Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft

Mensch und
Person

Der Begriff
der Person

in der
Bioethik

und die

Frage

nach dem
Lebensrecht
aller Menschen

Roland Kipke

AOYOC




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/692


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/692

Roland Kipke

Mensch und Person

Der Begriff der Person in der Bioethik
und die Frage nach dem
Lebensrecht aller Menschen

Logos Verlag, Berlin 2001



Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Kipke, Roland:

Mensch und Person : der Begriff der Person in der Bioethik und
die Frage nach dem Lebensrecht aller Menschen / Roland Kipke.
- Berlin : Logos-Verl., 2001

(Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwis-
senschaft; Bd. 8)
ISBN 3-89722-692-8

Umschlaggestaltung: Lothar Detges, Krefeld

(©Copyright Logos Verlag Berlin 2001
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 3-89722-692-8

Logos Verlag Berlin

Comeniushof, Gubener Str. 47

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: 449 030 42 85 10 92

INTERNET: http://www.logos-verlag.de



Inhalt

1. EINFUHRUNG  coovverrrrnnesesesesesesesesesssesssssssssssssssssssssssesssesssssssssssssssane 7
1.1 DASPROBLEM ..ooottttiieeeeieeeeeeeeeeee ettt e e e et e e e e e e e e eeaaannnnes 7
1.2 DIEAUFGABE ...ooottttteeee ettt e e e e e e e et e e e s e eeeeeeaaanns 10
1.3 DIEMETHODE ...coovtutuiieiiieieiiieeeieeee e e ee e eeeaaeee e e e e e e eeevtaaaaeeseseeeeeesananns 14
2. DIE EXKLUSIONSTHEORIE ........ccuiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeneeeeeeeeeeeseseessessees 17
2.1  EINLEITUNG: SPEZIESISMUS UND PERSONBEGRIFF .....cccccevvuuereervnnnenenns 17
2.2 PERSONEN UND NICHT-PERSONEN .......ccutuuuieeiiiiiieiiiiiiieeeeeeeeeeeeennnnnnnns 18
2.3 DER BEWUSSTSEINSTHEORETISCHE PERSONBEGRIFF .....cccvvuvvveeviinnnnnenns 25
2.4  PERSONALITAT UND PERSONALE EIGENSCHAFTEN ....coovvvivueeeeeiiinnnenns 28
2.5 DER STELLENWERT DES SELBSTBEWUSSTSEINS ...eovvuuivieeiiiieeeerinneeeenns 31
2.6 DIE DIACHRONE IDENTITAT DER PERSONT ..coovvviiiiiiiiiiiiiiieee e, 32
2.7 DIE DISKONTINUITAT DES BEWUSSTSEINS ...uiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeveennnnnn. 36
2.8  DIE SYNCHRONE IDENTITAT DER PERSON ....oovviiiiiiiiiiiiieeeee e, 40
2.9  DIE ERKENNBARKEIT DER PERSONALITAT ..covvvuueeiiiiieieeeeeieieeeeeeanneneeenns 42
2.10 DIE BEDEUTUNG DES PERSONBEGRIFES/ RESUMEE .....uvvveveeieeeeeiininnnnn. 44
3. DIE INKLUSIONSTHEORIE ........cuccccceeeeeeeneennescccccccssssssssssssees 49
3.1 EINLEITUNG: DIE SUCHE NACH EINEM ERWEITERTEN PERSONBEGRIFF 49
3.2  PERSON UND POTENTIALITAT ..ovvuuuoiieieiiiiiieeiieiieeeeeeeeeeeeveaaieeeeeeeeeeennnns 50
3.3  DIE DIACHRONE IDENTITAT DER PERSONII ....coovviiiiiiiiiiiiiiieeeeein 58
3.4  DIE EINHEIT VON LEIB UND PERSON ......coovvtiiiiiieeeeiiieeeeveiieeeee e, 63
3.5 DERPERSONALE CHARAKTER DER MENSCHLICHEN NATUR .................. 67
3.6 PERSONALITAT ALS SOZIALITAT .euuuiieiiiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeevieeeeeeeeeeeeenans 71
3.7 PERSONALITAT ALS UNHINTERGEHBARE STRUKTUR MENSCHLICHEN

| 9 25 23 23U 76
3.8 ZWEIFELSARGUMENT/ RESUMEE ....ccovvviiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 81
4. SCHLUSSBETRACHTUNG G ..ccceuceiceeeeneennnnnncecccccccessessssessssscccssssssssssssss 85
4.1 DAS ERGEBNIS DER UNTERSUCHUNG ....cuuvuuieeeeeeiiiiieiiiiieeeeeeeeeeeeennnnnnnns 85
4.2  EINSCHATZUNG UND FOLGEN DES ERGEBNISSES .....ccuvvvieeeeeeeeieeevennnnnnn. 86
4.3  DIE NATURALISTISCHE BANALISIERUNG DES MENSCHEN UND IHRE

UBERWINDUNG ettt et eeeeeeeeeeee et eee et eeeeeeeeeeeeeeeee e eaeeeeeseseeeeeeeeaens 90

4.4  DER PSYCHOPHYSISCHE MATERIALISMUS UND SEINE UBERWINDUNG .. 95

S. LITERATUR ...iiiiininicnnennsnnsssnncsssnsssnnesssssssssssssssssssssssassssasssssssssns 103






1. Einfiihrung

1.1 Das Problem

Neue medizinische Techniken und verdnderte Einstellungen zu menschlichem
Leben und Tod haben in den vergangenen Jahrzehnten eine Reihe brisanter
ethischer Fragen aufgeworfen, die unter dem Oberbegriff ,,Bioethik* sowohl
in der Fachphilosophie als auch in der Offentlichkeit die Gemiiter erhitzen.'
Abtreibung, Forschung an Embryonen, Euthanasie, Organtransplantation und
andere Praktiken werfen die Frage auf, wie mit den betroffenen menschlichen
Wesen umgegangen werden soll. Betroffen sind Embryonen, Foten, Sauglin-
ge, geistig Schwerstbehinderte, Altersdemente. Insbesondere ihr Recht auf
Leben steht zur Diskussion. Haben diese Wesen, die die spezifisch menschli-
chen Fihigkeiten noch nicht, nicht mehr oder niemals besitzen, ein Recht auf
Leben? Viele Autoren verneinen diese Frage und destruieren somit die fiir die
heutige Kultur zentrale Idee allen Menschen gleichermallen zukommender
Menschenrechte.

Diese Auffassung, dal alle Menschen, unabhingig sowohl von ihren
individuellen Charakteristika als auch von ihren ethnischen, sexuellen, reli-
giosen und sonstigen Zugehorigkeiten, liber gewisse fundamentale und un-
verduBBerliche Rechte wie dem Recht auf Leben verfiigen, die nur in extremen
Ausnahmefillen verletzt werden diirfen,” ist heute psychologisch und vor al-
lem rechtlich in unserem Kulturkreis verankert.’ Die Idee einer dem Men-
schen innewohnenden Wiirde, in der sich die Uberzeugung von einer einzig-
artigen moralischen Stellung ausdriickt, hat sich in keiner anderen Epoche der
Geschichte einer grofleren (zumindest verbalen und ideellen) Anerkennung
erfreut als in unserer. Doch worauf griindet sich diese moralische Ausnahme-
stellung des Menschen? Griindet sie nur darin, dal wir den Angehdrigen un-
serer eigenen Gattung eine Vorrangstellung gewdhren, weil es unsere eigene
ist?* Das wire eine sozio-biologische Erklirung, aber keine Begriindung des
normativen Geltungsanspruchs.

Zum Charakter der bioethischen Diskussion vgl. MERKEL 1993, MORSCHER 1994.
Hinsichtlich des Lebensrechtes gilt dies z. B. fiir Notwehr, Krieg, Tyrannenmord, tradi-
tionell auch fiir die Todesstrafe.
> In der Bundesrepublik Deutschland bildet diese Idee sogar den Artikel 1,1 des Grundge-
setzes: ,,Die Wiirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist
Verpflichtung aller staatlichen Gewalt.“ GRUNDGESETZ 1999, S. 13. Ebenso hat der Be-
griff der Menschenwiirde Eingang in die Verfassungen von Griechenland, Irland, Italien,
Kanada, Portugal, Spanien, Schweden und der Schweiz gefunden. Vgl. BALZER U.A.
1998, S. 21.
Der Ausdruck ,,Gattung* ist zoologisch freilich nicht korrekt, in der Philosophie als Al-
ternative fiir ,,Art* aber tiblich.



Gegen die Bestreitung des Lebensrechtes wird oft, gerade in der nicht-
philosophischen Offentlichkeit, mit Nachdruck darauf verwiesen, daf3 es sich
bei den betroffenen Wesen um Menschen handele.” In biologischer Hinsicht
ist das unbestreitbar der Fall, in diesem Sinne gehoren auch Embryonen zur
menschlichen Spezies. Doch der emphatische Appell an das Menschsein be-
zieht sich nicht auf biologische Tatsachen, sondern hat vielmehr einen starken
normativen Sinn, der einer Begriindung bedarf.

Thre historischen Wurzeln hat die Idee einer allen Menschen eigenen un-
verduBerlichen Wiirde in der christlichen Uberzeugung der Gottesebenbild-
lichkeit des Menschen und der Liebe Gottes zu jedem menschlichen Individu-
um.® Doch abgesehen davon, daB die Genese einer Idee prinzipiell nicht ihre
Geltung zu begriinden vermag, ist dieser religiose Glaube heute nicht mehr
allgemein zustimmungsfahig. Es bedarf einer Begriindung, die den morali-
schen Umgang mit Menschen fiir alle rational einsichtig machen kann. Hier
ist die Philosophie aufgerufen.

Zur Begriindung eines moralischen Totungsverbots hat sie zahlreiche
Argumente entwickelt. Vielfach wird die Totung von Menschen mit dem
Hinweis auf die negativen Auswirkungen auf andere abgelehnt.” Gegen die
Totung von schwerstbehinderten Sduglingen kann man vorbringen, daf3 dies
zu einer Verrohung der Akteure fiihre.® Gegen die verbrauchende Embryonen-
forschung wurde eingewendet, daB3 dies ein Dammbruch fiir den Umgang
auch mit anderen Menschen darstelle und deshalb moralisch unzulissig sei.’
Das Verbot der Totung Altersdementer wurde gefordert, weil die Aussicht,
daf3 das eigene Leben in einem eventuell eintretenden dementen Zustand nicht
geachtet wird, fiir jeden unertriglich sein miisse. '’

All dies sind pragmatische Argumente sozialhygenischer und gesell-
schaftspolitischer Art. Ihnen gemeinsam ist ein nur indirekter Bezug auf die
betroffenen Wesen. Deren Leben soll nicht um ihrer selbst willen, sondern
lediglich aus extrinsischen Griinden geschiitzt werden. Solche Argumente
sind nicht besonders stark und treffen auch nicht den Sinn, der der Rede von
einem Lebensrecht eigen ist. Dieser Sinn intendiert einen intrinsischen Grund
fuir diesen ausgezeichneten moralischen Status. Der Grund dieses Rechtes soll
im Rechtstrager selbst liegen. Gibt es etwas am Menschen, das legitimiert,
thm ein Recht auf Leben einzurdumen? Eine prominente Rolle bei der Beant-
wortung dieser Frage spielt der Begriff der Person.

Vgl. z. B. VOGT 1989, S. 286.

Vgl. PANNENBERG 1979, S. 408.
Vgl. z. B. SINGER 1994, S. 173.
Vgl. z. B. HARRIS 1995, S. 70.

Vgl. z.B.ebd., S. 71 f.

1" Vgl. z. B. BIRNBACHER 1997, S. 22.

O 0 9 AN W



Der Personbegriff, der das Individuum in seiner menschlichen Eigenart
bezeichnet und ,.fiir alle unsere Verstindigungsversuche iiber uns selbst und
die Welt basal und unhintergehbar'' ist, soll die normative Dimension des
Menschseins artikulieren. Am Person-Status werden von sehr vielen bioethi-
schen Theoretikern grundlegende moralische Rechte festgemacht. Eine Per-
son zu sein, kennzeichnet den Anspruch, auf eine besondere Weise respektiert
zu werden. Personen gelten als Trager der hochsten und meisten Rechte, wozu
als dem fundamentalen das Recht auf Leben gehort. Sie verfiigen {iber eine
ausgezeichnete Schutzwiirdigkeit, die das strikte Verbot ihrer Tétung begriin-
det, was tiiber keine anderen Wesen verhdngt wird. In bezug auf diese norma-
tive Leistung des Begriffs der Person, die sich auch in unserer Rechtsordnung
widerspiegelt'?, besteht weitgehende Einigkeit. Doch was ist eine Person?
Wer ist als Person anzusehen? Wodurch wird das Personsein konstituiert?
Diese Fragen hingegen, die die deskriptive Seite des Personbegriffs betreffen,
werden dullerst divergent beantwortet. Der Begriff ,,Person® hat einen des-
kriptiv-normativen Doppelcharakter'’, wobei die normative Funktion des Per-
sonbegriffs weithin anerkannt wird, sein deskriptiver Gehalt hingegen frag-
lich ist. Der Begriff der Person wird in uneinheitlicher Weise semantisch be-
stimmt und ist daher hochgradig umstritten.'*

Von dieser Bestimmung des Personbegriffs hdngt seine Extension ab.
Das heift, sie entscheidet iiber die Frage, ob alle Menschen oder nur Men-
schen mit bestimmten Eigenschaften Personen sind. Wenn die genannten
Sonderfille menschlichen Daseins ebenfalls Personen wéren, hitten sie den-
selben moralischen Status und damit denselben Anspruch auf Leben, korper-
liche Unversehrtheit und wiirdigen Umgang wie andere Menschen auch. Wa-
ren sie keine Personen, wire dies nicht oder nur eingeschrankt der Fall. Der
Begriff der Person hat die Funktion einer Grenzziechung. Die Frage, ob alle
Menschen Personen sind, entpuppt sich somit als ausschlaggebend fiir die Lo-
sung der genannten bioethischen Probleme.

""" CRAMER 1996, S. 129.

2" Vgl. Coing 1950; Lampe 1998; Nass 1964, S. 31-48.

" Dieser Doppelcharakter des Personbegriffes wird von vielen Autoren beschrieben, z. B.
von Ricken 1998, S. 148: ,,Es handelt sich nicht um einen bloBen Begriff, vielmehr ent-
hilt der Begriff ein moralisches Prinzip von grofitem Gewicht, denn der Begriff ent-
scheidet dariiber, ob ein Wesen ein Recht auf Leben hat oder nicht. Der Begriff der Per-
son enthilt einen beschreibenden und einen normativen oder wertenden Bestandteil.*
Vgl. Feinberg 1980, S. 260; Koller 1993, S. 72; Quante 1996, S. 107; Wils 1996, S. 26.
Diese die Diskussion erschwerende Bedeutungsvielfalt wird ebenfalls von zahlreichen
Autoren konstatiert; vgl. dazu Birnbacher 1997, S. 24; Dreyer 1998, 21 f.; Dworkin
1994, S. 35; Leder 1999, S. 34-48; Siep 1993, S. 33; Steigleder 1995, S. 98; Spaemann
1996a, S. 13 f.; Ricken 1998, S. 148; Theunissen 1966, S. 461 f.; Warnock 1990, S.
215-218.

5 Auch Kobusch sieht diese Frage als die entscheidende an, vgl. Kobusch 1997, S. 266.

14



Diese moralisch entscheidende Frage 146t von ihrer logischen Struktur
her nur zwei Antworten zu: ja oder nein. Dementsprechend stehen sich in der
Kontroverse zwei diametral entgegengesetzte Auffassungen gegeniiber: Wih-
rend die einen Theoretiker davon ausgehen, Personalitit komme allen Men-
schen prinzipiell unabhédngig von ihren Qualititen und ihrem aktuellen Zu-
stand zu, betonen die anderen, Personalitdt bestehe in bestimmten Eigenschaf-
ten, liber die nicht alle Menschen in allen Phasen ihres Lebens verfiigen, wes-
halb nicht alle Menschen zeit ihres Lebens Personen seien. Die zwei kontri-
ren Positionen werden variantenreich ausgestaltet und mit einer Vielfalt von
Argumenten begriindet und kritisiert.

1.2 Die Aufgabe

Dieser problematische Zusammenhang von Menschsein und Personalitdt ist
das Thema der vorliegenden Arbeit. Die ethisch ausschlaggebende Frage, ob
alle Menschen Personen sind oder nicht, liegt ihr als Leitfrage zugrunde. Um
sie einer Antwort zuzufiihren, mochte ich im Hauptteil dieser Arbeit die bei-
den genannten Positionen einer systematischen Untersuchung unterziehen, bei
der die divergenten Personkonzepte herausgeschilt, in ihren wesentlichen Ar-
gumentationen analysiert und auf ihre Uberzeugungskraft hin iiberpriift wer-
den. Eine solche Untersuchung kann im Rahmen dieser Arbeit angesichts des
Umfangs der bioethischen Personalitits-Diskussion selbstverstandlich nur die
wesentlichen Grundziige erfassen und nicht alle Verzweigungen im Detail
aufzeigen.

Eine solche systematische und kritische Rekonstruktion der bisherigen
bioethischen Diskussion um die Personalitit des Menschen existiert trotz im-
menser diesbeziiglicher Literatur bisher nicht. Dieser Mangel ist auch daran
ersichtlich, da3 keine addquate und wertneutrale Begrifflichkeit zur Erfassung
der kontriaren Standpunkte bereitsteht.'® Diejenige Position, die bestimmte
Menschen von der Gemeinschaft der Personen ausschlie3t, mochte ich als

16" Begriffe wie ,,reduktionistischer Personbegriff (HONNEFELDER 1993, S. 257) sind pejo-
rativ konnotiert und lassen nicht erwarten, dal dem so bezeichneten Standpunkt eine
sachlich-fundierte ~ Auseinandersetzung widerfdhrt. Corradini spricht von der
,empiristischen* und der ,,ontologischen Personkonzeption (CORRADINI 1994, S. 36).
Doch auch diese Ausdrucksweise geht an der Sachlage vorbei, denn beide Personkon-
zepte tragen gewisse ontologische Aspekte in sich. Empirismus und Ontologie stehen
auf unterschiedlichen logischen Ebenen; das eine benennt eine bestimmte Methode bzw.
Anschauung, das andere eine bestimmte philosophische Disziplin. Birnbacher fiihrt die
Begriffe ,,Aquivalenz-Doktrin® und ,,Nichtiquivalenz-Doktrin* ein (BIRNBACHER 1997,
S. 91). Diese Bezeichnungen sind nicht vollig inakzeptabel, allerdings etwas umstiand-
lich.

10



Exklusionstheorie bezeichnen, die Gegenposition, die alle Menschen zu den
Personen zéhlt, als Inklusionstheorie."”

Am Personsein wird eine Reihe moralischer Rechte festgemacht, insbe-
sondere jedoch das grundlegende Recht auf Leben, ohne dessen Erfiillung die
Erhebung weiterer Rechtsanspriiche keinen Sinn ergibt. In der bioethischen
Person-Debatte, in der es um die Grenzen menschlichen Lebens geht, steht es
im Zentrum der Aufmerksamkeit. Auch ich werde mich bei der Untersuchung
der menschlichen Personalitit in ihrer normativen Hinsicht auf die Frage be-
schranken, inwieweit durch sie alle menschlichen Wesen oder nur die meisten
das Recht auf Leben haben, und die Frage nach anderen Rechten aullen vor
lassen.'® Ebenso unberiicksichtigt bleiben die Fragen nach konkreten morali-
schen Normen, z. B. fiir Konfliktfille," oder gar gesetzlichen Regelungen. Es
geht ausschlieBlich um das prinzipielle moralische Lebensrecht. Die Leitfrage
richtet sich auf die Gleichgewichtung von Menschen, nicht auf ihre Gleichbe-
handlung. Ebensowenig darf im folgenden die Rede vom Lebensrecht in der
Weise millverstanden werden, daBl damit die Aufrechterhaltung eines
menschlichen Lebens unter allen Umstinden und mit allen Mitteln intendiert
sei. Es geht um das Lebensrecht, nicht um eine Lebenspflicht.

Die Untersuchung zielt jedoch nicht auf die Frage, ob es iiberhaupt so
etwas wie ein Lebensrecht gibt, was in die grundlegende ethische Debatte
dariiber hineinfiihren wiirde, inwiefern es tiberhaupt moralische Rechte geben
kann und ob und wie moralische Verpflichtungen zu begriinden sind. Die mo-
ralphilosophischen Ansitze, die mit den jeweiligen Personbegriffen in Ver-
bindung stehen, wie z. B. den utilitaristischen und den deontologischen, wer-
de ich weitgehend aufler Betracht lassen und nur soweit heranziehen, wie es

" Erginzend dazu fiihre ich die Ausdriicke ,exklusionistisch / inklusionistisch® und
,,Exklusionisten / Inklusionisten* ein.

Eine analytische Klidrung des Rechtsbegriffs hat hier keinen Platz. Festgehalten seien
nur die selbstverstiandlichen Tatsachen, dal3 es sich bei dem Recht auf Leben im hier be-
handelten Sinne innerhalb der unterschiedlichen Formen von Rechten erstens um ein
moralisches, kein legales Recht, und zweitens um ein Anspruchs-, kein Freiheitsrecht,
handelt. Vgl. dazu KOLLER 1993, S. 75 f. Mit der Rede von einem moralischen Recht
soll hier keine Vorentscheidung fiir die eine oder andere Persontheorie geféllt werden.
Tatsache ist, dal der Begriff des moralischen Rechtes in manchen Theorien in einem
stairkeren und in anderen in einem schwicheren Sinne gebraucht wird. Im Rahmen von
Singers utilitaristischer Ethik z. B. ist der Begriff des moralischen Rechtes lediglich ein
,Kiirzel, um auf fundamentale moralische Erwdgungen zu verweisen* die Interessen
und Préferenzen betrifen (SINGER 1994, S. 130). Er spricht wie viele andere eher vom
, Totungsverbot™ als vom Lebensrecht. Diese Unterscheidung ist fiir unseren Zusam-
menhang jedoch nicht von belang, maB3geblich ist vielmehr, daf stets von einem intrin-
sischen Grund fiir den wie auch immer genannten herausgehobenen Schutzstatus ausge-
gangen wird.

Z. B. wenn unter bestimmten Umstdnden das Lebensrecht der schwangeren Frau gegen
das (fragliche) Lebensrecht des ungeborenen Menschen steht.

18

19

11



zur Beleuchtung der jeweiligen Persontheorie vonndten ist. In meiner Unter-
suchung der bioethischen Persontheorien setze ich die Wirklichkeit morali-
scher Verpflichtungen voraus. Weniger die Verbindlichkeit moralischer For-
derungen wird behandelt als vielmehr ihre Reichweite. Nicht die Frage, ob
menschliche Personen Objekte besonderer moralischer Verpflichtung sein
sollen, steht im Zentrum der Untersuchung, sondern die Frage, welche Indivi-
duen der menschlichen Spezies zu dieser Gemeinschaft der Personen gehoren.

Die Antwort hdngt von Kriterien ab, die sich auf die spezifische Seinsart
der betroffenen menschlichen Individuen beziehen. Das heif3it, die Frage, wel-
ches menschliche Leben moralische Relevanz hat, ist zwar eine Wertfrage,
griindet aber auf unserer Sichtweise menschlichen Lebens. Somit ist die Lo-
sung des ethischen Problems an anthropologische Uberlegungen gebunden
und kann nicht unmittelbar, sondern nur {iiber den anthropologisch-
persontheoretischen Umweg erreicht werden. Das vorliegende theoretische
Unternehmen siedelt sich also an der Schnittstelle zwischen Ethik und An-
thropologie an.”

Dieser Nexus von Ethik und Anthropologie, allgemein von Normativem
und Faktischem, Sollen und Sein, galt und gilt bisweilen als anriichig. Insbe-
sondere Kant hat durch seine Forderung nach einer apriorischen, von aller
Anthropologie freien Grundlegung der Ethik die Griindung ethischer Normen
in jeglicher Faktizitit in Verruf gebracht.”' Seit George Edward Moore spricht
man bei der Ableitung von Aussagen aus der Tatsachenwelt auf die Wertsphé-
re vom ,,naturalistischen FehlschluB“.** Doch in jiingster Zeit haben verschie-
dene Autoren herausgearbeitet, dall diese absolut anthropologiefreie Durch-
fiihrung der Ethik gar nicht moglich ist, da3 Ethik vielmehr immer auf fun-
damentalen anthropologischen Annahmen fufit.”> Anstatt diese Annahmen
innerhalb der praktischen Vernunft zu ignorieren, sollten sie vielmehr kritisch
reflektiert werden.

Gerade die Bioethik bedarf dieser anthropologischen Grundlagenreflexi-
on in besonderem Malle, da von ihr wegen des auBBergewohnlich sensiblen

20" In diesem Sinne bemerkt auch Schick, da3 ,,das Thema Person die eingespielten Revier-
grenzen zwischen theoretischer und praktischer Philosophie {iberschreitet (SCHICK
1998, S. 256).

2l Vgl KANT 1994, S. 27-31.

> MOORE 1970, S. 41, 44 f., 49-52.

# Vgl. REHBOCK 1997, S. 81; RENTSCH 1990, S. 42; SIEP 1996; WIMMER 1995. Bei Kant
z. B. ist die Annahme des Vernunftbesitzes der Menschen eine fundamentale anthropo-
logische Annahme, ohne die die kantische Ethik nicht denkbar ist. Zu den anthropologi-
schen Annahmen in der kantischen Ethik vgl. besonders RENTSCH 1990, S. 327; RICKEN
1993, S. 251. Wimmer sieht eine wechselseitige Angewiesenheit zwischen Ethik und
Anthropologie: Nicht nur sei Ethik auf Anthropologie angewiesen, sondern Anthropo-
logie auch auf Ethik ausgerichtet; ,,die Frage nach der Ethik* sei die ,,Grundfrage der
Anthropologie* (WIMMER 1995, S. 219).

12



Themas — Tod und Leben — besondere Griindlichkeit gefordert ist und sie sich
vielfach mit neuartigen Grenzsituationen befalit, bei denen die Neubesinnung
auf fundamentale anthropologische Charakteristika nétig ist. Die vorliegende
Arbeit ist dieser philosophisch-anthropologischen Grundlagenreflexion der
Bioethik zuzuordnen. Da Menschenbilder in Weltbilder eingeordnet sind,
missen zusitzlich auch ontologische Fragen beleuchtet werden.

Um die Aufgabe dieser Arbeit noch deutlicher zu umrei3en, sei kurz auf
das verwiesen, was alles nicht ihre Aufgabe ist: In der Bioethik kommt der
Personbegriff an diversen Stellen zum Tragen, so z. B. bei den Fragen, ob
eventuell auch die Individuen einiger Tierarten als Personen anzusehen und
entsprechend zu behandeln seien** oder ob die Klonierung von Menschen ei-
ne Verletzung ihrer Personalitit darstellen wiirde.”> Diese Probleme behandle
ich liberhaupt nicht und richte stattdessen das Augenmerk ausschlieBlich auf
die Frage nach dem intensionalen und extensionalen Zusammenhang von Per-
sonalitdt und Menschsein.

Die Arbeit ist philosophischer Art und beschriankt sich in der Analyse
auf die philosophischen Thematisierungen des Problems. Die zahlreichen
theologischen Ansitze zur menschlichen Personalitit®® ebenso wie die juristi-
schen Dimensionen des Themas®’ werde ich nur am Rande beriihren. Ich ver-
zichte auch groflenteils auf die Darstellung der tiefgreifenden semantischen
Metamorphosen des Personbegriffs in der europdischen Geistesgeschichte
und beleuchte sie nur so weit, als sie zur Verdeutlichung eines gegenwartigen
bioethisch-persontheoretischen Ansatzes unabdingbar sind.*® Dagegen ist eine
Eingrenzung auf eines der bioethischen Problemfelder wie Abtreibung, Eu-
thanasie, etc. nicht zweckmifBig, da das theoretische Problem der menschli-
chen Personalitdt sich nicht auf eines von ihnen beschrinkt, sondern alle glei-
chermaBen betrifft.”

** Vgl. dazu z. B. HARRIS 1995, S. 49-51; SINGER 1994, S. 147-158.

> Vgl. dazu z. B. JONAS 1985b, HABERMAS 1998, WIMMER 1990.

2 ygl. z. B. DIECKMANN 1995, KRES 1997, MULLER 1996, PANNENBERG 1979.

7 Vgl. dazu LAMPE 1998.

2 Die Begriffshistorie wird vielerorts thematisiert, eingehender z. B. bet FUHRMANN 1989;
KOBUSCH 1997; KONERSMANN 1993; MAUSS 1997; PANNENBERG 1979.

Eine Ausnahme mochte ich machen: Menschen mit irreversiblem Hirnausfall, sogenann-
te ,,Hirntote*. Hierbei handelt es sich um den Extremfall der Extremfille, bei dem nicht
nur in Frage steht, ob es sich um personales Leben, sondern ob es sich iiberhaupt noch
um Leben handelt, da die Vitalfunktionen ihrer Organismen nicht mehr selbsttitig, son-
dern ausschlieSlich maschinell aufrechterhalten werden (vgl. dazu BIRNBACHER 1995).
Die Rede von einem Lebensrecht ergibt bei ihnen kaum noch einen Sinn. Eher kdnnte
man von einem Recht auf ungestortes Sterben sprechen. Die Ausgrenzung dieses Pro-
blemgebietes bedeutet fiir die folgenden Uberlegungen lediglich, daB sich die Frage, ob
alle Menschen Personen sind, nicht auf hirntote Menschen bezieht. Die in bezug auf
dieses spezielle Problem angestellten persontheoretischen Uberlegungen, insbesondere
zum Zusammenhang von Person und Leib, sind jedoch nicht ausschlieflich an ihren

29

13



1.3 Die Methode

Die exklusions- und inklusionstheoretischen Ansétze sind Teil eines komple-
xen Diskurses, in dem sich die Argumentationen implizit und explizit auf
diejenige der Gegenseite beziehen. Um ein angemessenes Bild dieser brisan-
ten Diskussion zu vermitteln, miiiten beide Richtungen zugleich dargestellt
und analysiert werden. Da dies jedoch kaum moglich ist, will man ein gewis-
ses MaB an Ubersichtlichkeit behalten, werde ich die Diskussion im folgen-
den gewissermallen entflechten und zuerst die Exklusionstheorie (2) und an
zweiter Stelle die Inklusionstheorie (3) behandeln.”® Dabei geht es nicht dar-
um, alle Vertreter der jeweiligen Theorie zu Worte kommen zu lassen, son-
dern die zentralen Standpunkte zu erfassen. Nicht Autoren stehen im Vorder-
grund der Untersuchung, sondern Positionen, Begriffe und Argumente. '

Die Leitfrage lautet wie gesagt, ob alle Menschen Personen seien. In
Kapitel 2 und 3 wird eine Antwort mittels einer Untersuchung der bisherigen
Diskussion bioethischer Persontheorien angestrebt. Dabei wird die jeweilige
Persontheorie erstens immanent untersucht, indem analysiert wird, ob sie ihr
Begriindungsziel auf der Basis ihrer begrifflich-theoretischen Voraussetzun-
gen erreicht. Ist dies der Fall, wird sie zweitens kritisch daraufhin tiberpriift,
ob in ihr bestimmte nicht-intendierte /mplikationen liegen und ob aus ihnen
nicht-intendierte Konsequenzen theoretischer oder praktischer Art hervorge-
hen, die ihre Akzeptanz verringern miissen.

Damit sind die Untersuchungsperspektiven benannt. Die Beantwortung
der zentralen Frage nach der Personalitit der Menschen hingt von dem zu-
grundegelegten Begriff der Person ab. Die Entscheidung fiir einen Personbe-
griff darf nicht der Willkiir unterliegen, sondern mufl nachvollziehbaren Kri-
terien folgen. Sich auf die Suche nach dem ,richtigen* Personbegriff zu be-
geben, kann lediglich bedeuten, ein konsistentes, plausibles, iiberzeugendes
Personkonzept zu suchen. Es fiihrt in die Irre, wenn man glaubt, unter vielen
falschen gebe es den ,.eigentlichen®, ,,echten* Personbegriff, der nur darauf
warte, von uns gefunden zu werden. Es existiert vielmehr eine Vielzahl vari-
ierender Bedeutungen, und alle diese haben auch ihre Referenzen in der All-
tagssprache.”® Der heutige Sprachgebrauch gibt somit keinen eindeutigen
Malstab fiir die Richtigkeit eines bestimmten Personbegriffs an die Hand.

Enstehungskontext gebunden, sondern auch fiir unsere Frage von Interesse und werden
deshalb mitberiicksichtigt.

Nebenbei bemerkt entspricht dies der historischen Abfolge, da die exklusionistische
Theorie innerhalb der Bioethik zuerst auftrat und der Inklusionismus eine zeitlich etwas
spatere Gegenreaktion darstellt.

Insofern ist es auch von sekundérer Bedeutung, daf ich vorrangig die deutschsprachigen
Beitrdge innerhalb dieser Debatte heranziehe.

32 Vgl. hierzu z. B. SPAEMANN 1996a, S. 13-15; THEUNISSEN 1966, S. 476-479.

30

31

14



Auch die Begriffshistorie bietet keinen Weg zu einem ,,authentischen* Per-
sonbegriff. Die historisch erste Bedeutung eines Begriffes ist nicht die
,,richtige“.3 3

Ein weiteres denkbares Kriterium ist die Moralitdt der vorgeschlagenen
Personbegriffe. Die Vorgehensweise unter Malligabe dieses Kriteriums ist in
der bioethischen Debatte seitens der Inklusionstheoretiker oft zu beobachten,
so z.B., wenn die Exklusionstheorie mit dem Argument zuriickgewiesen
wird, daB sie der Idee der universal giiltigen Menschenrechte widerspreche.*
Ich kann mich diesem Urteil zwar durchaus anschlieflen, doch hat eine solche
Vorgehensweise bei dem hier anstehenden Problem wenig Uberzeugungs-
kraft, da gerade diese Intuitionen sich keiner allgemeinen Anerkennung er-
freuen, mithin keinen intersubjektiv giiltigen Beurteilungsmal3stab abgeben
konnen. Die Persontheorien sollen ja erst die moralischen Verpflichtungen
allgemein einsichtig machen.

In den Kapiteln 2 und 3 wird die Plausibilitit der gingigen Personkon-
zepte anhand verbindlicherer Kriterien beurteilt. Sie bewegen sich sowohl auf
der normativen als auch auf der deskriptiven Ebene des Personbegriffs. Zum
einen muf} der Personbegriff die Aussicht bieten, dal durch ihn eine morali-
sche Unterscheidung ermoglicht wird. Er mul} begriinden, warum diese und
nicht jene Wesen besondere moralische Riicksicht verlangen.” Ob der jewei-
lige Personbegriff dies leistet, ist das eine Kriterium fiir seine Beurteilung.
Zum anderen impliziert jedes Konzept der Person bestimmte philosophische,
vor allem anthropologische und ontologische Pramissen und Konsequenzen,
die vor dem Hintergrund eines in der sprachlichen Verstindigung und in der
Praxis unseres Handelns verankerten menschlichen Selbstverstindnisses und
einer ebensolchen lebensweltlich verankerten Alltagsontologie eine groflere
oder geringere Plausibilitdt aufweisen. Sie bilden die zweite Richtschnur fiir
die Beurteilung der Personkonzepte. In diesem zweifachen Sinne wird im fol-

3 Dies ist gerade beim Begriff der Person zu beachten, denn die theatralische Urbedeutung

der romischen ,,persona* (Maske, Rolle) hat mit den heutigen Personbegriffen kaum
mehr als die Wortgestalt gemein. Theunissen allerdings versucht im Gegensatz zu dieser
Auffassung, alle heutigen Begriffe auf den romischen Begriff der persona zuriickzufiih-
ren, doch geht er dabei schon iiber den Bereich des Schauspiels hinaus, womit seine
These an Uberzeugungskraft verliert. Vgl. THEUNISSEN 1966. Vgl. dazu FETZ 1988, S.
83-85.
** Vgl. BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 196, 205, 214; BECKMANN 1998, S. 249; HONNE-
FELDER 1993, S. 251-253; Low 1992, S. 295; Siep 1993, S. 38; VOLLMANN 1992, S.
12 f.; WILS 1994, S. 139.
Dieses Kriterium ist nicht zu verwechseln mit dem soeben abgelehnten Kriterium der
Moralitét. Im einen Fall handelt es sich um die Frage, ob der jeweilige Ansatz von ei-
nem bestimmten vorgegebenen Standpunkt als moralisch ,,gut* beurteilt werden kann,
im anderen um die Frage, ob dem jeweiligen Personbegriff iiberhaupt das theoretische
Vermogen zukommt, die betroffenen Entititen als moralisch relevant bzw. irrelevant
anzusehen.

35

15



genden von ,Richtigkeit und ,,Falschheit* der Personbegriffe gesprochen.
Freilich lassen sich auch diese im Alltagsverstindnis verankerten substantiel-
len normativ-deskriptiven Aussagen philosophisch hinterfragen. Dann aller-
dings kommt denen die Beweispflicht zu, die diese Infragestellung vorneh-
men und alternative, zumeist kontraintuitive Sichtweisen préisentieren. Inso-
fern ist es gerechtfertigt, aus methodischen Griinden vorerst diese Grenze des
philosophischen Fragens zu ziehen und fundamentale lebensweltliche Vor-
stellungen zur Beurteilungsgrundlage zu machen.

Am Ende dieser beiden Kapitel (2 und 3) werden jeweils nur kurze Re-
siimees stehen. Die Aufgabe, die Ergebnisse der gesamten Untersuchung zu-
sammenzufassen, wird das SchluBBkapitel iibernehmen (4.1). In ihm werde ich
zudem die Diskussion der Persontheorien transzendieren und auf die bis dahin
ausgesparte Frage nach der Moralitit der beiden Theorien, genauer: der von
thnen gerechtfertigten Handlungsweisen zu sprechen kommen (4.2). Auller-
dem werde ich zwei ihrer paradigmatischen Voraussetzungen kritisch ins Au-
ge fassen, die die Antwort auf die Frage nach der menschlichen Personalitét
mallgeblich bestimmen (4.3, 4.4). Es handelt sich um eine kleine ontologisch-
kulturphilosophische Positionierung des persontheoretischen Diskurses und
seines Resultates mit einem Ausblick auf mogliche Alternativen fiir diesen
Diskurs.

16



2. Die ExKklusionstheorie

2.1 Einleitung: Speziesismus und Personbegriff

So viel heutzutage die emphatische Rede von der unverdauBerlichen Men-
schenwiirde ertont — in der Bioethik stof3t sie oftmals auf groBBe Skepsis und
Ablehnung. Die Idee, daf3 allen Menschen aufgrund ihres bloBen Menschseins
Wiirde und darauf beruhende grundlegende moralische Rechte zukommen,
wird von vielen Bioethikern kategorisch abgelehnt. Dies gilt insbesondere fiir
die exklusionstheoretisch orientierten Theoretiker. So sieht z. B. Norbert Ho-
erster die weit verbreitete Idee der Menschenwiirde als eine nur notdiirftig
sikular verkleidete Form religidser Uberzeugungen an, die davon ausgehen,
daB3 ein Mensch von Beginn seiner Existenz an ein Recht auf Leben habe,
weil er Gottes Ebenbild sei und in ihm eine unsterbliche Seele lebe.*® Diese
Auffassungen seien ,,weder mit wissenschaftlichen noch mit philosophischen
Mitteln hinreichend begriindbar®, sondern ,,aullerrationale Glaubensannahmen
einer bestimmten Religionsgemeinschaft®, die nicht zur Grundlage allgemein
verbindlicher Normen gemacht werden diirften.”” Von diesen irrationalen, re-
ligios-metaphysischen Annahmen mochte er insbesondere die Abtreibungsde-
batte griindlich sdubern und auf eine ,rationale, weltanschaulich neutrale Ba-
sis“ stellen.™

In expliziter Ablehnung aller metaphysisch und religios fundierten An-
thropologien verstehen die Exklusionisten das Menschsein als eine biologi-
sche Tatsache. Ein Mensch zu sein bedeutet in dieser Perspektive nichts wei-
ter als die Zugehorigkeit zu der biologischen Spezies Homo sapiens. ,,Das
Spezieskriterium beruft sich auf die biologische Zugehdrigkeit zu einer Klas-
se von Individuen, ohne die Relevanz dieser Zugehorigkeit selbst zu begriin-
den”, wie Anton Leist sagt.’” Insofern ist die Skepsis am Kriterium des
Menschseins durchaus berechtigt, denn rein biologische Fakten wie die Zuge-
horigkeit zu einer bestimmten Spezies haben tatsdchlich keine moralische
Relevanz. An der Spezieszugehorigkeit moralische Rechte wie das Lebens-
recht festmachen zu wollen, stellt eine willkiirliche und irrationale Bevorzu-
gung einer bestimmten Gruppe dar und entspricht insofern anderen unmorali-
schen Privilegierungsideologien wie dem Rassismus oder Sexismus. In die-
sem Sinne wird die charakterisierte Haltung als ,,Speziesismus® bezeichnet.*’

> Vgl. HOERSTER 1991, S. 114-118. Ganz dhnlich BIRNBACHER 1990, S. 266.

>7 HOERSTER 1991, S. 119 f.

** Ebd., S. 10.

* LEIST 1990, S. 63.

*" Der Begriff wurde 1970 durch Ryder eingefiihrt (vgl. RYDER 1989, nach SINGER 1998,
S. 174), v.a. durch Peter Singer verbreitet und wird von den exklusionistischen Theore-

17



Der umgangssprachliche Begriff des Menschen ist natiirlich kein blof3
biologischer, sondern enthélt auch eine starke normative Dimension. Wenn
wir sagen: ,.er ist doch ein Mensch!“ heben wir nicht hervor, da3 der betref-
fende Mensch in einem Abstammungszusammenhang mit uns steht, sondern
daB3 er einen bestimmten moralischen Respekt verdient. Dieser moralische
Status beruht nach Ansicht der exklusionistischen Theoretiker auf bestimmten
Eigenschaften. Diese Eigenschaften haben die meisten, jedoch nicht alle
Menschen. Der Begriff der Person dient dazu, die Trager dieser Eigenschaften
zu bezeichnen, ohne den mehrdeutigen Begriff des Menschen zu gebrauchen.
Es handelt sich um typisch menschliche Eigenschaften, was jedoch nicht
heillt, da3 nur Menschen iiber sie verfiigen, und auch nicht, dal alle Men-
schen iiber sie verfiigen. Der Personbegriff nimmt keinen Bezug auf die bio-
logische Spezies, er ist speziesneutral: ,,Es konnte eine Person geben, die
nicht Mitglied unserer Spezies ist. Es konnte auch Mitglieder unserer Spezies
geben, die nicht Personen sind.“*' Wie sieht dieser Begriff der Person aus?
Welche Eigenschaften sind maB3geblich? Worauf griindet der moralische Sta-
tus der Personen?

Da die meisten Exklusionstheoretiker in den wesentlichen Theoremen
weitgehend homogen sind, bietet es sich an, zuerst einige exemplarische Ver-
suche, den Personbegriff exklusionistisch zu bestimmen, vorzustellen und zu
analysieren und sodann eine kritische Diskussion anzuschlieBen. Die Auswahl
der Autoren bemiiht sich, einen moglichst weiten Kreis theoretischer Ansétze
Zu reprasentieren.

2.2 Personen und Nicht-Personen

Michael Tooley war es, der die exklusionistische Verwendung des Personbe-
griffs im bioethischen Kontext in die Wege geleitet hat.** In seiner Argumen-
tation zur Abtreibungsfrage geht er vom Begriff des Rechtes aus: Ein Indivi-
duum konne nur ein Recht auf ein x haben, wenn es einen Wunsch nach die-
sem X habe. Um das Recht auf Leben zu haben, miisse es sich wiinschen, in
der Zukunft fortzuleben.” Dies sei nur moglich, wenn es ,jiiber den Begriff
des Selbst als eines fortdauernden Subjektes von Erfahrungen verfiigt und (...)
glaubt, selbst ein solches Wesen zu sein.“* Dies nennt Tooley ,,die Bedin-

tikern vielfach verwendet. Vgl. zum Begriff des Menschen und zur Kritik des Spezie-
sismus z. B. KUHSE 1994, S. 258 f.; SINGER 1994, S. 82-114, 121 f.
I SINGER 1994, S. 120.
2 Vgl. TOOLEY 1990. Der Aufsatz erschien bereits 1972 unter dem Titel ,,Abortion and
Infanticide®, aber erst 1990 auf deutsch.
Ebd., S. 165 f. Spéter spricht Tooley statt von Wiinschen von Interessen, vgl. TOOLEY
1983, S. 118-120.
* TooLEY 1990, S. 167.

43

18



gung des SelbstbewuBtseins®,” und Wesen, die dieser Bedingung geniigen,

sind seiner Definition nach Personen.

Deutlich kommt in Tooleys Argumentation und Ausdrucksweise die
Loslosung vom Begriff des Menschen zum Tragen. Er folgt der scharfen
Disjunktion von biologischem Menschsein und mentaler Personalitét. Fiir die
Zubilligung des Lebensrechtes sei Menschsein keine relevante Bedingung®,
sondern allein die Personalitidt, das heiflit der Besitz von Selbstbewulltsein.
Abtreibung sei deshalb in allen Phasen moralisch zuldssig, da Embryonen und
Féten keine Personen seien und deshalb auch kein Recht auf Leben hitten.”’
Der moralische Status von Ungeborenen ist zwar der Ausgangspunkt von
Tooleys ethischen Uberlegungen, doch ihr Ergebnis hat auch Konsequenzen
fiir Kinder nach der Geburt: Da sie noch einige Zeit nach der Geburt hinsicht-
lich ihres SelbstbewuBtseins keinen signifikanten Unterschied zu Féten auf-
weisen, seien auch sie keine Personen und ihre T6tung folglich moralisch
ebenso erlaubt.”® Damit vermeidet er die iibliche Inkonsequenz moderater
Abtreibungsbefiirworter, die die Totung Ungeborener akzeptieren, aber die
Totung von Neugeborenen als unmoralisch verurteilen, obwohl zwischen ih-
nen offensichtlich kein moralisch gravierender Unterschied auszumachen ist.

An Tooleys interessenorientierten Personbegriff kniipfen sehr viele Au-
toren an.” So meint z. B. auch Norbert Hoerster, daB aufgrund rationaler Ar-
gumentation ausschlieBlich solchen Wesen ein Lebensrecht eingerdumt wer-
den konne, die ein individuelles Interesse an ihrem Weiterleben haben: das
seien Personen.” Eine Person sei ein Wesen, das ,,das BewuBtsein seiner
Identitdt im Zeitablauf besitzt* und ,,einen Begriff von einem Ich oder Selbst
hat, das im Zeitlauf identisch bleibt.”' Ein Embryo oder Fotus habe kein sol-
ches SelbstbewuBtsein, kein Uberlebensinteresse, sei keine Person und besitze
deshalb auch kein Lebensrecht.”* Die Koppelung des Lebensrechtes an die
Zugehdrigkeit zur menschlichen Spezies lehnt Hoerster also strikt ab.”® Er

“ Ebd., S. 164.

% ygl. ebd., S. 160-162, 176.

7 Vgl. ebd., S. 157, 164.

* ygl. ebd., S. 157-159.

* Wie gesagt kann hier nur eine Auswahl vorgenommen werden. Denselben oder ganz
dhnlichen persontheoretischen Ansatz verficht z. B. LocKkwooD 1985: ,,A person is a
being that is conscious, in the sense of having the capacity for conscious thought and
experiences, but not only that: it must have the capacity for reflective consciousness and
self-consciousness (ebd., S. 10). Deshalb gelte: ,,You and I are persons, but a foetus is
not a Person” (ebd., S. 11). Vgl. auch FEINBERG 1985; KUHSE 1994, S. 262-266;
PUCETTI 1982.

°% Vgl. HOERSTER 1989a, S. 175f; HOERSTER 1991, S. 19-21, 70.

>l HOERSTER 1991, S. 75. Vgl. HOERSTER 1989a, S. 175.

> Vgl. HOERSTER 1991, S. 80.

> Vgl. ebd., S. 55-65.

19



weitet konsequent wie Tooley die Nicht-Personalitit iiber Ungeborene hinaus
aus und erkldrt auch Neugeborene und kleine Kinder zu Nicht-Personen.™* In
rechtlicher Hinsicht allerdings mochte er die Totungserlaubnis nur bis zur
Geburt gewdhren, um einigen praktischen Schwierigkeiten zu entgehen, wie
z. B. der, den genauen Beginn von Personalitit festlegen zu miissen.” Das
sind jedoch keine prinzipiellen ethischen, sondern lediglich pragmatisch be-
griindete Bestimmungen, bei denen es nicht um ein intrinsisches Lebensrecht
der betroffenen Menschen geht.

Auch Peter Singer gebraucht den Begriff der Person ,,in der Bedeutung
eines rationalen und selbstbewuBten Wesens“.”® Ein solches personales We-
sen sei in seinem Empfinden nicht vollig dem Jetzt verhaftet, sondern habe
ein BewuBtsein seiner Vergangenheit und seiner Zukunft, es begreife sich als
eine in der Zeit fortbestehende Entitit.’” Deshalb sei es fahig, in bezug auf
seine Zukunft Wiinsche zu haben. Tote man solch eine Person, ,,durchkreuzt
man damit seine Wiinsche fiir die Zukunft.”® Das Tétungsverbot griindet also
auf der mit der Totung einhergehenden Zerstorung der Moglichkeit der Ver-
wirklichung von Zukunftswiinschen. Solche Wiinsche konnten nur selbstbe-
wullte Wesen, das heilit Personen, haben.

Dies ist der Grund, der fiir Singer speziell gegen die Tétung von Perso-
nen spricht. Dessen ungeachtet hélt er generell die Totung von empfindungs-
fahigen Wesen flir problematisch, egal ob sie Personen sind oder nicht. Die
Argumente gegen Totung auf der Basis der Empfindungsfahigkeit bezeichnet
er jedoch selbst als schwicher. Personalitit markiert fiir Singer also den
Kernbereich des Totungsverbots. Empfindungsfahige Wesen, vor allem hohe-
re Tiere, haben ithm zufolge ein Recht auf Vermeidung von Schmerzen. Er
weist ihnen jedoch kein Lebensrecht im strikten Sinn zu.”” Uber ein solches
verfiigen ihm zufolge nur Personen in der gekennzeichneten Bedeutung. Auch
manche Tiere hilt er fiir Personen, wie z. B. Schweine und Menschenaffen.®

Auch Singer folgt der strikten Disjunktion des biologischen Gattungsbe-
griffs des Menschen von einem rein psychologisch definierten Begriff der
Person, aus der sich die Eingrenzung des Lebensrechtes auf Menschen mit
Selbstbewulltsein ergibt. Gegen die klassisch humanistische Auffassung des

> Vgl. ebd., S. 79 f.

> Vgl. ebd., S. 132-143. In HOERSTER 1990, S. 233-236 gibt er noch weitere pragmatische
Griinde an, wie z. B. den der leichteren Erkennbarkeit der Geburtsgrenze.

36 SINGER 1994, S. 120; vgl. S. 123. Vgl. SINGER 1998, S. 181.

>7 Vgl. SINGER 1994, S. 123.

> Ebd.

* Vagl. ebd., S. 125, 158-176.

%0 vgl. ebd., S. 147-158.

20



gleichen Wertes aller Menschen setzt er ,,das erste neue Gebot: Erkenne, daf3
der Wert menschlichen Lebens verschieden ist.“°'

Singers Verdienst ist es, die moralischen Folgen dieser Persontheorie
durch provokante Formulierungen drastisch illustriert zu haben. Féten sind
demnach selbstverstiandlich keine Personen62, und ,,wenn der Fotus nicht den-
selben Anspruch auf Leben wie eine Person hat, dann hat ihn das Neugebore-
ne offensichtlich auch nicht, und das Leben eines Neugeborenen hat fiir die-
ses weniger Wert als das Leben eines Schweins, eines Hundes oder eines
Schimpansen fiir das nichtmenschliche Tier.“”> Wenn man einer Person ohne
thre Zustimmung das Leben nimmt, durchkreuze man ihre Zukunftswiinsche,
aber ,.totet man eine Schnecke oder einen 24 Stunden alten Saugling, so verei-
telt man keine Wiinsche dieser Art, weil Schnecken und Neugeborene unfahig
sind, solche Wiinsche zu haben.«** Embryonen, Foten und Neugeborene zu
toten, sei nicht mit der Totung von Personen wie dlteren Kindern oder Er-
wachsenen gleichzusetzen.®

Singer befal3t sich nicht nur mit dem Anfang menschlichen Lebens, son-
dern dariiber hinaus mit solchen Menschen, die zwar personale Eigenschaften
hatten, im Laufe des Lebens aber durch Unfall oder hohes Alter wieder verlo-
ren haben. Auch sie seien keine Personen, auch fiir sie habe das strenge To-
tungsverbot keine Geltung.

Auftillig ist, daB3 das dem moralischen Status der Personalitdt zugrunde-
liegende Kriterium bei Tooley, Hoerster und Singer stets mentaler Natur ist.
Emotionale Fahigkeiten oder gar leibliche Merkmale spielen fiir die Perso-
nalitit keine Rolle. Die mentalen Eigenschaften werden nicht blo additiv ne-

1 SINGER 1998, S. 192.

62 Da kein Fotus eine Person ist, hat kein Fotus denselben Anspruch auf Leben wie eine
Person* (SINGER 1994, S. 197).

% Ebd., S.219; vgl. S. 181-186.

* Ebd., S. 123.

65 Vgl. ebd., S. 219-221, 233. Gleichwohl sieht Singer die praktische Schwierigkeit, eine

eindeutige Zasur anzugeben, ab der ein menschliches Kind SelbstbewuBtsein hat. Aus

diesem Grund befiirwortet er pragmatischerweise filir gesunde Siduglinge die Aufrechter-

haltung eines rechtlichen Tétungsverbots fiir Menschen ab der Geburt (vgl. ebd., S.

222). ,,Da dieses Argument aber auf der Ebene der Rechtsordnung und Gesetzgebung

angesiedelt ist, ist es sehr wohl vereinbar mit der Ansicht, da3 — aus rein moralischen

Griinden — das Toten eines Neugeborenen mit dem Toten eine élteren Kindes oder eines

Erwachsenen nicht vergleichbar ist* (ebd.).

Entscheidend fiir die RechtméaBigkeit ihrer Tétung sei die Frage, ob sie vor dem Verlust

dieser Féahigkeiten sich dartiber geduBert haben, ob sie unter diesen Umstidnden weiter-

leben wollten, das heil3t, ob es sich im Falle der Tétung um eine unfreiwillige (gegen

den fritheren Willen der ehemaligen Person vorgenommene) oder lediglich nicht-

freiwillige Totung handeln wiirde. Vgl. SINGER 1994, S. 244, 246-257. Zudem gebe es

noch extrinsische Griinde gegen die Totung dieser Menschen wie die Wirkung auf An-

gehorige. Vgl. ebd., S. 173.

66

21



beneinander gestellt, sondern konzentrieren sich in einer fundamentalen Ei-
genschaft: dem Selbstbewufitsein oder Ichbewuftsein. Allein durch das Be-
wulltsein, eine distinkte Entitdt zu sein, kann sich das in diesen Ethiken aus-
schlaggebende Interesse bilden, als solche Entitdt weiterleben zu wollen.
Auch wenn zusétzlich andere Kriterien genannt werden, wie z. B. von Singer
Rationalitat und SelbstbewuBtsein, ist das SelbstbewuBltsein grundlegender,
da nur dank ihm ein Uberlebenswunsch entstehen kann. Eine bloB rationale
Entitét ohne SelbstbewuBtsein (wie z. B. ein Computer) kann keinen Uberle-
benswunsch entwickeln, weil es nicht die Vorstellung eines fortdauernden
Selbst zu bilden vermag.

Selbstbewulitsein ist auch bei John Harris die zentrale Kategorie, ob-
schon seine Argumentation vordergriindig etwas modifiziert erscheint. Fiir
thn ist die Frage ausschlaggebend, welches Leben Wert habe und welches
nicht. Diesen Lebenswert definiert er radikal subjektivistisch: Wert hétten al-
lein diejenigen Wesen, die ihr Leben selbst als wertvoll einschitzen.®” Das
Prinzip der individuellen Autonomie spielt also in Harris’ Ethik eine mal3ge-
bende Rolle. Ein wertvolles Leben sollte nicht absichtlich beendet werden,
das heif}t, ein Wesen diirfe nicht getotet werden, wenn es sein Leben als wert-
voll ansieht.”® Die ,,Wesen, die die Fihigkeit besitzen, ihrer eigenen Existenz
einen Wert beizumessen®, nennt Harris Personen.”’ Solche Personen, die ihr
Leben als wertlos ansehen und es beenden wollen, sollten in dieser Intention
unterstiitzen werden.’® Bei allen Menschen, die nach diesem Verstindnis noch
nicht oder nicht mehr Personen sind, konne von Lebenswert gar nicht die Re-
de sein, folglich sei ihre Totung auch nicht unmoralisch.”!

Insofern Harris die Autonomie ausdriicklich in den Mittelpunkt stellt,
weicht seine ethische Argumentation von der bisherigen etwas ab. Sein Per-
sonbegriff jedoch entspricht exakt dem bisher behandelten. Denn zur Selbst-
wertschatzung sind nur Menschen fahig, die ein BewulBtsein eben dieses
Selbst haben. Das mallgebende Kriterium fiir die moralische Personalitét ist
also auch hier wiederum das Selbstbewultsein. So sagt Harris denn auch, daf3
Personsein darin bestehe, ,,sich seiner selbst als eines unabhingigen, zeitlich
erstreckten Bewultseinszentrums gewairtig sein, das sowohl zu einer Vorstel-
lung seiner Zukunft fahig ist wie auch zu dem Wunsch, sie zu erleben.“"?

67 Vgl. HARRIS 1995, S. 44-46.

8 vgl. ebd., S. 46, 98, 125.

% Ebd., S. 57; vgl. S. 46-48. Dieser Personbegriff habe zudem den Vorteil, dal3 er nur eine
ziemlich niedrige Stufe von Rationalitdt erforderlich mache und Personen von anderen
Wesen leicht unterscheidbar sein lasse (vgl. ebd., S. 44, 47).

" Vagl. ebd., S. 123-127.

I Vgl. ebd., z. B. S. 124, 228-230.

> Ebd., S. 47.

22



Einen anders gelagerten Personbegriff vertritt Klaus Steigleder: Nach
thm ist fiir die Zuschreibung von Personalitit die Handlungsfihigkeit aus-
schlaggebend. ,,Person® definiert er ,.als jemand, der handlungsfihig ist.”
Neben die rein mentale Fahigkeit des Selbstbewultseins gesellt sich hiermit
erstmals eine praktische Kompetenz. Der moralische Status von Personen
konstituiert sich Steigleder zufolge dadurch, dal3 alles moralische Sollen
durch Handlungsfdhige begriindet werde. Er lehnt sich damit ausdriicklich an
die handlungstheoretische Ethik von Alan Gewirth an, wonach jeder Hand-
lungsfahige genotigt sei, fiir sich als Handlungsfahigen und damit auch fiir
jeden anderen Handlungsfahigen Wiirde und moralische Rechte zu beanspru-
chen, die mit bestimmten Pflichten korrespondieren. Dies gilt nicht fiir Nicht-
Handlungsfihige.”* Diese seien keine Personen, iiberhaupt kein ,,Jemand*.”

Unter Handeln will Steigleder strenger als im alltdglichen Sprachge-
brauch iiblich nur ,,ein freiwilliges und zweck- beziehungsweise zielgerichte-
tes (intentionales) Tun und Lassen* verstanden wissen.’® Ein solches Handeln
aber setzt wiederum die schon bekannten BewuBtseinsfahigkeiten voraus:
~Jemand, der in der Lage ist, im Sinne eines wissentlich-willentlichen Tuns,
sich Zwecke zu setzen und Ziele zu verfolgen, mul ein mit Rationalitdt be-
gabter, bewufSter und selbstbewufSter Trager dieser Fihigkeiten sein.”’ So
sind auch bei Steigleder SelbstbewuBltsein und Rationalitét die basalen Krite-
rien fiir Personalitdt. Zwar verfolgt er mit der handlungstheoretischen Be-
griindung der Rechtsfahigkeit einen anderen ethischen Ansatz, im Personbe-
griff koinzidiert er jedoch mit den anderen Theoretikern und unterscheidet
ebenso dezidiert zwischen ,biologisch-menschlichem und personal-
menschlichem Leben, die nicht dieselbe Extension hétten.”®

Mary Anne Warren fiihrt die mentalen und praktischen Kompetenzen zu-
sammen und entwickelt so ein komplexes flinfteiliges Personkonzept: Zum
Personsein gehore 1. BewuBtsein und Schmerzempfindung, 2. Uberlegungs-
und Problemlosungsfahigkeit, 3. selbstmotivierte Aktivitit, 4. Kommunikati-
onsfihigkeit, 5. Begriff des individuellen oder Gattungsselbstes.” Auch hier
ist Personalitdt im Bereich des rationalen BewuBtseins angesiedelt. Selbstbe-

> STEIGLEDER 1995, S. 99.

™ Ebd.

> Ebd., S. 100.

’° Ebd.

7 Ebd., S. 102.

’® Ebd., S. 103. In STEIGLEDER 1999 steht er nicht mehr auf dem exklusionistischen
Standpunkt, sondern wechselt auf der Basis seines handlungstheoretischen Ansatzes in
das inklusionistische Lager liber (vgl. STEIGLEDER 1999, S. 181-190). Das beriihrt uns
nicht weiter, da es uns nicht um die Geradlinigkeit in der intellektuellen Biographie un-
serer Autoren geht, sondern allein um Positionen und Argumente.

7 Vgl. WARREN 1979, S. 45 (nach SCHWARZ 1992, S. 111).

23



wubBtsein steht allerdings nicht im Zentrum, stattdessen nimmt Warren die
weniger anspruchsvolle Eigenschaft bloBen Bewulltseins hinzu. Dies allein
aber konstituiere noch keine Personalitit. Zusammengenommen bilden die
Personkriterien vielmehr eine hohe Hiirde zum Eintritt in den Kreis der Per-
sonen. Wer aullen vor bleibt, wie Foten, kleine Kinder und geistig Behinderte,
sei kein Mitglied der moralischen Gemeinschaft und habe nicht die morali-
schen Rechte, wie sie nur Personen zukdmen.*

Bei allen Theoretikern setzen die angegebenen Bedingungen fiir den mo-
ralischen Status der Personalitit — Uberlebenswunsch, Interessen, Selbst-
schitzung, Handlungsfahigkeit — allein oder unter anderem aktuelles Selbst-
bewulBtsein voraus. Ohne BewuBtsein seiner selbst gibt es keine auf dieses
Selbst und sein Fortleben gerichteten Wiinsche, Interessen und Wertschitzun-
gen, kein gewuBltes Handeln. Da das Selbstbewulltsein meistens allein mal3-
geblich ist, in jedem Fall auch maBgeblich, und Rationalitit bei Menschen fiir
gewOhnlich nicht ohne SelbstbewuBtsein auftritt, konnen wir Selbstbewult-
sein als das Personkriterium der Exklusionstheorie ansehen. Zwar gehort zu
einer Person selbstverstindlich ein Leib — gerade ihr lebendiger Leib ist ja
von der fraglichen Entscheidung iiber Leben und Tod betroffen —, aber die
Personalitdt wird nicht durch diesen, sondern durch Selbstbewul3tsein konsti-
tuiert. Selbstbewultsein ist das Kriterium fiir die theoretische und praktische
Unterscheidung zwischen bloBen Menschen und Personen; nur Menschen mit
SelbstbewuBtsein sind auch Personen, und nur Personen haben ein Recht auf
Leben.

Gemeinsam ist allen Exklusionstheoretikern auch die strikte Ablehnung
traditioneller metaphysischer Pramissen wie der, dall jeder Mensch eine un-
sterbliche Seele habe. Lebewesen sind das, was sie empirisch sind. Dazu ge-
horen auch Fahigkeiten des BewuBtseins, nicht jedoch eine irgendwie als da-
hinterstehend gedachte personale Substanz. Damit stehen die Exklusionstheo-
retiker auf dem Boden des naturwissenschaftlich geschulten Denkens der
Moderne und sind in threr Argumentation nicht abhdngig von religios veran-
kerten Glaubensvorstellungen.

Da die exklusionistischen Theorien in ihren moralphilosophischen An-
sdtzen, thren Begriindungen und Gegenstandsgebieten teilweise divergieren,
aber in den Bestimmungen ihrer Personbegriffe sich sehr nahe stehen, ist es
gerechtfertigt, von dem exklusionistischen Personbegriff zu sprechen. Als
solchen werde ich die exklusionistischen Ansétze in der Konzentration auf
das Wesentliche behandeln und dabei die Differenzen als sekundir vernach-
lassigen. Zur Herausstellung des maf3geblichen Personkriteriums werde ich
thn als den mentalistischen oder bewufitseinstheoretischen Personbegriff be-

8 Vgl. ebd., S. 43ff (nach SCHWARZ 1992, S. 110).

24



zeichnen. Zwischen ,,.Bewufitsein und ,,Selbstbewulltsein* werde ich keinen
Unterschied machen, da es in unserem Kontext allein auf letzteres ankommit.
BloBles BewulBtsein ist in den vorliegenden Argumentationen nicht relevant.
Um den Plural der relevanten mentalen Kompetenzen zu unterstreichen, wer-
de ich auch von den BewufStseinsfihigkeiten sprechen.

2.3 Der bewufitseinstheoretische Personbegriff

Bei der Behandlung dieser Persontheorien mag das Bediirfnis entstehen, ihre
moralphilosophischen Grundlagen, ihre Antwort auf die Frage nach dem mo-
ralisch Guten einer kritischen Analyse zu unterziehen. So mag die ethische
Frage naheliegen, ob moralische Rechte von Menschen auf ihren Wiinschen,
Interessen und Wertschiatzungen oder auf der moralischen Struktur ihres Han-
delns gegriindet werden sollten. Utilitaristische bzw. priaferenzutilitaristische
Begriindungen dominieren in der Exklusionstheorie, doch werden ebenso, wie
wir gesehen haben, deontologische Ansdtze verfochten. Aber hier ist nicht der
Ort, um diese grundsétzliche ethische Debatte zu fithren, um die Berechtigung
und Funktionstiichtigkeit des einen oder anderen Moralsystems zu erweisen.
Ich setze wie angekiindigt voraus, dal} sie einleuchtende Argumente fiir die
Giltigkeit der von ihnen aufgestellten Moralprinzipien vorbringen konnen,
und mochte stattdessen liberpriifen, ob die von ithnen unternommene Untertei-
lung der Menschheit in Personen und Nicht-Personen plausibel ist.

In einer ersten Anndherung ist festzustellen, da3 die exklusionistischen
Philosophen mit dem SelbstbewuBtsein hinsichtlich der landldufigen Vorstel-
lung von Personalitit sicher etwas Wesentliches erfal3t haben. Entititen ohne
jeden Zusammenhang mit dem Auftreten von Selbstbewultsein wiirde man
schwerlich als Personen bezeichnen. Tote Gegenstinde oder Pflanzen als Per-
sonen zu bezeichnen, erschiene als vollig abwegig. Auch Tiere, die iiber
Empfindungsfihigkeit und einen natiirlichen Uberlebenstrieb verfiigen, zum
Teil sogar eine gewisse praktische Intelligenz aufweisen, begreift man im all-
gemeinen nicht als Personen, weil sie sich nicht als ein Ich begreifen konnen.
Sie sind und haben kein Selbst im Sinne eines sich auf sich selbst beziehen-
den rationalen BewuBtseins. "'

Auch in normativer Hinsicht hat der exklusionistische Personbegriff er-
kennbare Vorziige. Zwar lauft die Unterscheidung zwischen biologisch-
menschlichem und personal-menschlichem Leben der gewohnlichen Auffas-
sung zuwider, nach der die Menschenwiirde und moralische Rechte an das

81" Ich gehe hier von der gewdhnlichen Auffassung aus. Ob vielleicht doch einige weinige

Tiere wie Schimpansen tiber SelbstbewulBtsein verfiigen, ist flir die Frage dieser Unter-
suchung nicht von Belang. Vgl. dazu SINGER 1994, S. 147-155.

25



Menschsein und nicht an bestimmte Eigenschaften gebunden werden. Doch
kann der exklusionistische Personbegriff fiir diese moralische Sonderstellung
der Betroffenen (Personen) eine plausible Begriindung liefern, wie wir gese-
hen haben. SelbstbewuBtsein und die daran gekniipften Fahigkeiten sind
fraglos von hoherer moralischer Relevanz als das bloB biologische Faktum
eines menschlichen Organismus.

Auch ist BewuBtsein notwendig fiir den Besitz von Interessen, und diese
wiederum fiir die Zuschreibung von Rechten. Der Begriff des Rechtes und
damit auch der des Lebensrechtes ist konzeptionell mit dem des Interesses
verbunden. Auch wenn man Rechte nicht direkt aus Interessen ableiten will,
erscheint es ,,sinnlos, Entitidten, die keine Interessen haben, moralische Rechte
zuzuschreiben.“®* Ebenso verhilt es sich mit dem Begriff des Handelns: Mo-
ralische Rechte korrespondieren mit moralischen Pflichten. Diese beziehen
sich stets auf Handlungen. Moralische Rechte solchen Wesen zuzusprechen,
die iiberhaupt keine Handlungstétigkeit erkennen lassen, bringt zumindest
erhebliche Schwierigkeiten mit sich, wie die Diskussion der Naturethik ge-
zeigt hat.”> Zwar befiirworten gerade auch die utilitaristischen Vertreter der
Exklusionstheorie die Zuschreibung gewisser moralischer Rechte an nicht-
personale Tiere, doch diese Rechte werden auch von ihnen als weniger an-
spruchsvoll angesehen und beinhalten nicht das strikte Totungsverbot, wie es
fiir Personen gilt.** So liegt es nahe, bestimmten Menschen, die ebensowenig
personale Fahigkeiten haben wie Tiere, auch nur die fiir letztere vorgesehenen
Rechte (z. B. auf Leidensvermeidung) zuzugestehen.

Die Diversitit der Menschen ist im allgemeinen leichter einsehbar als ih-
re Gleichheit. Das gilt auch fiir die moralisch relevanten Fahigkeiten. Thre
ungleiche Extension innerhalb der Menschheit ist evident. Nicht alle Men-
schen verfligen tlber sie. So scheint sich die Unterscheidung zwischen
menschlichen Personen und menschlichen Nicht-Personen ganz natiirlich zu
ergeben.

Mit dem am SelbstbewuBtsein orientierten Personbegriff kniipfen die
exklusionistischen Autoren an die empiristische Persontheorie John Lockes
an.® Fiir Locke ist die Person ,.ein denkendes, verstindiges Wesen, das Ver-
nunft und Uberlegung besitzt und sich selbst als sich selbst betrachten kann.
Das heif3t, es erfal3t sich als dasselbe Ding, das zu verschiedenen Zeiten und

52 NIDA-RUMELIN 1996, S. 857. Vgl. auch KOLLER 1993, S. 71, 75-79.

5 Vgl. z. B. HABERMAS 1997.

% Vgl. z. B. SINGER 1994, S. 158-176.

8 Oft geschicht dies ausdriicklich: vgl. HARRIS 1995, S. 44; SINGER 1994, S. 120. Vgl. zu
Lockes Personbegriff auch SIEP 1992, S. 83-90.

26



“86 1 ocke definiert die Person mithin als selbst-

«87

an verschiedenen Orten denkt.
bewullites Wesen: ,,(...) ohne BewuBtsein (ist) keine Person.

Mit dieser Bindung der Personalitidt an das aktuelle Selbstbewul3tsein
entfernen sich Locke und seine heutigen persontheoretischen Nachfolger weit
von dem édlteren mittelalterlichen Personbegriff, der, obschon keineswegs ein-
heitlich, die Person stets als eine verniinftige Substanz verstand, wie es schon
in der maflgebenden klassischen Definition von Boethius zum Ausdruck kam:
,persona est naturae rationalis individua substantia“® — | Person ist die unteil-
bare Substanz einer verniinftigen Wesensnatur. Die personale Substanz sei
demnach eine eigenstindige Entitdt, die nicht mit den akzidentellen Eigen-
schaften identisch sei. Dariiber hinaus sei die verniinftige Natur der Person
bedeutsam, so daB} keine besonderen Bedingungen gestellt werden, inwieweit
diese Verniinftigkeit im Leben einer Person verwirklicht werden muf3. Die
Personalitit hiange folglich nicht vom faktischen Vorhandensein personaler
Eigenschaften ab.® Dieses Konzept der Person wurde grundlegend fiir die
weitere Ausgestaltung des philosophischen Personbegriffs im Mittelalter,
auch wenn je nach Zeit und Autor verschiedene Aspekte in unterschiedlicher
Intensitit betont wurden, wie z. B. die Substantialitit, Individualitit, Relatio-
nalitit, Inkommunikabilitdt oder Wiirde der Person.”

Dieser substantialistische Personbegriff, der mehr als den BewulBtseins-
aspekt umfalite, wurde in der Neuzeit unter dem neuen Paradigma des Selbst-
bewuBtseins radikal transformiert. Schon René Descartes 10ste, allerdings oh-
ne den Ausdruck ,,persona‘ zu gebrauchen, die Einheit der Person durch seine
strikte Disjunktion von res cogitans und res extensa auf. Das personale Sub-
jekt wird allein in das denkende Ich verlegt und einem nicht-personalen Kor-
per entgegengesetzt. Der cartesische Dualismus klammert die Leiblichkeit des
Menschen aus dem Ich ausdriicklich aus, die res cogitans ist das eigentlich
Personale“.”’ Locke fiihrt dieses bewuBtseinsorientierte Verstindnis unter
Verwendung des Personbegriffs und ausdriicklicher Ablehnung des Sub-
stanzbegriffs fort, indem er die Person mit der um sich selbst wissenden Ver-
nunft identifiziert. Person bezeichnet nicht mehr den Menschen schlechthin,
sondern das selbstbewuBte Ich.”

% LOCKE 1981, S. 419.

*” Ebd., S. 432.

% BOETHIUS 1988, S. 74. Zum Boethianischen Personbegriff vgl. ELSASSER 1973.

%" Vgl. CORRADINI 1994, S. 37.

% Vgl. zur Entwicklung des Personbegriffs im Mittelalter FUHRMANN u.a. 1989, S. 279-
295; KONERSMANN 1993, S. 209-211; WILS 1994, S. 127 f.

°' Vgl. FUHRMANN u.a. 1989, S. 300 f.; SCHUTT 1990; WiLs 1994, S. 129 f.

%2 Locke selbst schreibt auch den Menschen, die nach seinem eigenen Personbegriff nicht
als Personen anzusehen sind, moralische Rechte zu, allerdings unter der Annahme, daf3
diese Eigentum Gottes seien und als solche entsprechend behandelt werden sollten. Vgl.

27



Diese historischen anthropologischen Wurzeln des heutigen exklusions-
theoretischen Personbegriffs werden mancherorts durch die Behauptung ver-
deckt, er sei eine rein moralische Kategorie. Tooley z. B. kiindigt am Beginn
seiner Untersuchung an, er ,,werde den Begriff der Person als reinen Moral-
begriff verwenden, frei von jedem deskriptiven Inhalt.“”> Ahnlich denkt auch
Richard Hare, da3 die Entscheidung, einen Menschen zu einer Person zu er-
kliren, allein ,,eine moralische Entscheidung® sei.”* Solche Behauptungen
sind jedoch einseitig und dadurch fehlerhaft. Zwar ist der Personbegriff in-
nerhalb der Bioethik auch ein moralischer, da er die Wesen benennt, die auf-
grund bestimmter ethischer Uberlegungen moralische Rechte zugesprochen
bekommen. In der Exklusionstheorie fungiert er zudem sicher vorrangig als
moralischer Begriff, da anthropologische Uberlegungen bei ihnen nur am
Rande vorkommen. Trotzdem kommen durch die Bedingungen, die fiir den
moralischen Status der Personalitit angegeben werden, anthropologische
Komponenten zum Tragen. Mit der Exponierung der menschlich-personalen
BewuBtseinsfahigkeiten macht die Exklusionstheorie implizit Aussagen iliber
das Sein des Menschen. Diese anthropologisch-ontologische Dimension des
exklusionistischen Personbegriffs gilt es herauszuschilen, zumal sie eine der
Hauptangriffsflachen seiner Kritiker ist. Erste kritische Fragen sind ontologi-
scher Natur und richten sich auf die Bestimmung des Verhiltnisses zwischen
der personalen Entitdt und ihren Eigenschaften.

2.4 Personalitdit und personale Eigenschaften

Den exklusionistischen Personbegriff, nach dem sich Personen durch Selbst-
bewuBltsein konstituieren, attackiert Berthold Wald nach Mallgabe unserer
natiirlichen Wahrnehmung: Es gehore ,,eine beinahe gewaltsame Verdnderung
unserer normalen Aufmerksamkeitsleistung dazu, nicht unmittelbar die Per-
son, sondern nur ein Ensemble von Eigenschaften zu sehen (...).“ Personale
Eigenschaften lieBen sich nur in einer ,kiinstlichen Perspektive isolieren und
wie etwas Eigenstdndiges betrachten.” Es gebe keine , fiir sich existierenden
Eigenschaften.“”> Weil man im Umgang mit Menschen nicht Eigenschaften
erlebe, sondern immer menschliche Individuen als Triager dieser Eigenschaf-
ten, pladiert er dafiir, diese Menschen und nicht kiinstlich isolierte Eigen-
schaften als moralisch relevante Entititen anzusehen.

LOCKE 1992, § 60, S. 236; § 66, S. 240. Die modernen Bioethiker teilen diesen theolo-
gischen Hintergrund nicht. Vgl. dazu SIEP 1992, S. 89 f.

TOOLEY 1990, S. 159. Spiter, in TOOLEY 1985, S. 35, riickt er davon ab und gesteht ein,
daB ,,Person‘ stets auch einen deskripiven Inhalt hat.

% HARE 1990, S. 135.

> WALD 1996, S. 86.

93

28



Sicher hat Wald darin recht, da3 unsere Wahrnehmung nicht derart
strukturiert ist, dall wir statt Menschen blo deren Eigenschaften zur Kenntnis
nehmen, wie wir auch im allgemeinen nicht isolierte Attribute anstelle von
Dingen wahrnehmen. Doch es fragt sich, ob eine solche Wahrnehmungsweise
erforderlich ist, will man Personen in dem beschriebenen exklusionistischen
Sinne verstehen. Auch die exklusionistischen Theoretiker sprechen unmil-
verstandlich von personalen Menschen, doch versuchen sie ja gerade zu erkla-
ren, worin deren moralische Stellung begriindet liegt. Dazu halten sie be-
stimmte personale Qualitdten fiir entscheidend, die Menschen haben konnen,
aber nicht notwendig haben miissen. Das sich in unserer natiirlichen Weltauf-
fassung ergebende Verhéltnis von Menschen und ihren Eigenschaften wird
damit nicht aufgehoben. Menschen konnen somit problemlos als Menschen
wahrgenommen werden, wihrend ihre Einschédtzung als Objekte moralischen
Handelns von den ihnen eigenen Merkmalen abhéngt, so wie wir ein Messer
stets als Messer wahrnehmen, sein Wert, d.i. hier seine Niitzlichkeit, aber von
der Schirfe seiner Klinge abhingig gemacht wird. Walds Einwand beruht
mithin auf der Unterstellung einer ontologischen Hypostasierung der begrift-
lichen Differenzierungen innerhalb der ethischen Argumentation. Diese Un-
terstellung ist falsch, denn die Hypostasierung ist weder notwendig, noch 1af3t
sie sich bei den betroffenen Autoren finden.

Glinther Poltner unterzieht das Verhéltnis von Menschsein und persona-
len Eigenschaften, wie es von den Exklusionisten gedacht wird, einer starker
substanzontologisch  orientierten  Kritik. Er  wirft ihnen  eine
,Vulgirvorstellung des Substanz-Akzidenz-Unterschieds vor, nach der die
Substanz ,,als ein Wirklichkeitsklotzchen mit angeklebten Eigenschaften vor-
gestellt” werde. Er moniert, dal damit ,,die Einheit des selbstdandigen Wesens*
unbegriffen liegen bleibe: ,;sie wird zu einer nachtriglichen Zusammenset-
zung uminterpretiert. Ich selbst bin dann nichts anderes als die Summe meiner
Eigenschaften — ohne dall noch gesagt werden konnte, wer diese Selbstzu-
schreibung (meine Eigenschaften!) vornimmt.*”

Poltner macht nicht wie Wald den Exklusionisten den Vorwurf, dal3 sie
keinen Trager der personalen Eigenschaften anerkennen, sondern kritisiert,
daB3 sie das Verhiltnis von Triager und Eigenschaften, das Fundierungsver-
héltnis von Menschsein und menschlichen Eigenschaften verkennen. Denn
nach seiner Auffassung konstituieren die Eigenschaften ,,nicht das selbstindi-
ge Sein eines Wesens, sondern griinden in ihm und manifestieren es.”’ Die
Eigenschaften sind nur aus dem Grunde von moralischer Relevanz, weil sich
in ithnen ,ein Wesen von moralisch relevantem Selbstindigsein manife-

% POLTNER 1992, S. 17.
7 Ebd.

29



stiert.“”® Das heiBt, das personale Selbst entstehe nicht erst mit dem Auftreten

der Eigenschaften, sondern sei immer schon als selbstindiges Wesen vorhan-
den, unabhéngig von seiner Manifestation.

Sicher beruhen die personalen Eigenschaften auf dem Menschsein; das
Menschsein ermdglicht die Ausbildung ebendieser Eigenschaften. Das heif3t
jedoch nicht, daB3 schon mit dem bloBen Menschsein die relevanten Eigen-
schaften gegeben sind und der Mensch qua seines Menschseins den morali-
schen Status der Personalitdt einnimmt — das wére Speziesismus. Poltner geht
jedoch weiter: Er lehnt die Vorstellung eines bloBen (biologischen) Mensch-
seins ab und behauptet, da3 jeder Mensch ein Wesen, eine Substanz habe, die
unabhéngig von der Ausbildung personaler Eigenschaften verborgen sei und
sich in ihnen nur ausdriicke. Poltners Kritik beruht also nicht auf einer unbe-
rechtigten ontologischen Unterstellung und macht auch nicht von dem Spezi-
esargument Gebrauch. Seine Argumentation ist stringent — allerdings nur,
wenn man seine substantialistischen Primissen teilt. Dieser Substantialismus
ist hinsichtlich der menschlichen Personalitdt eine in sich schliissige Sicht-
weise, hat jedoch das im philosophischen Diskurs schwerwiegende Problem,
heute als weitestgehend obsolet zu gelten und nicht mehr durchsetzungsfahig
zu sein. Ich werde darauf in Kapitel 3 zuriickkommen.

Weniger ontologisch, als vielmehr am Sprachgebrauch orientiert argu-
mentiert Johannes Rosado gegen die Art, wie das Verhéltnis von Personalitéit
und personalititskonstituierenden Eigenschaften in der Exklusionstheorie ge-
dacht wird. Personalitdt lasse sich, so Rosado, nicht als Eigenschaft fassen,
denn ,,‘Person’ ist ebensowenig wie ‘Mensch’ ein Pridikat-, sondern ein
Subjektausdruck, das heiit ein Ausdruck, der das Subjekt bestimmt, von dem
dann diverse Pridikate ausgesagt werden.“”

Diese Feststellung trifft sicherlich fiir den GroBteil der alltiglichen Ver-
wendung des Personbegriffs zu, doch spricht das gegen den exklusionisti-
schen Personbegriff? Nein, vielmehr wird der Personbegriff durchaus in zwei
unterschiedlichen logischen Funktionen gebraucht, worauf Michael Quante
hinweist'®: Einerseits dient er der Kennzeichnung eines Individuums, von
dem dann etwas prédiziert wird, so wie bei Rosado. Andererseits ,,dient der
Personbegriff auch dazu, den besonderen Status eines Individuums, namlich
den des Personseins, auszudriicken (‘Flipper war eine Person, mein PC dage-
gen ist keine Person.”).“'"" Diese pridikative Verwendung des Personbegriffs
tritt in der Alltagssprache zwar seltener auf, kommt aber dennoch vor. Sie

% Ebd., S. 18.

% RosSADO 1995, S. 227.

190 Vgl. QUANTE 1996, S. 109 f.
1 Ebd., S. 110.

30



entspricht dem exklusionistischen Sprachgebrauch und im iibrigen auch wei-
ten Teilen der inklusionistischen Personkonzeption.

Robert Spaemann sieht zwar ein, dal3 ,,Person* die semantische Rolle ei-
nes Priadikates einnehmen kann, kritisiert jedoch auch, dal3 dieser Begriff kei-
ne Eigenschaft fasse, die man einer bereits anderweitig identifizierten Entitét
zuspreche: ,,Es gibt keine Eigenschaft, die ‘Personsein’ hiefe.“'® Doch in der
pradikativen Verwendung wird selbstverstidndlich etwas tliber das so bezeich-
nete Wesen ausgesagt, das heilit, es wird eine Eigenschaft zugeschrieben. Dal3
das Personsein nicht unabhingig von bestimmten Eigenschaften ist, gesteht
auch Spaemann zu, wenn er sagt, ,,dall wir von Wesen aufgrund bestimmter
Eigenschaften, die wir zuvor identifiziert haben, sagen, sie seien Personen.«'*
Nur will er darauf hinaus, dal man mit dem Pridikat nicht die Eigenschaft
selbst, sondern den Triger der Eigenschaften bezeichne.'® Diese Unterschei-
dung trifft fiir die gewohnliche Sprache sicher zu. Wenn wir von einer Person
sprechen, meinen wir nicht das SelbstbewuBtsein eines Menschen, sondern
den Menschen. Aber bezeichnen die Exklusionstheoretiker mit dem Per-
sonsein eine Eigenschaft? Es geht ihnen um ,,Wesen mit Selbstbewul3tsein®,
das heilit um Triager einer Eigenschaft. Ob ein Mensch ein solcher Trager ist,
hiangt selbstverstindlich davon ab, ob der betreffende Mensch eben diese
bestimmte Eigenschaft ,tragt”, das hei3t besitzt.

Es zeigt sich, da3 auch Rosados und Spaemanns sprachorientierte Kri-
tikpunkte nichts gegen den exklusionistischen Personbegriff ausrichten kon-
nen. Die diversen Kritikpunkte an dem exklusionistisch konzipierten Ver-
héltnis von Personalitit und Eigenschaften konnen nicht bzw. nur unter nicht
allgemein zustimmungsfahigen Voraussetzungen iiberzeugen. Das Per-
sonsein, so ergibt sich daraus, kann im Rahmen einer nicht-essentialistischen
Anschauung durchaus im Besitz bestimmter Eigenschaften bestehen. Wenn
diese formale Kritik wenig aussichtsreich ist, liegt es nahe, sich stattdessen
der inhaltlichen Bestimmung der Personalitit zuzuwenden: dem Selbstbe-
wulltsein.

2.5 Der Stellenwert des Selbstbewufstseins

Das SelbstbewuBtsein ist fraglos eine der hervorragenden Fahigkeiten des
Menschen. Doch kann man es dermaflen von dem iibrigen Menschen isolie-
ren, wie es in der Exklusionstheorie den Anschein hat? Wilhelm Vossenkuhl
kritisiert, da3 dies eine unzuldssige anthropologische Beschrinkung sei. Be-

102 SpAEMANN 19963, S. 14.
103 Bhg.
1% Vgl. ebd., S. 15.

31



wulltsein bestehe nicht nur in wachem Selbstbewulltsein, sondern ebenso in
UnbewuBitem und Unterbewuf3tem. Das Ichbewufltsein sei nur ein kleiner Teil
des BewuBtseins, das nicht willkiirlich isoliert werden diirfe. '®

Jean-Pierre Wils faBt das noch genauer, indem er darauf hinweist, daf}
das SelbstbewuBtsein nur eine bestimmte Ausprigung einer umfassenderen
Selbstgegenwart sei. Es bilde eine Einheit mit einfacheren, urspriinglicheren
Formen des Selbstverhiltnisses, die im Vertrautsein mit dem Leibe, in der
leiblichen Selbstgegenwart liegen. Die Personalitit konne deshalb nicht auf
aktuelles SelbstbewuBtsein verkiirzt werden. '?°

Diese Hinweise sind wertvoll, um dem Selbstbewufltsein in anthropolo-
gischer Hinsicht seinen Ort zuzuweisen. Doch in der Exklusionstheorie wird
das SelbstbewulBtsein an keiner Stelle als isolierte Kompetenz beschrieben.
Das ist auch nicht weiter verwunderlich, denn ihre Frage lautet nicht, welche
Bestandteile der Mensch habe und wie sie sich zueinander verhielten, sondern
worauf sich sein Lebensrecht griinde. Thre Frage ist nicht, was alles zu einer
menschlichen Person gehore, sondern wodurch ein Mensch zu einer Person
werde. Insofern geht diese anthropologische Kritik vollstindig an der Exklu-
sionstheorie vorbei: Es handelt sich um eine Verwechslung zwischen dem
normativen Stellenwert und dem anthropologischen Ort des Selbstbewul3t-
seins.

Anhand der Stellung des SelbstbewuBtseins innerhalb des Menschen 1463t
sich also schwerlich eine Kritik an der Exklusionstheorie formulieren. Wie
aber verhilt es sich mit der Beschaffenheit des Selbstbewultsein? Es handelt
sich um das Bewultsein eines Wesens, eine bestimmte, in der Zeit identische
Entitdt zu sein. SelbstbewuBtsein besteht mithin im BewuBtsein der diachro-
nen Identitdt der Person. Wie aber kann diese diachrone Identitdt im Rahmen
der Exklusionstheorie gedacht werden? Wann ist eine Person zu einem friihe-
ren Zeitpunkt mit der Person zu einem spiteren Zeitpunkt identisch? Der
Thematik der personalen Identitdt schenken die Exklusionisten keine Beach-
tung. Dennoch erscheint es sinnvoll, diesen Aspekt, der ithrem Personbegriff
an zentraler Stelle innewohnt und traditionell eine der wichtigsten Fragen im
Umkreis des Personbegriffs ist, zu erdrtern.

2.6 Die diachrone ldentitdt der Person 1

Nach Locke, an den die Exklusionstheoretiker zur Bestimmung des Personbe-
griffs ankniipfen, wird die Identitit der Person durch die Identitéit des Selbst-
bewuBltseins konstituiert, das in Form des Gedachtnisses die fritheren Erleb-

195 Vgl. VOSSENKUHL 1999, S. 49.
106 vgl. WILS 1994, S. 143 f.

32



nisse und Taten als die eigenen identifiziert: ,,Denn da das Bewultsein das
Denken begleitet und jeden zu dem macht, was er sein Selbst nennt und wo-
durch er sich von allen anderen Wesen unterscheidet, so besteht hierin allein
die Identitidt der Person, das heif3t, das Sich-Selbst-Gleich-Bleiben eines ver-
niinftigen Wesens.“'”” Frithere Handlungen, Erlebnisse und Zustinde gehdren
dann zur Person, wenn diese sie sich mittels ihrer Erinnerung zuschreibt. Die
Person ,,zieht gewissermaflen selber die Grenze dessen, was zeitlich und
rdaumlich zu ihr gehort“, wie Ludwig Siep es ausdriickt.'*®

An dieser Konzeption personaler Identitit hat sich eine umfangreiche
Debatte entziindet, die bis heute anhilt.'” Fraglos bringt Lockes Identitits-
konzeption gravierende Probleme mit sich, vor allem hinsichtlich der Zu-
schreibung von Verantwortung fiir Handlungen. Wiare ndmlich die Identitét
von der Selbstzuschreibung abhingig, konnte niemand zur Rechenschaft ge-
zogen werden, der sich nicht an seine Taten erinnert, und einer Person kimen
alle Verdienste zu, die sie sich selbst zurechnet. '

Entscheidend fiir die Exklusionstheorie ist nun, dal}3 eine Reihe von Kri-
tikern den Finwand erhebt, dall der bewuBtseinstheoretische Personbegriff
nicht nur fragwiirdige Konsequenzen hinsichtlich der Handlungszuschreibung
hat, sondern mit seinem Identitdtskonzept grundlegenden lebensweltlichen
Annahmen widerspreche und sich damit als in hochstem Malle kontraintuitiv
entpuppe. Diese unplausiblen Konsequenzen seien zwar schon bei Locke an-
gelegt, wiirden aber besonders deutlich in Derek Parfits konsequenter Weiter-
fiilhrung der Lockeschen Identititstheorie.''' Parfit nimmt dezidiert Abschied
von der Vorstellung, die Person sei eine durchgehend existierende Entitiat. Da
die Person in BewuBtseinszustinden bestehe, die diskontinuierlich auftreten
und zwischen deren verschiedenen Phasen keine direkte Kontinuitit, sondern
lediglich in Form von Erinnerung eine gewisse ,,psychological connected-
ness‘ existiere, gebe es liberhaupt keine Identitit der Person. Eine Person be-
stehe somit nicht aus einem in der Zeit identischen Wesen, sondern nur aus

7 L ocke 1981, § 9, S. 420.

1% S1EP 1992, S. 86.

' Diese umfangreiche Diskussion kann hier nicht einmal ansatzweise skizziert werden.
Einen ersten Uberblick iiber die Diskussion im 20. Jahrhundert vermitteln QUANTE
1999b und SiEP 1983. Angesichts der vielfiltigen Bedeutungen von ,,Identitit* sei vor-
sorglich darauf hingewiesen, daf3 hier nicht die praktische Identitét im Sinne eines prak-
tisch relevanten Selbstverhiltnisses (diese Bedeutung des Begriffs ist heutzutage im all-
gemeinen Sprachgebrauch présent), sondern allein die ontologische Identitét in diachro-
ner Erstreckung verhandelt wird.

"9 ygl. SPAEMANN 1996b, S. 224. Vgl. SIEP 1992, S. 87.

"o nennt z. B. Spaemann Parfit den ,,bei weitem griindlichsten Denker dieser Richtung®
(SPAEMANN 19964, S. 10). Vgl. SPAEMANN 1991b, S. 138 f.; HONNEFELDER 1993, S.
256-261; HONNEFELDER 1998, S. 273 f.; BAUMGARTNER 1997, S. 207-210; RICKEN
1998, S. 158. Gemeinsamer Bezugspunkt ist PARFIT 1984.

33



locker miteinander verkniipften ,,Personphasen®. Aussagen iiber personale
Identitdt konnen nach Parfit vollstdndig in impersonale Aussagen iibersetzt
werden. Spitere Personphasen seien nicht ich, sondern gewissermallen Nach-
folger von mir.'"*

An dieser Aufhebung der Ideen von personaler Identitit und Personalitit
tiberhaupt nehmen die Kritiker der Exklusionstheorie erheblichen Anstof3. So
meint Frido Ricken, dal3 Parfit ,,den Begriff der Person eliminiert.«'"? Ludger
Honnefelder weist auf den Zusammenhang von personaler Identitdt und dem
gerade fiir den exklusionstheoretischen Personbegriff zentralen Uberlebensin-
teresse hin: ,,die unser Planen und Handeln bestimmende Sorge um unser Le-
ben bezieht sich nicht darauf, dal den vorhandenen Phasen unseres Lebens
weitere hinzugefligt werden, sondern dal3 wir als die, die wir sind, in Zukunft
weiter existieren.“''* Dieses Phinomen spreche deutlich gegen die Annahme,
das Personsein bestehe aus Phasen oder Zustinden, die im Leben eines Men-
schen entstehen und wieder abklingen. Mit Parfits Theorie sei die Eigenart
des Uberlebensinteresses iiberhaupt nicht verstehbar: ,,Nicht ob ich iiberlebe,
interessiert mich, sondern als was ich tberlebe, ndmlich als der, der ich
bin.“'"> Nur am Uberleben als identisches Ich sei ich interessiert. Spaemann
konstatiert, dal Parfit als konsequenter Vollstrecker der Exklusionstheorie
alle Individualitdt auflose, wodurch so etwas wie Liebe und Freundschaft als
zentrale Bestandteile menschlich-personalen Lebens ihren Sinn verléren, da
sie gerade den Bezug auf ein gleichbleibendes Du voraussetzten. ''°

Ohne Zweifel 14Bt die Reduktion der Person auf Phasen wesentliche Be-
reiche des Selbstverstindnisses und Handelns von Personen unbegreiflich
werden. Es fragt sich, ob eine philosophische Theorie Berechtigung hat, die
sich derart weit von unserem normalen, lebensweltlichen Verstindnis
menschlicher Personalitéit entfernt. In jedem Fall fillt die Beweislast dem zu,
der diese Abweichung vornimmt."'"’

Doch damit wollen wir uns gar nicht weiter authalten. Die Frage, die uns
interessiert, lautet: Was bedeutet das alles fiir die Kohdrenz des exklusionisti-
schen Personbegriffs? Die Interpretation der Parfitschen Theorie als einer

12 ygl. PARFIT 1989, S. 199-209. Ein #hnliche Auffassung von Personalitit vertritt Gor-
dijn, vgl. GORDIN 1996, S. 230.

'3 RICKEN 1998, S. 1988, S. 158. Vgl. SPAEMANN 1991a, S. 135.

"4 HONNEFELDER 1998, S. 274.

"5 HONNEFELDER 1993, S. 259. Vgl. BAUMGARTNER 1997, S. 207 f. Vgl. auch die nicht-
bioethische Analyse der Angewiesenheit des Uberlebensinteresses auf eine Identitiits-
konzeption bei WIGGINS 1999.

16 yg]. SPAEMANN 1991b, S. 138 f.

"7 Inwiefern Parfits These auf zweifelhaften ontologischen Grundlagen fufit, hat
RUNGGALDIER 1992/93 herausgearbeitet. Demnach beruhe die Theorie der Personpha-
sen auf einer Ereignisontologie, die Quine im Rickgriff auf das vierdimensionale
Raum-Zeit-System Minkowskis entwickelt habe. Vgl. ebd., S. 112-116.

34



griindlichen Vollendung von Lockes Verstindnis personaler Identitit mag
richtig sein — entscheidend ist, da3 Lockes Personbegriff nicht untrennbar mit
seinem Kriterium flir personale Identitdt verbunden ist. Dies iibersehen die
inklusionstheoretischen Kritiker, und darin besteht der Fehler ihrer Argumen-
tation gegen das Parfitsche Konzept personaler Identitit. Auch wenn man
Personen als Wesen mit Selbstbewulltsein versteht, mul3 die Identitdt dieser
Personen nicht allein von der Identitdt dieses SelbstbewuBtseins bestimmt
sein. Das Kriterium fiir Personalitdt ist nicht dasselbe wie das Kriterium fiir
personale Identitit. Ob etwas eine Person ist und ob etwas eine Person ist,
sind zwei verschiedene Fragen.''® So kniipfen die Exklusionstheoretiker zwar
an Lockes Personbegriff an, sind jedoch nicht gezwungen, seine problemati-
sche Identititstheorie ebenfalls zu libernehmen. Das 146t sich schon daran er-
sehen, dal in der Diskussion iiber personale Identitdt innerhalb der Analyti-
schen Philosophie alle Autoren Personen als selbstbewullte Wesen verstehen,
nicht alle jedoch Lockes SelbstbewuBtseinskriterium fiir Identitét folgen, son-
dern zum Teil auch die korperliche Identitét fiir das maBBgebliche Kriterium
halten.'"”

Fiir die Exklusionstheoretiker ist eine mentale Eigenschaft das Definiens
fiir moralische Personalitit, das heil3t aber nicht, dal3 eine Person fiir sie reine
mens sei. Vielmehr bedeutet auch bei ihnen, eine Person zu sein, weitaus
mehr, ndmlich eine emotionale Seite und insbesondere einen Leib zu haben.
Das wird von ihnen zwar nicht eigens erortert, doch erstens ist es selbstver-
stindlich, da Menschen leibliche Personen sind, und zweitens nimmt dieses
umfassendere Personverstindnis implizit eine zentrale Stellung in ihrer
Theorie ein: Denn thnen geht es ja um die Begriindung des Lebensrechtes, das
heillt um die Begriindung der Fortsetzung leiblichen Lebens. Ein nicht selbst-
bewullter menschlicher Organismus ist demnach zwar keine Person, doch
wenn dieser Mensch SelbstbewulBitsein entwickelt, gehort selbstverstindlich
auch der Korper zu der Person, obgleich er seine Personalitit nicht konstitu-
tert. Das Kriterium des Selbstbewulltseins bestimmt nur, was ein Lebewesen
zusdtzlich zu seinem Dasein als Lebewesen zu einer Person macht.

Die Exklusionisten gebrauchen sozusagen eine ,,abgespeckte® Version
von Lockes Personbegriff. Sie ist von seiner Identitdtskonzeption befreit.
Somit mag die mentalistische Definition der Personalitdt zwar einseitig und
moralisch verwerflich sein, die identititstheoretischen Einwinde jedoch sind
nicht gegen sie zu erheben, nicht die gegen Parfits und ebensowenig die ge-
gen Lockes Identititskonzept. Sie werden der Exklusionstheorie unberechtig-

"% Ginzlich unabhingig von bioethischen Fragstellungen plidiert auch Quante fiir eine
prizise Unterscheidung der Fragen nach Personalitit bzw. personaler Identitdt. Vgl.
QUANTE 1995, S. 51.

% vgl. z. B. WILLIAMS 1978,

35



terweise unterstellt. Die bei den Inklusionisten weit verbreitete Kritik an dem
exklusionistischen Personbegriff via Parfit und Locke mul3 daher mif3lingen.

Allerdings konkurriert der exklusionistische Personbegriff durchaus mit
dem lebensweltlichen Verstdndnis individuell-menschlicher Identitdt. Denn
wir setzen den Beginn unserer personalen Identitit nicht in den Zeitpunkt, zu
dem wir SelbstbewuBtsein errungen haben, sondern in den Beginn unseres
Lebens. So sagen wir z. B.: ,,Ich wurde dann und dann geboren.“ Der Beginn
dieses ,,Ich* wird nicht vom Lebensbeginn separiert. Doch kann man aus ex-
klusionstheoretischer Perspektive erwidern, dall dies nur die Identitdat des
biologischen Menschen betreffe, nicht die der Person. Man kann beanspru-
chen, genauer hinsichtlich des moralischen Status von Menschen zu differen-
zieren, als es iiblich ist. Wenn Wald behauptet, dal der bewulltseinsorientierte
Personbegriff ,kein Verstindnis unserer biographischen Identitét als Person®
ermogliche,'”’ setzt er schon die Personalitdt des Menschen in allen Le-
bensphasen voraus. Diese ist nach exklusionistischem Verstindnis jedoch von
dem Menschsein zu unterscheiden. Man kann sich demnach durchaus als
1dentisches Wesen verstehen, ndmlich als identischen Menschen. Diese Un-
terscheidung lauft zwar dem natiirlichen Sprechen iiber Identitit zuwider, ist
aber nicht im eigentlichen Sinne falsch, wenn man die moralische Personalitét
auf mentalistische Weise bestimmt. Ob man alternativ dazu anhand dieses
Alltagsverstandnisses individueller Identitit eine lebensumfassende Personali-
tat plausibel machen kann, werden wir spéter in Kapitel 3.3 sehen.

Aus dem moralischen Personbegriff der Exklusionstheorie geht also
nicht notwendig eine verkehrte Identitdtstheorie hervor. Doch neue Fragen
beziiglich personaler Identitdt entstehen, wenn wir uns vergegenwirtigen, daf3
die personalititskonstituierende Eigenschaft, das Selbstbewulltsein, nicht
kontinuierlich im Leben eines Menschen vorhanden ist. Wenn Menschen in
diesen Phasen nicht als Personen gelten konnten, zoge dies weniger theoreti-
sche als vielmehr gravierende praktische Probleme nach sich.

2.7 Die Diskontinuitdt des Bewufstseins

Das fiir die Zuschreibung von Personalitidt erforderliche Selbstbewufltsein
bildet sich nicht nur erst im Laufe der menschlichen Ontogenese heraus, son-
dern auch innerhalb eines menschlichen Lebens gibt es zahlreiche Momente
und Phasen, in denen Menschen diese Eigenschaft nicht aufweisen. Zeitweilig
BewuBtlose wie z. B. narkotisierte Menschen, ja alle schlafenden Menschen
verfligen in diesen Phasen nicht iiber SelbstbewuBtsein. Das Selbstbewulltsein
ist ein diskontinuierliches Phdnomen. Ist auch das Personsein ein diskontinu-

120 WALD 1996, S. 84.

36



ierlicher Zustand? Wenn aufgrund fehlenden aktuellen SelbstbewulBtseins
Embryonen, Foten, Neugeborene, schwerst geistig Behinderte und schwerst
Altersdemente nicht als Personen gelten, miissen dann nicht auch diejenigen
Menschen als Nicht-Personen angesehen werden, die kurzfristig ihr Selbst-
bewulBtsein verlieren, wie z. B. Ohnméichtige, Narkotisierte, Schlafende? Ih-
nen fehlt in diesen Zustinden das BewuBtsein ihrer selbst, somit verfligen sie
nicht iiber das darauf basierende bewufBite Uberlebensinteresse, nicht iiber
Handlungsfahigkeit und die Schétzung ihres Lebens. Kurzum: Darf man
Schlafende toten? Zahlreiche Gegner der exklusionistischen Theorie bringen
dieses Problem zur Sprache, setzen sich jedoch leider kaum mit der Gegenar-
gumentation seitens der Exklusionstheoretiker auseinander.'”’ BewuBtlosen
Menschen das Personsein und das daran gebundene Lebensrecht abzuspre-
chen, ist jedoch offensichtlich eine extrem unplausible, hochgradig kontrain-
tuitive Konsequenz, die auch fiir die Exklusionstheoretiker vollig inakzepta-
bel sein muf3. Dementsprechend haben sie sich zu dieser Streitfrage geduBert.

Hoerster hélt diesem Einwand entgegen, dall das Selbstbewulitsein bzw.
das Uberlebensinteresse ,,vor der kritischen Zeitspanne existent war, und zwar
in der Form existent war, da3 es sich auf gewisse Ereignisse innerhalb bzw.
nach dieser Zeitspanne ausdriicklich erstreckte.“'*> Dieser Gesichtspunkt sei
fiir die Zuschreibung der moralischen Personalitit ausschlaggebend. Das
heiBt, das Interesse am Uberleben erstrecke sich nicht nur auf die Phase des
Wachens bis zum nédchsten Einschlafen, sondern dariiber hinaus. Doch
menschliche Personen haben normalerweise viele Interessen, die sich auf
Zeitpunkte nach dem Ende ihrer Existenz beziehen. Gerade auch die Uberle-
benswiinsche weisen oftmals iliber die reale Lebensdauer hinaus. Das kann
nicht heilen, dal3 sie auch nach ihrem Tode noch Personen sind; andernfalls
wiren wir gleichsam von vielen virtuellen Personen umgeben. Wenn Uberle-
bensinteresse das Kriterium fiir Personalitit sein soll, konnen also nicht seine
zeitlichen Bezugspunkte, sondern nur seine aktuelle Prasenz gemeint sein.
Damit ergibt sich aber die oben genannte kontraintuitive Konsequenz.

Tooley versucht dem Problem zu entgehen, indem er bestimmt, daB3 ,,das
Recht eines Individuums auf x nicht nur verletzt werden kann, wenn es x
wiinscht, sondern auch, wenn es x jetzt wiinschte (...)*, wire es nicht bewul3t-
los.'” Wenn das aber der Fall ist, haben auch Ungeborene und Kleinkinder
ein Recht auf Leben, da man auch bei ihnen davon ausgehen kann, daf sie

121 Vgl. z. B. BAUMGARTNER 1997, S. 206, 225 f.; BECKMANN 1998, S. 242; HONNEFELDER
1993, S. 256; HOSLE 1997, S. 358; LENZEN 1990; NOGRADI-HACKER 1994, S. 73;
SPAEMANN 1991b, S. 140 f.; WILS 1994, S. 140. Eine Ausnahme hinsichtlich der Aus-
einandersetzung mit der Gegenargumentation stellt RICKEN 1998, S. 165f dar.

"> HOERSTER 1991, S. 77. Ebenso SINGER 1994, S. 133 f.

' ToOLEY 1990, S. 169.

37



sich 1thr Weiterleben wiinschen wiirden, wenn sie ein Bewulltsein von sich
selbst und ihrer Zukunft hitten. Tooleys Modifikation seines eigenen Person-
kriteriums hebt dieses also wieder auf.

Steigleder vermeidet dieses Problem, indem er lediglich von der Hand-
lungsfdihigkeit spricht und damit eine ,,dispositionelle Kompetenz* meint, die
solange als existent anzunehmen sei, solange die gegenwartige BewuBtlosig-
keit eines Menschen ,,nicht gegen die Erwartung spricht, dal er wieder aktuell
handlungsfihig werden kann“.'** Eine dispositionelle Fahigkeit ist ja tatsdch-
lich nicht eine bloBe Anlage zu einer Fahigkeit, wie sie z. B. auch bei kleinen
Kindern vorhanden ist, sondern eine schon entwickelte, aber nicht in jedem
Augenblick aktualisierte Fahigkeit.

Im gleichen Sinne nennt Harris nur die Fahigkeit zur Selbstwertschét-
zung als Voraussetzung fiir Personalitit. Eine schlafende Person konne zwar
zu diesem Zeitpunkt ithrem Leben keinen Wert beimessen, sie habe jedoch
nicht die Fdhigkeit dazu verloren. ,,Menschliche Féahigkeiten konnen Indivi-
duen auch zu einem Zeitpunkt zugeschrieben werden, zu dem sie diese Féahig-
keiten nicht ausiiben.“'* Er verdeutlicht diese Uberlegung am Beispiel von
Fremdsprachenfahigkeiten: Franzosisch sprechen konne man auch, wenn man
diese Fihigkeit gerade nicht ausiibe. Eine Person miisse nicht immerzu fran-
z0sisch sprechen, um ihr berechtigterweise diese Fahigkeit zuschreiben zu
konnen. Das gleiche gelte fiir die Fahigkeit, seinem Leben Wert beizumessen.
Féahigkeit bedeutet also auch fiir Harris wie fiir Steigleder lediglich eine dis-
positionelle Fahigkeit, die zu unterscheiden ist von bloem Potential, wie es
z. B. kleinen Kindern zukommt. Zwischen diesen beiden Qualitdaten sehen sie
die entscheidende moralische Differenz: Wer das Potential dazu habe, sein
Leben wertzuschitzen bzw. sich seiner bewul3t zu sein, habe noch nicht die
Fihigkeit dazu, und allein die Fihigkeit konstituiere Personalitit. '*°

Somit haben zwar nicht alle exklusionistischen Autoren eine Losung fiir
das Problem gefunden, doch Steigleders und Harris’ Vorschlag 148t sich ohne
weiteres auf die Ansidtze der anderen Theoretiker transferieren. Bei dem dis-
positionellem Besitz einer Fahigkeit und der bloBen Anlage zu dieser Féhig-
keit handelt es sich zweifellos um zwei unterschiedliche Dinge. Und wenn der
Besitz der Fahigkeit fiir Personalitdt maf3igeblich ist, dann kann man nicht sa-
gen, allein die Fahigkeit, die Fahigkeit zu erwerben, reiche aus. '*’

Soweit erscheint die exklusionistische Position hinsichtlich dispositio-
neller Fahigkeiten einleuchtend. Allerdings ist die Differenzierung zwischen
Disposition und Anlage lediglich eine begriffliche Préazisierung, und es fragt

124 STEIGLEDER 1995, S. 101 f.

125 HARRIS 1995, S. 57.

126 ygl. ebd., S. 58. Ebenso BIRNBACHER 1996a, S. 119.
27 Vgl. BIRNBACHER 1997, S. 16.

38



sich, mit welchem Recht allein die dispositionelle Fihigkeit zum moralisch
mallgeblichen Faktum erkoren wird. Mit dem Kriterium der dispositionellen
Féahigkeit geht die Exklusionstheorie schon iiber die reine Aktualitdt des Be-
wubBtseins hinaus. Harris und Steigleder berufen sich auf ein bloes Kénnen
anstelle eines tatsdchlichen, gegenwértigen Tuns. Sowohl bei der dispositio-
nellen Fahigkeit als auch bei der Anlage handelt es sich um Formen der Még-
lichkeit, wie schon Aristoteles in seiner Unterscheidung zwischen hexis und
dynamis verdeutlicht hat.'*® Warum soll die eine von moralischem Gewicht
sein, die andere aber nicht? Frido Ricken kritisiert zu Recht: ,,Wenn die Fa-
higkeit moralisch relevant ist, dann ist es nicht konsistent, hier abzubrechen
und dem Potential die moralische Relevanz abzusprechen.“'* Potentielles
personales Leben hat in der Exklusionstheorie nicht die moralische Relevanz,
wie sie Personen zukommt. Andernfalls hitten z. B. auch Fdéten ein indivi-
duelles Lebensrecht, dies aber wird im Rahmen dieser Theorie bekanntlich
strikt abgelehnt. Die moralische Wertschéatzung richtet sich allein auf den Au-
genblick der intendierten Totung, einzig die Aktualitit der personalen Eigen-
schaften ist von Bedeutung. Es ist kein Argument erkennbar, warum bei zeit-
weilig bewulitlosen Menschen eine Ausnahme gemacht werden diirfte.

Man konnte noch weiter gehen und den Begriff der Fiahigkeit im Rah-
men der Exklusionstheorie selbst in Frage stellen. Denn es ist sogar fraglich,
ob man auf einem streng empiristischen Standpunkt in der Lage ist, die Re-
deweise ,,‘man’ hat eine Fahigkeit auch dann, wenn ‘man’ gerade nicht bei
BewuBtsein ist* sinnvoll zu explizieren. Denn ,,wo* ist denn diese Fahigkeit,
wenn kein BewuBtsein vorhanden ist? Allenfalls konnte man sagen, es seien
gewisse Hirnstrukturen vorhanden, in denen die Fahigkeit ,,abgespeichert*
sei. Doch sind Synapsenverbindungen Fahigkeiten? Und vor allem: Sind sie
von moralischer Relevanz? Diese Frage zu bejahen, erschiene unplausibel,
betonen die Exklusionstheoretiker doch eindringlich die fehlende moralische
Relevanz biologischer Fakten.

Sieht man von diesem theoretischen Problem ab, 1aBt sich in jedem Fall
feststellen, dal} die Exklusionstheorie mit der dispositionellen Fahigkeit zwar
die absurde Konsequenz der Nicht-Personalitit momentan bewultloser Men-
schen vermeidet, ihr urspriinglich sehr klar begriindetes Kriterium der aktuel-
len Priasenz des Selbstbewultseins aber erheblich aufweicht. Die ganze ethi-
sche Begriindung, die auf der Aktualitit der Personalitit beruht, gerdt ins
Wanken. Ein Weg, wie die moralisch relevante Scheidelinie iiberzeugend
zwischen Féhigkeit und Potentialitidt gelegt werden konnte, ist nicht erkenn-
bar. Somit steht die Exklusionstheorie vor der Alternative, entweder hoch-

128 Vgl. ARISTOTELES 1959, S. 33f (I 5, 417a 21-32).
129 RICKEN 1998, S. 166.

39



gradig absurde moralische Konsequenzen ertragen oder eine erhebliche Inko-
hirenz in der ethischen Begriindung hinnehmen zu miissen.

Die Bindung der moralischen Personalitit an das SelbstbewuB3tsein fiihrt
auch auf anderem Gebiete zu fragwiirdigen Folgerungen. Dann ndmlich, wenn
nicht die diachrone, sondern die synchrone Identitit bestimmter Personen in
Betracht gezogen wird.

2.8 Die synchrone Identitdt der Person

Die exklusionstheoretische These beinhaltet genau betrachtet zwei Teilthesen:
erstens daB3 ausschliefslich Personen iiber das Lebensrecht verfiigen, zweitens
dal3 auch alle Personen das Lebensrecht haben. Ralf Stoecker argumentiert
gegen den zweiten Teil der These und weist damit indirekt Schwéchen des
zugrundegelegten Personbegriffs auf.”” Wenn man das exklusionistische
Kriterium flir Personalitit heranziehe, so sein Argument, miillten auch eine
Reihe von BewuBtseinssystemen als Personen angesehen werden, die nicht
nur keine menschlichen Individuen, sondern liberhaupt keine (auch keine tie-
rischen, elektronischen) Individuen im herkdmmlichen Sinne sind, namlich
Korporationen und fragmentale Personen.

Der letztere Fall ist fiir unsere Frage nach der Identitdt von Menschen
und Personen besonders interessant. Unter fragmentalen Personen versteht
Stoecker die BewuBtseinsentitidten, die bei einer sogenannten multiplen Per-
sonlichkeit auftreten. Bei dieser Krankheit habe es den ,,Anschein, als teilten
sich verschiedene Personlichkeiten einen Korper. Diese Personlichkeiten
koénnen nacheinander oder nahezu gleichzeitig zum Vorschein kommen.«"'
Sie haben unterschiedliche Identititen, Namen, Eigenschaften und Fahigkei-
ten und stehen untereinander in komplizierten interpersonalen Beziehungen.
Die personalisierende Redeweise ist nicht metaphorisch, sondern entspricht
den Kriterien eines selbstbewulliten Wesens, das sein Leben schitzen und In-
teressen beziiglich seiner Zukunft haben kann. Sie entspricht auch der Tatsa-
che, daf} sie die einzigen Systeme sind, denen gegeniiber man eine intentiona-
le, personale Haltung einnehmen kann. ,,Gegeniiber dem Patienten insgesamt
wird die Intentionale Einstellung dagegen immer wieder radikal scheitern.«'?

Nach dem exklusionistischen Kriterium haben diese fragmentalen Perso-
nen allesamt ein Recht auf Leben. Thre Elimination anzustreben wére dem-
nach genauso verwerflich wie eine sonstige Person zu toten. Diese Konse-
quenz ist von den Verfechtern des exklusionistischen Personbegriffs nicht

3% Vgl. STOECKER 1997.
B Ebd., S. 266. Die Charakterisierung der Krankheit entnehme ich Stoeckers Darstellung.
"2 Ebd., S. 267.

40



intendiert, geht jedoch aus ihm hervor. Sie erscheint als abwegig, ja geradezu
als absurd und widerspricht nicht ohne Grund der heutigen therapeutischen
Praxis, in der es gerade darum geht, dem Patienten zu einer Personlichkeit zu
verhelfen, und das heillt, mindestens eine der fragmentalen ,,Personen® zu
vernichten. Multiple Personlichkeitsstorung, das ,,Bewohnen eines Korpers*
durch mehrere Personen, wird als schwere Krankheit angesehen. >

Fiir Stoecker ergibt sich aus diesen Uberlegungen der Zweifel an der mo-
ralischen Relevanz personalen Lebens.”** Diese Folgerung ist jedoch nicht
zwingend, vielmehr liegt es mindestens genauso nahe, den zugrundegelegten
exklusionistischen Personbegriff in Frage zu stellen. Moralische Personalitét
scheint sich in unserem lebensweltlich vertrauten Personverstandnis nur unter
Inkaufnahme unplausibler Konsequenzen auf den mentalen Aspekt des Men-
schen beschrianken zu lassen. Personalitit ist demnach — soll fundamentalen
lebensweltlichen Intuitionen entsprochen werden — nicht ohne den Begriff
eines leiblichen Individuums, nicht ohne den Zusammenhang eines Selbstbe-
wuBtseins mit einem dazugehorigen Leib zu denken.'” Man konnte zwar sei-
tens der Exklusionstheorie diesen Individualititsaspekt zum bisher entwickel-
ten Begriff der Person hinzufiigen. Dabei wiirde es sich jedoch um eine theo-
retische Zusatzannahme handeln, die nicht aus dem moralisch begriindeten
Personbegriff hervorgeht und fiir die meines Erachtens innerhalb des exklu-
sionistischen Horizontes auch keine Begriindung in Sicht ist. Es fehlt also die
Begriindung, warum ein Mensch nur eine Person sein kann, bzw. warum mul-
tiple ,,Personen‘ kein Lebensrecht haben sollen.

Somit hat der exklusionistische Personbegriff ein doppeltes Problem
hinsichtlich der Extension von Personalitit: Einerseits erweist er sich als zu
eng, andererseits als zu weit. Man kann nun fragen, ob er ungeachtet der be-
grilndungstheoretischen und moralischen Probleme, die er mit sich tragt, we-
nigstens praktisch verwendet werden kann.

33 Vgl. ebd., S. 268 f. Wie gesagt orientiere ich mich — wie auch Stoecker in seiner Argu-
mentation — am lebensweltlich verankerten Verstindnis von menschlicher Individualitit.
Auch die Auffassung, Personlichkeitsspaltung sei eine Krankheit, kann kritisch hinter-
fragt und als kontingente, kulturell gepragte Einstellung, als ein Ausschluverfahren auf
der Grundlage bestimmter historisch gewachsener Machtverhéltnisse angesehen werden.
An dieser Stelle jedoch ist es angebracht, wie in der Einleitung angekiindigt, eine me-
thodisch begriindete Grenze des Nachdenkens ziehen, ohne damit die Geltung des na-
tiirlichen Verstidndnisses verabsolutieren zu wollen.

B34 Vgl. ebd., S. 269.

135 Spaemann kommt ebenfalls anhand des Problems der multiplen Persénlichkeit zu einem
dhnlichen Ergebnis. Vgl. SPAEMANN 19964, S. 44-46; SPAEMANN 1996b, S. 224.

41



2.9 Die Erkennbarkeit der Personalitdt

Die Unterscheidung zwischen Personen und bloen Menschen ist zwar eine
begriffliche Unterscheidung, hat jedoch eine eminent praktische Bedeutung,
mul} also praktikabel sein. Wir haben oben gesehen, daf3 die Exklusionstheo-
rie zur Vermeidung abwegiger moralischer Konsequenzen dispositionelle
Féhigkeiten heranziehen muf, die von bloBlen Potentialititen zu sondern sind.
Dann stellt sich aber die Frage, ob die begriffliche Unterscheidung von Fa-
higkeit und Anlage in der Wirklichkeit eindeutig realisierbar ist. Anders ge-
fragt: Wann ist etwas eine dispositionelle Fiahigkeit und wann nur eine blof3e
Anlage? Gibt es einen eindeutigen Unterschied zwischen voriibergehendem
Verschwinden aktualer personaler Eigenschaften, bei dem man noch von dis-
positionellen Fahigkeiten sprechen kann, und dem langfristigen, irreversiblen
Verlust? Wo ist die Grenze zu ziehen? Der Unterschied zwischen dispositio-
neller Fahigkeit und Potential ist wohl eher gradueller Natur. Der exklusio-
nistische Personbegriff hat mithin nicht nur ein Begriindungsproblem, son-
dern auch ein ernsthaftes praktisches Abgrenzungsproblem.

Man muf3 dazu nicht auf den Begriff der dispositionellen Féahigkeit re-
kurrieren. Auch unabhédngig davon ist es eine unbeantwortete Frage, wie sich
das Kriterium des Selbstbewultseins in der Realitdt operationalisieren 14f3t.
Das heif3t: Wie lassen sich die Zeitpunkte empirisch bestimmen, von denen an
der einzelne Mensch eine Person zu sein beginnt und wann er dies nicht mehr
ist?

Stephen Schwarz denkt, dal3 wir generell nicht wissen konnten, ob ein
Neugeborenes iiber die personalen Eigenschaften verfiigt, und somit nicht mit
Sicherheit sagen konnten, da3 es keine Person ist. Er hélt es fiir moglich, daf3
ein Mensch iiber sie verfiigt, sie aber nicht zeigen kann."*® Dieses Problem
mag in den seltenen Fillen totaler Lihmung auftreten. Doch iiber die
menschliche Entwicklung sind heute genug Fakten bekannt, um sagen zu
konnen, dall Menschen in frithen Phasen ihrer Ontogenese nicht iiber so etwas
wie SelbstbewuBltsein verfiigen. Wenn Personalitdt sich in bestimmten Ver-
haltensweisen ausdriickt, wovon wir im gewohnlichen Leben selbstverstind-
lich ausgehen und ausgehen miissen, kann es keine prinzipiellen Zweifel an
der Erkennbarkeit der Personalitét geben.

Dennoch gibt es ein Problem der Erkennbarkeit der Personalitdt: Zwar
sind die frithen Stadien eines Menschen im Embryonal-, Fétal- und auch
Sauglingsalter nach dem exklusionistischen Kriterium des gegenwartigen
Selbstbewultseins sicher als nicht-personal aufzufassen, andere Phasen eines
menschlichen Lebens dagegen unstreitig als personal. Doch zwischen diesen
eindeutig zuzuordnenden Phasen liegen Zeitspannen, in denen die Personali-

136 Vgl. ScHWARZ 1992, S. 129.

42



tat bzw. Nicht-Personalitit nicht mit Zuverladssigkeit zu bestimmen ist, da sich
die personalen Eigenschaften kontinuierlich entwickeln und in unterschiedli-
chen Graden auftreten.””’ Das gleiche gilt auch beim Verlust der Personalitit
durch das Verschwinden personaler Eigenschaften z. B. bei fortschreitender
Altersdemenz. Es erscheint kaum moglich, innerhalb der kontinuierlichen
Ontogenese die prazise Disjunktion von Personen und Nicht-Personen vorzu-
nehmen, die doch fiir den moralisch angemessenen Umgang mit den Betroffe-
nen erforderlich ist."*® Der exklusionistische Personbegriff ist von defizitirer
Operationalisierbarkeit. Eine Festlegung ware weitgehend arbitrér.

Harris ist bemiiht, ein eindeutiges Kriterium zur Unterscheidung von
Personen und Nicht-Personen an die Hand zu geben, das jedem einsichtig ist,
niamlich das Vorhandensein von Sprache."” Selbst wenn die Annahme zutri-
fe, daB3 Personalitit bzw. SelbstbewuBltsein mit dem Beginn des Sprechens
zusammenfiele, ist auch dieses Kriterium nur begrifflich klar, nicht jedoch in
der praktischen Anwendung. Denn: Wo beginnt Sprache? Wann verfiigt ein
Kind tiber Sprache? Wann spricht ein altersdementer Mensch nicht mehr? Die
Ontogenese von der Sprachlosigkeit zur Sprachlichkeit weist keine eindeutige
Zasur auf, eine Festlegung erschiene auch hier willkiirlich.

Das Problem ist also kein begriffliches, sondern eines der Praktikabili-
tdt. Die Moglichkeit der auf den gegebenen begrifflichen Unterscheidungen
beruhenden Erkenntnispraxis ist unsicher, und damit ist eine auf ihr basieren-
de moralische Praxis duBerst fragwiirdig. Folglich handelt es sich bei dem
bewuBtseinstheoretischen Personbegriff nicht um ein ,handhabbares und
niitzliches Konzept der Person®, wie Harris behauptet."* Manche Autoren
rdumen selbst ein, dal es sich um willkiirliche Festlegungen innerhalb einer
kontinuierlichen Entwicklung handelt, nehmen diese Willkiir aber explizit in
Kauf'*', womit sie jedoch das Kriterium der Personalitit relativieren und an
seine Stelle pragmatische Gesichtspunkte stellen. So schlagt Tooley fiir die
Zeit, bis die psychologischen Untersuchungen zu einem sicheren Ergebnis

57 ygl. MUTZEL 1995, S. 174 f.

% Dieses Problem wird angesprochen z. B. bei ACH 1993, S. 112 f.; BECKMANN 1998, S.

238, 243; RAGER 1996, S. 262 f.; WUERMELING 1993, S. 101.

,Das Vorhandensein von Sprache kann also als endgiiltiger Beweis dafiir gelten, daf3

Wesen, die iiber sie verfligen, Personen sind“ (HARRIS 1995, S. 51). Singer betont im

Gegensatz dazu, daB3 Sprache kein notweniges Zeichen fiir Personalitét sei, vgl. SINGER

1994, S. 151 f.

140 HARRIS 1995, S. 59.

1 HOERSTER 1989a, S. 173: ,,Die Tatsache, daB es zwischen zwei Extrempunkten in der
Realitit keine deutlichen Einschnitte, sondern lediglich flieBende Uberginge gibt,
schlieBt keineswegs die Moglichkeit aus, unter dem Gesichtspunkt bestimmter Zielvor-
gaben gewisse Markierungspunkte festzulegen, die zwar in in ihrer prdzisen Fixierung
einer gewissen Willkiir unterliegen, trotzdem aber in etwa durch die Zielvorgaben de-
terminiert sind.*

139

43



gekommen sind, vor, einfach eine recht knappe Zeitspanne nach der Geburt
zu wihlen, z. B. eine Woche nach der Geburt.'* Diese willkiirliche, pragmati-
sche Bestimmung steht in auffilligem Kontrast zu der Sorgfalt seiner sonsti-
gen philosophischen Argumentation. Spéater, nach der Rezeption einschldgiger
fachpsychologischer und neurobiologischer Erkenntnisse, meint er, frithestens
mit zehn bis zwolf Wochen, habe ein neugeborener Mensch die fiir das Le-
bensrecht relevanten Fahigkeiten.' Um der Schwierigkeit zu entgehen, eine
genaue Grenze anzugeben, nehmen Hoerster und Singer ihre ethisch begriin-
dete Einschitzung von Sduglingen als Nicht-Personen in rechtlicher Hinsicht
wieder zurliick und schlagen die Geburt als rechtlich maBgebliche Zasur
vor."* Damit umgehen sie die durch ihren Personbegriff produzierten prakti-
schen Probleme mit Mitteln, die nicht mehr persontheoretischer, sondern
pragmatischer Natur sind; das heilit, es geht nicht mehr um ein intrinsisches
Lebensrecht.

2.10 Die Bedeutung des Personbegriffs / Restimee

Wir koénnen konstatieren, dal die Exklusionstheorie ihren Personbegriff in
Anlehnung an wesentliche Elemente des alltagssprachlichen Begriffs be-
stimmt und zentrale menschliche Féahigkeiten fiir die Begriindung der morali-
schen Stellung von Personen und ihre Unterscheidung von Nicht-Personen
heranzieht. Die von den inklusionistischen Gegnern vorgebrachte Kritik hat
sich hingegen in vielerlei Hinsicht als unzutreffend erwiesen, da sie auf einer
fehlerhaften Interpretation der Exklusionstheorie beruhen. Als mal3gebliches
MiBverstindnis 146t sich die Prasumtion ausmachen, die Exklusionstheorie
identifiziere die Person mit dem Selbstbewultsein. Diese Gleichsetzung 1aft
sich nirgendwo innerhalb der Exklusionstheorie finden und ist im Rahmen
threr Argumentation auch vollig unnotig. Die Kritik verkennt den Unterschied
zwischen der notwendigen Bedingung fiir moralische Personalitit und zu-
sdtzlichen, nicht notwendigen, aber beim Menschen vorhandenen Charakte-
ristika. Sie erheben eine ethische Unterscheidung zu einer vollstandigen onto-
logischen Trennung. Die gesamte anthropologische und ontologische Kritik
kann daher nicht iiberzeugen.

142 Vgl. TOOLEY 1990, S. 187.

'3 Vgl. TOOLEY 1985, S. 357-407.

1% Vgl. HOERSTER 1991, S. 132-143; HOERSTER 1990, S. 233-236; SINGER 1994, S. 222.
Auch eine solche Festlegung fiihrt wegen der natiirlichen und vor allem der heutigen
medizinischen Relativierung des Geburtszeitpunktes zu kontraintuitiven Konsequenzen
in der Weise, dal} ein im siebten Monat frithgeborenes Kind schon ein Recht auf Leben
hitte, wihrend ein Fotus im neunten Monat kurz vor der Geburt noch getdtet werden
diirfte.

44



Das heift keineswegs, da3 die Exklusionstheorie nicht auf bestimmten
anthropologischen Annahmen fullit. Auch ihr liegt ein bestimmtes Men-
schenbild zugrunde. Sie geht selbstverstindlich davon aus, dal Menschen
kein unabhingig von empirischen Eigenschaften bestehendes personales We-
sen in sich tragen, sondern das sind, was empirisch feststellbar ist. Zwar ha-
ben die meisten Menschen bestimmte mentale, geistige Fihigkeiten. Doch die
beruhen auf einer bestimmten physischen Organisation, und wenn diese un-
terentwickelt oder ladiert ist, gibt es auch keinen Geist im Menschen, den es
zu achten gélte. Nun handelt es sich hierbei nicht um den entlegenen, aus dem
Rahmen fallenden Einfall einer weltanschaulichen Minoritit. Ich mochte es
vielmehr als den selbstverstindlichen Hintergrund der meisten Anthropologi-
en unserer Zeit ansehen. Bisher habe ich vom mentalistischen und bewuf3t-
seinstheoretischen  Personbegriff gesprochen. Um das ontologisch-
anthropologische Fundament dieser Theorien ins rechte Licht zu riicken, wére
vom naturalistischen oder materialistischen Menschenbild zu sprechen. Dies
ist zwar kritikfdhig, und eine stichhaltige Kritik miite hier auch ansetzen, sie
hitte jedoch vermutlich auf absehbare Zeit — zumindest innerhalb der Philo-
sophie — wenig Wirkung. Ich werde darauf in Kapitel 4 noch einmal zuriick-
kommen.

Dennoch ist die Exklusionstheorie bei der Diskussion der inklusionisti-
schen Kritik nicht ungeschoren davon gekommen. Die alleinige moralische
Exponierung der BewuBtseinsfahigkeiten ist fragwiirdig, weil sie, wie wir ge-
sehen haben, in extreme, inakzeptable moralische Konsequenzen fiihrt, die
thre Vertreter nicht intendiert hatten. Ihr Personalititskriterium erweist sich
einerseits als zu eng und fiihrt so zum irrsinnigen Ausschluf aller Menschen
wiahrend bestimmter Phasen, andererseits als zu weit und fithrt so zum abwe-
gigen Einschlul von Entitdten, die man wohl kaum als Personen mit Lebens-
recht ansehen mochte. Diese moralischen Konsequenzen konnen von der Ex-
klusionstheorie, so wie es aussieht, nur unter Inkaufnahme einer Authebung
thres streng mentalistisch-aktualistischen Begriindungsfundamentes verhin-
dert werden. Ob es womdoglich einen Ausweg aus diesem Dilemma gibt, ist
nicht abzusehen. Die heutigen Exponenten der Exklusionstheorie bieten je-
denfalls keinen.

SchlieBlich zeigt der exklusionistische Personbegriff in seiner Anwen-
dung auf die menschliche Individualentwicklung eine erhebliche Unprakti-
kabilitat, insofern mit seiner Hilfe keine eindeutige Scheidung zwischen In-
habern und Nicht-Inhabern des Lebensrechtes zu vollziehen ist. Damit wird
seine Berechtigung weiter in Zweifel gezogen.

Anzumerken ist noch, daf} die massive anthropologische Kritik trotz ih-
rer MiBBverstandnisse dazu gefiihrt hat, da3 ,,Person* in der Exklusionstheorie
eher ein zweitrangiger Begriff geworden ist. Mancher Autor, der frither dem

45



Begriff der Person eine wichtige theoretische Stellung eingerdumt hatte, hat
thn sogar in spdteren Schriften aus seinem philosophischen Vokabular gestri-
chen, wie z. B. Hoerster.'* Natiirlich ist die Exklusionstheorie nicht notwen-
dig auf den Begriff der Person angewiesen. Vielmehr gibt es zahlreiche bio-
ethische Autoren, die ebenso wie die hier behandelten Autoren nicht allen
Menschen das Lebensrecht gewidhren wollen, allerdings schon immer ohne
den Personbegriff zu gebrauchen. Sie machen die Zuschreibung des moralisch
relevanten Status von Menschen allein von den relevanten Eigenschaften ab-
hingig, wie z. B. Interessen, Priferenzen, etc.'*® Oftmals wird dem Personbe-
griff hochstens eine Abkiirzungsfunktion fiir die dem Totungsverbot zugrun-
deliegenden ethischen Uberlegungen zugestanden. '’

Was bedeutet das fiir die Relevanz unserer Untersuchung? Quélen wir
uns unnotig mit einem Begriff, auf den man getrost verzichten kann? Nein,
die Moglichkeit des Verzichts zeigt nur einmal mehr, dal der Personbegriff
innerhalb der Exklusionstheorie nicht so sehr ein anthropologischer, sondern
ein primdr moralischer Begriff ist, so dal eine anthropologisch-
persontheoretische Kritik an dem ontologischen Verhiltnis von Eigenschaften
und Person, der Stellung des Selbstbewufltseins im Gesamtgefiige des Men-
schen, der personalen Identitdt, scheitern mul}. Nichtsdestotrotz bleiben die
gravierenden moralischen Schwierigkeiten bestehen, in die der bewultseins-
theoretische Personbegriff hineinfiihrt, wenn man statt seiner blof3 von Inter-
essen, Priaferenzen, Wertschédtzungen, etc. spricht. Die Vermeidung des Wor-
tes ,,Person‘ dndert nichts an der grundséitzlichen Konzeption der Exklusions-
theorie.

Abgesehen davon ist es fraglich, ob es tatsdchlich sinnvoll ist, auf den
Begriff der Person zu verzichten. Dieter Birnbacher fordert ausdriicklich, den
Personbegriff aus den bioethischen Debatten weitgehend zu verbannen, da
ohne ihn eine viel differenziertere Zuweisung moralischer Rechte moglich
sei.'*® Sicher ist Birnbacher darin recht zu geben, daB die einzelnen bioethi-
schen Problemfelder einer differenzierten Analyse bediirfen und die Bewer-
tung moralischer Fragen nicht allein durch das Operieren mit allgemeinen

% HoERSTER 1996, S. 885: , Fiir eher irrefiihrend halte ich es in diesem Zusammenhang,
den Begriff der Person in die Diskussion einzufiihren. Nach meiner Auffassung kommt
es fiir das Lebensrecht nimlich ausschlieBlich auf das Uberlebensinteresse, nicht jedoch
auf zusitzliche, mit der Personalitéit eines Wesens zusammenhdngende Eigenschaften
an.*

14650 z. B. DWORKIN 1994; HARE 1990; LEIST 1990; SCHONE-SEIFERT 1990a, SCHONE-
SEIFERT 1990b, WESSELS 1992.

147 Vgl. z. B. LEIST 1990, S. 77: das Personsein ist lediglich ,,eine Sammel- oder eine Stell-
vertreterbezeichnung fiir bestimmte andere Kriterien, die eigentlich wichtig sind.” Vgl.
DWORKIN 1994, S. 36; HARE 1990, S. 136.

'8 Vgl. BIRNBACHER 1997, S. 23.

46



ethischen Oberbegriffen erfolgen kann. Dennoch fragt sich, ob die Bioethik
auf den Personbegriff verzichten sollte. Wir bediirfen eines Begriffes, der den
einzelnen Menschen in jener Ausgezeichnetheit erfalit, die seine Stellung als
Objekt besonderer moralischer Riicksicht begriindet. Dazu eignet sich der Be-
griff der Person in hervorragender Weise. Die zahlreichen anderen, von Birn-
bacher propagierten differenzierten Erwédgungen beziiglich des Totens oder
Nicht-Totens von Menschen sind solche, die nicht auf ein intrinsisches Le-
bensrecht abzielen. Vielmehr handelt es sich um pragmatische Argumente, die
das Wohl anderer Menschen im Blick haben, nicht dasjenige der betroffenen
Menschen.'* Insofern spricht sehr viel fiir die Beibehaltung des Personbe-
griffs als zentraler ethischer Kategorie, um die sich andere, weniger zentrale
Uberlegungen gruppieren mogen.

Dartiiber hinaus handelt es sich bei den bioethischen Theorien nicht um
spezielle fachwissenschaftliche Erorterungen, bei denen es nebensachlich ist,
von welcher Terminologie sie gepragt wird, sondern um die Behandlung der
fundamentalen, alle Menschen betreffenden philosophischen Frage, wer in
moralischer Hinsicht zu uns gehort, deren Beantwortung in der Anerkennung
grundlegender moralischer Rechte ihren Ausdruck findet. In einer solchen
grundsétzlichen ethischen Angelegenheit erscheint es mir angemessener, sich
in bezug auf die zentralen Konzepte einer Begrifflichkeit zu bedienen, die le-
bensweltlich verankert ist und daher allen Menschen unmittelbar eingingig
sein kann. Es ist zweifelhaft, ob artifizielle Begriffe wie ,Inhaber eines
SelbstbewuBtseins®, ,Individuum mit Uberlebensinteresse®, etc. diese Anfor-
derung erfiillen. Der Begriff der Person hingegen ist ein basales semantisches
und lexikalisches Element vieler Bereiche unserer Kultur.

So bleibt es bei dem Rang des Personbegriffs als Begriindungszentrum
fur das menschliche Lebensrecht innerhalb der Exklusionstheorie. Somit
bleibt es auch bei der Ambivalenz des Ergebnisses seiner Analyse. Mit dieser
Ambivalenz ist allerdings noch nichts dariiber gesagt, welche Persontheorie
mehr Uberzeugungskraft fiir sich in Anspruch nehmen kann. Womdglich hat
auch die Inklusionstheorie Schwierigkeiten, ithr Konzept menschlicher Perso-
nalitdt plausibel zu machen. Oder gelingt es ihr, thren umfassend-integrativen
Begriff menschlicher Personalitit {iberzeugend zu vertreten?

149 Vgl. Kapitel 1, S. 149.

47



48



3. Die Inklusionstheorie

3.1 Einleitung: Die Suche nach einem erweiterten Personbegriff

Kann die These plausibel begriindet werden, da3 nicht nur die meisten, son-
dern alle Menschen Personen sind? Welcher Personbegriff liegt einer solchen
inklusionistischen Position zugrunde? Von manchem ihrer Vertreter wird der
Begriff der Person schlicht mit dem des Menschen gleichgesetzt,™® doch das
kommt einer Aufhebung des Personbegriffs gleich und 146t die normative
Stellung des Menschen unbegriindet — ein Speziesismus im Gewande des Per-
sonbegriffs. Die meisten Inklusionstheoretiker hingegen akzeptieren die Kri-
tik am Speziesismus."' Sie sehen ein, daB8 die bloBe Zugehdrigkeit zur biolo-
gischen Spezies Homo sapiens noch keine normativen Aussagen erlaubt. Thr
Widerstand richtet sich aber gegen die Auffassung, dal3 irgendein Mensch nur
ein Homo sapiens sein konne. Sie akzeptieren nicht die strikte Disjunktion
zwischen biologischem Substrat und personalen Eigenschaften, wie sie von
den Exklusionisten propagiert wird, und versuchen, die normative Dimension
des Menschseins und damit das Lebensrecht aller Menschen mit einem vom
biologischen Begriff des Menschen spezifisch unterschiedenen Begriff der
Person zu begriinden.

Dabei ist die Semantik ihrer Personbegriffe keine vollstindig andere.
Den Kern der Personalitdt bilden auch in der Inklusionstheorie die fiir den
Menschen typischen hoheren BewuBtseinsfahigkeiten wie Selbstbewultsein,
Rationalitit, Interessenfahigkeit, etc. Neben diese rein mental-kognitiven Fa-
higkeiten treten allerdings auch praktische Fiahigkeiten wie die der sittlichen
Autonomie und der sozialen Anerkennung, wie wir unten sehen werden. Da
die bioethische Problematik darin liegt, dall nicht alle Menschen iiber diese
Fahigkeiten verfligen, muf3 es — sollen alle Menschen Personen sein — unter-
schiedliche Formen der Teilhabe an der Personalitdt geben. Personalitdt muf3
uiber den aktuellen, empirischen Besitz personaler Eigenschaften hinausgehen.
Sie muB auf irgendeine Weise die raum-zeitlich gebundene leibliche Existenz
des Menschen mit umfassen. Die Aufgabe der Inklusionstheorie ist also, die
Begriindung dafiir zu erbringen, inwiefern alle Menschen auf differierende
Weise an der Personalitdt partizipieren, so dal die umfassende Extension des
Personbegriffs gerechtfertigt ist.'>

150°So spricht Wald vom ,,synonymen Gebrauch der Ausdriicke ‘Mensch’ und ‘Person’,

vgl. WALD 1996, S. 83.

Die explizite Ablehnung findet sich z. B. bei BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 212.

192 So wird auch von Siep die Aufgabe der Inklusionstheorie charakterisiert. Vgl. SIEP
1993, S. 40.

151

49



Die inklusionistischen Personkonzepte stellen einen theoretischen Ab-
wehrkampf gegen die Bedrohung der herkdmmlichen Idee der Menschenwiir-
de durch die Exklusionstheorie dar. In diesem philosophischen Diskurs leisten
die inklusionistischen Persontheorien hinsichtlich der Komplexitdt und Re-
flexivitdt ihrer Argumentation sehr unterschiedliche Beitrdge. Von ausgefeil-
ten Anthropologien, denen der Rang einer eigenen Philosophie zukommt, bis
zu bloB tentativen Argumentationsfragmenten findet sich alles. ">’

Fast allen gemeinsam ist aber, daf} sie in stairkerem Maf3e als ihre philo-
sophischen Kontrahenten ihr theoretisches Ziel mit einem hoheren Anteil an-
thropologisch-ontologischer Argumentation zu erreichen versuchen. Bei den
Exklusionisten ist der Personbegriff in erster Linie ein moralischer Begriff mit
theoretischen Implikationen, bei den Inklusionisten ein anthropologisch-
ontologischer mit praktisch-moralischer Ausrichtung. Oder anders gesagt: Bei
den Exklusionisten liegen die anthropologischen Primissen in ihrem primér
moralischen Personbegriff verborgen, bei den Inklusionisten werden sie ex-
pliziert. Sie gehen viel intensiver der Frage nach, was es heif3t, ein menschli-
ches Individuum zu sein. Auf den Antworten griinden auch vielfach die Ar-
gumente fiir die menschheitsumfassende Extension der Personalitit. Es lassen
sich meines Erachtens sieben zum Teil sehr unterschiedliche Argumente her-
ausfiltern, die zudem noch einige Binnendifferenzierungen aufweisen.””* Ob-
wohl sachlich-logisch vielfach eng miteinander verkniipft, bestimmt zweck-
mafigerweise thre Segregation die Struktur der folgenden Untersuchung.

3.2 Person und Potentialitdt

Wie wir in Kapitel 2.7 gesehen haben, fiihrt die ausschlieBliche Bindung der
Personalitit an das aktuelle Vorhandensein des BewuBltseins zu inakzeptablen
Konsequenzen. Wenn blof3e dispositionelle Fahigkeiten die Bedingung der
Personalitét sein sollen, befindet man sich schon jenseits der Gegenwart und
zieht das Moment der Moglichkeit heran. So betonen viele Vertreter der In-
klusionstheorie, dall auch die bloBe Moglichkeit eines menschlichen Wesens,
Personalitit oder personale Eigenschaften auszubilden, eine Person konstitu-
iert bzw. den moralischen Schutzstatus begriindet. Auch den Menschen, die
die personalititsrelevanten Eigenschaften noch nicht ausgebildet haben, soll
demnach jener Rechtsschutz gewahrt werden, der Personen vorbehalten wird.
Dieses Argument der Potentialitdt ist das am hiufigsten vorgebrachte inklu-

153 Diese nicht-systematischen Diskussionsbeitrige sind Legion. Als Beispiele fiir das ande-
re Ende der Skala sind SPAEMANN 1996 und SEEL 1995 zu nennen.

Je nach Differenzierungsgrad und Umfang der Analyse wurden bisher unterschiedlich
viele Argumente gezdhlt, zumeist nur drei (vgl. BAUM 1995, S. 62) oder vier (vgl.
BIRNBACHER 1997, S. 15-18).

154

50



sionistische Argument und hat vor allem fiir die Abtreibungsdiskussion eine
groBe Bedeutung. '

Das Potentialitdtsargument kennt mehrere Varianten, die oftmals nicht
geniigend voneinander unterschieden werden. Eine geht von dem Lebensrecht
,potentieller Personen aus."”® Mit der Verschmelzung von Ei- und Samenzel-
le entsteht ein genetisch unverwechselbares Lebewesen, das unter normalen
Umstinden die Chance hat, sich zu einer Person zu entwickeln. Obwohl der
Embryo noch keine Person ist, ist er auf dem Wege zum Personsein und, so
die Argumentation, miisse deshalb auch schon den moralischen Schutz einer
Person erhalten, wie z. B. Naomi Gilchrist meint: ,,The fact that the embryo
can become one person is sufficient to accord it protection (...).“"’ Giinter
Rager versteht Personen im Kantischen Sinne als autonome, selbstgesetzge-
bende Subjekte mit Selbstzweckcharakter'™® und hilt die Tatsache, daB8 ein
Mensch ,,in seiner pranatalen Lebenszeit potentiell Person sei* fiir ausrei-
chend, um ihm Wiirde und Lebensrecht zuzubilligen. ">

Diese Variante des Potentialititsargumentes zeichnet sich zumeist durch
eine auffillige Absenz argumentativer Begriindung aus.'®® Rager argumentiert
immerhin, daf3 alles menschliche Dasein sich in Entwicklung vollziehe und
die Entwicklung von der Nicht-Personalitit zur Personalitit nur einer von
vielen Entwicklungsschritten sei. Somit stinden Embryonen und Foten auf
einer Stufe mit Personen.'®" Er iibersieht jedoch die triviale Tatsache, daB
Embryonen und Féten, wenn sie getotet werden, eben keine Entwicklung zur
Person erleben werden und somit auch niemals den Status von Personen er-
halten konnen.

3 Auch im Urteil des Bundesverfassungsgerichtes zum Schwangerschaftsabbruch aus dem
Jahre 1975 wird es verwendet: ,,Die von Anfang an im menschlichen Sein angelegten
potentiellen Fahigkeiten geniigen, um die Menschenwiirde zu begriinden®
(BUNDESVERFASSUNGSGERICHT 1993, 39,1, S. 388).

Insofern gehort diese Position in ihrer deskriptiven Hinsicht gar nicht zu der Inklusion-
stheorie, sondern nur in normativer Hinsicht, da die betreffenden menschlichen Entita-
ten noch gar nicht fiir Personen gehalten werden, aber als solche behandelt werden sol-
len.

57 GILCHRIST 1990, S. 59.

1* RAGER 1996, S. 255 f.

159 Ebd.,, S. 275. Vgl. RAGER 1994, S. 95: ,,Der Embryo ist angelegt auf personales Dasein,
somit der Moglichkeit nach Person.*

Sogar in einem solch volumindsen und ambitionierten Werk wie dem von Hosle geht
die diirftige Argumentation kaum iiber die Feststellungen hinaus, dal zwar
,Potentialitdtsargumente erlduterungsbediirftig® seien (HOSLE 1997, S. 358), aber
,kaum ein Zweifel darliber bestehen (kann), dal auch potentielle Personen — also
menschliche Kinder, Foten, Embryonen — Rechtssubjekte sind“ (ebd., S. 806). Vgl. ebd.,
S. 166.

11 Vgl. RAGER 1996, S. 272 f.

156

160

51



Zweifellos haben die friihen Stadien menschlichen Lebens unter norma-
len Umstidnden die Potentialitdt, zu einer Person zu werden. Das wird auch
von den Gegnern dieses Argumentes nicht in Frage gestellt. Nur reicht diese
Tatsache nicht fiir die Begriindung des Lebensschutzes von Embryonen und
Foten aus. Die Tatsache, dal ein Wesen ein X werden kann, ist kein guter
Grund, es so zu behandeln, als wire es bereits ein X.'®* Alle Menschen wer-
den sterben, doch niemand kommt auf die Idee, sie jetzt schon als Tote zu be-
handeln. Diese Version des Potentialititsargumentes leidet schlichtweg daran,
dal3 die betroffenen Menschen eben noch keine Personen sind, und deshalb
auch nicht den moralischen Status der Personen haben konnen.'® Es handelt
sich um ,,vorpersonale Wesen“'®, die keine personalen Wesen sind. Wenn
die Personalitdt den herausgehobenen moralischen Status stiftet, dann kann
man nicht postulieren, das gleiche gelte fiir die Vorpersonalitit. Das Problem
liegt in einer illegitimen Gleichsetzung der Kategorien der Mdéglichkeit und
der Wirklichkeit. So unterstreicht Tooley, daB3 der wesentliche Punkt darin
liege, ,,daB3, wenn es ernsthaft moralisch falsch ist, etwas zu toten, der Grund
nicht sein kann, dal3 der Gegenstand spéter Eigenschaften entwickelt, die ihm
ihrerseits ein Lebensrecht verleihen.“'® Aber auch viele Inklusionstheoretiker
halten diese Art des Potentialitidtsargumentes fiir vollig unplausibel, wie z. B.
Johannes Rosado: Die Potentialitit, eine Person zu werden ,,reicht grundséatz-
lich nicht aus, die Rechte der Person zu begriinden, einfach deswegen, weil
das Subjekt, das zu einer Person werden konnte, eben zum gegenwirtigen
Zeitpunkt noch keine Person ist.'®

Neben diesem theoretischen Begriindungsproblem fiihrt dieses Poten-
tialitdtsargument auch zu abwegigen Konsequenzen hinsichtlich der Extensi-
on des Schutzstatus, dhnlich wie beim exklusionistischen Personbegriff hin-
sichtlich fragmentaler Personen. Denn nicht nur Embryonen sind potentiell
Personen, sondern auch Ei- und Samenzellen konnen sich unter bestimmten
Bedingungen zu Personen entwickeln, sind also potentielle Personen und

12 Ach unterscheidet vier Unterformen dieses Potentialititsarguments: X wird 1. mogli-

cherweise, 2. unter normalen Umstidnden, 3. wahrscheinlich, 4. natiirlicherweise zu einer
Person. Vgl. AcH 1993, S. 119-122. Abgesehen von zusitzlichen spezifischen Schwie-
rigkeiten haben sie das Kernproblem dieses Argumentes gemeinsam, weshalb ich ihnen
hier nicht weiter nachgehe.

163 Vgl. BIRNBACHER 1996b, S. 236: ,,Im allgemeinen ist man nicht berechtigt, die Eigen-
schaften aktualer Wesen auch ihren Vorstufen als potentielle Wesen zuzuschreiben.*
Vgl. auch AcH 1993, S. 118-122; BIRNBACHER 1997, S. 16 f.; FEINBERG 1982, S. 169 {.;
HARRIS 1995, S. 39; HOERSTER 1991, S. 96-103; SINGER 1994, S. 198-202; TOOLEY
1990, S. 176-184.

'** HOERSTER 1991, S. 85.

1 TOOLEY 1990, S. 184. Vgl. SINGER 1994, S. 199.

1% RosADO 1995, S. 226.

52



hitten folglich ein Recht auf Leben.'”’” Diese Konsequenz ist offensichtlich

absurd. Es entstinde eine moralische Gleichwertigkeit von Abtreibung und
Nichtzeugung, ja ein Zeugungsgebot. Mit Hans-Martin Sass mochte man dies
als ,,ethische Unsinnsforderung* bezeichnen168, die wohl niemand ernsthaft
befiirwortet'®.

Wenn die Potentialitdt zur Begriindung des Lebensrechtes herangezogen
werden soll, darf es sich nicht um eine Potentialitidt handeln, die auf die erst
entstehende Personalitit bezogen ist. Vielmehr miissen die betroffenen
menschlichen Wesen schon Personen sein, die aber noch nicht ihre personalen
Merkmale aktualisiert haben. Die Lebensphasen, in denen die personalen Ei-
genschaften nicht ausgebildet sind, sondern nur potentiell existieren, miissen
in die Personalitit integriert werden: ,personale Potentialitdt™ statt
,potentieller Personalitat®. 170

Einen solchen Ansatz vertritt z. B. Jan P. Beckmann. Er will nicht ,,Natur
ausschlieBlich dem Biologischen und Person ausschlieBlich dem Geistigen
zuordnen.“'”! In diesem Sinne versteht er Personalitit ausdriicklich als ein
dynamisches  Geschehen, ,Person® dementsprechend als einen
,ProzeBbegriff.'”” Diese prozessual verstandene Personalitit stehe in unauf-
loslichem Zusammenhang mit einer ebenso prozessual verstandenen Natur.
ProzeB3hafte Natur und Person bildeten die zwar in sich unterscheidbare, aber
nicht auflésbare Einheit des Menschen, so da3 der Mensch zu allen Zeitpunk-
ten seines Lebens als Person gelten muB.'” Hier liegt die Kritik nahe, die
auch gegen das exklusionistische Verstindnis von Personalitét als Einheit von
Personphasen vorgebracht wurde: da3 die Person nicht als Proze3 aufzufassen
ist. Doch versteht Beckmann die Person nicht dermallen ereignisontologisch,
was unserem lebensweltlichen Selbstverstindnis kra3 zuwiderlaufen wiirde.
Es kommt ihm lediglich darauf an, den Entwicklungsaspekt der Personalitét
hervorzuheben, was der Realitidt des personalen Daseins durchaus angemes-
sen erscheint.

Worin aber besteht nun die dynamische Personalitdt in Beckmanns Sin-
ne? Als Naturwesen sei der Mensch ,,ein Werdender und zugleich ein Verge-

17 Dieser Vorwurf gegen das inklusionistische Potentialititsargument findet sich bei sehr
vielen Kritikern, vgl. HARRIS 1995, S. 39 f.; HOERSTER 1991, S. 102; LEIST 1990, S.
85 f.; LocKwooD 1990, S. 247; SASS 1989, S. 175 f.; SCHONE-SEIFERT 1990b, S. 107.

%% SAss 1989, S. 175.

1% Genau genommen gibt es doch jemanden: Hare nimmt ein Zeugungsgebot in Kauf, al-
lerdings nicht auf der Grundlage eines durch ein absolutes Potentialitdtsargument be-
griindetes Lebensrecht, sondern auf der Grundlage einer Erweiterung der Goldenen Re-
gel, vgl. HARE 1990, S. 143-154.

79 BauM 1995, S. 74.

71 BECKMANN 1998, S. 242. Ebenso in BECKMANN 1996, S. 282 f.

72 BECKMANN 1998, S. 237, 249-252.

3 Vgl. ebd., S. 242 f.

53



hender’”* und damit eine ,Aufgabe“. Thm stelle sich die ,,Aufgabe, das zu

werden, was er 1st.“ Mit diesem Prozel3 des Werdens sei nicht ,,der der Natur-
kausalitdt unterworfene biologische Entwicklungsproze3 gemeint, sondern
der auf der Freiheit der Selbstbestimmung beruhende Prozel3 des Menschen
als Individuum.“ Der Mensch steuere und reflektiere seine Aufgabe der
Selbstwerdung mit Hilfe seiner Vernunft.'”” Beckmanns entwicklungsbezoge-
ner Personbegriff zielt auf die sukzessive Verwirklichung einer kantisch ge-
dachten Autonomie: Der Mensch als Person ,,ist primar Proze3 des sich unter
Vernunftgriinden Selbstfindens und Selbstbestimmens.«’”

Kann man auch gegeniiber solch einem erweiterten Ansatz des Poten-
tialitditsarguments einwenden, dal demnach der ProzeB der Personwerdung
schon vor der Befruchtung beginne, die Potentialitit mithin auch die nicht-
verschmolzenen Ei- und Samenzellen umfasse und so die Uberlegung wieder-
um in jene absurden ethischen Forderungen miinde? In der exklusionistischen
Kritik wird dieser Einwand gegen jede Form des Potentialititsarguments er-
hoben.'”” Dagegen wird vielfach darauf hingewiesen, dal man ungeachtet des
moralischen Status die Gameten mit der befruchteten Eizelle nicht auf eine
ontologische Stufe stellen konne. Antonella Corradini z. B. beharrt darauf,
dal3 mit der Befruchtung eine grundlegende strukturelle Verdnderung stattfin-
de, ,,aufgrund derer ein neuer Organismus entsteht.“ Die neue Form, die der
Embryo erhilt, se1 weder auf die Ei- noch auf die Samenzelle zuriickzufiihren:
,Der Embryo ist nicht blo die Summe seiner Komponenten, sondern kraft
der Strukturverianderung, der diese unterliegen, konstituiert er sich zu einer
neuen ontologischen Einheit, und nur dieses Individuum konne die persona-
len Eigenschaften ausbilden.'” Tatséchlich also besteht ein uniibersehbarer
Unterschied zwischen den beiden Formen der Potentialitit. Ludger Honnefel-
der bringt ihn auf den Punkt: Es sei der grundlegende Unterschied zu beach-
ten, der ,,zwischen der bloBen Moglichkeit, ein Lebewesen zu werden, und
dem realen Vermodgen (...), das einem bereits existierenden Lebewesen zu-
kommt*, besteht.'” Dieser Unterschied entspricht im iibrigen der traditionel-

7 Ebd., S. 247.

> Vgl. ebd., S. 248,

76 Ebd., S. 250. Er beruft sich hinsichtlich seines Autonomiebegriffes ausdriicklich auf
Kant, vgl. BECKMANN 1996, S. 295-297.

7 Genauer gesagt wird kaum zwischen verschiedenen Formen des Potentialititsargumen-
tes unterschieden, vgl. z. B. BIRNBACHER 1996b, S. 236; BIRNBACHER 1997, S. 16 f,;
FEINBERG 1982, S. 169 f.; HARRIS 1995, S. 39; HOERSTER 1991, S. 96-103; SINGER
1994, S. 198-202; TOOLEY 1990, S. 176-184.

7S CORRADINT 1994, S. 30.

17 HONNEFELDER 1998, S. 275; vgl. HONNEFELDER 1993, S. 260.

54



len Unterscheidung zwischen ,,potentia obiectiva® und ,,potentia subiecti-
ya 180

Absurde moralische Konsequenzen wie die erste Variante des Potentiali-
tatsarguments hat Beckmanns Ansatz demnach nicht. Entscheidend ist jedoch
etwas anderes: Die personale Erfiillung der mit dem menschlichen Naturda-
sein gegebenen Aufgabe besteht bei Beckmann in der vernunftgeleiteten, au-
tonomen Selbstbestimmung. Damit bindet er seinen Personbegriff wiederum
an BewuBtsein und Rationalitit, obwohl er gerade dieses begriffliche Junktim
und seine ethischen Konsequenzen vermeiden wollte. Die von ihm postulierte
und gesuchte Einheit von Natur und Person kann er nicht plausibel machen.
Personalitit soll Beckmann zufolge ein Entwicklungsprozef3 sein, der mit der
Entstehung des Lebewesens seinen Lauf nimmt. Doch wenn Personalitét in
bestimmten mentalen Fahigkeiten liegt, dann haben die Lebensphasen, in de-
nen diese Fiahigkeiten nur der Anlage nach da sind, keinen Anteil an der Per-
sonalitdt. Das hei3t, die Menschen zu diesen Zeitpunkten sind noch keine
Personen. Auch wenn die Entwicklung von Moglichkeit zu Wirklichkeit zum
Leben eines menschlichen Individuums gehort, macht die bloBe Moglichkeit,
eine Eigenschaft auszubilden, noch nicht die Wirklichkeit dieser Eigenschaft
aus.

Beckmann kommt selbst auf das Problem zu sprechen und wendet ange-
sichts der faktischen Nicht-Autonomie der in Frage stehenden Menschen ein,
daBB Autonomie ,nicht notwendigerweise faktische Unabhingigkeit und
Selbstgesetzlichkeit* bedeute, ,,sondern sie besteht bereits in der entsprechen-
den potentiellen Verfaf3theit. Der Mensch ist in allen Phasen seiner Existenz
autonom in dem Sinne, dafl ihm selbst dann, wenn ihn Entwicklungen oder
Krankheiten an der Manifestation seiner Autonomie hindern, das Angelegt-
sein auf Autonomie nicht abgesprochen werden kann.“'®' Dem letzteren Punkt
wird man zustimmen konnen: Es gibt eine Anlage zur Autonomie. Doch wie
diese Anlage mit threr Wirklichkeit identisch sein soll, wie Autonomie mit
der ,potentiellen Verfalltheit“ zu Autonomie gleichbedeutend sein soll, ist
wohl nicht einsichtig zu machen. Beckmann erklart schlichtweg die Moglich-
keit zur Wirklichkeit, was man als geradezu dreiste Verwischung grundlegen-
der ontologischer Differenzen bewerten muB.'** Letztlich kommt ein Konzept,
wie es Beckmann vertritt, entgegen der Intention nicht iiber die erstgenannte
Version des Potentialititsargument hinaus, die die Personalitit und das Le-
bensrecht der Embryonen nicht begriinden kann. Wenn bestimmte Fihigkeiten

180 /gl BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 230. HOFFMANN spricht im selben Sinne und im An-
schluB an Leibniz von formaler und realer Potentialitét, vgl. HOFFMANN 1993, S. 333.

81 BECKMANN 1996, S. 297; vgl. S. 302.

182 S0 unterscheidet er zwischen ,Besitz* und ,Inanspruchnahme* der Autonomie und
meint mit Besitz lediglich ihre Potentialitit. Vgl. ebd., S. 297 f.

55



die Personalitét konstituieren, dann kann nur die Wirklichkeit dieser Fahigkei-
ten relevant sein.

Selbst wenn es gelidnge, die Potentialitit theoretisch erfolgreich in die
Personalitit zu integrieren, wire damit nur die Personalitdt derjenigen Men-
schen begriindet, die sich zukiinftig zu Personen im vollen Sinne des Begriffs
entwickeln konnen, da Potentialitit sich auf die Zukunft bezieht. Allen verba-
len Beteuerungen der Umfangsgleichheit von Menschen und Personen zum
Trotz wiirden auch in einem solchen Begriindungsansatz alle diejenigen Men-
schen, die nicht mehr oder niemals die Potentialitit zur personalen Selbstbe-
stimmung haben, wie z. B. Alzheimerpatienten im fortgeschrittenen Stadium
und von Geburt an geistig Schwerstbehinderte, aus dem Kreis der Personen
herausfallen.'®

Gibt es dennoch einen Weg, die Personalitidt aller Menschen aus ihrer
Potentialitidt zu begriinden? Was fiir eine Potentialitdt miilte das sein? Johan-
nes Rosado beschiftigt sich mit der Personalitit von Anencephalen.'™ Bei
thnen ist klar, dal3 sie aufgrund ihrer physischen Ausstattung niemals die per-
sonalen Eigenschaften ausbilden werden. Wie kann ihnen dennoch personale
Potentialitit zukommen? Rosado glaubt, dal man die Potentialitat ganz an-
ders fassen miisse, ndmlich als ,,primére Potentialititen,'® ,ontologisch-
strukturelle Anlagen (...), die in der aktuellen Wirklichkeit des Seienden (...)
gegeben sind.“'*® Es handele sich um ,,prinzipielle Potentialititen, die in der
spezifischen Seinsweise der Individuen einer bestimmten Spezies begriindet
sind.“'*” Eine Klirung seines Begriffs von Personalitit bleibt Rosado dabei
schuldig. Trotz seiner ungenauen Ausdrucksweise wird deutlich, da3 es sich
hierbei im Grunde gar nicht um eine individuelle Potentialitit handelt, son-
dern nur um die Anlage zur Personalitit, die allgemein der menschlichen Na-
tur eigen ist."®™ Ob dies ein gangbarer Weg zur Begriindung der Personalitiit
aller Menschen ist, werde ich in Kapitel 3.6 untersuchen.

Gerd Haeffner hélt noch ein anderes Verstdndnis fiir moglich und notig,
das auf das einzelne menschliche Individuum abzielt: ,,Das, was eine Person
an spezifischen Akten hervorbringen kann — wenn die Bedingungen dafiir ge-

'83 ygl. BIRNBACHER 1997, S. 17.

8% Anencephale sind Siuglinge, die ohne Gehirn geboren werden und im Normalfall eine
maximale Lebensdauer von einigen Stunden bis zu einigen Tagen haben. Vgl. ROSADO
1995, S. 221 f.

'%5 ROSADO 1995, S. 230.

"% Ebd., S. 228.

87 Ebd., S. 229. Einen hnlichen Ansatz vertritt Honnefelder, vgl. HONNEFELDER 1991, S.
36.

188 Ahnlich auch HONNEFELDER 1998, S. 275: , Welche reale Potentialitiit aber einem iden-
tifizierbaren Individuum in der Weise zukommt, zu denen es sich entwickelt, wird bei
Lebewesen durch ihre Natur bestimmt.*

56



geben sind —, ist also eine Manifestation dessen, was sie schon wesenhaft isz,
und nicht dasjenige, wodurch ein Naturwesen sich erst zu einer Person quali-
fiziert.“'™ Der Mensch ist nach Haeffner immer schon eine Person, er trage
die Personalitit in sich, ob er sie zur Erscheinung bringe oder nicht."”® Damit
ist erstmals die Personalitdt nicht mehr von der Prdasenz personaler Eigen-
schaften abhingig: Alle Menschen sind Personen. Allerdings wird dieses Er-
gebnis mit der metaphysischen Primisse erkauft, daB3 es ein von allen Er-
scheinungen unabhingiges personales Wesen gebe. Dieses bilde die Substanz
des Menschen und bringe die personalen Eigenschaften zur Erscheinung.
Damit ist der einzig gangbare Weg, den inklusionistischen Personbegriff mit-
tels des Potentialitdtskonzepts plausibel zu machen, auf essentialistisch-
metaphysisches Gedankengut angewiesen. Auch Johann S. Ach teilt diese
Einschitzung: ,,Das Potentialitdtsargument 148t sich mithin nur im Rahmen
einer metaphysischen Theorie aufrechterhalten.“'”' Damit hingt es an einer
philosophischen Theorie, die in der heutigen Zeit einen dullerst schweren
Stand hat.

Unter metaphysischer Theorie bzw. Metaphysik mochte ich hier nicht
die Disziplin der Ontologie oder eine ,,gro3e Erzdhlung® oder eine kantisch
gedachte Vernunftkritik, sondern die metaphysica specialis von der Art einer
Seelenlehre verstanden wissen, die im Menschen eine immaterielle Substanz
vermutet, wie es in der abendldndischen Philosophie iiber weite Strecken
hinweg geschah, heute jedoch fast nur noch in religiosen Nischen anzutreffen
ist. Allerdings hat auch eine solche metaphysica specialis ithren Ort nur im
Rahmen einer bestimmten metaphysica generalis. Die Uberzeugung von der
Beweisbarkeit der Existenz einer unsterblichen und substantiellen Seele hat
schon Kant als unzureichend begriindetes Urteil bzw. ,transzendentalen Para-
logismus der reinen Vernunft abgelehnt.””” Hatte die Idee der Seele bei ihm
wenigstens noch eine praktisch-regulative Funktion,’” gilt sie und iiberhaupt
die Rede von einem ,hinter* der Erscheinung liegenden Wesen des Menschen
in der heutigen Philosophie weitgehend als irrational und obsolet. Da wir ein
Personkonzept ausfindig machen wollen, das auf moglichst breite, rational
begriindete Zustimmung rechnen kann, eignet sich der metaphysische Ansatz
nicht.

Gibt es nicht-metaphysische Wege zur Begriindung der Personalitit aller
Menschen jenseits des Potentialititsarguments? Es miifite zu zeigen sein, dal3
eine Person mit den Stadien des Menschen, in denen die personalen Eigen-

'8 HAEFFNER 1994b, S. 35. Vgl. FETZ 1988, S. 100-104.
0 Ebenso LOHNER 1993, S. 28 f., 32.

Y1 ACH 1993, S. 122.

2 KANT 1990b , S. B 399-413, vgl. S. B 383 f.

%3 Vgl. ebd., S. B 672.

57



schaften nicht zu tage treten, ganz identisch ist, so daf} sich die Personalitit
auch auf diese Stadien libertrigt.

3.3 Die diachrone Ildentitdit der Person 11

Wir haben bei der Untersuchung des exklusionistischen Personkonzepts gese-
hen, daB3 es nicht vermag, an die diachrone Identitdt anzuschlieBen, wie wir
sie uns in unserem lebensweltlichen Selbstverstindnis, unabhingig von allen
theoretischen Uberlegungen, als menschliche Personen zuschreiben.'”* Viele
inklusionistische Theoretiker fithren diese Argumentation weiter, um so die
Personalitét aller Menschen zu begriinden. Demnach handele es sich bei einer
menschlichen Person zeit ihres Lebens um eine identische Entitdt, die man
nicht in personale und nicht-personale Abschnitte unterscheiden konne. In
unserem natiirlichen Selbstverstindnis schreiben wir uns Identitdt nicht nur
fiir unsere bewuliten Lebensabschnitte zu, sondern auch fiir diejenigen, in de-
nen wir unserer selbst nicht gewi3 waren und sind. Ludger Honnefelder weist
vehement auf diese Struktur unserer praktischen Selbstauslegung hin, die alle
Lebensphasen umfaft: ,,denn nie schreiben wir uns nur eine Geschichte zu,
die bis zum Beginn unserer BewuBtseinskontinuitét reicht, vielmehr fiihren
wir unsere personale Identitdt bis auf den Zeitpunkt zuriick, an dem das Le-
bewesen begann, das ich bin.“'”’ Dies driicke sich z. B. darin aus, daB man
sage: ,,Ich bin dann und dann geboren.* Nicht nur das: Da wir uns auch als
Kind bestimmter Eltern verstinden, fithrten wir ,,unsere Identitit auf den
Zeitpunkt zuriick, an dem dieses Kind als das von diesen Eltern gezeugte Le-
bewesen begann.“'’® Honnefelder 148t die personale Identitit also bei der
Empféangnis beginnen.

Hans Michael Baumgartner u.a. vertreten dieselbe Auffassung: Es geho-
re ,,zu unserem praktischen Selbstverhiltnis und Selbstverstindnis, unsere
Identitdt auf deren zeitlichen Anfang zuriick zu beziehen und als eine Einheit
zu begreifen.“'”’ Dabei beziehen diese Autoren ausdriicklich auch die zu-
kiinftigen Lebensphasen mit in die personale Identitit ein: Die Kontinuitat der
Person ,,zeigt sich in der Weise, in der wir uns riick- und vorblickend als mit
uns selbst identisch erfahren bzw. uns selbst Identitit zuschreiben.“'”® Also
konne man das Personsein nicht irgendwann im Leben beginnen und even-
tuell auch enden lassen. Das Personsein erstrecke sich somit iiber das ganze
menschliche Leben. Und die Sorge um den Erhalt der Identitdt, das heillt der

¥4 ygl. Kapitel 2.5.

195 HONNEFELDER 1998, S. 278.

6 Ebd. Vgl. SPAEMANN 1991a, S. 126, 135; SPAEMANN 1991b, S. 140.
97 BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 235.

% Ebd., S. 233.

58



Wunsch, nicht getdtet zu werden, beziehe sich auf alle Phasen des Lebens,
sowohl auf die Zukunft als auch auf die Vergangenheit, so dal3 zur Identitéts-
sorge der Person auch ,,das Interesse gehort, nicht zu einem fritheren Zeit-
punkt getdtet worden zu sein.“'””

Honnefelder und Baumgartner verstehen die Person vor allem als ein
sittliches Subjekt, als ,,Subjekt selbst gesetzter und zu verantwortender Zwek-
ke*“*” und kniipfen damit eng an Kant an, womit auch die Begriindung fiir
thre Schutzwiirdigkeit gegeben ist: Die Person ist ein autonomes, selbstge-
setzgebendes Wesen, dessen Autonomie zu achten ist. Sie ist das ,,Subjekt
aller Zwecke* und deshalb ,,Zweck an sich selbst“.?*' Die Wiirde des Men-
schen besteht ,,in dieser Fihigkeit, allgemein gesetzgebend zu sein.**"*

Kann dieser Personbegriff die Personalitit aller Menschen begriinden?
Nein, vielmehr gerdt damit die Problematik des Identitdtsargument ins Blick-
feld: Auch hier wird Personalitit als Bewulltsein, diesmal als kantisch inter-
pretiertes sittliches Subjektsein, verstanden. Die Beschreibungen unseres
Selbstverstindnisses, wie sie Honnefelder und Baumgartner geben, sind kor-
rekt. Wir verstehen uns tatsidchlich als ein in der Zeit identisches Wesen mit
einem Lebensanfang und -ende, wobei auch die unbewuflten Lebensphasen
miteinbezogen werden. Doch das Manko des darauf beruhenden Arguments
fiir die Personalitét aller Menschen ist, da3 diese Beschreibungen eben nur fiir
solche Menschen zutreffen, die ein derartiges Selbstbewultsein haben. Wir
schreiben uns zwar diese personale Identitit fiir unser ganzes Leben zu, aber
eben nur dann, wenn wir fdhig sind, diese Zuschreibung vorzunehmen. Die
Analysen unseres Selbstverstandnisses zeigen zwar, dall das personale Selbst-
verstindnis — wenn es vorhanden ist! — nicht vom Bewultsein seiner selbst als
eines identischen /eiblichen Wesens zu trennen ist. Nicht aber wird dadurch
bewiesen, dall die als sittliches Subjekt verstandene Person auch dann schon
besteht, wenn nur die leibliche Seite der Person existiert, das sittliche Sub-
jektsein aber noch nicht in Erscheinung getreten ist. Das heif3t, diese Analyse
begriindet nicht das, was sie zu begriinden vorgibt: die Personalitit aller Men-
schen. Dasselbe gilte fiir das Identititsargument, wenn der zugrundegelegte
Personbegriff nicht kantischer Pragung wire, sondern anderweitig durch Be-
wubBtseinsfahigkeiten bestimmt wire.

Es gibt durchaus die objektive, von allen Selbstzuschreibungen unab-
hingige Identitdt des Organismus, der kontinuierlich, trotz aller gravierenden
Veranderungen von der Empfangnis an bis zum Tode derselbe bleibt. Insbe-
sondere seine genetische Ausstattung ist lebenslang exakt dieselbe. Doch

1% HONNEFELDER 1998, S. 278. Vgl. BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 235.
200 BAUMGARTNER 1997, S. 239. Vgl. HONNEFELDER 1993, S. 250.

201 KANT 1994, S. 431.

202 KANT 1994, S. 440. Vgl. KANT 1990a, S. 87.

59



darin besteht nicht die Identitit der Person. Wenn beispielsweise Stephen
Schwarz sich explizit an Warrens mentalistischem Personbegriff orientiert
und feststellt, dal3 er vor vielen Jahren ein Fotus im Bauch seiner Mutter und
etwas spéter ein kleines Kind gewesen sei, und dann behauptet, da3 er den-
noch ,,dieselbe Person geblieben* sei,zo3 handelt es sich um eine Verwechs-
lung der Begriffe von Mensch und Person. Die blo3e Kontinuitét eines Orga-
nismus iiber Raum und Zeit ist nicht gleichzusetzen mit personaler Identitét,
wenn man Personalitit als Inbegriff von Subjektivitit begreift.*’* Die Abwe-
gigkeit dieser Gleichsetzung illustriert Birnbacher: ,,(...) denn ansonsten wére
der Zehnjahrige heute schon nicht nur der Zwanzig- und Dreiligjdhrige, der
er einmal sein wird und mit denen er zweifellos identisch ist, sondern auch
der spitere Leichnam, mit dem er (...) ebenso unzweifelhaft identisch ist.* Ein
Lebewesen bleibt zwar durch alle Verdnderungen hindurch dasselbe, doch
,,entscheidend ist, daf} sich die normativen Merkmale seiner reifen Phase nicht
ohne weiteres auf alle anderen Phasen iibertragen lassen.*>"’

Wenn die korperliche Identitdt in der Selbstzuschreibung auf die Person
bezogen wird, handelt es sich also lediglich um eine Projektion.*”® Das stellen
Baumgartner u.a. selbst unbeabsichtigt heraus, wenn sie schreiben, daB ,,die
Personalitit in das Ursprungsgeschehen zuriickprojiziert (wird): ‘Ich bin ge-
zeugt worden!” Dieses Selbstverstindnis der eigenen Herkunft wird intuitiv
plausibel auf alle iibertragen, die zu sich Ich sagen.“*"” Das ist richtig, aber es
sagen nicht alle Menschen zu sich ,,Ich®, und kein Mensch zeit seines Lebens.
Wenn ein eine Woche altes Kind getotet wird, wird es niemals dieses Ichbe-
wulltsein entwickeln und auch nicht zu der entsprechenden Projektion fahig
sein.

Selbst wenn man die Selbstzuschreibung der Identitit mit der personalen
Identitit gleichsetzen konnte, wire das Identitdtsargument allenfalls auf sol-
che Menschen anwendbar, die einmal das BewuBtsein ihrer Identitit hatten,
dieses infolge eines Unfalls oder des Alters aber wieder verloren haben. Denn
die Zuschreibung der personalen Identitit bezieht sich auf das ganze Leben,
das heillt auch auf spitere Phasen ihres Lebens, in denen sie eventuell ihr
Selbstbewulltsein wieder verloren haben mogen. Auf gar keinen Fall aber wé-
re dieses Argument fiir die Lebensphasen zutreffend, in denen ein solches
Identitdtsbewulltsein noch nie aufgetreten ist. Dasselbe gilt fiir die Menschen,
die niemals dazu fahig sind, zu einem solchen BewulBtsein zu gelangen. Die
Personalitdt aller Menschen ist auf diesem Wege nicht zu begriinden.

203 SCHWARZ 1992, S. 116.

204 ygl. LEIST 1990, S. 113; SCHONE-SEIFERT 1990b, S. 108.
205 BIRNBACHER 1997, S. 17.

206 y/g]. LEIST 1990, S. 114.

207 BAUMGARTNER 1997, S. 234,

60



Wir konnen feststellen, dall sowohl die Exklusionstheorie als auch die
Inklusionstheorie Schwierigkeiten mit der personalen Identitdt hat: Die eine
steht dem grundlegenden Alltagsverstindnis von Identitdat fremd gegeniiber,
die andere vermag die personale Identitit nicht auf alle Phasen und Zustinde
menschlichen Lebens zu iibertragen.

Des Identititsargumentes bedient sich auch Robert Spaemann, wenn er
sagt: ,,Das, was wir ‘ich’ nennen, beginnt nicht irgendwann in einem datierba-
ren Augenblick der menschlichen Biographie. Es erhebt sich in einer kontinu-
ierlichen Entwicklung aus der organischen Natur des Menschen.**”® Hierbei
ist unklar, was Spaemann mit dem identischen ,,Ich* meint. Meint er das per-
sonale Selbstbewultsein, das sich in der Selbstbezeichnung als ,,ich® aus-
driickt? Dann ist die Aussage offensichtlich falsch, denn dieses auch sprach-
lich ausgedriickte SelbstbewuB3tsein tritt im Leben eines Menschen erst einige
Zeit nach der Geburt auf.”” Es beginnt also durchaus in einem datierbaren
biographischen Augenblick, mag dieser auch zeitlich gestreckt sein. Aber
Spaemann scheint etwas anderes im Sinn zu haben, ndmlich die Vorstellung,
daB3 es eine Ich-Kontinuitdt iber das Ichbewuftsein hinaus gibt; da} dieses
Ich auch unabhingig von der Ich-Erfahrung besteht. Er zielt auf eine persona-
le Substanz: ,,Alle empirischen Qualitidten sind nur die nach aullen tretende
Erscheinungsform einer sich nicht als sie selbst zeigenden Substanz.“*'® Auf
diese Weise wire die Personalitit aller Menschen zwar zu denken, brichte
jedoch wieder dasselbe Problem wie beim Potentialititsargument: Die inklu-
sionistische Argumentation hinge von der Zustimmung zu einem substantia-
listisch-metaphysischen Verstandnis des Menschen ab.

Noch ein Wort zu dem Rekurs auf Kant, der innerhalb der inklusionisti-
schen Persontheorie hiufig vorgenommen wird. So wie die Exklusionisten
sich implizit oder explizit auf Locke berufen, greifen die Inklusionisten in ho-
hem MaBe auf kantisches Gedankengut zuriick.”'' Kant bietet ihnen mit sei-
nem Personbegriff einen verlockenden, nicht-utilitaristischen Ansatz, die
Wiirde und die besonderen moralischen Rechte von Menschen zu begriinden.
Sie beziehen sich auf Kants Personbegriff in der Annahme, er impliziere die
Personalitit aller Menschen. Doch trifft diese Annahme zu? Kants Wortlaut
zufolge durchaus: Er unterscheidet nicht zwischen verschiedenen Menschen
und behauptet allgemein: ,,der Mensch (...) existiert als Zweck an sich

2% SPAEMANN 1987, S. 93.

299 y7o]. MUTZEL 1995, S. 174 f.

1% SPAEMANN 1987, S. 93. Diese Stelle kennzeichnet Spaemann zwar als Referat, im wei-
teren Verlauf seines Texte gibt er aber zu erkennen, dal3 er sich dieser Anschauung an-
schlief3t.

211 Vgl. z. B. BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 178-180, 198 f.; BECKMANN 1996, S. 295-297;
BECKMANN 1998, S. 250; HONNEFELDER 1993, S. 249 f.; HONNEFELDER 1996, S. 340 f.;
Low 1992, S. 296 f.; WILDFEUER 1998, S. 5.

61



selbst“*'* und habe einen unbedingten, inneren Wert, der sich nicht verrech-
nen lasse, d.1. . Wiirde**"*. Der Grund fiir diesen normativen Status des Men-
schen liege darin, dal er durch seine Vernunft dazu fahig sei, sich selbst aus
Freiheit reinen, praktischen Gesetzen zu unterwerfen, das hei3t Subjekt des
Sittengesetzes sein konne. Die Bedingung fiir den moralischen Status des
Menschen liegt nach Kant also in seiner Verniinftigkeit, weshalb er
,verniinftige Wesen® als Personen versteht.”'* Die Achtung gegeniiber dem
Menschen ist daran gebunden, daB3 er Triager des Sittengesetzes ist. Zwar mul3
der einzelne Mensch nicht stets vollkommen verniinftig, das heil3t sittlich
handeln — das wére eine utopische Forderung —, aber die Fdhigkeit dazu muf}
vorliegen.””” Dies ist bei den Menschen, die fiir die bioethische Frage nach
dem Lebensrecht relevant sind, nicht der Fall; allenfalls gibt es eine Anlage
zu der Fahigkeit, bei manchen auch nicht einmal das.

Kants Argumentation zufolge sind also nicht alle Menschen selbst-
zweckhafte Personen. Zwar grenzt er die Selbstzweckhaftigkeit innerhalb der
Menschheit nicht explizit ein, im Gegenteil: Er betont, da} die Achtung allen
Menschen zukomme: ,,die Wiirde der Menschheit besteht eben in dieser Fa-
higkeit, allgemein gesetzgebend“ zu sein.”'® Dieser inklusionistische An-
spruch wird jedoch durch seinen eigenen Personbegriff nicht gedeckt.”'” Ob-
wohl er in normativer Hinsicht eine Inklusion fordert, ergibt sich aus seinem
Ansatz eine Exklusion. Seinem bewuBtseinstheoretischen Personbegriff tun
nicht alle Menschen Geniige.”'® Damit steht Kant in demselben Dilemma, in
dem wir auch die bisherigen Inklusionstheorien angetroffen haben.

Zuriick zur heutigen Inklusionstheorie: Die Beschreibung unseres identi-
taren Selbstverstandisses konnte zwar nicht die Personalitit aller Menschen

212 KANT 1994, S. 428.

> Ebd., S. 435.

214 Ebd., S. 428. Vgl. KANT 1986, S. 223.

213 yol. zu dieser Unterscheidung die Untersuchung von RICKEN 1993, S. 246 f.

216 KANT 1994, S. 440.

217" An einer Stelle spricht Kant davon, daB durch Zeugung eines Kindes ,,eine Person ohne
Einwilligung auf die Welt gesetzt” werde (KANT 1986, S. 280f). Diese Redeweise ist
aber dem theoretischen Problem geschuldet, dall es nicht denkbar ist, ein der Freiheit
fahiges Wesen zu schaffen, weshalb die Personalitit eben angenommen werden miifite.
Dieser erweiterte praktische Gebrauch des Ausdrucks ,,Person® ist aber nicht durch sei-
ne Definition gedeckt.

Diese Einschitzung der ethischen Leistungsfahigkeit des kantischen Personbegriffs teilt
auch FETZ 1988, S. 104. Obwohl ihm zugeneigt, gesteht er ein, da3 Kants Personbegriff
nur auf jene Menschen ,,mit einer autonomen Ich-Identitét* anzuwenden ist. Vgl. ebenso
LINKE 1994, S. 405 f. In gewisser Weise sind die Konsequenzen von Kants Philosophie
noch weitgehender als die heutige Exklusionstheorie, denn nach ihm sind alle nicht-
verniinftigen Entititen Sachen. Vgl. KANT 1994, S. 428. In der Exklusionstheorie hin-
gegen finden auch nicht-personale Fahigkeiten moralische Beriicksichtigung, v.a. die
Empfindungsfihigkeit. Vgl. z. B. SINGER 1994, S. 158-176.

218

62



aufweisen, hat aber gezeigt, dall wir uns nicht als ein unkoérperliches sittliches
Subjekt oder selbstbewulltes Wesen verstehen, sondern den Leib selbstver-
stdndlich mit einbeziehen. Um iiber diese Selbstzuschreibung hinaus die Per-
sonalitdt aller Menschen begriinden zu konnen, die noch nicht, nicht mehr
oder niemals die personalen Merkmale zeigen, mii3te man einen untrennbaren
Zusammenhang ihres Leibes mit der Personalitit aufweisen konnen. Perso-
nalitdt und Leib diirfen in der Inklusionstheorie nicht dualistisch auseinander-
fallen. Welche Moglichkeiten gibt es dazu?

3.4 Die Einheit von Leib und Person

Wenn Jean-Pierre Wils betont, dal} ,,der Leib in den moralischen Schutzbe-
reich von Personalitit wesentlich hineingehort**"”, gilt dies natiirlich nicht nur
fir die Inklusions-, sondern ebenso fiir die Exklusionstheorie. In beiden
Richtungen geht es ja gerade um den Schutz des personalen Lebens, und dies
ist ein leibliches Leben. Der Exklusionstheorie zufolge ist jedoch dieser Zu-
sammenhang von Leiblichkeit und Personalitit nicht immer gegeben. Die In-
klusionstheorie sucht demgegeniiber den notwendigen Zusammenhang von
Personalitidt und menschlichem Leib. Diese Absicht verfolgen alle inklusio-
nistischen Argumente, da es ja gerade darum geht, die Personalitit auch fiir
diejenigen Lebensphasen oder diejenigen Menschen zu erweisen, bei denen
die leiblichen Voraussetzungen fiir die Hervorbringung der personalen Eigen-
schaften nicht ausreichen. Aber gerade an diesem zentralen Punkt sind die
bisherigen Argumente fehlgeschlagen. Der Zusammenhang von Leib und Per-
son wird zwar oft bemiiht, so z. B. wenn Beckmann unentwegt von ,,der Ein-
heit von Geistigkeit und Leiblichkeit spricht.”*® Doch wird selten geklart,
wie diese Einheit zu denken ist. Welche Moglichkeiten gibt es, in dieser
Richtung die Personalitét aller Menschen zu begriinden?

Poltner hilt die Trennung von personalem und biologischem Leben des
Menschen fiir vollig unplausibel und weist darauf hin, dafl die Einheit der
personalen und leiblichen Bestandteile des Menschen gerade in dem fiir die
exklusionistische Argumentation wichtigen Uberlebensinteresse sichtbar
werde: ,,Wer seine ‘physische Existenz’ retten will, will nicht ein biologisches
Substrat als Voraussetzung personalen Lebens funktionstiichtig erhalten, son-
dern sich selbst retten. Im Uberlebensinteresse wird die leiblich-personale
Einheit unserer selbst thematisch, nicht aber ein Unterschied zwischen uns
selbst und einem biologischen Substrat.“ Das Uberlebensinteresse zeige

219 WiLs 1994, S. 145. Ebenso BAUMGARTNER U.A. 1997, S. 192 f,
220 BECKMANN 1996, S. 304.

63



nichts von einer Unterscheidung in wertvolle und wertneutrale Bestandteile
des menschlichen Daseins, sondern richte sich auf ,,das Dasein in der Einheit
und Ganzheit seiner Momente.***'

Das ist zweifelsohne eine zutreffende Beschreibung des Uberlebensin-
teresses. Es intendiert eine Zusammengehorigkeit von Leib und Person und
steht somit der dualistischen Separation entgegen. Jedoch gilt dies nur fiir sol-
che Menschen, die ein solches Interesse auch tatsichlich haben. Uberlebensin-
teresse ist nicht mit der Lust am Augenblick und dem Lebenstrieb zu ver-
wechseln, die es auch bei kleinen Kindern und Tieren gibt. Der Leib-Person-
Zusammenhang stellt sich auch bei diesem Argument als kontingent heraus.
Die Einheit von Leiblichkeit und Personalitit ist sogar nur eine Einheit im
Erleben, die selbstverstindlich nur dann auftritt, wenn sie auch erlebt wird,
das heilit, wenn auch das SelbstbewuBtsein in Erscheinung tritt.

Das gleiche gilt fiir Wils leibphanomenologische Erkenntnis, ,,dal3 auch
der Leib gewissermaflen dem BewuBtsein inhdriert. Der Mensch kann seinen
Leib niemals restlos zu seinem Korper vergegenstindlichen.“*** Hierbei be-
ruft er sich wie viele andere auf die luziden anthropologischen Analysen von
Helmut Plessner und Hermann Schmitz.**> So auch Dirk Lanzerath, der den
Menschen als eine ,,Einheit von Ich und Organismus* ansieht, in der das Ich
einerseits seinem Korper exzentrisch gegeniibertrete und andererseits mit dem
Korper als Leib identisch sei.”** Robert Spaemann fiigt hinzu, daB auch alle
einzelnen fundamentalen leiblichen Funktionen in personale Kontexte einge-
bunden seien. Essen und Trinken, Sexualverkehr, etc., ,,sind beim Menschen
nicht etwas Apersonales, sondern (...) spezifisch personale Vollziige und Re-
lationen.***’

Alle diese anthropologischen Einsichten sind richtig und wichtig gegen-
iiber den Verirrungen eines dualistischen Verstindnisses des Menschen, wie
es vor allem von Descartes entwickelt wurde.””® Der Leib muB in die Perso-
nalitdt einbezogen werden, wie wir es auch in unserem Alltagsverstandnis und
-erleben voraussetzen: Fin Schlager kann sich nicht auf die Entschuldigung
zurlickziehen: ,,Ich habe nicht dich, sondern nur deinen Korper geschlagen!*
Wir gehen in unserem natiirlichen BewuBtsein von einer ,,Verschrinkung von

22 POLTNER 1992, S. 27; vgl. S. 30 .

22 WILS 1994, S. 143.

223 y/g]. PLESSNER 1975; SCHMITZ 1980.

224 1 ANZERATH 1998, S. 101.

225 SPAEMANN 19964, S. 255.

¢ Dasselbe gilt fiir Sieps Hinweise auf manche medizinische und psychologische Ansétze
des 20. Jahrhunderts, in denen ein ,,leibseelischer Monismus® konzipiert wurde. Doch
gibt er selbst zu, dall ,,viele der anthropologischen Theorien nicht hinreichend gegen
skeptische Einwadnde gesichert® sind. Vgl. SIEP 1993, S. 40-44, hier: S. 44. Vgl. dazu
auch TELLENBACH 1988.

64



Selbst und Leib, von Geist und Korper, von leiblicher und personaler Natur
aus.“*”” Menschliche Personen sind nur als leibliche Personen vorstellbar,
Leiblichkeit gehort zur Totalitdt des Personseins.

Doch damit ist nicht gesagt, dall mit der bloBen Leiblichkeit oder Kor-
perlichkeit zugleich schon Personalitidt gegeben ist. Es gibt zwar die ,,Einheit
von Ich und Organismus®, aber natiirlich nur dann, wenn auch dieses Ich be-
steht. Die Einbeziehung des Leibes in das menschlich-personale Bewufltsein
hat zur Bedingung, daf3 dieses BewuBtsein existiert. Wenn die Personalitit als
ein Bewultseinsphdnomen verstanden wird — und das tun alle diese Autoren
auf die eine oder andere Weise™® —, dann leistet diese psychische Einbezie-
hung des Leibes in die Personalitit nicht das, was sie leisten soll: die Begriin-
dung der identischen Extension von Personalitidt und Menschsein.

Einen anderen Weg zur Integration von Leib und Person schldagt Haeft-
ner ein, wenn er die Behauptung aufstellt: ,,Alles menschlich Personale hat
auch — in einem mehrfachen Sinn, dessen innere Einheit schwer zu bestimmen
ist — eine naturale Seite.” Er spricht von einer ,,geheimen Verwandtschaft®, in
der das ,,Von-sich-Her der freien Entscheidung®* mit ,,dem Von-selbst des
Wachsens und Reifens in der Natur® stehe.””” Sieht man von der geheimnis-
umwobenen Ausdrucksweise ab, scheint Haeffner sagen zu wollen, daf3 die
Personalitit nicht frei von natural-leiblichen Bedingungen sei. Die Leiblich-
keit werde demnach nicht blof3 psychisch in die Personalitdt einbezogen, son-
dern sei ihre reale Grundlage.

Dieses Bedingungsverhiltnis versucht Wils genauer zu explizieren, und
zwar gerade an dem fiir die Personalitdat so bedeutungsvollen Selbstbewuf3t-
sein. Er meint, daf3 das Selbstbewuftsein im allgemeinen, gerade hinsichtlich
des bewuBtseinsorientierten Personbegriffs, falsch verstanden werde, namlich
als ein primér reflexives Phanomen. Demgegeniiber vertritt er die Auffassung,
daB das Selbstverhéltnis in Form eines urspriinglichen Vertrautseins mit sei-
nem Leib primér leibgebunden und vorreflexiv sei: ,,Die Vertrautheit der Per-
son mit sich ist erst in zweiter Instanz eine reflexive. Sie ist wesentlich
‘prareflexiv’. Die reflexiven Akte sind sekundir. Die Anwesenheit bei sich im
Selbstbewulltsein (...) scheint vielmehr auf der préareflexiven Gegenwart des
Leibes zu beruhen.“*** Deshalb konne die Diskussion iiber Personalitit nicht

227 | ANZERATH 1998, S. 81.

8 Bei Lanzerath ist es das ,,Ich“ (LANZERATH 1998, S. 101f); Wils nennt die Personalitit
ein ,,Reflexionsphdnomen* (WILS 1994, S. 141); Poltner spricht von Personen als
,Freiheitssubjekten™ (POLTNER 1992, S. 22), die die Moglichkeit des ,,weltoffenen Da-
seinsvollzugs* hitten (POLTNER 1995, S. 142).

229 HAEFFNER 1994, S. 38.

20 WiLs 1994, S. 141.

65



,auf die Frage nach der Anwesenheit von aktuellem SelbstbewuBtsein unter
Einklammerung der Personalititsrelevanz des Leibes verkiirzt werden.“'

Auch mit diesen Hinweisen von Haeffner und Wils werden wichtige Er-
weiterungen eines rein bewulBtseinstheoretisch verstandenen Personbegriffs
angedeutet. Menschliche Personalitidt 146t sich nicht als etwas von seinen
leiblichen Voraussetzungen Losgelostes, sondern nur in seiner Abhédngigkeit
vom Leib verstehen. Aber bietet diese Einsicht die Moglichkeit, allen Men-
schen diese leibgebundene Personalitidt zuzusprechen? Die Ansicht, dall das
personale BewuBtsein nicht ohne bestimmte physische Grundlagen hervorge-
bracht werden kann und die Hoherentwicklung primitiverer, leibgebundener
Stufen der Erfahrung darstellt, diirften auch die Exklusionstheoretiker teilen.
Die Leibabhingigkeit der Personalitit bedeutet jedoch nicht, dal die pure
leibliche Natur des Menschen selbst schon personal ist. Die Personalitit steht
zwar in Abhéangigkeit vom Leib, es gibt jedoch viele Menschen, die das, was
als Personalitit bezeichnet wird, nicht hervorbringen. Die Bedingung, der
Leib, und das Bedingte, die Personalitit, treten nicht notwendig zugleich auf.

Von welcher Perspektive aus die leiblich-personale Einheit auch gedacht
wird, ob das BewuBtsein als Leibbewulltsein gedeutet oder die leibliche Fun-
dierung der Personalitdt aufgedeckt wird — stets mi3gliickt dieser Begriin-
dungsansatz, weil genau das, auf das es moralisch ankommt, nicht immer ge-
geben ist. Stets wird vorausgesetzt, dal das personale Element existiert. Dies
ist aber nicht der Fall. Die Argumente reichen nicht iiber das blo faktische
Beisammensein von Leib und BewuBtsein hinaus. So scheitert auch dieses
Argument an demselben Grund wie die nicht-metaphysischen Potentialitits-
und Identitdtsargumente. Mit all diesen Argumenten ist nichts fiir die Begriin-
dung der identischen Extension von Mensch- und Personsein gewonnen.
Recht besehen ist das kein sehr iiberraschendes Ergebnis, da Personalitit stets
an Bewulltsein gebunden wird, das faktisch nicht bei allen Menschen zu jeder
Zeit gegeben ist. Damit legen diese Ansidtze denselben empiristisch-
kognitivistischen Personbegriff zugrunde, wie ihn auch die Exklusionisten
verwenden. Genau darin besteht ihr Dilemma: Sie gebrauchen einen Person-
begriff, der zwangslaufig zu einer unterschiedlichen Extension von Mensch-
und Personsein fiihrt, und versuchen gleichzeitig, diese Konsequenz zu ver-
hindern. Die Argumente sind dementsprechend diirftig. Diese Ansédtze miissen
scheitern.

Allein die metaphysischen Ansétze zeigten bisher eine gewisse innere
Stringenz. So auch hier beim Leib-Argument. Thomas Soren Hoffmann z. B.
sicht ebenso einen engen Zusammenhang von Leib und Person, die sich
durcheinander individualisieren. Zusammen bildeten sie eine ,,differente Ein-

31 Epd., S. 144,

66



heit als individuelle Totalitit“.** Gegeniiber dem bewuBtseinsphilosophi-
schen Paradigma aber betont er im Anschlu3 an Leibniz und Hegel, dal3 es
sich dabei um eine ,substantielle Totalitit des Personwesens® handele.”
Leib und BewuBtsein seien von ihrer ,urspriinglichen Einigung und kon-
kretsubstantiellen Identitdt™ her als ,,Momente eines und desselben urspriing-
lichen Ganzen* aufzufassen.”* Hoffmann geht also iiber das faktische Bei-
und Ineinandersein von Leib und BewuBtsein hinaus und postuliert eine le-
benslange substantielle Person-Leib-Einheit, die vom Auftreten von Bewulft-
sein unabhingig ist. Die einheitstiftende Ganzheit nennt er ,,Leben®, aller-
dings nicht im Sinne von wissenschaftlich erfalbaren Naturvorgidngen oder
subjektivem Erleben, sondern im Sinne eines ,,eigenurspriinglichen, totalen
und unverfiigbaren Lebens®, das Selbstzweckcharakter habe. Menschen stell-
ten einzigartige Individualisierungen dieses selbstzweckhaften Lebens dar.””
An éltere Traditionen kniipft Johannes Bonelli an: Er schreibt dem Menschen
eine einzigartige libersinnliche Geistseele zu, die mit dem Leib eine lebens-
lange untrennbare Einheit bilde, auch wenn sie nicht in BewuBtseinsdau3erun-
gen sichtbar werde. Diese Einheit sei die menschliche Person und verleihe
dem ganzen Menschen eine absolute Wiirde.>**

Wie immer man sich zu den Primissen dieser Uberzeugungen stellt, fiir
sich genommen vermodgen sie plausibel zu machen, warum auch Menschen
ohne aktuelles BewuBltsein Anteil an moralischer Personalitidt haben — im Ge-
gensatz zu allen bisherigen nicht-metaphysischen Ansétzen, denen ihre eige-
nen Pramissen im Wege stehen. Da es jedoch solcherart metaphysischen An-
sitzen heutzutage an Uberzeugungskraft fehlt, mdchte man fragen, ob man
den moralischen Personstatus aller Menschen nicht doch ohne Metaphysik
begriinden kann. Wenn dies moglich sein soll, darf Personalitdt iiberhaupt
nicht an individuellen empirischen Eigenschaften festgemacht werden, son-
dern muf3 ganz anders bestimmt werden. Ein moglicher Ansatz besteht darin,
die Personalitit aller Menschen durch die personale Natur des Menschenge-
schlechts zu begriinden.

3.5 Der personale Charakter der menschlichen Natur

Schon bei der Untersuchung des Potentialitdtsargumentes sind wir darauf ge-
stoflen, dal zum Teil auch von Potentialitidt gesprochen wird, wenn gar nicht

2 HOFFMANN 1993, S. 326.

23 Ebd., S. 327 (Hervorhebung von R.K.).
>% Ebd., S. 329.

23 Ebd., S. 330; vgl. S. 332.

2% Vgl. BONELLI 1992, S. 116-122.

67



individuelle Potentialitit, sondern eine allgemeine in der menschlichen Natur
angelegte Potentialitdt, die generische Potentialitidt gemeint ist.

Das Argument der generischen Potentialitit findet sich beispielsweise
bei Spaemann, wenn er die Behauptung aufstellt, dal ,,Person jedes Wesen
einer Spezies (ist), deren normale Mitglieder die Moglichkeit haben, Ichbe-
wuBtsein und Rationalitit zu erwerben.“”’ Ebenso vertritt Honnefelder man-
cherorts die Auffassung, dall wir mit dem Pradikat der Person nicht bestimmte
Eigenschaften bezeichnen, ,,die dem Menschen zukommen oder nicht zu-
kommen konnen, sondern dem Menschen, insofern ithm seiner Natur nach die
Entwicklungsform eines Subjekts zukommt.“*® Denselben Sinn hat Rosados
ontologisch ausgerichtete Rede von den ,,prinzipiellen Potentialititen, die in
der spezifischen Seinsweise der Individuen einer bestimmten Spezies begriin-
det sind* und nicht zur realen Auspragung kommen miifiten, um die Personali-
tit des Individuums zu zeigen.””” Personalitit ist in all diesen Behauptungen
keine individuelle Qualitdt, sondern die Beschaffenheit der menschlichen
Gattung.

Wenn mit Natur jeweils die biologische Natur gemeint ist, brauchen wir
uns nicht lange mit diesem Ansatz aufzuhalten, denn es wird rasch deutlich,
daB er dann nicht nur ebensowenig, sondern noch weniger Aussicht auf Er-
folg hat als die zuvor behandelten. In ihm wird Personalitidt wiederum als Ei-
genschaft vorgestellt — allerdings als eine Gattungseigenschaft. Zwar ist es
keine Frage, da3 die menschliche Natur im Sinne der biologischen Ausstat-
tung prinzipiell die Moglichkeit bietet, diese personalen Eigenschaften zu
realisieren, so dal3 die meisten Menschen Personen sind. Doch ebenso fraglos
ist, daB3 diese Ausstattung nicht in allen Lebensphasen eines Menschen und
bei manchen Menschen sogar niemals zur Ausbildung von Personalitét aus-
reicht. Es ist nicht plausibel zu machen, warum diese biologische Gemein-
samkeit einen individuellen moralischen Schutzstatus begriinden soll. Dieser
Ansatz hat noch weniger Uberzeugungskraft als die anderen Argumente, weil
nach wie vor die Begriindung des moralischen Schutzstatus von einer mora-
lisch ausschlaggebenden Fahigkeit abhdngig gemacht wird, jedoch gar keine
Miihe mehr darauf verwendet wird, die Teilhabe des einzelnen Menschen an
dieser Fahigkeit darzulegen. Oder wie Birnbacher sagt: ,,Die Zuschreibung
des Personstatus wird weiterhin in Fahigkeiten fundiert, wenn auch nur in
Fahigkeiten anderer, normaler Exemplare der biologischen Gattung.<**’
Durch die Loslosung des Personstatus von dem individuellen Besitz persona-
ler Eigenschaften gewinnt dieses Argument nicht an Plausibilitdt, sondern

27 SPAEMANN 19914, S. 135.

3% HONNEFELDER 1998, S. 284. Vgl. HONNEFELDER 1991, S. 36.
29 ROSADO 1995, S. 229.

240 BIRNBACHER 1997, S. 18.

68



wird vollends inakzeptabel, da andererseits Personalitit weiterhin als Inbe-
griff bestimmter moralisch relevanter Eigenschaften angesehen wird. Das Ar-
gument der generischen Potentialitét ist letztlich eine Ausformung des Spezi-
esismus.

Nun verstehen aber die meisten Inklusionisten das Menschsein nicht als
eine biologische Kategorie und stehen damit in Einklang mit unserem le-
bensweltlichen Begriff des Menschen. Es mutet in der Tat merkwiirdig an,
auBBerhalb der Zoologie mit ,,Mensch* nur ein Exemplar einer biologischen
Spezies bezeichnen zu wollen. Unser gewdhnlicher Begriff vom Menschsein
ist immer auch ein sozialer und moralischer. Honnefelder z. B. wehrt sich ve-
hement gegen die Reduktion des Menschseins auf ein biologisches Faktum,
zu dem die Personalitit blo hinzutrete. Der Einwand des Speziesismus sei
nur dann berechtigt, ,,wenn man zuvor die Natur des Menschen auf das be-
schrankt, was die Taxonomie der Biologie erfalit, und den Wert des Menschen
auf seinen biologischen Wert reduziert. Den absoluten Wert aber sprechen wir
nicht dem biologischen Substrat, sondern der Natur des Menschen zu, wie wir
sie in unserem lebensweltlichen Sprechen mit dem Ausdruck Mensch be-
zeichnen.“”’ Aber gerade diese werthafte Dimension des Menschseins, die
Forderung nach moralischer Riicksicht gegeniiber jedem einzelnen Menschen,
will ja begriindet werden. Der Bezug auf die menschliche Natur im Sinne der
biologischen Natur leistet diese Begriindung nicht.

In dem Zitat von Honnefelder deutet sich jedoch ein anderes Verstindnis
von menschlicher Natur an. Es scheint nicht die biologische, sondern eine es-
sentiale Natur des Menschen gemeint zu sein, was aber nur recht verhalten
und undeutlich vorgetragen wird.”** Offensiv fiihrt Ricken diese essentialisti-
sche Sichtweise ins Feld: Er attackiert die nominalistische Auffassung, nach
der sich das Wesen eines Individuums dndere, wenn ithm bestimmte Fahigkei-
ten fehlen, und pladiert ausdriicklich fiir die aristotelische Uberzeugung, daf
ein Individuum durch die reale Wesenheit seiner Art bestimmt werde. Morali-
sche Personalitit beruhe nicht auf faktischen Eigenschaften, sondern auf dem
Wesen der menschlichen Natur.”” Dieselbe klassische, antik-mittelalterliche
Sicht vertritt auch Spaemann: ,,Was ein Mensch von seinem Wesen her sei,
zeigt sich an einem normalen erwachsenen Menschen. An ithm sehen wir, dal3
der Mensch ein Jemand, daB er wesentlich Person ist.“’* Der unvollkommene

241 HONNEFELDER 1998, S. 266.

22 Diese Zuriickhaltung ist oft zu beobachten, so z. B. bei Schwarz, vgl. SCHWARZ 1992, S.
123.

% Vgl. RICKEN 1998b, S. 163-165. Ahnlich auch CORRADINI 1994, S. 37.

4% SPAEMANN 1991b, S. 136.

69



Mensch habe ebenso Personalitit, zeige sie aber nicht; er berge in sich jenes
Geheimnis, ,,das wir Person nennen und das uns Ehrfurcht gebietet.“245

Dieser Ansatz 14Bt sich wiederum als die metaphysische Variante des
inklusionistischen Argumentes ansehen. Es scheint so, als hitten wir zum
wiederholten Male das Ergebnis, dall es die metaphysisch-essentialistische
Position ist, die als einzige die moralische Personalitit aller Menschen plausi-
bel machen kann. Allerdings ist es fraglich, ob der moralische Sonderstatus
einem Individuum zugewiesen werden kann, wenn es nur eine einzelne Er-
scheinung eines realen Allgemeinen ist. Der bloBe Exemplarcharakter vermag
wohl kaum moralische Achtung zu begriinden. Wenn die essentiale Natur
dem einzelnen Menschen Personalitit verleiht, mii3te es sich um eine indivi-
dualisierte Natur handeln. Zur Begriindung eines individuellen Lebensrechtes
bediirfte es einer individuellen personalen Substanz. Welcher dieser beiden
Ansitze verfolgt wird, ist nicht immer eindeutig erkennbar. Ricken scheint
eher den ersten, Spaemann den zweiten zu verfechten. Ricken bemerkt an-
scheinend die Problematik seines Ansatzes, denn zur Begriindung der morali-
schen Riicksicht zieht auch er in kantischer Manier das sittliche Subjektsein
des Menschen heran und landet damit wieder in dem bekannten Dilemma des
bewuBtseinstheoretischen Personbegriffs. **

Eines diirfte definitiv deutlich geworden sein: Die Personalitdt aller
Menschen ist nicht in bestimmten mentalen Eigenschaften zu finden, nicht in
individuellen und erst recht nicht in allgemeinen. Der klassische neuzeitliche
Begriff der Person, wie er von Locke und Kant geprdgt wurde, hat sich als
ungeeignet dafiir erwiesen, allen Menschen einen moralischen Schutzstatus
zuzuweisen. Die Griindung von moralischer Personalitit in BewuBtsein fiihrt
im Rahmen der Inklusionstheorie zwangslaufig zu Aporien und sollte deshalb
endgiiltig verabschiedet werden.

Gibt es andere, nicht-metaphysische Wege zur Begriindung des Lebens-
rechtes aller Menschen? Das bewuBtseinstheoretische Personkonzept ist fiir
das inklusionistische Anliegen nicht nur kontraproduktiv. Es ist auch dul3erst
einseitig, da es den jeweiligen Menschen als i1solierte Entitédt betrachtet. Men-
schen stehen aber in einem sozialen Zusammenhang, der ihnen nicht dulerlich
gegeniiber steht, sondern konstitutiv fiir ihr gesamtes Dasein ist. Gerade auch
fiir dasjenige, was bisher vorrangig als Personalitit verhandelt wurde, namlich
das SelbstbewuBtsein, scheint der soziale Zusammenhang eine unhintergehba-
re psycho-genetische und logische Bedingung zu sein, wofiir zahlreiche em-
pirische und philosophische Untersuchungen sprechen.**’ ,,SelbstbewuBtsein
konnen (...) nur Wesen haben, die sich als eigenstindige physische Existenzen

> Ebd., S. 141.
2% ygl. RICKEN 1998b, S. 162. Vgl. auch RICKEN 1998a, S. 145-180.
7 Vgl. z. B. MEAD 1950.

70



auf anderes ihrer selbst vor anderen ihrer selbst bezichen.“*** Wenn die per-

sonalen Eigenschaften eine soziomorphe Verfassung haben, wenn soziale
Relationalitdt fundamentaler als Bewul3tsein ist: Sollte man dann nicht sie als
das Konstituens der Personalitiat ansehen?

3.6 Personalitdt als Sozialitdt

Dafiir, die Sozialitit von Personen als maf3gebend anzusehen, spricht schon
thre Eigenschaft, Rechtstrdger zu sein. Der konstitutive Sinn von Rechten
liegt in der Pluralitit von Menschen bzw. in der wechselseitigen, interperso-
nalen Zubilligung dieser Rechte. Wenn es nur einen Menschen auf der Welt
gibe, konnte nicht von Rechten die Rede sein. Rechte sind stets, unabhiangig
von ihrer ethischen Begriindung, auf die soziale Struktur des menschlichen
Daseins bezogen. Fin sozialtheoretischer Personbegriff ist uns bereits inner-
halb der Exklusionstheorie bei Steigleder begegnet. Hier wird er nun inklu-
sionistisch gewendet.

Mancher inklusionistische Autor verweist schlicht darauf, dall jedes
menschliche Wesen in soziale Verhiltnisse, in ,,die soziale und geistige Ver-
netzung des Menschen* eingebunden sei und daher als Person zu gelten ha-
be.** Doch das ist ein unterbestimmter Begriff der Person, der nicht erkliren
kann, warum in der sozialen Vernetzung liberhaupt ein moralisch bedeutsa-
mes Moment liegt. Auch alle Haustiere und ebenso manche Sachen wie Com-
puter stehen in einem sozialen Gefiige, werden personal angesprochen bzw.
haben ihren Ort in der ,,sozialen Vernetzung* und wéren demnach Personen.
Selbstverstindlich lassen sich weitaus niveauvollere Konzepte ersinnen, die
die Personalitit in sozialer Relationalitdt verankern. Doch wir sind auf der
Suche nach einem moralisch gehaltvollen Begriff der Person. Die blof3e sozia-
le Relationalitdt von Menschen ist noch nicht dazu in der Lage, ihr morali-
sches Personsein auszuweisen.””” Wenn die soziale Relationalitit das Begriin-
dungsmoment fiir Personalitét sein soll, dann muf} es etwas in ithr geben, auf
dem sich der normative Anspruch in Form des Lebensrechtes griinden 14t.

H. Tristram Engelhardt jr. schlieft deshalb an die Tatsache der Moral-
konstituierung an, die sich allein durch verniinftige Personen vollziehe. Er
versteht Personen als solche Wesen, ,,who are the constituents of the moral
community. Only persons are concerned about moral arguments and can be

% GERHARDT 1999, S. 330.

¥ GRUNING 1996, S. 126.

2% Wenn z. B. Jakobs Kampers soziologischen Personbegriff aufnimmt, um mit ihm das
ethische Fundament fiir die Heilpddagogik zu legen (vgl. JAKOBS 1997, S. 157-162,
192-196), ist natiirlich zu erwidern, da3 aus der faktischen Sozialitdt kein Lebensrecht
abzuleiten ist.

71



convinced by them. The very notion of a moral community presumes a com-
munity of entities that are selfconscious, rational, free of choose, and in pos-
session of a sense of moral concern.“”' Damit hélt Engelhardt an dem exklu-
sionistisch-bewuBtseinsphilosophischen Personbegriff fest. Diese moralischen
Subjekte nennt er Personen ,,im strikten Sinne*. Im Gegensatz zu den Exklu-
sionisten beachtet er jedoch, dal auch Menschen, die keine Personen im
strikten Sinne sind, aber ein Minimum an sozialer Interaktion zustandebrin-
gen, soziale Rollen innerhalb der Personengemeinschaft haben.*>* Diese Men-
schen bezeichnet er als ,,soziale Personen®, wie z. B. kleine Kinder. Sie wiir-
den von den eigentlichen Personen so betrachtet, als wiren sie Personen im
strikten Sinne, obwohl sie es nicht sind. >

Zur Begriindung des moralischen Respekts gegeniiber den Personen im
strikten Sinne zieht Engelhardt die kantische Idee der Selbstzweckhaftigkeit
heran: thnen komme eine unantastbare Wiirde zu. Dasselbe gelte nicht fiir die
sozialen Personen. Ihr Schutz liege darin begriindet, dal den ,,echten* Perso-
nen an dem Fortleben der sozialen Personen liege. Der Nutzen der Personen
im strikten Sinne am Leben der sozialen Personen fiihre dazu, den Lebens-
schutz auch auf letztere auszudehnen.”* Es handelt sich also um eine utilita-
ristische Argumentation.

Es ist schon fraglich, ob Engelhardts Konzept iiberhaupt zur Inklusions-
theorie zu zéhlen ist, denn nach dem Kriterium der sozialen Interaktion waren
Embryonen und Foten zumindest im Anfangsstadium nicht einmal soziale
Personen. Vor allem aber handelt es sich nur um einen indirekt begriindeten
Lebensschutz fiir die sozialen Personen. Sie haben kein originires Lebens-
recht, sondern nur ein Recht auf Schutz, sofern es thnen von Personen verlie-
hen wird. Das Gutdiinken der Personen ist kein notwendiger, sondern nur ein
kontingenter Tatbestand. Die faktische soziale Integration ist zu sehr von per-
sonlichen und gesellschaftlichen Wertschitzungen abhédngig, als dal3 darauf
ein Recht auf Leben fiir alle Menschen gebaut werden konnte. In diesem Sin-
ne hdlt auch Wils diesen Ansatz fiir untauglich: ,,Das Konzept der sozialen
Person ist eine zu bewegliche Chiffre, als dal} sie den Lebensschutz, der auch
denen gewihrt wird, die keine moralisch Handelnden sind, wirksam gewéhren
kann.“*>> Nach diesem Konzept spricht unter bestimmten Bedingungen nichts
zwingend dagegen, soziale Personen als bloBe Mittel zu gebrauchen oder sie
zu toten, wie denn auch die Begriindung eines umfassenden strikten Lebens-

251 ENGELHARDT 1986, S. 105.

22 y/o]. ENGELHARDT 1982, S. 57.

>3 yvgl. ENGELHARDT 1986, S. 105.

2% ygl. ebd., S. 104-127.

23 WiLs 1994, S. 139. Zur Kritik an Engelhardt vgl. auch BAUMGARTNER U.A. 1997, S.
202-204; SIEP 1993, S. 37 f.

72



rechtes von einem utilitaristisch erweiterten Kantianismus ohnehin kaum zu
erwarten ist.

Génzlich frei von utilitaristischer Argumentation ist der Ansatz von
Martin Seel. Im Rahmen seiner differenzierten Studie iiber den Zusammen-
hang des moralisch Guten mit dem guten Leben verfolgt er eine Ethik der An-
erkennung, nach der allein die wechselseitige Riicksicht moralfdahiger Subjek-
te auf Bedingungen eines guten Lebens den Sinn moralischer Verpflichtung
verstindlich machen konne.*® Diese moralfihigen Subjekte, die Moral iiber-
haupt erst konstituieren, nennt er Personen.”’ Durch den solcherweise eng
verwendeten Ausdruck ,,Person® sollte man sich nicht schon zu der Annahme
verleiten lassen, es liege ein exklusionistischer Ansatz vor. Seel betont, daf3
zwar die Verbindlichkeit moralischer Regeln aus der Wechselseitigkeit dieser
Verbindlichkeit resultiere, dal3 sich jedoch die so konstituierte moralische
Verpflichtung in ihrer Reichweite keineswegs auf moralische Subjekte be-
schrianke.”® Fiir alle Menschen, die keine Personen, aber dennoch Adressaten
der Moral sind, fiihrt er den Begriff des ,,moralischen Gegeniibers* ein.”’
Auch sie konnten ein gutes oder schlechtes Leben haben. Personen wiirden
erkennen, daf3 es jenen wie ihnen selbst um ein fiir sie gutes Leben gehe, und
konnten daher nicht umhin einzusehen, dal} sie ebenso moralisch zu bertick-
sichtigen seien.”® In diesem Sinne pladiert Seel fiir einen ,,moralischen Uni-
versalismus*.>®’

Fiir die Zubilligung eines moralischen Schutzstatus gegeniiber menschli-
chen Nicht-Personen spreche, so Seel, ,das Argument der Angewiesen-
heit“.*** Zu den Bedingungen eines fiir sie guten Lebens gehdre nidmlich, daf
sie auf menschlich-personale Zuwendung, auf soziale Interaktion angewiesen
seien. Diese Angewiesenheit sei anzuerkennen wie in der wechselseitigen
Anerkennung, auch wenn es sich hier um eine asymmetrische Anerkennung
und moralische Beriicksichtigung handele.””® So seien z. B. Neugeborene in
besonderem Mafle auf diese personale Zuwendung angewiesen und verdien-
ten ,,uneingeschrinkte moralische Riicksicht®. Das gelte fiir alle geborenen
Menschen. *** Ebenso seien ungeborene Menschen ein moralisches Gegen-

%0 y/g]. SEEL 1995, S. 257-260.

27 ygl. ebd., S. 260.

238 Vgl. ebd., S. 257-261. Moralitdt sei somit eine ,,dreistellige Relation*: ,Moralische
Riicksicht ist Respekt unter Personen, gegeniiber Personen und Nicht-Personen® (ebd.,
S. 260f).

> Ebd., S. 266.

260 yg]. ebd., S. 264.

*°! Ebd., S. 266.

22 Ebd., S. 272.

203 yol. ebd., S. 272-274.

*** Ebd., S. 277.

73



iiber, denn auch sie verlangten in gewisser Weise nach sozialer Interaktion.*®’
Seel nimmt die ersten drei Monate einer Schwangerschaft von dem Totungs-
verbot aus, da in dieser Zeit der Fotus noch nicht empfindungsfahig sei und
das Argument der Angewiesenheit noch nicht gelte.’*® Damit ist er kein
,reiner Inklusionstheoretiker. Wegen der weitgehenden Inklusion fast aller
menschlichen Wesen in die Gemeinschaft der Schutzwiirdigen erscheint es
aber dennoch berechtigt, ithn als solchen zu behandeln.

Seel bietet eine inklusionistische Theorie auf sehr hohem Reflexionsni-
veau, in der er zudem — wie hier nicht im einzelnen gezeigt werden konnte —
sehr differenziert und problemsensibel vorgeht. Der moralische Schutzstatus
héngt bei ihm nicht an bestimmten mentalen Eigenschaften, auch nicht an be-
liebiger sozialer Wertschitzung wie bei Engelhardt, sondern an der objektiven
sozialen Angewiesenheit der Nicht-Personen auf die Zuwendung der Perso-
nen. ,,Personen haben keinen privilegierten Status als moralisches Gegen-
iiber**”’, alle Menschen haben Anspruch auf moralische Riicksicht. Aus die-
sem Grunde hilt Rehbock es fiir angemessen, wenn Seel auch den Personbe-
griff auf alle Menschen anwenden wiirde.”®®

Es scheint so, als wére damit das bisherige Dilemma der Inklusions-
theorie tiberwunden, als hitten wir endlich eine schliissige Losung der inklu-
sionistischen Aufgabe gefunden. Doch es scheint nur so. Seels Argumentation
fiir die moralischen Rechte auch derjenigen Menschen ohne BewuBtsein und
Handlungs- und Anerkennungsfahigkeit ist reichhaltig, differenziert und
undogmatisch, und dabei iibersieht man leicht, dal er gar nicht das begriindet,
worum es im inklusionistischen Projekt geht: das Lebensrecht dieser Men-
schen. Nach Seel ist die Forderung nach moralischem Respekt gegeniiber al-
len menschlichen Wesen gerechtfertigt, nicht aber die Aufrechterhaltung ihres
Lebens. Die Rechtfertigung fiir moralische Riicksicht liegt in dem Bediirfnis
nach einem guten Leben und der Angewiesenheit auf personale Zuwendung.
Es besteht aber kein Verlangen nach Weiterleben, da diese Menschen keine
Vorstellung ihres Weiterlebens haben. Wenn diese Menschen leben und wei-
terleben sollen, ist selbstverstindlich ein angemessener Umgang mit ihnen
moralisch geboten, aber es ist nicht geboten, dafy sie weiterleben. In der Tat-
sache, dal man sich zu Nicht-Personen als einem Gegeniiber verhilt, liegt
kein Potential zur Begriindung fiir die Forderung danach, daB3 dieses Gegen-
uber auch weiterexistieren soll. Auch Tieren gegeniiber nehmen wir eine per-
sonale Finstellung ein, auch wenn diese sie gar nicht erwidern konnen. Den

203 yol. ebd., S. 282-285.

266 yo]. ebd., S. 285 f.

27 Ebd., S. 278.

268 yg]. REHBOCK 1998, S. 82.

74



Anspruch, dal3 nicht nur Personen, sondern alle Menschen ,,uneingeschriankte
moralische Riicksicht*“*® verlangten, kann Seel nicht einholen.*”

Bezeichnenderweise spricht er bei der Begriindung der moralischen
Rechte von Nicht-Personen gar nicht vom Recht auf Leben, sondern nur all-
gemein von moralischen Rechten. Moralische Rechte jedoch gibt es viele.
Durch diese ungenaue Ausdrucksweise stellt sich der Eindruck ein, dal3 zu-
gleich ein Lebensrecht begriindet sei. Dieser Eindruck triigt. Moralische
Rechte zu haben, impliziert nicht zwangslaufig den Besitz des Lebensrechtes.
Seels Ansatz unterscheidet sich daher im Ergebnis, das freilich nicht von ihm
intendiert war, letztlich wenig von exklusionistischen Ansitzen, wie sie z. B.
Singer vertritt, der ja auch vehement eine bestimmte moralische Riicksicht
gegeniiber empfindungsfihigen Nicht-Personen fordert.””' Seels verbale Un-
terscheidung zwischen Personen und Nicht-Personen ist also durchaus konsi-
stent, in ihr deutet sich das nicht-inklusionistische Ergebnis seiner Argumen-
tation an. Es handelt sich um eine iiberzeugende Begriindung eines iiber die
Persongemeinschaft hinausgehenden moralischen Respekts, nicht jedoch um
eine stichhaltige Inklusionstheorie.

So fithrt auch das Verstandnis von moralischer Personalitit als Sozialitit
nicht zum gewlinschten Ergebnis. Sowohl Engelhardts utilitaristische Erwei-
terung des kantischen Personkonzepts als auch Seels differenzierte Ethik der
Anerkennung vermag nicht das Lebensrecht aller Menschen plausibel zu ma-

> SEEL 1995, S. 277.

" Ebenso wenig erfolgreich ist der Ansatz von Tugendhat, fiir den der Begriff der Person
nicht zentral ist, weshalb ich ihn hier nur am Rande erwidhne. Das Konzept und seine
Problematik ist dem Seelschen Ansatz jedoch ganz dhnlich. Auch er vertritt eine aner-
kennungstheoretische Ethik. So ist fiir Tugendhat Moral durch eine ,,Gemeinschaft ko-
operativer Wesen* konstituiert (TUGENDHAT 1995, S. 193). Achtung sei nur gegeniiber
den kooperationsfahigen Subjekten der Achtung moglich. Sie miisse sich aber nach Tu-
gendhat auch auf die Wesen erstrecken, die noch nicht kooperationsfahig sind, sich aber
auf dem Wege dorthin befinden. Kinder gehoren in diesem Sinne auch zur moralischen
Gemeinschaft. Daher ist ihre Totung Unrecht (vgl. ebd., S. 193-195). Allerdings setzt
Tugendhat die moralisch maBigebliche Zisur bei der Geburt an, weil Ungeborene an-
geblich noch nicht kommunizieren wiirden, was natiirlich einigermaf3en unplausibel ist
(vgl. ebd., S. 194; vgl. dazu auch die Kritik bei SEEL 1995, S. 284) Damit ist er noch
weniger als Seel als Inklusionstheoretiker anzusehen. Entscheidend fiir die Beurteilung
der Leistungsfahigkeit seines Konzeptes ist aber, dal es nicht einzusehen ist, warum
Menschen, die noch nicht kooperationsfahig sind, den gleichen moralischen Status wie
die kooperationsfahigen Menschen haben sollen. Auch Kooperationsfahigkeit ist eine
Eigenschaft, die man haben oder nicht haben kann. Bestimmte Menschen wie kleine
Kinder haben sie nicht, ein Neugeborenes ist nicht kooperationsfiahig. Tugendhat ver-
féllt somit dem Problem des Potentialititsargumentes, bei dem Moglichkeit und Wirk-
lichkeit unberechtigterweise auf eine Stufe gestellt werden. Mit anderen problemati-
schen Féllen wie den Altersdementen befafit sich Tugendhat gar nicht. Auch bei ihnen
ist die moralisch ausschlaggebende Eigenschaft nicht gegeben.

271 Vgl. SINGER 1994, S. 158-176.

75



chen. Die Integration des Sozialen in den Personbegriff ist anthropologisch-
theoretisch von groBter Wichtigkeit, doch ist keine Theorie in Sicht, die auf
dieser Grundlage die moralische Personalitit von Menschen zu begriinden
vermag.

Nach Rehbock ist die Schwiche von Seels theoretischem Ansatz darauf
zurlickzufiihren, daf3 er nicht geniigend ,,zwischen den Ebenen der Sinnkonsti-
tution (der Moral, R.K.) und des faktisch Gegebenen* unterscheide und da-
durch wieder in die Nihe empiristischer Persontheorien gerate.””> Auch Seel
halte sich bei der Begriindung der moralischen Rechte noch zu sehr an die
faktisch gegebene Eigenschaft der Moralfahigkeit. Die Zuschreibung des Per-
sonstatus miisse stattdessen vollstindig von den kontingenten Attributen der
einzelnen menschlichen Wesen losgelost werden. Um eine solche nicht-
empiristische Persontheorie zu entwickeln und so die Personalitit aller Men-
schen schliissig zu begriinden, bediirfe es in stirkerem Mal3e ,,einer sinnkriti-
schen Reflexion der begrifflichen und praktischen Mdéglichkeitsbedingungen
der Rede und Erfahrung des Menschen von sich selbst.” Solch eine fiir die
Inklusionstheorie erforderliche Sinnanalyse des Personbegriffs, eine
,phdnomenologische oder begrifflich-grammatische Analyse menschlicher
Grundverhiltnisse® findet Rehbock in Teilen von Spaemanns Persontheo-

- 2
ric. &

3.7 Personalitdt als unhintergehbare Struktur menschlichen Lebens

Spaemann mochte radikal mit der Auffassung brechen, Personalitdt hinge
vom Vorhandensein irgendwelcher Eigenschaften ab. Personen sind ithm zu-
folge die Trdger von Eigenschaften, und Personalitdt bezeichne die Seinswei-
se von Menschen: ,,Person ist kein Artbegriff, sondern die Weise, wie Indivi-
duen der Art ‘Mensch’ sind.“*’* Diese Seinsweise besteht darin, daB jeder
Angehorige dieser menschlichen Persongemeinschaft einen unverwechselba-
ren Platz innehat.””” Denn Personen hitten eine ,innere Differenz®, durch die
sie ,,aus der Zentralstellung hinaus(treten), die jedes natiirliche Lebewesen im
Verhiltnis zu seiner Umwelt einnimmt.“*’® Positiv heift das, daB sie nicht ih-
re Natur wie Tiere einfach hitten, sondern sich zu ihr noch einmal verhielten,

> REHBOCK 1998, S. 86.

"> Ebd., S. 79; vgl. S. 74 f.

27 SPAEMANN 19964, S. 263. Ein dhnliches Verstindnis von Personalitit vertritt auch Polt-
ner. Vgl. POLTNER 1992, S. 20; POLTNER 1995, 133 f. Spaemann entwickelt in
SPAEMANN 1996a eine umfassende und &uBlerst komplexe Theorie der personalen
Seinsweise des Menschen. Wir konnen nur einige Kernpunkte betrachten.

2> ygl. SPAEMANN 19963, S. 12, 263; vgl. auch SPAEMANN 1996b, S. 225.

*76 SPAEMANN 19963, S. 23.

76



Freiheit besdflen und somit nicht blo3 Angehdrige ihrer Art, sondern selbstur-
spriingliche Individuen seien.””” So gingen Personen als Subjekte nicht ein-
fach in thren Akten auf, sondern bildeten selbstindige, ,.kontinuierliche Akt-
zentren®.”’® Personen seien nicht etwas, sondern jemand von inkommensurab-
ler Einzigkeit und Wiirde. Hierauf beruhe ihre moralische Ausnahmestel-
lung.*”

Liegt hier nicht entgegen der Ankiindigung wiederum ein attributiver
Personbegriff vor, zumal ein sehr anspruchsvoller und exklusiver? Es ist evi-
dent, da3 die von Spaemann zur Charakterisierung der personalen Seinsweise
des Menschen herangezogenen Eigenschaften — Selbstdistanz, Freiheit, Indi-
vidualitit — hochentwickelte Fahigkeiten im Bereich des BewuBtseins darstel-
len, liber die beileibe nicht alle Menschen verfiigen. Spaemann aber meint,
daf3 es zur ,,Anerkennung als Person nicht auf das tatsdchliche Vorhandensein
dieser Merkmale ankommt“.”® Eine paradoxe Situation: einerseits sei Perso-
nalitdt mit Hilfe bestimmter Merkmale beschreibbar, andererseits komme es
auf diese Merkmale gar nicht an. Wie kann dieser Widerspruch aufgelost
werden?

Spaemanns Antwort liegt darin, dal die Personalitit bei jedem Menschen
unabhédngig von seinem empirisch gegebenen Zustand vorausgesetzt werde.
Das Fehlen der personalen Eigenschaften z. B. bei Neugeborenen oder Al-
tersdementen lasse sich nur als Zustand von Personen adiquat beschreiben.
Wir ndhmen z. B. schwer debile Menschen nicht als Dinge oder als Tiere ei-
ner eigenen Art, als Wesen mit einer ,,spezifischen Normalitdt* wahr, sondern
als unnormale, kranke Personen.”®' Mit kleinen Kindern gingen wir nicht in
dem Bewultsein um, Personen zu generieren, sondern wir traten ithnen von
Anfang an mit der Art von Zuwendung entgegen, die fiir Personen vorbehal-
ten ist. Das heillt, wir behandelten sie als Personen, setzten ihr Personsein
unwillkiirlich voraus, und bekanntlich konnten nur die auf solche personale
Weise behandelten Kinder gesund heranwachsen und die personalen Qualité-
ten ausbilden.”® Insofern sei ein Mensch von Beginn an eine Person, ein Je-

mand: ,,Es gibt keinen gleitenden Ubergang von ‘etwas’ zu ‘jemandem’.*™

217 ygl. ebd., S. 42. Vgl. SPAEMANN 1996b, S. 222. Dieses Charakteristikum von Personen
entspricht den von Frankfurt eingehender untersuchten ,,Volitionen zweiter Ordnung*
(,,secondary volitions®). Vgl. FRANKFURT 1997.

>’ SPAEMANN 19963, S. 67-69.

27 ygl. ebd., S. 81, 136, 175, 196.

>0 Ebd., S. 11.

1 Ebd., S. 259 f.

82 ygl. ebd., S. 11, 256-258, 261; vgl. auch SPAEMANN 1991a, S. 126; SPAEMANN 1991b,
S. 141. Dieselbe Idee findet sich in bezug auf Ungeborene bei KOBUSCH 1997, S. 274:
,Aber offenkundig wird der Embryo, bzw. der Fotus (...) in der Lebenswelt als ein ens
morale behandelt und angesehen.*

*%3 SPAEMANN 19963, S. 258.

77



Personsein entstehe nicht durch Anerkennung, sondern Anerkennung baue
gewissermaBen auf dem Personsein.”*

Andererseits mache gerade diese interpersonale Anerkennung den Sinn
des Personbegriffs aus: Personsein sei ,,nur im Akt der Anerkennung gege-
ben.“*® Denn Personsein existiere nicht im Singular und nicht allein faktisch
in einer Vielzahl von Personen, sondern sei notwendig bestimmt durch die
wechselseitigen Relationen der Personen zueinander: ,,Personsein ist das Ein-
nehmen eines Platzes, den es gar nicht gibt ohne einen Raum, in dem andere
Personen ihre Plitze haben.“**® Personale Individualitit und Sozialitit sind
demnach untrennbar miteinander verbunden. Personsein gebe es nur in einer a
priori ,,auf Anerkennung basierenden wechselseitigen Beziehung“287, in einem
,apriorischen Beziehungsraum***®. Menschen seien ungeachtet ihrer tatséch-
lichen Fahigkeiten in diese personale Gemeinschaft einbezogen. Personsein
sei somit nichts der duBBeren Wahrnehmung Gegebenes, sondern ausschlie3-
lich in der Anerkennung zuginglich. Diese Anerkennung sei die Form, wie
Personen ,,wahrgenommen® wiirden.” Und in dieser anerkennenden Wahr-
nehmung von Personen liege auch alles moralische Sollen ihnen gegeniiber
begriindet: ,,Die Pflichten von Personen gegen andere Personen ergeben sich
aus der anerkennenden Wahrnehmung dieser Personen.**”

Was Spaemann hier unternimmt, scheint also nichts weniger als der Ver-
such einer transzendentalen Bestimmung des Personbegriffs zu sein, womit er
sich prinzipiell von allen vorhergehenden Personbegriffen unterscheidet, die
allesamt nicht iiber die empiristische Bestimmung des Personbegriffs hinweg-
kamen.”' Personalitit scheint die Bedingung der Mdglichkeit menschlichen
Lebens zu sein. In derselben Weise hilt auch Rehbock die Unterstellung von
Personalitét fiir eine der unhintergehbaren ,,anthropologischen Prasuppositio-

28 ygl. ebd., S. 11,257 f.

*%> Ebd., S. 193.

*%6 Ebd.

**7 Ebd., S. 11.

**% Ebd., S. 196.

289 Ebd., S. 194: Das Personsein ,,ist wesentlich das nie Gegebene, sondern in freier Aner-
kennung Wahrgenommene.*

* Ebd., S. 195. Vgl. SPAEMANN 1991b, S. 133. Hier findet sich auch ein Bezug auf Le-
vinas Philosophie des Anderen. Vgl. auch Poltner, der von der Erfahrung des unbeding-
ten Gutseins spricht, das Eltern der Existenz ihrer Kindern gegeniiber von Anbeginn
hitten. Vgl. POLTNER 1992, S. 28 ff.

#1 Spaemann 148t sich als eine hegelianisch gedachte Uberwindung beider Persontheorien
lesen, der bewuBtseinstheoretischen und der sozialtheoretischen. Er lehnt die von ihnen
jeweils gedachte alleinige Konstituierung der Personalitdt durch BewuBtsein bzw. Aner-
kennung ab, bewahrt aber sowohl den Gedanken eines konstitutiven Zusammenhanges
zwischen Personen und Anerkennung als auch den, daf sich die Anerkennung auf ein
nicht von ihr Gesetztes beziehe. Vgl. zu dieser Interpretation SCHICK 1998, S. 256.

78



nen (...) der Semantik unserer moralischen Sprache.“*** Sie stellt fest, daf
,Personalitdt nicht als eine empirische Eigenschaft allererst festgestellt wer-
den miiflte, sondern in unserer Begegnung mit Menschen, vor jeder konkreten
Einzelerfahrung, prasupponiert wird. Personalitit ist ein wesentlicher Aspekt
unserer Einstellung zum Anderen als Mensch, und zwar selbst dann, wenn er
nicht positiv als Person in Erscheinung tritt, (...) nicht iiber die dafiir notwen-
digen Fahigkeiten verfiigt, in irgendeiner Weise krank oder behindert ist
(..).“*” Indem dieser Ansatz die Personalitit nicht empiristisch bestimmt, be-
freit er sich von dem aussichtslosen Zwang zur Vermittlung zwischen eigen-
schaftsbestimmter Personalitit und faktischer Nichtexistenz dieser Eigen-
schaften, in dem alle bisher behandelten nicht-metaphysischen inklusionisti-
schen Theorien verfangen waren.

Spaemann und Rehbock wiederholen also nicht den alten Fehler des
empiristischen Personbegriffs. Aber wie steht es mit der Uberzeugungskraft
ithrer transzendentalen Persontheorie? Sie steht und féllt mit der Vorausset-
zung, dal} die Unterstellung der Personalitdt unabdingbar sei. Genau diese
Voraussetzung trifft jedoch nicht zu. Es besteht keinerlei logische oder psy-
chologische Notwendigkeit, alle Menschen als Personen zu verstehen bzw.
allen Menschen mit der personalen Einstellung zu begegnen. Die Behauptung,
Menschen konnten nicht umhin, andere Menschen ungeachtet ihrer Eigen-
schaften und Zustdnde als Personen wahrzunehmen, ist schlicht falsch. So
iiberaus reflektiert vor allem Spaemanns anthropologisch-ontologische Ana-
lyse auftritt, erscheint doch ihr Ergebnis angesichts der bioethischen Perso-
nalitdtsdiskussion geradezu verwegen. Denn dal} es diese Diskussion gibt, ist
der schlagendste Beweis fiir die Falschheit der These von der Unhintergeh-
barkeit von Personalitdt. Wenn sie zutrife, gibe es nicht die Exklusionstheo-
rie mit ihren vielen Vertretern. Man konnte zwar erwidern, dal} diesen Theo-
retikern, indem sie die Tatsache der umfassenden anerkennenden Wahrneh-
mung von Menschen als Personen leugnen, ein fundamentales Element
menschlicher Erfahrung fehle. Doch diese psychologisch-personliche statt
philosophische Rede wiirde den Exklusionisten freilich wenig imponieren.

Spaemanns und Rehbocks Beobachtungen sind nicht vollig falsch, im
Gegenteil: Sie sind von erheblichem Wert, aber nur als Phinomenologie einer
kontingenten kulturellen Praxis. Tatsachlich wird gemeinhin das Verhalten
insbesondere kleiner Kinder so gedeutet, als ob es sich um das Verhalten um
sich selbst wissender, moralisch selbstindiger Menschen handeln wiirde.
Doch der Umgang mit solchen Menschen kann auch anders aussehen, und er
sieht tatsdchlich oftmals anders aus. Die Beobachtung, dal den Menschen
ohne personale Eigenschaften in einer Art von ,,Du-Evidenz* Personalitdt und

292 REHBOCK 1997, S. 72.
23 Ebd., S. 75.

79



damit verbundene Rechte zugesprochen werden, kann nicht einsichtig ma-
chen, dal3 ithnen diese Rechte in einem fiir jedermann einsichtigen Sinn zu-
kommen.*”* Es handelt sich also im Kern gar nicht um einen transzendentale
Persontheorie, sondern gréftenteils nur um eine phdnomenologische Anthro-
pologie im transzendentalen Gewande.

Dennoch bleibt eine Verwunderung dariiber bestehen, da3 ein Denker
vom Range Spaemanns einem solch offensichtlichen Irrtum aufsitzt. Wie
kann er etwas so evidentes wie die massive Faktizitit nicht-personaler Ein-
stellungen gegeniiber Menschen tibersehen? Gerade die exklusionistischen
Thesen haben doch seine ganze persontheoretische Untersuchung provoziert.
Natiirlich tibersieht er sie nicht. Haben wir es uns mit der Kritik an ihm viel-
leicht doch etwas zu einfach gemacht?

Ein Problem von Spaemanns Person-Philosophie ist, da3 er seine Vorge-
hensweise nicht explizit reflektiert. Auch Rehbock moniert, da3 seine Aus-
fiihrungen oft zu ,,unbestimmt und suggestiv‘‘ seien und dadurch gelegentlich
eine ,,metaphysisch-essentialistische Lesart* nahelegt werde.”” Dafiir lassen
sich in der Tat zahlreiche Beispiele anfiihren. Nicht nur Spaemanns Rede von
der menschlichen Natur klingt nach einem essentialistischen Verstindnis.**
Auch wenn er sagt, da} die ,,Anerkennung nicht dem Personsein als dessen
Bedingung vorausgeht, sondern auf einen Anspruch antwortet, der von je-
mandem ausgeht®’, hat man den Eindruck, mit Personalitit sei nicht eine
unhintergehbare, intersubjektive Voraussetzung, sondern eine Anerkennung
gebietende personale Substanz gemeint. So schreibt er denn auch, Personsein
sei ,,im eminenten Sinn Existieren-aus-eigenem-Ursprung**”®, und die Person
,ist Substanz. Sie beginnt nicht spater als der Mensch zu existieren und hort
nicht frither auf.“*” Die substantielle Person stehe jenseits aller qualitativen
Bestimmungen. Das, was einer Person Einzigartigkeit verleihe, seien nicht
thre individuellen Eigenschaften, sondern ihr absolut einzigartiges Wesen.
,,Alle Namen, mit denen die Person benannt wird, meinen zwar diesen Einzel-
nen, aber sie konnen nicht sagen, was sie meinen.“*” Dieser Einzelne entzie-
he sich jeder menschlich-sprachlichen Benennung, da er letztlich gottlicher
Abkunft sei. So sagt Spaemann im Anschluf} an die Beschreibung mystischer
Erfahrungen: ,,Was der Mensch ‘beriihrt’, wenn er im IchbewuBtsein die
Gottheit bertiihrt, ist nicht ein Meer, in dem er als Individualitiat verschwindet,

% Dies ist auch Birnbachers Haupteinwand gegen Spaemanns Ansatz. Vgl. BIRNBACHER
1997, S. 19.

2> REHBOCK 1998, S. 79 f., 74.

2% y/g]. SPAEMANN 19964, S. 26, 210, 254.

7 Ebd., S. 11, vgl. S. 262.

2% Ebd., S. 257.

> Ebd., S. 261, vgl. S. 166.

3% Ebd., S. 160.

80



sondern der Ort, an dem er schlechthin unverwechselbar dieser Mensch und
als dieser Mensch gemeint ist.*'

Ich denke, es ist uniibersehbar, da3 Spaemann nicht nur manchmal eine
,metaphysische Lesart nahelegt®, sondern uniibersehbar einer metaphysischen
Konzeption folgt, wie es auch schon oben mehrfach deutlich wurde.*** Er zielt
somit nicht so sehr auf eine transzendentale, als vielmehr auf eine transzen-
dente Personalitidt. Personalitdt bestehe nicht in einer ,.kontrafaktischen Un-
terstellung®,’” sondern in einem unter Umstinden contra alle empirische
Fakten unterstellten personalen Sein. Nur dank dieser metaphysischen Fun-
dierung seiner Theorie wird verstindlich, warum Personalitit ,,nicht das Er-
gebnis einer Entwicklung, sondern immer schon die charakteristische Struktur
einer Entwicklung® sei,’® und alle Menschen unter allen Umstinden als Per-
sonen zu gelten haben. Die Person-Substanz sei es, die die Ausbildung der
typischen personalen Fahigkeiten ermogliche und ungeachtet ihrer realen Er-
scheinung moralischen Respekt gegeniiber jedem Menschenleben einfordere.

So zeigt sich auch hier wieder das mittlerweile sattsam bekannte Phéno-
men, daf} die inklusionistische Idee allein auf metaphysischem Wege stringent
darzulegen ist. Die starken Anteile moderner Anerkennungstheorie in Spae-
manns Theorie widersprechen der metaphysischen Grundtendenz nicht
zwangslaufig, sondern konnen als Ergdnzung verstanden werden, die das
reale Dasein menschlicher Personen aufklirt.’”> Gleichwohl stehen diese theo-

retischen Elemente miteinander in einer Spannung, die er leider nicht aufklart.

3.8 Zweifelsargument / Resiimee

Wir stehen vor dem bemerkenswerten Ergebnis, dal trotz intensiver und
mannigfaltiger theoretischer Anstrengungen, trotz differenzierter Fassungen
der Personalitit, divergenter Perspektiven und diverser moralphilosophischer
Ansitze keiner der sieben philosophischen Argumente in der Lage ist, ohne
metaphysische Anleithen einen schliissigen inklusionistischen Personbegriff
zu prasentieren. Die Inklusionstheorie steht vor der Alternative, entweder ei-

1 Ebd,, S. 161.

392 Allerdings gibt sich Spaemann erstaunlich viel Miihe, diese metaphysische Grundfir-
bung seines Denkens im Rahmen seiner Personphilosophie nur dezent hervorscheinen
zu lassen. Vgl. dazu z.B. den Abschnitt iiber die Unsterblichkeit der Seele in
SPAEMANN 19964, S. 171-174.

% REHBOCK 1998, S. 83 f.

> SPAEMANN 19963, S. 261.

3% Eine solch undeutliche Verbindung von metaphysischem und sozialtheoretischem Per-
sonbegriff findet sich iiberraschenderweise (fern von bioethischen Uberlegungen) auch
bei Hannah Arendt, vgl. dazu KIPKE 1999.

81



ner metaphysischen Anthropologie anzuhidngen oder das Beweisziel zu ver-
fehlen.

Die sieben Argumente der Inklusionstheorie wurden der Reihe nach ab-
gehandelt. Man konnte entgegnen, da3 diese Vorgehensweise der Inklusions-
theorie nicht gerecht wiirde, da alle oder viele Argumente zusammengehorten
und nur in dieser Zusammengehdrigkeit ihre Uberzeugungskraft zu entfalten
vermogen. Dies ist der Einwand Hermann Baums. Er meint, da3 verschiedene
Argumente ,,in der argumentativen Tiefenschicht® eine ,,unauflosliche Ein-
heit” bildeten, die es in der Diskussion wahrzunehmen gelte. Durch die
inaddquate Isolierung wiirden sie ihr Gewicht einbiifen.’”® Gewi8 hangen die
meisten Argumente miteinander zusammen. Der Zusammenhang besteht dar-
in, daB} sie gemeinsam von einem bewuBtseinstheoretischen Personbegriff
ausgehen und die so verstandene Personalitit von verschiedenen Gesichts-
punkten aus auf alle Menschen auszudehnen bemiiht sind. Diese Gemeinsam-
keit jedoch ist auch ihre gemeinsame Schwiche, wie wir wiederholt bemerken
konnten. Den Fokus auf die Zusammengehdrigkeit der Argumente zu richten,
setzt keine zusitzliche argumentative Energie frei und dndert nichts am nega-
tiven Ergebnis der Untersuchung.

Bleibt schlieBlich die Moglichkeit, die Personalitdt aller Menschen ex
negativo zu verteidigen, in der Weise, da3 man die Erkennbarkeit von Perso-
nalitdt grundsatzlich in Zweifel zieht. Wie wir schon bei der Kritik an der
Exklusionstheorie kennengelernt haben, gebraucht Schwarz dieses Argu-
ment.>*” Ebenso Honnefelder, der meint, daB sich ,,der Status eines Subjektes
unmittelbar nur aus der Perspektive der Ichstellung, d.h. vom Subjekt selbst
wahrnehmen 148t“.**® Die Personalitit entziehe sich somit der Beobachterper-
spektive, und ithre Anerkennung miisse sich deshalb auf die Wahrnehmung
des Menschseins beschrinken. In dhnlicher Weise denkt Wald, dal3 ,,diese
personkonstitutiven Eigenschaften wegen und in der ihnen eigentiimlichen
Weise nicht fiir andere zu beobachten sind.“>"

Sicher konnen in einzelnen Fdllen Zweifel hinsichtlich der personalen
Eigenschaften bestehen, vor allem bei Menschen in ,,Ubergangsstadien®, z. B.
von einer schwachen zu einer starken Auspriagung der Alzheimerkrankheit.
Das gleiche mag fiir Félle totaler Lahmungen des ganzen Korpers gelten.
Doch Honnefelder und Wald haben prinzipielle Zweifel an der Erkennbarkeit
von Personalitét. Richtig daran ist, da3 Personalitit im Sinne von Subjektivi-

3% Baum 1995, S. 62. Er meint damit die Argumente der Potentialitit, der Identitit
(Kontinuitdt) und der menschlichen Natur. Letzteres nennt er ,,Spezieszugehorigkeits-
Argument®.

37 ygl. SCHWARZ 1992, S. 129.

% HONNEFELDER 1998, S. 280. Vgl. HONNEFELDER 1993, S. 263.

% WALD 1996, S. 83.

82



tat, SelbstbewulStsein, etc. bei anderen Menschen nicht unmittelbar wahrge-
nommen werden kann. Doch diese Eigenschaften haben fiir die lebensweltli-
che Erfahrung ihren zumeist unzweifelhaften Ausdruck in bestimmten Verhal-
tensweisen. Diese Verhaltensweisen sind der Wahrnehmung zugéinglich und
fehlen ganz offensichtlich z. B. bei Embryonen oder schwer Alzheimerkran-
ken. Ungeachtet aller theoretischen Probleme des sogenannten Fremdpsychi-
schen’'’ gibt es somit eine Grundlage fiir die Zuschreibung oder Nicht-
Zuschreibung von personalen Eigenschaften. Die bloB8 spekulative Bestrei-
tung dieser Tatsache wiirde im iibrigen wieder den Graben zwischen Leib und
BewuBtsein aufreiBlen, den die Inklusionisten zu iiberbriicken gendtigt sind.
Man wird doch nicht ernsthaft meinen wollen, da3 ein Menschenf6tus im
nicht-metaphysischen Sinne auf verborgene Weise iiber bestimmte mentale
Eigenschaften verfiigt, die z. B. ein Katzenfotus nicht hat?

Selbst wenn das Argument zutridfe, wére es ein sehr schwaches Argu-
ment, gewissermallen gar kein Argument, da es keine positive Begriindung
der Personalitit aller Menschen, sondern lediglich die Bestreitung der Mog-
lichkeit threr Erkennbarkeit darstellt. Schlielich wire zu fragen, ob wir nicht
bei allen Tieren zweifeln miilten, ob sie nicht entgegen unserer Erfahrung
personale Eigenschaften in sich tragen, die nicht wahrnehmbar sind. Diese
Konsequenz mochte wohl niemand in Kauf nehmen, eben weil alle Erfahrun-
gen mit der liberwiegenden Mehrzahl von Tierarten dagegen sprechen.

Im Nachhinein nimmt es kaum wunder, daf} es nicht gelingen will, ohne
metaphysische Annahmen Menschen einen ausgezeichneten moralischen
Status zuzubilligen, die nichts von den typisch menschlichen und im Person-
begriff fokussierten Féahigkeiten verwirklichen; die weitaus weniger vermo-
gen als z. B. ein sicher nicht fiir personal gehaltenes Kaninchen; an denen
nichts empirisch zu erkennen ist, was einen solchen moralischen Status recht-
fertigen konnte. In diesem Sinne stellt auch Birnbacher fest, dafl das
,2Argumentationsziel, die Umfangsgleichheit der Pridikate ‘menschlich’ und
‘Person’ von vornherein wenig plausibel“ sei.’’' Es mag ein moralisches Un-
behagen oder Erschrecken durch solch eine Aussage evoziert werden, das si-
cher auch das philosophische Engagement der Inklusionstheoretiker moti-
viert. Doch ist keine nicht-metaphysische Theorie in Sicht, die diese morali-
schen Empfindungen philosophisch zu rechtfertigen weiB3.

31 Dies betrifft cher die Verstehbarkeit des spezifischen Charakters fremdartiger subjekti-
ver Erlebnisse, wie z. B. Nagel analysiert hat, vgl. NAGEL 1997.

311 BIRNBACHER 1997, S. 13.

83



84



4. Schluf3betrachtung

4.1 Das Ergebnis der Untersuchung

Haben alle oder nur die meisten Menschen ein Recht auf Leben? Die syste-
matische Analyse der persontheoretischen Kontroverse innerhalb der Bioethik
diente der Suche nach einer Antwort auf diese Frage. Das Ergebnis lautet: Es
gibt keine eindeutige Antwort. Sowohl die Exklusionstheorie als auch die In-
klusionstheorie ist nicht frei von Schwachen. Allerdings sind diese Schwé-
chen von sehr unterschiedlicher Beschaffenheit und Tragweite. Wihrend die
Exklusionstheorie auf der Basis ihrer moralphilosophischen Pramissen die
Unterscheidung zwischen Personen und Nicht-Personen plausibel machen
kann, allerdings einige schwerwiegende moralische Folgeprobleme mit sich
bringt, vermag die Inklusionstheorie auf der Basis anerkannter anthropologi-
scher Pramissen erst gar nicht ihr Argumentationsziel zu erreichen. Die Ex-
klusionstheorie stolpert iiber nicht-intendierte Folgen, die Inklusionstheorie
scheitert schon immanent. Fiir die Exklusionstheorie scheint der bewuBtseins-
theoretische Personbegriff eine einigermaflen stabile Grundlage abzugeben,
auf der Gegenseite hingegen vermag weder der bewuBtseinstheoretische noch
der sozialtheoretische Personbegriff das inklusionistische Anliegen zum Er-
folg zu fiihren. Allein ein metaphysisches Menschenbild hat Aussicht, die
Personalitdt aller Menschen zumindest immanent {iberzeugend darzulegen.
Der Grund fiir dieses unausgeglichene Ergebnis ist folgender: Unter der
Notwendigkeit, die Schutzwiirdigkeit von Menschen nicht einfach vorauszu-
setzen, sondern philosophisch zu begriinden, entsteht der Zwang, diese an
gewissen Eigenschaften festzumachen. Dies gilt auch fiir jene Theoretiker, die
die Personalitdt vordergriindig von aller Eigenschaftsbindung freihalten wol-
len. Es hat sich aber keine moralisch relevante Eigenschaft finden lassen, die
bei allen Menschen anzutreffen wiare. Wie man es auch dreht und wendet,
stets fallen bestimmte Gruppen von Menschen aus dem Kreise der Personen
heraus. Zwar scheint es kein Problem zu sein, verschiedensten Menschen iiber
ethnische, soziale, kulturelle, sexuelle, religiose Grenzen hinweg begriinde-
terweise Personalitat zuzusprechen und damit den gleichen Schutzstatus zu
gewihren, wie es in der heutigen Menschenrechtsdebatte geschieht.’'* Denn
jenseits aller globalen Differenzen sind Menschen bestimmte grundlegende
Fahigkeiten gemein. An denjenigen Menschen aber, die am Anfang und Ende
menschlichen Lebens stehen oder mittendrin ebensoweit vom Normalmal3 des
Menschlichen entfernt sind, 146t sich nichts finden, das fiir alle rational nach-

312 Vgl. GOSEPATH/LOHMANN 1998; TUGENDHAT 1995, S. 336-391.

85



vollziehbar den Status der Personalitit begriinden kann. Thnen fehlen die ent-
scheidenden Merkmale.

Insofern die Exklusionstheorie diesen Sachverhalt geradlinig zur
Kenntnis nimmt und daraus unzweideutig ihre ethischen SchluB3folgerungen
zieht, erscheint sie als die konsequentere Theorie, wie immer man sich sonst
zu ihr stellen mochte. Die nicht-metaphysische Inklusionstheorie muf3 sich
dagegen den Vorwurf gefallen lassen, in weiten Teilen dauerhaft begriffliche
Schonfarberei zu betreiben, z. B. wenn potentielle Autonomie als Autonomie
deklariert wird oder die Projektion des IchbewuBtseins auf das ganze Leben
zur lebenslangen Identitdt der Person im moralischen Sinne umgedeutet wird,
etc. Zwar kann auch die Exklusionstheorie nicht gédnzlich iiberzeugen, ihrer
theoretischen Gegenspielerin jedoch ist sie argumentativ weit liberlegen.

4.2 Einschdatzung und Folgen des Ergebnisses

So stellt sich das Ergebnis dieser Untersuchung dar, wenn man einen neutra-
len Beobachterstandpunkt wihlt, auf dem man sich eines moralischen Urteils
enthdlt. Nimmt man hingegen eine bestimmte moralische Position ein, ver-
steht man das heute kulturell dominante Konzept einer allen Menschen ge-
meinsamen Triagerschaft individueller Wiirde und unverduB3erlicher Rechte als
eine wertvolle Idee, die es zu bewahren, stirken und begriinden gilt, mufl man
der Philosophie ein Armutszeugnis ausstellen. Spaemann spricht von einer
,theoretischen Verlegenheit“3 13 , die durch die exklusionistischen Thesen in
Fachphilosophie und Offentlichkeit entstanden sei. Wir miissen feststellen,
daB3 die Gegenbewegung der Inklusionstheorie diese Verlegenheit nicht aus-
rdumen kann. Honnefelder erkennt die exklusionistische Ethik als eine
,Herausforderung an die Philosophie“.>'* Nicht innerhalb der Philosophie
bestehe eine Herausforderung, sondern die Philosophie selbst werde heraus-
gefordert. So wie sich die Philosophie heute mehrheitlich gibt, nimlich anti-
metaphysisch, antisubstantialistisch, kann sie diese Herausforderung nicht
bestehen. Sie ist unter diesen Voraussetzungen nicht imstande, die Idee eines
fiir alle Menschen gleichen Schutzstatus zu begriinden.

Insofern steht am Ende dieser Untersuchung ein erschiitterndes Ergebnis.
Ein Ergebnis, das nicht nur einen kleinen innerphilosophisch-akademischen
Wirbel verursachen kann, sondern ins Herz heutiger Moral und Kultur trifft.
Allenthalben ertont die Rede von der Wiirde des Menschen, die es ungeachtet
aller Unterschiede zu achten gelte. Der heutige ethische, politische, 6ffentli-
che Diskurs ist nicht denkbar ohne die dauerhafte Bemiihung der universalen

13 SpAEMANN 19964, S. 10.
314 HONNEFELDER 1993, S. 264.

86



Giiltigkeit von Menschenwiirde und Menschenrecht. Manchmal kann man
fast den Eindruck gewinnen, als habe sich das Pathos vergangener Epochen,
das man heute — zumindest in Deutschland — lieber vermeidet, in diese letzte
Nische universal giiltiger Moralgrundsitze verzogen.>"

Dieses vielfach gepriesene Moralfundament heutiger Kultur erweist sich
nun als duBerst briichig. Zwar ist die Idee der Inklusionstheorie in Reinform
heutzutage kein Allgemeingut, insofern Abtreibung in den ersten Monaten der
Schwangerschaft mehrheitlich auf Zustimmung st6t. Doch schon bei der
Abtreibung in spdteren Stadien der Schwangerschaft, wenn der Fotus zuneh-
mend typisch menschliche Ziige trigt und sich bemerkbar macht, diirfte dies
ganz anders aussehen. Am augenfalligsten wird die inklusionistische Haltung
der offentlichen Meinung in bezug auf kleine Kinder. Wer wiirde schon au-
Berhalb philosophisch-ethischer Programme auf die Idee kommen, die Totung
kleiner Kinder bis zu einem bestimmten Alter fiir prinzipiell moralisch zulas-
sig zu erkldren? Die Totung kleiner Kinder gilt im allgemeinen als noch ver-
werflicher als die Totung erwachsener Menschen.

Tugendhat nennt die Verantwortung gegeniiber kleinen Kinder an einer
Stelle den ,,intuitiv einfachste(n) Fall einer moralischen Verpflichtung* und
stellt dann fest: ,,und doch haben wir keine moralische Theorie, die sie ver-
standlich machen kann.*“ Aus diesem Grund spricht er von dem ,,Miferfolg
der modernen Moralphilosophie®“.’'® Ich mochte hinzufiigen: Es ist ebenso ein
MiBerfolg der modernen Anthropologie, die kein Bild des Menschen zu ent-
werfen vermag, auf dem sich eine moralische Schitzung aller Menschen auf-
bauen lieB3e. Insofern die Hauptstromungen der Kultur so entschieden wie nie
den Menschenrechtsgedanken feiert, zugleich aber ebenso entschieden die
antimetaphysische Haltung einnimmt, entpuppt sie sich als zutiefst wider-
spriichlich.

Welche Folgen hat die theoretische Starke der Exklusionstheorie? Bei
manchen Darstellungen der Exklusionstheorie mull man glauben, sie zoge —
als giiltig akzeptiert — sogleich ein ungehemmtes, schonungsloses Toten aller
Nicht-Personen nach sich, ja womoglich auch dariiber hinaus aller behinder-
ten Menschen.’'” Hierbei handelt es sich um eine grobe Verzerrung der ex-
klusionistischen Intention. Die meisten Behinderungen bedeuten im Horizont

31 Diese kulturphilosophische Einordnung des Untersuchungsergebnisses bezieht sich in
erster Linie auf Deutschland, gilt aber in dhnlicher Weise fiir andere westliche Lénder.

31 TUGENDHAT 1992, S. 382. Dieser Ansicht war er offensichtlich zu einem Zeitpunkt,
bevor er von seinem kooperationstheoretischen Standpunkt aus auf die Idee verfiel, das
Potentialitdtsargument zu verwenden. Vgl. dazu Anm. 270.

317'So warnt z. B. Feuser: .,(...) diese Thesen von Singer und Kuhse sind blanker Aufruf
zum Mord*“ (FEUSER 1989, S. 296). Ebenso RIESS 1990, S. 56. Grode sieht ,,das Lebens-
recht der Behinderten insgesamt in Frage (ge)stellt“ (GRODE 1989, S. 287). Vgl. zum
Stil dieser Auseinandersetzungen HEGSELMANN 1992,

87



der Exklusionstheorie selbstverstandlich keinen Verlust der Personalitit.
Desweiteren geben die exklusionistischen Theoretiker eine ganze Reihe von
Begrenzungen der Totungserlaubnis auch hinsichtlich nicht-personaler Men-
schen. So ist fiir fast alle die Empfindungsfiahigkeit von Lebewesen ein guter
Grund, mit thnen in gewissem Mafle riicksichtsvoll umzugehen. Damit ist
auch ihre Totung nicht moralisch irrelevant, wenn auch nicht strikt unzuldssig
wie bei Personen.’'® Gegen die Tétung nicht-personaler Menschen nach der
Geburt sprechen nach Einschédtzung zahlreicher Exklusionisten soziale Ne-
benfolgen und das eventuelle Interesse anderer, personaler Menschen an ih-
nen.””” In vielen Fillen diirfte zudem gar kein Interesse bestehen, die mora-
lisch nicht strikt verbotene Totung auch durchzufiihren, insbesondere bei
nicht-behinderten kleinen Kindern. Auch die oft bemiihte Gleichsetzung ex-
klusionistischer Ethik mit dem nationalsozialistischen Euthanasieprogramm®
ist insofern irrefiihrend, als die Exklusionisten die Perspektive der Betroffe-
nen zum malgeblichen Kriterium fiir die Legitimitit oder Illegitimitdt von
Totung machen. Die Ideologie des Nationalsozialismus indes erhob eine ten-
denzidse externe Sicht gesellschaftlicher Niitzlichkeit zum MaBstab. **'
Dennoch stellt sich die Frage, ob die moralische Kultur nicht betrichtli-
chen Schaden nehmen muf}, wenn das Lebensrecht der ,,normalen* Menschen
aus prinzipiellen ethischen Griinden heraus gesichert ist, der Schutz bestimm-
ter Menschengruppen hingegen nur auf pragmatischen Erwédgungen basiert.
Entscheidend ist, dal3 es fiir diese Menschen kein striktes intrinsisches Le-
bensrecht gibe. Die Grenze zwischen denen mit besonders ausgezeichnetem
moralischen Schutzstatus und denen ohne einen solchen Status wiirde sich
nicht mit der Grenze der Menschheit decken, sondern liefe durch sie hin-
durch. Es sprachen keine direkten Griinde gegen die Toétung von ,Nicht-
Personen®, es wire kein Unrecht, das iinen angetan wiirde. Das wire kein
gradueller, sondern ein prinzipieller Bruch mit unserer moralischen Traditi-
on.”** Es ist uniibersehbar, daB dieser Bruch eine verheerende moralische De-
formation darstellt.’> Die tiefe Abscheu etwa, die die Totung eines Sauglings

318 Vgl. z. B. HOERSTER 1991, S. 88-95; SINGER 1994, S. 85, 97, 100, 197, 212-214, 235;
TOOLEY 1990, S. 185.

319 y/gl. z. B. HOERSTER 1990, S. 236; SINGER 1994, S. 224.

320 ygl. z. B. FEUSER 1989, S. 297.

321 v go]. HEGSELMANN/MERKEL 1992, S. 14.

322 Damit soll nicht suggeriert werden, daB diese Tradition seit unvordenklichen Zeiten
stabil bestehe. Es ist offensichtlich, da3 sie eine relativ spéte kulturelle Errungenschaft
darstellt und auch in jiingster Zeit schwerwiegende Miflachtung erfahren hat und bis
heute erfahrt. Dennoch ist der ideelle und rechtliche Bezug auf eine prinzipielle Gleich-
heit hinsichtlich der grundlegenden Menschenrechte fiir die heutige Kultur von groitem
Gewicht.

323 Ich mochte mich hier nicht auf die Diskussion der umstrittenen ,, Dammbruch-,, oder
,»Schiefe-Bahn-Argumente einlassen. Sie postulieren eine iiber die ethischen Maximen

88



bei normalen Menschen heutzutage hervorruft, gilte nur noch als ein subjek-
tives MiBbehagen, als eine irrationale Empfindung.**

Nach Baumgartner hat die philosophische Ethik die Aufgabe, ,,die Idee
der Menschenwiirde davor zu bewahren, dal} ihr abstrakter Gebrauch allméh-
lich zur Leerformel wird, zur abgegriffenen Miinze, die man schlieBlich aus
dem Verkehr zieht.“*> Nach der Untersuchung der Inklusionstheorie miissen
wir sagen, daf}, so wie es um die Begriindung dieser Idee bestellt ist, sie schon
langst nur noch eine abgegriffene Miinze ist; zwar noch rege im Verkehr, aber
sozusagen ohne theoretischen Gegenwert. ,,Menschenwiirde* wére zu erset-
zen durch ,,Personenwiirde.

Diese moralische Einschiatzung des Untersuchungsergebnisses geht frei-
lich nicht aus der Untersuchung hervor, sondern griindet auf einem externen
Standpunkt. Wer ihn nicht einnimmt, wird jene nicht teilen konnen. Sich am
Ende dieser Untersuchung auf einen solchen Standpunkt zu stellen, muf3 wie
Ignoranz gegeniiber dem besseren philosophischen Argument erscheinen. In
der Analyse der Inklusionstheorie wurde jedoch deutlich, dal das, was meta-
physischer Ansatz genannt wurde, in der Lage wiére, ihr Anliegen plausibel zu
machen. Bisher gingen wir davon aus, daf} ein solcher Ansatz nicht in Frage
kommt. Das ist insofern richtig, als die Analyse der Suche nach einem allge-
mein zustimmungsfdahigen philosophischen Ansatz galt. Auch ist es wohl
kaum angebracht, eine metaphysische Position aus Verzweiflung iiber die mo-
ralischen Folgen der nicht-metaphysischen Position einzunehmen. Theoreti-
sche Positionen orientieren sich auch bei groftem Relativismus an einem
MafBstab der Wahrheit und konnen nicht nach MalBgabe moralischer Intuitio-
nen eingenommen und verlassen werden.

Manch einer mag versucht sein, angesichts dieser Lage den Gedanken-
gang der Arbeit in ein kulturpessimistisches Lamento miinden zu lassen. Ich
mochte jedoch vielmehr dem Ergebnis der Untersuchung noch weiter auf den
Grund gehen, indem ich zwei paradigmatische Voraussetzungen beider Per-
sontheorien aufdecke, die thren Erfolg bzw. MiBerfolg maligeblich bestim-
men. Daran anschlieend werde ich zwei alternative Perspektiven grob skiz-
zieren, in denen eine Bewahrung des Menschenwiirde-Konzeptes als morali-
scher Leitidee unserer Kultur denkbar bleibt. Eine Diskussion und Begriin-
dung dieser Perspektiven ist hier nicht moglich, es kann sich nur um thesen-
hafte Hinweise handeln.

der Exklusionstheorie noch weiter hinausgehende Erosion der Moral (vgl. dazu
HEGSELMANN 1992, S. 206-214). Ich meine hingegen, dal3 schon die Prinzipien dieser
Ethik selbst katastrophal sind.

2% Genauer gesagt: bei einer schmerzlosen und von den Eltern gewiinschten Tétung. Wie
in anderen Punkten ist Singer auch hier derjenige, der diese abominablen ethischen
Konsequenzen am ungeniertesten ausspricht. Vgl. SINGER 1994, S. 219-221.

325 BAUMGARTNER 1997, S. 40.

89



4.3 Die naturalistische Banalisierung des Menschen und ihre
Uberwindung

Zu den grundlegenden Pramissen beider Persontheorien gehort das Ver-
stindnis der Menschheit als einer biologischen Art neben anderen Arten. Die-
se Sichtweise liegt der Kritik am Speziesismus zugrunde. Thre konsequente
Verfolgung entscheidet mit iiber den Erfolg der Exklusions- und die Nieder-
lage der Inklusionstheorie. Denn wenn die Menschheit nichts weiter als eine
biologische Art neben anderen Arten ist, dann ist es nicht gerechtfertigt, ihr
eine moralisch exponierte Stellung zuzusprechen. Dann kann ein menschli-
ches Individuum einen moralischen Sonderstatus nicht allein aufgrund seiner
Spezieszugehdrigkeit erhalten. Das ist der berechtigte Gedanke der Spezies-
ismus-Kritik. Aber daff die Menschheit nichts weiter als eine Gattung unter
anderen ist (deren Angehorige freilich die Mdéglichkeit haben, personale Ei-
genschaften auszubilden), ist eine theoretische Voraussetzung, die nicht un-
widersprochen bleiben sollte. Ich mochte sie die naturalistische Banalisie-
rung des Menschen nennen.

Sie gibt sich als konsequente philosophische Folgerung aus den Er-
kenntnissen der modernen Naturwissenschaft. So weisen Hegselmann und
Merkel in einer Verteidigungsschrift der exklusionistischen Ethik darauf hin,
dal3 der Anti-Speziesismus nicht die spezifische Haltung einer bestimmten
ethischen Richtung sei, ,,sondern sich der modernen wissenschaftlichen
Weltsicht verdankt, die eben wenig Moglichkeiten bietet, fiir eine moralisch
privilegierte Stellung des Menschen im Kosmos zu argumentieren.** Insbe-
sondere die Evolutionsbiologie wird herangezogen, wenn es gilt, die Mensch-
heit jeder Sonderstellung zu berauben, z. B. von Hoerster: ,,Unsere heutige
Kenntnis von der Evolution der biologischen Arten im Lauf der natiirlichen
Entwicklungsgeschichte spricht nicht fiir, sondern gegen eine in irgendeiner
Weise einzigartige Stellung des Menschen.>*” Auch Singer 148t keine Gele-
genheit aus, auf der Basis zoologischer und evolutionsbiologischer Befunde
die Animalitdt des Menschen zu betonen und jeden prinzipiellen Unterschied
zwischen Mensch und Tier vehement zu negieren.>*®

Zwar wurde die naturalistische Banalisierung von den Exklusionstheo-
retikern in die Debatte eingefiihrt, und bei ithnen findet sie sich auch teilweise
explizit ausgesprochen, aber auch die nicht-metaphysischen Inklusionisten
folgen ihr selbstverstdndlich. Sie wissen der naturalistischen Banalisierung
des Menschen nichts entgegenzusetzen, andernfalls hitten sie nicht die mas-
siven Probleme bei der Begriindung ihrer moralischen Intuition. Zwar wehren

2% Hegselmann/Merkel 1992, S. 19.
327 HOERSTER 1991, S. 119.
328 Vgl z. B. SINGER 1998, S. 167-181.

90



sie sich gegen die exklusionistische Vorstellung, ein Mensch konne nur ein
Angehoriger seiner Art sein. Die Annahme, der Mensch als Gattung nehme
innerhalb der Naturordnung keine Ausnahmestellung ein, setzen jedoch auch
sie wie selbstverstiandlich voraus. Dieses naturalisierte Verstindnis des Men-
schen verunmdglicht einen normativen Gebrauch des Begriffs ,,Mensch®, wie
er in der Alltagssprache heute noch lebt, und zwingt dazu, die Abwehr exklu-
sionistischer Thesen persontheoretisch zu gestalten. Damit binden auch die
Inklusionstheoretiker das Lebensrecht an mentale Fahigkeiten und bereiten so
ihren eigenen theoretischen Mif3erfolg vor.

Das naturalistisch banalisierte Verstindnis des Menschen ist nicht nur in
bioethischen Persontheorien, sondern weit dariiber hinaus im heutigen Den-
ken beheimatet. Der Mensch erscheint in dieser Sichtweise als eine spit auf-
getretene Saugetierspezies aus der Ordnung der Primaten mit groBem Hirnvo-
lumen und einigen anatomischen Besonderheiten. Der Zeitgeist ist dafiir sehr
empfinglich und reproduziert gern suggestive Charakterisierungen des Men-
schen als bewulltseinsbegabtem Tier, als ,,nacktem Affen“® als ,denkendem
Affen>® als , drittem Schimpansen“33 ! etc. Diese dominante und oftmals
geniifllich eingenommene Attitiide der naturalistischen Herabsetzung des
Menschen bestimmt selbstverstindlich nicht allein das heutige Selbstver-
stindnis des Menschen. Dazu ist die Evidenz nicht-naturaler lebensweltlicher
Erfahrungen seelischer und geistiger Art zu stark. Sie ist aber von betrachtli-
chem Gewicht, wenn seine normative Stellung philosophisch in Frage steht,
wie die Speziesismus-Kritik gezeigt hat. Eine Sonderstellung des Menschen
anzunehmen, gilt heutzutage weithin als Relikt eines vormodernen, unwissen-
schaftlichen Offenbarungsglaubens, das je nach intellektuellem Temperament
beldchelt oder scharf angefeindet wird.

Diese naturalistische Banalisierung ist jedoch keineswegs die uniiber-
troffene und uniibertreffbare Erkenntnis einer allein giiltigen Biologie. Ich
halte sie vielmehr fiir ein unwissenschaftliches, aber duflerst wissenschafts-
wirksames Vorurteil. Zahlreiche Biologen arbeiten indes schon seit geraumer
Zeit daran, ein anderes wissenschaftliches Bild des Menschen zu entwerfen,
in dem durchaus eine ihm eigene hervorragende Stellung innerhalb der Natur
deutlich wird. Auffalligerweise stehen viele von ithnen in der phdnomenologi-
schen Tradition Goethes.””> Wolfgang Schad etwa macht darauf aufmerksam,
daB3 die besondere Anatomie des Menschen nicht eine irgendwie geartete
Weiterentwicklung bestimmter Sdugetiermerkmale darstelle, sondern daf3 sich
in der aufsteigenden Reihe der Wirbeltiere — von den Fischen iiber Amphibi-

32 Morris 1968. Vgl. Gribbin/Gribbin 1995.

330 BYRNE 1995.

31 DIAMOND 1992.

332 ygl. z. B. KRANICH 1995, SCHAD 1971, VERHULST 1999.

91



en, Reptilien, Vogel, Sdugetiere bis zum Menschen — eine zunehmende, durch
die Verselbstindigung bestimmter Organsysteme generierte Autonomisierung
gegeniiber der Umwelt feststellen lasse, die allein mit dem Menschen durch
sein spezifisches Gliedmalensystem zu einem objektiven Abschlu3 gekom-
men sei.”>> Vor allem aber belegt Schad in einer umfassenden komparativen
Studie morphologischer, anatomischer, physiologischer und ethologischer Art
die alte These, daB3 der Mensch innerhalb der Sdugetierwelt eine Art Zentrum
und Mallstab bilde, von dem alle Spezien lediglich mehr oder weniger starke
Vereinseitigungen darstellten.”** Alle Spezien und Gattungen vereinseitigten
demnach ein bestimmtes Organsystem, woraus sich ihr spezifischer Charakter
ergebe. Beim Menschen stinden die Teilsysteme des Korpers in einer flr die
Saugetierwelt einmalig ausgeglichenen Ordnung zueinander.”” Dieser Unter-
schied gelte auch fiir das Verhéltnis zwischen Menschen und Menschenaf-
fen.”*

Ernst-Michael Kranich hat diese Betrachtungsweise auf die gesamte
Tierwelt ausgedehnt und kommt dabei zu demselben Ergebnis: ,,Der mensch-
liche Organismus, der als letzter in der Evolution erscheint, ist zugleich das
gemeinsame Zentrum des ganzen Tierreichs.“”>’ Eine solche Anthropologie
zielt nicht auf die typischen Bewultseinsfahigkeiten des Menschen ab, die
faktisch nicht jedes menschliche Individuum besitzt, sondern nimmt gerade
das biologische, korperliche Sein des Menschen in Augenschein. Anschei-
nend weist schon allein die physische Eigentiimlichkeit des Menschen auf
eine einzigartige Sonderstellung hin. Das Tierreich, so Kranich, stelle sich als
ein geordnetes System dar, dessen Mitte der Mensch sei. So werde einsichtig,
,daB} das ganze Tierreich ohne den Menschen nicht denkbar ist. Der Mensch
ist das geistige Bindeglied, durch das das Tierreich eine zusammengehorige

333 Was natiirlich nicht bedeutet, daB es keine Weiterentwicklung innerhalb der Evolution
mehr geben konne. Aber sie kann sich nicht mehr auf der Linie dieser Verselbstindi-
gung des Organismus durch die sukzessive Autonomisierung bestimmter Organssyteme
bewegen. Diese Entwicklungslinie ist mit dem heutigen Menschen zum Ende gekom-
men. Sie beginnt mit dem Auftreten eines zentralen Nervensystems bei den Fischen,
setzt sich bei den Amphibien mit der Internalisierung des Atmungssystems fort, bei den
Reptilien mit dem Abschliefen des Fliissigkeitssystems gegeniiber der Aullenwelt, bei
den Vogeln mit der Ausbildung eines selbstregulierten Warmesystems und bei den Séu-
getieren mit der Verinnerlichung des Fortpflanzungssytems. Vgl. SCHAD 1971, S. 247-
252.

Vgl. SCHAD 1971. Schon am Beginn des 20. Jahrhunderts erschien diese These z. B. bei
BoLK 1926. Bei Gehlen wurden die biologische Befunde negativ interpretiert, so daf3
der Mensch als unspezialisiertes ,,Méangelwesen®, als retardiertes Tier erschien (GEHLEN
1986, S. 20). In dieser Sichtweise erkennt man zwar eine Ausnahmestellung, nicht je-
doch den zentralen Ort, den der Mensch im Ganzen der Natur einnimmt.

333 ygl. SCHAD 1971, S. 245-260.

3% ygl. ebd., S. 250-259.

7 KRANICH 1995, S. 318.

334

92



Ganzheit und nicht nur eine Summe einzelner Gestalten ist.“>>® Die tierische

Natur scheint also bei einer naturwissenschaftlich-phdnomenologischen Be-
leuchtung eine reale Anthropozentrik zu offenbaren.

Es wird deutlich, daB3 diese Sonderstellung sich schwerlich im darwini-
stischen Sinne als ein Produkt vom Zufall der Mutationen und von der Not-
wendigkeit der Umweltanpassung verstehen 14Bt. Jos Verhulst hat die Idee der
menschlichen Sonderstellung in einer detaillierten Studie evolutionsbiolo-
gisch vertieft.””” Nach ihm bilde die Gestalt des Menschen eine Art immate-
rieller Typus, der der tierischen Evolution als treibendes Prinzip zugrundelie-
ge, von deren Verlauf fiir die empirische Forschung indiziert werde und erst
mit dem Homo sapiens in Erscheinung getreten sei.”* Insofern ist der Mensch
nicht ein letztes Erzeugnis der natiirlichen Evolution, nicht bloB3 ein Nachziig-
ler aus einem vergessenen Winkel Afrikas, sondern das Leitprinzip aller tieri-
schen Artentwicklung. Das Menschliche wird nicht vom Tierischen, sondern
das Tierische vom Menschlichen abgeleitet, ohne in einen naiven Anthropo-
morphismus zu verfallen.*' Tiere erscheinen somit als mehr oder weniger von
Spezialisierungen iiberwucherte Abweichungen vom Urbild des Menschen.**
Auf ganz neue Weise 146t sich so an das iiberholt geglaubte und heute als Hy-
bris verurteilte Bild des Menschen als der ,,Krone der Schopfung* ankniipfen.

Verhulst versteht dieses Entwicklungsprinzip als eine ,,aristotelische fi-
nale Ursache®”. Dieser Begriff allerdings kann heute irrefithrend sein, da
man ihn leicht nach Analogie einer menschlichen Zwecksetzung versteht.***
Um MiBverstandnissen vorzubeugen bietet es sich an, von einer Formursache
zu sprechen, die sich aber sukzessive entfaltet. Sie selbst ist nicht unmittelbar
wahrzunehmen, aber ihre Wirkung ist in Gestalt und Entwicklung von Tier
und Mensch aufzuweisen. Damit wird deutlich, da3 ein solcher Ansatz von
der darwinistischen Hauptstromung heutiger Evolutionsbiologie, die die
Evolution allein aus materiellen Ursachen rekonstruieren zu konnen glaubt,
stark abweicht. Hier ist nicht der Platz, um solch ein alternatives wissen-

3% Bbd., S. 319. Vgl. SCHAD 1971, S. 246 f., 255.

339 ygl. VERHULST 1999.

0 Ebd., S. 14 f. Ebenso bei KRANICH 1995, S. 318: ,,Der menschliche Leib ist jener Orga-

nismus, der als Typus im Hintergrund von allen Formen des Tierreiches steht.*

Eine Einsicht, die u. a. durch die populédre Visualisierung der Evolutionstheorie mit Hil-

fe von Stammbédumen erschwert wird, in denen die Art Homo sapiens an einem Ende

eines Zweiges erscheint. Vgl. SCHAD 1971, S. 245 f.

Zu abstrusen Theorien fiihrt es freilich, wenn solche Ideen materialistisch interpretiert

werden, so dal} die zentrale Rolle des Menschen in der Evolution im Sinne einer realen,

physischen Abstammung vorgestellt wird. Vgl. dazu LOTHER 1992, S. 153-157.

33 VERHULST 1999, S. 14.

% DafB sich vielmehr in der Evolutionstheorie darwinscher Provinienz eine uniiberwindli-
che Teleologie verborgen hilt, wurde sehr liberzeugend von Keil herausgearbeitet. Vgl.
KEIL 1993, S. 107-121.

341

342

93



schaftliches Unterfangen methodologisch und wissenschaftstheoretisch zu
untermauern. Das ist andernorts geschehen.’* Wichtig ist der Hinweis, daf
eine naturwissenschaftliche Betrachtung des Menschen nicht zwangsldufig zu
der naturalistischen Banalisierung fiihren muf3. Die Sonderstellung des Men-
schen in der Ordnung der Natur 146t sich nicht durch Berufung auf tradierte
religiose Lehren verteidigen oder durch philosophische Spekulationen er-
griinden. Sie mufl und kann durch erfahrungs-wissenschaftliche Forschung
aufgedeckt werden.

Gegen das anthropozentrische Weltbild, wie es mit diesen Forschungsre-
sultaten skizziert ist, diirfte sich aber nicht nur aus wissenschaftstheoreti-
schen, sondern ebenso aus ethischen Griinden Widerstand regen. Es ist ein
gern bemiihter Topos heutiger Kulturkritik, die riicksichtslose Ausbeutung
der Natur auf ein anthropozentrisches Weltbild zuriickzufiihren.**® Demnach
fiihre es zu einem rein instrumentellen Verhiltnis des Menschen zur Natur,
wenn er sich als ithr Zentrum oder ihre Spitze ansieht. Doch dabei handelt es
sich um eine Deutung, die sich in keiner Weise zwingend aus einem anthro-
pozentrischen Weltbild ergibt.’*’ DaB sich in der Natur eine anthropozentri-
sche Struktur entdecken 143t, heiflt nicht, dall der Mensch in der Art eines ab-
solutistischen Potentaten ihr gegeniibertreten diirfe und den Naturwesen kei-
nen anderen als einen instrumentellen Wert zumessen konne.

Kommen wir zuriick zu unserem Thema. Wir haben gesehen, daf3 die
naturalistische Banalisierung des Menschen das Fundament fiir die Kritik am
Speziesismus und damit fiir den MiBerfolg der Inklusionstheorie abgibt.
Demgegeniiber hat sich erwiesen, dal3 diese Banalisierung eine mogliche, je-
doch nicht notwendige Deutung wissenschaftlicher Befunde ist. Vielmehr 146t
sich zeigen, dall Anthropozentrik nicht notwendig eine Art unreflektierter
kollektiver Selbstbezogenheit darstellt, sondern als eine Struktur der natirli-
chen Wirklichkeit aufgewiesen werden kann. Damit wird nicht dem Spezies-
ismus, das heifit einer unbegriindeten Gruppenmoral das Wort geredet, son-
dern der Speziesismus-Kritik und den auf ihr basierenden ethischen Uberzeu-
gungen die sicher geglaubte wissenschaftliche Basis entzogen.

Freilich ist mit einer Sonderstellung der menschlichen Gattung noch
wenig iiber ein Lebensrecht jedes menschlichen Individuums gesagt. Die
Einsicht in den Ort des Menschen innerhalb der Natur kann fiir ethische Fra-
gen hinsichtlich menschlicher Individuen lediglich Hinweis-Charakter haben.
Entscheidend fiir die Zubilligung eines Lebensrechtes ist die Personalitét des
in Frage stehenden Wesens. Der Bindung von Personalitit an empirische

3 ygl. BOHME 1988; BORTOFT 1995, KRANICH 1989.

3% Vgl. z. B. ALTNER 1991, S. 114 f., 199-201; VOSSENKUHL 1999, S. 49, 51-54.

%7 Diese Einsicht wird auch von zahlreichen Vertretern der heutigen Naturethik anerkannt.
Vgl. dazu KREBS 1997, S. 364-378.

94



mentale Eigenschaften liegt ein weiteres Paradigma zugrunde, das es zu ver-
deutlichen gilt.

4.4 Der psychophysische Materialismus und seine Uberwindung

Der Status der Personalitdt wird sowohl von der Exklusions- als auch von der
nicht-metaphysischen Inklusionstheorie an mentale Fahigkeiten gekniipft.
Schon in der Analyse der Persontheorien wurde deutlich, da3 dieses Ver-
standnis der Personalitidt spezifisch neuzeitlich ist und sich in prinzipieller
Weise von den ilteren, mittelalterlichen Personbegriffen unterscheidet.”*® In
thnen lag die Personalitit in einer personalen Substanz begriindet, wie es be-
reits in Boethius” Diktum ,,persona est naturae rationalis individua substan-
tia“** richtungsweisend zum Ausdruck kam. In solch einer substantialistisch-
metaphysischen Anschauungsweise ist die Realisierung bestimmter person-
typischer Fahigkeiten fiir die Zuschreibung von Personalitéit nicht notig. Sie
stellt nur das In-Erscheinung-Treten einer wesenhaften Entitdt dar. Hinsicht-
lich dieser Unterscheidung zwischen Wesen und Erscheinung ist es neben-
sdchlich, ob das personale Wesen als Substanz, Seele oder Geist 0.4. bezeich-
net wird.

Entscheidend fiir die Konstitution der heutigen Persontheorien ist die
weitgehende Ablehnung einer solchen metaphysischen Auffassung und ihre
Ersetzung durch das materialistische Paradigma. Das Mentale wird zwar als
moralisch malBlgebend, nicht jedoch als eigenstindige Substanz angesehen.
Vielmehr werden die mental-personalen Eigenschaften lediglich als Sekun-
diarphdnomen der belebten Materie, als hochkomplexes Produkt des Grof3-
hirns verstanden. Demnach existiere das menschliche BewulBtseins nur durch
diese zerebrale Grundlage. Uber die neuronal generierten mentalen Zustinde
hinaus gebe es kein immaterielles Prinzip — keine personale Substanz, keine
Seele, kein Geist —, das der eigentliche Trager dieser mentalen Eigenschaften
sei und das Gehirn lediglich zu seiner BewuBtwerdung benétige. Fiir die At-
tribuierung der Personalitdt sind im Rahmen dieses Paradigmas bestimmte
Hirnzustinde erforderlich.” Ein Mensch mit unreifem oder lidiertem Hirn
set demnach keine Person.

Wir haben es also mit der heute dominanten materialistischen Antwort
auf das uralte Leib-Seele-Problem zu tun.””' Hinsichtlich dessen, worauf es in
moralischer Hinsicht ankommt, sind sdmtliche Unterschiede zwischen den

38 ygl. Kapitel 2.3.

3% BoETHIUS 1988, S. 74.

30 ygl. LINKE 1990, S. 5 f.

3! Genauer miiBte man vom Leib-BewuBtsein-Problem sprechen, da es in dieser Perspekti-
ve eine Seele im Sinne einer eigenstindigen Substanz ja gerade nicht gibt.

95



heute diskutierten Spielarten des Materialismus wie dem ,,nicht-reduktiven
Materialismus®, ,,eliminativen Materialismus®, etc. vollig nebensichlich.**?
Sie stellen nur unterschiedliche Gewichtungen der alltagssprachlich-
mentalistischen Ausdrucksweise dar. In ontologischer Hinsicht sind sie sich
in der antimetaphysischen StoBrichtung einig. Ich mochte unspezifisch vom
psychophysischen Materialismus, oder, da damit eine ganze Ontologie ver-
bunden ist, allgemein vom Materialismus sprechen.

Die Riickfiihrung mentaler Zustinde auf Hirnzustdnde fiihrt in ihrer Ex-
tremform zur Identifikation der Person mit einem intakten (GroB)Hirn.>> Sei-
nen unmittelbaren bioethischen Ausdruck findet dieser reduktionistische Per-
sonbegriff in dem Konzept des sogenannten ,, Teilhirntodes*, das hei3t in der
Deklaration des irreversiblen Ausfalls der Funktionen der GroBhirnrinde als
Kriterium fiir den Tod der Person.”* Auch auf den Beginn des menschlichen
Lebens findet das Hirnkriterium Anwendung. So haben Michel Lockwood
und Hans-Martin Sass vorgeschlagen, parallel zum Kriterium des Hirntods
das Kriterium des ,,Hirnlebens* einzufiihren. Der Beginn der Existenz von
Hirnaktivitdt bzw. von hirnspezifischem Zellmaterial soll demnach den Be-
ginn der Schutzwiirdigkeit eines menschlichen Fétus markieren.”™

Ungeachtet dessen, ob man derartige moralische Konsequenzen zieht, ist
das materialistische Paradigma in der heutigen neurobiologisch informierten
Kultur, jenseits minoritérer philosophischer Positionen oder bestimmter welt-
anschaulicher Gruppen wie der Kirchen, weitgehend selbstverstiandlich, so
daB ihre Explizierung schon fast kurios oder befremdlich wirkt. Dennoch ist
es wichtig, sie zur Kenntnis zu nehmen, denn von dieser Hintergrundannahme
hingt die Uberzeugungskraft der Exklusionstheorie und die Schwiche der
Inklusionstheorie ab. Besteht die Personalitdt in bestimmten BewulBtseinsfa-

32 yol. z. B. BRUNTRUP 1996; HECKMANN 1994.

333 Somit spielen biologische Merkmale indirekt doch wieder eine Rolle bei der Scheidung
von Personen und Nicht-Personen, obwohl die Erhebung biologischer Kriterien zur
Grundlage fiir das Lebensrecht seit der Speziesismus-Kritik als verpont gilt.

Vgl. DICKE/ROTH 1995; KURTHEN U.A. 1989; MERAN/POLIWODA 1995. Dieses Kriteri-
um des Teilhirntodes ist nicht zu verwechseln mit dem Kriteritum des sogenannten
,,Ganzhirntodes®, bei dem alle Hirnfunktionen erloschen. Der Ganzhirntod ist heute in
der Bundesrepublik Deutschland das giiltige Kriterium fiir die Todesfeststellung als
Voraussetzung zur Entnahme von Organen. Vgl. TRANSPLANTATIONSGESETZ 1997, § 3,
Abs. 2, Nr. 2.

Vgl. LockwooD 1990, SASs 1989. Lockwood befiirwortet das Kriterium der funktiona-
len Aktivitit und nennt sechs Wochen nach der Konzeption als Zasur, vgl. LOCKWOOD
1990, S. 249. Fiir Sass dagegen ist schon das Vorhandensein von noch nicht funktions-
fahigen Hirnzellen Kriterium genug, er befiirwortet aber den 57. Tag der Embryona-
lentwicklung als Grenze, vgl. SAsS 1989, S. 173. Beide Ansétze operieren ohne den
Personbegriff, weshalb sie in der Analyse der Persontheorien nicht beriicksichtigt wur-
den. Da die moralische Relevanz rein biologischer Fakten dufBerst fraglich ist, ernten sie
innerhalb der Bioethik kaum Zustimmung.

354

355

96



higkeiten, und ist ein funktionierendes Gehirn die notwendige Bedingung fiir
das Auftreten dieser Fahigkeiten, gibt es ohne voll ausgebildetes und funk-
tionierendes Gehirn keine Personalitit. Auch in diesem Punkt findet sich wie-
der der bekannte Strukturunterschied zwischen Exklusions- und Inklusions-
theorie: Die Exklusionstheorie akzeptiert den psychophysischen Materialis-
mus ohne Umschweife und zieht daraus konsequent die ethischen Schluf3fol-
gerungen. Die nicht-metaphysische Inklusionstheorie leidet durchgédngig dar-
an, dal} sie einerseits die materialistische Primisse teilt, andererseits ithre mo-
ralischen Implikationen mit tollkithnen Konstruktionen zu vermeiden trachtet.
Dieser innere Widerspruch macht ihre Kraftlosigkeit aus. Allein die meta-
physische Inklusionstheorie liberschreitet diese Annahme, vermeidet so den
Widerspruch und kann einen alle Menschen umfassenden Personbegriff pra-
sentieren.

So gesehen stehen sich in der Bioethik nicht Exklusions- und Inklusions-
theorie gegeniiber, sondern vielmehr Materialismus und Metaphysik. Eine
solche Polarisierung dieser zwei grundlegenden weltanschaulichen Positionen
konnte man wohl zuletzt im Marxismus erleben’® und gilt heute eher als an-
tiquiert, ja ideologieverddchtig. Nichtsdestotrotz ist sie erstens konzeptionell
berechtigt und macht zweitens erst Erfolg und MiBlerfolg der Persontheorien
verstindlich. Die Uberzeugung, wie sie Habermas formuliert, ,,daB der nor-
mative Gehalt der Moderne auch und gerade unter materialistischen Pramis-
sen eingeholt und bewahrt werden kann®, ist zumindest in Hinsicht auf die
grundlegende Idee eines menschheitsumfassenden individuellen Lebensrech-
tes verkehrt.”’ Auf der Basis des psychophysischen Materialismus 148t sich
ein Lebensrecht der Menschen ohne personale Fahigkeiten nicht iiberzeugend
begriinden. Die Idee eines besonderen moralischen Status aller Menschen ist
unter anderem ein Produkt der Aufkldrung. Erkennt man auch den Materia-
lismus als maBigeblich durch die Aufklarung produziert und befordert, dringt
sich einmal mehr der Verdacht einer ,,Selbstzerstérung der Aufklidrung*”®
auf.

Zur Bewahrung der Idee eines allen Menschen gleichen Lebensrechtes
bedarf es eines metaphysischen Ansatzes.”” An dem Begriff ,,Metaphysik*
allerdings liegt mir tiberhaupt nichts. Im Gegenteil: Da er wie kaum ein ande-

336 Djes ist zumindest die Einschitzung von Habermas, vgl. HABERMAS 1988, S. 26 f.

357 HABERMAS 1988, S. 28.

% Adorno/Horkheimer 1995, S. 1.

% Dies gilt im iibrigen nicht nur fiir das Problem des Lebensrechtes von Menschen ohne
personale Eigenschaften, sondern auch fiir eine Reihe anderer bioethischer Probleme. So
148t sich meines Erachtens beispielsweise die heute noch weit verbreitete heftige Ableh-
nung von manipulatorischen Eingriffen in die menschliche Keimbahn nur auf der Basis
eines metaphysischen Menschenbildes rational begriinden. Aber dies kann hier nur als
Behauptung hingestellt werden und bediirfte einer eigenen Begriindung.

97



rer philosophischer Ausdruck mit negativen Konnotationen belastet ist wie
realititsvergewaltigendem Totalitdtsdenken, Operieren mit begrifflichen Hy-
postasierungen und ideologischem Dogmatismus, wire er besser zu vermei-
den. Ein philosophisch etablierter Alternativbegriff steht jedoch nicht zur
Verfiigung. Insofern hat ,,Metaphysik* hier eher die Funktion eines Platzhal-
ters.

Genauso wie bei der Ideologie der naturalistischen Banalisierung spielen
auch bei dem psychophysischen Materialismus naturwissenschaftliche Befun-
de eine tragende Rolle, hier nun neurobiologischer Art. Auch in diesem Fall
bedeutet dies nicht, dal sich der Materialismus zwingend aus den wissen-
schaftlichen Erkenntnissen ergibt. Die Notwendigkeit einer intakten zerebra-
len Grundlage zur Ausbildung von BewuBtsein bedeutet nicht, dal diese
Grundlage dafiir auch hinreichend ist. Anders gesagt: Aus der Tatsache, dal3
wir aller Erfahrung nach BewuBtsein nur an korperlichen Wesen mit gesun-
dem Gehirn wahrnehmen konnen, folgt nicht, dal Bewufltsein nur ein Epi-
phinomen der neuronalen Materie ist.** Es handelt sich um eine unter mehre-
ren moglichen Deutungen der wissenschaftlichen Befunde.

Anders als bei der naturalistischen Banalisierung sehe ich hinsichtlich
des psychophysischen Materialismus aber keine Moglichkeit, ihn mit einem
existenten alternativen naturwissenschaftlichen Ansatz zu konfrontieren.
Wenn das Mentale des Menschen nicht in Erscheinung tritt, 148t sich empi-
risch nichts iiber die Existenz einer womoglich dennoch vorhandenen menta-
len Substanz feststellen.

Gleichwohl ist der psychophysische Materialismus stirker umstritten als
die naturalistische Banalisierung. Der Widerstand arbeitet jedoch auf der
Ebene philosophischer Uberlegungen und ist fast so alt wie die Philosophie
selbst. Wie schon Platon versuchte, die Existenz einer substanticllen Seele
diskursiv zu erweisen,’®' argumentieren auch heute noch manche Theoretiker
hartniackig gegen den materialistischen Monismus und fiir die Existenz einer
mentalen Substanz.’®* Und in der Tat gibt es starke Argumente gegen die ma-
terialistische These, daf} alle mentalen Phianomene nichts weiter als Produkte
hochkomplexer organischer Materie sind. So ist bis heute nicht klar, wie ,.es
uiberhaupt der Fall sein konnen soll, da3 Gehirnprozesse mit dem Haben ir-
gendwelcher Meinungen identisch sind (...), wie die eigentiimliche Eigen-
schaft, die keiner Meinung, die man hat, fehlen kann, namlich ihre Intentio-
nalitdt (...), einer materialistischen Interpretation zuginglich sein konnen
sollte, wie Konrad Cramer das Problem auf den Punkt bringt.*®

%0 y/o]. FRANK 1996, S. 74

301 y/o]. PLATON 1994, 70a-81a, 102a-106d.

%2 v/o]. z. B. Eccles/Popper 1982; Seifert 1989.

395 CRAMER 1996, S. 128. Vgl. NAGEL 1997, S. 261 f.

98



Dennoch ist mit solchen antimaterialistischen Argumenten aus mehreren
Griinden wenig gewonnen. Denn erstens handelt es sich bei ihnen vor allem
um negative Argumente, das heilit, sie richten sich gegen die Geltung des
psychophysischen Materialismus. Darin besteht ihre Stirke, damit ist aber
auch ihre Schwiche bezeichnet: Sie vermodgen kaum ein eigenes, positives
Konzept davon zu entwickeln, wie physische und psychische Substanzen sich
zueinander verhalten. Wenn dies dennoch geschieht, entstehen zweitens zu-
meist dualistische Vorstellungen, die den erlebten Zusammenhang, die le-
bensweltlich selbstverstindliche Einheit des ganzen Menschen nicht begreif-
bar machen konnen.’®* Dies ist zwar nicht notwendig, geschieht aber heute
zumeist, weil ein gdnzlich mechanistisches Verstindnis belebter Materie zu-
grundegelegt wird, wodurch unerklérlich wird, wie mentale Vorgiange auf die
geschlossene Kausalitdt (neuro)physischer Vorginge einwirken konnen soll-
ten.’® Das Leib-Seele-Problem bleibt damit ungeldst. Drittens und vor allem
helfen uns die antimaterialistischen Argumente nicht weiter, weil sie sich nur
auf den menschlichen Normalfall beziehen, das heiflt auf solche Menschen,
die iiber die maBgeblichen mentalen Fahigkeiten verfiigen. Sie sagen iiber-
haupt nichts liber diejenigen Menschen, die dariiber nicht verfiigen und deren
Personalitédt deshalb in unserem bioethischen Kontext in Frage steht.

So gelangen wir wieder zu dem aus Kapitel 3 bekannten Ergebnis, dal3 es
eines metaphysischen Erkldrungsansatzes bedarf, um die moralische Perso-
nalitdt auch dieser Menschen zu begriinden. Nur wenige der philosophischen
Inklusionisten gestehen diese Notwendigkeit offen ein. So spricht Fetz von
der ,,Unverzichtbarkeit eines metaphysisch fundierten Personbegriffs®.’®
Weitere Beispiele sind Baum, Haeffner und Linke.**” Spaemann geht noch
weiter und erachtet sogar eine religiose Anschauung fiir notwendig. Der Be-
griff der Menschenwiirde, der einem inklusionistischen Personalitdts-Konzept
zugrundeliegt, meine ,etwas Sakrales: Er ist ein im Grunde religi0s-
metaphysischer.“**® In bezug auf diese Idee der Menschenwiirde konstatiert
er: ,,Es ist ein auch heute noch nicht ganz ausgestorbener Irrtum, man konne

3% S0 begniigt sich auch Seifert in seinem umfangreichen Werk zum Leib-Seele-Problem
mit der Feststellung, daB3 ,,die genaue Weise der Beriihrung zwischen Korper und Geist
im Menschen ein natiirliches Geheimnis* sei (SEIFERT 1989, S. 164).

3% S0 7. B. geschehen bei HECKMANN 1994, S. 57 f. Vgl. BRUNTRUP 1996, S. 44-50. Zu
einem plausiblen Konzept des Zusammenhangs wire eine Reanimation des ,,Sein und
BewuBtsein verbindende(n) Mittelbegriff(s) des Lebens* notig, wie sie von Spaemann
propagiert wird (SPAEMANN 1996a, S. 146). Er meint auch, daB} ,,die Geschichte der
Destruktion des Personbegriffs (...) die Geschichte der Destruktion des Lebensbegriffes®
sei (ebd.). ,,Wo der Gedanke des Lebens undenkbar wird, da wird es a fortiori der Ge-
danke der Person, denn Personen sind Lebewesen* (ebd., S. 147).

%% FETZ 1988, S. 105.

%7 Vgl. BAUM 1995, S. 71-76; HAEFFNER 1994b, S. 35; LINKE 1990, S. 15.

%% SPAEMANN 1987, S. 88.

99



die religiose Betrachtung der Wirklichkeit fallenlassen, ohne dal3 einem etli-
ches andere mit abhanden kommt, auf das man weniger leicht verzichten
méochte. %

Doch abgesehen davon, da3 das geistige Klima fiir solche Ansédtze nicht
giinstig ist, vermogen auch die etablierten philosophisch-metaphysischen und
religiosen Ideen kaum zu erkldren, wie das angenommene hohere Prinzip,
,Seele oder ,,Geist™, mit dem Leib des Menschen verbunden ist. Innerhalb
heutiger Philosophie sehe ich keine Moglichkeit, hinsichtlich dessen zu be-
friedigenden Losungen zu kommen. Sie liegen meines Erachtens eher in
Randgebieten des Geisteslebens, wie z. B. in der von Rudolf Steiner entwik-
kelten Anthroposophie. Sie stellt ohne rationalistisch-spekulative Konstruk-
tionen hochdifferenzierte und sehr konkrete Anschauungen iiber den Zusam-
menhang der immateriellen und physischen Bestandteile des Menschen zur
Verfiigung.’”® Dabei iiberwindet sie die heutige Fixierung auf das Gehirn als
ausschlieBlichem Ort des Humanum und entwickelt prizise Vorstellungen
dariiber, wie der ganze Leib in allen Lebensphasen, auch solchen ohne Be-
wuBtsein, in unterschiedlicher Weise Trager dessen ist, was man als indivi-
duelle menschlich-personale Substanz bezeichnen konnte.””' So wird denkbar,
inwiefern auch Menschen ohne SelbstbewuBtsein und Rationalitét als Perso-
nen im moralischen Sinne anzusehen sind. In diesem anthropologischen
Rahmen ist die inklusionistische Annahme selbstverstindlich, daf3 allen Men-
schen eine inkommensurable Dignitdt und der Status strikter Schutzwiirdig-
keit zukommt.>”?

Freilich bediirften diese Behauptungen einer ausfiihrlichen Begriindung,
die an diesem Ort nicht einmal ansatzweise mdglich ist. Entscheidend ist hier
jedoch der Hinweis, da3 Wege zu einer Anthropologie beschritten werden, die
jenseits von hilflosen philosophischen Inklusionsbemiihungen und jenseits
von rationalistischer Spekulation eine koharente inklusionistische Perspektive
ermoglichen konnen. Selbstverstindlich ist auch damit nicht die gesuchte all-
gemein zustimmungsfahige Grundlage fiir die inklusionistische Intuition ge-
funden, denn anthroposophische Theorien und insbesondere ihre epistemolo-
gischen Auffassungen liber die Moglichkeit iibersinnlicher Erkenntnisse miis-

3% Ebd.

379 ygl. z. B. SELG 2000.

371 ygl. ebd. Auf dieser metaphysischen Anthropologie beruhen die erfolgreiche und weit-
hin anerkannte anthroposophische Medizin und Waldorfpadagogik.

Birnbacher bezweifelt mit Schopenhauer die Pramisse, ,,daB3 das metaphysisch Hohere
auch das moralisch Hohere ist™ (BIRNBACHER 1997, S. 16). Ein solcher Einwand ist na-
tiirlich nur zu erheben, wenn ein Begriff wie ,,metaphysisch Hoheres* nur noch ein theo-
retisch geronnenes Abstraktum von lediglich historischem Interesse darstellt. Das heif3t,
der Einwand vermag nicht einmal versuchsweise die Perspektive des kritisierten Stand-
punktes einzunehmen und weill somit gar nicht mehr, wogegen er sich wendet.

372

100



sen aus dem Blickwinkel der meisten heutigen philosophischen Paradigmen
als zligellose und hoffnungslos iiberholte Phantastereien erscheinen. Mit der
Rede von der Mdoglichkeit solcher Erkenntnisformen werden die sicher ge-
glaubten Grundlagen erkenntnistheoretischer Anstrengungen mehrerer Jahr-
hunderte verlassen. Ja, es sieht so aus, als wenn die philosophische Rationali-
tat im allgemeinen verabschiedet wiirde. Solche Erkenntnisse, wie sie bei-
spielsweise von anthroposophischer Seite in Anspruch genommen werden, als
irrational, unmdglich oder inkommunikabel abzutun, halte ich jedoch nicht so
sehr fiir philosophisch solid abgesichert als vielmehr fiir einen Ausdruck der
Hilflosigkeit gegeniiber dem génzlich Fremden. Es ist ja heute eine weit ver-
breitete Unart, alles, was sich nicht in die gebrauchlichen intellektuellen und
erfahrungsmafligen Schemata einordnen 14Bt, mit dem Verdikt des
,»Mystizismus‘ zu belegen und damit als nicht-diskussionswiirdig erwiesen zu
glauben.

Vielmehr rekurriert jedes philosophische Denken explizit oder implizit
auf menschliche Erfahrungen, sei es die Vertrautheit mit Sprache, die unmit-
telbare Kenntnis von BewuBtseinsphdnomenen, die Ergebnisse erfahrungs-
wissenschaftlicher Forschung, etc. Aus der tendenziell allgemeinen Zuging-
lichkeit dieser Erfahrungen speist sich die allgemeine Uberzeugungskraft der
Argumentation. Der Horizont menschlicher Erfahrungen ist jedoch hochgra-
dig historisch und kulturell variabel. Sogenanntes Ubersinnliches, Immateriel-
les, Geistiges, etc. galt die langste Zeit in der Geschichte selbstverstandlich
als Bestandteil menschlicher Erfahrungsmoglichkeiten und hat sich in My-
thos, Religion, Kunst und mancher Philosophie niedergeschlagen. Dal3 heute
die Mehrheit liber entsprechende Erfahrungen nicht verfiigt, zeugt keinesfalls
von ihrer fehlenden Bedeutsamkeit und spricht nicht gegen ihre prinzipielle
Zuganglichkeit. Die gegenwartig starke Verbreitung des naturwissenschaft-
lich basierten und philosophisch begriindeten Materialismus stellt bisher nur
einen kleinen Augenblick in der langen Geschichte der Menschheit dar. Thn
fur das letzte Urteil iber menschliche Erfahrungsmoglichkeiten zu halten,
konnte bedeuten, einem kolossalen Irrtum aufzusitzen.

101



102



5. Literatur

Anmerkung zu den bibliographischen Angaben:
Englischsprachige Literatur wird, wenn vorhanden, in der deutschsprachigen
Ubersetzung verwendet.

(ACH 1993) Johann S. Ach: Embryonen, Marsmenschen und Loéwen: Zur Ethik der
Abtreibung, in: ders., Andreas Gaidt (Hg.): Herausforderung der Bioethik,
Suttgart-Bad Cannstatt 1993, S. 71-136.

(ADORNO/HORKHEIMER 1995) Theodor W. Adorno, Max Horkheimer: Dialektik der
Aufkliarung. Philosophische Fragmente, Frankfurt 1995.

(ALTNER 1991) Giinter Altner: Naturvergessenheit. Grundlagen einer umfassenden
Bioethik, Darmstadt 1991.

(ANGSTWURM 1995) Heinz Angstwurm: Der vollstdndige und endgiiltige Hirnausfall
(Hirntod) als sicheres Todeszeichen des Menschen, in: Johannes Hoff, Jiirgen
in der Schmitten (Hg.): Wann ist der Mensch tot? Organverpflanzung und
,,Hirntod*“-Kriterium, Reinbek 1995, S. 41-49.

(ARENDT 1997) Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen
71997. (Orig.: The Human Condition, Chicago 1958.)

(ARISTOTELES 1959) Aristoteles: Uber die Seele, in: Werke in deutscher Uberset-
zung, hg. v. Ernst Grumach, Bd. 13, Berlin 1959.

(BALZER U.A. 1998) Philipp Balzer, Klaus Peter Rippe, Peter Schaber: Menschen-
wiirde vs. Wiirde der Kreatur. Begriffsbestimmung, Gentechnik, Ethikkom-
missionen, Freiburg i.Brsg./Miinchen 1998.

(BAUM 1995) Hermann Baum: Bannkreise des Totens. Zur Kritik des utilitaristi-
schen Standpunktes zum Schwangerschaftsabbruch, Sankt Augustin 1995.
(BAUMGARTNER 1987) Hans-Michael Baumgartner: Am Anfang des menschlichen
Lebens steht nicht der Mensch, in: Odo Marquard, Hansjiirgen Staudinger
(Hg.): Anfang und Ende des menschlichen Lebens. Medizinethische Probleme,

Paderborn u.a. 1987.

(BAUMGARTNER U.A. 1997) Hans Michael Baumgartner, Ludger Honnefelder,
Wolfgang Wickler, Armin G. Wildfeuer: Menschenwiirde und Lebensschutz:
Philosophische Aspekte, in: Gilinter Rager (Hg.): Beginn, Personalitit und
Wiirde des Menschen, Freiburg i.Brsg./Miinchen 1997, S. 161-242.

(BAYERTZ 1996) Kurt Bayertz: Human Dignity. Philosophical Orign and Scientific
Erosion of an Idea, in: ders: (Hg.): Sanctity of Life and Human Dignity, Dor-
drecht/Boston/London 1996, S. 73-90.

(BEAUCHAMP/CHILDRESS 1994) Tom L. Beauchamp, James F. Childress: Principles
of Biomedical Ethics, New York/Oxford *1994.

103



(BECKMANN 1996) Jan P. Beckmann: Uber die Bedeutung des Person-Begriffs, in:
ders. (Hg.): Fragen und Probleme einer medizinischen Ethik, Berlin/New York
1996, S. 279-306.

(BECKMANN 1998) Jan P. Beckmann: Natur und Person vor dem Hintergrund bioe-
thischer Probleme, in: Mechthild Dreyer, Kurt Fleischhauer (Hg.): Natur und
Person im ethischen Disput, Freiburg i.Brsg./Miinchen 1998, S. 235-257.

(BERLINGER 1982) Rudolph Berlinger: Das Individuum in der Gestalt der Person.
Die Verschiebung der Frage nach dem Menschen, in: Perspektiven der Philo-
sophie 8 (1982), S. 101-114.

(BIRNBACHER 1990) Dieter Birnbacher: Gefihrdet die moderne Reproduktionsme-
dizin die menschliche Wiirde?, in: Anton Leist (Hg.): Um Leben und Tod. Mo-
ralische Probleme bei Abtreibung, kiinstlicher Befruchtung, Euthanasie und
Selbstmord, Frankfurt a.M. 1990, S. 266-281.

(BIRNBACHER 1991) Dieter Birnbacher: Das Toétungsverbot aus Sicht des klassi-
schen Utilitarismus, in: Rainer Hegselmann, Reinhard Merkel (Hg.): Zur De-
batte iiber Euthanasie. Beitrdge und Stellungnahmen, Frankfurt a.M. 1991, S.
25-50.

(BIRNBACHER 1995) Dieter Birnbacher: Einige Griinde, das Hirntodkriterium zu
akzeptieren, in: Johannes Hoff, Jiirgen in der Schmitten (Hg.): Wann ist der
Mensch tot? Organverpflanzung und ,,Hirntod“-Kriterium, Reinbek 1995, S.
28-40.

(BIRNBACHER 1996a) Dieter Birnbacher: Ambiguities in the Concept of Menschen-
wiirde, in: Kurt Bayertz (Hg.): Sanctity of Life and Human Dignity, Dor-
drecht/Boston/London 1996.

(BIRNBACHER 1996b) Dieter Birnbacher: Ethische Probleme der Embryonenfor-
schung, in: Jan P. Beckmann (Hg.): Fragen und Probleme einer medizinischen
Ethik, Berlin/New York 1996, S. 228-253.

(BIRNBACHER 1997) Dieter Birnbacher: Das Dilemma des Personbegriffs, in: Peter
Strasser, Edgar Starz (Hg.): Personsein aus bioethischer Sicht, Stuttgart 1997,
S. 9-25.

(BOETHIUS 1988) Anicius Manlius Severinus Boethius: Contra Eutychen et Nestori-
um, cap. III, hg. v. Michael Elsdsser: Die theologischen Traktate des Boethius,
lat.-dt., Hamburg 1988.

(BOHME 1988) Hartmut Bohme: Lebendige Natur. Wissenschaftskritik, Naturfor-
schung und allegorische Hermetik bei Goethe, in: ders.: Natur und Subjekt,
Frankfurt 1988, S. 145-178.

(BOLK 1926) Louis Bolk: Das Problem der Menschwerdung, Jena 1926.

(BONELLI 1992) Johannes Bonelli: Der Patient als Person, in: ders. (Hg.): Der
Mensch als Mitte und Mallstab der Medizin, Wien 1992, S. 113-133.

(BORTOFT 1995) Henri Bortoft: Goethes naturwissenschaftliche Methode, Stuttgart
1995. (Orig.: Goethe’s Scientific Consciousness, 0.0. 1986.)

(BREUER 1995) Clemens Breuer: Person von Anfang an? Der Mensch aus der Retor-
te und die Frage nach dem Beginn des menschlichen Lebens, Pader-
born/Miinchen/Wien/Ziirich 1995.

104



(BREUER 1996) Clemens Breuer: Wann ist der Mensch tot? Der Tod des Menschen
in der Auseinandersetzung um die Verwertung seines Korpers, in: Zeitschrift
fiir medizinische Ethik 42 (1996), Heft 2, S. 91-102.

(BRUNTRUP 1996) Godehard Briintrup: Das Leib-Seele-Problem. Eine Einfiihrung,
Stuttgart/ Berlin/KoIn 1996.

(BUNDESVERFASSUNGSGERICHT 1993) Entscheidungen des Bundesverfassungsge-
richts, Studienauswahl 1, hg. von Dieter Grimm, Paul Kirchhof, Tiibingen
1993.

(BYRNE 1995) Richard Byrne: The Thinking Ape. Evolutionary origins of intelli-
gence, Oxford 1995.

(CoING 1950) Helmut Coing: Der Rechtsbegriff der menschlichen Person und die
Theorien der Menschenrechte, in: Ernst Wolff (Hg.): Beitrdge zur Rechtsfor-
schung, Tiibingen 1950.

(CORRADINI 1994) Antonella Corradini: Goldene Regel, Abtreibung und Pflichten
gegeniiber moglichen Individuen, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung
48 (1994), S. 21-42.

(CRAMER 1996) Konrad Cramer: Das cartesianische Paradigma und seine Folgela-
sten, in: Sybille Kramer (Hg.): BewuBtsein. Philosophische Beitrdge, Frankfurt
a.M. 1996, S. 105-129.

(DEMEL 1994) Sabine Demel: Was fiir ein Wesen ist der Fotus?, in: Theologie und
Philosophie 69 (1994), S. 224-237.

(DENNET 1997) Daniel C. Dennet: Bedingungen der Personalitdt, in: Peter Bieri:
Analytische Philosophie des Geistes, Weinheim *1997, S. 303-324. (Orig.:
Conditions of Personhood, in: Amélie O. Rorty (ed.): The Identities of Persons,
Berkeley/Los Angeles 1976.)

(DIAMOND 1992) Jared Diamond: The third Chimpanzee. The Evolution and Future
of the Human Animal, New York 1992.

(DICKE/ROTH 1995) Ursula Dicke, Gerhardt Roth: Das Hirntodproblem aus der
Sicht der Hirnforschung, in: Johannes Hoff, Jiirgen in der Schmitten (Hg.):
Wann ist der Mensch tot? Organverpflanzung und ,,Hirntod*“-Kriterium, Rein-
bek 1995, S. 51-61.

(DIECKMANN 1995) Elisabeth Dieckmann: Personalitit Gottes — Personalitit des
Menschen. Thre Deutung im theologischen Denken Wolthart Pannenbergs, Al-
tenberge 1995.

(DREYER 1998) Mechthild Dreyer: Natur und Person. Einfiihrende Uberlegungen, in:
dies., Kurt Fleischhauer (Hg.): Natur und Person im ethischen Disput, Freiburg
1.Brsg./Miinchen 1998, S. 9-24.

(DUSING 1997) Klaus Diising: SelbstbewuBtseinsmodelle. Moderne Kritiken und
systematische Entwiirfe zur konkreten Subjektivitéit, Miinchen 1997.

(DWORKIN 1994) Ronald Dworkin: Die Grenzen des Lebens. Abtreibung, Euthana-
sie und personliche Freiheit, Reinbek 1994. (Life’s Dominion. An Argument
About Abortion, Euthanasia, and Individual Freedom, New York 1993.)

105



(EBBINGHAUS 1957/58) Julius Ebbinghaus: Rechtsfihigkeit des Menschen, meta-
physische Embryologie und politische Psychiatrie, in: Kant-Studien 49
(1957/58), S. 36-48.

(EcCLES/POPPER 1982) John C. Eccles, Karl R. Popper: Das Ich und sein Gehirn,
Miinchen/Ziirich 1982. (Orig.: The Self and Its Brain. An Argument for Inter-
actionism. Berlin, London, New York 1977.)

(ELSASSER 1973) Michael Elsdsser: Das Person-Verstindnis des Boethius, Miinster
1973.

(ENGELHARDT 1982) H. Tristram Engelhardt jr.: Medicine and the Concept of Per-
son, in: Tom L. Beauchamp, LeRoy Walters (Hg.): Contemporary Issues in
Bioethics, Belmont *1982, S. 94-101.

(ENGELHARDT 1986) H. Tristram Engelhardt jr.: The foundations of bioethics, New
Y ork/Oxford 1986.

(FEINBERG 1980) Joel Feinberg: Die Rechte der Tiere und zukiinftiger Generationen,
in: Dieter Birnbacher (Hg.): Okologie und Ethik, Stuttgart 1980, S. 303-324.
(Orig.: The Rights of Animals and Unborn Generations, in: W.T. Blackstone
(Hg.): Philosophy and Environmental Crisis, Athens (Ga.) 1974, S. 43-68.)

(FEINBERG 1985) Joel Feinberg: Abortion, in: Tom Regan (Hg.): Matters of Live and
Death, New York 1985, S. 256-293.

(FETZ 1988) Reto Luzio Fetz: Personbegriff und Identitétstheorie, in: Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 35 (1988), S. 69-106.

(FEUSER 1989) Georg Feuser: Offener Brief an Prof. Dr. Chr. Anst6tz, die Bundes-
ministerin fiir Jugend, Familie, Frauen und Gesundheit sowie die Bundesver-
einigung Lebenshilfe, in: Behindertenpddagogik 28 (1989), Heft 3, S. 292-297.

(FRANK 1979) Manfred Frank: Subjekt, Person, Individuum, in: Odo Marquardt,
Karlheinz Stierle (Hg.): Identitit. Poetik und Hermeneutik VIII, Miinchen
1979, S. 3-20.

(FRANK 1996) Manfred Frank: Ist Subjektivitiit ein ,,Unding*“? Uber einige Schwie-
rigkeiten der naturalistischen Reduktion von SelbstbewuBtsein, in: Sybille
Kriamer (Hg.): BewuBtsein. Philosophische Beitrdge, Frankfurt a.M. 1996, S.
66-90.

(FRANKL 1982) Viktor E. Frankl: Zehn Thesen {iber die Person, in: Der Wille zum
Sinn, Bern u.a. °1982, S. 108-118.

(FRANKFURT 1997) Harry G. Frankfurt: Willensfreiheit und der Begriff der Person,
in: Peter Bieri (Hg.): Analytische Philosophie des Geistes, Weinheim 1997, S.
287-302. (Orig.: Freedom of the Will and the Concept of a Person, In: The
Journal of Philosophy 68 (1971), S. 5-20.)

(FUHRMANN 1989) Manfred Fuhrmann u.a.: Artikel ,,Person®, in: Karlfried Griinder
und Joachim Ritter (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, Ba-
sel 1989, S. 269-338.

(GEHLEN 1986) Arnold Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt, Wiesbaden °1986.

(GERHARDT 1999) Volker Gerhardt: Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individuali-
tat, Stuttgart 1999.

106



(GILCHRIST 1990) Naomi Gilchrist: The Status of the Foetus, in: Donald Evans
(Hg.): Why should we care?, London 1990, S. 56-67.

(GORDIN 1996) Bert Gordijn: Die Person und die Unbestimmbarkeit ihrer Grenzen.
Eine grundlegende Kritik an der Debatte tiber Personenidentitét, Frankfurt a.M.
1996.

(GOSEPATH/LOHMANN 1998) Stefan Goesepath, Georg Lohmann (Hg.): Philosophie
der Menschenrechte, Frankfurt a.M. 1998.

(GRIBBIN/GRIBBIN 1995) John Gribbin, Mary Gribbin: Wie wenig uns vom Affen
trennt, Frankfurt a.M./Leipzig 1995. (Orig.: The one per cent advantage. The
sociobiology of being human, Oxford 1988.)

(GRUNDGESETZ 1999) Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland, hg. von der
Bundeszentrale fiir politische Bildung, Bonn 1999.

(GRUNING 1996) Josef Griining: Singer — und kein Ende? Oder: Kénnen schwerbe-
hinderte Menschen ,,Personen® sein?, in: Die Rehabilitation 35 (1996), Heft 2,
S. 126-128.

(HAARDT 1982) Alexander Haardt: Die Stellung des Personalititsprinzips in der
,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten” und in der ,,Kritik der praktischen
Vernunft”, in: Kant-Studien 73 (1982), S. 157-168.

(HABERMAS 1988) Jiirgen Habermas: Metaphysik nach Kant, in: ders.: Nachmeta-
physisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a.M. 1988, S. 18-34.

(HABERMAS 1997) Jiirgen Habermas: Die Herausforderung der 6kologischen Ethik
fiir eine anthropozentrisch ansetzende Konzeption, Frankfurt a.M. 1997, in:
Angelika Krebs (Hg.): Naturethik. Grundtexte der gegenwairtigen tier- und
Okoethischen Diskussion, Frankfurt a.M. 1997, S. 92-99.

(HABERMAS 1998) Jiirgen Habermas: Ein Argument gegen das Klonen von Men-
schen. Drei Repliken, in: ders.: Die postnationale Konstellation, Frankfurt a.M.
1998, S. 241-256.

(HAEFFNER 1994b) Gerd Haeffner: Die Einheit des Menschen: Person und Natur, in:
Ludger Honnefelder (Hg.): Die Einheit des Menschen. Zur Grundfrage der
philosophischen Anthropologie, Paderborn 1994, S. 25-40.

(HARE 1990) Richard M. Hare: Abtreibung und die Goldene Regel, in: Anton Leist
(Hg.): Um Leben und Tod. Moralische Probleme bei Abtreibung, kiinstlicher
Befruchtung, Euthanasie und Selbstmord, Frankfurt a.M. 1990, S. 132-156.
(Orig.: Abortion and the Golden Rule, in: Philosophy & Public Affairs 4,3
(1975), S. 201-222.)

(HARRIS 1995) John Harris: Der Wert des Lebens. Eine Einfithrung in die medizini-
sche Ethik, Berlin 1995. (Orig.: The Value of Life. An introduction to medical
ethics, London/New York 1985.)

(HAUSER 1994) Christian Hauser: Selbstbewultsein und personale Identitét. Positio-
nen und Aporien ihrer vorkantischen Geschichte. Locke, Leibniz, Hume und
Tetens, Stuttgart-Bad Cannstatt 1994.

(HECKMANN 1994) Heinz-Dieter Heckmann: Mentales Leben und materielle Welt.
Eine philsophische Studie zum Leib-Seele-Problem, Berlin/New York 1994.

107



(HEGSELMANN 1992) Rainer Hegselmann: Moralische Aufkldrung, moralische Inte-
gritit und die schiefe Bahn, in: ders., Rainhard Merkel (Hg.): Zur Debatte iiber
Euthanasie. Beitrige und Stellungnahmen, Frankfurt *1992, S. 197-226.

(HEGSELMANN/MERKEL 1992) Rainer Hegselmann, Reinhard Merkel: Einleitung der
Herausgeber, in: dies. (Hg.): Zur Debatte iiber Euthanasie. Beitrdge und Stel-
lungnahmen, Frankfurt 21992, S. 7-22.

(HEISTERKAMP 1997) Jens Heisterkamp: Wissen oder Weisheit. Ethische Perspekti-
ven im biotechnischen Zeitalter, Ostfildern 1997.

(HILGENDORF 1997) Eric Hilgendorf: Uberlebensinteresse und Recht auf Leben. Ei-
ne Kritik des Ratioismus, in: Peter Strasser, Edgar Starz (Hg.): Personsein aus
bioethischer Sicht (Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, Beiheft 73),
Stuttgart 1997, S. 90-108.

(HOERSTER 1989a) Norbert Hoerster: Forum: Ein Lebensrecht fiir die menschliche
Leibesfrucht?, in: Juristische Schulung 1989, 3, S. 172-178.

(HOERSTER 1989b) Norbert Hoerster: Totungsverbot und Sterbehilfe, in: Hans-
Martin Sass (Hg.): Medizin und Ethik, Stuttgart 1989, S. 187-295.

(HOERSTER 1990) Norbert Hoerster: Kindstotung und das Lebensrecht von Perso-
nen, in: Analyse und Kritik 12 (1990), S. 226-224.

(HOERSTER 1991) Norbert Hoerster: Abtreibung im sékularen Staat. Argumente ge-
gen den §218, Frankfurt a.M. 1991.

(HOERSTER 1993) Norbert Hoerster: Zur rechtsethischen Begriindung des Lebens-
rechts, in: Erwin Bernat (Hg.): Ethik und Recht an der Grenze zwischen Leben
und Tod, Graz 1993, S. 61-70.

(HOERSTER 1995) Norbert Hoerster: Neugeborene und das Recht auf Leben, Frank-
furt a.M. 1995.

(HOERSTER 1996) Norbert Hoerster: Menschenrecht auf Leben und Toétungsverbot,
in: Merkur 50 (1996), Heft 9/10, S. 880-892.

(HOFFMANN 1993) Thomas Soren Hoffmann: Um Leib und Leben der Person. Be-
merkungen zu philosophischen Legitimationsversuchen von Abtreibung, in:
Theologie und Philosophie 68 (1993), S. 321-348.

(HONNEFELDER 1991) Ludger Honnefelder: Person und Menschenwiirde. Zum Ver-
hiltnis von Metaphysik und Ethik bei der Begriindung der sittlichen Werte, in:
Walter Poldinger, Wolfgang Wagner (Hg.): Ethik in der Psychiatrie. Wertebe-
griindung — Wertedurchsetzung, Berlin 1991, S. 22-39.

(HONNEFELDER 1993) Ludger Honnefelder: Der Streit um die Person in der Ethik,
in: Philosophisches Jahrbuch 100 (1993), S. 246-265.

(HONNEFELDER 1994a) Ludger Honnefelder: Das Verhéltnis des Menschen zu Le-
ben, Leiblichkeit, Krankheit und Tod. Elemente einer philosophischen Anthro-
pologie, in: ders., Giinter Rager (Hg.): Arztliches Urteilen und Handeln. Zur
Grundlegung einer medizinischen Ethik, Frankfurt a.M./Leipzig 1994, S. 104-
130.

(HONNEFELDER 1994b) Ludger Honnefelder: Person und Gehirn. Zur ethischen Be-
urteilung der Transplantation von Hirngewebe, in: Jutta Fedrowitz u.a. (Hg.):
Neuroworlds. Gehirn, Geist, Kultur, Frankfurt a.M. 1994, S. 380-388.

108



(HONNEFELDER 1996) Ludger Honnefelder: Ethische Probleme der Humangenetik,
in: Jan P. Beckmann (Hg.): Fragen und Probleme einer medizinischen Ethik,
Berlin/New York 1996, S. 332-354.

(HONNEFELDER 1998) Ludger Honnefelder: Natur und Status des menschlichen Em-
bryos: Philosophische Aspekte, in: Mechthild Dreyer, Kurt Fleischhauer (Hg.):
Natur und Person im ethischen Disput, Freiburg i.Brsg./Miinchen 1998, S. 259-
285.

(HORN 1997) Christoph Horn: Artikel ,,Person* in: Otfried Hoffe (Hg.): Lexikon der
Ethik, Miinchen °1997, S. 226-228.

(HOSLE 1997) Vittorio Hosle: Moral und Politik. Grundlagen einer Politischen Ethik
fur das 21. Jahrhundert, Miinchen 1997.

(JAKOBS 1997) Hajo Jakobs: Heilpddagogik zwischen Anthropologie und Ethik: eine
Grundlagenreflexion aus kritisch-theoretischer Sicht, Stuttgart/Wien 1997.
(JONAS 1985a) Hans Jonas: Gehirntod und menschliche Organbank: Zur pragmati-
schen Umdefinierung des Todes, in: ders.: Technik, Medizin und Ethik. Zur

Praxis des Prinzips Verantwortung, Frankfurt a.M. 1985, S. 219-241.

(JONAS 1985b) Hans Jonas: Lalit uns einen Menschen klonieren: Von der Eugenik
zur Gentechnologie, in: ders.: Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis des
Prinzips Verantwortung, Frankfurt a.M. 1985, S. 162-203.

(KANT 1986) Immanuel Kant: Metaphysik der Sitten. Erster Teil: Metaphysische
Anfangsgriinde der Rechtslehre, Hamburg 1986. (Zitiert wird nach der Paginie-
rung der Akademie-Ausgabe.)

(KANT 1990a) Immanuel Kant: Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg 1990.
(Zitiert wird nach der Paginierung der Akademie-Ausgabe.)

(KANT 1990b) Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg *1990.

(KANT 1994) Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg
1994. (Zitiert wird nach der Paginierung der Akademie-Ausgabe.)

(KEIL 1993) Geert Keil: Kritik des Naturalismus, Berlin 1993.

(KINDL 1996) Manfred Kindl: Philosophische Bewertungsmdglichkeiten der Abtrei-
bung, Berlin 1996.

(KIPKE 1999) Roland Kipke: Der Begriff der Person bei Hannah Arendt, unverof-
fentlichtes Typoskript, Berlin 1999.

(KoBuscH 1997) Theo Kobusch: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Frei-
heit und modernes Menschenbild, Darmstadt *1997.

(KOLLER 1993) Peter Koller: Personen, Rechte und Entscheidungen tiber Leben und
Tod, in: Erwin Bernat (Hg.): Ethik und Recht an der Grenze zwischen Leben
und Tod, Graz 1993, S. 71-95.

(KONERSMANN 1993) Ralf Konersmann: Person. Ein bedeutungsgeschichtliches
Panorama, in: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie 2 (1993), Heft 2, S.
199-227.

(KRANICH 1989) Ernst-Michael Kranich: Von der Gewilheit zur Wissenschaft der
Evolution. Die Bedeutung von Goethes Erkenntnismethode fiir die Evolution-
stheorie, Stuttgart 1989.

109



(KRANICH 1995) Ernst-Michael Kranich: Der Mensch und das Tierreich, in: ders.:
Wesensbilder der Tiere. Einfithrung in die goetheanistische Zoologie, Stuttgart
1995, S. 305-333.

(KREBS 1990) Heinz Krebs: Behindert, Benachteiligt, Bedroht. Zur Auseinanderset-
zung mit bio-ethischen Fragestellungen der Lebenssituation behinderter Men-
schen, in: Geistige Behinderung 4/1990, S. 295-310.

(KREBS 1997) Angelika Krebs: Naturethik im Uberblick, in: dies: Naturethik.
Grundtexte der gegenwirtigen tier- und Okoethischen Diskussion, Frankfurt
a.M. 1997.

(KREB 1997) Hartmut KreB3: Verantwortungsethik als Ethik der Person, in: ders.,
Wolfgang Erich Miiller: Verantwortungsethik heute. Grundlagen und Konkre-
tionen einer Ethik der Person, Stuttgart/Berlin/Koln 1997, S. 115-238.

(KREWANI 1993) Wolfgang Nikolaus Krewani: Person und Seinsverstindnis, in:
Carl Friedrich Gethmann, Peter L. Oesterreich (Hg.): Person und Sinnerfah-
rung, Philosophische Grundlagen und interdisziplindre Perspektiven, Darmstadt
1993, S. 45-54.

(KUHSE 1994) Helga Kuhse: Die ,,Heiligkeit des Lebens* in der Medizin. Eine phi-
losophische Kritik, Erlangen 1994. (Orig.: The Sanctity-of-Life-Doctrine in
Medicine. A Critique, Oxford 1987.)

(KUHSE/SINGER 1994a) Helga Kuhse, Peter Singer: Abortion and Contraception:
The Moral Significance of Fertilization, in: dies (Hg.): Individuals, Humans,
Persons. Questions of Life and Death, Sankt Augustin 1994, S. 83-105.

(KUHSE/SINGER 1994) Helga Kuhse, Peter Singer: IVF Technology and the Argu-
ment from Potential, in: dies. (Hg.): Individuals, Humans, Persons. Questions
of Life and Death, Sankt Augustin 1994, S. 107-126.

(KUMMER 1994) Christian Kummer: Evolution, Genom, Person. Wie kohirent er-
klart sich der Mensch aus seiner biologischen Herkunft?, in: Ludger Honnefel-
der (Hg.): Die Einheit des Menschen. Zur Grundfrage der philosophischen
Anthropologie, Paderborn u.a. 1994, S. 59-72.

(KURTHEN U.A. 1989) Martin Kurthen, Detlef B. Linke, Dag Moskopp: Teilhirntod
und Ethik, in: Ethik in der Medizin 1 (1989), S. 134-142.

(LAMPE 1998) Ernst-Joachim Lampe: Artikel ,,Person®, 2. Rechtlich, in: Wilhelm
Korff u.a. (Hg.) Lexikon der Bioethik, Bd. 3, Giitersloh 1998, S. 10-12.

(LANZERATH 1998) Dirk Lanzerath: Natiirlichkeit der Person und mechanistisches
Weltbild, in: Mechthild Dreyer, Kurt Fleischhauer (Hg.): Natur und Person im
ethischen Disput, Freiburg i. Brsg./Miinchen 1998, S. 81-104.

(LEDER 1999) Matthias Leder: Was heift es, eine Person zu sein?, Paderborn 1999.

(LEIST 1990) Anton Leist: Eine Frage des Lebens. Ethik der Abtreibung und kiinstli-
che Befruchtung, Frankfurt a.M. 1990.

(LENZEN 1990) Wolfang Lenzen: Das Téten von Tieren und von Foten, in: Analyse
und Kritik 2 (1990), S. 190-204.

(LINKE 1990) Detlef Bernhard Linke: Personalitit ohne Gehirn? Medizinische Ethik
im kognitiven Zeitalter, in: Information Philosophie 18 (1990), S. 5-15.

110



(LINKE 1994) Detlef Bernhard Linke: Ethik kontra Technologie oder neuer Wel-
tentwurf?, in: Jutta Fedrowitz u.a. (Hg.): Neuroworlds. Gehirn, Geist, Kultur,
Frankfurt a.M. 1994, S. 404-415.

(LOCKE 1981) John Locke: Versuch iiber den menschlichen Verstand, Bd. I, Buch II,
Hamburg *1981. (Orig.: An Essay Concerning Human Understanding, 1689)

(LOCKE 1992) John Locke: Zwei Abhandlungen iiber die Regierung, Frankfurt
°1992. (Orig.: Two treatises of Government, 1690.)

(LockwooD 1985) Michael Lockwood: When Does a Life Begin?, in: ders. (Hg.):
Moral Dilemmas in Modern Medicine, Oxford 1985, S. 9-31.

(LockwooD 1990) Michael Lockwood: Der Warnock-Bericht: eine philosophische
Kritik, in: Anton Leist (Hg.): Um Leben und Tod. Moralische Probleme bei
Abtreibung, kiinstlicher Befruchtung, Euthanasie und Selbstmord, Frankfurt
a.M. 1990, S. 235-265. (Orig.: The Warnock-Report. A Philosophical Ap-
praisal, in: Michael Lockwood (Hg.): Moral Dilemmas in Modern Medicine,
Oxford 1985, S. 155-187 (gekiirzt und ergénzt).)

(LOHNER 1993) Alexander Lohner: Rechtfertigung der Abtreibung? Eine Auseinan-
dersetzung mit Peter Singer und Norbert Hoerster, Augsburg 1993.

(LOTHER 1992) Rolf Loéther: Der unvollkommene Mensch. Philosophische Anthro-
pologie und biologische Evolutionstheorie, Berlin 1992.

(LOW 1992) Reinhard Low: Philosophisch-anthropologische Aspekte der Behinder-
tenproblematik, in: Arzt und Christ 38 (1992), Heft 4, S. 291-300.

(LUBBE 1987) Hermann Liibbe: Wer ist Mensch?, in: Odo Marquard, Hansjiirgen
Staudinger (Hg.): Anfang und Ende des menschlichen Lebens. Medizinethische
Probleme, Paderborn u.a. 1987, S. 44-46.

(MARQUARD 1987) Odo Marquardt: Drei Phasen der medizinethischen Debatte, in:
ders., Hansjiirgen Staudinger (Hg.): Anfang und Ende des menschlichen Le-
bens. Medizinethische Probleme, Paderborn u.a. 1987, S. 111-115.

(MATHEIS 1992) Alfons Matheis: Ethik und Euthanasie. Diskursethische Kritik von
Peter Singers Konzept Praktischer Ethik, in: Karl-Otto Apel, Matthias Kettner
(Hg.): Zur Anwendung der Diskursethik in Politik, Recht und Wissenschaft,
Frankfurt a.M. 1992, S. 232-259.

(MAUSS 1997) Marcel Mauss: Eine Kategorie des menschlichen Geistes. Der Begriff
der Person und des ,,Ich“, in: ders.: Soziologie und Anthropologie, Bd. 2,

Frankfurt a.M. 21997, S. 221-252. (Orig.: Sociologie et Anthropologie précédé
d’une introduction a 1’cevre de Marcel Mauss par Claude Lévi-Strauss, Paris
1950.)

(MEAD 1950) George Herbert Mead: Mind, Self and Society. From the Standpoint of
a social behaviorist, Chicago 1950.

(MERAN/POLIWODA 1995) Johannes-Gobertus Meran, Sebastian Poliwoda: Leben
und Sterbenlassen. Anthropologie und Pragmatik des Hirntodes, in: Johannes
Hoff, Jiirgen in der Schmitten (Hg.): Wann ist der Mensch tot? Organverpflan-
zung und ,,Hirntod**-Kriterium, Reinbek 1995, S. 68-81.

(MERKEL 1993) Reinhard Merkel: Der Streit um Leben und Tod. Anmerkungen zur
Euthanasiedebatte, in: Merkur 47 (1993), Heft 11, S. 951-964.

111



(MEYER 1999) Frank Meyer: Der biomechanische Mensch. Wie man wird, was man
nicht ist. Uberlegungen zur Mechanisierung des Geistigen, in: Jens Heister-
kamp (Hg.): Geist und Gehirn. Beitrdge zu einem monistischen Verstindnis,
Frankfurt a.M. 1999, S. 85-109.

(MOORE 1970) George Edward Moore: Principia Ethica, Stuttgart 1970. (Orig.:
Principia Ethica, Cambridge 1903.)

(MORRIS 1968) Desmond Morris: Der nackte Affe, Miinchen 1968. (Orig.: The Na-
ked Ape, London 1967.)

(MORSCHER 1994) Edgar Morscher: Der moralische Standpunkt von Helga Kuhse
und Peter Singer: Eine Herausforderung fiir die Ethik, in: Helga Kuhse, Peter
Singer: Individuals, Humans, Persons. Questions of Life and Death, Sankt Au-
gustin 1994, S. 9-20.

(MULLER 1996) Gerhard L. Miiller: Wer ist Person? Uberlegungen zu einem Grund-
begriff theologischer Anthropologie, in: Zeitschrift fiir medizinische Ethik 42
(1996), Heft 2, 119-127.

(MUTZEL 1995) Gerd Miitzel: Wege in die Entwicklungspsychologie. Kindheit und
Jugend, Weinheim *1995.

(NAGEL 1997) Thomas Nagel: Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?, in: Peter Bieri
(Hg.): Analytische Philosophie des Geistes, Weinheim 1997, S. 261-275.
(Orig.: What is it like to be a bat?, in: Philosophical Review 83 (1974), S. 435-
450.)

(NASS 1964) Gustav Nass: Person, Personlichkeit und juristische Person, Berlin
1964.

(NIDA-RUMELIN 1996) Julian Nida-Riimelin: Wert des Lebens, in: ders. (Hg.): An-
gewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein
Handbuch, Stuttgart 1996, S. 832-861.

(NOGRADI-HACKER 1994) Annette Nogradi-Héicker: Die Personwerdung des Men-
schen. Zur Ethik Peter Singers, Miinster/Hamburg 1994.

(PANNENBERG 1979) Wolfhart Pannenberg: Person und Subjekt, in: Odo Marquardt,
Karlheinz Stierle (Hg.) Identitit, Poetik und Hermeneutik VIII, Miinchen 1979.

(PARFIT 1984) Derek Parfit: Reasons and Persons, Oxford 1984.

(PLESSNER 1975) Helmut Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York 1975.

(POLTNER 1992) Giinther Poltner: Achtung der Wiirde und Schutz der Interessen, in:
Johannes Bonelli (Hg.): Der Mensch als Mitte und Maf3stab der Medizin, Wien
1992, S. 3-32.

(POLTNER 1995) Giinther Poltner: Die theoretische Grundlage der Hirntodthese, in:
Markus Schwarz, Johannes Bonelli (Hg.): Der Status des Hirntoten. Eine in-
terdisziplindre Analyse der Grenzen des Lebens, Wien/New York 1995, S. 125-
146.

(POTHAST 1992) Ulrich Pothast: Erfordernis und Grenzen des Erfindens. Uber den
Umgang der Person mit dem Vergangenen, in: Zeiterfahrung und Personalitét,
hg. vom Forum fiir Philosophie Bad Homburg, Frankfurt a.M. 1992, S. 158-
180.

112



(PUCETTI 1982) Roland Pucetti: The Life of a Person, in: Tom L. Beauchamp,
LeRoy Walters (Hg.): Contemporary issues in bioethics, Belmont 21982, S.
101-107.

(QUANTE 1995) Michael Quante: Die Identitit der Person. Facetten eines Problems.
Neuere Beitrdge zur Diskussion um personale Identitdt, in: Philosophische
Rundschau 42 (1995), S. 35-59.

(QUANTE 1996) Michael Quante: ,,Meine Organe und Ich®. Personale Identitét als
ethisches Prinzip im Kontext der Transplantationsmedizin, in: Zeitschrift fiir
medizinische Ethik 42 (1996), Heft 2, S. 103-118.

(QUANTE 1999a) Michael Quante: Einleitung. Personale Identitit als Problem der
analytischen Metaphysik, in: ders. (Hg.): Personale Identitit, Paderborn u.a.
1999, S. 9-29.

(QUANTE 1999b) Michael Quante: (Hg.): Personale Identitdt, Paderborn u.a. 1999.

(RAGER 1996) Giinter Rager: Embryo, Mensch, Person. Zur Frage nach dem Beginn
des personalen Lebens, in: Jan P. Beckmann (Hg.): Fragen und Probleme einer
medizinischen Ethik, Berlin/New York 1996, S. 254-278.

(RENTSCH 1990) Thomas Rentsch: Die Konstitution der Moralitdt. Transzendentale
Anthropologie und praktische Philosophie, Frankfurt a.M. 1990.

(REHBOCK 1997) Theda Rehbock: Warum und wozu Anthropologie in der Ethik?,
in: Jean-Pierre Wils (Hg.): Anthropologie und Ethik, Tiibingen/Basel 1997, S.
64-109.

(REHBOCK 1998) Theda Rehbock: Zur gegenwirtigen Renaissance und Krise des
Personbegriffs in der Ethik. Ein kritischer Literaturbericht, in: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie 23 (1998), Heft 1, S. 61-86.

(REHMANN-SUTTER 1991) Christoph Rehmann-Sutter: Biomedizinische Ethik als
Diskurs iiber Politisches, in: Helmut Holzhey, Jean-Pierre Leyvraz: Der Wert
des Lebens. Bioethik in der Diskussion, Bern/Stuttgart 1991, S. 21-38.

(RICKEN 1993) Friedo Ricken: Homo noumenon und homo phaenomenon. Ablei-
tung, Begriindung und Anwendbarkeit der Formel von der Menschheit als
Zweck an sich selbst, in: Otfried Hoffe (Hg.): Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten. Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt a.M. 1989, S. 234-252.

(RICKEN 1998a) Friedo Ricken: Allgemeine Ethik, Stuttgart 1998.

(RICKEN 1998b) Friedo Ricken: Ist die Person oder der Mensch Zweck an sich
selbst?, in: Mechthild Dreyer, Kurt Fleischhauer (Hg.): Natur und Person im
ethischen Disput, Freiburg i. Brsg./Miinchen 1998, S. 147-168.

(RICOEUR 1996) Paul Ricoeur: Die ,,Person* und die identifizierende Referenz, in:
ders.: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 39-54. (Orig.: Soi-méme
comme un autre, Paris 1990.)

(RIESS 1990) Erwin Riess: Kein Tabu fiir Freaks?, in: Behindertenpiddagogik 29
(1990), Heft 1, S. 56-65.

(ROSADO 1995) Johannes Rosado: Kein Mensch, nur Mensch oder Person? Das Le-
bensrecht des Anencephalen, in: Markus Schwarz, Johannes Bonelli (Hg.): Der

Status des Hirntoten. Eine interdisziplindre Analyse der Grenzen des Lebens,
Wien/New York 1995, S. 221-234.

113



(RUNGGALDIER 1992/93) Edmund Runggaldier: Personen und diachrone Identitit,
in: Conceptus 26 (1992/93), S. 107-123.

(RYDER 1989) Richard Ryder: Animal Revolution. Changing Attitudes toward Spe-
ciesism, Oxford 1989.

(SAss 1989) Hans-Martin Sass: Hirntod und Hirnleben, in: Medizin und Ethik,
Stuttgart 1989, S. 160-183.

(ScHAD 1971) Wolfgang Schad: Sdugetier und Mensch. Zur Gestaltbiologie vom
Gesichtspunkt der Dreigliederung, Stuttgart 1971.

(ScHAD 1982) Wolfgang Schad: Die Vorgeburtlichkeit des Menschen, Der Entwick-
lungsgedanke in der Embryologie, Stuttgart 1982.

(SCHAD 1992) Wolfgang Schad: Das Nervensystem und die tibersinnliche Organisa-
tion des Menschen, in: ders. (Hg.) Die menschliche Nervenorganisation und die
soziale Frage, Teil 1: Ein anthropologisch-anthroposophisches Gesprich, Stutt-
gart 1992, S. 267-338.

(ScHICK 1998) Friedrike Schick: Philosophie des Geistes und Philosophy of Mind.
BewuBtsein und Subjektivitit im Spiegel neuer Theorien, Philosophische
Rundschau 45, 3 (1998).

(SCHMIDT-BIGGEMANN 1994) Wilhelm Schmidt-Biggemann: Person, Seele, Subjekt.
Eine Konstruktions- und Destruktionsgeschichte, in: Ludger Honnefelder
(Hg.): Die Einheit des Menschen. Zur Grundfrage der philosophischen Anthro-
pologie, Paderborn u.a. 1994, S. 41-58.

(Scumitz 1980) Hermann Schmitz: System der Philosophie, Bd. 4: Die Person,
Bonn 1980.

(SCHOENE-SEIFERT 1990a) Bettina Schone-Seifert: Philosophische Uberlegungen zu
,Menschenwliirde* und Fortpflanzungsmedizin, in: Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung 44 (1990), S. 442-473.

(SCHOENE-SEIFERT 1990b) Bettina Schone-Seifert: Uberlegungen zum moralischen
Status des Embryos, in: Christoph Fuchs (Hg.): Moglichkeiten und Grenzen der
Forschung an Embryonen, Stuttgart/New York 1990, S. 99-111.

(SCHUTT 1990) Hans-Peter Schiitt: Substanzen, Subjekte und Personen. Eine Studie
zum Cartesischen Dualismus, Heidelberg 1990.

(SCHUTT 1997) Hans-Peter Schiitt: Einleitung zum Abschnitt: Der Begriff der Per-
son, in: Peter Bieri: Analytische Philosophie des Geistes, Weinheim 3 1997, S.
279-286.

(SCHWARTLANDER 1968) Johannes Schwartlinder: Der Mensch ist Person. Kants
Lehre vom Menschen, Stuttgart u.a. 1968.

(SCHWARZ 1992) Stephen Schwarz: Die verratene Menschenwiirde. Abtreibung als
philosophisches Problem, Koln 1992. (Orig.: The moral question of abortion,
Chicago 1990.)

(SEEL 1993) Martin Seel: Philosophie. Eine Kolumne. Uber den Sinn angewandter
Philosophie, in: Merkur 47 (1993), S. 326-332.

(SEEL 1995) Martin Seel: Moralischer Adressat und moralisches Gegeniiber, in:
ders.: Versuch tiber die Form des Gliicks, Frankfurt a.M. 1995, S. 256-320.

114



(SEIFERT 1989) Josef Seifert: Das Leib-Seele-Problem und die gegenwiértige philo-
sophische Diskussion. Eine systematisch-kritische Analyse, Darmstadt *1989.

(SELG 2000) Peter Selg: Vom Logos menschlicher Physis. Die Entfaltung einer an-
throposophischen Humanphysiologie im Werk Rudolf Steiners, Dornach 2000.

(S1EP 1983) Ludwig Siep (Hg.): Identitit der Person, Basel/Stuttgart 1983.

(S1EP 1992) Ludwig Siep: Personbegriff und praktische Philosophie bei Locke, Kant
und Hegel, in: ders.: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frank-
furt a.M. 1992, S. 81-115.

(SIEP 1993) Ludwig Siep: Personbegriff und angewandte Ethik, in: Carl Friedrich
Gethmann, Peter L. Oesterreich (Hg.): Person und Sinnerfahrung. Philosophi-
sche Grundlagen und interdisziplindre Perspektiven, Darmstadt 1993, S. 33-44.

(SIEP 1996) Ludwig Siep: Ethik und Anthropologie, in: Annette Barkhaus u.a. (Hg.):
Identitét, Leiblichkeit, Normativitdt. Neue Horizonte anthropologischen Den-
kens, Frankfurt a.M. 1996, S. 274-298.

(S1EP 1998) Ludwig Siep: Natur als Norm? Zur Rekonstruktion eines normativen
Naturbegriffs in der angewandten Ethik, in: Mechthild Dreyer, Kurt Fleisch-
hauer (Hg.): Natur und Person im ethischen Disput, Freiburg i. Brsg./Miinchen
1998, S. 235-257.

(SINGER 1994) Peter Singer: Praktische Ethik, Stuttgart 1994. (Orig.: Practical
Ethics, Cambridge *1993.)

(SINGER 1998) Peter Singer: Leben und Tod. Der Zusammenbruch der traditionellen
Ethik, Erlangen 1998. (Orig.: Rethinking life and death, Melbourne 1994.)
(SPAEMANN 1984) Robert Spaemann: Sein und Gewordensein. Was erklért die
Evolutionstheorie?, in: ders., Peter Koslowski, Reinhard Loéw (Hg.): Evoluti-
onstheorie und menschliches Selbstverstindnis. Zur philosophischen Kritik ei-

nes Paradigmas moderner Wissenschaft, Weinheim 1984, S. 73-91.

(SPAEMANN 1987) Robert Spaemann: Uber den Begriff der Menschenwiirde, in:
ders.: Das Natiirliche und das Verniinftige. Aufsitze zur Anthropologie, Miin-
chen 1987, S. 77-106.

(SPAEMANN 1991a) Robert Spaemann: Kein Recht auf Leben? Zur Auseinanderset-
zung um den Schutz des ungeborenen Kindes, in: Paul Hoffacker u.a. (Hg.):
Auf Leben und Tod. Abtreibung in der Diskussion, Bergisch Gladbach 1991, S.
114-138.

(SPAEMANN 1991b) Robert Spaemann: Sind alle Menschen Personen? Uber neue
philosophische Rechtfertigungen der Lebensvernichtung, in: Jiirgen-Peter Sto-
ssel (Hg.): Tiichtig oder tot? Die Entsorgung des Leidens, Freiburg i.Brsg.
1991, S. 133-147.

(SPAEMANN 1996a) Robert Spaemann: Personen. Versuche iliber den Unterschied
von ,,etwas* und ,,jemand®, Stuttgart 1996.

(SPAEMANN 1996b) Robert Spaemann: Uber das Identifizieren von Personen, in:
Annette Barkhaus u.a. (Hg.): Identitit, Leiblichkeit, Normativitit. Neue Hori-
zonte anthropologischen Denkens, Frankfurt a.M. 1996, S. 222-228.

(SPLETT 1997) Jorg Splett: ,,Person und Funktion®, in: Theologie und Philosophie 72
(1997) Heft 3, S. 360-380.

115



(STARZ 1997) Edgar Starz: Gehirntodkonzept und Euthanasie, in: Peter Strasser, Ed-
gar Starz (Hg.): Personsein aus bioethischer Sicht, Stuttgart 1997, S. 128-153.

(STEIGLEDER 1995) Klaus Steigleder: Die Unterscheidung zwischen dem ,,Tod der
Person® und dem ,,Tod des Organismus‘ und ihre Relevanz fiir die Frage nach
dem Tod des Menschen, in: Johannes Hoff, Jiirgen in der Schmitten (Hg.):
Wann ist der Mensch tot? Organverpflanzung und ,,Hirntod*“-Kriterium, Rein-
bek 1995, S. 95-118.

(STEIGLEDER 1999) Klaus Steigleder: Grundlegung der normativen Ethik. Der An-
satz von Alan Gewirth, Freiburg i.Brsg./Miinchen 1999.

(STOECKER 1997) Ralf Stoecker: Metaphysische Personen als moralische Personen,
in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 22 (1997), Heft 3, S. 245-271.

(STOTZ 1993) G. Stotz: Gehirn und Person. Philosophische Aspekte der Neurophy-
siologie, in: Hans Burkhardt u.a. (Hg.): Person und Ethik. Historische und sy-
stematische Aspekte zwischen medizinischer Anthropologie und Ethik, Erlan-
gen/Jena 1993, S. 29-65.

(STRAWSON 1959) Peter Frederick Strawson: Einzelding und logisches Subjekt,
Stuttgart 1972. (Orig.: Individuals. An Essay in Descriptive Metaphysics, Lon-
don 1959.)

(STURMA 1992a) Dieter Sturma: Person und Zeit, in: Forum fiir Philosophie Bad
Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und Personalitdt, Frankfurt a.M. 1992, S. 123-
157.

(STURMA 1992b) Dieter Sturma: Perspektiven der Person. Der Zusammenhang von
Reduktionismuskritik und Epistemologie der Freiheit, in: Volker Gerhardt,
Norbert Herold (Hg.): Perspektiven des Perspektivismus, Wiirzburg 1992, S.
113-129.

(STURMA 1993) Dieter Sturma: Ethik ohne Person, in: Ethik und Sozialwissenschaf-
ten 4 (1993), S. 643-645.

(STURMA 1997) Dieter Sturma: Philosophie der Person. Die Selbstverhéltnisse von
Subjektivitdt und Moralitit. Paderborn u.a. 1997.

(TAYLOR 1996) Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitli-
chen Identitét, Frankfurt a.M. 1996. (Orig.: Sources of the self. The making of
the modern identity, Cambridge 1996.)

(TELLENBACH 1988) Hubertus Tellenbach: Subjekt und Person in der Medizin, in:
Neue Hefte fiir Philosophie 27/28 (1988), S. 135-165.

(THEUNISSEN 1966) Michael Theunissen: Skeptische Betrachtungen iiber den an-
thropologischen Personbegriff, in: Heinrich Rombach (Hg.): Die Frage nach
dem Menschen. Festschrift fiir Max Miiller, Freiburg i.Brsg./Miinchen 1966, S.
461-490.

(ToOLEY 1985) Michael Tooley: Abortion and Infanticide, Oxford 1985.

(TOOLEY 1990) Michael Tooley: Abtreibung und Kindstétung, in: Anton Leist (Hg.):
Um Leben und Tod. Moralische Probleme bei Abtreibung, kiinstlicher Befruch-
tung, Euthanasie und Selbstmord, Frankfurt a.M. 1990, S. 157-195. (Orig.: Ab-
ortion and Infanticide, in: Philosophy & Public Affairs 2,1 (1972), S. 37-65.)

116



(TRANSPLANTATIONSGESETZ 1997) Gesetz iiber die Spende, Entnahme und Ubertra-
gung von Organen (Transplantationsgesetz) vom 5. November 1997, in: Bun-
desgesetzblatt I, S. 2631.

(TUGENDHAT 1992) Ernst Tugendhat: Die Hilflosigkeit der Philosophen angesichts
der moralischen Schwierigkeiten von heute, in: ders: Philosophische Aufsitze,
Frankfurt a.M. 1992, S. 371-382.

(TUG]3ENDHAT 1995) Ernst Tugendhat: Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt a.M.

1995.

(TUGENDHAT 1997) Ernst Tugendhat: Wer sind alle?, in: Angelika Krebs (Hg.):
Naturethik. Grundtexte der gegenwirtigen tier- und dkoethischen Diskussion,
Frankfurt a.M. 1997, S. 100-110.

(VERHULST 1999) Jos Verhulst: Der Erstgeborene. Mensch und Tiere in der Evoluti-
on, Stuttgart 1999.

(VERNANT 1998) Jean-Pierre Vernant: Individuum, Tod, Liebe. Das Selbst und der
andere im alten Griechenland, in: Gunter Gebauer (Hg.): Anthropologie, Leip-
zig 1998, S. 22-48. (Orig.: L’individu, la mort, I’amour. Soi-meme et ’autre en
Grece ancienne, in: ders.: Sur I’individu, Paris 1987.)

(VOGT 1989) Volker Vogt: Zur Heilpddagogischen Ethik von Chr. Anstdtz, in: Be-
hindertenpadagogik 28 (1989), Heft 3, S. 282-287.

(VOLLMANN 1992) Jochen Vollman: Medizinethische Probleme des Schwanger-
schaftsabbruches. Argumente gegen eine utilitaristisch-funktionalistische
Ethik, in: Ethik in der Medizin 4 (1992), S. 4-15.

(VOSSENKUHL 1999) Wilhelm Vossenkuhl: Menschenbild und philosophische Ethik,
in: Rolf Oerter (Hg.): Menschenbilder in der modernen Gesellschaft. Konzep-
tionen des Menschen in Wissenschaft, Bildung, Kunst, Wirtschaft und Politik,
Stuttgart 1999, S. 46-54.

(WALD 1996) Berthold Wald: Uber den MiBbrauch des Personbegriffs zur Rechtfer-
tigung von Abtreibung und Euthanasie, in: Zeitschrift fiir medizinische Ethik
42 (1996), Heft 2, S. 79-89.

(WALTERS 1997) James W. Walters: What is a person? An ethical exploration, Ur-
bana/Chicago 1997.

(WALTERS 1982) LeRoy Walters: Concepts of personhood, in: Tom L. Beauchamp,
LeRoy Walters (Hg.): Contemporary issues in bioethics, Belmont (Ca.) 1982,
S. 87-89.

(WARNOCK 1990) Mary Anne Warnock: Haben menschliche Zellen Rechte?, in:
Anton Leist (Hg.): Um Leben und Tod. Moralische Probleme bei Abtreibung,
kiinstlicher Befruchtung, Euthanasie und Selbstmord, Frankfurt a.M. 1990, S.
215-234. (Orig.: Do Human Cells Have Rights?, in: Bioethics 1,1 (1987), S. 1-
14.)

(WARREN 1997) Mary Anne Warren: Moral Status. Obligations to Persons and Other
Living Things, Oxford 1997.

(WARREN 1979) Mary Anne Warren: On the Moral and Legal Status of Abortion, in:
Richard Wasserstrom (Hg.): Today’s Moral Problems, New York/London
’1979, S. 35-51.

117



(WESSELS 1992) Ursula Wessels: Verbietet das Recht auf Leben Abtreibung?, Saar-
briicken 1992.

(WIESEMANN 1993) C. Wiesemann: Grenzen des Lebens, Grenzen der Person? Zur
Debatte um ‘Hirnleben’ und ‘Hirntod’, in: Hans Burkhardt u.a. (Hg.): Person
und Ethik. Historische und systematische Aspekte zwischen medizinischer
Anthropologie und Ethik, Erlangen/Jena 1993, S. 67-85.

(WIGGINS 1999) David Wiggins: Die Sorge, am Leben zu bleiben, in: Michael
Quante (Hg.): Personale Identitdt, Paderborn 1999, S. 183-193. (Orig.: The
Concern to Survive, in: Midwest Studies in Philosophy 4 (1979), S. 417-422.)

(WILDFEUER 1998) Armin G. Wildfeuer: Artikel ,,Person®, 1. Philosophisch, in:
Wilhelm Korff u.a. (Hg.) Lexikon der Bioethik, Bd. 3, Giitersloh 1998, S. 5-9.

(WILLIAMS 1978) Bernard Williams: Probleme des Selbst, Stuttgart 1978. (Orig.:
Problems of the self. Philosophical papers 1956-1972, Cambrigde 1973.)

(WILS 1994) Jean-Pierre Wils: Person und Leib, in: Johannes Hoff, Jiirgen in der
Schmitten (Hg.): Wann ist der Mensch tot? Organverpflanzung und ,,Hirntod*-
Kriterium, Reinbek 1994, S. 119-149.

(WILS 1997) Jean-Pierre Wils: ,,Person® — ein sinnloser Begriff in der Ethik?, in:
Peter Strasser, Edgar Starz (Hg.): Personsein aus bioethischer Sicht, Stuttgart
1997, S. 26-42.

(WIMMER 1990) Reiner Wimmer: Zur ethischen Problematik der Keimbahn-
Gentherapie am Menschen, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 44
(1990), Heft 1, S. 55-67.

(WIMMER 1995) Reiner Wimmer: Anthropologie und Ethik. Erkundungen in un-
tibersichtlichem Geldnde, in: Christoph Demmerling, Gottfried Gabriel (Hg.):
Vernunft und Lebenspraxis. Philosophische Studien zu den Bedingungen einer
rationalen Kultur, Frankfurt a.M. 1995, S. 215-245.

(WUERMELING 1993) H.-B. Wuermeling: Sind Anfang und Ende der Person biolo-
gisch definierbar — oder wie sonst?, in: Hans Burkhardt u.a. (Hg.): Person und
Ethik. Historische und systematische Aspekte zwischen medizinischer Anthro-
pologie und Ethik, Erlangen/Jena 1993, S. 101-110.

(ZIEGER 1997) Andreas Zieger: Personsein, Korperidentitdt und Beziehungsethik.
Erfahrungen zum Dialogaufbau mit Menschen im Koma und Wachkoma aus
beziehungsmedizinischer Sicht, in: Peter Strasser, Edgar Starz (Hg.): Per-
sonsein aus bioethischer Sicht, Stuttgart 1997, S. 154-171.

(ZULICKE 1994) Freddy Ziilicke: Human-Gentechnik, Naturteleologie und Ethik.
Moralisch-ethische Probleme von Reproduktionsmedizin und Human-
Gentechnik, Frankfurt a.M. 1994.

(ZULICKE 1996) Freddy Ziilicke: Zum Person-Sein des menschlichen Embryos, in:
ders.: Bioethik. Beitrdge zu philosophisch-ethischen Problemen der Biowissen-
schaften, Cuxhaven 1996.

118






Berliner Arbeiten
zur Erziehungs-
und Kulturwissen-

schaft

Die Reihe Berliner Arbeiten
zur Erziehungs- und
Kulturwissenschafft,
herausgegeben von
Christoph Wulf, verfolgt
das Ziel, herausragende
Abschlussarbeiten einer
breiteren Offentlichkeit
zuginglich zu machen.
Die hier veroffentlichten
theoretischen, historischen
und empirischen Beitrige
repriasentieren die
Bandbreite und Qualitit
der wissenschaftlichen
Ausbildung. Damit
sprechen sie sowohl das an
kleineren, aber prizisen
und originellen Studien
interessierte Fach-
publikum an als auch
Studierende, die in den
hier publizierten Arbeiten
Modelle und Anregungen
fur ihre eigenen Projekte
finden konnen.

In diesem Band

Die Frage nach dem
menschlichen Lebens-
recht trifft einen
zentralen Nerv der
aktuellen bioethischen
Debatten. Ob
Euthanasie, Abtreibung
oder Forschung an
Embryonen - stets geht
es um die Frage nach
dem individuellen
Lebensrecht. Da dieses
zumeist am Status der
Personalitdt festgemacht
wird, lautet die Grund-
frage, ob alle oder nur
manche Menschen
Personen sind.

Der Philosoph Robert
Spaemann uber die hier
vorliegende, lingst uber-
fallige Untersuchung
dieses hochbrisanten
Themas: “... eine un-
gewohnlich gute,
grundliche, wohldurch-
dachte Arbeit, aus der ich
noch manches gelernt

habe ...”.

Logos Verlag Berlin
ISBN 3-89722-692-8
ISSN 1616-8860

Autor

Roland Kipke (M.A.),
geb. 1972, studierte
Philosophie, Politik und
Neuere Geschichte in
Gottingen, Siena und
Berlin. Zur Zeit arbeitet
er als freier Journalist,
insbesondere auf dem
Gebiet der Biotechnolo-
gie und Bioethik.

Email-Kontakt:
r.kipke(@addcom.de



	1  EINFÜHRUNG 
	1.1 DAS PROBLEM 
	1.2 DIE AUFGABE 
	1.3 DIE METHODE 

	2  DIE EXKLUSIONSTHEORIE 
	2.1 EINLEITUNG: SPEZIESISMUS UND PERSONBEGRIFF 
	2.2 PERSONEN UND NICHT-PERSONEN 
	2.3 DER BEWUSSTSEINSTHEORETISCHE PERSONBEGRIFF 
	2.4 PERSONALITÄT UND PERSONALE EIGENSCHAFTEN 
	2.5 DER STELLENWERT DES SELBSTBEWUSSTSEINS 
	2.6 DIE DIACHRONE IDENTITÄT DER PERSON I 
	2.7 DIE DISKONTINUITÄT DES BEWUSSTSEINS 
	2.8 DIE SYNCHRONE IDENTITÄT DER PERSON 
	2.9 DIE ERKENNBARKEIT DER PERSONALITÄT 
	2.1  DIE BEDEUTUNG DES PERSONBEGRIFFS / RESÜMEE 

	3  DIE INKLUSIONSTHEORIE 
	3.1 EINLEITUNG: DIE SUCHE NACH EINEM ERWEITERTEN PERSONBEGRIFF 
	3.2 PERSON UND POTENTIALITÄT 
	3.3 DIE DIACHRONE IDENTITÄT DER PERSON II 
	3.4 DIE EINHEIT VON LEIB UND PERSON 
	3.5 DER PERSONALE CHARAKTER DER MENSCHLICHEN NATUR 
	3.6 PERSONALITÄT ALS SOZIALITÄT 
	3.7 PERSONALITÄT ALS UNHINTERGEHBARE STRUKTUR MENSCHLICHEN LEBENS 
	3.8 ZWEIFELSARGUMENT / RESÜMEE 

	4  SCHLUSSBETRACHTUNG 
	4.1 DAS ERGEBNIS DER UNTERSUCHUNG 
	4.2 EINSCHÄTZUNG UND FOLGEN DES ERGEBNISSES 
	4.3 DIE NATURALISTISCHE BANALISIERUNG DES MENSCHEN UND IHRE ÜBERWINDUNG 
	4.4 DER PSYCHOPHYSISCHE MATERIALISMUS UND SEINE ÜBERWINDUNG 

	5  LITERATUR 

