Horst Wessel

Logik
und
Philosophie
D
-
O
N |
O N
A i
O '
-
B
> AOYOC
]




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/249


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/249

Horst Wessel

Logik
und
Philosophie

Logische Philosophie
Herausgeber:
H. Wessel, U. Scheffler, Y. Shramko, M. Urchs

——— )\OVOC_



Herausgeber der Reihe Logische Philosophie

Horst Wessel Uwe Scheffler

Institut fiir Philosophie Institut fiir Philosophie
Humboldt-Universitit zu Berlin Humboldt-Universitéit zu Berlin
Unter den Linden 6 Unter den Linden 6

D-10099 Berlin D-10099 Berlin

Deutschland Deutschland

WesselH @philosophie.hu-berlin.de SchefflerU @philosophie.hu-berlin.de
Yaroslav Shramko Max Urchs

Lehrstuhl fiir Philosophie Fachbereich Philosophie
Staatliche Pddagogische Universitit Universitidt Konstanz
UA-324086 Kryvyj Rih D-78457 Konstanz

Ukraine Deutschland

kff@kpi.dp.ua max.urchs @uni-konstanz.de

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Wessel, Horst
Logik und Philosophie / Horst Wessel. - Berlin : Logos-Verl., 1999

(Logische Philosophie ; Bd. 4)
ISBN 3-89722-249-3

Copyright 1999 Logos Verlag Berlin
Alle Rechte vorbehalten.

ISSN 1435-3415
ISBN 3-89722-249-3

Logos Verlag Berlin
Gubener Str. 47, 10243 Berlin, Tel.: 030 - 42851090
INTERNET: http://www.logos-verlag.de/



Vorwort zur zweiten Auflage

Die erste Auflage des vorliegenden Buches erschien 1976 im Deutschen Ver-
lag der Wissenschaften in Berlin. Es handelte sich dabei um eine gekiirzte
Fassung meiner Dissertation B, die ich 1975 an der Humboldt-Universitét
verteidigt hatte. Im gleichen Jahr erschien das Buch ,,Logische Sprachregeln.
Eine Einfithrung in die Logik“ (Berlin, Miinchen, Salzburg), das von A. A. Si-
nowjew und mir verfafit wurde und das eine ausfiihrliche Darstellung unserer
Logikkonzeption enthilt. In meinen Vorlesungen und Seminaren am Philoso-
phischen Institut der Humboldt-Universitit warfen die Studenten immer die
Frage nach dem Nutzen der Logik fiir die Philosophie auf. Das vorliegende
Buch sollte diese Frage beantworten.

Nach einer Skizze der Logik wird ihre Beziehung zu anderen philosophi-
schen Disziplinen herausgearbeitet. Mit minimalen logisch-technischen Mit-
teln werden philosophische Termini, Thesen und Konzeptionen analysiert.
Insbesondere bei der Untersuchung von philosophischer Terminologie zeigt
sich, daf logische Standards fiir jede wissenschaftliche Philosophie unabding-
bar sind.

Die Polemik in dieser Arbeit richtet sich gegen irrationalistische und anti-
logische Tendenzen in der Philosophie. Dabei wird die Logik im Unterschied
zu der damals in der DDR vorherrschenden Meinung von mir als fester Be-
standteil der Philosophie angesehen.

Das Buch erschien 1976 in einer Auflage von 10.000 Exemplaren in der
Reihe ,, Weltanschauung heute” und war relativ schnell vergriffen. Obwohl ich
von Weltanschauungsphilosophie nie etwas gehalten habe, war es mir ganz
recht, daff das, was ich in meinem Buch schrieb, als Weltanschauung von
heute verkauft wurde.

Fiir eine Neuauflage habe ich mich entschieden, weil das Buch heute auch
antiquarisch kaum zu erwerben ist. Fine in Erwéigung gezogene Bearbeitung
des Buches fiir die Neuauflage wurde aus mehreren Griinden verworfen. Nach
fast einem viertel Jahrhundert dnderten sich natiirlich einige meiner logischen
und philosophischen Auffassungen. Eine Uberarbeitung hitte indes ein neues
Buch ergeben. In den Grundaussagen und in der philosophischen Tendenz

111



1v VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE

stehe ich allerdings auch heute noch zu dem Inhalt des Buches.

Ich entschied mich fiir eine unverinderte Ausgabe, weil das Buch auch ein
Zeitdokument zur Philosophie in der DDR ist. Es wurden lediglich offensicht-
liche Druckfehler korrigiert und der besseren Lesbarkeit wegen die Endnoten
zu Fufinoten gemacht.

Meine heutige Logikauffassung unterscheidet sich in den folgenden wesent-
lichen Punkten von der damals skizzierten: 1) Da die im Buch dargestellte
Theorie der strengen logischen Folgebeziehung sich als paradox erwies, habe
ich eine Theorie der strikten Folgebeziehung aufgebaut. 2) In der Termini-
theorie verfolge ich heute einen anderen Ansatz als den im Buch dargestellten.
3) Zur Existenzproblematik und zur existentiellen Belastung von Aussagen
haben meine Mitarbeiter und ich in den letzten Jahren weiterfiithrende Ergeb-
nisse erzielt. 4) Ein neuer Zugang zu sogenannten intensionalen Kontexten
wurde erarbeitet. Die erwdhnten Modifikationen der Logikkonzeption findet
der Leser in der vierten Auflage meines Buches ,,Logik“ (Logos Verlag, Berlin
1998).

Uber die Entwicklung meiner philosophischen Auffassung wird ein Sam-
melband Aufschlufl geben, den ich gegenwiértig fiir die Reihe , Logische Phi-
losophie unter dem Titel ,, Antiirrationalismus®“ vorbereite.

Nach dem Zusammenbruch der DDR wurde und wird iiber die Philoso-
phie und die Philosophen im 6stlichen Teil Deutschlands viel Seriéses und
Unserioses geschrieben. Dabei bleibt die Logik meist von der allgemeinen Ver-
urteilung ausgespart. Das ist aber nicht mit einer korrekten Berichterstattung
iiber die Logikentwicklung in der DDR gleichzusetzen. Eine Ausnahme bildet
die bereits 1984 geschriebene und solide recherchierte Arbeit von C. F. Geth-
mann ,Formale Logik und Dialektik. Die Logik-Diskussion in der DDR von
1951-1958“!. In diesem Artikel wird die Logikdebatte in der Sowjetunion und
in der DDR akribisch aufgearbeitet und die weitere Entwicklung der Logik
bis zu Beginn der 70er Jahre skizziert. Auch wenn ich nicht allen Wertungen
des Autors zustimme, stellt diese Arbeit eine sachliche und sehr informative
Zusammenfassung dar.

Die meisten Autoren, die in den letzten Jahren zur Philosophie in der
DDR publizierten, stiitzen sich auf diesen Artikel von Gethmann. Manche
von ihnen koénnen dabei aber noch nicht einmal richtig abschreiben. Einige
Beispiele (H. Wilharm, N. Kapferer) mogen das verdeutlichen.

Nachdem Gethmann meine Logikauffassung im wesentlichen korrekt dar-
gestellt hat, fiigt er seine eigene philosophische Betrachtung an: ,, Umgekehrt
wird man ergidnzen diirfen, dafl auch erst durch diese Konzeption versténdlich

1C. F. Gethmann, Formale Logik und Dialektik. Die Logik-Diskussion in der DDR von
1951-1958, in: C. Burrichter (Hrsg.), Ein kurzer Friihling der Philosophie, Paderborn 1984.



wird, was eine spezifisch ,materialistische‘ Philosophie der Logik sein konnte,
ndmlich eine Rechtfertigung der Logik aus dem lebensweltlichen sprachlichen
Handeln. Nicht die ontologische Begriindung (deren Anhénger man auch als
Nicht-Marxist sein kann, wie die Arbeiten Linkes bezeugen), sondern die
Rechtfertigung der Logik als Instrument zur Bewéaltigung von Kooperations-
und Kommunikationsproblemen (der ,gesellschaftlichen Arbeit‘) liegt in der
Linie einer ;materialistisch® orientierten Philosophie der Logik (man verglei-
che die dieshbeziiglichen Parallelen bei Wessel 1972b, Krampitz 1978 mit Geth-
mann 1979). Mit Bezug auf diese Begriindungsebene macht es dann auch
Sinn, von Dialektik zu sprechen, eine Redeweise, die schon Harich nahege-
legt hatte (vgl. 1953, 190, 196) und die Klaus in seinen letzten Schriften
(nachdem sein Versuch, der dialektischen Logik eine spezifisch logische Auf-
gabenstellung zuzuweisen, wohl als gescheitert zu betrachten war; vgl. Philos.
DDR 1979, 291) eher tentativ aufnahm (Klaus 1974b). Die Dialektik wire
demgemafl der Philosophie der Logik, d. h. der systematischen Bearbeitung
der Rechfertigungsfragen der Logik zugeordnet (fiir diese Zuordnung von
Philosophie und Rechtfertigungsproblemen plddiert auch Wessel 1972a, vgl.
10), wahrend die Logik selbst eine Einzelwissenschaft unter den anderen sein
konnte, eine Betrachtung, die gegen Klaus z. B. auch in Philos. DDR 1979
verlangt wird. Auch die theoretischen Uberlegungen zur Dialektik im Um-
kreis der durch Wessel reprisentierten pragmatischen Wende unterstreichen
die Tendenz, die Arbeit der Logiker normalwissenschaftlicher Entwicklung zu
iiberlassen, zugleich aber nicht auf die Philosophie der Logik zu verzichten
(Wessel 1976).“?

Gethmann macht zu Beginn des Zitats deutlich, dafl er seine Auffassung
darlegt und nicht meine Meinung referiert. Ich werde im weiteren auf eini-
ge Unterschiede zwischen unseren Standpunkten aufmerksam machen. Bei
Wilharm wird aus diesem Gethmann-Zitat folgendes: ,,Erst in den 70er Jah-
ren wurde der Gedanke der philosophische Rechfertigung der Logik von dem
fiihrenden Logiker in der DDR, Horst Wessel™, reaktiviert. Nach Wessels
Verstdndnis — die Fregetradition wieder aufnehmend — steht Logik in einem
funktionalen Verhiltnis zur menschlichen Kommunikation. Die Logik gibt ei-
ne Theorie sprachlicher, allerdings nicht nur sprachlich ausgedriickter Struk-
turen. Der ebenfalls in diesem Kontext aktualisierten Dialektik weist Wessel
die Aufgabe zu, die Rechtfertigungsprobleme der Logik zu behandeln. Dia-
lektik ist Philosophie der Logik, wihrend Logik selbst Einzelwissenschaft
bleibt.“3

?Ebenda, S. 143.
3H. Wilharm, Denken fiir eine geschlossene Welt. Philosophie in der DDR, Hamburg
1990, S. 231.



vi VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE

In diesem Zitat stimmt fast nichts. In der Fuinote 79 macht mich der Au-
tor zu einem Schiiler Linkes, den er im Text als einen Mathematiker vorstellt,
der den Philosophen den rechten Weg wies. Ich habe den Jenaer Philosophen
Linke personlich nicht gekannt, und gelesen habe ich von ihm nur seine Ar-
tikel in der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie. Es kann also keine Rede
davon sein, dafl ich ein Schiiler Linkes bin. Meine Lehrer waren G. Klaus,
K. Schréter und A. A. Sinowjew. Ebensowenig habe ich die Fregetradition
wieder aufgenommen. Ich schitze die logische Leistung Freges sehr, doch sei-
ne philosophischen und politischen Auffassungen waren mir immer fremd.
In der DDR habe ich die dialogische Logikauffassung von P. Lorenzen und
K. Lorenz bekannt gemacht?, die einen Versuch darstellt, logische Gesetze
aus der menschlichen Kommunikation zu rechtfertigen. Ich war aber nie kri-
tikloser Anhédnger dieser Konzeption. Das folgende Zitat mag das belegen:
»Es besteht kein Grund, den dogmatischen Ontologismus durch einen Hand-
lungsdogmatismus zu ersetzen. Bei der Aufstellung logischer Regeln spielen
die verschiedensten Uberlegungen eine Rolle. Auf einige wichtige macht der
dialogische Aufbau der Logik aufmerksam. Es wiirde jedoch zu einer Verein-
seitigung und Verarmung der Logik fithren, wenn man nur dialogische Griinde
fiir die Annahme logischer Regeln gelten lassen wiirde. Es ist nicht einsichtig,
daB die Logik auf einem einzigen Prinzip basieren soll.“®

Auf meine Beziehung zur Dialektik werde ich gleich noch zuriickkommen.
Hier sei nur gesagt, dafl ich die Dialektik nie zur Rechtfertigung der Logik
herangezogen und sie auch nie als Philosophie der Logik angesehen habe. Im
Unterschied zur in der DDR vorherrschenden Auffassung habe ich die Logik
nicht als Einzelwissenschaft, sondern als philosophische Disziplin verstanden.

Ahnlich nachlissig wird die Logik bei N. Kapferer behandelt. So li8it er
K. Schréter aus Miinchen (statt aus Miinster) nach Berlin kommen.® G. Klaus
zahlt er einerseits zu den Kaderphilosophen, andererseits aber habe dessen
Referat auf der Jenaer Logikkonferenz den Kaderphilosophen nicht gefallen.”
Ich habe Herrn Kapferer in einem bis heute unbeantworteten Brief vorge-
schlagen, Georg Klaus doch besser als Halbkaderphilosophen zu bezeichnen.
Mir schreibt Kapferer mehrere Arbeiten zu, die ich nicht geschrieben habe
und auch nicht geschrieben haben méchte.®

“H. Wessel, Eine dialogische Begriindung logischer Gesetze, in: H. Wessel (Hrsg.), Quan-
toren, Modalitdten, Paradoxien. Beitrige zur Logik, Berlin 1972.

SH. Wessel, Logik und Philosophie, Berlin 1976, S. 79.

6N. Kapferer, Das Feindbild der marxistisch-leninistischen Philosophie in der DDR
1945-1988, Darmstadt 1990, S. 82.

"Ebenda, S. 77.

8Ebenda, S. 404, 429, 470.



Vil

Da auch die von mir geschitzten Autoren G. Schenk®und G. Gabriel'®
in durchaus soliden Arbeiten auf mein Verhéaltnis zur Dialektik eingehen,
mochte ich abschliefend zu dieser Problematik einige Bermerkungen ma-
chen. Seit meiner Studentenzeit setzte ich mich immer wieder mit Problemen
der Dialektik auseinander. Dabei lernte ich zu differenzieren. Die Dialektik
ist keine einheitliche Lehre oder Theorie. Unter der Bezeichnung Dialektik
finden wir die verschiedensten Auffassungen, neben Mystizismus und Irra-
tionalismus stehen ebenso tiefe Einsichten und wertvolle Thesen. Ich habe
mich in vielen Arbeiten ausdriicklich gegen die antilogische und mystische
Tendenz in der Dialektik gewandt. In den erwidhnten Arbeiten von Schenk
und Gabriel wird der Eindruck erweckt, ich sei der groflie Verschnler zwi-
schen Logik und Dialektik. Ich habe aber weder versucht, den Leninschen
Materiebegriff mit logisch-semantischen Mitteln zu prézisieren, noch durch
die sinnlose Verwendung von mathematischen Termini wie Isomorphismus
und Homomorphismus die marxistische Erkenntnistheorie zu modernisieren.
Mein Verhéltnis zur Dialektik kommt in folgenden Sdtzen zum Ausdruck:
,Das Verhiltnis der Logik zur Dialektik ist ihrem Verhiltnis zu anderen
philosophischen Disziplinen analog. Fine konstruktive Bearbeitung der Be-
ziehung von Logik und Dialektik besteht darin, die Methoden und Verfahren
der Logik beim Ausbau!! einer priizisen Terminologie der Dialektik zu nut-
zen und die logischen Beziehungen zwischen den verschiedenen Prinzipien
der Dialektik zu ermitteln.“!?

Mit anderen Worten, auch die Dialektik muf} sich der logischen Analyse
stellen. Ich strebte keine dialektische Logik, sondern eine logische Dialektik
an. Zur sogenannten dialektischen Logik gab es vor allem in der Sowjetunion
hunderte von sich auf primitivstem Niveau befindlichen und absolut inhalts-
leeren Biichern. In der Logikdiskussion in der DDR hat die dialektische Logik
nur bei einigen Randfiguren eine Rolle gespielt, und selbst Lehrstuhlinha-
ber fiir Dialektischen Materialismus lehnten eine spezielle dialektische Logik
ab. Es wurde auch keines der russischen Biicher zur dialektische Logik ins
Deutsche tibersetzt. Eine logische Dialektik wire hingegen der Aufbau einer
logisch prizisen Terminologie fiir das, was in der Dialektik wertvoll ist (z. B.
der Verdnderungs- und Entwicklungsterminologie). Das setzt natiirlich eine

9G. Schenk, Zur Logikentwicklung in der DDR, Modern Logic. International Journal
for the History of Mathematical Logic, Set Theory, and Foundations of Mathematics, Vol.
5, no. 3, 1995, p. 248-269.

10G. Gabriel, Logik und Rhetorik der Erkenntnis. Zum Verhiltnis von wissenschaftlicher
und dsthetischer Weltauffassung, Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich 1997.

1Tn meiner Dissertation B steht anstelle des Wortes ,, Ausbau“ das Wort ,, Aufbau®. Auf
Anraten eines meiner Gutachter habe ich im Buch diese Abschwichung vorgenommen.

12H. Wessel, Logik und Philosophie, a.a.O., S. 86.



Viil VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE

Kritik des Mystischen und Irrationalen in der Dialektik mit logischen Mitteln
voraus.

Gabriel schreibt im Zusammenhang mit nichtklassischen Logiken in der
DDR: ,,Obwohl hierbei auch parakonsistente logische Systeme in den Blick
kamen, vermied man es, den naheliegenden Vergleich mit der dialektischen
Logik zu riskieren.“!?

Hier irrt Gabriel. Ich habe in mehreren Artikeln die parakonsistente Logik
kritisiert und durchaus auf ihre Beziehung zur Dialektik verwiesen.!*

Zutreffender wird meine Stellung zur Dialektik von einem meiner ehemali-
gen Studenten und jetzigen Kollegen charakterisiert: ,, Wer Leute vom Schlage
eines Heise, Irrlitz oder Wessel horte, konnte mit dem Gros der Lehrveranstal-
tungen in Sachen Marxismus-Leninismus (M.-L.), dieser sinnlos die Lebens-
zeit kostenden Beschéftigungstherapie, nichts mehr anfangen.“!® An anderer
Stelle des gleichen Textes unter einem anderen Titel heifit es: ,Wo immer
Logiker auftraten, sie fungierten nicht als ein hinreichendes, aber doch ra-
tionalitdtsforderndes Gegengewicht wider den geschichtsphilosophischen Ge-
brauch der iiblichen Dialektik-Surrogate ideologischen Auftrags.“19

Frau Sylvia Straufl danke ich fiir die Abschrift des Buches. Mein beson-
derer Dank gilt Bente Christiansen, die das druckfertige Manuskript erstellt
hat.

Schénwalde, im April 1999

13G. Gabriel, a.a. 0., S. 142.

14Vgl. etwa H. Wessel, Dialetheismus: Mystik im logischen Gewande, in: VIIL Inter-
nationaler Kongref fiir Logik, Methodologie und Philosophie der Wissenschaften, 17—
22.08.1987, Moskau, DDR-Beitréige, Berlin 1987, S. 123-132.

H. Wessel, Logische, dialektische und mystische Widerspriiche, in: Wissen, Wertung,
Wirkung. ,,Philosophische Logik“. Philosophische Beitrige, Humboldt-Universitit zu Ber-
lin, Berlin 1989, S. 121-127.

I5H .-P. Kriiger, Riickblick auf die DDR-Philosophie der 70er und 80er Jahre, in: B. Stein-
wachs (Hrsg.), Geisteswissenschaften in der ehemaligen DDR. Band 1: Berichte, Konstanz
1993, S. 174/75.

16 -P. Kriiger, Demission der Helden, Kritiken von innen 1983-1992, Berlin 1992, S.
84.



Inhaltsverzeichnis

Vorwort zur zweiten Auflage
Inhaltsverzeichnis
Einleitung

1 Skizze der Logik
1.1 Gegenstand der Logik . . . ... ... ... ... .. ... ..
1.2 Klassische Aussagenlogik . . . . . . .. .. .. ... ... ...
1.3 Allgemeine Theorie der logischen Folgebeziehung . . . . . . . .
1.4 FEinfache Aussagen . . . . . .. .. ... ... ...
1.5 Klassische Quantorenlogik . . . . ... .. .. ... ... ...
1.6 Nichttraditionelle Quantorentheorie . . . . . . . ... .. ...
1.7 Konditionale Aussagen . . . . . . . .. .. .. ... ... ...
1.8 Terminitheorie . . . . . . . . . . ... Lo
1.9 Analyse, Explikation und Definition von Termini . . . . . . . .
1.10 Klassen und Anhdufungen . . . . . .. .. .. ... ... ...
1.11 Relationen . . . . . . . . . . ..
1.12 Abstraktion . . . . . . . .. ...
1.13 Wissenschaftslogik . . . . . .. . ... ... ... ... .. ..

2 Bemerkungen zum Begriindungsproblem
2.1 Sprache, Denken, Logik . . . . .. ... .. ... ..... ...
2.2 Ontologische Begriindungsversuche der Logik . . . . . . . . ..
2.3 Konventionalistische Auffassung der Logik . . . ... .. ...
2.4 Die dialogische Logikauffassung . . . . . . ... ... .. ...
2.5 Syntaktik, Semantik, Pragmatik . . . . . . ... ... .. ...

iii

ix

60

2.6 Ist die Logik eine empirische oder eine apriorische Wissenschaft? 62

2.7 Logik und Dialektik . . . . . . ... .. ... 0oL

X

65



3 Logische Analyse einiger philosophischer Termini
3.1 Der Streit zwischen Heraklit und Parmenides . . . . . . . . ..
3.2 Die Worte ,,Ist“, ,Sein“ und ,Existenz“ . . . . ... .. .. ..
3.3 Subjekt- und Pradikattermini . . . . . . . .. ... .. .. ..
3.4 Identitdt und Unterschied . . . . .. .. ... ... .. ....
3.5 Das Priadikat der Existenz . . . . . .. .. ... ... ... ..
3.6 ,Sein® als Subjektterminus . . . . . . ... ... ... ..
3.7 ,Das Nichts“ ist kein Terminus . . . . . ... ... .. ....
3.8 Das Pradikat der Verdnderung . . . . . . . .. ... ... ..
3.9 Entwicklungstermini . . . . .. ... L oo
3.10 Logische Analyse des Terminus ,,Gott“ . . . . . ... .. ...
3.11 Widerspriiche im religiésen Sprechen . . . . . . .. .. .. ..
3.12 ,Ding an sich® — ein leerer Terminus . . . . ... ... .. ..

4 Erkenntnistheoretische Termini in logischer Sicht
4.1 Ein logischer Aspekt der Grundfrage der Philosophie . . . . .
4.2 Identitdt von Denken und Sein . . . . . . .. . ... ... ...
4.3 Esseestpercipi . . . . . . . ...
4.4 Empfindungsworter, der Terminus ,,wahr® und sinnliche Ge-
wiheit . . . . . . . .
4.5 Das Pradikat ,wahr” und der Subjektterminus ,, Wahrheit® . .
4.6 Definitionsschemata fiir das Pradikat ,wahr* . . . . . . .. ..
4.7 Eine Leseprobe aus , Gullivers Reisen* . . . . . . . .. .. ..
4.8 Wahrheitsantinomien . . . . . . ... ..
4.9 Feststellung der Wahrheit konkreter Aussagen . . . . . . . ..
4.10 Die Objektitvitat der Wahrheit . . . . . . .. ... ... ...
4.11 Relative und absolute Wahrheit . . . . . ... ... ... ...
4.12 Konkretheit der Wahheit . . . . . . . .. ... ... ... ...

5 Modalitdten in der Philosophie

5.1 Fatalismus . . . . . . . . . ...
5.2 Tychismus . . . . . . . . ...
5.3 Antifatalismus . . . . ... o
54 Modalitdten . . . . . ...
5.5 Deutungsversuche faktischer Modalititen und ihre Méangel

5.6 Die logische Struktur einfacher modaler Aussagen . . . . . . .
5.7 Modalitdten und Wahrheitswerte . . . . . . . ... ... ...
5.8 Definitionsschema zur Einfiihrung faktischer Modalitdten . . .
5.9 Definitionsschema zur Einfithrung epistemischer Modalitdten .
5.10 Deontische Modalitaten . . . . . . . . . . . . ... ... .. ..
5.11 Logische Modalitdten . . . . . . . . ... ... ... ... ...

INHALTSVERZEICHNIS



xi

5.12 Widerlegung einiger Scheinargumente fiir die Grundthesen des

Fatalismus, Tychismus und Antifatalismus . . . . . . .. . .. 151
5.13 Fatalismus und kontrafaktuale Aussagen . . . . ... ... .. 152
5.14 Einige absurde Folgerungen aus den Grundthesen des Fatalis-
mus, Tychismus und Antifatalismus . . . . .. .. .. .. ... 155
5.15 Der dialektische Gebrauch von Modalitdten . . . . ... ... 160
5.16 Logik der Religion als Modallogik . . . . . ... ... .. ... 161
5.17 ,Die beste aller moglichen Welten®* . . . . . . ... ... ... 164
6 Kants Antinomien der reinen Vernunft 167
6.1 Erste Antinomie . . . . . . . . .. ... ... 167
6.2 Zweite Antinomie . . . . . .. ... 173
6.3 Dritte Antinomie . . . . . . . .. ... ... 175
6.4 Vierte Antinomie . . . . . . . .. ... .. ... ... ... .. 178
Schlufibemerkung 181
Verzeichnis der wichtigsten Symbole 185

Personenregister 187






Einleitung

Die Wissenschaft der Logik bildete sich im antiken Griechenland als eine phi-
losophische Grunddisziplin heraus, und diese Stellung wurde ihr auch bis zur
Mitte des vorigen Jahrhunderts uneingeschriankt zugestanden. Das Verhalt-
nis der Logik zur Philosophie war bis zu dieser Zeit iiberhaupt kein Problem,
man diskutierte nur die Stellung der Logik zu anderen philosophischen Teil-
disziplinen. Wenn wir von einigen irrationalistischen Stromungen in der Ge-
schichte der Philosophie absehen, wurde die Logik noch vor hundert Jahren
als ein fester Bestandteil der Philosophie angesehen.

Seit Mitte des vorigen Jahrhunderts trat in dieser Hinsicht ein grundsétz-
licher Wandel ein. Innerhalb der Mathematik ergaben sich logische Schwie-
rigkeiten, die mit Hilfe des intuitiven logischen Denkens der Mathemati-
ker und auch mit den damals von der Logik bereitgestellten Mitteln nicht
bewéltigt werden konnten. Deshalb richteten einige bedeutende Mathemati-
ker ihr Hauptaugenmerk zunéchst auf eine Entwicklung der Logik, um diese
den Bediirfnissen der Mathematik anzupassen. In der zweiten Hélfte des vori-
gen und in den ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts wurde so von einigen
Mathematikern und Philosophen eine neue Gestalt der Logik ausgearbeitet,
die mathematische Logik, Logistik oder auch symbolische Logik genannt wur-
de.

Vor allem durch die Verwendung mathematischer Methoden erreichte die
Logik dabei ein qualitativ neues Entwicklungsniveau, sie verlor aber weitge-
hend ihre Bindung an die Philosophie. Die mit den Arbeiten von G. Boole,
G. Frege, Ch. S. Peirce u. a. einsetzende moderne Entwicklungsetappe der
Logik wurde von den meisten Philosophen, mit Ausnahme der unmittelbar
auf dem Gebiet der Logik arbeitenden, gar nicht zur Kenntnis genommen.
Die Mehrzahl der Philosophen ignorierte — iibrigens in trauter Gemeinschaft
mit sehr vielen Mathematikern der damaligen Zeit — die neue Gestalt der
Logik entweder vollkommen oder versuchte, die Logik als eine rein mathe-
matische oder einzelwissenschaftliche Disziplin ohne philosophische Relevanz
abzutun. Auch heute ist die Auffassung weit verbreitet, die Logik sei eine
rein mathematische oder einzelwissenschaftliche Disziplin. Mit der Tendenz



2 EINLEITUNG

zur Absonderung der Logik von der Philosophie ergab sich auch die Frage
nach dem Verhiltnis von Logik und Philosophie. Gegenwértig wird die Be-
stimmung dieses Verhéltnisses als ein schwieriges Problem angesehen. Davon
zeugt schon allein die umfangreiche Literatur, die zu diesem Themenkreis in
den letzten Jahren erschienen ist. Viele dieser Schriften haben die Tendenz,
die behandelte Problematik unnotig zu komplizieren, statt sie einer Klarung
zuzufithren. Viele Probleme bzw. Scheinprobleme entstehen dabei nur, weil
man den Gegenstand logischer Untersuchungen falsch versteht und der Logik
Aufgaben zumutet, die deren Kompetenz bei weitem iiberschreiten.

Ziel des vorliegenden Buches ist es, zur Kldrung des Verhéltnisses von Lo-
gik und Philosophie beizutragen und in allgemeinverstindlicher Form einige
wesentliche Aspekte dieses Verhiltnisses darzustellen. Zwei Einschrankungen
unserer Thematik seien bereits an dieser Stelle hervorgehoben.

Erstens beschrianken wir uns nur auf einige Probleme, die aus der Entwick-
lung der europiischen Philosophie und Logik resultieren, d. h., wir behandeln
nur Themenkomplexe, die sich aus der griechischen und mittelalterlichen Phi-
losophie und Logik in Europa ergeben haben, und klammern die chinesische,
indische, arabische Philosophie und Logik vollkommen aus. Dabei gehen wir
nicht historisch vor, und unsere philosophiehistorischen Bemerkungen die-
nen nur der Verdeutlichung der jeweiligen Problematik. Zweitens hat die Lo-
gik nur Bedeutung fiir philosophische Lehren und Richtungen, die mit dem
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit auftreten. Wir schlielen deshalb alle ir-
rationalistischen, mystizistischen, alogischen philosophischen Lehren — kurz
gesagt, alle hochstens feuilletonistische Philosophie — aus unserer Betrach-
tung aus.

Neben der Tendenz der gegenseitigen Absonderung von Philosophie und
Logik ist eine andere Tendenz in unserem Jahrhundert stark ausgeprigt. Sie
besteht in dem Versuch, der vor allem von einigen Vertretern des Positi-
vismus unternommen wurde und wird, die gesamte Philosophie auf Logik
(Wissenschaftslogik) zu reduzieren und die Logik als einzige sinnvolle phi-
losophische Disziplin zu akzeptieren. Wir zeigen in der vorliegenden Schrift,
daf} sich die beiden genannten Tendenzen sowohl auf die Entwicklung der
Logik als auch der Philosophie negativ auswirken. Dabei werden die diesen
Tendenzen zugrundeliegenden Auffassungen iiber den Charakter der Logik
als falsch nachgewiesen. Eine direkte Polemik mit den genannten und an-
deren falschen Auffassungen wird allerdings nicht gefithrt. Wir untersuchen
vielmehr konstruktiv an konkreten Problemen das Wechselverhiltnis von Lo-
gik und Philosophie. Denn allgemein 148t sich recht wenig iiber das Verhéltnis
von Philosophie und Logik in verbindlicher und begriindeter Form sagen. Es
sind vor allem drei wichtige Thesen, die unsere Auffassung iiber die allgemei-
nen Beziehungen zwischen Logik und Philosophie charakterisieren: Erstens



ist die Logik als wissenschaftliche Disziplin aus der Philosophie hervorgegan-
gen und hat sich mit dieser entwickelt. Auch gegenwirtig gehen viele wichtige
Stimuli fiir die Entwicklung der Logik von der Philosophie aus. Zweitens a3t
sich kein philosophisches System auf Logik reduzieren, und die Logik bildet
kein System der Philosophie. Diese These gilt insbesondere auch fiir die posi-
tivistische Philosophie, in der hdufig die Reduzierbarkeit der Philosophie auf
Wissenschaftslogik behauptet wird. Auch ihre Auffassungen iiberschreiten
den Rahmen rein logischer Untersuchungen. Drittens kommt keine Philoso-
phie, die mit dem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit auftritt, ohne Logik
aus. Eine Verwendung von Methoden und Ergebnissen der Logik war stets
fiir philosophische Untersuchungen niitzlich, und gegenwértig wird sie bei der
Losung einer ganzen Reihe von philosophischen Problemen unvermeidlich.
Den Schwerpunkt des Buches bildet eine Begriindung und Erlduterung der
zweiten und dritten These, denn der férdernde Einflufl von philosophischen
Auffassungen auf die Entwicklung der Logik kann relativ kurz behandelt
werden, da er kaum bestritten wird und historisch offensichtlich ist. Wir ver-
weisen den Leser auf die Arbeit von G. Schenk ,,Zur Geschichte der logischen
Form“, Erster Band, Berlin 1973, in der der historische Zusammenhang von
Logik und Philosophie detailliert nachgewiesen wird. Die zweite und dritte
These demonstrieren wir durch die Behandlung einiger konkreter Probleme.

Die wachsende Bedeutung der Logik fiir philosophische Untersuchungen
hat objektive Griinde, von denen wir einige anfithren wollen. Als wichtigster
Grund ist hier die Verwendung von logischen Methoden in einer Anzahl von
Einzelwissenschaften zu nennen. Vor allem in den Grundlagenfragen der Ma-
thematik und Physik, aber auch in einigen anderen Wissenschaftsdisziplinen
ist die bewufite Verwendung der Logik zu einer Alltagserscheinung geworden.
Damit nehmen aber auch die philosophischen Probleme dieser Disziplinen
einen solchen Charakter an, dafl sie ohne fundierte logische Kenntnisse gar
nicht formuliert, geschweige denn gelost werden konnen. Auch die Ausarbei-
tung einer ganzen Reihe von traditionellen Problemen der Philosophie erfor-
dert neue prazise Methoden der Logik. Vor allem in unserem Jahrhundert
begann man verstirkt, die Bedeutung der Sprache im Erkenntnisprozefl und
inshesondere die Sprache der Philosophie zu untersuchen. Dabei zeigte sich,
daf viele jahrhundertelang umstrittene philosophische Probleme rein sprach-
logischen Charakter haben. Doch auch solche philosophischen Fragen, die
nicht mit Hilfe der Logik allein gelost werden kénnen, lassen sich durch eine
Verwendung logischer Methoden praziser formulieren und 16sen. Schliefilich
fithrte die Entwicklung der Logik selbst in den letzten Jahrzehnten wieder zu
einer engeren Bindung von Logik und Philosophie. Seit den zwanziger Jah-
ren unseres Jahrhunderts, vor allem aber nach dem zweiten Weltkrieg begann
man in der Logik an Problemen zu arbeiten, die bisher in traditioneller Weise



4 EINLEITUNG

von der Philosophie untersucht wurden. Wir wollen hier nur einige solcher
Probleme nennen. Die Beziehungen zwischen Normen, Wertungen und Aus-
sagen werden traditionsgemaf in der Philosophie, inshesondere in der Ethik
untersucht. Diese Problematik wurde von Logikern aufgegriffen, und es bil-
deten sich zwei neue Bereiche der Logik heraus, ndmlich die Normenlogik
oder deontische Logik und die Logik von Wertungen. Raum, Zeit, Bewe-
gungen, Verdnderungen und Entwicklungen bestimmter empirischer Objekte
werden von verschiedenen Einzelwissenschaften untersucht, aber die Begrif-
fe ,Raum®, , Zeit"“, ,Bewegung®, , Verdnderung®, ,Entwicklung® etc. wurden
zuerst in der Philosophie eingefiihrt, und die allgemeinen Eigenschaften die-
ser Begriffe bestimmt man in der Philosophie. Mit all diesen Termini sind in
der Philosophie aber Schwierigkeiten verbunden, es traten Paradoxien und
die verschiedensten Fehldeutungen von Termini auf. Viele dieser Paradoxien
und Fehldeutungen haben rein sprachlogischen Charakter, d. h., sie beruhen
auf einer Nichtbeachtung der logischen Technik zur Einfiihrung einer korrek-
ten Terminologie. In den letzten Jahren wurde von Logikern der Versuch un-
ternommen, die genannten und dhnliche Termini logisch korrekt einzufiihren.
Aus diesen Untersuchungen entstanden neue Zweige der Logik — Zeitlogik,
Logik von Raumtermini, Logik der Verdnderung, der Entwicklung usw. Da-
bei wurden im einzelnen sehr interessante Ergebnisse erzielt, die von grofier
philosophischer Relevanz sind. Nehmen wir ein letztes Beispiel. In der Er-
kenntnistheorie spielen solche Termini wie ,,wahr, falsch®, ,glauben®, , wis-
sen“,  meinen®, | behaupten®“ eine grofie Rolle. Die logischen Eigenschaften
der ersten beiden Termini werden in der logischen Semantik untersucht, die
heute ein hochentwickelter Bereich der modernen Logik ist, wihrend in der
epistemischen Logik prézise Regeln fiir den Gebrauch der iibrigen genannten
Termini aufgestellt werden.

In den genannten neuen Bereichen der Logik kniipft man an die jeweilige
traditionelle philosophische Problematik an und wahlt aus ihr gewisse Aspek-
te aus. Genauer gesagt sind es sprachliche Aspekte, die von der Logik un-
tersucht werden. Die dabei entstehenden neuen Bereiche der Logik schopfen
aber in keinem der genannten Fille die gesamte philosophische Problematik
aus. In der Philosophie werden ganz konkrete Normen und Wertungen aufge-
stellt, es werden inhaltliche Aussagen iiber die objektiven Eigenschaften von
Raum und Zeit behauptet, es werden Aussagen iiber Wissen, Glauben, Mei-
nen usw. formuliert, die nicht rein logisch begriindet werden kénnen und die
die Kompetenz der Logik iiberschreiten. Die Logik arbeitet nur Vorschlige
fiir Regeln des korrekten Sprachgebrauchs in diesen Gebieten der Philoso-
phie aus. Doch dabei zeigt sich, dafl schon der logisch korrekte Aufbau ei-
ner philosophischen Terminologie zu interessanten Ergebnissen fiihrt. Einige
jahrhundertealte Streitpunkte und Undurchsichtigkeiten lassen sich rein lo-



gisch als trivial oder als Scheinproblem nachweisen, denn in einer korrekt
aufgebauten Terminologie lassen sich einige Behauptungen aus rein termi-
nologischen Griinden als wahr oder falsch nachweisen. Wenn wir nur diesen
Aspekt der Sache betrachten, so scheint N. Goodman recht zu haben, wenn er
schreibt: ,,Sich in der Philosophie um die Aufklirung des Undurchsichtigen zu
bemiihen, ist nicht besonders verlockend; denn als Strafe fiir Miflerfolg droht
bloB Konfusion, als Lohn des Erfolgs winkt blo Banalitéit. Jede Losung, ist
sie erst einmal gefunden, ist bald langweilig; und es bleibt nur die Bemiihung
iibrig, das ebenso langweilig zu machen, was noch dunkel genug ist, um uns
zu fesseln.* 1

Die Logik hat nicht nur eine analytische Funktion in bezug auf die Phi-
losophie, obwohl diese Funktion einen grofien Teil logischer Untersuchungen
ausmacht. Es ist eine der Hauptaufgaben der Logik in der Philosophie, das
Komplizierte und Schwerdurchschaubare einfach und verstéindlich zu gestal-
ten, Wortmystifikationen als solche zu entlarven, die Diktatur der Sprache
iiber den menschlichen Verstand zu brechen und die Sprache zu einem Mittel
zur Bewaltigung menschlicher Probleme zu machen. Doch mit dieser kriti-
schen oder analytischen Funktion sind die Aufgaben der Logik in der Philo-
sophie nicht erschopft.

Goethe 148t seinen Mephistopheles im ,Faust® in bezug auf die damalige
Schullogik ironisch sagen:

»Mein teurer Freund, ich rat Euch drum

Zuerst Collegium Logicum.

Da wird der Geist Euch wohl dressiert,

In spanische Stiefeln eingeschniirt,

Daf} er bedachtiger so fortan

Hinschleiche die Gedankenbahn,

Und nicht etwa, die Kreuz und die Quer,

Irrlichteliere hin und her.”

Die Ironie Goethes in bezug auf die Logik, wie sie damals an den Univer-
sititen gelehrt wurde, mag durchaus berechtigt sein. Doch in seiner Ironie
hat Goethe jedenfalls eine wichtige Aufgabe der Logik in der Philosophie
erfafit. Eine Beschaftigung mit der Logik dient der Disziplinierung des phi-
losophischen Redens und Schreibens.

Natiirlich reicht eine Kenntnis der Logik allein nicht zum Philosophie-
ren aus. Goethes Trugschlufl besteht darin, dafl er meint, diszipliniertes und
logisch genormtes Sprechen und Schreiben seien mit Einfallsreichtum und
Phantasie nicht vereinbar, wiirden sich gegenseitig ausschlieflen. Das ist aber

) IN. Goodman, The Structure of Appearance, Cambridge, Mass. 1951, S. XV, Deutsche
Ubersetzung zitiert nach: G. Patzig, Sprache und Logik, Gottigen 1970, S. 45.



6 EINLEITUNG

offenbar nur manchmal der Fall. Es sei hier an eine Anekdote iiber David
Hilbert, einen der bedeutendsten deutschen Logiker und Mathematiker, er-
innert, der auf die Frage, warum einer seiner Schiiler Schriftsteller geworden
sei, geantwortet haben soll, fiir die Mathematik reiche seine Phantasie eben
nicht aus.

Die Logik gehort zum Handwerkszeug des Philosophen, sie ist Bestand-
teil seiner Grundausbildung. Ein Vergleich mit dem Militdr mag ihre Rolle
verdeutlichen. Jeder, der eine militarische Grundausbildung absolviert hat,
weif}, wie langweilig und stupide sie haufig ist. Immer wieder werden diesel-
ben Kommandos und Bewegungen, immer wieder dieselben Handgriffe zum
Bedienen einer Waffe geiibt, bis sie automatisch sitzen. Jeder weifl auch,
dafl mit einer automatischen Beherrschung des in der militarischen Grund-
ausbildung Gelernten allein keine Schlacht zu gewinnen ist. In der offenen
Feldschlacht wird von den Soldaten und Offizieren weitaus mehr verlangt als
in der Ausbildung — eine genaue Kenntnis des Gegners, groflere Opferbereit-
schaft, Initiative beim Auftreten unerwarteter Situationen usw. Sehr haufig
treten dabei Gefechtslagen auf, die in der Ausbildung nie durchgespielt wur-
den, und es sind Phantasie und Ideenreichtum erforderlich, um sie zu mei-
stern. Doch eine Grundwahrheit aller Kriegskunst bleibt, dafl keine Schlacht
mit einer Mannschaft ohne zureichende Grundausbildung und mit mangeln-
der Disziplin gewonnen werden kann. Wenn bei den Soldaten die Gewehrgriffe
und Kommandos nicht automatisch beherrscht werden, ist die Schlacht schon
verloren. Verwenden wir die militdrische Terminologie im iibertragenen Sinne
weiter, so kann man sagen, dafl es in der offenen Feldschlacht der Philoso-
phie analog ist. Eine Kenntnis der Logik allein macht noch keine vollwertige
Philosophie aus und verhilft auch keiner Philosophie zum Sieg. Doch zeigen
sich beim Philosophen mangelnde Kenntnisse im elementaren Bereich der
Logik, verstrickt er sich in den Fingen seiner eigenen Sprache, so ist es dem
Gegner ein Leichtes, ihn ad absurdum zu fithren. Mag deshalb auch man-
cher Philosophiestudent stohnen und sich wie in spanischen Stiefeln gefoltert
vorkommen, wenn er sich mit den Formeln der Logik herumschlagen muf, ob-
wohl er lieber geniale Einfélle iber den Ursprung der Welt oder den Sinn des
Lebens durchdenken wiirde, er muf} die logische Grundausbildung griindlich
absolvieren, wenn er ein Philosoph werden will.

Doch Logik ist natiirlich nicht nur eine Sprachdressur. Legt man die stren-
gen Mafistdbe der modernen Logik an die groflen philosophischen Systeme der
Vergangenheit an, etwa an die Systeme von Aristoteles, Kant oder Hegel, so
halten diese Systeme einer Kritik nicht stand. Thre Termini werden nicht kor-
rekt eingefithrt und mehrdeutig verwendet, ihre Behauptungen sind unscharf
formuliert, ihre Beweise und Widerlegungen halten haufig einer logischen
Analyse nicht stand. Wiirde sich der Logiker mit dieser kritischen analyti-



schen Tatigkeit zufriedengeben, so hétte er offenbar seine Aufgabe verfehlt.
Er wiirde dann namlich geniale Denker wie Aristoteles, dessen philosophische
Auffassungen noch heute in unserem Wissenschaftsbetrieb nachwirken, wie
Hegel und Kant, die iiber Marx und Engels zu einer revolutiondren Verdnde-
rung der Welt beitrugen, in einen Topf mit philosophischen Scharlatanen,
Mystikern und Irrationalisten werfen, deren Systeme natiirlich erst recht ei-
ner logischen Kritik nicht standhalten. Die Logik entwickelt sich wie jede an-
dere Wissenschaft, und viele Stimuli fiir ihre Entwicklung kommen von den
groflen philosophischen Systemen der Vergangenheit. Viele Gedanken vergan-
gener Philosophen sind gerade deshalb logisch nicht korrekt formuliert, weil
die Ausdrucksmittel der damaligen Logik zu arm waren. Die Logik hat also
auch eine synthetische Funktion, d.h., sie muf solche logischen Ausdrucks-
mittel entwerfen, die es gestatten, die richtigen, aber teilweise nur erahnten
und unscharf formulierten Thesen vergangener philosophischer Systeme lo-
gisch korrekt zu formulieren. Damit leistet sie einen wesentlichen Beitrag zur
Erhohung des theoretischen Niveaus in der Philosophie selbst, weil es nur
unter Verwendung von logischen Methoden méglich ist, von der Ebene all-
gemeiner und unverbindlicher Erorterungen auf die Ebene strenger Beweise
und Widerlegungen iiberzugehen.

Ist man sich iiber die kurz geschilderte Situation im klaren, so ist eine
Beantwortung der Frage, ob die Logik eine philosophische Disziplin ist oder
nicht, im wesentlichen eine reine Sache der Konvention. Antwortet man mit
»Ja“, so mufl man in Kauf nehmen, daf} es dann eine philosophische Disziplin
gibt, die fiir alle Philosophen, die mit dem Anspruch auf Wissenschaftlich-
keit auftreten, im wesentlichen gleich ist. Das heifit, es gdbe dann eine phi-
losophische Teildisziplin, die sich von anderen philosophischen Disziplinen
daduch unterscheidet, daf$8 sie nicht zum ideologischen Uberbau der Gesell-
schaft gehort. Will man diese Konsequenz vermeiden, so wird man auf die
oben gestellte Frage mit ,Nein“ antworten. Dieses ,Nein®“ schliefit dann aber
ein, daf} sich ein Philosoph in seiner Ausbildung griindliche Kenntnisse in der
,nichtphilosophischen® Disziplin Logik anzueignen hat und in seiner philo-
sophischen Forschung standig mit den Mitteln dieser ,nichtphilosophischen®
Disziplin arbeiten mufl. Wie diese Arbeit im einzelnen aussieht, werden wir
im vorliegenden Buch an einigen Beispielen demonstrieren.

Die Hauptschwierigkeit bei der Behandlung unserer Problematik besteht
darin, dafl wir eigentlich beim Leser gute Kenntnisse in der Philosophie und
Logik voraussetzen miifiten, es aber faktisch nicht konnen. Wir wihlen des-
halb folgenden Kompromifl. Im ersten Kapitel beschreiben wir kurz, womit
sich die moderne Logik beschiftigt, ohne die Logik selber darzustellen. In der
weiteren Darstellung geben wir jeweils nur diejenigen logischen Mittel an,
die zur Behandlung des betreffenden philosophischen Problems unumging-



8 EINLEITUNG

lich sind, verzichten dabei weitgehend auf logisch-technische Probleme und
schwierige Beweise. Wir vermitteln keine Einfiihrung in die Logik. Den Le-
ser, der die diesem Buch zugrundeliegende Logikkonzeption ndher kennenler-
nen mochte, verweisen wir auf die Arbeit A. Sinowjew/H. Wessel ,, Logische
Sprachregeln. Eine Einfiihrung in die Logik“, Berlin 1975.

In bezug auf die Philosophie ist die Situation noch schwieriger. Wir kon-
nen weder eine kurzgefafite Geschichte der Philosophie bieten, noch eine De-
finition geben, was Philosophie eigentlich ist, noch auch nur ein einziges phi-
losophisches System insgesamt vorstellen. Wir wahlen vielmehr nur einige
Termini und Thesen aus, die in der Geschichte der Philosophie und in der
gegenwartigen philosophischen Diskussion eine Rolle spielen, und versuchen,
an ihrem Beispiel die Moglichkeiten und Grenzen der Logik zu demonstrie-
ren. Wir hoffen, daf schon auf dieser elementaren Ebene derNutzen der Logik
deutlich wird.

An dieser Stelle mochte ich Prof. A. A. Sinowjew fiir all das danken, was
ich in langjiahriger Zusammenarbeit von ihm lernen konnte. Auch die Kon-
zeption des vorliegenden Buches wurde durch viele Diskussionen mit ihm
beeinflufit. Insbesondere wurde das erste Kapitel, in dem eine knappe Cha-
rakteristik der Logik gegeben wird, auf dem Hintergrund der von Sinowjew
entwickelten Logikauffassung geschrieben, obwohl ich natiirlich allein die Ver-
antwortung fiir eventuelle Méangel in der Darstellung trage. Einige Kapitel
bauen auf bereits verdffentlichten Arbeiten auf.

Horst Wessel

Berlin, im Dezember 1974



Kapitel 1

Skizze der Logik

1.1 Gegenstand der Logik

Dem Wort , Logik® begegnet man in der deutschen Sprache sehr hiufig. Von
einem Logiker wurde sogar einmal scherzhaft behauptet, es sei von allen deut-
schen Worten, die mit ,,L“ anfangen, nach dem Wort ,,Liebe“ das am meisten
mifbrauchte. In philosophischen Texten liest man etwa von der transzenden-
talen Logik Kants und der dialektischen Logik Hegels. Die Logik der Dinge
oder Ereignisse wird beschworen, und man scherzt iiber Frauen- oder Dem-
agogenlogik. Oft wird das Wort ,,Logik® blof} als Synonym fiir ,Regelmafig-
keit* oder ,,GesetzméfBigkeit” verwendet.

Wir verwenden das Wort ,, Logik® in einem eingeschrinkten Sinne. Un-
ter Logik verstehen wir immer die von Aristoteles begriindete Wissenschaft
der formalen Logik, die heute — wie bereits gesagt — in ihrer modernen Ge-
stalt auch mathematische Logik, symbolische Logik, theoretische Logik, Logi-
stik u. a. genannt wird.

Diese Wissenschaft untersucht Termini, Aussagen und logische Operato-
ren unter bestimmten Aspekten. Termini, Aussagen und logische Operatoren
sind vom Menschen fiir bestimmte Zwecke geschaffene sprachliche Gebilde,
die wahrnehmbar und in bestimmter Weise in Raum und Zeit angeordnet
sind. Termin: sind Worte und Wortgruppen, die Gegenstinde bezeichnen
oder Merkmale ausdriicken. Beispiele fiir Termini sind etwa: , Sokrates®,
,Tisch“, ,bellen“, ,durch 5 teilbar®, , quadratischer Kreis“, ,die Tatsache,
daf} sich die Erde um die Sonne dreht” usw.

Logische Operatoren sind Worte (oder Wortgruppen oder andere sprach-
liche Mittel wie Satzzeichen), die fiir sich genommen keine Bedeutung haben,
d.h., die keine Gegensténde bezeichnen oder Merkmale ausdriicken. Beispiele
fiir logische Operatoren sind etwa die Worte: ,ist, ,und®, ,nicht“, joder®,



10 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

,wenn...,so...“, .alle“, einige“, , die Tatsache, daf ... usw. Aus Termini
und logischen Operatoren werden Aussagen gebildet, die etwas behaupten.
Beispiele fiir Aussagen sind: ,,Der Tisch ist aus Holz“, ,,Der Hund bellt nicht*,
»Alle Menschen sind sterblich®, ,,Nicht alle Philosophen sind weise“, ,,Berlin
ist die Hauptstadt der DDR, und es liegt an der Spree”.

Eine abgeschlossene Definition der Termini ,, Aussage®, ,, Terminus“ und
slogischer Operator” ist aus prinzipiellen Griinden nicht moglich. Aussa-
gestrukturen, Terministrukturen und logische Operatoren werden von den
Menschen zusammen mit der Sprache geschaffen, und es gibt keine apriori-
schen Schranken fiir die Einfithrung neuer logischer Operatoren sowie neu-
er Aussage- und Terministrukturen. Deshalb wurden hier die betreffenden
Termini auch nur an Beispielen erldutert. In jedem Bereich der Logik wird
hingegen genau bestimmt, welche logischen Operatoren, Aussage- und Ter-
ministrukturen untersucht werden.

In der Logik werden nicht die speziellen Termini und Aussagen einer be-
stimmten Sprache, etwa der deutschen oder russischen Sprache, der Sprache
der Mathematik oder Philosophie untersucht, sondern die Logik stellt Regeln
und Gesetze auf, die in beliebigen Sprachen verwendet werden konnen.

Ausgangspunkt fiir die Untersuchungen der Logik sind die im faktischen
Sprachgebrauch anzutreffenden Verwendungsregeln fiir logische Operatoren,
man kann auch sagen, die logische Intuition der Menschen. Die Logik be-
schrankt sich aber seit ihrer Herausbildung als Wissenschaft nicht auf eine
Beschreibung dieser Regeln. Die Aufgabe der Logik besteht vielmehr darin,
die Méngel der natiirlichen Sprachen in logischer Hinsicht zu beseitigen, in-
dem sie die Verwendungsregeln fiir Termini, Aussagen und Operatoren prizi-
siert, systematisch untersucht und darstellt. Auflerdem werden in der Logik
auch Verwendungsregeln fiir eine Reihe von konkreten Termini aufgestellt,
die in den Umgangssprachen und in den Sprachen verschiedener Wissen-
schaften verwendet werden. Solche speziellen Termini sind etwa die Termini
»,Klasse”, | Anhdufung®, , moglich®, ,notwendig", , zuféllig“, ,verboten®, ,er-
laubt®, ,gut®, ,schlecht* usw.

In der Logik werden Regeln verschiedenen Typs untersucht. Die wich-
tigsten Typen sind Form- oder Bildungsregeln von Aussagen und Termini,
Regeln des logischen Folgerns der einen Aussagen aus anderen sowie Regeln
iiber die Bedeutungsbeziehungen zwischen Termini. Die Formregeln legen in
jedem Bereich der Logik fest, welche sprachlichen Gebilde jeweils als Aussa-
gen oder Termini anzusehen sind.

Durch solche Regeln wird festgelegt, wie man aus gegebenen Termini mit
Hilfe von logischen Operatoren andere Termini oder aber Aussagen bzw. wie
man aus gegebenen Aussagen mit Hilfe von logischen Operatoren komplizier-
te Aussagen usw. erhilt. Beispiele solcher Regeln sind etwa: Wenn X und



1.1. GEGENSTAND DER LOGIK 11

Y Aussagen sind, so ist ,X und Y eine Aussage; wenn X und Y Termini
sind, so ist , X und Y“ ein Terminus; wenn X eine Aussage ist, so sind die
Wendungen ,,die Tatsache, dal X“ und ,,die Aussage X*“ Termini.

Eine der wichtigsten Aufgaben der Logik ist es, Regeln der logischen
Folgebeziehung aufzustellen. Haufig nennt man solche Regeln auch logische
Schlufiregeln. Wir verdeutlichen an einem Beispiel eine solche Regel. Wenn
die Mutter zu ihrem Sohn Fritz sagt: ,Heute gibt es als Nachtisch Schoko-
ladenpudding oder Blaubeeren®, der bei der Zubereitung des Mittagessens
helfende Vater aber einwirft: ,Pudding konnen wir heute nicht machen, da die
Milch sauer ist“ und Fritz ausruft: ,Dann gibt es heute also Blaubeeren®, so
hat Fritz einen einfachen logischen Schlufl vollzogen. Wir wollen uns die von
Fritz hier durchgefiithrte Tétigkeit etwas ndher ansehen. Dazu verwenden wir
folgende Abkiirzungen: Fiir die Aussage ,,Heute gibt es als Nachtisch Schoko-
ladenpudding® schreiben wir A, fiir die Aussage ,,Heute gibt es Blaubeeren*
schreiben wir B, fir ,,und®, ,oder”, ,nicht“ verwenden wir entsprechend die
Zeichen A, V, ~. Von seinen Eltern wufite Fritz dann, dafl die Voraussetzung
(AV B) A ~A gilt, aulerdem beherrschte er — sicher nur an Beispielen — die
logische Regel ,Aus (AV B) A ~A folgt logisch B“, und durch Anwendung
dieser Regel kam er zu dem Ergebnis, dafl die Folgerung B gilt. Wenn wir
fiir folgt logisch® das Zeichen K schreiben, so hat die angewendete Regel
folgende Form:

(XVY)A~XFY.

Solch eine Regel der logischen Folgebeziehung besitzt folgende Eigenschaft:
Ganz gleich, welche konkreten Aussagesitze wir fiir die Variablen X und
Y auch einsetzen, stets wenn die Voraussetzung einer Regel der logischen
Folgebeziehung gilt, so gilt auch die Folgerung. Dies bedeutet, dafl die Kor-
rektheit eines logischen Schlusses ausschliefilich von der logischen Form der
Voraussetzungen und Folgerungen, jedoch nicht vom konkreten Inhalt der
Satze abhéngt. Deshalb nennt man die Logik auch formale Logik.

Betrachten wir noch an einem Beispiel eine logische Regel eines anderen
Typs, die die Bedeutungsbeziehungen von Termini betrifft: Wenn jeder Ge-
genstand, der mit dem Terminus a bezeichnet wird, auch mit dem Terminis b
bezeichnet wird, und jeder Gegenstand, der mit dem Terminus b bezeichnet
wird, auch mit dem Terminus ¢ bezeichnet wird, so wird auch jeder Ge-
genstand, der mit dem Terminus a bezeichnet wird, mit dem Terminus ¢
bezeichnet.

Wenn jeder Gegenstand, der mit dem Terminus a bezeichnet wird, auch
mit dem Terminus b bezeichnet wird, so sagen wir auch, der Terminus a
schliefit der Bedeutung nach den Terminus b ein, und verwenden zur Abkiir-



12 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

zung das Symbol ta — tb (¢t heifit Terminus). Die oben umgangssprachlich
formulierte Regel 148t sich dann folgendermaflen schreiben:

(ta — tb) A (tb — tc) - (ta — tc).

Die Beziehung — wird in der Umgangssprache hiufig als ,ist“ gelesen. Eine
Anwendung der eben formulierten Regel wire etwa: Aus den beiden Aussagen
,Ein Stichling ist ein Fisch® und ,,Ein Fisch ist ein Lebewesen folgt logisch
,Ein Stichling ist ein Lebewesen®.

Unsere beiden als Beispiele angefiihrten logischen Regeln haben recht un-
terschiedlichen Charakter. Um die erste Regel als giiltig einzusehen, mufite
man die innere logische Struktur der Aussagen A und B nicht beriicksichti-
gen, wahrend das bei der zweiten Regel durchaus erforderlich ist, denn ohne
Beriicksichtigung der inneren Struktur der in ihr vorkommenden Aussagen
hitte sie die Form X AY F Z und wére nicht giiltig. Die beiden Regeln
gehoren zu verschiedenen Bereichen der Logik, die erste — zur allgemeinen
Theorie der logischen Folgebeziehung, die zweite — zur Terminitheorie. Um
zu verstehen, wie man zu Regeln der ersten Form kommt, geben wir eine
kurze Skizze der klassischen Aussagenlogik.

1.2 Klassische Aussagenlogik

In der Aussagenlogik werden die Eigenschaften von Aussagen mit den logi-
schen Operatoren ,nicht“, ,und“, ,oder” und anderen von ihnen abgeleiteten
Operatoren untersucht. Dabei wird der logische Aufbau der einfachen Aussa-
gen, die mit Hilfe der genannten Operatoren zu zusammengesetzten Aussagen
verkniipft werden, nicht beriicksichtigt, d. h., es werden Regeln aufgestellt,
die fiir beliebige Aussagen mit diesen Operatoren gelten.

Um die Mehrdeutigkeit der Umgangssprache auszuschalten und die logi-
schen Regeln und Gesetze iibersichtlicher darzustellen, werden beim Aufbau
von logischen Theorien kiinstliche Sprachen verwendet, die nach genau for-
mulierten Regeln aufgebaut werden und deren Symbole eine fest umrissene
Bedeutung haben. Beim Aufbau der Aussagenlogik werden folgende Grund-
zeichen verwendet:

1. die Buchstaben p, ¢, r, s mit und ohne Indizes als Aussagenvariablen,
die als Leerstellen fiir beliebige konkrete Aussagesitze betrachtet werden

konnen;
2. die logischen Operatoren ~, A, V, D und =, die in der angegebenen Rei-
henfolge in etwa den Worten ,nicht“, jund“, ,oder”, ,nicht ... oder ...*

(manchmal auch ,wenn ..., so...“)und ,... genau dann, wenn ... der



1.2. KLASSISCHE AUSSAGENLOGIK 13

Umgangssprache entsprechen und in der gleichen Reihenfolge als Nega-
tion, Konjunktion, Adjunktion (Alternative), Subjunktion (materiale Im-
plikation) und Bisubjunktion (materiale Aquivalenz) bezeichnet werden
(die hier angegebene Zuordnung von logischen Operatoren zu bestimmten
Satzbindeworten der Umgangssprache ist nicht genau und nur als eine ge-
wisse Orientierung fiir den Leser gedacht; die genauen Eigenschaften der
Operatoren werden im weiteren angegeben);
3. auflerdem werden die Klammern (, ) als technische Zeichen verwendet.

Aus den angegebenen Grundzeichen lassen sich durch einfaches Anein-
anderreihen beliebige Zeichenreihen bilden. Fiir die Logik sind nun nicht
beliebige Zeichenreihen interessant, sondern nur solche, die sich sinnvoll in
die Umgangssprache iibersetzen lassen. Diese Zeichenreihen werden logische
Ausdriicke oder Formeln genannt und durch die folgende Definition festge-
legt.

Aussagenlogische Formeldefinition:

1. Alleinstehende Aussagenvariablen sind aussagenlogische Formeln.

2. Ist Z eine aussagenlogische Formel, so ist auch ~Z eine aussagenlogische
Formel.

3. Sind Z; und Z, aussagenlogische Formeln, so sind auch(Z; A Z3),
(Z1V Zy), (Z1 D Zs), (Z1 = Z3) aussagenlogische Formeln.

4. FEine aussagenlogische Formel liegt nur dann vor, wenn es auf Grund von
1-3 der Fall ist.

Zur Vereinfachung unserer Schreibweise vereinbaren wir: 1. In aussagen-
logischen Formeln koénnen die beiden Auflenklammern weggelassen werden;
2. die aussagenlogischen Operatoren besitzen verschiedene Bindungsstirke.
Die Bindungskraft der zweistelligen Operatoren nimmt in folgender Reihen-
folge ab: A, V, D, =, wihrend der Negationsoperator ~ die grofite Bindungs-
kraft besitzt. Diese Vereinbarung gestattet es, einige Klammern in Formeln
wegzulassen, ohne deren Eindeutigkeit aufzuheben.

Der weitere Aufbau der Aussagenlogik kann auf verschiedene Weise er-
folgen. Wir skizzieren kurz den wahheitsfunktionalen und den axiomatischen
Aufbau. Beim wahrheitsfunktionalen Aufbau der Aussagenlogik postuliert
man das sogenannte Prinzip der Zweiwertigkeit der Aussagen und unter-
sucht, was sich daraus fiir Folgerungen ergeben. Das Prinzip der Zweiwertig-
keit besagt folgendes: Jede Aussage ist entweder wahr oder falsch. Die beiden
Termini ,,wahr“ und ,falsch“ werden als Wahrheitswerte bezeichnet, und man
konnte das Prinzip der Zweiwertigkeit auch so formulieren: Es werden nur
die beiden Wahrheitswerte ,wahr“ (symbolisch: 1) und ,falsch“ (symbolisch:
0) zugelassen, und jede Aussage besitzt einen und nur einen dieser beiden
Wahrheitswerte.



14 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

Die Operatoren ~, A, V, usw. sind satzbildende Operatoren, da mit ihrer
Hilfe aus Aussagesitzen neue zusammengesetzte Aussagesitze gebildet wer-
den. Beim wahrheitsfunktionalen Aufbau der Aussagenlogik werden nicht
konkrete Satze betrachtet, sondern man abstrahiert vom konkreten Inhalt
der Satze, betrachtet nur deren Wahrheitswerte und untersucht alle mogli-
chen Beziehungen, die zwischen den Wahrheitswerten von einfachen Sétzen
und denen von zusammengesetzten Sitzen bestehen. Die logischen Operato-
ren werden mit Hilfe von Wahrheitstabellen (Wahrheitsfunktionen) definiert.
Die Negation (~) wird duch die Tabelle

0

X[~X
1
011

definiert, wobei X eine beliebige Formel ist. In Sétzen 148t sich diese Tabelle
wie folgt schreiben: Wenn X den Wert 1 hat, so hat ~X den Wert 0; wenn
X den Wert 0 hat, so hat ~X den Wert 1; wenn ~X den Wert 0 hat, so hat
X den Wert 1; wenn ~X den Wert 1 hat, so hat X den Wert 0.

Die Konjunktion (A), Adjunktion (V), Subjunktion (D) und Bisubjunkti-
on (=) werden entsprechend durch die folgenden Tabellen definiert, in denen
X und Y beliebige Formeln sind:

X Y| XAY XVY XDY | X=Y
1 1 1 1 1 1
1 0 0 1 0 0
0 1 0 1 1 0
0 0 0 0 1 1

Mit Hilfe der hier angegebenen logischen Operatoren (genauer: schon mit
einigen von ihnen) lassen sich alle iiberhaupt moglichen logischen Operatoren
der zweiwertigen Aussagenlogik definieren.

Werden jetzt jeder in einer Formel vorkommenden Aussagenvariablen
einer der beiden Wahrheitswerte ,wahr“ und ,falsch“ zugeordnet und alle
moglichen Wertkombinationen fiir die in der Formel vorkommenden Varia-
blen aufgestellt, so lafit sich nach den angegebenen Wahrheitstabellen der
Wert einer beliebigen Formel bei jeder moglichen Wertkombination fiir die in
ihr vorkommenden Variablen ermitteln. Man nennt eine Formel, die bei jeder
moglichen Kombination von Wahrheitswerten fiir die in ihr vorkommenden
Variablen den Wahrheitswert ,,wahr® annimmt, eine Tautologie. Eine For-
mel, die bei jeder Wertkombination fiir die in ihr vorkommenden Variablen
den Wert ,falsch“ annimmt, nennt man eine Kontradiktion. Eine Formel, die



1.2. KLASSISCHE AUSSAGENLOGIK 15

weder eine Tautologie noch eine Kontradiktion ist, nennt man eine empiri-
sche Formel. Tautologien und empirische Formeln nennt man auch erfillbare
Formeln. Beispiele:

I.pAgDgqgADp 2. p=~p 3.pVgDp
1111111 1001 11111
1001001 0010 11011
0011100 01100
0001000 00010

Der Wahrheitswert der Gesamtformel bei den verschiedenen Wertkombina-
tionen fiir die Aussagenvariablen steht jeweils unter dem Zeichen der letzten
Operation (oder — wie man sagt — dem Hauptoperator), und wir haben die-
se Spalte zweimal unterstrichen. Die erste Formel nimmt immer den Wert
,2wahr an und ist also eine Tautologie, die zweite ist eine Kontradiktion, da
sie immer den Wert ,falsch“ hat, wiahrend die dritte eine empirische Formel
ist, da sie sowohl den Wert ,, wahr“ als auch den Wert ,falsch“ annehmen
kann.

Aufgabe der Aussagenlogik ist es, die Tautologien zu untersuchen, da
diese aus rein logischen Griinden wahr sind und da man aus ihnen Regeln
der logischen Folgebezichung erhilt.

Mit den angegebenen Wahrheitstabellen haben wir fiir die klassische Aus-
sagenlogik ein allgemeines Entscheidungsverfahren, nach dem man fiir eine
beliebige aussagenlogische Formel entscheiden kann, ob sie eine Tautologie ist
oder nicht. Die Aussagenlogik kann aber auch axiomatisch aufgebaut werden.

Beim axiomatischen Aufbau werden einige aussagenlogische Formeln ohne
Beweis gesetzt, und es werden Schlufiregeln angegeben, nach denen man aus
den Axiomen weitere Formeln ableiten kann.

Beispielsweise kann man folgendes Axiomensystem wihlen:
Axiome:

Al. p> (gD p);

A2. (p2(¢>7)>((pD>9)D@D7));

A3. (~pD~q)D(aDp)

Schlufiregeln:

R1. Abtrennungsregel: Aus den Formeln X D Y und X erhélt man Y.

R2. Einsetzungsregel: Aus einer Formel X erhilt man X {a/Y}, wobei das
Symbol X {a/Y} die Formel bezeichnet, die man aus X erhélt, indem
man fiir die Aussagenvariable a an allen Stellen ihres Vorkommens in
X die Formel Y einsetzt.

Der Beweisbegriff wird fiir dieses Axiomensystem wie folgt definiert: Ein

Beweis ist eine endliche Folge von Formeln des Systems, von denen jede
entweder ein Axiom ist oder aus vorhergehenden Gliedern der Folge nach



16 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

den Regeln R1 oder R2 gewonnen wurde. Die letzte Formel eines Beweises
nennt man eine beweisbare Formel oder ein Theorem.

Die in dem Axiomensystem nicht vorkommenden logischen Operatoren
der Adjunktion, Konjunktion, Bisubjunktion usw. kénnen etwa durch fol-
gende Definitionen eingefiihrt werden:

(XVY) Zpes (~X DY),
(X AY) Zpes ~(~X V ~Y),
(X =Y) =pe; (X DY)A(Y D X).

Unser Axiomensystem ist so gewahlt, dal der folgende Vollstandigkeitssatz
gilt: Alle Tautologien der klassischen zweiwertigen Aussagenlogik sind im
vorliegenden Axiomensystem Theoreme. Auflerdem gilt auch der Satz, daf
alle Theoreme des Systems Tautologien sind. Aus dem zuletzt genannten Satz
folgt die Widerspruchsfreiheit des Axiomensystems im folgenden Sinne: Es
gibt keine Formel X derart, dal X und ~X beide im System beweisbar sind.
Denn wéren X und ~X beide beweisbar, so miifiten beide Tautologien sein,
das ist aber auf Grund der Definition einer Tautologie nicht mdglich. Wenn
eine der beiden Formeln eine Tautologie ist, so ist die andere namlich eine
Kontradiktion. Beim wahrheitsfunktionalen und beim axiomatischen Aufbau
handelt es sich also nur um verschiedene Darstellungen ein und derselben
Logik.

1.3 Allgemeine Theorie der logischen Folge-
beziehung

Eine der wichtigsten Aufgaben der Logik besteht darin, Regeln fiir das lo-
gische Folgern der einen Aussagen aus anderen aufzustellen, die man dann
beim praktischen Schliefen verwenden kann. Das Symbol X F Y lesen wir
als ,,Aus der Aussage X folgt logisch die Aussage Y, X nennen wir Voraus-
setzung und Y Folgerung, i- ist das Zeichen der logischen Folgebeziehung. Im
weiteren verwenden wir X —F Y als Abkiirzung fir ,.X F Y und Y + X*“.
Als allgemeine Theorie der Folgebeziehung wird der Bereich der Theorie der
logischen Folgebeziehung bezeichnet, in dem Regeln der Folgebeziehung fiir
Aussagen des in der Aussagenlogik betrachteten Typs aufgestellt werden,
d.h., in dem der innere Aufbau der einfachen Aussagen nicht beriicksichtigt
wird.

In der klassischen Logik wird folgende Forderung an eine logische Folge-
beziehung gestellt: Wenn die Voraussetzung einer Folgebeziehung wahr ist, so
muf stets auch die Folgerung wahr sein. Eine dieser Forderung geniigende all-
gemeine Theorie der logischen Folgebeziehung erhélt man, wenn man in den



1.3. LOGISCHE FOLGEBEZIEHUNG 17

Tautologien (Theoremen) der klassischen Aussagenlogik der Form X D Y
den Hauptoperator durch das Zeichen der logischen Folgebeziehung I~ ersetzt.
Beispielsweise erhélt man aus den Tautologien der klassischen Aussagenlogik

PANqGDqANp,
(p D q) D (~g D ~p),
(r=q)D(PDq

entsprechend die folgenden Regeln der Folgebeziechung

pAgtEqAp,
(p D q) F (~q D ~p),
(r=q)F(pDq).

Da in der klassischen Aussagenlogik aber Formeln wie

(p A ~p) Dy,
gD (pV~p)

beweisbar sind, erhédlt man fiir die klassische allgemeine Folgebeziehung auch
Regeln wie

pA~phkq,
qgbEpV ~p,

bei denen die Voraussetzung eine Kontradiktion (logisch falsch) ist bzw. die
Folgerung eine Tautologie (logisch wahr) ist. Solche Regeln kann man fol-
gendermaflen deuten: ,,Aus einer logisch falschen Aussage folgt logisch eine
beliebige Aussage“ und , Eine logisch wahre Aussage folgt logisch aus einer
beliebigen Aussage“. Diese Regeln widersprechen der intuitiven Auffassung
der logischen Folgebeziehung, deshalb bezeichnet man die oben angegebenen
Formeln auch als Paradozien der materialen Implikation (Subjunktion).

Wir betonen, dafl die klassische Theorie der Folgebeziehung nicht etwa
widerspriichlich ist, denn aus der Widerspruchsfreiheit der klassischen Aussa-
genlogik folgt auch die Widerspruchsfreiheit der klassischen Theorie der Fol-
gebeziehung. Die sogenannten paradoxen Regeln der Folgebeziehung fithren
beim praktischen Schlieen auch nicht zu unannehmbaren Folgerungen, man
wendet sie ndmlich praktisch gar nicht an. Der paradoxe Charakter einiger
Regeln besteht vielmehr in ihrer Nichtiibereinstimmung mit der intuitiven
Auffassung der logischen Folgebeziehung. Nebenbei sei vermerkt, dafl die be-
treffenden paradoxen Regeln der klassischen Theorie der Folgebeziehung vor
allem beim Aufbau anderer Bereiche der Logik (z.B. der deontischen Logik)
zu Schwierigkeiten und negativen Auswirkungen fiihren.

Seit Beginn unseres Jahrhunderts gab es verschiedene Versuche, eine pa-
radoxienfreie Theorie der Folgebeziehung aufzubauen. C. I. Lewis, W. Acker-
mann, A. R. Anderson u. a. versuchten eine Theorie der Folgebeziehung zu



18 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

konstruieren, in der ein sogenannter inhaltlicher Zusammenhang zwischen
den Voraussetzungen und Folgerungen besteht. Diese Versuche sind jedoch
mifigliickt. Erst A. A. Sinowjew gelang in den 60er Jahren eine befriedigende
Losung des Problems.! An eine giiltige Regel der Folgebeziehung X F Y stellt
er auler der in der klassischen Logik iiblichen Forderung, daf} sich aus einer
wahren Voraussetzung X stets eine wahre Folgerung Y ergeben muf}, noch
zusitzlich apriorische Forderungen beziiglich der in X und Y vorkommenden
Variablen. Je nachdem, wie diese Forderungen beschaffen sind, erhilt man
verschiedene Formen der logischen Folgebeziehung. Wird etwa gefordert, daf}
in Y nur solche Variablen vorkommen, die auch in X vorkommen, so erhélt
man die Theorie der strengen logischen Folgebeziehung. Fordert man hinge-
gen, dafl in X und Y mindestens eine gemeinsame Variable vorkommt, so
erhilt man die Theorie der abgeschwdichten logischen Folgebeziehung. Von
den {ibrigen Formen der Folgebeziehung, die von Sinowjew untersucht wur-
den, erwdhnen wir nur noch die entartete Folgebezichung. Wir legen fest:
Wenn X eine Tautologie der klassischen Aussagenlogik ist, so ist = X eine
giiltige Regel der entarteten Folgebeziehung, d.h., die Formel X ist allein aus
logischen Griinden wahr (ist logisch wahr). Alle hier angefithrten Formen der
logischen Folgebeziehung sind entscheidbar, d.h., wir konnen von einer be-
liebigen Formel der Folgebeziehung priifen, ob sie giiltig ist oder nicht. Dazu
brauchen wir nur festzustellen, ob die X F Y (bzw. - X) entsprechende
Formel X DY (bzw. X) der klassischen Aussagenlogik eine Tautologie ist
oder nicht, und auflerdem zu iiberpriifen, ob die entsprechenden zusatzlichen
Variablenbedingungen erfiillt sind oder nicht.

Fiir die verschiedenen Formen der allgemeinen logischen Folgebeziehung
wurden axiomatische Systeme aufgestellt und deren Widerspruchsfreiheit,
Vollstandigkeit und Paradoxienfreiheit bewiesen. Da wir hier keine systema-
tische Darstellung der Logik geben, geniigen die angefithrten Informationen.
In der weiteren Darstellung werden wir sowohl Regeln der klassischen Fol-
gebeziehung als auch andere Formen der Folgebeziehung verwenden, ohne
deren Giiltigkeit jeweils nachzuweisen.

1.4 Einfache Aussagen

Einfache Aussagen bestehen aus (logischen) Subjekten, Pradikaten und ei-
nem Pridikationsoperator. Unter den logischen Subjekten einer einfachen

! Die Entwicklung von Sinowjews Theorie der Folgebeziehung l#8t sich anhand der fol-
genden Arbeiten in der angegebenen Reihenfolge verfolgen: A. A. Zinov’ev, Logika vys-
kazyvanij i teoria vyvoda, Moskva 1962; Osnovy logi¢eskoj teorii nauényh znanij, Moskva
1967; Kompleksnaa logika, Moskva 1970.



1.4. EINFACHE AUSSAGEN 19

Aussage versteht man die Termini, die das bezeichnen, woriiber in der Aus-
sage gesprochen wird, wahrend die logischen Pradikate die Termini sind, die
das ausdriicken, was iiber die Subjekte ausgesagt wird. Beispiele fiir einfache
Aussagen sind: ,,Ein Elektron ist negativ geladen®, ,Sokrates lauft“, ,Anton
liebt Gerda nicht®, ,Berlin liegt zwischen Rostock und Leipzig®. Die logischen
Subjekte sind in diesen Aussagen entsprechend: , Ein Elektron®,  Sokrates®,
»Anton“ und , Gerda“, ,Berlin“, ,Rostock” und , Leipzig“. Als Symbole fiir
logische Subjekte verwenden wir die Buchstaben s, s, s9, ... Die logischen
Pradikate sind entsprechend die Termini ,negativ geladen®, , lauft”, ,liebt®,
Hliegt zwischen. Fiir Pradikate verwenden wir die Symbole P, @), Py, Ps, ...
Man unterscheidet Pridikate in ein-, zwei- und allgemein n-stellige Pradikate,
je nachdem, mit wieviel Subjekttermini sie zu Aussagen verkniipft werden.
So haben wir in unserem ersten und zweiten Beispielsatz einstellige Pradika-
te, im dritten ein zweistelliges und im vierten ein dreistelliges Pradikat. Im
weiteren moge s fiir eine beliebige Gruppe von Subjekttermini (sq,...,s,)
mit n > 1 und P fiir ein entsprechend n-stelliges Pradikat stehen.

Die Préadikationsoperatoren werden in der Umgangsprache auf die ver-
schiedenste Weise ausgedriickt, durch die Worte ,,ist* und , ist nicht“, durch
yhat“ und , hat nicht“, durch einfaches Aneinanderreihen von Subjekt und
Pradikat bzw. Aneinanderreihen von Subjekt, Pradikat und ein Hinzufiigen
des Wortes ,nicht“. Wir verwenden fiir das Zusprechen eines Pridikates zu
einem Subjekt das Symbol < und fiir das Absprechen das Symbol — .

Wenn wir fiir ein gegebenes Subjekt s feststellen kénnen, dafi es die Eigen-
schaft P besitzt, so konnen wir die Aussage bilden ,,s besitzt die Eigenschaft
P (symbolisch: s < P). Wenn wir fiir ein gegebenes Subjekt s feststellen
kénnen, dafi es die Eigenschaft P nicht besitzt, so konnen wir die Aussa-
ge bilden , s besitzt nicht die Eigenschaft P“ (sybolisch: s = < P). Damit
sind aber noch nicht alle Moéglichkeiten der Pradikation erschopft, obwohl
man sich in der klassischen und auch in der intuitionistischen Logik auf sie
beschrinkt. Es ist ndmlich noch der Fall moglich, dal weder s < P noch
s ¢+ P gilt. Dies wird durch eine Aussage der Form s?7 < P ausgedriickt
(7 ist das Zeichen der Unbestimmtheit). Die in einfachen Aussagen der Form
s < P vorkommende Negation — nennen wir innere Negation im Un-
terschied zu der frither behandelten aussagenlogischen Negation ~, die wir
dufsere Negation nennen. Zwischen der inneren Negation — und der dufleren
Negation ~ bestehen folgende Beziehungen. Wahrend sich die innere Negati-
on immer nur auf den jeweiligen logischen Operator bezieht, bezieht sich die
auflere Negation nur auf Aussagen als Ganzes. Die duflere Negation ist ein
aussagenlogischer Operator, und die Gesetze fiir die duflere Negation gelten
unabhéngig von der inneren Struktur der Aussagen. Ihren Sinn kann man
wie folgt erkldaren: Wenn jemand eine Aussage A behauptet, und ein anderer



20 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

sagt ,Nein, A gilt nicht“ (,,Es ist nicht so, dal A“), so kénnen wir dies als
~A wiedergeben. Fiir die duflere Negation gelten alle Gesetze der klassischen
Logik. Systematisch einfiihren 148t sich die duflere Negation mit Hilfe der in-
neren Negation und des Unbestimmtheitszeichens. Beispielsweise kann man
~(s < P) definieren als ,Entweder (s— < P) oder (s7 « P)“, wihrend
sich ~(s— < P) als ,Entweder (s <— P) oder (s 7 <— P)“ und ~(s7 < P) als
,Entweder (s < P) oder (s— <« P)“ definieren lassen. Es ist offensichtlich,
daf ,,s + P oder s = < P“ kein logisches Gesetz ist, es gilt nur ,,s + P oder
s = 4 P oder s? + P“. Ebenso folgt aus ~(s = < P) nicht s + P, sondern
nur ,s < P oder s? + P“, wihrend natiirlich fiir beliebige Aussagen X die
Gesetze X V ~X und ~~X D X erhalten bleiben.

In der klassischen (und intuitionistischen) Logik wird nicht zwischen den
beiden verschiedenen Formen (verschiedenen Positionen) der Negation un-
terschieden, und es werden die folgenen Regeln akzeptiert:

(s 4+ P) k- ~(s < P).
In der klassischen Logik ergibt sich daraus insbesondere die Regel
~(s— <+ P)F (s« P).

Diese Regeln sind aber im allgemeinen nicht giiltig. Wir sehen uns einige
Gegenbeispiele an, die das verdeutlichen. Aus dem Satz: ,Es gilt nicht: Der
Mond ist nicht gerade (ist ungerade)* folgt logisch nicht der Satz ,, Der Mond
ist gerade®; aus dem Satz ,Es gilt nicht: N hat nicht aufgehort seine Frau
zu schlagen® folgt nicht ,N hat aufgehort seine Frau zu schlagen®; aus dem
Satz ,,Es gilt nicht: In der Dezimalentwicklung von 7 kommt die Null nicht
10'° mal hintereinander vor“ folgt logisch nicht ,,In der Dezimalentwicklung
von 7 kommt die Null 10!° mal hintereinander vor“. In all diesen Beispielen
ist ndmlich ein dritter Fall moglich. Im allgemeinen gilt also nicht die oben
angegebene Regel, sondern nur:

~(s 4+ P)F (s« P)V(s?«+ P).

Diesen allgemeinen Fall nennen wir in Anschlufl an Sinowjew den nichtklassi-
schen Fall. In ihm werden die verschiedenen Positionen der Negation und die
Unbestimmtheit beriicksichtigt. Der speziellere Fall, in dem es nicht nétig ist,
diese beiden verschiedenen Positionen der Negation und die Unbestimmtheit
zu beriicksichtigen, wird hingegen klassischer Fall genannt.

Bei unseren angefiihrten Beispielsitzen handelt es sich um nichtklassische
Fille. Es sind logisch nicht nur die beiden Fille moglich, dafl der Mond gerade
oder nicht gerade ist, sondern auch der dritte Fall, dafl der Mond weder
gerade noch nicht gerade ist, und dieser Fall ist in unserem Beispeiel sogar



1.4. EINFACHE AUSSAGEN 21

der zutreffende, weil das Pradikat ,,gerade” fiir Gegenstinde wie Monde gar
nicht definiert ist. N kann nicht nur aufgehort haben oder nicht aufgehort
haben, seine Frau zu schlagen, sondern es kann auch weder das eine noch
das andere gelten, wenn N seine Frau namlich {iberhaupt nicht geschlagen
hat. Auch in unserem dritten Beispiel liegt Unbestimmtheit vor, denn wir
kénnen weder feststellen, daf8 in der Dezimalentwicklung von 7 die Null 10'°
mal hintereinander vorkommt, noch daf} sie nicht vorkommt. Manchmal wird
gegen solche Beispiele wie das letztere eingewendet, man kénne zwar nicht
feststellen, welcher der beiden Félle s « P und s— < P gelte, aber ,an
sich“ gelte natiirlich einer der beiden Fille, d.h., (s <~ P) V (s < P) sei
ein logisches Gesetz. Dieser Einwand ist aber unberechtigt, denn bekanntlich
ist m ein nichtperiodischer unendlicher Dezimalbruch. Es ist zwar klar, wie
man in unserem Beispiel s <— P als giiltig nachweisen kénnte. Man miifite
nimlich die Dezimalentwicklung von 7 so weit treiben, bis die Null 10'° mal
hintereinander vorkommt. Gelingt dies nicht, so besteht keine Mdglichkeit
s < P als giiltig nachzuweisen, da es sich bei der Dezimalentwicklung
von 7 um einen potentiell unendlichen Prozefl handelt und prinzipiell keine
abgeschlossene Dezimalentwicklung von 7« ,an sich“ existieren kann. Wer
trotzdem behauptet, im vorliegenden Fall gelte (s < P) V (s— + P), dem
kann man nur mit Wittgenstein antworten: Gott sieht es — aber wir wissen
es nicht (und koénnen es auch nicht wissen).

Die logische Analyse von Beispielen wie dem eben betrachteten fiihrte ei-
nige Logiker — Intuitionisten oder Konstruktivisten genannt — dazu, die aus-
sagenlogischen Gesetze AV ~A, ~~A D A u.a. zu verwerfen. Eine genauere
logische Analyse dieser Beispiele zeigt aber, daf die Intuitionisten eigentlich
die Formeln (s <~ P)V (s— < P) und ~(s— < P) D (s < P), die bei der
hier dargestellten Auffassung keine logischen Gesetze sind, verwerfen miifiten.
Da sie jedoch die nicht giiltigen Regeln (s - <— P) 4F ~(s < P) akzeptieren,
sind sie gezwungen, solche aussagenlogischen Gesetze wie AV~A, ~~A D A
usw. zu verwerfen.

Zur Verdeutlichung des Unterschiedes zwischen innerer und duflerer Ne-
gation sowie zwischen klassischem und nichtklassischem Fall betrachten wir
noch ein interessantes Beispiel. Auch heute gilt noch fiir religiose Gemein-
schaften und fiir einige nichtmarxistische politische Parteien die aus der Bibel
tibernommene Feststellung: ,, Wer nicht fiir mich (uns) ist, der ist gegen mich
(uns)“ (1). Manchen Mitgliedern dieser sozialen Gruppen scheint diese Lo-
sung zu intolerant, und sie setzen die scheinbar tolerantere entgegen: , Wer
nicht gegen mich (uns) ist, der ist fiir mich (uns)*“ (2). In Wirklichkeit haben
beide (im allgemeinen Fall) unrecht. Es gibt hier ndmlich nicht nur die bei-
den Moglichkeiten, fiir oder gegen etwas zu sein, sondern auch noch die dritte
Moglichkeit, weder dafiir noch dagegen zu sein. Benutzen wir s < P, s— « P



22 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

und s? < P entsprechend als Abkiirzungen fiir die Aussagen iiber die drei
Méglichkeiten, so 1a83t sich die Behauptung 1 als ~(s <~ P) D (s— « P)
und die Behauptung 2 als ~(s— < P) D (s «+ P) wiedergeben. Beide Be-
hauptungen sind aber nicht logisch giiltig, logisch gelten nur ~(s < P) D
D(sm« P)V(s? <« P)und ~(s— <« P) D (s« P)V(s? < P). Sie gelten
nur im speziellen klassischen Fall, wenn s7 < P nicht auftritt, d.h., wenn
~(s? < P) gilt und die beiden Formen der Negation nicht unterschieden
werden miissen. Dieser Fall kann natiirlich faktisch in bestimmten Situa-
tionen vorliegen. Ist dies der Fall, so sind die Behauptungen 1 und 2 aber
logisch gleichwertig, und sie sind folglich auch in gleicher Weise ,,tolerant*
(bzw. intolerant).

Im weiteren benutzen wir fiir die drei Formeln (s « P), (s~ < P) und
(s? + P) in der gleichen Reihenfolge auch die Schreibweise P(s), = P(s) und
TP(s).

Die Theorie einfacher Aussagen ist beziiglich der folgenden semantischen
Regeln widerspruchsfrei und (in einem bestimmten Sinn) vollstédndig:

R1. Einfachen Aussagen werden die Wahrheitswerte 1 und 0 genauso zuge-
schrieben wie den Aussagenvariablen. Dabei sind zwei einfache Aussa-
gen verschieden, wenn sie sich graphisch unterscheiden.

R2. Wenn P(s) den Wert 1 hat, so hat =P(s) den Wert 0.

R3. Wenn —P(s) den Wert 1 hat, so hat P(s) den Wert 0.

R4. 7P(s) ist 4quivalent mit ~P(s) A ~=P(s).

R5. Wenn P(s) den Wert 0 hat, so hangt der Wert von —P(s) nicht vom
Wert von P(s) ab (d.h., =P(s) kann sowohl den Wert 1 als auch den
Wert 0 haben).

R6. Wenn —P(s) den Wert 0 hat, so hdngt der Wert von P(s) nicht vom
Wert von = P(s) ab.

Tautologien sind wieder Formeln, die immer den Wert 1 annehmen.

1.5 Klassische Quantorenlogik

In der klassischen Quantorenlogik werden der innere Aufbau einfacher Aus-
sagen und die logischen Eigenschaften der Worte (Quantoren) ,alle und
»einige” untersucht. Die beiden Formen der Negation ~ und — werden nicht
unterschieden, und als logische Subjekte werden nur Eigennamen (individu-
elle Namen) zugelassen. (Nach dieser Auffassung sind Aussagen wie ,,Hunde
bellen* keine einfachen Aussagen.) Einfache Aussagen werden wieder durch
Symbole der Form P(s), Q(s1,...,s,) dargestellt, wobei jetzt s, s, ..., s,
Subjektvariablen (Individuenvariablen), P, ) Pradikatenvariablen sind. P(s)
wird gelesen als ,,s ist (hat) P“. Die Individuen- und Pridikatenvariablen



1.5. KLASSISCHE QUANTORENLOGIK 23

konnen mit Hilfe der Quantoren ,,alle* (V) und ,einige* (3) gebunden wer-
den. Wir beschrinken uns auf den Fall, da Individuenvariablen gebunden
werden. Wir erhalten dann Formeln der Form

Vs P(s) und 3sP(s),

die entsprechend als ,Fiir alle s gilt: P(s)", und ,Fiir einige s gilt: P(s)“
gelesen werden. Die unmittelbar auf einen Quantor folgende Formel nennen
wir den Wirkungsbereich dieses Quantors. Kommt eine Individuenvariable

d unmittelbar hinter einem Quantor oder aber im Wirkungsbereich eines

Quantors Vd oder 3d vor, so sagen wir, sie kommt gebunden vor. Alle ande-

renVorkommen einer Individuenvariablen nennt man freie Vorkommen. Aus

der angegebenen Erweiterung der Symbolik gegeniiber der Aussagenlogik er-
gibt sich folgende quantorenlogische Formeldefinition:

1. Alleinstehende Aussagenvariablen sind quantorenlogische Formeln.

2. Wenn T eine n-stellige Pradikatenvariable (n > 1) ist und dy, ..., d,
Individuenvariablen sind, so ist T'(dy, ..., d,) eine Pradikatformel. Pradi-
katformeln sind quantorenlogische Formeln.

3. Ist Z eine quantorenlogische Formel, so sind auch ~Z, Vd Z und 4d Z
quantorenlogische Formeln, wobei d eine Individuenvariable ist.

4. Sind Z; und Z, quantorenlogische Formeln, so sind auch (Z; A Z3),
(Z1V Zs), (Z1 D Zs), (Z1 = Z3) quantorenlogische Formeln.

5. Eine quantorenlogische Formel liegt nur dann vor, wenn es auf Grund von
1-4 der Fall ist.

Die klassische Quantorenlogik ist eine Theorie beliebiger nichtleerer Indi-
viduenbereiche, d. h., ihre Formeln werden als Aussagen iiber beliebige nicht-
leere Inidivuenbereiche interpretiert, und Aufgabe der Quantorenlogik ist es,
die aus rein logischen Griinden wahren Aussagen iiber solche Individuen-
bereiche zu ermitteln. Wir definieren einige Begriffe und geben Regeln an,
nach denen in der klassischen Quantorenlogik den Formeln Wahrheitswerte
zugeschrieben werden.

Angenommen, U sei ein beliebiger nichtleerer Individuenbereich. Fiir die
Individuenvariablen kénnen dann als Werte beliebige Individuen aus diesem
Bereich eingesetzt werden. Dann bilden den Wertbereich einer Pradikatformel
T(dy,...,d,) alle moglichen Ausdriicke der Form T'(ky, ..., k,), wobei kq, ...
k,, Individuen aus U sind.

Den Formeln aus dem Wertbereich einer Priadikatformel werden die bei-
den Wahrheitswerte ,,wahr* und , falsch“ genauso zugeschrieben wie den Aus-
sagenvariablen in der Aussagenlogik. Zwei solche Formeln werden als ver-
schieden angesehen genau dann, wenn sie sich graphisch unterscheiden. Die
Regeln fiir die Operatoren ~, A, V, D und = sind die gleichen wie in der
Aussagenlogik.

)



24 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

Weiter moge der Ausdruck X {dy,...,d,/ky,...,k,} die Formel sein, die
man aus der Formel X durch Ersetzen aller freien Vorkommen einer Indi-
viduenvariablen d; (i = 1,...,n) in X durch das entsprechende Individuum
k; aus dem Individuenbereich U erhéalt. Den Wertbereich einer beliebigen
quantorenlogischen Formel X im Inidividuenbereich U bilden alle moglichen
Formeln der Form X {d;,...,d,/ki, ..., k,}.

Eine Formel Vd X hat in dem Inidviduenbereich U den Wert ,, wahr* genau
dann, wenn die Formel X {d/k} fiir ein beliebiges Individuum k& aus dem
Bereich U den Wert ,,wahr“ hat. Eine Formel 3d X ist gleichwertig mit der
Formel ~Vd~X.

Weiter nennt man eine Formel X in einem Individuenbereich U giiltig
genau dann, wenn alle Formeln aus dem Wertbereich von X im Bereich U
den Wert ,wahr“ haben. Schliellich nennt man eine Formel X allgemeingiiltig
(oder eine Tautologie) genau dann, wenn sie in jedem beliebigen nichtleeren
Individuenbereich giiltig ist.

Aufgabe der klassischen Quantorenlogik ist es, die allgemeingiiltigen quan-
torenlogischen Formeln zu untersuchen. Die oben angegebenen Definitionen
und Regeln gestatten es aber nicht, nach einem allgemeinen Verfahren fiir
eine beliebige Formel der Quantorenlogik zu entscheiden, ob sie eine quanto-
renlogische Tautologie ist oder nicht. Fiir die klassische Quantorenlogik gibt
es (im Unterschied zur Aussagenlogik) kein allgemeines Entscheidungsver-
fahren. Deshalb ist hier ein axiomatischer Aufbau (wieder im Unterschied
zur Aussagenlogik) erforderlich.

Wir geben ein Axiomensystem der klassischen Quantorenlogik an. Bei
seiner Formulierung verwenden wir Axiomenschemata, d.h., wir setzen die
unendlich vielen Formeln, die die logische Form der jeweiligen Schemata ha-
ben, als Axiome.

Axiomenschemata:

Al. X O (Y D X);

A2. (XD D2Z2)D>((XDY)D (X D2))

A3. (~XDO~Y)D (Y DX)

A4. Yd(X DY) D (X D VdY), wobei d eine Individuenvariable ist, die
nicht frei in X vorkommt;

A5. VYdX D X {d/e}, wenn es in X keine Vorkommen der Form Ve Y derart
gibt, dal d in Ve Y frei vorkommt; das Symbol X {d/e} bezeichnet die
Formel, die man aus X erhilt, wenn man alle freien Vorkommen der
Individuenvariablen d durch die Individuenvariable e ersetzt.

Schlufiregeln:



1.6. NICHTTRADITIONELLE QUANTORENTHEORIE 25

R1. Abtrennungsregel: Aus den Formeln X D Y und X erhilt man Y.
R2. Generalisierungsregel: Aus der Formel X erhilt man Vd X, wobei d eine
Individuenvariable ist.

Die Axiome und die Formeln, die man mit Hilfe der Schlufiregeln aus den
Axiomen erhélt, nennt man Theoreme. Die in den Axiomen nicht vorkommen-
den aussagenlogischen Operatoren werden mit Hilfe der gleichen Definitionen
wie in der Aussagenlogik eingefiihrt. Der Existenzquantor wird folgenderma-
Ben definiert: 3d X =p.s ~Vd ~X.

Das angegebene Axiomensystem ist widerspruchsfrei und im folgenden
Sinne vollstindig: Jede quantorenlogische Tautologie ist ein Theorem des
Systems.

1.6 Nichttraditionelle Quantorentheorie

Wird die klassische Quantorenlogik als Theorie der logischen Folgebeziehung
fiir Aussagen mit den Quantoren ,alle” und ,einige“ gedeutet, d.h., inter-
pretiert man die Tautologien (Theoreme) der klassischen Quantorenlogik der
Form X D Y als ,Aus X folgt logisch Y“ (X F Y), so ergeben sich aufler
den bereits in der Aussagenlogik auftretenden noch zusétzliche Paradoxien.
Insbesondere sind Formeln der Form

Vsy P(s1) D P(sy) und

P(s1) D Jsa P(s2)

Tautologien der klassischen Quatorenlogik. Entsprechend werden in der klas-
sischen Theorie der Folgebeziehung die Regeln

Vsy P(s1) F P(s3) und
P(s1) F dss P(s3)

als giiltig akzeptiert, bei denen im Konsequent Individuenvariablen vorkom-
men, die im Antezedent fehlen. Man sieht sofort, daff diese Regeln nicht ak-
zeptabel sind, wenn man fiir die Individuenvariablen s; und sy entsprechend
die individuellen Termini ,,Erdmond® und ,,B. Russell und fiir P das Pradi-
kat ,bewegt sich um die Erde” einsetzt. Man erhélt dann ndmlich die falschen
Aussagen: ,,Aus der Aussage ,Alle Erdmonde bewegen sich um die Erde‘ folgt
logisch ,B. Russell bewegt sich um die Erde' und ,,Aus der Aussage ,Ein
Erdmond bewegt sich um die Erde‘ folgt logisch die Aussage ,Es gibt einen
B. Russell, der sich um die Erde bewegt‘“. Um die oben angefiihrten Regeln
der klassischen Theorie der Folgebeziehung doch noch zu retten, darf man
jetzt — nach Meinung der Vertreter dieser Theorie — plotzlich fiir die Individu-
envariablen nicht mehr beliebige individuelle Termini und fiir die Prédikaten-
variablen nicht mehr beliebige Pradikattermini einsetzen, wie es eigentlich in



26 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

einer logischen Theorie sein miifite, sondern fiir die Individuenvariablen Na-
men von Individuen aus einem vorgegebenen Bereich (einer Individuenmenge
oder -klasse) und fiir die Pradikatenvariablen sogenannte Aussagenfunktio-
nen, d. h. Funktionen, die jedem Ausdruck P(k), wo P ein Priadikat und £ ein
Individuum aus dem gegebenen Bereich ist, einen Wahrheitswert zuordnen.
Beim Aufbau der klassischen Pridikatenlogik werden also faktisch sowohl der
Mengen- oder Klassenbegriff als auch der Funktionsbegriff vorausgesetzt. Wir
kommen spiter, wenn wir den Klassenbegriff erlautern, auf diese Bemerkung
zuriick. In bezug auf die zugrundeliegenden Individuenmengen werden in der
klassischen Quantorenlogik folgende Voraussetzungen getroffen: 1) die Indi-
viduenbereiche sind nicht leer; 2) alle Individuenvariablen haben den gleichen
Individuenbereich; 3) die Individuenbereiche enthalten nur solche Individu-
en, fiir die jedes Pradikat als Aussagefunktion gedeutet werden kann, d.h.,
jedes Priadikat ist fiir jedes Subjekt eindeutig definiert, es gilt der klassische
Fall P(s) V —P(s), und die Unbestimmtheit ist ausgeschlossen. Alle diese
Voraussetzungen haben auflerlogische Natur, und die klassische Quantoren-
logik muf als eine mathematische Theorie beliebiger Individuenmengen mit
den oben charakterisierten Eigenschaften angesehen werden. Im Rahmen der
klassischen Quantorenlogik kann beispielsweise die Aussage ,, Gott existiert
nicht“ nicht formuliert werden, da im Rahmen dieser Theorie keine leeren
Termini auftreten diirfen.

Eine logische Quantorentheorie, die die genannten ontologischen und ma-
thematischen Annahmen nicht voraussetzt, wurde von A. A. Sinowjew aufge-
baut.? In dieser Theorie kénnen fiir die Subjektvariablen beliebige Subjekt-
termini (auch leere) und fiir die Pradikatenvariablen beliebige Préadikattermi-
ni eingesetzt werden. Es werden die beiden Formen der Negation unterschie-
den. Die Theorie ist widerspruchsfrei, in einem bestimmten Sinne vollstindig
und entscheidbar. Auflerdem kénnen in ihr die erwdhnten Paradoxien nicht
abgeleitet werden, da in ihren Theoremen der Form X F Y die Formel Y
nur solche Variablen enthélt, die auch in X vorkommen. Wir kénnen diese
Theorie hier nicht darstellen. Fiir ein richtiges Verstiandnis der Logik ist es
jedoch wichtig zu wissen, daf es eine solche Quantorentheorie gibt.

1.7 Konditionale Aussagen

Konditionale Aussagen sind Aussagen der Form ,Wenn X, so Y “. Symbolisch
schreiben wir sie mit Hilfe des Konditionaltatsoperators — wie folgt: X — Y.

2Vgl. A. A. Sinowjew, Nichttraditionelle Quantorentheorie; ders., Semantische Ent-
scheidbarkeit der Quantorentheorie, in: Quantoren, Modalitdten, Paradoxien, Berlin 1972.



1.7. KONDITIONALE AUSSAGEN 27

Als Abkiirzung fiir (X — Y)A (Y — X) schreiben wir (X < V), was als
»,X genau dann, wenn Y gelesen wird. Konditionale Aussagen kénnen auf
verschiedene Art und Weise gewonnen werden, insbhesondere (1) als Ergebnis
empirischer Untersuchungen, (2) aus Aussagen iiber die logische Folgebezie-
hung, (3) aus Definitionen, (4) aus anderen Aussagen nach logischen Regeln
und (5) durch das Setzen von Axiomen oder Postulaten. Fiir unsere Zwecke
ist es nicht erforderlich, die logische Theorie der konditionalen Aussagen dar-
zustellen.?

Da es aber in der mathematisch-logischen Literatur generell und in der
philosophisch-logischen Literatur haufig iiblich ist, konditionale Aussagen mit
Hilfe des Subjunktionsoperators darzustellen, wollen wir kurz den Unter-
schied dieser beiden logischen Operatoren erldutern. Wir verdeutlichen den
Unterschied zwischen einer Subjunktion und einer Konditionalaussage an ei-
nem Beispiel. Eine aus empirischer Beobachtung gewonnene Konditionalaus-
sage ist etwa ,, Wenn es regnet, so wird die Strafie na}“ (symbolisch X — Y).
Stellen wir uns jetzt folgende Situation vor. Es ist herrlicher Sonnenschein (es
regnet nicht, ~X) und der Sprengwagen ist eben vorbeigefahren und hat die
Strafle nafl gesprengt. Unter diesen Umstidnden ist sowohl die Aussage ~X
als auch die Aussage Y wahr. Das heifit aber, dafi unter diesen Umstinden
auch die Subjunktion ~X D Y auf Grund der Wahrheitstabelle der Sub-
junktion wahr ist. Wir sagen aber in einer solchen Situation nicht: ,, Wenn es
nicht regnet, so wird die Strafle na3“. Es ist also in einem solchen Falle nicht
korrekt, die Subjunktion als ,wenn ..., so...“ zu lesen. In solchen Aussagen
iiber empirische Ereignisse X und Y sagen wir nur ,wenn X, so Y, wenn
jedesmal mit X auch Y auftritt.

Die Darstellung von Konditionalaussagen mit Hilfe der Subjunktion ist
aus der Mathematik iibernommen, fiir die die klassische mathematische Lo-
gik ja ausgearbeitet wurde. Mathematische Aussagen haben aber folgende
Besonderheit: Der Wahrheitswert mathematischer Aussagen héngt nicht von
Ort, Zeit und Bedingungen ab, d.h., ist eine mathematische Aussage wahr,
so ist sie an jedem Ort, zu jeder Zeit und unter allen Bedingungen wahr. Das
gleiche gilt fiir andere Wahrheitswerte. Diese Besonderheit mathematischer
Aussagen hat ihren Grund darin, dafl in Aussagen der Mathematik nur iiber
abstrakte Objekte gesprochen wird. Mathematische Aussagen werden allein
aus Definitionen nach logischen Regeln gewonnen. Die Definitionen werden
dabei gerade so gewahlt, dafl der Wahrheitswert mathematischer Aussagen
unabhingig von Ort, Zeit und Bedingungen ist. Da auch in anderen Wis-

3Vgl. A. A. Sinowjew, Komplexe Logik. Grundlagen einer logischen Theorie des Wis-
sens, Berlin 1970; A. Sinowjew/H. Wessel, Logische Sprachregeln. Eine Einfiihrung in die
Logik, Berlin 1975.



28 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

senschaften und in der Philosophie Aussagen auftreten, deren Wahrheitswert
sich in Abhéngigkeit von Ort, Zeit und Bedingungen nicht &ndert, nennen
wir solche wuniversale Aussagen. Aussagen, deren Wahrheitswert sich hin-
gegen in Abhéngigkeit von Ort, Zeit und Bedingungen dndert, nennen wir
lokale Aussagen. Ein Beispiel fiir lokale Aussagen ist die Aussage ,Es reg-
net“, die verglichen mit der einen objektiven Situation, wenn es wirklich
regnet, wahr ist und verglichen mit einer anderen objektiven Situation, wenn
es nicht regnet, falsch ist. Nur fiir einige Arten universaler Aussagen lassen
sich konditionale Aussagen adiquat mit Hilfe der Subjunktion wiedergeben,
bei lokalen Aussagen mufl hingegen streng zwischen diesen beiden logischen
Formen unterschieden werden.

Ein weiterer Unterschied zwischen der Subjunktion und dem Konditiona-
litdtsoperator besteht darin, dafl die Subjunktion ein wahrheitsfunktionaler
Operator ist, d.h., der Wahrheitswert einer Subjunktion X O Y ist defi-
nitionsgemfl eindeutig durch die Wahrheitswerte von X und Y bestimmt,
wahrend eine konditionale Aussage keine wahrheitsfunktionale Aussage ist.
Nur in einem der vier moglichen Fille erlaubt uns eine Kenntnis der Wahr-
heitswerte von X und Y, den Wahrheitswert von X — Y anzugeben. Wie
bei der Subjunktion gilt ndmlich: Wenn X wahr und Y falsch ist, so ist
X — Y falsch. In allen anderen Féllen ist die Kenntnis der Wahrheitswerte
von X und Y allein nicht ausreichend, um den Wahrheitswert von X — Y
anzugeben.

Zwischen Subjunktion und Konditionalitdtsoperator bestehen natiirlich
auch logische Beziehungen. Da insbesondere folgende Behauptungen gelten:

F(X—=Y)=(XDY),
Fo(X DY) = ~(X = Y),

formulieren wir im weiteren einige Behauptungen, die auch als Konditional-
aussagen giiltig sind, mit Hilfe der Subjunktion, weil der Subjunktionsope-
rator bekannter und mit ihm einfacher zu operieren ist.

1.8 Terminitheorie

Bisher haben wir nur Bereiche der Logik skizziert, die logische Beziehungen
zwischen Aussagen (Sétzen) untersuchen. Genauso wichtig sind die Bereiche
der Logik, die sich mit den logischen Eigenschaften von Termini und den lo-
gischen Beziehungen zwischen Termini beschéftigen. Obwohl diese Bereiche
der Logik in der traditionellen (vormathematischen) Logik gleichberechtigt
neben der Satzlogik entwickelt wurden, bildete sich in der modernen ma-
thematischen Logik eine starke Disproportion zuungunsten der Terminilogik



1.8. TERMINITHEORIE 29

heraus. Haufig fafit man gegenwértig die Logik iiberhaupt als eine Wissen-
schaft vom logischen Schlieflen auf und verbannt die Terminitheorie ganz aus
der Logik oder sieht sie als trivial an, da alle ihre Probleme in der klassischen
Quantorentheorie darstellbar seien. Wir sind nicht dieser Auffassung, konnen
hier aber die Terminitheorie nicht systematisch darstellen. Wir geben nur ei-
nige wesentliche Begriffe der von A. A. Sinowjew in den Grundziigen entwor-
fenen Terminitheorie an, die fiir ein Verstindnis der folgenden Darstellung
unbedingt erforderlich sind. Die wichtigste Beziehung der Terminitheorie ist
die Beziehung des Bedeutungseinschlusses von Termini. Wir sagen, ein Ter-
minus a schliefit der Bedeutung nach den Terminus b ein genau dann, wenn
alle Gegenstinde, die mit dem Terminus a bezeichnet werden, auch mit dem
Terminus b bezeichnet werden. Wenn wir ¢ als terminibildenden Operator
einfithren, der aus einem Terminus (und aus einer Aussage) einen Namen
dieses Terminus (dieser Aussage) bildet und — als das zweistellige Priadikat
,der erste schliefit der Bedeutung nach den zweiten ein“, so lafit sich die
eben angegebene Beziehung zwischen ta und tb folgendermafien schreiben:
— (ta, tb) oder ta — tb.

In der hier genannten Beziehung stehen beispielsweise die Termini ,, Dak-
kel und ,Hund"“, weil jeder Gegenstand, der ,Dackel” genannt wird, auch
,2Hund® genannt wird. In der Umgangssprache sagt man anstelle von ta — tb
meist einfach ,a ist b (oder ,,a sind b*). So verwendet man etwa anstelle von
,Der Terminus ,Dackel’ schlieft der Bedeutung nach den Terminus ,Hund’
ein“ die kiirzere Wendung ,,Ein Dackel ist ein Hund“. Hier wird eine Aussa-
ge iiber Termini in eine Aussage iiber die mit diesen Termini bezeichneten
Gegenstinden transformiert, und es entsteht der Eindruck, es handele sich
um eine ontologische Aussage, die durch empirische Feststellungen gewonnen
wurde. Wenn man sich jedoch iiberlegt, warum eine solche Aussage akzep-
tiert wird, so sieht man, daf§ es auf Grund terminologischer Festsetzungen
geschieht. Die Griinde fiir solche terminologischen Festsetzungen kénnen da-
bei recht unterschiedlich sein und sollen hier nicht untersucht werden. Aus-
sagen der Form ta — tb werden hiufig mit einer Priadikation verwechselt,
da auch diese oft mit Hilfe des Wortes ,ist* (,,sind“) ausgedriickt wird. So
schreibt Hobbes richtig, dafl der Satz ,Der Mensch ist ein Lebewesen® wahr
ist, ,,weil das, was immer Mensch genannt wird, auch Lebewesen genannt
wird“.* Doch sieht er filschlicherweise diesen Satz als eine Aussage mit dem
Subjekt ,,der Mensch® und dem Prédikat ,ein Lebewesen* an, wihrend eine
genauere logische Analyse ergibt, dafl der betreffende Satz eine Abkiirzung
fiir einen Satz mit den beiden Subjekten ,der Terminus Mensch® und ,der
Terminus Lebewesen” und dem zweistelligen Pradikat des Bedeutungsein-

“Th. Hobbes, Vom Kérper, Berlin 1967, S. 31.



30 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

schlusses ist. Diese Verwechselung hingt mit der Mehrdeutigkeit des Wortes
»1st“ zusammen, auf die wir im dritten Kapitel ausfiihrlich eingehen. Hier sei
nur auf folgenden Umstand hingewiesen: Driickt das Wort ,,ist“ (,,sind“) die
Beziehung des Bedeutungseinschlusses aus, so werden mit ihm nur Termini
gleichen Typs, d.h. entweder zwei Subjekttermini oder aber zwei Pradikat-
termini, verkniipft, wiahrend ,ist“ bei der Pridikation stets einen Subjekt-
terminus mit einem Pradikatterminus verbindet.

Zwei Termini a und b werden als bedeutungsgleich angesehen, wenn a der
Bedeutung nach b und b der Bedeutung nach a einschlieffit oder symbolisch:
(ta = tb) =pes (ta — th)A(tb — ta). Bedeutungsgleich sind etwa die Termini
»gleichseitiges Dreieck® und , gleichwinkliges Dreieck".

Einen Terminus a nennt man einen Gattungsterminus (einen allgemeinen
Terminus) beziiglich eines Terminus b und b einen Artterminus (einen spezi-
ellen Terminus) beziiglich a genau dann, wenn der Terminus b der Bedeutung
nach den Terminus a einschliefit, wéhrend a den Terminus b bedeutungsmafig
nicht einschlieft, d.h. wenn (tb — ta) A ~(ta — tb). Beispielsweise ist der
Terminus ,,Lebewesen® Gattungsterminus beziiglich des Terminus ,,Mensch*
und der letztere Artterminus beziiglich des ersteren.

Einen Terminus nennt man individuell genau dann, wenn er fiir keinen
Terminus Gattungsterminus ist.

Wichtige Operationen zur Einfiithrung neuer Termini sind die Verallgemei-
nerung und die Einschrankung von Termini. Unter einer Verallgemeinerung
von Termini versteht man folgende Operation. Angenommen, die Termini aq,
..., Gy, die entweder alle Subjekt- oder alle Pradikattermini sind, seien gege-
ben. Diese Termini verallgemeinern bedeutet dann, einen solchen Terminus b

einzufithren, dafl alle Termini aq, ..., a, der Bedeutung nach b einschlielen,
d.h., daf gilt:

(tay — tb) A ... A (ta, — tb).

Nehmen wir beispielsweise an, wir hatten die Termini ,, Apfel“, , Birne“,
,Pflaume“ usw. und der Terminus , Frucht® wére in unserer Sprache noch
nicht eingefithrt, dann konnten wir ihn durch Verallgemeinerung durch fol-
gende Festsetzungen einfithren: ,Ein Apfel ist eine Frucht®, ,Eine Birne ist
eine Frucht“,  Ein Pflaume ist eine Frucht® usw. Unter einer Finschrdinkung
von Termini versteht man folgende Operation. Angenommen, ein Terminus
a sei gegeben. Thn einschrinken bedeutet dann, einen solchen Terminus b
einzufithren, dafl b bedeutungsméifig a einschliefit, wihrend nicht gilt, daff a
bedeutungsméifig b einschlieft, d. h., daf} gilt:

(tb — ta) A ~(ta — tb).



1.9. ANALYSE, EXPLIKATION UND DEFINITION VON TERMINI 31

Nehmen wir an, wir hitten den Terminus ,,Elementarteilchen“ und der Termi-
nus , Elektron® wére in unserer Sprache noch nicht eingefiihrt, dann kénnten
wir ihn durch folgende Festsetzung einfithren: Ein Elektron ist ein Elementar-
teilchen, aber nicht jedes Elementarteilchen ist ein Elektron. Eine Verallge-
meinerung bedeutet, einen neuen Gattungsterminus zu bilden, und mit einer
Einschriankung wird ein neuer Artterminus eingefiihrt.

Wir haben Operationen der Verallgemeinerung und Einschrénkung ganz
allgemein beschrieben. Wenn in der Wissenschaft und Philosophie verallge-
meinert oder eingeschriinkt wird, so geschieht dies nach bestimmten Ahnlich-
keiten oder Merkmalen der Gegenstinde a, aq, ..., a, oder nach bestimmten
Zwecken, denen diese Gegenstidnde dienen usw. Das dndert aber nichts am
logischen Charakter der hier beschriebenen Operationen.

1.9 Analyse, Explikation und Definition von
Termini

Analysen, Explikationen und Definitionen von Termini spielen eine wichtige
Rolle beim Aufbau und bei der Bearbeitung einer philosophischen Termino-
logie. Wir geben hier nur an, was man unter diesen Operationen versteht.
Beginnen wir mit der Definition, der wichtigsten der drei genannten Opera-
tionen. Wir geben dabei keine Einfithrung in die Definitionstheorie, sondern
beschrianken uns auf eine kurze Beschreibung der logisch einfachsten Defi-
nitionen. Eine Definition ist eine Festsetzung, nach der ein neuer Terminus
a, der bis zu dieser Festsetzung kein Terminus war, mit Hilfe von anderen,
bereits eingefiihrten Termini by, ..., b, und dem Préadikat des Bedeutungs-
einschlusses (der Bedeutungsgleichheit) in die Sprache eingefiihrt wird. Das
Schema, fiir eine solche Definition 148t sich folgendermafien formulieren: , Wir
sehen @ als einen Terminus an, der dem Terminus b bedeutungsgleich ist®,
wobei b ein zusammengesetzter Terminus ist, der aus den bekannten Termini
by, ..., b, und bekannten logischen Operatoren aufgebaut ist. Symbolisch
schreiben wir dies in folgender Form:

ta =peys tb oder a =pes b.

Den neu eingefiithrten Terminus a nennt man Definiendum und den Terminus
b Definiens.

Nehmen wir das Beispiel wieder auf, mit dem die Operation der Ein-
schrankung erklart wurde. Angenommen, der Subjektterminus , Elementar-
teilchen® (b) sei bekannt und fiir Subjekttermini dieses Typs seien die Préadi-
kattermini ,leicht“ (P) (Ruhemasse m, = 0,9108 - 1072"g) und ,negative



32 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

Elementarladung® (Q) (1,602 - 107 Coulomb) bestimmt, dann 148t sich der
Terminus , Elektron“ (a) folgendermaflen definieren:

»Elektron® =p.¢s ,Elementarteilchen, das leicht ist und eine nega-
tive Elementarladung besitzt*

oder symbolisch
ta =pes t(LP A Q),

wobei bl PAQ gelesen wird ,,b mit der Eigenschaft P A Q. Nach der traditio-
nellen Definitionslehre sollte jede Definition so aufgebaut werden, dafl man
den neu einzufithrenden Terminus a durch Angabe der ,niachsthéheren“ Gat-
tung b und des artbildenden Unterschiedes P definiert. Das Schema solcher
Definitionen kann man so schreiben:

ta #Def t(bJ/P)

Das ist aber nur ein Spezialfall von Definitionen. Wir sahen schon an un-
serem Beispiel, in dem das Definiens eine dhnliche Struktur hat, daf} fiir P
ein zusammengesetzter Terminus stand. Das Definiens kann aber auch eine
ganz andere Struktur haben. Betrachten wir als Erlauterung noch einmal das
Beispiel, das wir zur Erklarung der Operation der Verallgemeinerung verwen-
det haben. Die Termini aq, ..., a, seien entsprechend , Apfel”, , Birne* usw.,
kurz alle bekannten Fruchtarten, und der Terminus ,Frucht“ (b) sei noch
nicht eingefiihrt. Wenn wir aufler der bereits beschriebenen Verallgemeine-
rung auch noch sagen wollen, dafl nur a4, ..., a, Friichte sind, erhalten wir
eine Definition des Terminus , Frucht“ mit folgender Struktur:

th =pef tlar V... Vay,).

Aus der Definition des Terminus , Definition“ folgen einige Theoreme, die
man in der traditionellen Logik als Forderungen an eine Definition stellte
(als Definitionsregeln aufstellte). Wir nennen nur das wichtigste: In einer
Definition ta =p.s tb kommt in b weder der Ternimus a noch ein mit Hil-
fe des Terminus a definierter Terminus ¢ vor, da ja a vor dem Akzeptieren
der Definition kein Terminus war, wahrend b nur bekannte Termini und logi-
sche Operatoren enthalten darf (Zirkelfreiheitsprinzip). Dieses Prinzip gilt in
analoger Form auch fiir Definitionen, die Variablen enthalten. Wir kommen
spater auf dieses Prinzip zuriick.
Es gibt Definitionen, die folgende Form haben:

tA Spes tB,



1.9. ANALYSE, EXPLIKATION UND DEFINITION VON TERMINI 33

wo A und B Aussagen sind, d.h., bei diesen Definitionen wird eine ganze
Aussage als bedeutungsgleich mit einer anderen eingefiihrt. Solche Definitio-
nen haben wir bereits in der Aussagenlogik kennengelernt. Wir schreiben sie
in der Form:

A =Def B.

Es sei noch auf eine Besonderheit bei der Definition von Pradikattermini hin-
gewiesen. Priadikate werden h&ufig nicht fiir beliebige Subjekttermini, son-
dern nur fiir Subjekttermini einer bestimmten Art oder aber fiir Subjekt-
termini verschiedener Art unterschiedlich definiert. Schliellich sei noch auf
die Unterscheidung von Nominal- und sogenannten Realdefinitionen hinge-
wiesen. Nach der traditionellen Auffassung, die auch heute manchmal noch
vertreten wird, werden mit Hilfe von Nominaldefinitionen neue Termini ein-
gefithrt, wihrend die sogenannten Realdefinitionen die Gegenstédnde selbst
oder gar das Wesen der Gegestidnde definieren sollen. Hier liegt eine Verwech-
selung verschiedener logischer Formen vor. Bei den sprachlichen Gebilden, die
in diesem Sinne als Realdefinitionen angesehen werden, handelt es sich of-
fensichtlich um Aussagen, die bestimmte Gegenstinde charakterisieren. Und
die Bedeutung aller in diesen Aussagen vorkommenden Termini muf} vor der
Fomulierung dieser Aussagen bekannt sein. Es handelt sich hier also offenbar
um keine Definitionen. Unter dem Gesichtspunkt der modernen Logik 1483t
sich der traditionellen Unterscheidung von Nominal- und Realdefinitionen
aber folgender verniinftige neue Sinn geben. Zwar sind alle Definitionen No-
minaldefinitionen, d. h., mit Hilfe jeder Definition wird ein neuer Terminus
eingefithrt, der vor dem Akzeptieren dieser Definition kein Terminus war.
Angenommen, es sei eine Definition a =p.s b getroffen. Aus einer solchen
Definition folgt — selbst, wenn sie den logischen Normen gemafl korrekt ge-
bildet ist — im allgemeinen nicht die Behauptung , a existiert”. Insbesondere
folgt dies nicht, wenn man es mit empirischen Gegenstinden und nicht mit
abstrakten zu tun hat. Man kann nun eine Nominaldefinition und die ent-
sprechende begriindete Existenzbehauptung als Realdefinition bezeichnen.
Die Untersuchung von Realdefinitionen in diesem Sinn iibersteigt dann aber
die Kompetenz der Logik, da die entsprechenden Existenzbehauptungen mit
auBerlogischen Mitteln nachgewiesen werden miissen.

Da in philosophischen und wissenschaftlichen Texten die verwendeten
Termini meist nicht durch prézise Definitionen eingefithrt werden, haben
fiir die logische Bearbeitung einer Terminologie zwei andere Operationen,
namlich die Analyse und die Explikation von Termini, eine wichtige Funkti-
on.

Unter der Analyse eines Terminus (Begriffsanalyse) versteht man die
faktische Feststellung, in welchen verschiedenen Bedeutungen ein Wort ver-



34 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

wendet wird. Bekanntlich sind viele Worte der Umgangsprache, der Wissen-
schaftssprache und der Sprache der Philosophie mehrdeutig, viele Pradikate
werden fiir Subjekte verschiedenen Typs unterschiedlich verwendet usw. Inso-
fern bildet eine Analyse des faktischen Gebrauchs von Termini eine wichtige
Voraussetzung fiir ihre weitere logische Bearbeitung.

Unter einer Fzplikation von Termini versteht man folgende Operation.
Angenommen, durch eine Analyse sei der faktische Gebrauch eines Terminus
a festgestellt. Dieser Gebrauch von a sei aber fiir bestimmte Zwecke in der
Wissenschaft oder Philosophie zu unbestimmt. Fiir diese Zwecke legt man
dann durch gewisse Regeln den Gebrauch eines neunen Terminus a’ fest, der
in mancher Hinsicht dem Gebrauch von a &hnlich ist, sich aber in anderer
Hinsicht von diesem unterscheidet. Den Terminus a nennt man dabei Ezpli-
kans und den Terminus o' Ezplikandum. Es ist offensichtlich, daf§ auf Grund
des Charakters einer Explikation Explikans und Explikandum nicht bedeu-
tungsgleich sind. Weiter ist offensichtlich, dafl verschiedene Explikationen ein
und desselben Terminus moglich sind. Am Ende einer Explikation steht meist
die Definition eines neuen Terminus. Das Explikandum kann aber auch durch
die Operationen der Verallgemeinerung, der Einschrdnkung u.a. eingefiihrt
werden.

Wir werden im weiteren Definitionen, Analysen und Explikationen an-
hand konkreter Beispiele kennenlernen.

1.10 Klassen und Anhaufungen

Der Mengen- oder Klassenbegriff (die Termini ,Menge* und ,Klasse“ ver-
wenden wir synoym) ist einer der Grundbegriffe der klassischen Mathematik
und Logik. Auch in der methodologischen und philosophischen Literatur wird
der Mengenbegriff immer héufiger verwendet. FEingefiihrt und systematisch
untersucht wurde der Mengenbegriff von G. Cantor, dem Begriinder der ma-
thematischen Mengentheorie. Er definiert eine Menge folgendermaflen: ,, Un-
ter einer Menge verstehen wir jede Zusammenfassung M von bestimmten
wohlunterschiedenen Objekten m unserer Anschauung oder unseres Denkens
(welche die ,Elemente‘ von M genannt werden) zu einem Ganzen.*®
Ahnliche Definitionen finden wir auch in modernen Biichern zur Mengen-
lehre und Klassenlogik. So definiert etwa A. Monjallon: ,Das Wort ,Menge'
bedeutet eine Zusammenfassung bestimmter Objekte zu einem Ganzen.“®

5. Cantor, Abhandlungen mathematischen und philosophischen Inhalts, Hildesheim
1966, S. 282.
6 A. Monjallon, Einfiihrung in die moderne Mathematik, Leipzig 1970, S. 1, S. 3.



1.10. KLASSEN UND ANHAUFUNGEN 35

Als Beispiel fiir eine Menge fithrt er einen Korb Apfel an. Uber diese
Menge liefle sich dann — nach Monjallon — aussagen, dafl sie schwer sei, daf§
die Apfel untereinander verschieden sind, daff ihre Gesamtzahl 97 ist. Auch
L. Gorke bestimmt Mengen als Zusammenfassungen von Individuen eines
bestimmten Bereiches.” In der Kleinen Enzyklopidie der Mathematik fin-
den wir Sitze wie: ,Die Gesamtheit der auf einem Parkplatz abgestellten
Fahrzeuge ist eine Menge. Die Gesamtheit der in einem Zimmer anwesenden
Personen ist eine Menge.“®

Alle diese Bestimmungen von Mengen sind keine Definitionen im strengen
Sinne des Wortes. Aus ihnen lassen sich keine Folgerungen ableiten, und sie
entsprechen auch nicht dem praktischen Vorgehen des Mathematikers bei der
Bildung von Mengen. Auflerdem werden hier stets Mengen filschlicherweise
mit Anh&ufungen (Gegenstandsgesamtheiten) identifiziert.

Nach der heute in der mathematischen Grundlagenforschung iiblichen
Auffassung sind Klassen keine konkreten, sondern abstrakte Objekte, und
gebildet werden sie nicht durch Zusammenfassung, sondern durch Abstrak-
tion aus adquivalenten einstelligen Aussagefunktionen. Wenn fiir zwei Aus-
sagefunktionen P(s) und Q(s) gilt: Vs (P(s) = Q(s)), so wird mit Hilfe
der zwischen ihnen bestehenden Aquivalenzrelation beziiglich der Variablen
s eine Abstraktion durchgefiithrt. Diese Abstraktion bedeutet, dafl wir uns
in unseren Aussagen iiber Aussagefunktionen auf solche beschrinken, die
fiir alle Aussagefunktionen, zwischen denen die genannte Aquivalenzrelation
beziiglich der Variablen s besteht, in gleicher Weise gelten. Die durch die-
se Abstraktion gewonnenen abstrakten Objekte, die nichts anderes als eine
eingeschrankte Redeweise iiber Aussagefunktionen darstellen, bezeichnen wir
mit €, P(s). Fiir diese Abstrakta gilt:

(€5 P(s) = €,Q(s)) =Vs(P(s) =Q(s)).

Auch endliche Mengen, die gewohnlich durch ein Verzeichnis ihrer Elemente
(durch ,,Zusammenfassung® zu einem , Ganzen“) angegeben werden, lassen
sich als Abstrakta von Aussagefunktionen darstellen. So kann etwa die Menge
{a, b}, die aus den Elementen a und b besteht, als Abstraktum der Aussa-
gefunktion s = a V s = b definiert werden, d.h. als €; (s = aV s = b). Die
Elementrelation € 148t sich fiir eine Klasse K = €, P(s) definieren durch
€ K =pey P(x).*

"Vgl. L. Gérke, Mengen, Relationen, Funktionen, Berlin 1967.
8Kleine Enzyklopidie der Mathematik, Leipzig 1967, S. 700.
9Vgl. P. Lorenzen, Metamathematik, Mannheim 1962.



36 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

Aus einer unerfillbaren Aussagefunktion (z.B. ~(s = s)) erhilt man
durch Abstraktion die leere Klasse (€5 ~(s = s)), die als abstraktes Ob-
jekt existiert, da es unerfiillbare Aussagefunktionen gibt. Aus einer allge-
meingiiltigen Aussagefunktion (z.B. s = s) erhdlt man durch Abstraktion
die universale Klasse (€5 (s = s)), und auch diese existiert, da es allge-
meingiiltige Aussagefunktionen gibt. Ist man sich auch in der mathemati-
schen Grundlagenforschung im wesentlichen dariiber einig, wie man Klassen
bildet und mit ihnen operiert, so wird in der Philosophie der Mathematik
ein heftiger Streit darum gefiihrt, was Klassen (Mengen) denn nun eigentlich
sind und in welchem Sinne sie existieren. Je nachdem, was unter einer Klasse
verstanden wird, lassen sich verschiedene Richtungen in der Philosophie der
Mathematik unterscheiden. Dem Wesen nach handelt es sich dabei um eine
Fortsetzung des mittelalterlichen Universalienstreites auf moderner Ebene.
So wie man im Mittelalter zwischen Realisten, Nominalisten und Konzep-
tualisten unterscheiden kann, so lassen sich heute die Richtungen in der Phi-
losophie der Mathematik als Platonismus (Neorealismus), Neonominalismus
und Neokonzeptualismus klassifizieren. Diese Unterscheidung ergibt sich aus
der unterschiedlichen Antwort auf die Frage, ob und in welchem Sinne Klas-
sen existieren. Die Platoniker sind der Ansicht, daf} fiir eine beliebige korrekt
formulierte Bedingung (Aussagefunktion) eine Klasse genau derjenigen Ge-
genstinde existiert, die diese Bedingung erfiillen. Diesen Mengen wird eine
selbstandige Existenz neben der Existenz der Elemente der Klassen zuge-
schrieben. Da diese Klassenauffassung zu Antinomien fiithrt, werden gewisse
Einschriankungen des Klassenbegriffs beispielsweise in Form der Typentheo-
rie vorgenommen. Einige konsequente Platoniker gehen dabei so weit, daf} sie
die Einteilung der Klassen in Typen nicht nur als ein Mittel ansehen, um die
Antinomien der Mengenlehre zu vermeiden, sondern dieser Typenhierarchie
eine wirkliche Existenz zuschreiben. Der Neorealismus tritt in verschiedenen
— gemafigten und extremen — Formen auf und ist die vorherrschende Rich-
tung in der Philosophie der Mathematik (A. Church, K. Godel, R. Carnap
seit seinen Arbeiten zur logischen Semantik), da er die groBte Freiheit beim
Operieren mit Klassen gewéhrleistet. Philosophisch ist er allerdings nicht
zu rechtfertigen. Die Nominalisten (N. Goodman, W. V. O. Quine, L. Hen-
kin) treten gegen den Platonismus auf und nehmen an, daf§ die Klassen als
abstrakte Objekte nicht gesondert existieren und dafl Gegenstand der Mathe-
matik nur konkrete sinnlich wahrnehmbare Gegenstédnde sein kénnen. Alles,
was ist, ist eine Person oder ein Objekt, behauptete bespielsweise T. Kotar-
binski. Der polnische Logiker L. Chwistek versuchte die Widerspruchstreiheit
der Mathematik dadurch zu beweisen, dafl er ihre Aussagen als Aussagen
iiber physische Objekte interpretierte. Fiir die Nominalisten sind Aussagen
iber Klassen (und allgemein iiber abstrakte Objekte) nur abgekiirzte Aus-



1.10. KLASSEN UND ANHAUFUNGEN 37

drucksweisen, in denen iiber konkrete Objekte gesprochen wird. Auch die
Klassenauffassung von P. Lorenzen kann man als gemifBigten Nominalismus
ansehen. Der ebenfalls nominalistisch orientierte Logiker St. Le$niewski ver-
warf die Mengenlehre und baute als Konkurrenzunterehmen seine Mereologie
auf, die als eine Theorie konkreter Gegenstandsgesamtheiten oder als Teil-
Ganzes-Theorie aufgefait werden kann. In dieser Theorie gibt es beispiels-
weise keine leeren Gegenstandsgesamtheiten.!”

Die Neokonzeptualisten unterscheiden zwischen Konstruktionen und Ent-
deckungen. Bei Klassen handelt es sich um Konstruktionen. Eine Klasse exi-
stiert genau dann, wenn man sie aus bereits konstruierten Klassen oder aus
intuitiv offensichtlich existenten Klassen konstruieren kann. Es werden al-
so keine Klassen akzeptiert, die sich nicht konstruktiv charakterisieren las-
sen. Hauptvertreter dieser Richtung sind die Intuitionisten und Konstrukti-
visten.!! Wir kénnen die angegebenen philosophischen Richtungen hier nicht
ndher charakterisieren, sondern machen nur einige Bemerkungen, die in ge-
wisser Hinsicht die Vertreter aller Richtungen betreffen (ausgenommen die
strengen Nominalisten, die die Mengenlehre ganz verwerfen). Erstens ist die
in den meisten philosophischen Disputen aufgeworfene Frage , Was ist eine
Klasse?“ falsch gestellt, und man kann keine verbindliche Antwort darauf er-
warten. Zirkelfrei 13t sich, wie wir sehen werden, das Wort ,,Klasse® zunéchst
nur als logischer Operator in die Wissenschaftssprache einfithren. Unter die-
ser Voraussetzung wird deutlich, dafl die Frage ,,Was ist eine Klasse?“ ge-
nauso sinnlos ist wie die Frage ,,Was ist ein Nichts?“. Sinnvoll kann man nur
angeben, wie Klassentermini gebildet werden und wie man mit ihnen ope-
riert. Zweitens ist die dargestellte Auffassung von Klassen als Abstraktionen
aus einstelligen Aussagefunktionen zirkuldr. Bei der Darstellung der klassi-
schen Quantorenlogik hatten wir gesehen, dafl diese fest vorgegebene, wenn
auch beliebige Individuenbereiche (Individuenmengen, Klassen von Individu-
en) voraussetzt und die Unbestimmtheit fiir Pradikate ausschliefit. Faktisch
wird also beim Aufbau der klassischen Quantorenlogik wie bei der Definiti-
on einer Aussagefunktion schon vom Klassenbegriff Gebrauch gemacht. Den
mit Hilfe des Klassenbegriffs eingefiihrten Begriff der Aussagefunkion benutzt
man dann wiederum, um den Begriff der Klasse einzufiithren. Drittens wird
aus dem Gesagten deutlich, daf§ der Klassenbegriff und die Klassenlogik in
dieser Auffassung eigentlich iiberfliissig sind, da es sich bei ihnen blofl um
andere Darstellungen des Begriffs der Aussagefunktion und der klassischen
Quantorenlogik handelt.

10J. Stupecki, Towards a Generalised Mereology of Lesniewski, Studia Logica 8 (1958),
131-136.

11Vgl. A. Fraenkel /Y. Bar-Hillel, Foundations of Set Theory, Amsterdam 1958 (russische
Ausgabe: Moskau 1966).



38 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

Einen Ausweg aus den hier genannten methodologischen Schwierigkeiten
bietet die Klassenauffassung A. A. Sinowjews.!? Er unterscheidet zwischen
einem logischen Operator , Klasse“ und einem Terminus , Klasse“. Der lo-
gische Operator ,,Klasse“, der mit dem Symbol K dargestellt wird, dient
zur Bildung von urspriinglichen Klassentermini. Urspriingliche Klassenter-
mini werden dabei nach folgender Terminibildungsregel aufgebaut: Wenn a
ein Subjektterminus ist, so ist Ka ein Subjektterminus. Ka ist ein individu-
eller Terminus und die mit ihm bezeichneten Gegensténde sind urspriingli-
che Klassen. Urspriingliche Klassen existieren, wenn wir ihre Termini bilden.
Wenn wir beispielsweise den Terminus ,,die Klasse der Amazonen® bilden, so
existiert diese Klasse, obwohl natiirlich keine Amazonen existieren und die
betreffende urspriingliche Klasse leer ist. Der Terminus , Klasse“ wird von
Sinowjew nach der folgenden Verallgemeinerungsregel fiir Termini urspriing-
licher Klassen in den Gebrauch eingefithrt: Wenn £A ein Klassenterminus ist,
so ist A eine Klasse.

Eine wichtige Relation in der Klassenlogik ist die des Einschlusses eines
Individuums a in eine Klasse A (symbolisch: a € A). Diese Relation wird
auch Elementrelation genannt, und a nennt man ein Element der Klasse A.
Die Elementrelation ist irreflexiv, asymmetrisch und intransitiv.

Eine andere wichtige Relation der Klassenlogik ist die des Einschlusses
einer Klasse in einer Klasse (Inklusionsbeziehung). Eine Klasse A ist in einer
Klasse B genau dann enthalten (symbolisch: A C B), wenn jedes Element der
Klasse A ein Element der Klasse B ist. Die Inklusionsbeziehung ist reflexiv,
nicht symmetrisch und transitiv. Ist eine Klasse A in einer Klasse B enthalten
und auflerdem die Klasse B in einer Klasse A, so sind die beiden Klassen A
und B identisch.

In der Klassenlogik werden meist zwei spezielle Klassen eingefithrt, nam-
lich die Nullklasse (oder leere Klasse) und die Allklasse (oder universale
Klasse). Die Nullklasse enthélt kein Element und ist selber Element aller
Klassen. Die Allklasse enthélt alle in Betracht stehenden Objekte als Ele-
mente. Aus gegebenen Klassentermini A und B lassen sich durch bestimmte
logische Operationen andere Klassentermini bilden. Durch die Operation der
Addition (oder Vereinigung) von zwei Klassen A und B erhilt man die Ver-
einigungsklasse oder Summe dieser beiden Klassen (symbolisch A U B), die
genau diejenigen Elemente enthilt, die mindestens einer der beiden Klas-
sen A und B angehoren. Durch die Operation der Multiplikation (oder des
Durchschnitts) von zwei Klassen A und B erhilt man die Durchschnittsklas-
se oder das Produkt dieser beiden Klassen (symbolisch A N B), die genau
diejenigen Elemente enthilt, die beiden Klassen A und B angehoren. Eine

12Vgl. A. A. Sinowjew, Komplexe Logik, A. Sinowjew /H. Wessel, Logische Sprachregeln.



1.10. KLASSEN UND ANHAUFUNGEN 39

weitere Operation ist die der Komplementbildung einer Klasse. Das Kom-
plement einer Klasse A (oder die Komplementérklasse von A, symbolisch: A)
enthélt alle die Elemente, die nicht Element der Klasse A sind.

Wir sagten bereits, dafl St. Lesniewski die Klassenlogik (Mengenlehre)
verwarf und an ihre Stelle seine Mereologie als Theorie konkreter Gegen-
standsgesamtheiten setzen wollte. Unseres Erachtens besteht kein Grund, die
Klassenlogik zu verwerfen. Man mufl nur zwischen Klassentermini und Ter-
mini von Gegenstandsgesamtheiten (Anhdufungen, Kollektionen usw.) un-
terscheiden und die fiir diese verschiedenen Terminitypen unterschiedlichen
logischen Regeln aufstellen. Obwohl bereits G. Frege auf den Unterschied
zwischen Mengen (Klassen) und Anhdufungen (Kollektionen) aufmerksam
machte, wurde dieser Unterscheidung in der Logik ungeniigend Beachtung
geschenkt. Durch die Interessen der Mathematik bedingt, wurde vor allem die
logische Klassentheorie (Mengenlehre) entwickelt. Zu einer logischen Theo-
rie von Anhiufungstermini gibt es viel weniger Literatur'® und ihre Aus-
arbeitung ist in mancher Hinsicht noch eine Sache der Zukunft. Wir wollen
hier nur auf einige intuitiv offensichtliche Unterschiede zwischen Klassen und
Anhaufungen aufmerksam machen. Eine Anh&ufung besteht aus ihren Tei-
len (Elementen), und wenn keine Teile exisitieren, so existiert auch keine
Anhéufung. Es gibt also keine leeren Anhdufungen, wihrend die leere Klasse
existiert. Eine nur aus einem Teil bestehende Anhdufung ist mit diesem Teil
identisch, wiahrend es zwischen Einermengen und ihren Elementen streng zu
unterscheiden gilt. In Anhaufungen besteht eine Teil-Ganzes-Beziehung, die
transitiv ist. Ein Ast, der Teil eines Baumes ist, der wiederum Teil eines Wal-
des ist, ist auch Teil Waldes. Die Elementrelation fiir Klassen ist hingegen
nicht transitiv. Auf die Frage, wieviel Teile eine konkrete Anhdufung hat, ist
im allgemeinen keine eindeutige Antwort moglich, wiahrend bei einer Men-
ge die Zahl ihrer Elemente eindeutig bestimmt ist. Es ist sinnlos, nach den
Raum- und Zeitkoordinaten, nach dem Gewicht, der Geschwindigkeit, nach
einer Verdnderung, Entwicklung usw. von Mengen oder Klassen zu fragen,
wahrend all diese Fragen fiir empirische Anh&dufungen durchaus sinnvoll sind.

Wir haben hier diese Unterschiede zwischen Mengen (Klassen) und An-
hdufungen angefiihrt, weil diese beiden logisch grundsétzlich verschiedenen
Begriffsbildungen in unserer logisch-philosophischen Literatur sehr oft durch-
einander geworfen werden. So sind die beiden folgenden Zitate nur verstind-
lich, wenn man diese Begriffsverwirrung mitmacht: ,In der griechischen Sa-
genwelt spielt der Begriff der Amazonen eine grofie Rolle. Kein Mensch be-

13Tn der englischsprachigen Literatur werden solche Theorien als Individuenkalkiile be-
zeichnet. Fin Uberblick {iber diese Systeme wird gegeben in: R. A. Eberle, Nominalistic
Systems, Dordrecht-Holland 1970.



40 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

hauptet jedoch, dafl es eine Klasse von Lebewesen gibt, die diesem Begriff
entspricht.“!* | Die Extension eines Begriffs ist die gedankliche Widerspiege-
lung derjenigen Klasse von Gegenstdnden, deren invariante Merkmale durch
die Intention dieses Begriffs widergespiegelt werden.“!s

Noch schlimmer wird die Verwirrung, wenn man etwa den Klassenbe-
griff in den Gesellschaftswissenschaften oder den Artbegriff der Biologie als
Klassenbegriff im logischen Sinne auffait. Aus dieser zuletzt genannten Ver-
wechselung wird aber manchmal wieder vollkommen unbegriindet der Schluf}
gezogen, fiir solche Begriffshbildungen sei eben die Logik nicht zustindig, da es
sich ja offenschtlich nicht um logische Klassenbegriffe handelt. Dieser Schluf
ware aber nur begriindet, wenn die Logik nur Regeln zur Bildung von Klas-
sentermini zur Verfiigung stellen wiirde. Da dies nicht der Fall ist, zeugt dieser
Trugschlufl nur von der mangelnden Kenntnis der Logik bei denjenigen, die
ihn vollziehen.

Wir unterscheiden wieder wie bei Klassen zwischen einem Anhaufungs-
operator Y, und dem Terminus , Anhdufung®“. Regeln zum Operieren mit
Anhdufungstermini geben wir hier nicht an. Einige solcher Regeln werden
wir spater an konkreten Beispielen kennenlernen. In diesem Abschnitt kam es
uns vor allem darauf an, den fundamentalen Unterschied zwischen Klassen-
und Anhédufungstermini zu verdeutlichen, da seine Nichtbeachtung in der
Philosophie manche Verwirrung stiftet.

1.11 Relationen

Ebenso, wie man in der logisch-methodologischen Literatur Klassen meist als
Abstraktionen aus einstelligen Aussagefunktionen auffafit, so versteht man
Relationen als Abstraktionen aus zwei- und mehrstelligen Aussagefunktio-
nen. Alle im vorigen Abschnitt beziiglich dieser Klassenauffassung geaufler-
ten kritischen Bemerkungen beziehen sich also auch auf die eben genannte
Auffassung von Relationen.

Wir verstehen im Anschlufi an Sinowjew hier unter Relationsaussagen
Aussagen mit zwei- und mehrstelligen Pradikaten folgender Art: ,,a ist grofer
als b, ,,a ist besser als b und ¢“, ,a befindet sich nicht zwischen b und c¢*,
,»a ist wertgleich mit b* usw. Solche Aussagen stellen wir durch Symbole der
Form

aaRb

14G. Klaus, Moderne Logik, Berlin 1964, S. 171.
15Ebenda, S. 178.



1.11. RELATIONEN 41

dar, wobei o das Vorhandensein oder Fehlen der inneren Negation — oder
des Unbestimmtheitszeichens ? ist, a und b Subjekttermini sind (b kann ein
n-Tupel von zwei oder mehr Subjekttermini sein), wihrend R ein Teil des
Pradikates von Aussagen der eben angefithrten Art ist. Wihrend in unserer
ersten Beispielaussage ,,a ist grofler b“ das vollstindige Pradikat lautet , das
Erste ist grofler als das Zweite“, ist R in diesem Beispiel die Wendung ,,ist
grofer als®.

Fiir unsere weitere Darstellung sind vor allem zwei Arten von Relations-
aussagen wichtig, namlich Vergleichsaussagen und Ordnungsaussagen. Wir
verdeutlichen hier nur die logische Struktur solcher Aussagen, ohne ein Re-
gelsystem zum Operieren mit ihnen anzugeben.'® In beiden Aussagearten
kommen die Relationen ,untertrifft®, ,ibertrifft“ und , gleich® vor, die wir
entsprechend durch < , > und = symbolisieren. Doch zwischen ihnen besteht
ein wesentlicher Unterschied. In Vergleichsaussagen werden zwei Gegensténde
a und b beziiglich eines bestimmten Merkmals P auf eine bestimmte Art und
Weise verglichen, und im Ergebnis dieser Operation werden Aussagen folgen-
den Typs aufgestellt: , a iibertrifft b beziiglich des Merkmals P*, , a untertrifft
b beziiglich des Merkmals P*“ und ,a ist gleich b beziiglich des Merkamls P*
sowie deren innere Negation und unbestimmte Formen. Wir schreiben solche
Aussagen durch Symbole der Form:

a>pb a<pb a=pb a—->pbusw.

Wir vereinbaren, dafy der Index P hier sowohl das Merkmal, beziiglich dessen
verglichen wird, als auch die Art und Weise, wie verglichen wird, angibt.

Mit Hilfe von Ordnungsaussagen wird eine Ordnung von Gegensténden,
inshesondere etwa ihre gegenseitige raumliche und zeitliche Lage, angegeben.
In Ordnungsaussagen wird die Ordnung von (mindestens) zwei Gegenstianden
a und b beziiglich eines dritten Gegenstandes (dem Bezugspunkt der Ord-
nung) ¢ auf eine bestimmte Art und Weise (Verfahren zur Feststellung einer
Ordnung) fixiert. Wenn wir den Bezugspunkt der Ordnung und das Verfahren
zur Feststellung einer Ordnung zusammen als « symbolisieren, so lassen sich
Ordnungsaussagen mit Hilfe der Relationen des Ubertreffens, Untertreffens
und der Gleichheit &hnlich wie Vergleichsaussagen formulieren. Wir stellen
also Ordnungsaussagen durch Symbole folgender Art dar: a >, b, a <, b,
a=4b,a->,b a?>,0busw.

Wesentlich bei der hier dargestellten Auffassung ist, daf§ bei Vergleichs-
aussagen das Merkmal, beziiglich dessen verglichen wird, und die Art und
Weise des Vergleichs und bei Ordnungsaussagen der Bezugspunkt der Ord-
nung und das Verfahren zur Feststellung der Ordnung in den Aussagen selber

16ygl. A. Sinowjew/H. Wessel, Logische Sprachregeln.



42 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

fixiert werden. Nur in dieser Form sind Vergleichs- und Ordnungsaussagen
eindeutig.

1.12 Abstraktion

Der Terminus ,,Abstraktion“ wird in der wissenschaftlichen und philosophi-
schen Literarur sehr hdufig und in recht unterschiedlichen Bedeutungen ver-
wendet. Das Bedeutungsspektrum dieses Terminus reicht dabei vom nega-
tiven Wertungspradikat bis zum methodologisch streng gefafiten Abstrak-
tionsbegriff. Wir werden diese verschiedenen Verwendungsweisen hier nicht
analysieren, sondern nur einige Bemerkungen zu dem in der Logik und in der
mathematischen Grundlagenforschung vorherrschenden Abstraktionsbegriff
machen.

Die Vertreter der mathematischen Grundlagenforschung sind sich zwar
fast alle darin einig, wie die Abstraktionstechnik zu handhaben sei. Es be-
steht aber zwischen den Vertretern der klassischen mengentheoretisch orien-
tierten Mathematik und denen der konstruktiven (operativen) Mathematik
keine Einmiitigkeit bei der philosophischen Deutung der Abstraktion. Wir
wollen die beiden Standpunkte kurz charakterisieren. Beide Auffassungen der
Abstraktion setzen die (traditionelle) Relationslogik voraus. Eine Relation R
nennt man dabei eine Aquivalenzrelation (oder eine abstrakte Gleichheit oder
eine Relation vom Typ der Gleichheit) genau dann, wenn sie folgende Eigen-
schaften besitzt: 1) R ist reflexiv, d. h. Va R(a,a), 2) R ist symmetrisch, d.h.
VaVb(R(a,b) D R(b,a)), 3) R ist transitiv, d.h. VaVbVc (R(a,b) A R(b,c) D
D R(a,c)). Ist nun ein nichtleerer Gegenstandsbereich (eine nichtleere Indivi-
duenmenge) gegeben und 148t sich in diesem Bereich eine Aquivalenzrelation
R definieren, so kann eine Abstraktion durchgefiihrt werden. Wir veranschau-
lichen uns das zunéchst an einem Beispiel. Gegeben sei ein Bereich von Wa-
ren. In diesem Bereich 148t sich eine Relation der Wertgleichheit definieren,
die offenbar die drei angegebenen Eigenschaften einer Aquivalenzrelation be-
sitzt. Die Wertgleichheit zweier Waren 1af3t sich praktisch meist feststellen,
etwa durch Preisvergleich. Es sei jedoch schon hier hervorgehoben, dafl bei
den meisten auflermathematischen Abstraktionen Momente der Idealisierung
enthalten sind, da eine praktische Feststellung einer Gleichheitsrelation zwi-
schen zwei Objekten a und b nicht immer moglich ist. In unserem Beispiel
setzen wir voraus, dafl die Wendung ,die Waren a und b sind wertgleich®
verstandlich ist, da sich dies meist praktisch feststellen 1a88t. Geht man von
dieser Wendung zu dem Ausdruck ,die Waren a und b haben den gleichen
Wert“ {iber, so hat man mit der Einfithrung des Abstraktums , Wert“ ei-
ne Abstraktion vollzogen. Bis zu diesem Punkt sind sich die Vertreter der



1.12. ABSTRAKTION 43

klassischen und der konstruktiven Richtung in der mathematischen Grund-
lagenforschung einig. Meinungsverschiedenheiten treten erst auf, wenn es zu
klaren gilt, was eine solche Abstraktion eigentlich bedeuten soll.

Gewohnlich wird das auf Russell zuriickgehende Abstraktionsprinzip zu-
grundegelegt: Wenn wir iiber ein Merkmal verfiigen, auf Grund dessen zwi-
schen Paaren von Elementen einer Menge M eine Aquivalenzrelation auf-
gestellt werden kann, so wird die Menge M durch diese Relation eindeutig
in paarweise disjunkte Teilmengen zerlegt. Wir sehen uns diese mengentheo-
retische Auffassung der Abstraktion an unserer Relation ,, wertgleich® etwas
niher an. Auf Grund des Abstraktionsprinzips wird die Menge aller Waren,
die einer gegebenen Ware a wertgleich sind, ,Wert der Ware a“ genannt.
Werte sind nach dieser Auffassung also Mengen von Waren. Da die Bezie-
hung der Wertgleichheit reflexiv, symmetrisch und transitiv ist, laf}t sich jetzt
leicht beweisen, da} jede Ware zu einer und nur einer solchen Menge gehért,
zwel wertgleiche Waren zur selben Menge gehoren und zwei Waren, die nicht
wertgleich sind, zu verschiedenen Mengen gehéren. Hieraus ergibt sich die
Aquivalenz der beiden Wendungen ,,die Waren a und b sind wertgleich“ und
,die Waren a und b haben denselben Wert“.

Diese mengentheoretische Auffassung der Abstraktion hat den Vorzug,
daf} sie alle Schwierigkeiten bei der praktischen Festellung der Wertgleichheit
zweier Waren a und b (und allgemein bei der Feststellung einer Aquivalenz
zweier konkreter Gegensténde) vermeidet (verdringt). Sie fithrt aber dazu,
dafl neben den konkreten, sinnlich wahrnehmbaren Waren noch die Existenz
von Werten, d. h. die Existenz von neuen, sogenannten abstrakten Objekten
postuliert wird, ohne allerdings das Pradikat der Existenz fiir Mengen oder
allgemein fiir abstrakte Objekte einzufiihren. Finerseits existieren die konkre-
ten Waren, andererseits sollen daneben noch zueinander disjunkte Mengen
von gleichwertigen Waren in demselben Sinne existieren. Analog verhélt es
sich bei allen anderen Abstraktionen, wenn man die abstrakten Objekte als
Mengen von konkreten Objekten auffafit. Wie die Existenz dieser abstrak-
ten Objekte im Falle unendlicher Mengen aufzufassen und nachzuweisen ist,
bleibt bei der mengentheoretischen Begriindung eine offene Frage, wenn man
nicht zwischen formaler und empirischer Existenz unterscheidet.

Die operative Auffassung der Abstraktion von P. Lorenzen vermeidet ei-
nige mit dem klassischen Standpunkt verbundene Schwierigkeiten. Auch hier
geht man von einem nichtleeren Objektbereich aus, in dem eine Aquivalenz-
relation festgelegt ist. Die Abstraktion wird aber so gedeutet, daffi man auch
weiterhin nur iiber die gegebenen konkreten Objekte spricht, sich aber bei den
Aussagen iiber diese Objekte auf solche beschrankt, die mit der festgelegten
Aquivalenzrelation vertriglich sind. Anders gesagt, in der Abstraktion be-
schriankt man sich auf Aussagen, die invariant beziiglich der entsprechenden



44 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

Aquivalenzrelation sind. Im Bereich der Waren mit der Aquivalenzrelation
,wertgleich“ bedeutet das folgendes: Wir sprechen weiter nur iiber konkre-
te Waren, beschrénken uns aber in unseren Aussagen auf solche, die wahr
(bzw. falsch) bleiben, wenn wir in solch einer Aussage fiir den Namen ei-
ner Ware a den Namen einer ihr wertgleichen Ware b einsetzen. Wir treffen
also, wenn wir in unserem Beispiel abstrahieren, nur Aussagen, die invari-
ant beziiglich der Wertgleichheit sind. Wie wir sehen, ist es hier nicht nétig,
neben den konkreten Objekten noch abstrakte Objekte als Mengen von kon-
kreten Objekten zu postulieren. Ist man sich aber einmal iiber die Abstrak-
tion als Beschrankung in der Redeweise im klaren, so kann man natiirlich
auch den Terminus ,,abstraktes Objekt®“ ohne Bedenken verwenden. Im Un-
terschied zur klassischen Auffassung der Abstraktion mufl die operative Auf-
fassung allerdings mit den Schwierigkeiten bei der praktischen Feststellung
einer Aquivalenzrelation zwischen konkreten Objekten fertig werden. Beide
skizzierten Auffassungen fithren jedoch zu Schwierigkeiten bei auflermathe-
matischen Abstraktionen. Auflerdem sind beide Auffassungen zirkulér, denn
den Relationsbegriff und Klassenbegriff fithrt man mit Hilfe des Abstrak-
tionsbegriffs und den Abstraktionsbegriff mit Hilfe des Klassenbegriffs und
Relationsbegriffs ein. Bei Abstraktionen auflerhalb der Mathematik wird die
eigentliche Abstraktion oder Idealisierung bereits vor dem hier beschriebe-
nen Abstraktionsverfahren vollzogen. Sie besteht darin, dal man aus einer
empirischen Gegenstandsgesamtheit eine Individuenmenge macht und eine
reine Aquivalenzrelation postuliert, die empirisch meist nicht nachweisbar
ist. Unbestimmtheiten werden generell ausgeschlossen. Aus der Okonomie
wissen wir beispielsweise, daf3 die Waren nicht genau nach ihrem Wert aus-
getauscht werden. Die Wertgleichheit ist also eine abstrakte Beziehung, die
aber trotzdem ihren Sinn hat, weil der empirische Austausch ihr in etwa ent-
spricht. Aus diesen Griinden unterscheiden wir in folgender Weise zwischen
empirischen und abstrakten Gegenstinden: Empirische Gegenstinde sind die
uns mit Hilfe unserer Sinneswahrnehmungen mittelbar oder unmittelbar ge-
gebenen Gegenstinde, wahrend abstrakte (oder fiktive) Gegenstinde nicht
empirisch existieren, sondern mit Hilfe von definitorischen Festsetzungen po-
stuliert werden. Abstrakten Gegenstdnden werden dabei solche Eigenschaften
abgesprochen (zugeschrieben), ohne die (mit denen) empirische Gegensténde
nicht existieren. Abstrakte Gegenstéinde werden postuliert, um im gegebenen
Wissensbereich Theorien aufzustellen und die deduktiven Mo6glichkeiten zu
erweitern. Thre Postulierung hat nur dann einen Sinn, wenn sie (in gewissen
Grenzen) als empirische Gegenstande interpretiert werden kénnen.



1.13. WISSENSCHAFTSLOGIK 45

1.13 Waissenschaftslogik

Wir haben bisher einige wichtige Bereiche der Logik skizziert, ohne sie im ein-
zelnen darzustellen. Uns kam es dabei darauf an, dem Leser eine Vorstellung
zu vermitteln, womit sich die Logik beschaftigt. Selbst fiir diese Bereiche
haben wir das in der Logik erarbeitete Regelsystem nicht dargestellt und
logisch-technische Probleme ganz ausgespart. Den Schwerpunkt haben wir
auf einige wichtige Begriffsbildungen gelegt, die fiir die folgende Behandlung
einiger philosophischer Probleme wichtig sind. Diese Schwerpunktsetzung ge-
schah nicht zufillig, sondern wir gingen von der Uberlegung aus, da die
Philosophie vor allem beim Aufbau ihrer Terminologie der Hilfe der Logik
bedarf. In der Philosophie wird in ihrem gegenwirtigen Entwicklungsstadium
weit weniger geschlossen und bewiesen, als angenommen wird, und die dabei
auftretenden Méngel sind relativ leicht zu durchschauen. Viel wichtiger fiir
die Philosophie ist der korrekte Aufbau ihrer Begriffssysteme. Hierauf wirken
sehr viele Faktoren ein. Der Einfluf} der Tradition, die Finwirkung sozialer
Interessen und die Verarbeitung einzelwissenschaftlicher Ergebnisse auf phi-
losophische Begriffshildungen sind unverkennbar. Der Aufbau eines korrekten
Begriffssystems in der Philosophie ist natiirlich nicht Selbstzweck, sondern
mit Hilfe der aufgebauten Terminologie werden in der Philosophie Aussa-
gen iiber die Wirklichkeit formuliert. Es lassen sich also in gewisser Hinsicht
zwel verschiedene Aufgabenstellungen in der Philosophie unterscheiden, die
natiirlich miteinander in einem engen Zusammenhang stehen: 1) der Aufbau
einer korrekten philosophischen Terminologie; 2) die Formulierung von philo-
sophischen Behauptungen iiber die Wirklichkeit in dieser Terminologie. Bei
der Bewiéltigung der Aufgaben des ersten Komplexes leistet die Logik einen
Beitrag, doch sie kann selbst diesen Komplex allein nicht 16sen. Die logische
Korrektheit ist eine notwendige, aber keine hinreichende Bedingung fiir eine
prizise philosophische Terminologie, d.h., wenn beim Aufbau einer philoso-
phischen Terminologie logische Fehler begangen werden, so ist diese Termi-
nologie nicht korrekt, aber wenn sie logisch einwandfrei aufgebaut wurde, so
ist damit noch nicht garantiert, dafl die an diese Terminologie gekniipften
philosophischen Erwartungen erfiillt werden. Trotzdem darf der Beitrag der
Logik bei der Losung der genannten Aufgabe nicht unterschitzt werden. Wir
haben bereits in der Einleitung darauf hingewiesen, daf} sich in den letzten
fiinfzig Jahren — vor allem aber nach dem zweiten Weltkrieg — der Unter-
suchungsbereich der Logik wesentlich erweitert hat. Waren es bis zu Beginn
unseres Jahrhunderts vor allem die Interessen der Mathematik, die die Ent-
wicklung der Logik forderten, so wendet sich die Aufmerksamkeit der Logiker
gegenwartig immer stirker logischen Problemen der Wissenschaft iiberhaupt,
inshbesondere der empirischen Wissenschaften und der Philosophie zu. Neben



46 KAPITEL 1. SKIZZE DER LOGIK

einer gewissen Modifikation der traditionellen Bereiche der Logik zeigt sich
dies vor allem in der Ausarbeitung einer allgemeinen Terminitheorie, aber
auch an der logischen Bearbeitung vieler spezieller Termini, die in verschie-
denen Wissenschaften und in der Philosophie verwendet werden. Das Ergeb-
nis dieser logischen Untersuchungen ist eine Reihe neuer Bereiche der Lo-
gik. So werden etwa die modalen Termini ,,moglich®, , notwendig*, ,,zufallig*
usw. in der modalen Logik, die Wertungspridikate ,,gut®, , schlecht®, ,bes-
ser”, usw. in der Wertungslogik, die Termini ,frither®, ,spater”, | gleichzei-
tig® in der Zeitlogik, das Pradikat der Existenz in der Logik der Existenz,
die logischen Eigenschaften der Termini , Ursache®“, [ Wirkung® in der Logik
von Kausalaussagen charakterisiert. Diese Aufzihlung liele sich noch fort-
setzen. Man fafit alle diese Untersuchungen unter der Sammelbezeichnung
Wissenschaftslogik zusammen. Die Wissenschaftslogik unterscheidet sich in
mancher Hinsicht von den traditionellen Bereichen der mathematischen Lo-
gik (der klassischen Aussagen- und Quantorenlogik). Thre Untersuchungen
fithren nicht immer zum Aufbau von logischen Kalkiilen, sondern manchmal
nur zur Einfithrung einzelner Definitionen und Behauptungen, zur Prézisie-
rung der Bedeutung bestimmter sprachlicher Ausdriicke, zur Formulierung
der Anwendungsbedingungen bestimmter Kalkiile usw. Wir kénnen hier die
Ergebnisse der Wissenschaftslogik nicht darstellen,!” und machen nur auf
zwel Aspekte dieser Entwicklungstendenzen in der modernen Logik aufmerk-
sam. Erstens zeigen diese Untersuchungen, dafl sich die Logik genauso wie
alle anderen Wissenschaften entwickelt und dafl es keine apriorischen Schran-
ken fiir logische Untersuchungen gibt. Die Logik und ihre Methoden lassen
sich bei der Prézisierung beliebiger spachlicher Ausdriicke nutzbar machen.
Zweitens fithren die genannten wissenschaftslogischen Untersuchungen wie-
der zu einer groferen Anndherung der Logik an die anderen philosophischen
Disziplinen. Lief} sich in bezug auf die traditionellen Bereiche der Logik die
Frage, ob die Logik eine philosophische Disziplin sei oder nicht, noch re-
lativ leicht mit , Nein“ beantworten, so ist der Zusammenhang der in den
neueren logischen Disziplinen behandelten Problematik mit der Philosophie
offensichtlich. Die Logik beschrinkt sich dabei zwar nur auf einen sehr en-
gen sprachlichen Aspekt dieser Problematik und baut keine Theorien tiber
Normen, Werte, Raum, Zeit usw. auf, die iiber den rein sprachlichen Aspekt
hinausgehen. Sie untersucht, wie die entsprechenden Termini gebildet werden,
wie sich aus ihnen sinnvolle Aussagen bilden lassen und stellt Schlufiregeln
fiir solche Aussagen auf. Die dabei im Rahmen der Logik gewonnenen Aus-
sagen sind wahr allein auf Grund der gewéhlten Definitionen. Damit sagen
sie aber auch nichts tiber die auflersprachliche Wirklichkeit aus. Doch oh-

17Vgl. A. A. Zinov’ev, Logika nauki, Moskva 1971.



1.13. WISSENSCHAFTSLOGIK 47

ne solche logischen Festsetzungen sind viele philosophische Probleme noch
nicht einmal prizise zu formulieren, geschweige denn zu l6sen. Die folgende
Darstellung wird diese These erhérten.






Kapitel 2

Bemerkungen zum
Begriindungsproblem

2.1 Sprache, Denken, Logik

Die Sprache wurde in unserem Jahrhundert zu einem der beliebtesten Ge-
genstinde des Philosophierens. Diese Hinwendung der Aufmerksamkeit auf
die Sprache ist nicht zuféllig, denn bei aller Unterschiedlichkeit der einzelnen
Wissenschaftszweige sind ihre Ergebnisse in Form von Sdtzen in Biichern, Ar-
tikeln und Vortriagen festgehalten. Untersucht man die Sprache der Wissen-
schaft und Philosophie, so erfaflit man mindestens einen wesentlichen Aspekt
dieser menschlichen Tatigkeiten. Bei der Untersuchung der Sprache der Phi-
losophie (und auch der Wissenschaften) muf§ man sich von einigen Vorur-
teilen freimachen. Einerseits darf man nicht glauben, dafl jedes verwendete
Wort und jeder Satz sinnvoll ist und etwas bedeutet, und mufl sich Rechen-
schaft iiber die verwendeten sprachlichen Ausdriicke abgeben. Andererseits
mufl man sich von dem Vorurteil befreien, dafy die Sprache von Natur, Gott
oder dem Weltgeist gegeben ist und vom Menschen nur noch verwendet wer-
den mufl. Dieses Vorurteil ist hier vielleicht etwas zugespitzt formuliert, aber
in gemifBigterer Form ist es sehr weit verbreitet. Der einzelne Mensch findet
seine Muttersprache fest geformt vor. Seine ganze Erziehung ist darauf ab-
gestellt, dafl er die Sprache seiner Vorfahren erwirbt, um sie zu besitzen. Der
Duden regelt die Rechtschreibung und Zeichensetzung, und jeder Verstof} ge-
gen seine Festlegungen wird in der Schule geahndet. Dem einzelnen tritt die
Sprache also als etwas Gegebenes gegeniiber. Dabei wird héaufig vergessen,
daf} die Sprache Ergebnis menschlicher Téatigkeit ist, die in dieser und durch
diese Tatigkeit entstand und stdndig vervollkommnet wird, um menschli-
che Bediirfnisse zu befriedigen. Zu diesem allgemeinen Problem der Sprache

49



50 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

kommt bei der Sprache der Philosophie hinzu, dafl Philosophie seit ihrer
Entstehung auch eine ideologische Funktion hat. Um bestimmte Klassen-
und Gruppeninteressen durchzusetzen, werden auch sprachliche Fangstricke
gelegt. Eine logische Analyse der Sprache muf} auf Grund des Charakters der
Logik selbst von solchen ideologischen Funktionen der Sprache abstrahieren
und die Worte und Sédtze nur hinsichtlich ihrer logischen Korrektheit und
ihrer Beziehung zur empirischen Wirklichkeit untersuchen.

Fiir ein richtiges Verstandnis der Logik und ihrer Aufgaben in der Philo-
sophie ist eine Klarung des Verhiltnisses von Sprache und Denken erforder-
lich. In der traditionellen Logik wurden ndmlich hdufig die logischen Gesetze
mit den sogenannten Denkgesetzen identifiziert. Die Identifizierung der lo-
gischen Gesetze mit den Denkgesetzen hatte in doppelter Hinsicht negative
Auswirkungen. Einerseits wurde die Logik mit psychologischem und erkennt-
nistheoretischem Beiwerk vermengt, und das wirkte sich hemmend auf ihre
Entwicklung aus. Andererseits fiihrte diese Identifizierung zu einer verein-
fachten Deutung der Denkprozesse. Das menschliche Denken — wie man es im
umgangssprachlichen Sinne versteht — ist ein komplexes soziales Phidnomen,
das von den verschiedensten Wissenschaften untersucht wird. So beschéftigen
sich Psychologie, Physiologie der hoheren Nerventatigkeit, Neurokybernetik,
Erkenntnistheorie und eine Reihe anderer Disziplinen mit den Denkprozes-
sen.

Wie verhilt es sich nun mit der Logik? Untersucht auch die Logik das
Denken unter bestimmten Aspekten? Die Antwort auf diese Frage fallt bei
verschiedenen Logikern recht unterschiedlich aus. Eine Identifizierung von
Denkgesetzen und Gesetzen der Logik finden wir nicht nur in der psycholo-
gistisch orientierten traditionellen Logik des vorigen Jahrhunderts, sondern
auch in Arbeiten neueren Datums. In der philosophischen, methodologischen
und mitunter in der logischen Literatur findet man auch in jiingster Zeit
hiufig noch Wendungen wie: ,,Die Sprache ist die Form des Gedankens® oder
,Die Aufforderung als Denkform* oder ,Die Logik untersucht die Formen
(Strukturen) des richtigen Denkens“ usw. Unseres Erachtens werden diese
Wendungen héaufig unkritisch und gedankenlos gebraucht. Wenn man ver-
sucht, den Sinn beispielsweise der Wendung , Die Sprache ist die Form des
Gedankens® zu erfassen, so stéfit man sofort auf Schwierigkeiten. Um die
Form eines Gedankens zu bekommen, miifiten wir zunéchst den Gedanken
haben und ihm dann etwas entziehen. Wenn dabei der Anspruch auf Wissen-
schaftlichkeit erhoben wird, miifite dieser Vorgang auflerdem intersubjektiv
iiberpriifbar sein, da sonst allen mdoglichen subjektiven Spekulationen Tiir
und Tor geoffnet wiirden. Unseres Wissens hat bisher aber noch niemand
einen Gedanken isoliert wahrgenommen. Einen Gedanken kann man nicht
fithlen, sehen, riechen oder horen, er ist kein sinnlich wahrnehmbares Ob-



2.1. SPRACHE, DENKEN, LOGIK 51

jekt. Wenn man Wendungen liest wie ,Der Aussagesatz ist der materielle
Ausdruck eines Gedankens*, so kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
als sei ein Gedanke irgend eine geheimnisvolle, geistige, ausdehnungslose, im-
materielle Erscheinung, die irgendwo in unserem Kopf angesiedelt ist. Wie
dessen Form allerdings ermittelt werden soll, ist zumindest ratselhaft. Die
Autoren, die die oben genannten Wendungen publizieren, haben den Dua-
lismus von Geist und Materie, von Gedanke und Sprache noch nicht rest-
los iiberwunden. Dieser Dualismus besteht darin, daf$ man den einheitlichen
Menschen in zwei Sphéren halbiert, in Korper und Seele (Geist), und sich
anschlieffend abmiiht, diese beiden Teile wieder zusammen zu bekommen.

Die Postulierung von zwei Seinsbereichen und die unkontrollierbare Ver-
wendung von sogenannten Geistestermini wurde schon von Voltaire verspot-
tet, wenn er schreibt: ,,Ich mochte, wenn mein Wille Arme und Beine in Be-
wegung setzt, auch iiber die Federkraft Bescheid wissen, durch die mein Wille
sie aus ihrer Lage bringt, denn vorhanden ist eine solche Federkraft doch si-
cherlich. Ich bin zuweilen ganz erstaunt, dafl ich meine Augen heben und
senken, meine Ohren aber nicht bewegen kann. Ich denke — und ich méchte
meine Gedanken ein wenig kennenlernen, sie mit dem Finger berithren. Das
miifite recht merkwiirdig sein. Ich méchte herausfinden, ob ich selbst meine
Gedanken hervorbringe oder ob Gott sie mir eingibt, ob meine Seele in sechs
Wochen oder in einem Tage in meinen Kérper gekommen ist und wie sie sich
in meinem Hirn niedergelassen hat. Und dann mochte ich wissen, ob ich auch
denke, wenn ich fest schlafe oder betidubt bin.“!

In Deutschland trugen die Arbeiten von Herder, Humboldt, Lichtenberg
u. a. wesentlich zur Erkenntnis der fundamentalen Rolle der Sprache bei der
Uberwindung des Dualismus bei. An diese Tradition kniipften Feuerbach und
im Anschluf} an ihn Marx und Engels bei der Kritik des Dualismus und Idea-
lismus an. In der ,, Deutschen Ideologie® heifit es: , Die unmittelbare Wirk-
lichkeit des Gedankens ist die Sprache.“? Und an anderer Stelle der gleichen
Arbeit: ,Der ,Geist’ hat von vornherein den Fluch an sich, mit der Mate-
rie ,behaftet’ zu sein, die hier in Form von bewegten Luftschichten, To6nen,
kurz der Sprache auftritt. Die Sprache ist so alt wie das Bewufltsein — die
Sprache ist das praktische, auch fiir andre Menschen existierende, also auch
fiir mich selbst erst existierende wirkliche Bewufltsein, und die Sprache ent-
steht, wie das BewuBltsein, erst aus dem Bediirfnis, der Notdurft des Verkehrs
mit andern Menschen. ... Das Bewufltsein ist also von vornherein schon ein
gesellschaftliches Produkt und bleibt es, solange iiberhaupt Menschen exi-

LF. M. Voltaire, Der Mann mit den vierzig Talern, in: Simtliche Romane und Erzihlun-
gen in zwei Béinden, Leipzig 1959, Bd. I, S. 315.
?K. Marx/F. Engels, Die deutsche Ideologie, in: Werke, Bd. 3, Berlin 1958, S. 432.



52 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

stieren.“3

Wenn man hingegen sagt, die Sprache driicke die Gedanken aus, oder
die Sprache sei die Form des Gedankens, so postuliert man damit implizit
zwei verschiedene Seinsbereiche, und es fillt schwer, diesem Dualismus dann
zu entfliechen. Mit den besagten Wendungen werden die wirklichen Verhélt-
nisse umgekehrt. Anstatt zu erkliren, wie das ,, Gespenst in die Maschine®
kommt (mit dem Terminus , Gespenst in der Maschine“ bezeichnet G. Ry-
le den bisher noch von niemand wahrgenommenen kérperlosen Geist) und
ihm seinen gespenstischen Charakter zu nehmen, d.h. zu untersuchen, wie
sich im menschlichen Arbeitsprozef3 die Sprache genetisch herausbildete und
damit geistige Féahigkeiten der Menschen gegeniiber den hochentwickelten
Tieren vervielfachte,® nimmt man von vornherein den Gegensatz zwischen
Korper und Geist an und versucht dann die Sprache, mit deren Hilfe man
allein das Denken erkldren kann, mit Hilfe solcher Geistestermini wie ,,Ge-
danke® etc. zur erkldren, die sich bei dieser Vorgehensweise selber nicht kor-
rekt einfithren lassen.” Denken ist eine natiirliche Fihigkeit (Eigenschaft)
von Menschen. Und als solche muf} es auch betrachtet werden. Erkldren 148t
sich die Entstehung dieser Fahigkeit nur, wenn die Entwicklung der mensch-
lichen Sprachféhigkeit beriicksichtigt wird. In der Literatur und in der Um-
gangssprache werden aber Denken und Sprechen (Schreiben) nicht identifi-
ziert, sondern auf verschiedene Art und Weise unterschieden. Beispielsweise
wird der Terminus ,,Gedanke“ auf die folgenden beiden unterschiedlichen Ar-
ten eingefiihrt. Einerseits versteht man unter einem Gedanken einen nicht-
geduBerten, nur , gedachten Aussagesatz. Dieses Phdnomen kennt jeder von
uns, wir alle haben uns an Worte und Satze erinnert, haben Sitze gebildet,
ohne sie auszusprechen. Ein Gedanke wire dann ein nicht geduflerter Satz,
und denken konnte man als ,,inneres Sprechen® ansehen. Denken in diesem
Sinne ist zwar eine duflerst wichtige soziale Erscheinung, und die Fahigkeit
zu ihm ist eine wiinschenswerte Eigenschaft, doch Denken in diesem Sinne ist
weitgehend nicht intersubjektiv kontrollierbar, falls der Gedanke nicht doch
noch als Aussagesatz ausgesprochen wird. Lafit man aber die intersubjektive
Uberpriifbarkeit einmal auBer acht, so ist es etwa fiir das Wesen einer logi-
schen Untersuchung gleichgiiltig, ob ein in diesem Sinne gedachter Satz auch
noch laut geduflert wird.

Andererseits fithrt man den Terminus ,, Gedanke“ auf folgende Art ein. Da
die Logik sich nicht fiir die konkrete Laut- oder Buchstabenfolge eines ge-
sprochenen oder geschriebenen Aussagesatzes interessiert, ist es gleichgiiltig,

3Ebenda, S. 30f.

4Vgl. F. Engels, Dialektik der Natur, in: K. Marx/F. Engels, Werke, Bd. 20, Berlin
1962, S. 446 1.

>Vgl. F. Engels, Antidiihring, ebenda, S. 33.



2.1. SPRACHE, DENKEN, LOGIK 53

in welcher Sprache ein Satz formuliert ist. Sie trifft nur solche Aussagen,
die invariant sind beziiglich einer Ubersetzung eines Satzes oder Terminus
von einer Sprache in eine andere. Wenn ein bestimmter Satz der deutschen
Sprache etwa in den gleichen Situationen und in der gleichen Art und Weise
verwendet wird wie ein entsprechender Satz der russischen Sprache (wenn
der eine Satz eine korrekte Ubersetzung des anderen darstellt), so trifft die
Logik nur Aussagen, die fiir beide Sétze in gleicher Weise gelten. Man sagt
in diesem Fall auch, daf} die Logik von der konkreten Lautgestalt (Buchsta-
benfolge) und von der speziellen Form einer Sprache abstrahiert. Die Logik
behandelt nach dieser Auffassung also nicht konkrete Termini einer bestimm-
ten Sprache, sondern spricht nur iiber Eigenschaften, die bedeutungsgleichen
Termini gemeinsam zukommen. Von den konkreten Termini geht sie durch
eine Abstraktion mit Hilfe der Aquivalenzrelation ,bedeutungsgleich® zu den
Begriffen iiber. Dabei mufl man sich im klaren sein, daf§ Begriffe nicht ,an
sich“ existieren. Es existieren nur konkrete Termini. Begriffe kommen da-
durch zustande, dafl iiber Termini in einer bestimmten eingeschriankten Art
und Weise gesprochen wird. Durch eine dhnliche Abstraktion kann man von
den konkreten Aussagesitzen einer Sprache zu den bedeutungsgleichen Aus-
sagesitzen iibergehen. Man trifft iiber Aussagesitze nur solche Aussagen, die
invariant beziiglich der Bedeutungsgleichheit sind. Die Abstrakta, die man
durch eine solche Abstraktion mit Hilfe der Aquivalenzrelation , bedeutungs-
gleich® aus den Aussagesitzen erhélt, kann man jetzt ,Gedanken“ nennen. In
der Literatur werden diese Abstrakta manchmal auch , Urteile“, ,, Aussage"
(im Unterschied zu ,, Aussagesatz“) genannt. Auch hier besitzen die Abstrak-
ta (die Gedanken) natiirlich keine gesonderte Existenz, sondern sie kommen
nur durch eine Beschrinkung in der Redeweise auf beziiglich ihrer Bedeu-
tungsgleichheit invariante Aussagen zustande. Die hier skizzierte Auffassung
ist in der logischen und philosophischen Literatur sehr weit verbreitet.® Ne-
ben gewissen Vorziigen weist sie aber auch einige Mangel auf. Erstens lassen
sich die allgemeinen kritischen Bemerkungen zu der hier verwendeten Form
der Abstraktion auf diesen konkreten Fall {ibertragen. Zweitens ist die Relati-
on der Bedeutungsgleichheit, die hier als gegeben vorausgesetzt wird, selber
eine fundamentale logische Relation, die in der Logik charakterisiert wird.
Drittens ist es sachlich unrichtig, daf§ die Logik nur Regeln aufstellt, die fiir
bedeutungsgleiche Termini und Satze gelten, ihre Regeln haben vielmehr uni-
versalen Charakter und gelten fiir beliebige Termini und Aussagen. Viertens
werden ja — selbst, wenn wir die obige Abstraktion zugestehen, — schliefilich
doch nur sprachliche Gebilde untersucht, da ja Gedanken und Begriffe auch
nach dieser Auffassung nur als Satze und Termini existieren.

6Vgl. etwa: W. Kamlah/P. Lorenzen, Logische Propédeutik, Mannheim 1967.



54 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

Die Unterscheidung zwischen Reden und Denken liegt unseres Erachtens
auf einer anderen Linie. Wir sehen nicht jedes Reden und Schreiben als be-
dacht oder durchdacht an, sondern unterscheiden zwischen bedachter und
unbedachter Rede, zwischen verworrenem und durchdachtem Schreiben. Das
Sprechen als menschliche Lebensauflerung erfiillt die verschiedensten Funk-
tionen. Es reicht von der reinen Konversation, die man héufig mit einem
Terminus der Verhaltensforschung als Putzsprechen bezeichnen koénnte, bis
hin zur strengen wissenschaftlichen Abhandlung. Den durchdachten, kontrol-
lierten Sprachgebrauch, der sich Rechenschaft iiber die verwendeten Wor-
te ablegt und sich bemiiht, die realen Verhiltnisse richtig widerzuspiegeln,
kann man als Denken bezeichnen. Die hier angedeutete Unterscheidung ist
natiirlich sehr vage. Trotzdem sehen wir sie als zweckméaBiger an, als die in
der Literatur iiblichen. Die Sprache ist eine Schopfung der Menschen, und
zwar nicht eines einzelnen Menschen, sondern ein Produkt der menschlichen
Gesellschaft, auch kein einmaliger Schopfungsakt, sondern ein langwieriger
Prozef} und eine stindige Aufgabe der Gesellschaft. Mit jedem neuen Bereich
der Wirklichkeit, den der Mensch sich praktisch erschlieit, erweitert er auch
seine Sprache. Zur Weiterentwicklung der Sprache tragen die Kunst und die
verschiedensten Wissenschaften bei. Die Umgangsprache und die Wissen-
schaftsprachen und die in ihnen enthaltenen Regeln bilden die empirische
Basis logischer Untersuchungen. Doch seit ihrer Herausbildung als Wissen-
schaft in der Antike beschriankte sich die Logik niemals auf eine Beschreibung
des faktischen Sprachgebrauchs, von ihr wird vielmehr die stindige Aufgabe
der Sprachverbesserung auf professioneller Ebene fortgesetzt. Die Logik ist
vielmehr eine konstruierende als eine beschreibende Wissenschaft. Sie arbei-
tet Vorschldge fiir prézise sprachliche Regelsysteme aus, die dann, wenn sie
zweckméfig sind, mehr oder weinger in die allgemeine Sprachpraxis eingehen.
Richtet man sich in seinem Sprechen und Schreiben nach den in der Logik
aufgestellten Normen und Regeln, so spricht und schreibt man bedacht. Inso-
fern in unserem Nachdenken logische Operatoren, logische Operationen mit
Termini und Aussagen eine Rolle spielen, betrifft die Logik schon unser Den-
ken, und man konnte die logischen Gesetze in diesem Sinne als Denkgesetze
ansehen. Doch man kann sein Reden und Schreiben auch unter ganz an-
deren Gesichtspunkten bedenken. Und mit den Naturgesetzméafigkeiten, die
die in unserem Hirn sich vollziehenden Prozesse charakterisieren, haben die
logischen Gesetze zunéchst gar nichts zu tun. Deshalb ist es unweckméfig,
logische Gesetze als Denkgesetze zu bezeichnen.



2.2. ONTOLOGISCHE BEGRUNDUNGSVERSUCHE 55

2.2 Ontologische Begriindungsversuche der
Logik

Als Beispiel fiir eine ontologische Auffassung logischer Gesetze betrachten
wir die Meinung B. Russells. Er wendet sich gegen die Auffassung logischer
Gesetze als Denkgesetze und argumentiert wie folgt: ,Der Name ,Denkge-
setze’ ist ebenfalls irrefithrend; denn es kommt nicht darauf an, dafl wir in
Ubereinstimmung mit ihnen denken, sondern es kommt darauf an, daf das
Verhalten der Dinge ihnen entspricht, mit anderen Worten: der Punkt ist,
daB wir richtig denken, wenn wir in Ubereinstimmung mit ihnen denken.”
Zur Begriindung betrachtet er den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch:
,Nichts kann zugleich sein und nicht sein“ oder genauer ,Nichts kann gleich-
zeitig eine bestimmte Eigenschaft haben und nicht haben“. Dieses Prinzip
wird hiufig deshalb ein Denkgesetz genannt, weil wir uns von seiner Notwen-
digkeit durch Denken und nicht durch Beobachtung der Auflenwelt iiberzeu-
gen. Wir fiihren ein lingeres Zitat an, um die Argumentationsweise Russells
fiir eine ontologische Auffassung logischer Gesetze zu verdeutlichen. , Wenn
wir einmal gesehen haben, dafl ein Baum eine Buche ist, brauchen wir nicht
noch einmal hinzusehen, um sicher zu sein, dafl er nicht auch gleichzeitig keine
Buche ist; der Gedanke allein gibt uns zu erkennen, dafl so etwas unmoglich
ist. Trotzdem ist die Folgerung, dafl der Satz vom Widerspruch ein Denkge-
setz ist, falsch. Was wir glauben, wenn wir an den Satz vom Widerspruch
glauben, ist nicht, daf§ unser Bewufltsein so konstruiert ist, daf} es den Satz
vom Widerspruch fiir wahr halten muf}. Diese Ansicht ist erst das Ergebnis
einer psychologischen Reflexion, die den Glauben an den Satz vom Wider-
spruch schon voraussetzt. Der Glaube an den Satz vom Widerspruch betrifft
Dinge, nicht blofl Gedanken. Wir glauben z. B. nicht, dafl wir nicht gleichzei-
tig denken konnen, ein Baum wére eine Buche und auch keine Buche. Wir
glauben, daf}, wenn der Baum eine Buche ist, er nicht gleichzeitig keine Bu-
che sein kann. Der Satz vom Widerspruch ist also ein Satz iiber Dinge und
nicht blof} iiber Gedanken; und wenn auch der Glaube an den Satz vom Wi-
derspruch ein Gedanke ist, so ist doch der Satz vom Widerspruch selbst kein
Gedanke, sondern ein Faktum, das die Dinge der Auflenwelt betrifft. Wenn
das, was wir glauben, wenn wir an den Satz vom Widerspruch glauben, nicht
auf die Dinge der Auflenwelt zutréife, wiirde der Umstand, dafl wir gezwun-
gen sind, so zu denken, nicht garantieren, dafl der Satz vom Widerspruch
nicht falsch sein kann, und das zeigt, dal es sich bei diesem Satz nicht um
ein Denkgesetz handeln kann.“®

"B. Russell, Probleme der Philosophie, Frankfurt a. M. 1969, S. 65.
8Ebenda, S. 78f.



56 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

Wir akzeptieren die Auffassung Russells, dafl logische Gesetze keine Denk-
gesetze sind. Wir haben aber auch bereits gezeigt, in welchem Sinne logische
Gesetze im Denken eine Rolle spielen. Die Auffassung Russells, nach der lo-
gische Gesetze Aussagen iiber die Dinge der Auflenwelt darstellen, kénnen
wir allerdings nicht akzeptieren, und Russell liefert zum Teil selbst die Argu-
mente gegen eine solche Auffassung. Russell sagt, dafl man das Gesetz vom
ausgeschlossenen Widerspruch nicht durch Beobachtung der Auflenwelt ge-
winnt. Wenn wir es aber als giiltig einsehen konnen, ohne die Auflenwelt zu
beobachten, dann gibt es uns auch keine Information iiber die Auflenwelt. Die
Giiltigkeit des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch ergibt sich einzig
und allein aus der Festlegung der Verwendungsweise der sprachlichen Zeichen
yund“ und , nicht“. Diese Operatoren werden eben gerade so eingefiihrt, daf3
der Satz ~(p A ~p) giiltig ist. Natiirlich hat der Satz vom ausgeschlossenen
Widerspruch und auch der Satz vom ausgeschlossenen Dritten p V ~p die
Form einer ontologischen Behauptung. Wenn diese Sdtze aber ontologische
Feststellungen sein sollen, woher haben wir dann die Gewiflheit ihrer unein-
geschrinkten Giiltigkeit? Alle generellen Sétze iiber die Welt, die sich nicht
aus sprachlichen Festlegungen ergeben, haben keine absolute Gewiflheit. Es
ist immer die Mdoglichkeit offen, dafl in der Natur doch noch ein Gegenbeispiel
auftritt, das den betreffenden generellen Satz widerlegt, mag die Wahrschein-
lichkeit dieser Moglichkeit auch noch so gering sein. Die genannten logischen
Gesetze kénnen gerade deshalb nicht durch die Erfahrung widerlegt werden,
weil sie eben keine echten Aussagen iiber die objektive Realitit sind. Sie
haben nur die Form von Aussagen iiber die Welt, sind aber wahr allein auf
Grund der Eigenschaften der in ihnen vorkommenden logischen Operatoren
und liefern uns deshalb auch keine Information iiber die nichtsprachliche Au-
Benwelt.

Neben der Auffassung der Logik als Lehre von den allgemeinen Gesetz-
maéaBigkeiten des Seins wird auch noch eine andere ontologische Deutung lo-
gischer Gesetze vertreten. Man behauptet, es gibe nicht nur eine Logik, die
die allgemeinen Gesetzmifligkeiten des Seins beschreibe, sondern fiir ver-
schiedene Bereiche der Wirklichkeit giibe es verschiedene Logiken.® So un-
terscheidet man etwa in der intuitionistischen Richtung der mathematischen
Grundlagenforschung zwischen einer Logik fiir endliche und einer fiir unend-
liche Bereiche, oder im Zusamenhang mit gewissen methodologischen Schwie-
rigkeiten der modernen Physik spricht man von einer besonderen Logik der
Mikrophysik im Unterschied zur iiblichen Logik der Makrophysik. Neben den
Ungereimtheiten, die sich bei jeder ontologischen Deutung logischer Gesetze

9Vgl. A. A. Sinowjew, Uber mehrwertige Logik. Ein Abrif, Berlin/Braunschweig/Basel
1968.



2.3. KONVENTIONALISTISCHE AUFFASSUNG 57

ergeben, entstehen hier noch zusétzliche Schwierigkeiten. Wir verweisen hier
nur auf folgendes Dilemma, das sich aus einem Akzeptieren von sogenannten
bereichsspezifischen Logiken ergibt. Um einen Bereich der Wirklichkeit zu
beschreiben, benétigt man eine Logik (Sprachform). Wenn aber die jeweilige
Logik vom Charakter (der Beschreibung) des jeweiligen Bereiches abhéngt,
wie soll man dann die zur Beschreibung dieses Bereiches notwendige Logik
auswihlen? Es ergibt sich folgende ausweglose Situation: Zur Beschreibung
mufl man eine Logik haben, um aber zu wissen, welche Logik, mufl man vor-
her eine Beschreibung des betreffenden Bereiches haben. Man kommt also
weder zu einer Logik noch zu einer Beschreibung des betreffenden Bereiches.

2.3 Konventionalistische Auffassung der Lo-
gik

Das Scheitern des Ontologismus in der Logik legte die Auffassung nahe, daf§
logische Regeln rein konventionellen Charakter haben. Eine extrem konven-
tionalistische Auffassung logischer Gesetze vertrat etwa R. Carnap in seiner
Arbeit ,Logische Syntax der Sprache®. Er schrieb: ,,In der Logik gibt es kei-
ne Moral. Jeder mag seine Logik, d.h. seine Sprachform, aufbauen wie er
will.“1? Ein solch extremer Konventionalismus ist nicht akzeptabel, und ge-
gen ihn lassen sich folgende Einwénde vorbringen. Wenn logische Gesetze rein
konventionellen Charakter haben, wie kommt es dann, dafl in allen natiirli-
chen Sprachen im wesentlichen gleiche logische Strukturen enthalten sind?
Warum wurden in den verschiedenen Sprachen nicht grundsétzlich verschie-
dene Festlegungen iiber die Sprachform getroffen? Gegen das erste Argument
konnte man zwar noch erwidern, dafl in den verschiedenen natiirlichen Spra-
chen zwar viele Gemeinsamkeiten hinsichtlich ihrer logischen Mittel auftre-
ten, dafl jedoch auch wesentliche Unterschiede bestehen. Wiahrend es bei-
spielsweise im Deutschen oder Englischen bestimmmte Artikel gibt, haben
wir im Russischen keine. Das belegt aber nur gewisse konventionelle Aspekte
der Logik, beweist aber keineswegs den konventionellen Charakter der logi-
schen Gesetze. Die Sprache wurde zwar von den Menschen geschaffen, jedoch
ist das Entstehen der Sprache aus den Erfordernissen des Arbeitsprozesses
und der dazu notwendigen menschlichen Kommunikation zu verstehen. Die
Notwendigkeit des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch, der in allen Lo-
giksystemen, die eine Konjunktion und Negation enthalten, akzeptiert wird,
ergibt sich beispielsweise daraus, dafl erst sein Setzen sinnvolle sprachliche

10R. Carnap, Logische Syntax der Sprache, Wien/New York? 1968, S. 45.



58 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

Kommunikation mit diesen Operatoren ermoglicht. Er ist also eine notwen-
dige Bedingung fiir eine sprachliche Kommunikation mit diesen Operatoren.
Obwohl der Konventionalismus als Philosophie der Logik untauglich ist, muf}
natiirlich beachtet werden, daf8 sprachliche Konventionen (Festlegungen) in
der Logik — wie in der Wissenschaft und Philosophie iiberhaupt — eine wichti-
ge Rolle spielen. Man darf dabei nur eine Konvention (sprachliche Festlegung,
Definition) nicht mit Willkiir verwechseln. Carnap hat sicher recht, wenn er
sein Toleranzprinzip formuliert: ,Wir wollen nicht Verbote aufstellen, son-
dern Festsetzungen treffen.“!! Doch wenn man nur sagt, logische Gesetze
seien Konventionen, vereinfacht man die Problematik zu sehr. Erstens wird
dabei nicht deutlich, dafl natiirlich jeder verniinftigen sprachlichen Festle-
gung eine Reihe von Uberlegungen vorangehen. Jede sprachliche Festlegung
ist an die bereits vorhandenen sprachlichen Mittel gebunden und mufl die
sprachliche Tradition beriicksichtigen. Weiter hat jede Festlegung einen be-
stimmten Zweck, man will mit ihr etwas erreichen, und es werden sich nur
zweckméfige Konventionen durchsetzen. Auflerdem ist — wie Wittgenstein
gezeigt hat — eine Privatsprache (d.h. eine Sprache fiir nur eine Person)
unmoglich. Fiir unsere Problematik bedeutet das, eine Konvention wird erst
dann zu einem echten Element der Sprache, wenn sie von mehreren Personen
akzeptiert wird.

2.4 Die dialogische Logikauffassung

Einen Ausweg aus dem scheinbaren Dilemma zwischen Ontologismus und
Konventionalismus in der Logik sieht P. Lorenzen in seiner dialogischen Be-
griindung der Logik. Er und sein Schiiler Kuno Lorenz begriinden logische
Gesetze aus der inneren Gesetzlichkeit sprachlicher Kommunikation, genau-
er gesagt, sie begriinden logische Gesetze anhand von Dialogspielen von zwei
Personen.'? Durch eine geschickte und einsichtige Wahl der Dialogregeln ge-
lingt es ihnen dabei, sowohl die klassische als auch die intuitionistische Logik
zu rechtfertigen.

P. Lorenzen versucht eine Rekonstruktion der Wissenschaftssprache zu
geben, ohne dabei die heute existierenden Wissenschaftssprachen voraus-
zusetzen. Natiirlich benutzt er bei der Darstellung und Erlduterung seiner
Konzeption die Umgangssprache. Seine Logikonzeption selber aber versucht

Ebenda, S. 44f.

12Vgl. P. Lorenzen, Formale Logik, 3. Aufl., Berlin (West) 1967; K. Lorenz, Dialogspiele
als semantische Grundlage von Logikkalkiilen, in: Archiv fiir Math. Logik und Grundla-
genforschung, 11/1968; W. Kamlah/P. Lorenzen, Logische Propadeutik, 2. Aufl., Mann-
heim/Wien/Ziirich 1973.



2.4. DIE DIALOGISCHE LOGIKAUFFASSUNG 59

er unabhingig von den vorhandenen Sprachgewohnheiten aufzubauen, d.h.,
er ist bemiiht, alle Elemente seiner rekonstruierten Sprache neu einzufiihren,
ohne sich auf empirisches Sprachmaterial zu stiitzen.

In dem Streit zwischen Empiristen und Rationalisten in der Philosophie
der Logik vertritt Lorenzen ausdriicklich den rationalistischen Standpunkt.
Seiner Auffassung nach kommen die Meinungsverschiedenheiten zwischen Ra-
tionalismus und Empirismus beziiglich der Logik in den unterschiedlichen
Antworten auf folgende Fragen zum Ausdruck: 1. Was sind logische Sprach-
regeln? 2. Sind diese Regeln zu akzeptieren, weil sie faktisch in einigen oder
allen natiirlichen Sprachen akzeptiert werden, oder sind sie deshalb zu akzep-
tieren, weil es verniinftig ist, diesen Regeln gemafl zu sprechen, unabhéngig
von ihrem faktischen Gebrauch? Die Empiristen sind der Auffassung, daf
die logischen Regeln aus faktischen Griinden akzeptiert werden, wihrend
die Rationalisten meinen, dies geschehe aus Vernunftsgriinden und die logi-
schen Regeln seien eine Vorbedingung, um iiberhaupt Fakten ausdriicken zu
konnen.!3 In klarer Ablehnung eines platten Empirismus bemiiht sich Loren-
zen um eine rationalistische Begriindung logischer Regeln.

Wir halten die Arbeiten von Lorenzen zum Begriindungsproblem der Lo-
gik fiir verdienstvoll, weil sie dazu beitragen, die Grundlagenproblematik der
Logik aus der Sackgasse herauszufiihren, in die sie in den letzten Jahrzehnten
geraten ist. Die von Lorenzen behauptete Alternative von Rationalismus und
Empirismus ist unseres Erachtens aber nicht aufrecht zu erhalten. Faktisch
setzt Lorenzen die empirisch gegebene Umgangssprache mir ihren logischen
Mitteln doch bei der Formulierung seiner Dialogregeln voraus. Er spricht
dann vom praktischen ,und“, ,wenn ..., so ...“ usw. In gewisser Hinsicht
verwendet er also bei seiner Begriindung schon die logischen Mittel, die er
begriinden will. Wesentlich ist, daf} er keine semantischen und ontologischen
Annahmen beim Aufbau seiner Logik benutzt und durch seine Konzeption
auf den engen Zusammenhang zwischen Logik und menschlicher Kommuni-
kation aufmerksam macht. Er verdeutlicht, dal das Sprechen als menschliche
Handlung eigenen Gesetzméafligkeiten unterworfen ist. Die logischen Regeln
der Sprache sind aber auch von anderen Faktoren abhéngig, die Lorenzen bei
seiner Begriindung nicht beriicksichtigt. Eine wichtige Rolle spielen dabei
ZweckmafBigkeitsiiberlegungen im Kommunikationsprozel. Es besteht kein
Grund, den dogmatischen Ontologismus durch einen Handlungsdogmatismus
zu ersetzen. Bei der Aufstellung logischer Regeln spielen die verschiedensten
Uberlegungen eine Rolle. Auf einige wichtige macht der dialogische Aufbau
der Logik aufmerksam. Es wiirde jedoch zu einer Vereinseitigung und Verar-
mung der Logik fithren, wenn man nur dialogische Griinde fiir die Annahme

13Vgl. P. Lorenzen, Normative Logic and Ethics, Mannheim 1969, S. 13.



60 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

logischer Regeln gelten lassen wiirde. Es ist nicht einsichtig, dafl die Logik
auf einem einzigen Prinzip basieren soll.

2.5 Syntaktik, Semantik, Pragmatik

In der logischen und methodologischen Literatur unterscheidet man zwischen
einem syntaktischen, semantischen und pragmatischen Aspekt der Sprache
und unterteilt die Semiotik als allgemeine Theorie sprachlicher Zeichen ent-
sprechend in die Teildisziplinen Syntaktik, Semantik und Pragmatik. Man
sagt dann, in der Syntaktik werden die rein strukturellen oder formalen Be-
ziehungen zwischen sprachlichen Zeichen untersucht, und man abstrahiert
in ihr von der Bedeutung (dem Sinn) der Zeichen und vom Sprachbenut-
zer. Manchmal sagt man sogar, in der Syntaktik wiirden ,sinnfreie Zeichen*
untersucht.! In der Semantik werden die Beziehungen zwischen den sprach-
lichen Zeichen und ihrer Bedeutung (ihrem Sinn) untersucht, wihrend man
von ihren Beziehungen zu den Sprachbenutzern abstrahiert. In der Prag-
matik werden schliefllich die Beziehungen der Zeichen untereinander, zu ih-
ren Bedeutungen und zu den Sprachbenutzern untersucht. Bei der Unter-
scheidung des syntaktischen, semantischen und pragmatischen Aspekts der
Sprache handelt es sich um eine theoretische Unterscheidung, die in der Ge-
schichte der Logik und der Sprachwissenschaft eine wichtige Rolle gespielt
hat und auch noch spielt. Man muf} sich dariiber klar sein, daf es sich da-
bei um eine theoretische Vereinfachung bei der Beschreibung und Erkldrung
des faktischen Sprachgebrauchs handelt, die ihre Grenzen hat und zu einer
Reihe von Schwierigkeiten fithrt, wenn man sie falsch versteht. Diese Unter-
scheidung verleitet manchen zu einer verzerrten Vorstellung von der Sprache.
Wenn man von dem faktisch gegebenen Sprechen und Schreiben der Men-
schen ausgeht und diese drei unterschiedlichen Aspekte herausgliedert und
untersucht, besteht keine Gefahr fiir die erwdhnten Miflverstandnisse. Man
erhélt jedoch sofort ein falsches Bild der Sprache, wenn man sie sich aus den
drei gesonderten Komponenten zusammengesetzt vorstellt. Natiirlich besitzt
alles Gesprochene und Geschriebene wie jeder physische Gegenstand eine be-
stimmte Struktur, und man kann in der Syntaktik die Struktur von sprach-
lichen Zeichen untersuchen, ohne die anderen Eigenschaften dieser sprachli-
chen Zeichen zu beriicksichtigen und ohne {iberhaupt zu beriicksichtigen, daf}
es sich um sprachliche Zeichen handelt. Doch wenn man anfingt, von , sinn-
freien Zeichen“ zu reden, so wird diese Rede selbst ,,sinnfrei“. Ein physischer
Gegenstand, der nichts bedeutet (keinen Sinn hat), ist eben kein Zeichen.
Genauso ist es mit dem semantischen Apekt. Termini und Aussagen bedeu-

14ygl. Philosophisches Wérterbuch, Leipzig 1969, Bd. 2, S. 1057.



2.5. SYNTAKTIK, SEMANTIK, PRAGMATIK 61

ten natiirlich etwas. Und auf die ernstgemeinte Frage (etwa eines Auslanders)
., Was bedeutet der Terminus ,Tisch‘?“ kann man mit der Ubersetzung die-
ses Terminus in eine andere Sprache antworten, man kann ihm einen Tisch
oder ein Bild eines Tisches zeigen usw. Aber schon die Frage nach der Be-
deutung des Terminus ,, Tisch® kann mifiverstanden werden. Und sie wird
miflverstanden, wenn man anfingt, die Bedeutung des Terminus , Tisch® als
besonderen Gegenstand zu suchen, ganz gleich ob man meint, sie in den
mit dem Terminus , Tisch“ bezeichneten Gegenstinden zu finden (die Un-
sinnigkeit dieser Auffassung wird deutlich, wenn man die folgenden beiden
Satze vergleicht: ,, Miiller geht spazieren® und ,,Die Bedeutung des Terminus
JMiiller geht spazieren“) oder aber in besonderen idealen (manchmal sogar
objektiv idealen) Gegenstinden, die allerdings den Mangel haben, daf sie
bisher noch niemand wahrgenommen hat. Auch die Gleichsetzung der Be-
deutung eines Terminus mit seiner Verwendung ist nicht richtig. Bei logisch
einfachen Termini wird die Frage nach ihrer Bedeutung dadurch beantwor-
tet, dal man angibt, welche Gegenstinde oder Eigenschaften sie bezeichnen,
d.h., daff man die Zuordnung erklirt, die zwischen dem Terminus und dem
mit ihm Bezeichneten besteht. Darin erschopft sich die Antwort auf die Fra-
ge nach der Bedeutung eines logisch einfachen Terminus. Die Bedeutung von
logisch zusammengesetzten Termini und von Aussagen ergibt sich aus der
Bedeutung der in ihnen vorkommenden Termini und den Eigenschaften der
in ihnen vorkommenden logischen Operatoren.

Manchmal sagt man, die Logik untersuche nur den syntaktischen und se-
mantischen Aspekt der Sprache und sehe von ihrem pragmatischen Aspekt
ab, oder sagt, die logische Syntax untersuche nur den syntaktischen Aspekt,
wihrend sie vom semantischen und pragmatischen abstrahiere. Diese Aussa-
gen konnen wieder verschieden verstanden werden. Versteht man die logische
Syntax als Lehre von sogenannten sinnfreien Zeichen und die logische Seman-
tik als Lehre von sprecherfreien Zeichen, so liegt wieder ein Mifiverstindnis
vor. In der Logik werden auf syntaktischer Ebene Regeln formuliert, die fiir
beliebige Termini und Aussagen gelten. Dabei muf} aber stets vorausgesetzt
werden, dafl Termini und Aussagen etwas bedeuten und fiir jemanden etwas
bedeuten, sonst handelt es sich nicht um Termini und Aussagen. Auf seman-
tischer Ebene werden Regeln formuliert, die fiir beliebige Sprecher, die die
Logik akzeptieren, gelten. Auflerdem gilt die oben aufgestellte Behauptung
selbst in diesem Verstdndnis nicht allgemein, da beispielsweise in der epi-
stemischen Logik verschiedene logische Typen von Sprechern unterschieden
werden. Wie bereits gesagt, hat die Unterscheidung des syntaktischen, se-
mantischen und pragmatischen Aspekts der Sprache in bestimmten Grenzen
ihre Berechtigung, sie darf jedoch nicht falsch verstanden und verabsolutiert
werden.



62 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

2.6 Ist die Logik eine empirische oder eine
apriorische Wissenschaft?

Die Suche nach einer Antwort auf die Frage, ob die Logik eine empirische oder
eine apriorische Wissenschaft sei, nimmt in der philosophischen Literatur zur
Logik einen breiten Raum ein. In der Nachfolge Kants entscheiden sich die
meisten Autoren dafiir, da} die Logik eine apriorische Wissenschaft sei, da
ihre Sétze nicht empirisch durch Beobachtung der Wirklichkeit iiberpriift
werden. Nur wenige Autoren entscheiden sich fiir die Logik als empirische
Wissenschaft.'® Unseres Erachtens ist schon die Frage falsch oder ungenau
gestellt.

Zunéchst ist nicht klar, was man eigentlich unter einer apriorischen Wis-
senschaft versteht. Sollte damit nur gemeint sein, dafl die Sitze dieser Diszi-
plin nicht durch Beobachtung der objektiv realen Wirklichkeit tiberpriift wer-
den, so ist die Logik eine apriorische Disziplin. Doch sollte man auch dann
den durch die philosophische Tradition sehr belasteten Terminus ,a prio-
ri“ besser vermeiden und direkt sagen, was man meint. Wird das ,a priori®
hingegen als ,junabhéngig von aller Erfahrung®, ,vor aller Erfahrung® usw.
verstanden, so ist die Logik — wie auch jede andere Wissenschaft — keine
apriorische Disziplin.

Jede Wissenschaft geht von der Erfahrung (der Empirie) aus, das gilt
auch fiir die Logik und Mathematik. Logische Untersuchungen kénnen erst
einsetzen, wenn eine relativ weit entwickelte Sprache empirisch gegeben ist.
Die Geschichte der Logik bestétigt diese These. In ihrer Philosophie vertreten
sowohl Materialisten als auch Empiristen einen empirischen Ausgangspunkt.
Engels schreibt dazu: ,,Der Mensch® ist immer eine Spukgestalt, solange
er nicht an dem empirischen Menschen seine Basis hat. Kurz, wir miissen
vom Empirismus und Materialismus ausgehen, wenn unsre Gedanken und
namentlich unser ,Mensch‘ etwas Wahres sein sollen; wir miissen das Allge-
meine vom Einzelnen ableiten, nicht aus sich selbst oder aus der Luft a la
Hegel.“!® Doch wie driickt sich diese philosophische Grundhaltung beziiglich
der Logikauffassung aus? Der logische Empirismus (logische Positivismus)
hat sich ausfiihrlich mit dieser Problematik beschéftigt und hat sie letztlich
doch nicht bewéltigen konnen. Zu verschiedenen Zeiten und von verschie-
denen Vertretern des Positivismus wurden unterschiedliche Meinungen zum
Verhaltnis von Empirie und Logik vertreten. Die einen Vertreter des Neo-
positivismus waren und sind beziiglich der Logik zu wenig empiristisch, die
anderen zu sehr. Bei den einen wird ein scharfer Trennstrich zwischen Logik

15Vgl. G. Frey, Die Logik als empirische Wissenschaft, Logique et Analyse, 21-24/1963.
16K. Marx/F. Engels, Briefe, in: Werke, Bd. 27, Berlin 1963, S. 12.



2.6. EMPIRISCH ODER APRIORISCH? 63

(und Mathematik) einerseits und den empirischen Wissenschaften anderer-
seits gezogen. Wiahrend in den empirischen Wissenschaften nur das empirisch
Uberpriifbare akzeptiert wird, wird die Logik im wesentlichen in der von Fre-
ge, Peirce und Russell ausgearbeiteten Form {ibernommen. Diese Logik wird
unhistorisch als etwas Gegebenes hingenommen. Und alle philosophischen
Fragen, die sich nicht in dieser Gestalt der Logik formulieren lassen, werden
als Scheinprobleme der Philosophie abgetan. Die Griinde fiir diesen Dogma-
tismus der klassischen mathematischen Logik werden bei einzelnen Vertretern
unterschiedlich gewéhlt und reichen von einem extremen Konventionalismus
bis zu einem dem Kantschen verwandten Apriorismus. Der letztere driickt
sich etwa in der langjdhrigen vergeblichen Suche nach einem endgiiltigen
Abgrenzungskriterium fiir analytische und synthetische Aussagen aus.

Zu empirisch sind die Vertreter der analytischen Philosophie, die die Auf-
gabe der Logik darin sehen, die Regeln des faktischen Sprachgebrauchs zu
fixieren. Diese Auffassung wird in verschiedenen Varianten vertreten. In der
Philosophie des spiaten Wittgenstein und der englischen Philosophie der nor-
malen Sprache wird die Aufgabe der Philosophie iiberhaupt (einschliefilich
der Logik) eingeschrinkt auf eine Riickfithrung der philosophischen Sprache
auf die Umgangssprache. Obwohl wir dieser philosophischen Richtung die
Aufklarung vieler Wortmystifikationen verdanken, leidet sie an einem Haupt-
mangel, der bereits von Lichtenberg erkannt wurde, wenn er schreibt: ,Ich
und mich. Ich fithle mich — sind zwei Gegenstidnde. Unsere falsche Philosophie
ist der ganzen Sprache einverleibt; wir kénnen sozusagen nicht rasonieren, oh-
ne falsch zu résonieren. Man bedenke nicht, daff Sprechen, ohne Riicksicht
von was, eine Philosophie ist. Jeder, der Deutsch spricht, ist ein Volksphi-
losoph, und unsere Universitdtsphilosophie besteht in Einschrinkungen von
jener. Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs, also
die Berichtigung einer Philosophie, und zwar der allgemeinsten.

Allein die gemeine Philosophie hat den Vorteil, dafi sie im Besitz der De-
klination und Konjugation ist. Es wird also immer von uns wahre Philosophie
mit der Sprache der falschen gelehrt. Worter erkléren hilft nichts; denn mit
Wortererkldrungen dndere ich ja die Pronomina und ihre Deklination noch
nicht.“17

Die Umgangssprache (normale Sprache) und ihre Grammatik bediirfen
selber der logischen Analyse und Verbesserung. Ein dhnliches Mifiverstandnis
liegt vor, wenn man davon spricht, in der Logik wiirden abstrakte Modelle
der natiirlichen Sprache aufgestellt, oder wenn man fordert, die Logik der
Umgangssprache anzundhern. Hier wird die Aufgabe der Logik mit der der
Grammatik verwechelt. Wiirde die Logik sich mit einer Beschreibung des fak-

17G. Lichtenberg, Aphorismen, Essays, Briefe, Leipzig 1970, S. 133 f.



64 KAPITEL 2. BEMERKUNGEN ZUM BEGRUNDUNGSPROBLEM

tischen Sprachgebrauchs begniigen, so wire sie als Wissenschaft iiberfliissig.

Unseres Erachtens mufl man bei dem sogenannten Begriindungsproblem
zwei verschiedene Aspekte auseinanderhalten, namlich den genetischen und
den methodischen Aspekt. Genetisch entwickelt sich die Logik wie alle an-
deren Wissenschaften. Stimuli fiir ihre Entwicklung gehen dabei von der
natiirlichen Sprache, der Philosophie und von vielen anderen Wissenschaf-
ten aus. Doch die Logik hat sich nie mit einer Beschreibung des iiblichen
Sprachgebrauchs im alltdglichen Leben, in der Wissenschaft und Philosophie
begniigt. Sie war immer mehr eine normierende und konstruierende als eine
beschreibende Disziplin. In genetischer Hinsicht kann von einem apriorischen
Charakter der Logik gar keine Rede sein, ihre Entwicklung war stets in die
allgemeine kulturelle und soziale Entwicklung der Menschheit eingebettet
und von ihr abhingig. Diese genetische Betrachtung der Logik verdeutlicht
auch, dafl es keine starren apriorischen Grenzen fiir logische Untersuchun-
gen gibt. Im Prinzip la8it sich Sprache iiberall, wo sie verwendet wird, in
logischer Hinsicht bearbeiten und verbessern. Ebenso wird deutlich, daf} die
Suche nach einer endgiiltigen, absoluten oder gar voraussetzungslosen Be-
grindung der Logik erfolglos sein mufl. Anders verhélt es sich mit der Logik
in methodischer Hinsicht. Jede wissenschaftliche Disziplin und auch jedes
philosophische System, das den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhebt,
setzt in methodischer Hinsicht die Logik voraus. Bei der Formulierung ihrer
Behauptungen werden logische Operatoren verwendet, und aus akzeptier-
ten Behauptungen werden nach logischen Regeln Folgerungen abgeleitet. In
dieser methodischen Hinsicht ist die Logik eine Vorgédngerdisziplin fiir alle
anderen wissenschaftlichen Disziplinen.

Setzt man zur Begriindung der Logik eine andere Disziplin voraus, so er-
gibt sich sofort ein methodischer Zirkel. Das gilt sowohl bei der mengentheore-
tischen Begriindung, wo eine einzelwissenschaftliche (mathematische) Diszi-
plin zur Grundlegung der Logik dienen soll, die ihrerseits allerdings bei ihrem
Aufbau bereits Logik benutzt, als auch bei philosophischen Begriindungsver-
suchen, die philosophische Disziplinen (z. B. Ontologie) voraussetzen.

Die Logik muf} sich selbst begriinden. Insofern wird die Logik stets eine
philosophische Disziplin bleiben, im Unterschied zu anderen Einzelwissen-
schaften, die sich im Laufe der Geschichte von der Philosophie abgespalten
haben. Diese Begriindung der Logik verstehen wir nicht als eine Entfaltung
aus einem dogmatisch gewahlten Prinzip. Bei jeder neuen logischen Regel
sind vielmehr die verschiedensten Uberlegungen erforderlich, bevor wir eine
solche Regel akzeptieren.



2.7. LOGIK UND DIALEKTIK 65

2.7 Logik und Dialektik

Zu den Beziehungen von Logik und Dialektik ist sehr viel geschrieben worden,
und es werden die unterschiedlichsten Standpunkte vertreten. Doch zeichnen
sich zu dieser Problematik zwei Richtungen ab, die wir die konstruktive und
die destruktive Richtung nennen wollen. Die Vertreter der destruktiven Rich-
tung gehen davon aus, dafl Logik und Dialektik einen unverséhnlichen Gegen-
satz bilden und sich einander widersprechen. Die Griinde fiir diese Auffassung
sind wieder sehr unterschiedlich, aber meist liegen sie darin, dafl entweder die
Logik oder die Dialektik oder aber beide philosophische Lehren falsch ver-
standen werden. Fafit man etwa die Logik als allgemeine Ontologie auf und
die Dialektik ebenso, so ist auf Grund der unterschiedlichen Aussagen beider
Disziplinen ein Gegensatz unvermeidlich. Unter den Philosophen, die diese
Auffassung vertreten, entscheiden sich dann die einen fiir die Logik (genauer:
fiir eine bestimmte Gestalt der Logik) und werden zu Gegnern der Dialek-
tik, die anderen fiir die Dialektik und verwerfen die Logik. Eine &hnliche
Situation entsteht, wenn man beide Disziplinen undifferenziert als Denkleh-
ren deklariert. Als Beispiele fiir solche einseitigen Entscheidungen auf Grund
falscher philosophischer Voraussetzungen konnen etwa die Auffassungen von
Hegel und H. Scholz dienen. (Hier wird natiirlich keine Gesamteinschitzung
dieser Philosophen gegeben.) Die Diskussionen iiber das Verhaltnis von Lo-
gik und Dialektik mit destruktiver Tendenz halten wir fiir unfruchtbar und
teilweise fiir schidlich. Fafit man die Dialektik hingegen als ,,die Wissenschaft
von den allgemeinen Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der
Menschengesellschaft und des Denkens“!® auf und die Logik als eine Wis-
senschaft, die Termini, Aussagen und logische Operatoren unter bestimmten
Aspekten untersucht, so kann es auf Grund des verschiedenen Gegenstandes
dieser beiden Disziplinen gar keinen Gegensatz zwischen ihnen geben. Das
Verhaltnis der Logik zur Dialektik ist ihrem Verhéltnis zu anderen philoso-
phischen Disziplinen analog. Eine konstruktive Bearbeitung der Beziehungen
von Logik und Dialektik besteht darin, die Methoden und Verfahren der Lo-
gik beim Ausbau einer prizisen Terminologie der Dialektik zu nutzen und die
logischen Beziehungen zwischen den verschiedenen Prinzipien der Dialektik
zu ermitteln. In der vorliegenden Arbeit stellen wir uns diese Aufgabe nicht.
Im Laufe der Darstellung machen wir aber einige Bemerkungen zu konkreten
Problemen, die das Verhaltnis von Logik und Dialektik betreffen.

18F. Engels, Antidiihring, S. 131f.






Kapitel 3

Logische Analyse einiger
philosophischer Termini

Wir betrachten in diesem Kapitel solche philosophischen Termini wie ,,Sein®,
,Nichts®, . Ding an sich“, | Existenz“, , Werden", , Veranderung®, , Entwick-
lung®, ,Identitat”, ,Gott" u.a. unter logischem Gesichtspunkt. Zusammen-
fassend nennen wir solche Termini ontologische Termini, wobei wir das Wort
yontologisch® nicht im Sinne einer der traditionellen Ontologien verwenden.
Fiir uns ist eine ontologische Behauptung schlicht eine Behauptung iiber die
vom Menschen unabhéngige Wirklichkeit, und ein ontologischer Terminus ist
ein solcher, der in diesen Aussagen vorkommt und fiir sie charakteristisch ist.
Die logischen Uberlegungen in diesem und im folgenden Kapitel bestitigen
dabei die marxistische Auffassung, daf} die traditionelle Trennung von Onto-
logie und Gnoseologie unbegriindet ist. Wir machen hier auf einige Probleme
der philosophischen Sprache aufmerksam und zeigen Wege zu ihrer Losung,
ohne das in der Logik zu den betreffenden Fragen erreichte Niveau im Detail
darzustellen.

3.1 Der Streit zwischen Heraklit und Parme-
nides

Die beiden groflen griechischen Philosophen Heraklit und Parmenides ver-
traten zwei genau entgegengesetzte philosophische Grundprinzipien, deren
Auswirkungen in der gesamten Geschichte der Philosophie sichtbar und de-
ren Einflul noch heute in manchem philosophischen Disput spiirbar sind.

67



68 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

Wir wollen die Lehren dieser markanten Denker nicht darstellen,! sondern
ihre beiden wesentlichen Prinzipien verdeutlichen. Heraklit wandte in seiner
Lehre vor allem dem Wechsel der Erscheinungen, dem ewigen Entstehen und
Vergehen in der Natur seine Aufmerksamkeit zu. , Wer in denselben Fluf}
steigt, dem flieit anderes und wieder anderes Wasser zu.“? Oder etwas pa-
radox: ,, Wir steigen in denselben Flufl und doch nicht in denselben; wir sind
es, und wir sind es nicht.“® Die Ursache hierfiir sieht er in den Gegensitzen.
,Alles Geschehen erfolge infolge eines Gegensatzes.“* | Das Kalte wird warm,
Warmes kalt, Feuchtes trocken, Trockenes feucht.“® Durch den Kampf der
Gegensitze ist bei Heraklit alles in Verdnderung begriffen, und nichts dauert.
Spater fafite man seine Lehre in der bekannten Formel , Panta rhei“ (,,Alles
fliet“) zusammen.

Heftig bekampft wurde die Lehre des Heraklit von Parmenides. Der He-
raklitschen Lehre vom ewigen Werden setzt er seine Lehre eines ewigen, ein-
zigen, ungewordenen, unverdnderlichen und unverginglichen Seins entgegen.
Parmenides geht bei der Konstruktion seiner Lehre von einer Einheit von
Denken und Sein aus. ,Denn nur ein und dasselbe kann gedacht werden und
sein.“® Im weiteren versucht er sich in einer ,rein logischen“ Argumentation,
die sich etwa folgendermaflen wiedergeben lafit: Das Seiende miisse einzig
und unveradnderlich sein, weil der Versuch, ihm Vielheit und Verénderlichkeit
zuzuschreiben, zu einem logischen Widerspruch fithren wiirde. Bestiinde das
Sein ndmlich aus vielen Teilen, so wiirde es sein und nicht sein, da ein Teil
eben nicht ein anderer sei, und wiirde das Sein sich verdndern, so wiirde eben-
so ,,Nichtseiendes sein®“. Das Nichtseiende kénne man aber weder erkennen
noch aussprechen. ,Daher hat die Gottin des Rechtes weder Entstehen noch
Vergehen aus ihren Fesseln losgelassen, sondern sie gehemmt. Die Entschei-
dung hieriiber liegt in folgender Erwéigung: Es ist oder es ist nicht! Damit ist
unweigerlich entschieden, den einen Weg als undenkbar und unaussprechlich
zu verwerfen — er ist ja nicht der Wahre —, den anderen aber zu wéhlen als
den einzig richtigen. Wie konnte also das Seiende in der Zukunft sein? Wie
kénnte es jemals geworden sein? Denn wenn es einmal geworden ist, dann ist
es nicht; es ist aber auch nicht, wenn es jemals in Zukunft sein sollte. So ist
das Werden ausgel6scht und das Vergehen (der Dinge) abgetan.

Das Seiende ist auch nicht teilbar, da es in seinem ganzen Umfange

'Vgl. G. Redlow, Theoria. Theoretische und praktische Lebensauffassung im philoso-
phischen Denken der Antike, Berlin 1966.

2W. Capelle, Die Vorsokratiker, Stuttgart 1954, S. 132.

3Ebenda.

“Ebenda, S. 133.

SEbenda.

6Ebenda, S. 165.



3.1. DER STREIT ZWISCHEN HERAKLIT UND PARMENIDES 69

gleichméfig ist. Und nirgends gibt es ein stérkeres Sein, das seinen Zusam-
menhalt hinderte, nirgends ein schwicheres; denn alles ist voll vom Seienden.
Daher ist es in seinem ganzen Umfange zusammenhéngend. Denn Seiendes
stoB3t an Seiendes.

Aber unbeweglich ruht es in den Grenzen gewaltiger Bande, ohne Anfang
und ohne Ende; sind doch Entstehen und Vergehen in die duflerste Ferne
verschlagen!“”

Dem Philosophieren des Heraklit und des Parmenides ist eines gemein-
sam. Sie wenden sich auf Grund abstrakter Uberlegungen (durch Operationen
mit abstrakten Termini) gegen den Schein, den uns die Sinne liefern, und
versuchen, die Welt aus einem einheitlichen abstrakten Prinzip zu deuten.
Heraklit leugnet das substantielle Sein zugunsten eines stindigen Werdens,
bei Parmenides ist es genau umgekehrt. Beide Denker wirkten positiv auf die
weitere Entwicklung der Philosophie. Sie legten aber mit ihrem Streit auch
den Grundstein fiir ein verhdngnisvolles Vorurteil, das noch heute hiufig
vertreten wird. Sie setzten nédmlich die These in die Welt, Sein und Werden
seien nicht mit einander vertréglich, wiirden einander logisch widersprechen.
Verstiarkt wurde dieses Vorurteil noch dadurch, dafl man die Philosophie des
Parmenides als eine Philosophie der Kopula ,ist“ bewertete.

Wir werden spiter sehen, dafl diese Einschitzung nicht korrekt wire,
selbst wenn Uberlegungen iiber die Kopula den Ausgangspunkt von Parme-
nides Philosophie gebildet hitten. Da aber in der traditionellen Logik vor
allem die logischen Eigenschaften von Sdtzen mit der Kopula ,ist“ unter-
sucht wurden, folgerte man aus der ersten falschen Einschédtzung eine zweite.
Es bildete sich die Auffassung heraus, die Logik stelle Gesetze fiir ein ruhi-
ges, unverdnderliches Sein auf und ihre Gesetze seien fiir sich verdndernde
Objekte nicht giiltig, Gesetze der Verdnderung, Bewegung, Entwicklung usw.
wiirden hingegen ausschliefllich von der Dialektik aufgestellt und untersucht.
Da aber Heraklit, einer der Stammvéiter der Dialektik, zur Beschreibung
von Bewegungsablaufen auch paradoxe (logisch widerspriichliche) Formulie-
rungen benutzte, kam das weitere Vorurteil auf, die Gesetze der Dialektik
miifiten logisch widerspriichlich formuliert werden, weil man logisch korrekt
die Bewegung nicht erfassen konne. So wurde der Gegensatz von Logik und
Dialektik geboren, der auch heute noch nicht aus den philosophischen Schrif-
ten verschwunden ist. Von Zenon ist er iiber Hegel bis zur Gegenwart immer
wieder erdrtert worden. Er beruht hiufig auf einer Fehldeutung logischer
Regeln und Festlegungen als allgemeinen Gesetzen des Seins (oder eines be-
stimmten, etwa ruhenden Seins) und einer Verkennung der entscheidenden
Rolle der Sprache bei jeder, insbesondere der philosophischen Erkenntnis.

"Ebenda, S. 166f.



70 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

Hegel erkannte die Sinnlosigkeit der Gegeniiberstellung von Sein und Wer-
den. Doch sein Losungsversuch der Problematik kann insgesamt genommen
nicht befriedigen, da der Sinn vieler von ihm verwendeter Termini nicht klar
ist. Unseres Erachtens ist eine Losung der philosophischen Problematik nur
moglich, wenn vorbereitend die erforderlichen Termini exakt eingefiihrt wer-
den. Wir zeigen im weiteren, dafl die Logik sowohl bei der Analyse einiger
»Seinstermini® (,ist“, ,, Existenz“, ,,Sein“) als auch einiger ,, Werdenstermini*“
(, Verdinderung®, ,Entwicklung®) der Philosophie eine wichtige Hilfe leisten
kann.

3.2 Die Worte ,,Ist*, ,,Sein“ und ,,Existenz*

Bevor wir uns einer logischen Analyse der Worte ,,Ist”, ,,Sein®“ und ,,Existenz“
zuwenden, lassen wir Thomas Hobbes, einen der bedeutendsten englischen
Materialisten, zu Worte kommen, der zwar — etwas aufgebracht — zu weit
geht, aber dem Wesen nach doch richtig schreibt: ... weil man Hitze und
andere Accidenzien fiir sich betrachten kann, ohne dabei ihre Triger, die
Korper in Betracht zu ziehen ... | glaubte man von den Accidenzien spre-
chen zu konnen, als kénnten sie vom Korper iiberhaupt getrennt werden.
Hieraus entspringt einer der Grundirrtiimer gewisser metaphysischer Syste-
me. Weil man das Denken ohne Riicksicht auf Korper betrachten kann, hat
man gefolgert, dafl zum Denken der Korper nicht nétig sei; und weil man
die Gréflen ohne Riicksicht auf Korper betrachten kann, hat man geglaubt,
dafl GroBlen ohne Korper und Korper ohne Groflien moglich sind, ja, dafl ein
Koérper seine Grofle durch Hinzufiigen von Gréfle zu ihm erhélt. Aus glei-
cher Quelle entspringen so sinnlose Bezeichnungen wie: abstrakte Substan-
zen, gesonderte Wesenheiten und &hnliche. Ebenso toricht sind die von dem
lateinischen Wortchen est’ abgeleiteten Wortbildungen, wie Essenz, Essen-
zialitdt, Entitit, Entitativitit, das gleiche gilt fiir Realitdt, Quidditit usw.,
welche nie bei Volkern hitten entstehen kénnen, die die Kopula ,ist’ im Satze
nicht verwenden, sondern ihre Namen durch verbale Formen, wie lauft, liest
usw. (oder durch die blofle Hintereinanderstellung) verbinden. Da aber solche
Volker auch denken und rechnen kénnen, ist ersichtlich, daf§ die Philosophie
solcher Worte wie Essenz oder Entitdt oder dhnlicher barbarischer Termini
nicht bedarf.“®

Vor allem mufl man Hobbes zubilligen, dafl er die fundamentale Rolle
der Sprache beim Philosophieren erkannt hat und nicht gewillt war, unkri-
tisch bestimmte Worte seiner Vorginger weiter zu verwenden, wenn man sie
nicht sinnvoll in die Sprache einfithren kann. Deshalb berufen sich auch an-

8Th. Hobbes, Vom Kérper, Berlin 1967, S. 30f.



3.2. DIE WORTE ,IST*, ,SEIN“ UND ,EXISTENZ* 71

dere Philosophen, unter ihnen Leibniz und Herder, auf die angefithrten Sitze
von Hobbes, obwohl sie nicht so rigoros wie dieser waren und alle von dem
Wort ,est”“ abgeleiteten Termini verwarfen. Herder sieht beispielsweise be-
reits die unterschiedlichen Verwendungsweisen des Wortes ,ist“ und fiihrt
folgende Unterscheidungen durch: ,Der menschliche Verstand, wie wir ihn
kennen, spricht sein kurzes Machtwort ist (worauf zwischen dem Idealismus
und Realismus alles ankommt) in sehr verschiedener Energie aus, nach dem
Felde von Begriffen, wo er’s anwendet. Spricht er vom Sein, Dasein, Dau-
er durch Kraft, so ist’s ihm ein wesentlicher Begriff; ist bedeutet ihm dann
Existenz, Dasein, auf sein SelbstbewujfStsein gegriindet. Spricht er von Eigen-
schaften der Dinge nach Ahnlichkeiten und Unterschieden, so wird sein ist
gelinder; unbekiimmert setzt er das gegebene Dasein des Dinges voraus und
redet von dem, was dem Dinge zukommt, was es an sich tragt. Redet er von
Ursache und Wirkung, so dndert sich sein ist in ein es wird, es geschieht.
Hier ist er, bis er die Wirkung in der Ursache erkennt, blof} ein Bemerker.
Wenn endlich von Maf$ und Gréfie die Frage ist, verschwindet sein ist ganz,
es wird das Zeichen +— = x.“?

Wir haben die Herdersche Unterscheidung nicht angefiithrt, weil wir sie
fiir gelungen halten, sondern nur, weil Herder auf unterschiedliche Verwen-
dungsweisen von ,ist“ aufmerksam macht und damit einer erforderlichen lo-
gischen Analyse den Weg weist. Herder geht aber noch weiter und kommt
zu Auffassungen iiber die Ontologie, als deren Begriinder man heute meist
die Neopositivisten hinstellt. So etwa, wenn er schreibt: ,,Ontologie liegt al-
len (Wissenschaften — H. W.) zugrunde; denn alle gebrauchen ihre Sprache;
recht verstanden, ist sie nichts als Philosophie der allgemeinen Verstandes-
sprache.“1® Oder: ,,Dafl man iiber die ... Ontologie streitet, kommt daher,
weil man sie in Kategorien a priori sucht, und solange man sie dort sucht,
wird man iiber sie streiten. Threr Natur nach ist sie nichts als die reinste Phi-
losophie der Verstandes- und Vernunftsprache.“!! Wir werden das von Her-
der aufgeworfene Problem hier nicht in seiner ganzen Tragweite behandeln,
sondern nur eine ganz elementare Analyse bestimmter Termini durchfiihren.
Deshalb schlagen wir —im Anschlufl an Sinowjew — hier folgende Unterschei-
dung vor. Wenn man ontologische Termini mit Hilfe von logisch korrekten
Definitionen einfiihrt, so erhdlt man aus diesen Definitionen Aussagen, die
allein aus terminologischen Griinden (allein auf Grund der getroffenen Defini-
tion) wahr bzw. falsch sind. Ein System von aus solchen Definitionen ableit-
baren Sitzen nennen wir formale Ontologie. Doch mit solch einer formalen

9J. G. Herder, Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft, Berlin 1955, S. 159.
0FEbenda, S. 120.
"1Ebenda.



72 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

Ontologie ist die Bedeutung eines exakten Aufbaus einer Sprache der Onto-
logie nicht erschopft. In einer solchen Sprache lassen sich ndmlich Aussagen
formulieren, die weder logisch wahr noch logisch falsch sind. Einige solcher
logisch erfiillbaren Aussagen werden aber aus auflerlogischen Griinden (aus
faktischen Griinden; aus sozialen Griinden; um die Moglichkeiten der Deduk-
tion zu erweitern; um eine relativ geschlossene Weltanschauung zu erhalten
usw.) in der Philosophie akzeptiert. Ein System von solchen akzeptierten
logisch erfiillbaren (aber nicht logisch wahren) Sétzen nennen wir eine (in lo-
gischer Hinsicht) hypothetische Ontologie. Herder sah diesen wesentlichen Un-
terschied zwischen einer formalen und einer hypothetischen Ontologie nicht.

Seine oben angefiithrten Behauptungen sind aber nur fiir eine formale Onto-

logie richtig, fiir hypothetische Ontologien gelten sie im allgemeinen nicht.

Wir stellen uns hier nicht das Ziel, systematisch eine Sprache einer formalen

Ontologie aufzubauen und wollen auch nicht die tieferliegenden Beziehungen

zwischen formaler und hypothetischer Ontologie untersuchen.'? Wir werden

lediglich einige ontologische Termini unter logischen Gesichtspunkten analy-
sieren. Wir beginnen mit einigen ,, Seinstermini“, d. h. mit den Worten ,,ist",

,sein“, | Existenz® usw.

Das Wort ,ist“ (,sein“) und die von ihm abgeleiteten Worte erfiillen in
der Sprache ganz unterschiedliche logische Funktionen. Wir versuchen unter
logischen Gesichtspunkten eine gewisse Klassifikation anzugeben, ohne dabei
jedoch Vollstindigkeit anzustreben. Zunéchst gilt es, ihre unterschiedliche
Funktion als logische Operatoren und als Termini zu unterscheiden. In ihrer
Funktion als Termini werden sie wiederum entweder als Subjekttermini oder
als Pradikattermini verwendet, und in der letzten Verwendungsweise lassen
sich wieder ein- und zweistellige Priadikate unterscheiden. Wir fithren jetzt
die einzelnen Verwendungsweisen an und charakterisieren sie anhand von
Beispielen:

1. ,Ist“ und ,ist nicht* als Pradikationsoperatoren. Beispiele wurden bereits
bei der Beschreibung einfacher Aussagen angefiihrt; synonyme Wendun-
gen in dieser Funktion als Operator sind ,,hat“, , hat nicht“,  kommt zu“,
y,kommt nicht zu“,  hat die Eigenschaft® usw.

2. ,ist“ und ,sein“ als einstelliges Pradikat, als Synonym fiir das Pradi-
kat ,existiert” (symbolisch F). Beispiele: ,,Gott ist“, ,Hunde existieren®,
,Nixen existieren nicht®, , Die Eigenschaft denken' existiert®, ,Die leere
Klasse existiert .

3. ,ist“ und ,sein“ als umgangsprachliche Wiedergaben des zweistelligen
Pradikates des Bedeutungseinschlusses von Termini; anstelle der symbo-
lischen Schreibweise ta — tb (,,der Terminus a schliefit der Bedeutung

12Vgl. A. A. Zinov'ev, Logiceskad fizika, Moskva 1972.



3.3. SUBJEKT- UND PRADIKATTERMINI 73

nach den Terminus b ein“) sagt man hiufig ,a ist b oder ,a sind b“.

Beispiele wurden bereits angefiihrt.

4. ,ist” und ,sein“ als umgangsprachliche Wiedergabe des zweistelligen Pra-
dikates der Bedeutungsgleichheit von Termini und der Identitédt von Ge-
genstianden; anstelle von ta = b oder a = b sagt man ,,a ist b*. Beispiel:
,Xanthippe ist die Frau des Sokrates®, ,Der Abendstern ist der Morgen-
stern®.

5. ,ist“ als zweistelliges Pradikat des Enthaltenseins eines Elementes in einer
Klasse (a € Kb). Beispiel: Anstelle von , 1 ist Element der Klasse der
natiirlichen Zahlen“ sagt man , 1 ist eine natiirliche Zahl®.

6. ,ist“ als zweistelliges Pridikat des Enthaltenseins einer Klasse in einer an-
deren Klasse (Inklusion). Hier mufl noch zwischen , echtem Enthaltensein*
und ,,Enthalten- oder Gleichsein“ unterschieden werden. Beispiel: Anstel-
le von ,,Die Klasse der geraden Zahlen ist in der Klasse der natiirlichen
Zahlen enthalten®“ sagt man ,,Gerade Zahlen sind natiirliche Zahlen®.

7. ,ist* als zweistelliges Priadikat des Enthaltenseins eines Elementes (eines
Teils) in einer Anhdufung (a € Xb). Beispiel: ,,Soldat Meier ist aus dem
3. Zug" anstelle von ,,Soldat Meier ist Angehoriger des 3. Zuges®. Diese
Beziehung wird haufig auch als Teil-Ganzes-Beziehung betrachtet, wobei
letztere aber auch anders verwendet wird.

8. ,,Sein“ als Subjektterminus — synonym werden manchmal die Termini
» Welt“,  Universum®, ,Kosmos®, ,, Wirklichkeit“ verwendet, obwohl man
letztere auch in anderer Bedeutung gebraucht. Beispiel: ,,Das Sein ist un-
erschopflich.

Mit den angegebenen Verwendungsweisen von ,,ist“ sind nicht alle in der
modernen Logik aufgebauten Kalkiile erfafit, die beanspruchen, die Eigen-
schaften dieses Wortes zu beschreiben. Beispielsweise entwickelte St. Le$-
niewski in seiner Ontologie eine Namenslogik, in der einige der oben angege-
benen Verwendungsweisen von ,,ist“ gewissermaflen zu einer zusammengefafit
und beschrieben werden.

Wir beschreiben hier nicht die unterschiedlichen logischen Eigenschaften
der angegebenen verschiedenen Verwendungsweisen von ,,ist“, sondern gehen
im weiteren auf einige Probleme dieser Verwendungsweisen ein, die unse-

res Erachtens fiir unsere gegenwértige philosophische Diskussion Bedeutung
haben.

3.3 Subjekt- und Pradikattermini

Wir hatten bereits bei der Erlduterung der logischen Struktur von einfachen
Aussagen zwischen Subjekt- und Pradikattermini unterschieden. Wir sagten



74 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

dort, dafl die logischen Subjekte einer einfachen Aussage die Termini sind, die
das bezeichnen, woriiber in der Aussage gesprochen wird, wahrend die logi-
schen Pridikate die Termini sind, die das ausdriicken, was iiber die Subjekte
ausgesagt wird. Das, was Subjekttermini bezeichnen, nennt man héufig auch
Objekte und das, was Pradikattermini ausdriicken, Figenschaften oder Merk-
male. Obwohl die einfache Pradikation, d.h. die Bildung von einfachen Aus-
sagen aus Subjekttermini, Pradikattermini und logischen Operatoren, eine
elementare logische Operation ist, die von allen Menschen gehandhabt wird
und kaum Schwierigkeiten bereitet, ranken sich um sie viele philosophische
Dispute, und es besteht hdufig das Bediirfnis, die Pradikation philosophisch
zu erkldren. Allgemein kann man den Unterschied zwischen Subjekt- und
Pridikattermini folgendermafien erliutern.'® Der Sprecher, d.h. der Mensch,
der die Subjekt- und Pradikattermini bildet und verwendet, wiahlt irgend et-
was (aus irgendeinem Grunde) aus und bezeichnet es mit einem Terminus s.
Danach wird in dem bereits ausgewédhlten und mit s bezeichneten Bereich
noch einmal etwas ausgewidhlt und mit einem Terminus P bezeichnet, wobei
gilt, dafl das mit P Bezeichnete nicht ausgew&hlt werden kann, wenn vor-
her nicht das mit s Bezeichnete ausgewidhlt wurde. Ein solcher Terminus s
ist dann ein Subjektterminus und P ein Pridikatterminus. Wir haben hier
bewufit den Terminus ,,Auswahl®“ gewihlt, da er die verschiedensten Hand-
lungen bezeichnet. Solch eine Auswahl kann eine ganz elementare geistige
Titigkeit sein, die etwa darin besteht, dafl der Sprecher im Garten eine Ro-
se betrachtet und sie mit dem Terminus s bezeichnet. Die zweite Auswahl
konnte in diesem Bereich sein, daf} er sich auf die Farbe der Rose konzentriert
und sie mit dem Terminus ,rot“ bezeichnet. Die einfache Pridikation wéare
dann das Aussprechen der Aussage s < P (,Die Rose ist rot“). Bei einer
Auswahl kann es sich aber auch um sehr komplexe und aus verschiedenen
Operationen zusammengesetzte geistige Tétigkeiten handeln.

Der Terminus ,, Auswahl“ eignet sich zur Erlduterung der Pradikation,
weil seine Verwendung zweierlei voraussetzt: 1) es muf} etwas geben, aus dem
ausgewdhlt wird; 2) die Auswahl wird stets von jemand durchgefiihrt, der
mit ihr bestimmte Interesssen verbindet und Ziele verfolgt.

Gegenwiértig ist eine Erlauterung der Pradikate als menschliche Hand-
lungsschemata weit verbreitet. Sie wird vor allem von P. Lorenzen und sei-
nen Mitarbeitern publiziert.'? Diese Auffassung hat gegeniiber einem plat-
ten Empirismus den Vorzug, daf} sie auf den im Punkt 2 genannten Aspekt
der Pridikation aufmerksam macht. Jedes Sprechen und auch das Pradi-

13vel. A. A. Sinowjew, Komplexe Logik, S. 30f., S. 127f.

14Vgl. W. Kamlah /P. Lorenzen, Logische Propideutik; K. Lorenz, Elemente der Sprach-
kritik. Eine Alternative zum Dogmatismus und Skeptizismus in der analytischen Philoso-
phie, Frankfurt a. M. 1970.



3.3. SUBJEKT- UND PRADIKATTERMINI 79

zieren sind menschliche Handlungen, und da es sich beim Préidizieren um
wiederholte gleichartige Handlungen handelt, ist es durchaus angebracht,
von Handlungsschemata zu sprechen. Doch besteht bei dieser Erlauterung
die Gefahr, dafy das im Punkt 1 Gesagte vergessen wird. Bei der Erkenntnis
der Wirklichkeit spannen wir ein Netz von zwei verschiedenen Terminitypen,
namlich Subjekttermini und Priadikattermini. Dies ist die Art und Weise, wie
wir mit Hilfe der Priadikation iiber die Wirklichkeit sprechen. Diese wurde
in der Geschichte der Philosophie dahingehend hypostasiert, dafl man sag-
te, die Wirklichkeit besteht aus einer Substanz, die mit den Subekttermini
bezeichnet wird, zu der dann noch die Accidenzien, die durch Pridikattermi-
ni bezeichnet werden, als von ihr verschiedene Wesenheiten hinzukommen.
Dadurch kam die sonderbare Auffassung zustande, die Accidenzien kénnten
gesondert von der Substanz existieren. Durch die Art, wie wir die Préadika-
tion erlautert haben, ist eine solche Auffassung, die ja schon von Hobbes
verspottet wurde, ausgeschlossen. Aus unserer Auffassung der Préadikation
ergibt sich weiter, dafl kein Subjektterminus ein Pradikatterminus ist und
kein Pradikatterminus ein Subjektterminus. Bei der Pradikation werden bei-
de Typen von Termini beno6tigt. Durch die Geschichte der Philosophie ziehen
sich zwei Tendenzen, die auch gegenwirtig noch anzutreffen sind und die zu
einer verzerrten Auffassung der Pradikation fithren. Die eine Tendenz besteht
darin, Subjekttermini, die dabei meist zu eng nur als Eigennamen oder In-
dividuennamen aufgefafit werden, aus der Sprache auszuschalten bzw. ihre
Einfiihrung mit Hilfe von Prédikaten zu motivieren. Man kénnte diese Ten-
denz platonistische oder realistische Tendenz nennen. Gefordert wird diese
Tendenz dadurch, daf in der Umgangssprache viele Subjekttermini und ins-
besondere auch Eigennamen durch die gleichen Worte ausgedriickt werden
wie Pradikattermini bzw. rein sprachlich von Pradikattermini abgeleitet wer-
den.’ Doch erstens gibt es in der Umgangssprache auch den umgekehrten
Fall (vgl. ,Er ist ein Quisling”), und zweitens darf der rein verbale Ausdruck
nicht mit der logischen Funktion verwechselt werden.

Die andere Tendenz besteht darin, nur Subjekttermini oder noch enger
nur individuelle Namen als berechtigt gelten zu lassen. Diese Tendenz kann
man als nominalistische Tendenz bezeichnen. Das Kredo der Nominalisten
wird meist so ausgedriickt: Es existieren nur Einzeldinge. Wir kommen auf
diese Problematik bei der Behandlung des Pradikates der Existenz noch ein-
mal zuriick.

Beide Tendenzen sind einseitig und fithren zu einer falschen Auffassung
der Préadikation, bei der beide Arten von Termini erforderlich sind. Fiir ei-

15Vgl. G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand, Frankfurt
a. M. 1961, Zweiter Band, S. 71I.



76 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

ne richtiges Verstiandis der Pradikation sind zwei Umstidnde wichtig. Erstens
kann ein und dasselbe Pradikat fiir Subjekte verschiedenen Typs verschie-
den eingefiihrt werden. Zweitens steht ein Pridikat haufig fiir einen ganzen
Komplex verschiedener Operationen. In der traditionellen Semantik, wo die
Menschen ausgeschaltet werden und man nur Worte und Sétze an sich, un-
abhingig vom Sprachbenutzer, mit objektiven Korrelaten vergleicht, wird
dieser Umstand nicht erfait. Ein Verstdndnis der elementaren Pradikation
setzt voraus, dafl man Menschen betrachtet (wenn auch beliebige, gleichgiiltig
welche), die sprechen koénnen, deren Sinnesorgane normal funktionieren und
die praktisch reagieren. Geschieht dies nicht, so betrachtet man keine Spra-
che mehr, sondern eine selbstaufgebaute Fiktion. ,,Die Menschen legen diesen
Dingen nur einen besondern (generic) Namen bei, weil sie bereits wissen, daf3
dieselben zur Befriedigung ihrer Bediirfnisse dienen, weil sie ihrer durch mehr
oder minder oft wiederholte Tétigkeit habhaft zu werden und sie daher auch
in ihrem Besitz zu erhalten suchen; sie nennen sie vielleicht ,Gut‘ oder sonst
etwas, was ausdriickt, daf sie praktisch diese Dinge gebrauchen, dafl diese
Dinge ihnen niitzlich, und geben dem Ding diesen Niitzlichkeitscharakter als
von ihm besessen, obgleich es einem Schaf schwerlich als eine seiner niitzli-
chen‘ Eigenschaften vorkime, dafl es vom Menschen efibar ist.“16

Die Unterscheidung von Subjekten und Pridikaten ist fiir die Sprache der
Philosophie von aulerordentlicher Bedeutung. In der Geschichte der Philoso-
phie und auch gegenwértig wird immer wieder der Fehler gemacht, dafl man
Préadikattermini als Subjekttermini behandelt, obwohl dies logisch unzuléssig
ist. Es waren besonders L. Feuerbach und in Anschlufl an ihn K. Marx, die
in ihrer Auseinandersetzung mit dem Idealismus auf diesen Umstand auf-
merksam machten. ,Das gewohnliche Denken hat immer abstrakte Pradikate
fertig, die es trennt von dem Subjekt. Alle Philosophen haben die Pradikate
selbst zu Subjekten gemacht.“!” Oder an anderer Stelle: , Wire Hegel von
den wirklichen Subjekten als den Basen des Staates ausgegangen, so hitte
er nicht nétig, auf eine mystische Weise den Staat sich versubjektivieren zu
lassen. ,Die Subjektivitit', sagt Hegel, ,aber ist in ihrer Wahrheit nur als
Subjekt, die Personlichkeit nur als Person‘. Auch dies ist eine Mystifikation.
Die Subjektivitit ist eine Bestimmung des Subjekts, die Personlichkeit eine
Bestimmung der Person. Statt sie nun als Pradikate ihrer Subjekte zu fassen,
verselbstidndigt Hegel die Pradikate und 148t sie hinterher auf eine mystische
Weise in ihre Subjekte sich verwandeln.*“!8

16 K. Marx, Randglosssen zu Adolph Wagners ,,Lehrbuch der politischen Okonomie®, in:
K. Marx/F. Engels, Werke, Bd. 19, Berlin 1962, S. 363.

17K. Marx, Hefte zur epikureischen, stoischen und skeptischen Philosophie, in: K. Marx/
F. Engels, Werke, Ergénzungsband, Erster Teil, Berlin 1968, S. 127.

18K. Marx, Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: K. Marx/F. Engels,



3.4. IDENTITAT UND UNTERSCHIED 7

Natiirlich gibt es logische Verfahren, um aus Priadikattermini Subjettermi-
ni zu bilden, doch diese Verfahren haben nichts mit der eben charakterisierten
Verwechselung zu tun. Aus dem Pradikat ,rot* lafit sich beispielsweise der
Subjektterminus ,die Eigenschaft rot'“ (oder ,das Pradikat ,rot‘“) bilden.
Fiir die Wendung ,,die Eigenschaft rot'“ kann man dann auch die Abkiirzung
,Rote“ einfithren. ,Rote” ist dann auch ein Subjetktterminus. Doch dabei
darf nicht vergessen werden, dafl ,Rote” immer ,,die Eigenschaft ,rot‘“ bedeu-
tet und dafl diesem Subjekt nicht beliebige Pradikate zugeschrieben werden
diirfen, sondern dafl man fiir Subjekttermini dieses Typs erst die Bedingun-
gen der Priadikation angeben und Pradikate festlegen muf.

3.4 Identitidt und Unterschied

Da in der vormathematischen Logik die Unterscheidung von ein- und zwei-
stelligen Pradikaten und die Relationslogik wenig ausgearbeitet waren, wur-
den in der Geschichte der Philosophie hdufig verschiedene andere Funktionen
von ,,ist“ mit seiner Rolle als Identitatsrelation verwechselt. Offensichtlich ist
dieser grobe Fehler in den folgenden Sétzen von M. Stirner (Pseudonym fiir
Joh. Kaspar): ,Ineinander den Menschen sehen und gegeneinander als Men-
schen handeln, das nennt man ein sittliches Verhalten. Es ist ganz und gar
die ,geistige Liebe’ des Christentums. Sehe ich ndmlich in dir den Menschen,
wie ich in mir den Menschen und nichts als den Menschen sehe, so sorge ich
fiir dich, wie ich fiir mich sorgen wiirde, denn wir stellen ja beide nichts als
den mathematischen Satz vor: A = C' und B = C, folglich A = B, d.h. ich
nichts als Mensch und du nichts als Mensch, folglich ich und du dasselbe.“!?
Wire dieser Schlufl korrekt, so wiirde nach dem gleichen Schema aus den
beiden wahren Voraussetzungen , Joh. Kaspar ist ein Lebewesen“ und ,,Ein
Esel ist ein Lebewesen“ auch folgen , Joh. Kaspar ist ein Esel“. In beiden
Fillen handelt es sich aber um Trugschliisse, die auf einer Verwechselung
verschiedener logischer Formen beruhen. Wir erklaren zundchst, warum das
zweistellige Pradikat der Identitét in der Sprache erforderlich ist und was es
bedeutet. Danach gehen wir auf einige philosophische Probleme ein, die mit
einer Fehldeutung der Identitdt zusammenhéngen und in der Geschichte der
Philosophie heftig diskutiert wurden. Wir beschrinken uns auf eine Erldute-
rung der Identitatsrelation fiir individuelle Subjekttermini, obwohl sie sich
auch fiir beliebige Subjekttermini und Pradikate analog einfiihren 148t.

Alle natiirlichen Sprachen bieten die Moglichkeit, einen Gegenstand mit
verschiedenen Termini zu bezeichnen. Auf den ersten Blick scheint dies eine

Werke, Bd. 1, Berlin 1956, S. 224.
19M. Stirner, Der Einzige und sein Eigentum, Berlin 1924, S. 170.



78 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

nebensichliche Figenschaft der Sprache zu sein und sogar auf Redundanz
hinzudeuten. Wir wollen uns am folgenden Beispiel verdeutlichen, daf} die-
ser erste Eindruck falsch ist. Nehmen wir an, die Kriminalpolizei hat einen
Mord an der Person N. N. zu kliaren. Die ersten Ermittlungen mogen erge-
ben, dafl der Mord von einer Person allein ausgefiihrt wurde. In diesem Fall
ist der folgende Terminus mit dem bestimmten Artikel sinnvoll ,,der Mérder
des N. N.“. Die Kriminalpolizei verfiigt dann iiber eine individuelle Bezeich-
nung fiir den Té&ter, obwohl sie in diesem Stadium der Ermittlung noch nicht
weil}, wer der Tater ist. Gelingt es ihr, in der weiteren Ermittlung durch
gewisse empirische Untersuchungen und logische Schliisse festzustellen, daf3
die Termini ,,der Mérder des N. N.“ und ,,die Person K. K.“ bedeutungs-
gleich sind, d.h. denselben Gegenstand bezeichnen, so hat sie den Morder
von N. N. identifiziert. Man sagt dann, daf§ die Person K. K. identisch mit
dem Morder von N. N. ist. Die Kriminalpolizei macht sich dabei natiirlich
keine Gedanken iiber die Bedeutungsgleichheit von Termini, und doch liegt
diese logische Relation ihrer schwierigen Arbeit der Identifikation zugrunde.
Der Prozefl der Identifikation spielt in allen Lebensbereichen und in allen
Wissenschaften eine wichtige Rolle. Er hat in verschiedenen Bereichen ganz
unterschiedlichen Charakter. Die in all diesen Fillen festgestellte Identitéts-
relation hat jedoch die gleichen logischen Eigenschaften. Wenn gesagt wird
»a und b sind identisch (symbolisch a = b), so wird damit nicht ausgedriickt,
daf} die Relation der Identitdt zwischen zwei unterschiedlichen Objekten a
und b besteht, sondern es wird nur gesagt, dafl ,a“ und , b zwei verschie-
dene Bezeichnungen fiir ein und dasselbe Objekt sind. In einer Aussage ,a
und b sind identisch® wird nicht iiber die Termini ,,a“ und ,,b gesprochen,
sondern iiber die mit diesen Termini bezeichneten Objekte, die Termini ,,a
und ,,b“ werden in ihr verwendet und nicht angefiihrt. Eine Identitdtsaussage
ist also in diesem Sinne eine ontologische Aussage. Doch verstindlich wird
solch eine ontologische Aussage nur aus den Eigenschaften der Sprache. Eine
Identitatsaussage ,,a ist identisch mit b“ ist in logischer Hinsicht abgeleitet
von der Aussage ,der Terminus a und der Terminus b sind bedeutungsgleich*
(ta = tb), d.h., wir kénnen die Identitédtsrelation durch folgende Definition
einfiihren. Wir beschrianken uns auf den Fall, dal @ und b individuelle Sub-
jekttermini sind: (a = b) =p.s (ta = tb). Eine Identitdtsaussage entsteht
also dadurch, dafl man von einer Aussage iiber die Bedeutungsgleichheit von
Termini zu einer kiirzeren und bequemeren ontologischen Aussage iibergeht.

Die Grundziige der Identitétslehre wurden in der Geschichte der Philoso-
phie bereits von Aristoteles gelegt.?® Aristoteles formulierte auch bereits das
haufig falschlicherweise Leibniz zugeschriebene Identititsprinzip: Identische

20ygl. Aristoteles, Organon, Band II, Leipzig 1948, S. 9f., S. 162, S. 164.



3.4. IDENTITAT UND UNTERSCHIED 79

Gegenstande unterscheiden sich in keiner Eigenschaft (principium identitatis
indiscernibilium).
Eine erste symbolische Formulierung dieses Prinzips gab Peirce 1885:

(a = b) =pes VP ((P(a) A P(B)) V (~P(a) A ~P(b))

(in Worten: a ist mit b identisch genau dann, wenn fiir alle Eigenschaften P
gilt: P kommt entweder a und b zu, oder P kommt weder a noch b zu). Diese
Definition der Identitidt wurde bekannt, da sie Russell und Whitehead in
ihre ,,Principia Mathematica® aufnahmen. Weit verbreitet ist diese Definition
heute in der Schreibweise:

(a = b) =pes VP (P(a) = P(b)).

Die Identitit ist eine Aquivalenzrelation, d.h., sie hat die Eigenschaften der
Reflexivitat, der Symmetrie und der Transitivitdt. Die logischen Eigenschaf-
ten der Identitdtsrelation werden in der Quantorenlogik mit Identitét be-
schrieben. Diesen logischen Kalkiil erhilt man, wenn man einen Quanto-
renkalkiil auf folgende Weise erweitert: Zum Alphabet des Kalkiils wird die
konstante zweistellige Relation ,,=* hinzugefiigt. Die Formeldefinition wird
erginzt durch: Wenn a und b Termini sind, so ist @ = b eine Formel. Aufler-
dem werden passende Axiome und Schlufiregeln zum Quantorenkalkiil hin-
zugefiigt. Man kann etwa das Axiom x = z und die Ersetzbarkeitsregel fiir
Identitdten hinzufiigen: Wenn a = b und die Formel A beweisbar sind, so
ist auch A[a/b] beweisbar, wobei A [a/b] eine Formel ist, die aus A durch
Ersetzen von null oder mehr Vorkommen von a in A durch b entsteht.

In der Geschichte der Philosophie wurde die Identitdtsrelation umfang-
reich diskutiert, und wir finden die verschiedensten Fehldeutungen. Wir ge-
hen hier nur auf einige Auffassungen ein. So wurde die Identitdt von den
einen Philosophen als eine rein ideelle Relation angesehen. Thomas von Aquin
schreibt etwa: ,Die Relation, welche durch den Namen ,dasselbe’ bezeichnet
wird (importatur), ist eine blol gedachte Relation, falls man von schlechthin
demselben spricht; denn eine solche Relation kann nur in der Zuordnung eines
(Dinges) zu ihm selbst bestehen, welche die Vernunft zum Vorschein bringt,
durch irgendzwei ihre Betrachungsweisen (considerationes).“?! Thomas von
Aquin hat hier insofern recht, als die Identitéitsrelation nur durch die Eigen-
schaften unserer Sprache, in der wir iiber die Wirklichkeit sprechen, zustande
kommt. Doch heifit das nicht, dafl die Identitit eine blof} ideelle Relation ist.
Eine Identitatsaussage a = b hat die Form einer ontologischen Behauptung,
und die Relation der Identitdt zwischen a und b existiert, wenn ein Gegen-
stand existiert, der mit den individuellen Termini ,,a“ und ,b* bezeichnet
wird.

217itiert nach: J. M. Bochenski, Formale Logik, Freiburg, Miinchen 1962, S. 177.




80 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

Die auf Aristoteles zuriickgehende Definition der Identitit als Uberein-
stimmung in allen Eigenschaften enthilt die Gefahr von Fehldeutungen, die
in der Geschichte der Philosophie auch auftreten. Deshalb haben wir die Iden-
titdt mit Hilfe der Bedeutungsgleichheit von Termini definiert. Aus unserer
Definition ergibt sich als Folgerung die folgende Bisubjunktion:

(a = b) = YP (P(a) = P(b)).

Formal ist also auch die Leibnizsche Definition der Identitdt korrekt. Wir
halten diese Definition aber fiir unzweckméfig, weil sie bei empirischen In-
dividuen praktisch nutzlos ist, da man dort doch nie die Ubereinstimmung
in allen Eigenschaften iiberpriifen kann. In der modernen mathematischen
Logik umgeht man diese Schwierigkeit, indem man immer einen festen In-
dividuenbereich mit genau definierten Pridikaten vorgibt.??> Auflerdem legt
diese Definition nahe, man wiirde die Identitdt von zwei Gegenstdanden durch
Vergleich aller ihrer Eigenschften feststellen. Faktisch geschieht dies aber nur
in der Mathematik, wo man es mit abstrakten Gegenstdnden zu tun hat, die
nur die Eigenschaften haben, die sich aus ihrer Definition ergeben. Bei dem
Versuch, die Leibnizsche Identitdtsdefinition auf empirische Gegenstiande an-
zuwenden, versuchte man die Identitdtsrelation unmittelbar ontologisch zu
begriinden, ohne ihren Ursprung in den Eigenschaften der Sprache zu sehen.??
Man sagt dann, die Identitatsrelation wiirde aus der relativen Bestdndig-
keit der Einzeldinge der Realitdt abstrahiert. Fithrt man diesen falschen An-
satz fort, so entsteht folgendes Dilemma. Aus dem Satz a = a ergibt sich
dann , Sokrates ist Sokrates“. Diesen Satz kann man jetzt filschlicherwei-
se so auffassen, als ob Sokrates zu allen Zeiten seiner Existenz die gleichen
Eigenschaften gehabt hitte, d.h., dal Sokrates sich nicht verdndert hétte.
Solche metaphysischen ontologischen Deutungen des Satzes a = a wurden
in der Geschichte der Philosophie vorgenommen, und als Folgerung solcher
Deutungen behauptete man entweder, es giabe iiberhaupt keine Veranderung
oder, da diese Feststellung aller Erfahrung widerspricht, verwarf man den
Satz a = a. So setzte Hegel etwa der metaphysischen Deutung des Satzes
a = a, d.h. der Leugnung aller Veranderung, sein Prinzip der dialektischen
Identitéit entgegen, nach dem kein Gegenstand sich selbst gleich bleibt, gleich-
zeitig verwarf er den Satz a = a. In seiner Argumentation unterlaufen Hegel
grobe logische Fehler. Ein erster Fehler besteht darin, daf3 die Bezeichnun-
gen eines Gegenstandes mit diesem Gegenstand selbst verwechselt werden.

22Vgl. etwa: S. Kleene, Mathematiceskad logika, Moskva 1973, S. 188f.

23Vgl. etwa die langwierigen Erorterungen iiber Identitit und Verschiedenheit in:
G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen {iber den menschlichen Verstand, Erster Band, Frank-
furt a. M. 1961, S. 391-435, oder die Miihen D. Humes mit dem Begriff der Identitit in:
D. Hume, Abhandlungen iiber die menschliche Natur, Halle 1790.



3.4. IDENTITAT UND UNTERSCHIED 81

Eine Identititsaussage A = B wird so gedeutet, als ob die Buchstaben A
und B identisch sein sollen.?* Zu dieser falschen Auffassung der Identitit
trug die Verwendung des Identitdtszeichens in der Mathematik bei. In der
Mathematik sind Zahlen Objekte, die durch Definitionen eingefiihrt werden.
Sie existieren erst, wenn man Zeichen fiir sie einfiithrt. Man unterscheidet
zwar zwischen Ziffer und Zahl, aber ohne Bezeichnungen (Ziffern) existieren
auch die Zahlen als abstrakte Objekte nicht. Das fiihrt dann dazu, dafl man
die Zahlen und die Zahlentermini hiufig nicht unterscheidet. So finden wir
dann auch bei dem Mathematiker I. I. Shegalkin den gleichen Fehler wie bei
Hegel.?® Ein zweiter Fehler Hegels besteht in der Verwechslung der Identitiit
mit einer einfachen Préadikation. Die folgende Textstelle mag das belegen:
,Dieser Widerspruch, oder dal der Satz der Identitdt sich selbst aufhebt,
gefiihlt, driickt sich so aus, dal mit einem solchen Satze gar nichts gesagt
sei. Der Baum ist —, man erwartet, dafl etwas von ihm gesagt werde, etwas,
das ihn ausdriicke als ein in einer Bestimmtheit sich Erhaltendes, in der Be-
stimmtheit des Pradikats sich Gleichbleibendes; aber der Baum ist Baum’
driickt eben nicht das Ansich desselben aus, indem es ihn nicht als ein in
sich selbst Reflektiertes darstellt.“?® Ein dritter Fehler Hegels besteht dar-
in, dafl er die Worte ,,identisch“ und , verschieden“ (eine Aussage der Form
,a ist verschieden von b“ oder ,a unterscheidet sich von b* ist einfach ei-
ne Negation der betreffenden Identitdtsaussage a = b, deshalb behandeln
wir ,,den Unterschied" nicht gesondert) nicht als zweistellige Pradikate (oder
Relationen) behandelt, sondern einmal als Subjekttermini und zum anderen
als einstellige Pridikate.?” Zu Hegels Kritik am logischen Identititsbegriff
seien abschliefend noch zwei Bemerkungen gestattet. Hegel hat natiirlich
Recht, wenn er schreibt, der Satz der Indentitit a = a sei eine Tautologie.
Alle logischen Gesetze sind Tautologien, die uns keine Informationen iiber
die nichtsprachliche Wirklichkeit liefern. Unrecht hat er, wenn er sich bei
seiner Kritik am logischen Identitdtsbegriff auf den Satz a = a beschréankt.
Wiirde sich die Identitétslogik auf diesen Satz beschrinken, so wére sie wirk-
lich iiberfliissig, aber die Identititslogik wird ja gerade erforderlich, weil wir
einen Gegenstand mit verschiedenen Namen bezeichnen kénnen und weil wir
aus Aussagen mit verschiedenen Namen des gleichen Gegenstandes logische
Schliisse ziehen miissen. Auflerdem darf man von der Identitédtsrelation nicht
mehr erwarten, als sie wirklich zu leisten imstande ist. Mit ihrer Hilfe allein

24Vgl. G. W. F. Hegel, Jenenser Logik. Metaphysik und Naturphilosophie, Berlin 1968,
S. 135.

25Vgl. 1. 1. Zegalkin, Transfinitnye ¢isla, Moskva 1910; vgl. auch D. P. Gorskij, Voprosy
abstrakcii i obrazovanie pondtij, Moskva 1961, S. 160 f.

26G. W. F. Hegel, Jenenser Logik, S. 136.

27Vgl. G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Zweiter Teil, Leipzig 1951, S. 28.



82 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

lassen sich etwa Verdnderungen nicht beschreiben. Trotzdem bleibt natiirlich
der Satz ,,Die Spree ist identisch mit der Spree® logisch wahr, obwohl sich das
Wasser der Spree standig verandert. Diese stindig sich verdndernde Naturer-
scheinung bezeichnen wir gerade mit dem Terminus ,, Spree”, und man kann
selbstverstdndlich beliebig oft in der Spree baden (wenn man das Bediirfnis
dazu verspiirt).

3.5 Das Pradikat der Existenz

Wiirden wir in dem von J. Swift in ,, Gullivers Reisen® geschilderten Wunder-
land der Houyhnhnms (das sind vernunftbegabte, irrtumsfreie und moralisch
makellose Pferde) leben, deren Sprache beherrschen und nur in deren Sinne
verwenden, so benotigten wir das Pridikat der Existenz nicht. Die Houyhn-
hnms verwenden nur Termini, die wirklich etwas bezeichnen, und treffen nur
wahre Aussagen. Der Gebrauch der Rede (eine Schrift haben sie nicht) dient
ihnen ausschliefllich ,,zum gegenseitigen Verstdndnis und zur Erlangung von
Auskiinften®, aulerdem sind sie so klug, daf§ kein Houyhnhnm etwas sagt,
,was es nicht gibt“.  Irrtum® und , Liige® sind fiir die Houyhnhnms un-
verstiandliche Worte. Die Houyhnhnms verwenden keine leeren Termini, und
wenn a ein Wort ihrer Sprache ist, so gilt trivialerweise ,,a existiert” und das
Priadikat der Existenz wire iiberfliissig. Leider berichtet Gulliver nicht, wie
die Houyhnhnms ihre Rede fiir die Félle geregelt haben, wo zwar der Na-
me (die Bezeichnung) eines Objektes existiert, aber das Objekt selber noch
nicht oder nicht mehr existiert. Da die Houyhnhnms keine Totenverehrung
kannten und den Tod auch nicht fiirchteten, deutet alles darauf hin, daf sie
nur dem Augenblick lebten, keine wehmiitigen Erinnerungen pflegten (kein
Gedéchtnis besafien) und auch keine Zukunftspliane aufstellten (iiber keine
prognostischen Fihigkeiten verfiigten). Starb eine Person, so vergafien sie
sicher sofort ihren Namen, wurde eine Person geboren, so wurde erst in die-
sem Augenblick ihr Name bestimmt, und sie vermieden damit auch die bei
uns Menschen iibliche monatelange Qual der Auswahl eines Namen fiir einen
zukiinftigen Erdenbiirger. Sollte die Rede der Houyhnhnms wirklich so ge-
wesen sein, wie wir es hier auf Grund der spéarlichen Informationen Gullivers
hypothetisch konstruieren mufiten, so verfiigten sie nicht iiber das Préadikat
der Existenz, da es bei ihnen ja vollkommen iiberfliissig gewesen wire.

Wir wissen nicht, ob einige Philosophen der Yahoos (Bezeichnung der
Houyhnhnms fiir Menschen und menschenéhnliche Tiere) auf Gullivers Fu8-
stapfen selber das Land der Houyhnhnms besuchten und deren Sprache stu-
dierten, oder ob sie nur durch Gullivers Bericht von ihr Kenntnis hatten. Je-
denfalls lesen wir Jahre nach Erscheinen von ,,Gullivers Reisen* bei D. Hume:



3.5. DAS PRADIKAT DER EXISTENZ 83

»,Der Begriff der Existenz ist also mit dem Begriftf dessen, was wir als existie-
rend denken, identisch. Die Sdtze, an ein Ding denken, und an dasselbe als
existierend denken, sind gar nicht voneinander verschieden. Der Begriff der
Existenz fiigt keine neue Bestimmung zum Objekte hinzu, wenn er mit dem
Begrift desselben verkniipft wird. Wir mogen uns vorstellen, was wir wollen,
so stellen wir es uns als existierend vor. Jeder Begriff, den wir uns formieren,
ist der Begriff eines Seyns, und der Begriff eines Seyns ist jeder Begriff, den
wir formieren.“?®

Kant griff diese Argumentation bei der Kritik des sogenannten ontologi-
schen Gottesbeweises des Anselm von Canterbury auf. Canterbury versuchte
bekanntlich durch folgende Argumentation das Dasein (die Existenz) Got-
tes zu beweisen: Der Terminus ,,Gott“ wird definiert als gleichbedeutend mit
dem Terminus ,,vollkommendes Wesen*“. Da zur Vollkommenheit offenbar die
Existenz gehoren muf, weil ein nicht existierendes Wesen nicht vollkommen
sein kann, schlof} er daraus, dafl Gott existieren muf.

Kant verwirft zwar zu recht den Gottesbeweis des Anselm von Canterbu-
ry, und auch seine Behauptung, dafl ein ontologischer Beweis fiir das Dasein
Gottes unmoglich sei, ist richtig. Doch in seiner eigenen Argumentation ist
ein Fehler enthalten, der sich schon bei Hume andeutet und auch heute noch
héufig wiederholt wird. Kant schreibt: ,,Sein ist offenbar kein reales Pradikat
d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem Begriffe eines Dings hinzukom-
men koénne. Es ist blof} die Position eines Dinges oder gewisser Bestimmungen
an sich selbst. Im logischen Gebrauche ist es lediglich die Copula eines Ur-
theils. Der Satz: Gott ist allmdchtig, enthédlt zwei Begriffe, die ihre Objekte
haben: Gott und Allmacht; das Wortchen: ist, ist nicht noch ein Préadikat
oben ein, sondern nur das, was das Pradikat beziehungsweise auf das Subjekt
setzt. Nehme ich nun das Subjekt (Gott) mit allen seinen Pradikaten (wor-
unter auch die Allmacht gehort) zusammen und sage: Gott ist, oder: es ist
ein Gott, so setze ich kein neues Prédikat vom Begriffe von Gott, sondern
nur das Subjekt an sich selbst mit allen seinen Pradikaten, und zwar den
Gegenstand in Beziehung auf meinen Begriff. Beide miissen genau einerlei
enthalten und es kann daher zu dem Begriffe, der blof die Moglichkeit aus-
driickt, darum, dass ich diesen Gegenstand als schlechthin gegeben denke,
nichts weiter hinzukommen. Und so erhilt das Wirkliche nichts mehr, als
das bloss Mogliche.“?® Es ist offensichtlich, dafl Kant hier die Bedeutung des
Wortes ,,ist“ als Pradikationsoperator mit seiner Bedeutung als Pradikat der
Existenz verwechselt. In logischer Hinsicht haben diese beiden Verwendungs-

22D. Hume, Abhandlung iiber die menschliche Natur, Erster Band. Von dem Verstande,
S. 142.
291, Kant, Kritik der reinen Vernunft, Berlin 1870, S. 480 f.



84 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

weisen des Wortes ,,ist“ aber iiberhaupt nichts miteinander zu tun. Sie sind
nicht aufeinander reduzierbar. Doch grofilere Auswirkungen in der Geschich-
te der Philosophie hatte die Behauptung Kants, das Priadikat der Existenz
sei kein reales Pridikat. Wir geben hier nur einige typische Auffassungen
beziiglich des Pradikates der Existenz an. Mit der Verwendung des Wortes
,Existenz® im Existentialismus beschéftigen wir uns nicht, da wir hier eine
logische Rekonstruktion fiir aussichtslos halten.

Viele Logiker halten im Anschlufl an G. Frege das Préadikat der Existenz
fiir ein sogenanntes Pradikat der zweiten Stufe oder fiir ein Pradikat zweiter
Ordnung.®® Nach Frege gibt ein Préadikat der ersten Stufe (ein Begriff der
ersten Stufe in seiner Terminologie) eine Eigenschaft von Gegensténden an,
wahrend ein Pradikat der zweiten Stufe eine Eigenschaft eines Pradikates der
ersten Stufe angibt. Frege bestreitet — dhnlich wie Kant —, daf§ das Pradikat
der Existenz eine Eigenschaft von Gegenstinden ausdriickt, seiner Meinung
nach driickt es die Eigenschaft von Begriffen aus, nicht leer zu sein. Diese
Auffassung Freges ergibt sich als Konsequenz aus einer zu engen Deutung
von Préadikaten iiberhaupt und insbesondere aus seiner Bedeutungstheorie.
Wir gehen auf diese Problematik hier nicht ndher ein und verweisen nur
darauf, daf} in diesem Zusammenhang zwei verschiedene Probleme auseinan-
dergehalten werden miissen: 1) die logische Struktur einer Aussage der Form
,a existiert; 2) die Einfithrung (Definition) des Pridikates ,existiert® fir
Subjekte des Typs a. Wir kommen auf diese Problematik noch zuriick, doch
zundchst skizzieren wir noch einige andere Weiterungen der oben genannten
Kantschen Auffassung.

In der klassischen mathematischen Logik kommt das Pradikat der Exi-
stenz nicht vor, weil man meint, alle Existenzaussagen mit Hilfe des Exi-
stenzquantors 3 ausdriicken zu koénnen. Das gilt aber nur, wenn man alle
der klassischen Quantorenlogik zugrundeliegenden Voraussetzungen macht
und darauf verzichtet, leere Termini zu verwenden. Aussagen wie , Nixen exi-
stieren nicht“ lassen sich aber im Rahmen dieser Logik nicht formulieren.
Auflerdem ist der logische Unterschied zwischen einem Quantor und einem
Préadikat offensichtlich. Auch viele Vertreter der analytischen Philosophie be-
streiten, daf} , existieren® ein sinnvolles Pradikat ist. Wir verweisen nur auf
zwel Beispiele. So bestreitet R. Carnap in seiner Arbeit ,,Scheinprobleme in
der Philosophie®, daf} ,real” ein sinnvolles Préidikat sei (u. E. ist ,real“ hier
nur ein anderes Wort fiir das Pradikat der Existenz). In seiner Polemik gegen
den Realisnus legt er dem Realisten die Worte in den Mund: ,,Diesem von uns
gemeinsam festgelegten Berg kommen nicht nur die gefundenen geographi-

30Vgl. G. Frege, Funktion und Begriff, in: G. Frege, Dialog mit Piinjer iiber Existenz,
in: G. Frege, Schriften zur Logik. Aus dem Nachlaf}, Berlin 1973.



3.5. DAS PRADIKAT DER EXISTENZ 85

schen Eigenschaften zu, sondern er ist auBerdem auch real.“®! Eine ganz &hn-
liche Argumentation wird spéiter von einigen Vertretern der Philosophie der
normalen Sprache gegen das Préadikat der Existenz vorgebracht. Sie fithren
dazu etwa die Aussagen an: ,Lowen leben in Afrika“, ,Lowen knurren usw.
und nach dieser Aufzihlung ,Lowen existieren®.?? Da in beiden Beispielen
nach den anderen bereits getroffenen Aussagen die beiden Aussagen ,Der
Berg ist real” und , Lowen existieren® uns keinerlei Information geben und
das Pradikat der Existenz sich scheinbar anders verhilt als andere Pradikate,
wird dann einfach bestritten, daf es ein sinnvolles Pradikat sei.

Der Fehler in dieser Argumentation wird deutlich, wenn wir uns iiberle-
gen, warum das Priadikat der Existenz in eine Sprache eingefiithrt wird. Im
wesentlichen sind dies zwei Giinde. Der erste Grund liegt in den Eigenschaften
der Sprache selbst. Die Sprache ermdoglicht es den Menschen, sich beim Spre-
chen von der Wirklichkeit, iiber die gesprochen wird, zu lésen. Wir kénnen
sprachlich rein fiktive Zustdnde fingieren. Insbesondere erlaubt die Sprache,
gegebene Termini mit Hilfe von logischen Operatoren beliebig zu verkniipfen
und neue Termini zu bilden. Ist dabei die Bedeutung der Ausgangstermini
und sind die Eigenschaften der verwendeten logischen Operatoren bekannt, so
ist auch die Bedeutung der neuen Termini bekannt. Ist etwa in der deutschen
Sprache die Bedeutung der Termini ,Lowen®, ,zahm*, ,,Quadrat®“ und ,,rund*
bekannt, so ist auch die Bedeutung der Termini ,,zahmer Léwe® und ,rundes
Quadrat® bekannt. Diese beiden Termini unterscheiden sich in einer wesent-
lichen Eigenschaft, denn es lassen sich Gegenstinde aufweisen (auswéhlen),
die mit dem Termiuns ,,zahmer Lowe" bezeichnet werden, wahrend es (allein
auf Grund der Bedeutung der Termini ,rund“ und ,Quadrat”) unmoglich
ist, Gegenstinde aufzuweisen, die mit dem Terminus ,,rundes Quadrat® be-
zeichnet werden. (Da Frege als die Bedeutung eines Terminus den mit ihm
bezeichneten Gegenstand ansieht, wiirde er sagen, der letztere Terminus hétte
gar keine Bedeutung. Doch in der von uns vertretenen Bedeutungstheorie hat
er sehr wohl eine Bedeutung, er bezeichnet nur keinen Gegenstand.) Diese
Sachverhalte driickt man dann durch folgende Aussagen aus: ,,Zahme Lowen
existieren” und , Runde Quadrate existieren nicht“. Solche Aussagen konnen
durchaus informativ sein; die erste etwa fiir jemand, der bisher nur wufite,
dafl es wild lebende Lowen gibt, wobei diese Aussage natiirlich wiederum
nur informativ ist, wenn nicht vorher schon eine ganze Reihe von anderen
Aussagen iiber zahme Lowen gemacht wurde; die zweite Aussage kann so-
gar informativ sein, wenn man eine ganze Abhandlung {iber runde Quadrate

31R. Carnap, Scheinprobleme in der Philosophie, Frankfurt a. M. 1971, S. 63.
32Vgl. etwa die Darstellung dieser Problematik in: E. v. Savigny, Die Philosophie der
normalen Sprache, Frankfurt a. M. 1969, S. 226 .



86 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

gelesen hat. Der rationelle Kern der oben beschriebenen Fregeschen Auffas-
sung des Priadikates der Existenz besteht darin, dafl eine Aussage der Form
,»a existiert” genau dann, wenn die Aussage ,der Terminus a ist nicht leer*
gilt. Das dndert aber nichts an der logischen Form einer Aussage der Form
,»a existiert, in der iiber a und nicht iiber den Terminus a gesprochen wird.
Wir verwenden im weiteren das Symbol FE fiir das Priadikat der Existenz
und schreiben Existenzaussagen in der Form E(a). Der zweite Grund fur die
Einfiihrung des Préddikates E in die Sprache liegt darin, dafl sich empirische
Gegenstiande verdndern, daf} sie entstehen und vergehen. Dadurch, daf wir
uns mit Hilfe der Sprache von der empirischen Wirklichkeit 16sen konnen,
haben wir die Moglickeit der Retrospektive und Prognose, d. h., wir kénnen
iiber Gegenstinde sprechen, die nicht mehr oder noch nicht existieren, und
wir konnen mit Hilfe von Zeittermini die Existenzzeit von empirischen Ge-
genstinden fixieren. Wiahrend man in der Mathematik beim Sprechen iiber
abstrakte Gegenstidnde, die sich nicht verandern, ohne das Pradikat E aus-
kommen kann und faktisch auch auskommt, ist es in Aussagen iiber empiri-
sche Gegenstdnde unbedingt erforderlich.

Aus dem Gesagten wird bereits deutlich, daf§ die Logik nicht allein, los-
gelost von aller Empirie, das Pridikat der Existenz definieren und beschrei-
ben kann. Die Logik hat im wesentlichen zwei Aufgaben bei der Untersuchung
des Préadikates der Existenz. Die eine Aufgabe besteht darin, Regeln der lo-
gischen Folgebeziehung fiir beliebige Verwendungsweisen des Pradikates E
aufzustellen. Das betrifft etwa Regeln fiir zusammengesetzte Termini, mit
denen das Priadikat E verkniipft wird, die logischen Beziehungen zum Exi-
stenzquantor 3 und zu anderen Pridikaten (z. B. moglich, notwendig) usw.33
Die zweite Aufgabe besteht darin, die Bedeutung des Priadikates der Exi-
stenz fiir Subjekttermini verschiedenen Typs iiberhaupt erst zu definieren.
In der Philosophiegeschichte wurde hiufig der logische Fehler gemacht, dafl
man meinte, wenn die Bedeutung eines Priadikates fiir einen bestimmten Typ
von logischen Subjekten definiert sei, so wire die Bedeutung dieser Préadi-
kate fiir alle Typen von Subjekten festgelegt. Pradikate werden aber hiufig
nur fiir eine bestimmte eingeschrinkte Klasse von Subjekttermini und fiir
verschiedene Typen von Subjekttermini verschieden definiert. So ist es auch
beim Préadikat der Existenz. Die Festlegung der Bedeutung des Pradikates
der Existenz ist dabei keine rein logische Aufgabe. Die Logik setzt in ihren
Untersuchungen vielmehr voraus, dafi die Bedeutung des Pradikates E fiir
einfache Verwendungsfélle bereits bekannt ist. Das gilt insbesondere fiir ein-
fache empirische Gegenstande. Wenn wir etwa einen Gegenstand mit Hilfe
unserer Sinnesorgane wahrnehmen, so existiert er. Aus unserer Alltagspraxis

33Vgl. A. Sinowjew/H. Wessel, Logische Sprachregeln.



3.5. DAS PRADIKAT DER EXISTENZ 87

wissen wir, dafl Tische, Stiihle, Lowen usw. existieren. Wird ein Subjekt-
terminus mit Hilfe von Definitionen eingefiihrt, so folgt aus der Definition
allein im allgemeinen nicht seine Existenz. Sie mufl vielmehr mit auflerlogi-
schen Mitteln nachgewiesen werden. Hier liegt auch der logische Fehler des
sogenannten ontologischen Gottesheweises.

Existenzaussagen haben immer die logische Form E(a), wobei a ein Sub-
jektterminus ist. Wenn P ein Préadikatterminus ist, so ist die Zeichenreihe
E(P) also schon aus rein syntaktischen Griinden keine Aussage. In einem
Unverstéandnis dieses Umstandes liegt einer der Griinde fiir den jahrhunder-
tealten Universalienstreit. Aus einem Pridikatterminus P lassen sich aber
die zwei verschiedenen Subjekttermini ,das Pradikat P“ und ,die Eigen-
schaft (das Merkmal) P* bilden, die dann als Subjekte in Existenzaussagen
auftreten konnen. Dabei gilt die Aussage ,Das Pradikat P existiert” genau
dann, wenn P als Priadikatterminus in Gebrauch ist, wihrend die Aussage
,die Eigenschaft P existiert genau dann gilt, wenn ein Gegenstand a mit der
Eigenschaft P existiert (symbolisch al P, ,a derart, dafl P(a)“). Durch die
eben angegebenen Sitze wird die Bedeutung des Priadikates E fiir Subjekte
des betreffenden Typs erst festgelegt. Es sind also terminologische Festlegun-
gen und keine faktischen Feststellungen.

Viele philosophische Diskussionen gab und gibt es iiber die Existenz von
Relationen und Klassen. So schreibt Leibniz in seinem fiinften Brief an Clarke
iiber die FExistenz von Relationen: ,Man wird nicht sagen kénnen, dass L und
M zusammen das Subject eines solchen Accidenz seien, denn dann hitte man
ein Accidenz fiir zwei Subjecte, was sein eines Bein in dem einen Subjecte
und sein anderes Bein in dem anderen Subjecte hétte; denn dies widerstreitet
dem Begriffe des Accidenz. Man muf} deshalb sagen, dass diese Beziehung . . .
allerdings ausserhalb der Subjecte ist, allein, da sie weder Substanz, noch
Accidenz ist, so ist sie eine blos ideale Sache, deren Betrachtung jedoch ganz
niitzlich ist.*34

Leibniz kommt zu dieser idealistischen Konsequenz auf Grund seiner
falschen Substanz-Accidenz-Auffassung, die bereits von Th. Hobbes in dem
im 2. Abschnitt dieses Kapitels angefiihrten Zitat kritisiert wird, und weil er
nicht beachtet, wie Relationsworte in den Sprachgebrauch eingefiihrt werden.

Zu einer ebenso falschen Auffassung der Existenz von Relationen fiihrt
der Vulgdrmaterialismus, der gegenwirtig hédufig die erkenntnistheoretische
Widerspiegelung oder Abbildung im Sinne einer Isomorphie oder Homomor-
phierelation zwischen den menschlichen Aussagen und der Realitéit fehldeu-
tet. Wenn man eine Aussage mit einem zweistelligen Pradikat wie ,,Anton
liebt Gerda“ betrachtet, so konnte man die vulgdrmaterialistische Auffas-

34G. W. Leibniz, Die kleineren philosophisch wichtigen Schriften, Leipzig 1879, S. 218.



88 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

sung so erlautern, dafl diese Aussage wahr ist, wenn jedem ihrer Worte eine
empirische Gegebenheit im folgenden Sinne entspricht, dem Wort , Anton*
entspricht eine Person Anton, dem Wort ,,Gerda“ die Person Gerda und der
Beziehung ,lieben® entspricht nicht etwa im metaphorischen Sinne, sondern
im wortlichen Sinne ein Liebesband, das die beiden verkniipft. Bei der Leib-
nizschen Auffassung wird vergessen, dafl die Menschen, die Relationsworte
gebrauchen, diese zwar selber nach ihrem Willen einfiihren, sich dabei aber
auf objektiv Gegebenes stiitzen und daraus bei ihrer Wortwahl auswéhlen.
Bei der vulgidrmaterialistischen Auffassung wird vergessen, dafl die verschie-
densten empirischen zwischenmenschlichen Beziehungen, die aufler ihrer ge-
meinsamen Bezeichnung , lieben® gar nichts gemein haben miissen, kraft un-
serer Entscheidung ,lieben“ genannt werden. Vorausgesetzt, die Bedeutung
der Termini a, b und R sei bekannt, so 1a3t sich das Pradikat der Existenz
fiir eine Relation R auf folgende Weise definieren: Die Relation R existiert
genau dann, wenn Gegenstinde a und b derart existieren, dafl aRb gilt.

Ahnliche philosophische Schwierigkeiten treten bei der Frage nach der
Existenz von Klassen auf. Die einen behaupten dann etwa, Klassen existieren
objektiv ideal, andere bestreiten dies, manchmal wird die Existenz der leeren
Klasse bestritten usw. All diese Schwierigkeiten treten aber nur auf, weil man
die Bedeutung des Pradikates E fiir Klassentermini iiberhaupt nicht festlegt.
Der Klasenoperator K hat aber (im Unterschied zum Anhdufungsoperator
¥) gerade die folgende Eigenschaft: Eine Klasse existiert genau dann, wenn
man korrekt ihren Namen bildet. Wenn a ein Subjektterminus ist, so existiert
die Klasse Ka genau dann, wenn man den Subjektterminus , die Klasse a*
(Ka) bildet. Insbesondere kann Ka dabei als leere Klasse existieren.

Aus dem Gesagten wird hiufig die falsche Schlufifolgerung gezogen, dafl
das Priadikat der Existenz mehrdeutig sei, und man spricht dann manch-
mal sogar von verschiedenen Seinsbereichen. Unseres Erachtens ist dieses
Prédikat aber nicht mehrdeutig, sondern seine Bedeutung wird fiir Subjekt-
termini verschiedenen Typs verschieden definiert. So ist etwa die Aussage
,Die Romanfigur Gulliver existiert” wahr, wihrend die Aussage ,,Die Person
Gulliver existiert® falsch ist. Grundlage fiir die Definition des Pradikates E
fiir alle Typen von Subjekttermini bildet die Bedeutung des Pradikates E
fiir einfache empirische Gegenstédnde, die wir mit Hilfe unserer fiinf Sinne
wahrnehmen. So gilt die Aussage ,,Die Romanfigur Gulliver existiert®, weil
wir empirisch feststellen kénnen, dafl der Personenname Gulliver in einem
Roman vorkommt.



3.6. ,SEIN“ ALS SUBJEKTTERMINUS 89

3.6 .,Sein* als Subjektterminus

Der Terminus ,,das Sein® spielt in der Geschichte der Philosophie eine hervor-
ragende Rolle. Und gerade dieser Terminus war den verschiedensten Fehldeu-
tungen ausgesetzt. Wir wollen uns zwei solcher Fehldeutungen ansehen und
dann einen korrekten Vorschlag zur Einfiithrung des Subjektterminus ,Sein*
machen. Auf den ersten Fehler hatten wir bereits bei der Behandlung von
Parmenides Sein aufmerksam gemacht. Er besteht darin, dal man den Sub-
jektterminus ,,Sein“ als von der Kopula (dem Pridikationsoperator) ,,ist*
abgeleitet betrachtet. Dieser Fehler wird sowohl von Philosophen als auch
von Logikern begangen. Wenn W. Capelle schreibt, dal Parmenides durch
die Untersuchung der Kopula ,ist“ zu seinem Begriff des ,Seins“ gefiihrt
wurde, so mag er sogar recht haben,® aber die Philosophie des Parmenides
als Philosophie der Kopula mifiverstehen bedeutet, sie zur Sinnlosigkeit zu
verurteilen. Den gleichen Vorwurf macht Frege faktisch der gesamten Seins-
philosophie, wenn er schreibt: ,Wenn die Philosophen von dem ,absoluten
Sein‘ sprechen, so ist dies eigentlich eine Vergdtterung der Kopula.“3%

Es gibt keine Verfahren, um aus einem logischen Operator, und ,ist“
als Kopula ist ein solcher, (auler dem Subjektterminus ,,der Operator ,ist‘“)
korrekt Subjekttermini zu bilden. Wenn Frege und andere Vertreter der ange-
gebenen Auffassung recht hitten, so wére die ganze Seinsphilosophie sinnlos,
denn , Sein“ wire gar kein Terminus. Eine andere Fehldeutung des Terminus
,Sein® besteht darin, ihn als durch eine Abstraktion gewonnen zu betrach-
ten. Mit dieser Auffassung polemisierte bereits Feuerbach, wenn er schreibt:
,Das Sein der Hegelschen Logik ist das Sein der alten Metaphysik, welches
von allen Dingen ohne Unterschied ausgesagt wird, weil nach ihr alle darin
iibereinkommen, dafl sie sind. Dieses unterschiedslose Sein ist aber ein ab-
strakter Gedanke, ein Gedanke ohne Realitit. Das Sein ist so verschieden als
die Dinge, welche sind.

Darin, heif}t es z. B. in einer Metaphysik aus der Wolffschen Schule, stim-
men Gott, die Welt, der Mensch, der Tisch, das Buch usw. miteinander iibe-
rein, daf} sie sind ... Dieses iiberall gleiche, unterschiedslose und inhaltslose
Sein ist nun auch das Sein der Hegelschen Logik. Hegel bemerkt selbst, daf§
die Polemik gegen die Identitit von Sein und Nichts nur daher komme, daf§
man dem Sein einen bestimmten Inhalt unterstelle. Aber eben das Bewuf}t-
sein des Seins ist immer und notwendig am bestimmten Inhalt gebunden.
Abstrahiere ich vom Inhalt des Seins, und zwar von allem Inhalt, denn alles
ist Inhalt des Seins, so bleibt mir freilich nichts iibrig, als der Gedanke von

35Vgl. W. Capelle, Die Vorsokratiker, S. 158f.
36F. Frege, Schriften zur Logik, S. 19.



90 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

nichts. Und wenn daher Hegel dem gemeinen Bewufitsein vorwirft, daf es
etwas, was nicht zum Sein gehdre, dem Sein, wie es Gegenstand der Logik,
unterstelle, so trifft vielmehr ihn der Vorwurf, dafl er eine bodenlose Abstrak-
tion dem, was das menschliche Bewufitsein rechtméfliger und verniinftiger-
weise unter Sein versteht, unterstellt. Das Sein ist kein allgemeiner, von den
Dingen abtrennbarer Begriff. Es ist eins mit dem, was ist.“37

Alles, was existiert, gehort zum Sein. Oder logisch préziser: Sein (ab-
gekiirzt S) ist eine Anhdufung von empirischen Individuen, in der alle empi-
rischen Individuen eingeschlossen sind. Wenn z eine Variable fiir empirische
Individuen ist, so 1a8t sich diese Definition folgendermaflen schreiben:

Vo (z € 9).

Es sei darauf hingewiesen, dafi der Terminus ,,Sein“ als Anh&ufungsterminus
und nicht als Klassen- oder Mengenterminus eingefiithrt wird. Aus der Defini-
tion folgt, dafl der Terminus ,,Sein“ ein individueller Terminus ist und dafl der
Gebrauch des bestimmten Artikels in Wendungen mit ,,das Sein®“ begriindet
ist. Aus der Definition folgt weiter, dal das Sein genau dann existiert, wenn
mindestens ein empirisches Individuum existiert, und genau dann nicht exi-
stiert, wenn kein einziges empirisches Individuum existiert.

Weitere logische Folgerungen aus der angegebenen Definition wollen wir
hier nicht betrachten.®® Wir kommen spéater bei der Behandlung der Kant-
schen Antinomien auf diesen Terminus zuriick und werden dann sehen, daf
ein Teil von Parmenides Behauptungen iiber sein Sein sinnvoll ist, wenn wir
den Terminus ,,Sein“ im eben angegebenen Sinne verwenden. Wird der Ter-
minus ,,Sein” in diesem Sinne verwendet, so ist beispielsweise das Pradikat
der Verdnderung nicht auf das Sein anwendbar, und Parmenides hat recht,
wenn er von der Unverédnderlichkeit des Seins spricht. Falsch bleibt natiirlich
seine Folgerung, daf} sich deshalb nichts verdndert.

3.7 ,Das Nichts* ist kein Terminus

Ebenso, wie man meinte, der Terminus ,Sein“ sei aus der Kopula ,ist* ge-
bildet, schuf man in der Geschichte der Philosophie aus dem Negationsope-
rator ,nicht“ den scheinbaren Subjektterminus ,,Das Nichts“. Einige Philo-
sophen gingen noch weiter und fithrten auch noch einen von dem Operator
,nicht* abgeleiteten Pradikatterminus ,nichten” ein und behaupteten dann

37L. Feuerbach, Kleine philosophische Schriften (1842-1845), Leipzig 1950, S. 132f.
38Vgl. A. A. Sinowjew, Logik und Sprache der Physik, Berlin 1975.



3.8. DAS PRADIKAT DER VERANDERUNG 91

allen Ernstes Aussagen wie ,,Das Nichts nichtet“. Aus einem logischen Ope-
rator 1afit sich aber korrekt weder solch ein Subjekt- noch solch ein Pradikat-
terminus bilden, deshalb handelt es sich bei ,das Nichts“, ,nichten®, ,Das
Nichts nichtet” nicht um Termini und Aussagen, sondern um sinnlose Wort-
kombinationen. Als Anregung fiir Philosophen, die solche Schopfungen lie-
ben, sei eine Untersuchung analoger Wendungen wie ,,Das Und undet® oder
,Das Oder odert® empfohlen.

3.8 Das Priadikat der Veridnderung

In der Geschichte der Philsophie gibt es Versuche, Verdnderungstermini mit
Hilfe der Worte ,,Sein“ und , Nichts* einzufithren. Am bekanntesten ist der
Versuch Hegels, den Terminus ,,Werden“ mit Hilfe der Worte ,Sein“ und
,Nichts* zu bestimmen.?® Diese Versuche sind jedoch zum Scheitern ver-
urteilt, denn ohne jeden Riickgriff auf das empirisch Gegebene lassen sich
Veranderungstermini nicht einfithren. Ahnlich wie das Pridikat der Existenz
lassen sich auch Verdnderungstermini nicht rein logisch einfithren. In der
Logik wird vielmehr vorausgesetzt, daBl das Préadikat der Verdnderung ,das
Erste verdndert sich zu dem Zweiten“ (symbolisch ... = ...“) fiir einfa-
che Verwendungsfille bereits bekannt ist. Unter dieser Voraussetzung wird
dann in der Logik die Bedeutung dieses Pradikates fiir komplizierte Verwen-
dungsweisen definiert, es werden von ihm abgeleitete Termini gebildet und
die logischen Beziehungen zu anderen Pridikaten festgelegt. Insbesondere
werden Zeittermini mit Hilfe des Priadikates der Verdnderung definiert.

Zur Erlauterung einfacher Verwendungsfélle des Pradikates der Verdnde-
rung stellen wir uns eine Menschengruppe vor, die noch nicht iiber dieses
Pridikat verfiigt, und iiberlegen, wie sie es einfithren konnte.? Diese Gruppe
wird zunéchst an einer Reihe von Beispielen den Gebrauch des Zeitindikators
sjetzt” festlegen oder erlernen. Es werden die Ereignisse in ihrer unmittel-
baren Gegenwart beobachtet (,unmittelbare Gegenwart® ist hier noch kein
spezieller Zeitterminus; sie umfafit vielmehr das, was sich unmittelbar vor
den Augen dieser Gruppe abspielt; man kénnte diesen Terminus auch in ei-
ner Philosophie verwenden, die — wie einige indische Lehren — iiber keine
ausgearbeiteten Zeittermini verfiiget und nur die Gegenwart als ,,ewige Dau-
er kennt). Die Gegenwart in diesem Sinne wird jetzt in Augenblicke (wort-
lich, nicht metaphorisch) unterteilt: Jetzt rennt das Reh (A). Jetzt schieft
der Bogenschiitze (B). Jetzt wird das Reh vom Pfeil getroffen (C'). Jetzt

39Vgl. G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik, Erster Teil.
40ygl. P. Lorenzen/O. Schwemmer, Konstruktive Logik, Ethik und Wissenschaftstreorie,
Mannheim/Wien/Ziirich 1973, S. 80 f.



92 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

bricht es zusammen (D). Neben dem Gebrauch des Zeitindikators , jetzt*
148t sich an einer solchen Ereignisfolge auch der Gebrauch der zeitlichen Re-
lationen ,frither”, ,spéter”, , gleichzeitig“ erlernen. Das Ereignis A ist frither
als das Ereignis B, das Ereignis C' ist spiter als das Ereignis A usw. Fiir
die Zeitrelationen ,frither®, ,spiter®, ,gleichzeitig“ gelten alle Regeln der
Logik der Ordnung, denn sie sind nur Spezialfille der Ordnungsrelationen
yuntertrifft in der Ordnung®, ,{ibertrifft in der Ordnung® und ,,ist gleich in
der Ordnung“. Wesentlich ist, dafl in Aussagen iiber die zeitliche Lage zwei-
er Ereignisse stets deren Lage beziiglich eines dritten Ereignisse nach einem
bestimmten Verfahren zur Feststellung der Ordnung ermittelt wird. Logisch
korrekt miissen solche Aussagen also folgendermafien formuliert werden: ,Das
Ereignis A ist frither als das (spater als das, gleichzeitig mit dem) Ereignis B
beziiglich des Ereignisses C' nach dem Feststellungsverfahren a.“ Wir wollen
hier die logischen Probleme von Zeitaussagen nicht weiter erértern,* sondern
nur noch angeben, wie sich mit Hilfe der Worte ,jetzt“, . frither®, ,spater®
und , gleichzeitig® solche Zeittermini wie ,gegenwartig”, ,vergangen“ und
,zukiinftig® einfithren lassen. Der Terminus , gegenwértig® 1at sich definie-
ren als ,gleichzeitig mit jetzt“, der Terminus ,vergangen“ als ,frither als
jetzt® und der Terminus ,zukiinftig® als ,,spiter als jetzt“. Bisher haben wir
nur topologische Zeitrelationen zur Verfiigung. Durch die Auswahl von re-
lativ reguliren, sich wiederholenden Ereignissen (Erddrehung, Umdrehung
der Erde um die Sonne usw.) lassen sich auch metrische Zeitbestimmungen
einfithren. Wir haben hier kurz die Einfithrung von Zeittermini angedeu-
tet, weil das Priadikat der Verdnderung verschieden eingefithrt werden kann,
namlich einmal ohne Verwendung von Zeittermini und zum anderen mit Hil-
fe von Zeittermini. Wir betrachten nur den ersten Fall, weil er in logischer
Hinsicht fundamentaler ist, obwohl Verdnderungsaussagen mit Zeitangaben
natiirlich informativer sind.

Angenommen, | X sei der Zustand eines empirischen Gegenstandes a zu
der einen Zeit (zu dem einen ,jetzt“) und |Y der Zustand des gleichen Ge-
genstandes zu einer anderen Zeit danach (zu einem darauffolgenden ,jetzt*;
Zeittermini werden also gar nicht benotigt, obwohl sich mit ihnen die Situa-
tion besser beschreiben 1afit). X und Y sind hier empirische Aussagen und
| ist der Operator ,der Zustand, daf ...“. Angenommen, die Zustinde | X
und Y schlieflen einander aus, d. h. - ~(X AY’). Liegt eine solche Situation
vor, so sagen wir, der Zustand | X hat sich zu dem Zustand |Y verdndert,

41ygl. A. A. Sinowjew, Logik und Sprache der Physik, Berlin 1975; einen Uberblick iiber
die Systeme der Zeitlogik gibt A. A. Iwin in: A. A. Ivin, Logika vremeni, in: Neklassi¢eskaa
logika, Moskva 1970; Aksiomatic¢eskie teorii vremeni, in: Logika i émpiri¢eskoe posnanie,
Moskva 1972.



3.8. DAS PRADIKAT DER VERANDERUNG 93

und schreiben dies mit einem Symbol der Form
X =Y.

Aussagen dieser Form bestehen aus den Subjekttermini | X und Y und dem
zweistelligen Pradikat ,,das Erste verdndert sich zu dem Zweiten“. Aus Aussa-
gen der Form | X = |Y die das Pradikat der Verdnderung enthalten, lassen
sich Subjekttermini fiir Verdnderungen der Form |(}X = ]Y) bilden. Oder
mit anderen Worten: Die Tatsache, daf} sich |X zu |Y verdndert, nennen
wir eine Verdnderung. Spezialfille von Verdnderungen sind:

l(~E(a) = |E(a)) — ein Entstehen von a,
l({E(a) = |~E(a)) — ein Vergehen von a,

{~X = [X) — ein Entstehen von | X,

X = [~X) — ein Vergehen von |X,

L P(a) = |-P(a)) — ein Verlust des Merkmals P,
l({~-P(a) = |P(a)) — ein Gewinn des Merkmals P.

Bei der Beschreibung von Verdnderungen ist folgender Umstand zu be-
riicksichtigen. Angenommen, es sei die Aussage | X = |Y getroffen, ¢; sei
die Zeit, zu der | X fixiert, und ¢, sei die Zeit, zu der |Y fixiert wird. In
der Erfahrung treten dabei hidufig Fille auf, in denen zwischen ¢; und %,
ein solches Zeitintervall ¢3 existiert, in dem ~X A ~Y gilt. Einen solchen
Zustand [ (~X A~Y") nennnen wir einen Ubergangszustand, wihrend wir | X
und Y statische Zustinde nennen. Wenn X eine der Aussagen P(a) oder
= P(a) ist, so ist L(~X A ~Y) der Zustand }7P(a). Das bekannte Paradox
der Veranderung (,,Ein sich verdndernder Kérper besitzt eine Eigenschaft P
und besitzt sie gleichzeitig nicht*) entsteht auf Grund eines logischen Fehlers,
weil man aus einer Beschreibung des Ubergangszustandes der Form (~P(a) A
A ~=P(a)) nach der ungiiltigen Regel ~ ~P(a)) F P(a) auf (~P(a) A P(a))
schliet.*?

Der rationelle Kern des Hegelschen Prinzips der dialektischen Identitét
148t sich folgerndermaflen explizieren. Angenommen, a; sei eine Bezeichnung
des Gegenstandes a zur Zeit t; und ay eine Bezeichnung desselben Gegen-
standes zur Zeit t5. Das Prinzip der dialektischen Identitdt besagt dann:
Wenn sich a; zu as verdndert hat, so gibt es eine Eigenschaft P derart, daf
P(ay) A P(asy) gilt, und es gibt eine Eigenschaft () derart, dal Q(a;1)A ~Q(az)
oder =Q(ay) A Q(az) gilt.

Bisher betrachteten wir nur das zweistellige Pradikat der Verdnderung = .
Mit seiner Hilfe 1afit sich ein einstelliges Pradikat der Veranderung (,verin-
dert sich®, ,hat sich verdndert“, symbolisch }) auf folgende Weise definieren:

42Vgl. A. A. Sinowjew, Uber mehrwertige Logik, Berlin/Braunschweig/Basel 1968.



94 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

Vorausgesetzt, a existiert (E(a)), so gilt {(a) (,a verdndert sich“) genau
dann, wenn ein Priadikat P (verschieden von E) derart moglich ist, dal P(a)
zu einer Zeit wahr und zu einer anderen Zeit unwahr ist. Ein typisches Bei-
spiel aus der Umgangssprache fiir Aussagen dieser Form ist: ,,Das Wasser ist
bewegt“. Aus diesem elementaren und problemlosen Beispiel wird deutlich,
wie unbegriindet die Entgegensetzung von Seins- und Werdenstermini ist.

Wir hatten gesehen, daf} sich aus Aussagen mit dem Pradikat = ({}) der
Form |X = JY({(a)) Subjekttermini der Form [({X = |Y) (oder |{(a))
bilden lassen. Fiir die mit diesen Subjekttermini bezeichneten Gegenstande
— man nennt sie hdufig Freignisse — miissen nun die Bedingungen ihrer
Pradikation angegeben werden. Alle Pradikate, die solchen Gegenstdnden
zugesprochen werden, miissen im folgenden Sinne eingefithrt werden: Ent-
weder miissen sie speziell fiir Subjekttermini dieses Typs definiert werden,
oder es mufl nachgewiesen werden, daf§ man Pradikate, deren Bedeutung be-
reits festgelegt ist, mit Subjekttermini dieses Typs verkniipfen darf. So wird
etwa eine Verdnderung als diskret bezeichnet, wenn der Ubergangszustand
nicht beriicksichtigt wird, und als kontinuierlich, wenn ein Ubergangszustand
beriicksichtigt wird, der wiederum als eine Anhdufung von Verdnderungen
angesehen wird. Aus Definitionen der hier angedeuteten Art ergibt sich als
Folgerung eine Reihe von Aussagen, die aus rein terminologischen Griinden
gelten. Diese Definitionen und die aus ihnen gewonnenen Folgerungen kann
man als Logik der Verdnderung bezeichen.

3.9 Entwicklungstermini

Wir formulieren zunichst einige intuitive Uberlegungen, die gewchnlich mit
dem Terminus ,, Entwicklung” verkniipft werden. Jede Entwicklung ist eine
Veranderung, wahrend nicht jede Verdnderung eine Entwicklung ist. Jede
Entwicklung ist eine zusammengesetzte Verdnderung, die in eine Gesamtheit
von einfachen Verdnderungen aufgegliedert werden kann. Von Entwicklung
zu sprechen ist nur in bezug auf solche materiellen Gegenstédnde angebracht,
die eine ausreichend lange Zeit in einem lokalisierten Raumbereich existie-
ren. Die einfachen Verdnderungen, die eine gegebene Entwicklung ausmachen,
sind in Raum und Zeit geordnet. Zwischen ihnen besteht ein empirischer Zu-
sammenhang. Der Gegenstand, dessen Entwicklung betrachtet wird, gliedert
sich seinerseits in eine Gesamtheit von Gegenstanden, die eine Raum-Zeit-
Struktur bilden. Wenn von einer Entwicklung von Gegenstianden gesprochen
wird, so wird ein Vergleich ihrer Zustinde zu verschiedenen Zeiten durch-
gefithrt, oder aber ein Vergleich der Zustdnde verschiedener Représentan-
ten von Klassen dieser Gegenstinde zur gleichen Zeit, aber in verschiedenen



3.9. ENTWICKLUNGSTERMINI 95

Raumbereichen. Als Entwicklungskriterien werden bestimmte Merkmale der
Gegenstinde und ihrer Zustande ausgewéhlt. Ohne eine Auswahl solcher Kri-
terien ist es unmoglich festzustellen, ob sich eine Entwicklung vollzogen hat
oder nicht.

Wie wir sehen, zeigt schon dieser fliichtige Uberblick iiber die intuitiven
Vorstellungen, die gew6hnlich mit einer Verwendung des Terminus ,, Entwick-
lung® assoziiert werden, daf} eine logische Explikation dieses Terminus einen
umfangreichen logischen Apparat voraussetzt, den man in der modernen Lo-
gik gerade erst beginnt auszuarbeiten: eine Logik der Verdnderung, eine Lo-
gik des Vergleichs und eine Logik der Ordnung, eine Logik von Raum-Zeit-
Beziehungen, eine Logik von Anhdufungen, die von der Klassenlogik verschie-
den ist oder als ein besonderer Teil (als Zusatz) der letzteren aufgebaut wird,
eine Logik von empirischen Zusammenhéngen usw. Aulerdem sind spezifi-
sche Ergénzungen erforderlich, die sich nur auf die Entwicklung beziehen und
die der Idee nach eine Logik der Entwicklung bilden.

In der logischen Literatur wurden bereits verschiedene logische Systeme
aufgebaut, die zu den oben angegebenen Bereichen der Logik gehoren. Fiir
unsere Ziele am bequemsten und auch am weitesten ausgearbeitet ist die von
A. A. Sinowjew konstruierte Gesamtheit von logischen Systemen.

Wir fithren den Operator ,,und deshalb“ (,und aus diesem Grund“, ,und
wegen dieser Ursache“) ein und verwenden fiir ihn das Symbol &. Wenn
wir hier die Logik von Zusammenhingen und ihren Bereich der Logik der
Kausalitit einmal als gegeben voraussetzen, so konnen wir den Ausdruck
X&Y (,X und deshalb Y*) als Abkiirzung fiir X A Y A Z definieren, wobei
Z der folgende Ausdruck ist: ,Der Zustand Y ist eine Folge davon, dafl das
Ereignis X sich vollzog.“ Offenbar gilt dann:

X&Y FXAY.

Wir nehmen den Ausdruck ,,a erzeugt b* (abgekiirzt M(a, b)) als gegeben an*?

und definieren das Pradikat , befindet sich in der Relation des Erzeugens® (wir
benutzen das Symbol L) auf folgende Weise:
1. U(a,b) 4- 3Feq ... 3e, (M(a,e1) AN(cr,e2) Ao AT(ey, b)),
wobei a, b, ¢q, ..., ¢, Individuenvariablen sind.
2. U(a,b) 4-Ve3d((c € b) A (d € a) AU(d, c)),
wobei a und b Variablen fiir Anhdufungen, ¢ und d Individuenvariablen
und € die Elementbeziehung fiir Anhaufungen sind.
Weiter definieren wir das Pradikat der Verdnderung fiir Anhdufungen:

O a=>b)A-3cId((ce D a)A(de D b)A(c=d)).

43Vgl. A. A. Zinov’ev, Logi¢eskaa fizika, Moskva 1972




96 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

Wir gehen jetzt unmittelbar zur Betrachtung von Eintwicklungstermini iiber.

Vor allem gilt es, eine Verwendung von Entwicklungstermini in folgenden
beiden verschiedenen Bedeutungen zu unterscheiden: 1. im komparativen Sin-
ne, wenn man von zwei oder mehr verschiedenen Individuen sagt, daf eines
von ihnen mehr oder weniger entwickelt ist als die anderen oder genauso
(gleich) entwickelt ist wie die anderen, daf} ein Individuum in der Entwick-
lung gegeniiber anderen zuriickgeblieben ist usw.; 2. im genetischen Sinne,
wenn man verschiedene Zustande ein und desselben Individuums in der Zeit
vergleicht.

Unserer Meinung nach 148t sich der erste Fall in logischer Hinsicht auf den
zweiten in folgender Weise zuriickfithren. Angenommen, a sei der Zustand des
einen Individuums und b der Zustand des anderen, die unter dem Gesichts-
punkt der Entwicklung verglichen werden. Wenn aber der Vergleich gerade
unter diesem Gesichtspunkt durchgefithrt wird, so wird vorausgesetzt, daf}
dem Zustand a (oder b) des einen Individuums ein solcher Zustand desselben
Individuums vorausging, der dem Zustand b (entsprechend a) des anderen In-
dividuums analog ist. Wir kénnen uns also im weiteren auf eine Betrachtung
von Entwicklungstermini in der zweiten Verwendungsweise beschrianken.

Weiter kann eine Entwicklung von Gegenstianden eine Anhaufung von
Veranderungen sein, die aus zwei und mehr Verdnderungen besteht. Unter
logischem Gesichtspunkt reicht es jedoch zunéchst aus, den einfachsten Fall
zu betrachten, ndmlich die Verdnderung eines Zustandes eines Gegenstan-
des a; zu einem anderen Zustand desselben Gegenstandes as, d.h. den Fall
a1 = ag, denn alle Vergleichskriterien von Zustdnden eines Gegenstandes
treten schon in solch einer elementaren Form der Entwicklung auf.

SchlieBlich sei noch hervorgehoben, dafl wir bei einer Analyse der Ent-
wicklungsterminologie von vornherein folgenden Umstand beriicksichtigen
miissen: Es geht nicht darum, nur den Sinn des Wortes ,, Entwicklung® zu
prézisieren, sondern es mufl der Sinn einer ganzen Reihe von sprachlichen
Ausdriicken (solchen wie ,, Vereinfachung®, , Komplizierung*, ,,Progrefi“, | Re-
grefi“, ,Stagnation® usw.) festgelegt werden, in bezug auf die der Terminus
w,Entwicklung® nur teilweise als eine Verallgemeinerung auftritt, in gréfierem
Mafle jedoch die Rolle einer summarischen Bezeichnung dieses Zyklus von
sprachlichen Erscheinungen spielt.

Angenommen, a; sei der Zustand eines Individuums a zur Zeit t; und as
der Zustand desselben Individuums zur Zeit ¢ nach ¢;. Die Entwicklungster-
mini setzen zwei Bedingungen fiir ihre Verwendung voraus: 1. eine Analyse
des Aufbaus der Zustinde a; und as; 2. das Fixieren eines solchen Merkmals
P des Individuums a, dafl das Ergebnis des Vergleichs von a zur Zeit t; und
zur Zeit to beziiglich dieses Merkmals eine gewisse Funktion von a; = a, ist.
Wir erkldren ausfithrlicher, was wir hier meinen.



3.9. ENTWICKLUNGSTERMINI 97

Den Aufbau des empirischen Individuums a zu ermitteln bedeutet, es
als eine Struktur einer gewissen Anhaufung von empirischen Individuen und
als ein System von Zusammenhédngen dieser Individuen zu betrachten. Eine
Verdnderung des Aufbaus von a im Falle a; = a5 kann die Entstehung neu-
er Elemente in der Struktur a, eine Vernichtung von Elementen von a, eine
Vernichtung der einen und ein Entstehen anderer Elemente, eine Herausbil-
dung neuer Zusammenhinge usw. bedeuten (im Prinzip kann man hier alle
moglichen Kombinationen aufzéihlen). Diese Verdnderungen werden mit Hilfe
der Termini , Komplizierung“, , Vereinfachung®, ., Transformation®, , Konso-
lidierung® usw. fixiert. All diese Termini sind zwar fiir eine Einfithrung der
Entwicklungstermini erforderlich, sie sind selbst aber noch keine solchen Ter-
mini.

Wenn man von einer Entwicklung spricht, so meint man also nicht je-
de beliebige Verdnderung von a, sondern nur eine solche, wo a; = as eine
Verdnderung des Aufbaus von a ist.

Danach wird eine gewisse Gesamtheit von Merkmalen P ausgewéhlt, nach
der ein Vergleich der Zustdnde a; und a, durchgefiithrt wird. Im Ergebnis
dieses Vergleichs erhilt man Aussagen des Typsa; >p as,a1 <p as,a1 =p ao.
Die Merkmale P sind Entwicklungskriterien. In welchem Mafle die Frage nach
den Entwicklungskriterien im Rahmen der Logik untersucht werden kann,
bleibt noch zu untersuchen. Wir lassen diese Frage hier offen.

Jetzt lassen sich symbolisch folgende drei Moglichkeiten formulieren: 1)
(a1 = az)&(ay >p az); 2) (a1 = a2)&(ay <p az); 3) (a1 = az)&(a; =p az).
Im ersten Fall definiert die angefiithrte Formel den Ausdruck ,,Es vollzog sich
ein Regrel von a beziiglich des Merkmals P im Zeitintervall (t1,%5)", im
zweiten Fall den Ausdruck ,,Es vollzog sich ein Progrefl von a beziiglich des
Merkmals P im Zeitintervall (¢1, to)“ und im dritten Fall , Es vollzog sich eine
Stagnation von a beziiglich des Merkmals P im Zeitintervall (¢, ¢)*.

In den angefithrten Definitionen werden die Pridikate ,ProgreB“ (wir
verwenden das Symbol R),  Regref (R?P) und ,Stagnation* (R3?) ein-
gefiihrt. Diese Definitionen gehéren zum Typ der impliziten Definitionen und
lassen sich symbolisch folgendermaflen schreiben:

RY(a) 4k (a1 = a2)&(a; <p as);
R?*"(a) 4F (a1 = az)&(a; >p as);
R3F(a) 4F (a1 = a2)&(a; =p ay).

Die Pridikate R sind einstellige Pridikate. Auf dhnliche Weise las-
sen sich die zweistelligen Entwicklungspriadikate T1F (... entwickelt sich
progressiv zu ... beziiglich P“), T?F (... entwickelt sich regressiv zu ...
beziiglich P*) und T3F (... entwickelt sich stagnierend zu ... beziiglich
P*) definieren:



98 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

T'(a,b) 4+ (a = b)&(b >p a);
T*(a,b) 4 (a = b)&(a >p b);
T3 (a,b) 4+ (a = b)&(a =p b).

In den angefiihrten Definitionen kann man anstelle von 4 auch den Operator
< verwenden.

Weiter konnen die Ausdriicke ,,a entwickelt sich progressiv®, , a entwickelt
sich regressiv und , a stagniert” als Abkiirzungen der folgenden Ausdriicke
eingefithrt werden:

Jay Jay AP ((a1 = a2)&(ay >p ay));
Jday Jas AP ((a1 = az)&(a; >p as));
da; das AP ((a1 = a2)&(a; =p asg)),

wobei a; und a, Variablen fiir Zustiande von a zu verschiedenen Zeiten sind,
wahrend P jetzt eine Variable fiir Merkmale ist, im Unterschied zum vorhe-
rigen Gebrauch, wo P ein konstantes Merkmal darstellte.

AuBerdem gibt es noch eine andere Richtung fiir die logische Analyse der
betrachteten Terminologie. Wir fithren beispielsweise das Prédikat der Evo-
lution fiir Anhdufungen von Individuen ein (wir verwenden das Symbol D;
der Ausdruck D(3" a, Y b) wird gelesen als ,Die Anhadufung a evolutionier-
te zur Anhdufung 0“): D(> a,>b) 4F (X a = X b) AVbIa U (a,b). Wie
wir sehen, wird hier das Pridikat D mit Hilfe von Termini der Logik von
Zusammenhéngen definiert.

Nach der Einfithrung von Entwicklungspradikaten lassen sich Subjektter-
mini der Entwicklung nach den allgemeinen logischen Regeln einfithren. So
148t sich beispielsweise der Ausdruck , Eine P-Entwicklung von a“ (wobei P
der Typ der Entwicklung ist) definieren als Abkiirzung des Ausdrucks ,,Eine
Verinderung von a derart, daf X, wobei X der Ausdruck 3P Ja; Ja, ST (a)
ist, wihrend S¥ ein Entwicklungspridikat des entsprechenden Typs P ist.
Und jetzt lassen sich fiir verschiedene Typen der Entwicklung die Bedingun-
gen ihrer Pridikation angeben, insbesondere lassen sich fiir sie verschiedene
Pridikate definieren (,kontinuierlich®, ,diskret“, ,reversibel“,  irreversibel”
usw.). Beispielsweise kann man die Definitionen wihlen: Eine Entwicklung
von a ist reversibel genau dann, wenn M| (R'Y(a) A R*"(a)). Eine Entwick-
lung von a ist irreversibel genau dann, wenn ~M (R (a) A R*"(a)). M ist
hier das Pradikat ,moglich“ (wir betrachten es im fiinften Kapitel) und |
ist der terminibildende Operator , die Tatsache, daf§ ...“. Aus einer hier an-
gedeuteten Gesamtheit von Definitionen von Entwicklungstermini 148t sich
eine Reihe von logischen Folgerungen ableiten. Inbesondere wird eine genaue
Unterscheidung von solchen Aussagen iiber Entwicklungen moglich, die sich



3.9. ENTWICKLUNGSTERMINI 99

allein aus der gewéhlten Terminologie ergeben, und solchen, die echte empi-
rische Feststellungen sind.

Es sei hier darauf hingewiesen, daf} solch ein Aufbau einer prizisen Ent-
wicklungsterminologie nicht als Aufbau einer einzelwissenschaftlichen oder
philosophischen Entwicklungstheorie miflverstanden werden darf. Vielmehr
handelt es sich bei einer solchen logischen Explikation nur um eine Aufhellung
und Prézisierung des Sinnes von Termini, die in einer Entwicklungstheorie
verwendet werden konnen. Das Ziel einer solchen Explikation besteht darin,
Ungenauigkeiten und Mehrdeutigkeiten der Terminologie auszuschlieflen, alle
moglichen Varianten fiir die Definitionen der betreffenden Termini zu ermit-
teln und ihre logischen Eigenschaften und Beziehungen genau zu bestimmen.
Es muf} nicht betont werden, daf§ solche logischen Untersuchungen eine ge-
nauere und differenziertere Sprache fiir die Philosophie und Methodologie
der Wissenschaft liefern. Das ist offensichtlich. Doch als Folge wird dabei ei-
ne andere sehr wichtige Frage gelost, ndmlich die Frage nach dem Verhaltnis
der Logik zu anderen philosophischen Disziplinen. Diese Frage wird hier aus
dem Bereich allgemeiner Ercrterungen auf eine Ebene strenger Beweise in
jedem konkreten Punkt iiberfithrt. Dabei zeigt sich auf der Ebene formaler
Beweise einerseits, dafl man viele philosophische Behauptungen im Rahmen
der Logik weder beweisen noch widerlegen kann. Diese Behauptungen haben
auBerlogische Natur. Sie hdngen von der ganzen Geschichte der menschlichen
Kultur ab und ergeben sich nicht allein aus der logischen Technik zur Bear-
beitung einer Terminologie. So kann man im Rahmen der Logik den Beweis
finden, dafl die Behauptungen der Philosophie iiber die inneren Quellen der
Entwicklung, iiber die prinzipielle Unendlichkeit der Entwicklung der Welt
usw. nicht von den Postulaten und Regeln der Logik abhdngen, obwohl sich
diese Behauptungen bis zu einem gewissen Grade in der Sprache der Logik
explizieren lassen. Die Nichtreduzierbarkeit der Philosophie auf die Logik
erweist sich hier also als eine streng beweisbare These.

Andererseits lassen sich aus den Definitionen der Entwicklungstermini
nach logischen Regeln Folgerungen ableiten, die rein logischer Natur sind,
aber als philosophische oder naturwissenschaftliche (insbesondere physikali-
sche) Hypothesen angesehen werden. Die Analyse solcher Folgerungen fordert
also die Ermittlung genauerer Grenzen zwischen logischen und auflerlogi-
schen philosophischen Behauptungen. Durch den logisch korrekten Aufbau
von Termini zur Beschreibung von Verdnderungen und Entwicklungen wird
nachgewiesen, dafl die Entgegensetzung von Sein und Werden, die die Ge-
schichte der Philosophie seit Heraklit und Parmenides durchzieht, ebenso
unbegriindet ist wie der Gegensatz von Logik und Dialektik. Wir wenden
uns jetzt noch der logischen Analyse einiger leerer Termini zu.



100 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

3.10 Logische Analyse des Terminus ,,Gott

In seinem Buch ,, Logik der Religion® analysierte J. M. Bochenski die logische
Syntax des Terminus ,,Gott“. Der Ausdruck ,,Gott” , spielt eine betrichtliche
Rolle in RS (eine Abkiirzung fiir ,,Religioses Sprechen“, H. W.); man sagt,
wahrscheinlich sogar mit Recht, dafl alles, was immer in RS gesagt wird, auf
die eine oder andere Weise von Gott handelt, d. h. daf} alle R-Sétze eine Ei-
genschaft von oder eine Beziehung zu Gott aussagen. Folglich ist der syntakti-
sche Status von ,Gott von gréfitem Interesse fiir unsere Untersuchung.“4* Am
einfachsten wire es fiir den Pater, er wiirde das Wort ,, Gott* zu den logischen
Operatoren rechnen, dann brauchte er ndmlich keine selbstdndige Bedeutung
dieses Wortes aufzuweisen. Er miifite dann allerdings einige Verkniipfungs-
funktionen dieses Wortes aufweisen, und das diirfte ihm schwerfallen und ihm
zudem den Arger seiner Ordensbriider zuzichen. ,Gott“ als Pridikat anzu-
sehen empfiehlt sich auch nicht, da der Pater sich nicht der Vielgttterei und
des Verstofles gegen das erste Gebot schuldig machen will. Aulerdem blieben
alle Schwierigkeiten, die wir im weiteren betrachten wollen, nur noch um die
Anzahl der gewahlten Gotter vervielfacht. Also entféllt auch diese Moglich-
keit. So schreibt Bochenski denn auch: ,,Es gibt zwei mogliche Hypothesen
tiber diesen Ausdruck (d. h. iiber ,Gott“ — H. W.). Er ist entweder ein Name
oder eine Kennzeichnung. Die erste ist nur moéglich, wenn der Benutzer die-
ses Ausdrucks schon auf Grund einer gewissen Bekanntschaft ein Wissen von
Gott hat: wenn er ein solches Wissen nicht hat, mufl ,Gott’ die Abkiirzung
fiir eine Kennzeichnung sein, d. h., Gott ist fiir einen solchen Menschen ein
Gegenstand, der diese und jene Eigenschaften hat.“45 Zu dem Bekannten-
kreis von Gott gehdren nach Bochenski aber nur Propheten und Mystiker,
diese sind jedoch relativ selten und fiir sie ist ,,Gott* ein Eigenname. ,,Wie
dem auch sei: Obwohl ernsthafte empirische Untersuchungen auf diesem Ge-
biet fast vollig fehlen, scheint es doch, dafl die Mehrheit der Glaubigen, wie
sie heute nun einmal ist, keinerlei wirkliche Erfahrung von Gott besitzt.“*®
,Unter dieser Voraussetzung sind wir berechtigt, festzustellen: Der Ausdruck
,Gott’, wie er von der Mehrheit der Glaubigen heute gebraucht wird, ist eine
Kennzeichnung. Er ist eine Abkiirzung fiir eine Einsetzung in die Formel

2f(z),

in der fiir ,f* die Vereinigung aller Priadikate einzusetzen ist, die Gott durch
den entsprechenden Glauben zugeordnet werden.“4”

44J. M. Bocheriski, Logik der Religion, K&ln 1968, S. 64.
4 Ebenda.

46Ebenda, S. 66.

“"Ebenda.



3.10. LOGISCHE ANALYSE DES TERMINUS ,GOTT* 101

Damit schlieft Bochenski den Paragraphen iiber die Syntax von , Gott",
denn als guter Ordensbruder kann er dem Leser nicht mitteilen, dafl man eine
Kennzeichnung nur sinnvoll verwenden kann, wenn man entweder nachweist,
daf es Gegenstande gibt, die unter die Kennzeichnung fallen (bei einer un-
bestimmten Kennzeichnung), oder aber dafi es genau einen Gegenstand gibt,
der unter die betreffende Kennzeichnung fillt (bei einer bestimmten Kenn-
zeichnung). Dem Logiker Bochenski ist diese Trivialitdt natiirlich bekannt,
denn in einer logischen Arbeit von ihm heifit es: ,Nur eine Kennzeichnung,
deren Gegenstand existiert, kann als Argument eines Pradikators gebraucht
werden.“*® Es hat also sicher keine logischen Griinde, wenn Bochenski hier
mit seinem Wissen so sparsam umgeht. Hier stehen vielmehr der Logiker
und der Ideologe der katholischen Kirche im Widerstreit, und den Sieg trigt
diesmal nicht der Logiker davon. Der Logiker hatte klipp und klar sagen
miissen, es gibt kein logisches Verfahren, um den Terminus , Gott* prézi-
se einzufiihren, und es handelt sich bei diesem Wort um einen leeren Na-
men, der keinen Gegenstand bezeichnet, bzw. um eine Pseudokennzeichnung
(oder um eine leere Kennzeichnung) wie bei der Wendung , der gegenwérti-
ge russische Zar“. Wenn man also die Logik und die von ihr beschriebenen
Verfahren zur Einfithrung von Termini akzeptiert, so kommt man zu dem
Ergebnis, dafl der wesentlichste Terminus aller Religionen nur als leerer Ter-
minus logisch korrekt eingefiirt werden kann. In diesem Zusammenhang ist
eine Polemik zwischen Stirner und Feuerbach iiber den Terminus ,,Gott* in-
teressant. Stirner warf Feuerbach namlich vor, er wiirde nur Gott als Subjekt
aufheben, lasse aber das Gottliche, die Priadikate Gottes unangefochten be-
stehen. Feuerbach entgegnet darauf logisch vollkommen korrekt: ,Nur Gott
als Subjekt ist der Status quo aller religiosen Préadikate, nur als Pradika-
te eines hochsten, d.1i. iibertriebenen, iiberspannten Wesens, folglich nur als
selbst auf den hochsten Grad gesteigerte, iiberspannte, hyperlogische Pradi-
kate sind sie andere Pradikate als die meinigen, Pridikate iiber mir, d.h.
iiber dem Menschen. Wer daher das Subjekt aufhebt, hebt eo ipso auch die
Pradikate auf (versteht sich: als theologische Préadikate), denn das Subjekt
ist ja in der Tat nichts anderes als das als Subjekt gedachte, vorgestellte
Pridikat.“*® Wenn die logische Analyse auch ergibt, dal Gott nicht existiert,
so existiert doch der Terminus ,,Gott“ als leerer Terminus.

Zur Authellung der sozialen Tatsache, dafl viele Menschen an die Existenz
von Gottern glaubten und glauben, kann die Logik natiirlich nichts beitragen.
Man kann nur konstatieren, dafl auch leere Termini grofle soziale Auswirkun-
gen haben koénnen. Die durch logische Analyse gewonnene Erkenntnis, daf

48]J. M. Bocheriski/A. Menne, Grundrifl der Logistik, Paderborn 1962, S. 67.
49L.. Feuerbach, Kleine philosophische Schriften (1842-1845), S. 180.



102 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

solche Termini leer sind, kann solche Auswirkungen hochstens etwas mildern.
Marx schreibt zu dieser Problematik: ,,Die Beweise fiir das Dasein Gottes
sind entweder nichts als hohle Tautologien — z.B. der ontologische Beweis
hiefle nichts als: ,was ich mir wirklich (realiter) vorstelle, ist eine wirkliche
Vorstellung fiir mich®, das wirkt auf mich, und in diesem Sinne haben alle
Gotter, sowohl die heidnischen als christlichen, eine reelle Existenz besessen.
Hat nicht der alte Moloch geherrscht? War nicht der delphische Apollo eine
wirkliche Macht im Leben der Griechen? Hier heifit auch Kants Kritik nichts.
Wenn jemand sich vorstellt, hundert Taler zu besitzen, wenn diese Vorstel-
lung ihm keine beliebige, subjektive ist, wenn er an sie glaubt, so haben
ihm die hundert eingebildeten Taler denselbenWert wie hundert wirkliche.
Er wird z. B. Schulden auf seine Einbildung machen, sie wird wirken, wie die
ganze Menschheit Schulden auf ihre Gétter gemacht hat. Im Gegenteil, Kants
Beispiel (von den hundert Talern — H. W.) hitte den ontologischen Beweis
bekréftigen konnen. Wirkliche Taler haben dieselbe Existenz, die eingebil-
dete Gotter (haben). Hat ein wirklicher Taler anderswo Existenz als in der
Vorstellung ... der Menschen? Bringe Papiergeld in ein Land, wo man diesen
Gebrauch des Papiers nicht kennt, und jeder wird lachen {iber deine subjek-
tive Vorstellung. Komme mit deinen Géttern in ein Land, wo andere Gotter
gelten, und man wird dir beweisen, dafl du an Einbildungen und Abstraktio-
nen leidest. Mit Recht. Wer einen Wendengott den alten Griechen gebracht,
hétte den Beweis von der Nichtexistenz dieses Gottes gefunden. Denn fiir
die Griechen existierte er nicht. Was ein bestimmtes Land fiir bestimmte
Gotter aus der Fremde, das ist das Land der Vernunft fiir Gott iiberhaupt,
eine Gegend, in der seine Existenz aufhort.“*® Wenn der Logiker Bochenski
also konsequent wire, miifite seine logische Analyse des Terminus ,,Gott* zu
einer atheistischen Konsquenz fithren. Das gleiche gilt fiir die im folgenden
Abschnitt behandelte Problematik.

3.11 Widerspriiche im religiésen Sprechen

Da Bochenski fiir die Moglichkeit einer Logik der Religion pladiert, muf
er natiirlich auch die Forderung der logischen Widerspruchsfreiheit an eine
(korrekte) Religion stellen. Denjenigen ,, Glaubigen wie Nicht-Glaubigen*®, die
auf Widerspriiche im religiosen Sprechen verweisen, wirft er denn auch ganz
folgerichtig ,einen nahezu vollstindigen Mangel an Verstindnis der Grund-
Prinzipien der Logik“?! vor. Wir wollen uns an einem von Bocheriski selbst

50K. Marx, Die Doktordissertation, in: K. Marx/F. Engels, Werke, Ergiinzungsband,
Erster Teil, S. 370.
51J. M. Bocheriski, Logik der Religion, S. 76.



3.11. WIDERSPRUCHE IM RELIGIOSEN SPRECHEN 103

angefithrten Beispiel ansehen, wie es mit diesem Mangel an Verstdndnis von
logischen Grundprinzipien wirklich aussieht.

Wenn ein Widerspruch in der Klasse der religiosen Sédtze zu bestehen
scheint, schldgt Bochenski zwei Methoden zu seiner Beseitigung vor: Erstens
miisse gepriift werden, ob es iiberhaupt ein echter Widerspruch sei, und zwei-
tens konne man fragen, ob die zwei sich widersprechenden Sitze wirklich
beides religiose Sitze seien. Schon durch die erste Methode lassen sich nach
Bochenskis Auffassung viele Widerspriiche auflésen. Um zu verdeutlichen,
wie man dabei Widerspriiche wegzaubern kann, fithren wir ein Zitat an: ,,Ein
Beispiel ist das eben erwdhnte: \Der Vater ist Gott; der Sohn ist Gott; doch
der Vater ist nicht der Sohn‘. Der Widerspruch besteht nur unter der Voraus-
setzung, dafl das ,ist‘, das in den beiden ersten Sétzen erscheint, reflexiv und
transitiv ist; aber es muf ja nicht so interpretiert werden. In diesem Falle gibt
es im Bereich des RS (religiosen Sprechens — H. W.) sogar einen deduktiven
Beweis dafiir, daf} das ,ist‘ nicht transitiv ist. Und der lautet folgendermaflen:

(1) Wenn das ,ist’, wie es hier benutzt wird, reflexiv und transitiv ist, gibt
es einen Widerspruch in R (der Klasse der religiosen Siatze — H. W.); das
kann mit den Mitteln der klassischen Logik gezeigt werden.

(2) Es gibt keinen Widerspruch in R; das ist eine Annahme, die in jedem
sinnvollen RS gilt.

(3) Also, das ,ist‘, wie es hier benutzt wird, ist nicht reflexiv und transitiv.“>?

Selbst wenn wir seine Voraussetzungen akzeptieren, schlieft Bochenski
hier nicht korrekt. Aus 1 und 2 folgt nur, dafl das hier verwendete ,ist“
nicht reflexiv oder nicht transitiv ist, und daraus allein folgt nicht, dafl das
betreffende ,,ist“ nicht transitiv ist. Doch das nur nebenbei. Bochenski hat
natiirlich — wie wir bereits gesehen haben — darin recht, dafl das ,ist* der
Umgangssprache in verschiedenen Bedeutungen verwendet wird. Leider un-
terlafit er aber, eine Interpretation des hier verwendeten ,ist“ anzugeben.
Seine Argumentation wére nur dann stichhaltig, wenn er eine widerspruchs-
freie Interpretation fiir die drei Sétze des obigen Beispiels angeben wiirde.
Unseres Erachtens verzichtet Bochenski nicht zuféllig darauf, eine solche In-
terpretation anzugeben, denn alle ihm bekannten Deutungen des Wortes ,,ist*
lassen unter Beriicksichtigung anderer Behauptungen seines Buches keine wi-
derspruchsfreie Deutung der drei Sitze zu. In einer anderen Arbeit®® gibt
Bochenski verschiedene Verwendungsweisen des Wortes ,,ist” an. Wir brau-
chen sie hier nicht anzufiihren, weil sie alle von den im Abschnitt 2 dieses
Kapitels angegebenen Verwendungsweisen erfafit werden. Priifen wir nun, ob
sich unter Beriicksichtigung dieser verschiedenen Bedeutungen von ,,ist“ ei-

52Ebenda, S. 77f.
53Vgl. J. M. Bochetiski/A. Menne, Grundrifl der Logistik, S. 71.



104 KAPITEL 3. EINIGE PHILOSOPHISCHE TERMINI

ne widerspruchsfreie Interpretation der betreffenden drei Sitze geben lafit.
Zunichst entfillt eine Deutung von ,ist“ als Pradikat der Existenz (2), da
E ein einstelliges Pradikat ist, wihrend es in den drei Beispielsidtzen immer
zwei Termini miteinander verkniipft. Ebenso entfillt eine Deutung als Sub-
jektterminus ,,Sein“ (8). Da ,Gott“ kein Klassen- oder Anhiufungsterminus
ist, entfallen auch die in 5, 6 und 7 gegebenen Verwendungsweisen von ,,ist*.
Beriicksichtigen wir die drei tibrigbleibenden Bedeutungen von ,ist* (1, 3,
4), so scheint zunichst eine widerspruchsfreie Deutung der drei Beispielsétze
moglich zu sein. Das folgende Beispiel mit einer scheinbar gleichen Struktur
scheint dies zu bestédtigen: ,Der Brocken ist ein Berg. Der Inselsberg ist ein
Berg. Der Brocken ist nicht der Inselsberg.” Wenn wir hier die ersten beiden
,ist“ als Pradikationsoperator und das dritte ,ist“ als Identitatsrelation deu-
ten, haben wir eine korrekte Interpretation dieser drei Sétze. Das ist auch die
einzig mogliche Deutung, die sich fiir die drei Beispielsitze Bochenskis anbie-
tet. Aber auch diese Deutung ist im vorliegenden Falle nicht zuldssig, wenn
wir einige weitere Thesen von Bochenskis Buch beriicksichtigen. Wir sahen
bereits, dafl Bochenski den Terminus ,,Gott* als Kennzeichnung ansieht. Im
vorliegenden Falle ist es dabei gleichgiiltig, ob es sich um eine echte oder eine
Pseudokennzeichnung handelt. In jedem Falle steht fest, dafl eine Kennzeich-
nung nicht als Pradikat verwendet werden kann, und damit entféllt die Deu-
tung der ersten beiden ,ist* als Priadikationsoperator. Gesteht man hingegen
zu, dal das Wort ,,Gott“ in zwei verschiedenen Bedeutungen als Kennzeich-
nung und als Prédikat verwendet wird, so ist zwar eine widerspruchsfreie
Deutung der drei Beispielsdtze mdéglich. Aus diesen drei Satzen folgt dann
aber logisch, dafl es mindestens zwei Gotter gibt, und das widerspricht ganz
eindeutig dem ersten Gebot der Christen, in dem festgestellt wird, daf es nur
einen Gott gibt. Auch die Beziehung des Bedeutungseinschlusses kann nicht
als eine Interpretation von ,,ist“ der Beispielsidtze gewdhlt werden, denn er-
stens besteht diese Beziehung jeweils nur zwischen zwei Subjekttermini bzw.
zwei Pradikattermini, nicht aber zwischen einem Subjekt- und einem Prédi-
katterminus und zweitens ist die Beziehung sowohl reflexiv als auch transitiv.
Deutet man alle drei ,ist* als Identitdtsrelation so widerspricht der dritte
Beispielsatz den ersten beiden. Der Leser moge diese pedantische Ertrterung
eines trivialen Problems entschuldigen. Aber denjenigen, die die betrachteten
Satze als widerspriichlich ansehen, wurde ja ein nahezu vollstandiger Man-
gel an Verstdndnis der Grundprinzipien der Logik vorgeworfen. Als Ergebnis
unserer Erorterung kénnen wir aber zumindest festellen: Die gegenwiértig in
der Logik erfafiten verschiedenen Bedeutungen von ,ist“ lassen keine wider-
spruchsfreie Interpretaton der betreffenden drei Sdtze zu, d.h., nach dem
gegenwértigen Entwicklungsstand der Logik miissen diese drei Sétze als wi-
derspriichlich angesehen werden, und es ist sehr unwahrscheinlich, daf} sich



3.12. ,DING AN SICH“ - EIN LEERER TERMINUS 105

eine solche Deutung von ,ist“ angeben 1dfit, die diese Sdtze gemeinsam als
wahr zulassen wiirde. Bochenski steht es natiirlich frei, eine solche Deutung
zu suchen, und wir sind gespannt auf die Angabe von logischen Regeln fiir
dieses ,,ist".

3.12 ,Ding an sich® — ein leerer Terminus

Der Terminus ,,Ding an sich® soll bei Kant die Rolle eines Subjekttermi-
nus spielen, d. h. die Rolle eines Terminus, der etwas bezeichnet, iiber das in
Aussagen gesprochen werden soll. Ein Subjektterminus kann entweder exem-
plarisch eingefiihrt werden, durch eine Auswahl der Gegenstéinde (des Gegen-
standes), die (der) mit diesem Terminus bezeichnet werden sollen (soll), oder
aber nach logischen Verfahren mit Hilfe anderer bereits bekannter Termini.
Da nun aber das Kantsche Ding an sich jenseits aller Erfahrung liegt, kénnen
wir es nicht durch eine direkte Auswahl bezeichnen. Der Terminus miifite also
mit Hilfe anderer Termini definiert werden. In diesem Falle kénnte der Termi-
nus ,,Ding an sich® nur durch eine bestimmte oder unbestimmte Kennzeich-
nung in den Gebrauch eingefiihrt werden. Unbestimmte Kennzeichnungen
sind Wendungen wie ,ein Gegenstand mit den und den FEigenschaften®, be-
stimmte Kennzeichnungen wie ,,der Gegenstand mit den und den Eigenschaf-
ten“. Aus der Logik ist bekannt, dafl man unbestimmte Kennzeichnungen nur
dann korrekt verwendet, wenn mindestens ein Gegenstand existiert, der unter
die betreffende Kennzeichnung féllt, wahrend bei bestimmten Kennzeichnun-
gen genau ein Gegenstand existieren muf}, der unter die Kennzeichnung fallt.
Fiir Kants Ding an sich bietet sich aber nur folgende Pseudokennzeichnung
an: , Ein Ding an sich ist ein Gegenstand, von dem wir keine Eigenschaft aus-
sagen konnen.“ Es ist offensichtlich, daf} es sich hier weder um eine bestimmte
noch um eine unbestimmte Kennzeichnung handelt, da wir definitionsgemaf
keinen Gegenstand nachweisen konnen, der unter sie fillt. Es handelt sich
also dhnlich wie bei dem Terminus ,,Gott* um einen leeren Terminus. Als
einziger sinnvoller Satz kann vom Kantschen Ding an sich also nur ausgesagt
werden, dafl es nicht existiert. Die Unterscheidung von Dingen an sich und
Erscheinungen ist rein fiktiv, und die Frage, ob denn hinter den Dingen, die
wir erkennen, noch Dinge an sich seien und wie diese beschaffen seien, ist —
um mit Lichtenberg zu reden — fast so toricht wie die, ob die blaue Farbe
wirklich blau sei oder ob Méadchen auch im Dunkeln rot werden. Obwohl der
Terminus ,,Ding an sich® leer, also fiktiv ist, wurde er von vielen Philosophen
gebraucht und hat gewirkt. Es gilt also genau zu unterscheiden: Obwohl es
keine Dinge an sich gibt, existiert der Terminus ,,Ding an sich®.






Kapitel 4

Erkenntnistheoretische Termini
in logischer Sicht

Im vorliegenden Kapitel wenden wir uns unter logischen Gesichtspunkten ei-
nigen philosophischen Termini und Thesen zu, die in der Erkenntnistheorie
eine Rolle spielen. Im vorhergehenden Kapitel konnten wir feststellen, daf
schon solche einfachen Termini wie das Existenzpradikat, die Identitatsrelati-
on und andere Priadikate sich nur verniinftig in den Sprachgebrauch einfithren
lassen, wenn man die Sprachbenutzer, die Sprache und ihre Beziehung zur
Realitat beriicksichtigt. Obwohl wir die dort behandelten Termini ,,ontolo-
gische Termini“ nannten, handelt es sich bei den mit ihnen bezeichneten
Gegenstidnden und Merkmalen nicht um ,,an sich seiende”, unabhingig vom
Sprachbenutzer. Es sind also keine ontologischen Termini im traditionellen
Sinne, sondern nur in dem Sinne, daf§ mit ihrer Hilfe iber die Wirklichkeit
gesprochen wird. Dieser Umstand macht deutlich, daf eine strenge Trennung
von Ontologie und Erkenntnistheorie gar nicht moglich ist. Im vorliegen-
den Kapitel wenden wir uns zunéchst einigen allgemeinen Problemen zu, die
in philosophischen Erkenntnistheorien behandelt werden. Danach betrach-
ten wir ausschliellich einige Aspekte des Wahrheitsproblems. Dabei wird
sich zeigen, daf} sich das Préadikat ,wahr“ ohne expliziten Bezug auf den
Sprachbenutzer definieren 148t, obwohl dieses Pradikat gerade dem Vergleich
unserer Behauptungen mit der Realitidt dient. Wir haben also die scheinbar
paradoxe Situation, daf sich einige traditionelle ontologische Termini nur mit
Bezug auf den Spachbenutzer einfithren lassen, wihrend dieser Bezug unter
bestimmten Voraussetzungen nicht mehr bei allen erkenntnistheoretischen
Termini explizit erforderlich ist. Natiirlich werden auch bei der Definition
des Préadikates ,,wahr® implizit Sprachbenutzer vorausgesetzt, und bei ande-
ren erkenntnistheoretischen Termini erfordert eine logische Explikation einen
expliziten Bezug auf den Sprachbenutzer. Das gilt insbesondere fiir die in

107



108 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

den letzten Jahren aufgebaute epistemische Logik, in der solche Préadikate
wie ,wissen“, , glauben“, | meinen“ usw. unter logischem Gesichtspunkt be-
handelt werden, die wir aber in der vorliegenden Arbeit nicht betrachten.’

4.1 Ein logischer Aspekt der Grundfrage der
Philosophie

In seiner Arbeit ,Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deut-
schen Philosophie® schreibt F. Engels: , Die grofle Grundfrage aller, speziell
neueren Philosophie ist die nach dem Verhéltnis von Denken und Sein. Seit
der sehr frithen Zeit, wo die Menschen, noch in gidnzlicher Unwissenheit iiber
ihren eigenen Koérperbau und angeregt durch Traumerscheinungen, auf die
Vorstellung kamen, ihr Denken und Empfinden sei nicht eine Tétigkeit ih-
res Korpers, sondern einer besonderen, in diesem Korper wohnenden und
ihn beim Tode verlassenden Seele — seit dieser Zeit mufiten sie iiber das
Verhéltnis dieser Seele zur duleren Welt sich Gedanken machen.“? — | Die
Frage nach dem Verhiltnis des Denkens zum Sein, des Geistes zur Natur,
die hochste Frage der gesamten Philosophie hat also, nicht minder als alle
Religion, ihre Wurzel in den bornierten und unwissenden Vorstellungen des
Wildheitszustands ... Je nachem diese Frage so oder so beantwortet wurde,
spalteten sich die Philosophen in zwei grofle Lager. Diejenigen, die die Ur-
spriinglichkeit des Geistes gegeniiber der Natur behaupteten, also in letzter
Instanz eine Weltschépfung irgendeiner Art annehmen . .. bildeten das Lager
des Idealismus. Die anderen, die die Natur als das Urspriingliche ansahen,
gehoren zu den verschiedenen Schulen des Materialismus.“3

Aus der von Engels aufgeworfenen Problematik wollen wir hier nur einen
logischen Aspekt aufgreifen. Wir zeigen, dafl die idealistischen Antworten
auf die Grundfrage der Philosophie in logischer Hinsicht fehlerhaft sind. Man
unterscheidet bekanntlich zwischen objektiven und subjektiven Idealisten.
Im objektiven Idealismus wird die Existenz irgendeines auflermenschlichen
geistigen Wesens (Gott, Weltgeist etc.) postuliert und auf diese oder jene
Weise zum Schopfer der Natur deklariert. Im subjektiven Idealismus ver-
selbstiandigt (subjektiviert) man das menschliche Empfinden und Denken (in
seiner Extremform — im Solipsismus — das eigene Empfinden und Denken des

1J. Hintikka, Knowledge and Belief, Ithaca 1962; A. A. Sinowjew, Abrif} der epistemi-
schen Logik (Manuskript).

2F. Engels, Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie,
in: K. Marx/F. Engels, Werke, Bd. 21, Berlin 1962, S. 274.

3Ebenda, S. 275.



4.1. GRUNDFRAGE DER PHILOSOPHIE 109

Sprechers) und erklért es zur einzigen Realitéit oder zum Schopfer der Natur.
Beide Formen des Idealismus sind logisch nicht haltbar.

Im vorhergehenden Kapitel hatten wir gesehen, dal man den Terminus
,Gott“ logisch korrekt nicht so einfithren kann, daf§ er etwas Existierendes
bezeichnet. Der Terminus ,,Gott“ ist ein leerer Terminus, ein Subjekttermi-
nus, der keinen Gegenstand bezeichnet. Eine logische Analyse aller analogen
Termini (Weltgeist usw.) fithrt zum gleichen Ergebnis. Eine Relation aRb
existiert, wie bereits gesagt, genau dann, wenn a und b existieren und sie
in der Relation R zueinanderstehen. Existiert einer der Gegenstinde a oder
b nicht, so existiert auch die Relation zwischen ihnen nicht. Ganz gleich,
welche Relation zwischen Gott und Natur in Beantwortung der Grundfrage
behauptet werden mag, die behauptete Beziehung existiert nicht, da Gott
nicht existiert. Damit ist gesagt, dafl jeder objektive Idealismus logisch nicht
haltbar ist.

Im subjektiven Idealismus wird das subjektive Denken oder Empfinden
als primér gegeniiber der Natur angesehen. Der logische Fehler der subjek-
tiven Idealisten besteht darin, dafl sie aus einem Pradikat einen Subjektter-
minus machen, ohne dabei die nétige logische Sorgfalt walten zu lassen, und
dann die unabhéngige Existenz des versubjektivierten Pradikates von seinem
eigentlichen Subjekt postulieren. Logisch begriindet lassen sich solche Aus-
sagen treffen wie ,Meier denkt®,  Miiller empfindet® usw., d. h., Denken und
Empfinden sind immer Eigenschaften von existierenden Gegenstanden (Per-
sonen). Natiirlich kann man auch Subjekttermini wie ,das Denken®, ,das
Empfinden®, ,der Gedanke“ und ,die Empfindung” bilden, man darf da-
bei aber nicht vergessen, daf es sich logisch korrekt um Subjekttermini der
Form ,,die Eigenschaft des Denkens®, , die Eigenschaft des Empfindens” usw.
handelt, bei denen schon die logische Form zeigt, daf§ es sich stets um Ei-
genschaften von Gegenstinden handelt, die nicht an sich, sondern stets nur
an Gegenstianden existieren. Verdeutlichen wir noch durch eine Analogie die
Sinnlosigkeit der subjektiv-idealistischen Fragestellung. Nehmen wir die Aus-
sage ,,Die Rose ist rot“. Hier kann man natiirlich von der Rote der Rose
sprechen. Die subjektiv idealistische Beantwortung der Grundfrage der Phi-
losophie wiirde in der Analogie lauten: Die Rote ist primér gegeniiber der
Rose.

Diesen logischen Fehler des Idealismus erkannte bereits L. Feuerbach,

wenn er schreibt: ,,Das wahre Verhéaltnis von Denken zum Sein ist nur dieses:
das Sein ist Subjekt, das Denken Pridikat.**

4L. Feuerbach, Kleine philosophische Schriften, S. 73.



110 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

4.2 Identitdt von Denken und Sein

Die Beziehung der Identitédt ist nur zwischen Termini der gleichen logischen
Kategorie méglich. Wenn a = b gilt, so sind a und b entweder beide Sub-
jekttermini oder beide Pradikattermini. Wahrend der Terminus ,,Sein“ in
philosophischen Texten ein Subjektterminus ist, ist ,Denken ein Pradikat-
terminus, ,, Denken bezeichnet immer eine Eigenschaft (eine Fahigkeit) eines
Subjektes. Schon allein aus diesem Grunde ist es sinnlos, von einer Identitit
von Denken und Sein zu reden. Wir stimmen deshalb I. S. Narski zu, wenn er
sich gegen eine Verwendung der Redeweise ,,Identitdt von Denken und Sein*
in der marxistischen Philosophie wendet.?

4.3 Esse est percipi

Es ist aus rein sprachlogischen Uberlegungen einzusehen, dafi das Kredo des
subjektiven Idealismus , Esse est percipi“ (,,Sein ist Wahrgenommenwerden*)
eine falsche Aussage ist. Wir verwenden das Pradikat ,, wahrnehmen® in sei-
nem iiblichen Gebrauch und bestimmen es nicht ndher. Offenbar ist ,,wahr-
nehmen® ein zweistelliges Pradikat, und in korrekter Redeweise sagt man
,Eine Person (eine Apparatur) a nimmt den Gegenstand (die Eigenschaft)
b wahr“. Die logische Struktur solcher Aussagen ist also P(a,b), wobei P
das Pradikat ,wahrnehmen* ist, a eine Person und b einen Gegenstand (Ei-
genschaft usw.) bezeichnet. Eine Aussage P(a,b) ist wahr genau dann, wenn
a und b existieren und wenn auflerdem die mit P bezeichnete Beziehung
zwischen ihnen besteht. Aussagen wie ,a nimmt wahr oder ,,b wird wahr-
genommen sind nur als verkiirzte und eigentlich inhaltslose Wiedergaben
von Aussagen des Typs P(a,b) aufzufassen. Wenn die Wendung ,,Sein ist
wahrgenommen werden® iiberhaupt einen Sinn hat, so kann sie offenbar nur
bedeuten: Ein Gegenstand b existiert genau dann, wenn er von jemand wahr-
genommen wird. Symbolisch 148t sich das folgendermafien wiedergeben:

E(b) < P(a,b) oder
E(b) < Jz P(x,b),

wobei z eine Vairable fiir Personennamen ist. Nun gelten zwar auf Grund
der oben angegebenen Wahrheitsbedingungen fiir P(a,b) die beiden Kondi-
tionalaussagen

°I. S. Narski, Dialektischer Widerspruch und Erkenntnislogik, Berlin 1973, S. 189.



4.4. EMPFINDUNGSWORTER, DER TERMINUS ,\WAHR“ ETC. 111

P(a,b) — E(b) und
Jx P(x,b) — E(b).

Die Umkehrungen

E(b) — P(a,b)
E(b) — dz P(x,b)

gelten aber im allgemeinen nicht, da die Giiltigkeit von E(b) insbesondere
auch (logisch) erschlossen sein kann und nicht nur durch Beobachtung ermit-
telt sein mufl.

4.4 Empfindungsworter, der Terminus
L~<wahr® und sinnliche Gewiflheit

Ein Streitpunkt besteht in der marxistischen Erkenntnistheorie in der Frage,
mit welchen Resultaten der Widerspiegelung das Pradikat ,, wahr® verkniipft
werden soll. Unserer Auffassung nach sollte man es nur mit Aussagen ver-
kniipfen. Wir wollen damit nicht ausschlieSen, dafl sich das Pradikat ,,wahr*
auch fiir Subjekttermini anderen Typs definieren 1a8t. Nur miiiten dann
prézise Definitionen angegeben werden. Bevor wir zum Problem der Definiti-
on des Pradikates ,,wahr fiir Aussagen iibergehen, wollen wir zu einem Punkt
der oben angegebenen Meinungsverschiedenheiten Stellung nehmen. Wir zei-
gen, warum das Pradikat ,,wahr® zur Charakteristik von Empfindungen nicht
erforderlich ist. Um Miflverstdndnisse zu vermeiden, sei ausdriicklich gesagt,
daf} wir hier nur Empfindungsworte betrachten und nicht den Prozefl des
Empfindens untersuchen.

Die Empfindungen eines Menschen werden mit Hilfe solcher Worte wie
,horen“,  schmecken*, ,riechen®, , sehen®,  fiihlen* beschrieben. Obwohl die
meisten marxistischen Philosophen der Auffassung sind, daff man nur Aussa-
gen und Aussagengesamtheiten sinnvoll die Pradikate , wahr®, ,falsch“ usw.
zuschreiben bzw. absprechen kann, wird manchmal auch die Meinung ver-
treten, Empfindungen seien wahr. Die Gegner der zuletzt genannten Mei-
nung wenden sich meist mit dem (richtigen) Argument gegen diese These,
man konne von Empfindungen nicht sagen, sie seien falsch, deshalb sei es
auch sinnlos zu sagen, sie seien wahr. Doch warum man von Empfindun-
gen normalerweise nicht sagt, sei seien falsch, wird meist nicht angegeben,
oder der Grund dafiir wird in der Beschaffenheit unseres Widerspiegelungs-
apparates gesehen. Der wirkliche Grund liegt aber einfach in der logischen
Grammatik solcher Empfindungsworte wie , héren, ,,schmecken®, | riechen®,



112 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

»,sehen®, fithlen“. Es handelt sich bei diesen Worten namlich um sogenannte
Erfolgsworte.® Wir erkliren zunichst an einigen anderen Beispielen, was un-
ter Erfolgsworten zu verstehen ist. Erfolgsworte driicken ein Ergebnis einer
erfolgreich abgeschlossenen Tatigkeit aus. Zu vielen Tatigkeitswortern gibt
es ein entsprechendes Erfolgswort. Zum Tatigkeitswort ,reisen® gibt es das
Erfolgswort ,ankommen®, zu ,,schiefen® das Wort ,treffen”, zu , wettlaufen*
das Wort ,,siegen®, zu ,rechnen“ das Wort ,16sen“ usw. Hat man seine Reise
beendet, so ist man am Bestimmungsort angekommen. Hat man gut geschos-
sen, so hat man das Ziel getroffen. Ist man im Wettlauf als erster {iber die
Ziellinie gelaufen, so hat man gesiegt. Hat man richtig gerechnet, so hat man
die Aufgabe gelost. Man kann zwar neben das Ziel schieflen, aber nicht neben
das Ziel treffen (obwohl man dies manchmal unkorrekterweise sagt), denn das
Ziel verfehlen heifit gerade nicht treffen. Man kann eine Aufgabe nicht falsch
16sen, sondern man kann nur falsch rechnen und damit die Aufgabe nicht
16sen. Ein Pyrrhussieg ist kein Sieg, sondern eine Niederlage, oder heifit blof3
yletzter Sieg".

Ebenso verhilt es sich mit den Empfindungswortern ,, horen®, | schmek-
ken“, ,riechen®,  sehen®,  fithlen“ usw. Man kann lange ergebnislos horchen
und den anschleichenden Gegner nicht horen, oder man horcht an der Wand
und hort, wie die Wirtin schlecht iiber den Horcher redet. Man kann lange
vergeblich schnuppern und das Gas nicht riechen, den Horizont lange vergeb-
lich beobachten und das erwartete Schiff nicht sehen, im Dunkeln lange nach
dem verlorenen Geldstiick tasten, und es doch nicht fiihlen. Kurz gesagt,
im Normalfall werden die Worte , hoéren“, ., schmecken, , riechen®, ,sehen”,
,fithlen® nur verwendet, wenn wir eine Handlung des Horchens, des Kostens,
des Schnupperns, des Schauens oder Tastens erfolgreich abgeschlossen ha-
ben. Deshalb ist es auch widersinnig, von einem falschen Horen, Schmecken,
Riechen, Sehen oder Fiihlen zu sprechen, und ein wahres Horen, Schmecken
usw. ist ein Pleonasmus.

Das hier Gesagte wirft auch ein neues Licht auf alle subjektiv idealisti-
schen Sinnesdatentheorien von Berkeley bis Mach. Einerseits bauen sie auf
einer logischen Tautologie auf, wenn sie sagen, die Sinnesdaten seien ein ge-
sichertes Fundament der Erkenntnis. Ein Sinnesdatum ist ndmlich nichts an-
deres als die Fixierung der Tatsache, daf} etwas gehort, geschmeckt, gerochen
usw. wird. Da wir aber die Worte , horen®, schmecken®, ,riechen“ usw. nur
anwenden, wenn eine Tatigkeit des Horchens, Kostens, Schnupperns usw.
erfolgreich abgeschlossen wird, so gilt natiirlich, da} Sinnesdaten gesichert
sind. Wer etwas hort, hat nicht vergeblich gehorcht; wer siegt, ist erfolgreich
gelaufen; wer einen Kranken heilt, hat ihn erfolgreich behandelt. Das wird

®Vgl. G. Ryle, Der Begriff des Geistes, Stuttgart 1969, S. 270 ff.



4.4. EMPFINDUNGSWORTER, DER TERMINUS ,\WAHR“ ETC. 113

iibrigens auch von allen Materialisten und Empiristen akzeptiert. Die zweite
subjektiv idealistische These, dafl die Welt nichts als ein Komplex von Sinnes-
daten sei, ist einfach falsch, schon weil es auch erfolglose Tétigkeiten der oben
genannten Art gibt. In diesem Zusammenhang ist eine Bemerkung zu Hegels
Kritik der sinnlichen Gewilheit angebracht, die ja auch in der gegenwaérti-
gen philosophischen Diskussion gern wiederholt wird. Lassen wir zunéchst
L. Feuerbach zur diesem Thema zu Worte kommen: ,,Wieviel hat man von
dem Betrug der Sinne geredet, wie wenig von dem Betrug der Sprache, von
der doch das Denken unabsonderlich ist! Und doch, wie plump ist der Trug
der Sinne, wie fein der Trug der Sprache! Wie lange hat mich die Allgemein-
heit der Vernunft, die Allgemeinheit des Fichteschen und Hegelschen Ichs an
der Nase herumgefiihrt, bis ich endlich unter dem Beistand meiner fiinf Sinne
zum Heil meiner Seele erkannte, dafi alle Schwierigkeiten und Geheimnisse
des Logos in der Bedeutung der Vernunft ihre Losung finden in der Bedeu-
tung des Wortes: Darum ist mir das Wort Hayms ,die Kritik der Vernunft
muf} zur Kritik der Sprache werden‘, in theoretischer Beziehung ein aus der
Seele gesprochenes Wort.“?

Hegels Kritik der sinnlichen Gewiflheit beruht auf einem Mifverstdandnis
der logischen Grammatik solcher Worte wie , dies“, ,jetzt“,  hier”, ,ich“. In
der ,Phinomenologie des Geistes“ schreibt er: ,, Was ist das Diese? Nehmen
wir es in der doppelten Gestalt seines Seins als das Jetzt und als das Hier,
so wird die Dialektik, die es an ithm hat, eine so verstindliche Form erhal-
ten, als es selbst ist. Auf die Frage: was ist das Jetzt? antworten wir also
zum Beispiel: das Jetzt ist die Nacht. Um die Wahrheit dieser sinnlichen Ge-
wilheit zu priifen, ist ein einfacher Versuch hinreichend. Wir schreiben diese
Wahrheit auf; eine Wahrheit kann durch Aufschreiben nicht verlieren; ebenso
wenig dadurch, dafl wir sie aufbewahren. Sehen wir jetzt, diesen Mittag, die
aufgeschriebene Wahrheit wieder an, so werden wir sagen miissen, daf} sie
schal geworden ist.

Das Jetzt, welches Nacht ist, wird aufbewahrt, d. h., es wird behandelt als
das, fiir was es angegeben wird, als ein Seiendes; es erweist sich aber vielmehr
als ein Nichtseiendes. Das Jetzt selbst erhélt sich wohl, aber als ein solches,
das nicht Nacht ist; ebenso erhilt es sich gegen den Tag, der es jetzt ist, als
ein solches, das auch nicht Tag ist, oder als ein Negatives iiberhaupt.“® Wir
ersparen uns den Beleg der Hegelschen Argumentation beziiglich der Wor-
te ,hier”, ,dies” und ,ich”, die die analogen Fehler enthalt. Wir wollen uns
auch nicht bei dem falschen Gebrauch des bestimmten Artikels bei dem Wort

L. Feuerbach, Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie, in:
Gesammelte Werke, Bd. 3, Berlin 1969, S. 246.
8G. W. F. Hegel, Phiinomenologie des Geistes, Berlin 1964, S. 81f.



114 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

yjetzt aufhalten, obwohl dieser falsche Gebrauch des bestimmten Artikels
in philosophischen Schriften recht haufig auftritt. Der Hauptfehler in Hegels
Argumentation besteht darin, dafl er solche Worte wie ,,jetzt“, ,hier”,  dies“
usw. als Subjekttermini ansieht und sie wie andere allgemeine Subjekttermini
behandelt. Damit verkennt er aber vollkommen die Bedeutung und die logi-
schen Eigenschaften solcher Worte. In der logischen Literatur werden solche
Worte verschieden bezeichnet — B. Russell nennt sie egozentrische Partikel®,
W. Kamlah und P. Lorenzen nennen sie Indikatoren'® — und es gibt fiir sie
eine relativ ausgearbeitete Theorie, die wir hier aber nicht darstellen wollen.
Bei der Behandlung von Zeittermini und des Pradikates der Verdnderung
haben wir bereits die Bedeutung des Wortes ,jetzt“ erlautert. Das Wort
yjetzt bringt in einem Satz zum Ausdruck, dafl das, was in diesem Satz be-
hauptet wird, sich in der unmittelbaren Gegenwart abspielt. ,,Unmittelbare
Gegenwart“ ist dabei — wie bereits gesagt — noch kein spezieller Zeitterminus
und bezeichnet erst recht nicht einen ,,Zeitpunkt*. Neben Aussagen wie , Re-
nate Stecher iiberlduft jetzt die Ziellinie® wird ,jetzt“ auch in Aussagen wie
,Jetzt trigt man wieder Westen® gebraucht. Die Behauptung von B. Russell,
,Das Wort ,jetzt’ bedeutet jedesmal, wenn ich es gebrauche, einen anderen
Zeitpunkt“!! ist also offensichtlich falsch und kommt zustande, weil Russell
ebenso wie Hegel ,jetzt* als einen Subjektterminus ansieht.

Bei den Worten ,, hier* und ,jich® ist die Situation analog. Das Wort , hier*
driickt in einem Satz aus, dafl das, was in diesem Satz gesagt wird, in der
unmittelbaren Umgebung (am Ort) des Sprechens geschieht (nicht an einem
fiktiven Raumpunkt). Das Wort ,ich“ bringt in einem Satz zum Ausdruck,
dafl der Sprecher iiber sich selbst spricht. Es ist offensichtlich, dafl Satze,
die die Worte ,jetzt“, ,hier”, ,ich“ enthalten, meist lokale Aussagen sind,
d.h. Aussagen, deren Wahrheitswert sich je nach der Situation, in der sie
gebraucht und mit der sie verglichen werden, verandert. Aussagen mit sol-
chen Worten sind also im allgemeinen situationsabhingig. Wenn sich Hegel
iiber diese Situationsabhingigkeit wundert, so ist seine Verwunderung der
eines Kindes verwandt, das nur schwer damit fertig wird, daf§ die gleiche
Straflenseite einmal die rechte und ein andermal die linke Straflenseite ist.

Aber auch die Auffassung Russells, daf§ diese Worte ihre Bedeutung mit
dem Sprecher und seiner Stellung in Raum und Zeit verdndern, ist falsch
und der Hegelschen sogar verwandt. Die Bedeutung der Worte bleibt in allen
Fillen ihrer Verwendung die gleiche und mit ihrer Hilfe bilden wir situati-
onsabhéngige Aussagen.

9Vgl. B. Russell, Das menschliche Wissen, Darmstadt, S. 92 ff.
10Vgl. W. Kamlah/P. Lorenzen, Logische Prop#deutik, S. 110 ff.
1B, Russell, Das menschliche Wissen, S. 92.



45. ,WAHR*“ UND ,WAHRHEIT* 115

Die Haltlosigkeit der Hegelschen Argumentation wird offensichtlich, wenn
wir bedenken, dafl die bei ihm als Beispiel verwendeten lokalen Aussagen
sich sehr leicht in universale umformen lassen, deren Wahrheitswert dann
unverindert bleibt. Wir brauchen in ihnen nur das Wort ,,ich“ durch den be-
treffenden Personennamen, das Wort , hier” durch genaue Raumkoordinaten
und das Wort ,jetzt“ durch eine metrische Zeitangabe (ein Datum) zu erset-
zen. Eine andere Frage ist, dafl solch eine Ersetzung nicht immer zweckméafig
ist. Die Hegelsche Argumentation gibt also keinen Anlaf}, unseren Sinnen zu
mifitrauen.

4.5 Das Pradikat ,,wahr“ und der Subjekt-
terminus ,, Wahrheit*

In der philosophischen Literatur wird bei der Behandlung der Wahrheitspro-
blematik hiufig die Frage gestellt , Was ist Wahrheit?*“ oder gar ,,Was ist
die Wahrheit?“, und als Antwort auf diese Frage erwartet man einen Satz
der Form , Wahrheit (die Wahrheit) ist ...“. In dieser Form ist die Frage
aber nicht korrekt gestellt. Wir haben hier wieder ein Beispiel fiir den bereits
von Marx geriigten Tatbestand, dal die Philosophen héufig die Pradikate
zu Subjekten machen. Korrekt mufl man die Frage so stellen: ,In welchen
Féllen (wann) ist eine Aussage wahr?“ Und selbst bei der Beantwortung
dieser Frage mufl man zwei Probleme auseinanderhalten: erstens die Defini-
tion des Pradikates , wahr” fiir Aussagen des bestreffenden Typs und zwei-
tens die Feststellung, ob eine konkrete Aussage dieses Typs wahr ist oder
nicht. Die Logik leistet nur einen Beirag zur Losung des ersten Problems.
Die Feststellung der Wahrheit einer konkreten Aussage ist im allgemeinen
eine auflerlogische Operation. Wir kommen auf diese Probleme noch zuriick.
Angenommen, das Priadikat ,wahr® sei fiir Aussagen des Typs p definiert
und es wire festgestellt, dal die Aussage p (wir schreiben im weiteren fiir
den Subjektterminus ,,die Aussage p“ das Symbol ¢p) wahr ist (das Priadikat
,wahr“ symbolisieren wir durch v), d.h. tp + v. In diesem Falle kénnen wir
den Subjektterminus ,eine Wahrheit“ nach der Verallgemeinerungsregel fiir
Termini einfithren, d. h., wenn eine Aussage p wahr ist, so sagen wir, dafl tp
eine Wahrheit ist. Symbolisch 148t sich dies so schreiben:

(tp < v) — (tp — eine Wahrheit).



116 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

4.6 Definitionsschemata fiir das Pradikat

Wir sagten bereits, dafl man die Pradikate , wahr®, ,falsch“ usw. unseres
Erachtens nur auf Aussagen und Aussagengesamtheiten anwenden sollte. Wir
beschranken uns hier jedenfalls auf das Problem der Wahrheit von Aussagen.
In der philosophischen Literatur sagt man, eine Aussage sei wahr, wenn sie
mit der Wirklichkeit iibereinstimmt. Diese philosophische Erlduterung ist
richtig und niitzlich, um zu erkldren, was mit dem Pradikat , wahr® fiir ein
Zweck verfolgt wird. Es handelt sich dabei aber um keine Definition des
Pradikates ,,wahr“. Wir stellen uns also vor, wir hitten eine Sprache, in der
das Pradikat ,, wahr® noch nicht vorkommt, und wir wollen angeben, wie
es sich korrekt in diese Sprache einfithren l4f3t. Angenommen, X sei eine
Aussage in der Sprache ohne das Pradikat ,,wahr“, dann kénnten wir das
Pradikat ,wahr® nach folgender Defintion einfiithren:
Die Aussage X ist wahr genau dann, wenn X ;
oder symbolisch:

(tX — U) =Def X.

Fiir ein richtiges Verstdndnis dieser Definition sei darauf hingewiesen, daf§ X
bereits vor dieser Definition eine Ausssage in der betrachteten Sprache ist,
d.h., die Bedeutung aller in X vorkommenden Termini und die Eigenschaften
aller in X vorkommenden logischen Operatoren sind vor der angegebenen
Definition bekannt, und wir verstehen X. Wenn X der Satz ,,Der Schnee ist
weif}“ ist, so hat die Definition folgende Form:

Die Aussage ,,Der Schnee ist weif}* ist wahr genau dann, wenn der Schnee
weif} ist.

Die angegebene Definition wiirde aber sofort zu Schwierigkeiten folgender
Art fithren. Angenommen, vor der angegebenen Defintion wire in der be-
trachteten Sprache genau definiert, was eine Aussage ist. Dann wiirde durch
diese Defintion eine neue Art von Aussagen eingefiihrt, namlich Aussagen
der Form tX < v, die das Priddikat ,,wahr“ enthalten. Wenn wir nun kei-
nen Definitionsfehler machen wollen, so diirfen wir in der oben angegebenen
Definition keine Aussage X einsetzen, die den Terminus ,wahr® oder einen
anderen mit Hilfe des Terminus ,,wahr” definierten Terminus enthilt, denn
sonst hitten wir einen Zirkel in der Definition. Auf Aussagen der zuletzt ge-
nannten Art wire das Pradikat ,, wahr“ dann nicht anwendbar. Aus diesem
Grunde 148t sich das Préadikat ,wahr® nicht korrekt nach dem oben ange-
gebenen Defintionsschema einfithren. Man muf§ daher bei seiner Einfithrung



4.6. DEFINITIONSSCHEMATA FUR DAS PRADIKAT ,WAHR* 117

schrittweise vorgehen. Bevor wir dies ndher erldutern, sei eine andere Bemer-
kung gestattet. In der logischen und philosophischen Literatur ist folgende
,Definition“ einer Aussage sehr weit verbreitet: Eine Aussage ist ein sprach-
liches Gebilde, von dem es sinnvoll ist zu behaupten, dafl es wahr oder falsch
sei. Eine solche ,,Definition“ ist aber offenbar nicht akzeptabel, weil namlich
gerade — wie wir gesehen haben — die Definition des Pridikates ,, wahr® von
der Aussagedefinition abhidngt. Dies bemerkte schon Ludwig Wittgenstein,
wenn er treffend schreibt: ,Und zu sagen, ein Satz sei alles, was wahr oder
falsch sein kénne, kommt darauf hinaus: Einen Satz nennen wir das, worauf
wir in unserer Sprache den Kalkiil der Wahrheitsfunktionen anwenden.

Es scheint nun, als bestimmte die Erklarung — Satz sei dasjenige, was
wahr oder falsch sein konne — was ein Satz ist, indem sie sage: Was zum
Begriff ;wahr® paflt, das ist ein Satz. Es ist also so, als hitten wir den Begriff
von wahr und falsch, mit dessen Hilfe wir nun bestimmen koénnen, was ein
Satz ist und was keiner. Was in den Begriff der Wahrheit eingreift (wie in ein
Zahnrad), das ist ein Satz.

Aber das ist ein schlechtes Bild. Es ist, als sage man ,Schachkonig ist die
Figur, der man Schach ansagen kann‘. Aber das kann doch nur heiflen, daf§
wir in unserem Schachspiel nur dem Ko6nig Schach geben. So wie der Satz,
daf nur ein Satz wahr sein konne, nur sagen kann, dal wir ,wahr‘ und ,falsch’
nur von dem préadizieren, was wir einen Satz nennen. Und was ein Satz ist,
ist in einem Sinne bestimmt durch die Regeln des Satzbaus (der deutschen
Sprache z. B.), in einem anderen Sinne durch den Gebrauch des Zeichens im
Sprachspiel. “12

Eine abgeschlossene Definition des Terminus ,,Aussage” ist aus prinzipi-
ellen Griinden nicht moglich, da ja immer die Mo6glichkeit besteht, neue Aus-
sagestrukturen in eine Sprache einzufiihren, und da es hier keine apriorischen
Beschriankungen gibt. Aus diesem Grunde ist auch keine abgeschlossene De-
finition der Pradikate ,wahr* und ,falsch® moglich. Doch genauso, wie man
in jedem Bereich der Logik definieren kann, welche sprachlichen Gebilde Aus-
sagen sind, 148t sich fiir diese beschriankten Bereiche der Logik das Pradikat
,wahr“ bzw. ,falsch“ prazise definitorisch einfithren. Man benutzt dabei eine
induktive Definition und definiert das Pradikat ,wahr“ zunéchst fiir einfache
Aussagen (einfache Ausssagen sind Aussagen, die keine anderen Aussagen
als Bestandteile enthalten), die weder den Terminus ,, wahr® noch einen mit
seiner Hilfe definierten Terminus enthalten, nach dem Definitionsschema:

tp ist wahr genau dann, wenn p,

wobei fiir tp jeweils ein Name einer konkreten einfachen Aussage und fiir p

121,. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1967, S. 72f.



118 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

diese Aussage selbst steht. Man kann auch sagen, im ersten Falle wird die
betreffende Aussage erwahnt (genannt, angefiihrt), wiahrend sie im zweiten
Falle gebraucht wird. Fiir zusammengesetzte Aussagen hat das allgemeine
Definitionsschema fiir das Pradikat ,,wahr® folgende Form:

tX ist wahr genau dann, wenn Y,

wobei tX wieder als Name einer konkreten Aussage X steht und die Wahl
von Y natiirlich nicht willkiirlich ist, sondern von der logischen Form von X
abhangt. Ein Beispiel fiir eine Definition des Pradidates ,wahr® fiir eine zu-
sammengesetzte Aussage wire etwa: t(A und B) ist wahr genau dann, wenn
tA wahr ist und ¢B wahr ist.

Wir wollen hier keine induktive Wahrheitsdefinition fiir eine konkrete
Sprache angeben. Der interessierte Leser sei auf die einschlagige Literatur
zur logischen Semantik hingewiesen.!?

Aus der Art der Definition des Pradikates ,, wahr“ ist offensichtlich, dafl
man das Priadikat ,,wahr“ iiberall dort in der Sprache, wo es korrekt ein-
gefithrt wurde, auch wieder eliminieren kann. Denn aus dem Satz ,tX ist
wahr® folgt logisch der Satz X selber. Das entspricht der einfachen Tatsache,
daf} es bedeutungsgleich ist, eine Aussage zu behaupten oder die Wahrheit
dieser Aussage zu behaupten. Damit soll keineswegs gesagt werden, daf} die
Pradikate ,wahr® und ,unwahr® etwa iiberfliisssig wiren. Sie haben im FEr-
kenntnisprozel vielmehr die wichtige Aufgabe, echte Erkenntnisse von Fehl-
einschatzungen zu unterscheiden. Wir behandeln jetzt einige Probleme, die
einen unmittelbaren Bezug auf philosophische Diskussionen zum Wahrheits-
begriff haben.

In der philosophischen Literatur wird hiufig anstelle des von uns angege-
benen Definitionsschemas des Pridikates ,,wahr“ fiir einfache Aussagen fol-
gendes Schema gewihlt: | Eine einfache Aussage ist wahr genau dann, wenn
ein ihr entsprechender Sachverhalt in Wirklichkeit existiert.” Meist schrinkt
man sich dabei nicht auf einfache Aussagen ein und spricht auch ,,von dem ihr
entsprechenden Sachverhalt®. Doch betrachten wir die von uns etwas korri-
gierte Formulierung. Das Wort ,, Wirklichkeit* (oder ,,wirklich“) hat hier eine
rein psychologische Funktion und ist eigentlich iiberfliissig, d.h., die folgen-
de Formulierung ist der angefiihrten gleichwertig: , Eine einfache Aussage ist
wahr genau dann, wenn ein ihr entsprechender Sachverhalt existiert.“ Ver-
suchen wir, dieses Schema in unserer Symbolik zu formulieren. Wenn p eine
einfache Aussage ist, so wird ein ihr entsprechender Sachverhalt mit dem

13Vgl. A. Tarski, Der Wahrheitsbegriff in den formalisierten Spachen, in: K. Berka/
L. Kreiser, Logik-Texte, Berlin 1971; W. Stegmiiller, Das Wahrheitsproblem und die Idee
der Semantik, Wien/New York 1968; E. D. Smirnowa/P. W. Tawanjez, Logische Semantik,
in: Quantoren, Modalitdten, Paradoxien, Berlin 1972.



4.6. DEFINITIONSSCHEMATA FUR DAS PRADIKAT ,WAHR® 119

Terminus }p (,die Tatsache, dafl p“, ,,der Zustand, dal p“) bezeichnet. Das
vorgeschlagene Definitionsschema hat also folgende Form:

(tp <= v) =pes (Ip «+ E).

In der angegebenen Definition wird das Pradkikat der Existenz E verwendet,
dessen Eigenschaften in der Logik der Existenz beschrieben werden. Wir
kénnen hier die Theorie der Existenz nicht ausfiihrlich betrachten und geben
nur an, wie das Pradikat E fiir individuelle Zustandstermini (Termini vom
Typ lp, wo p eine Aussage ist und |p ein individueller Terminus) definiert
wird. Wenn |p ein individueller Zustand ist, so definieren wir E fiir solche
Termini durch folgende Axiomenschemata:

(p« E) A-p
~{p + E) A= ~p.

Fiir allgemeine Zustandstermini lassen sich folgende Definitionen wahlen: Ein
allgemeiner Zustand |p existiert genau dann, wenn es einen individuellen Zu-
stand gibt, der |p genannt wird und der existiert. Ein allgemeiner Zustand |p
existiert genau dann nicht, wenn fiir alle Individuen, die |p genannt werden,
gilt, daf sie nicht existieren.

Aus unserem Definitionsschema des Pradikates ,,wahr* fiir einfache Aus-
sagen (tp <— v) =p.s p erhalten wir als Folgerung

(tp + v) 4 p.

Aus dieser Behauptung und der Definition von F fiir Termini des Typs |p
ergibt sich als Folgerung

(tp < v) 4 (Ip < E).

Das bedeutet, dal die in der philosophischen Literatur hiufig angegebene
Definition des Préadikates ,,wahr“ sich als Folgerung aus unserem Definiti-
onsschema ergibt. Die erwdhnte philosophische Behauptung ist also richtig,
sogar logisch wahr. Sie ist aber als Definition ungeeignet, weil sie zu kompli-
ziert ist. Zu &hnlichen Ergebnissen kommt man, wenn man andere verniinftige
philosophische Definitionen des Pradikates ,,wahr* logisch analysiert. Eine zu
Ende gefiihrte logische Analyse solcher Definitionen des Pradikates , wahr*
zeigt entweder gewisse Méngel dieser Definitionen oder fithrt letztlich doch
auf das oben von uns angegebene Definitionsschema.

Manchmal wird gegen das angegebene Definitionsschema des Pradika-
tes ,wahr® eingewendet, es bliebe im rein sprachlichen Rahmen stehen und
wiirde keine Beziehung zur objektiven Realitdt haben. Der erste Teil dieser
Behauptung ist richtig, wir fassen ihn aber nicht als Vorwurf auf, weil man



120 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

natiirlich immer mit Worten philosophiert und definiert. Der zweite Teil der
Behauptung ist falsch, da ausdriicklich vorausgesetzt ist, dafl p eine Aussage
ist, deren Bedeutung bekannt ist.

Betrachten wir noch kurz den Einwand, dafl das Definitionsschema im
rein Sprachlichen verbleibt. Nehmen wir folgendes Beispiel: Die Aussage ,,Der
Tisch ist aus Holz* ist wahr genau dann, wenn der Tisch aus Holz ist. Den
Philosophen, die den Rahmen der Sprache verlassen wollen, bliebe in diesem
Falle nur folgende Losung: Die Aussage ,,Der Tisch ist aus Holz* ist wahr
genau dann, wenn ... Und fiir die drei Punkte miifite man den betreffenden
Tisch hinstellen. Doch selbst das ware nicht korrekt, weil der Tisch auch eine
ganze Reihe von anderen Sachverhalten reprasentieren wiirde, solche wie den
Sachverhalt, dafl der Tisch vier Beine hat, rund ist usw. Von einem Sachver-
halt kann man nur sprechen, wenn er sprachlich fixiert ist. Als Anregung fiir
auflersprachliches Philosophieren empfehlen wir eine Leseprobe aus ,,Gulli-
vers Reisen® von Jonathan Swift.

4.7 Eine Leseprobe aus ,,Gullivers Reisen*

Hierauf begaben wir uns in die Sprachschule, wo drei Professoren sich iiber
die zweckmafigste Methode, ihre Landessprache zu verbessern, berieten. Das
Projekt des ersten bestand darin, die Rede dadurch abzukiirzen, dafl man
die vielsilbigen Wéorter in einsilbige verwandelte und Verben und Partizipien
auslasse, da alle vorstellbaren Dinge in Wirklichkeit ja doch nur Hauptworter
selen.

Das Projekt des zweiten bezweckte die Abschaffung aller Worter iiber-
haupt, und dies hielt man fiir auflerordentlich gesundheitsférdernd und zeit-
sparend. Denn es ist klar, daf} jedes von uns gesprochene Wort eine Vermin-
derung unserer Lungen bewirkt, da es sie abnutzt und aus diesem Grunde
auch die Verkiirzung unseres Lebens zur Folge hat. Es wurde deshalb fol-
gender Ausweg vorgeschlagen: Da alle Worter nur Bezeichnungen fiir Dinge
seien, sei es passender, wenn alle Menschen jene Dinge, die ein besonderes
Geschiaft bezeichneten und woriiber sie sich unterhalten wollten, mit sich
herumtriigen.

Und diese Erfindung wire sicher auch allgemein eingefiihrt, zur groflen
Erleichterung und Foérderung der Gesundheit des Menschen, wenn sich die
Weiber nicht mit dem P6bel und den Analphabeten verbunden und mit einer
Rebellion gedroht hitten, falls man ihnen nicht erlaube, wie ihre Vorfahren
mit ihren Zungen zu reden. Solch beharrlicher, unverséhnlicher Feind der
Wissenschaft ist das gemeine Volk. Viele der Kliigsten und Weisesten jedoch
befolgen die neue Methode, sich durch Dinge auszudriicken; die einzige Un-



4.8. WAHRHEITSANTINOMIEN 121

bequemlichkeit, die sich daraus ergibt, besteht darin, dafl ein Mann, dessen
Anliegen sehr grofl und von verschiedener Art sind, ein Biindel auf seinem
Riicken mit sich herumtragen muf), falls er nicht in der Lage ist, sich einen
oder zwei starke Bediente als Begleiter zu halten. Ich habe oft gesesehen, wie
zwei dieser Weisen unter der Last ihrer Biindel fast zusammenbrachen wie bei
uns die Hausierer. Wenn sie sich in den Straflen begegneten, legten sie ihre
Last nieder, 6ffneten ihre Sicke und unterhielten sich wohl eine Stunde lang
miteinander; alsdann packten sie ihre Gerdte wieder ein, halfen einander, ihre
Last wieder auf den Riicken zu nehmen, und empfahlen sich.

Fiir ein kurzes Gespriach aber kann jeder seinen Bedarf in der Tasche
oder unter dem Arm tragen, und zu Hause kann niemand in Verlegenheit
kommen. Deshalb ist auch das Zimmer, wo Leute zusammenkommen, die
diese Kunst ausiiben, mit allen Dingen angefiillt, welche Stoff zu diesem
kiinstlichen Gesprach darbieten.

Ein anderer Vorteil, der sich aus dieser Erfindung ergeben sollte, bestand
darin, daf} sie als Weltsprache dienen konnte, die man bei allen zivilisierten
Nationen verstehen wiirde, da ihre Waren und Geriite sich ziemlich glichen, so
dafl man ihren Gebrauch leicht verstehen wiirde. Somit kénnten Gesandte mit
fremden Fiirsten oder Staatsminnern leicht verhandeln, obgleich sie deren
Sprache nicht verstehen.

4.8 Wahrheitsantinomien

Gegen das angegebene Definitionsschema des Pradikates ,wahr* wird weiter
eingewendet, dafl es zu Antinomien fithre. Da wir im sechsten Kapitel noch
andere Antinomien ausfithrlich betrachten, wollen wir zunichst erklaren, was
man unter einer Antinomie versteht.

Unter einer Antinomie versteht man zwei einander sich logisch widerspre-
chende Thesen, die beide aus einer gewissen Anzahl von Voraussetzungen,
die als wahr angenommen werden, logisch ableitbar sind. Ay, ..., A, mogen
die als wahr angenommenen Voraussetzungen sein, B und ~B die beiden
Thesen der Antinomie. Beim Vorliegen einer Antinomie gelten dann die Be-
hauptungen:

(1) Ay A...AA, F B,

Aus diesen beiden Formeln folgt logisch die Formel

(3) AiAN...NA, F BA~B.



122 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

Da der Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch
(4) ~(B A ~B)

ein logisches Gesetz ist, folgt aus 3 und 4 die Formel
(5) ~(A1 AL A AY).

Diese Formel ist der folgenden dquivalent:
(6) ~A; V...V ~A,.

Das bedeutet aber, dafl beim Vorliegen einer Antinomie mindestens eine der
Voraussetzungen nicht gilt. In jedem vorliegenden Falle einer Antinomie muf
dann gepriift werden, welche Voraussetzungen (Voraussetzung) falsch sind
(ist). Die falschen Voraussetzungen werden dann verworfen.

In logischer Hinsicht ist das Antinomienproblem trivial, im strengen Sinne
sind ndmlich gar keine Antinomien moglich. Aus welchen Griinden treten im
Erkenntnisprozefl aber faktisch Antinomien auf?

Erstens ist es moglich, dafl sich These und Antithese gar nicht logisch wi-
dersprechen. Dieser Fall liegt sehr hdufig vor und kommt meist zustande, weil
verschiedene Formen der Negation verwechselt werden. Das im vorangehen-
den Kapitel behandelte Paradox der Veranderung kam beispielsweise durch
diesen logischen Fehler zustande. Zweitens ist es moglich, dafl These oder
Antithese der betreffenden Antinomie oder sogar beide gar nicht logisch aus
den akzeptierten Voraussetzungen folgen. Hier werden meistens irgendwelche
psychischen Assoziationen mit der logischen Folgebeziehung verwechselt. Ein
typisches Beispiel fiir diesen Fall ist die Zenonsche Aporie von Achilles und
der Schildkréte, wie sie gewohnlich dargestellt wird. Weiter kann eine An-
tinomie auftreten, weil eine oder mehrere der Voraussetzungen falsch sind.
Das kann wieder verschiedene Griinde haben. Es kann an der Mehrdeutigkeit
oder Unschirfe der verwendeten Terminologie liegen, oder die betreffenden
Voraussetzungen sind zwar in einer prizisen Terminologie formuliert, wer-
den aber aus irgendwelchen Griinden als wahr akzeptiert, obwohl sie sich bei
genauerer Analyse als falsch erweisen.

Bei der Konstruktion von Antinomien wird sehr hdufig gegen die logisch
wahre Formel ~3xVy (R(z,y) = ~R(y,y)) (Cantorsches Diagonalverfahren)
verstoflen, d.h., es wird angenommen, es wiirde die logisch falsche Formel
JxVy (R(z,y) = ~R(y,y)) gelten. So etwa bei der bekannten Antinomie der
Menge aller Mengen, die sich nicht selbst als Element enthalten. Zunéchst
wird definiert, a sei die Menge aller Mengen, die sich nicht selbst als Element
enthalten. Dann wird gefragt, ob a sich selbst als Element enthalte. Wenn a
sich als Element enthélt, so enthélt es sich nicht als Element, und wenn es sich
nicht enthélt, so enthilt es sich als Element. Diesen Widerspruch erhélt man



4.8. WAHRHEITSANTINOMIEN 123

nur, weil man entgegen dem logischen Gesetz ~3xVy (R(x,y) = ~R(y,v))
annimmt, die Menge a wiirde existieren. Aus der Definition von a folgt im
Gegenteil, dal a nicht existiert.

Weiter kommen Antinomien hiufig zustande, weil man beim Definieren
das Zirkelfreiheitsprinzip verletzt, d.h., weil man bei der Definition eines
Terminus a von ihm selber oder von mit seiner Hilfe definierten Termini
Gebrauch macht.

Allgemein 148t sich sagen: Treten in einem Wissensbereich oder in der
Philosophie Antinomien auf, so ist das nur ein Anzeichen dafiir, daf} irgend-
welche Fehler gemacht wurden. Im Einzelfall ist es dabei manchmal recht
schwierig, diese Fehler aufzufinden.

Die Wahrheitsantinomien waren bereits in der Antike bekannt, und es
existiert zu ihnen eine umfangreiche Literatur. Wir behandeln hier nur ei-
ne ganz einfache Form dieser Antinomie, weil wir schon an diesem Beispiel
den wesentlichen logischen Fehler aller Wahrheitsantinomien verdeutlichen
konnen. Bei der Konstruktion der Wahrheitsantinomie argumentiert man
folgendermafien. Es wird als einziger Satz der Satz ,Dieser Satz ist falsch®
behauptet. Ware dieser Satz wahr, so wire er auf Grund dessen, was er aus-
sagt, falsch, und wire er falsch, so wire er wahr. Es 1488t sich aber zeigen,
daf} die Konstruktion der Antinomie im angegebenen Falle und auch in allen
logisch verfeinert formulierten Fillen durch logische Fehler zustande kommt.
Schon in der traditionellen Logik war das Prinzip bekannt, nach dem De-
finitionen keine Zirkel enthalten diirfen, d.h., dal kein Terminus mit Hilfe
von sich selbst oder mit Hilfe von Termini, in deren Definition der betref-
fende Terminus vorkommt, definiert werden darf. Bei der Konstruktion der
Wahrheitsantinomien wird dieses Zirkelfreiheitsprinzip immer verletzt.

Das Definitionsschema fiir einfache Aussagen

tp ist wahr genau dann, wenn p,

enthilt die Variable p, und um keine Verletzung des Zirkelfreiheitsprinzips
zuzulassen, miissen die zuldssigen Einsetzungen fiir p auf solche einfachen
Aussagen beschriankt werden, die selber das Pridikat ,, wahr oder von ihm
logisch abhangige Termini (wie etwa ,falsch® wie in unserem Beispiel) nicht
enthalten. Bei der Konstruktion der Wahrheitsantinomie wird diese einsich-
tige Beschriankung aber verletzt.

Die genannte Einschridnkung hat natiirlich auch zur Folge, daf fiir alle
einfachen Aussagen der Form: ,#(¢p ist wahr) ist wahr* usw. das Pridikat
,wahr nicht nach dem genannten Schema definiert werden kann. Erstens
besteht aber wenig Bedarf fiir eine solche Iteration von , wahr®, und zweitens
148t sich diese Schwierigkeit leicht beheben, indem man induktiv zunéchst
fiir alle einfachen Aussagen, die das Pradikat ,wahr® und von ihm abhéngige



124 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

Termini nicht enthalten, ein Pradikat ,, wahr;“ definiert, mit dessen Hilfe sich
dann ein Pradikat , wahry“ fiir Aussagen, die das Pradikat , wahr;“ enthal-
ten diirfen, definieren 148t usw. Auch in diesem Falle 1483t sich das Préadikat
,wahr,“ immer aus der Sprache eliminieren und Antinomien kénnen nicht
konstruiert werden.!*

4.9 Feststellung der Wahrheit konkreter
Aussagen

Von der definitorischen Einfithrung des Pradikates , wahr“ ist die Uberprii-
fung konkreter Aussagen in bezug auf ihren Wahrheitswert zu unterschei-
den. Die Definitionen des Pridikates ,wahr“ fiir verschiedene Formen von
Aussagen wird in der logischen Semantik vorgenommen. Haben wir solche
Definitionen des Pradikates ,, wahr“ fiir verschiedene Formen von Aussagen,
so haben wir damit noch keine Gewahr fiir die Wahrheit konkreter Aussagen
dieser Form. Mit Hilfe der Logik kann man nur feststellen, ob Aussagen lo-
gisch wahr oder logisch-falsch sind. Bei allen Aussagen, die nicht logisch-wahr
oder logisch falsch sind, kann die Logik keinen Beitrag zur Feststellung der
Wahrheit leisten. Eine prézise Definition des Pradikates ,,wahr® fiir Aussagen
des betreffenden Typs ist zwar eine Voraussetzung fiir die Feststellung der
Wahrheit dieser Aussagen, aber die Feststellung der Wahrheit dieser Aus-
sagen selbst iiberschreitet die Kompetenz der Logik und ist eine praktische
Frage. Auf Grund des Definitionsschemas gilt zwar beispielsweise: Die Aus-
sage ,Am 18. Mai 1980 wird es in Berlin regnen® ist wahr genau dann, wenn
es am 18. Mai 1980 in Berlin regnen wird. Damit wissen wir aber noch lange
nicht, ob es nun zum angegebenen Zeitpunkt in Berlin regnen wird.

4.10 Die Objektitvitit der Wahrheit

Die in der marxistisch-leninistischen Philosophie behauptete Objektivitéit der
Wahrheit von Aussagen darf nicht mit der Objektivitdt der Wirklichkeit
selbst verwechselt und so aufgefafit werden, als gébe es unabhéngig von der
Existenz der Menschheit eine Wahrheit an sich. Die letztere Auffassung fiithrt
zum objektiven Idealismus, meist in der Form eines Platonismus, der mit
einer materialistischen Erkenntnistheorie nicht vereinbar, sondern ihr diame-
tral entgegengesetzt ist. Auf logischer Ebene ist die philosophische Forderung

14Da die Wahrheitsantinomien gar nicht zustande kommen, halten wir die von uns in
fritheren Arbeiten vorgenommene Abwandlung der hier dargestellten Definitionsschemata
fiir das Prédikat ,,wahr* nicht fiir erforderlich.



4.11. RELATIVE UND ABSOLUTE WAHRHEIT 125

nach der Objektivitdt der Wahrheit dadurch realisiert, dafl in den Definiti-
onsschemata fiir das Priadikat ,wahr® kein Bezug auf einen Sprachbenutzer
(ein Subjekt) auftritt.

4.11 Relative und absolute Wahrheit

Die Gundsitze fiir die Unterscheidung von relativer und absoluter Wahr-
heit finden wir vor allem in den Arbeiten von Engels ,, Anti-Diihring” und
,Dialektik der Natur®“ sowie in den Arbeiten Lenins , Materialismus und Em-
piriokritizismus® und ,,Aus dem philosophischen Nachlaf}“.

In der modernen marxistisch-leninistischen Literatur werden die Termi-
ni ,relative Wahrheit“ und ,absolute Wahrheit® in verschiedenen Bedeu-
tungen verwendet. Haufig wird mit dem Terminus ,absolute Wahrheit® die
erschépfende Erkenntnis des Gesamtuniversums bezeichnet. In dieser Bedeu-
tung ist der Begriff der absoluten Wahrheit eine fiktive ideale Annahme, die in
der Erkenntnistheorie dazu dient, die Entwicklungsrichtung unserer Erkennt-
nis zu charakterisieren. Hier wird mit dem Terminus ,,absolute Wahrheit*
eine unendliche Menge wahrer Aussagen bezeichnet, und entsprechend nennt
man jede echte Teilmenge dieser Menge eine ,relative Wahrheit“. Je nach-
dem, wie das Wort ,unendlich® hier verstanden wird, ergeben sich minde-
stens zwei verschiedene Verwendungsweisen der Termini ,,relative Wahrheit*
und ,absolute Wahrheit“. Einmal versteht man unter , absolute Wahrheit*
eine aktual-unendliche Menge wahrer Aussagen, die natiirlich nicht existiert
und rein fiktiv ist, zum anderen kann man unter ,,absoluter Wahrheit“ eine
potentiell-unendliche Menge wahrer Aussagen verstehen. Der letzte Begriff
ist dem realen menschlichen Erkenntnisprozel angemessener und bringt die
potentielle Unbegrenztheit des menschlichen Erkenntnisvermoégens zum Aus-
druck.'® Mit dem Terminus ,absolute Wahrheit* bezeichnet man auch eine
Menge wahrer Aussagen, die einen bestimmten begrenzten Bereich der Wirk-
lichkeit erschopfend beschreibt, und mit dem Terminus ,relative Wahrheit®
wieder jede echte Teilmenge dieser Menge. Manchmal wird die Tatsache, daf
man von der Wahrheit oder Falschheit einer Aussage oder eines Aussagesy-
stems nur in bezug auf ein bestimmtes Sprachsystem sprechen kann, als die
,statische” Relativitit der Wahrheit bezeichnet. Dabei wird dann die iibli-
che Auffassung von der Relativitdt der Wahrheit als ,,dynamische Relativitét®
angesehen.

Mit dem Terminus ,,relative Wahrheit®* werden weiter wahrscheinlich wah-
re und mit dem Terminus ,,absolute Wahrheit“ zuverldssig wahre Aussagen

15Vgl. H. Wessel, Zu einer Bedeutung des Terminus ,absolute Wahrheit“, Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie, Heft 1, 1967.



126 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

bezeichnet. Manchmal betrachtet man versteckte erfiillbare Aussagefunktio-
nen als relativ wahre Aussagen und wahre Aussagen als absolut wahre.

Mit dem Terminus ,relative Wahrheit® werden manchmal auch solche
Aussagen bezeichnet, die unter den einen Bedingungen wahr und unter an-
deren falsch sind. Der Terminus ,,absolute Wahrheit“ bezeichnet dann unbe-
dingt wahre Aussagen. Schliellich bezeichnet man mit dem Terminus ,relati-
ve Wahrheit* Aussagen, die einen Sachverhalt nur angendhert widerspiegeln.
Mit dem Terminus ,,absolute Wahrheit“ werden dann dementsprechend Aus-
sagen bezeichnet, die einen Sachverhalt nicht nur angendhert widerspiegeln,
sondern genau treffen. Bei dieser Verwendung der Termini ,relative Wahr-
heit“ und , absolute Wahrheit®“ stofit man aber sofort auf Schwierigkeiten,
wenn man fragt, welcher Sachverhalt denn nur angendhert widergespiegelt
wird. Sachverhalte kann man n&mlich nicht zeigen, sondern immer nur durch
Termini der Form |X bezeichnen, wobei X eine Aussage ist. Ist man sich
dieser Tatsache bewuflt, so kann man hier nicht mehr von einer angenéherten
Widerspiegelung eines Sachverhaltes sprechen. Bei der Prézisierung der bis-
her angegebenen Verwendungsweisen der Termini ,absolute Wahrheit“ und
,relative Wahrheit* kann die Logik manches leisten!®, doch die mit dem Ter-
mini ,,relative Wahrheit® und ,absolute Wahrheit® verbundene wesentliche
philosophische Problematik liegt unseres Erachtens auf einer ganz anderen
Ebene und iiberschreitet die Kompetenz der Logik. Es geht dabei um die
Weiterungen, die sich aus der einfachen Tatsache ergeben, dal wir uns bei
der Auswahl von Gegenstianden und Eigenschaften aus dem objektiven Gege-
benen und ihrer Bezeichnung durch Termini stets von bestimmten Zielen und
Zwecken leiten lassen. Wir kénnen zur Beschreibung ein und desselben ob-
jektiv Gegebenen ganz verschiedene Terminologien korrekt aufbauen und mit
ihrer Hilfe ganz verschiedene wahre Aussagen treffen, je nachdem, welchen
Zweck wir jeweils verfolgen. Fiir verfeinerte Zielsetzungen lafit sich stets eine
verfeinerte Terminologie aufbauen. Unseres Erachtens soll das philosophische
Prinzip der Relativitit und der Absolutheit unserer Erkenntnissse auf die-
se Tatsachen hinweisen. Dieses heuristische Prinzip, daff wir nur mit Hilfe
von Termini die Realitit beschreiben kénnen und daf sich jede Terminologie
verbessern und verfeinern 1a8t, beschrieb Herder folgendermaflen: ,,Ob nun
gleich natiirlicherweise diese merklichste Eigenschaft nicht immer die wesent-
lichste sein mochte, indem sehr oft das Moment der Erfahrung, mithin ein
Nebenumstand Anlafl zur Bezeichnung gab; obgleich ebenso natiirlich nach
dieser einmal und einseitig getroffenen Bezeichnung andre Figenschaften des

16vg]. H. Wessel, Uber mogliche Explikationen der Termini ,relative Wahrheit“ und ,,ab-
solute Wahrheit“, in: Wege des Erkennens, Berlin 1969; H. Wessel, Probleme topologischer
Logiken, in: Quantoren, Modalitdten, Paradoxien, Berlin 1972.



4.12. KONKRETHEIT DER WAHHEIT 127

Dinges vorbeigegangen wurden und deshalb vielleicht lange im Dunkel blie-
ben: so verliert deswegen die Sprache als ein Verstandesausdruck nicht ihren
Charakter; denn keine menschliche Charakteristik bezeichnet wesentlich und
vollstandig, vielmehr ist die eigentliche Bedeutung der Worte ein Riegel ge-
gen ihren Miflbrauch. Sprache ist und bleibt auch hier das Lagerbuch des
menschlichen Verstandes.“1"

4.12 Konkretheit der Wahheit

Die These von der Konkretheit der Wahrheit bildet einen wichtigen Bestand-
teil der marxistisch-leninistischen Wahrheitstheorie. Es gibt Aussagen, die zu
der einen Zeit und unter den einen Bedingungen wahr und zu einer anderen
Zeit und unter anderen Bedingungen falsch sind. Bei solchen Aussagen mufl
man im téglichen Leben, in der Wissenschaft und vor allem in der Politik stets
auf Ort, Zeit und Bedingungen achten, unter denen sie behauptet werden.
Betrachten wir die Aussage: ,,Die Winkelsumme im Dreieck ist gleich 180°.“
Diese Aussage ist im Rahmen der Euklidischen Geometrie wahr, in der Nicht-
euklidischen Geometrie gilt sie jedoch im allgemeinen nicht. Man kann also
nur sinnvoll iiber den Wahrheitswert dieser Aussage urteilen, wenn bekannt
ist, in welchem Kontext, auf der Grundlage welcher geometrischen Theorie
sie formuliert und behauptet wird. Auf logischer Ebene wird die allgemeine
philosophische Forderung nach der Konkretheit der Wahrheit durch die Un-
terscheidung von lokalen und universalen Aussagen realisiert (vgl. Abschnitt
7 des ersten Kapitels). Es moge a ein Terminus sein, der in einer Aussage X
vorkommt. Wenn X bei der Gegeniiberstellung mit einem Gegenstand, der
mit a bezeichnet wird, den einen Wahrheitswert hat und einen anderen Wahr-
heitswert bei der Gegeniiberstellung mit einem anderen mit a bezeichneten
Gegenstand, so ist X eine beziiglich a lokale Aussage. Der Wahrheitswert
von X héngt also von a ab. Wenn X hingegen bei der Gegeniiberstellung
mit einem beliebigen mit a bezeichneten Gegenstand denselben Wahrheits-
wert hat, so ist X eine beziiglich a universale Aussage. IThr Wahrheitswert
hingt dann nicht von a ab. Eine Aussage ist nun lokal genau dann, wenn
in ihr mindestens ein Terminus vorkommt, in bezug auf den sie lokal ist.
Kommt in einer Aussage kein solcher Terminus vor, so ist sie universal. Ein
Beispiel einer lokalen Aussage ist etwa ,,Sokrates lauft“. Diese Aussage ist in
der Gegeniiberstellung mit dem laufenden Sokrates wahr, wihrend sie in der
Gegeniiberstellung mit dem sitzenden Sokrates falsch ist. Ein Beispiel einer
universalen Aussage ist etwa: ,,2 ist eine gerade Zahl.“ Die Unterscheidung

17]J. G. Herder, Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft, Berlin 1955, S. 112.



128 KAPITEL 4. ERKENNTNISTHEORETISCHE TERMINI

von lokalen und universalen Aussagen wurde von der traditionellen mathema-
tischen Logik nicht beriicksichtigt, da diese vor allem von den Bediirfnissen
der Mathematik her orientiert war, in der vorwiegend universale Aussagen
eine Rolle spielen. Durch die Unterscheidung von universalen und lokalen
Ausssagen werden die Gesetze und Regeln der traditionellen mathematischen
Logik aber nicht aufler Kraft gesetzt, sondern nur in gewisser Weise modi-
fiziert. Alle logischen Regeln gelten ndmlich fiir lokale Aussagen, wenn wir
in ihre Formulierungen die Angabe des Ortes und der Zeit — wir sagen die
Koordinaten — des gemeinten Ereignisses oder Gegenstandes und die Anga-
be der Bedingungen mit aufnehmen. Wenn wir die Wendungen ,, X mit den
Koordinaten £“ und ,, X unter der Bedingung, dal V*, wobei k ein Termi-
nus zur Bezeichnung des Raumes und der Zeit und V eine Gesamtheit von
Aussagen ist, entsprechend durch die Symbole X/k und X/V darstellen und
wenn A - B eine iibliche logische Regel fiir universale Aussagen ist, so sind
A/kF B/kund A/V F B/V giiltige Regeln fiir lokale Aussagen.

Die Definitionsschemata des Pradikates ,,wahr* miissen fiir lokale Aussa-
gen entsprechend auf folgende Weise modifiziert werden:

(tp < v)/k =per p/k und
(tp < v)/V =pes p/V.



Kapitel 5

Modalitaten in der Philosophie

Modale Termini, wie ,,moglich®,  notwendig®, ,,zufallig* usw., werden in al-
len philosophischen Systemen der Vergangenheit und Gegenwart verwendet.
Meist werden diese Termini in den philosophischen Systemen nicht expli-
zit eingefiithrt, sondern es wird vorausgesetzt, dafl ihre Bedeutung intuitiv
klar ist. Mit Hilfe der modalen Termini werden dann philosophische Behaup-
tungen formuliert und Konzeptionen aufgestellt. Wir betrachten in diesem
Kapitel vor allem die philosophischen Behauptungen des Fatalismus, Ty-
chismus und Antifatalismus, die mit Hilfe von modalen Termini formuliert
werden. Eine befriedigende Analyse dieser Behauptungen ist nur moglich,
wenn die modalen Termini vorher logisch korrekt eingefithrt werden. Des-
halb betrachten wir kritisch einige bisher aufgestellte Definitionsschemata
fiir modale Termini und schlagen neue Definitionsschemata vor, die es ge-
statten, eine Reihe von Schwierigkeiten zu losen. Die modale Logik selbst
wird nicht systematisch dargestellt, sondern es werden nur einige wenige mo-
dallogische Theoreme herangezogen, die fiir die Behandlung der jeweiligen
philosophischen Problematik erforderlich sind.

Auflerdem betrachten wir in diesem Kapitel noch einige andere philo-
sophische Ausdriicke, die modale Termini enthalten und in philosophischen
Kontexten hiufig verwendet werden.

5.1 Fatalismus

Unter Fatalismus versteht man die philosophische Behauptung, daf} alles,
was geschehen ist, was geschieht und was in Zukunft geschehen wird, mit
Notwendigkeit geschieht. Oder anders gesagt, daf} alle Ereignisse in Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft vorherbestimmt sind. Der Terminus ,,Fata-
lismus® wurde aus dem lateinischen Wort ,fatum® gebildet, das ,,Schicksal®

129



130 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

bedeutet. Die Lehre des Fatalismus hat ihren Ursprung in der griechischen
Mythologie. In der ,,Gotterlehre” von K. Th. Moritz heifit es: ,Es gibt also
etwas, wovor die Gotter selber Scheu tragen. Es ist das néchtliche geheimnis-
volle Dunkel, worin sich noch etwas iiber Goétter und Menschen Obwaltendes
verhiillt, das die Begriffe der Sterblichen iibersteigt.“! Dieses geheimnisvolle
Dunkel ist das Fatum, das Schicksal, das in den Handen hoherer Méchte liegt,
bei denen das schon fest beschlossen ist, was Gotter und Menschen noch zu
bewirken oder zu verhindern sich bemiihen.

Der Mensch schuf bekanntlich die Goétter nach seinem Bilde. Um sie
den mit der Natur und seinen Artgenossen ringenden und h&iufig von ih-
nen iiberwiltigten Menschen noch dhnlicher zu gestalten, schuf er in einem
Akt ausgleichender Gerechtigkeit den Ubergott des Schicksals, der Menschen
und Gotter in gleicher Weise beherrscht.

Aus der Mythologie wurde die fatalistische Weltauffassung in die Philoso-
phie iibernommen. Im antiken Griechenland waren es vor allem die Stoiker,
die dem Fatalismus anhingen. Nach ihrer Lehre ist alles vorherbestimmt und
notwendig. Der Mensch kann sein Schicksal nicht dndern, und der Weise
unterscheidet sich vor allem dadurch vom Toren, wie er dieses Schicksal auf-
nimmt, ob er es freudig und geduldig tragt oder ob er klagt und mit der Welt
unzufrieden ist.

Als im Christentum die vielen heidnischen Goétter der Alten zu einem
personlichen Gott verschmolzen wurden, hatte auch die Stunde des Ubergot-
tes Fatum geschlagen. Der einzige allméchtige Gott der Christen durfte nicht
vom Schicksal beherrscht sein. Doch endgiiltig war das ,Fatum® der griechi-
schen Mythen noch nicht gestorben. Einige Theologen und christliche Philo-
sophen (Augustin, Luther, Janssen, Calvin u.a.) retteten das unpersonliche
Schicksal, indem sie seine Macht dem personlichen Gott des Christentums
iibertrugen. Das Ergebnis war die sogenannte Pradestinationslehre, nach der
das Schicksal der Menschen ohne deren Verdienst oder Schuld durch den un-
erforschlichen Ratschlul Gottes schon bei ihrer Geburt entweder zur Seligkeit
oder zur Verdammnis vorherbestimmt ist.

Im Pantheismus Spinozas wurde Gott entpersonifiziert und mit der Na-
tur identifiziert. Gleichzeitig wurde das Fatum in die Gott-Natur tibertragen.
»,In der Natur der Dinge gibt es nichts Zufilliges, sondern alles ist aus der
Notwendigkeit der gottlichen Natur heraus bestimmt, auf eine gewisse Weise
zu existieren und zu wirken.“? | Die Dinge konnten auf keine andere Wei-
se und in keiner anderen Ordnung von Gott hervorgebracht werden, als sie

LK. Th. Moritz, Gétterlehre oder mythologische Dichtungen der Alten, Leipzig 1972,
S. 35.
2B. Spinoza, Die Ethik, Leipzig 1909, S. 28.



5.1. FATALISMUS 131

tatsichlich hervorgebracht worden sind.“® Oder an anderer Stelle: , Es liegt

in der Natur der Vernunft, die Dinge nicht als zufillig, sondern als notwendig
zu betrachten.“*

Die Lehre Spinozas spielte eine positive Rolle bei der Loslosung der Na-
turwissenschaften und Philosophie von der Religion und Theologie. Aber mit
den niitzlichen Gedanken der Regelméafligkeit und Gesetzmafigkeit in der Na-
tur gingen gleichzeitig fatalistische Thesen in die Naturwissenschaft und ma-
terialistische Naturphilosophie iiber. Klassischen Ausdruck fand dies in der
berithmten These von Laplace, dafl die Kenntnis von ausreichend vielen Pa-
rametern iiber den gegenwartigen Zustand der Welt es gestatten wiirde, mit
Notwendigkeit jeden vergangenen und jeden zukiinftigen Zustand der Welt
zu errechnen. Diese These von Laplace wird als Laplacescher Determinismus
oder auch als mechanischer Determinismus bezeichnet.

Diese Auffassung war unter Naturwissenschaftlern im vorigen Jahrhun-
dert weit verbreitet, und mitunter wird sie auch heute noch vertreten.

Der Fatalismus wurde sowohl von materialistischen als auch von ideali-
stischen Philosophen vertreten und spielte in den einzelnen philosophischen
Systemen eine unterschiedliche Rolle. Uns geht es hier nicht um die Ge-
samteinschitzung dieser philosophischen Systeme. Wir wollen lediglich die in
allen von ihnen vertretene These logisch analysieren, daf alles, was geschieht,
mit Notwendigkeit geschieht. Wir nennen diese Behauptung Grundthese des
Fatalismus und geben sie symbolisch folgendermaflen wieder:

X O NJX,

wobei X eine beliebige empirische Aussage, D die klassische Subjunktion
(materiale Implikation), N das Prédikat ,notwendig“ und | der terminibil-
dende Operator , die Tatsache, daf3“ ist, der aus Aussagen X die Termini |.X
(gelesen: , die Tatsache, dal X“) bildet.

Die Grundthese des Fatalismus gehort nicht zu den philosophischen The-
sen, bei denen es fiir das menschliche Handeln in gewisser Hinsicht gleich-
giiltig ist, ob man sie akzeptiert oder nicht. Ein Akzeptieren oder Nichtak-
zeptieren des Fatalismus hat wichtige Auswirkungen auf unsere Handlungen.
Der Fatalist schaut — um ein Bild von J. Lukasiewicz zu gebrauchen® — auf
die sich in der Welt vollziehenden Ereignisse wie auf einen Film, der iiber
das Universum gedreht ist. Er ist mitten in der Vorstellung und kennt — wie
alle Kinobesucher — die néchsten Szenen und das Ende des Films noch nicht.

3Ebenda, S. 31.

“Ebenda, S. 85.

5J. Lukasiewicz, On Determinism, in: Selected Works, Amsterdam /London/Warszawa
1970.



132 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Doch alle Kinobesucher sind nicht nur Zuschauer, sondern auch Schauspieler
und Mitgestalter in dem laufenden Film. Und welche Wiinsche und Absich-
ten die Kinobesucher auch haben, die folgenden Szenen sind schon gedreht.
Das Ende des Dramas oder der Komddie steht schon vor Beginn der Vor-
stellung fest, der Film war schon immer gedreht und ist von aller Ewigkeit
her schon fertig. Alle unsere Erlebnisse, ob angenehm oder unangenehm, alle
unsere Entscheidungen, ob gut oder schlecht, sind schon im voraus fixiert.
Ganz gleich, wie wir uns verhalten, die Ereignisse verlaufen doch so, wie es
vorherbestimmt ist. Wir haben keinen Einflufl auf den Ablauf der Ereignisse,
auch wenn es uns manchmal so scheint. Wozu sollen wir schwimmen lernen,
wenn doch im voraus bestimmt ist, dafl wir ertrinken werden, oder aber im
voraus bestimmt ist, daBl wir nicht ertrinken werden? Wozu sich gegen eine
Entscheidung auflehnen, wenn der Lauf der Ereignisse doch mit Notwendig-
keit so ablduft, wie es im Buch des Schicksals geschrieben steht? Wir sehen,
daf} der Fatalismus schwache Gemiiter in ihrer Schwéache bestarkt und faule
in ihrer Faulheit.

Fatalistische Auffassungen wurden in der Geschichte der Philosophie man-
chem Philosophen von den Herrschenden iibel genommen. Ein Beispiel hierfiir
ist Christian Wolff, der die Leibnizsche Philosophie in Halle popularisierte.
Dem damaligen Soldatenkonig Friedrich Wilhelm I. redete man ein, daf} die
Soldaten nach Wolffs Lehre von der préstabilierten Harmonie nicht aus freiem
Willen desertierten, sondern wegen der von Gott eingerichteten préstabilier-
ten Harmonie, und dafl die Verbreitung dieser Lehre im Militér zersetzend
wirken miisse. Im November 1723 befahl der Konig dem Philosophen Wolff
deshalb, bei Strafe des Stranges die preuflischen Staaten innerhalb von 48
Stunden zu verlassen. Wolff mufite flichen. Paradoxerweise machte sich der
Konig aus militdrischen Griinden so zum Firsprecher der Willensfreiheit.
Trotz seiner Vorliebe fiirs Militar setzte sich spiter allerdings Friedrich II.
fiir eine Riickkehr des gleichen Wolff nach Preuflen ein.

Doch wegen ihrer Konsequenzen wurde die Grundthese des Fatalismus
von den meisten wirklich bedeutenden Philosophen verworfen, und diese
Weltauffassung spielt in der Geschichte der Philosophie eine relativ gerin-
ge Rolle. Die Grundthese des Fatalismus wurde als falsch verworfen, und
meistens wurde ihre logische Negation akzeptiert: Nicht alles geschieht mit
Notwendigkeit, oder mit anderen Worten, es gibt Ereignisse, die sich nicht
mit Notwendigkeit vollziechen. Wir wollen diese richtige Auffassung, die auch
im dialektischen Materialismus vertreten wird, hier nicht ndher charakteri-
sieren. Dem Leser sei in diesem Zusammenhang der Roman von D. Diderot
,Jakob und sein Herr® (,Jacques le fataliste et son maitre“) empfohlen, in
dem der Fatalismus literarisch ad absurdum gefithrt wird. Diderot schliefit
seinen berithmten Roman mit den Worten: ,,Ich weifl nicht, ob etwas daran



5.2. TYCHISMUS 133

ist, aber das weif} ich gewif}, dafl Jacob sich jeden Abend sagte: ,Steht es dort
oben geschrieben, daf§ Du Hérner tragen sollst, so wirst Du es, du magst es
anfangen, wie du willst; steht es hingegen nicht dort oben geschrieben, daf§
du Horner tragen sollst, so mogen sie es anfangen, wie sie wollen, du wirst es
doch nicht ... Also kannst du ruhig schlafen, Freund!* Und er schlief ein.*

Wir wollen zwar Jacob nicht den Schlaf rauben, werden aber unter lo-
gischen Gesichtspunkten nachweisen, dafl der Fatalismus nicht gerade als
Ruhekissen geeignet ist.

Wir stellen jetzt zwei Reaktionen gegen den Fatalismus dar, die zwar aus
den oben genannten Griinden verstindlich, aber trotzdem genauso falsch wie
der Fatalismus sind. Die eine dieser beiden gegen den Fatalismus gerichteten
Lehren wollen wir Tychismus, die andere Antifatalismus nennen.

5.2 Tychismus

Der Terminus ,, Tychismus® wurde von dem amerikanischen Logiker und Phi-
losophen Ch. S. Peirce in die Philosophie eingefiihrt. Das Wort ,, Tychismus*
ist von dem altgriechischen Wort |, Tyche® abgeleitet, das Zufall, die Zu-
fallsgottin, aber interessanterweise auch Schicksal bedeutet. Wie das Fatum
nach den Vorstellungen der Alten das Weltgeschehen an diinnen Féaden lenk-
te und diese Faden nach seiner Willkiir zerschnitt, so wurde auch der Zufall
zum Schicksal gemacht. Wir konnen hier nicht die Peircesche Metaphysik
und noch nicht einmal seine Lehre des Tychismus darstellen.® Wir greifen
nur eine These heraus und kritisieren sie unter logischem Gesichtspunkt. Die-
se Behauptung besagt, daf} alles, was geschehen ist, geschieht und geschehen
wird, zufillig geschieht. Wir nennen diese Behauptung wiederum Grundthese
des Tychismus und schreiben sie symbolisch in folgender Form:

X D ClX,

wobei X wieder eine empirische Aussage und C' das Pradikat ,zufallig” ist.

Bei Peirce selber finden wir zwar Auflerungen, die der Grundthese des Ty-
chismus verwandt sind und als diese ausgelegt werden konnen. So schreibt er
etwa: ,Man versuche ein Naturgesetz zu verifizieren, und man wird finden,
daB, je priziser die Beobachtungen sind, sie um so sicherer unregelméaflige
Abweichungen vom Gesetz aufweisen werden. Wir sind gewohnt — und ich
sage nicht, daf es falsch ist —, sie Beobachtungsfehlern zuzuschreiben; doch

6Eine Darstellung und Kritik der Peirceschen Philosophie, doch leider unter Ausschlufl
der logischen Auffassungen und Ergebnisse von Peirce, findet der Leser in: U. K. Mel’vil’,
Charles Peirce i pragmatism, Moskva 1968.



134 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

kénnen wir gewohnlich solche Irrtiimer auf keinerlei Weise erkléren, die schon
vorher wahrscheinlich wére. Geht man ihren Ursachen weit genug nach, so
wird man sich gezwungen sehen zuzugeben, daf} sie immer auf willkiirlicher
Bestimmung, d.h. auf Zufall, beruhen.“” Oder an anderer Stelle: ,Ich se-
he, ich muf} sagen, dafl jegliche Verschiedenheit und Eigentiimlichkeit von
Ereignissen dem Zufall zugeschrieben werden muf.“® Wir finden aber auch
AuBerungen, in denen RegelmiBigkeiten, GesetzmifBigkeiten und die Notwen-
digkeit in der Natur anerkannt werden. So schreibt er: , Ich muf} anerkennen,
daf} es eine anndhernde Regelmifligkeit gibt und dafl jedes Ereignis durch
sie beeinflufit wird. Aber die Mannigfaltigkeit, Figentiimlichkeit und Unre-
gelméBigkeit der Dinge ist meiner Meinung nach Zufall.“?

Im Sinne der Grundthese des Tychismus kann man Peirce also hochstens
als einen geméfigten Tychisten ansehen. Doch wir wollen hier ja nicht die
Peircesche Metaphysik analysieren.

5.3 Antifatalismus

Als Grundthese des Antifatalismus betrachten wir die folgende Behauptung:
Alles, was geschehen ist, geschieht und geschehen wird, ist nicht notwen-
dig. Diese Grundthese des Antifatalismus darf nicht mit der Negation der
Grundthese des Fatalismus verwechselt werden; denn diese besagt nur, dafl
irgend etwas nicht notwendig geschah, geschieht oder geschehen wird. Die
Grundthese des Antifatalismus schreiben wir symbolisch folgendermafien:

X D ~NIX,

wobei X wieder eine empirische Aussage und ~ die aussagenlogische Negation
ist. Die Grundthese des Antifatalismus wurde explizit etwa von J. Lukasie-
wicz vertreten.'® Er nennt diese Auffassung allerdings ,, Indeterminismus®, da
er den Determinismus und den Fatalismus gleichsetzt. Lukasiewicz vertritt
nicht nur die Grundthese des Antifatalismus, sondern auch die noch stérkere
Behauptung: Kein apodiktischer Satz ist wahr; oder anders formuliert: Jeder
Satz, der mit ,Es ist notwendig, daf} ...“ beginnt, mufl verworfen werden.

"Ch. S. Peirce, Eine Uberpriifung der Lehre des Nezessarismus, in: Ch. S. Peirce, Schrif-
ten 1I, Vom Pragmatismus zum Pragmatizismus, Frankfurt a. M. 1970, S. 261. Unter
Nezessarismus versteht Peirce hier den mechanischen Determinismus oder Fatalismus.

8Ebenda, S. 264.

9Ebenda.

10Vgl. J. Lukasiewicz, On Determinism, A System of Modal Logic, in: Selected Works;
J. Lukasiewicz, Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of Modern Formal Logic, Oxford
1951.



5.4. MODALITATEN 135

Er stellt sogar ein spezielles Logiksystem auf, in dem dieser Satz beweisbar
1st.

In den Thesen des Fatalismus, Tychismus und Antifatalismus kommen
die Termini ,Notwendigkeit®,  Zufalligkeit“ vor. Diese Termini werden aber
nicht korrekt eingefiihrt, sondern als bekannt vorausgesetzt und teilweise aus
der Mythologie iibernommen. Wir sehen uns in den nichsten Abschnitten
an, was die Logik bei der korrekten Einfithrung dieser und dhnlicher Termini
leisten kann, und weisen nach, daf} bei einer korrekten Einfithrung dieser
modalen Termini die Thesen des Fatalismus, Tychismus und Antifatalismus
hinfallig werden.

Zum Abschlufl dieses Abschnitts sei noch darauf hingewiesen, dafl Fa-
talismus, Antifatalismus und Tychismus nicht nur in der Philosophie eine
Rolle spielen, sondern dafl &hnliche Probleme auch in den Einzelwissenschat-
ten auftreten. Hier wird dann zwar nicht die Notwendigkeit bzw. Zufalligkeit
aller Ereignisse behauptet, sondern man beschriankt sich auf Ereignisse einer
bestimmten Art. So nehmen in der Genetik etwa T. Morgan, J. Monod und
andere an, da§ Mutationen (Verdnderungen der Erbanlagen) absolut zufélli-
gen Charakter haben, wiahrend L. S. Berg, T. D. Lyssenko u. a. behaupten,
da der Entwicklungsproze der Organismen sich ausschliefilich nach einer
strengen Notwendigkeit vollzieht.

5.4 Modalitaten

Unter Modalititen im engen Sinne (oder alethischen Modalititen) versteht
man die Worte ,,moglich®, ,unmdglich“, , zuféllig“, , nicht notwendig”, , nicht
zufillig®, | wirklich“ und von ihnen abgeleitete Worte. Dabei unterscheidet
man zwischen logischen und faktischen (ontologischen, empirischen, phy-
sischen, mellontischen, kausalen usw.) alethischen Modalititen. Als Moda-
litdten im weiteren Sinne sieht man aufler den bereits angefiihrten noch die
Worte ,,beweisbar”, ,, widerlegbar®, , unentscheidbar®, ,entscheidbar, , verifi-
zierbar®,  falsifizierbar, | iiberpriifbar”, juniiberpriifbar (epistemische Mo-
dalititen) sowie die Worte ,,geboten® (,,obligatorisch®), ,, verboten®, , erlaubt”
(deontische Modalititen) an. Manchmal nennt man auch etwas willkiirlich
Wertungspriadikate wie ,,gut®, schlecht®,  besser®,  gleichwertig®, , schlech-
ter” axiologische Modalititen und Zeittermini wie ,immer“, ,manchmal®,
,hiemals“,  frither*,  spéter”, , gleichzeitig® zeitliche Modalititen.'?

1ygl. etwa A. A. Iwin, Grundprobleme der deontischen Logik, in: Quantoren, Moda-
litdten, Paradoxien, Berlin 1972.



136 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Wir betrachten hier vorwiegend die alethischen Modalitdten und machen
einige Bemerkungen zu den epistemischen, logischen und deontischen Moda-
litdten. Bei den sogenannten axiologischen und zeitlichen Modalitaten han-
delt es sich unseres Erachtens gar nicht um Modalitdten, da die betreffenden
Termini auf ganz andere Art in den Sprachgebrauch eingefiihrt werden als
die iibrigen Modalitéten.

Modalitdten werden in der Wissenschaftssprache und in der Sprache der
Philosophie haufig verwendet. Aussagen, die Modalitdten enthalten, nennen
wir modale Aussagen. Wir fithren einige Beispiele von modalen Aussagen
an: , Es ist moglich, dal ich dich morgen besuche®, , Alle Mutationen sind
zufillig®, ,Die Oktoberrevolution vollzog sich mit historischer Notwendig-
keit“, Dieser Verkehrsunfall war nicht notwendig”, , Die gleichzeitige Exi-
stenz eines Sachverhaltes und des ihm entgegengesetzten Sachverhaltes ist
unmoglich®, | Fine gerade Zahl ist notwendigerweise durch 2 teilbar®.

Viele faktisch verwendeten modalen Aussagen lassen sich durch bedeu-
tungsgleiche Aussagen ohne Modalitidten ersetzen. Dies gilt insbesondere fiir
alle mathematischen Aussagen, in denen alethische Modalitdten vorkommen.
Unser letzter Beispielsatz etwa besagt nur, daf jede gerade Zahl durch 2 teil-
bar ist. Da die alethischen Modalitdten in der Mathematik iiberfliissig sind,
wurde die Untersuchung ihrer logischen Eigenschaften bei der Herausbildung
der modernen mathematischen Logik zunichst vernachléssigt.

Heute hat sich die Situation entscheidend gewandelt. Es gibt eine solche
Vielfalt von konkurrierenden modallogischen Systemen, dafl es selbst dem
Logiker schwerfillt, die Ubersicht zu behalten.!?> Von Einigkeit kann iiber-
haupt keine Rede sein. Meist werden die Eigenschaften und Wechselbeziehun-
gen der Modalitdten axiomatisch beschrieben, ohne aber zu sagen, was die
Modalitdten eigentlich bedeuten sollen. Wir wissen dann etwa: Wenn etwas
notwendig ist, so ist es auch moglich und nicht zuféllig. Was die Worte ,,not-
wendig®, , moglich“ und ,zufillig® aber bedeuten, das wissen wir nicht. Es
wurden auch ,Semantiken® fiir einige modallogische Systeme ausgearbeitet
und sogar die Vollstandigkeit gewisser Modalkalkiile beziiglich dieser Inter-
pretationen bewiesen'?, doch zu einer Klirung dessen, was die Modalitéiten
eigentlich bedeuten, trug dies auch nicht bei.

2Einen Uberblick iiber wichtige Systeme der modalen Logik gibt J. A. Slinin in dem
Artikel ,Die Modalitédtentheorie in der modernen Logik®, in: Quantoren, Modalitdten,
Pradoxien.

13Vgl. S. A. Kripke, A Completeness Theorem in Modal Logic, in: Journal of Symbolic
Logic, vol. 24, 1959, S. 1-14; K. Schiitte, Vollstindige Systeme modaler und intuitionisti-
scher Logik, Berlin/Heidelberg/New York 1968.



5.5. FAKTISCHE MODALITATEN 137

5.5 Deutungsversuche faktischer Modali-
tdten und ihre Mingel

In fritheren Arbeiten vertrat R. Carnap die Auffassung, da nur die logi-
schen Modalititen sinnvoll seien.'* Er sah dabei eine Aussage als logisch
notwendig an, wenn sie logisch wahr ist, und als logisch unmdéglich, wenn
sie logisch falsch ist. Mit dieser Deutung macht er selbst die logischen Mo-
dalitaten faktisch iiberfliissig, da ja die Termini ,logisch wahr“ und ,logisch
falsch® ausreichend sind.

Spiter akzeptierte er jedoch auch faktische Modalititen.'® Fiir Carnap ist
eine Aussage faktisch notwendig (in seiner Terminologie: kausal wahr) genau
dann, wenn sie logisch aus der Klasse aller Grundgesetze folgt. Grundgesetze
definiert er dabei als Behauptungen, die die logische Form von Gesetzesaus-
sagen haben und wahr sind.

Diese Auffassung der faktischen Modalitdten unterscheidet sich von der
H. Reichenbachs nur dadurch, daf§ dieser an die Grundgesetze (urspriingli-
che nomologische Sitze) die strengere Forderung stellt, ihre Wahrheit miisse
feststellbar sein.!® Eine dhnliche Auffassung vertreten A. A. Iwin'”, O. F. Se-
rebrjannikow!® u. a.

Aus der Literatur ist auch bekannt, daf§ die Verwendung modaler Aus-
sagen vor allem fiir Prognosen (fiir Aussagen iiber zukiinftige Ereignisse)
von Bedeutung ist.!® Aussagen iiber zukiinftige Ereignisse kann man nicht
unmittelbar durch Beobachtung iiberpriifen. Man kann nicht ohne weiteres
feststellen, ob sie wahr sind oder nicht, da die Ereignisse, von denen die Rede
ist, noch nicht existieren. Prognosen stellt man auf, indem man aus unserem
gegenwartigen Wissen auf das Auftreten oder Nichtauftreten zukiinftiger Er-
eignisse schliefit.

X sei eine beliebige empirische Aussage und | der terminibildende Ope-
rator ,,die Tatsache, dafl ... ", der aus einer Aussage einen Ereignisterminus
bildet. Man sagt dann, ein zukiinftiges Ereignis | X ist notwendig, wenn aus

14Vgl. etwa R. Carnap, Meaning and Necessity. A Study in Semantics and Modal Logic,
Chicago 1947.

15Vgl. R. Carnap, Philosophical Foundations of Physics. An Introduction to the Philo-
sophy of Science, New York/London 1966.

16ygl. H. Reichenbach, Nomological Statements and Admissible Operations, Amsterdam
1954.

17vgl. A. A. Ivin, Logika norm, Moskva 1973.

18vgl. O. F. Serebrjannikov, Heuristische Prinzipien und logische Kalkiile, Berlin 1973.

19vgl. A. A. Sinowjew, Komplexe Logik. Grundlagen einer logischen Theorie des Wis-
sens, Berlin 1970, S. 250f.; P. Lorenzen/O. Schwemmer, Konstruktive Logik, Ethik und
Wissenschaftstheorie, Mannheim/Wien/Ziirich 1973, S. 81 ff.



138 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

dem gegenwirtigen Wissen X logisch folgt, und ein zukiinftiges Ereignis | X
ist unméglich, wenn aus dem gegenwértigen Wissen ~X logisch folgt.

Legen wir die Carnapsche Auffassung der faktischen Modalitédten zugrun-
de, so kommen wir zu dem Ergebnis, dafl kein individuelles Ereignis notwen-
dig ist, ganz gleich, ob es sich um ein gegenwirtiges, zukiinftiges oder vergan-
genes Ereignis handelt. Gesetze haben nach Carnap die Form einer formalen
Implikation (obwohl nicht alle wahren formalen Implikationen Gesetze dar-
stellen)

Ve (P(z) 5 Q(x)),

wobei V der Allquantor, D die Subjunktion (materiale Implikation), P und
@ Priadikate und x eine Individuenvariable darstellen. Als Folgerungen allein
aus Formeln dieser Form erhalten wir niemals Formeln der Form @Q(a), wo
a eine Individuenkonstante ist, d.h. keine Aussagen iiber individuelle em-
pirische Ereignisse. Die Carnapsche Auffassung der faktischen Modalititen
bricht zu stark mit dem im Alltag und in der Wissenschaft iiblichen Sprach-
gebrauch und kann deshalb nicht akzeptiert werden.

Eine andere Deutung der Modalititen schligt P. Lorenzen vor.?° Zur
Erlduterung seiner Auffassung der Modalitaten stellen wir uns folgende Si-
tuation vor. Eine bestimmte Menschengruppe hat ein System von Aussagen
W als wahr akzeptiert. Von diesen Menschen werden dann auch alle Aussa-
gen als wahr anerkannt, die logisch aus den Aussagen von W folgen. Jetzt
148t sich fiir eine modalfreie Aussage X der Terminus ,notwendig beziiglich
W wie folgt einfithren: Eine Aussage X ist notwendig beziiglich W genau
dann, wenn X aus den Aussagen von W folgt. Wenn wir fiir ,notwendig
beziiglich W* das Symbol Ny, benutzen, kénnen wir diese Definitionen wie
folgt schreiben:

NwX =Def (W F X)

(F ist das Zeichen der logischen Folgebeziehung).

Die anderen Modalititen werden wie iiblich definiert. Wahrend Lorenzen
in seinen inhaltlichen Ausgangsiiberlegungen den Gebrauch von Modalitédten
nur fir Zukunftsaussagen fiir sinnvoll hélt, ergibt sich aus seiner Definition
aber, daf alles, was wir wissen, beziiglich dieses Wissens notwendig ist. Wenn
wir wissen, dafl eine Erbsenschote fiinf Erbsen und daf sie Eiweifl enthilt, so
sind nach der Auffassung von Lorenzen beide Aussagen notwendig, wihrend

20Vgl. P. Lorenzen, Einfiihrung in die operative Logik und Mathematik, Berlin/Hei-
delberg/New York 1969%; P. Lorenzen/O. Schwemmer, Konstruktive Logik, Ethik und
Wissenschaftstheorie.



5.5. FAKTISCHE MODALITATEN 139

man nach dem iiblichen Sprachgebrauch nur die zweite als notwendig ansehen
wiirde.

War Carnaps Auffassung der Modalitaten zu eng, so ist die von Lorenzen
offenbar zu weit. Auflerdem fithrt sie zu der ,fatalistischen“ Konsequenz:
Alles, was wir wissen, ist notwendig.

Eine sehr interessante und differenzierte Analyse der Modalitdten gibt
A. A. Sinowjew.?! Insbesondere setzt er sich dabei mit dem Fatalismus aus-
einander. Doch seine Auffassung der Modalitaten fiihrt ebenso wie die von
Lorenzen zu gewissen ,fatalistischen“ Konsequenzen. Er wahlt folgende Defi-
nition des Pradikates M (,moglich) fiir individuelle Termini | X (A ist eine
Aussagenvariable):

MIX =pes VIA(A — ~(A - ~X))
~MIX =pes HA(AN (A - ~X)).

Wir haben die Symbolik Sinowjews etwas gedndert und betrachten nur den
klassischen Fall, in dem die Unbestimmtheit ausgeschlossen ist; V ist der
Allquantor, 3 der Existenzquantor, A die Konjunktion und — der Konditio-
nalititsoperator ,wenn ..., so ...".

Weiter definiert er das Priadikat NV folgendermaflen:

N\LX =Def NM\LNX
Aus der Definition der Unméglichkeit erhalten wir:
~Ml~X =3JA(AN (A= X)),

wobei = die Bisubjunktion (materiale Aquivalenz) ist.
Nehmen wir an, das Ereignis X vollzieht sich, dann gilt die Aussage X.
In der Theorie konditionaler Aussagen gilt aulerdem X — X. Wir haben

also X A (X — X). Wenn wir fiir die Termini des Typs |A die folgende
Einfiihrungsregel des Existenzquantors 3 akzeptieren:

Z[A/X]
AZ

wo Z[A/X] das Ergebnis einer Einsetzung der Aussage X fiir die Aussagen-
variable A in Z iiberall da ist, wo A frei in Z vorkommt, so erhalten wir aus
XA (X — X) die Formel 3] A (AA(A — X)). Damit gilt aber die rechte Seite
der Bisubjunktion, und wir erhalten ~M|~X, was definitionsgemafl N].X
ergibt. Wir erhalten also: Wenn ein Ereignis geschieht, so ist es notwendig;:

X — NJX.

2LA. A. Zinov’ev, Logiceskaa fizika, Moskva 1972.



140 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Streng genommen erhalten wir diese Folgerung in Sinowjews System nicht,
da er vor den oben angegebenen Definitionen verbal die Einschrirkung for-
muliert, dafl X eine Zukunftsaussage ist und der Zustand | X nicht existiert.
Syntaktisch wird diese Einschrinkung allerdings nicht beriicksichtigt, und
wenn man diese Bedingung akzeptiert, so muf} sie fiir alle Regeln der mo-
dalen Logik akzeptiert werden. Das bedeutet aber, dal auch eine Regel wie
X F M]X nicht uneingeschrankt verwendet werden kann. Wenn X wahr
ist, d. h., wenn der Zustand | X existiert, darf diese Regel nicht benutzt wer-
den, da X keine Zukunftsaussage ist; wenn X aber eine Zukunftsaussage
ist und die angegebene Regel also giiltig ist, so konnen wir sie im allgemei-
nen nicht anwenden, da die Voraussetzung X nicht wahr ist. Die Regeln
der modalen Logik werden mit solch einer generellen Einschriankung faktisch
bedeutungslos, da die modale Logik dann nicht mehr gestattet, von Aus-
sagen iiber gegenwirtige Ereignisse auf zukiinftige Ereignisse zu schlieflen,
sie stellt dann keine Beziehung mehr auf zwischen unserem gegenwirtigen
Wissen und Aussagen iiber zukiinftige Ereignisse. Um solche Konsequenzen
zu vermeiden, schlagen wir eine andere Deutung der faktischen Modalitaten
vor. Doch zunédchst wollen wir uns die logische Struktur einfacher modaler
Aussagen verdeutlichen.

5.6 Die logische Struktur einfacher modaler
Aussagen

Schon ein fliichtiger Blick in die Literatur zur modalen Logik geniigt, um
die unterschiedlichen Verwendungsweisen der Modalitdten zu verdeutlichen.
Die Modalitdten werden als Operatoren, als Pradikattermini und als Sub-
jekttermini (z. B. ,,die Moglichkeit“) verwendet. Werden die Modalitédten als
Operatoren verwendet, so werden wiederum verschiedenartige Argumente
dieser Operatoren zugelassen. Bei den einen Autoren treten als Argumen-
te modaler Operatoren Aussagen auf, bei anderen Termini. Ist das letztere
der Fall, so werden wiederum entweder beliebige Termini oder aber nur be-
stimmte Arten von Termini (z. B. Ereignistermini) als Argumente zugelas-
sen. Die gleiche Vielfalt haben wir bei einer Verwendung der Modalitdten als
Pradikate. Eine Aufgabe der Logik besteht darin, in dieses Durcheinander
Ordnung zu bringen, zu versuchen, moglichst viele dieser unterschiedlichen
Verwendungsweisen der Modalitdten methodisch zu rechtfertigen und andere
als unkorrekt nachzuweisen und zu verwerfen. Wir wollen diese Aufgabe hier



5.7. MODALITATEN UND WAHRHEITSWERTE 141

nicht in Angriff nehmen??, sondern beschriinken uns auf eine Verwendung der

Modalitédten als Pradikate.

Betrachten wir zunéchst die (faktischen und logischen) alethischen Mo-
dalitdten. Die alethischen Modalititen N, M usw. sind Préidikate, und als
Subjekte in modalen Aussagen mit diesen Pridikaten kénnen nur Ereignis-
termini auftreten. Wenn X eine Aussage ist, so erhalten wir mit Hilfe des
terminibildenden Operators | (,die Tatsache, daf} ...“) Subjekttermini der
Form | X (,,die Tatsache, dal X“). Wenn @ ein beliebiges alethisches modales
Préadikat ist, so haben also einfache modale Aussagen folgende Form:

Q(LX).

In der Umgangssprache und in den Wissenschaftssprachen werden zwar eben-
falls strukturell einfache Ereignistermini wie ,, Autounfall®, | Zusammenstof}“,
,Niederlage®, ,,Geburt®, , Tod", , Eheschliefung®, , Elfmetertor* usw. verwen-
det. Wenn a solch ein einfacher Ereignisterminus ist, werden also auch modale
Aussagen der Form ()(a) gebildet. Es ist aber leicht einzusehen, dafi solche
Ereignistermini a nur als Abkiirzung von Termini der Form |X eingefiihrt
werden. Einfache modale Aussagen mit den epistemischen Modalitdten ,,be-
weisbar®, widerleghar“ usw. haben eine andere logische Struktur. Die Mo-
dalitdten treten in ihnen zwar auch als Pridikate auf, sie sind aber nur auf
Subjekte eines anderen Typs anwendbar. Wenn X wieder eine Aussage ist
und ¢ ein terminibildender Operator, der aus einer Aussage als Argument
einen Namen dieser Aussage bildet (gewohnlich verwendet man Anfithrungs-
striche als Symbol fiir diesen Operator), so sind Termini der Form ¢X (gele-
sen als ,die Aussage X“) Subjekte in epistemischen modalen Aussagen. Ist
@ ein beliebiges epistemisches modales Pridikat, so haben einfache modale
Aussagen mit diesem Pridikat also die Form Q(¢X).

5.7 Modalitaiten und Wahrheitswerte

In der Geschichte der Philosophie und Logik wurde dadurch grofie Verwirrung
gestiftet, dal man die Modalitdten entweder direkt als eine Art von Wahr-
heitswerten betrachtete oder sie aber analog zu Wahrheitswerten behandelte.
Diese Begriffsverwirrung verhinderte lange Zeit eine verniinftige Begriindung
der modalen Logik, und sie hilt auch gegenwirtig noch an. So fiihrte et-
wa Lukasiewicz in seiner dreiwertigen Logik einen Wahrheitswert ,, moglich*

22Vgl. A. Sinowjew/H. Wessel, Logische Sprachregeln. Eine Einfiihrung in die Logik,
Berlin 1974.



142 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

ein?®, Carnap identifizierte logische Wahrheit und logische Notwendigkeit, Lo-
renzen gebraucht ,,moglich” und , méglicherweise wahr* synonym usw. Wahr-
heitswerte sind, wenn sie nicht blof3 als ungedeutete technische Hilfsmittel der
Logik verwendet werden, spezielle logische Priadikate, die Aussagen zu- bzw.
abgesprochen werden. Wenn V' ein beliebiger Wahrheitswert ist, so haben
Aussagen mit diesem Pridikat folgende logische Form

V(LX).

Wenn v der Wahrheitswert ,,wahr* ist, so wird er nach folgendem Definiti-
onsschema eingefiihrt:

U(tX) =Def X.

Hieraus ergibt sich die Bisubjunktion v(tX) = X.

Der Unterschied zwischen alethischen Modalitdten und Wahrheitswerten ist
offensichtlich, da alethische Modalititen nur mit Subjekten der Form |X
und Wahrheitswerte nur mit Subjekten der Form ¢X zu Aussagen verkniipft
werden.

Um mogliche Mifiverstindnisse zu vermeiden, sei auf folgende Unterschei-
dung hingewiesen. Die Wendungen der Umgangssprache ,der Sachverhalt,
da} ...*“ und ,die Tatsache, dafl ... werden in der logischen und wissen-
schaftstheoretischen Literatur meist als Abstraktoren gedeutet. Wenn man
von konkreten Aussagesitzen ausgeht, so kann zwischen bestimmten von ih-
nen die Relation der Bedeutungsgleichheit bestehen. Beschrankt man sich
jetzt in seinen Aussagen iiber die gegebenen Aussagen auf solche, die fiir be-
deutungsgleiche Aussagesétze in gleicher Weise gelten bzw. nicht gelten, d. h.,
trifft man nur solche Aussagen iiber die gegebenen Aussagesitze, die invari-
ant beziiglich der Aquivalenzrelation ,,bedeutungsgleich sind, so sagt man,
man habe eine Abstraktion von Ausagesitzen zu den von ihnen beschriebe-
nen Sachverhalten vollzogen. Bedeutungsgleiche Aussagesitze stellen dann
den gleichen Sachverhalt dar. Sind die betreffenden Aussagesétze aulerdem
noch wahr, so sagt man, sie stellen eine Tatsache dar. Wenn s den Abstraktor
,der Sachverhalt, dafl ...“ symbolisiert, so 148t sich auch fiir Sachverhalte
das Pradikat ,, wahr“ einfiihren:

’U(SX) EDef X,

wobei fiir X auch eine beliebige bedeutungsgleiche Aussage stehen kann.

23Vgl. J. Lukasiewicz, Philosophische Bemerkungen zu mehrwertigen Systemen des Aus-
sagenkalkiils, Comptes Rendus de la Société des Sciences et des Lettres de Varsovie, CI.
II1, XXIII, 1930, S. 51-77. Gekiirzter Nachdruck in: K. Berka/L. Kreiser, Logik-Texte.



5.8. EINFUHRUNG FAKTISCHER MODALITATEN 143

Die Abstraktoren ,,der Sachverhalt, daf ... “ und ,die Tatsache, daf3 ...“
sind streng von dem Operator ,die Tatsache, dafl ...“ zu unterscheiden. In
der Umgangssprache ist es nicht immer moglich, diese beiden verschiedenen
Verwendungsweisen der gleichen Wendung zu unterscheiden, und sie waren
Anla8 fiir manche umfangreiche Erérterung®?.

P. Lorenzen und O. Schwemmer schreiben in diesem Zusammenhang: ,,Die
Abstraktion von Aussagen zu Sachverhalten ist in der Bildungssprache noch
schwerer zu erkennen als die Abstraktion von Priadikatoren zu Begriffen.

Dafl Sachverhalte — und dann gar wahre Sachverhalte, Tatsachen — nichts
als Abstraktionen von Aussagen (im Falle der Tatsachen aus wahren Aussa-
gen) sein sollen, dieser Vorschlag zur Reform der Bildungssprache darf nicht
so mifiverstanden werden, als ob z. B. daran, daf es regnet (aus der Tatsache,
daB es regnet), durch blof sprachliche Anderungen etwas geindert werden
kénnte. Dieses Miflverstdndnis beruht auf der mangelnden Unterscheidung
des Regens (einem Naturvorgang zu einer bestimmten Zeit an einem be-
stimmten Ort) von der Tatsache, daf es regnet.“?® Wir stimmen Lorenzen
und Schwemmer zu, aber in der von ihnen vorgeschlagenen Sprache haben wir
keine Moglichkeit, den durch die Aussage ,es regnet” beschriebenen Natur-
vorgang zu bezeichnen. Dazu dient aber gerade der Operator ,,die Tatsache,
dafl ...“, der von dem gleichlautenden Abstraktor s streng zu unterschei-
den ist. Es ist sinnlos, mit Termini der Form |X das Pradikat , wahr” zu
verkniipfen, wahrend es sinnvoll ist, mit ihnen die Préadikate ,existiert” und
yexistiert nicht* zu Aussagen zu verbinden. Fiir Termini der Form sX ist es,
wie wir gesehen haben, hingegen durchaus sinnvoll, mit ihnen die Pradikate
,2wahr* und ,falsch“ zu verkniipfen. Der Unterschied von Wahrheitswerten
und epistemischen Modalititen, die beiden Subjekten gleicher Form zuge-
schrieben werden, wird deutlich, wenn wir die Schemata zur Einfiihrung der
Wahrheitswerte mit den spiter angegebenen Schemata zur Einfiihrung epi-
stemischer Modalitdaten vergleichen.

5.8 Definitionsschema zur Einfiihrung fakti-
scher Modalititen

Wir fithren folgende Symbolik ein: W sei ein bestimmtes Wissen, iiber das
eine Menschengruppe verfiigt. Unter Wissen verstehen wir dabei eine Aus-
sage (eine Aussagengesamtheit, eine Konjunktion von Aussagen), die die-

24Vgl. etwa G. Patzig, Satz und Tatsache, in: Sprache und Logik, G&ttingen 1970.
25P. Lorenzen/O. Schwemmer, Konstruktive Logik, Ethik und Wissenschaftstheorie, S.
161.



144 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

se Menschengruppe auf Abruf hat (d.h., die die Menschen dieser Gruppe
im Gedichtnis gespeichert haben und auf Verlangen sagen oder schreiben
konnen, die in Nachschlagewerken, auf Tonbéndern aufgezeichnet ist usw.)
und die auflerdem wahr ist. Wir unterscheiden Wissen also vom vermeint-
lichen Wissen, vom blofen Glauben oder von Uberzeugungen, die blof als
wahr angenommen werden. Die Frage, wie man Wissen von Glauben und
blofen Uberzeugungen unterscheiden kann, lassen wir hier offen, da sie fiir
die folgende Problematik zunéchst nicht wesentlich ist. Das Wissen W moge
aus einem theoretischen Teil G (Verlaufsgesetze, oder allgemein wissenschaft-
liche Gesetze, darunter logische Gesetze) und einem rein empirischen Teil
R (Situationsbeschreibungen, Randbedingungen) bestehen, es moge W die
Konjunktion G' A R sein. Hierbei wird nicht vorausgesetzt, dafl es ein allge-
meines logisches Verfahren gibt, dafl es gestattet, Gesetzeswissen von rein
empirischen Situationsbeschreibungen zu unterscheiden, sondern es wird nur
vorausgesetzt, dafl das in jedem konkreten Fall irgendwie moglich ist. Da W
wahr ist, ist es insbesondere logisch widerspruchsfrei, d.h., fiir eine beliebi-
ge Aussage X gilt ~(W F X A ~X), ebenso gelten ~(G F X A ~X) und
~(R F X A ~X). Fiir die Notwendigkeit N eines Ereignisses | X beziiglich
des Wissens W wéhlen wir folgendes Definitionsschema:

D1. N,lX =p; (GFX)V(GARF X)A~(RF X),

wobei G, W und R konstante Aussagen darstellen, wihrend V die Adjunkti-
on (,oder”) ist. (Da im Definiens iiber logische Folgebeziehungen gesprochen
wird, hiatten wir eigentlich zwischen logischen Operatoren einer Objektspra-
che und einer Metasprache unterscheiden miissen. Die in den eingeklammer-
ten Formeln vorkommenden Operatoren wiren dann Operatoren der Objekt-
sprache, und die iibrigen Operatoren wiren Operatoren der Metasprache.
Oder wir hétten das Zeichen der logischen Folgebeziehung = durch den Kon-
ditionalitdatsoperator — ersetzen miissen und die Bedingung vorausschicken
miissen, daf} alle vorkommenden konditionalen Aussagen aus Aussagen iiber
die Folgebeziehung gewonnen wurden. Doch kommt es hier aus Griinden der
Einfachheit nicht auf letzte formale Strenge an, und praktisch kénnen kaum
Mif}verstandnisse entstehen.)
Die Moglichkeit eines Ereignisses | X wird hier wie iiblich definiert:

D2. MW~LX =Def NNwJ,NX

Es lassen sich verschiedene Zufélligkeiten eines Ereignisses | X definieren.
Wir betrachten die folgenden:

D3. O&J\LX =Def NN{/{/J,X,
D4. C21X =p.s X A My |~X,
D5. Ci\l/X =Def Mwi,X A MW\LNX



5.8. EINFUHRUNG FAKTISCHER MODALITATEN 145

Um den Zusammenhang dieser Modalitdten mit unseren Ausgangsiiberle-

gungen zu verdeutlichen, schreiben wir die angegebenen Definitionen noch

einmal ohne Verwendung von modalen Pradikaten im Definiens:

D2'. MwlX =pes ~(GF ~X)A~(GARF ~X)V~(GF~X)A(RF ~X),

D3. CLIX =pey ~(GF X)AN (~(GARFX)V (RF X)),

D4'. C2lX =pef X AN (~(GFX)A~(GARFX)V~(GFX)AN(RF X)),

D5. C3lX =pey ~(GF ~X)A~GF X)AN(~(GARF ~X)V(RF
F~X)A(~GAREX)V(RE X)).

Zur Vereinfachung der Schreibweise lassen wir im weiteren den Index W bei

den Modalitdten weg. Wir setzen voraus, daff in einer Formel (oder einem

Beweis) bei allen faktischen Modalitdten immer der gleiche Index W steht,

d.h., wir betrachten weiterhin nur relative Modalititen beziiglich eines be-

stimmten Wissens IW. Weiter schreiben wir anstelle von | X iiberall z.

Bei den Definitionsschemata zur Einfithrung der faktischen Modalitdten
handelt es sich nicht um Definitionen, da sie die auflerlogischen Konstanten
W, G und R enthalten, die nicht ndher bestimmt sind. Es ist auch nicht
Aufgabe der Logik, diese Konstanten zu prézisieren. Vielmehr wird in jedem
Wissensbereich (in jeder Einzelwissenschaft) gesondert festgelegt, was als W,
G und R gewdhlt wird. Fiir die Logik ist nur wichtig, welche Beziehungen
bei beliebigen W, G und R gelten. Deshalb kommen die Konstanten W, G,
R in den Gesetzen der Logik faktischer Modalitdten gar nicht vor.

Aus den angegebenen Definitionen ergeben sich als Folgerung u. a. folgen-
de Theoreme, deren Beweis wir hier nicht angeben:

T1. Nz D Mz,
T2. Nz D X,
T3. X D Mz.

Die Formeln Mx D X, X D Nz, Mx D Nz sind hingegen keine Theoreme.
T4. ~Mxz = N~uz,

T5. Nz =~C'z,

T6. ~XV Nz =~C?x,

T7. N~z V Nz = ~(C32.

Eine der Aufgaben der modalen Logik besteht darin, Regeln fiir solche Félle
aufzustellen, wo sich die Modalititen auf zusammengesetzte Ereignistermini
beziehen. Wir betrachten einige solcher Regeln. Da wir die klassische Logik
voraussetzen, gilt trivialerweise:

T8. Nz = N~~z,

T9. Mx= M~~uz,

und analog fiir alle iibrigen Modalitdten. Man kann sich leicht davon iiber-
zeugen, dafl bei unserer Deutung der Modalitdten gilt:



146 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

T10. Nx A Ny D N(z Avy).

Von einigen Autoren (Lukasiewicz?®, Sinowjew?") wird auch die Umkehrung
dieses Theorems N(z A y) D Nz A Ny akzeptiert. Wir zeigen, warum diese
Formel bei unserer Deutung der Modalitdaten nicht gilt. Nach D1 l&8t sich
diese Formel folgendermaflen schreiben:

(GFXAY)V(EGARFXAY)A~RFXAY)D(GFX)V(GARF
FXO)A~REX)Y)A(GFY)V(GARFY)A~REY)).

27)

Wir nehmen an, das Antezedent dieser Subjunktion wiirde gelten, und un-
terscheiden die beiden Félle, dafl das erste oder das zweite Adjunktionsglied
des Antezedents gilt. Im ersten Fall erhalten wir die Behauptung des Konse-
quents, da wir aus G - X AY auch G+ X und G F Y erhalten. Im zweiten
Fall erhalten wiraus GARF X AY zwar GARF X und GARFEY, aber
aus ~(RF X AY) erhalten wir nicht ~(R F X) und ~(R t Y'). Diese beiden
Formeln wiren jedoch zur Rechtfertigung der Behauptung des Konsequents
erforderlich. Aus T10 gewinnt man leicht:

T11. M(zVy) D MxV My.

Betrachten wir noch die Formel N(xVy) D NxV Ny, die von einigen Autoren
(z. B. Lukasiewicz?®) als Theorem der Modallogik akzeptiert wird, wihrend
sie von anderen Autoren (z.B. Lewis*) verworfen wird. Da diese Formel
manchmal zur Rechtfertigung des Fatalismus benutzt wird, zeigen wir, dafi sie
bei unserer Deutung der Modalitdten nicht gilt. Wir setzen in dieser Formel
fiir Y die Formel ~X ein, schreiben die so gewonnene Formel nach D1 um
und erhalten:

(GF XV~X)V(GARF XV~X)A~(RFXV~X)D ((GF X)V(GARF
FX)A~(RF X))V (GF~X)V(GARFE ~X)A~(RF ~X)).

Es ist aber durchaus moglich, dafl G - X V~X bzw. GAR F X V~X gelten,
wahrend GF X und GF ~X bzw. GARF X und G A RF ~X beide nicht
gelten. Hieraus ergibt sich, dal bei unserer Deutung der Modalitdten auch
die Formel Max A My D M(x A y) kein Theorem ist, die bei Lukasiewicz
ebenfalls akzeptiert wird.

Wir schlieflen die Erorterung einiger Theoreme fiir faktische Modalitédten
ab. Einen systematischen Aufbau dieser Logik wollen wir hier nicht vorneh-
men. Wir wollen uns vielmehr ansehen, wie unser Schema zur Einfithrung
von epistemischen Modalitdten abgewandelt werden muf.

26ygl. J. Lukasiewicz, A System of Modal Logic, in: Selected Works, S. 255.
27Vgl. A. A. Sinowjew, Komplexe Logik, S. 255.

28Vgl. J. Lukasiewicz, ebenda, S. 374.

29Vgl. C. Lewis/C. H. Langford, Symbolic Logic, New York 1959%, S. 167f.



5.9. EINFUHRUNG EPISTEMISCHER MODALITATEN 147

5.9 Definitionsschema zur Einfiihrung episte-
mischer Modalititen

Wir unterscheiden zwischen theoretischen und empirischen epistemischen
Modalitaten. Als theoretische epistemische Modalitdten betrachten wir die
Pradikate ,,beweisbar®, ,,unbeweisbar®, ,, widerlegbar*, ,, unwiderlegbar®, , ent-
scheidbar® und ,unentscheidbar®, wahrend wir die Pradikate ,, verifizierbar®,
yhichtverifizierbar®, ,falsifizierbar®, ,nichtfalsifizierbar®, ,iiberprifbar” und
L uniiberpriifbar® als empirische epistemische Modalititen bezeichnen. Als
Subjekte in epistemischen modalen Aussagen treten stets Subjekte der Form
tX auf.

Aus den Schemata zur Einfithrung faktischer Modalitdten erhalten wir ein
Schema, zur Einfithrung von theoretischen epistemischen Modalitdten, wenn
W nicht in G und R unterteilt ist, d. h., mit Hilfe der theoretischen epistemi-
schen Modalitdten wird charakterisiert, ob aus einem gegebenen Wissen W
(meist in Form eines Axiomensystems angegeben) eine Aussage X beweisbar,
widerlegbar usw. ist. Wir schlagen folgende Definitionsschemata vor:

D1. ,tX ist beweisbar beziiglich W*:
B,tX =pes (WE X),
D2. X ist unbeweisbar beziiglich W*:
~BtX =pes ~(W F X),
D3. ,tX ist widerlegbar beziiglich W*:
Wi tX =pes (W ~X),
D4. | tX ist unwiderlegbar beziiglich W*:
~WiytX =pey ~(W F ~X),
D5. ,tX ist unentscheidbar beziiglich W*:
UptX =per ~(WEX)A~(W F ~X),
D6. ,tX ist entscheidbar beziiglich W*:
~UtX =pey (WEX)V (W F~X).
In der Logik theoretischer epistemischer Modalitdten werden wiederum die
logischen Beziehungen zwischen den modalen Prédikaten untersucht, die bei

beliebigem W gelten. Da W als wahr angenommen wird, gilt offenbar folgende
Beziehung zwischen der Beweisbarkeit und der Wahrheit einer Aussage:

BtX D v(tX),

wahrend die umgekehrte Subjunktion im allgemeinen nicht gilt. Aus dem
Schema zur Einfiihrung der faktischen Modalitdten erhalten wir ein Schema
zur Einfithrung der empirischen epistemischem Modalitdten, wenn G leer ist.



148 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Als Wissen werden hier also nur reine Situationsbeschreibungen und logische
Regeln betrachtet. Wir erhalten dann folgende Definitionsschemata:

D7. ,tX ist verifizierbar beziiglich R":
VertX =per (RF X),

D8. ,tX ist nicht verifizierbar beziiglich R*:
~VertX =per ~(RF X),

D9. tX ist falsifizierbar beziiglich R“:
FaptX =pes (RF ~X),

D10. ,,tX ist nicht falsifizierbar beziiglich R*:
~FagptX =p.s ~(RF ~X),

D11. X ist iiberpriitbar beziiglich W R*:
UrtX =pes (RF X)V (RF ~X),

D12. ,tX ist uniiberpriifbar beziiglich R*:
~URtX =pes ~(RF X) A ~(RF ~X).

5.10 Deontische Modalitidten

Wenn X eine empirische Aussage ist, so moge ! X die Aufforderung (den Impe-
rativ) an eine Person darstellen, den Zustand | X herzustellen. Wir betrachen
hier nur Aufforderungen an alle (beliebige) Personen, deshalb brauchen wir
keine Variablen fiir Personen einzufithren, an die eine Aufforderung gerichtet
ist. Offenbar ist eine Aufforderung !X nur sinvoll, wenn X eine Aussage iiber
einen zukiinftigen Zustand ist, der gegenwértig nicht existiert.

Die logische Folgebeziehung F fiir Imperative fithren wir folgendermafien
ein®: Wir sagen, !X F 'Y gilt genau dann, wenn X F Y gilt, und XAlY F1Z
genau dann, wenn X AY F Z gilt. Die Folgebeziehung fiir Imperativsitze
wird also mit Hilfe der Folgebeziehung fiir Indikativsitze definiert.

Wir unterscheiden zwischen bedingten und unbedingten Imperativen. Ein
unbedingter Imperativ hat die logische Form !X und ein bedingter Imperativ
die Form X — 'Y, wobei — der Konditionalitatsoperator ,,wenn ..., so ..."
1st.

Aus dem Schema zur Einfithrung der faktischen alethischen Modalitdten
erhalten wir ein Schema zur Einfiihrung der deontischen Modalitéiten ,,ge-
boten“ (oder ,obligatorisch“, O), ,erlaubt* (P), ,verboten* (F) und ,frei-
gestellt (,indifferent“, I'), wenn wir anstelle des Gesetzeswissens G einen

30Vgl. P. Lorenzen/O. Schwemmer, Konstruktive Logik, Ethik und Wissenschaftstheo-
rie, S. 90.



5.10. DEONTISCHE MODALITATEN 149

Kodex K von bedingten und unbedingten Imperativen setzen. Wir setzen
voraus, dal der Kodex K widerspruchsfrei ist, was natiirlich bei einem fak-
tischen Kodex durchaus nicht immer der Fall ist. (Genauso, wie die faktisch
akzeptierten Gesetzesaussagen G im Falle der faktischen Modalitdten nicht
immer wahr sind.) Wir erhalten dann folgende Definitionsschemata fiir deon-
tische Modalitaten:

D1. Ok!X =ps (KF!X)V(KARFIX)A~(RFX),

D2. PK'X =Def "\JOK!"V)(7

D3. FK'X =Def OK!NX,

D4. IK'X EDef PK'X A PK'NX

In der deontischen Logik werden die logischen Beziehungen zwischen den
Priadikdaten O, P, F und I beschrieben, die fiir jeden beliebigen (wider-
spruchsfreien) Kodex K unter beliebigen Randbedingungen R gelten. In den
Theoremen der deontischen Logik kommen darum K und R gar nicht (bzw.
K nur als Index) vor.

Unsere Definitionsschemata vermeiden einige Paradoxa, die in anderen
Systemen der deontischen Logik auftreten. Iwin schlidgt beispielsweise folgen-
des deontische System vor.?! Er setzt die Definition einer aussagenlogischen
Formel voraus und definiert dann eine deontische Formel:

1) der Ausdruck O(a/) ist eine deontische Formel genau dann, wenn « und

[ aussagenlogische Formeln sind;

2) wenn « und 3 deontische Formeln sind, so sind (a D 3), (a = 3), (a Af),

(aV B), ~a gleichfalls deontische Formeln.

Wir haben diese Formeldefinition angefiihrt, damit der Leser sieht, daf§
wir uns bei der folgenden Argumentation genau an die von Iwin gewéahlten
Definitionen halten. Der Ausdruck O(p/q) kann gelesen werden als ,,Stelle p
her unter der Bedingung ¢“ und wird bedingte Verpflichtung genannt. Zu den
Tautologien und Definitionen der Aussagenlogik wird folgende Definition der
bedingten Verpflichtung hinzugefiigt:

O(p/q) =pes Z N q D p,

wobei Z eine Konstante ist. (Sie kann als Kodex gedeutet werden.)
Nach der angegebenen Formeldefinition ist O(p/p) eine deontische For-
mel, da die Bedingung, dafl & und 3 verschieden sind, nicht gefordert ist.
Aus der angefiihrten Definition erhalten wir, wenn wir fiir ¢ die Variable p
einsetzen und von der Kommutativitidt der Bisubjunktion Gebrauch machen,
das folgende Theorem:

(Z Ap > p)=O(p/p).
31ygl. A. A. Iwin, Grundprobleme der deontischen Logik, S. 504, S. 513.




150 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Die Formel Z Ap D p ist aber eine Tautologie der Aussagenlogik, ganz gleich,
welche Formel Z ist, und nach der Abtrennungsregel fiir die Bisubjunktion
erhalten wir als Theorem:

O(p/p),

d. h. den Satz ,,Stelle den Zustand p her unter der Bedingung p*“. Dieser Satz
ist aber widersinnig und kann nicht als logisches Gesetz akzeptiert werden.
Bei den von uns angegebenen Definitionschemata der deontischen Moda-
litdten ist dieses Paradox ausgeschlossen.

5.11 Logische Modalititen

Aus den Schemata zur Einfithrung faktischer Modalitdten erhélt man die logi-
schen alethischen Modalitdten auf folgende Weise. In dem Definitionsschema
fiir die faktische Notwendigkeit wird R gestrichen und G durch L ersetzt,
wobei L die Gesetze (Theoreme, Tautologien, Regeln) der akzeptierten Lo-
gik sind, d. h., als Wissen, aus dem geschlossen wird, werden nur die Gesetze
der Logik zugelassen. Wir erhalten dann zunéchst folgende Definition der
logischen Notwendigkeit:

D1. NylX =ps LF X.

Da L jedoch als Logik akzeptiert ist, lafit sich diese Definition auch folgen-
dermaflen schreiben:

D1'. NplX =ps- X.

Die logische alethische Méglichkeit wird entsprechend definiert als:

D2. Mp X =pes ~Npl~X,

oder anders geschrieben:

D2'. MplX =pes ~(F ~X).

Die logische alethische Zufilligkeit definieren wir folgendermaflen:

D3. CplX =pey ~NplX.

Aus den Definitionen ergeben sich u. a. folgende Theoreme (anstelle von | X
schreiben wir wieder x):

T1. NLI' > X,

T2. ~X D ~Npx,
T3. Ny~z D ~Mya,
T4. X D Mz,

T5. Npxz = ~Cpx.



5.12. WIDERLEGUNG EINIGER SCHEINARGUMENTE 151

Da beim Aufbau jeder Wissenschaft eine Logik L vorausgesetzt und akzep-
tiert wird, gelten auf Grund der gewéhlten Definitionen folgende Beziehun-
gen zwischen logischen und faktischen Modalitéten (die Indizes bei faktischen
Modalitédten lassen wir wieder weg):

T6. Npz D Nz,

T7. Mz D Mpz,

T8. ~Nz D ~Njz,

T9. ~Mpz D ~Mzx.

Die letzten vier Theoreme zeigen, dafl die logischen alethischen Modalitdten
Grenzen fiir die faktischen Modalitdaten festlegen. T6 besagt: Was logisch
notwendig ist, ist auch faktisch notwendig; T7 besagt: Was faktisch moglich
ist, ist auch logisch mdglich; T8 besagt: Was faktisch nicht notwendig ist, ist
auch logisch nicht notwendig; wihrend T9 besagt: Was logisch unmdéglich ist,
ist auch faktisch unmoglich.

Aus den Definitionsschemata zur Einfithrung theoretischer epistemischer
Modalitdten erhilt man Schemata fiir die logischen epistemischen Moda-
litdten, wenn man W durch L ersetzt:

D4. BLtX EDef|_ X;

D5. NBLtX EDef N(|_ )()7

D6. W’LLtX =Def (" NX),

D7. NWZLtX =Def N(" NX),

D8. UptX =pes ~(F X) A ~(F ~X);

D9. ~UptX =pes (F X) V (F ~X).

Wir sehen, daf§ die Behauptungen der logischen Beweisbarkeit, der logischen
Notwendigkeit, der logischen Wahrheit einer Aussage (bzw. der durch die
Aussage beschriebenen Sachlage) einerseits, sowie die der logischen Wider-
legbarkeit, der logischen Unmoglichkeit und der logischen Falschheit ande-
rerseits dquivalent sind. Trotzdem miissen diese verschiedenen Behauptungen
sehr wohl unterschieden werden. In der mangelnden Unterscheidung dieser
verschiedenen Behauptungen liegt einer der Griinde fiir die fehlerhafte Deu-
tung der Modalitdten als Wahrheitswerte.

5.12 Widerlegung einiger Scheinargumente
fiir die Grundthesen des Fatalismus, T'y-
chismus und Antifatalismus

Bei der von uns vorgeschlagenen Deutung der Modalititen gibt es keiner-
lei Griinde fiir ein Akzeptieren einer der drei Grundthesen. In der Literatur



152 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

werden die genannten Thesen meist entweder gar nicht begriindet, sondern
nur als Uberzeugung geduBert, oder aber mit weitschweifigen Erérterungen
gestiitzt, die einer logischen Kritik nicht standhalten. Doch es gibt auch ei-
nige Argumente, die sich in der Geschichte der Philosophie lange gehalten
haben. So versuchte man etwa den Fatalismus mit Hilfe des Gesetzes vom
ausgeschlossenen Dritten X V ~X zu begriinden. Das Gesetz vom ausge-
schlossenen Dritten in der angegebenen Form ist wahr, sogar logisch wahr.
Es gilt fiir beliebige Aussagen X, also insbesondere auch, wenn X eine Zu-
kunftsaussage ist. Es gilt aber allein auf Grund der Eigenschaften der in ihm
vorkommenden logischen Operatoren und ist keine ontologische Behauptung.
Aus dem Gesetz vom ausgeschlossenen Dritten wird bei dem Begriindungs-
versuch des Fatalismus aber falsch geschlossen, daf} eine beliebige Zukunfts-
aussage X entweder wahr oder falsch ist, und zwar wahr bzw. falsch seit aller
Ewigkeit. Hier wird das Gesetz vom ausgeschlossenen Dritten mit dem Prin-
zip der Zweiwertigkeit verwechselt, nach dem jede Aussage (immer) genau
einen der beiden Wahrheitswerte ,,wahr und ,,falsch“ hat. Dieses Prinzip gilt
aber nicht uneingeschrinkt. Wir konnen fiir eine beliebige Zukunftsaussage
X zwar behaupten: Wenn X wahr ist, so ist ~X falsch; und wenn X falsch
ist, so ist ~X wahr. Wir kénnen auch behaupten, X wird wahr sein oder ~X
wird wahr sein. Doch heute kénnen wir von einer beliebigen Zukunftsaussage
weder begriindet sagen, sie sei wahr noch sie sei falsch, heute ist sie vielmehr
(im allgemeinen) uniiberpriifbar. Sie wird sich vielmehr erst als wahr oder
falsch herausstellen. Gerade deshalb wurden ja die Modalitdten eingefiihrt.
Mit ihrer Hilfe kénnen wir schon heute begriindet Prognosen formulieren.

Ein weiteres Argument zugunsten des Fatalismus geht ebenfalls vom Ge-
setz vom ausgeschlossenen Dritten aus. Man argumentiert folgendermafien:
X V~X ist ein logisches Gesetz, also logisch notwendig: Ny (xV ~x). Aus der
logischen Notwendigkeit folgt aber die faktische: N(zV ~z). Hieraus schlieft
man dann auf: Nz V N~z. Wir hatten aber bereits gesehen, daf solch ein
Schluf} bei unserer Deutung der Modalitdaten nicht korrekt ist. Lukasiewicz,
der den letzteren Schlufl akzeptiert, bestreitet, um nicht zu fatalistischen
Konsequenzen zu gelangen, die in T17-T20 angegebenen Beziehungen zwi-
schen logischen und faktischen Modalitéten.

5.13 Fatalismus und kontrafaktuale Aussagen

Manchmal versucht man zur Begriindung des Fatalismus (der Vorherbe-
stimmtheit, der Unausweichlichkeit usw.) sogenannte kontrafaktuale Aus-
sagen heranzuziehen. Die Argumentation wird dabei etwa nach folgendem
Schema aufgebaut: Y moge eine Aussage sein, die ein bestimmtes, wirklich



5.13. FATALISMUS UND KONTRAFAKTUALE AUSSAGEN 153

geschehenes historisches Ereignis beschreibt, wahrend Xy, ..., X,, Aussa-
gen sind, die gewisse Bedingungen, Ursachen, Umsténde usw. fiir das Auf-
treten von |Y beschreiben. Ein Ereignis |Y nennt man manchmal genau
dann schicksalbestimmt (vorherbestimmt, historisch unausweichlich, histo-
risch notwendig usw.), wenn die folgende Aussage gilt: (Selbst) wenn ~X;
und ~X, ... und ~X,, gegolten hitten, so wire (trotzdem) |Y geschehen.
Nehmen wir ein Beispiel: Y sei die Aussage ,Napoleon hat die Schlacht bei
Waterloo verloren“, und X, ...,X,, seien entsprechend die wahren Aussa-
gen ,Napoleon hatte Magenbeschwerden®, ,,Bliicher erschien rechtzeitig auf
dem Schlachtfeld“ usw. Die Niederlage Napoleons bei Waterloo wird dann
als schicksalbestimmt angesehen, wenn er selbst dann verloren hitte, falls er
keine Magenbeschwerden gehabt hétte, Bliicher nicht rechtzeitig erschienen
ware usw.

Uns intersessiert hier nicht das konkrete historische Beispiel, sondern die
logische Form der in dieser Argumentation auftretenden sogenannten kon-
trafaktualen Aussagen. Kontrafaktuale Aussagen sind Aussagen des Typs:
»Wenn A wire (nicht wire), so wire B“, Wenn A wire (nicht wire), so
ware B nicht“, JWenn A gewesen wire, so ware (nicht) B“, ,Wenn A sein
wiirde, so wiirde B sein“, ,Wenn es wahr ware, dafl A, so ware es wahr, dafl
B usw., in denen A nicht wahr sein kann. Die logische Problematik solcher
Aussagen betrachten wir an zwei einfachen Beispielen, die leichter als unser
historisches Beispiel zu tiiberschauen sind:

1. ,Wenn N die Straflenverkehrsregeln beachtet hitte, so wére er nicht
iiberfahren worden.” 2. [Wenn in der intuitionistischen Logik die Formel
~(~p A p) D ~qV q beweisbar wire, so ware in ihr auch die Formel ~¢q V ¢
beweisbar.“ Solchen Aussagen ist eine sehr umfangreiche logische Literatur
gewidmet. Man glaubt, mit ihnen seien schwierige logische Probleme verbun-
den. Unserer Auffassung nach gehen diese Schwierigkeiten (wenn sie nicht
tiberhaupt illusorisch sind) tiber den Rahmen der Logik hinaus. Wir betrach-
ten das etwas ausfiihrlicher.

Vor allem mufl man die Arten konditionaler Aussagen unterscheiden, mit
denen die kontrafaktualen Aussagen assoziiert werden. Wir haben oben zwei
Beispiele solcher Aussagen angefiihrt, die sich in dieser Hinsicht prinzipiell
unterscheiden. Wir stellen die Frage so: Was mdéchte man sagen, wenn man
2 behauptet? Jeder, der die Logik etwas kennt, weifl, dal man damit folgen-
des ausdriicken will: Wenn angenommen wird, dafl in der intuitionistischen
Logik die Formel ~(~p A p) D ~qV g beweisbar ist, so erhélt man aus dieser
Annahme, dafl auch die Formel ~q V ¢ beweisbar ist (mit anderen Worten,
aus der Annahme ~(~p A p) D ~qV q ist die Formel ~q V g beweisbar, d. h.
~(~pAp) D ~qV gl ~qVq). Wenn es erwiinscht ist, kann man hier ganz
ohne das Wortchen ,, wire* auskommen, indem man 2 durch eine Gesamtheit



154 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

von Aussagen eines anderen Typs ersetzt, die in einem bestimmten logischen
Zusammenhang stehen. Und allgemein sind in solchen Fillen kontrafaktuale
Aussagen nur Abkiirzungen fiir gewisse komplexe Uberlegungen oder sind
nur eine besondere stilistische Ausdrucksform fiir logische Zusammenhénge
von Aussagen. Wir geben noch ein einfaches Beispiel dieser Art an, indem
das Gesagte noch deutlicher wird. Aus den Ausagen , Alle Menschen sind
sterblich® und ,Sokrates ist ein Mensch® folgt logisch die Aussage ,,Sokrates
ist sterblich“. Wenn man es als selbstverstiandlich ansieht, dafl Sokrates ein
Mensch ist, so wird dies durch das Enthymen ersetzt , Wenn alle Menschen
sterblich sind, so ist Sokrates sterblich“. Nach den Regeln fiir konditiona-
le Aussagen erhélt man ,Wenn Sokrates unsterblich ist, so sind nicht alle
Menschen sterblich“. Es ist bekannt, dafl Sokrates sterblich ist. Die Aussage
, Wenn Sokrates unsterblich wire, so waren nicht alle Menschen sterblich*
fixiert in abgekiirzter Form das oben Gesagte. Dabei sind hier auch andere
Varianten moglich. Doch das Wesen ist dasselbe: Wenn wir annehmen, daf}
Sokrates unsterblich ist, so erhalten wir nach Deduktionsregeln, dafl nicht
alle Menschen sterblich sind.

Wenden wir uns dem Beispiel 1 zu. Wenn 1 behauptet wird, so wird im-
plizit vorausgesetzt: 1. N verletzte die Stralenverkehrsregeln; 2. N wurde
iiberfahren; 3. das zweite passierte nach dem ersten. Im allgemeinen wird
in solchen Fillen implizit vorausgesetzt, dafl ein Ereignis sich vollzog bzw.
nicht vollzog und danach sich ein anderes Ereignis vollzog bzw. nicht vollzog.
Auflerdem wird, wenn man 1 behauptet, implizit eine der beiden Varianten
vorausgesetzt: a) wenn man die Welt in den Zustand zuriickversetzt, der dem
Ereignis |, N verletzt die Regeln des Stralenverkehrs“ vorangeht, und dabei
N die Regeln des Stralenverkehrs nicht verletzt, so wird N danach nicht
tiberfahren; b) wenn die Menschen nicht die Regeln des Strafenverkehrs ver-
letzen, so werden sie unter Bedingungen, die denen analog sind, unter denen
N iiberfahren wurde, nicht iiberfahren. In allgemeiner Form bedeutet die
Variante a folgendes: Eine Aussage ,Wenn ~A wire, so wire ~B“ ist eine
Abkiirzung (ein Ersatz) fiir die Aussage ,,Wenn man die Welt in den Zu-
stand zuriickversetzt, der A vorangeht, so gilt: wenn ~A, so danach ~B*.
Da das Antezedent dieser Aussage nicht wahr sein kann, ist die betrachtete
Aussage unbestimmmt (d. h. kann nicht wahr sein). Die Variante b bedeutet
in allgemeiner Form folgendes: Eine Aussage ,Wenn A wére, so wire B“ ist
eine Abkiirzung fiir die Gesamtheit der Aussagen ~X — ~Y, |A € K] X,
B € K|Y. Und nur in diesem Falle ist es moglich, wahre Aussagen des
betrachteten Typs aufzubauen. Dabei hingt der Wahrheitswert von ,, Wenn
A ware, so ware B“ vom Wahrheitswert von ~X — ~Y ab. In der Wissen-
schaftspraxis trifft man sowohl auf die Variante a als auch auf die Variante b.
Die Variante a findet man sehr hidufig in Arbeiten, die sich mit vergangenen



5.14. EINIGE ABSURDE FOLGERUNGEN 155

Ereignissen beschiftigen. Wir erinnern daran, daf} sich solche Aussagen nicht
bestétigen lassen. Das gilt auch fiir das angefithrte Napoleonbeispiel. Neben-
bei sei vermerkt, daf solche Aussagen haufig als Ergebnis einer Vereinbarung,
aus traditionellen Griinden oder wegen mangelnder logischer Strenge bei der
Begriindung dieser oder jener Behauptungen akzeptiert werden.

Kontrafaktuale Aussagen beziehen sich nicht nur auf vergangene Ereig-
nisse (dies ist nur ein Spezialfall). Oben haben wir das Beispiel 2 angefiihrt,
in dem jeder Hinweis auf die Zeit fehlte. Betrachten wir jetzt die Aussage
»Wenn A sein wird, so wird B sein®“, wo A eine Aussage iiber ein zukiinftiges
Ereignis ist. Wenn bekannt ist (oder angenommen wird), da§ A niemals wahr
wird, so 148t sich die vorliegende sprachliche Situation durch eine kontrafak-
tuale Aussage beschreiben, insbesondere durch folgende: ,,Wenn | A méoglich
wiére, so wiirde B sein®. Das allgemeine Schema zum Aufbau solcher Aussa-
gen lautet: Es ist bekannt, daf ein Ereignis | A unmdoglich ist; es ist bekannt,
dal A — B; als Abkiirzung hierfiir verwendet man ,, Wenn | A moglich wire,
so wiirde B sein“ oder ,,Wenn A sein wird, so wird B sein“. Im zweiten Falle
haben wir es mit einer Konditionalaussage zu tun, die unbestimmt ist.

Das bisher Gesagte ist ausreichend fiir die Schluflfolgerung: Es ist unmog-
lich, ein einheitliches, allgemeines Schema zum Aufbau von kontrafaktualen
Aussagen anzugeben. Und solche Aussagen liefern auch keinen Beitrag zur
Begriindung des Fatalismus.

5.14 Einige absurde Folgerungen aus den
Grundthesen des Fatalismus, Tychismus
und Antifatalismus

Obwohl wir gesehen haben, dal es keine Griinde fiir ein Akzeptieren der
Grundthesen des Fatalismus, Tychismus und Antifatalismus gibt, nehmen wir
im folgenden einmal an, diese Thesen wiirden gelten, und untersuchen, welche
Konsequenzen sich daraus ergeben. Zundchst nehmen wir die Grundthese des
Fatalismus als giiltig an, d.h., wir akzeptieren:

(1) X D Nuz.
Auf Grund des Gesetzes Nz D X erhalten wir dann die Formel:
(2) X = Nz,

d.h. die Behauptung: Eine Aussage X gilt genau dann, wenn das Ereignis
4 X notwendig ist.



156 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Wir hatten bereits gesehen, dafl sich alle anderen Modalitdten mit Hil-
fe von N definieren lassen. Auf Grund der beiden Bisubjunktionen Mz =
= ~N~z und Czx = X A M~z kénnen wir daher in beliebigen modalen
Aussagen die beiden Modalititen ,,mdéglich” und ,zuféllig“ und ihre Nega-
tionen durch die Modalitéit ,notwendig® ausdriicken. (Wir betrachten hier
nicht die verschiedenen méglichen Deutungen der Zufilligkeit als C't, C? und
C3, sondern betrachten nur die Zufélligkeit C? und lassen deshalb den Index
weg. Eine Einbeziehung der anderen Formen der Zufalligkeit wiirde zu analo-
gen Ergebnissen fiihren.) Auf Grund der aus der Grundthese des Fatalismus
gewonnenen Formel 2 148t sich aber ein beliebiger Ausdruck Nz durch X
und ein beliebiger Ausdruck ~Nx durch ~X ersetzen. Wir konnen also in
beliebigen modalen Kontexten alle Modalitdten ausmerzen, ohne daf} sich die
Bedeutung des urspriinglichen Textes dndert. Ein Akzeptieren der Grundthe-
se des Fatalismus lduft also faktisch darauf hinaus, auf einen Gebrauch von
modalen Pradikaten iiberhaupt zu verzichten. Aus den wenigen angegebenen
Regeln der modalen Logik und aus der Grundthese des Fatalismus erhalten
wir, daf} einerseits die Behauptungen X, Nz, ~M~x, Mx und ~N~x sowie
andererseits die Behauptungen ~X, N~zx, ~Mz, M~z und ~Nzx jeweils
dquivalent sind. Wir zeigen dies fiir die erste Reihe von Behauptungen. X ist
mit Nz auf Grund von 2 und mit ~M~z auf Grund der Definition von M
aquivalent. Es bleibt nur zu zeigen, dafl diese Ausdriicke mit Mz dquivalent
sind, da ja ~N~zx mit diesem Ausdruck wieder definitionsgemafl dquivalent
1st.

Aus 2 erhalten wir nach dem Gesetz der Kontraposition:

(3) ~Nz = ~X.
Aus der Definition Nz = ~M~x ergibt sich durch Kontraposition:
(4) ~Nx = M~uz.
Aus 3 und 4 folgt aber:
(5) ~X = M~ux.
Durch Einsetzung von ~X fiir X gewinnen wir aus b:
(6) ~~X = M~r~x
und aus 6 schliefflich:
(7) X = Mz.

Analog 148t sich die Aquivalenz der Behauptungen der zweiten angegebenen
Reihe nachweisen.



5.14. EINIGE ABSURDE FOLGERUNGEN 157

Wenn wir unsere Definition von ,zufillig® zugrunde legen, 1a88t sich aus
der Grundthese des Fatalismus die Formel ~C'z, d.h., kein Ereignis ist zu-
fallig, ableiten. Aus der Definition von C' erhalten wir:

(8) ~Cx = ~(X N M~zx),
oder anders geschrieben:

Angenommen, es gilt X. Dann gilt auf Grund von X = ~M~z auch ~M~z.
Hieraus erhalten wir durch Einfithrung der Adjunktion ~X V ~M~z, d.h.
nach 9 auch ~Cx. Angenommen, es gilt ~X. Dann erhalten wir durch
Einfithrung der Adjunktion wieder ~X V ~M~z, d. h. wiederum ~Cz. Wir
haben also:

(10) ~C'z.

Ein Fatalist bewertet also alle Ereignisse, ganz gleich, ob sie geschehen sind
oder nicht, als nicht zufillig. Alle Ereignisse, die geschehen, bewertet er als
notwendig und moglich und ihr Gegenteil als nicht notwendig und unméglich,
d. h., er akzeptiert:

(11) X =Nz =~M~zx =Mz = ~N~uz.
Ganz analog akzeptiert er die folgende Bisubjunktion:
(12) ~ X =N~z =~Mzx =M~z = ~Nuz.

Der Fatalismus lauft also auf die Entscheidung hinaus, die in den Formeln
11 und 12 vorkommenden Teilausdriicke als synonym anzusehen. Faktisch
ist das ein Verzicht auf die Modalitaten, da sich alles, was ein Fatalist sagt,
auf Grund von 11 und 12 auch ohne Gebrauch von Modalitdten sagen l1afit.
Ein Fatalist mufl damit noch nicht im Widerspruch zu den Tatsachen ste-
hen. Es ist durchaus moglich, daf} er nur Tatsachen konstatiert. Er verzichtet
nur auf einen sinnvollen Gebrauch modaler Aussagen unter iiberfliissiger Ver-
wendung von modalen Ausdriicken. Streichen wir die Modalitdten in seinen
philosophischen Grundthesen, und dazu sind wir ja auf Grund von 11 und 12
berechtigt, so erhalten wir die logisch wahren Platitiiden ,, Was war, das war®,
, Was ist, das ist“, ,,Was sein wird, das wird sein“, ,, Was nicht ist, ist nicht*
usw., d. h. allgemein X = X, wobei X eine beliebige empirische Aussage ist.
Diese Platitiide kiindigt sich bereits in dem schon angefithrten Spinoza-Zitat
an, wonach die Dinge auf keine andere Weise und in keiner anderen Ordnung
(von Gott) hervorgebracht werden, als sie tatsiachlich hervorgebracht worden
sind.



158 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

Betrachten wir jetzt, welche Konsequenzen sich aus der Annahme der
Grundthese des Tychismus ergeben. Dazu nehmen wir an, die Grundthese
des Tychismus wiirde gelten, d. h., wir akzeptieren:

(13) X D Cu.
Nach der Definition von Cz erhalten wir hieraus:
(14) X D X AN M~uz.

Nach dem aussagenlogischen Gesetz (p D g A1) D (p D ¢) A (p D r) erhalten
wir aus dieser Formel:

(15) X D M~u,

d. h., jedes Ereignis, das geschieht, kann auch nicht geschehen. Ersetzen wir
in 15 M durch N, so erhalten wir:

(16) X > ~Nz.

Da aber in der Modallogik Nz D X gilt, gewinnen wir auf Grund der Tran-
sitivitdt der Subjunktion:

(17) Nz D ~Nz.

Durch eine Einsetzung in das aussagenlogische Gesetz (p D ~p) D ~p ergibt
sich aus 17 die Formel:

(18) ~Nz.

Ganz analog laf}t sich auch ~N~x aus der Grundthese des Tychismus ablei-
ten:

Aus der Grundthese des Tychismus folgt also, daf jedes beliebige Ereignis,
ganz gleich, ob es geschieht, nicht notwendig ist. Aus 24 ergibt sich unmit-
telbar:

(25) Mz,

d. h.; alles ist moglich.
Der Tychismus fiihrt also genauso wie der Fatalismus zu einem Verzicht auf
einen sinnvollen Gebrauch von Modalitéten.



5.14. EINIGE ABSURDE FOLGERUNGEN 159

Werden die Modalititen nicht nur auf empirische Aussagen, sondern auch
auf logisch wahre und logisch falsche angewandt, und werden die Beziehungen
zwischen logischen und faktischen Modalitdten beriicksichtigt, so fithrt die
Grundthese des Tychismus sogar zum Widerspruch:

~— S

Da in 25 X eine beliebige Aussage sein kann, gilt insbesondere
(32) M(xz A ~z).

Zwischen 31 und 32 besteht offenbar ein Widerspruch. Um ihn zu beseitigen,
miifite man also entweder die Gesetze der Modallogik abédndern, d.h. den
modalen Préadikaten eine ganz andere Bedeutung geben, oder man miifite die
Grundthese des Tychismus fallen lassen.

Sehen wir uns noch einige Konsequenzen aus der Grundthese des Antifata-
lismus an. Wir akzeptieren deshalb die folgenden Formeln:

(33) X 5 ~Nu,
(34) ~X D ~N~uz.

Aus 33 erhalten wir durch Kontraposition:
(35) Nz D ~X,
und aus 34 die Formel:
(36) N~z D X.
Wenn wir in 34 N durch M ersetzen, erhalten wir:
(37) ~X D Mx.
Durch Kontraposition ergibt sich aus 37:
(38) ~Mzx D X.

Da aber X D Mz ein Gesetz der Modallogik ist, gewinnen wir aus 38 wegen
der Transitivitdt der Subjunktion:

(39) ~Mz D> M.

Durch eine passende Einsetzung in das aussagenlogische Gesetz (~p D p) D p
erhalten wir mit 39:



160 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

(40) M.

Das heifit aber, dafl aus der Grundthese des Antifatalismus folgt: Alles, ganz
gleich ob es geschieht oder nicht, ist moglich. Insbesondere gilt:

(41) M~z (bzw. ~Nx).

Wenn nun X gilt, so erhalten wir X A M~z, d.h., nach der Definition von
C erhalten wir die Grundthese des Tychismus.

(42) X O Ca.

Unter den gleichen Voraussetzungen wie beim Tychismus konnen wir also
auch aus der Grundthese des Antifatalismus einen Widerspruch ableiten.

Es sei noch gesagt, dafl 41 mit der Behauptung ,nichts ist notwendig"
aquivalent ist:

(43) ~Nz.

Trotz dieser Konsequenzen des Antifatalismus, die auf einen Verzicht auf
Modalitdten hinauslaufen, wurde von J. Lukasiewicz ein modallogisches Sy-
stem aufgebaut, was auf der philosophischen Uberzeugung des Antifatalismus
beruht.3?

5.15 Der dialektische Gebrauch von Moda-
lititen

In der Hegelschen und auch in der marxistischen Dialektik werden Behaup-
tungen folgender Art aufgestellt: ,Die Notwendigkeit setzt sich durch lauter
Zufalligkeiten durch“, ,Das Notwendige ist zufillig, das Zufillige notwen-
dig“, ,Die Moglichkeit wird zur Notwendigkeit® usw. Auf den ersten Blick
scheint dieser dialektische Gebrauch der modalen Termini im Widerspruch
zu dem bisher erdrterten logisch normierten Gebrauch der Modalitdten zu
stehen. Von einigen Logikern wird deshalb der dialektische Gebrauch von
Modalitdten als sinnlos verworfen, wiahrend einige Dialektiker eine logische
Normierung der Modalititen als Metaphysik abtun. Beide Auffassungen sind
jedoch unbegriindet. Unsere Auffassung der Modalitédten fithrt ganz natiirlich
zu einem dialektischen Gebrauch der Modalitaten. Wir haben fiir die fakti-
sche Notwendigkeit keine Definition, sondern ein Definitionsschema angege-
ben, in dem W, G und R Konstanten waren. Es ist nicht Sache der Logik,

32Vgl. J. Lukasiewicz, Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of Modern Formal
Logic, Oxford 1951; ders., A System of Modal Logic, in: Selected Works.



5.16. LOGIK DER RELIGION ALS MODALLOGIK 161

diese Konstanten zu bestimmen. Vielmehr wird in jeder Einzelwissenschaft
bestimmt, was Wissen, was Gesetzeswissen und was rein empirisches Wis-
sen ist. Faktisch verhélt es sich so, daf} fiir jede Prognose nur ein begrenztes
Wissen W1 (G A Ry) herangezogen wird. Nehmen wir an, fiir eine bestimmte
Zukunftsaussage ergibt sich dabei Cyy,z. Wenn wir diese Prognose prézisie-
ren wollen, ziehen wir ein erweitertes Wissen W, heran usw. Dabei kann
sich durchaus ergeben, dafl Ny,x gilt. Das heifit, dasselbe Ereignis | X ist
beziiglich des Wissens W, zufillig, wihrend es beziiglich des Wissens W,
notwendig ist.

Weiter hatten wir Wissen als wahre Aussagen gefafit. Faktisch haben wir
aber selten absolute Gewifheit, ob unser vermeintliches Wissen auch Wissen
ist. Trotzdem leiten wir daraus Prognosen ab, weil uns praktisch nichts ande-
res iibrig bleibt. Unser Definitionsschema, der faktischen Notwendigkeit gibt
uns also keine Garantie dafiir, dafl wir wahre Prognosen erhalten, sondern
dazu muf} eine ganze Reihe anderer Umstdnde beriicksichtigt werden. Die
ganze Problematik der Relativitdt der Wahrheit spielt bei der Aufstellung
von Prognosen eine Rolle.

Weiter ist praktisch gar nicht immer feststellbar, ob W F X gilt oder
nicht, d. h., wir miissen hier die Unbestimmtheit und zwei Formen der Nega-
tion beriicksichtigen. Wir haben hier nur einige Probleme genannt, die zum
dialektischen Gebrauch der Modalitdten zwingen. Wir kénnen diese Proble-
me hier nicht detailliert untersuchen. Wichtig ist nur, dafl der dialektische
Gebrauch der Modalitdten ihre logisch korrekte Einfithrung voraussetzt und
daf} sich Logik und Dialektik in dieser Problematik keineswegs widerspre-
chen, sondern erginzen. Verwirft ein Dialektiker die logische Normierung
der Modalitdten, so wird die Dialektik zur Mystik. Eine sinnvolle logische
Normierung der Modalitdaten fiithrt hingegen direkt zu ihrem dialektischen
Gebrauch.

5.16 Logik der Religion als Modallogik

In seinem Buch ,,Logik der Religion“ stellt Bochenski auch spezielle Schlufire-
geln fiir eine Religionslogik auf, die von den Schlufiregen der klassischen Logik
verschieden sind. Er schreibt: ,,So werden z.B. in katholischen Dogmatik-
Biichern die Sétze nicht einfach in wahre und falsche unterschieden, sondern
es gibt zusitzlich Glaubensétze (de fide) und héretische Sétze. Die logische
Situation mag durch folgende Theoreme beschrieben werden, wobei ,G(p)‘
bezeichnen soll: ,p ist ein Glaubensatz', ,W(p)* steht fiir ,p ist ein wahrer
Satz’ und ,p* fiir ,die Verneinung von p‘.



162 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

1. Vp.G(p) = W(p)
2. Ip.G(p) AW (p).

Woraus sich als abgeleitete Theoreme ergeben:

1.1 Vp.G(p) — W(p)
1.2 Ap.G(p) A W (p).

Die natiirlichste und einfachste Interpretation dieser Formeln aber ergibt
sich, wenn wir annehmen, dal wir es hier mit einer modalen oder mehr-
wertigen Logik zu tun haben.“3® Als Kommentar zu diesem Zitat geben
wir zunédchst eine Auffassung des Logikers Bochenski aus einer anderen Ar-
beit wieder: , Die sogenannten ;heterodoxen® Systeme der Logik (modale und
mehrwertige Logiken sind nach Bochenski solche Systeme — H. W.) werden
nur auf solchen Gebieten angewandt, auf denen den Zeichen wahrscheinlich
kein eidetischer Sinn zukommt. Wo immer die Wissenschaft mit eidetisch
sinnvollen Zeichen operiert, zieht man die klassische Logik heran.“** Wir
halten dieses absolute Urteil Bochenskis nicht fiir begriindet. Doch es ist
bemerkenswert, dafl er diese Auffassung in seinem Buch iiber die Logik der
Religion dem Leser vorenthilt. Aus seinen beiden Feststellungen ergibt sich
namlich, dafl in der Religion nicht mit eidetisch sinnvollen Zeichen operiert
wird, sondern mit sinnlosen sprachlichen Gebilden.

Doch wir wollen uns hier an sein Buch iiber die Logik der Religion halten.
Die angegebenen Formeln miifiten dann das Kernstiick einer Logik der Re-
ligion ausmachen, denn Bochenski gibt keine weiteren Schlufiregeln fiir eine
Religionslogik an. Die erste angegebene Formel besagt, dafl jeder Glaubens-
satz ein wahrer Satz ist, wiahrend die zweite behauptet, dafl es wahre Sétze
gibt, die keine Glaubensséitze sind. Bei den beiden Formeln handelt es sich
um Theoreme einer modalen Logik, wenn man G als ,notwendig”“ deutet.
Bochernski gibt als Deutung fiir G an, daf} es sich bei dem Argument dieses
Pradikators um Glaubenssétze handelt. Wir fassen das so auf, dafl ein Satz
»G(p)“ genau dann wahr ist, wenn ein religiéser Mensch p glaubt. Wir wol-
len sehen, welche Konsequenzen sich aus den angegebenen Formeln ergeben.
Bekanntlich gilt in der Logik folgendes Theorem:

33J. M. Bocheriski, Logik der Religion, Kéln 1968, S. 72 f. Bocheriski verwendet, eine an-
dere Symbolik als wir. — ist bei ihm die Subjunktion (materiale Implikation). Im weiteren
verwenden wir auch in diesem Abschnitt die von uns eingefithrten Symbole D und ~.
34J. M. Bochenski, Die zeitgendssischen Denkmethoden, Miinchen 1954, S. 88.



5.16. LOGIK DER RELIGION ALS MODALLOGIK 163

Aus diesem Satz und aus Satz 1 folgt:
G(p) D> p.

Hieraus erhalten wir nach dem Gesetz der Kontraposition:
~p D ~G(p).

Das bedeutet aber: Ein als nicht giiltig nachgewiesener Satz ist kein Glau-
benssatz. Die Geschichte des Kampfes zwischen Religion und Wissenschaft
bietet hunderte von Gegenbeispielen fiir dieses Theorem, und wir kénnen auf
eine Angabe von Beispielen verzichten.

Nehmen wir zu den oben angegebenen Theoremen noch folgenden empi-
risch gesicherten Satz hinzu: Es gibt Menschen, die an logisch Widerspriichli-
ches glauben. (Wir hatten bereits gesehen, dafl auch Bochenski zu ihnen
gehort.) p A ~p moge ein konkreter widerspriichlicher Satz sein, an den ge-
glaubt wird. Wir erhalten dann:

G(pA~p) D W(pA ~p)
W(pA~p) DpA~p
G(pA~p) DpA~p
G(p A ~p)

p A ~p.

Das bedeutet aber, dafl nach dem von Bocheriski angegebenen Theorem aus
dem Satz, dal jemand an einen Widerspruch glaubt, logisch folgt, dafl dieser
Widerspruch wirklich gilt. Wir sehen also, dafl die von Bochenski angege-
benen Schlufiregeln nicht akzeptiert werden kénnen. Will man die logischen
Eigenschaften des Pradikates ,x glaubt, dafl ...“ untersuchen, so mufl ge-
rade ein Satz der Form G(p) D p ausgeschlossen werden. Die logischen Ei-
genschaften des Pradikates ,,z glaubt, dal p* lassen sich sicher mit Hilfe von
logischen Kalkiilen beschreiben, wobei dieses Pradikat nicht nur religiosen
Glauben betrifft. Aber nach dem allgemeiniiblichen Sprachgebrauch bedeu-
tet doch ,glauben® gerade ,etwas fiir wahr halten, was man nicht weif3“.
Wihrend aus einer Aussage ,,x weif}, dal p* logisch folgt, dafl p gilt, ist die-
ser Schluf} bei einer Aussage ,,x glaubt, dafl p nicht zulassig. Hier ist sowohl
der Fall méglich, dafl p gilt, als auch der Fall, da} ~p gilt. Man wird sicher
eine Reihe verschiedener Glaubenspridikate unterscheiden miissen, je nach
dem Grad der Rationalitit des Glaubens. Von einem rationalen (zulédssigen)
Glauben konnte dabei gefordert werden, dafl er zumindest nicht im Wider-
spruch zum Wissen steht. Auf keinen Fall konnen aber die von Bochenski
angegebenen Regeln akzeptiert werden, da in ihnen gerade der wesentliche
Unterschied zwischen , glauben® und ,, wissen“ verwischt wird.



164 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

5.17 ,,Die beste aller moéglichen Welten*

In Voltaires berithmtem Roman ,,Candide oder der Optimismus“ unterrich-
tete der Philosoph Panglof8 den jungen Candide und wies nach, ,,daf} es keine
Wirkung ohne Ursache gidbe, dafl in dieser besten aller Welten das Schlof}
des Herrn Baron das schonste aller Schlosser und die Frau Baronin die beste
aller Baroninnen sei.“ Die erste Behauptung des Panglof§ ist eine logische
Tautologie, die sich allein aus sprachlichen Festlegungen ergibt, denn immer,
wenn wir sagen ,,a ist eine Ursache von 0, konnen wir auch sagen ,,b ist eine
Wirkung von a“, unabhéngig davon, wie im einzelnen die Termini ,,Ursache®
und ,, Wirkung® expliziert werden. Bei der zweiten und dritten Aussage des
Panglof8 handelt es sich um ein &dsthetisches bzw. ethisches Werturteil, die bei
Vorhandensein der entsprechenden Wertungskriterien empirisch iiberpriifbar
wiren, die der Philosoph Panglof§ aber sicher nicht durch kritischen Vergleich
gewonnen hat, sondern eher, weil er im Dienst des Herrn Baron stand. Doch
Voltaire ging es in seinem Roman nicht so sehr um diese drei Behauptun-
gen. Er verspottete vielmehr die Leibnizsche These, unsere Welt sei die beste
aller moglichen Welten. Zu Voltaires meisterhaftem satirischen Roman 148t
sich kaum noch etwas hinzufiigen, und man sollte meinen, er hétte den soge-
nannten moéglichen Welten den Todesstofl versetzt. Das ist aber ein Irrtum,
denn die moglichen Welten leben in der gegenwartigen philosophischen und
logischen Literatur wie zu Leibniz’ Zeiten. Die Semantik der modalen Logik
baut weitgehend auf dem Begriff der méglichen Welten auf, H. Scholz griindet
auf ihn seine Metaphysik als strenge Wissenschaft. Wir wollen deshalb un-
ter logischem Gesichtspunkt einige Bemerkungen zu diesem Begriff machen.
Das Wort , Welt* (von ,,Werelt“) bedeutete urspriinglich nichts anderes als
Umkreis oder Umgebung der Erde. Metaphorisch spricht man heute noch
von der Welt (der Umgebung) des Kiinstlers, des Wissenschaftlers, des Po-
litikers usw. In dieser Verwendungsweise des Wortes ,, Welt® ist es durchaus
zulédssig und iiblich, von verschiedenen Welten zu sprechen, wie etwa in dem
Satz ,Sie leben in verschiedenen Welten“. In der philosophischen Literatur
versteht man aber unter , Welt“ (,Universum®, , Wirklichkeit“, , Kosmos*,
»Sein®) etwas anderes. Wie wir bereits bei der Behandlung von Parmenides’
Sein gesehen haben, versteht man unter Welt (abgekiirzt W) eine Anhaufung
von empirischen Individuen, in der alle empirischen Individuen eingeschlos-
sen sind. Aus dieser Definiton folgt, dal die Welt ein empirisches Individuum
ist. Weiter folgt die Einzigkeit der Welt im Sinne der folgenden Behauptung:
Wenn x eine Welt ist und y eine Welt ist, so sind x und y identisch, oder
symbolisch:

FVaVy (@ = W)A @y = W) = (z=y)).



5.17. ,DIE BESTE ALLER MOGLICHEN WELTEN* 165

Wir sehen, dafl es sinnlos ist, den philosophischen Terminus ,, Welt® in der
Mehrzahl zu gebrauchen. Doch lassen wir das einmal aufler acht und {iber-
legen, wie wir zu den Termini ,,mogliche Welt® und , beste mogliche Welt“
kommen. Das Pridikat ,,moglich® hatten wir bisher nur fiir Subjekttermini
der Form | X, d.h. fiir Ereignistermini eingefiihrt. In der Wissenschaftsspra-
che spricht man aber auch allgemein von méglichen Dingen. Fiir beliebige
Subjekttermini 148t sich das Pradidat ,,moglich® folgendermafien definieren:

M(a) EDef M\LE((Z),

wobei a ein beliebiger Subjektterminus und E das Pradikat der Existenz ist.
Diese Definition 148t sich lesen als: ,Ein Gegenstand a ist moglich, genau
dann, wenn die Tatsache, dafl a existiert, moglich ist.“ Aus der Definiti-
on des Terminus ,,Welt“ folgt, dafl die Welt schon dann existiert, wenn ein
einziges empirisches Individuum existiert. Da wir dies als erwiesen anneh-
men, erhalten wir die Aussage E(W), d.h., die Welt existiert. Weiter gilt
EW) > M|JE(W), und wir erhalten M E(WW). Nach der oben angegebenen
Definition gewinnen wir also auch M (W), d.h., die Welt ist moglich. Da W
ein individueller Terminus ist, gilt folgende Quantorenregel

P(W) F YW P(W),

wo P ein beliebiges Pradikat ist. Insbesondere erhalten wir VW M (W), d. h.,
alle Welten sind moglich. Wir behaupten nicht, dafl eine solche Aussage in-
formativ ist, sondern zeigen nur, dafl sie logisch korrekt gewonnen wurde.
Ganz gleich, welche Wertungskriterien wir fiir den Gebrauch der Wertungs-
priadikate , besser” und , am besten“ auch einfithren mégen, da es auf Grund
der Definition des Terminus , Welt® nur eine Welt gibt (da W ein indivi-
dueller Terminus ist), gilt immer ,,Unsere Welt ist die beste aller moglichen
Welten®, genauso ergibt sich allerdings aus der Definition ,, Unsere Welt ist
die schlechteste aller Welten“. Wir sehen, dafl diese Redeweisen zwar logisch
korrekt sind, aber vollkommen nichtssagend.

Es sei hervorgehoben, daf} in der logischen Semantik der Terminus ,, Welt*
und , mogliche Welt”“ meist anders als eben angegeben verwendet wird. So
schreibt etwa H. Scholz, dafl er das Wort ,, Welt*“ so verwendet, ,,daf} es genau
dasselbe bedeuten soll wie ,Individuenmenge’ oder JIndividuenbereich®. Wir
nehmen die Gelegenheit wahr, um ein fiir allemal zu erkléren, dafl wir das
Wort ,Welt‘ fortan in diesem und nur in diesem Sinne verwenden werden. 3
Eine Individuenmenge ist aber ein abstraktes und kein empirisches Objekt,
und Scholz kann deshalb in seiner Arbeit nur den Ansprch erheben, eine ma-
thematische Theorie beliebiger Individuenbereiche zu liefern, sein Anspruch

35H. Scholz, Metaphysik als strenge Wissenschaft, Kéln 1941, S. 45.



166 KAPITEL 5. MODALITATEN IN DER PHILOSOPHIE

auf eine Metaphysik als strenge Wissenschaft ist hingegen eine unzuléssi-
ge Extrapolation und eine Verwechselung von abstrakten und empirischen
Objekten.

Die mogliche-Welten-Semantik und allgemein die mengentheoretischen
Methoden sind ein sehr niitzliches mathematisches Hilfsmittel in der Logik
und haben eine wichtige heuristische Funktion. Fafit man sie aber als me-
taphysische, ontologische oder sonstige letzte Begriindung der Logik auf, so
fithrt das zu unhaltbaren philosophischen Konsequenzen.



Kapitel 6

Kants Antinomien der reinen
Vernunft

Im vorliegenden Kapitel analysieren wir unter logischen Gesichtspunkten
Kants Antinomien der reinen Vernunft.! Wir gehen dabei nicht auf die Be-
deutung der Antinomien im Gebdude der Kantschen Philosophie ein und
schildern auch nicht die Auswirkungen, die Kants Konstruktionen auf die
folgende Philosophie hatten.? Wir betrachten nur die Antinomien und Kants
Argumentation. Dabei geben wir zunichst nur die Kantschen Argumente fast
wortlich wieder, da es schwerfillt, eine falsche Argumentation mit anderen
Worten zu wiederholen. Daran schliefit sich dann jeweils eine logische Kritik
an.

6.1 Erste Antinomie

These: Die Welt hat einen Anfang in der Zeit und ist dem Raum nach in
Grenzen eingeschlossen.

Begriindung der These durch Kant:

Kant geht bei der Begriindung der These indirekt vor. Er nimmt an, die Welt
habe der Zeit nach keinen Anfang. Dann miifite bis zu jedem Zeitpunkt ei-
ne Ewigkeit abgelaufen und eine unendliche Reihe von aufeinanderfolgenden
Zustinden der Dinge in der Welt verflossen sein. Die Unendlichkeit einer Rei-
he besteht aber nach Kant darin, daf sie durch eine Synthese niemals vollen-
det werden kann. Deshalb sei eine unendlich verflossene Weltreihe unméglich
und ein Anfang der Welt eine notwendige Bedingung ihres Daseins.

1Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Berlin 1870, S. 360 ff.
2Vgl. H. Wessel, Kritik der Kantschen Antinomien der reinen Vernunft in der Wissen-
schaftslogik, in: Zum Kantverstindnis unserer Zeit, Berlin 1975.

167



168  KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

In bezug auf den Raum wird zunéchst wieder die Annahme des indirek-
ten Beweises getroffen, dal die Welt ein unendliches gegebenes Ganzes von
zugleich existierenden Dingen sei. Kant behauptet nun, daf wir uns ein Gan-
zes, dessen Grenzen uns nicht in der Anschauung gegeben sind, nur durch
eine vollendete Synthese seiner Teile denken kénnen. Um die Welt als Ganzes
denken zu kénnen, miifite die Synthese der Teile einer unendlichen Welt als
vollendet angesehen werden. Dazu miifite aber eine unendliche Zeit, die zur
Durchzédhlung aller koexistierenden Dinge erforderlich wére, als abgelaufen
angesehen werden. Dies sei unmdoglich. Demnach konne ein unendliches Ag-
gregat wirklicher Dinge nicht als ein gegebenes Ganzes, also auch nicht als
zugleich gegeben angesehen werden. Deshalb sei die Welt der Ausdehnung
im Raum nach nicht unendlich, sondern in Grenzen eingeschlossen.

Antithese: Die Welt hat keinen Anfang in der Zeit und keine Grenzen im
Raum, sondern ist rdumlich und zeitlich unendlich.

Begriindung der Antithese durch Kant:

Zunichst wird wieder angenommen, die Welt habe einen Anfang in der Zeit.
Da der Anfang eines Dinges ein Dasein ist, dem eine Zeit vorhergeht, so mufy —
nach Kant — eine Zeit vergangen sein, in der die Welt nicht existierte, d. h. eine
leere Zeit. In einer leeren Zeit sei aber kein Entstehen eines Dinges moglich,
da sich in einer solchen Zeit kein Teil von einem anderen unterscheidet (,,weil
kein Theil einer solchen Zeit vor einem anderen irgendeine unterscheidende
Bedingung des Daseins vor die des Nichtseins an sich hat“). Die Welt kann
also keinen Anfang in der Zeit haben und ist in bezug auf die vergangene
Zeit unendlich.

Es wird wieder angenommen, die Welt sei dem Raume nach endlich und
begrenzt. Dann wiirde sie sich in einem leeren Raum befinden, der nicht
begrenzt ist. Es wiirde dann nicht nur Beziechungen der Dinge im Raum,
sondern auch der Dinge zum Raum geben. Da es aber auflerhalb der Welt
keinen Gegenstand (der Anschauung) gibt, so wiirde die Beziehung der Welt
zum leeren Raum eine Beziehung derselben zu keinem Gegenstand sein. Da
eine solche Beziehung und folglich auch die Begrenzung der Welt durch den
leeren Raum gar keine Beziehung ist, ist die Welt dem Raume nach nicht
begrenzt, und folglich ist sie der Ausdehnung nach unendlich.

Kritik der Kantschen Argumentation:

In der ersten Antinomie spielen die Termini ,, Welt“ (oder , Welt als Ganzes®,
,Universum*, ,Kosmos*“ etc.), ,Raum*, ,Zeit", , Anfang der Zeit“, ,,Grenzen
eines Raumes®, ,,unendliche Zeit“, ,endliche Zeit“, ,endlicher Raum®, ,un-
endlicher Raum* eine Rolle. Die Einfithrung dieser Termini durch Kant hélt
einer logischen Kritik nicht stand. Und wir werden sehen, dafl eine ganze
Reihe von Behauptungen mit diesen Termini mehrdeutig ist.



6.1. ERSTE ANTINOMIE 169

In der modernen Logik werden all diese Termini untersucht, und es gibt
bereits eine Vielzahl von Systemen, die solche Termini beschreiben. Wir
stiitzen uns in unseren Ausfiilhrungen auf die Arbeiten von A. A. Sinowjew
und G. A. Kusnezow.® Den Terminus , Welt* (, Universum®, ,, Kosmos* etc.)
haben wir bereits bei der Behandlung von Parmenides ,,Sein“ auf folgende
Weise eingefithrt: Die Welt (abgekiirzt W) ist eine Anhdufung von empi-
rischen Individuen, in der alle empirischen Individuen eingeschlossen sind.
Wenn z eine Variable fiir empirische Individuen ist, so 148t sich diese Defini-
tion folgendermaflen schreiben:

Vo (x e W).

Wir wiederholen noch einmal, dal der Terminus , Welt“ als Anhaufungs-
terminus und nicht als Mengen- oder Klassenterminus eingefiithrt wird. Aus
der angegebenen Definition folgt, dafl der Terminus ,, Welt“ ein individueller
Terminus ist.

Kant stellt sich nicht die Frage, wie man Raum- und Zeittermini korrekt
in den Sprachgebrauch einfithren kann. Fiir ihn sind Raum- und Zeitanschau-
ung dem Menschen angeboren. Raum und Zeit sind seiner Auffassung geméf
notwendige und apriorische Formen der Anschauung. Anstatt von den empi-
risch erfahrenen Dingen und Ereignissen auszugehen und zu klaren, was man
unter raumlichen und zeitlichen Beziehungen zwischen ihnen versteht, postu-
liert er dogmatisch und unverstéindlich apriorische Formen der Anschauung.
Wir haben bereits bei der Behandlung des Pradikates der Verdnderung kurz
die Einfithrung von Zeittermini erdértert. Raumtermini werden dhnlich ein-
gefithrt. Fiir die Termini ,Raum® und ,,Zeit* werden nicht Definitionen des
Typs ,,der Raum (die Zeit) ist ...“ verwendet, sondern es werden zunéchst
einfache Raum- und Zeittermini wie ,, frither®,  spater®, ,,gleichzeitig®, ,,rechts
von“, | links von“, ,weiter”,  jndher“ usw. mit Hilfe der Relationslogik ein-
gefiihrt. Diese Termini sind Ordnungspridikate, und ihre Einfithrung bereitet
keine Schwierigkeiten. Bei der rdumlichen Ordnung wird die gegenseitige La-
ge von Korpern und bei einer zeitlichen Ordnung die gegenseitige Lage von
empirischen Verdnderungen fixiert. Mit Hilfe der einfachen rdumlichen und
zeitlichen Ordnungsrelationen kann dann definiert werden, was eine Raum-
und eine Zeitstruktur sind. Allgemein wird eine Struktur folgendermaflen de-
finiert: Die Elemente der Anhdufung A bilden eine Struktur beziiglich der
Klasse von Verfahren zur Feststellung einer Ordnung B genau dann, wenn
sich fir ein beliebiges Element a dieser Anhdufung ein anderes Element b

3Vgl. A. A. Sinowjew, Logik und Sprache der Physik, Berlin 1975; G. A. Kusnecov,
Nepreryvnost’ i geometriceskad forma, in: Logika i émpiri¢eskoe posnanie, Moskva 1972,
sowie die drei Artikel von G. A. Kusnezow in dem Sammelband: Teorié logi¢eskogo vyvoda,
Moskva 1973.



170  KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

und ein zu B gehorendes Verfahren a zur Feststellung einer Ordnung finden
1a8t, dafl

a>,b oder b>,a,

d.h., daf} a in der Ordnung beziiglich « b {ibertrifft oder b in der Ordnung a
tibertrifft.

Raum- und Zeitstrukturen unterscheiden sich dadurch, dafl andere Ord-
nungsrelationen gewéhlt werden. Wahrend wir zunéchst nur Pradikate fiir
raumliche und zeitliche Beziehungen zur Verfiigung hatten, haben wir mit
den Termini ,,die Raumstruktur A“, ,die Zeitstruktur B“ usw. auch Sub-
jekttermini fiir Raum und Zeit. Mit Hilfe dieser Termini erhilt man weitere
Subjekttermini fiir Raum und Zeit, und es lassen sich fiir diese speziellen
Termini wiederum besondere Priadikate wie , kontinuierlich®, , unendlich,
yendlich® etc. einfithren. Unter Raum und Zeit insgesamt versteht man hypo-
thetische Raum- und Zeitstrukturen, die als Summe aller konkreten Raum-
und Zeitstrukturen aufgefalt werden.

Wenden wir uns jetzt den Behauptungen der ersten Kantschen Antinomie
7.

Die Behauptungen ,,Die Welt ist zeitlich endlich® (1) und , Die Welt ist
zeitlich unendlich® (2) sind mehrdeutig. Einmal kann die Behauptung (1) im
Sinne der Aussage ,,Die Welt entstand in der Zeit* und die Behauptung (2)
im Sinne der Aussage ,,Die Welt entstand nicht in der Zeit" verstanden wer-
den, wobei der Terminus ,, Welt” einfach ein empirisches Individuum bezeich-
net. In logischer Symbolik lassen sich beide Behauptungen folgendermafien
schreiben:

(1) ~E(W) = E(W),
(2) ~E(W) - = E(W),

wobei = das zweistellige Pradikat der Veranderung und £ das Pradikat der
Existenz sind. Hier ist (2) die innere Negation von (1). Die erste Aussage
konnte unter folgenden Bedingungen akzeptiert werden: Zu einem gewissen
Zeitpunkt wird die Situation ~E(W) beobachtet, und danach wird die Situa-
tion E(W) beobachtet. Bei der zweiten Aussage wiren diese Bedingungen:
Zu einem gewissen Zeitpunkt wird die Situation ~FE(W) beobachtet und da-
nach wird nicht die Situation E(W) (genauer, es wird wieder die Situation
~FE(W)) beobachtet. Zu diesen Bedingungen gehoren also in beiden Fillen
die Existenz eines individuellen Beobachters a, die Existenz eines empiri-
schen Individuums b als Bezugspunkt der Zeit (das kann insbesondere wieder
a sein), die Existenz gewisser empirischer Ereignisse cq, co, ... als MaBein-
heiten der Zeit. Um die Situation ~FE(W) zu beobachten, diirfen a, b, ¢1, ¢s,

. nicht zur Welt gehoren. Das ist aber auf Grund der Definition von W



6.1. ERSTE ANTINOMIE 171

unmoéglich, da W schon existiert, wenn ein einziges empirisches Individuum
existiert. Also kann schon auf Grund der gewahlten Terminologie weder die
Behauptung (1) noch die Behauptung (2) akzeptiert werden. Beide Aussagen
sind uniiberpriifbar. Wir erhalten demzufolge:

~(~EW) = E(W)) A~ (~E(W) = = E(W)).

Einen Widerspruch wiirde man hieraus aber nur erhalten, wenn man die
beiden Positionen der Negation nicht unterscheiden wiirde, d.h., wenn man
von ~(~E(W)= = E(W)) auf ~E(W) = E(W) schlieflen wiirde. Dieser
Schluf} ist aber logisch nicht zuldssig, da wir es hier mit einem nichtklassi-
schen Fall zu tun haben und die Unbestimmtheit beriicksichtigt werden muf.
Man erhélt hier also keine Antinomie, sondern nur die Negation sowohl der
These als auch der Antithese. Man mufl Kant zugute halten, daf} er an einigen
Stellen der hier dargestellten Auffassung sehr nahekommt. So etwa, wenn er
in der ,,Prolegomena“ beziiglich der ersten beiden Antinomien schreibt, ,,daf
Thesis sowohl als Antithesis bei beiden falsch sind“*. Auf Grund des nied-
rigen Entwicklungsniveaus der Logik zu seiner Zeit konnte er diese richtige
Auffassung jedoch nicht immer logisch korrekt ausdriicken.

Eine dhnliche Sachlage erhalten wir, wenn wir die Endlichkeit oder Un-
endlichkeit der Welt im Raum auf folgende Weise explizieren wollten: Es
wird ein rdumliches Intervall (oder eine Raumstruktur) angegeben, das die
Welt begrenzt (die die Welt als Teilstruktur enthélt). Je nachdem, ob dieses
Intervall (ob diese Struktur) eine endliche oder eine unendliche Ausdehnung
besitzt, ist die Welt rdumlich endlich oder unendlich. Abgesehen davon, daf
jedes konkrete raumliche Intervall (jede konkrete Raumstruktur) stets nur
eine endliche Ausdehnung besitzt, erhalten wir auch in diesem Falle aus rein
terminologischen Griinden stets uniiberpriifbare Aussagen, da die Grenzen
des betreffenden Intervalls (der betreffenden Raumstruktur) auf Grund der
Definition des Terminus ,, Welt® stets selber zur Welt gehoéren. Wir erhalten
also auch hier bei beiden Behauptungen nur ihre duflere Negation. Daraus
folgt aber wiederum kein Widerspruch, da duflere und innere Negation un-
terschieden werden.

Eine ganz andere Situation erhalten wir, wenn wir die Behauptungen ,,Die
Welt ist zeitlich endlich® bzw. Die Welt ist zeitlich unendlich® auf folgende
Weise explizieren: Die Welt wird als ein Prozefl betrachtet, d. h. als eine Reihe
von Zustinden in der Zeit. Uber die Beschaffenheit dieser Reihe sind logisch
die verschiedensten Hypothesen moglich. Insbesondere die folgenden:

1. Die Zeitreihe hat kein Anfangselement;

Va3b(b <, a),

*1. Kant, Prolegomena, Leipzig o. J., S. 126.



172 KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

wobei a und b Variablen fiir Weltzustdnde sind, wahrend « ein Verfahren
zur Festestellung ihrer Ordnung in der Zeit beziiglich eines Ereignisses
ist, das in diesem Falle selber zur Welt gehort.
2. Die Zeitreihe hat ein Anfangselement,
Fa Vb (b >, a).
3. Die Zeitreihe hat kein Endelement,
Va3b(b >, a).
4. Die Zeitreihe hat ein Endelement,
Fa Vb (b <, a).

Bei den angefithrten Behauptungen handelt es sich nur um eine kleine
Auswahl aus den einschlagigen logisch moglichen Hypothesen. Neben den
dufleren Negationen der angefithrten Behauptungen sind die verschiedensten
inneren Negationen und unbestimmten Formen moglich, a kann als Variable
betrachtet und verschieden quantifiziert werden usw. All diese Behauptungen
haben auflerlogischen Charakter, und im Rahmen der Logik kann nicht ent-
schieden werden, welche von ihnen zu akzeptieren sind. Sie sind weder logisch
wahr noch logisch falsch, sondern logisch erfiillbar. Es gibt also keinerlei lo-
gische Griinde fiir oder gegen ein Akzeptieren einer dieser Behauptungen fiir
sich genommen. Im Rahmen der Logik kann aber untersucht werden, welche
Kombinationen dieser Behauptungen nicht akzeptiert werden kénnen. Bei-
spielsweise konnen nicht die Behauptungen 1 und 2 zusammen akzeptiert
werden, weil aus 1 die &uflere Negation von 2 und aus 2 die d&uflere Negation
von 1 folgt. Vollkommen akzeptabel ist hingegen die Konjunktion der dufle-
ren Negation von 1 und der dufleren Negation von 2. Hieraus wiirde nur im
Rahmen der klassischen Logik ein Widerspruch folgen, da duflere und innere
Negation verwechselt und unbestimmte Formen nicht beriicksichtigt werden.

Eine weitere Besonderheit der angefithrten Behauptungen besteht dar-
in, dafl sie auch empirisch weder bestitigt noch widerlegt werden konnen.
Und wenn in einer physikalischen (oder philosophischen) Theorie eine dieser
Hypothesen bevorzugt und akzeptiert wird, so geschieht dies nur, weil die-
se Hypothese mit anderen Aussagen der betreffenden Theorie vertraglich ist
und die deduktiven Moéglichkeiten dieser Theorie erweitert, wihrend das bei
anderen dieser Hypothesen nicht der Fall ist. Eine der Aufgaben der Logik
ist es, solche Vertraglichkeiten und logischen Abhéngigkeiten von philoso-
phischen Aussagen zu untersuchen und unvertrigliche Kombinationen als
logisch widerspriichlich auszuschlieBen. Auch Kant mégen solche Uberlegun-
gen vorgeschwebt haben, wenn er z. B. aus der zeitlichen Unendlichkeit auf
die Nichtexistenz der Welt schlof. Doch seine Schliisse waren nicht logisch
korrekt. So folgt aus der zeitlichen Unendlichkeit der Welt im Sinne der Be-
hauptung 1 weder logisch noch empirisch die Nichtexistenz der Welt.



6.2. ZWEITE ANTINOMIE 173

Die Behauptungen iiber die Endlichkeit und Unendlichkeit der Welt im
Raum lassen sich analog wie die {iber die Endlichkeit und Unendlichkeit der
Zeit im zweiten Sinne explizieren, nur daf§ hier noch weit mehr verschiedene
Explikationen méglich sind. Auch hier erhélt man jeweils logisch erfiillbare,
aber nicht allgemeingiiltige Ausdriicke.

Abschlieend koénnen wir feststellen, dafl bei Kant die erste Antinomie
nur durch unscharfe Begriffsbildungen und unkorrektes Schlieflen zustande
kam.

6.2 Zweite Antinomie

These: Jede zusammengesetzte Substanz in der Welt besteht aus einfachen
Teilen, und es existiert nichts als das Einfache und das aus Einfachem zu-
sammengesetzte.

Begriindung der These durch Kant:

Angenommen, die zusammengesetzten Substanzen bestiinden nicht aus ein-
fachen Teilen. Dann wiirden, wenn alle Zusammensetzung (in Gedanken)
aufgehoben wiirde, kein zusammengesetzter und auch kein einfacher Teil, al-
so gar nichts iibrigbhleiben. Also wiirde es iiberhaupt keine Substanz geben.
Da es aber Substanzen gibt, bestehen sie aus einfachen Teilen.

Antithese: In der Welt besteht kein zusammengesetztes Ding aus einfachen
Teilen, und in ihr existiert nichts Einfaches.

Begriindung der Antithese durch Kant:

Es wird wieder angenommen, ein zusammengesetztes Ding besteht aus ein-
fachen Teilen. Da alle zusammengesetzten Dinge nur im Raum existieren,
so muf}l das Zusammengesetzte aus genauso vielen Teilen bestehen, wie der
Raum, den es einnimmt. Der Raum besteht aber — nach Kant und der damals
iiblichen Auffassung — nicht aus einfachen Teilen, sondern aus Raumen. Da
die einfachen Teile einen Raum einnehmen, der seinerseits nicht einfach ist,
so miifiten die einfachen Teile zusammengesetzt sein. Das ist aber ein Wider-
spruch. Analog wird versucht, den zweiten Teil der Antithese zu beweisen,
daf} iiberhaupt nichts Einfaches existiert.

Kritik der Kantschen Argumentation:

In der zweiten Antinomie fafit Kant einen Streit zusammen, der im antiken
Griechenland begann. Es handelt sich hier um das Problem der Teilbarkeit
von Korpern, des Raumes und der Zeit. Die griechischen Atomisten, vor al-
lem Demokrit und Epikur, waren der Auffassung, dafl der Teilungsprozef
von realen Kérpern nicht endlos fortgesetzt werden kann, sondern an einem
gewissen Punkt zu Ende ist, da man auf Korper stoft, die keine Teile mehr



174  KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

haben und darum nicht weiter teilbar sind.® Diese kleinsten Teile wurden Ato-
me (Demokrit) oder Minima (Epikur) genannt. (Der Unterschied der beiden
Begriffe ist fiir uns hier belanglos.) Demgegeniiber war etwa Aristoteles der
Auffassung, dafl jedes Kontinuum immer in weitere teilbare Teile teilbar ist.
Zenon vereinigt die Argumentationen beider Richtungen in seiner Antinomie
der Dichotomie, die der zweiten Kantschen Antinomie zugrunde liegt.

Neben die (empirisch bestétigte) Auffassung, dafl jeder Teilungsprozefl
praktisch ein Ende hat, und die Auffassung, daf} jede Teilung potentiell un-
endlich fortgesetzt werden kann, trat spiter noch die heute in der Mathematik
vorherrschende Meinung, dafl jede endliche Strecke sich aus aktual unendlich
vielen ausdehnungslosen Punkten zusammensetzt. Mit der zweiten Kantschen
Antinomie stehen also Grundlagenfragen der Mathematik, die sich um die
verschiedenen Unendlichkeitsbegriffe gruppieren, im Zusammenhang. (Des-
halb nennt man die ersten beiden Kantschen Antinomien manchmal auch
mathematische Antinomien.) Wir kénnen hier auf diese Problematik nicht
niher eingehen.® In unserem Zusammenhang ist nur wichtig, dafl sowohl der
klassischen mengentheoretischen als auch der intuitionistischen Mathema-
tik Annahmen zugrunde liegen, die sich nicht empirisch rechtfertigen lassen.
Wiahrend die klassische Mathematik aktual unendliche Mengen akzeptiert
und auflerdem den Begriff der potentiellen Unendlichkeit verwendet, wird
von der intuitionistischen und konstruktiven Mathematik der Begriff der ak-
tualen Unendlichkeit verworfen und nur mit dem Begriff der potentiellen
Unendlichkeit gearbeitet.

Fiir beide Richtungen gilt, daf§ sie abstrakte Objekte untersuchen, die
nur nach verschiedenen Regeln aufgebaut werden. Insbesondere wird von
beiden Richtungen angenommen, dafl es ausdehnungslose Punkte gibt und
daf} es zu jeder endlichen Linge eine kleinere Léange gibt, die verschieden von
Null ist. Solche Idealisierungen sind im Rahmen der Mathematik natiirlich
zuldssig. Man darf die in der Mathematik aufgestellten Theoreme aber nicht
kurzschliissig als Beschreibungen von empirischen Objekten auffassen. Die
Anwendbarkeit der Mathematik auf empirische Objekte wird vielmehr durch
besondere Interpretationsregeln gewéhrleistet, in denen die oben erwahnten
Idealisierungen in gewisser Weise wieder zuriickgenommen werden.

Will man hingegen die rdumlichen und zeitlichen Beziehungen von empi-
rischen Objekten, die Teilbarkeit solcher Objekte usw. unmittelbar beschrei-
ben, so mul man hierfiir eine besondere Terminologie, die diesen Objekten
entspricht, aufbauen. Diese Aufgabe wurde unabhingig voneinander und auf

®Vgl. Griechische Atomisten. Texte und Kommentare zum materialistischen Denken in
der Antike, Leipzig 1973.

6J. A. Petrov, Logische Probleme der Realisierbarkeits- und Unendlichkeitsbegriffe,
Berlin 1971.



6.3. DRITTE ANTINOMIE 175

verschiedene Weise von A. A. Sinowjew und G. A. Kusnezow in Angriff ge-
nommen. Interessant ist, dafl sie dabei zu gleichartigen Ergebnissen kamen.
So wurde von beiden bewiesen, daf sich eine widerspruchsfreie Terminologie
zur Beschreibung von empirischen Korpern aufbauen 14f3t, in der die logische
Moglichkeit von minimalen Langen, d. h. von kleinsten Langen fiir empirische
Korper beweisbar ist. Aus der logischen Moéglichkeit folgt dabei noch nicht die
empirische Existenz. Sinowjew bewies dariiber hinaus die logische Moglich-
keit von minimalen Intervallen, d.h., sein Ergebnis ist allgemeiner, da sich
aus dem genannten Ergebnis die logische Méglichkeit von minimalen Langen,
Dauern und Korpern ergibt. Die Beziehung zwischen beiden Systemen wur-
de bisher noch nicht untersucht, und man kann deshalb noch nicht sagen,
ob die erzielten Ergebnisse gleichwertig sind. Doch schon jetzt ergibt sich
als Folgerung dieser Ergebnisse, dal die Annahme der Existenz von Raum-,
Zeit- und Materiequanten in der modernen Physik keine reinen empirischen
(physikalischen) Hypothesen sind. Sie haben vielmehr logische Griinde, d. h.,
sie bieten sich als Folgerungen aus der gewéhlten Terminologie an.

Die zweite Antinomie Kants kommt also auch nicht zustande, da die These
fiir empirische Objekte gilt, wihrend die Antithese nur fiir abstrakte Objekte
giiltig ist. Aussagen mit verschiedenen logischen Subjekten bilden aber keinen
logischen Widerspruch. Die Antinomie kam nur durch eine Verwechselung von
empirischen und abstrakten Objekten zustande.

6.3 Dritte Antinomie

These: Die Kausalitit nach Gesetzen der Natur ist nicht die einzige, aus
welcher die Erscheinungen der Welt insgesamt abgeleitet werden konnen,
sondern zu ihrer Erkldrung ist es notwendig, noch eine Kausalitdt durch
Freiheit anzunehmen.

Begriindung der These durch Kant:

Nimmt man an, es gibe keine andere als die naturgesetzliche Kausalitat, so
setzt jeder Zustand einen anderen voraus, auf den er nach einer Regel notwen-
dig folgt. Dieser Zustand setzt aber wieder einen anderen als Ursache voraus
usw. Wenn also alles blofl nach den Naturgesetzen geschieht, so gibt es keinen
ersten Anfang in der Ereignisreihe, und die Reihe der verflossenen Ursachen
ist unvollstandig. Das widerspricht aber — nach Kant — dem Naturgesetz, daf
nichts ohne hinreichend bestimmte Ursache geschehe. Deshalb miisse noch
eine andere Kausalitidt angenommen werden, ndmlich eine absolute Sponta-
nitdt der Ursachen oder eine (transzendentale) Freiheit, die es ermdogliche,
daf} die nach Naturgesetzen verlaufende Reihe von Erscheinungen von selbst
anfangt.



176  KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

Antithese: Alles in der Welt geschieht lediglich nach Gesetzen der Natur, es
gibt keine Freiheit.

Begriindung der Antithese durch Kant:

Angenommen, es gibe eine Freiheit als eine besondere Art von Kausalitit, die
in der Lage wére, einen Zustand und damit eine Reihe von Folgen schlechthin
anzufangen. Damit wiirde die Kausalitdt schlechthin anfangen, und es wiirde
nichts vorhergehen, wodurch diese Handlung nach Gesetzen bestimmt sei.
Ein jeder Anfang zu handeln setzt aber einen Zustand der noch nicht han-
delnden Ursache voraus und ein dynamisch erster Anfang der Handlung einen
Zustand, der mit den vorhergehenden eben derselben Ursache gar keinen Zu-
sammenhang der Kausalitit besitzt, d. h. auf keine Weise daraus folgt. Eine
transzendentale Freiheit widerspricht also dem Kausalgesetz, kann in keiner
Erfahrung angetroffen werden und ist somit ein leeres Gedankending.

Die Freiheit (Unabhéngigkeit) von den Gesetzen der Natur ist zwar ei-
ne Befreiung vom Zwang, aber auch vom Leitfaden aller Regeln. Natur und
transzendentale Freiheit unterscheiden sich wie Gesetzmaéafligkeit und Gesetz-
losigkeit.

Kritik der Kantschen Argumentation:

Aus der logischen Literatur ist bekannt, daf§ der Terminus ,,Ursache“ mehr-
deutig ist. Wir gehen hier nicht auf die verschiedenen Verwendungsweisen des
Terminus ein, sondern nehmen an, der Ausdruck , Ein Ereignis a ist immer
die Ursache eines Ereignisses b“ sei gleichbedeutend mit ,,Immer, wenn ein
Ereignis a auftritt, so tritt danach ein Ereignis b auf*. (Hier werden Zeitter-
mini bei der Definition des Terminus ,,Ursache® verwendet, im Unterschied
zur Kantschen Auffassung, nach der der Kausalitatsbegriff zur Einfiihrung
von Zeittermini erforderlich sei.) Nehmen wir weiter an, das Kausalprinzip
sei in der folgenden sehr starken Form giiltig: ,,Fiir jedes Ereignis a gibt es
genau ein Ereignis b derart, dafy b die Ursache von a ist.“ Wir sind nicht der
Auffassung, dafl das Kausalitatsprinzip in dieser starken Form akzeptabel ist,
nehmen aber seine Giiltigkeit an, da dies die Kantsche Auffassung trifft, ,,daf3
nichts ohne hinreichend bestimmte Ursache geschehe®. Hieraus schliefit Kant
korrekt, daf es dann kein erstes Glied in der Ereigniskette gibt. Doch hieraus
folgt keineswegs, dal die Reihe der verflossenen Ursachen unvollstindig ist,
wie es Kant behauptet. Auch widerspricht die Aussage, daf§ die Ursachenreihe
kein Anfangsglied hat, keineswegs dem oben angegebenen Kausalprinzip (Na-
turgesetz), sie ist im Gegenteil logisch mit diesem Kausalprinzip vertraglich.
Es gibt also fiir den Kantschen Schlufl auf die Notwendigkeit einer Kausalitét
durch Freiheit keine logischen Griinde. Man kann nur versuchen zu erkléren,
wie die Kantschen Assoziationen zustandekommen.



6.3. DRITTE ANTINOMIE 177

In der dritten Antinomie spielen einerseits die Begriffe ,, Ursache®, ,, Natur-
gesetz”, | Kausalitat”, Regelmifligkeit”, andererseits die Begriffe , Freiheit®,
»Zwang®,  Regellosigkeit“ eine Rolle. Alle diese Begriffe haben einen anthro-
pomorphen Ursprung. Der Begriff ,,Ursache wurde zunéchst auf menschli-
ches Handeln bezogen. Jede menschliche Handlung hat bestimmte Folgen, die
entsprechenden Handlungen (manchmal auch das handelnde Subjekt) nann-
te man Ursachen, ihre Folgen Wirkungen. Der Terminus , Naturgesetz® wur-
de in Analogie zu juristischen Gesetzen und der Terminus , Regellosigkeit*
in Analogie etwa zu moralischen Regeln gebildet. Bei der zweiten Gruppe
von Termini ist ihr Bezug allein auf menschliches Verhalten und Handeln
offensichtlich. Die erste Gruppe von Termini verlor aber im Verlaufe der
historischen Entwicklung ihren anthropomorphen Charakter, und die Ter-
mini dienen heute zur Beschreibung von menschenunabhéngigen objektiven
Situationen. Vergifit man diesen Bedeutungswandel, so kommt das in der Ge-
schichte der Philosophie viel diskutierte Problem des Determinismus und der
Willensfreiheit zustande, das Kant auch bei der Formulierung seiner dritten
Antinomie vorschwebte.

Einen Widerspruch zwischen Willensfreiheit und Determinismus kommt
aber iiberhaupt nicht zustande, da die Termini der beiden Gruppen zur
Beschreibung ganz verschiedener Phdnomene benutzt werden. Ihre Verwen-
dung ist durch ganz verschiedene Sprachregeln festgelegt. Wahrend mit Hilfe
der Termini ,,Ursache”, ,Kausalitat®, ,Naturgesetz“ menschenunabhingige
Phénomene der Wirklichkeit beschrieben werden sollen, beziehen sich die
Termini , Freiheit®, ,Zwang® nur auf den Bereich menschlichen Handelns.
Natiirlich lassen sich sinnvolle Aussagen mit Termini aus beiden diesen Grup-
pen bilden, etwa ,Die freie Entscheidung a hat die Ursache b, ja die der
sogenannten Willensfreiheit zugrunde liegende Auswahl aus méglichen Ent-
scheidungen setzt stets ein bestimmtes Kausalprinzip voraus (,Freiheit ist
Einsicht in die Notwendigkeit*). Doch das &ndert nichts an dem oben ange-
deuteten Unterschied dieser beiden Gruppen von Termini. Ryle verglich die
hier vorliegende Situation einmal mit einen Billardspiel, das ja auch verschie-
denen Regelsystemen unterliegt, ndmlich einmal den Regeln der Mechanik
und zum anderen den eigentlichen Spielregeln.



178  KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

6.4 Vierte Antinomie

These: Es gibt als Teil oder als Ursache der Welt ein schlechthin notwendiges
Wesen.

Begriindung der These durch Kant:

Die Welt enthélt eine Reihe von Verdanderungen. Jede Verdnderung steht aber
—nach Kant — unter einer bestimmten Bedingung, die ihr zeitlich vorhergeht
und unter der sie notwendig ist. Nach Kant setzt aber jedes existierende
Bedingte eine vollstindige Reihe von Bedingungen bis zum schlechthin Un-
bedingten voraus, welches absolut notwendig ist. Hieraus schliefit Kant auf
die Existenz eines absolut Notwendigen, da eine Verdnderung als seine Folge
existiert. Dieses Notwendige gehort nach Kant zur Sinnenwelt.

Antithese: Ein schlechthin notwendiges Wesen existiert weder in der Welt
noch auflerhalb von ihr als ihre Ursache.

Begriindung der Antithese durch Kant:

Angenommen, die Welt sei selber oder in ihr sei ein notwendiges Wesen. Dann
wiirde die Reihe der Verdnderungen entweder einen absoluten Anfang haben,
der absolut notwendig und mithin ohne Ursache wére, was dem Gesetz der
Bestimmung aller Erscheinungen in der Zeit widerspricht, oder die Reihe
selbst wire ohne allen Anfang, und zwar in allen ihren Teilen zufillig und
unbedingt, im Ganzen aber notwendig und unbedingt. Das ist nach Kant aber
ein Widerspruch. Eine analoge Argumentation wird fiir den Fall gefiihrt, daf
ein schlechthin notwendiges Wesen als Ursache der Welt existiert.

Kritik der Kantschen Argumentation:

Einen Kernfehler der Kantschen Argumentation trifft wieder Lichtenberg im
folgenden Aphorismus: , Es ist doch fiirwahr zum Erstaunen, daff man auf die
dunklen Vorstellungen von Ursachen den Glauben an einen Gott gebaut hat,
von dem wir nichts wissen und nichts wissen konnen, denn alles Schlieflen
auf einen Urheber der Welt ist immer Anthropomorphismus.*

Neben dem schon mehrfach aufgewiesenen Fehler, dafl Kant die Existenz
von Reihen ohne Anfangsglied leugnet, beruht die vierte Antinomie einfach
auf unkorrektem Sprachgebrauch. In der dritten Antinomie verwendet Kant
den Terminus ,,Ursache® korrekt, da er ihn als zweistelliges Pradikat betrach-
tet, das Ereignistermini verkniipft. Das zweistellige Pradikat ,, Ursache“ ist
nicht fiir beliebige Subjekttermini definiert, sondern nur fiir Ereignistermini.
Ereignistermini erhélt man aus empirischen Aussagen, wenn man den Ope-
rator ,,die Tatsache, daB“ voranstellt. Symbolisch: Wenn X eine empirische
Aussage ist, so ist X ein Ereignisterminus. Fine logisch korrekt gebildete
Aussage iiber eine Kausalbeziehung hat also folgende Form: U(}X,]Y). Bei-
spiel: X moge die Aussage sein: ,,Der Fahrer des Autos war unaufmerksam®,



6.4. VIERTE ANTINOMIE 179

Y die Aussage ,Das Auto fuhr gegen einen Baum®, dann ist U(JX,]Y) die
Aussage ,Die Tatsache, dafl der Fahrer des Autos unaufmerksam war, ist
die Ursache dafiir, daf§ das Auto gegen einen Baum fuhr“. Statt dieser et-
was langatmigen Formulierung sagt man meist: ,Die Unaufmerksamkeit des
Fahrers war die Ursache des Unfalls“, d.h., man verwendet nicht Ereignis-
termini der Form | X, sondern fiihrt fiir sie spezielle einfache Subjekttermini
a, b ein. Soweit es sich um echte Ereignistermini handelt, sind Aussagen der
Form U(a, b) vollkommen korrekt. Doch hiufig wird vergessen, dafi der Ter-
minus ,, Ursache® nur fiir Ereignistermini sinnvoll ist. Man spricht dann etwa
allgemein von Ursachen von Dingen und Erscheinungen. Die Sinnlosigkeit
dieses Sprachgebrauchs wird sofort deutlich, wenn man etwa nach der Ursa-
che des Sokrates fragt. Es ergibt sich ndmlich sofort die Zusatzfrage, was denn
gemeint sei, die Geburt, der Tod oder die Magenschmerzen des Sokrates. Ge-
nauso sinnlos ist aus rein logischen Griinden die Frage nach der Ursache der
Welt. Die haufig verwendete Floskel ,,Die Welt ist die Ursache ihrer selbst*
ist natiirlich genauso sinnlos, da sie vollkommen mit der iiblichen Verwen-
dungsweise des Terminus , Ursache“ bricht. Auch ein Satz wie ,,].X ist die
Ursache fiir die Entstehung der Welt“ ist sinnlos, obwohl , Entstehung der
Welt“ ein Ereignisterminus ist, denn wenn die Welt keinen zeitlichen Anfang
(im zweiten angegebenen Sinne) hat, ist die Frage nach ihrer Entstehung
sinnlos, und wenn sie zu einem Zeitpunkt entstanden wére, so wiirde |X
doch auf Grund der Definition des Terminus ,, Welt® zur Welt gehoren.

Ebenso wie der Terminus ,,Ursache® lassen sich die alethischen modalen
Pradikate ,,moglich®, ,notwendig”, ,zufillig” usw. zunichst nur fiir Ereignis-
termini korrekt einfithren. Sagt man, ,ein Gegenstand a ist moglich®, ,ein
Gegenstand b ist notwendig® usw., so sind das nur Abkiirzungen fiir die
Aussagen ,,die Tatsache, dafl a existiert, ist moglich®, ,,die Tatsache, dafl b
existiert, ist notwendig”. Wir haben aber im fiinften Kapitel gesehen, dafl
sich nur die relativen Modalitéten sinnvoll in den Sprachgebrauch einfiithren
lassen, deshalb ist die Frage nach der Existenz eines schlechthin notwendigen
Wesens sinnlos.

Wir sehen, dafl es sich bei allen vier Antinomien der reinen Vernunft um
keine echten Antinomien im Sinne der Logik handelt, denn solche kann es
gar nicht geben. In keinem Falle konnten aus wahren Voraussetzungen X7,
..., X,, nach logischen Regeln zwei sich einander widersprechende Thesen Y
und ~Y abgeleitet werden. Der Anschein einer Antinomie hatte in den ver-
schiedenen Fillen verschiedene Griinde. Es wurde mit verschwommenen und
mehrdeutigen Termini gearbeitet, verschiedene logische Operatoren wurden
verwechselt, konkrete empirische Objekte wurden mit abstrakten mathema-
tischen identifiziert usw. In allen Fillen trat an die Stelle eines strengen
logischen Beweises ein Spiel mit psychischen Assoziationen, das durch kein



180  KAPITEL 6. KANTS ANTINOMIEN DER REINEN VERNUNFT

strenges Regelsystem beschrieben werden kann. Die Losung der scheinbaren
Antinomien wurde in jedem Falle verschieden durchgefiihrt. Auf keinen Fall
besteht sie in der von Kant behaupteten Unterscheidung der Dinge an sich
und der Welt der Erscheinungen, denn diese Unterscheidung ist sinnlos. Die
Antinomien erweisen sich bei etwas logischer Griindlichkeit als reiner Schein.



Schlufibemerkung

In der vorliegenden Arbeit haben wir versucht, den Nutzen der Logik fiir
die Philosophie auf elementarer Ebene deutlich zu machen. Das Schwerge-
wicht legten wir dabei auf eine logische Untersuchung einiger ausgewihl-
ter philosophischer Termini und sich aus deren Definition ergebender Fol-
gerungen. Die Moglichkeiten, die die logische Beweistheorie der Philosophie
eroffnet, haben wir kaum erortert. Doch wurde diese einseitige Darstellung
ganz bewufit gewéhlt, denn Probleme der Einfiihrung philosophischer Termi-
ni (philosophischer Begriffsbildung) sind in der Geschichte der Philosophie
und in ihrer gegenwartigen Entwicklungsphase viel wichtiger als Fragen des
philosophischen Beweises. Nur durch einen logisch korrekten Aufbau einer
Terminologie wird es moglich, die logischen Beweismethoden in der Philo-
sophie anzuwenden. Schon Leibniz bemerkte, dafl in der Philosophie viel
weniger bewiesen wird, als gemeinhin angenommen wird, wenn er schreibt:
sMan mufl zugeben, dafl die Griechen mit aller moglichen Genauigkeit in
der Mathmatik gedacht haben, und daf} sie dem Menschengeschlecht ein Mo-
dell der Beweiskunst hinterlieBen; denn wenn die Babyloner und Agypter
eine Geometrie gehabt haben, die ein wenig mehr als empirisch war, so ist
wenigstens davon nichts iibrig geblieben. Es ist aber erstaunlich, dafl selbst
die Griechen so sehr von dieser Hohe herabsanken, sobald sie sich nur ein
wenig von den Zahlen und Figuren entfernten, um zur Philosophie zu kom-
men. Denn es ist seltsam, dafl man keinen Schatten demonstrativer Beweise
bei Platon und Aristoteles (ausgenommen seine Erste Analytik) und allen
anderen antiken Philosophen erkennen kann. Proklus war ein guter Geome-
ter, aber es scheint, dafl er ein anderer Mensch ist, wenn er von Philosophie
spricht.“” Durch seine Weiterentwicklung der Logik wollte Leibniz diese Si-
tuation dndern. Nach dem Vorbild der Mathematik strebte er eine Logik an,
die es ermoglichte, die ,;schwierigsten Wahrheiten® nicht mehr durch endlose
Streitereien zu losen, sondern dadurch, dafl man sagt: ,,,Rechnen wir!* ohne

"Gi. W. Leibniz, Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand, Zweiter Band,
S. 263.

181



182 SCHLUSSBEMERKUNG

eine weitere Férmlichkeit, um zu sehen, wer recht hat.“® Dieses utopische
Ziel wird sich wohl nie realisieren lassen. Und die bahnbrechenden Arbei-
ten von Leibniz zur Logik wurden zunéchst lange Zeit iiberhaupt nicht zur
Kenntnis genommen. Paradoxerweise erwiesen seine logischen Ideen in ihrer
Fortentwicklung zuerst in der Mathematik, d.h. in der Wissenschaftsdiszi-
plin ihren Nutzen, nach deren Vorbild er die Logik gestalten wollte. Ja, man
sah die Logik zeitweise als eine rein mathematische Disziplin an. Doch die
Entwicklung der Logik in den letzten Jahrzehnten iiberwandt diese Einsei-
tigkeit, und sie gewinnt ihren allgemeinen philosophischen Charakter unter
Beibehaltung aller prizisen Methoden zuriick. Wesentlichen Anteil an die-
ser Entwicklung hat die Ausarbeitung einer logischen Terminitheorie und die
Untersuchung einer Reihe spezieller Termini mit logischen Mitteln. Dabei
wurde deutlich, dal die Logik nicht auf Kalkiile reduzierbar ist. In vielen
Punkten bilden konkrete philosophische Uberlegungen den Ausgangspunkt
fiir den Aufbau logischer Theorien, ohne dafl dabei etwa ganze philosophi-
sche Systeme vorausgsetzt wiirden. Gerade im Bereich der Terminologie de-
monstriert die Logik ihren philosophischen Charakter, und es wird deutlich,
daf3 die Philosophie ihre Aufgabe gegeniiber den Einzelwissenschaften auf
diesem Gebiet ohne Verwendung préaziser logischer Methoden nicht erfiillen
kann. Um die Situation der modernen Wissenschaft in dieser Hinsicht zu
charakterisieren, konnte man — etwas iibertrieben — in leichter Abwandlung
eines Wittgensteinwortes sagen, in den deduktiven Disziplinen gibt es Be-
griffsverwirrung und Beweismethoden, und in den Naturwissenschaften und
anderen Einzelwissenschaften Begriffsverwirrung, experimentelle Methoden
und manchmal Beweismethoden. Begriffsverwirrung ist gewissermaflen ein
gemeinsamer Zug der modernen Wissenschaft. Obwohl die Logik hiufig auch
diesen Zug aufweist, hat sie gegenwértig doch ein Eintwicklungsstadium er-
reicht, das es ermdglicht, der Philosophie und den Einzelwissenschaften bei
der Uberwindung dieser Situation eine echte Hilfe zu leisten. Diese Hilfe der
Logik beschrinkt sich auf eine Mitarbeit am Aufbau einer préazisen Termino-
logie der jeweiligen Disziplinen. Sie kann aber in keinem Fall die jeweiligen
einzelwissenschaftlichen oder philosophischen Untersuchungen ersetzen. Eine
korrekte Losung dieses sprachlichen Aspektes ist jedoch hiufig eine notwen-
dige Bedingung fiir eine erfolgreiche Arbeit auf dem jeweiligen Gebiet. Es
gibt gewissermaflen eine doppelte Diktatur der Sprache iiber die Menschen
— eine vermeidbare und eine unvermeidbare. Vermeidbar ist weitgehend die
Mehrdeutigkeit und Verschwommenheit spachlicher Ausdriicke, vermeidbar
sind viele ausweglose Diskussionen, die nur zustandekommen, weil keine De-
finitionen der Termini getroffen werden und jeder Diskussionspartner sie in

8G. W. Leibniz, Fragmente zur Logik, Berlin 1960, S. 16.



183

einer anderen Bedeutung verwendet, vermeidbar sind schliefllich alle Mystifi-
kationen und jeglicher Fetischismus spachlicher Ausdriicke. Unvermeidbar ist
eine logische Diktatur der Sprache, die nichts anderes bedeutet, als daffl man
sprachliche Ausdriicke logisch korrekt einfithrt und sie nur so verwendet, wie
man sie eingefiihrt und definiert hat, und dafl man alle logischen Folgerungen
akzeptiert, die sich aus der gewdhlten Terminologie ergeben. Beugen wir uns
dieser logischen Diktatur, so befreien wir uns aus den Fangstricken der Spa-
che und tragen dazu bei, dafl die Sprache ihrer eigentlichen Bestimmung als
einem Mittel zur Bewaltigung menschlicher Probleme besser gerecht wird.






Verzeichnis der wichtigsten
Symbole

A — Konjunktion, ,,und®

V — Adjunktion, ,,oder/und*

~ — duflere Negation, ,nicht”

D — Subjunktion, ,nicht ... oder ...* (,wenn, so“)
= — Bisubjunktion, ,genau dann, wenn®

\4 — Allquantor, ,alle®

= — Existenzquantor, ,einige”

— — Konditionalitatsoperator, , wenn, so“

s — Bikonditionalitdtsoperator, ,, genau dann, wenn“
- — innere Negation, ,nicht*

? — Unbestimmtheitszeichen

+— — Préadikationsoperator

= — Zeichen der logischen Folgebeziehung

- — Zeichen der gegenseitigen Folgebeziehung

— — Beziehung des Bedeutungseinschlusses

= — Beziehung der Bedeutungsgleichheit

= Def — Definitionsgleichheit (fiir Termini)

=Def — Definitionsgleichheit (fiir Aussagen)

i) — Operator ,,die Tatsache, daf}“

t — Operator ,,die Aussage® bzw. ,der Terminus“
K — Klassenoperator

> — Anhaufungsoperator

€ — Elemementbeziehung fiir Klassen und Anhdufungen
< — Relation ,untertrifft®

> — Relation ,ibertrifft*

185



186

“~QzzE | el

VERZEICHNIS DER WICHTIGSTEN SYMBOLE

— Gleichheitsrelation, Identitét

— Operator ,,und deshalb*

— Pradikat der Existenz

— zweistelliges Pradikat der Veranderung
— einstelliges Pradikat der Verdnderung
— Pradikat ,moglich*

— Préadikat ,,notwendig*

— Pradikat ,zufallig”

— Pradikat ,,wahr*



Personenregister

Ackermann, W., 17

Anderson, A. R., 17

Anselm von Canterbury, 83

Aristoteles, 6f., 9, 78, 80, 134, 160,
174, 181

Augustin, 130

Bar-Hillel, Y., 37

Berg, L. S., 135

Berka, K., 118, 142

Berkeley, G., 112

Bochenski, J. M., 79, 100 ff., 102-105,
161 ff.

Boole, G., 1

Burrichter, C., iv

Calvin, J., 130

Cantor, G., 34, 122

Capelle, W., 68, 89

Carnap, R., 36, 57, 84f.. 89, 1371f.,
142

Church, A., 36

Chwistek, L., 36

Clarke, S., 87

Demokrit, 173 1.
Diderot, D., 132

Eberle, R. A., 39

Engels, F., 7, 51f., 62, 65, 76, 102,
108, 125

Epikur, 173 1.

Euklid, 127

Feuerbach, L., 51, 76, 891., 101, 1081.,
113

Fichte, J. G., 113

Fraenkel, A., 37

Frege, G., v, vi, 1, 39, 63, 84 1f., 89
Frey, G., 62

Gabriel, G., viif.
Gethmann, C. F., ivf.
Godel, K., 36

Goethe, J. W. v., 5
Goodman, N., 5, 36
Gorke, L., 35

Gorski, D. P., 81

Haym, R., 113

Hegel, G. W. F., 6f., 62, 65, 69, 76,
80f., 891t., 93, 113 1f., 160

Heise, W., viii

Henkin, L., 36

Heraklit, 67 ff., 99

Herder, J. G., 51, 71f., 127

Hilbert, D., 6

Hintikka, J., 108

Hobbes, Th., 29, 70f., 75, 87

Humboldt, W. v., 51

Hume, D., 80, 82f.

Irrlitz, G., viii

Iwin, A. A., 92, 135, 137, 149
Jansen, C., 130

Kamlah, W.; 53, 58, 74, 114

Kant, I., 6f., 62, 83f., 90, 102, 105,
167-178, 180

Kapferer, N., iv, vi

Klaus, G., vf., 40

187



188

Kleene, S. C., 80
Kotarbinski, T., 36
Krampitz, K.-H., v
Kreiser, L., 118, 142
Kripke, S. A., 136

Kriiger, H.-P., viii
Kusnezow, G. A., 169, 175

Langford, C. H., 146

Laplace, P. S., 131

Leibniz, W. 1., 71, 75, 78, 80, 87f.,
113, 132, 164, 1811

Lenin, W. 1., vii, 125

Lesniewski, St., 37, 39, 73

Lewis, C. I., 17, 146

Lichtenberg, G. Ch., 51, 63, 105, 178

Linke, P. F., vi

Lorenz, K., vi, 58, 74, 114

Lorenzen, P., vi, 35, 37, 43, 53, 58f.,
74, 91, 1371f., 142f., 148

Lukasiewicz, J., 131, 134, 141f., 146,
152, 160

Luther, M., 130

Lyssenko, T. D., 135

Mach, E., 112

Marx, K., 7, 51f., 62, 76, 102, 108,
115, 160

Mel'vil’, U. K., 133

Menne, A., 101, 103

Monjallon, A., 34

Monod, J., 135

Morgan, T., 135

Moritz, K. Th., 130

Narski, I. S., 110

Parmenides, 67ff., 891., 99, 164, 169
Patzig, G., 5, 143

Peirce, Ch. S., 1, 63, 79, 1331.
Petrov, J. A., 174

Platon 181

Proklus, 181

PERSONENREGISTER

Quine, W. V. O., 36

Redlow, G., 68
Reichenbach, H., 137
Russell, B., 551., 63, 79, 114
Ryle, G., 52, 112, 177

Savigny, E. v., 85

Schenk, G., vii, 3

Scholz, H., 65, 164f.

Schroter, K., vi

Schiitte, K., 136

Schwemmer, O., 91, 137f., 143, 148

Serebrjannikow, O. F., 137

Shegalkin, I. I., 81

Sinowjew, A. A, iii, vi, §, 18, 26f., 29,
38, 40f., 46, 56, 71, 74, 86, 90, 92f.,
95, 108, 137, 139, 141, 146, 169, 175

Slinin, J. A., 136

Stupecki, J., 37

Smirnowa, E. D., 118

Spinoza, B., 130f., 157

Stegmiiller, W., 118

Stirner, M. (Joh. Kaspar), 77, 101

Swift, J., 82, 120

Tarski, A., 118
Tawanjez, P. W., 118
Thomas von Aquin, 79

Voltaire, F. M., 51, 164

Wessel, H., vft., 8, 27, 38, 41, 86, 125 1.,
141, 167

Whitehead, A. N., 79

Wilharm, H., ivf.

Wittgenstein, L., 117, 182

Wolft, Ch., 132

Zegalkin, I. 1., 81
Zenon, 69, 122, 174



Bereits erschienene und geplante Bénde der Reihe

Logische Philosophie
Hrsg.: H. Wessel, U. Scheffler, Y. Shramko, M. Urchs
ISSN: 1435-3415

In der Reihe ,Logische Philosophie“ werden philosophisch relevante Ergebnisse der Logik vorgestellt. Dazu
gehoren insbesondere Arbeiten, in denen philosophische Probleme mit logischen Methoden gelost werden.

Uwe Scheffler/Klaus Wuttich (Hrsg.)

Terminigebrauch und Folgebeziehung
ISBN: 978-3-89722-050-8 Preis: 30,- €

Regeln fiir den Gebrauch von Termini und Regeln fiir das logische SchlieBen sind traditionell der Gegen-
stand der Logik. Ein zentrales Thema der vorliegenden Arbeiten ist die umstrittene Forderung nach speziellen
Logiken fiir bestimmte Aufgabengebiete - etwa fiir Folgern aus widerspriichlichen Satzmengen, fiir Erset-
zen in gewissen Wahrnehmungs- oder Behauptungssétzen, fiir die Analyse von epistemischen, kausalen oder
mehrdeutigen Termini. Es zeigt sich in mehreren Arbeiten, dafl die nichttraditionelle Prédikationstheorie ei-
ne verléafliche und fruchtbare Basis fiir die Bearbeitung solcher Probleme bietet. Den Beitrégen zu diesem
Problemkreis folgen vier diese Thematik erweiternde Beitrige. Der dritte Abschnitt beschiftigt sich mit der
Theorie der logischen Folgebeziehungen. Die meisten der diesem Themenkreis zugehtrenden Arbeiten sind
explizit den Systemen F*° bzw. S° gewidmet.

Horst Wessel
Logik
ISBN: 978-3-89722-057-7  Preis: 37- €

Das Buch ist eine philosophisch orientierte Einfiihrung in die Logik. Thm liegt eine Konzeption zugrunde, die
sich von mathematischen Einfithrungen in die Logik unterscheidet, logische Regeln als universelle Sprachregeln
versteht und sich bemiiht, die Logik den Bediirfnissen der empirischen Wissenschaften besser anzupassen.

Ausfiihrlich wird die klassische Aussagen- und Quantorenlogik behandelt. Philosophische Probleme der Logik,
die Problematik der logischen Folgebeziehung, eine nichttraditionelle Pradikationstheorie, die intuitionisti-
sche Logik, die Konditionallogik, Grundlagen der Terminitheorie, die Behandlung modaler Pridikate und
ausgewihlte Probleme der Wissenschaftslogik gehen iiber die iiblichen Einfithrungen in die Logik hinaus.

Das Buch setzt keine mathematischen Vorkenntnisse voraus, kann als Grundlage fiir einen einjahrigen Logik-
kurs, aber auch zum Selbststudium genutzt werden.

Yaroslav Shramko

Intuitionismus und Relevanz
ISBN: 978-3-89722-205-2 Preis: 25,- €

Die intuitionistische Logik und die Relevanzlogik gehoren zu den bedeutendsten Rivalen der klassischen Logik.
Der Verfasser unternimmt den Versuch, die jeweiligen Grundideen der Konstruktivitéit und der Paradoxien-
freiheit durch eine ,,Relevantisierung der intuitionistischen Logik* zusammenzufiithren. Die auf diesem Weg
erreichten Ergebnisse sind auf hohem technischen Niveau und werden iiber die gesamte Abhandlung hinweg
sachkundig philosophisch diskutiert. Das Buch wendet sich an einen logisch gebildeten philosophisch interes-
sierten Leserkreis.



Horst Wessel

Logik und Philosophie
ISBN: 978-3-89722-249-6  Preis: 15,30 €

Nach einer Skizze der Logik wird ihr Nutzen fiir andere philosophische Disziplinen herausgearbeitet. Mit mi-
nimalen logisch-technischen Mitteln werden philosophische Termini, Theoreme und Konzeptionen analysiert.
Insbesondere bei der Untersuchung von philosophischer Terminologie zeigt sich, dafl logische Standards fiir
jede wissenschaftliche Philosophie unabdingbar sind. Das Buch wendet sich an einen breiten philosophisch
interessierten Leserkreis und setzt keine logischen Kenntnisse voraus.

S. Wolfl

Kombinierte Zeit- und Modallogik.
Vollstiandigkeitsresultate fiir pradikatenlogische Sprachen

ISBN: 978-3-89722-310-3  Preis: 40,- €

Zeitlogiken thematisieren ,nicht-ewige* Sitze, d.h. Sitze, deren Wahrheitswert sich in der Zeit verdndern
kann. Modallogiken (im engeren Sinne des Wortes) zielen auf eine Logik alethischer Modalbegriffe ab. Kom-
binierte Zeit- und Modallogiken verkniipfen nun Zeit- mit Modallogik, in ihnen geht es also um eine Analyse
und logische Theorie zeitabhédngiger Modalaussagen.

Kombinierte Zeit- und Modallogiken stellen eine ausgezeichnete Basistheorie fiir Konditionallogiken, Hand-
lungs- und Bewirkenstheorien sowie Kausalanalysen dar. Hinsichtlich dieser Anwendungsgebiete sind vor allem
pradikatenlogische Sprachen aufgrund ihrer Ausdrucksstirke von Interesse. Die vorliegende Arbeit entwickelt
nun kombinierte Zeit- und Modallogiken fiir pradikatenlogische Sprachen und erértert die solchen logischen
Systemen eigentiimlichen Problemstellungen. Dazu werden im ersten Teil ganz allgemein multimodale Logiken
fiir pradikatenlogische Sprachen diskutiert, im zweiten dann Kalkiile der kombinierten Zeit- und Modallogik
vorgestellt und deren semantische Vollstandigkeit bewiesen.

Das Buch richtet sich an Leser, die mit den Methoden der Modal- und Zeitlogik bereits etwas vertraut sind.

H. Franzen, U. Scheffler

Logik.
Kommentierte Aufgaben und Losungen
ISBN: 978-3-89722-400-1 Preis: 15,- €

Ublicherweise wird in der Logik-Ausbildung viel Zeit auf die Vermittlung metatheoretischer Zusammenhinge
verwendet. Das Losen von Ubungsaufgaben — unerliflich fiir das Verstindnis der Theorie — ist zumeist Teil
der erwarteten selbstdndigen Arbeit der Studierenden. Insbesondere Logik-Lehrbiicher fiir Philosophen bieten
jedoch hiufig wenige oder keine Aufgaben. Wenn Aufgaben vorhanden sind, fehlen oft die Losungen oder sind
schwer nachzuvollziehen.

Das vorliegende Trainingsbuch enthélt Aufgaben mit Losungen, die aus Klausur- und Tutoriumsaufgaben in
einem 2-semestrigen Grundkurs Logik fiir Philosophen entstanden sind. Ausfiihrliche Kommentare machen
die Losungswege leicht verstdndlich. So iibt der Leser, Entscheidungsverfahren anzuwenden, Theoreme zu
beweisen u. 4., und erwirbt damit elementare logische Fertigkeiten. Erwartungsgemif beziehen sich die mei-
sten Aufgaben auf die Aussagen- und Quantorenlogik, aber auch andere logische Gebiete werden in kurzen
Abschnitten behandelt.

Diese Aufgabensammlung ist kein weiteres Lehrbuch, sondern soll die vielen vorhandenen Logik-Lehrbiicher
erginzen.



U. Scheffler

Ereignis und Zeit. Ontologische Grundlagen der Kausalrelationen
ISBN: 978-3-89722-657-9  Preis: 40,50 €

Das Hauptergebnis der vorliegenden Abhandlung ist eine philosophische Ereignistheorie, die Ereignisse iiber
konstituierende Séitze einfithrt. In ihrem Rahmen sind die wesentlichen in der Literatur diskutierten Fragen
(nach der Existenz und der Individuation von Ereignissen, nach dem Verhé&ltnis von Token und Typen, nach
der Struktur von Ereignissen und andere) lésbar. In weiteren Kapiteln werden das Verhéltnis von kausaler und
temporaler Ordnung sowie die Existenz von Ereignissen in der Zeit besprochen und es wird auf der Grundlage
der Token-Typ-Unterscheidung fiir die Prioritét der singulidren Kausalitidt gegeniiber genereller Verursachung
argumentiert.

Horst Wessel

Antiirrationalismus
Logisch-philosophische Aufsitze

ISBN: 978-3-8325-0266-9  Preis: 45,- €

Horst Wessel ist seit 1976 Professor fiir Logik am Institut fiir Philosophie der Humboldt-Universitét zu Berlin.
Nach seiner Promotion in Moskau 1967 arbeitete er eng mit seinem Doktorvater, dem russischen Logiker
A. A. Sinowjew, zusammen. Wessel hat grofien Anteil daran, dal am Berliner Institut fiir Philosophie in der
Logik auf beachtlichem Niveau gelehrt und geforscht wurde.

Im vorliegenden Band hat er Artikel aus einer 30-jihrigen Publikationstéitigkeit ausgewéhlt, die zum Teil nur
noch schwer zugénglich sind. Es handelt sich dabei um logische, philosophische und logisch-philosophische
Arbeiten. Von Kants Antinomien der reinen Vernunft bis zur logischen Terminitheorie, von Modalitédten bis
zur logischen Folgebeziechung, von Entwicklungstermini bis zu intensionalen Kontexten reicht das Themen-
spektrum.

Antiirrationalismus ist der einzige -ismus, dem Wessel zustimmen kann.

Horst Wessel, Klaus Wuttich

daf3-Termini
Intensionalidt und Ersetzbarkeit

ISBN: 978-3-89722-754-5  Preis: 34,- €

Von vielen Autoren werden solche Kontexte als intensional angesehen, in denen die iiblichen Ersetzbarkeits-
regeln der Logik nicht gelten. Eine besondere Rolle spielen dabei daf$-Konstruktionen.

Im vorliegenden Buch wird gezeigt, daf§ diese Auffassungen fehlerhaft sind. Nach einer kritischen Sichtung
der Arbeiten anderer Logiker zu der Problematik von daf-Termini wird ein logischer Apparat bereitgestellt,
der es ermoglicht, daff-Konstruktionen ohne Einschrinkungen von Ersetzbarkeitsregeln und ohne Zuflucht zu
Intensionalitéiten logisch korrekt zu behandeln.

Fabian Neuhaus

Naive Pridikatenlogik
Eine logische Theorie der Pradikation

ISBN: 978-3-8325-0556-1  Preis: 41,- €

Die logischen Regeln, die unseren naiven Redeweisen iiber Eigenschaften zugrunde liegen, scheinen evident und
sind fiir sich alleine betrachtet vollig harmlos - zusammen sind sie jedoch widerspriichlich. Das entstehende
Paradox, das Russell-Paradox, 16ste die sogenannte Grundlagenkrise der Mathematik zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts aus. Der klassische Weg, mit dem Russell-Paradox umzugehen, ist eine Vermeidungsstrategie: Die
logische Analysesprache wird so beschrinkt, daf§ das Russell-Paradox nicht formulierbar ist.

In der vorliegenden Arbeit wird ein anderer Weg aufgezeigt, wie man das Russell-Paradox und das verwandte
Grelling-Paradox 16sen kann. Dazu werden die relevanten linguistischen Daten anhand von Beispielen analy-
siert und ein angemessenes formales System aufgebaut, die Naive Pradikatenlogik.



Bente Christiansen, Uwe Scheffler (Hrsg.)
Was folgt

Themen zu Wessel
ISBN: 978-3-8325-0500-4  Preis: 42,- €

Die vorliegenden Arbeiten sind Beitrége zu aktuellen philosophischen Diskussionen — zu Themen wie Exi-
stenz und Referenz, Paradoxien, Priadikation und dem Funktionieren von Sprache iiberhaupt. Gemeinsam
ist ihnen der Bezug auf das philosophische Denken Horst Wessels, ein Vierteljahrhundert Logikprofessor an
der Humboldt-Universitit zu Berlin, und der Anspruch, mit formalen Mitteln nachvollziehbare Ergebnisse zu
erzielen.

Vincent Hendricks, Fabian Neuhaus, Stig Andur Pedersen, Uwe Scheffler, Heinrich Wansing (Eds.)
First-Order Logic Revisited
ISBN: 978-3-8325-0475-5  Preis: 75,- €

Die vorliegenden Beitrige sind fiir die Tagung ,,75 Jahre Priadikatenlogik erster Stufe“ im Herbst 2003 in Berlin
geschrieben worden. Mit der Tagung wurde der 75. Jahrestag des Erscheinens von Hilberts und Ackermanns
wegweisendem Werk ,, Grundziige der theoretischen Logik“ begangen.

Im Ergebnis entstand ein Band, der eine Reflexion iiber die klassische Logik, eine Diskussion ihrer Grundlagen
und Geschichte, ihrer vielfiltigen Anwendungen, Erweiterungen und Alternativen enthélt.

Der Band enthalt Beitrige von Andréka, Avron, Ben-Yami, Briinnler, Englebretsen, Ewald, Guglielmi, Ha-
jek, Hintikka, Hodges, Kracht, Lanzet, Madarasz, Nemeti, Odintsov, Robinson, Rossberg, Thielscher, Toke,
Wansing, Willard, Wolenski

Pavel Materna
Conceptual Systems
ISBN: 978-3-8325-0636-0  Preis: 34,- €

We all frequently use the word “concept”. Yet do we know what we mean using this word in sundry contexts?
Can we say, for example, that there can be several concepts of an object? Or: can we state that some concepts
develop? What relation connects concepts with expressions of a natural language? What is the meaning of an
expression? Is Quine’s ‘stimulus meaning’ the only possibility of defining meaning? The author of the present
publication (and of “Concepts and Objects”, 1998) offers some answers to these (and many other) questions
from the viewpoint of transparent intensional logic founded by the late Czech logician Pavel Tichy (11994
Dunedin).

Johannes Emrich

Die Logik des Unendlichen

Rechtfertigungsversuche des tertium non datur in der Theorie des mathematischen Kontinuums
ISBN: 978-3-8325-0747-3  Preis: 39,- €

Im Grundlagenstreit der Mathematik geht es um die Frage, ob gewisse in der modernen Mathematik géngige
Beweismethoden zuléssig sind oder nicht. Der Verlauf der Debatte — von den 1920er Jahren bis heute — zeigt,
dass die Argumente auf verschiedenen Ebenen gelagert sind: die der meist konstruktivistisch eingestellten Kri-
tiker sind erkenntnistheoretischer oder logischer Natur, die der Verteidiger ontologisch oder pragmatisch. Die
Einschétzung liegt nahe, der Streit sei gar nicht beizulegen, es handele sich um grundlegend unterschiedliche
Auffassungen von Mathematik. Angesichts der immer wieder auftretenden Erfahrung ihrer Unvertriglichkeit
wiére es aber praktisch wie philosophisch unbefriedigend, schlicht zur Toleranz aufzurufen. Streiten heifit nach
Einigung streben. In der Philosophie manifestiert sich dieses Streben in der Uberzeugung einer objektiven
Einheit oder Einheitlichkeit, insbesondere geistiger Sphiren. Im Sinne dieser Uberzeugung unternimmt die
vorliegende Arbeit einen Vermittlungsversuch, der sich auf den logischen Kern der Debatte konzentriert.



Christopher von Biilow

Beweisbarkeitslogik
— Godel, Rosser, Solovay —

ISBN: 978-3-8325-1295-8  Preis: 29,- €

Kurt Godel erschiitterte 1931 die mathematische Welt mit seinem Unvollstéandigkeitssatz. Godel zeigte, wie fiir
jedes noch so starke formale System der Arithmetik ein Satz konstruiert werden kann, der besagt: ,,Ich bin nicht
beweisbar.“ Wiirde das System diesen Satz beweisen, so wiirde es sich damit selbst Liigen strafen. Also ist dies
ein wahrer Satz, den es nicht beweisen kann: Es ist unvollstdndig. John Barkley Rosser verstirkte spiter Godels
Ergebnisse, wobei er die Reihenfolge miteinbezog, in der Séitze bewiesen werden, gegeben irgendeine Auffassung
von ,Beweis“. In der Beweisbarkeitslogik werden die formalen Eigenschaften der Begriffe , beweisbar® und
,wird frither bewiesen als“ mit modallogischen Mitteln untersucht: Man liest den notwendig - Operator als
beweisbar und gibt formale Systeme an, die die Modallogik der Beweisbarkeit erfassen.

Diese Arbeit richtet sich sowohl an Logik-Experten wie an durchschnittlich vorgebildete Leser. Thr Ziel ist
es, in die Beweisbarkeitslogik einzufithren und deren wesentliche Resultate, insbesondere die Solovayschen
Vollstandigkeitssédtze, prizise, aber leicht zugénglich zu présentieren.

Niko Strobach

Alternativen in der Raumzeit
Eine Studie zur philosophischen Anwendung multidimensionaler Aussagenlogiken

ISBN: 978-3-8325-1400-6  Preis: 46.50 €

Ist der Indeterminismus mit der Relativitdtstheorie und ihrer Konzeption der Gegenwart vereinbar? Die-
se Frage ldsst sich beantworten, indem man die fiir das alte Problem der futura contingentia entwickelten
Ansitze auf Aussagen iiber das Raumartige {ibertrigt. Die dazu hier Schritt fiir Schritt aufgebaute relati-
vistische indeterministische Raumzeitlogik ist eine erste philosophische Anwendung der multidimensionalen
Modallogiken.

Neben den tiblichen Zeitoperatoren kommen dabei die Operatoren ,iiberall“ und ,irgendwo* sowie , fiir jedes
Bezugssystem® und ,,fiir manches Bezugssystem* zum Einsatz. Der aus der kombinierten Zeit- und Modal-
logik bekannte Operator fiir die historische Notwendigkeit wird in drei verschiedene Operatoren (,,wissbar,
Hfeststehend”, | beeinflussbar) ausdifferenziert. Sie unterscheiden sich beziiglich des Gebiets, in dem mégliche
Raumzeiten inhaltlich koinzidieren miissen, um als Alternativen zueinander gelten zu kénnen. Die Interaktion
zwischen den verschiedenen Operatoren wird umfassend untersucht.

Die Ergebnisse erlauben es erstmals, die Standpunkt-gebundene Notwendigkeit konsequent auf Raumzeit-
punkte zu relativieren. Dies ldsst auf einen metaphysisch bedeutsamen Unterschied zwischen deiktischer und
narrativer Determiniertheit aufmerksam werden. Dieses Buch ergénzt das viel diskutierte Paradigma der
verzweigten Raumzeit (,,branching spacetime®) um eine neue These: Der Raum ist eine Erzéhlform der Ent-
scheidungen der Natur.

Erich Herrmann Rast

Reference and Indexicality
ISBN: 978-3-8325-1724-3  Preis: 43.00 €

Reference and indexicality are two central topics in the Philosophy of Language that are closely tied together.
In the first part of this book, a description theory of reference is developed and contrasted with the prevailing
direct reference view with the goal of laying out their advantages and disadvantages. The author defends
his version of indirect reference against well-known objections raised by Kripke in Naming and Necessity
and his successors, and also addresses linguistic aspects like compositionality. In the second part, a detailed
survey on indexical expressions is given based on a variety of typological data. Topics addressed are, among
others: Kaplan’s logic of demonstratives, conversational versus utterance context, context-shifting indexicals,
the deictic center, token-reflexivity, vagueness of spatial and temporal indexicals, reference rules, and the
epistemic and cognitive role of indexicals. From a descriptivist perspective on reference, various examples
of simple and complex indexicals are analyzed in first-order predicate logic with reified contexts. A critical
discussion of essential indexicality, de se readings of attitudes and accompanying puzzles rounds up the
investigation.



Magdalena Roguska

Exklamation und Negation
ISBN: 978-3-8325-1917-9  Preis: 39.00 €

Im Deutschen, aber auch in vielen anderen Sprachen gibt es umstrittene Negationsausdriicke, die keine ne-
gierende Kraft haben, wenn sie in bestimmten Satztypen vorkommen. Fiir das Deutsche handelt sich u.a. um
die exklamativ interpretierten Sétze vom Typ:

Was macht sie nicht alles! Was der nicht schafft!

Die Arbeit fokussiert sich auf solchen Exklamationen. Thre wichtigsten Thesen lauten:

e Es gibt keine Exklamativsitze aber es gibt Exklamationen.
e Alles und nicht alles in solchen Sdtzen, haben semantische und nicht pragmatische Funktionen.

e Das ,nicht-negierende“ nicht ohne alles in einer Exklamation ist doch eine Negation. Die Exklamation
bezieht sich aber trotzdem auf denselben Wert, wie die entsprechende Exklamation ohne Negation.

e In skalaren Exklamationen besteht der Unterschied zwischen Standard- und , nicht-negierenden* Nega-
tion im Skopus von nicht.

Die Analyse erfolgt auf der Schnittstelle zwischen Semantik und Pragmatik.

August W. Sladek

Aus Sand bauen. Tropentheorie auf schmaler relationaler Basis

Ontologische, epistemologische, darstellungstechnische
Moéglichkeiten und Grenzen der Tropenanalyse

ISBN: 978-3-8325-2506-4 (4 Bénde) Preis: 198.00 €

Warum braucht eine Tropentheorie zweieinhalbtausend Seiten Text, wenn zweieinhalb Seiten ausreichen, um
ihre Grundidee vorzustellen? Weil der Verfasser zuerst sich und dann seine Leser, auf deren Geduld er baut,
tiberzeugen will, dass die ontologische Grundidee von Tropen als den Bausteinen der Welt wirklich tragt und
sich mit ihnen die Gegenstéinde nachbilden lassen, die der eine oder andere glaubt haben zu miissen. Um
metaphysischen, epistemologischen Dilemmata zu entgehen, sie wenigstens einigermaflen zu meistern, preisen
viele Philosophen Tropen als , Patentbausteine* an. Die vorliegende Arbeit will Tropen weniger empfehlen
als zeigen, wie sie sich anwenden lassen. Dies ist weit miihseliger als sich mit Andeutungen zu begniigen, wie
brauchbar sich doch Tropen erweisen werden, machte man sich die Miihe sie einzusetzen. Lohnt sich die Miihe
wirklich? Der Verfasser wollte zunéichst nachweisen, dass sie sich nicht lohnt. Das Gegenteil ist ihm gelungen.
Zwar sind Tropen wie Sandkorner. Was lésst sich schon aus Sand bauen, das Bestand hat? Wenn man nur
genug ,,Zement“ nimmt, gelingen gewiss stabile Bauten, doch wie viel und welcher ,,Zement® ist erlaubt?
Nur schwache Bindemittel diirfen es sein; sonst gibt man sich mit einer hybriden Tropenontologie zufrieden,
die Bausteine aus fremden, konkurrierenden Ontologien hinzunimmt. Die vier Béinde bieten eine schwiéchst-
mogliche und damit unvermischte, allerdings mit Varianten und Alternativen behaftete Tropentheorie an samt
ihren Wegen, Nebenwegen, Anwendungstests.



Mireille Staschok

Existenz und die Folgen
Logische Konzeptionen von Quantifikation und Pridikation

ISBN: 978-3-8325-2191-2  Preis: 39.00 €

Existenz hat einen eigenwilligen Sonderstatus in der Philosophie und der modernen Logik. Dieser Sonderstatus
erscheint in der klassischen Pradikatenlogik — {ibereinstimmend mit Kants Diktum, dass Existenz kein Pradikat
sei — darin, dass ,Existenz“ nicht als Pradikat erster Stufe, sondern als Quantor behandelt wird. In der
natiirlichen Sprache wird ,existieren dagegen pridikativ verwendet.

Diese andauernde und philosophisch fruchtbare Diskrepanz von Existenz bietet einen guten Zugang, um die
Funktionsweisen von Préidikation und Quantifikation zu beleuchten. Ausgangspunkt der Untersuchungen und
Bezugssystem aller Vergleiche ist die klassische Pradikatenlogik erster Stufe. Als Alternativen zur klassischen
Pradikatenlogik werden logische Systeme, die sich an den Ansichten Meinongs orientieren, logische Syste-
me, die in der Tradition der aristotelischen Termlogik stehen und eine nichttraditionelle Priadikationstheorie
untersucht.

Sebastian Bab, Klaus Robering (Eds.)

Judgements and Propositions
Logical, Linguistic, and Cognitive Issues
ISBN: 978-3-8325-2370-1  Preis: 39.00 €

Frege and Russell in their logico-semantic theories distinguished between a proposition, the judgement that
it is true, and the assertion of this judgement. Their distinction, however, fell into oblivion in the course of
later developments and was replaced by the formalistic notion of an expression derivable by means of pureley
syntactical rules of inference. Recently, however, Frege and Russell’s original distinction has received renewed
interest due to the work of logicians and philosophers such as, for example, Michael Dummett, Per Martin-Lf,
and Dag Prawitz, who have pointed to the central importance of o both the act of assertion and its justification
to logic itself as well as to an adequate theory of meaning and understanding.

The contributions to the present volume deal with central issues raised by these authors and their classical
predecessors: What kind of propositions are there and how do they relate to truth? How are propositions
grasped by human subjects? And how do these subjects judge those propositions according to various di-
mensions (such as that of truth and falsehood)? How are those judgements encoded into natural language,
communicated to other subjects, and decoded by them? What does it mean to procede by inference from
premiss assertions to a new judgement?

Marius Thomann

Die Logik des Konnens
ISBN: 978-3-8325-2672-6  Preis: 41.50 €

Was bedeutet es, einer Person eine praktische Fihigkeit zu attestieren? Und unter welchen Umsténden sind
derartige Fahigkeitszuschreibungen wahr, etwa die Behauptung, Max konne Gitarre spielen? Diese Fragen
stehen im Zentrum der vorliegenden Untersuchung. Thr Gegenstand ist die philosophisch-logische Analyse des
Fihigkeitsbegriffs. Als Leitfaden dient eine Analyse normalsprachlicher Fahigkeitszuschreibungen, geméifl der
Max genau dann Gitarre spielen kann, wenn er dies unter dafiir angemessenen Bedingungen normalerweise
erfolgreich tut. Drei in der Forschungsliteratur vorgeschlagene Systeme werden diskutiert, die zwar wertvolle
Impulse fiir die formale Modellierung geben, als Vertreter des so genannten modalen Ansatzes aber von der
Diagnose ontologischer Inadéquatheit betroffen sind: Die Entitdten, die als Fihigkeiten attribuiert werden,
lassen sich nicht iiber Propositionen individuieren; ohne die explizite Referenz auf Handlungstypen, die eben
gekonnt oder nicht gekonnt werden, bleibt Max’ Fahigkeit, Gitarre zu spielen, unterbestimmt. Um diesen
Einwand zu vermeiden, liegt demgeméifl der hier vorgestellten Logik des Konnens ein Gegenstandsbereich
zugrunde, dessen Struktur an der Ontologie von Handlungen orientiert ist.



Christof Dobief3

Kausale Relata

Eine Untersuchung zur Wechselbeziehung zwischen der Beschaffenheit kausaler Relata und der
Natur der Kausalbeziehung

ISBN: 978-3-8325-5083-7  Preis: 57.00 €

Dieses Buch macht nachdriicklich klar, daf§ die Thematik ,Kausale Relata“ kein Nebenschauplatz der Kau-
salitétsdiskussion ist und sich die Analyse von Kausalitit nicht auf die blofle Betrachtung der Kausalrelation
selbst beschrianken darf. Zwischen der Metaphysik der kausalen Relata und der Natur der Kausalbeziehung,
so die Hauptthese dieses Werks, besteht eine enge theoretische Wechselbeziehung.

Untersucht wird diese These anhand zentraler kausaler Problembereiche: (1) der kausalen Pridemption, (2)
der Transitivitdt der Kausalitdt, (3) der dispositionalen Verursachung, (4) der negativen Verursachung und
(5) der Konzeption von Verursachung als ,,qualitativem Fortbestand® (,,qualitative persistence®).

Wihrend die Probleme der Praemption und des qualitativen Fortbestands in der Auseinandersetzung zwischen
kontrafaktischen Kausalkonzeptionen und Transfertheorien Bedeutung entfalten, betreffen die Transitivitit
der Kausalitit sowie negative und dispositionale Verursachung nahezu alle Kausaltheorien. Der Forderung
nach der Transitivitdt der Kausalitdt kann nur durch eine hinreichend prézise und eindeutig gefaite Konzep-
tion der kausalen Beziehungstriager entsprochen werden. Ob Dispositionen oder Negativereignisse in kausale
Beziehungen treten konnen, hingt entscheidend davon ab, inwiefern Entitéiten dieser Art ein ontologisches
Bleiberecht zugestanden wird.






Logische Philosophie
Hrsg.: H. Wessel, U. Scheffler, Y. Shramko und M. Urchs

In der Reihe ,,Logische Philosophie® werden philosophisch re-
levante Ergebnisse der Logik vorgestellt. Dazu gehoéren ins-
besondere Arbeiten, in denen philosophische Probleme mit
logischen Methoden gelost werden.

Nach einer Skizze der Logik wird ihr Nutzen fiir andere
philosophische Disziplinen herausgearbeitet. Mit minimalen
logisch-technischen Mitteln werden philosophische Termini,
Theoreme und Konzeptionen analysiert. Insbesondere bei der
Untersuchung von philosophischer Terminologie zeigt sich,
daf} logische Standards fiir jede wissenschaftliche Philosophie
unabdingbar sind. Das Buch wendet sich an einen breiten phi-
losophisch interessierten Leserkreis und setzt keine logischen
Kenntnisse voraus.

Logos Verlag Berlin

T
ISBN 3-89722-249-3



	Vorwort zur zweiten Auflage 
	Inhaltsverzeichnis 
	Einleitung 
	1 Skizze der Logik 
	1.1 Gegenstand der Logik 
	1.2 Klassische Aussagenlogik 
	1.3 Allgemeine Theorie der logischen Folgebeziehung 
	1.4 Einfache Aussagen 
	1.5 Klassische Quantorenlogik 
	1.6 Nichttraditionelle Quantorentheorie 
	1.7 Konditionale Aussagen 
	1.8 Terminitheorie 
	1.9 Analyse, Explikation und Definition von Termini 
	1.10 Klassen und Anhäufungen 
	1.11 Relationen 
	1.12 Abstraktion 
	1.13 Wissenschaftslogik 

	2 Bemerkungen zum Begründungsproblem 
	2.1 Sprache, Denken, Logik 
	2.2 Ontologische Begründungsversuche der Logik 
	2.3 Konventionalistische Auffassung der Logik 
	2.4 Die dialogische Logikauffassung 
	2.5 Syntaktik, Semantik, Pragmatik 
	2.6 Ist die Logik eine empirische oder eine apriorische Wissenschaft? 
	2.7 Logik und Dialektik 

	3 Logische Analyse einiger philosophischer Termini 
	3.1 Der Streit zwischen Heraklit und Parmenides 
	3.2 Die Worte "Ist", "Sein" und "Existenz" 
	3.3 Subjekt- und Prädikattermini 
	3.4 Identität und Unterschied 
	3.5 Das Prädikat der Existenz 
	3.6 "Sein" als Subjektterminus 
	3.7 "Das Nichts" ist kein Terminus 
	3.8 Das Prädikat der Veränderung 
	3.9 Entwicklungstermini 
	3.10 Logische Analyse des Terminus "Gott" 
	3.11 Widersprüche im religiösen Sprechen 
	3.12 "Ding an sich" – ein leerer Terminus 

	4 Erkenntnistheoretische Termini in logischer Sicht 
	4.1 Ein logischer Aspekt der Grundfrage der Philosophie 
	4.2 Identität von Denken und Sein 
	4.3 Esse est per ipi 
	4.4 Empfindungswörter, der Terminus "wahr" und sinnliche Gewißeit 
	4.5 Das Prädikat "wahr" und der Subjektterminus "Wahrheit" 
	4.6 Definitionsschemata für das Prädikat "wahr" 
	4.7 Eine Leseprobe aus "Gullivers Reisen" 
	4.8 Wahrheitsantinomien 
	4.9 Feststellung der Wahrheit konkreter Aussagen 
	4.10 Die Objektitvität der Wahrheit 
	4.11 Relative und absolute Wahrheit 
	4.12 Konkretheit der Wahheit 

	5 Modalitäten in der Philosophie 
	5.1 Fatalismus 
	5.2 Tychismus 
	5.3 Antifatalismus 
	5.4 Modalitäten 
	5.5 Deutungsversuche faktischer Modalitäten und ihre Mängel 
	5.6 Die logische Struktur einfacher modaler Aussagen 
	5.7 Modalitäten und Wahrheitswerte 
	5.8 Definitionsschema zur Einführung faktischer Modalitäten 
	5.9 Definitionsschema zur Einführung epistemischer Modalitäten 
	5.10 Deontische Modalitäten 
	5.11 Logische Modalitäten 
	5.12 Widerlegung einiger Scheinargumente für die Grundthesen des Fatalismus, Tychismus und Antifatalismus 
	5.13 Fatalismus und kontrafaktuale Aussagen 
	5.14 Einige absurde Folgerungen aus den Grundthesen des Fatalismus, Tychismus und Antifatalismus 
	5.15 Der dialektische Gebrauch von Modalitäten 
	5.16 Logik der Religion als Modallogik 
	5.17 "Die beste aller möglichen Welten" 

	6 Kants Antinomien der reinen Vernunft 
	6.1 Erste Antinomie 
	6.2 Zweite Antinomie 
	6.3 Dritte Antinomie 
	6.4 Vierte Antinomie 

	Schlußbemerkung 
	Verzeichnis der wichtigsten Symbole 
	Personenregister 

