
λογος

Der Alethes Logos
des Celsus

Untersuchungen zum Werk und seinem Verfasser

mit einer Wiederherstellung des griechischen Textes

und Kommentar

von

Heinrich Otto Schröder

Herausgegeben von Johannes Arnold



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/5156

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/5156


Der Alethes Logos
des Celsus





Der Alethes Logos
des Celsus

Untersuchungen zum Werk und seinem Verfasser

mit einer Wiederherstellung des griechischen Textes

und Kommentar

von

Heinrich Otto Schröder

Herausgegeben von Johannes Arnold

Logos Verlag Berlin

λογος



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2020

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-5156-8

Logos Verlag Berlin GmbH

Georg-Knorr-Str. 4, Gebäude 10

D-12681 Berlin

Tel.: +49 (0)30 42 85 10 90

Fax: +49 (0)30 42 85 10 92

https://www.logos-verlag.de



 

 
 

 
Der Alethes Logos  

des Celsus 
 

Untersuchungen zum Werk und seinem Verfasser  
mit einer Wiederherstellung des griechischen Textes  

und Kommentar 
 
 

von 

Heinrich Otto Schröder 
 
 

Herausgegeben von Johannes Arnold 
 
 
 



 

 
 

 
 
 



 

 
 

 
 
 



 

 
 

 
 
 



 

 
V 

 
Vorwort zur gedruckten Ausgabe 

 

H.O. Schröders Habilitationsschrift in der Celsus-Forschung 

Die um 200 n.Chr. entstandene antichristliche und antijüdische Schrift Alethes 

Logos (‚Wahre Lehre‘) des Mittelplatonikers Celsus ist das älteste in größerem 
Umfang erhaltene Werk eines paganen Autors, das sich explizit mit dem Chris-
tentum auseinandersetzt. Die Tatsache, dass der Originaltext verloren ist und 
Worte des Celsus nur durch Zitate und Paraphrasen in der von Origenes um 
245 n.Chr. verfassten apologetischen Schrift Contra Celsum überliefert sind, gab 
Anlass für mehrere Rekonstruktionsversuche zunächst im 19. Jahrhundert1, dann 
– und insbesondere – nach dem Erscheinen der ersten kritischen Edition des 
Werks Contra Celsum durch Paul Koetschau im Jahr 18992. Nachdem der im Jahr 
1924 publizierte Versuch von Otto Glöckner3 auf scharfe Kritik gestoßen war4, 
veröffentlichte Robert Bader im Jahr 1940 eine Edition der Celsus-Fragmente5, 
die in den folgenden Jahrzehnten als Grundlage von Übersetzungen heran-
gezogen wurde6 und auf die bis heute im Thesaurus Linguae Graecae zurück-
gegriffen wird. Doch Bader war nicht der Einzige, der einen neuen Versuch 
unternahm, den erhaltenen Text des Alethes Logos zu edieren.  

 
1  Reinhold Bernhard Jachmann, De Celso philosopho disputatur et fragmenta libri quem 

contra Christianos edidit colliguntur, Regiomonti (Königsberg) 1836. Fertiggestellt, 
aber nicht veröffentlicht wurde eine „Fragmentsammlung und Reconstruction des grie-
chischen Celsus“ von Karl Johannes Neumann (s. dessen Ankündigung: ders., Celsus, 
in: Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft 3 [1899] 1884 f., 
1885; vgl. bereits ders., Celsus, in: Real-Encyklopädie für protestantische Theologie und 
Kirche 3 [1897] 772–775). Publiziert wurden auch Übersetzungen der Fragmente ohne 
den griechischen Text: Celsusʼ Wahres Wort. Aelteste Streitschrift antiker Weltanschau-
ung gegen das Christentum vom Jahr 178 n. Chr. Wiederhergestellt, aus dem Grie-
chischen übersetzt, untersucht und erläutert, mit Lucian und Minucius Felix verglichen 
von Theodor Keim, Zürich 1873; Benjamin Aubé, Histoire des persécutions de l’Église: 
La polémique païenne à la fin du IIe siècle, zweite Auflage, Paris 1878, 158–426. 

2  Origenes, Buch I–IV gegen Celsus/Buch V–VIII gegen Celsus, in: Origenes Werke 1–2 
(GCS 2–3), Leipzig 1899. 

3  Celsi Ἀληθὴς λόγος, excussit et restituere conatus est Otto Glöckner (Kleine Texte für 
Vorlesungen und Übungen; 151), Bonn 1924. Ein Jahr später erschien eine weitere 
französischsprachige « Restauration et analyse » des Textes: Louis Rougier, Celse ou 
le conflit de la civilisation antique et du christianisme primitif, Paris 1925, 327–429. 

4  Vgl. unten S. 3 Anm. 11. 
5  Der ΑΛΗΘΗΣ ΛΟΓΟΣ des Kelsos (Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft; 33), 

Stuttgart/Berlin 1940. 
6  Z.B. Celso, Contro i cristiani. Introduzione di Gianni Baget Bozzo. Traduzione e note 

di Salvatore Rizzo, Milano 1989 (1997), s.v.a. 53; Celso, Il discorso vero. A cura di Giu-
liana Lanata, Milano 1987 (21994), s.v.a. 53. 



Johannes Arnold 

 
VI 

 Die hier erstmals vollständig im Druck vorgelegte Untersuchung des Alt-
philologen Heinrich Otto Schröder „mit einer Wiederherstellung des griechi-
schen Textes und Kommentar“ wurde am 31. Januar 1938 bei der Philosophi-
schen Fakultät der Ludwigs-Universität (heute: Justus-Liebig-Universität) Gießen 
als Habilitationsschrift eingereicht7. Am 27. Januar 1939 habilitierte Schröder 
sich mit dieser Arbeit bei den damaligen Gießener Ordinarien für Klassische 
Philologie, dem Latinisten Wilhelm Süß und dem Gräzisten Albrecht von Blu-
menthal8. Den Plan einer Veröffentlichung9, der zunächst wohl vor allem kriegs-
bedingt nicht umsetzbar war10, verfolgte Schröder nachweislich noch Jahre spä-
ter11. Obwohl es nie zur Publikation kam, hatte das Werk, von dessen Existenz 
man – unter anderem durch den 16-seitigen gedruckten Auszug – in Fachkreisen 
wusste12, durchaus Wirkung. So übernahm Carl Andresen in seiner bahnbre-
chenden Habilitationsschrift über den Alethes Logos des Celsus immer wieder 
Forschungsergebnisse Schröders, speziell hinsichtlich der Identifikation von 

 
7  So Heinrich Otto Schröder in einer Vorbemerkung zum veröffentlichten Auszug der 

Arbeit (Gießen 1939, 2). 
8  Vgl. Hans Georg Gundel, Die klassische Philologie an der Universität Gießen im 20. Jahr-

hundert, in: Heinz Hungerland (Hg.), Ludwigs-Universität – Justus Liebig-Hochschule 
1607–1957: Festschrift zur 350-Jahrfeier, Gießen 1957, 192–221, 204. Unter Anleitung 
von Karl Kalbfleisch, dem Vorgänger der beiden oben genannten Philologen, hatte 
Schröder eine Dissertation über die erhaltenen Fragmente von Galens Timaios-Kom-
mentar verfasst (vgl. ebd.). 

9  Vgl. Schröder, Auszug der Arbeit, 2: „Die vollständige Schrift über Celsus (Untersu-
chungen, Text und Kommentar) wird noch in diesem Jahre [sc. 1939; Anm. J.A.] er-
scheinen.“ 

10  Vgl. unten Anm. 16. 
11  „Den neuen Text hoffe ich demnächst vorlegen zu können“ (H.O. Schröder, Celsus 

und Porphyrius als Christengegner, in: Die Welt als Geschichte 17 [1957] 190–202, 
190 Anm. 4). „Bis in die letzten Lebensjahre hinein trug er [sc. H.O. Schröder] sich 
mit dem Gedanken, diese Arbeit zu veröffentlichen“ (Clemens Zintzen, Heinrich Otto 
Schröder †, in: Gnomon 62 [1990] 474 f., hier 475). 

12  Siehe z.B. Bader im Vorwort seiner Edition (datiert auf den März 1940), VIII: „Nach-
dem mein Manuskript schon längere Zeit dem Verlag zur Drucklegung übergeben 
war, erhielt ich den Auszug einer Gießener Habilitationsschrift von Herrn Dr. Hein-
rich Otto Schröder: ‚Der Alethes Logos des Celsus. Untersuchungen zum Werk und 
seinem Verfasser mit einer Wiederherstellung des griechischen Textes und Kommen-
tar‘ vom Verfasser freundlicherweise zugesandt. Eine nachträgliche Stellungnahme 
dazu war aber wegen der Kürze der darin enthaltenen Ausführungen untunlich.“ Vgl. 
Otto Stählin in seiner Rezension von Baders Rekonstruktionsversuch (in: Philologi-
sche Wochenschrift 62, Nr. 1/4 [10. Januar 1942] Sp. 1–7, hier 1 f.): „[…] neuerdings 
hat Heinrich Otto Schröder Untersuchungen über Celsus mit einer ‚Wiederherstellung 
des griechischen Textes‘ als Gießener Habilitationsschrift vorgelegt (so viel ich weiß, 
noch nicht erschienen)“. Henry Chadwick bezeichnet die Arbeit im Literaturverzeichnis 
seiner Contra Celsum-Übersetzung (Cambridge 1953, xxxix, vgl. xxxv) als “inaccessible”, 
weiß aber vom gedruckten “summary”. 



Vorwort zur gedruckten Ausgabe 

 
VII 

Worten des Celsus13 und ihrer ursprünglichen Reihenfolge14. Auch wenn er 
nicht in allen Punkten Schröders Überzeugung teilte15, sprach er von einer 
„ausgezeichneten Leistung“16. Nach Andresens Skizze des Forschungsstands im 
Jahr 1955  

„bringen die letzten Textausgaben von Heinrich Otto Schroeder [!] und Robert 
Bader die gleichen Prinzipien in der Lösung der Aufgabe“ – „[sc.] der philo-
logischen Feststellung des Textes, der Ausklammerung des Alethes Logos aus 
der origenistischen [!] Widerlegung und einer Rekonstruktion seiner ursprüng-
lichen Textgestalt“ – „zur Anwendung. Unabhängig voneinander sind sie beide 
zu dem Ergebnis gekommen, daß viele Partien des Alethes Logos durch Orige-
nes übergangen worden sind. Daher verzichten sie auch darauf, das verlorene 
Werk des Kelsos in seiner ‚ursprünglichen Integrität‘ zu rekonstruieren, wie 
Otto Glöckner es noch zu unternehmen wagte.“17 

Andresen, der zwischen den Editionen Baders und Schröders trotz der er-
wähnten Anwendung gleicher Prinzipien erhebliche Unterschiede feststellt18, 
zog konsequenterweise beide heran. Zur Publikation auch der letzteren drängte 
ausdrücklich Heinrich Dörrie innerhalb seiner umfangreichen Rezension der 
Arbeit Andresens:  

„Zunächst eine Vorbemerkung! Ein großes Verdienst von A[ndresens] Arbeit 
liegt darin, daß sie auf die ausgezeichnete Ausgabe der Kelsos-Fragmente von 
Heinrich O. Schröder hinweist, ja auf ihr aufbaut. Diese Ausgabe hat bisher nicht 
gedruckt werden können. Daß dies bald geschieht, muß dringend empfohlen 
werden! Denn diese Ausgabe ist ein erheblicher Fortschritt gegenüber Glöckner 
und Bader; dank ihr kommt A[ndresen] an nicht wenigen Stellen, durch Schrö-
ders und durch eigene Beobachtungen, zu einleuchtenden Verbesserungen.“19  

 
13  Andresen, Logos und Nomos. Die Polemik des Kelsos wider das Christentum, Berlin 

1955, 9, 13, 15, 18, 21, 24, 45 u.ö. 
14  Ebd. 30. 
15  Siehe z.B. ebd. 19 mit Anm. 27, 30 f., 35, 74 Anm. 72. 
16  Ebd. 2 mit Anm. 4: „Das vollständige Manuskript der Arbeit Schröders lag mir dank 

der Freundlichkeit des Verfassers vor. Nach ihm wird zitiert, damit diese durch den 
Krieg verhinderte Veröffentlichung nicht für den Forschungsgang verlorengeht.“ 

17  Ebd. 2 (im Original mit Hervorhebungen); vgl. ebd. 1. 
18  Ebd. 2: „Bei der Übereinstimmung, die in der Anwendung der textphilologischen Prin-

zipien zwischen Schroeder und Bader herrscht, muß es auffallen, daß diese letzten 
Arbeiten einen sehr unterschiedlichen Text aufweisen.“ 

19  Gnomon 29 (1957) 185–196, 185. Vgl. ebd. Anm. 1: „Herr Schröder war so freundlich, 
sein Manuskript sowohl dem Verfasser [sc. C. Andresen; J.A.] wie dem Rezensenten zur 
Verfügung zu stellen; ohne dies hätten beide ihre Arbeit nicht tun können.“ Zu Dörries 
eigener Auseinandersetzung mit Celsus s. ders., Die platonische Theologie des Kelsos 
in ihrer Auseinandersetzung mit der christlichen Theologie auf Grund von Origenes 
c. Celsum 7, 42 ff., in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, 
phil.-hist. Klasse 1967, 19–55 (Nachdruck in: ders., Platonica Minora, München 1976, 
229–262). 



Johannes Arnold 

 
VIII 

Während die Edition Schröders seit den späten 50er Jahren in der Celsus-For-
schung meist nur noch durch Hinweise und Zitate Andresens bekannt war20, 
konnte Giuliana Lanata für ihre 1987 in erster Auflage erschienene italienische 
Übersetzung des Alethes Logos wieder direkt auf ein Exemplar der Arbeit zurück-
greifen21. In der Einleitung und den Anmerkungen zur Übersetzung werden 
Positionen Schröders mehrfach rezipiert22 oder zumindest ohne Beanstandung 
erwähnt23. Auch wenn Lanatas Übersetzung sich grundsätzlich an Baders Edition 
orientiert, bescheinigt sie, ähnlich wie Dörrie, der Edition Schröders in man-
chen Punkten ein „weiter fortgeschrittenes Stadium“24. Ausdrücklich folgt sie 
ihr – von Baders Text abweichend – in der ‚Wiederherstellung‘ der dialogischen 
Form, die Schröder für den ursprünglichen Text der in Contra Celsum I und II 
überlieferten Worte des Celsus annahm25.  
 Auch Horacio E. Lona kennt Schröders Arbeit aus eigener Anschauung 
und bezieht sich in seinem umfangreichen Kommentar zum Alethes Logos (2005)26 
viele Male auf dessen Ausführungen27. Auch er bescheinigt „einen deutlichen 

 
20  Marcel Borret zitiert Schröder in seiner in den Sources Chrétiennes erschienenen Aus-

gabe von Contra Celsum offenbar nach Andresen (s. SC 132 [1967], 97 f. Anm. 3 [zu 
frg. I 9 und VIII 53]; SC 136 [1968], 45 Anm. 3 [zu frg. III 18]; ebd. 79 Anm. 2 [zu frg. 
III 33]; ebd. 332 Anm. 1 [zu frg. IV 57]; SC 136, 382 f. [zu frg. IV 79]; SC 150 [1969], 
249 Anm. 2 [zu frg. VIII 34]; ebd. 292 f. Anm. 1 [zu frg. VIII 53]; ebd. 353 Anm. 1 [zu 
frg. VIII 75]). Auch Karl Pichler, Streit um das Christentum. Der Angriff des Kelsos und 
die Antwort des Origenes (Regensburger Studien zur Theologie; 23), Frankfurt/Bern 
1980, 305 Anm. 31, weist auf Zitate aus Schröders Text bei Andresen hin, hatte aber 
weder zur Arbeit selbst noch zum gedruckten Auszug einen Zugang. 

21  Lanata, 44: „[…] l’edizione di Schröder […] di cui che scrive ha potuto avere a dis-
posizione una copia“. 

22  Siehe ebd. 46, 186, 189, 193, 197, 208, 210, 223, 231, 233, 235, 246, 249. 
23  Siehe ebd. 43, 46, 182, 183, 185, 187, 196, 198, 202, 204, 211, 213, 231, 237, 247, 250–

253. Nur einmal (ebd. 48) scheint Lanata eher einer anderen Meinung als der Schrö-
ders zuzuneigen. 

24  Ebd. 44 f.: „L’edizione di Bader è fondamentale […] anche se per alcuni aspetti la dis-
sertazione di Schröder, 1939, che Bader ha potuto utilizzare solo in estratto, rappresenta 
uno stadio più avanzato.“ Ähnlich Pietro Ressa in seiner Übersetzung (Origene, Contro 
Celso, Brescia 2000, 78 Anm. 248): „A dire il vero, le convinzioni di Bader erano state 
maturate contemporaneamente, anche se in maniera indipendente, da O. [!] Schröder 
[…].“ Ressa teilt nicht explizit mit, ob er Schröders Text gesehen hat. Vgl. aber ebd.: 
„[…] la colui ricostruzione del testo, rimasto allo statio di dissertazione manoscritta, 
risulta dunque non accessibile all’intera comunità degli studiosi.“ 

25  Lanata, 53: „La traduzione è stata condotta fondamentalmente sull’edizione Bader, ma 
tenendo presente anche il testo dattiloscritto di Schröder e accettandone in particolare 
il suggerimento di restituire interamente la forma dialogica nei primi due libri.“ 

26  Die ‚Wahre Lehre‘ des Kelsos (Kommentar zu frühchristlichen Apologeten; Ergänzungs-
band 1), Freiburg u.a. 2005. 

27  Zustimmend: ebd. 33 Anm. 122 und 124; 35 Anm. 128; 39 Anm. 145; 40 Anm. 153; 41 
Anm. 156; 58 Anm. 227; 59 Anm. 230; 71 Anm. 268; 72 Anm. 271; 77 Anm. 299; 97 
Anm. 411; 105 Anm. 459; 184 Anm. 21; 191 Anm. 68; 228 Anm. 215; 240 Anm. 243; 249 



Vorwort zur gedruckten Ausgabe 

 
IX 

Fortschritt in der Forschung“28. Eine Stellungnahme zu den einzelnen Teilen 
der Habilitationsschrift findet sich in der Einleitung seines Kommentars:  

Nach Lonas Urteil werden in der Vorrede „alle Einleitungsfragen mit viel Sach-
kenntnis behandelt“. Schröder könne „eine Zahl von Kelsosfragmenten auf-
weisen, die in der Edition von Glöckner nicht angegeben wurden“29. „Hinsicht-
lich Gattung und Stil“ werde die „Vielfalt des Werkes richtig herausgestellt“. 
„Recht gut gelungen“ sei „das von Schröder entworfene Bild des Kelsos […] im 
Zusammenhang mit der sophistischen Rhetorik seiner Zeit“. Nachdem Glöckner 
eine Fassung des Alethes Logos „mit zahlreichen Einschüben und Textänderungen“ 
geboten habe, „die als solche nicht kenntlich gemacht wurden“30, „verzichtet 
Schröder auf eine Wiederherstellung des Alethes Logos und zitiert die Kelsos-
worte mit dem von Origenes geschaffenen Zusammenhang“. In Schröders Kom-
mentar liege der Schwerpunkt „nicht in der Textauslegung“, sondern in der 
Behandlung von „Fragen der Literaturkritik auf der Suche nach einer sauberen 
Trennung der Kelsosworte“31. 

Schließlich hat auch der Verfasser dieser Zeilen Schröders Arbeit in jüngster 
Zeit intensiv genutzt32 und trotz gelegentlich abweichender Resultate – vor allem 
hinsichtlich der vermutlich ursprünglichen Reihenfolge der Celsus-Aussagen – 
vieles daraus gelernt.  
 Wie dieser Überblick gezeigt haben dürfte, spielt Heinrich Otto Schröders 
ungedruckte Habilitationsschrift bis heute eine Rolle in der Celsus-Forschung. 
Obwohl diese sich in den letzten Jahrzehnten selbstverständlich weiterentwickelt 

 

Anm. 269; 253 Anm. 286; 254 Anm. 290; 317 Anm. 8 und 9; 318 Anm. 14; 320 Anm. 24; 
321 Anm. 25; 381 Anm. 256; 388 Anm. 287; 399 Anm. 311; 441 Anm. 476; 463 Anm. 575; 
470 Anm. 602; kritisch: ebd. 13 Anm. 17; 163 Anm. 694; 193 Anm. 81; 230 Anm. 220; 
267 Anm. 345; 334; Anm. 62; 397 Anm. 304; 460 Anm. 558; 474 Anm. 618; ‚neutral‘: 
ebd. 81 Anm. 314; 84 Anm. 328; 93 Anm. 395; 112 Anm. 489; 115 Anm. 500; 181 Anm. 13; 
184 Anm. 22 und 26; 187 Anm. 40; 201 Anm. 122; 217 Anm. 179; 218 Anm. 181; 228 
Anm. 212; 239 Anm. 239; 258 Anm. 316; 332 Anm. 57; 335 Anm. 67; 362 Anm. 169; 
365 Anm. 182; 431 Anm. 436; 441 Anm. 477; 447 Anm. 492. 

28  Ebd. 59 (dort auch das Folgende, sofern nicht anders angegeben). 
29  Zu berücksichtigen sei allerdings, dass manche dieser zusätzlichen Fragmente schon 

bei Keim erscheinen. 
30  Ebd. 58. 
31  Kritisch merkt Lona an, im Kommentar beschränke Schröder sich „oft […] auf eine 

minimale Information, die nicht über die Angaben in den Anmerkungen von Keim 
hinausgeht“. 

32  Vgl. das Register in Johannes Arnold, Der Wahre Logos des Kelsos. Eine Strukturana-
lyse (Jahrbuch für Antike und Christentum; Ergänzungsband 39), Münster 2016, 626. 
Eine nur indirekte Kenntnis von Schröders Habilitationsschrift lassen die fünf Bände 
der zweisprachigen Ausgabe Origenes, Contra Celsum – Gegen Celsus, eingeleitet und 
kommentiert von Michael Fiedrowicz, übersetzt von Claudia Barthold (Fontes Chris-
tiani 50/1–5), Freiburg u.a. 2011/12, erkennen (s. z.B. FC 50/1, 334 Anm. 183 [über 
Andresen]); ähnlich Winfried Schröder, Athen und Jerusalem: die philosophische Kri-
tik am Christentum in Antike und Neuzeit, Stuttgart-Bad Cannstatt 2011 (22013), 22 
(über Lona). 



Johannes Arnold 

 
X 

hat, sind Schröders sorgfältige Analysen des Alethes Logos und seine Hinweise 
auf Paralleltexte großenteils nicht überholt. Die Auseinandersetzung mit ihnen 
ist weiterhin lohnend, wenn nicht unverzichtbar. Daher schien es sinnvoll, das 
Werk nach Jahrzehnten einem erweiterten Kreis von Interessierten unmittel-
bar zugänglich zu machen.  
 

Zur ratio edendi der vorliegenden Ausgabe 

Der hier vorgelegten gedruckten Ausgabe von H.O. Schröders Habilitations-
schrift liegen zwei Exemplare des Werks zugrunde:  

• das in der Universitätsbibliothek Gießen aufbewahrte (Beleg-)Exemplar 
der Arbeit (Signatur A 56456/1 fol. 1938 Schröder, H.), das, durchgehend 
maschinenschriftlich, eine „Vorrede“, die Edition der Celsusfragmente 
und Schröders Kommentar enthält;  

• ein Exemplar aus dem Privatbesitz H.O. Schröders, bestehend aus dem 
Editionsteil (maschinenschriftlich) und dem Kommentarteil (handschrift-
lich), ohne „Vorrede“.  

Edition und Kommentar dieser beiden Exemplare stimmen im Wesentlichen, 
nicht aber in allen Details überein. Da die Textfassung des Exemplars aus Privat-
besitz früher entstanden sein muss als die des Gießener Exemplars33, wird im 
Folgenden unterschieden zwischen Recensio prior (RP) und Recensio Gissensis (RG). 
Basis der Druck-Ausgabe ist die umfangreichere und inhaltlich wie stilistisch 
weiter entwickelte Gießener Textfassung. An nicht wenigen Stellen konnte der 
Text der RG allerdings anhand der RP korrigiert werden (was im Fall offen-
sichtlicher Flüchtigkeitsfehler nicht eigens vermerkt wurde). Varianten der Re-

censio prior werden angegeben, sofern sie zusätzliche Informationen bieten.  
 Dass Schröder selbst seine Habilitationsschrift vor einer Drucklegung über-
arbeitet und übersichtlicher gestaltet hätte34, ist anzunehmen. Da nicht mehr 
feststellbar ist, inwieweit er in den Text eingegriffen hätte, wird der Wortlaut 
der Recensio Gissensis unverändert und weitestgehend ohne inhaltliche Ergän-

 
33  Siehe unten S. 194 mit Anm. 821: Im Exemplar aus Privatbesitz bemerkt Schröder inner-

halb seines Kommentars zum Celsusfragment VII 62, er habe „die Worte Ἡράκλειτος 
μὲν οὕτως als eingedrungene Randbemerkung gestrichen“. Im Gießener Exemplar wird 
diese Maßnahme korrigiert: „v. Blumenthal wies mich darauf hin, dass man besser nicht 
die Worte [sc. Ἡράκλειτος μὲν οὕτως] als Glosse eines Lesers streicht, wie ich vorschlug, 
sondern sie in Z. 12 versetzt.“ 

34  Vgl. Lona, Die ‚Wahre Lehre‘, 59 Anm. 232: „Ohne ihre Verdienste in Abrede stellen 
zu wollen, muss man sagen, dass [Schröders Arbeit] in ihrer gegenwärtigen Gestalt 
wegen mangelnder Übersichtlichkeit nicht hätte gedruckt werden können.“ 



Vorwort zur gedruckten Ausgabe 

 
XI 

zungen35 wiedergegeben. In formaler Hinsicht schien es dagegen angebracht, 
einzelne Modifikationen vorzunehmen. Deren entscheidendste besteht darin, 
dass Edition und Kommentar nicht wie im Original in zwei getrennten Blöcken 
erscheinen. Um die jeweilige Zuordnung zu erleichtern, werden die Celsus-
Fragmente einzeln und in Verbindung mit dem jeweils relevanten Abschnitt 
aus dem Kommentar abgedruckt – unter Hinweis auf ihren ursprünglichen Ort 
in der Recensio Gissensis. Um einen Vergleich mit einer neueren und weit ver-
breiteten Edition zu ermöglichen, wird außerdem der jeweilige Ort der Celsus-
Fragmente in der Contra Celsum-Ausgabe Marcel Borrets in den Sources Chré-
tiennes (1967–1969) angeführt36. Vereinheitlicht wurden die Literaturangaben 
in den Fußnoten, variierende Groß- und Kleinschreibung37, Abkürzungen plato-
nischer Werke38 sowie – im griechischen Text – der Gebrauch des νῦ ἐφελκυστικόν 
(entsprechend der von Schröder herangezogenen Edition Koetschaus). Um der 
besseren Lesbarkeit willen wurden einige Abkürzungen aufgelöst39; aus Ae-, Oe-, 
Ue- wurden Ä-, Ö-, Ü-40. Die Interpunktion wurde, um Missverständnisse auszu-
schließen, gelegentlich an heutige Gepflogenheiten angepasst. Unterstreichun-
gen in Schröders Text wurden durch Kursivierung ersetzt, Sperrdruck durch 
Fettdruck. Für lateinische Termini im Haupttext wird grundsätzlich kursive 
Schrift gebraucht. Innerhalb von runden Klammern erscheinen grundsätzlich 
nicht nochmals runde, sondern einfache eckige Klammern. Durch doppelte 
eckige Klammern – [[…]] – werden Hinzufügungen der gedruckten Ausgabe 
gegenüber dem ursprünglichen Text gekennzeichnet41.  

 
35  So wurde nicht versucht, in Schröders „Vorrede“ nach eigenem Gutdünken Titel oder 

Untertitel einzufügen, deren Fehlen Lona (ebd.) mit Recht moniert hat. Abschnitts-
grenzen wurden hier nur durch Leerzeilen markiert. 

36  Auf Borrets Edition wird auch in den Anmerkungen verwiesen, sooft Schröders Text 
von dem Borrets (und dem Koetschaus) abweicht. Weitere Publikationen, die nicht von 
Schröder selbst erwähnt wurden, bleiben in der gedruckten Ausgabe unberücksichtigt. 

37  So lautet die Abkürzung für „fragmentum“ im Druck stets „frg.“ statt auch „Frg.“. 
38  Im Anschluss an die in diesem Punkt konsequentere Recensio prior werden – außer im 

Fall der von Schröder stets als „Staat“ zitierten Respublica – die lateinischen Namens-
formen zugrunde gelegt. 

39  Dies gilt etwa für C. = Celsus, O. = Origenes, A = Anfang, M = Mitte, E = Ende, Wdh. = 
Wiederholung, Wdl. = Widerlegung sowie für Abkürzungen der Namen von Autoren 
und Editoren (aufgelöst wurde hier entsprechend der muttersprachlichen, nicht der 
lateinischen Namensform). 

40  Beibehalten wurde dagegen das von Schröder grundsätzlich (auch im handschriftlichen 
Text) gebrauchte Doppel-s statt ß. 

41  Einfache Klammern – (…), […], <…> – sind also Schröders eigenem Text oder dessen 
Vorlagen zuzuordnen. Spätere Zusätze sind: ergänzende Anmerkungen (etwa zu Text-
abweichungen der RP gegenüber der RG), Hinweise auf ursprüngliche Seitenangaben 
in der RG, Gegenüberstellungen der Seiten- und Zeilenangaben zu Schröders Edition 
der Celsusfragmente und der entsprechenden Stellen in Borrets Edition von Origenesʼ 
Contra Celsum. 



Johannes Arnold 

 
XII 

 Dem gesamten Textcorpus angefügt wurde ein Anhang, bestehend aus 
Literaturverzeichnis, Stellenregister (pagane, jüdische und christliche Quellen), 
Personenregister, Daten zu H.O. Schröders akademischer und beruflicher Lauf-
bahn sowie einer Aufstellung seiner wissenschaftlichen Publikationen.  
 

Dank 

Dass die vorliegende Habilitationsschrift Jahrzehnte nach ihrer Fertigstellung 
doch noch erscheinen kann, ist dem Zusammenwirken mehrerer Personen zu 
verdanken.  
 Mein Dank gilt an erster Stelle Herrn Gregor Schröder und Frau Hildegard 
Soerjanta, die als Nachkommen und Rechtsnachfolger Heinrich Otto Schröders 
freundlicherweise der Veröffentlichung zugestimmt und mir spontan die Recensio 

prior, weitere Unterlagen ihres Vaters sowie einen im Jahr 2003 in Privatdruck 
erschienenen Band von persönlichen, die Jahre 1916 bis 1970 betreffenden Er-
innerungen seiner Gattin zur Ansicht überlassen haben.  
 Am Entstehen der Druckfassung der Habilitationsschrift waren auf unter-
schiedliche Weise meine bisherigen Studentischen Hilfskräfte beteiligt: Bettina 
Kustner geb. Beck, Sebastian Veits, Lioba Kronenberger, Saumya Jacob, Anna-
Lena Salomon, Christina Wolff und Franziska Hohmann. Die Register erstellte 
im Wesentlichen mein Wissenschaftlicher Mitarbeiter Dipl. theol. Philipp Kö-
nig OP. Sein Vorgänger Dipl. theol. Christoph Körner war für Layout und Satz 
verantwortlich und steuerte zahlreiche gute Ideen für die endgültige Darstellung 
des Textes bei. Beim Korrekturlesen half Frau Dr. Bettina Holstein. Ihnen allen 
sei für ihr Engagement herzlich gedankt.  
 Schließlich danke ich Herrn Dr. Volkhard Buchholtz für sein Interesse 
an den vor mehr als 80 Jahren verfassten Untersuchungen zum Alethes Logos des 
Celsus und für die umgehende Zusage, sie in das Programm des Logos Verlags 
aufzunehmen. 
 
Frankfurt am Main, im August 2020     Johannes Arnold 
 



 

 
XIII 

 
Inhaltsverzeichnis 

 
Vorwort zur gedruckten Ausgabe                   V 

Inhaltsverzeichnis                XIII 

Conspectus codicum et siglorum/Abkürzungsverzeichnis                   XVII 

* * * 

Vorrede.                      1 

Text und Kommentar.                  35 

Prooemium.                    35 

Rede des Juden an Jesus.                  52 

Rede des Juden an die Judenchristen.                60 

Einwendungen des Celsus in eigener Person.               78 

a)  Geschichte des Juden- und Christentums:  
das treibende Motiv ist στάσις.                78 

b)  Religionsgeschichte: Parallelen zum Christentum  
und zur Person seines Stifters.              781/s. 81 

c)  Die christliche Propaganda: Ort und Personenkreis,  
in dem sie ihre Wirksamkeit entfaltet.              90 

Karikatur einer christlichen Predigt.               95 

Die jüdisch-christliche Annahme der Herabkunft eines Gottes  
ist sinnlos, nach dem Wesen der Weltordnung unmöglich  
und Missverständnis alter griechischer Lehren.             99 

Philosophische Darlegung der Unveränderlichkeit Gottes.          103 

Juden und Christen streiten über Christi Ankunft  
und die Sündhaftigkeit der Menschen. –  
Parallelen zur Genesis aus der griechischen Mythologie.         104 

Kritik des Judentums.  
Vergleich seiner Mythologie mit den Zeugnissen uralter Völker.    107 

Verurteilung der Allegorie.               111 

 
1  Die jeweils ersten Seitenangaben beziehen sich auf das Erscheinen der Überschrift, 

weitere Angaben (nach „s.“) verweisen auf den angekündigten Textabschnitt, sofern 
er erst auf einer späteren Seite beginnt. 



Inhaltsverzeichnis 

 
XIV 

Wiederaufnahme der philosophischen Beweisführung.  
Gott hat nichts Sterbliches geschaffen.  
Die körperliche Substanz aller Lebewesen ist gleich.  
[[Die Übel nehmen weder ab noch zu  
und stammen nicht aus Gott.]]             112 

Die Naturgeschichte lehrt, dass nicht alles  
bloss für den Menschen geschaffen ist,  
und die Zoologie zeigt die vielfache Überlegenheit  
der Tiere über den Menschen              118 

Kritik des Judentums.               127 
a)  Die Juden haben eine mangelhafte Gottesvorstellung,          127 
b)  eine verabscheuungswürdige Lehre vom Gericht  

und der Auferstehung des Fleisches,                     127/s. 128 
c)  sie leben zwar nach dem Gesetz der Väter,                    127/s. 129 
d)  zu diesem gibt es jedoch viele Parallelen  

aus der Völkerkunde,                       127/s. 130 
e)  so ist ihre Überheblichkeit unberechtigt,  

da sie Eigentümlichkeiten des Glaubens und der Sitten  
mit vielen anderen Völkern teilen.                     127/s. 132 

Kritik des Christentums.               133 
a)  Die Christen sind vom Judentum abgefallen,  

entbehren aber der vaterländischen Gesetze und Sitten,         133 
b)  sie machen widerspruchsvolle Angaben  

über Boten Gottes,                       133/s. 134 
c)  sie haben verschiedene Vorstellungen von der Gottheit  

und zerfallen in eine Unmenge  
sich heftig bekämpfender Sekten.                     133/s. 136 

Die christlichen Glaubenssätze und Vorschriften  
sind Entlehnungen und Missverständnisse  
der Lehren griechischer Philosophen, persischer Mysterien, 
ägyptischer Mythen und jüdischer Dogmen, VI 1 – VII 58.         140 

a)  Die Forderung unbedingten Glaubens  
ist Missverständnis der platonischen Ansicht,  
dass das höchste Gut nicht aussagbar  
und nur wenigen erkennbar sei.             140 

b)  Die Unterscheidung zwischen menschlicher und überlegener 
göttlicher Weisheit haben die Christen von Heraklit und Sokrates 
übernommen, um damit die Ungebildeten zu fangen.          145 



Inhaltsverzeichnis 

 
XV 

c)  Die christliche Mahnung zu Demut und Armut  
ist von Platon entlehnt.               147 

d)  Die Lehre vom Gottesreich ist Missverständnis  
der platonischen Lehre vom überhimmlischen Ort.          148 

e)  Die (gnostische) Lehre von den sieben Himmeln  
stammt von den Persern (Mithrasmysterien) oder Kabiren.  
Nähere Darlegungen über die gnostische Sekte der Ophiten.         150 

f)  Mit diesen Ansichten der Christen  
hängt die von ihnen geübte Zauberei zusammen.           157 

g)  Das christliche Dogma von einem Widersacher Gottes  
ist ein Missverständnis allegorischer Erzählungen  
von einem gewissen heiligen Krieg bei Heraklit, Pherekydes  
und in ägyptischen Mythen.              159 

h)  Die christliche Lehre von der Weltschöpfung  
ist von den Juden übernommen und widerspruchsvoll.          163 

i)  Die christliche Lehre von der Offenbarung Gottes auf Erden  
(durch sein Pneuma in seinem Sohn)  
findet sich ähnlich bei den Stoikern,  
ist aber mit einem richtigen Gottesbegriff unvereinbar.          170 

k)  Jüdische und christliche Prophezeiungen  
sind nicht besser als die mannigfachen heidnischen.          176 
Ein eigentümlicher Typus von Propheten  
tritt in Phönikien und Palästina auf.                     176/s. 177 
Die christlichen Prophezeiungen sind falsch,  
da sie Gott hässliche Dinge zuschreiben.                    176/s. 178 
Der angeblich von den jüdischen Propheten vorausgesagte Sohn 
Gottes widerspricht in seinen Geboten den Satzungen des Moses,  
die doch von demselben Gott stammen sollen.             176/s. 180 

l)  Die christliche Eschatologie.              181 
1) Gott hat keinen Körper, kann also nach dem Tode  

nicht sinnlich erkannt werden.             181 
2) Die Vorstellung von einem besseren Jenseits ist den Mythen  

vom Elysium und Platons „reiner Erde“ entnommen.         181 
3) Das Auferstehungsdogma beruht auf der missverstandenen 

(philosophischen) Seelenwanderungslehre.                   181/s. 183 
m) Christliche und platonische Gotteserkenntnis.           184 
n)  (Spöttische) Vorschläge zur kultischen Verehrung  

bekannter Personen an Christi Stelle.            190 
o)  Die Vorschrift, Unrecht geduldig zu leiden,  

ist aus Platons Kriton entlehnt.             191 



Inhaltsverzeichnis 

 
XVI 

Verteidigung der Staatsreligion (VII 62 – VIII 62)  
und der Forderungen des staatlichen Lebens (VIII 63–71).         193 

a)  Mit der Verwerfung der Götterbilder folgen die Christen  
nur dem Beispiel gesetzloser Völker.             193 

b)  Wenn die Christen die Götterbilder nicht verehren,  
widersprechen sie sich selbst, da sie doch  
„nach dem Bilde Gottes“ geschaffen zu sein behaupten.          195 

c)  Verteidigung und Begründung der Dämonenverehrung.         196 
1)  Die Dämonen haben Vollmacht vom höchsten Gott.          196 
2)  Die Einwände der Christen, die doch selbst neben,  

ja über Gott noch seinen Sohn verehren, werden widerlegt.    197 
3)  Die wahre Ordnung im Gottesreich erscheint im Bilde  

eines irdischen Staates.              203 
4)  Beweise der wirklichen Macht der Götter.           206 

Auseinandersetzung und Verständigungsversuch  
mit gebildeten Christen                

a)  nochmals über die Frage der Dämonenverehrung,  
in der Mass zu halten ist.               211 

b)  Über den Kaiserkult, der berechtigt und staatsnotwendig ist.         217 

Aufruf an die Christen zur tätigen Mitarbeit  
und Ankündigung eines weiteren Werkes des Celsus  
über die richtige Lebensführung.             223 

Nicht mehr sicher einzureihende Fragmente.             224 

* * * 

Literaturverzeichnis                 227 

Stellenregister                  237 

Personenregister                 247 

 

Daten zur akademischen und beruflichen Laufbahn H.O. Schröders         253 

Wissenschaftliche Publikationen H.O. Schröders            255 

 
 



 

 
XVII 

 
Conspectus codicum et siglorum/Abkürzungsverzeichnis 

 

Conspectus codicum et siglorum 

A = Cod. Vaticanus 386 saec. XIII 
Iol = Cod. Parisinus Suppl. Graec. 293 saec. XVI (Iolianus) 
M = Cod. Venetus Marcianus 45 saec. XIV 
P = Cod. Parisinus Suppl. Graec. 616 anno 1339 
Reg = Cod. Regius Parisinus Graec. 945 saec. XIV 
V = Cod. Venetus Marcianus 44 saec. XV 
Φ = Codicum qui philocaliam continent consensus. 
  Codices sunt: 
  B = Cod. Venetus marcianus 47 saec. XI 
  C = Cod. Parisinus Suppl. Graec. 615 saec. XIII 
  D = Cod. Venetus Marcianus 122 anno 1343 
  E = Cod. Venetus Marcianus 48 saec. XIV–XV 
  H = Cod. Parisinus Graec. 456 anno 1426 
  Pat = Cod. Patmius 270 saec. X 
 

Verzeichnis der in Vorrede, Edition und Kommentar angewandten  
Werk-Abkürzungen1 

Bouhéreau = Élie Bouhéreau, Notae et coniecturae ad textum apud Delarue 
(cf. Traité d’Origène contre Celse, ou Défense de la Religion chrétienne 
contre les accusations des Païens. Traduit du Grec par Élie Bouhéreau, 
Amsterdam 1700). 

Borret = Origène, Contre Celse. Introduction, texte critique, traduction et notes 
par Marcel Borret, vol. 1–4 (SC 132; 136; 147; 150), Paris 1967–1969. 

CC = Contra Celsum 

CIG = Corpus inscriptionum Graecarum, vol. 1–4, ed. Augustus Boeckhius, Io-
annes Franzius, Ernestus Curtius et Adolphus Kirchhoff. Indices subiecit 
Hermannus Roehl, Berolini 1828–1877. 

Delarue = Contra Celsum, in: Ὠριγένους τὰ εὑρισκόμενα πάντα: Origenis quae vel 
Graece vel Latine tantum extant et ejus nomine circumferuntur; ex variis 
editionibus & codicibus manu exaratis, Gallicanis, Italicis, Germanicis & 
Anglicis collecta, recensita, latine versa, atque annotationibus illustrata 

 
1  Das Abkürzungsverzeichnis wurde der vorliegenden gedruckten Ausgabe angepasst. 

Für die Auflösung der Abkürzungen antiker Werke s. das Stellenregister. 



Conspectus codicum et siglorum/Abkürzungsverzeichnis 

 
XVIII 

cum vita auctoris et multis dissertationibus opera et studio Caroli Delarue, 
tom. 1, Parisiis 1733, 315–799. 

Diels–Kranz = Die Fragmente der Vorsokratiker: griechisch und deutsch von 
Hermann Diels. Hg. von Walther Kranz, Bd. 1–2, 5. Auflage, Berlin 1934/ 
1935. 

Geffcken, Apologeten = Johannes Geffcken, Zwei griechische Apologeten, Leip-
zig/Berlin 1907. 

Glöckner = Celsi ΑΛΗΘΗΣ ΛΟΓΟΣ, excussit et restituere conatus est Dr. Otto 
Glöckner (Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen; 151), Bonn 1924. 

Guiet [rectius Guyet] = Philologische Anmerkungen des François Guyet (1575–
1655) zu Origenesʼ Contra Celsum (überliefert z.B. durch Delarue [s.o.]). 

Höschel = Origenis contra Celsum libri VIII. Et Gregorii Neocaesar. Thauma-
turgi Panegyricus in Origenem. A Davide Hoeschelio, Ex bibliothecis Elect. 
Palat. Boica et Aug. Graece et Latine nunc primum editi. Accessere no-
tae et indices, Augustae Vindelicorum 1605. 

Keim = Celsus’ Wahres Wort. Aelteste Streitschrift antiker Weltanschauung gegen 
das Christentum vom Jahr 178 n. Chr. Wiederhergestellt, aus dem Grie-
chischen übersetzt, untersucht und erläutert, mit Lucian und Minucius 
Felix verglichen von Theodor Keim, Zürich 1873. 

Koetschau = Origenes, Buch I–IV gegen Celsus/Buch V–VIII gegen Celsus, in: 
Origenes Werke 1–2, hg. von Paul Koetschau (Die griechischen christ-
lichen Schrifsteller der ersten drei Jahrhunderte; 2–3), Leipzig 1899. 

Koetschau (Übersetzung) = Des Origenes acht Bücher gegen Celsus, übersetzt 
von Paul Koetschau (Bibliothek der Kirchenväter. Des Origenes ausge-
wählte Schriften; 2–3 = BKV2/1 52–53), München 1926–1927. 

Labriolle = Pierre de Labriolle, La Réaction païenne. Étude sur la polémique 
antichrétienne du Ier au VIe siècle, Paris 1934. 

Lommatzsch = Origenis contra Celsum Librorum Partes 1–3. Denuo recensuit 
emendavit castigavit Carol. Henric. Eduard Lommatzsch, Berolini 1845–
1846.2 

Miura-Stange = Anna Miura-Stange, Celsus und Origenes. Das Gemeinsame ih-
rer Weltanschauung nach den acht Büchern des Origenes gegen Celsus. 
Eine Studie zur Religions- und Geistesgeschichte des 2. und 3. Jahrhun-
derts (Beihefte zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft und 
die Kunde der älteren Kirche; 4), Gießen 1926. 

 
2  Die Angabe erscheint in Schröders Abkürzungsverzeichnis, obwohl die Publikation in 

der folgenden Untersuchung nicht explizit erwähnt wird. 



Conspectus codicum et siglorum/Abkürzungsverzeichnis 

 
XIX 

Peterson, Monotheismus = Der Monotheismus als politisches Problem. Ein Bei-
trag zur Geschichte der politischen Theologie im Imperium Romanum, 
Leipzig 1935. 

RE = Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft. Neue Be-
arbeitung, begonnen von Georg Wissowa, fortgeführt von Wilhelm Kroll, 
Stuttgart 1894 ff. 

Rougier = Louis Rougier, Celse ou le conflit de la civilisation antique et du chris-
tianisme primitif (Les maîtres de la pensée antichrétienne; 1), Paris 1925. 

Schmidt, Jahrbuch = Kurt Schmidt, Auszug aus De Celsi libro qui inscribitur 
Ἀληθὴς λόγος quaestiones ad philosophiam pertinentes. Ungedruckte Dis-
sertation, Göttingen 1921, in: Jahrbuch der Philosophischen Fakultät der 
Georg August-Universität zu Göttingen 1922, 2. Hälfte, Göttingen 1923, 
69–74. 

Schmidt, Gnomon = Kurt Schmidt, Rez. zu: Celsi ΑΛΗΘΗΣ ΛΟΓΟΣ, excussit 
et restituere conatus est Dr. Otto Glöckner, Bonn 1924, in: Gnomon 3 
(1927) 117–125. 

Schmidt I = Schmidt, Jahrbuch 
Schmidt II = Schmidt, Gnomon 
Spencer = Ὠριγένης κατὰ Κέλσου ἐν τόμοις ὄκτω. Τοῦ αὐτοῦ Φιλοκαλία = Origenis 

Contra Celsum libri Octo. Ejusdem Philocalia. Gulielmus Spencerus [...] 
utriusque operis versionem recognovit & Annotationes adjecit, Cantabri-
giae 1658. 

Völker = Walther Völker, Das Bild vom nichtgnostischen Christentum bei Celsus, 
Halle 1928.  

Wendland = Paul Wendland, Rez. zu: Die griechischen christlichen Schriftsteller 
der ersten drei Jahrhunderte. Origenes Werke. 1. Bd. (Die Schrift vom 
Martyrium. Buch I–IV Gegen Celsus). 2. Bd. (Buch V–VIII Gegen Celsus. 
Die Schrift vom Gebet), hg. von Paul Koetschau, in: Göttingische gelehrte 
Anzeigen 161 (1899) 276–304 und 613–622. 

Winter I und II = Franz Anton Winter, Ueber den Wert der direkten und in-
direkten Ueberlieferung von Origenesʼ Büchern „contra Celsum.“ II Teile. 
Programme des Königl. humanistischen Gymnasiums Burghausen für die 
Schuljahre 1902/1903 und 1903/1904. 

 



Conspectus codicum et siglorum/Abkürzungsverzeichnis 

 
XX 

Weitere Abkürzungen 

add.  = addidit/addiderunt 
Adn.  = Adnotationes 
alt.  = alter/altera [etc.] 
ap.  = apud 
app.  = apparatus [etc.] 
cap.  = capitulum 
cf.  = confer 
ci.  = coniecit 
coll.  = collato/collatis 
corr.  = correctio/correxit [etc.] 
del.  = delevit 
edd.  = editiones 
Edd.  = Editores 
eqs.  = et quae sequuntur 
eras.  = erasus [etc.] 
expunct. = expunctum 
fort.  = fortasse 
frg.  = fragmentum 
i.m.  = in margine 
litt.  = littera/litterae [etc.] 
man.  = manus 
mut.  = mutavit 
om.  = omisit 
p.  = pagina 
pass.  = passim 

peccat.  = peccatum 
resp.  = respective 
RG  = Recensio Gissensis 
RP  = Recensio prior 
s.  = sequens [etc.] 
sc.  = scilicet 
scrips.  = scripsit 
sec.  = secundum 
secl.  = seclusit 
sequ.  = sequens/sequente [etc.] 
sim.  = similis/similia [etc.] 
simil.  = similiter 
ss.  = supra scripsit [etc.] 
s.v.  = sub verbo 
vid.  = videtur 
tom.  = tomus 
transl.  = translatio [etc.] 
transpos. = transposuit 
v.  = versus 
vol.  = volumen 
 
γρ.  = γράπτεον [etc.] 
ζτ᾿  = ζήτει 
κτλ.  = καὶ τὰ λοιπά  

 
 



 

 
1 

[[Seite IV]] 

Vorrede. 
 
Der erste grosse literarische Angriff auf das heranwachsende Christentum, die 
„Wahre Lehre“ des Platonikers Celsus etwa aus dem Jahre 177/78 n.Chr. ist uns 
nur in der Widerlegungsschrift erhalten, die der theologische Platoniker Ori-
genes im Jahre 248 in Cäsarea in Palästina in acht Büchern verfasste. Seit nun-
mehr 150 Jahren hat sich das Interesse der mit der Aufhellung der Geschichte 
des zweiten Jahrhunderts Beschäftigten mehr und mehr auch dem Celsus zu-
gewandt und in immer neuen Anläufen zu wiederholten Versuchen geführt, 
durch Herausheben der Worte und Darlegungen des Celsus aus der Umklam-
merung durch Origenes sich ein klares Bild von dem Wesen des Buches in 
Umfang und Form, Gehalt und Zusammenhang zu machen. Diese Versuche 
fanden einen gewissen Höhepunkt und Abschluss in der Zusammenstellung, 
die Th. Keim im Jahre 1873 in deutscher Sprache leistete. Dieses Buch hat zwar 
wegen seiner Übersetzungsart mit Recht das Prädikat „unlesbar“ erhalten1 und 
wurde von Geffcken2 nicht sehr lange nach seinem Erscheinen als ganz veraltet 
abgelehnt, da es „viel zu wenig historisch“ aufbaue, die Gerechtigkeit fordert 
jedoch, es als wichtige Etappe auf dem Wege der Celsusforschung anzuerkennen 
und ihm vor allem das Verdienst zuzuschreiben, dass es zur Erklärung des wahr-
lich nicht leicht verständlichen Textes in knappen Anmerkungen wertvollstes 
Material bereitgestellt hat. Dass in der Tat Keims Celsusbild heute als veraltet 
gelten darf, verdanken wir den zahlreichen Forschern, [[Seite V]] die sich seit-
dem mit diesem interessanten Manne befassten. Es ist hier nicht der Ort, aus-
führlich über die gesamte Literatur kritisch zu referieren3, sondern es sollen 
nur in kurzen Zügen die Hauptrichtungen charakterisiert und die Interessen-
kreise aufgewiesen werden, aus denen heraus die Beschäftigung mit Celsus er-
wachsen ist. Wie zu erwarten, stammt die Mehrzahl der Arbeiten aus den Kreisen 
der Theologen und Kirchengeschichtler, die aus dem Werke eines kenntnisrei-
chen Gegners und, wenn auch kritischen, so doch äusserst scharfen Beobachters 
Aufschlüsse suchten über rechtliche Lage und äussere Organisation des jungen 
Christentums, über Glaubensinhalt, Disziplin und Propaganda der Gemeinden, 
über den Kampf der Grosskirche mit den Sekten – ein Punkt, in dem Celsus an 
Kenntnis der Lage im 2. Jh. seinen 70 Jahre später schreibenden Gegner oft 
übertrifft –, über die Streitigkeiten und Streitgespräche zwischen Juden, Christen 

 
1  [[Seite IV Anm. 1]] Wendland 291. 
2  [[Seite IV Anm. 2]] Apologeten 256. 
3  [[Seite V Anm. 1]] Neumann, Art. Celsus in Real-Encyklopädie für protestantische Theo-

logie und Kirche, 3. Aufl., III 773 [[rectius 772]] ff., verzeichnet die ältere Literatur, 
die neuere s. bei Völker, a.O. 7–14. 



Heinrich Otto Schröder 

 
2 

und Heiden und vieles andere mehr. Es soll nicht geleugnet werden, dass dabei 
auch manch wertvolle Erkenntnis für Wesen und Werk des Christenbestreiters 
sich ergab, dass insbesondere der eigentliche Widerstreit zweier Gegner, die 
auf dem Boden des Platonismus so viele Gemeinsamkeiten zeigen in Weltan-
schauung und aristokratischer Haltung, in Wissen und Bildung, in Handhabung 
der Methode und wissenschaftlicher Kritik, in helles Licht gesetzt wurde durch 
scharfe Beleuchtung des Hin und Her der Polemik, die so oft einen Wechsel 
der Standpunkte und ein Vertauschen der Argumente zur Folge hat, und durch 
durchgehende Vergleiche der Gesamtwerke4. Aber doch bleibt das unbefriedi-
gende [[Seite VI]] Gefühl, dass alle diese Werke die Schrift des Celsus jeweils 
nur von einem Punkt aus betrachten – leicht erklärlich bei einem Werk, das so 
viele Möglichkeiten der Betrachtung bietet.  
 Ist die Beschäftigung der Theologen mit Celsus erst nach und nach von 
der Ausbeutung als Notizensammlung und Geschichtsquelle vorgedrungen zu 
einer umfassenderen Würdigung des Gesamtwerkes, so hat die Philologie die-
sen Mann, der auf der Grenzscheide zweier Wissenschaften steht, lange genug 
nicht besser behandelt, indem auch sie in ihm nichts weiter sah als einen Über-
mittler alten griechischen Geistesgutes aus der Frühzeit des Hellenentums, das 
ohne ihn verloren gegangen wäre, als Bewahrer der Gedanken orphisch-theo-
gonischer Kosmologen, wie eines Pherekydes von Syros, oder unbekannter 
Aussprüche des Heraklit – kurz als einen aus der Reihe des Diogenes Laërtius, 
Suidas und der anderen Ruhnkenschen „Schafe mit goldenem Vlies“. Es wäre 
vielleicht dabei geblieben, hätte nicht eine Seite des celsischen Werkes doch 
immer wieder die Aufmerksamkeit auf sich gezogen: die philosophische Ein-
stellung des Verfassers. Zunächst sprach man es ja lange dem Origenes nach, 
dass der Verfasser der Wahren Lehre ein als Epikureer bekannter Freund des 
Lukian sei, bis sich dann die Aufmerksamkeit auf den Widerspruch zwischen 
dieser Bezeichnung und dem philosophischen Gehalt des Werkes lenkte. Der 
erste, der dieses Missverständnis5 des Origenes siegreich angriff und beseitigte, 
war Otto Heine6. Auch Zeller7 wies dem Celsus seinen Platz unter den Platoni-

 
4  [[Seite V Anm. 2]] Es sei hier besonders auf das schöne Buch von Miura-Stange hin-

gewiesen. 
5  [[Seite VI Anm. 1]] Ich habe im Kommentar zu VI 64 ff. zu zeigen versucht, dass es sich 

wohl um mehr als ein blosses Missverständnis handelt, nämlich um den Versuch, den 
unbequemen Gegner auf die Linie einer Philosophenschule abzudrängen, gegen die 
man die Vorwürfe und Beweisreihen aus uralten Arsenalen leicht zur Hand hatte. In 
ähnlicher Weise [[Seite VII]] versucht Origenes auch gelegentlich, den Celsus zum 
Aristoteliker zu machen, und umgekehrt führt Celsus seinen Kampf auf dem Boden 
der antiken Weltanschauung, indem er die Christen als Stoiker bekämpft. 

6  [[Seite VI Anm. 2]] Ueber Celsus’ Alethes Logos, Philologische Abhandlungen. Martin 
Hertz dargebracht, 1888, 197 ff. 

7  [[Seite VI Anm. 3]] Die Philosophie der Griechen III 2, 4. Aufl. 1903, 231 ff. 



Vorrede 

 
3 

kern des 2. Jhs. an neben einem Plutarch und Maximus von Tyrus, bis dann 
[[Seite VII]] K. Schmidt, Jahrbuch, in einer Quellenanalyse des philosophischen 
Teils des Alethes Logos auf einen bisher kaum gewürdigten und doch recht we-
sentlichen Faktor hinwies, nämlich die Schultradition des Platonismus im 2. Jh. 
Demgegenüber bedeutet ein Aufsatz O. Glöckners8 keinen Fortschritt mehr, in-
sofern er den allmählich eines Beweises kaum mehr bedürftigen Platonismus 
des Celsus gänzlich aus den Beziehungen seiner Zeit, die ihn doch z.B. enge 
mit der Stoa in Berührung brachten, löste und alle fremdartigen Bestandteile 
auf gut platonisch umdeutete. Daneben ist noch der Arbeiten Geffckens9 und 
Labriolles zu gedenken, die den Celsus in seinen Beziehungen zu Vorgängern 
und christlichen Apologeten und als Ahnherrn der späteren Kritiker des Chris-
tentums, eines Porphyrius und Kaiser Julian, darstellen.  
 Auf Seiten der Philologen führten die Bemühungen zu dem Versuch der 
Wiederherstellung des griechischen Celsus durch O. Glöckner, Celsi Alethes 
Logos excussit et restituere conatus est Otto Glöckner 1924. Die Aufnahme 
dieses Buches durch die Kritik war uneinheitlich. Während die theologischen 
Kritiker in der Freude über den Besitz eines handlichen Bändchens sich durch-
weg lobend aussprachen10, hob die philologische Kritik einhellig die schweren 
Mängel dieser Ausgabe hervor und schwankte nur in der Tonart zwischen der 
einfachen Ablehnung als missglücktem Versuch und dem Urteil, dass dieses 
Bändchen als Muster dafür gelten könne, wie man es nicht machen solle11.  
 [[Seite VIII]] Wenn nun dieses vorliegende Buch eine neue Rekonstruk-
tion der Wahren Lehre enthält, so sei zuvor bemerkt, dass die Absicht des Ver-
fassers ursprünglich nur die einer vergleichenden Arbeit über Celsus war, und 
dass ihn nur die völlige Unzulänglichkeit besonders des Glöcknerschen Versu-
ches zu einer Änderung seines Planes zwang. Denn der Änderungen und Zusätze 
zum Glöcknerschen Text sind so viele, dass jede Darstellung sich gezwungen 
sähe, sozusagen Satz für Satz sich mit dem Vorgänger polemisch auseinander-
zusetzen. Da aber darüber hinaus der Verfasser sich durch eine neue Durch-
arbeitung des ganzen Origenes ein durchaus anderes Bild von dem Gesamtwerk 
des Celsus, seinem Umfang und seiner Erhaltung gemacht hat, das von der heute 
nahezu zur communis opinio gewordenen Ansicht Neumanns12 sehr stark abweicht, 

 
8  [[Seite VIII Anm. 4]] Die Gottes- und Weltanschauung des Celsus, Philologus 82 (1927) 

329 ff. 
9  [[Seite VIII Anm. 5]] Apologeten, 1907, 256 ff.; Der Ausgang des griechisch-römischen 

Heidentums, 1920, 64 ff. 
10  [[Seite VIII Anm. 6]] Die Theologie der Gegenwart 19 (1925) 85; Theologische Lite-

raturzeitung 50 (1925) 253 u.a. s. die Bibliographien. 
11  [[Seite VIII Anm. 7]] Koetschau, Literarische Wochenschrift 2 (1926) 38 f.; Schmidt, 

Gnomon 3 (1927) 117 ff.; Bidez, Revue belge de philologie et d’histoire 6 (1927) 291 ff. 
12  [[Seite VIII Anm. 8]] Siehe darüber unten mehr. 



Heinrich Otto Schröder 

 
4 

und er ausserdem glaubt, die endgültige Lösung eines alten Rätsels der Origenes-
Celsus-Forschung in der Klärung der Kapitel 1–27 des ersten Buches gefunden 
zu haben, rechtfertigt sich wohl der hier vorgelegte neue Versuch, über dessen 
methodische Grundlage nun etwas ausführlicher zu reden sein wird.  
 Da wir, wie schon bemerkt, in der Celsus-Forschung durchaus auf die Über-
lieferung durch Origenes angewiesen sind, muss über diesen zunächst ein kur-
zes Wort gesagt werden. Die z.Zt. beste Ausgabe der Apologie des Origenes hat 
Koetschau in der Akademiereihe der griechischen christlichen [[Seite IX]] Schrift-
steller geschaffen. Zu loben ist sie freilich nur in der Recensio der direkten 
Überlieferung, die in dem Vaticanus gr. 386 (= A) aus dem 13. Jh. den Arche-
typus aller anderen Handschriften entdeckte, und in der überaus sorgfältigen 
Angabe aller Varianten, die nachfolgende Herausgeber so ziemlich neuer Kol-
lationen überhebt. Der grösste Mangel der Recensio ist die falsche Einschätzung 
der indirekten Überlieferung in der von Basilius und Gregor von Nazianz aus 
den Werken des Origenes zusammengestellten Philokalia (= Φ), die etwa den 
siebenten Teil des Werkes gegen Celsus enthält. Dass nun in der Tat Φ bedeu-
tend korrekter überliefert ist als A, scheint mir mit O. Stählin13 nach Fr. Winters 
sorgfältigen Untersuchungen festzustehen. Auch im übrigen kann ich mich nur 
der sehr harten, aber richtigen Kritik Wendlands anschliessen, der in einer 
eindringlichen und ausführlichen Besprechung nachwies, wie nicht nur infolge 
der verfehlten Recensio, sondern auch durch eine äusserst mangelhafte Emen-
datio die gesamte Textkonstituierung sehr im Argen liegt. Er schreibt darüber 
S. 292: „So sind denn auch die offenkundigsten Fehler der Tradition übersehen 
worden, und man stösst fortwährend bei der Lektüre an und muss sich erst 
einen verständlichen Text zurecht machen“, und S. 295: „Weil Koetschau den 
Text nicht versteht, zerreisst er ihn durch Interpunktion und Alinea .. Und so 
stösst man fast auf jeder Seite wegen verkehrter Interpunktion an und entdeckt 
oft erst nach wiederholter Lektüre, dass es nur einer Änderung der Interpunk-
tion bedarf, um den Text zu verstehen.“ Wie wahr das alles ist, kann wohl nur 
der ganz ermessen, der sich einmal selbst durch die [[Seite X]] zwei Bände der 
Ausgabe Koetschaus hat durchquälen müssen. – Auf diese in jeder Hinsicht 
äusserst mangelhafte Ausgabe nun schliesst sich Glöckners Celsusedition mit 
einer geradezu sklavischen Treue an. Nicht nur, dass er ihm in der falschen 
Bewertung von A folgt14, ja mehrfach noch über Koetschau hinausgeht in der 
unbedingten Hochschätzung von A und der Verteidigung sinnloser Lesarten15, 
er hat auch fast nirgends eine Verbesserung des Textes versucht oder zu seiner 

 
13  [[Seite IX Anm. 1]] Berliner philologische Wochenschrift 26 (1906) 233. 
14  [[Seite X Anm. 1]] Die auf Seite VI der Präfatio von Glöckner vorgebrachten Argumente 

sind von Schmidt, Gnomon 118, schlagend widerlegt. 
15  [[Seite X Anm. 2]] Die Stellen bei Schmidt 121. 



Vorrede 

 
5 

Erklärung Förderliches beigetragen. Auch den kritischen Apparat Koetschaus 
hat er getreulich in seiner ganzen unförmigen Breite ins Lateinische übersetzt 
mit Einschluss aller Schreib- und Akzentfehler, falschen Spiritus, Abweichungen 
in der Setzung des Apostrophs, des ν ἐφελκυστικόν, der zahlreichen Rasuren und 
Korrekturen in A und unhaltbarer Konjekturen früherer Herausgeber16. Über 
Koetschaus Apparat urteilt Wendland 296: „Der Apparat ist von unerträglicher 
Geschwätzigkeit .. Ich will ihn auf jeder Seite auf 4–5 Zeilen im Durchschnitt 
reduzieren, ohne dass etwas Wichtiges verloren ginge.“ Alles also, was Wendland 
und Winter zur Klarstellung geleistet hatten, ist bei Glöckner völlig unbeachtet 
oder wenigstens ohne sichtbare Auswirkung geblieben17. Für einen Nachfolger 
Glöckners war also im Methodischen der Weg klar: weitgehende Entlastung des 
kritischen Apparats, Einsetzen der oftmals zu Unrecht [[Seite XI]] in den Ap-
parat verbannten Lesarten der Φ in den Text, Berichtigung der Interpunktion 
unter Beachtung der weitgespannten Periodisierung des Celsus und nicht zu-
letzt entschiedenes Zupacken mit divinatorischer Kritik oder wenigstens Kennt-
lichmachen der vielleicht unheilbaren Korruptelen.  
 So einschneidend alle diese Änderungen sind, so würde ihr Fehlen allein 
den Glöcknerschen Text noch nicht so völlig unbrauchbar machen, wie er tat-
sächlich ist. Und hiermit kommen wir zur Frage, in welcher Form Origenes die 
Schrift des Celsus widerlegt hat, und wie weit wir die Möglichkeit haben, aus 
dieser Widerlegung zum Text des Ganzen und zum ursprünglichen Wortlaut 
vorzudringen. Die Selbstaussagen des Origenes über die Vollständigkeit in der 
Wiedergabe der celsischen Kampfschrift hat Keim 180 ff.18 gesammelt, mit sei-
nen wirklichen Ausführungen verglichen und festgestellt, dass Origenes, aufs 
Ganze gesehen, „sein Wort ehrlich gehalten hat“ (S. 182). Daneben hat Keim 
aber auch so ziemlich alle Vorbehalte und leicht erkennbaren und von Origenes 
selbst notierten Kürzungen gesammelt und besprochen. Gegen diese Darlegung 
Keims hat sich Glöckner in seiner Dissertation19 und in der Präfatio seiner Aus-
gabe gewandt mit dem Ziel zu zeigen, „universum opus Celsi minus mutilum 
et, quod ad Celsi cogitationes attinet, quodammodo integrum per Origenem 
servatum esse“ (S. XIV). – Soweit Glöckners Ausführungen nicht überhaupt ein 
Streit um Worte sind, insofern er die Auslassungen des Origenes meist gar nicht 

 
16  [[Seite X Anm. 3]] Siehe Schmidt 121/22. 
17  [[Seite X Anm. 4]] Glöckner ist später von seinem Meister Koetschau selbst im Stich 

gelassen worden, der in anerkennenswerter Objektivität in seiner Übersetzung sehr 
viele Verbesserungen und Vorschläge Wendlands annahm und selbst sehr viel stärker 
als früher mit Konjekturen arbeitete, wenn auch nicht immer ganz glücklich. Er hätte 
aber zum Nutzen seiner Übersetzung Wendland noch an mehr Stellen folgen sollen. 

18  [[Seite XI Anm. 1]] In den entscheidenden Partien bei Glöckner VII f. wieder abge-
druckt. 

19  [[Seite XI Anm. 2]] Celsus’ Alethes Logos, Münster 1923 (Auszug). 



Heinrich Otto Schröder 

 
6 

ernsthaft in Abrede stellen kann, sondern sie zu erklären und zu beschönigen 
versucht, sind im übrigen seine Argumente [[Seite XII]] von einer eigentüm-
lichen Befangenheit, die in jedem Nachweis einer Auslassung sozusagen einen 
Angriff auf die moralische Integrität des Origenes sieht und dagegen mit einer 
Fülle von Zeugnissen zu Felde zieht, in denen Origenes pünktliche und genaue 
Berichterstattung verspricht, oder sie beruhen wie z.B. bei der Frage der Kürzung 
der Platonzitate des Celsus durch Origenes auf Erwägungen, die die Erforder-
nisse der Polemik sowohl wie der schriftstellerischen Form völlig ausser Acht 
lassen20. Dass dem Origenes die Erfordernisse der Form Auslassungen beinahe 
zur Pflicht machten, hat vor allem Labriolle mit sicherem Formgefühl erkannt21. 
Dass sich aber auch abgesehen von dem meist ganz klaren Wortlaut des Ori-
genes diese Frage durch Beachtung der schriftstellerischen und persönlichen 
Eigenart des Celsus mit Sicherheit klären lässt, wird in den späteren Abschnitten 
zu zeigen sein.  
 Neben den eben besprochenen Abkürzungen und Unterdrückungen des 
celsischen Textes handelt es sich bei Origenes auch noch um gelegentliche Än-
derungen [[der]] celsischen Reihenfolge durch Vorwegnahme oder Rückgriffe 
[[Seite XIII]] oder um ein Ersetzen des Textes durch ein Referat. In der Be-
urteilung dieses Tatbestandes unterscheidet Völker, a.O. 13, drei Gruppen: die 
Pessimisten (Bauer, Pélagaud, Heine und Overbeck), die Vermittelnden (Keim 
und Aubé) und die Optimisten (Mosheim, Koetschau, Glöckner, de Faye) und 
schliesst S. 14 mit der resignierten Feststellung, dass bei aller Bewunderung 
des darauf verwandten Scharfsinnes man sich der Einsicht nicht verschliessen 
könne, dass die Ergebnisse dieser Forschungen in keinem rechten Verhältnis 
zur Arbeitsleistung stehen. Und in der Tat scheinen sich die Fronten so ver-
steift zu haben, dass allen Späteren kaum etwas anderes übrig bleibt als ein 
Referat über die Lage und, soweit man sich nicht des Urteils enthält, ein Ein-
treten für eine jener drei Gruppen unter Wiederholung und besonderer Beto-

 
20  [[Seite XII Anm. 1]] So tadelt Origenes z.B. in VI 17 den Celsus, dass er die Aussprüche 

der Christen über das Reich Gottes zwar verunglimpft, aber nicht einmal angeführt 
habe, sei es aus Verachtung, sei es aus Unkenntnis. Dagegen habe er Aussprüche Platons 
aus dessen Briefen und dem Phaidros beigebracht und sie gepriesen, als seien sie unter 
göttlicher Eingebung geschrieben. Dieses Versäumnis des Celsus will Origenes durch 
Anführung einiger Stellen aus der Hl. Schrift und den Vergleich mit Platon nachholen. 
Also, so folgert Glöckner, durfte Origenes durch Kürzung der Platonstellen nicht in 
denselben Fehler verfallen, den er seinem Gegner vorwirft! Das heisst denn doch von 
einem Polemiker eine fast wissenschaftliche Unparteilichkeit und Vollständigkeit ver-
langen, die sich auch von allen Gesetzen des Stils ziemlich völlig dispensieren müsste. 

21  [[Seite XII Anm. 2]] S. 116: « La loyauté d’Origène n’est pas en cause .. Mais il paraît 
invraisemblable que, dans une discussion de ce genre, il n’ait pas négligé un certain 
nombre d’objections de second plan qu’il n’aurait pu relever qu’en la surchargeant 
inutilement. Si scrupuleux qu’il fut, il était bien obligé de faire une apologie lisible, 
sous peine de manquer son but. » 



Vorrede 

 
7 

nung einzelner längst vorgebrachter Argumente. Dass auf diesem Wege nicht 
weiterzukommen ist, und dass so auch kein Gegner wahrhaft überzeugt wer-
den kann, ist offenbar, wenn und solange nicht neues Material in dieser Frage 
beigebracht werden kann. Nun glaube ich, dass es mir wirklich gelungen ist, 
mit neuem Material die Frage erneut aufwerfen und – um es gleich vorweg zu 
sagen – im Sinne der „Pessimisten“ entscheiden zu können.  
 Zuvor ist aber noch ein kurzer Rückblick auf die Grundlagen der bis-
herigen Celsusrekonstruktion vonnöten. Nach Keim hatte der kenntnisreiche 
K. J. Neumann eine Rekonstruktion der Schrift des Celsus vollendet22, die [[Sei-

te XIV]] aber nie veröffentlicht wurde23. Der Verlust ist aber m.E. nicht allzu 
gross, da Koetschau nach seiner eigenen Angabe24 diese Rekonstruktion bei 
seiner Ausgabe zur Sperrung sämtlicher Celsusworte benutzte und ausserdem 
in seiner Rezension von Glöckners Versuch25 von grundsätzlichen methodischen 
Fehlern eigentlich nur einen hervorhob, nämlich dass die vielfachen Wieder-
holungen der Celsusworte nicht genügend beachtet, jedenfalls aber die Ab-
weichungen nicht im Apparat notiert seien. Demnach wird Neumanns Rekon-
struktion sich doch nicht allzu sehr von Glöckners Arbeit unterschieden haben. 
– Nun zu Glöckners Methode. Sie besteht kurz gesagt darin, die bei Koetschau 
gesperrt gedruckten Worte auszuschreiben26, soweit nötig in direkte Rede um-
zusetzen, einzelne gar zu fragmentarische Stücke zusammenzunehmen und 
durch kurze Zutaten, die sich vielfach an Keims Vorschläge und Deutungen 
des Zusammenhangs anlehnen, miteinander zu verbinden und schliesslich das 
Ganze nach reichlicher Ausstaffierung mit verbindenden Partikeln als Celsus 
vorzusetzen. Im Text fehlt dabei jede Andeutung der vielfachen Auslassungen, 
die in der Vorrede behandelt waren.  

 
22  [[Seite XIII Anm. 1]] Er plante eine Publikationsreihe: Scriptorum Graecorum qui chris-

tianam impugnaverunt religionem quae supersunt collegit recensuit prolegomenis in-
struxit C. J. Neumann, als deren 3. Band im Jahre 1880 Juliani imperatoris librorum 
contra Christianos quae supersunt von seiner Hand erschien. Celsus sollte den ersten, 
Porphyrius den 2. Band ergeben; s. RE III 1885. 

23  [[Seite XIV Anm. 1]] Nach einer Notiz von J. Bidez, a.O. 292, soll sich das Manuskript 
in der Preussischen Staatsbibliothek in Berlin befinden. Eine Anfrage dort ergab, dass 
Bidez’ Angabe nicht stimmt, und dass das Manuskript anscheinend verschollen ist. – 
Nach einer brieflichen Mitteilung haben die Nachforschungen von Bidez’ Schülern 
auch noch nicht zur Wiederauffindung geführt. – W. Schur deutet in seinem Nekrolog 
auf Neumann (Bursians Jahresbericht 214,4 [1927] 103) an, dass Wendlands unange-
nehme Kritik an Koetschaus Origenes „den gegen öffentlichen Tadel empfindlichen 
Neumann“ veranlasste, „auch seinen Celsus zunächst zurückzustellen“. 

24  [[Seite XIV Anm. 2]] Literarische Wochenschrift, a.O. 38. 
25  [[Seite XIV Anm. 3]] Siehe Anm. 2. 
26  [[Seite XIV Anm. 4]] Er bringt freilich an einigen Stellen Ergänzungen, die Koetschau 

in seiner Übersetzung bereitwillig anerkannt hat. 



Heinrich Otto Schröder 

 
8 

 Welches ist nun der Weg, der bei einer wirklichen Rekonstruktion zu 
beschreiten ist? Zu beachten sind dabei mehrere Punkte: 1) Die Frage der Ka-
pitel 1–27 des ersten Buches bedarf einer Klärung. 2) Die Art [[Seite XV]] der 
Zitierung des Origenes muss genauer beobachtet werden. 3) Die gelegentlichen 
allgemeinen Übersichten über den Plan und Inhalt der vorausliegenden und 
folgenden Celsuskapitel, die Origenes öfters, besonders nach antiker Proömien-
sitte an Buchanfängen, gibt, müssen mit der tatsächlichen Ausführung in der 
Wiedergabe des Origenes verglichen werden. – Die Klärung dieser drei Punkte 
ergibt tatsächlich ein gegenüber dem bisherigen stark verändertes Bild. Wir 
wollen sie der Reihe nach betrachten.  
 
1) I 1–27. Bei allen vorgenommenen Berechnungen über den Umfang des Ver-
lorenen, den Neumann27 auf ein Zehntel, Pélagaud28 auf die Hälfte des ursprüng-
lichen Textes veranschlagen, sind die Kapitel 1–27 des 1. Buches ausdrücklich 
ausgenommen, weil wir da völlig im Dunkeln tappen ohne den allergeringsten 
Anhaltspunkt für irgendeine zahlenmässige Berechnung. Der Wechsel im Wider-
legungsplan des Origenes, über den er selbst im 6. Kapitel der Präfatio Auf-
schluss gibt, und der oft besprochen ist, soll hier nur kurz mit den Worten des 
Origenes selbst29 dargelegt werden: „Ich war in meiner Verteidigung bereits bis 
zu jenem Punkte gekommen, wo Celsus einen Juden auftreten und mit Jesus 
reden lässt, als ich mich entschloss, meinem Werk diese Vorrede vorauszu-
schicken .. Diese Vorrede soll mich auch entschuldigen, dass ich den Anfang 
meiner Widerlegung des Celsus nach einem anderen Vorsatz abgefasst habe 
als das, was auf den Anfang folgt. Ich wollte nämlich anfangs nur die Haupt-
punkte und mit kurzen Strichen die Widerlegung derselben anmerken und hier-
auf das Buch zu einem Ganzen gestalten. Später aber legte mir der Gegenstand 
[[Seite XVI]] selbst nahe, mit der Zeit zu sparen und mich daher mit der Ent-
gegnung zu begnügen, wie ich sie im Anfang gegeben habe, im folgenden aber 
dann möglichst genau auf die Beschuldigungen des Celsus gegen uns zu ihrer 
Widerlegung einzugehen.“ Während nun Koetschau mit den meisten anderen 
betont, dass die Kapitel nur die Einleitung des Celsus betreffen, hat Keim sie 
vorsichtiger als „Eingang. Vorwort und Orientierung“ bezeichnet. Und in der 
Tat, wenn Koetschau mit „Einleitung“ etwa das von Origenes III 1 bezeugte Pro-
ömium meinen sollte, so dürfte dieses Proömium wohl das grösste Monstrum 
darstellen, das in der ganzen antiken Literatur existiert30. Umfasst doch dieses 

 
27  [[Seite XV Anm. 1]] Real-Encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, 3. Aufl., 

III 773. 
28  [[Seite XV Anm. 2]] Etude sur Celse .., Lyon 1878, 420; Völker, a.O. Anm. 32. 
29  [[Seite XV Anm. 3]] Nach der Übersetzung Koetschaus. 
30  [[Seite XVI Anm. 1]] Was wir nach feststehender antiker Sitte in einem Proömium zu er-

warten haben, ist im Kommentar zu I 1 kurz dargelegt. [[Siehe unmittelbar vor frg. I 1.]] 



Vorrede 

 
9 

„Proömium“ nicht weniger als so ziemlich alle Hauptargumente in konzentrier-
tester Form, die nachher in dem ganzen Buch ausführlich dargelegt werden. Für 
die Frage nach der Gliederung der Wahren Lehre und den vielfachen Wieder-
holungen bildeten diese Kapitel den Hauptanstoss. So war es auch erklärlich, 
dass Miura-Stange31 sich berechtigt glaubte, in einer Überbietung aller bisherigen 
Kritik an den von Keim und Koetschau aufgestellten Dispositionen des Alethes 
Logos zu behaupten, dass diese Versuche überhaupt unnütz seien, da sich Celsus 
selbst nicht um eine strenge Disposition gekümmert habe32. Nun hat K. Schmidt, 
Gnomon 124/5, soviel ich sehe als Erster, gezeigt, dass Origenes sich bei der 
Besprechung einiger Hauptpunkte keineswegs an die Reihenfolge bei Celsus 
hält, sondern unbedenklich spätere Stellen vorwegnimmt, und hat das für die 
Kapitel I 5.17.24 bewiesen, hauptsächlich durch die Wiederkehr der gleichen 
Zitate33. Hier liegt [[Seite XVII]] nun aber der Schlüssel zur Lösung des ganzen 
Rätsels. Tatsächlich hat nämlich Origenes nicht nur in diesen drei Kapiteln, 
sondern – vielleicht mit Ausnahme von 1 und 2 – in allen anderen spätere Stellen 
vorweggenommen34. Damit ergibt sich ein wesentlich anderes Bild der Arbeits-
weise des Origenes. Wir müssen ihn uns also vorstellen, wie er, umgeben von 
den Stenographen, die sein Freund Ambrosius ihm zur Verfügung gestellt hatte, 
aus seiner Celsusrolle bald hier bald da ein grösseres oder kleineres Stück heraus-
greift, es wohl auch mit anderen verbindet und in einem knappen Referat dik-
tiert, um daran seine Widerlegung anzuknüpfen35. Wir dürfen es ihm schon 
glauben, dass ein solches Verfahren sehr zeitraubend und schwierig war, und 
dass die wartenden Tachygraphen, wie Hieronymus, der in ähnlicher Weise 
arbeitete, es einmal von sich anschaulich schildert, ihm wie ein steter Vorwurf 
erscheinen mussten. Kam dann noch die Aufgabe dazu, aus diesen ersten wirren 
Notizen nachher ein geordnetes Ganzes zu machen, so ist die Änderung des 
Planes mehr als begreiflich. Wir dürfen aber auch hinzufügen, dass vielleicht 
Origenes sich schon vom Stoffmangel bedroht sah. Denn wie umfangreich auch 
immer der Alethes Logos sein mochte, mit dieser Art der Behandlung in Haupt-

 
31  [[Seite XVI Anm. 2]] a.O. 17–19. 
32  [[Seite XVI Anm. 3]] Dagegen hat Labriolle, a.O. 116/7, mit Recht Einspruch erhoben. 

Im übrigen wird diese Frage weiter unten noch behandelt werden. 
33  [[Seite XVI Anm. 4]] In meinem Kommentar habe ich Schmidts Gründe zum Teil noch 

verstärken können. 
34  [[Seite XVII Anm. 1]] Die Beweise s. in meinem Kommentar. 
35  [[Seite XVII Anm. 2]] Die oben angeführte Stelle aus dem 6. Kapitel der Präfatio ver-

langt also folgende Interpretation der entscheidenden Worte μετὰ τὸ ὑπαγορεῦσαι πάντα 
τὰ μέχρι τῆς παρὰ Κέλσῳ τοῦ Ἰουδαίου πρὸς τὸν Ἰησοῦν προσηγορίας: Ich war in meiner Ver-
teidigung, vom Proömium des Celsus ausgehend, danach die Anfangskapitel und im 
Anschluss daran das ganze Werk nach grossen zusammenfassenden Gesichtspunkten 
exzerpierend, schliesslich wieder zu den Anfangskapiteln zurücklenkend (vgl. I 26), 
bis zu dem Punkte gekommen, wo Celsus einen Juden auftreten lässt usw. 



Heinrich Otto Schröder 

 
10 

punkten war auch das grösste Buch sehr rasch exzerpiert. Mit einer [[Seite 

XVIII]] derartig kleinen und summarischen Schrift, wie die Apologie des Orige-
nes nach diesem Anfang zu werden drohte, konnte aber weder seinem Auftrag-
geber noch sonst einem späteren Leser sonderlich gedient sein. So änderte 
Origenes zu unserem Glück seinen Plan und hielt sich von I 28 an mehr an 
alterprobte, ihm von Alexandria her besonders vertraute Kommentatorenart.  
 Nun das Ergebnis aus dieser Aufteilung der Kapitel I 1–27 auf das spätere 
Werk. Von schwerem Gewicht scheinen mir da vor allem die Differenzen zu 
sein, die sich aus einem Vergleich von I 14–16 mit IV 36 ergeben. I 14–16 stellt 
den Anfang zu IV 36 dar, der dort in einem knappen Referat gegeben ist. Dass 
aber selbst aus diesen paar Zeilen Referat sich ganz grosse Kürzungen in der 
doch wahrhaftig ausführlichen Völkertafel in I 14–16 ergeben, muss doch sehr 
nachdenklich stimmen. Prüfen wir nur dieses eine Beispiel. Die Arkader in IV 36 
sind in I 14–16 nicht genannt; desgleichen fehlt dort die Erwähnung der Erd-
geborenen, und schliesslich lässt sich aus dem Vorwurf des Origenes in I 14, 
warum Celsus den Berichten der Griechen und Barbaren über das Alter ihrer 
Völker Glauben schenkt, aber die Berichte der Juden ablehnt, nicht mit Sicher-
heit das erschliessen, was in IV 36 deutlich ausgesprochen ist, dass nämlich alle 
diese Völker mit ausführlichen von Celsus angeführten Beweisen für ihre Be-
hauptung auftraten36. Es ist hier nicht möglich, alle Kapitel im einzelnen durch-
zusprechen, ich möchte nur bemerken, dass ich mich bei einer grösseren An-
zahl von ihnen scheue, den Wortlaut ganz dem Origenes zuzuschreiben. Da 
nun einerseits die inhaltlichen Berührungen [[Seite XIX]] mit späteren Stellen 
zu eng sind, als dass man die beiden trennen könnte, die formale Abweichung 
dagegen zu stark ist, als dass man sie identifizieren dürfte, so bietet sich zur 
Lösung das später zu besprechende Prinzip der Rahmenkomposition des Cel-
sus an, das es ermöglicht, diese Kapitel vor oder hinter den entsprechenden 
Stellen einzureihen als Auftakt oder Abschluss des behandelten Problems. Dass 
Origenes gerade bei den in seinen ersten Kapiteln schon behandelten Stellen in 
der Neuaufnahme im kommentarartigen Teil sich besonders starke Kürzungen 
erlaubt hat – wohl um die Wiederholung zu vermeiden – haben wir eben ge-
sehen. Für die näheren Ausführungen verweise ich wieder auf den Kommentar.  
 
2) Die Polemik des Origenes bedürfte eigentlich auch nach Miura-Stanges guten 
Ausführungen einer durchaus lohnenden Sonderuntersuchung. Die Frage im 
ganzen aufzurollen und zu beantworten, ist hier nicht der Ort. Uns interessieren 
nur die Kriterien, die es uns erlauben, die Ausführungen des Origenes und 
des Celsus voneinander zu trennen. Denn, so erstaunlich es auch beim ersten 

 
36  [[Seite XVIII Anm. 1]] Die Folgerungen, die sich daraus für die Komposition des Gan-

zen ergeben, sollen erst später gezogen werden. 



Vorrede 

 
11 

Hören klingen mag, die Scheidung des Angreifers vom Verteidiger ist vielerorts 
so schwierig und umstritten, dass man wohl niemals an allen Stellen zu einer 
endgültigen Lösung kommen wird. Alte Kommentatorenart, die ein Lemma 
ausschreibt und daran Erläuterungen knüpft, ist natürlich auch bei Origenes 
nicht selten und herrscht vor allem im 5. Buch vor. Oftmals werden aber auch 
die einzelnen Partien des Celsus in kleinen, meist die schriftstellerische Form 
erläuternden und eine kurze Widerlegung anschliessenden Sätzen nacheinander 
gebracht, sodass man da mit einer einfachen Addition auskommt. Ein besonders 
lehrreiches Beispiel für diese Art ist das Kapitel IV 3. Daneben steht die grosse 
[[Seite XX]] Zahl der Stellen, an denen eine kurze Sinnwiedergabe den Wortlaut 
des Celsus ersetzt, oder wo beides aufs engste ineinander verschlungen ist und 
in elastischer Weise vom Sinn zum Buchstaben und vom Buchstaben zum Sinn 
übergesprungen wird. Wirklich schwierig wird die Scheidung aber erst dann, 
wenn nicht nur wie bei den eben angeführten Stellen die Polemik sich mehr 
und mehr mit dem Celsustext verschlingt, sondern wenn nur Polemik und 
Verneinung das Feld beherrschen. Da fragt man sich denn oft, ob Origenes 
hier nur seine Polemik wie öfters zu einem grösseren Exkurs ausweitet, oder 
ob nicht auch noch diesem Exkurs ein verstecktes Celsusargument zu Grunde 
liegt. Diesen Typus in seiner ganzen Mannigfaltigkeit zu schildern, ist hier nicht 
möglich. Nur auf zwei Hauptformen möchte ich aufmerksam machen. Die erste 
ist die der einfachen Negation, die oft weite Strecken hindurch angewandt 
wird und entweder Richtigkeit der gegnerischen Behauptung bestreitet oder 
nachweist, dass der erhobene Vorwurf auf die Christen nicht zutrifft37. Die 
zweite ist eine besondere Eigentümlichkeit des Origenes, die bisher in ihrer 
weiten Ausdehnung noch nicht erkannt wurde. Es handelt sich um die grosse 
Zahl der unwilligen Zugeständnisse in Form von Imperativen der 3. Person Sin-
gular und Plural: ἔστω, ἔστωσαν, δεικνύτωσαν, λεγέτωσαν so tönt es immer wieder 
uns entgegen: mag es auch einfachere Christen geben, die das behaupten, – mö-
gen auch die Weisen der Hellenen (besonders Platon) diesen und jenen Aus-
spruch tun usw.38 Wann wendet Origenes diese Form an? Immer dann, wenn 
er eigentlich dem Argumente des Gegners innerlich zustimmen möchte oder 
seine Richtigkeit nicht in Abrede stellen kann. Besonders [[Seite XXI]] häufig 
geht es ihm so mit den Platonzitaten seines Gegners. Ihm selbst als Platoniker ist 
es höchst ärgerlich, dass ihm sein Gegner ausgerechnet Platons Worte entgegen-
hält, und indem er sie mit einem unwilligen Imperativ zugibt, bemüht er sich 
dann, die Überlegenheit oder das höhere Alter entsprechender Worte aus der 
Hl. Schrift nachzuweisen. Dazu kommen die vielen Verlegenheiten, die ihm 
sein Gegner mit Aussprüchen „einfacherer“ Christen bereitet. Diesen ἁπλούστεροι 

 
37  [[Seite XX Anm. 1]] Statt vieler Beispiele verweise ich hier nur auf IV 69.70. 
38  [[Seite XX Anm. 2]] Siehe V 61 (Mitte), VIII [[62?]] (Mitte) und sonst. 



Heinrich Otto Schröder 

 
12 

und ἰδιῶται gilt ja sonst der Kampf des Origenes selbst39 und so bleibt ihm hier 
wenig übrig, als diese Dinge zwar zuzugeben, aber sich dagegen zu verwahren, 
dass man sie als wissenschaftlich gebildeter Mann ernst nimmt. Dieser kurz skiz-
zierte Typus ist, wie gesagt, in seiner Eigentümlichkeit als spezifisch origenisch 
noch nicht genügend erkannt worden, und so finden wir denn einerseits diese 
Form noch als celsisch angesehen in der Rekonstruktion Glöckners40 VI 3 παλαιοὶ 
τοίνυν ἄνδρες καὶ σοφοὶ δηλούτωσαν .. καὶ δὴ καὶ Πλάτων .. διασημαινέτω καὶ φασκέτω, 
andererseits stecken weitere Fragmente noch unerkannt im Origenestext. Unter 
denen, die ich so neu hinzufügen konnte, möchte ich als besonders wichtig 
und aufschlussreich nur zwei hervorheben: 1) VIII 34 „Die Weisen der Griechen 
mögen nun immerhin sagen, die menschliche Seele sei von Geburt an Dämonen 
zur Aufsicht gegeben“. Durch dieses Zitat aus Plat. Phaed. 107 d bestätigt uns 
Celsus selbst die schon lang erkannte Herkunft seiner Dämonologie. Die Worte 
„die [[Seite XXII]] Weisen der Griechen“ scheinen darauf hinzudeuten, dass 
Celsus hier nach seiner noch näher darzulegenden Art die Zeugnisse und Ge-
währsmänner zu erdrückender Fülle anhäufte. – Das zweite kurz zu erwähnende 
Zeugnis in II 78 („mögen aber die Juden nur sagen“ usw.) beweist durch die von 
dem Juden angeschnittene Frage der Pronoia, dass hier eine recht beträcht-
liche Lücke klafft. – Zum Schluss stehe hier der Hinweis auf IV 57.59 mit der 
bisher übersehenen grossen Beweis- und Beispielreihe aus der Lehre von der 
Urzeugung, die ebenfalls später gewürdigt werden wird. Es ist natürlich nicht 
möglich, im Rahmen einer kurzen Vorrede alle neuentdeckten Fragmente auf-
zuzählen und zu besprechen, ich muss dafür den Leser schon auf Text und 
Kommentar verweisen. Nur eine Liste all der Kapitel soll sich hier anschliessen, 
an denen mein Text ein Mehr gegenüber dem Glöcknerschen Buch aufweist. 
Es sind: I 16.20.27.62 II 7.16.71.73 III 6.15.16.19.25.33.36 IV 10.11.21.31/2.33–
35.43.57.59.83 V 51.59.61 VI 13.17.23.22.33.38.40.50.69 VII 9.41 VIII 14.34.48. 
54.65.75. Dazu kommen noch die drei uneingereihten Fragmente auf S. 90.  
 Nach dieser wahrlich nicht fruchtlosen Nachlese kann ich doch nur die 
bescheidene Hoffnung aussprechen, dass mir nicht gar zu viele weitere Frag-
mente entgangen sind. Die Möglichkeit weiterer glücklicher Funde ist wohl auch 
jetzt noch nicht gänzlich ausgeschlossen. Was diese Liste z.T. nicht geahnter, 
jedenfalls im Gedankenzusammenhang nicht vermisster Fragmente uns lehrt, 
brauche ich wohl kaum des Näheren darzulegen, nämlich ein äusserstes Miss-
trauen gegen die oft behauptete Vollständigkeit des Textes. Wenn eine Reihe 
an Umfang bedeutender Fragmente in der Polemik nur eben mit einem Satz 

 
39  [[Seite XXI Anm. 1]] Die Sache ist jedem Origeneskenner zu geläufig, als dass es der 

Beispiele bedürfte. In kurzen Zügen zeichnet E. Schwartz, Kaiser Konstantin [[rectius Con-
stantin]] und die christliche Kirche, 1936, 104 ff., das Bild des Origenes in dieser Richtung. 

40  [[Seite XXI Anm. 2]] Auch von Koetschau in der Übersetzung und von Wendland 280 
in der Besprechung der Stelle verkannt. 



Vorrede 

 
13 

gestreift wurde, wer gibt uns dann die [[Seite XXIII]] Gewähr, dass nicht andere 
Argumentreihen völlig ausgefallen sind? Denen, die sich demgegenüber wieder 
auf die oft beteuerte Loyalität des Origenes berufen wollen, möchte ich noch 
einmal die Worte Labriolles von den Erfordernissen der schriftstellerischen Form 
entgegenhalten und ihnen zu bedenken geben, dass eine Polemik bei aller ehr-
lich versuchten Treue kein Kommentar ist. Vielleicht ist es in diesem Zusammen-
hang auch nicht ganz unnütz, darauf hinzuweisen, dass sich bei Origenes auch 
sonst Widersprüche zwischen Vorsatz und Ausführung nachweisen lassen. In 
seinen „Septuaginta-Studien“ 1 (1904) 73 f. hat A. Rahlfs gezeigt, dass Origenes 
trotz seiner Aussage, dass er das im Hebräischen Nichtstehende nur obelisieren 
werde, da er es „nicht ganz fortzunehmen wage“, doch öfters die letzte Konse-
quenz gezogen und Überschüsse der LXX ganz getilgt hat.  
 
3) Wir kommen zum letzten Punkt: dem prüfenden Vergleich der allgemeinen 
Übersichten über Plan und Argumentenreihe des Celsus mit der tatsächlichen 
Ausführung. Auch hier kann ich nur einen Punkt herausgreifen, um die Vor-
rede nicht gar zu sehr anschwellen zu lassen. Ich wähle aus dem 3. Buch die 
zusammengehörigen Kapitel 22–32 [[rectius 33]]. Hier hat Celsus als Parallelen 
zu Christus aus der Zahl der Götter, Heroen und Männer der Geschichte ge-
nannt: die Dioskuren, Herakles, Asklepios, Apollon, Dionysos, Aristeas von 
Prokonnesos, Abaris den Hyperboreer, den Klazomenier (= Hermotimos) und 
Kleomedes von Astypalaia. Allem Anschein nach waren deren Leben und Taten 
hinreichend ausführlich erzählt. Wie steht es nun mit der Ausführung des Ori-
genes? Zunächst einmal ist die oben angegebene Liste selbst kombiniert aus 
zwei Übersichten des Origenes in III 3 und III 22. In der ersten Übersicht sind 
bei Origenes genannt: Asklepios, Aristeas von Prokonnesos, ein Klazomenier, 
Kleomedes von Astypalaia. [[Seite XXIV]] In der zweiten Liste stehen: die Dios-
kuren, Herakles, Asklepios, Dionysos. Gemeinsam ist beiden Listen nur die Er-
wähnung des Asklepios, dagegen fehlt in beiden Apollon, der mit Sicherheit 
aus den weiteren Ausführungen erschlossen werden kann. Wie steht es nun mit 
der Erzählung über Leben und Taten der Genannten? Da ist das Resultat noch 
kläglicher. Es fehlen gänzlich die Ausführungen des Celsus über die Dioskuren, 
Herakles und Dionysos. Von Apollon besitzen wir eine bisher übersehene ganz 
dürftige Erwähnung seines Orakels und seines Vorauswissens der Zukunft. Ein 
wesentlicher Teil aus der Erzählung des Asklepios ist, wie im Kommentar ge-
zeigt wird, in III 3 sozusagen zufällig erhalten. Ausserdem hat Origenes es aus-
drücklich angemerkt, dass Celsus die Geschichte des Klazomeniers erzählt hat. 
An die Stelle all dieser Darlegungen des Celsus hat nun Origenes gleich seine 
polemischen Gegenberichte gesetzt über sehr viel weniger erbauliche Taten 



Heinrich Otto Schröder 

 
14 

und Szenen aus dem Leben der Gefeierten41. Wer wagt es, angesichts dieses 
Trümmerhaufens, die Möglichkeit in Abrede zu stellen, dass bei Celsus noch 
mehr Parallelen standen, als wir soeben mühsam zusammenkombinieren konn-
ten? – Es sei nur noch kurz hingewiesen auf den Anfang des 6. Buches mit dem 
im Kommentar besprochenen Programm einer durchgehenden Parallelisierung 
christlicher und hellenischer Aussprüche. Wie kläglich dieser umfangreiche Ver-
gleich von Origenes zusammengestrichen ist, das sehe man im Kommentar nach.  
 
Wir ziehen nun die methodischen Folgerungen, die sich für eine neuzuleistende 
Rekonstruktion ergeben. Wenn noch Schmidt, Gnomon 118 [[rectius 117, cf. 
124]], eine Rekonstruktion in der von Glöckner und Keim versuchten Art für 
möglich gehalten [[Seite XXV]] hat, so wird aus dem Dargelegten soviel klar 
geworden sein, dass dieser Weg nicht für das ganze Werk beschritten werden 
kann. Dafür ist die Art der Überlieferung durch Origenes viel zu uneinheitlich. 
Freilich, die grossen geschlossenen und ungestörten Celsuspartien fordern zu-
sammen mit gelegentlichen Winken des Origenes oft geradezu zur entsprechen-
den Umformung der anderen Teile heraus. Ich habe dieser Versuchung, die 
teilweise sogar zur Notwendigkeit wird42, auch nicht völlig wider- [[Seite XXVI]] 
stehen können, muss nun aber über das Mass dieser Umformung hier berichten. 

 
41  [[Seite XXIV Anm. 1]] Das Nähere s. im Kommentar. 
42  [[Seite XXV Anm. 1]] Wer es tadeln will, dass ich nicht ganz konsequent die neben einer 

eigentlichen Rekonstruktion verbleibende Möglichkeit eines durchgängigen Abdrucks 
der Origenesworte gewählt habe, verkennt die Schwierigkeiten, die sich aus der schon 
oft besprochenen Zitierweise des Origenes ergeben. Wenn Origenes wie so oft (z.B. in 
III 5. 6) die Vorwürfe des Celsus kurz zusammengedrängt vorführt und sie dann in den 
folgenden Kapiteln z.T. weiter ausgebreitet in einzelnen Abschnitten wiederholt, so 
wäre vollkommene Urkundlichkeit nur zu erreichen durch einen Abdruck aller dieser 
Stellen. Abgesehen davon, dass dann der Umfang des Buches ins Ungemessene schwellen 
würde, wäre auch niemandem mit diesem Wust gedient, in dem sich längst Gesagtes 
mit Neuem in ständig wechselnder Form vermischt. Eine Kombination aller dieser ein-
zelnen Punkte zu einem lesbaren Ganzen bleibt also keinem Herausgeber erspart, so-
dass dieser Anfang einer Rekonstruktion unter allen Umständen gemacht werden muss. 
Wenn aber in den Wiederholungen, wie es öfters der Fall ist, stärkere stilistische Ab-
weichungen eintreten, so muss man sich zwar im Text für eine Möglichkeit entscheiden, 
aber man hat die Pflicht, die Varianten anzugeben. Dass Glöckner das ganz verabsäumt 
hat, ist ihm von Koetschau (Literarische Wochenschrift, a.O. 38 f.) mit Recht zum Vor-
wurf gemacht worden. Ich habe diese Varianten, um Unklarheiten zu vermeiden, nicht 
in den kritischen Apparat gesetzt, sondern sie im Kommentar angeführt. Die Gründe 
für die Entscheidung nach der oder jener Seite sind im Kommentar aus Raumersparnis 
nur selten beigefügt. Wo sie fehlen, gilt als allgemeine Regel, dass ich soweit wie mög-
lich einem geschlossenen grösseren Referat lieber gefolgt bin als kurzen Wiederholungen 
einzelner Sätze oder Satzteile. Um auch hier dem Benutzer rasch ein Urteil zu ermög-
lichen, habe ich der Stellenangabe in der Regel ein: ‚Wiederholung‘ oder ‚Widerlegung‘ 
beigefügt. Das bedeutet, dass dieser Satzteil noch einmal ziemlich wörtlich wiederholt 
wird, um dann bekämpft zu werden, oder dass der Wortlaut des Zitates bereits in die 
Widerlegung einbezogen ist. Dieses System der Unterscheidung von Wiederholung und 
Widerlegung ist zwar zu grob, um die vielfältigen feinen Übergänge zu erfassen, aber 
immerhin doch wohl besser als gar nichts. 



Vorrede 

 
15 

Die Umsetzung habe ich fast nur vorgenommen bei ausgedehnteren Referaten 
des Origenes, die im A.c.I. gegeben sind und bei denen die Celsusworte deut-
lich durchzuschimmern scheinen. Und zwar habe ich mich bewusst beschränkt 
auf eine blosse Änderung der Kasus (Nominativ statt Akkusativ) und der Verbal-
formen (Indikativ statt Infinitiv) und habe die geänderten Endungen in runde 
Klammern gesetzt. Die Glöcknersche Methode, die Schmidt mit Recht beanstan-
dete, ganze Paragraphen einzuklammern und dem Leser zu überlassen, jedes-
mal erst in den Origenesbänden nachzusehen, was Überlieferung und was Zutat 
ist, habe ich vermieden, wie ich überhaupt kein einziges Wort hinzugefügt habe, 
auch keine Partikel. Denn diesen disiecta membra wird dadurch der täuschende 
Schein stilistischer Unversehrtheit verliehen, wo es sich im allergünstigsten Fall 
um eine mehr oder minder lückenlose Gedankenfolge handelt. Ausserdem habe 
ich diese im Ganzen sehr seltene Umsetzung auch nur da vorgenommen, wo 
bei Celsus mit Sicherheit die entsprechende Form (Aussagesatz) zu erschliessen 
ist. Wo ich dagegen aus der negierenden Polemik des Origenes die bei Celsus 
so beliebte Frageform glaubte erschliessen zu können, habe ich diese Tatsache 
nur im Kommentar vermerkt und mich im übrigen an das Referat des Orige-
nes gehalten, und zwar aus dem einfachen Grund, weil man mit derartigen Kon-
struktionen, die niemals mit Sicherheit zu beweisen sind, bei Benutzern, die 
anderer Ansicht sind, dem Text in seinem urkundlichen Wert schadet. Nur im 
ersten und zweiten Buch habe ich diese Umwandlung etwas häufiger vorge-
nommen, und zwar im Interesse des Benutzers. Origenes bezeugt für diese bei-
den Bücher an vielen Stellen zwei Reden des Juden an [[Seite XXVII]] Christus 
und die Judenchristen, und die Anrede in der zweiten Person ist in sehr vielen 
Kapiteln auch noch überliefert. Hier habe ich nun das getan, was Glöckner und 
Keim nach ihrer Methode hätten tun sollen, nämlich die Anredeform hergestellt, 
so oft es eben anging. Der Wechsel von direkter Rede und Bericht wirkt sonst 
auf den Leser dauernd störend und verwirrend ein, während nur die Umsetzung 
in die zweite Person ihm die Erinnerung an die Redeform wachhält. Welcher 
Leser findet sich überhaupt noch ein und aus, wenn er z.B. bei Glöckner ständig 
nebeneinander liest in I 28: „Du hast deine Geburt aus einer Jungfrau erdichtet 
.. diese gebar .. Jesus. Dieser ging nach Ägypten“, oder I 57: „Wenn du das sagst 
.., was hast du dann wohl vor einem anderen voraus? Unzählige werden dann 
auch gegen Jesus auftreten“ usw. Freilich hat auch in diesen beiden Büchern die 
Umsetzung ihre Grenzen in der oben besprochenen Zitierweise des Origenes. 
Wo wir von einem Satz oder gar von einer Argumentenreihe des Celsus nur ein 
Wort bei Origenes vorfinden, ist es wissenschaftlich durchaus belanglos, wenn 
der Celsusherausgeber glaubt, soviel Griechisch zu können, dass er um dieses 
eine Wort herum einen griechischen Satz zu zimmern vermag. Für jeden, der 
dieses Argument sachlich oder formal werten will, ist es unerlässlich zu wissen, 
in welchem Zusammenhang Origenes dieses Wort gelesen hat. Die Rekonstruk-



Heinrich Otto Schröder 

 
16 

tion mag er dann nach eigenem Geschmack vornehmen. Zum Schluss muss noch 
einmal daran erinnert werden, dass Origenes öfters berichtet, dass er bestimmte 
Ausführungen des Celsus weggelassen hat. Dieser Bericht des Origenes muss 
selbstverständlich als wichtiges Zeugnis an der betreffenden Stelle in den Text 
gesetzt werden. Es ergibt sich also, dass ein Celsusherausgeber, der seiner Auf-
gabe gerecht werden will, gezwungen ist, verhältnismässig viel Orige- [[Seite 

XXVIII]] nestext mit abzudrucken. Um nun den Celsustext deutlich abzuheben, 
sind die Worte des Origenes klein gedruckt43.  
 
Nun soll noch die Frage aufgeworfen und kurz beantwortet werden, wie diese 
Neubearbeitung unser Bild von Celsus verändert oder bereichert, und vor allem 
zum erstenmal versucht werden zu zeigen, was uns die jetzt klarer erkennbare 
schriftstellerische Form an neuen Einsichten erschliesst. In kurzen Ausführungen 
möchte ich dann auf die mit der schriftstellerischen Form teilweise zusammen-
hängende Quellenfrage eingehen, weil ich glaube, hier einige neue Beiträge 
liefern zu können, und schliesslich soll mit ein paar Strichen zusammenfassend 
das teilweise neue Bild des Celsus als Gelehrten des zweiten nachchristlichen 
Jahrhunderts gezeichnet werden.  
 
Bei der Frage nach der schriftstellerischen Form der Celsusschrift betreten wir 
vollkommenes Neuland und werden gut daran tun, uns zunächst einmal in 
einem kurzen Überblick die von Celsus angewandten stilistischen Mittel vor 
Augen zu führen.  
 Der erste und bleibende Gesamteindruck der Celsusschrift ist der einer 
äussersten Lebendigkeit. Es ist keine trockene Abhandlung, die wir vor uns 
haben, sondern ein auch durch die Form packendes und aufrüttelndes Werk 
mit allen Künsten antiker Rhetorik und Polemik. Trockene lehrhafte Darlegung 
sucht man auf weite Strecken hin fast vergebens; an ihre Stelle treten Reden. 
Man kann sagen: es wird bei Celsus eigentlich dauernd geredet. Bald redet ein 
Jude, bald ein einfacher Christ, bald ein christlicher Lehrer, bald ein syrischer 
Wanderprediger, bald Celsus selbst. Und so finden wir in der Prosopopoiie eines 
der beherrschenden und den Eindruck des Ganzen bestimmenden Merkmale. 
Wie diese auftretenden Personen eingeführt wurden, [[Seite XXIX]] wissen wir 
nicht, da Origenes diese Abschnitte der Celsusschrift durchgängig weggelassen 
hat und nur öfters seinen Unwillen über diese läppischen Possen eines „philo-
sophischen“ Gegners ausdrückt44. Allbekannt ist das Auftreten eines Juden, 
der im 1. Buch (I 28 – Schluss) eine Rede an Jesus hält und ihr im 2. Buch eine 

 
43  [[Kleindruck ist in den beiden dieser Edition zugrundeliegenden Fassungen von Schrö-

ders Arbeit nicht erkennbar.]] 
44  [[Seite XXIX Anm. 1]] Siehe Fragment 1 hinter VIII 76. 



Vorrede 

 
17 

flammende Rede an seine Volksgenossen folgen lässt, die sich dem Christen-
tum zugewandt haben45. Wenn man gesagt hat, dass diese Rede eine Kritik des 
Christentums vom Standpunkt des Judentums aus darstelle, so ist das nur z.T. 
richtig. Abgesehen davon, dass dieser Jude neben spezifisch Jüdischem auch 
sehr viel Unjüdisches vorbringt46, – wenngleich ein hellenistischer Jude hierin 
sehr viel weiter gehen konnte, als Origenes ihm zugestehen will47 – so liegt doch 
der eigentliche po- [[Seite XXX]] lemische Sinn in dieser Rede, die sich fast 
ausschliesslich mit Jesus und seinem Bild in den Evangelien auseinandersetzt, 
darin, dass diese Kritik um so vernichtender wirken soll, als sie von einem Ver-
treter eben des Volkes ausgesprochen wird, das Jesus als Messias in seiner Ge-
samtheit ablehnte. So wenig wir verkennen, dass die Originalität des Celsus in 
dieser Personifikation nicht eben sehr bedeutend ist in Anbetracht der Tat-
sache, dass die christliche Polemik gegen die Juden und ihre Verleugnung der 
Messianität Jesu an der Wende des 2./3. Jhs. besonders stark war und schon 
eine beträchtliche Kontroversliteratur mit Dialogen zwischen Juden und Chris-
ten bestand48, so wenig können wir doch die starke Wirkung leugnen, die von 
diesem Mittel ausgeht. Und es mag auch hier schon einmal ausgesprochen wer-
den, was sich uns bei der Untersuchung über die stilistischen Mittel und noch 
mehr bei der Quellenfrage immer wieder ergeben wird, dass wir bei Celsus nach 
Lage der Sache, der Zeit und seiner eigenen geistigen Haltung nicht „Origina-
lität“ im eigentlichen Sinne suchen dürfen, dass wir aber einen Mann kennen 
lernen, der mit überkommenem Gut in nicht bloss epigonenhafter Weise um-

 
45  [[Seite XXIX Anm. 2]] Diese Reden als Reden zu analysieren, ist hier nicht der Ort, es 

sei nur auf eine öfters verkannte Einzelheit hingewiesen. In keiner echten Rede dürfen 
Götteranrufungen fehlen, und so lässt denn auch der Jude zweimal seine verwundernden 
Ausrufe ertönen: „O Licht und Wahrheit“ (II 49) und „O Höchster und Himmlischer“ 
(II 74). Man hat aus dem ersten Ausruf Kenntnis des Johannesevangeliums und Ver-
spottung johanneischer Zentralbegriffe erschliessen wollen (so Kirchhofer, s. Völker, 
a.O. 82 Anm. 13) und Glöckner hat in seinem Aufsatz (Philologus 82 [1927] 331) sich 
in geradezu belustigender Weise bemüht, diese Ausrufe als Zeugnis der gut platoni-
schen Ausdrucksweise des Celsus zu erweisen. Man braucht von der grossen Literatur 
über den „Hypsistos“ (näheres bei Cumont in der RE s.v.) nichts zu kennen, um doch 
schon aus VIII 69 τὸν σὸν ὕψιστον (gerichtet an den Christen als Verehrer des Juden-
gottes, s. auch V 41) zu ersehen, dass Celsus diesen Ausdruck als spezifisch jüdisch 
kannte. Über ὦ φῶς καὶ ἀλήθεια s. den Kommentar. Der Ersatz des Gottesnamens durch 
„O Licht und Wahrheit“ verhält sich zum Ausruf „O Höchster und Himmlischer“ wie 
ein gut sokratisches „beim Hunde“ zu „bei der Hera“! 

46  [[Seite XXIX Anm. 3]] Origenes wird nicht müde zu wiederholen, dass die notwendige 
Rücksicht auf die Person des Redenden vielfach verletzt wird: vgl. z.B. I 40 ff. II 34 
usw. Siehe im Ganzen das wohlabgewogene Urteil Völkers, a.O. 51 Anm. 32. 

47  [[Seite XXIX Anm. 4]] Man hat aus der Billigung der Logoslehre durch den Juden II 
31 Beziehung des Celsus zum orientalischen (= ägyptischen) Judentum erschliessen 
wollen, so Neumann, RE a.O. 

48  [[Seite XXX Anm. 1]] Gesammelt und besprochen z.B. bei Peter, Pontius Pilatus, der 
römische Landpfleger in Judäa, Ilbergs Neues Jahrbuch 19 (1907) 23–31. 



Heinrich Otto Schröder 

 
18 

zugehen verstand. – Nicht ganz so deutlich liegt der Fall bei den folgenden Per-
sonifikationen, bei denen es fraglich bleibt, ob wir hier Prosopopoiie im stren-
gen Sinn annehmen dürfen, oder ob es sich bloss um Nachbildung christlicher 
Rede oder Predigt handelt ohne Auftreten einer Person. Eine Personifikation 
im eigentlichen Sinne scheint jedenfalls nach den Worten des Origenes in III 
72 ff. vorgelegen zu haben, wo ein christlicher „Lehrer“49 auftritt und eine An- 
[[Seite XXXI]] sprache hält, ferner in VI 66, sowie in IV 20 ff., wo Juden und 
Christen getrennt auftreten und ihre Ansichten über die Ankunft des Messias 
vortragen. Getrennt werden beide auch verhört im 5. Buch, wo wir aus Kapitel 
51 [[rectius 41]] (33) entnehmen, dass sie in Form von Chören mit Chorführern 
und Chorlehrern auftraten, ein Bild, das wir in seiner fast malerisch ausgeführten 
Art auch sonst, besonders aus antiker Protreptikusliteratur, kennen50. Höchst 
einprägsam sind ferner die Reden des syrischen Wanderpredigers VII 9 und der 
Proselytenpropaganda in Schuster- und Walkerwerkstatt, auf dem Markt und im 
Frauengemach III 55. Auch einer Volksversammlung51 der Frösche und Würmer 
(= Juden und Christen) lässt uns Celsus beiwohnen52 und die dort gehaltenen 
Reden anhören (IV 23). Sehr eng verwandt mit den angeführten Beispielen sind 
die Stellen, an denen Celsus karikierend christliche Redeweise und Ermahnun-
gen nachbildet, wie z.B. I 9 III 44.59 IV 7 VII 33.36, und schliesslich seien auch 
hier die hauptsächlichsten Stellen angegeben, an denen Celsus seine Vertraut-
heit mit den christlichen, gnostischen und jüdischen Ausdrücken und Schlag-
worten beweist: I 1 ἡ καλουμένη ἀγάπη, II 31 ὁ υἱὸς θεοῦ – αὐτολόγος, II [[rectius III]] 
49 γνῶναι θεόν53, III 70 δυνήσεται πάντα ὁ θεός (vgl. V 14.24 II 77), VI 28 θεὸς κατη-
ραμένος, 29 τυπώδης ἀλληγορία, 53 σκύβαλα, VIII 41 [[rectius 39]] der Christ als 
wahres ἄγαλμα θεοῦ, [[Seite XXXII]] dazu kommen die zahlreichen Zitate der 
meistgehörten Paulusstellen54 und der auch sprachlich höchst interessante gnos-
tische Schimpfwörterkatalog V 64. Manches sieht wie Anspielung aus, was ebenso-
gut in den Wortschatz des späten Platonikers passt, so z.B. das „Gottesreich“ (I 
39; VI 17, s. Kommentar)55. – Ein weiteres charakteristisches Merkmal der Schrift 

 
49  [[Seite XXX Anm. 2]] „ein später vergessener, urchristlicher Stand“, E. Schwartz, a.O. 19. 
50  [[Seite XXXI Anm. 1]] Ich erinnere nur an die Schilderung der beiden Chöre der Ty-

che und des Hermes im Protreptikus des Galen, cap. 2 ff. 
51  [[Seite XXXI Anm. 2]] Der Spott wird noch gesteigert durch die Verwendung der Worte 

συνεδρεύειν und ἐκκλησιάζειν mit ihrer Anspielung auf jüdische und christliche Verhältnisse. 
52  [[Seite XXXI Anm. 3]] Er verwendet hier ein platonisches Bild aus dem Phaidros, s. 

Kommentar. 
53  [[Seite XXXI Anm. 4]] So auch VI 66.68 und öfters. Zu dieser Stelle äussert sich Nor-

den, Agnostos Theos 89. Ich halte durch Nordens Untersuchung den ungriechischen 
Ursprung dieser Wendung für bewiesen; s. das Nähere im Kommentar. 

54  [[Seite XXXII Anm. 1]] Siehe die Literatur darüber bei Völker, a.O. 84 Anm. 21. 
55  [[Seite XXXII Anm. 2]] Die Evangelienzitate (z.B. II 24.75 VII 18) und -Anspielungen 

sollen hier ausser Betracht bleiben. 



Vorrede 

 
19 

ist ihr Reichtum an Bildern und Vergleichen, die dem Celsus nur so zuströmen. 
Da hören wir, dass es bei den Christenlehrern zugeht wie bei den Bettelpriestern 
der Grossen Mutter (I 9) oder den Hierophanten der Mysterien (IV 10), dass 
sie sich benehmen wie Kurpfuscher, wie Trunkene und Augenkranke bei ihres-
gleichen (III 75–77), und vor allem sind es die auf Gott übertragenen mensch-
lichen Vorstellungen der Christen, die seinen ungezügelten Spott herausfordern: 
Ist schon Gottes Sohn nicht besser als ein Räuberhauptmann (II 44), während 
er wie die Sonne zuerst sich selbst in seiner Grösse hätte zeigen sollen (II 30), 
so benimmt sich der Christengott selbst prahlerisch wie die Neureichen (III 49 
[[rectius IV 6]]), oder wie einer, der sich abends bei den Nachbarn Licht pumpen 
muss (VI 51), am jüngsten Tag kommt er mit einer Brandfackel wie ein Koch 
(V 14) oder ein Folterknecht, erreicht aber trotz allem Toben bei den Juden 
noch nicht so viel wie Titus (IV 73), und wenn nun gar Marcion zwei sich be-
kämpfende Götter einführt, dann glaubt man sich als Zuschauer zu den Wachtel-
kämpfen versetzt (VI 74). Zu dieser Fülle der eigenen Bilder und Vergleiche, 
aus denen hier nur eine Auswahl vorgeführt wurde, tritt dann die grosse [[Seite 

XXXIII]] Zahl der aus der Literatur übernommenen, die ebenfalls manchmal 
beinahe serienweise hintereinander auftreten56 und meist recht geschickt und 
eindrucksvoll verwendet sind, wenn wir auch gelegentlich zugeben müssen, dass 
sie im ursprünglichen Zusammenhang besser passten. So ist der Streit der Juden 
und Christen untereinander nichts weiter als ein Streit um des Esels Schatten 
(III 1), ihr ganzes Geschlecht ist wie ein Schwarm von Fledermäusen, wie Amei-
sen, die aus ihrem Bau herauskommen, wie Frösche, die um einen Sumpf herum 
Sitzung halten, oder wie Regenwürmer, die sich in einem kotigen Winkel ver-
sammeln (alle in V [[rectius IV]] 23). Der Christengott wird nach der Schöpfung 
müde wie ein schlechter Handwerker (VI 61), und sein Sohn zeigt am Kreuz, dass 
in seinen Adern kein Ichor fliesst wie bei den olympischen Göttern (I 66 II 36). 
Auch das berühmte Höhlengleichnis wird auf die Christen angewandt (VI 66), 
und schliesslich zeichnet Celsus sein eigenes „Gottesreich“ nach dem Bilde des 
Beamtenstaates am Hofe des persischen Grosskönigs oder römischen Kaisers 
(VIII 35).  
 Den stärksten Eindruck ruft aber neben der Personifikation und teilweise 
in enger Verbindung mit ihr die dialogische Einkleidung weiter Partien hervor. 
Selbst die Reden des 1. und 2. Buches sind alles andere als trockene Monologe, 
sondern auch sie ahmen das Zwiegespräch weitgehend nach. Ja das Antworten 
des Gegners wird wie beim platonischen Sokrates sogar als Bedingung einer 
fruchtbaren und leidenschaftslosen Untersuchung gefordert (I 12), und die 

 
56  [[Seite XXXIII Anm. 1]] Den grössten Teil dieser Bilder hat Platon beigesteuert, da-

neben fehlen nicht Homer und spätere philosophische Literatur; s. die Quellenangaben 
bei den einzelnen Stellen im Kommentar. 



Heinrich Otto Schröder 

 
20 

Schulung an den platonischen Dialogen der Frühzeit ist unverkennbar, wenn-
gleich aufs Ganze gesehen die geistige Ahnherrn- [[Seite XXXIV]] schaft doch 
in andere Bezirke führt. Als Beispiel dieses Dialogs verweise ich auf II 47–55, 
wo auf die immer wiederholte Frage des Juden: „Durch welche Überlegung seid 
ihr denn dazu geführt worden, diesen für Gottes Sohn zu halten?“ die Christen 
mehrere Antworten geben, die alle der Reihe nach meist durch Gegenfragen ab-
getan werden, sodass am Ende die Frage unbeantwortet in ihrer ganzen Schärfe 
bestehen bleibt. Am Schluss wird auch eine Antwort des Gegners supponiert, 
fast als ob dieser sich nach Art der sokratischen Mitunterredner schliesslich ge-
weigert hätte, noch weiter zu antworten57. Überhaupt durchzieht die Rücksicht-
nahme auf wirkliche oder mögliche Einwände der Christen das ganze Werk. 
Dieser rhetorische Kunstgriff der ἀνθυποφορά, der sich in den Reden des Juden 
besonders häufig zeigt (II 47 ff. 54 ff. 72 und sonst), ist natürlich auch dem Ori-
genes nicht verborgen geblieben, und so führt er auch in den Büchern III – VIII 
gar manche Äusserungen des Celsus mit einem ἀνθυποφέρει ein (z.B. III 70), 
oder er bezeichnet Einwurf und Gegenfrage mit ἀνθυποφέρειν und πάλιν ἐπαπορεῖν 
(IV 3)58. Diese dialogische Art der ἀνθυποφορά ist uns nun besonders vertraut 
aus dem, was wir Diatribenstil zu nennen pflegen, und dort finden wir auch 
Parallelen zu einer besonderen hier verwandten Abart des Stilmittels, bei der auf 
gleiche oder ähnliche Fragen mehrfach hintereinander die gleiche Antwort er-
folgt, sodass die ganze Auseinandersetzung sich festzufahren droht59. Aus diesem 
gleichen Kreis stammt auch die unvermittelte oft [[Seite XXXV]] scheltende An-
rede an einen fingierten Gegner (V 14) oder Zuhörer (VIII 14).  
 Ehe wir nun an eine Untersuchung der Zitate aus griechischen Schrift-
stellern herantreten, müssen wir die eng damit verbundene und früher schon 
einmal gestreifte Frage der Parallelen und Zeugnisse aus alten Völkern und Ge-
währsmännern aufrollen. Die religionsvergleichende Methode, auf das Christen-
tum angewandt, tritt uns bei Celsus in einer vollendeten Form entgegen mit all 
ihren Stärken und Schwächen. Gerade in diesem Punkt unterscheidet sich Celsus 
am stärksten von seinen Vorgängern, gerade darin ist aber auch der uns über-
lieferte Text am mangelhaftesten und bedarf am meisten einer kombinierenden 
und ausdeutenden Ergänzung. Freilich, Parallelen zu christlichen Erzählungen 
wurden auch früher schon beigebracht60, aber nicht entfernt in der Fülle und 
Reichhaltigkeit, die wir bei Celsus antreffen. Warum nun gerade dieser Teil bei 

 
57  [[Seite XXXIV Anm. 1]] Ich gebe noch kurz beispielshalber ein paar Stellen an, wo Frage 

und Antwort ausdrücklich bezeugt sind: VI 68 f. VII 28 VIII [[rectius VII]] 37.39. 
58  [[Seite XXXIV Anm. 2]] Alle Beispiele hier anzuführen, ist natürlich unmöglich; leider 

achtet der in vielfacher Hinsicht unzureichende Index Koetschaus auf solche stilistischen 
Fragen schon gar nicht. 

59  [[Seite XXXIV Anm. 3]] Siehe VIII 71 mit Kommentar. 
60  [[Seite XXXV Anm. 1]] Siehe z.B. Geffcken, Apologeten 259 Anm. 2. 



Vorrede 

 
21 

Origenes besonders stark zusammengestrichen ist, das wird uns verständlich, 
wenn wir uns an das oben angeführte Beispiel aus III 22–33 erinnern. Dort waren 
hintereinander nicht weniger als neun Parallelgestalten zu Christus aufgeführt, 
und zwar nicht bloss eben genannt, sondern durch Erzählung der Geschichte 
ihres Lebens und ihrer Taten näher charakterisiert. Mochte auch Origenes den 
besten Willen haben, den Celsus getreu zu referieren, an solchen Stellen musste 
er streichen, wollte er überhaupt selbst noch einmal zu Worte kommen. Und 
hiermit kommen wir nun nach der kurzen Aufzählung der schriftstellerischen 
Vorzüge des Celsus zu einer Seite seines Werkes, die wir stilistisch doch nur als 
Mangel bezeichnen können, und die wir später aus der [[Seite XXXVI]] Eigen-
art des Menschen und seiner Zeit zu erklären haben: zu seiner zerfliessenden 
Breite. Denn die eben angeführte Stelle ist ja nicht die einzige in ihrer Art, 
sondern nur eine, der unzählige andere zur Seite treten. Wir wollen wegen der 
Wichtigkeit dieser Sache in eine nähere Prüfung eintreten. Dabei sei der not-
wendigen Kürze halber hier zu allen Stellen für das Nähere auf den Kommentar 
verwiesen. In I 37 stehen vier mythologische Parallelen, desgleichen in I 67, in 
II 34 eine Parallele mit Zitat, in II 55 sieben Parallelen mit Zitat, III 17–19 eine 
ausführlich dargelegte Parallele, III 22–32 [[rectius 33]] neun Parallelen mit Zeug-
nissen, III 34 fünf Parallelen, III 36 f. eine ausführliche Parallele, III 42 drei 
Parallelen, III 43 eine Parallele, in V 41 werden zu jüdischen Eigentümlichkeiten 
des Glaubens und der Sitte fünf Parallelen z.T. mit Zeugnissen beigebracht, 
VII 62 enthält fünf Parallelen teilweise mit Zeugnissen. Ist bei diesen Parallelen 
z.T. schon neben der Absicht, den christlichen Erzählungen den Schein der 
Neuheit zu nehmen, auch das Bestreben bemerkbar, den eigenen beigebrachten 
Parallelen auch qualitativ eine höhere Stellung anzuweisen, so ist die ausge-
sprochene Absicht eines Hauptabschnittes VI 1 – VII 58, die christlichen Lehren 
als Missverständnis und Verfälschung der Lehren uralter Völker und Weisen 
darzulegen. Christlichen Aussprüchen treten nun auf der Gegenseite die Zeug-
nisse in gehäufter Fülle gegenüber. Ich notiere hier die Stellen: VI 21 zwei Paral-
lelen mit ausführlicher Darlegung, einer Untersuchung und zwei angehängten 
Deutungsversuchen; VI 42, das allein mehr als 1/30 des gesamten uns erhaltenen 
Textes umfasst, kann geradezu als Musterbeispiel gelten für die Verbindung 
der Parallelen mit mehr oder minder ausführlichen Zeugnissen und Zitaten aus 
griechischen Schriftstellern (im ganzen sieben), in VI 47 sind die Zeugnisse des 
Celsus vielleicht von Origenes gestrichen, sicher aber in VI [[Seite XXXVII]] 
50, in VII 3 stehen fünf Parallelen, in VII 28 drei Parallelen mit Zitat, zu VI 
[[rectius VII] 32 s. den Kommentar, VII 35 drei Parallelen usw. Ich breche die 
ermüdende Reihe ab, möchte aber noch kurz darauf hinweisen, dass Celsus 
auch das Mittel des gegensätzlichen Vergleichs zu den schärfsten Kontrasten zu 
verwenden verstanden hat. Es sei nur an die eine Stelle I 14[[, I 16]] und IV 36 
erinnert, wo einer Reihe von 13 uralten, weisen Völkern und ihrer Urgeschichte 



Heinrich Otto Schröder 

 
22 

sowie einer Reihe von 7 Weisen der Frühzeit auf der anderen Seite das klägliche 
Judenvolk in einem Winkel Palästinas mit Moses und dessen Urgeschichte gegen-
übertritt. Erst durch diese Zusammenordnung wird der ganze Hohn fühlbar, 
der in diesem Vergleiche liegt. Und dieses Bestreben, die eigenen Beispiele zu 
erdrückender Fülle aufzuhäufen, lässt sich auf Schritt und Tritt beobachten. 
Dazu kommt, dass auch die einzelnen Zeugnisse, für sich genommen, oft jedes 
Mass vermissen lassen. So werden z.B. Herodot und Platon geradezu seitenweise 
ausgeschrieben61, sodass der ursprüngliche polemische Zweck oftmals völlig dar-
über verlorengeht. Es offenbart sich darin die Freude des Polyhistors, der hier 
mit dem Polemiker im Streite liegt. Ebenso schiesst auch der große Exkurs über 
die Gleichordnung oder sogar Überordnung der Tiere über die Menschen in 
seinem Umfang weit über das Ziel hinaus. Dass Celsus an die Darlegung der 
Mithrasmysterien eine Untersuchung und sogar zwei Deutungsversuche62 an-
knüpft, ist auch dem geduldigen Origenes zuviel. Und so geht es in dem ganzen 
Werk von Exkurs zu Exkurs. Mitten in einer rein philosophischen Erörterung 
über die Materie steht zum Beweis eine Kette von Beispielen aus der natur-
wissenschaftlichen Theorie [[Seite XXXVIII]] der Urzeugung IV 57 f., und die 
oben erwähnte Stelle IV 11 ist selbst ein unförmig langer Exkurs innerhalb der 
Frage über hellenische und christliche Auffassung der allgemeinen Weltord-
nung, die Tiergeschichten IV 79–99 stellen eine Abschweifung dar, desgleichen 
VII 86 [[rectius 68]] – VIII 15. Ich übergehe weitere Beispiele, um mich der 
Frage zuzuwenden, wie sich uns nunmehr die Gesamtform des Werkes darstellt. 
Fragen wir zunächst, wie ist der Schriftsteller Celsus mit dem Gelehrten Celsus 
fertig geworden?  
 Die Antwort haben wir eigentlich oben schon gegeben, als wir von Exkur-
sen sprachen. Eine Abschweifung besagt, dass man danach wieder zum Thema 
zurückfindet und diese Wiederaufnahme auch deutlich zum Ausdruck bringt. 
Und damit löst sich ein zweites altes Rätsel der Celsusforschung, die Frage der 
Wiederholungen63. Ein ständiger Vorwurf des Origenes lautet, dass Celsus frü-
here Anklagen immer von neuem vorbringe64, dass er aber seinerseits die Ver-
teidigung nicht immer wiederholen könne. Man hat es mehr und mehr aufge-
geben, den Origenes zu verdächtigen, dass er selbst Verwirrung in die Anord-
nung des Celsus gebracht habe, sondern hat vielmehr dem Celsus den Vorwurf 

 
61  [[Seite XXXVII Anm. 1]] Die Nachweise s. im einzelnen im Kommentar. 
62  [[Seite XXXVII Anm. 2]] Sie waren wohl nicht sein geistiges Eigentum. 
63  [[Seite XXXVIII Anm. 1]] Schmidt, Gnomon 119, hat das Verdienst, auch hier an ein 

paar entscheidenden Stellen auf diese „Technik der Umrahmung“ aufmerksam ge-
macht zu haben. 

64  [[Seite XXXVIII Anm. 2]] Siehe den Index bei Koetschau unter παλιλλογεῖν; dazu kom-
men noch viele anders formulierte Stellen. 



Vorrede 

 
23 

einer mangelhaften oder gar fehlenden Disposition gemacht65. Nun zeigt sich, 
dass beide Ansichten nicht haltbar sind. Ein gutes Beispiel bietet VIII 17, wo 
Celsus mit fast den gleichen Worten das Thema von VII 62 wieder aufgreift, 
und zwar deshalb, weil ein Exkurs sich dazwischen gedrängt hatte. Fassen wir 
diesen Exkurs VII 68 – VIII 15 nun etwas näher ins Auge, so sehen wir, dass 
auch er nicht kunstlos gestaltet, sondern zu einem geschlossenen Ganzen zu-
sam- [[Seite XXXIX]] mengefügt ist, dadurch dass das Bibelwort von den zwei 
Herren, denen man nicht gleichzeitig dienen kann, am Anfang und Ende dieser 
Untersuchung angeführt und dadurch ein Rahmen geschaffen wird, der fast an 
archaische Art der Stilisierung denken lässt. Diese beiden Stilprinzipien, Wieder-
aufnahme des Themas nach einem Exkurs und stilistische Umrahmung dieses 
Exkurses oder auch einer grösseren Argumentenreihe, beseitigen gleich eine 
Menge Anstösse. Man beachte, wie Origenes selbst hie und da die Wiederauf-
nahme nach einem Exkurs andeutet (z.B. VI 30.74). Ein weiteres Beispiel für 
diese „Technik der Umrahmung“66 liegt in VI 42 vor; man vergleiche Anfang 
und Ende dieses Kapitels: ὁ τοῦ θεοῦ παῖς ἄρα ἡττᾶται ὑπὸ τοῦ διαβόλου καὶ κολαζόμενος 
ὑπ᾿ αὐτοῦ διδάσκει καὶ ἡμᾶς τῶν ὑπὸ τοῦτου κολάσεων καταφρονεῖν κτλ. und (ἐπιλέγει 
κατηγορῶν τῶν ἡμετέρων τοιαῦτα ὅτι) τὸ θεοῦ υἱὸν ὑπὸ διαβόλου κολάζεσθαι καὶ ἡμᾶς 
διδάσκει, ὡς ἂν ὑπὸ τοῦ αὐτοῦ κολαζόμενοι καρτεροῖμεν κτλ. und beachte dabei auch 
das ἐπιλέγει des Origenes. Der grosse Exkurs IV 74–99 ist deutlich eingerahmt: 
vgl. die Anfänge der beiden Kapitel (Origenes leitet IV 99 mit ἐπιφέρει ein!)67. 
Für die Umrahmung einer grösseren Argumentenreihe haben wir ein hübsches 
Beispiel in V 2, wo Celsus den Abschnitt über die Herabkunft eines Gottes mit 
fast den gleichen Worten abschliesst, mit denen er ihn in IV 2 eröffnete. Orige-
nes tadelt das charakteristischerweise als Wiederholung! Und schliesslich lässt 
sich diese Betrachtung auf das ganze Werk ausdehnen, das in I 1 mit politischen 
Gesichtspunkten anhebt und im 8. Buch mit der Politik das Werk beschliesst68. 
– Weiterhin ist auch [[Seite XL]] zu beachten, dass einzelne christliche Lehren 
zwar mehrfach bekämpft werden, aber unter verschiedenen Gesichtspunkten. 
So dient z.B. die Lehre von der Demut in III 62 ff. zur Kritik am christlichen 
Gottesbegriff und gleichzeitig innerhalb des grossen Rahmens III 44–65 als Beleg 
für die Aussprüche der Christen, die keine verständigen Menschen suchen, son-
dern nur geistig und moralisch Minderwertige und sozial Tiefstehende, in VIII 
[[rectius VI]] 15 dagegen erscheint sie als Missverständnis platonischer Lehren.  

 
65  [[Seite XXXVIII Anm. 3]] Siehe die oben angeführte Ansicht Miura-Stanges. 
66  [[Seite XXXIX Anm. 1]] Schmidt, Gnomon 119. 
67  [[Seite XXXIX Anm. 2]] Ich weise noch kurz auf folgende einander entsprechende Stel-

len hin: III 44–65 = 78; IV 52 = 73; V 33 = 65; VI 12 = 14 usw. 
68  [[Seite XXXIX Anm. 3]] Innerhalb dieses grossen Rahmens sei auch auf eine kleine Ent-

sprechung von I 1 und VIII 17 aufmerksam gemacht. 



Heinrich Otto Schröder 

 
24 

 Freilich nicht alle Fragen der Form und Komposition des Gesamtwerkes 
lassen sich endgültig lösen, und es muss auch zugegeben werden, dass wir nicht 
mit voller Sicherheit behaupten können, dass uns der Besitz des ganzen Werkes 
ein klares und einheitliches Bild verschaffen würde. Vielmehr hat es den An-
schein, als ob Celsus das Werk trotz aller Verklammerungen doch nicht zu einer 
völligen Einheit gebracht habe. Ich möchte glauben, dass das Gesamtwerk doch 
einen recht zwiespältigen Eindruck gemacht hat, dass die vielen Exkurse statt 
auf eine streng logische Gruppierung vielmehr auf unterhaltsame Abwechs-
lung als letzte schriftstellerische Absicht führen, dass keine Argumentenreihe 
geschlossen zu Ende geführt, dass auch keine Form der Darstellung auf längere 
Strecken hin beibehalten wurde, sondern dass Rede, Zwiegespräch, Polemik, 
Darstellung, Zitate, Zeugnisse, Parallelen in buntem Wirbel einander folgten, 
in sich kleine geschlossene Stücke, auch durch Vor- und Rückverweisungen 
genügend miteinander verzahnt und in sinn- und kunstvollem Wechsel fein 
aufeinander abgestimmt, aber im ganzen eben doch zu bunt, zu vielfältig, zu 
gelehrt, zu überfüllt, zu zerfliessend, als dass die zwingende Gewalt eines ein-
heitlichen und grossen Werkes von ihm ausströmte.  
 
[[Seite XLI]] Fragen wir nun nach den Quellen, aus denen Celsus dieses weit-
ausgebreitete Wissen geschöpft hat, so müssen wir dabei eine notwendige Be-
schränkung vornehmen. Ausser Betracht bleiben muss die Frage, welche christ-
lichen Schriften dem Celsus bekannt waren. Darüber ist die Literatur ins Un-
gemessene angewachsen, und der Verzicht auf eine Neubehandlung, zu der 
ich mich auch nicht zuständig fühle, ist umso leichter, als man von den früher 
auf diesem Gebiet üblichen Übertreibungen ziemlich allgemein abgekommen 
ist, und der letzte mir bekannte „Rekonstruktionsversuch der christlichen Biblio-
thek des Celsus“ von Völker, a.O. 80–88, in besonnener Weise klar das sicher 
Bezeugte von Wahrscheinlichem und blossen Vermutungen scheidet. Soweit ich 
mir als Herausgeber des Celsus ein Urteil auch über diese Seite seiner Quellen-
benutzung erlauben darf, möchte ich unterstreichen, dass wir mehr, als bisher 
allgemein geschehen ist, an sekundäre Quellen denken müssen, hauptsächlich 
an gnostische Schriften (s. Kommentar zu VII 18) und die gesamte jüdisch-
christliche Kontroversliteratur, daneben aber auch an die vielfältigen Möglich-
keiten einer Kenntnisnahme aus dem lebendigen Leben der christlichen Pro-
paganda in Predigt (s. Kommentar zu VII 9), Apologetik und Polemik. Dass 
Celsus diese Möglichkeiten ausgenutzt hat und durchaus nicht als weltfremder 
Literat schreibt, dafür legt seine Schrift an zahlreichen Stellen Zeugnis ab. 
Und so möchte ich glauben, dass er die verschiedenen Formeln des Glaubens-
bekenntnisses (s. Kommentar zu VI 10) – das ist der einzige Beitrag, den ich 
zur Quellenbenutzung auf diesem Gebiet beisteuern kann – ebenfalls aus der 
mündlichen christlichen Tradition kennengelernt hat.  



Vorrede 

 
25 

 In Kürze sei hier auch eines verfehlten Versuches gedacht, der von W. Bie-
nert69 unternommen wurde und sich [[Seite XLII]] mit der Quellenfrage des 
1. Buches befasst. Bienert glaubt eine Spiegelung des sogenannten Testimonium 
Flavianum70 bei Celsus zu finden, vergleicht dieses von ihm neu rekonstruierte 
Testimonium mit Celsus I 26 und schreibt dazu S. 202: „Am Eingang seines 
Werkes, wo er eine Gesamtcharakteristik Jesu bringt, stellt Celsus mit den Wor-
ten seines ‚Juden‘ die Person Jesu seinen Lesern vor.“ Schade, dass der ‚Jude‘ 
erst in I 28 zu reden beginnt! Schon damit fällt diese ganze Konstruktion in 
sich zusammen, denn man wird sich nach dem oben über die Kapitel I 1–27 
Dargelegten nicht darauf berufen wollen, dass unsere Analyse eine Einreihung 
von I 26 in die Rede des Juden als möglich erscheinen lässt. Den Glöcknerschen 
Text ohne weiteres mit Celsus und gar noch dem ‚Juden‘ des Celsus gleichzu-
setzen71, heisst denn doch die Quellenanalyse in unerlaubter Weise vereinfa-
chen. Auf die übrigen Hypothesen des Buches einzugehen, habe ich hier keine 
Veranlassung72.  
 Im Kommentar zum 1. und 2. Buch (I 28 ff.) habe ich kurz die Zeugnisse 
zusammengestellt, die uns zeigen, was Celsus sicher aus jüdischer Tradition 
übernommen hat, und was noch heute im Talmud und in sekundären Quellen 
davon fassbar ist. – Wichtiger ist mir eine kurze Zusammenfassung dessen, was 
uns die Quellenanalyse über die „heidnische“ Bibliothek des Celsus lehrt. Das 
Beste, [[Seite XLIII]] was bisher über die Quellen des philosophischen Teiles 
des Alethes Logos geschrieben wurde, ist Schmidts Dissertation (Jahrbuch 
Göttingen). Der Ausgangspunkt dieser Analyse ist allerdings nichts weniger als 
einwandfrei, denn er beruht auf einem sprachlichen Missverständnis (s. Kom-
mentar zu IV 52 [Mitte]), und ebenso anfechtbar ist die daraus abgeleitete The-
orie einer Quelle, die Celsus wörtlich und ziemlich stumpfsinnig abgeschrieben 
haben soll. Unabhängig davon bleibt aber der Nachweis bestehen, dass Celsus 

 
69  [[Seite XLI Anm. 1]] Der älteste nichtchristliche Jesusbericht. Josephus über Jesus = 

Theologische Arbeiten zur Bibel-, Kirchen- und Geistesgeschichte IX, 1936. 
70  [[Seite XLII Anm. 1]] D.i. der Bericht über Jesus in des Flavius Josephus Geschichts-

werk „Jüdische Archäologie“ XVIII 3,3 § 63 f. aus dem Jahre 94 n.Chr. – Spezialliteratur 
über die seit alters viel behandelte Stelle s. bei Bienert, a.O. 300–306. 

71  [[Seite XLII Anm. 2]] Siehe Bienert, a.O. 208 Anm. 4. 
72  [[Seite XLII Anm. 3]] Es sei nur noch darauf hingewiesen, wie schwach begründet im 

übrigen die Voraussetzungen des Bienertschen Schlusses sind. Celsus soll die gesamte 
christenfeindliche Literatur der Juden und hierbei auch den Josephus benutzt haben 
(a.O. 201). Zur Frage der literarischen Quellen s. meine oben gemachten Einschränkun-
gen und die im Text folgenden Bemerkungen. Die jüdische Archäologie des Josephus 
mit einem Umfang von 1475 Teubnerseiten wegen des Zeugnisses über Jesus, das noch 
nicht eine halbe Seite umfasst, zur christenfeindlichen Literatur zu rechnen, die Cel-
sus eingesehen haben müsste, ist reichlich kühn. Der Beweis aber, dass dieses Zeugnis 
– vorausgesetzt dass es überhaupt von Josephus stammt! – unabhängig vom Werk des 
Josephus auch im 2. Jh. schon so bekannt [[war]] wie später, ist gerade noch zu führen. 



Heinrich Otto Schröder 

 
26 

in der Schultradition des Platonismus des 2. Jh. steht, den wir in bestimmten 
Einzelzügen ziemlich klar erfassen können. Eine Quellenanalyse, die ich vor 
Kenntnis der Schmidtschen Dissertation begonnen hatte, führte mich im wesent-
lichen zu dem gleichen Ergebnis, sodass ich mich im Kommentar weitgehend 
auf Schmidt stützen konnte und nur aus meinen Sammlungen Berichtigungen, 
Ergänzungen und Stellenhinweise nachzutragen brauchte. Die Richtung des 
Platonismus, die Celsus verkörpert, und die deutlich eine Vorstufe des Neu-
platonismus darstellt73, überwindet kräftig den matten Eklektizismus der voraus-
gehenden Zeit, verficht in starkem Gegensatz zur Stoa den platonischen tran-
szendenten Gottesbegriff und beantwortet die Frage nach den letzten Gründen 
der Weltordnung ebenfalls in Kampfstellung gegen die Stoa im platonischen 
Sinne. Die stoische Lehre (stark mit herakliteischen Wendungen und Zitaten 
durchsetzt) ist auf die vergängliche Materie eingeschränkt. Die formale Haltung 
der celsischen Quelle zeigt eine stichwortartige Zusammenstellung platonischer 
Lehren über einen bestimmten Punkt (z.B. Gott oder die Übel) aus verschie-
denen Dialogen unter starker Vermischung mit stoischen Gedanken und Wen- 
[[Seite XLIV]] dungen74. – Unabhängig von dieser Vermittlung sind selbst-
verständlich die in VI 1 – VII 58 in reicher Fülle ausgebreiteten Platonzitate 
aus Apologie, Kriton, Phaidon, Phaidros, Staat, Politikos, Timaios, den Gesetzen 
und Briefen. Dazu kommen, vom Titel angefangen75, die vielen Platonanspie-
lungen, Bilder, Vergleiche, Wendungen und Ausdrücke, die das ganze Werk 
durchziehen. – Die Homerzitate standen nachweislich meist schon in den von 
Celsus benutzten Schriften, so in I 66, II 36, IV 76, VIII 68 und wohl auch VI 
42, VII 28, VIII 40 (anders dagegen in IV 23). Empedokles (VIII 53) ist durch 
akademische Quelle (Xenokrates) vermittelt, und das gleiche müssen wir für 
Pherekydes (VI 42) und Heraklit (auch ausserhalb der vorhin ermittelten philo-
sophischen Quelle) in VI 12.41 [[rectius 42]] VII 62 annehmen, ohne dass ein 
strenger Beweis zu führen ist. Sicher stammen aus akademisch-antistoischen 
Quellen die Tiergeschichten nach Art Jubas (IV 81–88; s. dazu den Kommen-
tar mit Wellmanns Analyse) und wohl auch die Argumentenreihe der generatio 

aequivoca in IV 57. Von den beiden Euripideszitaten ist IV 77 (im Munde des 
Gegners!) durch den Zusammenhang der Argumentation als übernommen er-
wiesen, II 34 bleibt zweifelhaft. Apophthegmenliteratur hat der Spötter und 
Witzbold mehrfach mit Glück herangezogen (I 66 VII 53), dagegen wird ihm 
das Zitat aus der alten Komödie (VI 78) wohl schon in der Argumentation der 
nachweislich benutzten antistoischen Skepsis überliefert sein. Eine Quelle für 
ein zweites derartiges Zitat (VI 49) lässt sich nicht namhaft machen. – In ähn-

 
73  [[Seite XLIII Anm. 1]] Siehe z.B. Kommentar zu IV 60 ff., VI 64 ff. 
74  [[Seite XLIV Anm. 1]] Siehe Kommentar zu IV 14–18, 60 ff., 74–99, VI 64 ff. 
75  [[Seite XLIV Anm. 2]] Siehe dazu unten Seite L Anm. 1. 



Vorrede 

 
27 

lich souveräner Weise wie über die platonischen Dialoge verfügt Celsus über 
das völkerkundliche Material des Herodot. Er hat es aber [[Seite XLV]] durch 
die Heranziehung der stoischen geographischen Forschung (s. Kommentar zu 
I 14) ganz wesentlich erweitert. Ich schliesse diese kurze Zusammenstellung mit 
dem Hinweis auf die ergänzenden Darlegungen im Kommentar.  
 
Versuchen wir nun noch in ein paar Strichen das Bild des Menschen Celsus zu 
zeichnen, dessen Werk wir einer eingehenden Betrachtung unterzogen haben. 
Es sollen hier nicht all die Fragen nach der Herkunft des Mannes, seinem 
Stand, seinen Reisen, überhaupt dem äusseren Ablauf seines Lebens aufgeworfen 
werden. Mit deren Beantwortung hat man sich bisher rechtschaffen abgemüht, 
ohne bei der Dürftigkeit der Anspielungen innerhalb des Werkes, auf die wir 
allein angewiesen sind, zu einem lohnenden und allgemein anerkannten Ergeb-
nis zu kommen76. Im Grunde liegt ja auch nicht so gar viel an den Einzelheiten, 
denn den ganzen Lebensstil vornehmer Kreise77 der Antoninenzeit kennen wir 
aus den Lebensschicksalen vieler hervorragender Sophisten und Rhetoren, Fach-
gelehrter, Ärzte und Philosophen. Weitgereist waren alle Gebildeten der Zeit, 
hochangesehen und meist in staatlichen oder städtischen Ämtern78. Die Kunst 
der damaligen Zeit brauchte nicht nach Brot zu gehen, die Anerkennung und 
Ehren, die sie fand, übertrafen fast ihre innere Bedeutung. Auch unseren Philo-
sophen brauchen wir uns nicht von materiellen Sorgen bedrängt vorzustellen, 
aber wie er von den politischen Nöten der Zeit und ihren vielfältigen geistigen 
Strömungen gepackt war, das lohnt es wohl noch kurz aufzuzeigen. – Am Ende 
seines Werkes warnt [[Seite XLVI]] Celsus die Christen vor einem Zusammen-
stoss mit der kaiserlichen Macht, lässt aber auch die Gefahren erkennen, die 
bei einem Abseitsstehen der Christen dem Staate drohen, und schliesst seine 
Schrift mit einem Aufruf an die Christen zur tätigen Mitarbeit an den Aufgaben 
der Verwaltung und der Verteidigung des römischen Reiches. An Umfang und 
vor allem an Eindringlichkeit geht diese Anteilnahme an den Geschicken des 
Staates über das Mass dessen hinaus, was sonst in den literarischen Dokumenten 
der Zeit üblich ist. Gewiss fehlt es im 1. und 2. Jh. der Kaiserzeit nicht an be-
geisterten Lobsprüchen auf die Römerherrschaft und Enkomien auf die Stadt 

 
76  [[Seite XLV Anm. 1]] Für die einander teilweise widersprechenden Ansichten früherer 

Forscher kann ich wieder auf die Zusammenstellung bei Völker, a.O. 8 ff., verweisen. 
77  [[Seite XLV Anm. 2]] Zu ihnen ist Celsus zweifellos zu rechnen. 
78  [[Seite XLV Anm. 3]] Man möchte sich sehr gern der mehrfach geäusserten Vermutung 

anschliessen, dass Celsus ein höherer römischer [[Seite XLVI]] Verwaltungsbeamter 
war. Miura-Stange, a.O. 40, hat sogar im celsischen Gottesbegriff vorwiegend römische 
Züge zu erkennen geglaubt. Auch weist sie mit Recht darauf hin, dass sich z.B. in der 
liebevollen Beschreibung der Ämterverteilung im himmlischen Beamtenstaat ein büro-
kratisches Interesse an der Staatsverwaltung, ihren einzelnen Respiziaten und deren 
Befugnissen verrät. 



Heinrich Otto Schröder 

 
28 

Rom, aber viel mehr als loyale Monarchisten waren die griechisch schreibenden 
Gebildeten dieser Zeit doch nicht, mochten sie nun aus Griechenland selbst 
oder aus dem Orient stammen79. Es fehlte ihnen die Bindung an den Staat, der 
ja im Grunde nicht ihr eigener war, und ihre geistigen Interessen und die ge-
samte Kultur der Zeit wiesen sie auf einen Weg, der weit abseits führte von den 
in der Tiefe wirkenden zukunftsträchtigen Kräften. – Erwin Rohde hat in seinem 
Griechischen Roman, 3. Aufl., S. 310 ff. ein glänzendes Bild der sogenannten 
zweiten Sophistik, dieses „späten Herbstflores der Beredsamkeit“, entworfen, 
die, im 2. Jh. zu neuer Blüte erweckt, bis an das letzte Ende der altgriechischen 
Kultur, d.h. bis in das 6. Jh., sich im Mittelpunkt des geistigen Lebens erhielt. 
So stolz diese zweite Sophistik an die Zeit der [[Seite XLVII]] Blüte attischer 
Kultur anknüpfte, und so begeistert sie sich als Trägerin nationalhellenischer 
Kultur fühlte, so wenig kann sie darüber hinwegtäuschen, dass sie unter dem 
Zwang der Zeitumstände doch nur Schulberedsamkeit blieb. Mit dem Erlöschen 
staatlichen Eigenlebens fehlten die Themen, denen die grossen Redner der 
altattischen Zeit oder der römischen Republik den Atem ihrer Leidenschaft 
eingehaucht hatten. Ja die sophistische Beredsamkeit zeigt einen deutlichen 
Widerwillen gegen die sie umgebende Wirklichkeit, sie berauscht sich an den 
„pomphaft aufgebauschten Gestalten des klassischen Altertums“ und den „wilden 
Phantasien der Rhetorenschule“80. Hand in Hand mit der Rückwendung zur 
Kultur der attischen Zeit, die damals zuerst als klassisch empfunden wurde, 
ging eine völlige Abkehr von der alexandrinischen Kultur des Hellenismus. Aber 
nicht nur die geistige Haltung des Hellenismus lehnten diese Romantiker ab, 
sondern auch seine Sprache. Dieser Geschmackswandel verschuldete den fast 
völligen Untergang der alexandrinischen Literatur, die zumal auf allen Ge-
bieten der Wissenschaft noch wahrhaft schöpferische und fruchtbare Vertreter 
aufzuweisen hatte. Es setzte nun ein Kultus der Form ein, der sich bei vielen 
Sophisten zu einem wahren Virtuosentum steigerte. So glaubte man allein noch 
den Alten gleichkommen zu können. Die Sophistik zog mehr und mehr alles 
geistige Leben der Spätzeit in ihren Bann, sie ergriff auch die Vertreter der 
Fachwissenschaften und machte Eroberungen in der Philosophie. Viele erhielten 
sich noch ein mehr oder minder grosses Mass von Selbständigkeit, ganz frei 
blieb fast keiner. Wenn aber auch manche die formalen Spielereien der [[Seite 

XLVIII]] Sophistik nicht mitmachten, rückwärtsgewandte Romantiker, Verehrer 
der „Klassiker“ waren sie alle. Noch war die geistige Kraft des Griechentums 
nicht völlig erloschen; Neues wurde zwar kaum mehr geschaffen, empirische 

 
79  [[Seite XLVI Anm. 1]] Zu dieser Gruppe gehört vor allem der schon erwähnte Popular-

philosoph Maximus aus Tyrus; über ihn s. Schmid–Stählin, Griechische Literaturge-
schichte, 6. Aufl., II,2 S. 768. 

80  [[Seite XLVII Anm. 1]] Rohde, a.O. 362. 



Vorrede 

 
29 

und rationale eigene Forschung hörte allmählich auf, den Stoff entnahm man 
der klassischen Literatur oder der alexandrinischen Wissenschaft, aber noch 
fanden sich Männer, die in voller geistiger Beherrschung der Forschung der 
vorausgehenden Zeit das Gesamtgebiet der einzelnen Wissenschaften in grossen 
Systemen zusammenfassten. Fast auf allen Wissensgebieten mit Ausnahme der 
Philosophie gehören die abschliessenden Leistungen dem 2. Jh. an, und ihre 
Verfasser haben bei den Epitomatoren und Exzerptoren des ausgehenden Alter-
tums, während des Mittelalters und z.T. noch über die Renaissance hinaus sich 
eines überragenden Ansehens erfreuen dürfen81.  
 Noch auf einem anderen Gebiete aber erfolgte eine leidenschaftliche Re-
aktion gegen die von der alexandrinischen Bildung beherrschte hellenistische 
Zeit. Das religiöse Bedürfnis erwacht neu, die Gebildeten werden wieder gläubig 
und fromm, der alte Götterglaube sowie das Vertrauen zur Allwissenheit der 
Orakeldämonen wird neu belebt, die orientalischen Kulte dringen mächtig vor, 
es breiten sich Erbaulichkeit und Mystik aus, bis vom 3. Jh. ab die sich bis zum 
Ende steigernde und immer höher gespannte Phantastik des Neuplatonismus 
alle Geister, soweit sie sich nicht dem neuen Glauben zuwenden, in den Bann 
schlägt. Gerade das 2. Jh. ist in dem Kampf zwischen rationaler und mystischer 
Weltanschauung die entscheidende Epoche82. Es gelingt der Skepsis [[Seite 

XLIX]] noch, die rationalen Kompromissbildungen des Eklektizismus zu über-
winden, aber schon schiebt sich an ihre Stelle der Drang zum mystischen Glauben.  
 Dass, aufs Ganze gesehen, Celsus seiner Haltung nach in die soeben kurz 
skizzierte geistige Welt des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts gehört, bedarf 
nach dem Vorausgehenden keiner langen Darlegung. In seiner Philosophie zeigt 
sich ja das Herausstreben aus dem Eklektizismus hin zu den Vorstufen des 
Neuplatonismus, sein Dämonenglaube steigert sich gelegentlich zur Dämonen-
furcht, für die er beruhigenden Zuspruch bei einem Ägypter sucht (VI 41), 
seine Frömmigkeit verlangt von ihm stete Bereitschaft zu Götterhymnen (VIII 66; 
s. Kommentar zur Stelle). Man hat oft genug auf Widersprüche im Werke und 
der Gedankenwelt des Celsus hingewiesen. Vieles geht auf Kosten des Polemi-
kers, wie etwa seine Verurteilung der Allegorie (IV 51), die er doch selbst in 
ausgedehnter Weise anwendet (VI 42); vieles geht auch auf Kosten seiner Quellen 
und des Platonismus der ganzen Zeit. Aber im Grunde liegt die Scheu vor aus-
schliesslicher Entscheidung doch auch im Wesen des Mannes begründet. All 
das, was wir an Gegensätzlichkeiten in der Stilanalyse vorfanden, wurzelt auch 
irgendwie im Menschen. So wie in der schriftstellerischen Form neben der 
scharfgeschliffenen Polemik die ermüdende Breite der Zeugnisreihen steht, so 

 
81  [[Seite XLVIII Anm. 1]] Man denke nur in der Medizin an Galen, in der Mathematik 

an Ptolemäus, in der Philologie an Apollonios Dyskolos und Herodian. 
82  [[Seite XLVIII Anm. 2]] Vgl. Schmid–Stählin, a.O. 839 ff. 



Heinrich Otto Schröder 

 
30 

paart sich kritische Geistesschärfe mit starkem Autoritätsglauben. Es ist dem 
Celsus ernst, wenn er sich auf „die Alten“ beruft und davor warnt, ihre An-
sichten leichtfertig anzugreifen (Fragment 3 hinter VIII 76), und die Reihen 
der weisen Völker und göttlichen Männer der Vorzeit verdanken nicht bloss ei-
nem polemischen Interesse ihren Ursprung. Platon ist für ihn Autorität schlecht-
hin, Platons Schriften entnimmt er den Titel [[Seite L]] seines Werkes83, Platon-
zitate und Anspielungen durch- [[Seite LI]] ziehen die ganze Schrift. Aber diesem 
Platonismus sind viel fremde Bestandteile beigemischt. Das geistige Wesen des 
Celsus ist eben so wenig einheitlich wie die Form seines Werkes. Er ist ja weder 
der Schöpfer seiner Weltanschauung noch wissenschaftlicher Forscher, der sich 
seine Stoffmassen selbst erarbeitet hätte. Er ist nur „Gelehrter“ im Sinne des 
2. Jh., d.h. Sammler und Bewahrer aufgespeicherten Wissensstoffes. Die Fülle des 
ererbten Wissens und die Arbeit an der geistigen Aneignung verleiht dem Celsus 
wie allen Gebildeten der Zeit ein Gefühl stolzer Geborgenheit im unendlichen 
Reichtum der literarischen und philosophischen Vergangenheit der antiken 
Kultur. Man ist im 2. Jh. auf allen Gebieten der Wissenschaften und Künste be-
wandert, [[Seite LII]] man kennt alle geistigen Strömungen der Vergangenheit 

 
83  [[Seite L Anm. 1]] Das scheint merkwürdigerweise bis heute noch nicht klar gesehen 

zu sein; vgl. Völker, a.O. 7 Anm. 1, der mit Recht zu der von Keim abgelehnten Über-
setzung Neanders „Wahre Lehre“ zurücklenkt. – In VI 9 zitiert Celsus Platons 7. Brief 
ἔστι γάρ τις λόγος ἀληθής, wo allerdings eher die spezielle Bedeutung „Gegeninstanz“ 
vorzuliegen scheint (eingeschränkte Bedeutung auch Tim. 52 c ὁ δι᾿ ἀκριβείας ἀληθὴς 
λόγος = der streng wahre Grundsatz). Ich möchte glauben, dass in dem Titel zwei Be-
deutungen sich miteinander verbinden, einmal „Wahre Lehre“ im Sinne von: vernunft-
gemässe Untersuchung, Überlegung, begründete Einsicht, etwa gleichbedeutend mit 
ἐπιστήμη. Dafür ist aus Platon beizubringen Phaedr. 270 c τὸ τοίνυν περὶ φύσεως σκόπει τί 
ποτε λέγει Ἱπποκράτης τε καὶ ὁ ἀληθὴς λόγος (vorher war von dem Gegensatz zwischen 
τέχνη und τριβή–ἐμπειρία die Rede). Ähnlich ist Phaed. 73 a ἐπιστήμη .. καὶ ὀρθὸς λόγος 
(= der richtige Verstand) verbunden (der Ausdruck ὀρθὸς λόγος, κατὰ τὸν ὀρθὸν λόγον 
kehrt bei Platon noch oft wieder, bei Aristoteles wird er synonym mit ὡς δεῖ, s. den Index 
von Bonitz); vgl. Leg. I 645 b τὸν μὲν λόγον ἀληθῆ (= richtige Einsicht) λαβόντα ἐν ἑαυτῷ 
περὶ τῶν ἕλξεων τούτων; Tim. [[37 e – ]]38 a κατὰ τὸν ἀληθῆ λόγον (= in Wahrheit). – Die 
zweite Bedeutung dieses Titels liegt zweifellos in dem Gegensatz des λόγος ἀληθής zum 
λόγος ψευδής, vgl. Crat. 385 b (so schon Puech in der Rezension von Labriolles Werk, 
Revue critique d’histoire et de littérature 69 [1935] 46 f.). Der λόγος ψευδής ist gleich 
μῦθος und πλάσμα; vgl. Tim. 26 e μὴ πλασθέντα μῦθον ἀλλ᾿ ἀληθινὸν λόγον; Staat VII 522 a 
ὅσοι μυθώδεις τῶν λόγων καὶ ὅσοι ἀληθινώτεροι ἦσαν (s. Tim. 22 c). [[Seite LI]] Prot. 320 c 
und sonst oft werden μῦθος und λόγος einander gegenübergestellt, Crat. 408 c sind μῦθοι 
und ψεύδη verbunden. Nun erinnere man sich nur, wie oft Celsus von μῦθοι der Christen 
spricht (man vergleiche auch die wohl von Origenes stammende Verbindung πλάσ-
ματα–μῦθοι–τερατεῖαι III 27 und die häufig wiederkehrende Verbindung πλάσματα καὶ 
μῦθοι bei Orig. c. Cels. II, p. 60,15.26 Koetschau; 144,26 [[rectius 146,26]]; 260,15 ἀνα-
πλάσματα μυθικά; μῦθοι VIII 47), man denke an den Spott über das Weibergeschwätz und 
die Ammenmärchen (IV 36 μῦθόν τινα ὡς γραυσὶ διηγούμενοι, ähnlich VI 34 [Ende]), und 
es wird klar werden, was Celsus mit ἀληθὴς λόγος meint: es ist die wahre, wissenschaftlich 
begründete, griechische und besonders platonische Lehre, die er der falschen christ-
lichen Lehre gegenüberstellt (vgl. dazu auch das Ende der Vorrede). – Im übrigen ist 
der Ausdruck ἀληθὴς λόγος in Platonikerkreisen weit verbreitet; s. z.B. Max. Tyr. XI 
10 c, XVI 3 c Hobein. 



Vorrede 

 
31 

und Gegenwart, man hat weite Teile des römischen Imperiums bereist, Länder 
und Sitten der Völker gesehen, man kann mit Celsus I 12 sprechen: πάντα οἶδα 
„ich weiss alles“! Aber eben in dieser selbstgenügsamen Allwissenheit liegt die 
Grenze der damaligen Zeit. Zwar besitzt sie die verschiedensten Kenntnisse, kul-
tivierte Humanität und weltmännischen Weitblick, aber ihre Lebenskraft ist zu 
schwach, um all die ererbten Elemente im eigenen Feuer umschmelzen zu kön-
nen und mit einer eigenen leidenschaftlich vorwärts drängenden Haltung zu 
verbinden. Weltmüdigkeit, Zweifel, Verzicht: das ist die letzte Weisheit der Zeit. 
Ob es sich nun um die verschiedenen Religionen der Völker der Erde handelt 
(VIII 72), um das Mass der Übel auf der Welt (IV 62–70) oder um die Pflichten 
und Leiden des Lebens (VIII 55), es ist immer und überall dasselbe, es ist immer 
so gewesen und wird immer so bleiben. Zu einer Neuschöpfung fühlt man sich 
nicht mehr fähig, und der Verstand ist nur allzu willig, aus der Fülle seines 
Wissens den Beweis zu liefern, dass sie im Grunde auch gar nicht möglich ist.  
 Hat Celsus den alten, ererbten Stoff antiker Wissenschaft auch nicht mehr 
vermehrt, so ist die Anpassung dieses Materials an einen ganz neuen Zweck sei-
ne eigenste, nicht zu unterschätzende Leistung. Denn dass das nicht stümper-
haft, sondern in voller geistiger Beherrschung und mit nicht geringer stilisti-
scher Kunst geschah, haben wir genugsam hervorgehoben. Freilich zur letzten 
Einheit ist das Werk nicht gebracht, der polemische Zweck verschwindet oft 
hinter der Fülle der vorgebrachten Materialien. Wer den Celsus aber deswegen 
tadeln will, übersieht, dass Celsus nicht nur seiner geistigen Haltung, sondern 
auch seiner schriftstellerischen [[Seite LIII]] Form nach im 2. Jh. wurzelt. Oh-
ne dem tiefen Ernst seines Werkes zu nahe zu treten, darf man ihn sich doch 
als Schriftsteller von den sophistischen Modeströmungen der Zeit beeinflusst 
denken. Und in der Tat bieten, wenn man nur den Vergleich – wie billig – nicht 
pressen will, die sophistischen Gattungen der Buntschriftstellerei und des Ro-
mans die auffälligsten Parallelen. In der παντοδαπὴ ἱστορία des sophistischen 
Halbphilosophen Favorin, in der ποικίλη ἱστορία des griechisch schreibenden 
Römers Aelian, in den „Attischen Nächten“ des Gellius – um von den Späteren 
wie Athenaios, Martianus Capella, Macrobius abzusehen – finden wir das glei-
che Prinzip der motivischen Buntheit wirksam wie im Alethes Logos. Man erin-
nere sich auch an die Periegese des Pausanias, der man „unzweckmässige An-
lage, willkürliche Auswahl des Stoffes, lästiges Eindringen von nicht zur Sache 
gehörenden Exkursen“84 vorwerfen kann, ohne doch dabei zu übersehen, dass 
Pausanias „seinen Lesern ein möglichst stoff- und abwechslungsreiches Buch, 
gemischt aus Beschreibung und λόγοι, zu Unterhaltung und Belehrung dar-
bieten“85 will. Der grosse [[rectius Den grossen]] Rahmen, in den all diese ver-

 
84  [[Seite LIII Anm. 1]] Schmid–Stählin, a.O. 759 f. 
85  [[Seite LIII (nochmals) Anm. 1]] Schmid–Stählin, a.O. 759 f. 



Heinrich Otto Schröder 

 
32 

schiedenartigen geschichtlichen, mythologischen, paradoxographischen und 
sonstigen Exkurse eingeschlossen sind, bildet für Pausanias der Periegetenstoff 
und die topographische Form der Periegese. Von der Form her betrachtet, rei-
hen sich auch die Romane der Zeit dieser allgemeinen Unterhaltungstendenz 
ein. Es sei hier nur an die Metamorphosen des Apuleius erinnert, in denen der 
Rahmen des Lucius-Romans 19 Einlagen fasst, meist kleine unterhaltsame No-
vellen86. Man denke auch an „Die Wunder [[Seite LIV]] jenseits Thule“ des 
Antonius Diogenes87 oder an die „Äthiopischen Geschichten“ des Heliodor88, 
der von seiner Büchergelehrsamkeit in Exkursen und gelehrten Ausführungen 
reichlich mitteilt, oder an die Apolloniusvita des Philostrat (aus dem 3. Jh.), 
wo die Reisebeschreibung mit gelehrten Exkursen bunten Inhalts vollgestopft 
ist. – Die Exkurse des Celsus selbst entsprechen aber auch im Inhalt den all-
gemeinen Neigungen der Zeit. Wenn hier nur ein paar Hinweise gegeben 
werden, die auf Vollständigkeit keinen Anspruch machen, so darf das nicht 
dahin missverstanden werden, als ob behauptet werden sollte, dass frühere 
Zeiten derartige Neigungen und Interessen nicht auch gekannt hätten. Das 
wäre ja schon durch den Hinweis darauf widerlegt, dass Celsus und seine Zeit-
genossen aus früheren Quellen schöpfen. Aber in der weiten und fast allgemei-
nen Verbreitung und vor allem in der Verbindung einer ganzen Reihe dieser 
Neigungen lässt sich doch eine Eigenheit der Zeit nicht verkennen. Ein erstes 
Element, das sich in der Schriftstellerei der Zeit weit ausbreitet, ist das Interesse 
an den Sonderbarkeiten der Tiergeschichte, die bei den teratologischen Nei-
gungen der Griechen von je neben der wissenschaftlichen Zoologie herliefen, 
aber seit Alexander von Myndos und Bolos-Demokritos (2. Jh. v.Chr.) immer 
mehr die Zoologie überwucherten und schliesslich erstickten. Das bekannteste 
Beispiel aus der Zeit des Celsus ist die Tiergeschichte des schon erwähnten 
Aelian, daneben sei auf die früheren Leistungen des mauretanischen Königs 
Juba und des älteren Plinius hingewiesen. Aber auch der Roman nutzte diese 
Sonderbarkeiten [[Seite LV]] zu kleinen Einlagen aus; vgl. z.B. die später im 
Physiologus wiederkehrende Geschichte von der Selbstentmannung des Bibers 
bei Apuleius, Metam. I 9, oder die Einlagen bei Heliodor89 und Petron, die 
sentimentalen Betrachtungen bei Maximus von Tyrus, Apion und anderen. 
Den alten philosophischen Gemeinplatz von der natürlichen Überlegenheit der 
Tiere über den Menschen brachte noch ein Zeitgenosse des Galen in epische 

 
86  [[Seite LIII Anm. 2]] Der Roman des Petron (aus dem 1. Jh.) sei auch nicht vergessen. 
87  [[Seite LIV Anm. 1]] Rohde, a.O. 260 ff., bes. 295; zu seiner Lebenszeit s. Schmid–Stäh-

lin, a.O. 819 f. 
88  [[Seite LIV Anm. 2]] Rohde, a.O. 483 ff.; er gehört allerdings vielleicht erst dem 3. Jh. 

an, s. Schmid–Stählin, a.O. 820 ff. 
89  [[Seite LV Anm. 1]] Rohde, a.O. 486 Anm. 3 [[rectius 2]]. 



Vorrede 

 
33 

Hexameter90. – Ein zweites Element des celsischen Werkes, das wir allerdings 
nicht mehr ganz deutlich fassen können, ist die Lust an den Berichten über 
fremde Länder. Die Geschichte der ethnographischen Utopien, Fabeln und 
Romane bei den Griechen hat E. Rohde im zweiten Kapitel seines Griechischen 
Romans91, 178 ff., in klassischer Weise geschrieben. Eine nähere Darlegung des 
ethnographischen Elements in den griechischen Romanen und seiner Bedeu-
tung im 2. Jh., die aus dem Zerrbild in den „Wahren Erzählungen“ des Lukian 
erschlossen werden kann, lese man deshalb bei Rohde selbst nach (a.O., bes. 
204 ff.). Wieviel an ethnologischen Wundergeschichten von den fabelhaften 
Hyperboreern, den milchessenden Nomaden und all den gerechten Märchen-
völkern am Rande der Erde in den von Origenes meist gestrichenen Zeug-
nissen des Celsus enthalten war, wissen wir nicht, dürfen aber glauben, dass 
Celsus bei Ausbreitung dieser Weisheit nicht eben schüchtern war.  
 Ich hoffe, dass diese kurzen Andeutungen soviel gezeigt haben, dass wir 
den Celsus als Schriftsteller besser verstehen, wenn wir auch das stilistische 
Wollen seines Jahrhunderts beachten. In den grossen Rahmen der [[Seite LVI]] 
antichristlichen Polemik ist viel Gelehrsamkeit in Exkursen eingeschlossen, es 
ist aber doch nicht nur die polemische Absicht, die Beweisreihen möglichst 
erdrückend zu gestalten, wenn sich bei Celsus die fremdartigsten Bestandteile 
in den Völkerreihen mischen. Es ist die Freude an der gelehrten Fülle, wenn 
Celsus in VIII 53 stoische und orphisch-pythagoreische Lösung eines Problems 
nebeneinanderstellt, oder wenn er in VI 22 an die Besprechung der Mithras-
mysterien eine Erörterung ihrer Gründe und gleich zwei ausdeutende Erklärun-
gen anfügt. Was besagt schon ein Exkurs mehr oder weniger, wenn man nur 
keine gesammelten Notizen auszuschliessen braucht. Den Alethes Logos könnte 
man auch fast eine „Mosaikarbeit aus vielen wohlgeglätteten Zieraten“ nennen, 
wie Rohde, a.O. 488, den Roman des Heliodor charakterisiert. Der stete Wech-
sel in Inhalt und Form ist von Celsus ebenso beabsichtigt wie etwa der bunte 
Wechsel der stilistischen Mittel bei Apuleius, bei dem wir auch viele von Celsus 
angewandte Formen antreffen, wie Dialoge, Reden, Gleichnisse usw.92 Gerade 
mit Apuleius zeigt übrigens Celsus in seinem geistigen Wesen eine starke Ver-
wandtschaft. Rationalist und Mystiker, Spötter und Schwärmer, so hat man den 
Apuleius genannt93, und die gleiche complexio oppositorum findet sich auch bei 

 
90  [[Seite LV Anm. 2]] Galen, Protr. cap. 13. 
91  [[Seite LV Anm. 3]] Bekannt ist, dass Rohde gerade in der Verbindung ethnographi-

scher Phantastik mit einer erotischen Fabel durch die Sophistik die Entstehungsursache 
des Romans gefunden zu haben glaubte. 

92  [[Seite LVI Anm. 1]] Man vergleiche auch die vielen Reden in den Romanen, oder die 
vielen Bilder, Beispiele und kleinen Blendlichter bei Maximus von Tyrus. 

93  [[Seite LVI Anm. 2]] E. Norden, Römische Literatur (Einleitung in die Altertumswissen-
schaft, 3. Aufl.) S. 83; C. Dilthey, Göttinger Festrede 1876 [[rectius 1879]], S. 6. 



Heinrich Otto Schröder 

 
34 

Celsus94. Mit Apuleius teilt er das jähe Umschlagen von Scherz und Spott zu 
Ernst und religiöser [[Seite LVII]] Erbaulichkeit95.  
 Das Wesentlichste, was Celsus von der sophistischen Rhetorik seiner Zeit 
trennt, ist die Tatsache, dass es im Grunde bei ihm doch um wirklich ernste 
und neue Dinge geht. Die Philosophie allein hatte den Ernst der Stunde be-
griffen, als eine neue junge Macht sich anschickte, die altgewordene Welt zu 
erobern. Während die Rhetoren, die sich so national gebärdeten, weltfremd 
abseits standen, sah der Philosoph auf politischem und kulturellem Gebiet die 
drohenden Gefahren heraufziehen. Er fühlte sich mitverantwortlich für den 
angesammelten Schatz antiker Kultur, die er von der hereinbrechenden christ-
lichen Barbarei bedroht glaubte. Und dagegen zu Felde zu ziehen mit der gan-
zen schweren Rüstung antiker Gelehrsamkeit und platonischer Weltanschau-
ung, die ihm ein Gefühl unendlicher Überlegenheit über die Barbaren verlieh 
(VII 45 [Mitte]), dazu trieb ihn sein Verantwortungsbewusstsein als Staatsbürger 
wie als Gelehrter. Er brachte keine schlechte Rüstung mit und wusste auch seine 
Waffen gefährlich zu führen; er schuf ein Werk, dem wir unsere Anerkennung 
nicht versagen können; er war kein blosser Epigone, aber doch auch kein Meis-
ter, weil er Weltanschauung und Werk nicht mehr zur letzten Einheit zwang.  
 
Auch in der Folgezeit führte die Philosophie den Kampf gegen das Christentum 
weiter, bis Justinian im Jahre 529 die alte platonische Akademie in Athen als 
letztes Bollwerk des Heidentums aufhob. Freilich war die Sterilität inzwischen 
so gross geworden, dass die Akademie auch ohne diese Massnahme hätte erliegen 
müssen. Was aber noch in kräftigeren Zeiten des 3. und 4. Jh. von dem grossen 
Schüler und Biographen Plotins, Porphyrius, und dem Kaiser Julian an Angriffen 
gegen das Christentum vorgetragen wurde, [[Seite LVIII]] erregt unsere Auf-
merksamkeit in nicht geringerem Masse als das Werk des Celsus. Ich habe eine 
vergleichende Studie über die Werke des Porphyrius und Julian in ihrem Ver-
hältnis zu Celsus vollendet und gedenke sie demnächst an einer anderen Stelle 
zu veröffentlichen96. Durch den Kontrast der Zeiten und Persönlichkeiten fällt 
dabei von einem anderen Blickpunkt aus nochmals helles Licht auf das Werk 
des Celsus. Ich weise auf diesen Vergleich als Ergänzung der vorliegenden Ana-
lyse hin.  

 
94  [[Seite LVI Anm. 3]] Miura-Stange hat hübsch im einzelnen gezeigt, wie bei Celsus Ver-

urteilungen der Wunder als Gaukelkünste neben echtem Wunderglauben steht, und 
wie diese Mischung von Rationalismus und Aberglauben so sehr die Signatur der Zeit 
war, dass auch die Stellung des Christen Origenes zu Wundern und Weissagungen weit-
hin von diesem Zwiespalt beherrscht wird. 

95  [[Seite LVII Anm. 1]] Vgl. bei Apuleius z.B. Metam. X 12 Eyssenhardt. 
96  [[Erst Jahre später erschien: H.O. Schröder, Celsus und Porphyrius als Christengegner, 

in: Die Welt als Geschichte 17 (1957) 190–202.]] 



 

 
35 

[[S. 91]] 

[[Text und Kommentar.]] 
 

1,1–8,8. Prooemium.  

Über I 1–27 s. die Vorrede.  
In III 1 bezeugt Origenes ausdrücklich ein προοίμιον des Celsus und gibt an, er 
habe auch dieses prüfend durchgenommen: ἐν μὲν τῷ πρώτῳ (sc. τόμῳ) .. διειλή-
φαμεν τὸ προοίμιον αὐτοῦ καὶ ἑξῆς ἕκαστον τῶν εἰρημένων βασανίζοντες ἕως κατελήξαμεν 
εἰς τὴν παρ᾿ αὐτῷ δημηγορίαν τοῦ Ἰουδαίου, πεπλασμένην γεγονέναι πρὸς τὸν Ἰησοῦν. 
Demnach müsste I 1–27 das Prooimion mitumfassen. Da aber in diesen Kapiteln 
nichts steht von Veranlassung und Zweck der Schrift, müssen wir wohl daneben 
ein Vorwort des Celsus annehmen, in dem nach ziemlich feststehender antiker 
Sitte etwa Folgendes gestanden hat: Hinweis auf die Vorgänger – hier wohl 
eher auf die Neuheit des Unternehmens – und Begründung des eigenen Ver-
suchs, Veranlassung und Zweck der Schrift, Angaben über Quellen des Autors 
(Autopsie, vgl. VII 9 ἀκούσας καὶ πάνυ καταμαθών) usw. (Siehe dazu Norden, Agnos-
tos Theos 316 Anm. 1; 322 [[ fortasse rectius 311 ss.]], und Schröder, Corpus Me-
dicorum Graecorum Suppl. I, p. 1.) Origenes hätte dann, wie so oft, ein Stück 
der schriftstellerischen Seite des gegnerischen Werkes stillschweigend übergan-
gen. Wie es auch mit einem ausführlichen Prooimion stehen mag, man wird 
zugeben, dass die Schrift des Celsus nicht mit den Worten τῶν μὲν συνθηκῶν αἱ 
μέν κτλ. begann1. Rougier gibt in seiner Wiederherstellung zur Einleitung einen 
allgemeinen Satz, dessen Inhalt dem Gesamtwerk entnommen ist.  
 
I 1   [[1,1–8 Schröder | Bd. 1, 78,1–8 Borret]] 

[[S. 1]] Πρῶτον τῷ Κέλσῳ κεφάλαιόν ἐστι βουλομένῳ  
 διαβαλεῖν χριστιανισμόν ὡς συνθήκας κρύβδην πρὸς  
 ἀλλήλους ποιουμένων Χριστιανῶν παρὰ τὰ νενομισμένα,  
 ὅτι τῶν συνθηκῶν αἱ μέν εἰσι φανεραὶ ὅσαι κατὰ νόμους  
  5 γίγνονται, αἱ δὲ ἀφανεῖς ὅσαι παρὰ τὰ νενομισμένα συν-  
 τελοῦνται. καὶ βούλεται διαβαλεῖν τὴν καλουμένην ἀγά-  
 πην Χριστιανῶν πρὸς ἀλλήλους <ὡς>2 ἀπὸ τοῦ κοινοῦ κινδύ-  
 νου ὑφισταμένην καὶ δυναμένην ὑπερόρκια.  

[[S. 91]] 

1,2 ff. Bei einer eigentlichen Rekonstruktion müsste entsprechend dem Satz-
aufbau und dem logischen Zusammenhang die allgemeine Dihärese 4 ff. an den 
Anfang kommen und der Satz über die Christen nachfolgen, denn diese wer-
den von Celsus der zweiten Gruppe der ἀφανεῖς συνθῆκαι zugewiesen. Wuchtig 
 
1  [[Vgl. unten Z. 4.]] 
2  ὡς add. Delarue cf. v. 2.21 



Text und Kommentar 

 
36 

setzt so die Kampfschrift ein mit dem Vorwurf, der zugleich den ständigen 
Rechts- [[S. 92]] titel für die staatlichen Verfolgungen abgab: die Christen bilden 
collegia illicita! Gerda Krüger (Die Rechtsstellung der vorkonstantinischen Kir-
chen, 1935, 69 ff.3) hat aus diesen Celsusworten gerade im Gegenteil heraus-
lesen wollen, dass die christlichen Gemeinden von der römischen Regierung 
zugelassene Körperschaften mit gesetzlich gewährleisteter Rechtsfähigkeit wa-
ren, ist jedoch von Gelzer, Gnomon XIII4 285 f., widerlegt. Über die im Ganzen 
immer strengere Haltung der Kaiser seit der Lex Julia de collegiis s. Kornemann 
RE IV 408 ff. Ein direktes Verbot Domitians erschliesst E. Schwartz, Kaiser Kon-
stantin2 32.34 aus Plin. ep. X 96. Bekannt ist Trajans Verbot der Hetärien, Plin. 
ep. X 96,7. (Siehe zuletzt Poteat, Classical Journal XXXIII 134 ff.)5 Von diesem 
rechtlichen Standpunkt aus nennt Caecilius bei Min. Fel. Oct. 8 die Christen 
inlicita ac desperata factio; vgl. Tert. Ad nat. I 6 [[ fortasse rectius Apol. 4,4]] non 

licet esse vos. – In weit gespanntem Rahmen klingt das Motiv des ἀφανοῦς καὶ 
ἀπορρήτου κοινωνίας σύνθημα in VIII 17 wieder an.  
1,5 παρὰ τὰ νενονισμένα: so noch dreimal in I 1 (Widerlegung); ebd. τὸν κοινὸν 
νόμον θρυλεῖ παρὰ τοῦτον λέγων Χριστιανοῖς τὰς συνθήκας.  
1,6 καλουμένην: das fügt der hinzu, der sich von dieser Benennung distanziert, 
also Celsus – ἀγάπη = ‚Liebe‘, nicht = ‚Liebesmahl‘, wie das πρὸς ἀλλήλους zeigt6. 
Der Ausdruck trifft vor allem die paulinische Terminologie, s. 1 Thess. 3,12 ὑμᾶς 
δὲ ὁ κύριος πλεονάσαι .. τῇ ἀγάπῃ εἰς ἀλλήλους καὶ εἰς πάντας. Vgl. auch 2 Thess. 1,3; 
1 Petr. 4,8.  
1,7 κινδύνου: τὸ τῶν ἔξωθεν δέος wird III 14 als Glaubensgrundlage angegeben; s. I 3.  
 
I 2   [[1,8–13 Schröder | Bd. 1, 80,1, 82,3–7 Borret]] 

[[S. 1]]                    ἑξῆς  
 βάρβαρόν φησιν ἄνωθεν εἶναι τὸ δόγμα. – οὐκ ὀνειδίζει  
10 ἐπὶ τῇ ἀπὸ βαρβάρων ἀρχῇ τῷ λόγῳ ἐπαινῶν ὡς ἱκανοὺς  
 εὑρεῖν δόγματα τοὺς βαρβάρους. προστίθησι δὲ τούτοις  
 ὅτι κρῖναι καὶ βεβαιώσασθαι καὶ ἀσκῆσαι πρὸς ἀρετὴν  
 τὰ ὑπὸ βαρβάρων εὑρεθέντα ἀμείνονές εἰσιν Ἕλληνες.  

[[S. 92]] 

1,9 βάρβαρον: wegen des jüdischen Ursprungs (Tac. Ann. 15,44 Iudaea origo eius 

mali). Tatian, Or. ad Gr. 1.30.35.42, zeigt, dass der Vorwurf der βάρβαρα δόγματα 
ungemein häufig war.  

 
3  [[69 ff.] 69–83 RP]] 
4  [[XIII] 1937 add. RP]] 
5  [[(Siehe 134 ff.)] Siehe auch Schiller, Geschichte der römischen Kaiserzeit I 581 Anm. 2 

und 4. add. RP]] 
6  [[zeigt] (so auch Völker, a.O. 45, und Gelzer, a.O. 285/6). add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
37 

I 3   [[1,14–18 Schröder | Bd. 1, 84,1–5 Borret]] 

[[S. 1]] μετὰ ταῦτα περὶ τοῦ κρύφα Χριστιανοὺς τὰ ἀρέσκον-  
15 τα ἑαυτοῖς ποιεῖν καὶ διδάσκειν εἰπὼν καὶ ὅτι οὐ μά-  
 την τοῦτο ποιοῦσιν ἅτε διωθούμενοι τὴν ἐπηρτημένην  
 αὐτοῖς δίκην τοῦ θανάτου ὁμοιοῖ τὸν κίνδυνον τοῖς7 κιν-  
 δύνοις τοῖς συμβεβηκόσιν ἐπὶ φιλοσοφίᾳ ὡς Σωκράτει.  

[[S. 93]] 

1,14 ff. Kapitel 3 gehört hinter III 14. In dem ἀποκρύπτομεν von III 15 haben 
wir noch einen Rest, der hier mit κρύφα .. ποιεῖν καὶ διδάσκειν umschrieben wird. 
Die θανάτου δίκη passt inhaltlich gut zu τὸ τῶν ἔξωθεν δέος in III 14. Noch im Edic-
tum Galerii bei Lactant. de mort. pers. 34 heisst es: ut non illa veterum instituta 

sequerentur .. sed pro arbitrio suo atque ut iisdem erat libitum, ita sibimet leges facerent. – 
Auch8 dem Sokrates erwächst nach Apol. 28 b aus seiner Philosophie der κίνδυνος 
des ἀποθανεῖν, nur dass er sich dem nicht entzieht, während die Christen der 
δίκη τοῦ θανάτου zu entgehen suchen. Übrigens nannten die Christen selbst den 
Peregrinus Proteus einen καινὸς Σωκράτης s. Lucian. de mort. Peregr. 12.  
 
I 4   [[1,19–21 Schröder | Bd. 1, 84,1–3 Borret]] 

[[S. 1]] ἴδωμεν δὲ9 καὶ ὡς10 τὸν ἠθικὸν τόπον οἴεται διαβα-  
20 λεῖν τῷ κοινὸν εἶναι καὶ πρὸς τοὺς ἄλλους φιλοσόφους  
 ὡς οὐ σεμνόν τι καὶ καινὸν μάθημα  

[[S. 93]] 

1,19 ff. In VI 1 – VII 58 bemüht sich Celsus, die ‚gemeinsamen‘ bzw. verfälsch-
ten ethischen Lehren der Christen darzulegen. Hier scheint es sich bloss um 
eine summarische Inhaltsangabe des Origenes zu handeln, worauf auch der 
allgemeine Ausdruck ἤθικος τόπος weist. Demgemäss habe ich dieses Kapitel 
aus der Reihe der Fragmente gestrichen.  
 
I 5   [[1,21–2,4 Schröder | Bd. 1, 88,1–9.13–15 Borret]] 

[[S. 1]]              τὰ δὲ περὶ τῆς  
 εἰδωλολατρείας ὡς ἴδια τῶν ἀπὸ τοῦ λόγου ἐκτιθέμενος  
 [καὶ]11 ὑποκατασκευάζει λέγων αὐτοὺς διὰ τοῦτο μὴ  

 
7  [[τοῖς κινδύνοις] rectius κινδύνοις cf. edd. Koetschau Borret]] 
8  [[Auch .. suchen.] Ungeklärt ist noch der Vergleich mit Sokrates, der doch für die 

Christen nur ehrenvoll sein kann, zumal im Munde eines Platonikers. Dass tertium com-
parationis kann nur darin bestehen, dass beide ἰδίᾳ, aber nicht δημοσίᾳ lehren (Apol. 
31 c f.) und ihnen der κίνδυνος des ἀποθανεῖν (Apol. 28 b) daraus erwächst. RP]] 

9  [[δὲ καὶ] rectius καὶ cf. edd. Koetschau Borret]] 
10  ὡς cf. Adn. 
11  καὶ seclusi 



Text und Kommentar 

 
38 

 νομίζειν αὐτοὺς12 χειροποιήτους θεούς, ἐπεὶ μὴ  
25 εὔλογόν ἐστι τὰ ὑπὸ φαυλοτάτων δημιουργῶν καὶ μοχ-  
 θηρῶν τὸ ἦθος εἰργασμένα εἶναι θεοὺς πολλάκις καὶ ὑπὸ  
 ἀδίκων ἀνθρώπων κατασκευασθέντα. ἐν τοῖς ἑξῆς οὖν θέ-  
 λων αὐτὸ κοινοποιῆσαι ὡς οὐ πρῶτον ὑπὸ τούτων13 εὑρεθὲν  

[[S. 2]] ἐκτίθεται Ἡρακλείτου λέξιν τὴν λέγουσαν ὅμοια ὡς εἴ  
 τις τοῖς δόμοις λεσχηνεύοιτο ποιεῖν τοὺς προσιόντας  
 ὡς θεοῖς τοῖς ἀψύχοις. – ἐκτιθεται γὰρ καὶ Πέρσας τοῦ-  
 το φρονοῦντας παρατιθέμενος Ἡρόδοτον ἱστοροῦντα αὐτό.  

[[S. 93]] 

2,1–4. Das ganze Kapitel 5 ist von Origenes aus VII 62 entnommen, s. Schmidt, 
Gnomon III 125. Nicht nur das Heraklitzitat hat in seinem ( jonischen!) Wortlaut 
erst VII 62 seinen Platz, sondern auch das hier klar bezeugte (παρατιθέμενος) 
Herodotzitat (I 131) steht tatsächlich in VII 62. Schliesslich findet sich dort 
auch das Argument der minderwertigen Handwerker.  
 
I 6   [[2,5–15 Schröder | Bd. 1, 90,1–3, 92,16–24 Borret]] 

[[S. 2]]  μετὰ ταῦτα .. ὁ Κέλσος φησὶ δαιμόνων τινῶν ὀνόμασι  
 καὶ κατακλήσεσι14 δοκεῖν ἰσχύειν Χριστιανούς. – κατηγο-  
 ρεῖ δ᾿ ἐν τοῖς ἑξῆς καὶ τοῦ σωτῆρος ὡς γοητείᾳ δυνη-  
 θέντος ἃ ἔδοξε παράδοξα πεποιηκέναι καὶ προϊδόντος  
 ὅτι μέλλουσι καὶ ἄλλοι τὰ αὐτὰ μαθήματα ἐγνωκότες  
10 ποιεῖν τὸ αὐτὸ σεμνυνόμενοι τῷ θεοῦ δυνάμει ποιεῖν,  
 οὕστινας ἀπελαύνει τῆς ἑαυτοῦ πολιτείας ὁ Ἰησοῦς.  
 καὶ κατηγορεῖ αὐτοῦ ὅτι εἰ δικαίως ἀπελαύνει καὶ  
 αὐτὸς ἔνοχος ὢν τοῖς αὐτοῖς, φαῦλός ἐστιν· εἰ δ᾿ αὐ-  
 τὸς οὐ φαῦλος ταῦτα ποιήσας, οὐδ᾿ οἱ ὁμοίως αὐτῷ  
15 πράττοντες.  

[[S. 93]] 

2,5 f. Dieser Satz macht den Eindruck eines Exzerptes aus VI 39–41; vgl. auch 
VIII 37.  
2,7 ff. Es bestehen sehr enge Berührungen mit II 49. Von Z. 11 (οὕστινας) ab 
erhalten wir inhaltlich Neues. Ich sehe darin eine deutliche Anspielung auf 
Matth. 7,22 f. Auch das ἑαυτοῦ ist berechtigt nach Stellen wie Jo. 18,36 ἡ βασιλεία 
ἡ ἐμή. Mit Z. 12 beginnt die αὐτοφωνία [[S. 94]] Κέλσου, die sich auch stilistisch 
in II 49 (= Rede des Juden an die Judenchristen) ausgezeichnet einfügen würde.  
 

 
12  αὐτοὺς] τοὺς Bouhéreau  ἂν τοὺς Koetschau an αὖ τοὺς? 
13  τούτων (sc. τῶν ἀπὸ τοῦ λόγου) scripsi  τούτου A  τοῦ λόγου Koetschau in transl. 
14  κατακηλήσεσειν [[η super κ scriptum]] sic A1 cf. Wendland 291 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
39 

I 7   [[2,15–17 Schröder | Bd. 1, 92,1f., 94,10f. Borret]] 

[[S. 2]]              εἶτ᾿ ἐπεὶ πολλάκις ὀνομάζει κρύφιον  
 τὸ δόγμα, καὶ ἐν τούτῳ αὐτὸν ἐλεγκτέον. – ἐπὶ τούτοις  
 οὖν λέγειν κρύφιον εἶναι τὸ δόγμα πάνυ ἐστὶν ἄτοπον.  

[[S. 94]] 

2,15–17. Kapitel 7 stellt offensichtlich kein eigenes Fragment dar; vgl. I 3 = III 15.  
 
I 8   [[2,18–29 Schröder | Bd. 1, 94,2–5, 96,9–16 Borret]] 

[[S. 2]] καὶ οὐ τοῦτο λέγω ὡς χρὴ τὸν ἀγαθοῦ δόγματος πε-  
 ριεχόμενον, εἰ μέλλει δι᾿ αὐτὸ κινδυνεύειν παρ᾿ ἀν-  
20 θρώποις, ἀποστῆναι τοῦ δόγματος ἢ πλάσασθαι ὡς ἀφέστη-  
 κεν ἢ ἔξαρνον γενέσθαι. – ἐλεγκτέον δὴ ὡς τὰ ἐναντία  
 ἑαυτῷ λέγοντα τὸν Κέλσον. εὑρίσκεται μὲν γὰρ ἐξ  
 ἄλλων συγγραμμάτων Ἐπικούρειος ὤν, ἐνταῦθα δὲ διὰ τὸ  
 δοκεῖν εὐλογώτερον κατηγορεῖν τοῦ λόγου μὴ ὁμολογῶν  
25 τὰ Ἐπικούρου προσποιεῖται κρεῖττόν τι τοῦ γηΐνου εἶ-  
 ναι ἐν ἀνθρώπῳ συγγενὲς θεοῦ καί φησιν ὅτι οἷς τοῦτο  
 εὖ ἔχει, τουτέστιν ἡ ψυχή, πάντῃ ἐφίε<ν>ται15 τοῦ συγ-  
 γενοῦς, λέγει δὲ τοῦ θεοῦ, καὶ ἀκούειν ἀεί τι <καὶ>16  
 ἀναμιμνήσκεσθαι περὶ ἐκείνου ποθοῦσιν.  

[[S. 94]] 

2,18–21. Ähnliches steht in VIII 63.66. – Das πλάσασθαι ist am bekanntesten bei 
den libellatici der decianischen Verfolgung, s. RE XIII 46–48. Vgl. Min. Fel. Oct. 
28,3 exercentes in his perversam quaestionem, non quae verum erueret, sed quae menda-

cium cogeret. – I 8 (Wiederholung) προειπὼν ὡς χρὴ τὸν ἀγαθοῦ δόγματος περιεχό-
μενον καὶ εἰ μέλλει δι᾿ αὐτὸ κινδυνεύειν παρ᾿ ἀνθρώποις μὴ ἀφίστασθαι τοῦ δόγματος 
μηδὲ πλάσασθαι ὡς ἀφέστηκε μηδ᾿ ἔξαρνον γενέσθαι.  
 
I 9   [[2,29–3,13 Schröder | Bd. 1, 96,1–98,13 Borret]] 

[[S. 2]]               μετὰ ταῦτα17  
[[S. 3]] προτρέπει ἐπὶ τὸ18 λόγῳ ἀκολουθοῦντας καὶ λογικῷ ὁδηγῷ  

 παραδέχεσθαι δόγματα ὡς πάντως ἀπάτης γινομένης τῷ  
 μὴ οὕτω συγκατατιθεμένῳ τισί. καὶ ἐξομοιοῖ τοὺς ἀλό-  
 γως πιστεύοντας μητραγύρταις19 καὶ τερατοσκόποις, Μί-  

 
15  ἐφίεται A  corr. Guiet [[rectius Guyet]] 
16  καὶ add. P 
17  ταῦτα A  τοῦτο Φ cf. Winter II,36 
18  τὸ loco raso M  τῶ Φ  τῶι A 
19  μητραγύρταις A Φ  μηναγύρταις P et i.m. A2 



Text und Kommentar 

 
40 

  5 θραις20 τε καὶ Σαβαδίοις21 καὶ ὅτῳ τις προσέτυχεν Ἑκά-  
 της ἢ ἄλλης δαίμονος ἢ δαιμόνων22 φάσμασιν. ὡς γὰρ ἐν  
 ἐκείνοις πολλάκις μοχθηροὶ ἄνθρωποι ἐπιβαίνοντες τῇ  
 ἰδιωτείᾳ τῶν εὐεξαπατήτων ἄγουσιν αὐτοὺς ᾗ βούλονται,  
 οὕτω φησὶ καὶ ἐν τοῖς Χριστιανοῖς γίνεσθαι23. φησὶ δέ  
10 τινας μηδὲ24 βουλομένους διδόναι ἢ λαμβάνειν λόγον πε-  
 ρὶ ὧν πιστεύουσι χρῆσθαι τῷ25 ›μὴ ἐξέταζε ἀλλὰ πίστευ-  
 σον‹ καὶ ›ἡ πίστις σου σώσει σε‹. καί φησιν26 αὐτοὺς  
 λέγειν ›κακὸν ἡ ἐν <τῷ> βίῳ27 σοφία, ἀγαθὸν δὲ ἡ μωρία‹.  

[[S. 94]] 

3,1 ff. Vgl. VII 36. Über die Gaukler s. auch I 68; III 50 und die Stellungnahme 
Plutarchs, de Pyth. or. 25. Die christliche Leichtgläubigkeit war immer ein Ge-
genstand des Tadels, s. Gal. de puls. diff. VIII 579 Kühn νόμων ἀνυποδείκτων28; 
Lucian. de mort. Peregr. 13 ἄνευ τινὸς ἀκριβοῦς πίστεως τὰ τοιαῦτα παραδεξάμενοι; 
Iust. Apol. 1,53 ὅτι [[rectius καὶ]] ἡμεῖς μόνον λέγομεν, ἀλλ᾿ οὐκ ἀποδεῖξαι ἔχομεν; 
Min. Fel. Oct. 8 mulieres credulae; Hier. ap. Euseb. c. Hier. 2 κουφότης τῶν Χριστιανῶν.  
3,10–13. Ganz nahe steht VI 10.11 mit ähnlichen Imperativen. Dazu kommt in 
VI 12 die Anspielung auf das gleiche Pauluszitat. Der Wortlaut weicht freilich 
ab, sodass man nach dem Grundsatz der Rahmenkomposition daran denken 
könnte, die vorliegende Stelle vor oder hinter VI 10–12 einzureihen. Die Quellen-
angaben s. bei VI 10 ff.  
 
I 12   [[3,14–20 Schröder | Bd. 1, 106,1–7 Borret]] 

[[S. 3]] εἶτ᾿ ἐπεί φησιν ὁ Κέλσος αὐταῖς λέξεσιν εἰ μὲν  
15 δὴ29 θελήσουσιν30 ἀποκρίνεσθαί31 μοι ὡς οὐ διαπειρωμένῳ –  
 πάντα γὰρ οἶδα – ἀλλ᾿ ὡς ἐξ ἴσου πάντων κηδομένῳ,  
 εὖ ἂν ἔχοι· εἰ δ᾿ οὐκ ἐθελήσουσιν ἀλλ᾿ ἐροῦσιν ὥσπερ  
 εἰώθασι ›μὴ ἐξέταζε‹ καὶ τὰ ἑξῆς, ἀνάγκη αὐτοὺς ταῦ-  

 
20  μίθροις Pat 
21  σαβαδίοις A  σαββαδίοις M  σαβιζίοις Φ 
22  ἢ δαιμόνων ‹ paraît suspect › Cumont, an delendum? 
23  γίνεσθαι B  γίγνεσθαι A  γενέσθαι Pat 
24  μὴ δὲ (δὲ loco raso) A  μὴ Φ 
25  τῷ A  τὸ Φ 
26  φησιν] φασιν Pat 
27  ἐν βίῳ Φ  τῷ add. Delarue  ἐν τῷ κόσμῳ A  cf. Schmidt II,119 
28  [[ἀνυποδείκτων] ἀναποδείκτων ed. Kühn post corr.]] 
29  δὴ A  οὖν Φ, sed δὴ i.m. B [[B] B2 RP]] 
30  θελήσωσιν Pat B [[B] B2 RP]] 
31  ἀποκρίνεσθαι A  ἀποκρίνασθαι Pat B, sed in ἀποκρίνεσθαι corr. B2 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
41 

 τά τέ32 φησι διδάξαι ὁποῖ᾿ ἄττα ἐστὶν ἃ λέγουσι καὶ  
20 ὁπόθεν ἐρρύηκε καὶ τὰ ἑξῆς, λεκτέον κτλ.  

[[S. 94]] 

3,14–20. Gehört offenbar eng mit dem vorigen Fragment zusammen. Mit καὶ τὰ 
ἑξῆς bricht Origenes den Bericht ab, weil ihn das Folgende nicht interessiert, s. 
Schmidt, a.O. 123. – Origenes hält es für möglich, dass auch das πάντα γὰρ οἶδα 
des Celsus ironische Anspielung auf den Ausspruch christlicher ›ἰδιῶται‹ ist.  
 
I 14   [[3,20–4,9 Schröder | Bd. 1, 112,1–3, 114,6–9.24–32 Borret]] 

[[S. 3]]                συγ-  
 γένειαν παρὰ πολλοῖς τῶν ἐθνῶν νομίζων εἶναι ὁ Κέλ-  
 σος τοῦ αὐτοῦ λόγου πάντα μὲν ὀνομάζει τὰ ἔθνη ὡς  
 ἀρξάμενα τοῦ τοιοῦδε δόγματος. – ἄξιον οὖν αὐτὸν  
 ἐρέσθαι, τί δήποτε ἱστορίαις μὲν βαρβάρων καὶ Ἑλλήνων  
25 πεπίστευκε περὶ τῆς ἀρχαιότητος ὧν ὠνόμασε, μόνου  
 δὲ τοῦ ἔθνους τὰς ἱστορίας τούτου (sc. τῶν Ἰου-  

[[S. 4]] δαίων) ψευδοποιεῖ. – ὅρα οὖν εὐθέως τὸ φίλαυτον τοῦ  
 τοῖσδε μέν τισι πιστεύοντος ὡς σοφοῖς ἔθνεσι, τῶνδε  
 δὲ καταγιγνώσκοντος ὡς πάντῃ ἀνοήτων. ἄκουε γὰρ λέ-  
 γοντος τοῦ Κέλσου ὅτι ἔστιν ἀρχαῖος ἄνωθεν λόγος, περὶ  
  5 ὃν δὴ ἀεὶ καὶ τὰ ἔθνη τὰ σοφώτατα καὶ πόλεις καὶ  
 ἄνδρες σοφοὶ κατεγένοντο. καὶ οὐκ ἐβουλήθη ἔθνος σο-  
 φώτατον εἰπεῖν κἂν παραπλησίως [καὶ]33 Αἰγυπτίοις καὶ  
 Ἀσσυρίοις καὶ Ἰνδοῖς καὶ Πέρσαις καὶ Ὀδρύσαις καὶ  
 Σαμόθρᾳξι καὶ Ἐλευσινίοις τοὺς Ἰουδαίους.  
 [[Kommentar s. nach frg. I 16]] 

 
I 16   [[4,9–23 Schröder | Bd. 1, 116,1–3, 118,16–21.28–33 Borret]] 

[[S. 4]]          θαυ-  
10 μάζω δὲ πῶς Ὀδρύσας μὲν καὶ Σαμόθρᾳκας καὶ Ἐλευσινί-  
 ους καὶ Ὑπερβορέους34 ἐν τοῖς ἀρχαιοτάτοις καὶ σοφωτάτοις  
 ἔταξεν ἔθνεσιν ὁ Κέλσος. – ἀλλὰ καὶ τοὺς μὲν Ὁμήρου  
 Γαλακτοφάγους καὶ τοὺς Γαλατῶν Δρυΐδας35 καὶ τοὺς Γέ-  
 τας σοφώτατα λέγει ἔθνη εἶναι καὶ ἀρχαῖα περὶ τῶν  

 
32  τε A  γε Bouhéreau  [[τέ φησι] τε φησὶ edd. Koetschau Borret]] 
33  [καὶ] Αἰγυπτίοις] ἀσυρίοις (expunctum) καὶ αἰγυπτίοις A1 scriba igitur, cum verbis αἰγυπτίοις καὶ 

omissis iam ἀσυρίοις καὶ scripsisset, illa postquam omissa esse animadvertit, ita audivit [[audi-
vit] addidit RP]], ut καὶ neglecto ἀσυρίοις expungeret; quod καὶ recte erasit V1 

34  ὑπερβοραίους A 
35  δρυάδας A 



Text und Kommentar 

 
42 

15 συγγενῶν τοῖς Ἰουδαϊκοῖς λόγοις διαλαμβάνοντας ὧν  
 οὐκ οἶδα εἰ φέρεται συγγράμματα, Ἑβραίους δὲ μόνους36  
 τὸ ὅσον ἐφ᾿ ἑαυτῷ ἐκβάλλει καὶ τῆς ἀρχαιότητος καὶ  
 τῆς σοφίας. – ὅρα οὖν εἰ μὴ ἄντικρυς κακουργῶν ἐξέβαλε  
 τοῦ καταλόγου τῶν σοφῶν καὶ Μωϋσέα, Λίνον δὲ καὶ  
20 Μουσαῖον καὶ Ὀρφέα καὶ τὸν Φερεκύδην καὶ τὸν Πέρσην  
 Ζωροάστρην καὶ Πυθαγόραν φήσας περὶ τῶνδε διειληφέναι  
 καὶ ἐς βίβλους κατατεθεῖσθαι τὰ ἑαυτῶν δόγματα  
 καὶ πεφυλάχθαι αὐτὰ μέχρι δεῦρο.  

[[S. 95]] 

3,20 ff. Die37 Worte συγγένειαν – ἔθνων und τοῦ αὐτοῦ λόγου stammen nicht von 
Celsus, wie man bisher annahm. Die Satzkonstruktion fordert, das Partizipium 
νομίζων mit ὀνομάζει zu verbinden. Dann ergibt sich deutlich, dass wir nur eine 
Paraphrase des Origenes vor uns haben. Der paraphrasierte Satz folgt nachher 
(4,4 ff.) im originalen Wortlaut: der ἀρχαῖος λόγος, der allen gemeinsam ist, 
und die namentliche Aufzählung der ἔθνη. Dass wir hier den Anfang von IV 36 
vor uns haben, ist durch die vielen Parallelen in den Berichten gesichert. Als 
Ergänzung treten in IV 36 die Athener und Arkader zu der Völkerreihe hinzu. 
Vor allem aber entnehmen wir aus IV 36, dass die einzelnen Völker mit Zeug-
nissen aus ihrer Urgeschichte, von denen uns noch eines in einem kurzen Be-
richt vorliegt, eingeführt wurden. Das in IV 36 erhaltene Zeugnis scheint durch 
die γηγενείς auf die Urgeschichte der Athener zu führen, und vielleicht dürfen 
wir ein Zitat des Celsus aus Herod. VIII 44.55 ansetzen (vgl. Herod. VIII 55 
Ἐρεχθέος τοῦ γηγενέος λεγομένου). Es ist eine Grundanschauung der Stoa, dass 
ein Logos in der Welt herrscht und von allen Völkern nach ihren Sitten mit 
verschiedenen Ehren geehrt und mit verschiedenen Namen genannt wird. Diese 
Auffassung von einer κοινὴ ἔννοια hinsichtlich der Gottheit gehört allerdings 
schon seit den Zeiten der neueren Akademie zu den Lieblingssätzen der Popular-
philosophie und ist auch oft bei den Platonikern des 1. und 2. Jhs. anzutreffen, 
s. Plut. de Is. 67 ἑνὸς λόγου τοῦ ταῦτα (sc. οὐρανὸν καὶ γὴν κτλ.) κοσμοῦντος καὶ μιᾶς 
προνοίας ἐπιτρoπευούσης καὶ δυνάμεων ὑπουργῶν ἐπὶ πάντα τεταγμένων ἕτεραι παρ᾿ 
ἑτέροις γεγόνασι τιμαὶ καὶ προσηγορίαι, oder noch deutlicher Max. Tyr. XI 5 Hobein 
ἐν τοσούτῳ δὴ πολέμῳ καὶ στάσει καὶ διαφωνίᾳ ἕνα ἴδοις ἂν ἐν πάσῃ γῇ ὁμόφωνον νόμον 
καὶ λόγον ὅτι θεὸς εἷς πάντων βασιλεὺς καὶ πατὴρ καὶ θεοὶ πολλοὶ θεοῦ παῖδες συνάρχοντες 
θεοῦ. [[S. 96]] Ausser der inhaltlichen Verwandtschaft finden sich auch starke 
wörtliche Anklänge an die stoische Schrift περὶ κόσμου (39738 B 13) ἀρχαῖος μὲν 

 
36  μόνους scripsi  μόνον A 
37  [[Die .. annahm.] Die Worte συγγένειαν – ἔθνων und τοῦ αὐτοῦ λόγου haben Koetschau 

und Glöckner für celsisch gehalten und auch Keim, der sie nicht übersetzt, führt sie 
in der Anm. als celsisch an. RP]] 

38  [[397 B 13 RP] 397 13 RG]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
43 

οὖν τις λόγος καὶ πάτριός ἐστι πᾶσιν ἀνθρώποις (ὡς ἐκ θεοῦ πάντα καὶ διὰ θεὸν39 συν-
έστηκεν). Entsprechend dem stoischen Beweis e consensu gentium wird nun mit 
dieser Feststellung eine Aufzählung von Völkern verknüpft. Bei Max. Tyr. XI 4 
werden im gleichen Zusammenhang Skythen, Hellenen, Perser, Hyperboreer 
genannt, die alle auch bei Celsus wiederkehren. Das zeigt, wieviel traditionelles 
Gut hier weitergegeben wird. Celsus hat jedoch die Reihe aus eigenem völker-
kundlichen Interesse, und um seinen Beweis erdrückender zu gestalten, stark 
vermehrt. In welcher Richtung wir die Quellen dieser Erweiterung zu suchen 
haben, zeigt die Übereinstimmung mit Strab. VII 296 ff. In preziöser Weise ist 
bei Celsus der alte Name der ‚Milchesser‘ für die Skythen wieder aufgenommen, 
der aus Hom. Il. XIII 5 [[rectius 6]] stammt und durch die Diskussion der Stoi-
ker (bes. des Poseidonios) neu belebt worden war, wie aus Strab. VII 296.300 ff. 
hervorgeht. Die Vorstellung von den Γαλακτοφάγοι als den δικαιότατοι ἄνθρωποι 
(s. Aesch. frg. 198 Nauck εὔνομοι Σκύθαι) bestand noch zu Strabons Zeiten (VII 
301 αὕτη δ᾿ ἡ ὑπόληψις καὶ νῦν ἔτι συμμένει παρὰ τοῖς Ἕλλησιν· ἁπλουστάτους τε γὰρ 
αὐτοὺς νομίζομεν καὶ ἥκιστα κακεντρεχεῖς εὐτελεστέρους τε πολὺ ἡμῶν καὶ αὐταρκεστέρους 
κτλ.). An der gleichen Stelle gibt Strabon auch den ersten Teil der celsischen 
Völkerreihe (nach Poseidonios?) πλήρεις δὲ καὶ αἱ Περσικαὶ ἐπιστολαὶ τῆς ἁπλότη-
τος, ἧς λέγω, καὶ τὰ ὑπὸ τῶν Αἰγυπτίων καὶ Βαβυλωνίων καὶ Ἰνδῶν ἀπομνημονευόμενα. 
Weiterhin werden bei Strabon nach der Erwähnung des Anacharsis und des 
Abaris auch die Γέται und Κελτοί als Beispiele der ἁπλότης der Barbaren ange-
führt. Diese beiden bilden den Schluss der Reihe bei Celsus, nur die Kelten 
erscheinen spezifiziert als Γαλατῶν Δρυΐδαι, wofür auf Strab. IV 197 zu verweisen 
ist. (Über [[S. 97]] Γαλάται und Κελτοί als völlig synonyme Ausdrücke s. RE VII 
535, über die Hyperboreer RE XI [[rectius IX]] 274.) Die dazwischen eingescho-
benen Ὀδρύσαι gehören als thrakischer Stamm eigentlich zu den Γέται. Ob die 
Anordnung der Namen durch Origenes die ursprüngliche ist, bleibt unent-
scheidbar. Vielleicht bildeten die Samothraker und Eleusinier, die wegen der 
Mysterien zusammengehören, einmal den Schluss und die Überleitung zu den 
σοφοὶ ἄνδρες. Bemerkenswert ist, dass auch Odrysen und Samothraker bei Stra-
bon im 7. Buch erwähnt wurden, s. VII 331; frg. 47 a, b.49.50 ed. Jones (= 50.51 
Meineke).  
4,11. ἀρχαιοτάτοις ist durch die Polemik in Z. 14 und 17 gesichert und gehört 
zu den σοφώτατα (Z. 5) noch vor die Reihe der Namen.  
4,14 f. Die Worte περὶ – διαλαμβάνοντας betrachtet Koetschau (Übersetzung) eben-
falls als Celsusfragment, wie die spöttische Polemik des Origenes im folgenden 
Relativsatz beweist. Nur stammt wohl der Ausdruck συγγενῶν von Origenes. 
Jedenfalls darf man ihn nicht allzu wörtlich verstehen, denn sonst hätte Celsus 

 
39  [[θεὸν] ἡμῖν add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
44 

mit dem Zugeständnis der συγγένεια der Juden seiner Völkerreihe viel von 
ihrer Beweiskraft genommen.  
4,19 ff. Linos, Musaios und Zoroaster erscheinen später nicht mehr, während 
Pythagoras noch II 55, V 41, VIII 28 genannt wird und Pherekydes in VI 42 
zweimal als Zeuge auftritt.  
 
I 17   [[4,23–5,4 Schröder | Bd. 1, 120,3–5.22–27 Borret]] 

[[S. 4]]             ἐν δὲ τοῖς  
 ἑξῆς κατηγορῶν τῆς Μωϋσέως ἱστορίας αἰτιᾶται τοὺς  
25 τροπολογοῦντας καὶ ἀλληγοροῦντας αὐτήν. – καὶ γὰρ  
 οὗτος κατηγορήσας ὡς οἴεται τῶν παρὰ Μωϋσεῖ ἱστοριῶν  

[[S. 5]] καὶ μεμψάμενος τοῖς ἀλληγοροῦσι μετὰ τοῦ καὶ ἔπαινόν  
 τινα περὶ αὐτῶν λέγειν ὅτι εἰσὶν οἱ ἐπιεικέστεροι,  
 οἱονεὶ † κωλύεται40 κατηγορήσας ὡς βούλεται ἀπο-  
 λογεῖσθαι τοὺς δυναμένους ὡς πέφυκεν ἔχειν τὰ πράγματα.  

[[S. 97]] 
4,23–5,4. Kapitel 17 stellt kein eigenes Fragment dar. Es fasst zwei Anklagepunkte 
des Celsus zusammen: 1) die ἱστορίαι des Moses = IV 36–47, 2) die allegorische 
Auslegung aus löblichen Gründen = IV (38) 48–52. Der Beweis, dass Kapitel 17 
nur Auszug aus IV 36–52 ist, lässt sich schlagend führen durch das Zitat 5,2 οἱ 
ἐπιεικέστεροι, das aus IV 38 entnommen ist, s. Schmidt, a.O. 125. Die Überliefe-
rung ist heillos verdorben. Der dem καὶ γὰρ οὗτος (4,25) vorausgehende Satz 
lautet δοκεῖ δέ μοι καὶ παραπλήσιόν τι Κέλσος ποιεῖν τῷ Πλατωνικῷ Θρασυμάχῳ μὴ ἐπι- 
[[S. 98]] τρέποντι ὡς βούλεται ἀποκρίνασθαι περὶ τῆς δικαιοσύνης Σωκράτει ἀλλὰ λέγοντι 
κτλ. Demgemäss könnte man schreiben: οἱονεὶ κωλύει (Guiet [[rectius Guyet]] ) τῇ 
κατηγορίᾳ (conieci) ὡς βούλονται (Iol2) ἀπολογεῖσθαι τοὺς δυναμένους κτλ. oder man 
muss annehmen, dass das entbehrliche κατηγορήσας ὡς βούλεται ursprünglich 
als Korrektur zu 4,26 κατηγορήσας ὡς οἴεται am Rand gestanden habe und dann 
an falscher Stelle in den Text eingedrungen sei. Dann hätte man zu schreiben: 
καὶ γὰρ οὗτος κατηγορήσας ὡς βούλεται (= willkürlich anklagend) οἱονεῖ κωλύει [κατ-
ηγορήσας ὡς βούλεται] ἀπολογεῖσθαι τοὺς δυναμένους κτλ. Dabei bleibt aber immer 
noch die Verderbnis κωλύεται unerklärt.  
 
I 18   [[5,5–12 Schröder | Bd. 1, 122,1–11 Borret]] 

[[S. 5]] εἴποιμεν δ᾿ ἂν προκαλούμενοι βίβλους βίβλοις παρα-  
 βάλλεσθαι ὅτι φέρε, ὦ οὗτος, τὰ Λίνου καὶ Μουσαίου  
 καὶ Ὀρφέως ποιήματα καὶ Φερεκύδου τὴν γραφὴν καὶ  

 
40  κωλύεται A cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
45 

 συνεξέταζε τοῖς Μωϋσέως41 νόμοις .. καὶ κατανόει, ὅπως  
 τὸ μὲν τάγμα τῶν σῶν συγγραφέων ὀλίγον μὲν ἐφρόντισε  
10 τῶν αὐτόθεν ἐντευξομένων, μόνοις δὲ ἄρα τοῖς τρο-  
 πολογῆσαι καὶ ἀλληγορῆσαι δυναμένοις ἔγραψε τὴν ἰδίαν,  
 ὡς φῄς, φιλοσοφίαν.  

[[S. 98]] 

5,11 f. Gehört inhaltlich zu 4,24.  
 
I 19   [[5,12–29 Schröder | Bd. 1, 124,1–18 Borret]] 

[[S. 5]]        ἑξῆς τούτοις ὁ Κέλσος  
 λεληθότως βουλόμενος διαβαλεῖν τὴν κατὰ Μωϋσέαν κοσμο-  
 ποιΐαν ἐμφαίνοντα μηδέπω μυρίων ἐτῶν ἀριθμὸν ἔχειν  
15 τὸν κόσμον ἀλλὰ πολλῷ τούτων λειπόμενον, προστίθεται  
 κλέπτων αὐτοῦ42 τὸ βούλημα τοῖς λέγουσιν ἀγένητον εἶναι  
 τὸν κόσμον. τὸ γὰρ πολλὰς ἐκ παντὸς αἰῶνος ἐκπυρώ-  
 σεις γεγονέναι πολλὰς δ᾿ ἐπικλύσεις καὶ νεώτερον  
 εἶναι τὸν ἐπὶ Δευκαλίωνος κατακλυσμὸν ἔναγχος γεγενη-  
20 μένον σαφῶς τοῖς ἀκούειν αὐτοῦ δυναμένοις παρίστησι  
 τὸ κατ᾿ αὐτὸν τοῦ κόσμου ἀγένητον. λεγέτω δὴ43 ἡμῖν ὁ  
 τῇ πίστει Χριστιανῶν ἐγκαλῶν, ποίοις ἀποδεικτικοῖς  
 λόγοις ἠναγκάσθη παραδέξασθαι πολλὰς γεγονέναι ἐκπυ-  
 ρώσεις καὶ πολλοὺς κατακλυσμούς, πάντων δὲ νεώτερον  
25 εἶναι κατακλυσμὸν μὲν τὸν ἐπὶ Δευκαλίωνος ἐκπύρωσιν  
 δὲ τὴν ἐπὶ Φαέθοντος. ἀλλ᾿ ἐὰν προβάλληται44 τοὺς Πλά-  
 τωνος περὶ τούτων διαλόγους, φήσομεν45 αὐτῷ καὶ ἡμῖν  
 ἐξεῖναι πιστεύειν ἐν καθαρᾷ καὶ εὐσεβεῖ ψυχῇ Μωϋσέως  
 .. ἐμπεπολιτεῦσθαι πνεῦμα θεῖον κτλ.  
 [[Kommentar s. nach frg. I 21]] 

 
I 20   [[5,29–6,12 Schröder | Bd. 1, 126,1–8, 126,19–128,2 Borret]] 

[[S. 5]]        πλὴν  
30 καὶ ἄκων ἐνέπεσεν ὁ Κέλσος εἰς τὸ μαρτυρεῖν τῷ νεώ-  

[[S. 6]]  τερον εἶναι τὸν κόσμον καὶ οὐδέπω μυρίων ἐτῶν εἰπὼν  
 καὶ Ἕλληνας ταῦτα νομίζειν ἀρχαῖα, ὡς46 πρεσβύτερα  

 
41  [[Μωϋσέως RP Koetschau Borret] Μωϋσέοις RG]] 
42  αὐτοῦ Α  αὑτοῦ Bouhéreau 
43  δὴ A  δ᾿ Pat B* 
44  προβάληται B C E H 
45  φήσωμεν Pat 
46  ὡς] ὧν Guiet fortasse recte 



Text und Kommentar 

 
46 

 διὰ τοὺς κατακλυσμοὺς καὶ τὰς ἐκπυρώσεις οὐ τεθεωρή-  
 κασιν οὐδ᾿ ἀπομνημονεύουσιν. ἔστωσαν δὲ τῷ Κέλσῳ τοῦ  
  5 περὶ τῶν ἐκπυρώσεων καὶ ἐξυδατώσεων μύθου διδάσκαλοι  
 οἱ κατ᾿ αὐτὸν σοφώτατοι Αἰγύπτιοι, ὧν τῆς σοφίας  
 ἴχνη ἄλογα ζῷα προσκυνούμενα κτλ. – καὶ ἐὰν μὲν Αἰ-  
 γύπτιοι μυθολογῶσι, πιστεύονται πεφιλοσοφηκέναι δι᾿  
 αἰνιγμάτων47 καὶ ἀπορρήτων, ἐὰν δὲ Μωϋσῆς ὅλῳ ἔθνει  
10 συγγράφων48 ἱστορίας καὶ νόμους αὐτοῖς καταλείπῃ49, μῦθοι  
 κενοὶ50 νομίζονται μηδ᾿ ἀλληγορίαν ἐπιδεχόμενοι οἱ λόγοι  
 αὐτοῦ.  
 [[Kommentar s. nach frg. I 21]] 

 
I 21   [[6,12–14 Schröder | Bd. 1, 128,1–3 Borret]] 

[[S. 6]]    τούτου οὖν φησι τοῦ λόγου τοῦ παρὰ  
 τοῖς σοφοῖς ἔθνεσι καὶ ἐλλογίμοις ἀνδράσιν ἐπακηκοὼς  
 ὄνομα δαιμόνιον ἔσχε Μωϋσῆς.  

[[S. 98]] 

5,12–6,14. Die Kapitel 19–21 bilden ein κεφάλαιον, das aus IV 11.21 (IV 14–20 ist 
Exkurs des Celsus) entnommen ist. Die hier als celsisch hervorgehobenen Worte 
finden sich in IV 11 nicht und müssen dort, wo wir ebenfalls in der Haupt-
sache ein gekürztes Referat vor uns haben, hinzugefügt werden. – 5,16. Die 
Worte ἀγένητον εἶναι τὸν κόσμον werden zu IV 79 (hinter IV 11) interpretiert. 
5,17–19. τὸ γὰρ – γεγενημένον ist kurze Zusammenfassung nach IV 11. 5,26. Die 
Phaetonsage steht im gleichen Zusammenhang IV 21 (Ende). 5,26 f. Mit den 
platonischen Dialogen ist der Timaios gemeint: 6,2–4 ist Paraphrase von Tim. 
22 b, 23 a–c, so wie auch IV 11 aus dem gleichen Zusammenhang des Tim. 22 d 
entnommen ist. 6,5 f. Das scheint eine Art Quellenangabe des Celsus zu sein, 
denn im Timaios wird ja diese ganze Lehre dem Kritias von einem ägyptischen 
Priester mitgeteilt. Der Zusatz σοφώτατοι erklärt sich aus I 14. 6,10 f. Wenn es 
sich bei μῦθοι κενοί tatsächlich um einen Ausdruck des Celsus handelt, so gehört 
er zu IV 36(–47); s. zu I 17. 6,12–14. Das Kapitel 21 ist vielleicht hinter IV 21 
einzufügen. Es würde dann mit seinem οὖν einen wiederholenden Abschluss zu 
IV 11 [[S. 99]] darstellen51.  
 

 
47  αἰνιγμάτων Φ  αἰνιγμῶν A  cf. Winter II,5 
48  συγγράφων] aut συγγράφῃ scribendum aut καὶ post ἱστορίας delendum 
49  καταλείπῃ Φ  καταλίπῃ A 
50  κενοὶ] καινοὶ Pat 
51  [[darstellen] als neues Beispiel celsischer Rahmenkomposition. add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
47 

I 22   [[6,14–17 Schröder | Bd. 1, 130,1–3 Borret]] 

[[S. 6]]        μετὰ ταῦτα τὸ περι-  
15 τέμνεσθαι τὰ αἰδοῖα μὴ διαβαλὼν ὁ Κέλσος ὑπὸ Ἰου-  
 δαίων γιγνόμενον φησὶν ἀπὸ Αἰγυπτίων αὐτὸ ἐληλυθέναι  
 κτλ.  

[[S. 99]] 

6,14–16. Kapitel 22 stammt aus V 41. Das halte ich für gesichert durch die Stel-
lenangabe des Origenes im gleichen Kapitel. Nach einer Digression über den 
Namen Abraham ruft sich Origenes zum Thema zurück: οὐ γὰρ τῆς περὶ τούτων 
διδασκαλίας ὁ παρὼν καιρὸς, ἀλλ᾿ ἀγῶνος καθαιροῦντος τὰ φερόμενα ὑπὸ Κέλσου κατὰ 
τοῦ Ἰουδαίων λόγου ἐγκλήματα τάχιον ψευδοποιήσειν τὸν χριστιανισμόν, ἐὰν τῆς ἀρχῆς 
αὐτοῦ ἐν τοῖς Ἰουδαϊκοῖς οὔσης λόγοις κατηγορῶν παραστήσῃ κἀκεῖνον ψευδῆ. Das ent-
spricht durchaus der Gliederung des Celsus, der V 6–41 die jüdische und V 
51–65 die christliche Lehre bekämpft.  
 

I 23   [[6,17–23 Schröder | Bd. 1, 132,1–7 Borret]] 

[[S. 6]]         ἑξῆς τούτοις φησὶν ὁ Κέλσος ὅτι τῷ ἡγησα-  
 μένῳ σφῶν ἑπόμενοι Μωϋσεῖ αἰπόλοι καὶ ποιμένες ἀγρ-  
 οίκοις ἀπάταις ψυχαγωγηθέντες ἕνα ἐνόμισαν εἶναι θεόν.  
20 δεικνύτω τοίνυν πῶς αἰπόλων καὶ ποιμένων ἀλόγως,  
 ὡς οἴεται, ἀποστάντων τοῦ σέβειν θεοὺς αὐτὸς δύναται  
 παραστῆσαι τὸ πλῆθος τῶν καθ᾿ Ἕλληνας θεῶν ἢ τοὺς  
 λοιποὺς βαρβάρους.  

[[S. 99]] 

6,17–23. Das Kapitel 23 ist meiner Meinung nach vor V 25 einzureihen. Es er-
öffnet die Prüfung des Monotheismus bei den Juden, die V 41 (Ende) mit ähn-
lichen Worten (nach dem Prinzip der Rahmenkomposition) abgeschlossen wird. 
Der Gedankengang ist folgender: Der Monotheismus der Juden ist zwar eine 
absurde Vorstellung ungebildeter Menschen (I 23), aber da die Juden diesen 
Glauben als nationale Eigentümlichkeit haben, muss man ihnen denselben ge-
statten (V 25), so wie man auch nach dem Zeugnis des Herodot bei vielen an-
deren Völkern in religiöser Hinsicht nationale Eigentümlichkeiten antrifft (V 
34), nur ist es unsinnig, wenn die Juden auf Grund dieser Eigentümlichkeiten, 
die sie in Wahrheit mit anderen Völkern teilen, sich über diese erhaben dün-
ken. Insbesondere ist die Benennung des höchsten Gottes ganz belanglos (V 41).  
 



Text und Kommentar 

 
48 

I 24   [[6,23–7,4 Schröder | Bd. 1, 134,1–136,7 Borret]] 

[[S. 6]]                  μετὰ ταῦτά φησιν52 ὅτι οἱ αἰ-  
 πόλοι καὶ ποιμένες ἕνα ἐνόμισαν θεόν εἴτε ὕψιστον  
25 εἴτε Ἀδωναῖον53 εἰτ᾿ οὐράνιον54 εἴτε Σαβαὼθ εἴτε καὶ  
 ὅπῃ καὶ ὅπως χαίρουσιν ὀνομάζοντες τόνδε τὸν κόσμον·  

[[S. 7]] καὶ πλέον οὐδὲν ἔγνωσαν. καὶ ἐν τοῖς55 ἑξῆς δέ φησι μη-  
 δὲν διαφέρειν τῷ παρ᾿ Ἕλλησι φερομένῳ ὀνόματι τὸν  
 ἐπὶ πᾶσι θεὸν καλεῖν Δία56 ἢ τῷ57 δεῖνα, φέρ᾿ εἰπεῖν,  
 παρ᾿ Ἰνδοῖς ἢ τῷ δεῖνα παρ᾿ Αἰγυπτίοις.  

[[S. 99]] 

6,23 ff. Die Anfangsworte dieses Kapitels, die aus dem vorigen entnommen sind, 
weisen I 23 seinen Platz in Korresponsion zu V 41 an. Denn 6,24 ff. ist offen-
sichtlich aus V 41 (Mitte) genommen, wie Schmidt, a.O. 125, gezeigt hat. In V 
41 ist der Name des höchsten Gottes der Ägypter (Ἀμοῦν) genannt, hier hilft 
sich Origenes mit dem unbestimmten [[S. 100]] τῷ δεῖνα. So schliesst Schmidt 
mit Recht, dass Origenes in I 24 die Inder, deren Gottesnamen er nicht kannte 
und ebenfalls durch τῷ δεῖνα ersetzte, hinzugefügt habe, da Celsus auch sonst 
Inder und Ägypter zusammen genannt hat (vgl. I 14, VI 80 und das Herodot-
zitat I [[rectius: V]] 34). Dazu kommt der ganz origenische Stil von 7,2 f.: τὸν ἐπὶ 
πᾶσι θεόν, ein Lieblingsausdruck des Origenes (s. I,261,26 Koetschau; II,124,25; 
125,1 usw.; vielleicht nach Röm. 9,5 ὁ ὢν ἐπὶ πάντων θεός gebildet), ebenso das 
φερ᾿ εἰπεῖν (s. I,73,19 Koetschau) usw. So wird der Schluss nicht mehr zu kühn 
erscheinen, dass auch der Satz εἴτε καὶ ὅπῃ – ἔγνωσαν (6,25–7,1) nur vage Er-
innerung des Origenes ist, „der das Buch des Celsus vorher kurz überlesen hat 
und hier offenbar aus dem Kopf zitiert; hierauf weist auch τόνδε τὸν κόσμον 
(6,26), eine Reminiszenz an VI 47“ (Schmidt, a.O.). Ausserdem bedenke man 
die Ungenauigkeit, die in den folgenden Worten des Origenes liegt: καὶ ἐν τοῖς 
ἐφεξῆς δέ φησι μηδὲν διαφέρειν κτλ., wo es sich doch nachweislich um den gleichen 
Satz handelt.  
 

I 26   [[7,4–24 Schröder | Bd. 1, 144,1–4, 146,9–11.16–21, 148,39–48 
  Borret]] 

[[S. 7]]              ἴδωμεν  
  5 δὲ τίνα τρόπον συκοφαντεῖ Ἰουδαίους ὁ πάντ᾿ ἐπαγγελ-  

 
52  post φησιν add. ὁ Κέλσος Φ 
53  ἀδωναῖον Φ  ἀδωναῒ (sed ῒ loco raso) A1  cf. Schmidt II,120 
54  οὐράνιον ex οὐρανὸν corr. A2 
55  ἐν τοῖς om. A cf. Winter II,5 
56  Δία Φ  ἰδία A  ss. ./. δία A2  i.m. ζτ’ A1 
57  τῷ A  τὸ Φ 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
49 

 λόμενος εἰδέναι Κέλσος λέγων αὐτοὺς σέβειν ἀγγέλους  
 καὶ γοητείᾳ προσκεῖσθαι, ἧς ὁ Μωϋσῆς αὐτοῖς γέγονεν  
 ἐξηγητής. – ἐπαγγέλλεται δὲ διδάξειν ἑξῆς, πῶς καὶ  
 Ἰουδαῖοι ὑπὸ ἀμαθίας ἐσφάλησαν ἐξαπατώμενοι. – ἐπ-  
10 αγγειλάμενος δ᾿ ὁ Κέλσος ὕστερον διδάξειν τὰ περὶ  
 Ἰουδαίων πρῶτον ποιεῖται τὸν λόγον περὶ τοῦ σωτῆρος  
 ἡμῶν ὡς γενομένου ἡγεμόνος τῇ καθὸ Χριστιανοί ἐσμεν  
 γενέσει ἡμῶν καί φησιν αὐτὸν πρὸ πάνυ ὀλίγων ἐτῶν  
 τῆς διδασκαλίας ταύτης καθηγήσασθαι νομισθέντα ὑπὸ  
15 Χριστιανῶν υἱὸν εἶναι τοῦ θεοῦ. – εἰ δ᾿ ὁ εὐγνωμόνως  
 ταῦτα κατανοῶν συγκαταθήσεται τῷ μηδὲν κρεῖττον ἐν  
 ἀνθρώποις γεγονέναι ἀθεεί, πόσῳ πλέον τὸ τοιοῦτον58  
 περὶ τοῦ Ἰησοῦ θαρρῶν ἀποφανεῖται συνεξετάζων πολ-  
 λῶν προσερχομένων αὐτοῦ τῷ λόγῳ ἀρχαιοτέρους βίους  
20 μεταγενεστέροις καὶ κατανοῶν ἐν ὅσαις μὲν ἀκολασίαις  
 ὅσαις δὲ ἀδικίαις καὶ πλεονεξίαις ἕκαστος τῶνδε ἦν  
 πρίν, ὥς φησι Κέλσος καὶ59 οἱ τὰ αὐτὰ αὐτῷ νομίζοντες,  
 ἀπατηθῶσι καὶ παραδέξωνται λόγον λυμαινόμενον, ὡς  
 ἐκεῖνοι λέγουσι, τὸν τῶν ἀνθρώπων βίον.  

[[S. 100]] 

7,4–8. Der Hinweis auf die Bekämpfung der Juden lässt uns nach der Gliede-
rung des Alethes Logos gleich an den 1. Teil des 5. Buches denken, und in der 
Tat stammt 7,6 (Engelsverehrung) aus V 6 (Anfang), 7,7 (Zauberei von Mose 
erlernt) aus V 41 (Ende).  
7,8–15. Z. 10 f. könnte man vielleicht mit den notwendigen Veränderungen in 
das verlorene Proömium des Juden vor I 28 setzen und als Ankündigung der 
Zweiteilung seiner δημηγορία auffassen. Dann müsste Z. 12–15 von dem Juden 
schon zu Christus gesprochen sein, was ziemliche Schwierigkeiten bietet. Ich 
halte es deshalb für wahrscheinlicher, dass wir in dem Ganzen eine freie Zu-
sammenfassung des 2. Buches durch Origenes vor uns haben. Man vergleiche 
z.B. Z. 9 mit II 1 πάνυ γελοίως ἐξαπατήθητε, Z. 13 mit II 4 χθὲς καὶ πρώην καὶ ὁπη-
νίκα τοῦτον ἐκολάζομεν βουκολοῦντα ὑμᾶς, ἀπέστητε τοῦ πατρίου νόμου, Z. 14 f. mit II 
47 [[S. 101]] τίνι60 προσήχθητε λογισμῷ τοῦτον νομίζειν υἱόν θεοῦ und den folgen-
den Kapiteln.  
7,15–24. Wenn man sich auf den allgemeinen Zusammenhang dieses Kapitels 
bei Origenes verlassen darf, gehört auch dieser Vorwurf in die δημηγορία gegen 
die Judenchristen, d.h. in das 2. Buch.  

 
58  τοιοῦτον Koetschau in transl.  τοσοῦτον A 
59  καὶ (locus rasus super αἰ) A  κἂν P M V 
60  [[τίνι .. θεοῦ om. RG (lacuna)]] 



Text und Kommentar 

 
50 

I 27   [[7,24–8,8 Schröder | Bd. 1, 148,12–150,23 Borret]] 

[[S. 7]]               ἀναγκαῖ-  
25 ον δ᾿ ἦν ἐν πλήθει κρατουμένων ὑπὸ τοῦ λόγου ὡς61 πολ-  
 λαπλασίους οἱ ἰδιῶται καὶ ἀγροικότεροι τῶν ἐν λόγοις  
 γεγυμνασμένων πολλαπλασίους γενέσθαι τοὺς ἰδιώτας  
 καὶ ἀγροικοτέρους τῶν συνετωτέρων. ἀλλὰ μὴ βουληθεὶς  

[[S. 8]] ταῦτα ὁ Κέλσος κατανοῆσαι τὴν τοῦ λόγου φιλανθρωπίαν  
 καὶ φθάνουσαν ἐπὶ πᾶσαν ψυχὴν ›<ἀπὸ>62 ἀνατολῆς ἡλίου‹  
 οἴεται εἶναι ἰδιωτικὴν διὰ τὸ ἰδιωτικὸν καὶ οὐδα-  
 μῶς ἐν λόγοις δυνατὸν ἰδιωτῶν μόνων κρατήσασαν. καί-  
  5 τοι οὐδ᾿ αὐτὸς ἰδιώτας μόνους φησὶν ὑπὸ τοῦ λόγου  
 προσῆχθαι τῇ κατὰ Ἰησοῦν θεοσεβείᾳ· ὁμολογεῖ γὰρ  
 καὶ μετρίους καὶ ἐπιεικεῖς καὶ συνετούς τινας καὶ ἐπ᾿  
 ἀλληγορίαν ἑτοίμους εἶναι ἐν αὐτοῖς.  

[[S. 101]] 

7,25–8,4. Das zweimalige ἰδιῶται καὶ ἀγροικότεροι scheint eine Bildung des Ori-
genes zu sein. (Durch 8,3 wird bestätigt, dass Celsus die Christen ἰδιῶται und 
ihre Lehre ἰδιωτική nannte.) Der allgemeine Zusammenhang, in den diese Be-
schuldigung gehört, ist nicht schwer zu finden, es ist III 44.55. In III 44 heisst 
es: μόνους τοὺς ἠλιθίους καὶ ἀγεννεῖς καὶ ἀναισθήτους καὶ ἀνδράποδα [[..]] πείθειν ἐθέ-
λουσί τε καὶ δύνανται, und III 55: ὁρῶμεν δὴ καὶ κατὰ τὰς ἰδίας οἰκίας ἐριουργοὺς .. καὶ 
τοὺς ἀπαιδευτοτάτους τε καὶ ἀγροικοτάτους. So möchte ich glauben, dass Origenes 
mit ἰδιῶται καὶ ἀγροικότεροι in vager Erinnerung die ἀπαιδευτότατοι und ἀγροικό-
τατοι von III 55 wiedergibt, und das ἰδιωτῶν μόνων weist ja deutlich auf μόνους 
ἠλιθίους. (Der Wechsel zwischen Komparativ und Superlativ darf nicht beirren, 
denn Origenes gebraucht auch den Positiv und Komparativ von ἄγροικος in 
demselben Zusammenhang mehrmals ohne Unterschied nebeneinander, z.B. 
II,265,20.22.24.26 Koetschau, und die Wiederholung der vorliegenden Stelle 
in I 29 hat den Positiv: ὥστ᾿ οὐ μόνον ἀγροίκους καὶ ἰδιώτας ἄγεσθαι ὑπὸ τῶν λεγο-
μένων ἀλλὰ καὶ οὐκ ὀλίγους τῶν συνετωτέρων; s. auch die Bemerkung zu VI 1363.) 
Belege für das Adjektivum gibt es mehrere: III 68 (I,260,24 Koetschau) ἐπὰν δὲ 
οὕς φησιν εἶναι ἰδιωτικοὺς λόγους ὁ Κέλσος κατανοήσωμεν κτλ. Für die Stelle, an der 
dieser Ausdruck gefallen ist, gibt m.E. IV 87 (I,359,3 Koetschau) den Ausschlag: 
ἀλλὰ πάνυ ἁπλούστατα νομίζει εἶναι καὶ ἰδιωτικὰ ὁ Κέλσος τὰ Ἰουδαίων καὶ Χριστιανῶν 
βιβλία καὶ οἴεται τοὺς ἀλληγοροῦντας αὐτὰ βιαζομένους τὸ βούλημα τῶν γραψάντων τοῦ-
το ποιεῖν. Das ἁπλούστατα καὶ ἰδιωτικὰ [[S. 102]] gehört als Gesamturteil hinter die 
ἱστορίαι des AT (IV 47). Der Vorwurf der verfälschenden Allegorie nimmt Be-

 
61  ὡς Bouhéreau  ὧν A  ὅσῳ Koetschau in transl. 
62  ἀπὸ add. Koetschau sec. Apocal. Io. 7,2; 16,12 
63  [[Siehe im Kommentar zu frg. VI 12.]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 1–27 

 
51 

zug auf IV 50.51 und ist vielleicht eine freie Paraphrase davon. Dieselbe Stelle 
hat Origenes im Auge, wenn er in VI 1 schreibt: φαμὲν οὖν ὅτι, εἴπερ τὸ προκείμε-
νόν ἐστι τοῖς πρεσβεύουσι τὰ τῆς ἀληθείας (cf. III 75) ὅση δύναμις ὠφελεῖν .., πολὺ δὲ τὸ 
ἡμέτερον, ἐὰν καὶ τοὺς ἀγροικοτάτους καὶ ἰδιώτας οἷός τέ τις γένηται ἐπιστρέφειν. [[..]] 
ὅσοι δὲ πολλὰ χαίρειν φράσαντες ὡς ἀνδραπόδοις τοῖς ἰδιώταις .. μόνων ἐφρόντισαν τῶν 
ἀνατραφέντων ἐν λόγοις κτλ. Auch hier wird durch den Zusatz ὡς ἀνδραπόδοις die 
Beziehung auf III 44 sichergestellt. Endlich weist auch II,199,12 Koetschau auf 
diesen Zusammenhang: οἱ δ᾿ ὑπ᾿ αὐτῶν (sc. τῶν περὶ Κέλσον) ἐπὶ ἰδιωτείᾳ ἐξουθενού-
μενοι καὶ μωροὶ καὶ ἀνδράποδα εἶναι λεγόμενοι κτλ.  
8,7 f. Auch diese Schlussworte halte ich für eine ziemlich freie Paraphrase von 
IV 38. Darauf weist jedenfalls das ἐπιεικεῖς und die ἀλληγορία, wenn auch hier 
die Sache nicht so klar am Tage liegt wie in I 17.  
 
 



Text und Kommentar 

 
52 

[[S. 102]] 

8,10–11,19. Rede des Juden an Jesus. 

 
I 28/I 32/I 28   
  [[8,9–21 Schröder | Bd. 1, 150,6–152,15; 162,4f.; 152,15–18  
  Borret]] 

[[S. 8]] (28) μετὰ ταῦτα προσωποποιεῖ Ἰουδαῖον αὐτῷ διαλεγό-  
10 μενον τῷ Ἰησοῦ καὶ ἐλέγχοντα αὐτὸν .. πρῶτον .. (ἐ-  
 πλάσω) τὴν ἐκ παρθένου γένεσιν. ἐκ κώμης γέγον(ας) Ἰ-  
 ουδαϊκῆς καὶ ἀπὸ γυναικὸς ἐγχωρίου καὶ πενιχρᾶς καὶ  
 χερνήτιδος. αὐτ(ὴ) καὶ ὑπὸ τοῦ γήμαντος τέκτονος τὴν  
 τέχνην ὄντος ἐξέωσ(ται) ἐλεγχθεῖσ(α) ὡς μεμοιχομέ-  
15 ν(η)64. ἐκβληθεῖσα ὑπὸ τοῦ ἀνδρὸς καὶ πλανωμένη ἀτίμως  
 σκότιόν (σε) ἐγέννησε (32) ἀπό τινος στρατιώτου Παν-  
 θήρα65 τοὔνομα. (28) (σὺ) διὰ πενίαν εἰς Αἴγυπτον  
 μισθαρνήσας κἀκεῖ δυνάμεών τινων πειραθεὶς ἐφ᾿ αἷς  
 Αἰγύπτιοι σεμνύνονται, ἐπανῆλθε(ς) ἐν ταῖς δυνάμεσι  
20 μέγα φρονῶν καὶ δι᾿ αὐτὰς θεὸν (σε)αυτὸν ἀνηγόρευ-  
 σ(ας).  

[[S. 102]] 

8,10. Grössere Textlücke: der Jude als Redner muss eingeführt worden sein. 
Seine Anrede an Jesus (III 1 von Origenes δημηγορία genannt) ist I 28.37.41.65, 
II 1, III 1 bezeugt und I 41.50.61.65.69 in Resten erhalten. Lehrreich ist ein 
Vergleich inhaltlich identischer Stellen I 62 (Bericht in der 3. Person) und I 65 
(Anrede in der 2. Person). Daraus ergibt sich Berechtigung und Notwendigkeit 
zur Umsetzung der gesamten δημηγορία in die Form der Anrede.  
8,13 ff. Vgl. Wiederholung I 32 ἀναγέγραπται ἡ τοῦ Ἰησοῦ μήτηρ ὡς ἐξωσθεῖσα ὑπὸ 
τοῦ μνηστευσαμένου αὐτὴν τέκτονος ἐλεγχθεῖσα ἐπὶ μοιχείᾳ καὶ τίκτουσα ἀπό τινος στρα-
τιώτου Πανθήρα τοὔνομα. Diese Nachricht steht, wie allbekannt, im Talmud, d.h. 
in den von der Zensur des Mittelalters [[S. 103]] und der Selbstzensur der Juden 
zu dieser Zeit getilgten, später aber wieder gesammelten Stellen. An Literatur 
nenne ich: H. Laible, Jesus Christus im Thalmud, Schriften des Institutum Juda-
icum Nr. 10, 1891; H.L. Strack, Jesus66, die Häretiker und die Christen nach 
den ältesten jüdischen Angaben, ebd. Nr. 37, 1910. (Vgl. auch S. Krauss, Das 
Leben Jesu nach den jüdischen [[rectius nach jüdischen]] Quellen [Toldoth 
Jeschu] 1902.) Laible, a.O. 23 ff., zeigt, dass der „Soldat“ den Bar Kochba-Auf-
stand mit seiner furchtbaren Erbitterung gegen die Römer voraussetzt; über 

 
64  [[μεμοιχομέν(η)] rectius μεμοιχευμέν(η) cf. edd. Koetschau Borret]] 
65  πάνθηρος P 
66  [[ Jesus, die RP] Die RG]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 28–71 

 
53 

die Deutung des Namens Ben Pandera und die Zeit seines Aufkommens ebd., 
24 ff., und Bienert, a.O. 292. Ein weiteres Zeugnis aus Euseb. Ecl. prophet. III 
10 bei Strack, a.O. 10*.  
8,17 ff. Vgl. I 38 φησὶ γὰρ (Celsus) αὐτὸν σκότιον τραφέντα μισθαρνήσαντα εἰς Αἴγυπ-
τον δυνάμεών τινων πειραθέντα ἐκεῖθεν ἐπανελθεῖν θεὸν δι᾿ ἐκείνας τὰς δυνάμεις ἑαυτὸν 
ἀναγορεύοντα; I 29 διὰ πενίαν καταλιπὼν τὴν πατρίδα ἐν Αἰγύπτῳ μισθαρνῆσαι; I 46 τὰ 
ὑπὸ τοῦ Ἰησοῦ παράδοξα γεγενημένα, ἅτινα διαβάλλων Κέλσος φησὶν αὐτὸν παρ᾿ Αἰγυπ-
τίοις μεμαθηκότα πεποιηκέναι. Diese vier Stellen (s. oben I 32) bringen inhaltlich 
nichts Neues zu dem Bericht in I 28 ausser den in Z. 16 f. aus I 32 eingefügten 
Worten und vielleicht dem σκότιον τραφέντα in I 38, das u.U. auf eine Kürzung 
des Origenes weist. Der umfangreichere zusammenhängende Bericht in I 28 
scheint dem Original näher zu stehen. – Jesus als Zauberer im Talmud: Bab 
Šabbath 104b: „Rabbi Eliєezer sagte zu den Weisen: Hat denn nicht Ben Stada 
(neben Ben Pandera Bezeichnung Jesu im Talmud) durch Einschneiden auf sei-
nem Leibe Zaubereien aus Ägypten mitgebracht?“ (Strack, a.O. 29*, und Inter-
pretation bei Laible, a.O. 45 ff.) In den Acta Pilati klagen die Juden Jesus an: 
γόης ἐστι [[rectius ἐστίν]] (ed. Tischendorf I 216). Weitere Stellen aus Justin bei 
Bienert, a.O. 214. – Der Vorwurf der Zauberei ist auch sonst nicht selten und 
wird von Celsus selbst in den [[S. 104]] folgenden Büchern sehr häufig erhoben. 
Siehe daneben auch Suet. Ner. 16 superstitionis .. maleficae67.  
 
I 37  [[8,21–25 Schröder | Bd. 1, 180,41–45 Borret]] 

[[S. 8]]            ἐπεὶ δὲ τὸν Ἰουδαῖον ὁ Κέλσος εἰσήγαγεν  
 .. διασύροντα τὴν ὡς οἴεται προσποίησιν τῆς ἐκ παρ-  
 θένου γενέσεως αὐτοῦ φέροντα τοὺς ἑλληνικοὺς μύθους  
 περὶ Δανάης καὶ Μελανίππης καὶ68 Αὔγης καὶ Ἀντιόπης,  
25 λεκτέον κτλ.  

[[S. 104]] 
8,21 ff. Die Worte des Origenes stellen den Zusammenhang mit Z. 10 f.69 her. 
Wie der Jude zu den Mythen überleitete, und ob er sie ausführlich erzählte oder 
nur andeutete, bleibt ungewiss.  
 
I 39  [[8,25–9,3 Schröder | Bd. 1, 182,2–10 Borret]] 

[[S. 8]]    (ἆρα) καλὴ ἦν ἡ μήτηρ (σου) καὶ  
 ὡς καλῇ αὐτῇ ἐμίγνυτο ὁ θεὸς οὐ πεφυκὼς ἐρᾶν φθαρτοῦ  
 σώματος; οὐδ᾿ εἰκὸς ἦν ἐρασθήσεσθαι70 αὐτῆς τὸν θεὸν  

 
67  [[maleficae]; bei Lucian ist γόης als Konjektur hergestellt: s. Labriolle, a.O. 102 Anm. 2 

add. RP]] 
68  καὶ αὐγῆς καὶ ἀντιόπης ss. A1 
69  [[Z. 10 f.] (ἐπλάσω) add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
54 

 οὔσης οὔτ᾿ εὐδαίμονος οὔτε βασιλικῆς, ἐπεὶ μηδεὶς  
 αὐτὴν ᾔδει μηδὲ τῶν γειτόνων. μισουμένην αὐτὴν ὑπὸ  

[[S. 9]] τοῦ τέκτονος καὶ ἐκβαλλομένην οὐκ ἔσωσε θεία δύναμις  
 οὐδὲ λόγος πειστικός71. οὐδὲν οὖν ταῦτα πρὸς τὴν τοῦ  
 θεοῦ βασιλείαν.  

[[S. 104]] 

8,25. Die Worte εἰ ἄρα (vor καλὴ ἦν) und ἢ ὅτι (vor οὐδ᾿ εἰκός, 8,27)72 stammen 
nicht von Celsus, sondern sind von Origenes eingefügt und von dem Partizipium 
εἰρημένον (I,90,12 Koetschau) abhängig.  
9,2. λόγος πειστικός = Worte des Engels (cf. I 66) bei Matth. 1,20.  
9,3. Von der βασιλεία τοῦ θεοῦ spricht Celsus öfters, (wie auch sonst Platoniker, 
z.B. Max. Tyr. XI 12), aber nie von der βασιλεία τῶν οὐρανῶν. Vgl. VI 17 und Kom-
mentar zu VIII 11.  
 
I 41   [[9,3–7 Schröder | Bd. 1, 186,10–15 Borret]] 

[[S. 9]]          λουομένῳ σοὶ παρὰ τῷ Ἰωάννῃ73  
 φάσμα ὄρνιθος ἐξ ἀέρος λέγεις ἐπιπτῆναι. τίς τοῦτο  
  5 εἶδεν ἀξιόχρεως μάρτυς τὸ φάσμα ἢ τίς ἤκουσεν ἐξ οὐ-  
 ρανοῦ φωνῆς εἰσποιούσης σε υἱὸν τῷ θεῷ πλὴν ὅτι σὺ  
 φῂς καί τινα ἕνα ἐπάγῃ τῶν μετὰ σοῦ κεκολασμένων;  

[[S. 104]] 

9,7. ἕνα = Johannes der Täufer: Origenes [[Contra Celsum]] I 48 und Jo. 1,32. 
 
I 49  [[9,8–10 Schröder | Bd. 1, 210,12–14 Borret]] 

[[S. 9]] ἀλλ᾿ εἶπεν ἐμὸς προφήτης ἐν Ἱεροσολύμοις ποτὲ ὅτι  
 ἥξει θεοῦ υἱός τῶν ὁσίων κριτὴς καὶ τῶν ἀδίκων κολα-  
10 στής.  

 
I 50  [[9,10–13 Schröder | Bd. 1, 212,5–7.9f. Borret]] 

[[S. 9]]           τί μᾶλλον σὺ ἢ ἄλλοι μυρίοι74 οἱ75 μετὰ τὴν  
 προφητείαν γενόμενοί εἰσι, περὶ ὧν ταῦτα ἐπροφητεύετο;  
 οἱ μὲν ἐνθουσιῶντες οἱ δὲ ἀγείροντές φασιν ἥκειν  

  ἄνωθεν υἱόν θεοῦ.  

 
70  post ἐρασθήσεσθαι adiectum σώματος, sed expunctum A1 
71  πειστικὸς ci. Koetschau  πιστικὸς A 
72  [[8,27)] , wofür Koetschau καίτοι konjiziert, add. RP]] 
73  Ἰωάννῃ A  ἰορδάνη i.m. M, sed cf. I,90,24 Koetschau 
74  [[μυρίοι RP Koetschau Borret]  μύριοι RG]] 
75  οἱ Koetschau  οἳ A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 28–71 

 
55 

[[S. 104]] 

9,12. ἀγείροντες: s. RE s.v. ἀγύρται.  
 
I 54   [[9,13–15 Schröder | Bd. 1, 222,2f. Borret]] 

[[S. 9]]              Κέλσος ὀνειδίζει τῷ σωτῆρι ἐπὶ  
 τῷ πάθει μὴ βοηθηθε(ὶς) ὑπὸ τοῦ πατρὸς ἢ μὴ δυνηθε(ὶς)  
15 (σ)εαυτῷ βοηθῆσαι.  

[[S. 104]] 

9,13–15. Keim verbindet mit dieser Stelle den Anfang von II 5 und bezieht den 
Tadel des Origenes über eine Wiederholung des Celsus auf I 54. (Trotz Keims 
Ablehnung ist aber die Verbindung von II 4 mit II 5 zu beachten.) Hier handelt 
es sich jedoch nicht um eine Vorwegnahme des Origenes aus dem 2. Buch, 
sondern es setzt bereits die Argumentation vom εἰκός her ein, während die 
Argumentation von I 58 wieder auf die Methode von I 28.50 zurückgreift. Die 
Evangelienkritik im 2. Buch geht vom Bewusstsein des ἀνὴρ φρόνιμος aus, s. II 
17.19.20.70.76. Die aufgedeckten Widersprüche sind psychologischer Art. Die 
vergleichende Bibelkritik eines Porphyrius liegt noch ziemlich fern; s. im all-
gemeinen Rougier, a.O. 240 ff., bes. 243.  
 
I 57  [[9,15–19 Schröder | Bd. 1, 230,2f., 232,11–14 Borret]] 

[[S. 9]]         εἰ τοῦτο λέγεις ὅτι πᾶς ἄν-  
 θρωπος κατὰ θείαν πρόνοιαν γεγονὼς υἱός ἐστι θεοῦ,  
 τί ἂν σὺ ἄλλου διαφέροις; τινὲς δὲ καὶ ἐλέγξουσι μυ-  
 ρίοι (σε) φάσκοντες περὶ ἑαυτῶν ταῦτα εἰρῆσθαι ἅπερ  
 περὶ (σοῦ) ἐπροφητεύετο76.  

[[S. 104]] 

9,17. τινὲς δὲ καὶ ἐλέγξουσιν <ἢ>, ὥς φησιν ὁ παρὰ Κέλσῳ Ἰουδαῖος, μυρίοι τὸν Ἰησοῦν. 
Nach dieser Konjektur Koetschaus (Übersetzung) würde τινές von Origenes stam-
men. Dagegen spricht die Erwiderung des Origenes οὐκ οἴδαμεν οὖν εἰ ὁ Κέλσος 
ἠπίστατό τινας und die dem Origenes anscheinend fremde Art solcher Zitierung. 
Zu verstehen ist: und [[S. 105]] zwar in sehr grosser Zahl.  
 
I 58/I 33 [[rectius 34]]/I 58  
  [[9,19–25; 9,25–27; 9,27–29 Schröder | Bd. 1, 234,2–8; 168,17–19; 
  236,15f. Borret]] 

[[S. 9]]           (58) Χαλδαίους (εἴρηκας) κι-  
20 νηθέντας ἐπὶ τῇ γενέσει (σου) ἐληλυθέναι, προσκυνήσον-  
 τάς (σε) ἔτι νήπιον ὡς θεὸν καὶ Ἡρώδῃ τῷ τετράρχῃ  

 
76  προεφητεύετο A 



Text und Kommentar 

 
56 

 τοῦτο δεδηλωκέναι τὸν δὲ πέμψαντα ἀποκτεῖναι τοὺς  
 ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ γεγεννημένους οἰόμενον καὶ (σὲ) ἀν-  
 ελεῖν σὺν αὐτοῖς, μή πως τὸν αὐτάρκη ἐπιβιώσας χρόνον  
25 βασιλεύσῃ(ς). – (33 [[rectius 34]]) παρατιθέμενο(ς)77   
      (ὁ Κέλσος) πολλὰ ἀπὸ  
 τοῦ κατὰ Ματθαῖον εὐαγγελίου ὥσπερ τὸν ἀνατείλαντα  
 ἀστέρα ἐπὶ τῇ γενέσει τοῦ Ἰησοῦ. (58) τὸν ὀφθέντα  
 ›ἀστέρα ἐν τῇ ἀνατολῇ‹ καινὸν εἶναι νομίζομεν καὶ μη-  
 δενὶ τῶν συνήθων παραπλήσιον.  

[[S. 105]] 

9,21. Die Verwechslung des Tetrarchen mit seinem Vater, dem König Herodes78, 
ist auch sonst nicht selten, s. Keim zur Stelle.  
 
I 61   [[9,29–10,3 Schröder | Bd. 1, 244,32–35 Borret]] 

[[S. 9]]         εἰ δ᾿ ὅπως μὴ σὺ  
30 αὐξηθεὶς ἀντ᾿ ἐκείνου βασιλεύῃς79, τί ἐπειδή γε ηὐξήθης  

[[S. 10]] οὐ βασιλεύεις, ἀλλ᾿ ὁ τοῦ θεοῦ παῖς οὕτως ἀγεννῶς ἀ-  
 γείρεις κυπτάζων ὑπὸ φόβου καὶ περιφθειρόμενος ἄνω  
 κάτω;  

 
I 62   [[10,3–7 Schröder | Bd. 1, 244,2–5 Borret]] 

[[S. 10]]            δέκα ἢ ἕνδεκά τινας ἐξαρτησάμενό(ς σοι)  
 ἐπιρρήτους ἀνθρώπους <μηδὲ80 τὰ πρῶτα γράμματα μεμαθη-  
  5 κότας>, τελώνας καὶ ναύτας τοὺς πονηροτάτους, μετὰ  
 τούτων τῇδε κἀκεῖσε ἀποδιδράσκεις αἰσχρῶς καὶ γλίσ-  
 χρως τροφὰς συνάγ(ων).  

[[S. 105]] 

10,4. I 62 νυνὶ δὲ τίς βλέπων ἁλιεῖς καὶ τελώνας μηδὲ τὰ πρῶτα γράμματα μεμαθηκότας 
ὡς τὸ εὐαγγέλιον ἀναγράφει περὶ αὐτῶν, καὶ ὁ Κέλσος κατὰ ταῦτα πεπίστευκεν αὐτοῖς 
ἀληθεύουσι περὶ τῆς ἰδιωτείας αὐτῶν κτλ. Die Worte μηδὲ – μεμαθηκότας hält Koet-
schau (Übersetzung) nicht mehr für ein Celsusfragment. Inhaltlich muss aber 
Celsus etwas derartiges gesagt haben, dafür spricht erstens der Wortlaut ὁ Κέλσος 
πεπίστευκεν, zweitens der Inhalt von I 62 (es wird im Anschluss an 1 Kor. 2,4.5 
gezeigt, dass die Verkündigung so nicht in Überredungskunst menschlicher 
Weisheit, sondern im Erweis von Geist und Kraft besteht), drittens der Anfang 

 
77  [[παρατιθέμενο(ς)] rectius παραθέμενο(ς) cf. edd. Koetschau Borret]] 
78  [[Herodes] dem Grossen add. RP]] 
79  βασιλεύσῃς M 
80  cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 28–71 

 
57 

von I 63 ἐπεὶ δὲ καὶ ἐπιρρήτους εἶπεν ἀνθρώπους .. καὶ περὶ τούτου φήσομεν ὅτι ἔοικεν 
πιστεύειν ὅπου θέλει τοῖς γεγραμμένοις κτλ.81  
10,6. I 65 καί φησι πρὸς τὸν Ἰησοῦν ὁ παρ᾿ αὐτῷ Ἰουδαῖος ὅτι μετὰ τῶν μαθητῶν τῇδε 
κἀκεῖσε ἀποδιδράσκεις. Aus dieser Stelle entnehme ich das Präsens ἀποδιδράσκεις, 
das zu I 57.61 usw. stimmt, während in I 62 das Perfekt überliefert ist. Auch die 
Worte μετὰ τῶν μαθητῶν, die gleich noch einmal bezeugt sind, scheinen leben-
diger und ursprünglicher als das in I 62 überlieferte μετὰ τούτων, ohne dass man 
infolge der Kürzung des Origenes sieht, wie die Stellen miteinander auszuglei-
chen sind; ebd. φησὶ δὲ τὸν Ἰησοῦν μετὰ τῶν μαθητῶν αἰσχρῶς καὶ γλίσχρως τὰς τρο-
φὰς συλλέγοντα περιεληλυθέναι.  
 
I 66   [[10,7–19 Schröder | Bd. 1, 258,2–260,13 Borret]] 

[[S. 10]]      τί δὲ καί σε82 νήπιον ἔτι  
 ἐχρῆν εἰς Αἴγυπτον ἐκκομίζεσθαι μὴ83 ἀποσφαγῇς; θεὸν  
 γὰρ οὐκ εἰκὸς ἦν περὶ θανάτου δεδιέναι. ἀλλ᾿ ἄγγελος  
10 μὲν ἧκεν ἐξ οὐρανοῦ κελεύων σοι καὶ τοῖς σοῖς οἰκεί-  
 οις φεύγειν, μὴ ἐγκαταλειφθέντες ἀποθάνητε. φυλάσσειν  
 δέ σε αὐτόθι ὁ δύο ἤδη διὰ σὲ πεπομφὼς ἀγγέλους ὁ  
 μέγας θεὸς τὸν ἴδιον υἱόν οὐκ ἐδύνατο; οἴεται δ᾿ [ἡ-  
 μᾶς]84 ἐν τούτοις ὁ Κέλσος μὴ θεῖόν τι εἶναι ἐν ἀνθρω-  
15 πίνῳ σώματι καὶ ψυχῇ κατὰ τὸν Ἰησοῦν, ἀλλὰ καὶ τὸ  
 σῶμα αὐτοῦ <οὐ>85 τοιοῦτον γεγονέναι, ὁποῖον Ὁμήρου  
 μῦθοι εἰσάγουσιν. παίζων γοῦν τὸ ἐπὶ τῷ σταυρῷ προ-  
 χυθὲν αἷμα τοῦ Ἰησοῦ φησιν ὅτι οὐκ ἦν  
  ›ἰχώρ, οἷός πέρ τε ῥέει μακαρέσσι θεοῖσιν‹.  

[[S. 105]] 

10,14 ff. Die Umsetzung des Berichtes in ein direktes Fragment liegt nahe, der 
Wortlaut ist aber doch zu wenig gesichert. Dagegen erfordert der Zusammen-
hang m.E. in Z. 16 die Zufügung des durch Haplographie ausgefallenen οὐ, 
vgl. μὴ θεῖόν τι εἶναι .. οὐκ ἦν.  
10,19. Hom. Il. V 340. Der Witz gefiel dem Celsus [[S. 106]] so gut, dass er ihn 
gleich noch einmal anbrachte (II 36). Er hat übrigens darin einen Vorgänger, 
denn Diog. Laert. IX 6086 berichtet von Anaxarchos von Abdera: τὸν γοῦν Ἀλέξ-
ανδρον οἰόμενον εἶναι θεὸν ἐπέστρεψεν· ἐπειδὴ γὰρ ἔκ τινος πληγῆς εἶδεν αὐτῷ καταρ-

 
81  [[κτλ.] 10,5. ναῦται auch in II 46. add. RP]] 
82  καί σε A  σε καὶ Φ 
83  ante μὴ adiciunt ἵνα B C D E H 
84  ἡμᾶς del. M 
85  οὐ addidi 
86  [[IX 60] (s. auch Diels–Kranz, Fragmente der Vorsokratiker5 72 A 1.4) add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
58 

ρέον αἷμα δείξας τῇ χειρὶ πρὸς αὐτόν φησι ›τουτὶ μὲν αἷμα καὶ οὐκ ἰχώρ, οἷός πέρ τε ῥέει 
μακαρέσσι θεοῖσιν‹. (Nach Plut. Alex. 28 soll der König selbst diesen Vers gespro-
chen haben.) Celsus hat diesen Ausspruch aus der Anaxarchos-Überlieferung 
gekannt, das beweist ein weiteres Apophthegma des witzigen Abderiten, das er 
in VII 53 zitiert.  
 
I 67   [[10,20–27 Schröder | Bd. 1, 264,3–9 Borret]] 

[[S. 10]] οἱ μὲν παλαιοὶ μῦθοι Περσεῖ καὶ Ἀμφίονι καὶ  
 Αἰακῷ καὶ Μίνωϊ θείαν σπορὰν νείμαντες – οὐδ᾿  
 αὐτοῖς ἐπιστεύσαμεν – ὅμως ἐπέδειξαν αὐτῶν87 ἔργα με-  
 γάλα καὶ θαυμαστὰ ἀληθῶς τε ὑπὲρ ἄνθρωπον88, ἵνα μὴ ἀ-  
 πίθανοι δοκῶσι· σὺ δὲ δή, τί καλὸν ἢ θαυμάσιον ἔργῳ  
25 ἢ λόγῳ πεποίηκας; ἡμῖν οὐδὲν ἐπεδείξω89 καίτοι προκα-  
 λουμένων ἐν τῷ ἱερῷ σε παρασχέσθαι τι ἐναργὲς γνώρι-  
 σμα ὡς εἴης ὁ τοῦ θεοῦ παῖς.  

[[S. 106]] 

10,21/22. Einschränkung des Juden!  
10,26. Das fordern auch die Juden bei Jo. 2,18.90  
 
I 68   [[10,27–11,14 Schröder | Bd. 1, 266,1–19 Borret]] 

[[S. 10]]            ἑξῆς δὲ τούτοις ὁ  
 Κέλσος .. προσποιεῖται συγχωρεῖν ἀληθῆ εἶναι ὅσα πε-  
 ρὶ θεραπειῶν ἢ ἀναστάσεως ἢ περὶ ἄρτων ὀλίγων θρεψάν-  
30 των πολλοὺς ἀναγέγραπται, ἀφ᾿ ὧν λείψανα91 πολλὰ κατα-  
 λέλειπται ἢ ὅσα ἄλλα τερατευσάμενο(ι92 οἱ) μαθητα(ὶ)  

[[S. 11]] ἱστορήκ(ασιν) καὶ ἐπιφέρει αὐτοῖς φέρε πιστεύσωμεν  
 εἶναί σοι ταῦτ᾿ εἰργασμένα. καὶ εὐθέως κοινοποιεῖ αὐ-  
 τὰ πρὸς τὰ ἔργα τῶν γοήτων ὡς ὑπισχνουμένων θαυμασι-  
 ώτερα καὶ πρὸς τὰ ὑπὸ τῶν μαθόντων ἀπὸ Αἰγυπτίων ἐπι-  
  5 τελούμενα ἐν μέσαις ἀγοραῖς ὀλίγων ὀβολῶν ἀπο<δι>δο-  
 μένων93 τὰ σεμνὰ μαθήματα καὶ δαίμονας ἀπὸ ἀνθρώπων  
 ἐξελαυνόντων καὶ νόσους ἀποφυσώντων καὶ ψυχὰς ἡρώων  
 ἀνακαλούντων δεῖπνά τε πολυτελῆ καὶ τραπέζας καὶ πέμ-  

 
87  αὐτῶν Delarue  ἑαυτῶν A 
88  [[ἄνθρωπον RP Koetschau Borret] ἀνθρώπων RG]] 
89  [[ἐπεδείξω RP Koetschau Borret] ἀπεδείξω RG]] 
90  [[ Jo. 2,18.] 10,28 ff. Origenes gibt hier nur Stichworte. add. RP]] 
91  [[λείψανα RP Koetschau Borret] λείψαντα RG]] 
92  τερατευσαμένους P M  τερατευσομένους A  τερατευομένους corr. V 
93  ἀποδομένων A  corr. Wendland 



Fragmente des Alethes Logos aus CC I 28–71 

 
59 

 ματα καὶ ὄψα τὰ οὐκ ὄντα δεικνύντων καὶ ὡς ζῷα κι-  
10 νούντων οὐκ ἀληθῶς ὄντα ζῷα ἀλλὰ μέχρι φαντασίας  
 φαινόμενα94 τοιαῦτα καί φησιν ἆρ᾿ ἐπεὶ ταῦτα ποιοῦσιν  
 ἐκεῖνοι, δεήσει ἡμᾶς αὐτοὺς ἡγεῖσθαι υἱοὺς εἶναι θε-  
 οῦ ἢ λεκτέον αὐτὰ ἐπιτηδεύματα εἶναι ἀνθρώπων πονη-  
 ρῶν καὶ κακοδαιμόνων;  

 
I 69   [[11,14–16 Schröder | Bd. 1, 268,3f., 270,15f. Borret]] 

[[S. 11]]              θεοῦ οὐκ ἂν εἴη τοιοῦτον  
15 σῶμα οἷον τὸ σόν. οὐκ ἂν εἴη θεοῦ σῶμα τὸ οὕτω σπα-  
 ρὲν ὡς σύ, ὦ Ἰησοῦ, ἐσπάρης.  

[[S. 106]] 

11,15 f. Er meint den Ehebruch des Panthera (I 28)95. Die Wiederholung (vgl. 
auch Z. 18 f.) schliesst die Anklage ab.  
 
I 70   [[11,16–18 Schröder | Bd. 1, 270,1, 272,11f. Borret]] 

[[S. 11]]              οὐδὲ τοιαῦτα σι-  
 τεῖται σῶμα θεοῦ. ἀλλ᾿ οὐδὲ σῶμα θεοῦ χρῆται τοιαύ-  
 τῃ φωνῇ οὐδὲ τοιᾷδε πειθοῖ.  

[[S. 106]] 

11,16–18. Siehe zu VII 13,75.  
 
I 71   [[11,18–25 Schröder | Bd. 1, 272,3f., 274,18–26 Borret]] 

[[S. 11]]            ταῦτα θεομισοῦς ἦν  
 τινος καὶ μοχθηροῦ γόητος. – ἀλλὰ γὰρ ἐν τούτοις κα-  
20 ταπαύσαντος τὸν λόγον τοῦ παρὰ τῷ Κέλσῳ Ἰουδαίου  
 πρὸς τὸν Ἰησοῦν καὶ ἡμεῖς αὐτοῦ που καταπαύσομεν  
 τὴν περιγραφὴν τοῦ πρώτου πρὸς αὐτὸν βιβλίου .. ἀρξό-  
 μεθα ἐν τοῖς ἑξῆς δευτέρας προσωποποιΐας, ἐν ᾗ ὁ Ἰου-  
 δαῖος αὐτῷ πεποίηται λέγων πρὸς τοὺς πεισθέντας τῷ  
25 Ἰησοῦ τὰ μετὰ ταῦτα.  

 
 

 
94  φαινόμενα] βλεπόμενα i.m. A1 
95  [[(I 28) .. ab] in I 28: Umrahmung der Gesamtrede; vgl. auch Z. 19! RP]] 



Text und Kommentar 

 
60 

[[S. 106]] 
11,29–20,22. Rede des Juden an die Judenchristen. 

 
II 1   [[11,26–32 Schröder | Bd. 1, 276,5–7, 280,66–70 Borret]] 

[[S. 11]] .. ἀπολογούμενοι πρὸς τὰ φερόμενα ὑπ᾿ αὐ-  
 τοῦ (sc. τοῦ Ἰουδαίου) ἐγκλήματα κατὰ τῶν ἀπὸ τοῦ  
 λαοῦ τῶν Ἰουδαίων εἰς τὸν Ἰησοῦν πιστευσάντων. τί  
 παθόντες, ὦ πολῖται, κατελίπετε τὸν πάτριον νόμον  
30 καὶ ὑπ᾿ ἐκείνου, πρὸς ὃν ἄρτι διειλέγμεθα, ψυχαγωγη-  
 θέντες πάνυ γελοίως ἐξηπατήθητε καὶ ἀφ᾿ ἡμῶν ἀπηυτο-  
 μολήσατε εἰς ἄλλο ὄνομα καὶ εἰς ἄλλον βίον;  

[[S. 106]] 
11,29. Die Überleitung von der 1. zur 2. Rede fehlt.96  
11,31 f. Vgl. Sanhedrin 43 a, 107 b: „Jesus hat Zauberei getrieben und Israel 
verlockt und verführt.“ Dazu kommt noch der im Talmud häufige Beiname 
Jesu ‚Bileam‘ als des typischen Verführers, Laible, a.O. 50–58 [[rectius 51–58]]; 
s. auch Jo. 7,12 πλανᾷ τὸν ὄχλον.  
 
II 4   [[11,32–12,7 Schröder | Bd. 1, 288,2f.5–8, 292,32–34 Borret]] 

[[S. 11]]           χθὲς  
[[S. 12]] καὶ πρώην καὶ ὁπηνίκα τοῦτον ἐκολάζομεν βουκολοῦντα  

 ὑμᾶς, ἀπέστητε τοῦ πατρίου νόμου. ἢ πῶς ἄρχεσθε97 μὲν  
 ἀπὸ τῶν ἡμετέρων ἱερῶν, προϊόντες δὲ αὐτὰ ἀτιμάζετε  
 οὐκ ἔχοντες ἄλλην ἀρχὴν εἰπεῖν τοῦ δόγματος ἢ τὸν  
  5 ἡμέτερον νόμον; εἴτε γὰρ προηγόρευσέ τις ὑμῖν, ὅτι  
 ἄρα ὁ τοῦ θεοῦ παῖς εἰς ἀνθρώπους ἀφίξεται, οὗτος ἡ-  
 μέτερος ἦν ὁ προφήτης καὶ τοῦ ἡμετέρου θεοῦ.  

[[S. 106]] 
12,2. ἀπέστητε: Nach Iust. Dial. c. Tryph. 108 bezeichneten die Juden die Christen 
als αἵρεσις ἄθεος. In den Augen des Celsus ist dieser Vorwurf ganz zentral, da er 
das Christentum, wie schon das Judentum, aus der στάσις herleitet, s. III 5.14 
usw.  
12,5. Dem εἴτε γάρ entspricht kein zweites εἴτε; schon daran lässt sich die Lücke 
erkennen.  
 

 
96  [[11,29. Die Überleitung .. fehlt.] 11,19 ff. ((!)) Der formale Abschluss der 1. Rede 

und die Überleitung zur 2. fehlt. RP]] 
97  ἄρχεσθε] ἄρχεσθαι A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
61 

II 5   [[12,7–13 Schröder | Bd. 1, 292,1–3.4–8 Borret]] 

[[S.12]]                ταυ-  
 τολογεῖ ὁ Κέλσος περὶ τοῦ Ἰησοῦ δεύτερον ἤδη λέγων  
 πλημμελήσα(ς) δέδωκ(ε) παρ᾿ (ἡμῖν) δίκην. ὡς ἕωλα  
10 τὰ περὶ ἀναστάσεως νεκρῶν καὶ κρίσεως θεοῦ καὶ τι-  
 μῆς μὲν ἐπὶ τοὺς δικαίους, πυρὸς δ᾿ ἐπὶ τοὺς ἀδίκους  
 εὐτελίζει ὁ παρ᾿ αὐτῷ Ἰουδαῖος μηδὲν .. καινὸν ἐν  
 τούτοις διδάσκεσθαι φάσκων Χριστιανούς.  

[[S. 106]] 
12,7 f. Origenes bezeugt hier eine Wiederholung des Celsus und verweist auf 
seine frühere Apologie. Diese finden Keim und Koetschau in I 54 f. und schei-
nen daraus zu schliessen, dass auch der erste Angriff des Celsus dort erfolgt sein 
müsse. Das [[S. 107]] ist mir nicht sehr wahrscheinlich, s. Kommentar zu I 54.  
12,9. Das παρὰ Ἰουδαίοις des Origenes kann mit Sicherheit hier und an allen 
folgenden Stellen durch παρ᾿ ἡμῖν ersetzt werden. Der Bericht des Origenes 
wechselt zwischen Ἰουδαῖοι und ἡμεῖς, s. II 4.6.8 f. – Das Wort ἕωλα kann dem 
Celsus oder dem Origenes gehören.  
 
II 6   [[12,13–15 Schröder | Bd. 1, 294,1f. Borret]] 

[[S.12]]                  πάντα  
 (ἡμῶν) τὰ ἔθη μέχρι καὶ τῶν παρ᾿ (ἡμῖν) θυσιῶν πεποί-  
15 ηκ(εν ὁ) Ἰησοῦ(ς).  

 
II 7   [[12,15–19 Schröder | Bd. 1, 294,1f., 296,12–14.17f. Borret]] 

[[S. 12]]              δεικνύτωσαν ποῦ .. ἔμφασις λέξε-  
 ως ἀπὸ ἀλαζονείας προφερομένης παρὰ τῷ Ἰησοῦ εὐρίσκε-  
 ται. – παραστησάτω μεγάλα καὶ μικρὰ ψεύδη, ἵνα δείξῃ τὰ  
 μεγάλα ψευσάμενον τὸν Ἰησοῦν. – τίνα δὲ καὶ τὰ ἀνό-  
 σια τοῦ Ἰησοῦ, ἀπαγγελλέτω .. ὁ .. Ἰουδαῖος.  

[[S. 107]] 

12,16. Dreimal schliesst sich hier bei Origenes das emphatische πῶς ἀλαζὼν (ὁ 
λέγων) an; vgl. II 32.  
 
II 8   [[12,20–27 Schröder | Bd. 1, 298,1f.7–9.12–14, 300,39f. Borret]] 

[[S. 12]] πολλο(ὶ) ἂν καὶ ἄλλο(ι ἐφάνησαν) τοιοῦτο(ι) τοῖς  
 ἐξαπατᾶσθαι θέλουσιν ὁποῖος ἦν ὁ Ἰησοῦς. τοῦτο ἔγ-  
 κλημα ἀφ᾿ (ὑμῶν) προσάγε(ται ἡμῖν) ἐπεὶ μὴ πεπιστεύ-  



Text und Kommentar 

 
62 

 κα(μεν) ὡς98 εἰς θεὸν τὸν Ἰησοῦν. πῶς δέ ἡμεῖς οἱ πᾶ-  
 σιν ἀνθρώποις δηλώσαντες ἥξειν ἀπὸ θεοῦ τὸν κολάσον-  
25 τα τοὺς ἀδίκους ἐλθόντα ἠτιμάζομεν; διὰ τί ἠτιμάζο-  
 μεν ὃν προεκηρύσσομεν; ἢ ἵνα πλέον τῶν ἄλλων κολασθῶ-  
 μεν;  

[[S. 107]] 

12,22. Siehe die einrahmende Wiederholung in II 38, wo auch die Polemik des 
Origenes wörtlich wiederkehrt.  
 
II 9   [[12,27–13,4 Schröder | Bd. 1, 300,1–302,11 Borret]] 

[[S. 12]]         πῶς δ᾿ ἐμέλλομεν τοῦτον νομίζειν θεόν, ὃς τά τε  
 ἄλλα, ὥσπερ ἐπηκούετο, οὐδὲν ὧν ἐπηγγέλλετο ἐπεδείκνυ-  
 το καὶ ἐπειδὴ ἡμεῖς ἐλέγξαντες αὐτὸν καὶ καταγνόντες  
30 ἠξιοῦμεν κολάζεσθαι, κρυπτόμενος μὲν καὶ διαδιδράσκων  
 ἐπονειδιστότατα ἑάλω, ὑπ᾿ αὐτῶν δὲ ὧν ὠνόμαζε μαθητῶν  
 προὐδόθη; καίτοι θεὸν ὄντα οὔτε φεύγειν ἐνῆν οὔτε δε-  

[[S. 13]] θέντα ἀπάγεσθαι, ἥκιστα δὲ ὑπὸ τῶν συνόντων αὐτῷ καὶ  
 παντὸς ἰδίᾳ κεκοινωνηκότων καὶ διδασκάλῳ χρωμένων99  
 σωτῆρα νομιζόμενον καὶ θεοῦ100 μεγίστου παῖδα καὶ ἄγγε-  
 λον ἐγκαταλείπεσθαί τε καὶ ἐκδίδοσθαι.  

 
II 12   [[13,4–11 Schröder | Bd. 1, 314,1–316,8 Borret]] 

[[S. 13]]             στρατηγὸς  
  5 μὲν ἀγαθὸς καὶ πολλῶν μυριάδων ἡγησάμενος οὐδεπώποτε  
 προὐδόθη, ἀλλ᾿ οὐδὲ λῄσταρχος πονηρὸς καὶ παμπονήρων  
 ἄρχων ὠφέλιμος τοῖς συνοῦσιν εἶναι δοκῶν, αὐτὸς δὲ  
 προδοθεὶς ὑπὸ τῶν ὑπ᾿ αὐτῷ οὔτε ὡς στρατηγὸς ἦρξεν  
 ἀγαθὸς οὔτ᾿ ἀπατήσας τοὺς μαθητὰς κἂν τὴν ὡς πρὸς  
10 λῄσταρχον, ἵν᾿ οὕτως ὀνομάσω, εὔνοιαν ἐνεποίησε τοῖς  
 ἀπατηθεῖσι.  

[[S. 107]] 

13,10. Vgl. λῃστής III 59 (Ende) usw. Bei Hierokles ist Jesus Hauptmann von 900 
Räubern, Lactant. div. inst. V 3,4.  
 

 
98  ὡς postea scripsisse videtur A1 
99  post χρωμένων add. καὶ M 
100  [[θεοῦ] rectius θεοῦ τοῦ cf. edd. Koetschau Borret]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
63 

II 13   [[13,11–15 Schröder | Bd. 1, 318,2–4.11f. Borret]] 

[[S. 13]]             πολλὰ ἔχων λέγειν περὶ τῶν κατὰ τὸν  
 Ἰησοῦν γενομένων καὶ ἀληθῆ καὶ οὐ παραπλήσια τοῖς  
 ὑπὸ τῶν μαθητῶν τοῦ Ἰησοῦ γραφεῖσιν ἑκὼν ἐκεῖνα  
 παραλείπω. (οἱ) μαθητα(ὶ ἐπλάσαντο), ὅτι πάντα  
15 τὰ συμβάντα αὐτῷ ἐκεῖνος προῄδει καὶ προειρήκει.  

[[S. 107]] 

13,14. ἐπλάσαντο: II 15 εἰ γὰρ μὴ ἦσαν φιλαλήθεις ἀλλ᾿, ὡς οἴεται Κέλσος, πλάσματα ἀνα-
γράφοντες, οὐκ ἂν .. ἀνέγραψαν κτλ., s. auch die bei II 26 angeführten Stellen. 
 
II 15   [[13,16–18 Schröder | Bd. 1, 324,1–3 Borret]] 

[[S. 13]] καὶ οἱ μαθηταὶ τοῦ Ἰησοῦ ἐπὶ πράγματι περιφανεῖ  
 μηδὲν ἔχοντες ἐπισκήψασθαι τοῦτο ἐπενόησαν τὸ λέγειν  
 αὐτὸν πάντα προεγνωκέναι.  

[[S. 107]] 

13,16. Zu πράγματι περιφανεῖ ergänzt Glöckner τοῦ θανάτου αὐτοῦ ohne einen di-
rekten Anhalt. Aus dem hier gestörten Zusammenhang wird wohl klar gewesen 
sein, worum es sich handelte. Vermutlich war es die Leidensgeschichte.  
 
II 16   [[13,18–27 Schröder | Bd. 1, 326,1–6, 328,17–19, 330,48f. Borret]] 

[[S. 13]]            (οἱ) μαθητα(ὶ) πρὸς  
 παραίτησιν τῶν κατὰ τὸν Ἰησοῦν ἀναγεγράφ(ασι) πε-  
20 ρὶ αὐτοῦ τοιαῦτα· ὥσπερ εἴ τις101 λέγων εἶναί τινα  
 δίκαιον δεικνύει αὐτὸν ἀδικοῦντα καὶ λέγων ὅσιον  
 δεικνύει φονεύοντα καὶ λέγων ἀθάνατον δεικνύει νεκρὸν  
 πᾶσι τούτοις ἐπιφέρων102 ὅτι προειρηκὼς αὐτὰ ἔτυχεν.  
 οὐδὲ γὰρ τοῦτο εἴπατε ὅτι ἐδόκει μὲν τοῖς ἀσεβέσιν  
25 ἀνθρώποις ταῦτα πάσχειν οὐκ ἔπασχε δέ, ἀλλ᾿ ἄντικρυς  
 παθεῖν ὁμολογεῖτε103. πόθεν οὖν πιστὸν τὸ προειρηκέναι;  
 πόθεν ἀθάνατος ὁ νεκρός;  

[[S. 107]] 

13,18–20. οἱ μαθηταὶ – τοιαῦτα: Koetschau (Übersetzung) teilt104 die vorhergehen-
den Worte πάνυ δ᾿ εὐήθως (φησὶ) mit Recht dem Origenes zu, wie die Fortsetzung 
verlangt. Ausserdem liebt es Origenes, die Kapitel mit einem derartigen Urteil 
zu eröffnen, vgl. z.B. II 17 σφόδρα δὲ μωρὸν καὶ τὸ, 18 ἐξῆς δὲ τούτῳ καὶ ἄλλο εὔηθές 

 
101  εἴ τις] ὁ P 
102  ἐπιφέρων] προφέρων M 
103  ὁμολογεῖται P M V 
104  [[teilt] (wie schon Keim) add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
64 

φησιν, 19 ἐπιπόλαιον δὲ καὶ τὸ, 21 ὅρα δὲ καὶ τὸ ἐπιπόλαιον καὶ τὸ ἄντικρυς ψεῦδος. Man 
muss also annehmen, dass entweder Origenes ein tadelndes Urteil des Celsus 
ausgelassen, oder dass dieser sein Urteil in die ironischen Beispiele gelegt hat.  
13,24 f. Sehr beachtenswert ist, dass Celsus die grosskirchliche Lehre von der 
gnostisch-doketischen unterscheidet.  
 
II 17   [[13,27–30 Schröder | Bd. 1, 330,1–4 Borret]] 

[[S. 13]]         τίς ἂν ἢ θεὸς ἢ δαίμων  
 ἢ ἄνθρωπος φρόνιμος προειδὼς αὐτῷ τοιαῦτα συμβησόμε-  
 να οὐκ ἄν, εἴ γε ἐδύνατο, ἐξέκλινεν, ἀλλὰ συνέπιπτεν  
30 οἷς προηπίστατο;  

 
II 18   [[13,30–14,2 Schröder | Bd. 1, 332,2–4.18f. Borret]] 

[[S. 13]]             πῶς εἴπερ προεῖπε καὶ τὸν προ-  
 δώσοντα καὶ τὸν ἀρνησόμενον, οὐκ ἂν ὡς θεὸν ἐφοβήθη-  
 σαν, ὡς τὸν μὲν μὴ προδοῦναι ἔτι τὸν δὲ μὴ ἀρνήσασθαι,  

[[S. 14]] ἀλλ᾿ αὐτοὶ προέδωκάν τε καὶ ἠρνήσαντο μηδὲν αὐτοῦ  
 φροντίσαντες;  

[[S. 107]] 

14,1. Der Satz ἀλλ᾿ αὐτοὶ κτλ. ist bei Origenes getrennt überliefert, scheint aber 
mit dem vorhergehenden eng zusammenzugehören.  
 
II 19   [[14,2–8 Schröder | Bd. 1, 334,1–3.6–9 Borret]] 

[[S. 14]]        ἤδη γάρ που καὶ ἄνθρωπος ἐπιβου-  
 λευόμενός τε καὶ προαισθόμενος ἐὰν προείπῃ τοῖς ἐπι-  
 βουλεύουσιν, ἀποτρέπονται καὶ φυλάσσονται. οὔκουν  
  5 ἐπειδὴ προείρητο ταῦτα γέγονεν – ἀδύνατον γάρ –, ἀλλ᾿  
 ἐπειδὴ γέγονε, ψεῦδος ἐλέγχεται τὸ προειρηκέναι· πάν-  
 τῃ γὰρ ἀμήχανον τοὺς προακούσαντας ἔτι προδοῦναι καὶ  
 ἀρνήσασθαι.  

 
II 20   [[14,8–17 Schröder | Bd. 1, 336,1–10 Borret]] 

[[S. 14]]    ταῦτα θεὸς ὢν προεῖπε καὶ πάντως  
 ἐχρῆν γενέσθαι τὸ προειρημένον. θεὸς οὖν τοὺς αὑτοῦ  
10 μαθητὰς καὶ προφήτας, μεθ᾿ ὧν συνεδείπνει καὶ συνέπι-  
 νεν, εἰς τοῦτο περιήγαγεν ὥστε ἀσεβεῖς καὶ ἀνο-  
 σίους γενέσθαι, ὃν ἐχρῆν μάλιστα πάντας ἀνθρώπους εὐ-  



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
65 

 εργετεῖν διαφερόντως δὲ τοὺς105 συνεστίους. ἢ ἀνθρώπῳ106  
 μὲν ὁ κοινωνήσας τραπέζης οὐκ ἂν ἔτι ἐπεβούλευσε,  
15 θεῷ δὲ συνευωχηθεὶς ἐπίβουλος ἐγίνετο καί, ὅπερ ἔτι  
 ἀτοπώτερον, αὐτὸς ὁ θεὸς τοῖς συντραπέζοις ἐπεβούλευ-  
 σε προδότας107 καὶ δυσσεβεῖς ποιῶν;  

 
II 23   [[14,17–20 Schröder | Bd. 1, 346,1–4 Borret]] 

[[S. 14]]                 εἰ δέδοκτο αὐ-  
 τῷ ταῦτα καὶ τῷ πατρὶ πειθόμενος ἐκολάζετο, δῆλον  
 ὅτι θεῷ γε ὄντι καὶ βουλομένῳ οὔτ᾿ ἀλγεινὰ οὔτ᾿  
20 ἀνιαρὰ ἦν τὰ κατὰ γνώμην δρώμενα108.  

 
II 24   [[14,20–23 Schröder | Bd. 1, 348,3–5.40 Borret]] 

[[S. 14]]           τί οὖν ποτνιᾶ-  
 ται καὶ ὀδύρεται καὶ τὸν τοῦ ὀλέθρου φόβον εὔχεται  
 παραδραμεῖν λέγων ὧδέ πως ›ὦ πάτερ, εἴθε δύναιτο τὸ  
 ποτήριον τοῦτο παρελθεῖν‹;  

[[Seite 108]] 

14,22. εἴθε δύναιτο: das ist aus der Wiederholung I 24 (Ende) entnommen; oben 
ist εἰ δύναται überliefert. Origenes notiert die Umformung von Matth. 26,39: καὶ 
παραφράζει μὲν τὸ ›πάτερ109 μου, εἰ δυνατόν ἐστι, παρελθέτω ἀπ᾿ ἐμοῦ τὸ ποτήριον τοῦτο‹.  
 
II 26   [[14,23–25 Schröder | Bd. 1, 354,1–3 Borret]] 

[[S. 14]]            λέγει ὁ .. Ἰουδαῖος  
 πρὸς τοὺς .. μαθητὰς οὐδὲ ψευδόμενοι τὰ πλάσματα  
25 ὑμῶν πιθανῶς ἐπικαλύψαι ἠδυνήθητε.  

[[S. 108]] 

14,24 f. Siehe oben zu II 13. Die Zusammenstellung von πλάσματα – μῦθοι – τερα-
τεῖαι in III 27 scheint von Origenes zu stammen und sich auf II 26.55; IV 51 zu 
stützen. Die Verbindung πλάσματα καὶ μῦθοι kehrt noch oft wieder, z.B. II,60,15.26 
Koetschau; II,144,26 [[rectius 146,26]]; 283,7; 260,15 ἀναπλάσματα μυθικά, bloss 
μῦθοι VIII 47 (Anfang). 
 

 
105  [[τοὺς] rectius τοὺς ἑαυτοῦ cf. edd. Koetschau Borret]] 
106  ἀνθρώπῳ ex ἀνθρώπων (suprascripto -οις) corr. A1 
107  [[προδότας RP Koetschau Borret] προδόντας RG]] 
108  δρώμενα Koetschau  χρώμενα (sed δ super χ tertia manu scriptum) A  γινόμενα Velser 
109  [[πάτερ .. τοῦτο Schröder] πάτερ, εἰ δυνατόν ἐστι, παρελθέτω τὸ ποτήριον τοῦτο edd. Koetschau 

Borret]] 



Text und Kommentar 

 
66 

II 27   [[14,25–30 Schröder | Bd. 1, 356,1–5 Borret]] 

[[S. 14]]         τιν(ὲς) τῶν  
 πιστευόντων ὡς ἐκ μέθης ἥκοντ(ες) εἰς τὸ ἐφεστάναι  
 αὑτοῖς μεταχαράττ(ουσιν) ἐκ τῆς πρώτης γραφῆς τὸ  
 εὐαγγέλιον τριχῇ καὶ τετραχῇ καὶ πολλαχῇ καὶ μετα-  
 πλάττ(ουσιν), ἵν᾿ ἔχ(ωσιν) πρὸς τοὺς ἐλέγχους ἀρνεῖ-  
30 σθαι.  

[[S. 108]] 

14,27–29. Vgl. Tert. Adv. Marc. 4,5 nam et quotidie reformant, prout a nobis quotidie 

revincuntur.  
 
II 28   [[14,30–15,2 Schröder | Bd. 1, 356,1f., 356,9–358,10 Borret]] 

[[S. 14]]           προφήταις χρῆσθ(ε) προκηρύξασι τὰ περὶ  
[[S. 15]] Ἰησοῦ. μυρίοις ἄλλοις ἐφαρμοσθῆναι δύνα(ται) πολὺ  

 πιθανώτερον τὰ προφητικὰ ἢ τῷ Ἰησοῦ.  
[[S. 108]] 

15,1 f. Dieser Wortlaut ist durch die sofortige Wiederholung ἐχρῆν γε αὐτὸν .. ἐκ-
θέσθαι πῶς ἄλλοις ἐφαρμοσθῆναι δύναται πολὺ πιθανώτερον ἢ τῷ Ἰησοῦ eher gesichert 
als die Vorwegnahme in I 50 φησὶν ἐν τῇ τοῦ Ἰουδαίου πρὸς τοὺς ἀπὸ τοῦ λαοῦ πισ-
τεύοντας προσωποποιΐᾳ τὰς εἰς τὰ περὶ τούτου ἀναφερομένας προφητείας δύνασθαι καὶ 
ἄλλοις ἐφαρμόζειν πράγμασι.  
 
II 29   [[15,2–5 Schröder | Bd. 1, 358,5–7.9f. Borret]] 

[[S. 15]]             μέγαν καὶ  
 δυνάστην καὶ πάσης τῆς γῆς καὶ πάντων τῶν ἐθνῶν καὶ  
 στρατοπέδων κύριόν φασιν110 οἱ προφῆται εἶναι τὸν ἐπιδη-  
  5 μήσοντα. οὐχὶ τοιοῦτον ὄλεθρον κατήγγειλαν111.  

[[S. 108]] 

15,2 ff. Die allgemein jüdische Messiaserwartung, s. Keim zur Stelle.  
 
II 30   [[15,5–10 Schröder | Bd. 1, 360,1–3.9–11 Borret]] 

[[S. 15]]                   θε-  
 ὸν δὲ καὶ112 θεοῦ υἱὸν οὐδεὶς ἐκ τοιούτων συμβό-  
 λων καὶ παρακουσμάτων οὐδ᾿ ἐξ οὕτως ἀγεννῶν τεκμηρί-  
 ων συνίστησιν. ὡς γὰρ ὁ ἥλιος πάντα τὰ ἄλλα φωτίζων  

 
110  φασιν ex φησιν corr. A1 
111  κατήγγειλεν, tertia manu supra scriptum -αν, A 
112  post καὶ add. τὸ A, sed altera (?) manu expunctum; τοῦ add. Delarue 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
67 

 πρῶτον αὑτὸν δεικνύει, οὕτως ἐχρῆν πεποιηκέναι τὸν  
10 υἱὸν τοῦ θεοῦ.  

 
II 31   [[15,10–15 Schröder | Bd. 1, 362,1f.3–5, 364,19f. Borret]] 

[[S. 15]]       σοφίζεσθ(ε)113 ἐν τῷ λέγειν τὸν  
 υἱὸν τοῦ θεοῦ εἶναι αὐτολόγον. λόγον ἐπαγγελλόμενοι  
 υἱὸν εἶναι τοῦ θεοῦ ἀποδείκνυ(τε) οὐ λόγον καθαρὸν  
 καὶ ἅγιον, ἀλλ᾿ ἄνθρωπον ἀτιμότατα114 ἀπαχθέντα καὶ  
 ἀποτυμπανισθέντα. ὡς εἴ γε ὁ λόγος ἐστὶν ὑμῖν υἱὸς  
15 τοῦ θεοῦ, καὶ ἡμεῖς ἐπαινοῦμεν.  

[[S. 108]] 

15,11. αὐτολόγος: nach dem Thesaurus zuerst hier bei Celsus belegt, s. Jo. 1,1. 
Ähnliche Zusammensetzungen bei den Valentinianern und Clemens Alexan-
drinus; s. Keim zur Stelle.  
15,15. ἡμεῖς ἐπαινοῦμεν: das ist trotz Origenes im Munde des Juden möglich, s. 
Neumann, RE III 1885115.  
 
II 32   [[15,15–22 Schröder | Bd. 1, 364,1–4.9–11.12f. Borret]] 

[[S. 15]]        προείρηται δ᾿  
 ἡμῖν ὅτι οὔτ᾿ ἀλαζὼν οὔτε γόης δύναται εἶναι ὁ Ἰησοῦς·  
 διὸ οὐκ ἀναγκαῖον ἐπαναλαμβάνειν τὰ εἰρημένα,  
 ἵνα μὴ πρὸς τὰς ταυτολογίας Κέλσου καὶ ἡμεῖς ταυτο-  
 λογῶμεν. ἀπηυθαδ(ίσαντο οἱ) γενεαλογήσαντ(ες) ἀπὸ  
20 τοῦ πρώτου φύντος καὶ τῶν ἐν Ἰουδαίοις βασιλέων τὸν  
 Ἰησοῦν. οὐκ ἂν ἡ τοῦ τέκτονος γυνὴ τηλικούτου γέ-  
 νους τυγχάνουσα ἠγνόει.  

[[S. 108]] 

15,20. τοῦ πρώτου φύντος: in der Polemik setzt Origenes dafür τοῦ πρώτου ἀνθρώ-
που ein. Das ist falsch; denn Celsus denkt, wie die ‚Könige‘ beweisen, an Matth. 
1,1 ff., nicht an Luc. 3,23 ff. (Vgl. auch I 39.58.) Also ist der erste Erzeuger 
Abraham, nicht Adam. – Der Plural οἱ γενεαλογήσαντες könnte zunächst die Ver-
mutung erwecken, dass Celsus damit die beiden Stammbäume bei Matthaeus 
und Lucas meine. Dem scheint aber nicht so zu sein. Jedenfalls hat er die 
[[S. 109]] auffällige und seit Porphyrius stark betonte Verschiedenheit der bei-
den Berichte nicht erwähnt. Ebenso wenig hat er darauf hingewiesen, dass es 
sich ja um den Stammbaum Josephs handelt. Aber seine Art der Kritik ist, wie 

 
113  [[σοφίζεσθ(ε)] rectius σοφίζ(εσθε)]] 
114  ἀτιμότατον Mcorr. 
115  [[1885] s.v. Celsus add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
68 

schon einmal gesagt wurde, eben ganz anders geartet als die spätere, nicht 
philologisch, sondern rein rationalistisch-psychologisch.  
 
II 33   [[15,22–24 Schröder | Bd. 1, 366,1–3 Borret]] 

[[S. 15]]       τί δὲ καὶ γενναῖον ἔδρα-  
 σεν οἷον θεὸς καταφρονῶν ἀνθρώπων καὶ διαγελῶν116 καὶ  
 παίζων τὸ συμβαῖνον ὁ Ἰησοῦς;  

 
II 34   [[15,24–16,5 Schröder | Bd. 1, 366,1–4.7f.18f.30–33 Borret]] 

[[S. 15]]        παίζων δ᾿ ὡς οἴ-  
25 εται τὸν Ἰησοῦν ὁ παρὰ τῷ Κέλσῳ Ἰουδαῖος εἰδέναι  
 ἀναγέγραπται τὸν Εὐριπίδου Βάκχον λέγοντα  
  ›λύσει μ᾿ ὁ δαίμων αὐτὸς ὅταν ἐγὼ θέλω‹.  
 – πῶς οὖν ὁ Ἰησοῦς, ἐπεὶ μὴ ἔλυσεν αὑτὸν δεδεμένον,  
 οὐδὲ ἐδύνατο λῦσαι; ἀλλ᾿ οὐδ᾿ ὁ καταδικάσας αὐτὸν  

[[S. 16]] ἔπαθέ τι οἷον ὁ Πενθεὺς μανεὶς ἢ σπαραχθείς. – ὁ Κέλσος  
 ὀνειδίζει ἐκ τῶν γεγραμμένων ἐν τῷ εὐαγγελίῳ ..  
 παρατιθέμενος τοὺς ἐμπαίξαντας αὐτῷ καὶ φοινικίδα  
 περιθέντας καὶ τὸν ἐξ ἀκανθῶν στέφανον καὶ τὸν ἐν  
  5 τῇ χειρὶ κάλαμον.  

[[S. 109]] 

15,25 f. εἰδέναι ἀναγέγραπται: nach Origenes passt das nämlich nicht zum πρόσ-
ωπον des Juden.  
15,27. Eurip. Bacch. 498.  
15,29 f. Die Pilatussage kannte Celsus also noch nicht.  
16,3–5. Diese Einzelheiten der Passion sowie die letzten Worte am Kreuz (Z. 8) 
hielt Celsus für ungöttlich, für eine αἰσχύνη und für ἀγεννῆ τεκμήρια (II 3 [[rec-

tius 30]]) der Christen.  
 
II 35   [[16,5–8 Schröder | Bd. 1, 370,1–4 Borret]] 

[[S. 16]]             τί οὐκ εἰ μὴ πρόσθεν ἀλλὰ νῦν  
 γοῦν θεῖόν τι ἐπιδείκνυται καὶ τῆς αἰσχύνης ταύτης  
 ἑαυτὸν ῥύεται καὶ τοὺς ὑβρίζοντας εἰς ἑαυτόν τε καὶ  
 τὸν πατέρα δικαιοῖ;  

 

 
116  διαγελῶν ex διαγγέλλων correxisse videtur A1 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
69 

II 36   [[16,8–10 Schröder | Bd. 1, 370,1–3 Borret]] 

[[S. 16]]       τί φησι καὶ ἀνασκολοπιζομένου  
 τοῦ σώματος; ποῖος  
10  ›ἰχώρ, οἷός πέρ τε ῥέει μακαρέσσι117 θεοῖσιν;‹  

[[S. 109]] 

16,10. Siehe oben zu I 66 (Ende).  
 
II 37   [[16,11–14 Schröder | Bd. 1, 372,1–5 Borret]] 

[[S. 16]] μετὰ ταῦτα .. τὸ ὄξος καὶ τὴν χολὴν ὀνειδίζει  
 τῷ Ἰησοῦ ὡς χανδὸν ἐπὶ τὸ πιεῖν ὡρμημένῳ καὶ μὴ  
 διακαρτερήσαντι τὴν δίψαν ὡς καὶ ὁ τυχὼν ἄνθρωπος  
 πολλάκις διακαρτερεῖ.  

[[S. 109]] 

16,11. Die Erwähnung von Essig und Galle ist durch IV 22 gesichert.  
 
II 38   [[16,14–17 Schröder | Bd. 1, 374,2–5 Borret]] 

[[S. 16]]            ταῦτ᾿ οὖν ἡμῖν ἐγκαλεῖτε,  
15 ὦ πιστότατοι, διότι τοῦτον οὐ νομίζομεν θεὸν  
 οὐδὲ συντιθέμεθα ὑμῖν ὅτι ἐπ᾿ ἀνθρώπων ὠφελείᾳ ταῦτα  
 ὑπέμεινεν, ἵνα καὶ ἡμεῖς κολάσεων καταφρονῶμεν;  

 
II 39   [[16,18f. Schröder | Bd. 1, 376,2–4 Borret]] 

[[S. 16]] μηδένα πείσας μέχρι ἔζη ὅ γε μηδὲ τοὺς ἑαυτοῦ μαθη-  
 τὰς ἐκολάσθη καὶ τοιαῦτα ὑπέμεινε.  

 
II 41   [[16,19f. Schröder | Bd. 1, 378,2f. Borret]] 

[[S. 16]]                (οὐκ ἔδειξεν)  
 ἑαυτὸν πάντων δὴ κακῶν καθαρεύοντα.  

 
II 42   [[16,20f. Schröder | Bd. 1, 380,1f. Borret]] 

[[S. 16]]             (οὐ)δὲ ἀν-  
 επίληπτο(ς)118 γέγον(εν ὁ) Ἰησοῦ(ς).  

[[S. 109]] 

16,20.119 Diesen Vorwurf hat Celsus zu des Origenes Entrüstung nicht näher 
begründet; Keim verweist auf Matth. 23,13 ff.  

 
117  [[μακαρέσσι] rectius μακάρεσσι]] 
118  ἀνεπίληπτον ex ἀνεπιβούλευτον corr. A1 (?) cf. ib. I,165,11 Koetschau 
119  [[16,20] ἀνεπίληπτος: add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
70 

II 43   [[16,21–23 Schröder | Bd. 1, 382,1–3 Borret]] 
[[S. 16]]                 οὐ δήπου  

 φήσετε περὶ αὐτοῦ ὅτι μὴ πείσας τοὺς ὧδε ὄντας120 ἐστέλ-  
 λετο εἰς ᾅδου πείσων τοὺς ἐκεῖ.  

 
II 44   [[16,23–17,2 Schröder | Bd. 1, 382,2–384,6.13–16 Borret]] 

[[S. 16]]       εἴπερ ἀτόπους  
 ἀπολογίας εὑρίσκοντες, ἐφ᾿ οἷς121 καταγελάστως ἐξηπατή-  
25 θητε οἴεσθε ἀληθῶς ἀπολογεῖσθαι, τί κωλύει καὶ ἄλλους  
 ὅσοι καταγνωσθέντες κακοδαιμονέστερον ἀπήλλαξαν μεί-  
 ζονας νομίζειν εἶναι καὶ θειοτέρους τούτου122 ἀγγέλους;  
 δύναιτο ἄν τις ὁμοίως ἀναισχυντῶν καὶ περὶ λῃστοῦ  
 καὶ ἀνδροφόνου κολασθέντος εἰπεῖν ὅτι οὗτός γε οὐχὶ  

[[S. 17]] λῃστὴς ἀλλὰ θεὸς ἦν· προεῖπε γὰρ τοῖς συλλῄσταις ὅτι  
 πείσεται τοιαῦτα οἷα δὴ πέπονθε.  

 
II 45   [[17,2–8 Schröder | Bd. 1, 386,2–7 Borret]] 

[[S. 17]]           εἶτα οἱ123 μὲν  
 τότε ζῶντι αὐτῷ συνόντες καὶ τῆς φωνῆς ἐπακούοντες  
 αὐτοῦ καὶ διδασκάλῳ χρώμενοι κολαζόμενον καὶ ἀπο-  
  5 θνῄσκοντα ὁρῶντες οὔτε συναπέθανον οὔτε ὑπεραπέθανον  
 αὐτοῦ οὐδὲ κολάσεων καταφρονεῖν ἐπείσθησαν, ἀλλὰ καὶ  
 ἠρνήσαντο εἶναι μαθηταί, νῦν δὲ ὑμεῖς αὐτῷ συναπο-  
 θνῄσκετε.  

 
II 46   [[17,8–12 Schröder | Bd. 1, 388,2f.14–16 Borret]] 

[[S. 17]]          παρὼν δέκα ναύτας καὶ τελώνας τοὺς  
 ἐξωλεστάτους μόνους εἷλε καὶ οὐδὲ τούτους ἅπαντας.  
10 εἰ ζῶν μὲν αὐτὸς μηδένα ἔπεισεν ἀποθανόντος δ᾿ αὐ-  
 τοῦ πείθουσιν οἱ βουλόμενοι τοσούτους, πῶς τοῦτο  
 οὐχ ὑπεράτοπόν ἐστι;  

[[S. 109]] 

17,8.124 Vgl. I 62. 

 
120  ὄντας i.m. add. A1 
121  οἷς Bouhéreau  αἷς A  cf. Wendland 293 
122  τούτου Delarue  τούτους A 
123  οἱ ex εἰ corr. A1 
124  [[17,8. Vgl. I 62 RP om. RG]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
71 

17,10. Diesen Satz leitet Origenes so ein: ἀναγκάζει δ᾿ ἡμᾶς ταυτολογῶν (sc. Cel-
sus) τὸ παραπλήσιον αὐτῷ ποιεῖν .. ἐν τῷ προκειμένῳ .. λόγῳ καθ᾿ ἣν ἔχομεν τάξιν τῆς 
γραφῆς φησι κτλ. Tatsächlich liegt hier125 auch eine Wiederholung von II 39 vor. 
Bei dem fragmentarischen Zustand lässt sich aber eine stilistische Entsprechung 
kaum erkennen.  
 
II 47   [[17,12–17 Schröder | Bd. 1, 388,2–390,6.11f. Borret]] 

[[S. 17]]           τίνι προσήχθητε λογισμῷ  
  τοῦτον νομίζειν υἱὸν θεοῦ; πεποίηκε (ὁ Κέλσος) ..  
  ἡμᾶς ἀποκρινομένους ὅτι τούτῳ προσήχθημεν, ἐπεὶ126 ἴσμεν  
 15 τὴν κόλασιν αὐτοῦ ὑπὲρ καθαιρέσεως τοῦ πατρὸς τῆς  
  κακίας γεγονυῖαν. τί οὖν; οὐχὶ καὶ ἄλλοι πολλοὶ ἐκο-  
  λάσθησαν καὶ οὐχ ἧττον ἀγεννῶς;  
 
II 48   [[17,17–20 Schröder | Bd. 1, 390,4–7 Borret]] 

[[S. 17]]             φησὶν οἱονεὶ  
 ἡμᾶς ἀποκρίνασθαι ὅτι διὰ τοῦτ᾿ ἐνομίσαμεν αὐτὸν  
 εἶναι υἱὸν θεοῦ, ἐπεὶ χωλοὺς καὶ τυφλοὺς ἐθεράπευσε.  
20 προστίθησι δὲ καὶ τὸ ὡς ὑμεῖς φατε ἀνίστη νεκρούς.  

 
II 49   [[17,21–18,5 Schröder | Bd. 1, 396,22–34 Borret]] 

[[S. 17]] <ἄλλ᾿>127 ὦ φῶς καὶ ἀλήθεια, τῇ αὐτοῦ φωνῇ128 διαρρή-  
 δην ἐξαγορεύει καθὰ καὶ ὑμεῖς συγγεγράφατε, διότι  
 παρέσονται ὑμῖν καὶ ἕτεροι δυνάμεσιν ὁμοίαις χρώμε-  
 νοι, κακοὶ καὶ γόητες, καὶ σατανᾶν τινα τοιαῦτα  
25 παραμηχανώμενον ὀνομάζει, ὥστ᾿ οὐδὲ αὐτὸς ἔξαρνός  
 ἐστιν ὡς ταῦτά γε οὐδὲν θεῖον ἀλλὰ πονηρῶν ἐστιν  
 ἔργα· βιαζόμενος δὲ ὑπὸ τῆς ἀληθείας ὁμοῦ καὶ τὰ  
 τῶν ἄλλων ἀπεκάλυψε καὶ τὰ καθ᾿ αὑτὸν ἤλεγξε. πῶς  
 οὖν οὐ σχέτλιον ἀπὸ τῶν αὐτῶν ἔργων τὸν μὲν θεὸν  

[[S. 18]] τοὺς δὲ γόητας ἡγεῖσθαι; τί γὰρ μᾶλλον ἀπό γε τούτων  
 τοὺς ἄλλους πονηροὺς ἢ τοῦτον νομιστέον αὐτῷ χρωμέ-  
 νους μάρτυρι; ταῦτα μέν γε καὶ αὐτὸς ὡμολόγησεν οὐχὶ  
 θείας φύσεως ἀλλ᾿ ἀπατεώνων τινῶν καὶ παμπονήρων εἶ-  
  5 ναι γνωρίσματα.  

 
125  [[hier auch] auch hier RP]] 
126  ἐπεὶ Bouhéreau  εἰ καὶ A  <ἐπ>εὶ καὶ Koetschau cf. ib. I,169,8 Koetschau ἐπεὶ ἐκολάσθη et infra v. 19 
127  ἀλλ᾿ cf. Adn. 
128  φωνῇ] λέξει (supra scriptum φωνῆ) A1 



Text und Kommentar 

 
72 

[[S. 109]] 

17,21. ἀλλ᾿: dieses Wort habe ich aus der zweimaligen Wiederholung des An-
fangs in II 53 entnommen. – Das ὦ φῶς καὶ ἀλήθεια ist im Munde des Juden durch-
aus passend. Norden, Agnostos Theos 296–8, scheint mir nach Röm. 2,17 ff. in 
Verbindung mit hermetischen Traktaten die ῥῆσις jüdischer διδάσκαλοι richtig 
gezeichnet zu haben, die sich selbst als φῶς τῶν ἐν σκοτεινῷ ansahen129 ( Jes. 42,6 
[[rectius 42,6 f.]] εἰς φῶς ἐθνῶν .. ἐξαγαγεῖν .. καθημένους ἐν σκότει) und γνῶσις und 
ἀλήθεια im Gesetz zu besitzen glaubten.130 – Zur Form des Ausrufs vgl. II 74 und 
die Bemerkung der Vorrede.  
[[S. 110]] 
17,22. Hinter ἐξαγορεύει steht in der 1. Wiederholung (II 53) Ἰησοῦς ταῦτα. Aber 
Ἰησοῦς ist nur Gegensatz zu dem in der Wiederholung eingefügten Μωϋσῆς, und 
ταῦτα fehlt auch bei der 2. Wiederholung.  
17,23. ὑμῖν καὶ: diese Worte fehlen in II 50 (Wiederholung).  
 
II 54   [[18,5f. Schröder | Bd. 1, 412,4f. Borret]] 

[[S. 18]]           τίνι οὖν προσήχθητε; ἢ διότι  
 προεῖπεν ὡς ἀποθανὼν ἀναστήσεται;  

 
II 55   [[18,6–19,1 Schröder | Bd. 1, 414,2–416,25 Borret]] 

[[S. 18]]        φέρε δὴ καὶ131  
 πιστεύωμεν132 ὑμῖν τοῦτ᾿ εἰρῆσθαι· πόσοι δ᾿ ἄλλοι τοι-  
 αῦτα τερατεύονται πειθοῦς ἕνεκα τῶν εὐήθως ἀκουόντων  
 ἐνεργολαβοῦντες τῇ πλάνῃ; ὅπερ οὖν καὶ Ζάμολξιν ἐν  
10 Σκύθαις φασί, τὸν Πυθαγόρου δοῦλον, καὶ αὐτὸν Πυθα-  
 γόραν ἐν Ἰταλίᾳ καὶ Ῥαμψίνιτον ἐν Αἰγύπτῳ· τοῦτον  
 μὲν καὶ ›συγκυβεύειν‹ ἐν ᾅδου ›τῇ Δήμητρι‹ καὶ ἀν-  
 ελθεῖν133 ›δῶρον‹ ›παρ᾿ αὐτῆς χειρόμακτρον χρυσοῦν‹  
 φέροντα· καὶ μὴν καὶ Ὀρφέα ἐν Ὀδρύσαις καὶ Πρωτεσί-  
15 λαον ἐν Θεσσαλίᾳ καὶ Ἡρακλέα ἐπὶ Ταινάρῳ καὶ Θησέα.  
 ἀλλ᾿ ἐκεῖνο σκεπτέον, εἴ τις ὡς ἀληθῶς ἀποθανὼν ἀν-  
 έστη ποτὲ αὐτῷ σώματι. ἢ οἴεσθε τὰ μὲν τῶν ἄλλων μύ-  
 θους εἶναί τε καὶ δοκεῖν, ὑμῖν δὲ τὴν καταστροφὴν τοῦ  

 
129  [[ansahen] ansahen1) RP  1) s. dazu auch Peterson, Monotheismus 107 Anm. 28. notam 

add. RP]] 
130  [[glaubten.] Über das Verhältnis zum Johannesevangelium trägt Norden, a.O. 299 und 

Anm., Vermutungen vor. add. RP]] 
131  δὴ καὶ P  καὶ δὴ A 
132  πιστεύωμεν Mcorr.  πιστεύομεν A 
133  ἀνελθεῖν Pcorr.  ἀνελεῖν A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
73 

 δράματος εὐσχημόνως ἢ πιθανῶς ἐφευρῆσθαι, τὴν134 ἐπὶ  
20 τοῦ σκόλοπος αὐτοῦ φωνὴν ὅτ᾿ ἀπέπνει, καὶ τὸν σεισμὸν  
 καὶ τὸν σκότον; ὅτι δὴ ζῶν μὲν οὐκ135 ἐπήρκεσεν ἑαυτῷ,  
 νεκρὸς δ᾿ ἀνέστη καὶ τὰ σημεῖα τῆς κολάσεως ἔδειξε  
 καὶ τὰς χεῖρας ὡς ἦσαν πεπερονημέναι, τίς τοῦτο εἶ-  
 δε; γυνὴ πάροιστρος, ὥς φατε, καὶ εἴ τις ἄλλος τῶν  
25 ἐκ τῆς αὐτῆς γοητείας ἤτοι κατά τινα διάθεσιν ὀνει-  
 ρώξας καὶ κατὰ τὴν αὐτοῦ βούλησιν δόξῃ πεπλανημένῃ  
 φαντασιωθείς, ὅπερ ἤδη136 μυρίοις συμβέβηκεν, ἤ, ὅπερ  
 μᾶλλον, ἐκπλῆξαι τοὺς λοιποὺς τῇ τερατείᾳ ταύτῃ θελή-  
 σας καὶ διὰ τοῦ τοιούτου ψεύσματος ἀφορμὴν ἄλλοις  

[[S. 19]]  ἀγύρταις παρασχεῖν.  
[[S. 110]] 

18,9 ff. Die Parallelen stammen z.T. aus Herodot: Zamolxis IV 94 ff., Rhampsi-
nit II 122 (mit wörtlichen Anklängen).137 Pythagoras: s. Diog. Laert. VIII 1,21.  
18,24. πάροιστρος: wohl nach Luc. 8,2 Μαρία ἡ καλουμένη ἡ Μαγδαληνή, ἐξ ἧς δαι-
μόνια ἑπτὰ ἐξεληλύθει. – ἄλλος: vermutlich Petrus nach Luc. 24,34.  
18,26. καὶ: in der Wiederholung II 60 ἤ.  
19,1. In II 61 glaubt Koetschau (Übersetzung) ein neues Fragment zu erkennen 
in folgenden Worten: ἦν οὖν καὶ ὁ Ἰησοῦς μετὰ θάνατον, ὡς μὲν ὁ Κέλσος οἴεται, φαντα-
σίαν ἐξαποστέλλων τῶν ἐπὶ τῷ σταυρῷ τραυμάτων καὶ οὐκ ἀληθῶς τοιοῦτος ὢν τραυματίας. 
Jedoch scheint φαντασίαν ἐξαποστέλλων bloss eine Weiterführung des Origenes 
nach 18,27 φαντασιωθείς (passivisch!) zu sein.  
 
II 63   [[19,1–3 Schröder | Bd. 1, 430,2–4 Borret]] 

[[S. 19]]         ἐχρῆν, εἴπερ ὄντως θείαν  
 δύναμιν ἐκφῆναι ἤθελεν ὁ Ἰησοῦς, αὐτοῖς τοῖς ἐπηρε-  
 άσασι καὶ τῷ καταδικάσαντι καὶ ὅλως πᾶσιν ὀφθῆναι.  

 
II 67   [[19,4–6 Schröder | Bd. 1, 444,19–21 Borret]] 

[[S. 19]] οὐ γὰρ δὴ ἔτι ἐφοβεῖτό τινα ἀνθρώπων ἀποθανὼν  
  5 καί, ὥς φατε, ›θεὸς‹ ὢν οὐδ᾿ ἐπὶ τοῦτ᾿ ἐπέμφθη τὴν  
 ἀρχὴν ἵνα λάθῃ.  

 

 
134  τὴν] πλὴν (deletum et τὴν iuxta scriptum) A 
135  οὐκ supra scriptum A cf. I,182,9 Koetschau 
136  ἤδη] e δὲ corr. A2  δὴ M  cf. I,183,1 Koetschau 
137  [[Anklängen).] Anspielungen). Zamolxis wird III 34 noch einmal erwähnt. RP]] 



Text und Kommentar 

 
74 

II 68   [[19,6–8 Schröder | Bd. 1, 444,2f. Borret]] 

[[S. 19]]          εἰ δ᾿ οὖν τό γε τοσοῦτον ὤφει-  
 λεν εἰς ἐπίδειξιν θεότητος ἀπὸ τοῦ σκόλοπος γοῦν εὐ-  
 θὺς ἀφανὴς γενέσθαι.  

 
II 70   [[19,8–14 Schröder | Bd. 1, 452,2f.9–12.22f., 454,30f. Borret]] 

[[S. 19]]           τίς δὲ πώποτε πεμφθεὶς  
 ἄγγελος δέον ἀγγέλλειν τὰ κεκελευσμένα κρύπτεται;  
10 ἢ ὅτε μὲν ἠπιστεῖτο ἐν138 σώματι πᾶσιν ἀνέδην ἐκήρυττεν,  
 ὅτε δὲ πίστιν ἂν ἰσχυρὰν παρεῖχεν139 ἐκ νεκρῶν ἀναστὰς  
 ἑνὶ μόνῳ γυναίῳ καὶ τοῖς ἑαυτοῦ θιασώταις κρύβδην  
 παρεφαίνετο; κολαζόμενος μὲν ἄρα πᾶσιν ἑωρᾶτο, ἀνα-  
 στὰς δὲ ἑνί, οὗπερ ἐχρῆν τοὐναντίον.  

[[S. 110]] 

19,12. θιασῶται auch III 22.  
 
II 71   [[19,14–20 Schröder | Bd. 1, 454,1.10f., 454,15–456,18 Borret]] 

[[S. 19]]                  ἐδίδαξε  
15 δὲ ἡμᾶς ὁ Ἰησοῦς καὶ ὅστις ἦν ὁ πέμψας. – ἀλλὰ καὶ  
 ἐφ᾿ οἷς ἔπεμψεν αὐτὸν ὁ πατὴρ μυρία ἐστίν. – ἀλλὰ  
 καὶ τοὺς μὲν εὐσεβοῦντας οὗτος φωταγωγεῖ, τοὺς δὲ  
 ἁμαρτάνοντας κολάσει, ὅπερ οὐκ ἰδὼν ὁ Κέλσος πεποίηκε  
 καὶ τοὺς μὲν εὐσεβοῦντας φωταγωγήσων, τοὺς δὲ ἁμαρ-  
20 τάνοντας ἢ μεταγνόντας140 ἐλεήσων.  

[[S. 110]] 

19,19 f. Der Sinn des letzten Satzes ergibt sich einigermassen klar aus den vorher-
gehenden Worten des Origenes. Es handelt sich um einen der Zwecke, ἐφ᾿ οἷς 
ἔπεμψεν αὐτὸν ὁ πατήρ. Vielleicht hat ihn Celsus, wie er das häufig tut, in fragender 
Form eingeführt: Welches sind die Ursachen, weshalb ihn der Vater gesandt 
hat? Kam er, um das oder jedes zu tun, ἢ καὶ τοὺς μὲν εὐσεβοῦντας κτλ. Wegen der 
Unsicherheit des allgemeinen Zusammenhangs wage ich in der Frage der Text-
gestaltung Z. 20 keine Entscheidung, wenngleich die Überlieferung kaum halt-
bar scheint und Koetschaus Konjektur manches für sich hat.  
 

 
138  <ὢν> ἐν σώματι Koetschau in transl. 
139  [[παρεῖχεν RP Koetschau Borret] ἀνεῖχεν RG]] 
140  ἢ μεταγνόντας <ἢ μὴ> Koetschau  μὴ μεταγνόντας Bouhéreau  cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
75 

II 72   [[19,20–23 Schröder | Bd. 1, 456,1–3 Borret]] 

[[S. 19]]                 εἰ μὲν ἐβούλε-  
 το λανθάνειν, τί ἠκούετο ἡ ἐξ οὐρανοῦ φωνὴ κηρύττου-  
 σα αὐτὸν υἱὸν θεοῦ; εἰ δ᾿ οὐκ ἐβούλετο λανθάνειν, τί  
 ἐκολάζετο ἢ τί ἀπέθνῃσκε;  

[[S. 110]] 

19,21 f. II 72 (Wiederholung) φωνὴ ἡ κηρύττουσα αὐτὸν εἶναι141.  
 
II 73   [[19,23–28 Schröder | Bd. 1, 458,1–5 Borret]] 

[[S. 19]]         ἐκτίθεται δὲ μετὰ  
 ταῦτα ὁ Κέλσου Ἰουδαῖος ὡς ἀκόλουθον τὸ μὴ ἀκόλουθον.  
25 οὐ γὰρ ἀκολουθεῖ τῷ ἠθέλησεν ἡμᾶς δι᾿ ὧν πέπονθε κο-  
 λάσεων διδάξαι καὶ θανάτου καταφρονεῖν τὸ ἀναστάντα  
 αὐτὸν ἐκ νεκρῶν φανερῶς εἰς φῶς καλέσαι πάντας καὶ  
 διδάξαι οὗ χάριν κατεληλύθει.  

[[S. 110]] 

19,25 f. Glöckner verbindet die beiden Satzteile so: εἰ δ᾿ ἠθέλησεν .. ἐχρῆν ἀναστάντα 
κτλ. Das ist möglich; man kann aber auch an eine Fortsetzung der Fragen von 
II 72 [[S. 111]] denken, also: εἰ ἠθέλησεν .. τί οὐκ ἀναστὰς .. ἐκάλεσε κτλ. Inhaltlich 
vgl. II 38 ἵνα καὶ ἡμεῖς κολάσεων καταφρονῶμεν.  
 
 
II 74/75 [[19,28–20,2; 20,2–4 Schröder | Bd. 1, 458,2–4, 460,9f.; 460,5–7 
  Borret]] 
[[S. 19]]                (74) ταῦτα μὲν οὖν  

 ὑμῖν ἐκ τῶν ὑμετέρων142 συγγραμμάτων ἐφ᾿ οἷς οὐδενὸς  
30 ἄλλου μάρτυρος χρῄζομεν· αὐτοὶ γὰρ ἑαυτοῖς περιπίπτε-  

[[S. 20]] τε. ὅλως, ὦ ὕψιστε καὶ οὐράνιε, τίς θεὸς παρὼν εἰς  
 ἀνθρώπους ἀπιστεῖται, (75) καὶ ταῦτα οἷς ἐλπίζουσιν  
 ἐπιφανεῖσθαι143; ἢ τί δήποτε τοῖς πάλαι προσδεχομένοις  
 οὐ γνωρίζεται;  

[[S. 111]] 

20,1. Zu ὦ ὕψιστε καὶ οὐράνιε vgl. die Vorrede.  
 

 
141  [[φωνὴ .. εἶναι] rectius φωνὴ κηρύττουσα αὐτὸν εἶναι υἱὸν θεοῦ .. φωνὴ ἡ κηρύττουσα αὐτὸν 
υἱὸν θεοῦ]] 
142  ὑμετέρων P2  ἡμετέρων A 
143  ἐπιφανεῖσθαι scripsi  ἐπιφαίνεται A 



Text und Kommentar 

 
76 

II 76   [[20,4–7 Schröder144 | Bd. 1, 462,5–464,8 Borret]] 

[[S. 20]]        ἀπειλεῖ καὶ λοιδορεῖ κούφως ὁπότ-  
  5 αν λέγῃ ›οὐαὶ ὑμῖν‹ καὶ ›προλέγω ὑμῖν‹. ἐν γὰρ τού-  
 τοις ἄντικρυς ὁμολογεῖ ὅτι πεῖσαι ἀδυνατεῖ, ὅπερ  
 οὐκ ἂν θεὸς ἀλλ᾿ οὐδ᾿ ἄνθρωπος φρόνιμος πάθοι.  

 
II 77   [[20,8–12 Schröder | Bd. 1, 468,2–5, 470,22f. Borret]] 

[[S. 20]] ἐλπίζομεν δήπου ἀναστήσεσθαι ἐν σώματι καὶ βιοτὴν  
 ἕξειν αἰώνιον καὶ τούτου παράδειγμα καὶ ἀρχηγέτην  
10 τὸν πεμπόμενον ἡμῖν ἔσεσθαι, δεικνύντα ὅτι οὐκ ἀδύ-  
 νατόν145 τινα146 τῷ θεῷ σὺν τῷ σώματι147 <ἀναστῆσαι>148. ποῦ  
 οὖν ἐστιν, ἵνα ἴδωμεν καὶ πιστεύσωμεν;  

[[S. 111]] 

20,11. Vor ποῦ ist etwa Folgendes hinzuzudenken: Ihr behauptet nun, dass Je-
sus der Gesandte ist; dann müsste er aber auch auferstanden und sichtbar sein.  
 
II 78   [[20,12–20 Schröder | Bd. 1, 470,1f., 472,12–19 Borret]] 

[[S. 20]]            ἢ ἐπὶ  
 τούτῳ κατῆλθεν, ἵν᾿ ἀπιστήσωμεν; – λεγέτωσαν δ᾿  
 Ἰουδαῖοι, ἐὰν ἡμῖν149 ἐγκαλοῦντες φάσκωσι θαυμαστή γε  
15 ἡμῖν150 ἡ τοῦ θεοῦ πρόνοια καὶ φιλανθρωπία κολαζομένοις  
 καὶ στερηθεῖσι καὶ τῆς Ἱερουσαλὴμ καὶ τοῦ λεγομένου  
 ἁγιάσματος καὶ τῆς σεμνοτάτης λατρείας· ὃ γὰρ ἐὰν  
 εἴπωσιν ἀπολογούμενοι περὶ τῆς προνοίας τοῦ θεοῦ151,  
 ἡμεῖς μᾶλλον κατασκευάσομεν καὶ ἐπὶ τὸ βέλτιον λέ-  
20 γοντες θαυμαστὴν γεγονέναι πρόνοιαν τοῦ θεοῦ κτλ.  

[[S. 111]] 

20,13. Mit dem λεγέτωσαν wird, wie häufig (s. Vorrede), ein Celsusfragment ein-
geleitet, das zeigt, dass der Jude sich in seiner Anklage auch mit der Frage der 
πρόνοια befasst und sie unter Hinweis auf das Judenvolk (nur das ἡμῖν gibt einen 
erträglichen Sinn; von den Christen kann der Jude das schlechterdings nicht 
sagen) ironisiert hat. Das λεγομένου Z. 16, das von Origenes stammt, zeigt den 
 
144  [[Cf. 90,3–6.]] 
145  ἀδύνατόν] -τόν loco raso A 
146  τινα] τι παρὰ P  τι Delarue 
147  σὺν τῷ σώματι om. P Delarue 
148  ἀναστῆσαι add. Höschel cf. supra v. 8 
149  ἡμῖν ἐγκαλοῦντες φάσκωσιν] ἡμεῖς ἐγκαλοῦντες φάσκωμεν Mcorr. 
150  ἡμῖν scripsi  ὑμῖν A 
151  post θεοῦ tres fere litterae erasae A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC II 1–79 

 
77 

terminus technicus des Juden an. Die Antwort des Origenes nimmt das θαυμαστή 
des Juden, das dieser spöttisch = mira quaedam braucht, auf und gibt ihm einen 
tieferen Sinn = vere admirabilis.  
 
II 79   [[20,21–24 Schröder | Bd. 1, 474,2f., 476,35–37 Borret]] 

[[S. 20]] ἐκεῖνος μὲν οὖν ἄνθρωπος ἦν καὶ τοιοῦτος οἷον  
 αὐτὸ τὸ ἀληθὲς ἐμφανίζει καὶ ὁ λόγος δείκνυσιν. –  
 ὁ παρὰ τῷ Κέλσῳ Ἰουδαῖος .. αὐτοῦ που κατέπαυσε  
 τὸν λόγον καὶ ἄλλα εἰπὼν οὐ μνήμης ἄξια.  

[[S. 111]] 

20,21. Der Schlusssatz ist von Origenes als Epilogos des Juden eingeführt. Da 
er in den letzten Worten auf den Titel der Schrift ἀληθὴς λόγος anspielt, ergibt 
sich ein wirkungsvoller Abschluss, sodass man glauben möchte, dass die von 
Origenes übergangenen Vorwürfe, die er als nicht der Erwähnung wert be-
zeichnet, diesem Epilogos vorausgingen.  
 
 



Text und Kommentar 

 
78 

[[S. 111]] 

Einwendungen des Celsus in eigener Person. 

 
a) Geschichte des Juden- und Christentums:  

das treibende Motiv ist στάσις, 21,3–22,8. 
b) Religionsgeschichte: Parallelen zum Christentum  

und zur Person seines Stifters, 22,8–25,14. 
 
III 1   [[21,1–11 Schröder | Bd. 2, 14,10–20 Borret]] 

[[S. 21]] τρίτον τοῦτον ἐνιστάμεθα λόγον, ἐν ᾧ πρό-  
 κειται ἀγωνίσασθαι πρὸς ἃ ἐκτίθεται (ὁ Κέλσος) ὡς  
 ἀπὸ ἰδίου προσώπου. εὐηθέστατα ἐρίζουσι πρὸς ἀλλή-  
 λους Χριστιανοὶ καὶ Ἰουδαῖοι. (οὐ)δὲν διαφέρ(ει αὐ-  
  5 τῶν ὁ) πρὸς ἀλλήλους διάλογο(ς) περὶ Χριστοῦ τῆς κα-  
 τὰ τὴν παροιμίαν καλουμένης ὄνου σκιᾶς μάχης. (οὐ)δὲν  
 σεμνόν (ἐστιν) ἐν τῇ Ἰουδαίων καὶ Χριστιανῶν πρὸς  
 ἀλλήλους ζητήσει πιστευόντων μὲν ἀμφοτέρων ὅτι ἀπὸ  
 θείου πνεύματος ἐπροφητεύθη τις ἐπιδημήσων σωτὴρ τῷ  
10 γένει τῶν ἀνθρώπων, οὐκέτι δ᾿ ὁμολογούντων περὶ τοῦ  
 ἐληλυθέναι τὸν προφητευόμενον ἢ μή.  

[[S. 111]] 

21,10.152 Die Infinitivkonstruktion περὶ τοῦ ἐληλυθέναι stammt wohl von Origenes. 
Vielleicht schimmert in III 4 das Ursprüngliche noch etwas mehr hindurch: ἐξ-
ετάζοντες (οἱ Ἰουδαῖοι καὶ Χριστιανοί) .. πότερον ὁ προφητευόμενος [[S. 112]] ἐλήλυθεν 
ἢ οὐδαμῶς μὲν ἐπιδεδήμηκεν ἔτι δὲ προσδοκᾶται; vgl. ebd. περὶ τοῦ προφητευομένου 
προσδοκωμένου.  
 
III 5/III 6/III 5  
  [[21,11–20 Schröder | Bd. 2, 20,1–3; 24,17f.; 20,3–22,8 Borret]] 

[[S. 21]]          (5) Ἰουδαῖ(οι)  
 Αἰγύπτι(οι) τῷ γένει τυγχάνοντ(ες) καταλελοίπ(ασι)  
 τὴν Αἴγυπτον (6) καὶ ἐπὶ τὴν Παλαιστίνην ἐληλύθ(ασι)  
 τήν τε νῦν καλουμένην Ἰουδαίαν ᾠκήκ(ασι), (5) στασι-  
15 άσαντ(ες) πρὸς τὸ κοινὸν τῶν Αἰγυπτίων καὶ τὸ ἐν Αἰ-  
 γύπτῳ σύνηθες περὶ τὰς θρησκείας ὑπερφρονήσαντ(ες).  
 ἅπερ ἐποίησαν Αἰγυπτίοις πεπόνθ(ασιν) ὑπὸ τῶν προσθε-  
 μένων τῷ Ἰησοῦ καὶ πιστευσάντων αὐτῷ ὡς Χριστῷ καὶ  

 
152  [[21,10.] 21,10 f. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
79 

 ἀμφοτέροις αἴτιον γέγον(ε) τῆς καινοτομίας τὸ στα-  
20 σιάζειν πρὸς τὸ κοινόν.  

[[S. 112]] 

21,11 f. Juden = Ägypter. Das ist die gewöhnliche Ansicht des Altertums, s. bes. 
Manetho bei Joseph. c. Apion. 1,14 ff.26 ff.; Strab. 16,2; Tac. hist. 5,2 ff. usw. – 
Die Fragmente und Wiederholungen in Kapitel 6–8 zeigen, dass in Kapitel 5 
grossenteils der Bericht des Origenes an die Stelle der Celsusworte getreten ist. 
Die vielfachen Abweichungen und Auslassungen lassen uns aber nicht mehr 
zum Wortlaut des Celsus gelangen. Ich habe deshalb das Neue, das Kapitel 6 
bietet, in Kapitel 5 eingefügt, ohne die durch Kapitel 6 nahegelegte Umstellung 
der Partizipien στασιάσαντες und ὑπερφρονήσαντες vor die Verba καταλελοίπασι κτλ., 
die sich auch stilistisch empfehlen würde, vorzunehmen. Denn erstens steht in 
Kapitel 6 nur der Infinitiv ἐστασιακέναι voran, und zweitens zerreisst man da-
durch in Kapitel 5 wieder den engen Zusammenhang des στασιάσαντες mit dem 
πεπόνθασιν und αἴτιον γέγονε .. τὸ στασιάζειν des Nachsatzes. Wir müssen uns hier 
damit begnügen, die Gedanken des Celsus einigermassen zu wiederholen, die 
Form ist verloren. Ich füge noch die Varianten von Kapitel 6–8 im Wortlaut 
des Origenes an. III 6 οὐ δύναται τηλικοῦτο στασιῶδες πλῆθος Αἰγυπτίων, ἀρχὴν ἔχον 
τὴν στάσιν, γενέσθαι ἔθνος. – τοῦτο δέ μοι βούλεται ὁ λόγος συνάγειν ὅτι ψεῦδος τὸ 
Αἰγυπτίους τὸ γένος ὄντας τινὰς ἐστασιακέναι πρὸς Αἰγυπτίους καὶ τὴν Αἴγυπτον κατα-
λελοιπέναι καὶ153 ἐπὶ τὴν Παλαιστίνην ἐληλυθέναι τήν τε νῦν καλουμένην Ἰουδαίαν ᾠκη-
κέναι. III 7 ὁμοίως δὲ ψεῦδος τὸ Αἰγυπτίους ὄντας ἀπὸ στάσεως τὴν ἀρχὴν εἰληφέναι 
τοὺς Ἑβραίους καὶ τὸ Ἰουδαίους ὄντας ἄλλους κατὰ τοὺς Ἰησοῦ χρόνους ἐστασιακέναι 
πρὸς τὸ κοινὸν τῶν Ἰουδαίων καὶ τῷ Ἰησοῦ κατηκολουθηκέναι. III 8 (Ende) ταῦτα μὲν 
πρὸς τὰ ὑπὸ Κέλσου εἰρημένα περὶ τοὺ στάσιν γεγονέναι τὴν ἀρχὴν πάλαι μὲν τοῦ συσ-
τῆναι Ἰουδαίους ὕστερον δὲ τοῦ[του] Χριστιανοὺς γενέσθαι. – Z. 18. Die Worte καὶ 
[[S. 113]] πιστευσάντων αὐτῷ ὡς Χριστῷ hält Keim für einen Zusatz des Origenes.  
 
III 9   [[21,20f. Schröder | Bd. 2, 28,2–30,3 Borret]] 

[[S. 21]]             εἰ ἐθελήσουσι πάντες ἄν-  
 θρωποι εἶναι Χριστιανοί, οὐκ ἂν ἔτι οἵδε ἐθέλοιεν.  

[[S. 113]] 

21,20. In den Einleitungsworten zu Kapitel 9 ἐπεὶ δ᾿ ἐν τοῖς ἑξῆς προφανῶς ψεύδε-
ται, φέρε καὶ τὴν λέξιν αὐτοῦ ἐκθώμεθα λέγοντος κτλ. gibt Origenes offen zu, dass er 
sich bei der Auswahl in der Zitierung der Celsusworte auch vom Gesichtspunkt 
der wirksamen Polemik bestimmen lässt und Punkte herausgreift, die ihm leicht 
und schlagend zu widerlegen scheinen. Ein Zusammenhang mit dem Voraus-
gehenden ist hier kaum herzustellen.  

 
153  [[καὶ ἐπὶ .. ἐληλυθέναι om. RG]] 



Text und Kommentar 

 
80 

III 10  [[21,22–25 Schröder | Bd. 2, 30,2–5 Borret]] 

[[S. 21]] ἀρχόμενοι μὲν ὀλίγοι τε ἦσαν καὶ ἓν ἐφρόνουν,  
 εἰς πλῆθος δὲ σπαρέντες αὖθις αὖ τέμνονται καὶ σχί-  
 ζονται καὶ στάσεις ἰδίας ἔχειν ἕκαστοι θέλουσι· τού-  
25 του γὰρ ἀρχῆθεν ἔχρῃζον.  

 
III 12  [[21,25–29 Schröder | Bd. 2, 34,4–8 Borret]] 

[[S. 21]]         καὶ ὑπὸ πλήθους πάλιν  
 διϊστάμενοι σφᾶς αὐτοὺς ἐλέγχουσιν ἑνὸς154 ὡς εἰπεῖν  
 ἔτι κοινωνοῦντες, εἴ γε κοινωνοῦσι155, τοῦ ὀνόματος.  
 καὶ τοῦτο μόνον ἐγκαταλιπεῖν156 ὅμως αἰσχύνονται157, τὰ  
 λοιπὰ δ᾿ ἄλλοι158 ἀλλαχῇ τετάχαται.  

 
III 14  [[21,29–22,4 Schröder | Bd. 2, 38,1–5 Borret]] 

[[S. 21]]                θαυμασιώτερον  
30 μὴν159 τὸ σύνθημα αὐτῶν τοσῷδε ὅσῳ γε160 μᾶλλον ἐξ οὐδεμιᾶς  

[[S. 22]] ὑποθέσεως ἀξιόχρεω συνεστὸς161 ἐλέγχοιτο. ἀλλ᾿ ἔστιν  
 ἀξιόχρεως ὑπόθεσις ἡ στάσις καὶ ἡ δι᾿ αὐτὴν ὠφέλεια  
 καὶ τὸ τῶν ἔξωθεν δέος· ταῦτα βεβαιοῖ τὴν πίστιν αὐ-  
 τοῖς.  

 
III 15  [[22,4–8 Schröder | Bd. 2, 40,12–15 Borret]] 

[[S. 22]]          (cf. I 3) σαφῶς δὴ τὸ σεμνὸν τῆς ἡμετέρας  
  5 ἀρχῆς παριστῶμεν καὶ οὐχ, ὡς οἴεται Κέλσος, ἀποκρύ-  
 πτομεν, ἐπὰν καὶ τοῖς πρῶτον162 εἰσαγομένοις καταφρό-  
 νησιν μὲν τῶν εἰδώλων καὶ πάντων τῶν ἀγαλμάτων ἐμ-  
 ποιήσωμεν κτλ.  

[[S. 113]] 

22,5. Siehe zu I 3.  
 

 
154  ἑνὸς] ὅσον Pat 
155  post κοινωνοῦσι add. ἔτι M 
156  ἐγκαταλειπεῖν Pat 
157  αἰσχύνονται A  αἰσχυνόμενοι Φ 
158  ἄλλοι] ἄλλοις E H* 
159  μὴν A  μὲν M 
160  γε M  δὲ A 
161  συνεστὼς (ὁ super ω scripsit A1) A M 
162  πρῶτον Bouhéreau  πρώτοις A  πρώτως Koetschau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
81 

III 16  [[22,8–14 Schröder | Bd. 2, 42,1–3.11–13.13–16 Borret]] 

[[S. 22]]          ποῖα δὲ παντοδαπὰ163 ἐπισπώμεθα ἢ  
 τίνα συμπλάσσομεν δείματα, ὡς ἀναποδείκτως γράφει  
10 ὁ Κέλσος, παραστησάτω ὁ βουλόμενος. – ποῖα οὖν δεί-  
 ματα .. συμπλάττοντες ἐπισπώμεθα τοὺς ἀνθρώπους; –  
 τὰ τοῦ παλαιοῦ λόγου παρακούσματα συμπλάττοντες  
 τούτοις προκαταυλοῦ(σι) καὶ προκατηχοῦ(σι) τοὺς ἀν-  
 θρώπους ὡς οἱ τοὺς κορυβαντιζομένους περιβομβοῦντες.  

[[S. 113]] 

22,8–11. Ein locus desperatus! Koetschau (Übersetzung) bezieht ἐπισπώμεθα nach 
Z. 11 auf ein (im Sinne?) zu ergänzendes τοὺς ἀνθρώπους und fügt deshalb hinter 
παντοδαπὰ ein προσάγοντες ein. Aber das ἐπισπώμεθα ist hier genau so gebraucht 
wie das folgende συμπλάττομεν, also dem Sinne nach gleich S. 31,2 (τὰ φάσματα 
καὶ τὰ δείματα) προσάγουσιν. Ob man aber aus jener Stelle das vorliegende παντο-
δαπὰ in φάσματα ändern oder dieses Substantiv hinter παντοδαπὰ ergänzen darf, 
bleibt ungewiss. Es ist mir eigentlich wahrscheinlicher, dass die doppelte Ver-
wendung des ἐπισπώμεθα von Origenes stammt, aber ich kann hier nicht klar 
zwischen Paraphrase und originalem Wortlaut scheiden. Entweder hat Origenes 
zuviel von den Worten des Celsus weggelassen oder zusammengehörige Dinge 
(παντοδαπὰ δείματα συμπλάττοντες ἐπισπῶνται τοὺς ἀνθρώπους) auseinandergerissen. 
(Vgl. übrigens das Zugeständnis des Origenes II,267,4–13 Koetschau.)  
22,12. Der ›παλαιὸς λόγος‹ bezieht sich nicht, wie Koetschau meint, auf Plat. 
Leg. IV 716 d, sondern ist Zitat aus Tim. 21 a (vgl. auch Leg. III 677 a). Zum 
Inhalt s. IV 11 ff.  
22,13 f. Siehe Plat. Crito 54 d 3.  
 
III 17  [[22,15–22 Schröder | Bd. 2, 44,1–7 Borret]] 

[[S. 22]] παραβάλλειν δὲ τὰ τῆς πίστεως ἡμῶν τοῖς Αἰγυπτί-  
 ων θέλει πράγμασι. παρ᾿ οἷς προσιόντι μέν ἐστι λαμ-  
 πρὰ τεμένη καὶ ἄλση καὶ προπυλαίων μεγέθη τε καὶ  
 κάλλη καὶ νεῲ164 θαυμάσιοι καὶ σκηναὶ πέριξ ὑπερήφανοι  
 καὶ θρησκεῖαι μάλα δεισιδαίμονες165 καὶ μυστηριώτιδες166,  
20 ἤδη δὲ εἰσιόντι καὶ ἐνδοτέρω γινομένῳ167 θεωρεῖται προσ-  
 κυνούμενος αἴλουρος ἢ πίθηκος ἢ κροκόδειλος ἢ τράγος  
 ἢ κύων.  

 
163  [[παντοδαπὰ] παντοδαπὰ A  φάσματα Blu[[menthal?]]  cf. Adn. in app. add. RP]] 
164  νεῶν A 
165  δεισιδαίμονες Koetschau [[Koetschau] Höschel RP]]  δυσδαίμονες A 
166  μυστηριώδεις ci. Delarue 
167  γενομένῳ P 



Text und Kommentar 

 
82 

III 18  [[22,22f. Schröder | Bd. 2, 44,1.4f. Borret]] 

[[S. 22]]      τὰ τῶν Αἰγυπτίων φαντασίαν ἐξαποστέλ-  
 λ(ει) τοῖς ταῦτα μεμαθηκόσιν, ὅτι μὴ μάτην μεμύηνται.  

[[S. 113]] 

22,22. Kapitel 18 (φαντασίαν – μεμύηνται) fügt Glöckner, Keim folgend, in Kapi-
tel 19 (hinter διδάσκωσιν Z. 27 f.) in folgender [[S. 114]] Umgestaltung ein: καὶ φαν-
τασίαν ἐξαποστέλλωσι κτλ. Ist eine derartige Umstellung ohne deutlichen Finger-
zeig des Origenes an sich schon sehr problematisch, so wird sie hier durch die 
Verschiedenheit der Subjekte (Kapitel 18 τὰ τῶν Αἰγυπτίων, Kapitel 19 οἱ Αἰγύπτιοι) 
völlig unmöglich. Denn das Subjekt des A.c.I. τὰ τοιαῦτα (Z. 27) zum Subjekt 
von καὶ φαντασίαν ἐξαποστέλλωσι zu machen, wie es Keim tut, ist sprachlich nicht 
möglich. – Vgl. VI 80 (Anfang [Widerlegung]) οἱ Αἰγύπτιοι ἔνδον (sc. τῶν ἱερῶν) 
ἔχοντες οὐδὲν ἀλλ᾿ ἢ πιθήκους ἢ κροκοδείλους ἢ αἶγας ἢ ἀσπίδας ἤ τι τῶν ζῴων.  
 
III 19  [[22,24–30 Schröder | Bd. 2, 46,1–6 Borret]] 

[[S. 22]] τῶν μὲν Αἰγυπτίων καταγελ(ῶσι) καίτοι πολλὰ  
25 καὶ οὐ φαῦλα παρεχόντων αἰνίγματα <καὶ ἀσαφεῖς διη-  
 γήσεις>168, ἐπὰν ἰδεῶν169 ἀϊδίων καὶ οὐχ, ὡς δοκοῦσιν οἱ  
 πολλοί, ζῴων ἐφημερίων τιμὰς εἶναι τὰ τοιαῦτα διδά-  
 σκωσιν, εὐήθεις δ᾿ (εἰσὶ) μηδὲν σεμνότερον τράγων  
 καὶ κυνῶν τῶν παρ᾿ Αἰγυπτίοις εἰσάγοντ(ες) ἐν ταῖς  
30 περὶ τοῦ Ἰησοῦ διηγήσεσιν.  

[[S. 114]] 

22,25 f. Die Worte καὶ ἀσαφεῖς διηγήσεις (von Koetschau gesperrt gedruckt) habe 
ich aus der gleich folgenden Widerlegung des Origenes hinzugefügt: καὶ πρὸς 
τοῦτο δὲ φήσομεν· ἆρ᾿, ὦ γενναῖε, τὸ μὲν Αἰγυπτίους πολλὰ καὶ οὐ φαῦλα παρέχεσθαι 
αἰνίγματα καὶ ἀσαφεῖς διηγήσεις περὶ τῶν παρ᾿ αὐτοῖς ζῴων εὐλόγως ἐπαίρεις τῷ λόγῳ, 
οὐ δεόντως δὲ ποιεῖς ἡμῶν κατηγορῶν κτλ. Es ist nicht ausgeschlossen, dass Origenes 
die Worte καὶ ἀσαφεῖς διηγήσεις hinzugefügt hat, aber sie enthalten jedenfalls 
keine abschätzige Beurteilung, wie das folgende εὐλόγως ἐπαίρεις zeigt. Neben 
αἴνιγμα, das hier durch das οὐ φαῦλον als lobenswert bezeichnet ist, enthält ἀσαφής 
überhaupt keinen Tadel. Die Verbindung beider Worte ist naheliegend und 
auch sonst bezeugt, z.B. Soph. Oed. T. 439170. Die διηγήσεις τῶν Αἰγυπτίων (Z. 26) 
sind bewusster Gegensatz zu den διηγήσεις τῶν Χριστιανῶν (Z. 30).  
 

 
168  <..> cf. Adn. 
169  ἰδεῶν ex εἰδέων corr. A2 
170  [[439] ὡς πάντ᾿ ἄγαν αἰνικτὰ κἀσαφῆ λέγεις add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
83 

III 22  [[22,30–23,6 Schröder | Bd. 2, 50,2–4.5–9.10 Borret]] 

[[S. 22]]           Κέλσος ἐν τῷ καθ᾿  
[[S. 23]] ἡμῶν λόγῳ Διοσκούρους καὶ Ἡρακλέα καὶ Ἀσκληπιὸν καὶ  

 Διόνυσον ὀνομάζει. – οὐκ ἀνέχ(ονται) τούτους νομίζειν  
 θεοὺς ὅτι ἄνθρωποι ἦσαν † καὶ πρῶτοι171, καίτοι πολλὰ  
 ἐπιδειξαμένους καὶ γενναῖα ὑπὲρ ἀνθρώπων, τὸν δ᾿ Ἰη-  
  5 σοῦν ἀποθανόντα ὑπὸ τῶν ἰδίων θιασωτῶν ὦφθαί φα(σι)172  
 καὶ ταῦτα σκιάν.  

[[S. 114]] 

23,1 ff. Celsus hat als Parallelen zu Christus, der wohl e contrario mitbehandelt 
wurde, aus der Zahl der Götter, Heroen und Männer der Geschichte folgende 
genannt: die Dioskuren, Herakles, Asklepios, Apollon, Dionysos, Aristeas von 
Prokonnesos, Abaris den Hyperboreer, den Klazomenier (= Hermotimos) und 
Kleomedes von Astypalaia. In III 34 fügt Celsus bei, die Reihe könne noch leicht 
verlängert werden. Allem Anschein nach waren deren Leben und Taten hinrei-
chend ausführlich erzählt. Davon haben [[S. 115]] wir bei Origenes nur noch 
kümmerliche Reste. Zunächst sind schon einmal die beiden Übersichten über 
die Parallelen des Celsus sehr summarisch und unvollständig. Die erste Liste steht 
III 3. Dort sind für später angekündigt (ἐν τοῖς ἑξῆς: also nicht Celsus spricht hier 
schon, sondern Origenes nimmt ein späteres Stück vorweg): Asklepios (mit einer 
sehr wichtigen, [[unten173]] 23,10 f. eingefügten Notiz), Aristeas von Prokon-
nesos, ein Klazomenier, Kleomedes von Astypalaia. In der zweiten Liste III 22 
(das ist der eigentliche Ort des Celsus) sind genannt: die Dioskuren, Herakles, 
Asklepios, Dionysos. Gemeinsam ist beiden Listen nur die Erwähnung des Askle-
pios, dagegen fehlt in beiden Apollon. (Die beiden Gesichtspunkte, die hier be-
handelt werden: Aretalogie und Göttlichkeit gehören innerlich und auch nach 
dem Wortlaut des Origenes in III 3 und sonst aufs engste zusammen und durch-
dringen sich in der Darstellung des Celsus wechselseitig.) Noch trauriger gestaltet 
sich das Resultat der Übersicht über die Reste der Aretalogie. Es fehlen gänz-
lich die Ausführungen des Celsus über die Dioskuren, Herakles und Dionysos. 
(Die beiden Letzten sind in III 42 wenigstens flüchtig genannt.) Von Apollon be-
sitzen wir in III 25 eine dürftige Erwähnung seiner μαντεία und πρόγνωσις. Dass 
es sich nämlich in 23,15 bei der πρόγνωσις τῶν μελλόντων um Apollon handelt 
und nicht etwa um eine ungenaue Wiederholung des in Z. 9 von Asklepios 
Gesagten (τὰ μέλλοντα προλέγοντα), zeigt zur Genüge die fortlaufende Gegen-
überstellung des Asklepios und Apollon: Z. 13 f. θεραπεύειν – μαντεία, 14 f. ἰατρική 

 
171  καὶ πρῶτοι (super οι ./. scriptum, i.m. ζτ’) A1  καὶ πρῶτον vel τὸ πρῶτον ci. Bouhéreau  καὶ τρω-

τοὶ Koetschau in transl. coll. τραυμάτων I,222,5 Koetschau 
172  φαμεν propter ὁμοιοτέλευτον omissum postea i.m. scripsit A1 
173  [[unten] oben Schröder]] 



Text und Kommentar 

 
84 

– πρόγνωσις, 16 f. θεραπεύοντες – προγινώσκοντες, 19 f. θεραπεύοντας – προγινώσ-
κοντας. (Etwas weiter unten im gleichen Kapitel [I,221,25 Koetschau] folgt: ἀπὸ 
τῆς Ἀσκληπιοῦ [[ἰατρικῆς]] καὶ Ἀπόλλωνος μαντικῆς.) Auch die übrigen Erzählungen 
sind bei Celsus sicher ausführlicher gewesen. Ausserdem hat Origenes seine 
Auslassung der Geschichte des Klazomeniers in III 22 [[rectius 32]] ausdrücklich 
notiert. [[S. 116]] Als Gegenstück besitzen wir von Origenes kurze Polemiken 
gegen Herakles, Asklepios, die Dioskuren in III 22, längere Darlegungen gegen 
Asklepios in III 24, gegen Asklepios und besonders Apollon in III 25, eine lange 
Auseinandersetzung gegen Aristeas III 26–30, eine kurze Entgegnung auf die 
Geschichte des Abaris III 31, des Klazomeniers III 32, des Kleomedes III 32 
[[rectius 33]]. (Bei der häufigen und ausgedehnten Polemik gegen Asklepios be-
denke man die beherrschende Stellung dieses Gottes in der Spätantike.) – Nun 
sind in diesem Abschnitt weder Celsus noch Origenes sehr originell. Sie benutzen 
beide alte Arsenale. Die Heroenreihe kennen wir aus alter Polemik. Herkules, 
Äskulap, Kastor und Pollux werden von dem römischen Stoiker Scaevola in der 
zweiten Klasse der von ihm unterschiedenen Götter aufgeführt, s. Augustin. de 
civ. dei 4,27. Und wenn Origenes an die Stelle der Erzählungen des Celsus seine 
polemischen Gegenberichte von sehr viel weniger erbaulichen Taten und Sze-
nen aus dem Leben der Gefeierten setzt, so schöpft er da ebenfalls aus dem im 
Streit der Philosophenschulen angehäuften Material, das inzwischen schon in 
die Schriften der christlichen Apologeten Eingang gefunden hatte, s. Geffcken, 
Apologeten 225.  
23,5 f. Vgl. III 23 (Wiederholung) τοῖς ἰδίοις θιασώταις. – ebd. fehlt καὶ ταῦτα.  
 
III 24/III 3 [[23,6–9 und 10f. Schröder | Bd. 2, 56,1–5 und 18,3–5 Borret]] 

[[S. 23]]            (24) (Ἀσκληπιὸν) ἀμύθητον πλῆθος  
 ἀνθρώπων Ἑλλήνων τε καὶ βαρβάρων ὁμολογεῖ πολλάκις  
 ἰδεῖν174 καὶ ἔτι ὁρᾶν, οὐ φάσμα αὐτὸ τοῦτο ἀλλὰ θεραπεύ-  
 οντα καὶ εὐεργετοῦντα καὶ τὰ μέλλοντα προλέγοντα  
10 (3) ὅλαις πόλεσιν ἀνακειμέναις αὐτῷ, οἷον τῇ Τρίκκῃ καὶ  
 τῇ Ἐπιδαύρῳ καὶ τῇ Κῷ καὶ τῇ Περγάμῳ.  

[[S. 116]] 

23,6. In dem Zitat heisst es: πολὺ ἀνθρώπων πλῆθος. Das ἀμύθητον πλῆθος ἀνθρώ-
πων entnehme ich der Polemik des Origenes ebd.: Κέλσῳ .. οὐκ ἔχοντι παραστῆσαι 
ἀμύθητον, ὥς φησι, πλῆθος ἀνθρώπων Ἑλλήνων καὶ βαρβάρων ὁμολογούντων Ἀσκληπιῷ. 
ἡμεῖς γάρ, εἰ τοῦτο σεμνὸν εἶναι νομίζει, ἐναργῶς δείκνυμεν ἀμύθητόν τι πλῆθος Ἑλλήνων 
τε καὶ βαρβάρων ὁμολογούντων τῷ Ἰησοῦ.175  
 
 
174  ἰδεῖν] δεῖν loco raso A1 
175  [[Ἰησοῦ.] 23,13 ff. s. 23,1 ff. add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
85 

III 25  [[23,11–20 Schröder | Bd. 2, 58,2–11 Borret]] 

[[S. 23]]                εἴποιμ᾿  
 ἂν πρὸς τοὺς θαυμάζοντας τὸ τοιοῦτο (sc. Ἀσκληπιὸν  
 θεραπεύειν σώματα) ἢ τὴν Ἀπόλλωνος μαντείαν ὅτι,  
 εἴπερ μέσον ἐστὶν ἡ τῶν σωμάτων ἰατρικὴ .. μέσον δὲ  
15 καὶ ἡ περὶ τῶν μελλόντων πρόγνωσις .. παραστήσατε  
 πῶς οὐδαμῶς μέν εἰσι φαῦλοι οἱ θεραπεύοντες ἢ οἱ  
 προγινώσκοντες παντὶ δὲ τρόπῳ ἀποδείκνυνται ἀστεῖοί  
 τινες176 οὐ μακρὰν τοῦ ὑπολειφθῆναι177 εἶναι θεοί. ἀλλ᾿ οὐ  
 δυνήσονται ἀστείους ἀποδεῖξαι τοὺς θεραπεύοντας ἢ τοὺς  
20 προγινώσκοντας.  

 
III 26  [[23,20–26 Schröder | Bd. 2, 60,5–11 Borret]] 

[[S. 23]]             εἶτ᾿ Ἀριστέαν μὲν τὸν Προ-  
 κοννήσιον ἀφανισθέντα τε οὕτω δαιμονίως ἐξ ἀνθρώπων  
 καὶ αὖθις ἐναργῶς φανέντα καὶ πολλοῖς ὕστερον χρόνοις  
 πολλαχοῦ τῆς οἰκουμένης ἐπιδημήσαντα καὶ θαυμαστὰ178  
 ἀγγείλαντα179 καὶ τοῦ Ἀπόλλωνος ἐπισκήψαντος Μεταποντί-  
25 νοις ἐν θεῶν μοίρᾳ νέμειν τὸν Ἀριστέαν, τοῦτον οὐ-  
 δεὶς ἔτι νομίζει θεόν.  

 
III 31  [[23,26–24,1 Schröder | Bd. 2, 74,6f. Borret]] 

[[S. 23]]         οὐδεὶς νομίζει θεὸν Ἄβα-  
 ριν τὸν Ὑπερβόρειον ὃς δύναμιν εἶχε τοσήνδε ὥστε180  

[[S. 24]] ὀϊστῷ [βέλει181] συμφέρεσθαι.  
 
III 32  [[24,1–6 Schröder | Bd. 2, 74,1–5 Borret]] 

[[S. 24]]               ἔπειτα182 δὲ μετὰ ταῦ-  
 τα καὶ περὶ τοῦ Κλαζομενίου ὁ Κέλσος εἶπε προσθεὶς  
 ἐπὶ183 τῆς κατ᾿ αὐτὸν ἱστορίας μῶν184 οὐ τοῦτό φασιν ὡς  

 
176  [[τινες] rectius τινες καὶ cf. edd. Koetschau Borret]] 
177  [[ὑπολειφθῆναι] rectius ὑποληφθῆναι cf. edd. Koetschau Borret]] 
178  θαύματα P V 
179  ἀναγγείλαντα M, sed cf. I,224,10 Koetschau 
180  ὥστε] τε ss. A1 
181  βέλει secl. Bouhéreau cf. I,228,11.13 Koetschau 
182  [[ἔπειτα] rectius ἐπεὶ cf. edd. Koetschau Borret]] 
183  an ἐπὶ τῇ .. ἱστορίᾳ? 
184  μῶν οὐ i.m. M2  μονου (supra scripto ./., i.m. ζτ᾿) A1 



Text und Kommentar 

 
86 

 ἄρα ἡ ψυχὴ αὐτοῦ πολλάκις ἀπολιποῦσα τὸ σῶμα περιε-  
  5 πόλει ἀσώματος; οὐδὲ τοῦτον ἐνόμισαν θεὸν οἱ ἄνθρω-  
 ποι.  

[[S. 116]] 

24,2. Obwohl es in dem kurzen Vorbericht III 3 nur heisst: Κλαζομένιόν τινα, ist 
es nicht sehr wahrscheinlich, dass Celsus den Namen des Hermotimos, der in 
den sonstigen Berichten über den Klazomenier regelmässig steht, [[S. 117]] weg-
gelassen hat. Seine Geschichte hat er nach dem Zeugnis des Origenes erzählt.  
 
III 33  [[24,6–14 Schröder | Bd. 2, 76,1–6, 78,31–33 Borret]] 

[[S. 24]]         ἔδειξε δ᾿ ὁ Κέλσος ὅτι πλείονας ἀνέγνω ἱ-  
 στορίας Ἑλληνικὰς παραθέμενος καὶ τὰ περὶ τοῦ Ἀστυ-  
 παλαιέως Κλεομήδους, ὃν ἱστόρησεν εἰς κιβωτὸν  
 καταδύντα καὶ ἔνδοθεν αὐτῆς εἰλημμένον οὐχ185 εὑρῆσθαι  
10 ἔνδον, ἀλλ᾿ ἔκτοθι δαιμονίᾳ τινι186 μοίρᾳ διαπτῆναι  
 ἡνίκα ὑπὲρ τοῦ αὐτὸν συλλαβεῖν διέκοψάν τινες τὴν  
 κιβωτόν. – περὶ (τοῦ Ἀστυπαλαιέως) οἴεται ὁ Κέλσος  
 ὅτι θεοπρόπιόν τι ἐθέσπισεν ὡς ἄρα μοίρᾳ τινι187 δαι-  
 μονίᾳ διέπτη ἀπὸ τῆς κιβωτοῦ.  

[[S. 117]] 

24,8 ff. Der Wortlaut ist wenig gesichert. In einer Wiederholung im gleichen 
Kapitel heisst es: ἔκτοθι τῆς κιβωτοῦ δαιμονίᾳ τινὶ μοίρᾳ διαπτῆναι188.  
24,13. Celsus hat also auf den Ausspruch der Pythia hingewiesen, ihn vielleicht 
sogar zitiert. Das wird aber nicht, wie Rohde, Psyche10 179 Anm. 1, anzudeuten 
scheint, in Kapitel 25 geschehen sein, denn die πρόγνωσις τῶν μελλόντων und die 
Heroisierung Entrückter sind zweierlei.  
 
III 34  [[24,14–19 Schröder | Bd. 2, 80,3f.8–12 Borret]] 

[[S. 24]]                 καὶ ἄλλους ἔχοι  
15 τις ἂν εἰπεῖν τοιούσδε πλείονας. – παραπλήσιον πε-  
 ποιήκ(ασιν οἱ Χριστιανοὶ) τὸν ἁλόντα καὶ ἀποθανόντα  
 θρησκεύοντ(ες) τοῖς Γέταις σέβουσι τὸν Ζάμολξιν καὶ  
 Κίλιξι τὸν Μόψον καὶ Ἀκαρνᾶσι τὸν Ἀμφίλοχον καὶ  
 Θηβαίοις τὸν Ἀμφιάρεω καὶ Λεβαδίοις τὸν Τροφώνιον.  

 
185  [[οὐχ] rectius μὴ cf. edd. Koetschau Borret]] 
186  [[τινι] rectius τινὶ]] 
187  [[τινι] rectius τινὶ]] 
188  [[διαπτῆναι] ; vgl. auch 24,13 f. add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
87 

[[S. 117]] 

24,14 f. Eine rhetorische praeteritio, denn es beginnt danach eine zweite Paral-
lelenreihe.189  
24,18. Vgl. VII 35 mit Kommentar.  
 
III 36  [[24,20–23 Schröder | Bd. 2, 84,1–5 Borret]] 

[[S. 24]] τὰ περὶ τῶν παιδικῶν Ἀδριανοῦ καὶ (αἱ)190 εἰς  
 αὐτὸν τῶν ἐν Ἀντινόου191 <πόλει>192 τῆς Αἰγύπτου τιμ(αί)  
 οὐδὲν ἀποδέ(ουσι) τῆς (τῶν Χριστιανῶν) πρὸς τὸν Ἰη-  
 σοῦν τιμῆς.  

[[S. 117]] 

24,20 ff.193 Die Worte καὶ (Z. 20) – τιμαί (Z. 21) stammen inhaltlich, wenn auch 
vielleicht nicht in der stilistischen Fassung, von Celsus. Origenes kommt in sei-

 
189  [[Parallelenreihe.] Ob auch bei Celsus bloss die Namen der Konkurrenten aufgezählt 

wurden, ist zweifelhaft. add. RP]] 
190  αἱ = τὰς ap. Origenem corr. e τοῦ A 
191  post Ἀντινόου in cod. A τοῦ μειρακίου falso repetitum et expunctum 
192  πόλει add. Bouhéreau cf. I,232,14.21 Koetschau 
193  [[24,20 ff. .. vorgenommen] 24,20 ff. In der Beurteilung von Kapitel 36 weiche ich 

wesentlich von Glöckner und Koetschau ab, der seine Textauffassung in der Übersetzung 
etwas berichtigt. Die Worte καὶ – τιμαὶ (Z. 20–21) fehlen bei Glöckner ganz, Koetschau 
hält die dazwischenstehenden Worte εἰς – Αἰγύπτου für Zusatz des Origenes. Das mag 
für die stilistisch unbeholfene Form zutreffen, aber nicht für den Inhalt. Die Bewohner 
von Antinoopolis sind sicher genannt worden; Origenes kommt auch in seiner Polemik 
noch oft auf sie zurück. – Noch ein grösseres Celsusfragment hat Koetschau in Text 
und Übersetzung in diesem Kapitel zu finden geglaubt in den folgenden Worten: οὐ 
γὰρ συνελθόντες γόητες, χάριν τίνοντες βασιλεῖ τινι κελεύοντι ἢ ἡγεμόνι προστάσσοντι, πεποιηκέναι 
ἔδοξαν αὐτὸν εἶναι θεὸν, ἀλλ᾿ αὐτὸς ὁ τῶν ὅλων δημιουργὸς .. συνέστησεν αὐτὸν ὡς τιμῆς ἄξιον. 
Im Zusammenhang – Origenes spricht von Jesus – kann die Meinung des Origenes 
nur die sein: Mit Jesu Gottheit steht es anders als mit der des von Celsus angeführten 
Antinous. Bei Antinous haben auf Befehl eines βασιλεύς (= Kaiser Hadrian wie auch 
bei Clem. Alex. Protr. IV 49,1 ὁ βασιλεὺς ὁ Ῥωμαίων; Koetschau übersetzt ‚König‘) oder 
eines ἡγεμὼν (das kann nur der praefectus Aegypti sein, der ja oft ἡγεµών genannt wird; s. 
D. Magie, De Romanorum iuris publici sacrique vocabulis sol[[l]]emnibus in Graecum 
sermonem conversis, Lipsiae 1905, 105; Koetschau übersetzt ‚Fürst‘) γόητες (= ägyptische 
Priester?: Antinous musste in den Kreis der ägyptischen Gottheiten aufgenommen 
werden und wird CIG 6007 als σύνθρονος τῶν ἐν Αἰγύπτῳ θεῶν bezeichnet, s. RE I 2440) 
die scheinbare Apotheose vollzogen. Ist so der Satz im Sinne des Origenes klar verständ-
lich, so sprechen gegen die Zuteilung an Celsus schwere Bedenken: 1) der Zusatz (βασιλεῖ) 
τινι klingt abschätzig, 2) die Einführung des Präfekten ist unklar und unnötig, 3) das 
ἔδοξαν in Verbindung mit γόητες enthält eine vernichtende Kritik, die Celsus seinen 
eigenen Parallelen in dieser Form schwerlich angehängt haben wird. – Es sei noch ein 
kleiner interpretatorischer Hinweis erlaubt. In allen Berichten über Antinous steht, 
dass Hadrian die Apotheose selbst vorgenommen habe, mit Ausnahme der Hist. Aug. 
Hadr. 14,7 et Graeci quidem volente Hadriano eum consecraverunt. Dieser Auffassung steht 
unsere Stelle am nächsten. 24,23 f. Die Parallele erstreckt sich auch auf die Verehrer 
des Gottes Antinous und des Gottes Christus; vgl. III 22. RP]] 



Text und Kommentar 

 
88 

ner Polemik noch oft auf die Bewohner von Antinoopolis zurück. – Koetschau 
hat in diesem Kapitel noch ein grösseres Celsusfragment zu finden geglaubt in 
folgenden Worten: οὐ γὰρ συνελθόντες γόητες, χάριν τίνοντες βασιλεῖ τινι κελεύοντι ἢ 
ἡγεμόνι προστάσσοντι, πεποιηκέναι ἔδοξαν αὐτὸν εἶναι θεόν, ἀλλ᾿ αὐτὸς ὁ τῶν ὅλων δη-
μιουργὸς .. συνέστησεν αὐτὸν ὡς τιμῆς ἄξιον. Aber der Satz ist im Zusammenhang 
und bei richtiger Interpretation nur im Sinne des Origenes klar verständlich. 
Origenes will sagen: Mit Jesu Gottheit steht es anders als mit der des von Celsus 
angeführten Antinous. Bei Antinous haben auf Befehl eines βασιλεύς (= Kaiser 
Hadrian) oder eines ἡγεμών (= praefectus Aegypti?) γόητες (= ägyptische Priester?: 
Antinous musste als σύνθρονος τῶν ἐν Αἰγύπτῳ θεῶν s. CIG 6007; RE I 2440 in den 
Kreis der ägyptischen Gottheiten aufgenommen werden) die scheinbare Apo-
theose vollzogen. Schon das ἔδοξαν spricht entscheidend gegen Celsus. – Neben-
bei sei bemerkt, dass die Auffassung der vorliegenden Stelle dem Bericht der 
Hist. Aug. Hadr. 14,7 et Graeci quidem volente Hadri- [[S. 118]] ano eum consecra-

verunt [[entspricht]]. Sonst wird nämlich übereinstimmend erzählt, Hadrian 
habe die Apotheose selbst vorgenommen.  
 
III 37  [[24,23–25 Schröder | Bd. 2, 86,5f. Borret]] 

[[S. 24]]            κἂν παραβάλλῃς194 αὐτῷ (sc. τῷ Ἀντινόῳ)  
 τὸν Ἀπόλλωνα ἢ τὸν Δία, οὐκ ἀνέξονται (sc. οἱ Αἰγύ-  
 πτιοι).  

 
III 38  [[24,25f. Schröder | Bd. 2, 90,22f. Borret]] 

[[S. 24]]   τοσοῦτόν τι195 ποιεῖ πίστις ὁποία196 δὴ προκατα-  
 σχοῦσα.  

[[S. 118]] 

24,25 f. Das Kapitel 38 ist verkürzt. Als Objekt gehört zu προκατασχοῦσα wohl τὴν 
ψυχήν (s. Z. 27). Jedenfalls darf man nicht mit Keim ὁποῖα schreiben, wie S. 89,6 
und I,249,15 [[rectius 294,15]] Koetschau (καίτοι γε ὁποῖον δὴ τὸ λογικὸν οὐκ ἂν 
εὐλόγως σκώληκι παραβάλλοιτο) zeigen.  
 
III 39  [[24,26–28 Schröder | Bd. 2, 92,1–3 Borret]] 

[[S. 24]]      καὶ (τοῖς Χριστιανοῖς) πίστι(ς) ποιε(ῖ)  
 προκαταλαβοῦσ(α αὐτῶν) τὴν ψυχὴν τὴν περὶ τοῦ Ἰησοῦ  
 τοιάνδε197 συγκατάθεσιν.  

 
194  [[παραβάλλῃς] rectius παραβάλῃς cf. edd. Koetschau Borret]] 
195  τι Φ om. A 
196  ὁποῖα ci. Keim 
197  τοιανδὴ Pat  τοιανδὶ B C D E H 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
89 

III 41  [[24,28–25,2 Schröder | Bd. 2, 94,2f. Borret]] 

[[S. 24]]       (τὸν Ἰησοῦν) ἐκ θνη-  
[[S. 25]] τοῦ σώματος ὄντα θεὸν νομίζ(ουσι) καὶ ἐν  

 τούτῳ ὅσια δρᾶν δοκ(οῦσι).  
[[S. 118]] 

25,1. Origenes notiert zu Anfang des Kapitels die Wiederholung des Argumentes: 
ἐγκαλεῖ ἡμῖν οὐκ οἶδ᾿ ἤδη ὁποσάκις.  
 
III 42  [[25,2–10 Schröder | Bd. 2, 98,1–3, 98,8–100,12, 100,17–19  
  Borret]] 

[[S. 25]]           οὐχ ὡς διαλεκτικὸς μὲν  
 οὖν εἶπεν ὁ Κέλσος, παραβάλλων τὰς ἀνθρωπίνας τοῦ Ἰησοῦ198  
 σάρκας χρυσῷ καὶ ἀργύρῳ καὶ λίθῳ, ὅτι αὗται ἐκείνων  
  5 φθαρτότεραι. – πῶς οὐ δυνατὸν καὶ τὴν σάρκα τοῦ Ἰη-  
 σοῦ .. γεγονέναι τοιαύτην ὁποίαν ἐχρῆν εἶναι .. οὐκ-  
 έτι ἔχουσαν τὰ τῆς σαρκικῆς ἀσθενείας ἴδια καὶ ἅτινα  
 μιαρώτερα ὠνόμασεν ὁ Κέλσος; – ἀλλ᾿ ἀποθέμενος ταύ-  
 τας ἆρα199 ἔσται θεός; τί οὖν οὐχὶ μᾶλλον ὁ Ἀσκληπιὸς  
10 καὶ Διόνυσος καὶ Ἡρακλῆς;  

[[S. 118]] 

25,3–8. Es ist billig, das αὗται ἐκείνων (Z. 4) des Origenes mit Keim und Glöckner 
durch αἱ σάρκες .. χρυσοῦ κτλ. zu ersetzen und das μιαρώτερα (Z. 8) als καὶ μιαρώτεραι 
an φθαρτότεραι anzuschliessen. Man verdunkelt aber dadurch die Tatsache, dass 
wir von dem Vergleich des Celsus nur eine kurze Inhaltsangabe haben.  
 
III 43  [[25,10–14 Schröder | Bd. 2, 100,1–4 Borret]] 

[[S. 25]]            καταγελῶ(σι)  
 τῶν προσκυνούντων τὸν Δία, ἐπεὶ τάφος αὐτοῦ ἐν Κρήτῃ  
 δείκνυται, καὶ οὐδὲν ἧττον σέβ(ουσι) τὸν ἀπὸ τοῦ  
 τάφου οὐκ εἰδότες, πῶς καὶ καθὸ Κρῆτες τὸ τοιοῦτον200  
 ποιοῦσιν.  

[[S. 118]] 

25,13. In seiner Antwort wiederholt Origenes: ὅπως μὲν καὶ καθότι Κρῆτες τοῦτο 
ποιοῦσιν οὐκ εἰδότες. Da das μὲν bei Origenes gar keine Stütze hat, liegt wahrschein-

 
198  Ἰησοῦ] θεοῦ Pat C D E H 
199  ἆρα Koetschau  ἄρα A 
200  τὸ τοιοῦτον A  τοῦτο P M 



Text und Kommentar 

 
90 

lich ein genaueres Celsuszitat vor.201 Man kann nun zwar als Fortsetzung ver-
muten: ὅπως μὲν καὶ καθότι Κρῆτες τοῦτο ποιοῦσιν οὐκ εἰδότες, τὸν δ᾿ ἀπὸ τοῦ τάφου 
οὐδὲν ἧττον σέβοντες und kommt so auch zu einem eleganteren Resultat, als es 
der Bericht des Origenes darstellt, es bleibt aber daneben die Möglichkeit offen, 
dass in dem fehlenden Satz mit δὲ ein von Origenes überhaupt übergangener 
Vorwurf stand.  
 
 
[[S. 118]] 

c) Die christliche Propaganda: Ort und Personenkreis,  
in dem sie ihre Wirksamkeit entfaltet, 25,14–27,6 [[; 27,6–28,27]]. 

 
III 44  [[25,14–24 Schröder | Bd. 2, 104,1–11 Borret]] 

[[S. 25]]         ὁ Κέλσος τὰ ὑπὸ ὀλίγων .. λεγόμενα ..  
15 Χριστιανῶν οὐ φρονιμωτέρων, ὡς οἴεται, ἀλλ᾿ ἀμαθεστά-  
 των φέρων φησὶ τοιαῦτα ὑπ᾿ αὐτῶν προστάσσεσθαι· ›μη-  
 δεὶς προσίτω πεπαιδευμένος, μηδεὶς σοφός, μηδεὶς  
 φρόνιμος· κακὰ202 γὰρ ταῦτα νομίζεται παρ᾿ ἡμῖν· ἀλλ᾿  
 εἴ τις ἀμαθής, εἴ τις ἀνόητος, εἴ τις ἀπαίδευτος203,  
20 εἴ τις νήπιος, θαρρῶν ἡκέτω204.‹ τούτους γὰρ ἀξίους  
 εἶναι205 τοῦ σφετέρου θεοῦ αὐτόθεν ὁμολογοῦντες δῆλοί  
 εἰσιν ὅτι μόνους τοὺς ἠλιθίους καὶ ἀγεννεῖς καὶ ἀν-  
 αισθήτους καὶ ἀνδράποδα καὶ γύναια καὶ παιδάρια πεί-  
 θειν ἐθέλουσί τε καὶ δύνανται.  

[[S. 118]] 

25,17 ff. Die in III 18 vorweggenommene Inhaltsangabe dieses Kapitels lautet: 
ὁ Κέλσος .. ἐν τοῖς ἑξῆς κατηγορῶν τοῦ συστήματος Χριστιανῶν .. ὡς πάντα μὲν σοφὸν 
ἀπελαυνόντων τοῦ λόγου τῆς πίστεως αὐτῶν μόνους δὲ [[S. 119]] ἀνοήτους καὶ τοὺς ἀν-
δραποδώδεις καλούντων. Ähnliches steht in III 50.55.74. Siehe auch Kommentar 
zu VI 13.  
25,19. Vgl. III 48 (Ende) οὐδὲν δ᾿ ἧττον προσίτω καὶ εἴ τις ἀμαθὴς καὶ ἀνόητος καὶ 
ἀπαίδευτος καὶ νήπιος. Siehe Matth. 11,25.  
25,23. Vgl. 26,12 f. und 27,4. Dazu Min. Fel. Oct. 8,4 de ultima faece collectis im-

peritioribus et mulieribus credulis sexus sui facilitate labentibus. Tatian. Adv. Graec. 33 

 
201  [[vor.] Ich habe den obigen Wortlaut nicht umgestaltet, weil die Fortsetzung mit δὲ 

zweifelhaft bleibt. add. RP]] 
202  κακὰ] καὶ A 
203  εἴ τις ἀπαίδευτος Φ om. A cf. Adn. 
204  ἡκέτω Φ  ἱκέτω A 
205  εἶναι Φ om. A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
91 

φλυαρεῖν ἐν γυναιξὶ καὶ μειρακίοις. Lucian. de mort. Peregr. 12 καὶ ἕωθεν μὲν εὐθὺς 
ἦν ὁρᾶν παρὰ τῷ δεσμωτηρίῳ (sc. Peregrini) περιμένοντα γρᾴδια χηρὰς τινὰς καὶ παιδία 
ὀρφανά. Dass die Mission sich besonders an die Frauen wandte, ist bekannt und 
wird durch Apg. 16,13 bestätigt: ἐλαλοῦμεν (in Φίλιπποι) ταῖς συνελθούσαις γυναιξίν.  
 
III 49  [[25,24–26,1 Schröder | Bd. 2, 116,11–118,15 Borret]] 

[[S. 25]]        τί γάρ ἐστιν  
25 ἄλλως κακὸν τὸ πεπαιδεῦσθαι καὶ λόγων τῶν ἀρίστων  
 ἐπιμεμελῆσθαι206 καὶ φρόνιμον εἶναί τε καὶ δοκεῖν; τί  
 δὲ κωλύει τοῦτο πρὸς τὸ γνῶναι θεόν; τί δ᾿ οὐχὶ  
 προὔργου μᾶλλον καὶ δι᾿ οὗ μᾶλλόν τις207 ἂν ἐφικέσθαι  

[[S. 26]] δύναιτο ἀληθείας;  
 
III 50  [[26,1–7 Schröder | Bd. 2, 118,1–7 Borret]] 

[[S. 26]]              ἀλλ᾿ ὁρῶμεν δήπου καὶ τοὺς ἐν  
 ταῖς ἀγοραῖς τὰ208 ἐπιρρητότατα ἐπιδεικνυμένους καὶ  
 ἀγείροντας εἰς μὲν φρονίμων ἀνδρῶν σύλλογον οὐκ ἄν  
 ποτε παρελθόντας οὐδ᾿ ἐν τούτοις τὰ ἑαυτῶν καλὰ209 τολ-  
  5 μήσαντας ἐπιδεικνύειν, ἔνθα δ᾿ ἂν ὁρῶσι μειράκια  
 καὶ οἰκοτρίβων ὄχλον καὶ ἀνοήτων ἀνθρώπων ὅμιλον,  
 ἐνταῦθα ὠθουμένους τε καὶ καλλωπιζομένους.  

[[S. 119]] 

26,7. καλλωπιζομένους: so auch III 52 (Mitte), dagegen ἐγκαλλωπίζεσθαι III 53 (Ende).  
 
III 55  [[26,7–27,6 Schröder | Bd. 2, 128,4–130,28 Borret]] 

[[S. 26]]              ὁρῶ-  
 μεν δὴ καὶ κατὰ τὰς ἰδίας οἰκίας ἐριουργοὺς καὶ  
 σκυτοτόμους καὶ κναφεῖς καὶ τοὺς ἀπαιδευτοτάτους τε  
10 καὶ ἀγροικοτάτους ἐναντίον μὲν τῶν πρεσβυτέρων καὶ  
 φρονιμωτέρων δεσποτῶν οὐδὲν φθέγγεσθαι τολμῶντας,  
 ἐπειδὰν δὲ τῶν παίδων αὐτῶν ἰδίᾳ λάβωνται καὶ γυναί-  
 ων τινῶν σὺν αὐτοῖς ἀνοήτων, θαυμάσι᾿ ἄττα διεξιόντας  
 ὡς οὐ χρὴ προσέχειν τῷ πατρὶ καὶ τοῖς διδασκάλοις,  
15 σφίσι δὲ πείθεσθαι, τοὺς210 μέν γε ληρεῖν καὶ ἀποπλήκ-  

 
206  ἐπιμελεῖσθαι Pat C D E H 
207  ante τις add. εἴ A B2 
208  τὰ Φ om. A cf. I,246,15.27; 247,19; 248,10 Koetschau 
209  καλὰ τολμήσαντας Pat  κατατολμήσαντας (sed τα post κα loco raso) A1 similiter peccatum p. 248,12 

Koetschau, sed cf. p. 248,19; 249,5 ss. 
210  ante τοὺς add. καὶ Koetschau, sed cf. Wendland 288 



Text und Kommentar 

 
92 

 τους εἶναι καὶ μηδὲν τῷ ὄντι καλὸν μήτ᾿ εἰδέναι μήτε  
 δύνασθαι ποιεῖν ὕθλοις κενοῖς211 προκατειλημμένους, σφᾶς  
 δὲ μόνους ὅπως δεῖ ζῆν ἐπίστασθαι καὶ ἂν αὐτοῖς οἱ  
 παῖδες πείθωνται μακαρίους αὐτοὺς ἔσεσθαι καὶ τὸν  
20 οἶκον ἀποφανεῖν212 εὐδαίμονα, καὶ ἅμα λέγοντες, ἐὰν ἴδωσί  
 τινα παριόντα τῶν παιδείας διδασκάλων καὶ φρονιμωτέ-  
 ρων ἢ καὶ αὐτὸν τὸν πατέρα, οἱ μὲν εὐλαβέστεροι αὐτῶν  
 διέτρεσαν, οἱ δ᾿ ἰταμώτεροι τοὺς παῖδας ἀφηνιάζειν  
 ἐπαίρουσι τοιαῦτα ψιθυρίζοντες ὡς παρόντος μὲν τοῦ  
25 πατρὸς καὶ τῶν διδασκάλων οὐδὲν αὐτοὶ ἐθελήσουσιν  
 οὐδὲ δυνήσονται τοῖς παισὶν ἑρμηνεύειν ἀγαθόν – ἐκ-  
 τρέπεσθαι γὰρ τὴν ἐκείνων ἀβελτηρίαν καὶ σκαιότητα  

[[S. 27]] πάντῃ διεφθαρμένων καὶ πόρρω κακίας ἡκόντων καὶ σφᾶς  
 κολαζόντων – εἰ δὲ θέλοιεν, χρῆναι αὐτοὺς ἀφεμένους  
 τοῦ πατρός τε καὶ τῶν διδασκάλων ἰέναι σὺν τοῖς γυ-  
 ναίοις καὶ τοῖς συμπαίζουσι παιδαρίοις εἰς τὴν γυ-  
  5 ναικωνῖτιν ἢ τὸ σκυτεῖον ἢ τὸ κναφεῖον ἵνα τὸ τέλειον  
 λάβωσι· καὶ ταῦτα λέγοντες πείθουσιν213.  

[[S. 119]] 

26,8.214 Keim erinnert an die Rolle der Weber in der Reformation und bei den 
Sekten.  
26,9 f. ἀπαιδευτοτάτους τε καὶ: fehlt III 56 (Wiederholung) – τε καὶ fehlt III 57 (En-
de) und 58 (Anfang).  
26,11 ff. Min. Fel. Oct. 8,4 latebrosa et lucifuga natio, in publicum muta, in angulis 

garrula.  
26,25. III 58 (Anfang [Wiederholung]) λέγειν ἐθελήσουσιν.  
 
III 59  [[27,6–20 Schröder | Bd. 2, 136,3–138,16 Borret]] 

[[S. 27]]               ὅτι δὲ  
 οὐδὲν πικρότερον ἐπαιτιῶμαι ἢ ἐφ᾿ ὅσον ἡ ἀλήθεια  
 βιάζεται, τεκμαιρέσθω καὶ τοῖσδέ215 τις. οἱ μὲν γὰρ  
 εἰς τὰς ἄλλας τελετὰς καλοῦντες προκηρύττουσι τάδε  
10 ›ὅστις χεῖρας καθαρὸς καὶ φωνὴν συνετός216‹, καὶ  

 
211  κενοῖς P  καινοῖς A 
212  ἀποφανεῖν Bouhéreau  ἀποφαίνειν A 
213  πείθωσιν A 
214  [[26,8.] ἰδίας: fehlt in den Wiederholungen III 56. – add. RP]] 
215  τοῖσδέ Guiet  τούσδέ A  ὥς γέ Bouhéreau 
216  post συνετός add. ἡκέτω Koetschau in transl. cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
93 

 αὖθις ἕτεροι ›ὅστις ἁγνὸς ἀπὸ παντὸς μύσους217 καὶ ὅτῳ  
 ἡ ψυχὴ οὐδὲν σύνοιδε κακὸν καὶ ὅτῳ εὖ καὶ δικαίως  
 βεβίωται‹· καὶ ταῦτα προκηρύττουσιν οἱ καθάρσια ἁμαρ-  
 τημάτων ὑπισχνούμενοι, ἐπακούσωμεν δὲ τίνας ποτὲ οὗ-  
15 τοι καλοῦσιν ›ὅστις, φασίν218, ἁμαρτωλός, ὅστις ἀσύνε-  
 τος, ὅστις νήπιος καὶ ὡς ἁπλῶς εἰπεῖν, ὅστις κακοδαί-  
 μων, τοῦτον ἡ βασιλεία τοῦ θεοῦ δέξεται‹. τὸν ἁμαρ-  
 τωλὸν ἆρα219 οὐ τοῦτον220 λέγετε, τὸν ἄδικον καὶ κλέπτην  
 καὶ τοιχωρύχον καὶ φαρμακέα καὶ ἱερόσυλον καὶ τυμβω-  
20 ρύχον; τίνας ἂν221 ἄλλους προκηρύττων λῃστὴς222 ἐκάλεσε;  

[[S. 119]] 

27,10. III 60 ὁ μὲν οὖν Κέλσου μύστης φησὶν ›ὅτῳ οὐδὲν ἡ ψυχὴ σύνοιδε κακόν, ἡκέτω‹. 
Ebd. ὅστις χεῖρας καθαρὸς .. ἡκέτω πρὸς ἡμᾶς. Auf diese Stellen gestützt, fügt Koet-
schau hinter συνετὸς ein ἡκέτω ein. Man kann etwas derartiges aber leicht aus 
dem Zusammenhang ergänzen, und ausserdem kam es dem Celsus ja nur dar-
auf an, die Verschiedenheit des ersten Teils der beiden κλήσεις klarzulegen.  
27,15 f. Dieses lange zusammenhängende Stück durch ein φησίν (sc. Celsus) zu 
unterbrechen, ist unmöglich. Die Korrektur φασίν ist sicher. – Vgl. Matth. 9,13 
οὐ γὰρ [[S. 120]] ἦλθον καλέσαι δικαίους, ἀλλ᾿ ἁμαρτωλούς. Matth. 11,28 δεῦτε πρός 
με πάντες οἱ κοπιῶντες καὶ πεφορτισμένοι: tadelnde Umbiegung in κακοδαίμων.  
 
III 62  [[27,21–27 Schröder | Bd. 2, 142,4, 144,11f.19–23 Borret]] 

[[S. 27]] λέγ(ουσι) τοῖς ἁμαρτωλοῖς πεπέμφθαι τὸν θεόν.  
 τί δὲ τοῖς ἀναμαρτήτοις οὐκ ἐπέμφθη; τί κακόν ἐστι  
 τὸ μὴ ἡμαρτηκέναι; – κακούργως δή φησιν ὁ Κέλσος  
 περὶ ἡμῶν ὡς δὴ φασκόντων ὅτι τὸν μὲν ἄδικον, ἐὰν  
25 αὑτὸν ὑπὸ μοχθηρίας ταπεινώσῃ, δέξεται ὁ θεός, τὸν  
 δὲ δίκαιον, ἐὰν μετ᾿ ἀρετῆς ἀπ᾿ ἀρχῆς ἄνω πρὸς αὐτὸν  
 βλέπῃ, τοῦτον οὐ δέξεται.  

[[S. 120]] 

27,26. [[rectius 27,24 f.]] Vgl. Matth. 23,12 ὅστις ταπεινώσει ἑαυτὸν ὑψωθήσεται 
(1 Petr. 5,6). In VI 15 wird die christliche Demut als Missverständnis platoni-
scher Lehre erklärt.  
 

 
217  μίσους A 
218  φασίν Bouhéreau  φησίν A  cf. Adn. 
219  ἆρα M  ἄρα A 
220  τοῦτον] τοῦ τοῦτον A 
221  ἂν postea scripsit A1 
222  λῃστὴς Delarue  λῃστὰς A  cf. I,255,23.24.26 Koetschau 



Text und Kommentar 

 
94 

III 63  [[27,27–28,6 Schröder | Bd. 2, 144,6–146,10.23f.25f. Borret]] 

[[S. 27]]                  ἄνθρωποι μὲν ὀρθῶς  
 δίκης προϊστάμενοι τοὺς ἐπὶ τοῖς ἀδικήμασιν ὀλοφυρο-  

[[S. 28]] μένους ἀποπαύουσι λόγων οἰκτρογόων223, ἵνα μὴ πρὸς ἔλε-  
 ον μᾶλλον ἢ πρὸς ἀλήθειαν δικασθῶσιν. ὁ θεὸς224 ἄρα οὐ  
 πρὸς ἀλήθειαν ἀλλὰ πρὸς κολακείαν δικάζει. τοῦτο μὲν  
 ἐπιεικῶς ἀληθὲς ὅτι πέφυκέ πως τὸ ἀνθρώπινον φῦλον  
  5 ἁμαρτάνειν. ἐχρῆν οὖν ἁπλῶς πάντας καλεῖν, εἴ γε πάντες  
 ἁμαρτάνουσι.  

[[S. 120]] 

28,1. Siehe225 Plat. Phaedr. 267 c.  
 
III 64  [[28,6–11 Schröder | Bd. 2, 148,1–3.19–22 Borret]] 

[[S. 28]]      ἐπεὶ δέ φησι καὶ τὸ τίς οὖν  
 αὕτη ποτὲ ἡ τῶν ἁμαρτωλῶν προτίμησις; καὶ ὅμοια τού-  
 τοις ἐπιφέρει, ἀποκρινούμεθα κτλ. – οὐ βλασφημοῦμεν  
 οὖν τὸν θεὸν οὐδὲ καταψευδόμεθα διδάσκοντες πάνθ᾿  
10 ὁντινοῦν συναισθέσθαι τῆς ἀνθρωπίνης βραχύτητος ὡς  
 πρὸς τὴν τοῦ θεοῦ μεγαλειότητα κτλ.  

 
III 65  [[28,11–19 Schröder | Bd. 2, 148,1–4, 150,22–26 Borret]] 

[[S. 28]]        τοιαῦτα  
 εἰς προτροπὴν τῶν ἁμαρτανόντων φα(σὶν οὐ)δένα ἄνδρα  
 τῷ ὄντι χρηστὸν καὶ δίκαιον προσάγεσθαι δυνάμενοι·  
 διὰ τοῦτο τοῖς ἀνοσιωτάτοις καὶ ἐξωλεστάτοις τὰς226 πύ-  
15 λας ἀνοίγο(υσι). καὶ μὴν παντί που δῆλον ὅτι τοὺς  
 μὲν ἁμαρτάνειν πεφυκότας τε καὶ εἰθισμένους οὐδεὶς  
 ἂν οὐδὲ κολάζων πάντῃ μεταβάλοι, μὴ227 τί γε ἐλεῶν· φύ-  
 σιν γὰρ ἀμεῖψαι τελέως παγχάλεπον· οἱ δ᾿ ἀναμάρτητοι  
 βελτίους228 κοινωνοὶ βίου.  

 
223  λόγων οἰκτρογόων Neumann  τῶν (loco raso) οἰκτρογοων [[ο super γ scriptum]] i.m. ζτ᾿ A1  

cf. Adn. et I,257,11 s. Koetschau 
224  [[θεὸς] rectius θεὸς δ᾿ cf. edd. Koetschau Borret]] 
225  [[Siehe] λόγων οἰκτρογόων: RP]] 
226  τὰς πύλας postea scripsit A1 
227  [[μὴ τί RP] μή τί RG  rectius μήτι cf. edd. Koetschau Borret]] 
228  βελτίους A an βελτίονος?  cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
95 

[[S. 120]] 

28,15 f. III 66 (Mitte) τοὺς ἁμαρτάνειν πεφυκότας καὶ εἰθισμένους, III 66 (Ende), 67 
(Ende) τοὺς πεφυκότας ἁμαρτάνειν καὶ εἰθισμένους, III 66 (Anfang) τοῖς ἁμαρτάνειν 
πεφυκόσι καὶ τοῦτο πράττειν εἰθισμένοις.  
28,19. βελτίους kann nur mit κοινωνοί, nicht mit βίου verbunden werden, wie z.B. 
Koetschau tut. Der Sinn wird klar durch den Gegensatz zu Z. 14 τοῖς .. ἔξωλεστά-
τοις τὰς πύλας ἀνοίγουσι = machen sie zu Hausgenossen.  
 
III 70  [[28,19–21 Schröder | Bd. 2, 158,1f., 160,10–12 Borret]] 

[[S. 28]]         εἶτα ἀνθυποφέρει ὡσπερ-  
20 εὶ λεγόμενον ὑφ᾿ ἡμῶν τὸ δυνήσεται πάντα ὁ θεός. – ὁ  
 δὲ Κέλσος φησὶν .. ὅτι οὐκ ἐθελήσει οὐδὲν ἄδικον.  

[[S. 120]] 

28,20. Über die von Celsus ausgesprochene Schwierigkeit einer μεταβολὴ τῆς φύ-
σεως setzen sich die Christen leichtlich hinweg mit ihrem Lieblingsspruch δυ-
νήσεται πάντα ὁ θεός. (Das ist auch ein jüdischer Spruch, vgl. II 77, der auf Gen. 
18,14 zurückgeht; s. Luc. 1,37; Matth. 19,26.) Celsus hat diesen Spruch hier nur 
im Vorbeigehen zitiert, ohne gegen ihn zu polemisieren (das bezeugt Origenes 
ausdrücklich), wie er es V 14 ausgiebig tut, und leitet mit dem folgenden Ge-
danken wieder zu den Argumenten von Kapitel 62 f. zurück.  
 
III 71  [[28,22–27 Schröder | Bd. 2, 160,1.2–6 Borret]] 

[[S. 28]] μετὰ ταῦτα δὲ αὑτῷ λαμβάνει τὸ .. τάχα ὑπό τι-  
 νων ἀνοήτων (sc. Χριστιανῶν) νομιζόμενον ὡς ἄρα ὁμοί-  
 ως τοῖς οἴκτῳ δουλεύουσι δουλεύσας οἴκτῳ τῶν οἰκτι-  
25 ζομένων ὁ θεὸς τοὺς κακοὺς κουφίζει καὶ μηδὲν τοι-  
 οῦτο δρῶντας τοὺς ἀγαθοὺς ἀπορρίπτει, ὅπερ ἐστὶν ἀδι-  
 κώτατον.  

 
 
[[S. 120]] 

Karikatur einer christlichen Predigt, 28,27–29,29. 
 
III 72  [[28,27–29,2 Schröder | Bd. 2, 162,1–4 Borret]] 

[[S. 28]]        εἶτα ὡς ἐκ προσώπου τοῦ διδάσκοντος  
 τὸν ἡμέτερον λόγον τοιαῦτά φησιν ›οἱ σοφοὶ γὰρ ἀπο-  

[[S. 29]] τρέπονται τὰ ὑφ᾿ ἡμῶν λεγόμενα ὑπὸ τῆς σοφίας  
 πλανώμενοι καὶ παραποδιζόμενοι‹.  
 [[Kommentar s. nach frg. III 75]] 

 



Text und Kommentar 

 
96 

III 73  [[29,2–6 Schröder | Bd. 2, 164,1–5 Borret]] 

[[S. 29]]               μετὰ ταῦτα  
 πάλιν λοιδορεῖται τῷ πρεσβεύοντι χριστιανισμὸν καὶ  
 ἀποφαίνεται .. περὶ αὐτοῦ ὡς καταγέλαστα διεξιόντος.  
  5 καὶ λοιδορούμενος οὐδένα φρόνιμόν229 φησι πείθεσθαι  
 τῷ λόγῳ.  
 [[Kommentar s. nach frg. III 75]] 

 
III 74  [[29,6f. Schröder | Bd. 2, 166,1 Borret]] 

[[S. 29]]        ἐγκαλεῖ δὲ τῷ διδάσκοντι καὶ ὡς ἀνοή-  
 τους ζητοῦντι.  

 
III 75  [[29,7–17 Schröder | Bd. 2, 168,1–5, 172,48–50.51.52f.53.54.59. 
  60f. Borret]] 

[[S. 29]]        παραπλήσιον ποιε(ῖ ὁ) τὰ χριστι-  
 ανισμοῦ διδάσκ(ων) τῷ ὑπισχνουμένῳ μὲν ὑγιῆ ποιεῖν  
 τὰ σώματα ἀποτρέποντι δὲ τοῦ προσέχειν τοῖς ἐπιστή-  
10 μοσιν ἰατροῖς τῷ ἐλέγχεσθαι ὑπ᾿ αὐτῶν τὴν ἰδιωτείαν  
 αὐτοῦ. καταφεύγ(ει) ἐπὶ νηπίους καὶ ἠλιθίους ἀγροί-  
 κους λέγ(ων) αὐτοῖς ›φεύγετε τοὺς ἰατρούς· ὅρᾶτε  
 μήποτέ τις ὑμῶν ἐπιστήμης ἐπιλάβηται· κακόν ἐστιν  
 ἐπιστήμη· γνῶσις σφάλλει τοὺς ἀνθρώπους ἀπὸ τῆς  
15 κατὰ ψυχὴν ὑγείας· ἀπόλλυ(σθε) ἀπὸ σοφίας· ἐμοὶ  
 προσέχετε· ἐγὼ ὑμᾶς σώσω μόνος· οἱ ἰατροὶ φθείρουσιν  
 οὓς ἐπαγγέλλονται θεραπεύειν.‹  

[[S. 120]] 

28,27 ff. Hier beginnt die dritte προσωποποιΐα. Es tritt ein christlicher Lehrer auf 
und hält eine Predigt. Der Lehrer wird von Origenes genannt: ὁ διδάσκων τὸν ἡμέ-
τερον λόγον (III 72 [Anfang]), ὁ διδάσκων τὸν Χριστιανῶν λόγον (III 76 [Mitte]), ὁ τὰ 
Χριστιανισμοῦ διδάσκων (III 75 [Anfang]), ὁ διδάσκων (III 74 [Anfang], 75 [Ende], 
77 [Anfang]), ὁ ἐν ἡμῖν διδάσκαλος (III 76 [Anfang]), ὁ πρεσβεύων χριστιανισμόν 
(III 73 [Anfang]), vgl. οἱ πρεσ- [[S. 121]] βεύοντες τὰ Χριστιανῶν δόγματα (III 76 
[Mitte]). Die nähere Einführung dieses πρόσωπον fehlt, ebenso der Anfang der 
Predigt, wie das γὰρ in Z. 28 beweist. Man könnte nach 29,12 f. an φεύγετε τὴν 
σοφίαν oder κακὸν ἡ σοφία als sinngemässe Ergänzung denken. Die Predigt be-
steht hier nur aus einem Satz. Wenn wir uns an das ausdrückliche Zeugnis des 
Origenes halten, so hat Celsus diese Predigt sehr bald unterbrochen, um in Ka-
pitel 73 herbe Kritik zu üben. Davon haben wir ebenfalls fast nichts. – Die nach 

 
229  [[φρόνιμόν RP Koetschau Borret] φρόντιζόν RG]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
97 

λόγῳ (29,6) folgenden Worte περισπώμενος ὑπὸ τοῦ πλήθους τῶν προσερχομένων αὐτῷ, 
die Glöckner in phantastisch veränderter Form zufügt, können überhaupt nur 
mit der Konjektur Bouhéreaus περισπώμενον für ein Celsusfragment gehalten 
werden. Sie sind aber offensichtlich von Origenes eingefügt, um die voran-
gehende Äusserung des Celsus zu erklären. Das beweist deutlich der folgende 
Vergleich des Origenes (I,264,17 Koetschau) ὅμοιον δὲ ποιεῖ καὶ ἐν τούτῳ τῷ φάσ-
κοντι διὰ τὸ πλῆθος τῶν κατὰ τοὺς νόμους ἀγομένων ἰδιωτῶν ὅτι φρόνιμος οὐδείς, φέρ᾿ 
εἰπεῖν, Σόλωνι .. πείθεται, wo der präpositionale Ausdruck διὰ τὸ πλῆθος, der zu τῷ 
φάσκοντι gehört, syntaktisch genau dem Partizip περισπώμενος .. ὑπὸ τοῦ πλήθους 
entspricht. – Ein Vergleich des christlichen Predigers (29,7 ff.) leitet dann zur 
Fortsetzung der Predigt Z. 12 ff. über. Dass es sich auch in Z. 11 ff., wo Ori-
genes in der verneinten 1. Person Plural (οὐ καταφεύγομεν usw.) berichtet, um 
den christlichen Lehrer handelt, ergibt sich aus folgenden Beobachtungen: 
1) Origenes, der ja selbst ein διδάσκων und πρεσβεύων war und sich auch selbst 
als solchen bezeichnet (z.B. III 76 [Mitte]), fühlt sich gerade durch diese προσ-
ωποποιΐα besonders und persönlich getroffen. (I,266,18 Koetschau sagt er, Celsus 
habe diesen Mann zwecklos in seine Rede aufgenommen.) So antwortet er auf 
die Vorwürfe gegen den christlichen Lehrer durchgängig mit ‚ich‘ oder wieder-
holt sie in Frageform mit [[S. 122]] ‚wir‘, s. III 74 ff. 2) Das ständige Einerlei 
des οὐ γὰρ καταφεύγομεν .. οὐδὲ λέγομεν .. οὐδὲ φάσκομεν .. οὐδὲ μεμήναμεν, ἵν᾿ εἴπωμεν 
.. ἀλλ᾿ οὐδὲ .. εἴποιμεν ἄν wird plötzlich unterbrochen I,267,28 Koetschau οὐδεὶς 
δ᾿ ἡμῶν οὕτως ἐστὶν ἀλαζών, ἵν᾿ ὅπερ Κέλσος περιέθηκε τῷ τοῦ διδάσκοντος προσώπῳ 
εἴποι (lies εἴπῃ): hier bestätigt Origenes noch einmal, dass aus dem πρόσωπον des 
διδάσκων gesprochen wird. 3) In den hinter εἴπῃ folgenden Worten ἐγὼ ὑμᾶς 
σώσω μόνος (Z. 16) und in dem vorausgehenden ἐμοὶ προσέχετε ist auch noch die 
ursprüngliche Form erhalten. Wir sind also berechtigt, auch Z. 11 ff. auf den 
christlichen Lehrer zu beziehen. – Der Stil seiner Predigt erinnert in den Im-
perativen230 etwas an die λόγια κυρίου: Matth. 10,17 προσέχετε ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων; 
24,5 [[rectius 24,4]] βλέπετε μή τις ὑμᾶς πλανήσῃ; 24,6 ὁρᾶτε μὴ θροεῖσθε; 7,15 προσ-
έχετε ἀπὸ τῶν ψευδοπροφητῶν; 18,18 ὁρᾶτε μὴ καταφρονήσητε; Luc. 12,15 ὁρᾶτε καὶ 
φυλάσσεσθε; vgl. 1 Thess. 5,15 ὁρᾶτε μή τις κακὸν ἀποδῷ. Vor allem aber vergleiche 
man die Predigt des samaritanischen Wanderredners in VII 9 mit Kommentar. 
– In Z. 15 kann man bei der Umsetzung an ἀπόλλυνται im Anschluss an den 
vorangehenden, oder an ἀπόλλυσθε im Anschluss an den folgenden Satz denken. 
– Mit Kapitel 75 endet die kurze Predigt. Die Person des christlichen Lehrers 
muss aber noch zwei weitere spöttische Vergleiche über sich ergehen lassen in 
Kapitel 76 f.  
 

 
230  [[Imperativen] φεύγετε – ὁρᾶτε add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
98 

III 76  [[29,17–20 Schröder | Bd. 2, 172,1–3 Borret]] 

[[S. 29]]          δεύτερον .. φέρει  
 καθ᾿ ἡμῶν παράδειγμα φάσκων ὅμοιον ποιεῖν τὸν ἐν  
 ἡμῖν διδάσκαλον <ὡς231> εἴ τις μεθύων εἰς μεθύοντας  
20 παριὼν κακηγορεῖ τοὺς νήφοντας ὡς μεθύοντας.  

[[S. 122]] 

29,19. Vgl. I,265,22 Koetschau ὅμοιον ποιῶ ὡς εἰ κτλ.  
 
III 77  [[29,21–24 Schröder | Bd. 2, 174,1–4 Borret]] 

[[S. 29]] μετὰ ταῦτ᾿ ἐξομοιοῖ τὸν μὲν διδάσκαλον232 ὀφθαλμιῶντι  
 τοὺς δὲ μανθάνοντας ὀφθαλμιῶσι καί φησιν (οὗτος) ἐπὶ  
 τῶν ὀφθαλμιώντων αἰτιᾶ(ται) τοὺς ὀξὺ βλέποντας ὡς  
 πεπηρωμένους.  

[[S. 122]] 

29,21–24. Ob man auch in Kapitel 77 den Bericht des Origenes mit Glöckner 
nach Kapitel 76 umsetzen darf in: ὅμοιον καὶ ὡς εἴ τις ὀφθαλμιῶν κτλ. bleibt doch 
sehr fraglich. Diese Eintönigkeit gleicht weniger dem Stil des Celsus als dem 
stereotypen ὁμοία ἐστίν oder ὡμοιώθη ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν des Matthaeusevan-
geliums (s. Luc. 6,48 f. ὅμοιός ἐστιν ἀνθρώπῳ οἰκοδομοῦντι οἰκίαν), aber bei Celsus 
eine bewusste Persiflage dieser Ausdrucksweise anzunehmen, dazu reicht das 
Material nicht aus.  
 
III 78  [[29,24–29 Schröder | Bd. 2, 174,3–176,7 Borret]] 

[[S. 29]]         ταῦτα μὲν αἰτιῶμαι καὶ τὰ τοιαῦτα  
25 ἵνα μὴ πάντ᾿ ἀπαριθμῶ, καί φημι πλημμελεῖν αὐτοὺς  
 ἐπηρεάζοντας εἰς τὸν θεόν, ἵνα πονηροὺς ἀνθρώπους ὑπ-  
 άγωνται κούφαις ἐλπίσι καὶ παραπείσωσι233 καταφρονῆσαι  
 τῶν κρειττόνων ὡς, ἐὰν ἀπέχωνται αὐτῶν, ἄμεινον αὐ-  
 τοῖς ἔσται234.  

 
 

 
231 ὡς add. Delarue 
232  [[διδάσκαλον] rectius διδάσκοντα cf. edd. Koetschau Borret]] 
233  an παραπείθωσι? 
234  ἔσται A  ἐσόμενον? Wendland 289 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
99 

[[S. 123]] 

Die jüdisch-christliche Annahme der Herabkunft eines Gottes ist sinnlos,  
nach dem Wesen der Weltordnung unmöglich  

und Missverständnis alter griechischer Lehren, 30,1–31,20. 
 
IV 2   [[30,1–5 Schröder | Bd. 2, 188,1–4 Borret]] 

[[S. 30]] ὅτι δὲ καὶ Χριστιανῶν τινες καὶ Ἰουδαῖοι,  
 οἱ μὲν καταβεβηκέναι <λέγουσιν>235, οἱ δὲ καταβήσεσθαι  
 εἰς τὴν γῆν τινα θεὸν ἢ θεοῦ υἱὸν τῶν τῇδε δικαιωτήν,  
 τοῦτ᾿ αἴσχιστον, καὶ οὐδὲ δεῖται μακροῦ λόγου ὁ ἔλεγ-  
  5 χος.  

[[S. 123]] 

30,1. Dieser Satz kann gut an den Schluss von Buch III angefügt werden; es 
entsprechen sich auch formal μὲν und δέ. Celsus führt hier nach einer Bemer-
kung des Origenes (IV 1.4 [Anfang]) einen Zweifrontenkrieg gegen Juden und 
Christen.  
30,4. Negativ wichtig ist die ausdrückliche Bestätigung des Origenes (I,274,33 
Koetschau) οὐδεμίαν λέξιν τίθησι προφητικήν. Celsus hat also hier ebensowenig wie 
bei der Evangelienkritik im 1. und 2. Buch eine exegetische Widerlegung nach 
Art des Porphyrius, sondern nur eine philosophische, wie sie die folgenden Kapi-
tel zeigen, versucht. Die Form ist die eines lebhaften Zwiegesprächs mit Frage, 
supponierter Antwort, Gegenfrage und abschliessender Kritik des Celsus.  
 
IV 3   [[30,5–9 Schröder | Bd. 2, 190,4f., 192,17f.21.22–24.33f. Borret]] 

[[S. 30]]         τίς γὰρ ὁ νοῦς τῆς τοιᾶσδε καθόδου τῷ θε-  
 ῷ, ἢ ἵνα μάθῃ τὰ ἐν ἀνθρώποις; οὐ γὰρ οἶδε πάντα;  
 ἆρα οἶδε μέν, οὐκ ἐπανορθοῖ δὲ οὐδ᾿ οἷόν τε αὐτῷ θεί-  
 ᾳ δυνάμει ἐπανορθοῦν, ἐὰν μὴ φύσει236 τινὰ ἐπὶ τοῦτο  
 πέμψῃ;  

[[S. 123]] 

30,5. γὰρ: nur in der Wiederholung im gleichen Kapitel.  
30,8 f. ἐὰν – πέμψῃ: fehlt in den Wiederholungen.  
 
IV 5   [[30,9–13 Schröder | Bd. 2, 196,1–4, 200,28f. Borret]] 

[[S. 30]]     ὁ .. Κέλσος .. ἐπαπορεῖ πρὸς ἡμᾶς ὡς λέ-  
10 γοντας ὅτι αὐτὸς κάτεισι πρὸς ἀνθρώπους ὁ θεός καὶ  
 οἴεται ἀκολουθεῖν τούτῳ τὸ τὴν ἑαυτοῦ ἕδραν αὐτὸν  

 
235  λέγουσιν add. Höschel cf. I,274,17; 275,3.6 Koetschau  φασὶν add. Iol 
236  φύσει del. Bouhéreau 



Text und Kommentar 

 
100 

 καταλιπεῖν237. – εἰ γὰρ ἕν τι τῶν238 τῇδε τοὐλάχιστον με-  
 ταβάλοις, ἀνατραπέντα οἰχήσεταί σοι τὰ πάντα.  

[[S. 123]] 

30,9–13. Diese Argumentation wird IV 14 in breiter lehrhafter Form wieder-
aufgenommen.  
30,13. οἰχήσεται – πάντα: Heraklit (Diels–Kranz, Vorsokratiker 22 A 22), vermittelt 
durch die Stoa, s. Schmidt, Jahrbuch 71 Anm. 1. 
 
IV 6   [[30,13–19 Schröder | Bd. 2, 200,2–7 Borret]] 

[[S. 30]]                 ἀλ-  
 λὰ γὰρ ἀγνοούμενος ὁ θεὸς ἐν ἀνθρώποις καὶ παρὰ  
15 τοῦτ᾿ ἔλαττον ἔχειν δοκῶν ἐθέλοι ἂν γνωσθῆναι καὶ  
 τοὺς πιστεύοντάς τε καὶ ἀπιστοῦντας διαπειράσαι, καθ-  
 άπερ οἱ νεόπλουτοι τῶν ἀνθρώπων ἐπιδεικτιῶντες; πολ-  
 λήν239 τινα καὶ πάνυ θνητὴν φιλοτιμίαν τοῦ θεοῦ κατα-  
 μαρτυροῦσι.  

 
IV 7   [[30,19–26 Schröder | Bd. 2, 202,2–8 Borret]] 

[[S. 30]]              οὐ δι᾿ αὑτὸν δεόμενος γνωσθῆναι,  
20 ἀλλὰ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν γνῶσιν ἡμῖν παρασχεῖν  
 ἑαυτοῦ βούλεται, ἵν᾿ οἱ μὲν παραδεξάμενοι αὐτὴν χρη-  
 στοὶ γενόμενοι σωθῶσιν, οἱ δὲ μὴ παραδεξάμενοι ἀπο-  
 δειχθέντες πονηροὶ κολασθῶσιν. καὶ ἐκθέμενός γε τὸ  
 τοιοῦτον ἐπαπορεῖ λέγων νῦν ἆρα μετὰ τοσοῦτον αἰῶνα  
25 ὁ θεὸς ἀνεμνήσθη δικαιῶσαι τὸν ἀνθρώπων βίον, πρότε-  
 ρον δὲ ἠμέλει;  

[[S. 123]] 

30,24 f. Zum Gedanken s. Kommentar zu VI 78. – τὸν ἀνθρώπων βίον: s. auch IV 7 
(Widerlegung), τὸ ἀνθρώπων γένος IV 8 (Wiederholung).  
 
IV 10   [[30,26–31,3 Schröder | Bd. 2, 206,2–208,9 Borret]] 

[[S. 30]]       ὁ Κέλσος .. φησὶν ὅτι μὲν οὖν οὐχ  
 ὁσίως οὐδὲ εὐαγῶς ταῦτα περὶ τοῦ θεοῦ θρυλοῦσιν εὔ-  
 δηλον καὶ οἴεταί γε ἐπὶ θάμβει τῶν ἰδιωτῶν ταῦθ᾿ ἡμᾶς  
 ποιεῖν, οὐχὶ δὲ τἀληθῆ περὶ κολάσεων240 λέγοντας ἀναγ-  

 
237  an καταλείπειν? cf. I,277,29.32.33; 278,2.7 Koetschau 
238  τῶν Iol  τοῦ A 
239  post πολλὴν add. γοῦν Bouhéreau 
240  κολάσεων e κολάσεως corr. A1 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
101 

[[S. 31]] καίων τοῖς ἡμαρτηκόσι· διόπερ ἐξομοιοῖ ἡμᾶς τοῖς  
 ἐν ταῖς Βακχικαῖς τελεταῖς τὰ φάσματα καὶ τὰ δείμα-  
 τα προσάγουσι241.  

 
IV 11   [[31,3–15 Schröder | Bd. 2, 208,1–12 Borret]] 

[[S. 31]]              μετὰ ταῦτα βουλόμενος ἡμᾶς παρα-  
 δεῖξαι μηδὲν παράδοξον μηδὲ καινὸν λέγειν περὶ κατα-  
  5 κλυσμοῦ ἢ ἐκπυρώσεως, ἀλλὰ καὶ παρακούσαντας τῶν  
 παρ᾿ Ἕλλησιν ἢ βαρβάροις περὶ τούτων λεγομένων ταῖς  
 ἡμετέραις πεπιστευκέναι περὶ αὐτῶν γραφαῖς φησὶ ταῦτα  
 ἐπῆλθε δ᾿ αὐτοῖς καὶ ταῦτα ἐκείνων παρακούσασιν ὅτι  
 δὴ κατὰ χρόνων μακρῶν κύκλους καὶ ἄστρων ἐπανόδους  
10 τε καὶ συνόδους ἐκπυρώσεις καὶ ἐπικλύσεις συμβαί-  
 νουσι καὶ ὅτι μετὰ τὸν τελευταῖον ἐπὶ Δευκαλίωνος  
 κατακλυσμὸν ἡ περίοδος κατὰ τὴν τῶν ὅλων ἀμοιβὴν  
 ἐκπύρωσιν ἀπαιτεῖ· ταῦτ᾿ αὐτοὺς ἐποίησεν ἐσφαλμένῃ  
 δόξῃ λέγειν ὅτι ὁ θεὸς καταβήσεται δίκην βασανιστοῦ  
15 πῦρ φέρων.  

[[S. 123]] 

31,3–7. Der Anfang von Kapitel 11 ist ein stark gekürztes Referat des Origenes, 
das durch die Auszüge in I 19–21 teilweise eine Ergänzung erfährt, s. meine 
Ausführungen oben. – Die Worte ἢ βαρβάροις (Z. 7 [[rectius 6]]) stammen von 
Origenes und ersetzen die Αἰγύπτιοι, die 6,6 neben den Ἕλληνες (6,2) als μύθου 
διδάσκαλοι genannt sind. – In III 16 tadelt Celsus die Christen, dass sie aus einer 
missverstandenen kommenden Ekpyrosis ein Weltende mit Weltbrand (vgl. 
I,291,10242 Koetschau) und Parusie (vgl. V 14) machen und mit diesen [[S. 124]] 
erfundenen Schreckbildern Bauernfang treiben. In IV 10 wiederholt er den 
Tadel: die Lehren der Christen seien nicht wahr, sondern bloss Schreckbilder 
für die Dummen. IV 11 fügt er in Übereinstimmung mit der Gesamttendenz 
der vorausgehenden und folgenden Kapitel noch den Nachweis hinzu, dass 
diese christliche Lehre auch eine ganz unmögliche und unwürdige Gottesvor-
stellung ergibt, und stellt, wie I 19 ff. zeigt, in einer Synkrisis die lange Reihe 
der Weltbrände und Überflutungen seit uralter Zeit neben die Kurzatmigkeit 
des mosaischen Schöpfungsberichtes.  
31,8 ff. Die Lehre von der Verheerung der Welt durch Feuer und Wasser ist zwar 
gut platonisch (Tim. 22 c d, Leg. 677 a), aber auch stark untermischt mit sto-
ischen und heraklitischen Termini: ἐκπύρωσις – ἀμοιβή243. – Die Fixierung der 

 
241  [[προσάγουσι] rectius προεισάγουσι cf. edd. Koetschau Borret]] 
242  [[I,291,10] f. add. RP]] 
243  [[ἀμοιβή] ; s. zum Folgenden add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
102 

Weltkatastrophen nach „der Wiederkehr und dem Zusammentreffen der Ge-
stirne“ (Z. 9 f.) ist astrologische Doktrin des Berosos, die in die Stoa (Varro, 
Seneca, Nigidius Figulus) wahrscheinlich durch Vermittlung des Poseidonios 
gekommen ist (Geffcken, Hermes XLIX 337; Schmidt, Jahrbuch 70 f.). Posei-
donios scheint nicht eigentlich die alte Theorie der ἐκπύρωσις wiedereingesetzt, 
sondern die ἐκπυρώσεις nach Platons Vorgang unter Hereinziehung astrologi-
scher Spekulation mit den κατακλυσμοί in Parallele gesetzt zu haben. Celsus 
bietet dann nach Schmidt, a.O. 71, „den schulmässigen Extrakt der Lehre des 
grossen Rhodiers“.  
 
IV 79 [[b]]  [[31,15–20 Schröder | Bd. 2, 382,12–16 Borret]] 

[[S. 31]]            τὸ δὲ ›πρὶν πόλεις εἶναι καὶ τέχνας  
 καὶ τοιαύτας ἐπιμιξίας‹ [cf. IV,79] ἐπιλελησμένον244 οἶ-  
 μαι εἶναι ὧν ἀνωτέρω προεῖπεν, ὡς ἀγενήτου ὄντος  
 τοῦ κόσμου καὶ ἀφθάρτου, καὶ μόνων τῶν ἐπὶ γῆς κατα-  
 κλυσμοὺς καὶ ἐκπυρώσεις πασχόντων καὶ οὐ πάντων  
20 ἅμα τούτοις περιπιπτόντων.  

[[S. 124]] 

31,15–20. Keim245 hat in diesem Kapitel zu Unrecht ein Celsusfragment gesehen. 
Celsus selbst hat nämlich in VI 52 eine Entscheidung in der Frage der „unge-
schaffenen und unzerstörbaren“ Welt ausdrücklich abgelehnt, und aus I 19 (= 
5,16.20 f.) geht klar hervor, dass Origenes dem Celsus gar zu gern eine Ent-
scheidung unterschieben möchte, um – ihn auf die aristotelische Linie abzu-
drängen (s. darüber die Vorrede). Die Unentschiedenheit des Celsus ist nicht 
[[S. 125]] verwunderlich, denn über diesen Punkt herrschte im Platonismus des 
2. Jhs. keine Einigkeit (s. R.E. Witt, Albinus and the History of Middle Platonism, 
Cambridge 1937, Kapitel 9246). So scheint es mir klar, dass auch die Worte μό-
νων – περιπιπτώντων (Z. 17–20 [[rectius 18–20]]) von Origenes selbst als Para-
phrase von IV 11 und 65 hinzugefügt sind.  
 
 

 
244  [[ἐπιλελησμένον] rectius ἐπιλελησμένου cf. edd. Koetschau Borret]] 
245  [[Keim .. gesehen.] Keim hat in diesem Kapitel ein Celsusfragment gesehen, hat aber 

bei Koetschau und Glöckner mit Recht keine Nachfolge gefunden. RP]] 
246  [[Kapitel 9] (vgl. Philologische Wochenschrift 58 [1938] Sp. 1002.) i.m. add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
103 

[[S. 125]] 

Philosophische Darlegung der Unveränderlichkeit Gottes, 31,20–32,11. 
 
IV 14   [[31,20–32,2 Schröder | Bd. 2, 216,2–12 Borret]] 

[[S. 31]]            ἔτι δὲ ἄνωθεν πλεί-  
 οσιν ἀποδείξεσιν ἀναλάβωμεν τὸν λόγον. λέγω δὲ οὐδὲν  
 καινὸν ἀλλὰ πάλαι δεδογμένα. ὁ θεὸς ἀγαθός ἐστι καὶ  
 καλὸς καὶ εὐδαίμων καὶ ἐν τῷ καλλίστῳ καὶ ἀρίστῳ·  
 εἰ δὴ εἰς247 ἀνθρώπους κάτεισι, μεταβολῆς αὐτῷ δεῖ,  
25 μεταβολῆς δὲ ἐξ ἀγαθοῦ εἰς κακὸν καὶ ἐκ καλοῦ εἰς  
 αἰσχρὸν καὶ ἐξ εὐδαιμονίας εἰς κακοδαιμονίαν καὶ  
 ἐκ τοῦ ἀρίστου εἰς τὸ πονηρότατον. τίς ἂν οὖν ἕλοιτο  
 τοιαύτην μεταβολήν; καὶ μὲν248 δὴ τῷ θνητῷ μὲν ἀλλάττε-  
 σθαι καὶ μεταπλάττεσθαι φύσις, τῷ δ᾿ ἀθανάτῳ κατὰ  

[[S. 32]] τὰ αὐτὰ καὶ ὡσαύτως ἔχειν. οὐκ ἂν οὖν οὐδὲ ταύτην  
 τὴν249 μεταβολὴν θεὸς δέχοιτο.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 18]] 

 
IV 18   [[32,2–11 Schröder | Bd. 2, 224,4–12 Borret]] 

[[S. 32]]       ἤτοι250 ὡς ἀληθῶς μετα-  
 βάλλει ὁ θεός, ὥσπερ οὗτοί φασιν251, εἰς σῶμα θνητόν –  
 καὶ προείρηται ὅτι252 ἀδυνατεῖ – ἢ αὐτὸς μὲν οὐ253 μετα-  
  5 βάλλει, ποιεῖ δὲ τοὺς ὁρῶντας δοκεῖν καὶ πλανᾷ καὶ  
 ψεύδεται. ἀπάτη δὲ καὶ ψεῦδος ἄλλως μὲν κακὰ μόνως  
 δ᾿ ἂν ὡς ἐν φαρμάκου μοίρᾳ χρῷτό τις ἤτοι πρὸς φίλους  
 νοσοῦντας καὶ μεμηνότας ἰώμενος ἢ πρὸς ἐχθροὺς κίνδυ-  
 νον ἐκφυγεῖν προμηθούμενος254. οὔτε δὲ νοσῶν ἢ μεμηνὼς  
10 οὐδεὶς θεῷ φίλος οὔτε φοβεῖταί τινα ὁ θεός, ἵνα  
 πλανήσας κίνδυνον διαφύγῃ.  

 
247  [[εἰς] ἐς edd. Koetschau Borret]] 
248  καὶ μὲν] καὶ μόνῳ Koetschau in transl. 
249  τὴν ss. A2 
250  ἤτοι] ἢ ss. A1 
251  ./. φασὶν i.m. add. A2 
252  ὅτι ἀδυνατεῖ Koetschau coll. p. 20,6 et 60,24  τὸ ἀδυνατοῖ A  τὸ ἀδυνατεῖ (sed ει ex οι corr.) P  τὸ 

ἀδύνατον Mcorr. 
253  οὐ] οὖν expuncto ss. οὐ A2 
254  προμηθούμενος M  -μένους A 



Text und Kommentar 

 
104 

[[S. 125]] 

31,20–32,11. IV 14–18 steht in seiner philosophischen etwas schulmeisterlichen 
Haltung den Abschnitten IV 52–61 (mit Unterbrechung durch den Exkurs IV 
57) und IV 62–70 sehr nahe und legt schon durch den ruhigen und trockenen 
Ton den Gedanken an eine leitfadenmässig zusammendrängende Quelle nahe. 
Die Methode besteht in einer Zusammenfassung platonischer Gedanken aus 
verschiedenen Dialogen und Anordnung unter bestimmten Stichworten (z.B. 
Gott IV 52 ff., Übel IV 62 ff.) unter starker Heranziehung stoischer Lehren. 
Die Einzelnachweise s. bei den betreffenden Stellen. – 31,22 ff. In diesem Ab-
schnitt ist fast alles platonisch: Gottes Eigenschaften nach Phaedr. 246 e [[rectius 
d]], Gottes Unwandelbarkeit (Z. 24 ff.) nach Staat 381 b c, Politic. 269 d, die 
Lehre vom erlaubten Betrug (32,6 ff.) nach Staat 380 d, 381 e, 382 d e, 389 b c. 
Beachtenswert ist, wie Schmidt, a.O., gezeigt hat, dass neben der Änderung 
des Gedankenganges im einzelnen an die Stelle der ἀνόητοι und μαινόμενοι Pla-
tons bei Celsus νοσοῦντες und μαινόμενοι getreten sind nach dem Vorgange der 
Popularphilosophie (Xenoph. Mem. IV 2; Max. Tyr. XIII 3 d). Das schliesst eine 
direkte Benutzung Platons für diese Stelle aus. – Nun noch die Varianten255: 
32,5 δοκεῖν: IV 19 (Anfang [Widerlegung]) δοκεῖν αὐτὸν μεταβεβληκέναι. 32,11 
πλανήσας: IV 19 (Mitte [Wiederholung]) πλανήσας τοὺς ἐπιβουλεύοντας. Beide Zu-
sätze entspringen dem Streben des Origenes nach Verdeutlichung.  
 
 
[[S. 126]] 

Juden und Christen streiten über Christi Ankunft  
und die Sündhaftigkeit der Menschen. –  

Parallelen zur Genesis aus der griechischen Mythologie, 32,11–34,1. 
 
IV 20   [[32,11–18 Schröder | Bd. 2, 230,1–4.5–9 Borret]] 

[[S. 32]]              εἶτα .. προσωποποιεῖ  
 ἰδίᾳ μὲν Ἰουδαίους αἰτιολογοῦντας τὴν .. μέλλουσαν  
 Χριστοῦ ἐπιδημίαν ἰδίᾳ δὲ Χριστιανοὺς λέγοντας περὶ  
 τῆς ἤδη γεγενημένης ἐπιδημίας .. τοῦ υἱοῦ τοῦ θεοῦ  
15 κτλ. – Ἰουδαῖοι δὴ παρ᾿ αὐτῷ λέγουσι πληρωθε(ὶς ὁ)  
 βίο(ς) πάσης κακίας δεῖ(ται) τοῦ καταπεμπομένου ἀπὸ  
 θεοῦ, ἵν᾿ οἱ μὲν ἄδικοι κολασθῶσι, τὰ δὲ πάντα κα-  
 θαρθῇ ἀνάλογον τῷ πρῶτον256 συμβάντι κατακλυσμῷ  

 
255  [[Varianten] aus Origenes add. RP]] 
256  πρώτῳ P M 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
105 

[[S. 126]] 

32,11 ff. Über die Art dieser προσωποποιΐα erfahren wir nichts Näheres. Jeden-
falls ist direkte Rede für Z. 15 ff. gesichert.  
 
IV 21   [[32,19–33,4 Schröder | Bd. 2, 232,1–7.11–15, 234,24–27 Borret]] 

[[S. 32]] οὐκ οἶδα δ᾿ ὅπως παραπλησίως τῷ κατακλυσμῷ καθήραντι  
20 τὴν γῆν, ὡς ὁ Ἰουδαίων καὶ Χριστιανῶν βούλεται λό-  
 γος, οἴεται καὶ τὴν τοῦ πύργου κατάρριψιν γεγονέναι.  
 ἵνα γὰρ μηδὲν αἰνίσσηται ἡ κατὰ τὸν πύργον ἱστο-  
 ρία .. ἀλλ᾿ ὡς οἴεται Κέλσος, σαφὴς τυγχάνῃ, οὐδ᾿  
 οὕτως φαίνεται ›ἐπὶ καθαρσίῳ τῆς γῆς‹ τοῦτο συμβε-  
25 βηκέναι. ἐπεὶ δ᾿ οἴεται Μωϋσέα .. παραφθείροντα257 τὰ  
 περὶ τῶν Ἀλωέως υἱῶν258 ἱστορούμενα τοιαῦτα περὶ τοῦ  
 πύργου ἀναγεγραφέναι, λεκτέον κτλ. –  

[[S. 33]] καὶ τὰ περὶ Σοδόμων δὲ καὶ Γομόρρων ὑπὸ Μωϋσέως  
 ἱστορούμενα ἐν τῇ Γενέσει ὡς διὰ τὴν ἁμαρτίαν πυρὶ  
 ἐξαφανισθέντων παραβάλλει ὁ Κέλσος τῇ κατὰ τὸν Φαέθον-  
 τα ἱστορίᾳ.  

[[S. 126]] 

32,19 ff. Anscheinend hatte Celsus die reinigende Sintflut auf eine mythologi-
sche Stufe mit dem Fall des Turmes gesetzt. Origenes259 hat den Vergleich falsch 
bezogen, s. Geffcken, Apologeten 264 Anm. 1.  
 
IV 22   [[33,4–9 Schröder | Bd. 2, 234,1–5 Borret]] 

[[S. 33]]            καὶ Χριστιανοὶ δὲ κατὰ τὸν Κέλσον  
  5 προστιθέντες260 τινὰς λόγους τοῖς ὑπὸ Ἰουδαίων λεγομέ-  
 νοις φασὶ διὰ τὰς τῶν Ἰουδαίων ἁμαρτίας ἤδη πε-  
 πέμφθαι τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ καὶ ὅτι Ἰουδαῖοι κολάσαν-  
 τες τὸν Ἰησοῦν καὶ χολὴν ποτίσαντες ἐπὶ σφᾶς αὐτοὺς  
 ἐκ θεοῦ χόλον ἐπεσπάσαντο.  

[[S. 126]] 

33,4 f. Vgl. die Voranzeige IV 20: λέγονται καὶ Χριστιανοὶ τούτοις προστιθέναι ἕτερα.  
 

 
257  παραφθείροντα A  -αντα M 
258  Ἀλωέως υἱῶν Höschel  ἁλωυιῶν (./. ss.) A 
259  [[Origenes .. Anm. 1] Aber der Text lässt sich nicht mehr ermitteln. add. RP]] 
260  προστιθέντες Reg  προτιθέντες A  cf. Adn. 



Text und Kommentar 

 
106 

IV 23   [[33,9–34,1 Schröder | Bd. 2, 238,1–15, 238,17–240,21 Borret]] 

[[S. 33]]             μετὰ ταῦτα συνήθως  
10 ἑαυτῷ γελῶν τὸ Ἰουδαίων καὶ Χριστιανῶν γένος πάντας  
 παραβέβληκε νυκτερίδων ὁρμαθῷ ἢ μύρμηξιν ἐκ καλιᾶς  
 προελθοῦσιν ἢ βατράχοις περὶ τέλμα συνεδρεύουσιν ἢ  
 σκώληξιν ἐν βορβόρου γωνίᾳ ἐκκλησιάζουσι καὶ πρὸς  
 ἀλλήλους διαφερομένοις, τίνες αὐτῶν εἶεν ἁμαρτωλότε-  
15 ροι, καὶ φάσκουσιν ὅτι πάντα ἡμῖν ὁ θεὸς προδηλοῖ  
 καὶ προκαταγγέλλει καὶ τὸν πάντα κόσμον καὶ τὴν  
 οὐράνιον φορὰν ἀπολιπὼν καὶ τὴν τοσαύτην γῆν παρι-  
 δὼν ἡμῖν μόνοις πολιτεύεται261 καὶ πρὸς ἡμᾶς μόνους  
 ἐπικηρυκεύεται καὶ πέμπων οὐ διαλείπει καὶ ζητῶν  
20 ὅπως ἀεὶ συνῶμεν αὐτῷ. καὶ ἐν τῷ ἀναπλάσματί γε  
 ἑαυτοῦ παραπλησίους ἡμᾶς ποιεῖ σκώληξι φάσκουσιν ὅτι  
 ὁ θεός ἐστιν εἶτα μετ᾿ ἐκεῖνον ἡμεῖς ὑπ᾿ αὐτοῦ γεγο- 
 νότες πάντῃ ὅμοιοι τῷ θεῷ καὶ ἡμῖν πάντα ὑποβέβληται,  
 γῆ καὶ ὕδωρ καὶ ἀὴρ καὶ ἄστρα, καὶ ἡμῶν ἕνεκα πάντα  
25 καὶ ἡμῖν δουλεύειν τέτακται. – νῦν ἐπειδή τινες <ἐν>  
 ἡμῖν262 πλημμελοῦσιν, ἀφίξεται θεὸς ἢ πέμψει τὸν υἱόν,  
 ἵνα καταφλέξῃ τοὺς ἀδίκους καὶ οἱ λοιποὶ σὺν αὐτῷ  
 ζωὴν263 αἰώνιον ἔχωμεν. καὶ ἐπιφέρει γε πᾶσιν ὅτι ταῦτα  
 <μᾶλλον264> ἀνεκτὰ σκωλήκων καὶ βατράχων ἢ Ἰουδαίων  

[[S. 34]] καὶ Χριστιανῶν πρὸς ἀλλήλους διαφερομένων.  
[[S. 126]] 

33,11. νυκτερίδων ὁρμάθῳ: Hom. Od. XXIV 6–8.  
33,12. βατράχοις κτλ.: Plat. Phaed. 109 b, s. unten VII 28. Das συνεδρεύουσιν, das 
Origenes IV 27 auf die gemeinsamen Gebetszusammenkünfte der Christen 
bezieht, und das ἐκκλησιάζουσιν ist offensichtlich Spott über jüdisch-christliche 
Terminologie.  
33,15–20. Diese Rede der σκώληκες kann von Juden wie von Christen stammen 
und ist auch auf beide gemünzt.  
33,22 ff. Diese zweite Rede bezieht Origenes anscheinend nur auf die Christen, 
s. Z. 21 und II [[rectius I]],292,33 Koetschau οἱ σκώληκες, ἡμεῖς δηλαδή, ebenso II 
[[rectius I]],299,26 ἐλέγομεν δὲ παρὰ τῷ Κέλσῳ ἡμεῖς, οἱ κατ᾿ αὐτὸν σκώληκες. Da in 
diesen zwei Reden von einem διαφέρεσθαι πρὸς ἀλλήλους der Juden und Christen 

 
261  ἐμπολιτεύεται M2 cf. Adn. 
262  <ἐν> ἡμῖν Bouhéreau  ἡμῶν Mcorr.  cf. Adn. 
263  ζωὴν] γρ. καὶ βίον i.m. A2 cf. Adn. 
264  μᾶλλον add. Bouhéreau cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
107 

nicht allzuviel zu merken ist, haben wir wahrscheinlich nur ein stark gekürztes 
Referat des Origenes vor uns.  
Varianten: 33,18 πολιτεύεται: so auch IV 28 (Anfang), ἐμπολιτεύεσθαι IV 28 (Mitte). 
– ebd. μόνους: fehlt IV 28 (Anfang [Wiederholung]). – 33,25 ἐπεί τινες ἐν ἡμῖν IV 30 
(Mitte) – 33,26–28 IV 30 (Mitte) ἀφίξεται πρὸς ἡμᾶς ὁ θεὸς .. τὸν υἱὸν ἑαυτοῦ .. οἱ δὲ 
λοιποὶ βάτραχοι (wohl Zusatz des Origenes) .. βίον αἰώνιον ἔχωμεν. [[S. 127]] – 33,29 f. 
IV 30 (Wiederholung) ἀνεκτὰ εἶναι μᾶλλον ταῦτα ὑπὸ σκωλήκων καὶ βατράχων λεγό-
μενα ἢ ὑπὸ Ἰουδαίων καὶ Χριστιανῶν πρὸς ἀλλήλους διαφερομένων ἀπαγγελλόμενα.  
 
 
[[S. 127]] 

Kritik des Judentums.  
Vergleich seiner Mythologie mit den Zeugnissen uralter Völker, 34,2–36,6. 

 
IV 31/32  [[34,2–4 Schröder | Bd. 2, 260,3f.; 264,31–33 Borret]] 

[[S. 34]] (31/32) Ἰουδαῖ(οι) ἀπ᾿ Αἰγύπτου (32) δραπέται γεγόνασι  
         (31/32) (οὐ)δὲν  

 πώποτ᾿ ἀξιόλογον (32) οἱ ἄνθρωποι οἱ265 θεοφιλεῖς ἔπραξαν.  
 (31/32) οὔτ᾿ ἐν λόγῳ οὔτ᾿ ἐν ἀριθμῷ (31) ποτε (32) γεγόνασι.  

[[S. 127]] 

34,2–4. Zur Wiederherstellung gehört neben IV 31 besonders die Wiederholung 
in IV 32 (Ende), wo die Sätze unverbunden nebeneinander stehen, während 
IV 31 folgende (von Origenes stammende) Konstruktion aufweist: φησὶν Ἰουδαί-
ους .. γεγονέναι .. πράξαντας .. γεγενημένους. – οἱ ἄνθρωποι οἱ θεοφιλεῖς (Z. 3) stammt 
aus IV 32; nur in IV 31 überliefert ist ποτε (Z. 4), das auch in der Wiederholung 
IV 31 fehlt. Der Anfangssatz greift III 5 wieder auf.  
 
IV 33/34/35   
  [[34,5–12 Schröder | Bd. 2, 266,3–8; 270,10f.; 272,24.27–30  
  Borret]] 

[[S. 34]] (35) ἀναισχυντότατα (33/35) ἐπεχείρησαν (33/34) γενεαλογεῖν  
        (33/35) αὑτοὺς ἀπὸ  

 πρώτης σπορᾶς γοήτων καὶ πλάνων ἀνθρώπων ἀμυδρὰς  
 καὶ ἀμφιβόλους φωνὰς ἐν σκότῳ που κρυφίους ἐπιμαρτυ-  
 ρόμενοι (33) καὶ (33/35) τοῖς ἀμαθέσι καὶ ἀνοήτοις  
       παρεξηγούμενοι  
 (35) ἀπατῶ(σι) τοὺς ἀκούοντας. οὐδεπώποτ᾿  
       (33/35) ἐν πολλῷ τῷ πρό-  

 
265 οἱ (ante θεοφιλεῖς) ss. A2 



Text und Kommentar 

 
108 

10 σθεν χρόνῳ (35) ἀμφισβήτησις γεγένηται περὶ τῶν τοιῶνδε  
 ὀνομάτων, ἀλλὰ νῦν Ἰουδαῖοι πρὸς ἑτέρους τινὰς  
 περὶ τούτων ἀμφισβητοῦσι.  

[[S. 127]] 

34,6. πλάνων ἀνθρώπων so auch IV 35 (Anfang), πλανήτας ἀνθρώπους IV 34 (Ende).  
34,8–10. In IV 33 (Anfang) ist überliefert: παρεξηγούμενοι, καὶ ταῦτα μηδεπώποτ᾿ 
ἐν πολλῷ τῷ πρόσθεν χρόνῳ τοῦ τοιοῦδε μηδ᾿ ἀμφισβητηθέντος. Das ist Kürzung des 
Origenes. Ich folge der Darstellung in IV 35 (Mitte), wo Origenes diese Vor-
würfe auch auf die Christen bezieht. Das πρὸς ἑτέρους τινὰς (Z. 11) ist durch die 
Polemik des Origenes gesichert. – Bei den φωναί (Z. 7) handelt es sich nach Ori-
genes um die Namen der jüdischen Erzväter, die bei Zauberern viel gebraucht 
wurden. Celsus meint, sie seien Häupter der Magie gewesen und erst später von 
den Juden für sich in Anspruch genommen worden.  
 
IV 36   [[34,12–27 Schröder | Bd. 2, 272,1–274,16 Borret]] 

[[S. 34]]           μετὰ ταῦτα ὁ Κέλσος  
 ἐκτιθέμενος .. τὰ περὶ τῶν ἐπιδικασαμένων ἀνθρώπων  
 τῆς ἀρχαιότητος οἷον Ἀθηναίων καὶ Αἰγυπτίων καὶ  
15 Ἀρκάδων καὶ Φρυγῶν καὶ γηγενεῖς τινας παρὰ σφίσι  
 γεγονέναι λεγόντων καὶ τεκμήρια τούτων παρεχομένων  
 ἑκάστων φησὶν ὡς ἄρα Ἰουδαῖοι ἐν γωνίᾳ που τῆς Πα-  
 λαιστίνης συγκύψαντες παντελῶς ἀπαίδευτοι καὶ οὐ προ-  
 ακηκοότες πάλαι ταῦτα Ἡσιόδῳ καὶ ἄλλοις μυρίοις ἀν-  
20 δράσιν ἐνθέοις ὑμνημένα συνέθεσαν ἀπιθανώτατα καὶ  
 ἀμουσότατα ἄνθρωπόν τινα ὑπὸ χειρῶν θεοῦ πλασσόμενόν  
 τε καὶ ἐμφυσώμενον καὶ γύναιον ἐκ τῆς πλευρᾶς καὶ  
 παραγγέλματα τοῦ θεοῦ καὶ ὄφιν τούτοις ἀντιπράσσοντα266  
 καὶ περιγινόμενον267 τῶν θεοῦ προσταγμάτων τὸν ὄφιν  
25 μῦθόν τινα ὡς γραυσὶ διηγούμενοι καὶ ποιοῦντες ἀν-  
 οσιώτατα τὸν θεὸν εὐθὺς ἀπ᾿ ἀρχῆς ἀσθενοῦντα καὶ  
 μηδ᾿ ἕνα ἄνθρωπον, ὃν αὐτὸς ἔπλασε πεῖσαι δυνάμενον.  

[[S. 127]] 

34,12–17. Die Ergänzung zu diesem knappen Referat haben wir in I 14–16, s. 
Kommentar zur Stelle, wo die Interpretation auch der vorliegenden Zeilen ge-
geben ist. Für die Art der Polemik des Celsus ist diese Ergänzung bedeutsam. 
Die Völkerreihen hat er zwar, wie oben gezeigt, vorgefunden, aber die Zusammen-
ordnung im ganzen scheint sein Werk zu sein. So mischt sich denn hier in 
charakteristischer Weise die bei den Griechen seit jeher le- [[S. 128]] bendige 
 
266  ἀντιπράσσοντα] inter π et ρ quattuor fere litterae erasae  ἀντιπροστάσσοντα Höschel 
267  περιγενόμενον M 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
109 

Bewunderung uralter Kulturvölker, wie der Ägypter usw., mit der im Hellenis-
mus neu erwachenden Idealisierung der Naturvölker zu einer bunten Reihe (s. 
A. Riese, Die Idealisierung der Naturvölker des Nordens in der griechischen und 
römischen Literatur, Programm Frankfurt a.M. 1875). Nimmt man dazu die 
Reihe der σοφώτατοι ἄνδρες und die genügend erhärtete Tatsache, dass alle ἔθνη 
ausführliche Zeugnisse ihrer Frühgeschichte beibrachten, so ergibt sich eine 
wahrhaft erdrückende Fülle, und es wird der ganze Hohn fühlbar, der in den 
Worten Ἰουδαῖοι ἐν γωνίᾳ που τῆς Παλαιστίνης συγκύψαντες κτλ. liegt, mit dem die 
Charakterisierung der Gegenseite in Z. 17 anhebt. Palästina, ein armseliger 
Winkel (s. auch VI 78, IV 23 [Anfang]) – es sieht beinahe aus, als sei dieser 
Vorwurf nicht eben neu, wenn wir Paulus Apg. 26,26 zu Festus und Agrippa 
sagen hören: οὐ γάρ ἐστιν ἐν γωνίᾳ πεπραγμένον τοῦτο.  
34,20 ff. Auch die Gegenseite hat eine Frühgeschichte, aber was für eine! Die 
Erzählungen des AT werden durchgängig ironisiert. In dem ἐμφυσώμενον (Z. 22) 
sieht Origenes wohl mit Recht eine Anspielung auf die ἐμφυσώμενοι268 ἀσκοί des 
Epicharm (frg. 246, Comicorum Graecorum fragmenta I 1 Kaibel), gleich da-
hinter kommt das verächtliche γύναιον und so zieht sich der Spott durch die 
ganze, zwar kurze, aber doch wohl ungekürzte Darstellung hindurch. (Siehe das 
Zeugnis des Origenes in IV 39 [Anfang], dass Celsus zum Paradies usw. nicht 
sprach.)269  
34,23. IV 39 (Anfang) τοῦ θεοῦ πρὸς τὸν ἄνθρωπον.  
34,25. ὡς γραυσί: IV 39 (Anfang) παραπλήσιον τοῖς παραδιδομένοις ταῖς γραυσίν.  
 
IV 41   [[34,28–35,3 Schröder | Bd. 2, 290,1–6 Borret]] 

[[S. 34]] εἶτα κατακλυσμόν τινα καὶ κιβωτὸν ἀλλόκοτον  
 ἅπαντα ἔνδον ἔχουσαν καὶ περιστεράν τινα καὶ κορώνην  

[[S. 35]] ἀγγέλους παραχαράττοντες καὶ ῥᾳδιουργοῦντες τὸν Δευ-  
 καλίωνα· οὐ γὰρ οἶμαι προσεδόκησαν ὅτι ταῦτ᾿ εἰς φῶς  

πρόεισιν, ἀλλ᾿ ἀτεχνῶς παισὶ νηπίοις ἐμυθολόγησαν.  
 
IV 43   [[35,4–9 Schröder | Bd. 2, 294,1.3.5.8.10–12.16–18 Borret]] 

[[S. 35]] ἀτοπωτάτην δὲ λέγει καὶ ἔξωρον παιδοποιΐαν.  
  5 ῥίπτ(ει) δὲ καὶ τὰς τῶν ἀδελφῶν ἐπιβουλάς· πατρὸς δὲ  
 λύπην· μητέρων ἐνέδρας· ἄγχιστα δὲ τούτοις πᾶσι συμ-  
 πολιτευόμενον εἴ φαμεν τὸν θεόν, τί ἄτοπον πράσσομεν;  

 
268  [[ἐμφυσώμενοι] rectius πεφυσαμένοι Kaibel cf. πεφυσιαμένοι Diels–Kranz (Epicharm frg. 10)]] 
269  [[sprach.)] Varianten bei Origenes: add. RP (bezogen auf die beiden folgenden An-

gaben)]] 



Text und Kommentar 

 
110 

 (ὁ) θεὸ(ς) τοῖς υἱοῖς270 ὀνάρια καὶ προβάτια271 καὶ καμή-  
 λους δεδώρη(ται).  

[[S. 128]] 

35,4–36,5. Von Kapitel 43–47 haben wir nur Stichworte, die Origenes jeweils auf 
die entsprechenden Erzählungen der Genesis deutet. Der Wortlaut ist hier ganz 
unsicher, ebenso das Mass dessen, was aus dem Bericht des Origenes dem Celsus 
zuzuteilen ist. Das ἄτοπον (35,7) kehrt noch zweimal in Form einer Frage wieder, 
könnte aber auch aus dem ἀτοπω- [[S. 129]] τάτην (Z. 4) herausgesponnen sein.  
 
IV 44   [[35,9–16 Schröder | Bd. 2, 296,2.10–14, 298, 21–23 Borret]] 

[[S. 35]]              (ὁ) θεὸ(ς) καὶ φρέατα τοῖς δικαί-  
10 οις δέδωκ(ε). – πολλαχοῦ δὲ ἱστορίαις γενομέναις  
 συγχρησάμενος ὁ λόγος ἀνέγραψεν αὐτὰς εἰς παράστασιν  
 μειζόνων καὶ ἐν ὑπονοίᾳ δηλουμένων· ὁποῖά ἐστι καὶ  
 τὰ περὶ φρέατα καὶ τὰ περὶ τοὺς γάμους καὶ τὰς διαφό-  
 ρους μίξεις τῶν δικαίων. νύμφας τε καὶ θεραπαινίδας  
15 ἀνάγεσθαι ἐπὶ τροπολογίαν .. ἄνωθεν ἀπὸ σοφῶν παρ-  
 ειλήφαμεν.  

[[S. 128]] 

35,9 f. Die Perfekta stammen wohl von Origenes. – 35,13 f. Keim zieht auch die 
Worte διαφόρους – τῶν δικαίων zum Celsusfragment. Das bleibt ganz unsicher, da 
es kurz danach bei Origenes heisst: ἠλληγόρηται τὰ κατὰ τοὺς γάμους καὶ τὰς μίξεις 
τῶν θεραπαινίδων.  
 
IV 45   [[35,16f. Schröder | Bd. 2, 298,5, 298,6–300,7 Borret]] 

[[S. 35]]           τὰ περὶ τὸν Λὼτ καὶ τὰς θυγατέρας  
 τῶν Θυεστείων εἶπε κακῶν ἀνομώτερα.  

[[S. 128]] 

35,16. Warum Glöckner vor dem hebräischen Namen Lot zurückgeschreckt ist, 
weiss ich nicht, s. z.B. Σοδόμων καὶ Γομόρρων IV 21 und andere Beispiele.  
 
IV 46   [[35,17–23 Schröder | Bd. 2, 302,1f.3–8 Borret]] 

[[S. 35]]            παραρρίπτει  
 δ᾿ ὁ Κέλσος τὴν ἀπέχθειαν οἶμαι τοῦ Ἠσαῦ πρὸς τὸν  
 Ἰακώβ. – καὶ μὴ σαφῶς ἐκτιθέμενος τὰ περὶ τὸν  
20 Συμεὼν καὶ τὸν Λεϋὶ ἐπεξελθόντας τῇ ὕβρει τῆς ἀδελφῆς ..  
 σφᾶς αἰτιᾶται· ἀδελφοὺς δὲ πωλοῦντας τοὺς υἱοὺς λέ-  

 
270  τοῖς υἱοῖς ss. A1 
271  προβάτια A  πρόβατα M 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
111 

 γει τοῦ Ἰακὼβ καὶ ἀδελφὸν πιπρασκόμενον τὸν Ἰωσὴφ  
 καὶ πατέρα ἐξαπατώμενον τὸν Ἰακώβ.  

 
IV 47   [[35,23–36,5 Schröder | Bd. 2, 304,1–4.9–12, 304,16–306,18.19–
  22.25f. Borret]] 

[[S. 35]]         μετὰ ταῦ-  
 τα ὁ Κέλσος .. μετὰ πάσης ἀσαφείας ὑπομιμνήσκεται  
25 τῶν ὀνειράτων .. καὶ τῆς λύσεως αὐτῶν. – καὶ τοῖς  
 πωλήσασί γε ἀδελφοῖς λιμώττουσι καὶ σταλεῖσι κατ᾿  
 ἐμπορίαν μετὰ τῶν ὄνων φησὶ χαριζόμενον τὸν πραθέντα  
 πεποιηκέναι ἃ οὐδὲ παρέστησεν ὁ Κέλσος. καὶ τὸν ἀνα-  
 γνωρισμὸν δὲ τίθησιν. τίθησι δὲ καὶ τὸν εἰς δοῦλον  
30 πραθέντα Ἰωσὴφ ἐλευθερούμενον καὶ μετὰ πομπῆς ἐπαν-  

[[S. 36]] ιόντα πρὸς τὸν τοῦ πατρὸς τάφον. ὑφ᾿ οὗ – δῆλον δ᾿  
 ὅτι τοῦ Ἰωσήφ – τὸ λαμπρὸν καὶ θεσπέσιον Ἰουδαίων  
 γένος ἐπὶ πλῆθος ἐν Αἰγύπτῳ σπαρὲν ἔξω που παροικεῖν  
 καὶ ποιμαίνειν ἐν τοῖς ἀτίμοις ἐκελεύσθη272. – τὴν δ᾿  
  5 ἀπ᾿ Αἰγύπτου ἔξοδον τοῦ λαοῦ φυγὴν ὠνόμασεν.  

 
 
[[S. 129]] 

Verurteilung der Allegorie, 36,5–15. 
 
IV 38/50  [[36,5–7.7–9 Schröder | Bd. 2, 278,9–11; 314,28–30 Borret]] 
[[S. 36]]                   (38) οἱ  

 ἐπιεικέστεροι Ἰουδαίων τε καὶ Χριστιανῶν ἐπὶ τούτοις  
 αἰσχυνόμενοι πειρῶνταί πως ἀλληγορεῖν αὐτά, (50) ἔστι  
 δ᾿ οὐχ οἷα ἀλληγορίαν ἐπιδέχεσθαί τινα ἀλλ᾿ ἄντικρυς  
 εὐηθέστατα273 μεμυθολόγηται.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 52 (Anfang)]] 

 
IV 51  

[[36,9–13 Schröder | Bd. 2, 314,3–6 Borret]] 

[[S. 36]]                αἱ γοῦν δοκοῦσαι περὶ  
10 αὐτῶν ἀλληγορίαι γεγράφθαι πολὺ τῶν μύθων αἰσχίους  
 εἰσὶ καὶ ἀτοπώτεραι τὰ μηδαμῆ μηδαμῶς ἁρμοσθῆναι δυνά-  

 
272  ἐκελεύσθη P  κελευσθέν A 
273  εὐηθέστατα Iol2  ἀληθέστατα A  cf. Adn. 



Text und Kommentar 

 
112 

 μενα θαυμαστῇ τινι καὶ παντάπασιν ἀναισθήτῳ μωρίᾳ  
 συνάπτουσαι.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 52 (Anfang)]] 

 
IV 52 (Anfang)  

[[36,13–18 Schröder | Bd. 2, 318,6–10 Borret]] 

[[S. 36]]      οἵαν δὴ καὶ Παπίσκου τινὸς καὶ Ἰά-  
 σονος ἀντιλογίαν ἔγνων οὐ γέλωτος ἀλλὰ μᾶλλον ἐλέους  
15 καὶ μίσους ἀξίαν. ἔμοιγ᾿ οὖν οὐ ταῦτ᾿ ἐλέγχειν πρό-  
 κειται – ἔστι γὰρ παντί που δῆλα καὶ μάλιστα εἴ τις  
 ὑπομείναι καὶ ἀνάσχοιτο αὐτῶν ἐπακοῦσαι τῶν συγγραμ-  
 μάτων –  

[[S. 129]] 

36,9–17.274 Die Allegorien der Juden beginnen schon mit Aristobulos (150 v.Chr.). 
Porphyrius tadelte später auch die Allegorien des Origenes (Fragment 39 bei 
Harnack,275 Abhandlungen Akademie Berlin 1916,276 Nr. 1), aber er sowohl 
wie Celsus (s. z.B. VI 42, III 43, I 27 usw.) verwenden sie unbedenklich und in 
reichem Masse.  
36,9. Das εὐηθέστατα wird durch den folgenden Satz des Origenes bestätigt: πολ-
λῷ γὰρ μᾶλλον τὰ Ἑλλήνων οὐ μόνον εὐηθέστατα ἀλλὰ καὶ ἀσεβέστατα μεμυθολόγηται, 
vgl. auch IV 55 (Ende). – Über den Dialog Z. 13 f. s. Literatur bei Keim.  
 
 
[[S. 129]] 

Wiederaufnahme der philosophischen Beweisführung.  
Gott hat nichts Sterbliches geschaffen.  

Die körperliche Substanz aller Lebewesen ist gleich[[. Die Übel nehmen weder 
ab noch zu und stammen nicht aus Gott]], 36,18–37,15 [[; 37,15–38,25]]. 

 
IV 52 (Ende)  
  [[36,18–23 Schröder | Bd. 2, 318,10–15 Borret]] 

[[S. 36]]       ἀλλ᾿ ἐκεῖνο μᾶλλον ἐθέλω διδάξαι τὴν φύσιν  
 ὅτι ὁ θεὸς οὐδὲν θνητὸν ἐποίησεν· ἀλλὰ θεοῦ μὲν  
20 ἔργα ὅσα ἀθάνατα, θνητὰ δ᾿ ἐκείνων277, καὶ ψυχὴ μὲν  
 θεοῦ ἔργον, σώματος δὲ ἄλλη φύσις. καὶ ταύτῃ γε οὐ-  

 
274  [[36,9–17. om. RG]] 
275  [[Harnack,] Porphyrios gegen die Christen, add. RP]] 
276  [[1916,] philosophisch-historische Klasse add. RP]] 
277  super ἐκείνων ./. i.m. ζτ᾿ A2 cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
113 

 δὲν διοίσει νυκτερίδος ἢ εὐλῆς ἢ βατράχου ἢ ἀνθρώπου278  
 σῶμα· ὕλη γὰρ ἡ αὐτὴ καὶ τὸ φθαρτὸν αὐτῶν ὅμοιον.  

[[S. 129]] 

36,18 ff. Siehe Kommentar zu IV 14–18.  
36,20. Das ἐκείνων ist von A2 beanstandet worden. In vielleicht ähnlichem Miss-
verständnis schreibt Schmidt, Jahrbuch 69: „Zu ἐκείνων fehlt das Beziehungs-
wort: das ist weder durch die Annahme einer Auslassung des Origenes .. noch 
durch die einer Korruptel – IV 54 Anfang setzt Origenes anstelle des ihm un-
verständlichen ἐκείνων das ebenso unklare ἄλλων – zu erklären“ und schliesst 
daraus, dass Celsus es hier versäumt habe, „die Fuge zwischen Eigenem (der 
Polemik gegen das Christentum) und Entlehntem (philosophischen [[S. 130]] 
Darlegungen) zu verdecken“. Aber so primitiv und stumpfsinnig hat Celsus nicht 
abgeschrieben und diese Entdeckung Schmidts ist leider nur ein sprachliches 
Missverständnis, das er auch dem Origenes ohne Not unterstellt hat. Das ἐκείνων 
bezieht sich nämlich auf die ἀθάνατα! Diese, die θεοὶ θεῶν, die νέοι θεοί, die γεν-
νήματα (τοῦ δημιουργοῦ) schaffen nach Plat. Tim. 41 a ff. 42 d ff. 69 c d die sterb-
lichen Wesen, wie Schmidt, a.O. 70, selbst kurz andeutet. Schmidt fährt, a.O. 69, 
fort: „Hat aber Kelsos die IV 52 mit ὁ θεός beginnenden Worte abgeschrieben, 
so gilt dasselbe für den ganzen Abschnitt IV 52–61, der innerlich ein Ganzes 
bildet“ usw. Ist schon die Voraussetzung falsch, so zeigt auch das jetzt erst er-
kannte Fragment IV 57–59, was von der Einheitlichkeit des Abschnitts zu halten 
ist. Die rein philosophische Darlegung wird hier durch eine aus einer anderen 
Quelle stammende naturwissenschaftliche Argumentenreihe unterbrochen, de-
ren Zufügung sicher dem Interesse des Polyhistor Celsus verdankt wird.  
Varianten279: 36,19 f. IV 54280 (Anfang) ὁ μὲν θεὸς οὐδὲν θνητὸν ἐποίησεν ἀλλὰ μόνα 
τὰ ἀθάνατα, τὰ δὲ θνητὰ ἄλλων ἐστὶν ἔργα. – 36,21–23. καὶ ταύτῃ γε – σῶμα: so auch 
IV 56 (Anfang). So ist also Bouhéreaus Konjektur τὸ ἀνθρώπου σῶμα abzulehnen, 
obwohl sie sich auf folgende Paraphrasen stützen kann: IV 54 (Anfang) καὶ οὐδὲν 
διοίσει σῶμα ἀνθρώπου σώματος νυκτερίδος κτλ., IV 58 (Ende) οὗ ψυχὴ θεοῦ ἔργον 
ἐστί, διαφέροι ἂν τὸ ταύτης (lies τούτου) σῶμα σώματος, ἐν ᾧ οἰκεῖ ψυχὴ οὐκ οὖσα ἔργον 
θεοῦ. καὶ οὕτω ψεῦδος ἔσται τὸ μηδὲν διοίσειν νυκτερίδος .. σῶμα παρὰ τὸ τοῦ ἀνθρώπου, 
IV 59 (Anfang) καὶ γὰρ ἄτοπον .. σώματα .. σωμάτων μὴ διαφέρειν, IV 56 (Anfang) εἴ-
περ, ἐπεὶ ἡ ὕλη ἡ αὐτὴ ὑπόκειται νυκτερίδος .. ἢ ἀνθρώπου σώματι, οὐδὲν διοίσει ἀλλήλων 
ταῦτα τὰ σώματα, δηλονότι οὐδὲν διοίσει τὰ τούτων σώματα ἡλίου κτλ., IV 56 (Ende) οὗ 
τῷ λόγῳ ἠκολούθησε μηδὲν διαφέρειν νυκτερίδος .. σῶμα τοῦ ἀνθρώπου281 σώματος. Eine 
[[S. 131]] genaue sprachliche Parallele findet sich ausserdem bei Celsus 40,24 f.  

 
278  ἢ ἀνθρώπου] τὸ ἀνθρώπου Bouhéreau cf. Adn. 
279  [[Varianten: 36,19 f. om. RP]] 
280  [[IV 54 .. ἔργα del. RP]] 
281  [[ἀνθρώπου] rectius αἰθερίου cf. edd. Koetschau Borret]] 



Text und Kommentar 

 
114 

IV 57   [[36,24–37,4 Schröder | Bd. 2, 330,20f., 330,23–332,32 Borret]] 

[[S. 36]] ἐπεὶ δὲ καὶ ὁδοί εἰσι τεταγμέναι τῶν ἐν σώμασι  
25 μεταβολῶν .. οὐ θαυμαστὸν εἰ ἐπὶ τοῦ παρόντος ἐξ ἀν-  
 θρώπου νεκροῦ μεταπλασσόμενος ὄφις, ὡς οἱ πολλοί φα-  
 σι, γίνεται282 ἀπὸ τοῦ νωτιαίου μυελοῦ καὶ ἐκ βοὸς  
 μέλισσα καὶ ἐξ ἵππου σφὴξ καὶ ἐξ ὄνου κάνθαρος283 καὶ  
 ἁπαξαπλῶς ἐκ τῶν πλείστων σκώληκες. οἴεται δὲ τοῦτο  
30 ὁ Κέλσος κατασκευαστικὸν εἶναι τοῦ μηδὲν τούτων ἔργον  

[[S. 37]] εἶναι θεοῦ, ἀλλὰ τὰς ποιότητας, οὐκ οἶδ᾿ ὁπόθεν οὕτω  
 τεταγμένας, ἐκ τῶνδε τάσδε γίνεσθαι <καὶ>284 οὐχὶ θείου  
 τινὸς λόγου ἔργον εἶναι τὰς ἐν τῇ ὕλῃ ποιότητας ἀμεί-  
 βεσθαι285.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 59]] 

 
IV 59   [[37,4–10 Schröder | Bd. 2, 334,14–20 Borret]] 

[[S. 37]]         καὶ ταῦτα δὲ διὰ τὸ ›ὧν οὐδὲν ἔργον θεοῦ‹,  
  5 τοῦ ›ὧν‹ ἀναφερομένου ἐπὶ τὸ ›τοῦ ἀνθρώπου‹ σῶμα ἢ  
 ›τῶν ἐκ τοῦ σώματος ὄφεων‹ καὶ ἐπὶ τὸ ›βοὸς‹ ἢ ›τῶν  
 ἐκ τοῦ σώματος βοὸς μελισσῶν‹ καὶ ἐπὶ τὸ ›ἵππου‹ ἢ  
 ›ὄνου‹ καὶ ›τῶν ἐξ ἵππου‹ μὲν ›σφηκῶν‹ ›ἐξ ὄνου‹ δὲ  
 ›κανθάρων‹, δι᾿ ἃ ἠναγκάσθημεν ἐπαναλαβεῖν καὶ τὸ  
10 ›ψυχὴ μὲν θεοῦ286 ἔργον, σώματος δὲ ἄλλη φύσις‹.  

[[S. 130]] 

36,24–37,10. Für seine Behauptung von der Gleichheit der körperlichen Sub-
stanz bei Mensch und Tier beruft sich Celsus auf die bekannten Annahmen der 
generatio aequivoca. Diese Lehre von der spontanen Entstehung gewisser Lebe-
wesen ist zum ersten Mal von Aristoteles wissenschaftlich begründet worden. 
Über287 die von Celsus angeführten Erscheinungen s. W. Rodemer, Die Lehre 
von der Urzeugung bei den Griechen und Römern, Diss. Giessen 1928, S. 22, 
24, 30 ff. Aus dieser Argumentation haben wir einen Satz im Wortlaut des Cel-

 
282  γίγνεται Mcorr.  γίγνεσθαι A 
283  κάνθαρος Koetschau  κανθαρὶς A  i.m. γρ. κάνθαρος A1 (?) 
284  καὶ add. Koetschau in transl. 
285  ἀμείβεσθαι scripsi  ἀμείβοντος A  cf. v. 12.27 [[frg. IV 60.69]] 
286  post θεοῦ add. ἐστιν M 
287  [[Über .. 30 ff.] Diese zum ersten Mal von Aristoteles wissenschaftlich begründete Lehre 

von der spontanen Entstehung gewisser Lebewesen ist für das Altertum und sämtliche 
antiken Autoren gründlich untersucht in der Dissertation von W. Rodemer, Die Lehre 
von der Urzeugung bei den Griechen und Römern, Giessen 1928. Die von Celsus an-
geführten Erscheinungen sind bei Rodemer S. 22, 24 unter Angabe der Testimonia 
(30 ff.) besprochen. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
115 

sus (37,4), aus dem sich ergibt, dass die Schlussfolgerung ὧν οὐδὲν ἔργον θεοῦ 
auch stilistisch so eng mit den vorausgehenden παραδείγματα zusammenhing, 
dass Origenes sogar eine syntaktische Unklarheit tadeln konnte, nämlich die 
mehrdeutige Beziehung des Relativpronomens ὧν.  
 
IV 60   [[37,11–12 Schröder | Bd. 2, 334,1–336,3 Borret]] 

[[S. 37]] κοινὴ ἡ πάντων τῶν προειρημένων σωμάτων φύσις καὶ  
 μία εἰς ἀμοιβὴν παλίντροπον ἰοῦσα καὶ ἐπανιοῦσα.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 69 (Anfang)]] 

 
IV 61   [[37,13–15 Schröder | Bd. 2, 336,1, 338,24–26 Borret]] 

[[S. 37]] καὶ ὕλης ἔκγονον οὐδὲν ἀθάνατον. τοῦδε μὲν πέρι  
 ἀπόχρη τοσαῦτα· καὶ εἴ τις ἐπὶ πλεῖον ἀκούειν δύναι-  
15 το καὶ ζητεῖν, εἴσεται.  

 
IV 62   [[37,15–18 Schröder | Bd. 2, 338,4–340,6 Borret]] 

[[S. 37]]           κακὰ δ᾿ ἐν τοῖς οὖσιν  
 οὔτε πρόσθεν οὔτε νῦν οὔτε αὖθις ἥττω καὶ πλείω γέ-  
 νοιτ᾿ ἄν· μία γὰρ ἡ τῶν ὅλων φύσις καὶ ἡ αὐτή, καὶ  
 κακῶν γένεσις ἀεὶ ἡ αὐτή.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 69 (Anfang)]] 

 
IV 65   [[37,18–24 Schröder | Bd. 2, 344,1–346,7 Borret]] 

[[S. 37]]        τίς ἡ τῶν κακῶν γένε-  
 σις288, οὐ ῥᾴδιον μὲν γνῶναι τῷ μὴ φιλοσοφήσαντι, ἐξ-  
20 αρκεῖ δ᾿ εἰς πλῆθος εἰρῆσθαι ὡς ἐκ θεοῦ μὲν οὐκ ἔστι  
 κακά, ὕλῃ δὲ πρόσκειται καὶ τοῖς θνητοῖς ἐμπολιτεύε-  
 ται· ὁμοία δ᾿ ἀπ᾿ ἀρχῆς εἰς τέλος ἡ τῶν θνητῶν περίο-  
 δος, καὶ κατὰ τὰς τεταγμένας ἀνακυκλήσεις ἀνάγκη τὰ  
 αὐτὰ ἀεὶ καὶ γεγονέναι καὶ εἶναι καὶ ἔσεσθαι.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 69 (Anfang)]] 

 
IV 69 (Anfang)  

[[37,25–38,4 Schröder | Bd. 2, 352,1–4, 354,5–12 Borret]] 

[[S. 37]] οὔτε τὰ ὁρώμενα ἀνθρώπῳ δέδοται, ἀλλ᾿ ἕκαστα <τῆς>289  
 τοῦ ὅλου σωτηρίας εἵνεκα γίνεταί τε καὶ ἀπόλλυται  

 
288  γένεσις Bouhéreau  φύσις A  cf. Adn. 
289  τῆς add. Koetschau in transl. 



Text und Kommentar 

 
116 

 καθ᾿ ἣν προεῖπον ἀμοιβὴν ἐξ ἀλλήλων εἰς ἄλληλα. –  
 εἴρηται δὲ καὶ εἰς τοῦτο οὔτε δὲ τὰ ἀγαθὰ οὔτε τὰ  
 κακὰ ἐν τοῖς θνητοῖς ἐλάττω ἢ πλείω γένοιτ᾿ ἄν. λέ-  
30 λεκται καὶ εἰς τὸ οὔτε τῷ θεῷ καινοτέρας δεῖ διορθώ-  

[[S. 38]] σεως. ἀλλ᾿ οὐδ᾿ ὡς ἄνθρωπος τεκτηνάμενός τι ἐνδεῶς  
 καὶ ἀτεχνότερον δημιουργήσας ὁ θεὸς προσάγει διόρ-  
 θωσιν τῷ κόσμῳ καθαίρων αὐτὸν κατακλυσμῷ ἢ ἐκπυρώσει  
 ἀλλὰ τὴν χύσιν τῆς κακίας κωλύων ἐπὶ πλεῖον νέμεσθαι.  

[[S. 131]] 

37,11–29. Mit der in IV 65 (Z. 22–24) auftretenden stoischen Lehre von der 
ἀποκατάστασις (vgl. Origenes IV 68; Stoicorum veterum fragmenta I 109; II 623, 
625) hängt die gleichfalls stoische Lehre von der Entwicklung der Elemente 
auseinander eng zusammen (ἀμοιβὴ ἐξ ἀλλήλων εἰς ἄλληλα in Z. 27; vgl. Stoicorum 
veterum fragmenta II 614, 619 [Ende]; Doxographi Graeci 458,23 ff.). Dieser 
Elementenwechsel wird mit Anspielung auf einen bekannten Heraklitspruch 
(Diels–Kranz 22 B 51) als παλίντροπος ἀμοιβή (Z. 12) in IV 60.69 vorgetragen. Ein 
Ausgleich zwischen platonischem Dualismus und stoischem Monismus, der Gott 
in jenen Wechsel einbezieht, wird dadurch erreicht, dass die stoische Lehre 
auf die vergängliche Materie eingeschränkt wird (IV 65.99 = S. 42,16 f., s. auch 
S. 31,15 ff.290). Im wesentlichen hält Celsus also am platonischen Gottesbegriff 
fest. Die Übereinstimmung dieser Haltung mit der Verfechtung des Dualismus 
zwischen Gott und sterblicher Natur bei Maximus Tyrius (XLI 4 i k, XI 5 f.) und 
Plutarch (de E ap. Delphos 9.18) gibt klar zu erkennen, [[S. 132]] dass sich hier 
jene Richtung im Platonismus durchzusetzen beginnt, deren volle Ausprägung 
wir Neuplatonismus zu nennen gewohnt sind. Akademie291 und Popularphilo-
sophie hatten diese Elemente längst eingeschmolzen. Das zeigt die formale Über-
einstimmung der genannten Autoren, die die ewigen Veränderungen der Ma-
terie unter Verwendung heraklitischer Aussprüche schildern. – Zu 37,27 vgl. 
Philo, de aetern. mundi 21,109 τὰ στοιχεῖα τοῦ κόσμου ταῖς εἰς ἄλληλα μεταβολαῖς .. 
ἀθανατίζεται .. τὴν αὐτὴν ὁδὸν ἄνω καὶ κάτω συνεχῶς ἀμείβοντα: zur sachlichen Über-
einstimmung kommt die fast gleiche Formulierung und die Ausmalung mit 
einem Heraklitzitat (frg. 60). – Da nach Chrysipp der Bestand der Welt zahlen-
mässig gewahrt bleibt (Stoicorum veterum fragmenta II 624), so ergibt sich aus  
 

 
290  [[s. auch S. 31,15 ff.] s. auch Origenes in IV 79 = S. 31,15ff. RP]] 
291  [[Akademie .. schildern.] Dass auch im Formalen Übereinstimmung zwischen den ge-

nannten Autoren besteht, insofern alle die ewigen Veränderungen der Materie unter 
Verwendung von Aussprüchen Heraklits schildern (Max. Tyr. a.O., vgl. auch 10,5 c; 
Plutarch a.O. cap. 18), zeigt, wie die Einschmelzung dieser Elemente in der Akademie 
und Popularphilosophie schon längst vollzogen war. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
117 

der ἀποκατάστασις-Lehre auch das292 Dogma von der Konstanz der Übel293 (37,15–

18.28 f.), s. Schmidt, Jahrbuch 70. – Die eben angeführten stoischen Elemente 
sind nun aber aufs engste mit platonischen Gedanken und Wendungen verbun-
den. Wie oben gezeigt wurde, scheint hier in Celsus’ Quellen eine Zusammen-
stellung platonischer Gedanken aus verschiedenen Dialogen unter dem Stich-
wort κακά vorgenommen zu sein. Zu 37,15 deutet Origenes selbst die Paraphrase 
von Theait. 176 a an (sie passt übrigens eher zu Z. 21), zu 37,20 f. vergleiche 
man Staat 380 b c, zu 37,25 f. s. Leg. 903 b c, zu 37,22 f. s. Politic. 269 c – 270 a. 
– 37,18 γένεσις: so auch in IV 65.66 (Anfang [Wiederholung und Widerlegung]) 
noch neunmal, während das überlieferte φύσις ganz allein steht. Ausserdem be-
handelt Celsus „im folgenden nur die zumal in der Popularphilosophie viel-
erörterte Frage nach dem Ursprung, also der γένεσις, der κακά“, Schmidt, Gno-
mon 121. – 37,23. ἀνακυκλήσεις: so auch meist in Wiederholung und Widerlegung 
in IV 67, daneben im Wechsel περιόδους.  
37,28 ff. Anscheinend liegt eine verkürzte Wiederaufnahme von IV 60 f. vor.  
 
IV 70   [[38,5f. Schröder | Bd. 2, 356,2f. Borret]] 

[[S. 38]] κἂν σοί τι δοκῇ κακόν, οὔπω δῆλον εἰ κακόν ἐστιν  
 οὐ γὰρ οἶσθα ὅ τι ἢ σοὶ ἢ ἄλλῳ ἢ τῷ294 ὅλῳ συμφέρει.  

[[S. 133]] 

38,5 f. ἐστίν und ἢ τῷ ὅλῳ (durch Polemik gesichert) fehlt IV 70 (Ende [Wieder-
holung]).  
 
IV 71   [[38,7–10 Schröder | Bd. 2, 358,1–360,4 Borret]] 

[[S. 38]] μὴ νοήσας τὰς περὶ θεοῦ ὡς ἀνθρωποπαθοῦς ἐν ταῖς  
 γραφαῖς λέξεις διασύρει ὁ Κέλσος ἐν αἷς ὀργῆς λέγον-  
 ται κατὰ τῶν ἀσεβῶν φωναὶ καὶ ἀπειλαὶ κατὰ τῶν ἡμαρ-  
10 τηκότων.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 72]] 

 
IV 72   [[38,10–18 Schröder | Bd. 2, 360,1f., 362, 4–6, 364,44–48 Borret]] 

[[S. 38]]        ὀργὴν μὲν οὖν ὀνομάζομεν θεοῦ, οὐ πάθος  
 δ᾿ αὐτοῦ αὐτὴν εἶναί φαμεν. – ὅτι γὰρ παιδεύει ἡ κα-  
 λουμένη ›ὀργὴ τοῦ θεοῦ‹ καὶ ὁ ὀνομαζόμενος θυμὸς  
 αὐτοῦ καὶ τοῦτ᾿ ἀρέσκει τῷ λόγῳ, δῆλον ἐκ τοῦ ἐν ..  
 ἕκτῳ ψαλμῷ εἰρῆσθαι κτλ. – οὐκ ἀνθρώπινα οὖν πάθη  

 
292  [[das Dogma] Celsus’ Lehre RP]] 
293  [[Übel] IV 62.69 add. RP]] 
294  τῷ Mcorr.  ὅτῳ A 



Text und Kommentar 

 
118 

15 προσάπτομεν τῷ θεῷ οὐδὲ δυσσεβεῖς δόξας ἔχομεν περὶ  
 αὐτοῦ οὐδὲ πλανώμενοι τὰς περὶ τοῦτον διηγήσεις ἀπ᾿  
 αὐτῶν τῶν γραμμάτων συνεξεταζομένων ἀλλήλοις παρί-  
 σταμεν.  

[[S. 133]] 

38,7–17. Zur Entgegnung des Origenes, die für die gesamte christliche Exegese 
der Folgezeit massgebend blieb, s. Pohlenz, Vom Zorne Gottes 32 ff. – Z. 12. Dass 
Celsus neben ὀργή und ἀπειλαί auch den θυμός Gottes getadelt hat, wird durch 
Z. 20 f. bestätigt: θεὸς δ᾿ ὁ μέγιστος .. ὀργιζόμενος καὶ θυμούμενος καὶ ἀπειλῶν. – Poh-
lenz, a.O. 18, sammelt die Stellen, an denen Celsus über Anthropopathismen 
des AT spottet: IV 72.74; VI 53.65; VIII 2.21.  
 
IV 73   [[38,18–25 Schröder | Bd. 2, 364,2–366,6, 366,15–18 Borret]] 

[[S. 38]]      ἦ295 γὰρ οὐ καταγέλαστον· εἰ ἄνθρωπος μὲν  
 ὀργισθεὶς Ἰουδαίοις πάντας αὐτοὺς ἡβηδὸν ἀπώλεσεν  
20 καὶ ἐπυρπόλησεν, οὕτως οὐδὲν ἦσαν, θεὸς δ᾿ ὁ μέγι-  
 στος, ὥς φασιν, ὀργιζόμενος καὶ θυμούμενος καὶ ἀπ-  
 ειλῶν πέμπει τὸν υἱὸν αὐτοῦ καὶ τοιαῦτα πάσχει; ἀλλ᾿  
 ὅπως μὴ περὶ μόνων Ἰουδαίων – οὐ γὰρ τοῦτο λέγω –  
 ἀλλὰ περὶ τῆς ὅλης φύσεως, ὅπερ ἐπηγγειλάμην, ὁ λό-  
25 γος ᾖ, σαφέστερον ἐμφανιῶ τὰ προειρημένα.  

[[S. 133]] 

38,24. Nach dem Exkurs erfolgt Wiederaufnahme von IV 52. Ähnlich ist das 
Zurückgreifen von IV 69 auf IV 63. – Zur Einreihung von IV 71–73 in den 
Gesamtzusammenhang vgl. den Abschluss in IV 99 = S. 42,17–19.  
 
 
[[S. 133]] 

Die Naturgeschichte lehrt, dass nicht alles bloss für den Menschen  
geschaffen ist, und die Zoologie zeigt die vielfache Überlegenheit  

der Tiere über den Menschen, 38,26–42,20. 
 
[[S. 133]] 

In IV 74–99 wird trotz einer Menge stoischer Zutaten, die bei den einzelnen Para-
graphen besprochen werden, die anthropozentrische Lehre scharf bekämpft. 
Schmidt, Jahrbuch 71, hat durch den Vergleich von IV 75.78–80 mit Cic. de 
nat. deor. II 133, 151 ff., 158 gezeigt, dass diese für Celsus’ Zweck viel zu aus-
führliche Beweisführung sich ursprünglich gegen stoische Argumente besonders 

 
295  ἦ scripsi  ἢ A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
119 

derjenigen Doktrinäre wandte, die den Tieren alle Vernunft absprachen (vgl. 
IV 81 ff.). Ebenso halte ich Schmidts Nachweis für geglückt, dass trotz gewisser 
Ähnlichkeiten mit epikureischen Einwänden (s. aber die Anerkennung der Pro-
noia 42,16!) die Auseinandersetzung sich im wesentlichen auf dem Boden des 
Platonismus vollzieht. Denn auch in der Frage nach dem Zweck der Welt klafft 
ein Gegensatz zwischen Platonismus und strenger Stoa. Nach Platon hat Gott, 
der für das Ganze sorgt (IV 99, [[S. 134]] vgl. Leg. 903 b – 904 a) und etwas 
ganz Vollständiges und Vollkommenes schaffen will (IV 99, vgl. Leg. a.O. und 
Tim. 30 b), alles πρὸς τὴν σωτηρίαν τοῦ ὅλου eingerichtet (Leg. 903 b, s.296 S. 37,26; 
42,14). Die Stoa kam nun seit Seneca297 immer mehr von ihrer einseitig anthropo-
zentrischen Auffassung ab.298 Für die wachsende Hinneigung zu Platons An-
sicht ist uns wieder Maximus Tyrius Zeuge, der, ebenfalls auf die Stelle in den 
Gesetzen gestützt, diese Lehre immer wieder vorträgt (V 4 e f; XXXII 10 g; XLI 
4 g).299  
 
IV 74   [[38,25–30 Schröder | Bd. 2, 366,1–368,5 Borret]] 

[[S. 38]]            διὰ  
 πολλῶν δὴ ἐφεξῆς300 ἐγκαλεῖ ἡμῖν ὡς τῷ ἀνθρώπῳ φάσκουσι  
 πάντα πεποιηκέναι τὸν θεόν. καὶ301 βούλεται ἐκ τῆς περὶ  
 τῶν ζῴων ἱστορίας καὶ τῆς ἐμφαινομένης αὐτοῖς ἀγχι-  
 νοίας δεικνύναι ὅτι οὐδὲν μᾶλλον ἀνθρώπων ἢ τῶν ἀλό-  
30 γων ζῴων ἕνεκεν γέγονε τὰ πάντα.  

 
IV 75   [[38,30–39,4 Schröder | Bd. 2, 370,1f.3–5.14, 372,16f. Borret]] 

[[S. 38]]              οἴεται .. μὴ  
 ἔργα θεοῦ εἶναι βροντὰς καὶ ἀστραπὰς καὶ ὑετούς. εἰ  
 καὶ διδῴη τις ταῦτα ἔργα εἶναι θεοῦ, οὐ μᾶλλον ἡμῖν  

[[S. 39]] τοῖς ἀνθρώποις ταῦτα γίνεται πρὸς τροφὴν ἢ τοῖς φυ-  
 τοῖς δένδροις τε καὶ πόαις καὶ ἀκάνθαις, κἂν  
 ταῦτα λέγῃς ἀνθρώποις φύεσθαι, τί μᾶλλον αὐτὰ ἀνθρώποις  
 φήσεις302 φύεσθαι ἢ τοῖς ἀλόγοις ζώοις τοῖς ἀγριωτάτοις;  

 
296  [[s. .. 42,14] vgl. IV 69.99 = S. 37,26; 42,14 RP]] 
297  [[Seneca] (de ira II 27,2) add. RP]] 
298  [[ab.] Über den Streit innerhalb der Stoa zwischen anthropozentrischer und universa-

ler Auffassung, der insbesondere Poseidonios zum Siege verhalf, vgl. Schmidt, Jahr-
buch 72 Anm. 1. add. RP]] 

299  [[XLI 4 g).] XLI 4 g). Zur Einzelinterpretation: Schröder]] 
300  [[ἐφεξῆς] rectius ἑξῆς cf. edd. Koetschau Borret]] 
301  καὶ Φ om. A 
302  φήσεις ss. A1 



Text und Kommentar 

 
120 

[[S. 134]] 

38,31. Siehe Sen. de ira II 27,2 dementes itaque et ignari veritatis illis (sc. deis) im-

putant saevitiam maris, immodicos imbres, pertinaciam hiemis, cum interim nihil horum 

quae nobis nocent prosuntque ad nos proprie derigatur 303.  
38,32 ff. Hier haben wir wieder lebendigen Celsus: Behauptung, Einräumung, 
Gegenangriff, dazu Anrede an einen fingierten Gegner: κἂν λέγῃς – alles wie in 
lebendigster Diatribe!  
39,3. Vgl. IV 74 (Ende): φάσκοντες (οἱ κατὰ Κέλσον) τί μᾶλλον ἀνθρώποις γίνεσθαι 
ταῦτα πρὸς304 τὴν τροφὴν κτλ.  
 
IV 76   [[39,5–7 Schröder | Bd. 2, 372,3–374,5 Borret]] 

[[S. 39]] ἡμεῖς μέν γε κάμνοντες καὶ προσταλαιπωροῦντες  
 μόλις305 καὶ ἐπιπόνως τρεφόμεθα· τοῖς δ᾿  
  ›ἄσπαρτα καὶ ἀνήροτα πάντα306 φύονται307‹.  

[[S. 134]] 

39,5 f. γε und καὶ ἐπιπόνως fehlen IV 76 (Ende [Wiederholung]).  
39,7. Hom. Od. IX 109. – Das Argument der leichteren Ernährungsmöglichkeit 
der Tiere ist auch in der Popularphilosophie anzutreffen, s. die Stellen bei 
Schmidt, Jahrbuch 71: Musonius, Stob. Flor. III 17,42; 505,9 ff. Hense; Dio 
Chrysost. VI 21 ff., 31; Epict. I 16,1.  
 
IV 77   [[39,8–12 Schröder | Bd. 2, 376,6–10 Borret]] 

[[S. 39]] εἰ δὲ καὶ τὸ Εὐριπίδειον ἐρεῖς ὅτι  
  ›ἥλιος μὲν νύξ τε δουλεύει βροτοῖς‹,  
10 τί μᾶλλον ἡμῖν ἢ τοῖς μύρμηξι καὶ ταῖς μυίαις; καὶ  
 γὰρ ἐκείνοις ἡ μὲν ›νὺξ‹ γίνεται πρὸς ἀνάπαυσιν ἡ δ᾿  
 ἡμέρα πρὸς τὸ ὁρᾶν τε καὶ ἐνεργεῖν.  

[[S. 134]] 

39,9. Eurip. Phoen. 546.  
 

 
303  [[derigatur] eqs. add. RP]] 
304  [[πρὸς τὴν τροφὴν] rectius πρὸς τροφὴν cf. edd. Koetschau Borret]] 
305  ante μόλις add. καὶ Pat C D 
306  πάντα om. Pat C D E H 
307  φύονται A Homerus  φύεται Φ 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
121 

IV 78   [[39,12–19 Schröder | Bd. 2, 378,3–10 Borret]] 

[[S. 39]]                εἴ τις ἡμᾶς  
 λέγοι308 ἄρχοντας τῶν ἀλόγων309 ἐπεὶ ἡμεῖς τὰ ἄλογα310 ζῷα θη-  
 ρῶμέν τε καὶ δαινύμεθα, φήσομεν ὅτι τί δ᾿311 οὐχὶ μᾶλλον  
15 ἡμεῖς δι᾿ ἐκεῖνα γεγόναμεν ἐπεὶ ἐκεῖνα θηρᾶται ἡμᾶς  
 καὶ ἐσθίει; ἀλλὰ καὶ ἡμῖν μὲν ἀρκύων καὶ ὅπλων δεῖ  
 καὶ ἀνθρώπων πλειόνων βοηθῶν καὶ κυνῶν κατὰ τῶν θη-  
 ρευομένων, ἐκείνοις δ᾿ αὐτίκα καὶ καθ᾿ αὑτὰ ἡ φύσις  
 ὅπλα δέδωκεν εὐχερῶς ἡμᾶς ὑπάγουσα ἐκείνοις.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 80]] 

 
IV 79 [[a]]  [[39,20–26 Schröder | Bd. 2, 380,1–7 Borret]] 

[[S. 39]] εἶτα λέγει πρὸς τὸ τῶν αἰσθανομένων τῆς ἑαυτῶν ὑπερ-  
 οχῆς ἀνθρώπων γένος .. ὅτι πρὸς ὃ ὑμεῖς φατε ὡς ὁ  
 θεὸς ἡμῖν312 δέδωκεν αἱρεῖν τὰ θηρία δύνασθαι313 καὶ κα-  
 ταχρῆσθαι314, ἐροῦμεν ὅτι ὡς εἰκὸς πρὶν πόλεις εἶναι  
 καὶ τέχνας καὶ τοιαύτας ἐπιμιξίας καὶ ὅπλα καὶ δίκτυα  
25 ἄνθρωποι μὲν ὑπὸ θηρίων ἡρπάζοντο καὶ ἠσθίοντο, θη-  
 ρία δ᾿ ὑπ᾿ ἀνθρώπων ἥκιστα ἡλίσκετο.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 80]] 

 
IV 80   [[39,26–28 Schröder | Bd. 2, 384,14f. Borret]] 

[[S. 39]]            ὥστε  
 ταύτῃ γε ὁ θεὸς τοὺς ἀνθρώπους μᾶλλον τοῖς θηρίοις315  
 ὑπέβαλεν316.  

[[S. 134]] 

39,12–28. Diese Argumentenreihe geht, wie Schmidt, Jahrbuch 71, zeigt, schliess-
lich auf Protagoras (Plat. Prot. 321 c; Arist. de part. anim. 687 a 24 f.) zurück. 
Ähnliche Schilderungen finden sich sogar bei Stoikern, besonders in den προ-

 
308  λέγοι A  λέγει Φ 
309  ἀλόγων Φ  ζῴων A  cf. Winter I,53 s. 
310  ἄλογα Φ  ἄλλα A [[A] cf. Schmidt, Gnomon 118 add. RP]] 
311  τί δ᾿ Φ om. A1 
312  ἡμῖν A  ὑμῖν Φ 
313  δύνασθαι super αι scripsit ε A1 
314  καταχρῆσθαι Φ  καταχρήσασθαι A  κατακεχρῆσθαι D  cf. Winter II,16 s. 
315  τοὺς ἀνθρώπους μᾶλλον τοῖς θηρίοις A  τοῖς θηρίοις μᾶλλον τοὺς ἀνθρώπους Φ  μᾶλλον om. Pat 
316  ὑπέβαλεν (./.) i.m. add. A1  ὑπέβαλλεν Pat 



Text und Kommentar 

 
122 

τρεπτικοί (Gal. protr. IX, p. 12.40 Kaibel317, Jambl. protr. 36,11 ff. Pistelli; Boeth. 
cons. III 8,4).  
 
IV 81   [[39,28–40,7 Schröder | Bd. 2, 384,7–386,15 Borret]] 

[[S. 39]]              εἰ διὰ τοῦτ᾿318 οἱ ἄνθρωποι διαφέρειν  
 δοκοῦσι τῶν ἀλόγων ἐπεὶ πόλεις ᾤκισαν319 καὶ χρῶνται  

[[S. 40]] πολιτείᾳ καὶ ἀρχαῖς καὶ ἡγεμονίαις, τοῦτ᾿ οὐδὲν πρὸς  
 ἔπος ἐστί. καὶ γὰρ οἱ μύρμηκες καὶ αἱ μέλισσαι. με-  
 λίσσαις γοῦν ἐστιν ἡγεμών, ἔστι δ᾿ ἀκολουθία τε καὶ  
 θεραπεία καὶ πόλεμοι καὶ νῖκαι καὶ τῶν ἡττημένων320 καθ-  
  5 αιρέσεις321 καὶ πόλεις καὶ προπόλεις γε καὶ ἔργων δια-  
 δοχὴ καὶ δίκαι κατὰ τῶν ἀργῶν322 τε323 καὶ πονηρῶν· τοὺς  
 γοῦν κηφῆνας ἀπελαύνουσί τε καὶ κολάζουσιν.  

[[S. 134]] 

39,28–42,10. Nach der Analyse Wellmanns (Der Physiologus, Philologus Supple-
ment XXII 1,324 7 f.) lassen sich die folgenden Tiergeschichten in der Art Aelians 
fast sämtlich auf den numidischen König Juba als letzte Quelle zurückführen. 
Die Paralle- [[S. 135]] len s. bei den einzelnen Paragraphen. Vgl. den Überblick 
über die reiche zoologische Literatur der Griechen, Wellmann, Hermes LXII325 
179.  
39,28–40,7. Siehe Geoponica XV 2,21326.  
 
IV 83   [[40,7–16 Schröder | Bd. 2 388,5–390,10, 390,14f.32–34 Borret]] 

[[S. 40]]               ἑξῆς  
 ἐπιφέρει διεξιὼν μυρμήκων ἐγκώμιον ὅπως .. τὸ τῶν ἀν-  
 θρώπων οἰκονομικὸν περὶ τὴν τροφὴν327 καταβάλῃ328 .. καὶ  
10 τὸ τῶν χειμαδίων προνοητικὸν καταρρίψῃ ὡς οὐδὲν πλέ-  
 ον ἔχον329 τῆς ἀλόγου τῶν μυρμήκων ἐν οἷς ἐκεῖνος νο-  

 
317  [[p. 12.40 Kaibel] S. 12 Kaibel und 40 in der Mantissa RP]] 
318  [[τουτ᾿] rectius τουθ᾿ cf. edd. Koetschau Borret]] 
319  ᾤκισαν C  ὤκησαν (super η scriptum ι) A1  ὤκεισαν Pat 
320  ἡττημένων A  ἡττωμένων Φ 
321  καθαιρέσεις Delarue  αἱρέσεις A  αἱ αἱρέσεις Φ  ἀναιρέσεις ci. Koetschau 
322  ἀργῶν] ἀρχόντων Pat 
323  τε om. B* C D E H ss. B2 
324  [[XXII 1,] 1930, add. RP]] 
325  [[LXII] 62, 1927, RP]] 
326  [[XV 2,21] 15,2,21; Wellmann, a.O. 8 RP]] 
327 περὶ τὴν τροφὴν οἰκονομικὸν Φ cf. Winter I,19; II,20 
328 καταβάλῃ] παραβάλῃ Mcorr. 
329 ἔχον Φ  ἔχων A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
123 

 μίζει προνοίας. – λέγ(ει sc. ὁ Κέλσος) περὶ μυρμή-  
 κων ὡς ἂν ἀλλήλοις τῶν φορτίων, ἐπειδάν τινα κάμνον-  
 τα ἴδωσιν, ἐπιλαμβάνωνται330. – τῶν ἀποτιθεμένων καρ-  
15 πῶν τὰς ἐκφύσεις ἀπεκτιθέασιν οἱ μύρμηκες, ἵνα μὴ  
 σπαργῷεν, μένοιεν δὲ δι᾿ ἔτους αὐτοῖς εἰς τροφήν.  
 [[Kommentar s. nach frg. IV 84]] 

 
IV 84   [[40,17–23 Schröder | Bd. 2, 392,1–3, 394,13–16 Borret]] 

[[S. 40]] τοῖς ἀποθνῄσκουσι μύρμηξιν (οἱ) ζῶντ(ες) ἴδιόν  
 τι ἀποκρίν(ουσι) χωρίον κἀκεῖνο αὐτοῖς (ἐστι) πάτρια  
 μνήματα. καὶ μὲν δὴ καὶ ἀπαντῶντες ἀλλήλοις διαλέ-  
20 γονται, ὅθεν οὐδὲ τῶν ὁδῶν ἁμαρτάνουσιν· οὐκοῦν  
 καὶ λόγου συμπλήρωσίς ἐστι παρ᾿331 αὐτοῖς καὶ κοιναὶ  
 ἔννοιαι καθολικῶν τινων καὶ φωνὴ καὶ τυγχάνοντα καὶ  
 σημαινόμενα.  

[[S. 135]] 

40,7–23. Vgl. Plin. n. h. XI 109 f.; Stellen aus Aelian s. bei Wellmann, a.O. 8 
Anm. 35. Von dem ausführlichen Enkomion der Ameisen (s. IV 84 [Anfang] 
bei Origenes) haben wir nur einzelne Sätze. Die Formulierung gehört auch 
hier ganz dem Origenes. In der Zuteilung der Gedanken an Celsus hoffe ich 
nicht zu weit gegangen zu sein. – Z. 13 ὡς ἂν = ὅταν = ὅτι s. Kühner–Gerth II 2, 
[[S.]] 368,7. – Dass auch der folgende Satz verstümmelt ist, ergibt sich aus der 
Polemik des Origenes ebd. ὅτε τοῖς κάμνουσι διὰ τὸ φέρειν βαρύτατα φορτία βοηθοῦμεν 
und ἀποτρέπει (sc. Celsus) καὶ τῶν οὐ Χριστιανῶν τὸ πρὸς τοὺς φέροντας τὰ βαρύτατα 
τῶν φορτίων συμπαθές. – Z. 21 f. Alles, worauf sich die Menschen etwas einbilden, 
und worin nach stoischer Lehre ihr Unterschied von den Tieren gründet, ist 
auch bei diesen vorhanden. Das wird hier unter Verwendung stoischer Termi-
nologie dargelegt. Die λόγου συμπλήρωσις sprachen die Stoiker den παιδία ab 
(Stoicorum veterum fragmenta III 477), κοιναὶ ἔννοιαι und καθολικά sind πολυ-
θρύλητα der Stoiker. Anschliessend folgt die stoische Definition der Sprache 
nach ihren drei Bestandteilen: σημαῖνον (= φωνή), σημαινόμενον (= αὐτὸ τὸ πρᾶγμα 
τὸ ὕπ᾿ αὐτῆς δηλούμενον), τυγχάνον (= τὸ ἐκτὸς ὑποκείμενον), s. Stoicorum veterum 
fragmenta II 166. (Damit erledigt sich auch Koetschaus Konjektur, der in der 
Übersetzung nach dem folgenden erläuternden Satz des Origenes hinter τυγ-
χάνοντα ein δηλοῦσα einfügt.)  
 

 
330 [[l.]] 12–14 i.m. ζτ’ A2  ἐπιλαμβάνοιντο C D E H 
331  παρ᾿] ἐν Pat  i.m. γρ᾿ καὶ ἐν αὐτοῖς A2 



Text und Kommentar 

 
124 

IV 85   [[40,23–25 Schröder | Bd. 2, 394,3–5 Borret]] 

[[S. 40]]      φέρ᾿ οὖν, εἴ τις ἀπ᾿ οὐρανοῦ τὰ  
 ἐπὶ γῆς332 ἐπιβλέποι333, τί ἂν δόξαι334 διαφέρειν τὰ ὑφ᾿ ἡμῶν  
25 ἢ τὰ ὑπὸ μυρμήκων καὶ μελισσῶν δρώμενα;  

 
IV 86   [[40,25–41,5 Schröder | Bd. 2, 398,7–12 Borret]] 

[[S. 40]]         εἰ δέ  
[[S. 41]] τι καὶ ἐπὶ335 γοητείᾳ φρονοῦσιν336 ἄνθρωποι, ἤδη337 καὶ κατὰ  

 τοῦτο σοφώτεροι ὄφεις καὶ ἀετοί· πολλὰ γοῦν ἴσασιν  
 ἀλεξιφάρμακα καὶ ἀλεξίκακα καὶ δὴ καὶ λίθων τινῶν δυνάμεις  
 ἐπὶ σωτηρίᾳ τῶν νεοσσῶν, οἷς ἂν ἐπιτύχωσιν ἄνθρωποι  
  5 θαυμαστόν τι κτῆμα ἔχειν νομίζουσι.  

[[S. 135]] 

41,1. IV 86 (Mitte) τοὺς ἀνθρώπους φρονεῖν ἐπὶ τῇ τούτων γνώσει μέγα.  
41,4. IV 86 (Ende) ἀετοὶ πρὸς σωτηρίαν τῶν ἐν τῇ καλιᾷ νεοσσῶν .. λίθον εὑρόντες: soll 
man das fast nur dichterische Wort καλιά für einen Zusatz des Origenes halten?  
 
IV 88   [[41,5–42,2 Schröder | Bd. 2, 402,6–404,24 Borret]] 

[[S. 41]]                 εἰ δ᾿  
 ὅτι θείας ἐννοίας ἄνθρωπος ἐπείληπται,  
 νομίζεται ὑπερέχειν τῶν λοιπῶν ζῴων, ἴστωσαν338 οἱ τοῦτο  
 φάσκοντες ὅτι καὶ τούτου πολλὰ τῶν ἄλλων ζῴων ἀντιποι-  
 ήσεται339· καὶ μάλ᾿ εἰκότως· τί γὰρ ἂν φαίη τις θειό-  
10 τερον τοῦ τὰ μέλλοντα προγινώσκειν τε καὶ προδηλοῦν;  
 τοῦτο τοίνυν ἄνθρωποι παρὰ τῶν ἄλλων ζῴων καὶ μάλι-  
 στα παρ᾿ ὀρνίθων μανθάνουσι· καὶ ὅσοι τῆς ἐκείνων  
 ἐνδείξεως ἐπαΐουσιν, οὗτοι μαντικοί· εἰ δ᾿ ὄρνιθες  
 ἄρα καὶ ὅσα ἄλλα340 ζῷα μαντικὰ ἐκ θεοῦ προγινώσκοντα  
15 διὰ συμβόλων ἡμᾶς διδάσκει, τοσοῦτον ἔοικεν ἐγγυτέ-  
 ρω τῆς θείας ὁμιλίας ἐκεῖνα πεφυκέναι καὶ εἶναι σοφώ-  
 τερα καὶ θεοφιλέστερα341. φασὶ δὲ τῶν ἀνθρώπων οἱ συνε-  

 
332 τὰ ἐπὶ γῆς Φ  ἐπὶ τὴν γῆν A B2 i.m.  cf. Wendland 279 
333 ἐπιβλέποι] ἀποβλέποι Pat  βλέποι D 
334 δόξαι] λέξαι Pat 
335  ἐπὶ Φ om. A 
336  ante φρονοῦσιν add. μέγα Bouhéreau cf. Adn. 
337  ante ἤδη add. ἀλλ᾿ M 
338  ἴστωσαν – ζῴων postea prima (vel altera) manu i.m. script. A 
339  ἀντιποιήσεται B C D E H  ἀντιποιηθήσεται A 
340  ἄλλα Φ om. A cf. Winter II,22 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
125 

 τοὶ342 καὶ ὁμιλίας ἐκείνοις εἶναι δηλονότι τῶν ἡμετέ-  
 ρων ἱερωτέρας καὶ αὐτοί που γνωρίζειν τὰ λεγόμενα343  
20 καὶ ἔργῳ δεικνύειν ὅτι γνωρίζουσιν, ὅταν, προειπόν-  
 τες ὅτι ἔφασαν οἱ ὄρνιθες ὡς344 ἀπίασί ποι345 καὶ ποιήσου-  
 σι346 τόδε ἢ τόδε, δεικνύωσιν347 ἀπελθόντας348 ἐκεῖ καὶ ποι-  
 οῦντας ἃ δὴ349 προεῖπον. ἐλεφάντων δὲ οὐδὲν εὐορκότερον  

[[S. 42]] οὐδὲ πρὸς τὸ θεῖον350 πιστότερον εἶναι δοκεῖ πάντως  
 δήπου διότι γνῶσιν αὐτοῦ351 ἔχουσιν.  

[[S. 135]] 

41,13.352 [[IV 90 (Anfang)]] οὐδὲ παρασυνεβλήθη τοῖς ὄρνισι καὶ τοῖς ἄλλοις [[S. 136]] 
ἀλόγοις ζῴοις: das ἀλόγοις ist sicher nur Zusatz des Origenes und Paraphrase des 
ἀνοήτοις in Psalm 48,13 παρασυνεβλήθη τοῖς κτήνεσιν τοῖς ἀνοήτοις καὶ ὡμοιώθη αὐ-
τοῖς; vgl. IV 91 (Anfang) οἱ μαντικοὶ ὄρνεις καὶ τὰ ἄλλα ἄλογα ζῷα.  
41,20. γνωρίζουσιν: οὐκ ἀγνοοῦσιν IV 97 (Wiederholung).  
41,21 f. ποι .. ἀπελθόντας: so auch in IV 97 (Mitte [Wiederholung]), in IV 97 (En-
de [Wiederholung]) ist die Überlieferung wieder in ποι (A C D) und που (Pat B 
E H) geteilt. – 41,23. δὴ: ἤδη IV 97 (Wiederholung).  
41,23 ff. Zur Frömmigkeit der Elefanten und ihrem Glauben an die Heiligkeit 
des Eides vgl. Plin. n. h. VIII 1 f[[f]]., dessen Bericht ebenso wie der bei Cassius 
Dio 39,38 mit Sicherheit auf Juba zurückzuführen ist, s. Wellmann, a.O. 7 f.  
 
IV 98   [[42,2–10 Schröder | Bd. 2, 428,13–16, 428,25–430,29 Borret]] 

[[S. 42]]                  παραλαμβάνει  
 μετὰ ταῦτα εἰς τὸ κατασκευάσαι ὡς οἴεται εὐσεβεστέ-  
 ρους εἶναι τοὺς πελαργοὺς τῶν ἀνθρώπων τὰ περὶ τοῦ  
  5 ζῴου ἱστορούμενα ἀντιπελαργοῦντος καὶ τροφὰς φέρον-  
 τος τοῖς γεγεννηκόσι. – ἔτι δὲ .. παραλαμβάνει τὸ  
 Ἀράβιον ζῷον, τὸν φοίνικα, διὰ πολλῶν ἐτῶν ἐπιδημοῦν353  

 
341  θεοφιλέστατα A 
342  οἱ συνετοὶ om. Pat 
343  λεγόμενα Φ  γινόμενα (i.m. γρ᾿ λεγόμενα) A  cf. I,370,14 Koetschau 
344  ὡς A B2  ὅτι Pat B1 
345  ποι A B2  που Pat B1  cf. Winter II,44 et Adn. 
346  ποιήσωσι A 
347  δεικνύωσιν] δεικνύουσιν B E H  δεικνύοντας C D 
348  ἀπελθόντας A  ἀπιόντας B  ἀπιόντες Pat  cf. Adn. 
349  δὴ] δεῖ Pat cf. Adn. 
350  τὸ θεῖον ci. Koetschau  τὰ θεῖα A Φ  cf. Winter II,51 
351  αὐτοῦ] αὐτοὶ E H 
352  [[41,13.] 41,13 f. RP]] 
353  ἐπιδημοῦντα B 



Text und Kommentar 

 
126 

 Αἰγύπτῳ καὶ φέρον354 ἀποθανόντα τὸν πατέρα καὶ ταφέντα  
 ἐν σφαίρᾳ355 σμύρνης καὶ ἐπιτιθὲν356 ὅπου τὸ τοῦ ἡλίου  
10 τέμενος.  

[[S. 136]] 

42,3–6. Vgl. Aelian. n. a. X 16, III 23357. Über ἀντιπελαργεῖν s. Wellmann, Hermes 
LI 17 Anm. 2.  
42,7–10. Vgl. Plin. n. h. X 3; Aelian. n. a. VI 58 (nach Herod. II 73).  
 
IV 99   [[42,10–20 Schröder | Bd. 2, 430,2–432,11 Borret]] 

[[S. 42]]       οὔκουν ἀνθρώπῳ πεποίηται τὰ πάντα358  
 ὥσπερ οὐδὲ λέοντι οὐδὲ ἀετῷ οὐδὲ δελφῖνι, ἀλλ᾿ ὅπως  
 ὅδε ὁ κόσμος ὡς ἂν θεοῦ ἔργον ὁλόκληρον καὶ τέλειον  
 ἐξ ἁπάντων γένηται· τούτου χάριν μεμέτρηται τὰ πάν-  
 τα, οὐκ359 ἀλλήλων [ἀλλ᾿360] εἰ μὴ πάρεργον361 ἀλλὰ τοῦ ὅλου.  
15 καὶ μέλει τῷ θεῷ τοῦ ὅλου καὶ τοῦτ᾿ οὔποτε ἀπολεί-  
 πει πρόνοια οὐδὲ κάκιον γίνεται οὐδὲ διὰ χρόνου  
 πρὸς αὐτὸ362 ὁ θεὸς ἐπιστρέφει οὐδ᾿ ἀνθρώπων ἕνεκα  
 ὀργίζεται ὥσπερ οὐδὲ πιθήκων οὐδὲ μυῶν οὐδὲ τούτοις  
 ἀπειλεῖ, ὧν ἕκαστον ἐν τῷ μέρει τὴν αὑτοῦ363 μοῖραν  
20 εἴληχεν364.  

[[S. 136]] 

42,10. τὰ πάντα: durch mehrmalige Wiederholung geschützt und von Schmidt, 
Gnomon 119, gut verteidigt, vor allem aber durch die ‚Technik der Umrah-
mung‘ gesichert; vgl. 38,26 f.365 τῷ ἀνθρώπῳ .. πάντα πεποιηκέναι τὸν θεόν.  
42,17. Vgl. IV 99 (Mitte) οἰκονομεῖ γὰρ (ὁ θεὸς), κἂν κάκιον γίνηται διὰ τὸ λογικὸν 
ἁμαρτάνον μέρος τι τοῦ ὅλου, καθάρσιον αὐτοῦ ποιεῖν καὶ διὰ χρόνου ἐπιστρέφειν τὸ ὅλον 
πρὸς ἑαυτόν: das ist Umformung des Origenes, bei Celsus ist das ἐπιστρέφει in-
transitiv gebraucht. – Die letzten Zeilen geben eine kurze Rekapitulation aller 
Kapitel von IV 60 an.  

 
354  φέρον corr. e φέρων A1  φέροντα B 
355  σφαίρᾳ A  σφαίραις Φ 
356  ἐπιτιθὲν Pat  ἐπιτιθέντα B A (loco raso) 
357  [[III 23] Wellmann, a.O. add. RP]] 
358  τὰ πάντα Φ  ταῦτα A  cf. Adn. 
359  οὐκ – ὅλου ss. A 
360  ἀλλ᾿ del. Glöckner 
361  πάρεργον Bouhéreau  πᾶν ἔργον Pat A (ubi ν in πᾶν corr.)  πάρεστιν B 
362  αὐτὸ] αὐτὸν Bouhéreau  ἑαυτὸν Delarue [[Delarue]  cf. Adn. i.m. add. RP]] 
363  αὑτοῦ scripsi  ἑαυτοῦ Pat  αὐτοῦ A B 
364  εἴληχεν Φ  εἴληφεν A  cf. Winter II,27 
365  [[38,26 f.] IV 74 = 38,26 f. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
127 

[[S. 136]] 

Kritik des Judentums. 
 

a)  Die Juden haben eine mangelhafte Gottesvorstellung, 43,5–19.  
b)  eine verabscheuungswürdige Lehre vom Gericht  

und der Auferstehung des Fleisches, 43,20 [[rectius 43,19]]–44,17.  
c)  sie leben zwar nach dem Gesetz der Väter, 44,17–45,1.  

[[S. 137]] 
d)  zu diesem gibt es jedoch viele Parallelen aus der Völkerkunde, 

45,1–46,24.  
e)  so ist ihre Überheblichkeit unberechtigt,  

da sie Eigentümlichkeiten des Glaubens und der Sitten  
mit vielen anderen Völkern teilen, 46,24–47,25.  

 
V 2   [[43,1–4 Schröder | Bd. 3, 16,2–5 Borret]] 

[[S. 43]] θεὸς μέν, ὦ Ἰουδαῖοι καὶ Χριστιανοί, καὶ  
 θεοῦ παῖς οὐδεὶς οὔτε κατῆλθεν οὔτε κατέλθοι. εἰ δέ  
 τινας ἀγγέλους φατέ, τίνας τούτους λέγετε, θεοὺς ἢ  
 ἄλλο τι γένος; ἄλλο τι ὡς εἰκός, τοὺς δαίμονας.  

[[S. 137]] 

43,1 ff. Der Hauptabschnitt über die Herabkunft eines Gottes wird hier in fast 
wörtlicher Wiederholung von IV 2 abgeschlossen. Origenes tadelt das charak-
teristischer Weise als παλιλλογεῖν!  
43,2. Mit Koetschau (Übersetzung) οὔτ᾿ <ἂν> κατέλθοι zu schreiben, liegt bei ei-
nem Autor des 2. Jhs. keine Veranlassung vor, s. auch 43,25 ποθήσειεν.  
 
V 6   [[43,5–19 Schröder | Bd. 3, 24,2–26,15 Borret]] 

[[S. 43]] πρῶτον οὖν τῶν Ἰουδαίων θαυμάζειν ἄξιον, εἰ  
 τὸν μὲν οὐρανὸν καὶ τοὺς ἐν τῷδε ἀγγέλους σέβουσι,  
 τὰ σεμνότατα δὲ αὐτοῦ μέρη καὶ δυνατώτατα, ἥλιον καὶ  
 σελήνην καὶ τοὺς ἄλλους ἀστέρας ἀπλανεῖς τε καὶ πλα-  
 νήτας, ταῦτα παραπέμπουσιν ὡς ἐνδεχόμενον τὸ μὲν ὅλον  
10 εἶναι θεόν, τὰ δὲ μέρη αὐτοῦ μὴ θεῖα, ἢ τοὺς μὲν ἐν  
 σκότῳ που ἐκ γοητείας οὐκ ὀρθῆς τυφλώττουσιν ἢ δι᾿  
 ἀμυδρῶν φασμάτων ὀνειρώττουσιν ἐγχρίμπτειν λεγομέ-  
 νους εὖ μάλα θρησκεύειν, τοὺς δ᾿ ἐναργῶς οὕτως καὶ  
 λαμπρῶς ἅπασι προφητεύοντας, δι᾿ ὧν ὑετούς τε καὶ  
15 θάλπη καὶ νέφη καὶ βροντάς, ἃς προσκυνοῦσι, καὶ  



Text und Kommentar 

 
128 

 ἀστραπὰς καὶ καρποὺς καὶ γονὰς ἁπάσας ταμιεύεσθαι366,  
 δι᾿ ὧν αὐτοῖς ἀνακαλύπτεσθαι τὸν θεόν, τοὺς φανερω-  
 τάτους τῶν ἄνω κήρυκας, τοὺς ὡς ἀληθῶς οὐρανίους  
 ἀγγέλους, τούτους ἡγεῖσθαι τὸ μηδέν.  

[[S. 137]] 

43,6. Zur ‚Himmelsverehrung‘ der Juden s. Bernays, Gesammelte Abhandlungen 
II 78. – Engelsverehrung ist im Kerygm. Petr. frg. 3.4367, Kol. 2,18 bezeugt368.  
 
V 14   [[43,19–44,17 Schröder | Bd. 3, 48,1–50,25 Borret]] 

[[S. 43]]          ἠλίθιον  
20 δ᾿ αὐτῶν καὶ τὸ νομίζειν, ἐπειδὰν ὁ θεὸς ὥσπερ μάγει-  
 ρος ἐνέγκῃ369 τὸ πῦρ, τὸ μὲν ἄλλο πᾶν ἐξοπτήσεσθαι γέ-  
 νος, αὐτοὺς δὲ μόνους διαμενεῖν370, οὐ μόνον τοὺς ζῶντας  
 ἀλλὰ καὶ τοὺς πάλαι ποτὲ ἀποθανόντας αὐταῖς σαρξὶν  
 ἐκείναις ἀπὸ371 τῆς γῆς ἀναδύντας, ἀτεχνῶς σκωλήκων ἡ  
25 ἐλπίς. ποία γὰρ ἀνθρώπου ψυχὴ ποθήσειεν372 ἔτι σῶμα σε-  
 σηπός; ὁπότε μηδ᾿ ὑμῶν373 τοῦτο τὸ δόγμα καὶ τῶν Χρι-  
 στιανῶν ἐνίοις κοινόν ἐστι καὶ374 τὸ σφόδρα μιαρὸν αὐ-  
 τοῦ καὶ ἀπόπτυστον ἅμα καὶ ἀδύνατον ἀποφαίνει375· ποῖον  

[[S. 44]] γὰρ σῶμα πάντῃ διαφθαρὲν οἷόν τε ἐπανελθεῖν εἰς τὴν  
 ἐξ ἀρχῆς φύσιν καὶ αὐτὴν ἐκείνην ἐξ ἧς ἐλύθη τὴν  
 πρώτην σύστασιν; οὐδὲν ἔχοντες ἀποκρίνασθαι κατα-  
 φεύγουσιν εἰς ἀτοπωτάτην ἀναχώρησιν, ὅτι πᾶν  
  5 δυνατὸν τῷ θεῷ. ἀλλ᾿ οὔτι γε τὰ αἰσχρὰ ὁ θεὸς δύνα-  
 ται οὐδὲ τὰ παρὰ φύσιν βούλεται· οὐδ᾿ ἂν σύ τι  
 ἐπιθυμήσῃς κατὰ τὴν σαυτοῦ μοχθηρίαν βδελυρόν, ὁ  
 θεὸς τοῦτο δυνήσεται καὶ χρὴ πιστεύειν εὐθὺς ὅτι  
 ἔσται. οὐ γὰρ τῆς πλημμελοῦς ὀρέξεως οὐδὲ τῆς πεπλα-  
10 νημένης ἀκοσμίας, ἀλλὰ τῆς ὀρθῆς καὶ δικαίας φύσεως  
 ὁ θεός ἐστιν ἀρχηγέτης. καὶ ψυχῆς376 μὲν αἰώνιον βιο-  

 
366  post ταμιεύεσθαι add. δῆλον Bouhéreau 
367  [[3.4] (Preuschen) add. RP]] 
368  [[bezeugt] ; s. Keim 10 Anm. 2 add. RP]] 
369  [[ἐνέγκῃ] rectius ἐπενέγκῃ cf. edd. Koetschau Borret]] 
370  διαμένειν A 
371  ἀπὸ M  ./. ὑπὸ (i.m. ζτ᾿ alt. man.) A  cf. II,19,15 Koetschau 
372  ποθήσειεν] aut ἂν addendum aut ποθήσει scribendum censet Koetschau, sed cf. v. 2 
373  ὑμῶν Höschel  ἡμῶν A 
374  καὶ] οἱ Bouhéreau 
375  ἀποφαίνει P  ἀποφαίνεις (ss. i.m. ζτ᾿ alt. man.) A  ἀποφαίνουσι Höschel 
376  ψυχῇ Bouhéreau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
129 

 τὴν δύναιτ᾿ ἂν παρασχεῖν, ›νέκυες δέ‹, φησὶν Ἡρά-  
 κλειτος, ›κοπρίων ἐκβλητότεροι‹. σάρκα δὴ μεστὴν ὧν  
 οὐδὲ εἰπεῖν καλόν, αἰώνιον ἀποφῆναι παραλόγως οὔτε  
15 βουλήσεται ὁ θεὸς οὔτε δυνήσεται. αὐτὸς γάρ ἐστιν  
 ὁ πάντων τῶν ὄντων λόγος· οὐδὲν οὖν οἷός τε παράλογον  
 οὐδὲ παρ᾿ ἑαυτὸν ἐργάσασθαι.  

[[S. 137]] 

43,20 ff. Vgl. IV 2.20.23 VII 9.  
43,22. τοὺς ζώντας τότε IV 17 (Wiederholung).  
44,12. Heraklit, Diels–Kranz 22 B 95 [[rectius 96]].  
44,16. πάντων τῶν ὄντων λόγος: Gegen Zeller, Philosophie der Griechen III 24 233 
Anm. 2, bemerkt Schmidt, Jahrbuch 73, mit Recht, dass das spezifisch Stoische, 
die Durchdringung des Alls durch den Logos, fehlt. λόγος ist hier nur des Wort-
spiels mit παράλογον wegen zum Beweis verwendet.  
 
V 25   [[44,17–45,1 Schröder | Bd. 3, 74,2–76,14 Borret]] 

[[S. 44]]                 Ἰουδαῖοι μὲν οὖν  
 ἔθνος ἴδιον γενόμενοι καὶ κατὰ τὸ ἐγχώριον377 νόμους  
 θέμενοι καὶ τούτους ἐν σφίσιν ἔτι νῦν περιστέλλοντες  
20 καὶ θρησκείαν ὁποίαν δή, πάτριον δ᾿ οὖν, φυλάσσοντες  
 ὅμοια τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις δρῶσιν, ὅτι ἕκαστοι τὰ  
 πάτρια, ὁποῖά378 ποτ᾿ ἂν τύχῃ καθεστηκότα379, περιέπουσι.  
 δοκεῖ δ᾿ οὕτως καὶ συμφέρειν οὐ μόνον καθότι ἐπὶ  
 νοῦν ἦλθεν ἄλλοις ἄλλως νομίσαι καὶ δεῖ380 φυλάττειν  
25 τὰ εἰς κοινὸν κεκυρωμένα, ἀλλὰ καὶ ὅτι ὡς εἰκὸς τὰ  
 μέρη τῆς γῆς ἐξ ἀρχῆς ἄλλα ἄλλοις ἐπόπταις νενεμη-  
 μένα καὶ κατά τινας ἐπικρατείας διειλημμένα ταύτῃ  
 καὶ διοικεῖται. καὶ δὴ381 τὰ παρ᾿ ἑκάστοις ὀρθῶς ἂν  
 πράττοιτο ταύτῃ δρώμενα ὅπῃ ἐκείνοις φίλον, παραλύ-  
30 ειν δὲ οὐχ ὅσιον [εἶναι382] τὰ ἐξ ἀρχῆς κατὰ τόπους νε-  

[[S. 45]] νομισμένα.  
 

 
377  [[ἐγχώριον] rectius ἐπιχώριον cf. edd. Koetschau Borret]] 
378  ὁποῖά Φ  ὅπη A 
379  καθεστηκότα Φ om. A 
380  δεῖ Φ  δεῖν A  cf. Adn. [[καὶ ὅτι δεῖ φυλάττειν V 26 (Anfang, Wiederholung) add. et del. RP 

in commentario ad locum]] 
381  δὴ] η corr. A  δεῖ Pat 
382  εἶναι seclusi 



Text und Kommentar 

 
130 

V 34   [[45,1–46,24 Schröder | Bd. 3, 100,2–104,48 Borret]] 

[[S. 45]]           χρήσαιτο δ᾿ ἄν τις καὶ Ἡροδότῳ πρὸς  
 τόδε μάρτυρι λέγοντι ὧδε ›οἱ γὰρ δὴ ἐκ Μαρέης τε  
 πόλιος καὶ Ἄπιος οἰκέοντες Αἰγύπτου τὰ πρόσουρα  
 Λιβύῃ αὐτοί τε δοκέοντες εἶναι Λίβυες καὶ οὐκ Αἰγύπτι-  
  5 οι καὶ ἀχθόμενοι τῇ περὶ τὰ ἱερὰ383 θρησκείῃ, βουλόμενοι  
 θηλέων βοῶν μὴ εἴργεσθαι384 ἔπεμψαν ἐς Ἄμμωνα φάμενοι385  
 οὐδὲν σφίσι τε καὶ Αἰγυπτίοισι κοινὸν εἶναι· οἰκέειν386  
 γὰρ ἔξω τοῦ Δέλτα καὶ οὐχ387 ὁμολογέειν αὐτοῖσι, βού-  
 λεσθαί τε πάντων σφίσιν ἐξεῖναι γεύεσθαι. ὁ δὲ θεὸς  
10 οὐκ ἔα388 σφέας389 ποιέειν ταῦτα φὰς Αἴγυπτον εἶναι ταύ-  
 την ἣν390 ὁ Νεῖλος ἐπιὼν ἄρδει καὶ Αἰγύπτου391 εἶναι τού-  
 τους οἳ ἔνερθεν Ἐλεφαντίνης πόλιος οἰκέοντες ἀπὸ  
 τοῦ ποταμοῦ τούτου πίνουσιν.‹ Ἡροδότῳ μὲν τάδε ἱστό-  
 ρηται. ὁ δ᾿ Ἄμμων οὐδέν τι κακίων διαπρεσβεῦσαι τὰ  
15 δαιμόνια ἢ οἱ Ἰουδαίων ἄγγελοι, ὥστε οὐδὲν ἄδικον  
 ἑκάστους392 τὰ σφέτερα νόμιμα θρησκεύειν. ἀμέλει πλεῖ-  
 στον αὐτῶν εὑρήσομεν κατὰ ἔθνη τὸ διαφέρον καὶ ὅμως  
 ἕκαστοι αὐτοὶ μάλιστα εὖ νομίζειν δοκοῦσιν, Αἰθιό-  
 πων μὲν οἱ Μερόην οἰκοῦντες ›Δία καὶ Διόνυσον μόνους‹  
20 σέβοντες, Ἀράβιοι δὲ τὴν Οὐρανίαν καὶ Διόνυσον  
 τούτους μόνους, Αἰγύπτιοι δὲ πάντες μὲν Ὄσιρίν τε  
 καὶ Ἶσιν, Σαῗται δὲ Ἀθηνᾶν, Ναυκρατῖται δὲ οὐ πά-  
 λαι ἀρξάμενοι ὠνόμασαν Σάραπιν καὶ οἱ λοιποὶ κατὰ  
 νόμους393 ὡς ἕκαστοι. καὶ οἱ μὲν ὀΐων ἀπέχονται σέβοντες  
25 ὡς ἱερούς, οἱ δὲ αἰγῶν, οἱ δὲ κροκοδείλων, οἱ δὲ βοῶν  
 θηλειῶν, συῶν δὲ ἀπέχονται βδελυττόμενοι· Σκύθαις γε  

[[S. 46]] μὴν καὶ ἀνθρώπους δαίνυσθαι καλόν· Ἰνδῶν δέ εἰσιν  
 οἳ καὶ τοὺς πατέρας ἐσθίοντες ὅσια δρᾶν νομίζουσι·  
 καί που φησὶν ὁ αὐτὸς Ἡρόδοτος – χρήσομαι δὲ αὖθις  

 
383  ἱρὰ Herod. 
384  ἔργεσθαι Herod. 
385  φάμενοι Herod.  εἰργόμενοι A 
386  post οἰκέειν add. τε Herod. 
387  οὐχ] οὐδὲν Herod. 
388  ἔα Herod.  ἐᾷ A 
389  σφέας ante οὐκ Herod. 
390  ἣν A  τὴν Herod. 
391  Αἰγύπτου A  Αἰγυπτίους Herod. 
392  ἑκάστους Mcorr.  ἑκάστου A 
393  νομοὺς Koetschau  νόμους A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
131 

 αὐταῖς ἐκείνου λέξεσι πίστεως εἵνεκα – ἱστορεῖ δὲ  
  5 ὧδε ›εἰ γάρ τις προθείη394 πᾶσιν ἀνθρώποισιν ἐκλέξασθαι  
 κελεύων νόμους τοὺς καλλίστους ἐκ <τῶν395> πάντων νόμων,  
 διασκεψάμενοι ἂν ἑλοίατο <ἕκαστοι396 τοὺς ἑωυτῶν· οὕτω  
 νομίζουσι> πολύ397 τι καλλίστους <τοὺς398> ἑωυτῶν νόμους  
 ἕκαστοι εἶναι. οὔκων399 εἰκός400 ἐστιν ἄλλον γε ἢ μαινόμε-  
10 νον ἄνδρα <γέλωτα401> τὰ τοιαῦτα τίθεσθαι, ὡς δ᾿ οὕτως  
 νενομίκασι τὰ περὶ τοὺς νόμους οἱ πάντες ἄνθρωποι,  
 πολλοῖσι καὶ402 ἄλλοισι τεκμηρίοισι403 πάρεστι σταθμώσασθαι,  
 ἐν δὲ δὴ καὶ <τῷδε404>. Δαρεῖος ἐπὶ τῆς ἑωυτοῦ ἀρχῆς  
 καλέσας Ἑλλήνων τοὺς παρεόντας εἴρετο405 ἐπὶ κόσῳ ἂν  
15 χρήματι βουλοίατο τοὺς πατέρας ἀποθνῄσκοντας κατασιτέ-  
 εσθαι406· οἱ δὲ ἔφασαν407 ἐπ᾿ οὐδενὶ ἔρδειν ἂν τοῦτο408· Δα-  
 ρεῖος δὲ μετὰ ταῦτα καλέσας Ἰνδῶν τοὺς καλεομένους  
 Καλλατίας οἳ τοὺς γονέας κατεσθίουσιν, εἴρετο, παρε-  
 όντων τῶν Ἑλλήνων καὶ δι᾿ ἑρμηνέος μανθανόντων409 τὰ  
20 λεγόμενα, ἐπὶ τίνι χρήματι δεξαίατ᾿410 ἂν τελευτῶντας  
 τοὺς πατέρας κατακαίειν πυρί· οἱ δὲ ἀμβώσαντες μέγα  
 εὐφημέειν μιν ἐκέλευον. οὕτω μὲν νῦν ταῦτα411 νενόμι-  
 σται καὶ ὀρθῶς μοι δοκέει Πίνδαρος ποιῆσαι νόμον πάν-  
 των βασιλέα φήσας εἶναι.‹  

[[S. 137]] 

45,2–13. Herod. II 18.  
45,14. πρὸς τὸ διαπρεσβεῦσαι V 36 (Mitte [Wiederholung]).  

 
394  προθείη Mcorr.  προσθείη A 
395  τῶν ex Herod. 
396  ἕκαστοι – νομίζουσι ex Herod. 
397  πολύ A  πολλόν Herod. 
398  τοὺς ex Herod. 
399  οὔκων] οὐχ ὃν A 
400  εἰκός A  οἰκός Herod. 
401  γέλωτα ex Herod. 
402  ante καὶ add. τε Herod. 
403  τεκμηρίοις A 
404  τῷδε ex Herod. 
405  εἴρετο Herod.  ἤρετο Mcorr.  ἐρεῖ τὸ A 
406  κατασιτέεσθαι M  κατασιτεύεσθαι A 
407  ἔφασαν post οὐδενὶ Herod. 
408  τοῦτο Herod.  ταῦτα A 
409  ἑρμηνέων μανθάνοντος A 
410  δέξαιο A 
411  ταῦτα Herod.  τάδε A 



Text und Kommentar 

 
132 

45,19. Herod. II 29.  
45,20 f. Herod. III 8.  
45,21. Herod. II 42.  
45,22 f. Herod. II 28.59.169.170.175; Plat. Tim. 21 e.  
45,24 ff. Herod. II 42.69.41; Strab. XVII 39.44.  
45,26–46,2. Herod. II 47, I 216, IV 26; III 38.99.  
46,5–24. Herod. III 38; Pindar frg. 169 Schröder. 
 
V 41   [[46,24–47,25 Schröder | Bd. 3, 120,3–122,28 Borret]] 

[[S. 46]]                   εἰ μὲν δὴ κατὰ ταῦτα  
25 περιστέλλοιεν Ἰουδαῖοι τὸν ἴδιον νόμον, οὐ μεμπτὰ412  

[[S. 47]] αὐτῶν, ἐκείνων δὲ μᾶλλον τῶν καταλιπόντων τὰ σφέτερα  
 καὶ τὰ Ἰουδαίων προσποιουμένων. εἰ δ᾿ ὥς τι σοφώτε-  
 ρον εἰδότες σεμνύνονταί τε καὶ τὴν ἄλλων κοινωνίαν  
 <ὡς413> οὐκ ἐξ ἴσου καθαρῶν414 ἀποστρέφονται, ἤδη ἀκη-  
  5 κόασιν ὅτι οὐδὲ τὸ περὶ οὐρανοῦ δόγμα ἴδιον λέγου-  
 σιν ἀλλ᾿, ἵνα πάντα ἐάσω, καὶ Πέρσαις, ὥς που δηλοῖ  
 καὶ Ἡρόδοτος, πάλαι δεδογμένον, ›νομίζουσι γάρ‹,  
 φησι, ›Διῒ μὲν ἐπὶ τὰ ὑψηλότατα τῶν ὀρέων415 ἀναβαίνον-  
 τες θυσίας ἔρδειν τὸν κύκλον πάντα τοῦ οὐρανοῦ Δία  
10 καλέοντες‹. οὐδὲν οὖν οἶμαι διαφέρειν Δία Ὕψιστον  
 καλεῖν ἢ Ζῆνα ἢ Ἀδωναῖον416 ἢ Σαβαὼθ ἢ Ἀμοῦν ὡς Αἰγύπ-  
 τιοι, ἢ Παπαῖον ὡς Σκύθαι. οὐ μὴν οὐδὲ κατὰ ταῦτα  
 ἁγιώτεροι τῶν ἄλλων ἂν εἶεν ὅτι περιτέμνονται· τοῦ-  
 το γὰρ Αἰγύπτιοι καὶ Κόλχοι πρότεροι· οὐδ᾿ ὅτι συῶν  
15 ἀπέχονται· καὶ γὰρ τοῦτ᾿417 Αἰγύπτιοι καὶ προσέτι αἰγῶν  
 τε καὶ οἰῶν καὶ βοῶν418 καὶ ἰχθύων· καὶ κυάμων γε Πυ-  
 θαγόρας τε419 καὶ οἱ μαθηταὶ καὶ ἐμψύχων ἁπάντων. οὐ  
 μὴν οὐδ᾿ εὐδοκιμεῖν παρὰ τῷ θεῷ καὶ στέργεσθαι δια-  
 φόρως τι τῶν ἄλλων τούτους εἰκὸς καὶ πέμπεσθαι μόνοις  
20 αὐτοῖς ἐκεῖθεν ἀγγέλους οἷον δή τινα μακάρων χώραν  
 λαχοῦσιν· ὁρῶμεν γὰρ αὐτούς τε καὶ τὴν χώραν τίνων  

 
412  μεμπτὸν Koetschau  μεμπτέον vel μεμπτέ Guiet  cf. Adn. 
413  ὡς add. Bouhéreau 
414  καθαρῶν Bouhéreau  καθαρῶς A 
415  ὀρέων Herod.  ὀράσεων A 
416  Ἀδωναῖον M2  ἀδωνέα (ss. αῖ) A1  cf. Adn. 
417  τοῦτ᾿ A  ταῦτ᾿ M 
418  post βοῶν add. τε M 
419  τε] δὲ A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
133 

 ἠξίωνται. οὗτος μὲν οὖν ὁ χορὸς ἀπίτω δίκην ἀλαζονεί-  
 ας ὑποσχών οὐκ εἰδὼς τὸν μέγαν θεὸν ἀλλ᾿ ὑπὸ τῆς  
 Μωϋσέως γοητείας ὑπαχθείς τε καὶ ψευσθεὶς κἀκείνης  
25 οὐκ ἐπ᾿ ἀγαθῷ τέλει γεγονὼς μαθητής.  

[[S. 137]] 

46,25. μεμπτὸν γάρ ἐστιν αὐτοῖς καὶ ἀναισθησίας ἔγκλημα ἐπάγον .. εἰ νομίζοιεν κτλ. V 43 
(Anfang). Der Plural μεμπτά [[S. 138]] ist unanstössig, s. Kühner–Gerth II 1, 66 f.  
47,4 f. ἤδη ἀκηκόασιν, s. V 6.  
47,7–10. Herod. I 131.  
47,10–12. Siehe zu I 24. – Es ist gemeinantike Vorstellung, dass die Gottheit πολυ-
ώνυμος ist. Die oft besprochenen Formeln bedürfen keiner Belege. Ergänzun-
gen früherer Sammlungen und Literaturnachweis gibt Norden, Agnostos Theos 
144 ff. – Herod. II 42 (Ende), IV 59. – Z. 11 Ἀδωναῖον: so auch V 45 (Anfang und 
Ende [Wiederholung]), Ἀδωναΐ V 45 (Ende [Widerlegung]), s. S. 6,25.  
47,13 f. Siehe oben I 22; Herod. II 104.  
47,17. Vgl. VIII 28.  
 
 
[[S. 138]] 

Kritik des Christentums. 
 

a)  Die Christen sind vom Judentum abgefallen, entbehren aber  
der vaterländischen Gesetze und Sitten, 47,25–48,1.  

b)  sie machen widerspruchsvolle Angaben über Boten Gottes,  
48,5–49,4.  

c)  sie haben verschiedene Vorstellungen von der Gottheit  
und zerfallen in eine Unmenge sich heftig bekämpfender Sekten, 
49,5–51,5.  

 
V 33   [[47,25–48,1 Schröder | Bd. 3, 96,4–8 Borret]] 

[[S. 47]]            ἴτω δὲ ὁ  
 δεύτερος· ἐρήσομαι δὲ αὐτούς, πόθεν ἥκουσιν ἢ τίνα  
 ἔχουσιν ἀρχηγέτην πατρίων νόμων420. οὐδένα φήσουσιν,  
 οἵ γε ἐκεῖθεν μὲν ὥρμηνται καὶ αὐτοὶ καὶ τὸν διδά-  
 σκαλόν τε καὶ χοροστάτην οὐκ ἄλλοθέν ποθεν φέρουσιν,  

[[S. 48]] ὅμως δ᾿ ἀφεστήκασιν Ἰουδαίων.  
[[S. 138]] 

47,27. ἀρχηγέτην: ἀρχηγόν V 51 (Mitte), 33 (Ende [Widerlegung]). 

 
420  πατρίων νόμων Delarue  πάτριον νόμον A  cf. I,35,28 [[rectius II,35,28 ]] Koetschau 



Text und Kommentar 

 
134 

V 51   [[48,1–5 Schröder | Bd. 3, 144,12–15 Borret]] 

[[S. 48]]                   κἂν βούληταί γε  
 ἡμᾶς μηδὲν διαφέρειν τῶν τὸν τράγον ἢ τὸν κριὸν ἢ  
 τὸν κροκόδειλον ἢ τὸν βοῦν ἢ τὸν ἵππον τὸν ποτάμιον421  
 ἢ τὸν κυνοκέφαλον ἢ <τὸν422> αἴλουρον σεβόντων Αἰγυπτί-  
  5 ων ὁ Κέλσος, αὐτὸς ἂν εἰδείη.  

[[S. 138]] 

48,1–5. In Kapitel 51 schreibt Origenes Folgendes: κἂν βούληταί γε ἡμᾶς μηδὲν 
διαφέρειν τῶν τὸν τράγον ἢ τὸν κριὸν ἢ τὸν κροκόδειλον ἢ τὸν βοῦν ἢ τὸν ἵππον τὸν 
ποτάμιον ἢ τὸν κυνοκέφαλον ἢ τὸν αἴλουρον σεβόντων Αἰγυπτίων ὁ Κέλσος, αὐτὸς ἂν 
εἰδείη. Koetschau hat in seiner Ausgabe zu diesen Zeilen auf V 34 verwiesen, 
dort findet sich jedoch nichts Vergleichbares. Dagegen steht III 17 ganz Ähn-
liches, nur weist die Reihe der Tiere dort fünf, hier sieben z.T. andere Namen 
auf. Es scheint sich aber hier doch bloss um eine Wiederaufnahme früherer 
Vorwürfe des Celsus durch Origenes zu handeln.  
 
V 52   [[48,5–27 Schröder | Bd. 3, 146,2–148,21 Borret]] 

[[S. 48]]               καὶ δὴ καὶ423 παραλεί-  
 πομεν424 ὅσα περὶ τοῦ διδασκάλου διελέγχονται καὶ δο-  
 κείτω τις ὡς ἀληθῶς ἄγγελος. ἧκε δὲ πότερον οὗτος  
 πρῶτος καὶ μόνος ἢ καὶ ἄλλοι πρότερον; εἰ μὲν φαῖεν  
 ὅτι μόνος, ἐλέγχοιντο425 ἂν ἐναντία σφίσι ψευδόμενοι·  
10 ἐλθεῖν γὰρ καὶ ἄλλους λέγουσι πολλάκις καὶ ὁμοῦ γε  
 ἑξήκοντα ἢ ἑβδομήκοντα, οὓς δὴ γενέσθαι κακοὺς καὶ  
 κολάζεσθαι δεσμοῖς ὑποβληθέντας ἐν γῇ, ὅθεν καὶ τὰς  
 θερμὰς πηγὰς εἶναι τὰ ἐκείνων δάκρυα, καὶ μὴν καὶ  
 πρὸς τὸν αὐτοῦ τοῦδε τάφον ἐλθεῖν ἄγγελον οἱ μὲν  
15 ἕνα, οἱ δὲ δύο τοὺς ἀποκρινομένους ταῖς γυναιξὶν  
 ὅτι ἀνέστη. ὁ γὰρ τοῦ θεοῦ παῖς, ὡς ἔοικεν, οὐκ  
 ἐδύνατο ἀνοῖξαι τὸν τάφον, ἀλλ᾿ ἐδεήθη ἄλλου ἀπο-  
 κινήσοντος τὴν πέτραν. ἔτι μὴν καὶ ὑπὲρ τῆς Μαρίας  
 κυούσης πρὸς τὸν τέκτονα ἧκεν ἄγγελος καὶ ὑπὲρ τοῦ  
20 τὸ βρέφος ἐξαρπάσαντας φυγεῖν ἄλλος ἄγγελος. καὶ τί  
 δεῖ πάντα ἀκριβολογεῖσθαι καὶ τοὺς Μωϋσεῖ 

426 τε καὶ  

 
421  ἵππον τὸν ποτάμιον P  ἱπποποτάμιον A  ἵππον ποτάμιον vel ἱπποπόταμον Höschel 
422  τὸν addidi 
423  [[καὶ δὴ καὶ] rectius καὶ δὴ cf. edd. Koetschau Borret]] 
424  παραλείπωμεν Gelenius, sed cf. I,56,28 [[rectius II ,56,28 ]] Koetschau 
425  ἐλέγχοιτο A 
426  Μωϋσῆ A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
135 

 ἄλλοις αὐτῶν πεμφθῆναι λεγομένους ἀπαριθμεῖν; εἰ  
 τοίνυν ἐπέμφθησαν καὶ ἄλλοι, δῆλον ὅτι καὶ ὅδε παρὰ  
 τοῦ αὐτοῦ θεοῦ. πλεῖον δέ τι ἀγγέλλειν δοκείτω φέρε,  
25 ὥσπερ πλημμελούντων τι Ἰουδαίων ἢ παραχαραττόντων  
 τὴν εὐσέβειαν ἢ οὐχ ὅσια δρώντων· ταῦτα γὰρ αἰνίττον-  
 ται.  

[[S. 139]] 

48,7 f. εἰ καὶ ἄγγελος οὗτος πρὸς ἀνθρώπους ἦλθεν, ἆρα πρῶτος ἧκε καὶ μόνος ἢ καὶ ἄλ-
λοι πρότερον; V 53 (Ende [Wiederholung]). Eine sichere Entscheidung zwischen 
den beiden Stellen lässt sich kaum treffen. Trotz der Lebendigkeit der Wieder-
holung habe ich mich für die Stelle im grossen Zusammenhang entschieden.  
48,10–14. Nach Origenes V 54 stammen diese sehr verworrenen427 Angaben des 
Celsus aus dem Buch Henoch, s. dort (= Griechische christliche Schriftsteller 
Bd. V) Kapitel 6.10.67–69.  
48,15. ἕνα: Matth. 28,2; Marc. 16,5. – δύο: Luc. 24,4; Jo. 20,12. Das ist der An-
fang der vergleichenden Bibelkritik nach Art des Porphyrius. Hier werden aus 
der Feststellung verschiedener Angaben noch keinerlei Folgerungen gezogen.  
48,17 f. Matth. 28,2; Luc. 24,2.  
48,19. Matth. 1,20.  
48,20. Matth. 2,13; s. oben I 66. – Vgl. V 58 (Mitte [Widerlegung]) περὶ τῆς Μαρίας 
κυούσης ἐληλυθέναι πρὸς τὸν Ἰωσὴφ ἄγγελον καὶ πάλιν ὑπὲρ τοῦ τὸ βρέφος γεννηθὲν καὶ 
ἐπιβουλευόμενον ἐξαρπάσαντας φυγεῖν εἰς Αἴγυπτον.  
48,25. μεταχαραττόντων V 58 (Ende [Widerlegung]).  
 
V 54   [[48,27–49,4 Schröder | Bd. 3, 150,1–7 Borret]] 

[[S. 48]]         οὕτω δ᾿ οὐ μόνος ἱστόρηται ἐπιδεδημηκέναι  
 τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων, ὡς καὶ τοὺς προφάσει τῆς δι-  
 δασκαλίας τοῦ ὀνόματος Ἰησοῦ ἀποστάντας τοῦ δημι-  

[[S. 49]] ουργοῦ ὡς ἐλάττονος καὶ προσεληλυθότας ὡς  
 κρείττονί τινι θεῷ τῷ428 πατρὶ τοῦ ἐπιδημήσαντος  
 φάσκειν ὅτι καὶ πρὸ τούτου ἐπεδήμησάν τινες ἀπὸ  
 τοῦ δημιουργοῦ τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων.  

[[S. 139]] 

48,27. μόνος: so lehrte nach Origenes [[Contra Celsum]] V 54 Apelles, der be-
rühmte Schüler des Markion.  
49,1 f. Vgl. Iust. Apol. I 26;429 Tert. Adv. Marc. I 14 u.a.  

 
427  [[verworrenen] (πάνυ .. συγκεχυμένως) add. RP]] 
428  τῷ Bouhéreau  καὶ A 
429  [[I 26;] Iren. 1,27,2; add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
136 

V 59  [[49,4–17 Schröder | Bd. 3, 160,1f.4–7, 162,8.10.14–18.22–26 
Borret]] 

[[S. 49]]               οὐκοῦν  
  5 ὁ αὐτὸς θεὸς Ἰουδαίοις τε καὶ τοῖσδε σαφῶς γε  
 τῶν ἀπὸ μεγάλης ἐκκλησίας τοῦτο ὁμολογούντων καὶ τὰ  
 τῆς παρὰ Ἰουδαίοις φερομένης κοσμογονίας430 προσιεμένων  
 ὡς ἀληθῆ περί γε τῶν ἓξ ἡμερῶν καὶ τῆς ἑβδόμης, ἐν  
 ᾗ ὁ θεὸς ἀν(εχώρησεν) ›εἰς τὴν ἑαυτοῦ  
10 περιωπήν ἀναπαυσάμενος431‹. εἶτα δοκεῖ μοι .. εἰκῇ   

        προστιθέναι τινὰ  
 ὁποῖά ἐστι καὶ τὰ κατὰ τὸν πρῶτον ἄνθρωπον ὡς ἄρα  
 λέγομεν τὸν αὐτὸν εἶναι ὡς καὶ Ἰουδαῖοι καὶ τὴν  
 ἀπ᾿ ἐκείνου διαδοχὴν ὁμοίως αὐτοῖς γενεαλογοῦμεν. –  
 εἶπεν ὁ Κέλσος τὰς εἰς ἀλλήλους τῶν ἀδελφῶν ἐπιβου-  
15 λὰς τὰς αὐτὰς ἡμᾶς Ἰουδαίοις ἱστορεῖν. ἔστω δὲ καὶ  
 τὴν εἰς Αἴγυπτον ἡμᾶς ἀποδημίαν432 τὴν αὐτὴν λέγειν  
 ἐκείνοις καὶ τὴν ἐκεῖθεν φυγήν.  

[[S. 139]] 

49,9. Es heisst bei Origenes: ἐν ᾗ, ὡς μὲν ἡ γραφὴ λέγει ›κατέπαυσεν ἀπὸ τῶν ἔργων 
ἑαυτοῦ‹ (Gen. 2,3) ὁ θεὸς ἀναχωρῶν εἰς τὴν ἑαυτοῦ περιωπήν, ὡς δ᾿ ὁ Κέλσος μὴ τηρή-
σας τὰ γεγραμμένα μηδὲ συνιεὶς αὐτά φησιν, ἀναπαυσάμενος, ὅπερ οὐ γέγραπται. Koet-
schau bemerkt in seiner Übersetzung: „man erwartet in dem Celsusfragment 
ἀνεπαύσατο, wenn nicht vielleicht Celsus so geschrieben hat: ἐν ᾗ ὁ θεὸς ἀναχωρεῖ 
εἰς τὴν ἑαυτοῦ περιωπὴν ἀναπαυσόμενος“. Die Form ἀναπαυσόμενος ist richtig, s. VI 61 
πρὸς ἀνάπαυσιν ἀργίας δεηθείς, aber anstelle des ἀναχωρεῖ muss der Aorist treten, 
s. das Bibelzitat. Die Worte εἰς τὴν ἑαυτοῦ πε- [[S. 140]] ριωπήν433 stammen aus Plat. 
Politic. 272 e. Von der περιωπή Gottes bzw. Christi spricht auch Clem. Alex. Protr. 
VI 68,3 und Strom. VII 2,5.  
 
V 61  [[49,17–29 Schröder | Bd. 3, 164,1–4, 166,17f.22.27–30.32–35 

Borret]] 

[[S. 49]]                  μή με οἰηθῇ  
 τις ἀγνοεῖν ὡς οἱ μὲν αὐτῶν συνθήσονται τὸν αὐ-  
 τὸν εἶναι σφίσιν ὅνπερ434 Ἰουδαίοις θεόν, οἱ δ᾿ ἄλλον,  
20 ᾧ τοῦτον ἐναντίον, παρ᾿ ἐκείνου τε ἐλθεῖν τὸν υἱόν. –  

 
430  κοσμογενείας M, sed cf. p. 63,26 
431  [[ἀναπαυσάμενος] ἀναπαυσάμενος: cf. Adn. in app. add. RP]] 
432  ἀποδημίαν ex ἐπιδημίαν corr. A1 
433  [[περιωπὴν] (ἀπέστη) add. RP]] 
434  ὅνπερ (locus rasus super ν et post ρ) A an ὥσπερ? 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
137 

 ἔστω δέ τι καὶ τρίτον γένος τῶν ὀνομαζόντων ψυχικούς  
 τινας καὶ πνευματικοὺς ἑτέρους435. – ἔστωσαν δέ τινες  
 καὶ ἐπαγγελλόμενοι εἶναι Γνωστικοί436. – ἔστωσαν δέ  
 τινες καὶ τὸν Ἰησοῦν ἀποδεχόμενοι ὡς παρὰ τοῦτο  
25 Χριστιανοὶ εἶναι αὐχοῦντες ἔτι δὲ καὶ κατὰ τὸν Ἰου-  
 δαίων νόμον ὡς τὰ Ἰουδαίων πλήθη βιοῦν ἐθέλοντες.  
 τί τοῦτο φέρει ἔγκλημα τοῖς ἀπὸ τῆς ἐκκλησίας οὓς437  
 ἀπὸ τοῦ πλήθους ὠνόμασεν ὁ Κέλσος; εἶπε δέ τινας  
 εἶναι καὶ Σιβυλλιστάς.  

[[S. 140]] 

49,21–50,7. Zur Gesamtinterpretation vgl. A. Hilgenfeld, Die Ketzergeschichte 
des Urchristentums (1884)438 38–40. Die meiste Hilfe bei der Identifizierung 
leistet Irenaios. – Im einzelnen: Z. 21 f. Valentinianer, s. Iren.439 I 5,1–6 usw. – 
Z. 23. Der Name war vielen gemeinsam440, doch nannten sich besonders die 
Karpokratianer Gnostiker: s. Iren. I 25,6. – Z. 24–26. Nach Origenes sind die 
beiden Gruppen der Ebionäer gemeint, s. Hilgenfeld, a.O. 424441.  
 
V 62   [[49,29–50,7 Schröder | Bd. 3, 166,1–168,3, 168,14–16.20f.  
  Borret]] 

[[S. 49]]            εἶτα σωρὸν καταχέων ἡμῶν  
[[S. 50]] ὀνομάτων φησὶν εἰδέναι442 καὶ Σιμωνιανούς, οἳ τὴν Ἑλέ-  

 νην ἤτοι443 διδάσκαλον Ἕλενον σέβοντες Ἑλενιανοὶ λέ-  
 γονται. – Κέλσος μὲν οὖν οἶδε καὶ Μαρκελλιανοὺς  
 ἀπὸ Μαρκελλίνας καὶ Καρποκρατιανοὺς444 ἀπὸ Σαλώμης καὶ  
5 ἄλλους ἀπὸ Μαριάμμης445 καὶ ἄλλους ἀπὸ Μάρθας. – ἐμνή-  
 σθη δ᾿ ὁ Κέλσος καὶ Μαρκιωνιστῶν προϊσταμένων Μαρ-  
 κίωνα.  

 
435  ἑτέρους A  ἑαυτοὺς ci. Hilgenfeld 
436  Γνωστικοὶ om. Pat 
437  post οὓς add. τοὺς Bouhéreau 
438  [[(1884)] , Leipzig 1884, RP]] 
439  [[Iren. .. usw.] Iren. 1,5,1–6,2; 1,7,2.5; 2,29,1 ff. und öfter, Tert. Adv. Valent. 29 usw. 

RP]] 
440  [[gemeinsam] (Iren. 3,4,3) add. RP]] 
441  [[424] – Z. 29. Vgl. unten VII 53 (Ende), 56; Hilgenfeld 39 Anm. 53. add. RP]] 
442  [[εἰδέναι] rectius εἰδέναι τινὰς cf. edd. Koetschau Borret]] 
443  ἤτοι] an ἢ τὸν? 
444  Καρποκρατιανοὺς Spencer  Ἁρποκρατιανοὺς A  cf. Adn. 
445  μαριάμνης Mcorr.  cf. Adn. 



Text und Kommentar 

 
138 

[[S. 140]] 

50,1 f. Vgl. Iust. Apol. I 26; Iren. I 23,3 f. usw.446  
50,3 f. Siehe Iren. I 25,6; Epiph. Pan. XXVII 6,1.  
50,4. Καρποκρατιανούς: so ist mit Spencer, der wenig Nachfolge gefunden hat, 
zu schreiben. R.A. Lipsius, Die Quellen der ältesten Ketzergeschichte (1875) 
86 Anm. verteidigt die Überlieferung, weil der Gott Harpokrates dem heidni-
schen Philosophen geläufiger gewesen sei als der Gnostiker Karpokrates. Aber 
abgesehen davon, dass wir von Anhängern des Isissohnes (Horus–)Harpokrates 
(s. Plut. de Is. 19.65.68), die nach ihm genannt wären, nichts wissen, ist Lipsius’ 
Argument sehr schwach. Denn Celsus kennt die karpokratianische Marcellina, 
obwohl er ihre Sektenzugehörigkeit nicht genauer angibt, er kennt ferner die 
eigentümliche Sitte der Karpokratianer, ihre Schüler zu zeichnen, indem sie 
ihnen an der hinteren Seite des rechten Ohrläppchens ein Brandmal („ver-
mutlich ein Kreuz“ [Usener, Weihnachtsfest2 66]) beibringen. Über diese Sitte 
s. Iren. I 25,6; Epiph. Pan. XXVII 5,9 Holl, ebd. Literaturangabe, zu der Dölger, 
Sphragis 90, nachzutragen ist (s. unten zu VI 27). Darauf bezieht sich [[in frg. 
V 64]] Z. 17 ἀκοῆς καυστήρια und Z. 21 σοφιστρίας κατασφραγιζομένας τὰ ὦτα. An 
dieser Wiederholung darf man keinen Anstoss nehmen, denn auch die Κίρκαι 
[[in frg. V 63]] (Z. 15) und die (σοφίστριαι) ἀποσυοκεφάλουσαι (Hom. Od. 10,239) 
sind iden- [[S. 141]] tisch. Wie die Verbindung mit ἀποσυοκεφαλούσας zeigt, ist 
κατασφραγιζομένας medial gebraucht, also ebenso wie das καυστήρια von den Leh-
rern gesagt, die diesen Initiationsritus an ihren Schülern vollziehen. (Der Ge-
brauch der Abstrakta bei Schimpfwörtern entstammt der Volkssprache. Für das 
Lateinische gibt einige Hinweise Bernhard, Der Stil des Apuleius 98, 99, 104.) 
– Zu den „libertinisch-kommunistischen“ Karpokratianern s. Hilgenfeld, a.O. 
347 [[rectius 397]]–408.  
50,5. Auch bei Hippol. Philos. V 7,1 schwanken die Hss. zwischen Μαριάμμη und 
Μαριάμνη447.  
 
V 63   [[50,7–16 Schröder | Bd. 3, 170,2–5.11–13, 170,27–172,31  
  Borret]] 

[[S. 50]]    ἄλλοι ἄλλον διδάσκαλόν τε καὶ δαίμονα  
 <εὕραντο προστάτην448> κακῶς πλαζόμενοι καὶ καλινδού-  
 μενοι κατὰ σκότον πολὺν τῶν Ἀντίνου τοῦ κατ᾿ Αἴγυ-  
10 πτον θιασωτῶν ἀνομώτερόν τε καὶ μιαρώτερον. βλασφη-  
 μοῦσι δὲ εἰς ἀλλήλους οὗτοι πάνδεινα ῥητὰ καὶ ἄρρητα  
 καὶ οὐκ ἂν εἴξαιεν οὐδὲ καθ᾿ ὁτιοῦν εἰς ὁμόνοιαν πάν-  

 
446  [[usw.] Tert. de anima 34. add RP]] 
447  [[Μαριάμνη] (ebd. 10,9,3 einheitlich Μαριάμνῃ) add. RP]] 
448  εὕραντο προστάτην add. Koetschau cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
139 

 τῃ ἀλλήλους ἀποστυγοῦντες. – ἔτι δὲ οἱ τὸ ›μακάριοι  
 οἱ εἰρηνοποιοὶ‹ νοήσαντες .. οὐκ ἂν ἀποστυγήσαιεν  
15 τοὺς παραχαράττοντας τὰ χριστιανισμοῦ οὐδὲ Κίρκας  
 καὶ κύκηθρα αἱμύλα λέγοιεν τοὺς πεπλανημένους.  

[[S. 141]] 

50,8. Gleich danach τινὲς ἄλλοι ἄλλον δαίμονα κακῶς πλαζόμενοι καὶ καλινδούμενοι 
εὕραντο προστάτην κατὰ πολὺν τὸν τῆς ἀγνοίας σκότον.  
50,9 f. Vgl. III 36.  
 
V 64   [[50,17–26 Schröder | Bd. 3, 172,9–11.12f.15–17.21–23 Borret]] 

[[S. 50]] εἶπεν ὁ Κέλσος ἀκοῆς καυστήριά τινας ὀνομάζεσθαι πα-  
 ρὰ Χριστιανοῖς. αὐτὸς δὲ φησί τινας καλεῖσθαι αἰνί-  
 γματα. ἀληθῶς δὲ τὸ τοῦ σκανδάλου ὄνομα πολὺ ἐν τοῖς  
20 γράμμασι τούτοις ἐστίν. Σειρῆνας δέ τινας ἐξορχου-  
 μένας καὶ σοφιστρίας κατασφραγιζομένας449 τὰ ὦτα καὶ  
 ἀποσυοκεφαλούσας τοὺς πειθομένους ἡμεῖς οὐκ ἴσμεν  
 ὀνομαζομένους. – πάντων δὲ ἀκούσει τῶν ἐπὶ τοσοῦτον  
 διεστηκότων καὶ σφᾶς αὐτοὺς ταῖς ἔρισιν αἴσχιστα  
25 διελεγχόντων λεγόντων τὸ450 ›ἐμοὶ κόσμος ἐσταύρωται  
 κἀγὼ κόσμῳ451‹.  

[[S. 141]] 

50,17 und 21 f. Siehe oben zu Z. 4.  
50,25 f. Galat. 6,14: nach Origenes die einzige Paulusstelle bei Celsus; s. aber 
z.B. VI 12.  
 
V 65   [[50,26–51,5 Schröder | Bd. 3, 174,9–13, 176,17–21 Borret]] 

[[S. 50]]            καὶ ἐπιδιατρίβει γε (sc. ὁ Κέλσος)  
 κατηγορῶν τῆς ἐν ταῖς αἱρέσεσι διαφορᾶς. οὐ πάνυ δέ  
 μοι δοκεῖ .. κατανενοηκέναι πῶς πλεῖον Ἰουδαίων  
 ἐπίστασθαι λέγουσιν ἑαυτοὺς οἱ ἐν τοῖς λόγοις δια-  

[[S. 51]] βεβηκότες Χριστιανοί. – φέρ᾿ οὖν, εἰ καὶ μηδεμίαν  
 ἀρχὴν τοῦ δόγματος ἔχουσιν, αὐτὸν ἐξετάσωμεν τὸν λό-  
 γον· πρότερον δέ, ὅσα παρακηκοότες ὑπ᾿ ἀγνοίας δια-  
 φθείρουσιν οὐκ ἐμμελῶς ἐν ἀρχαῖς εὐθὺς ἀπαυθαδιαζό-  
  5 μενοι περὶ ὧν οὐκ ἴσασι, λεκτέον· ἔστι δὲ τάδε.  

 
449  καταφραγιζομένας A 
450  τὸ ss. A1 
451  ante κόσμῳ add. τῷ M 



Text und Kommentar 

 
140 

[[S. 141]] 

50,29 f. οἱ ἐν τοῖς λόγοις διαβεβηκότες: bisher einheitlich für celsisch gehalten. 
Keim übersetzt falsch: „in ihren Reden gespreizt ausschreitend“, Koetschau rich-
tig: „welche eine tiefere Erkenntnis ihres Glaubens gewonnen haben“. Aber in 
diesen Worten offenbart sich Origenes, der immer und immer wieder den 
‚Einfacheren‘ die tiefer Eindringenden gegenüberstellt. Die Beobachtung des 
Sprachgebrauchs bei Origenes beseitigt m.E. den letzten Zweifel: VII 32 (An-
fang) τὸν περὶ τῆς ἀναστάσεως λόγον .. δυσερμήνευτον καὶ δεόμενον σοφοῦ .. καὶ ἐπὶ 
πλεῖον διαβεβηκότος; III 67 (Mitte) ἀλλ᾿ ὅμως ἴσχυσε λόγος καὶ τούτους (sc. Φαίδωνα 
καὶ Πολέμωνα) ἐπιστρέψας ποιῆσαι ἐπὶ τοσοῦτον διαβεβηκέναι ἐν φιλοσοφίᾳ ὥστε κτλ.; 
vgl. noch VI 14 (Ende) αἱ ἐκκλησίαι ἔχουσι .. καὶ τοὺς διαβεβηκότας ἀπ᾿ ἐκείνης (sc. 
τῆς ›κατὰ σάρκα‹ σοφίας) ἐπὶ τὴν θείαν σοφίαν.  
51,1 f. Abschluss unter Zurückgreifen auf V 33 (= 47,26 f.) und Überleitung zu 
einem neuen Hauptteil.  
 
 
[[S. 142]] 

Die christlichen Glaubenssätze und Vorschriften  
sind Entlehnungen und Missverständnisse  

der Lehren griechischer Philosophen, persischer Mysterien,  
ägyptischer Mythen und jüdischer Dogmen, VI 1 – VII 58. 

 
a)  Die Forderung unbedingten Glaubens ist Missverständnis  

der platonischen Ansicht, dass das höchste Gut nicht aussagbar 
und nur wenigen erkennbar sei, 51,7–53,6. 

 
VI 1   [[51,7–11 Schröder | Bd. 3, 178,4–8 Borret]] 

[[S. 51]]  παρέθετο πλείονα μάλιστα Πλάτωνος ὁ Κέλσος  
 κοινοποιῶν τὰ δυνάμενα ἑλεῖν τινα καὶ συνετὸν ἐκ τῶν  
 ἱερῶν γραμμάτων φάσκων βέλτιον αὐτὰ παρ᾿ Ἕλλησιν  
10 εἰρῆσθαι καὶ χωρὶς ἀνατάσεως καὶ ἐπαγγελίας452 τῆς  
 ὡς ἀπὸ θεοῦ ἢ υἱοῦ θεοῦ.  

[[S. 142]] 

51,7 ff. Vgl. V 65 (Ende) καὶ εὐθέως λέξεσί τισι τοῖς πιστεύουσι τῷ Χριστιανῶν λόγῳ 
συνεχῶς ὀνομαζομέναις ἀντιπαρατίθησιν ἀπὸ τῶν φιλοσόφων βουλόμενος τὰ καλὰ τῶν 
νομιζομένων Κέλσῳ (?) παρὰ Χριστιανοῖς λέγεσθαι καὶ βέλτιον καὶ τρανότερον εἰρῆσθαι 
παρὰ τοῖς φιλοσοφοῦσιν. (Das καὶ τρανότερον, das Keim zu VI 1 gezogen hat, ist 
doch wohl Zusatz des Origenes, der gerade dieses Wort besonders liebt, vgl. 

 
452  ἐπαγγελίας A C D  ἀπαγγελίας Pat B E H 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
141 

I,361,12.14.26453 und sonst.) Von dieser Gliederung des Celsus ist bei Origenes 
nur noch ein trauriger Rest übrig geblieben. (Auch Rougier, a.O. 244, hat die 
durchgehende Parallelisierung des Celsus und die Verstümmelung durch Ori-
genes klar erkannt.) Man könnte zunächst noch denken, er bringe wenigstens 
die Worte der Philosophen (Hellenen) einigermassen vollständig (neben Pla-
ton erscheinen VI 12 Heraklit, VI 42 Heraklit, Pherekydes, Homer), aber auch 
diese Hoffnung ist eitel, wie der Anfang von VI 50 zeigt. Von den gegenüber-
gestellten Worten aus der Bibel hat uns Origenes auch sehr wenig mitgeteilt (s. 
VI 10.12.16.71; VII 58). Es handelte sich nach der obigen Angabe um Aussprü-
che, die die Christen ständig im Munde führten. Anscheinend hat sie Celsus 
gerade aus diesem Grunde ausgewählt, wie er sich auch sonst mit christlichen 
(und jüdischen) Schlagworten sehr vertraut zeigt (s. die Vorrede). An die Stelle 
dieser christlichen πολυθρύλητα setzt Origenes aus seiner einzigartigen Bibel- 
[[S. 143]] kenntnis reiche eigene ‚Parallelen‘, deren Überlegenheit über die 
heidnischen Aussprüche er seinerseits zu erweisen sich bemüht. In welchem 
Masse die Bibelstellen des Celsus auch noch in denen des Origenes enthalten 
sein können, entzieht sich völlig unserer Beurteilung.  
51,9–11. VI 1 setzt Glöckner ohne hinreichenden Grund vor VI 50.  
 
VI 3   [[51,11–17 Schröder | Bd. 3, 182,1–184,7 Borret]] 

[[S. 51]]                παλαιοὶ τοίνυν ἄνδρες  
 καὶ σοφοὶ δηλούτωσαν454 τοῖς ἐπίστασθαι455 δυναμένοις καὶ  
 δὴ καὶ Πλάτων456 ὁ τοῦ Ἀρίστωνος τὰ περὶ τοῦ πρώτου  
 ἀγαθοῦ διασημαινέτω457 ἔν τινι τῶν ἐπιστολῶν458 καὶ φασκέτω459  
15 μηδαμῶς εἶναι ›ῥητὸν‹ τὸ πρῶτον ἀγαθόν, ›ἀλλ᾿ ἐκ  
 πολλῆς συνουσίας‹ ἐγγινόμενον καὶ460 ›ἐξαίφνης οἷον  
 ἀπὸ πυρὸς πηδήσαντος ἐξαφθὲν φῶς ἐν τῇ ψυχῇ‹.  

[[S. 143]] 

51,12.14. Zur Form dieser Imperative vgl. die Vorrede.  

 
453  [[I .. 26] I,361,12 ff. Koetschau αἱ ψυχαὶ τῶν ὀρνίθων θειοτέρας ἔχουσιν ἐννοίας καὶ τρανο-

τέρας ἀνθρώπων, ὅπερ εἰ ἀληθές ἐστιν, ὄρνιθες μᾶλλον τρανοτέρας Κέλσου ἔχουσι περὶ θεοῦ ἐν-
νοίας; vgl. ebd. Z. 26 RP]] 

454  δηλούτωσαν Φ  δηλούσθωσαν A  cf. Wendland 280 et Adn. 
455  ἐπίτασθαι A 
456  πλάτων ὁ] πλάτωνος i.m. πε [[ε super π scriptum]]  πλατων<ος> Pat 
457  διασημαίνεται Pat 
458  ἐπιστολὴν A 
459  φασκέται sic Pat 
460  καὶ om. B C D E H 



Text und Kommentar 

 
142 

51,14–17. Epist. 7, 341 c d. Die Platonstelle hatte Celsus nach seiner Gewohn-
heit im Wortlaut gebracht und auch Origenes zitiert sie VI 3 (Ende) in der 
Polemik ausführlicher und mehr nach dem Wortlaut.  
 
VI 6   [[51,18–23 Schröder | Bd. 3, 190,1–6 Borret]] 

[[S. 51]] καὶ ἄλλην λέξιν οὕτως ἔχουσαν ἐκτίθεται ἀπὸ τῆς  
 Πλάτωνος ἐπιστολῆς ὁ Κέλσος ›εἰ δέ μοι ἐφαίνετο γρα-  
20 πτέα τε ἱκανῶς εἶναι πρὸς τοὺς πολλοὺς καὶ ῥητά, τί461  
 κάλλιον ἐπέπρακτο ἂν ἡμῖν ἐν τῷ βίῳ ἢ τοῖς τε ἀν-  
 θρώποις μέγα ὄφελος γράψαι καὶ τὴν φύσιν εἰς φῶς  
 τοῖς462 πᾶσι προαγαγεῖν;‹  

[[S. 143]] 

51,19–23. Epist. 7, 341 d. 
 
VI 7   [[51,23–29 Schröder | Bd. 3, 192,5f., 194,13–15.17–19 Borret]] 

[[S. 51]]        (Μωϋσῆς καὶ οἱ προφῆται)  
 οὐχ, ὡς οἴεται Κέλσος, παρακούσαντες τοῦ Πλάτωνος  
25 τοιαῦτ᾿ εἰρήκασι. – πολλάκις δὲ ἤδη ὁ Κέλσος θρυλήσας  
 ὡς ἀξιούμενον463 <τὸ464> εὐθέως πιστεύειν ὡς καινόν τι ..  
 πάλιν αὐτό φησιν. – καὶ ἄλλην λέξιν ἐκτίθεται Πλάτω-  
 νος δι᾿ ὧν φησιν ›ἐρωτήσεσι καὶ ἀποκρίσεσι χρωμένων‹  
 ἐλλάμπειν φρόνησιν465 τοῖς κατ᾿ αὐτὸν φιλοσοφοῦσι.  

[[S. 143]] 

51,24. VI 7 (Mitte) παρακούσαντας τῶν Πλάτωνι ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς εἰρημένων.  
51,25 f. Vgl. (I 9) III 44. Nach den Angaben in V 65 (Ende) (s. oben) haben hier 
vielzitierte Bibelsprüche gestanden: man wird nicht fehlgehen, wenn man ähn-
liche Aussprüche hier vermutet, wie sie Celsus VI 12 als christlich vorbringt.  
51,28 f. Epist. 7, 344 b. Das Platonzitat ist bei Origenes stark gekürzt. Den ur-
sprünglichen Umfang können wir nicht mehr genau bestimmen, nur muss er 
grösser gewesen sein als das jetzt vorliegende Referat des Origenes. Sicher ha-
ben die Worte 344 b ἐν εὐμενέσιν ἐλέγχοις ἐλεγχόμενα dazugehört, denn dagegen 
polemisiert Origenes gleich danach: εὐμενεῖς οὖν ἔλεγχοι παρ᾿ ἡμῖν εἰσι μᾶλλον. 
Das δι᾿ ὧν φησιν kann hier nur heissen: „durch deren Inhalt Celsus sagen will.“ 
– Z. 29 vermutet Koetschau (nach Platons ἐξέλαμψε φρόνησις) ἐκλάμπειν statt ἐλ-
λάμπειν. Das bleibt bei dieser Verkürzung ungewiss. Offenbar hat Celsus dem 
 
461  post τί add. τούτου Plato 
462  τοῖς πᾶσιν nonnulli Plat. codd.  πᾶσι ceteri Plat. codd.  πρασ–––ι [[––– super ρασ scriptum]] A 
463  ἀξιούμενον A  ἀξιοῦμεν Bouhéreau 
464  τὸ addidi 
465  φρόνησιν Plato  φρονήμασι A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
143 

Zitat noch ein paar umschreibende Worte angefügt, in denen er darlegte, dass 
denen, „die nach Platon philosophieren“, diese φρόνησις zuteil werde. Aber die 
Worte τοῖς – φιλοσοφοῦσι mit Glöckner zu einem direkten Platonzitat umformen 
(in einer ganz phantastisch verbogenen Konstruktion) heisst Platon zu einem 
Marktschreier machen!  
 
VI 8   [[51,30–52,9 Schröder | Bd. 3, 194,1–196,9 Borret]] 

[[S. 51]] εἶτά φησι μετὰ ἄλλας λέξεις Πλατωνικὰς δηλούσας ὅτι  
[[S. 52]] ›ὀλίγοις‹ ἐστὶ γνωστὸν τὸ ἀγαθόν, ἐπεὶ οἱ πολλοὶ με-  

 τὰ ›καταφρονήσεως οὐκ ὀρθῆς‹ ›ὑψηλῆς καὶ χαύνης ἐλπί-  
 δος‹ πληρωθέντες ›ὡς σεμνὰ ἄττα μεμαθηκότες‹ λέγου-  
 σί τινα ὡς ἀληθῆ, ὅτι ταῦτα προειρηκὼς ὁ Πλάτων ὅμως  
  5 οὐ τερατεύεται οὐδ᾿ ἀποφράττει τοῦ προσερέσθαι466 βου-  
 λομένου, τί467 ποτέ ἐστιν ὃ ἐπαγγέλλεται, τὴν γλῶτταν  
 οὐδ᾿ αὐτόθεν κελεύει φθάσαντας πιστεύειν, ὅτι τοι-  
 όσδε ἐστὶν ὁ θεὸς καὶ υἱὸν ἔχει τοιόνδε καὶ οὗτος  
 κατελθὼν ἐμοὶ διελέξατο.  

[[S. 143]] 

51,30–52,4. Es ist nach dem Wortlaut des Origenes und der Ge- [[S. 144]] pflo-
genheit des Celsus ganz klar, dass hier ein weiterer Abschnitt des 7. Briefes 
341 e (VI 9 schliesst genau an) im Wortlaut folgte. Was oben im Text steht, ist 
stark gekürztes Referat des Origenes.  
 
VI 9   [[52,9–52,21 Schröder | Bd. 3, 198,1–200,11 Borret]] 

[[S. 52]]       καὶ ἄλλην δὲ τοῦ Πλάτω-  
10 νος λέξιν ἐκτίθεται ὁ Κέλσος οὕτως ἔχουσαν ›ἔτι δὲ  
 μακρότερα περὶ αὐτῶν ἐν νῷ μοι γέγονεν εἰπεῖν· τάχα  
 γὰρ ἂν ὧν πέρι468 λέγω σαφέστερον ἂν469 εἴη τι470 λεχθέντων  
 αὐτῶν. ἔστι γάρ τις λόγος ἀληθὴς ἐναντίος τῷ τολμή-  
 σαντι γράφειν τῶν τοιούτων <καὶ471> ὁτιοῦν, πολλάκις  
15 μὲν ὑπ᾿ ἐμοῦ καὶ πρότερον472 λεχθείς, ἔοικε δ᾿ οὖν εἶ-  
 ναι καὶ νῦν λεκτέος. ἔστι τῶν ὄντων ἑκάστῳ, δι᾿ ὧν  
 τὴν ἐπιστήμην ἀνάγκη παραγίνεσθαι, τρία, τέταρτον  

 
466  προσερέσθαι Bouhéreau  προαιρεῖσθαι A  πρόσθεν ἐρέσθαι Koetschau in transl. 
467  [[τί ποτέ ἐστιν] τί ποτε ἐστὶν edd. Koetschau Borret]] 
468  περὶ ὧν Plato 
469  [[ἂν] ἃ RG]] 
470  τι add. Plat. cod. O2 
471  καὶ e Plat. add. Spencer 
472  πρότερον λεχθεὶς A  πρόσθεν ῥηθεὶς Plato 



Text und Kommentar 

 
144 

 δὲ αὐτή473 – πέμπτον δὲ αὐτὸ τιθέναι δεῖ ὃ δὴ474 γνωστόν  
 τε καὶ ἀληθῶς475 ἐστιν ὄν – ἓν μὲν ὄνομα, δεύτερον δὲ  
20 λόγος, τὸ δὲ τρίτον εἴδωλον, [τὸ476] τέταρτον δὲ ἐπι-  
 στήμη.‹  

[[S. 144]] 

52,10–21. Epist. 7, 342 a b. 
 
VI 10   [[52,21–53,3 Schröder | Bd. 3, 200,1–4, 202,11–13.26f., 202,35–
  204,38 Borret]] 

[[S. 52]]      ὁρᾷς ὅπως Πλάτων καίτοι διαβεβαιωσάμε-  
 νος ὅτι ›ῥητὸν‹ οὐκ ἔστιν, ὅμως, ἵνα μὴ εἰς ἀνεξέλεγκτον  
 ἀναχωρεῖν δόξῃ, λογισμὸν ὑπέχει ταύτης τῆς ἀπορίας·  
 εἴη γὰρ ἂν τυχὸν ›ῥητὸν‹ καὶ τὸ μηδέν. – ὁ Πλάτων  
25 οὐκ ἀλαζονεύεται καὶ ψεύδεται φάσκων αὐτὸς καινόν  
 τι εὑρίσκειν ἢ ἀπ᾿ οὐρανοῦ παρὼν ἀγγέλλειν, ἀλλ᾿ ὁ-  
 πόθεν ἐστὶ ταῦθ᾿ ὁμολογεῖ. οὐ πρὸς πάντα οὖν τὸν  
 προσιόντα φαμὲν ὅτι πρῶτον πίστευσον ὃν εἰσηγοῦμαί  
 σοι τοῦτον εἶναι υἱὸν θεοῦ, κἂν ᾖ δεδεμένος ἀτιμότα-  

[[S. 53]] τα ἢ κεκολασμένος αἴσχιστα, κἂν χθὲς καὶ πρώην ἐν  
 τοῖς πάντων ὀφθαλμοῖς ἐπονειδιστότατα κεκαλινδημέ-  
 νος, ταύτῃ καὶ μᾶλλον πίστευσον.  
 [[Kommentar s. nach frg. VI 11]] 

 
VI 11   [[53,3–7 Schröder | Bd. 3, 204,1–6 Borret]] 

[[S. 53]]             ἐὰν οἵδε μέν  
 εἰσηγῶνται τόνδε, ἄλλοι δὲ ἄλλον, κοινὸν δὲ πάντων  
  5 ᾖ477 καὶ πρόχειρον πίστευσον, εἰ σωθῆναι θέλεις, ἢ ἄπιθι,  
 τί ποιήσουσιν οἱ ἀληθῶς σῴζεσθαι θέλοντες; ἢ κύβους ἀναρ-  
 ρίψαντες μαντεύσονται ποῖ τράπωνται καὶ τίσι προσθῶνται;  

[[S. 144]] 

52,28–53,6. In Z. 29 habe ich nach θεοῦ stark interpungiert und dadurch die 
beiden κἂν-Sätze mit 53,3 ταύτῃ καὶ μᾶλλον πίστευσον verbunden. Nur so erhält 
das ταύτῃ seine volle Kraft (credo quia absurdum!). Die Überlieferung bei Origenes 
zerreisst das Zusammengehörige, indem sie hinter κεκαλινδημένος (53,2 f.) ein 
οὐδέ φαμεν einschiebt. – An Bibelstellen vgl. die Angaben zu I 9 und ausserdem 
 
473 αὐτὴ scripsi sec. Plat.  αὕτη A 
474  δὴ M Plato  δεῖ A 
475  ἀληθές ἐστιν· ὧν Plat. codd. A O 
476  τὸ seclusi sec. Plat. 
477  ᾖ Bouhéreau  ἢ A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
145 

Luc. 8,50 μὴ φοβοῦ, μόνον πίστευσον καὶ σωθήσεται; Matth. 9,22 ἡ πίστις σου σέσωκέν 
σε (s. Jac. 5,15). – Meines Wissens hat man bisher noch gar nicht auf eine Quelle 
hingewiesen, die mir viel wahrscheinlicher ist als irgendwelche Bibelzitate. Aus 
Predigt, Apologetik und Polemik konnte Celsus Teile der regula fidei kennen. 
Frappant ist doch z.B. die Übereinstimmung mit Herm. mandat. 1,1 πρῶτον πάν-
των πίστευσον, ὅτι εἷς ἐστιν ὁ θεός κτλ. Zu 53,4 [[rectius 53,5]] πίστευσον, εἰ σωθῆναι 
θέλεις mag es immerhin erlaubt sein, an das Symbolum „Quicunque“ vult salvus 

esse ante omnia opus habet, ut teneat catholicam fidem zu erinnern (s. Hahn, Biblio-
thek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche3, 1897, S. 174 ff.). In 
der ersten von den vier bei Migne Gr. 28, 1581 ff. abgedruckten Übersetzungen 
heisst es denn auch: εἴ τις θέλει σωθῆναι, πρὸ πάντων χρὴ αὐτῷ τὴν καθολικὴν κρατῆ-
σαι πίστιν. Nun stammt ja dieses Symbolum aus späterer Zeit, aber einzelnen 
Formeln auch ein wesentlich höheres Alter zuzuschreiben, ist uns durchaus 
nicht verwehrt, s. darüber Norden, Agnostos Theos 263 ff. Gerade die allen 
Symbolen gemeinsame Anfangsstellung des πιστεύω bzw. πιστεύομεν musste auf 
Celsus besonders fremd und aufreizend wirken.  
 
 
[[S. 145]] 

b)  Die Unterscheidung zwischen menschlicher und überlegener 
göttlicher Weisheit haben die Christen von Heraklit und Sokrates 
übernommen, um damit die Ungebildeten zu fangen, 53,7–29 
[[rectius 53,8–30]]478.  

 
VI 12   [[53,8–24 Schröder | Bd. 3, 206,3f., 206,5–208,9, 208,10–22  
  Borret]] 

[[S. 53]] (οἱ Χριστιανοί) φα(σι) τὴν ἐν ἀνθρώποις σοφίαν μωρί-  
 αν εἶναι παρὰ θεῷ. ἡ τούτου αἰτία καὶ πάλαι εἴρηται.  
10 οἴεται δὲ αἰτίαν εἶναι τὸ βούλεσθαι ἡμᾶς .. τοὺς  
 ἀπαιδεύτους καὶ ἠλιθίους προσάγεσθαι μόνους. ἀλλ᾿,  
 ὡς καὶ αὐτὸς ἐσημειώσατο, ταὐτὸ εἶπεν ἀνωτέρω. ὅμως  
 μέντοι ἐβουλήθη καὶ τοῦτο δεῖξαι πεπλασμένον ἡμῖν  
 καὶ ληφθὲν ἀπὸ τῶν παρ᾿ Ἕλλησι σοφῶν ἄλλην μὲν εἶ-  
15 ναι φησάντων τὴν ἀνθρωπίνην σοφίαν ἄλλην δὲ τὴν  
 θείαν. καὶ ἐκτίθεταί γε Ἡρακλείτου λέξεις, μίαν  
 μέν .. ›ἦθος γὰρ ἀνθρώπειον μὲν οὐκ ἔχει γνώμας,  
 θεῖον δὲ ἔχει‹, ἑτέραν δὲ ›ἀνὴρ νήπιος ἤκουσε πρὸς  
 δαίμονος ὅκωσπερ παῖς πρὸς ἀνδρός‹. ἐκτίθεται δὲ  

 
478  [[Alle Zeilenangaben bis 53,30 werden kommentarlos angepasst. Schröders Zählung 

folgt hier der Recensio prior.]] 



Text und Kommentar 

 
146 

20 καὶ ἀπὸ τῆς Πλάτωνος γεγραμμένης Σωκράτους ἀπολογίας  
 ταῦτα ›ἐγὼ γάρ, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, δι᾿ οὐδὲν ἄλλο479  
 ἢ διὰ σοφίαν480 τοῦτο τὸ ὄνομα ἔσχηκα. ποίαν δὲ481 σο-  
 φίαν ταύτην; ἥπερ ἐστὶν ἴσως ἀνθρωπίνη σοφία· τῷ  
 ὄντι γὰρ κινδυνεύω ταύτην εἶναι σοφός.‹  

[[S. 145]] 

53,8 f. Vgl. 1 Kor. 3,19.  
53,10–12. Diese Worte halte ich im Gegensatz zu den früheren Herausgebern 
für erklärenden Einschub des Origenes. – Ebenso hat482 man bisher mit Un-
recht in VI 13 (Ende) ein Celsusfragment gesehen. Origenes spricht dort des 
längeren über die θεία σοφία als χάρισμα τοῦ θεοῦ und schliesst mit den Worten 
διόπερ οὐ τοὺς τυχόντας εὕροις ἄν μετειληφότας τῆς θείας σοφίας ἀλλὰ τοὺς ὑπερέχοντας 
καὶ διαφέροντας πάντων τῶν χριστιανισμῷ προσεχόντων, οὐδὲ τοῖς ἀπαιδευτοτάτοις ἢ ἀν-
δραπόδοις ἢ ἀμαθεστάτοις διέξεισί τις τὰ περὶ τῆς θείας σοφίας. Mit τοῖς ἀπαιδευτοτάτοις 
hat483 man das Fragment beginnen lassen, das wohl nur eine Wiederholung des 
Origenes aus III 44 (und 55) darstellt. Für blosse Wiederholung scheint auch 
der Anfang des folgenden Kapitels (VI 14) zu sprechen: καίτοι γε ἄλλους μέν φησιν 
ἀπαιδευτοτάτους εἶναι καὶ ἀνδράποδα καὶ ἀμαθεστάτους ὁ Κέλσος, τοὺς μὴ ἐπισταμένους 
αὐτοῦ τὰ προστάγματα μηδὲ παιδευθέντας τὰ Ἑλλήνων μαθήματα und ebd. ἀπαίδευτοί 
εἰσι καὶ ἀνδράποδα καὶ ἀμαθεῖς, wo wie in III 44 der Positiv statt des Superlativs 
steht. Wie stark den Origenes gerade dieser Vorwurf beschäftigte, zeigt seine 
wiederholte Bezugnahme darauf, z.B. auch in VI 1 (oben S. 102 ausgeschrieben).  
53,17–19. Heraklit 22 B 78.79 Diels–Kranz.  
53,21–24. Plat. Apol. 20 d.  
 
VI 13   [[53,24–27 Schröder | Bd. 3, 210,16–18 Borret]] 

[[S. 53]]                καὶ ἀρ-  
25 χαία μὲν ἀληθῶς ἐστιν ἥδε ἡ δόξα, οὐχ, ὡς οἴεται δὲ  
 Κέλσος, τῆς περὶ αὐτῶν ἀρχαιότητος εἰς Ἡράκλειτον  
 καὶ Πλάτωνα ἀναφερομένης.  

 
VI 14   [[53,27–30 Schröder | Bd. 3, 212,18–21 Borret]] 

[[S. 53]]             γόητας ἡμᾶς καλεῖ καί  
 φησι ὅτι φεύγο(υσι) τοὺς χαριεστέρους προτροπάδην  

 
479  ἄλλο A  ἀλλ᾿ Plato 
480  post σοφίαν add. τινα Plato 
481  δὲ A  δὴ Plato 
482  [[hat .. Unrecht] haben m.E. mit Unrecht Keim, Koetschau und Glöckner RP]] 
483  [[hat man] haben die Genannten RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
147 

 ὡς οὐχ ἑτοίμους ἀπατᾶσθαι, παλεύο(υσι)484 δὲ τοὺς ἀγρ-  
30 οικοτέρους.  

[[S. 145]] 

53,28. Vgl. προτροπάδην φεύγειν Plat. Symp. 241 [[rectius 221]] c.  
 
 
[[S. 145]] 

c)  Die christliche Mahnung zu Demut und Armut  
ist von Platon entlehnt, 53,30–54,17.  

 
VI 15   [[53,30–54,11 Schröder | Bd. 3, 214,1–10.14–17 Borret]] 

[[S. 53]]             ὁ Κέλσος .. περιηχηθεὶς τὰ περὶ  
 ταπεινοφροσύνης .. βούλεται μὲν τὴν παρ᾿ ἡμῖν κακο-  

[[S. 54]] λογεῖν, οἴεται δ᾿ αὐτὴν παράκουσμα εἶναι τῶν  
 Πλάτωνος λόγων, ὃς φησί που ἐν τοῖς Νόμοις ›ὁ μὲν δὴ  
 θεός, ὥσπερ καὶ ὁ παλαιὸς λόγος, ἀρχήν τε καὶ τε-  
 λευτὴν καὶ μέσα τῶν ὄντων ἁπάντων ἔχων εὐθείᾳ485 περαί-  
  5 νει κατὰ φύσιν περιπορευόμενος486· τῷ δ᾿ ἀεὶ ξυνέπεται  
 δίκη τῶν ἀπολελειμμένων487 τοῦ θείου νόμου τιμωρός, ἧς  
 ὁ μὲν εὐδαιμονήσειν μέλλων ἐχόμενος ξυνέπεται τα-  
 πεινὸς καὶ κεκοσμημένος.‹ – οὐ πάντως ὁ ταπεινοφρονῶν  
 ἀσχημόνως καὶ ἀπαισίως ταπεινοῦται χαμαιπετὴς ἐπὶ  
10 τῶν γονάτων καὶ πρηνὴς ἐρριμμένος ἐσθῆτα δυ-  
 στήνων ἀμπισχόμενος488 καὶ κόνιν ἐπαμώμενος.  

[[S. 145]] 

54,2–8. Plat. Leg. IV 715 e – 716 a.  
 
VI 16   [[54,11–17 Schröder | Bd. 3, 216,1–7 Borret]] 

[[S. 54]]                (ἡ) κατὰ  
 τῶν πλουσίων ἀπόφασι(ς) τοῦ Ἰησοῦ, εἰπόντος ›εὐκοπώτερον489  
 κάμηλον εἰσελθεῖν διὰ490 τρήματος491 ῥαφίδος ἢ πλούσιον  
 εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ‹, ἄντικρυς ἀπὸ Πλάτωνος  

 
484  παλεύομεν [[α super π scriptum]] A 
485  εὐθεὶ ss. α A1 
486  περιπορευόμενος Plato  παραπορευόμενος A 
487  ἀπολειπομένων Plato 
488  ἀμπισχόμενος Wendland  ἀμφισκόμενος A 
489  post εὐκοπώτερον add. ἐστι Matth. 
490  διὰ τρήματος ῥαφίδος εἰσελθεῖν Matth. cf. Adn. 
491  τρήματος A  τρυπήματος P V 



Text und Kommentar 

 
148 

15 εἴρη(ται) τοῦ Ἰησοῦ παραφθείροντος492 τὸ Πλατωνικόν,  
 ἐν οἷς εἶπεν ὁ Πλάτων ὅτι ›ἀγαθὸν493 ὄντα διαφόρως  
 καὶ πλούσιον εἶναι διαφερόντως εἶναι494 ἀδύνατον‹.  

[[S. 145]] 

54,12–14. Matth. 19,24.  
54,15. Das παραφθείραντος ergibt einen Pseudo-Celsus. [[S. 146]] Wir haben hier 
nur den Bericht des Origenes vor uns, auf dessen Rechnung u.a. der etwas 
schwerfällige Genetivus absolutus und wohl das ὅτι in Z. 16 zu setzen ist.  
54,16. Plat. Leg. V 743 a.  
 
 
[[S. 146]] 

d)  Die Lehre vom Gottesreich ist Missverständnis  
der platonischen Lehre vom überhimmlischen Ort, 54,18–55,16. 

 
VI 17   [[54,18–22 Schröder | Bd. 3, 220,1–6 Borret]] 

[[S. 54]] ἐξευτελίσαι495 βουλόμενος τὰ περὶ βασιλείας θεοῦ γε-  
 γραμμένα παρ᾿ ἡμῖν τούτων μὲν οὐδὲν παρέθετο .. Πλά-  
20 τωνος δὲ λέξεις ἐκτίθεται ἀπό τε τῶν ἐπιστολῶν καὶ  
 τοῦ Φαίδρου ὡς τούτων μὲν ἐνθέως εἰρημένων οὐδὲν δὲ  
 τοιοῦτον ἐχόντων τῶν ἡμετέρων γραμμάτων.  

[[S. 146]] 

54,20 f. Siehe zu 54,22 ff. und 55,7 ff.  
 
VI 18   [[54,22–55,4 Schröder | Bd. 3, 222,7–224,13 Borret]] 

[[S. 54]]            ›περὶ  
 τὸν πάντων βασιλέα πάντ᾿ ἐστὶ καὶ ἐκείνου ἕνεκα πάν-  
 τα καὶ ἐκεῖνο αἴτιον ἁπάντων <τῶν496> καλῶν. δεύτερον  
25 δὲ πέρι497 τὰ δεύτερα καὶ τρίτον πέρι498 τὰ τρίτα. ἡ οὖν  

[[S. 55]] ἀνθρωπίνη ψυχὴ περὶ αὐτὰ ὀρέγεται μαθεῖν, ποῖα ἄττα  
 ἐστί, βλέπουσα εἰς τὰ αὑτῆς συγγενῆ ὧν οὐδὲν ἱκανῶς  
 ἔχει. τοῦ δὴ βασιλέως πέρι καὶ ὧν εἶπον, οὐδέν ἐστι  
 τοιοῦτον.‹  

 
492  παραφθείραντος Reg cf. Adn. 
493  post ἀγαθὸν add. δὲ Plato 
494  εἶναι om. P M Plato 
495  ἐξευτελῆσαι A 
496  τῶν addidi e Platone 
497  πέρι Plato  περὶ A 
498  πέρι Plato  περὶ A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
149 

[[S. 146]] 

54,22–55,4. Plat. Epist. 2, 312 e – 313 a.  
 
VI 19   [[55,4–14 Schröder | Bd. 3, 224,1–3, 226,23–31 Borret]] 

[[S. 55]]           παρακούσαντ(ές) τιν(ες) Χριστιανο(ὶ)  
  5 Πλατωνικῶν λέξεων αὐχ(οῦσι) τὸν ὑπερουράνιον θεόν  
 ὑπεραναβαίνοντ(ες) τὸν Ἰουδαίων οὐρανόν. – ἐγὼ  
 δὲ οὐκ ἀπογιγνώσκω τὰς ἀπὸ τοῦ Φαίδρου λέξεις ἀπό τι-  
 νων Ἑβραίων μεμαθηκότα τὸν Πλάτωνα .. ἐκτεθεῖσθαι  
 ἐν οἷς ἔλεγε ›τὸν ὑπερουράνιον τόπον οὔτε τις ὕμνη-  
10 σε τῶν499 τῇδε ποιητὴς οὔτε ὑμνήσει κατ᾿ ἀξίαν‹ καὶ τὰ  
 ἑξῆς ἐν οἷς ἐστι καὶ τὸ ›ἡ γὰρ ἀχρώματός τε καὶ ἀσχη-  
 μάτιστος καὶ ἀναφὴς οὐσία ὄντως οὖσα ψυχῆς κυβερνή-  
 τῃ500 νῷ501 μόνῳ θεατή, περὶ ἣν502 τὸ τῆς ἀληθοῦς ἐπιστήμης  
 γένος, τοῦτον ἔχει τὸν τόπον‹.  

[[S. 146]] 

55,7–14. Diese Worte sind Polemik des Origenes, nicht Celsuszitat. Origenes 
behauptet, Platon habe seine Weisheit von den Juden. Er zitiert zum Beweis 
selbst zwei kleine Sätze aus Phaedr. 247 c, denen er im Folgenden eine Reihe 
von Aussprüchen aus dem NT als dem Platon weit überlegen gegenüberstellt. 
Origenes hat aber nicht von sich aus den Phaidros zitiert, sondern die Sätze 
aus einem langen Zitat des Celsus entnommen. Das geht mit Sicherheit aus 
S. 54,20 f. hervor, wo Origenes von einem Phaidroszitat des Celsus spricht, und 
aus 55,4 f., wo Celsus dem παράκουσμα Πλατωνικῶν λέξεων die Originalfassung 
gegenüberstellen musste. Der Umfang des Phaidroszitates lässt sich nicht mehr 
mit Sicherheit feststellen. Keim lässt es von 247 c3 – 248 a1 reichen. Ich halte 
selbst das noch für zu gering. Zunächst scheint mir mit Keim (a.O. 84 Anm. 1) 
Phaedr. 247 d durch die Polemik des Origenes für das Celsuszitat gesichert. 
Vgl. Plat. a.O. ἕως ἂν κύκλῳ ἡ περιφορὰ εἰς ταὐτὸν περιενέγκῃ mit Origenes VI 20 
(Ende) οὐ περιαχθησόμεθα ἀπὸ τῆς τοῦ οὐρανοῦ περιφορᾶς. Darüber hinaus ist auch 
noch Phaedr. 247 b durch die Polemik bezeugt. Vgl. Plat. a.O. ἔνθα δὴ πόνος τε 
καὶ ἀγὼν ἔσχατος ψυχῇ πρόκειται. αἱ μὲν γὰρ ἀθάνατοι καλούμεναι, ἡνίκ᾿ ἂν πρὸς ἄκρῳ 
γένωνται κτλ. mit Origenes VI 20 (Mitte) ἡμεῖς μετὰ τοὺς ἐνταῦθα πόνους καὶ τοὺς 
ἀγῶνας ἐλπίζομεν πρὸς ἄκροις γενέσθαι τοῖς οὐρανοῖς. Die Umformung [[S. 147]] hat 
Origenes z.T. nach Deut. 4,32, Marc. 13,27 und Matth. 24,31 vollzogen.  

 
499  ante τῶν add. πω Plato 
500  κυβερνήτις P 
501  μόνῳ θεατὴ νῷ Plato 
502  ἣν Plato  ὃν A 



Text und Kommentar 

 
150 

VI 21   [[55,14–16 Schröder | Bd. 3, 230,5–7 Borret]] 

[[S. 55]]                 καὶ τὸ ὁδὸν δὲ503  
15 εἶναι ταῖς ψυχαῖς ἐς γῆν καὶ ἀπὸ γῆς Κέλσος μὲν κατὰ  
 Πλάτωνά φησι γίνεσθαι διὰ τῶν πλανήτων.  

[[S. 147]] 

55,14–16. Das ist anscheinend Auszug aus einem längeren Platonzitat; vgl. Phaedr. 
248 c–e, Tim. 41–42 e.  
 
 
[[S. 147]] 

e)  Die (gnostische) Lehre von den sieben Himmeln  
stammt von den Persern (Mithrasmysterien) oder Kabiren. 
Nähere Darlegungen über die gnostische Sekte der Ophiten, 
55,16–59,21.  

 
VI 23   [[55,16–22 Schröder | Bd. 3, 236,19–238,21, 238,26–30 Borret]] 

[[S. 55]]                   θεωρή-  
 ματα οὐκ .. ὡς Κέλσος οἴεται, μωρῶν τινων ἀκροατῶν  
 καὶ ἀνδραπόδων δεόμενα. ἴστω δὲ Κέλσος .. ὅτι οὐδα-  
 μοῦ τῶν γνησίων καὶ θείων πεπιστευμένων γραφῶν ἑπτὰ  
20 εἴρηνται οὐρανοί· οὔτ᾿ ἀπὸ Περσῶν ἢ Καβείρων λαβόν-  
 τες ἡμῶν οἱ προφῆται λέγουσί τινα οὐδ᾿ οἱ τοῦ Ἰησοῦ  
 ἀπόστολοι οὐδ᾿ αὐτὸς ὁ υἱὸς τοῦ θεοῦ.  

[[S. 147]] 

55,16–22. Der Satz VI 23 (Anfang) hebt an: (Wer sich eine tiefere Belehrung 
über den Eingang der Seelen in das Göttliche verschaffen will, und zwar nicht 
durch Vermittlung der ganz unbedeutenden Sekte, die Celsus anführt, sondern 
aus den heiligen Büchern) ὄψεται .. θεωρήματα οὐκ εὐκαταφρόνητα ἐν τοῖς τόποις 
οὐδ᾿, ὡς Κέλσος οἴεται κτλ. – Die Anordnung der Gedanken ist nur versuchsweise 
herzustellen. Keim belässt das Kapitel 23 hinter VI 22. Dagegen spricht erstens 
das Zeugnis des Origenes VI 24 (Anfang) ἑξῆς δὲ τῷ ἀπὸ τῶν Μιθραϊκῶν ληφθέντι 
λόγῳ (= VI 22) ἐπαγγέλλεται ὁ Κέλσος κτλ. (s. Z. 22). Dazwischen kann man also 
nichts einschieben. Zweitens: Das Kapitel 21 beginnt: ἑπτὰ δὲ οὐρανοὺς ἢ ὅλως περι-
ωρισμένον ἀριθμὸν αὐτῶν αἱ περιφερόμεναι [[rectius φερόμεναι]] ἐν ταῖς ἐκκλησίαις τοῦ 
θεοῦ [[οὐκ]] ἀπαγγέλλουσι γραφαί. Diese Vorwegnahme in Kapitel 21 lässt also 
für VI 23 ebenfalls einen früheren Platz vermuten, natürlich in der Anordnung 
des Celsus. Einen Zusammenhang zwischen diesen Fragmenten herzustellen, 
ist kaum mehr möglich. – Von sieben Himmeln war die Rede in den Schriften 

 
503  δὲ A  μὲν P 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
151 

der Valentinianer (Iren. I 5,2) und Ophiten (Iren. I 30,12). Origenes selbst 
scheint an die Ophiten gedacht zu haben; denn da er diese VI 24 als ἀσημοτάτη 
αἵρεσις bezeichnet, wird er in VI 23 (Anfang) mit den gleichen Worten auch die 
gleiche Sekte gemeint haben. (Auch in III 13 schreibt Origenes dem Celsus 
Kenntnis der Ophiten zu, s. unten Kapitel 24 ff.) – Übrigens spricht auch Paulus 
2 Kor. 12,2 vom ‚dritten Himmel‘.  
 
VI 22   [[55,22–56,23 Schröder | Bd. 3, 232,3–234,31 Borret]] 

[[S. 55]]           αἰνίττε-  
 ται ταῦτα καὶ ὁ Περσῶν λόγος καὶ ἡ τοῦ Μίθρα504 τελετή,  
 <ἣ505> παρ᾿ αὐτοῖς ἐστιν, ἔστι γάρ τι ἐν αὐτῇ σύμβολον  
25 τῶν δύο τῶν ἐν οὐρανῷ περιόδων, τῆς τε ἀπλανοῦς καὶ  
 τῆς εἰς τοὺς πλανήτας αὖ νενεμημένης506, καὶ τῆς δι᾿  
 αὐτῶν τῆς ψυχῆς διεξόδου τοιόνδε τὸ σύμβολον. κλῖμαξ  

[[S. 56]] ἑπτάπυλος507 ἐπὶ δ᾿ αὐτῇ πύλη ὀγδόη· ἡ πρώτη τῶν πυλῶν  
 μολίβδου, ἡ δευτέρα κασσιτέρου, ἡ τρίτη χαλκοῦ, ἡ  
 τετάρτη σιδήρου, ἡ πέμπτη κεραστοῦ νομίσματος, ἡ ἕκτη  
 ἀργύρου, χρυσοῦ δὲ ἡ ἑβδόμη. τὴν πρώτην τίθενται  
  5 Κρόνου, τῷ μολίβδῳ τεκμηριούμενοι τὴν βραδυτῆτα τοῦ  
 ἀστέρος, τὴν δευτέραν Ἀφροδίτης, παραβάλλοντες αὐ-  
 τῇ τὸ φαιδρόν τε καὶ μαλακὸν τοῦ κασσιτέρου, τὴν  
 τρίτην τοῦ Διός, τὴν χαλκοβατῆ508 καὶ στερράν, τὴν τε-  
 τάρτην Ἑρμοῦ, τλήμονα γὰρ ἔργων ἁπάντων καὶ χρημα-  
10 τιστὴν καὶ πολύκμητον εἶναι τόν τε σίδηρον καὶ τὸν  
 Ἑρμῆν, τὴν πέμπτην Ἄρεος, τὴν ἐκ τοῦ κράματος ἀν-  
 ώμαλόν τε καὶ ποικίλην, ἕκτην Σελήνης τὴν ἀργυρᾶν,  
 ἑβδόμην Ἡλίου τὴν χρυσῆν μιμούμενοι τὰς χρόας αὐ-  
 τῶν. ἑξῆς ἐξετάζει τὴν αἰτίαν τῆς οὕτω κατειλεγμένης  
15 τάξεως τῶν ἀστέρων δηλουμένης διὰ συμβόλων ἐν τοῖς  
 ὀνόμασι τῆς † λοιπῆς509 ὕλης510 καὶ μουσικοὺς511 λόγους προσ-  
 άπτει ᾗ512 ἐκτίθεται Περσῶν513 θεολογίᾳ514· προσφιλοτιμεῖται  

 
504  Μίθρα Cumont  Μίθρου A 
505  ἣ add. Keim 
506  νενεμημένης A  γεγενημένης M 
507  ἑπτάπυλος Bouhéreau  ὑψίπυλος A 
508  χαλκοβατῆ Guiet  χαλκοβάτην A 
509  λοιπῆς A  ποικίλης Koetschau in transl. 
510  ὕλης A  πύλης Spencer 
511  μουσικοὺς A  μυστικοὺς? Cumont 
512  ᾗ Bouhéreau  ἢ A 
513  ante Περσῶν add. ἡ P 



Text und Kommentar 

 
152 

 δὲ τούτοις καὶ δευτέραν ἐκθέσθαι διήγησιν πάλιν ἐχο-  
 μένην μουσικῶν515 θεωρημάτων. ἔδοξε δέ μοι τὸ ἐκθέσθαι  
20 τὴν λέξιν ἐν τούτοις τοῦ Κέλσου ἄτοπον εἶναι καὶ  
 ὅμοιον ᾧ αὐτὸς πεποίηκεν .. ἀκαίρως παραλαβὼν .. καὶ  
 τά, ὥς φησι, Περσῶν τοῦ Μίθρα516 μυστήρια καὶ τὴν διή-  
 γησιν αὐτῶν.  

[[S. 148]] 

55,23–56,13. Fr. Cumont, Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de 
Mithra I (1899) 25 f., bespricht kurz dieses Celsuszeugnis. Er verweist darauf, 
dass nicht zufällig auch Porphyrius und Julian ausführlich über den Mithras-
kult berichten. In den Trümmern ihrer antichristlichen Werke finden sich je-
doch keine derartigen Anspielungen mehr. Das ist aber (wenigstens bei Julian) 
vielleicht nur der Zerstörung des Gesamtwerkes zuzuschreiben.  
56,14–23. Die nachfolgende Untersuchung sowie eine zweifache musikalische517 
Ausdeutung der Mithrasmysterien durch Celsus hat Origenes gestrichen.518 Bei 
den μουσικοὶ λόγοι wird es sich um die pythagoreische Gleichsetzung der Töne 
mit den Planeten („Sphärenmusik“) gehandelt haben. Also darf man nicht mit 
Cumont μυστικούς schreiben. Die Ausführlichkeit519 der Darlegung, die den Ori-
genes zur Kürzung veranlasste, wird weit von dem Hauptzweck des Alethes Lo-
gos abgeführt haben.  
 
VI 24   [[56,23–57,2 Schröder | Bd. 3, 238,2–5.7–9 Borret]] 

[[S. 56]]      ἐπαγγέλλεται ὁ Κέλσος τελετήν τινα  
 Χριστιανῶν τελετῇ προειρημένῃ Περσῶν τὸν βουλόμενον  
25 συνεξετάσαι, ταῦτα ἀλλήλοις παραβαλόντα520 καὶ γυμνώ-  
 σαντα καὶ τὰ Χριστιανῶν οὕτω θεάσεσθαι521 τὴν διαφο-  

[[S. 57]] ρὰν αὐτῶν. – ἐχρῆν .. διδάξαι, ποία αἵρεσις χρῆται  
 τῷ διατυπωθέντι διαγράμματι.  

 

 
514  θεολογία A  corr. Höschel 
515  μουσικῶν A  μυστικῶν? Cumont 
516  μίθρα [[α super ρ scriptum]] A1  Μίθρου M2 
517  [[musikalische] (?) add. RP]] 
518  [[gestrichen.] Glöckner lässt dieses Selbstzeugnis des Origenes im Text seiner Ausgabe 

ganz beiseite. add. RP]] 
519  [[Die Ausführlichkeit .. haben.] Es handelte sich um einen für Celsus charakteristischen 

Gelehrtenexkurs, der von dem Hauptzweck seiner Schrift weit abführte. RP]] 
520  παραβαλόντα M  παραλαβόντα A 
521  θεάσεσθαι Wendland  θεάσασθαι A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
153 

VI 25   [[57,2–8 Schröder | Bd. 3, 240,1–3, 242,17–19 Borret]] 

[[S. 57]]                ἐν ᾧ ἦν διαγραφὴ  
 κύκλων ἀπολελυμένων μὲν ἀπ᾿ ἀλλήλων δέκα522 συνδουμένων  
 δὲ ὑφ᾿ ἑνὸς κύκλου, ὃς ἐλέγετο εἶναι ἡ τῶν ὅλων ψυχὴ  
  5 καὶ ὠνομάζετο Λευϊαθάν. – ἔτι δὲ ὁ Κέλσος μελαίνῃ  
 γραμμῇ παχείᾳ φησὶ διειλημμένην523 εἶναι τὸ διάγραμμα,  
 καὶ ταύτην ἔφασκεν εἰρῆσθαι αὐτῷ τὴν Γέενναν οὖσαν  
 καὶ Τάρταρον.  

[[S. 148]] 

56,23–57,1. Der Geheimdienst der Christen, der von Celsus als παράκουσμα der 
Mithrasmysterien geschildert wird, bestand nach Origenes tatsächlich in der 
Sekte der Ophiten.  
57,1–8. Eine genauere Interpretation dieses Diagramms gibt Hilgenfeld, a.O. 
277–82. 
 
VI 27   [[57,8–22 Schröder | Bd. 3, 244,3–6, 246,8–19 Borret]] 

[[S. 57]]        ἐκτίθεται ἀλλόκοτα καὶ ἀμοιβαίας  
 φωνάς ὡς τοῦ μὲν τὴν σφραγῖδα περιτιθέντος καλουμέ-  
10 νου πατρός, τοῦ δὲ σφραγιζομένου λεγομένου νέου καὶ  
 υἱοῦ καὶ ἀποκρινομένου ›κέχρισμαι χρίσματι λευκῷ  
 ἐκ ξύλου ζωῆς‹. εἶτα καὶ ἀριθμὸν ὁρίζει λεγόμενον524  
 ὑπὸ τῶν παραδιδόντων τὴν σφραγῖδα ἀγγέλων ἑπτὰ ἑ-  
 κατέρωθεν τῇ ψυχῇ τοῦ ἀπαλλαττομένου σώματος ἐφιστα-  
15 μένων, τῶν μὲν τοῦ φωτός, ἑτέρων δὲ τῶν ὀνομαζομένων  
 ›ἀρχοντικῶν‹, καὶ525 λέγει τὸν ἄρχοντα τῶν ὀνομαζομέ-  
 νων ἀρχοντικῶν λέγεσθαι θεὸν κατηραμένον. εἶτ᾿ ἐπι-  
 λαβόμενος τῆς λέξεως .. κατηγορεῖ τῶν τοῦτο τολμών-  
 των λέγειν. καὶ ἡμεῖς συναγανακτοῦμεν .. εἰ δὴ526 τινές  
20 εἰσι λέγοντες θεὸν κατηραμένον527 τὸν Ἰουδαίων, τὸν  
 ὕοντα καὶ βροντῶντα καὶ τοῦδε τοῦ κόσμου δημιουργὸν  
 καὶ Μωϋσέως καὶ τῆς κατ᾿ αὐτὸν κοσμοποιΐας θεόν.  

 
522  δέκα A  ἑπτὰ Lipsius coll. I,104,16 [[rectius II,104,16 ]] Koetschau 
523  [[διειλημμένην] rectius διελημμένον cf. edd. Koetschau Borret]] 
524  λεγόμενον A  λεγομένων Bouhéreau fortasse recte 
525  καὶ – ἀρχοντικῶν i.m. add. A1 (?) 
526  [[δὴ τινές εἰσι] δή τινες εἰσὶ edd. Koetschau Borret]] 
527  [[κατηραμένον] ›κατηραμένον‹ RP]] 



Text und Kommentar 

 
154 

[[S. 148]] 

57,8–17. Den Bericht über die Sphragis als Initiationsritus deutet Dölger, Sphra-
gis (1911) 89–94. Die bei Dölger, a.O. 90, erwähnte Initiation der Karpokratianer 
bezieht sich, wie schon bemerkt, nicht auf VI 27, sondern auf V 62.  
57,22. Vgl. VI 28 (Anfang) τὸν τῆς κατὰ Μωϋσέα κοσμοποιΐας θεόν, VI 29 (Anfang) 
τὸν Μωϋσέως καὶ τοῦ κατ᾿ αὐτὸν νόμου θεόν.  
 
VI 28   [[57,23–27 Schröder | Bd. 3, 248,2f.7–10 Borret]] 

[[S. 57]] Χριστιανοὶ λέγουσι κατηραμένον528 θεὸν τὸν δημι-  
 ουργόν. τοιοῦτός ἐστιν καὶ ἀρᾶς ἄξιος κατὰ τοὺς ταῦ-  
25 τα περὶ αὐτοῦ δοξάζοντας, ἐπείπερ τῷ ὄφει γνῶσιν κα-  
 λοῦ καὶ κακοῦ τοῖς πρώτοις ἀνθρώποις εἰσηγουμένῳ  
 κατηράσατο.  

[[S. 148]] 

57,23 ff. Der Judengott wird bei den Ophiten zum Jaldabaoth. Von ihm stammt 
der ophiomorphos Nus, das Prinzip des Bösen und der Erkenntnis, ab; vgl. Iren.  
I 30,5 ff.  
57,25 f. Siehe Gen. 2,17; 3,5.14.  
 
VI 29   [[57,27–58,11 Schröder | Bd. 3, 250,4–16 Borret]] 

[[S. 57]]     τί ἂν ἠλιθιώτερον ἢ μανικώτερον  
 ταύτης τῆς ἀναισθήτου σοφίας γένοιτο; τί γὰρ ἐσφάλ-  
 <λ>ετο529 ὁ Ἰουδαίων νομοθέτης; καὶ πῶς τὴν ἐκείνου  

[[S. 58]] κοσμογένειαν σαυτῷ διά τινος, ὡς φῄς530, τυπώδους531 ἀλλη-  
 γορίας λαμβάνεις ἢ τὸν Ἰουδαίων νόμον, ἐπαινεῖς  
 δὲ ἄκων, ὦ δυσσεβέστατε, τὸν τοῦ κόσμου δημιουργόν,  
 τὸν πάντα ὑποσχόμενον αὐτοῖς, τὸν τὸ γένος αὐτῶν αὐ-  
  5 ξήσειν μέχρι περάτων γῆς ἐπαγγειλάμενον καὶ ἀνα-  
 στήσειν ἐκ νεκρῶν αὐτῇ σαρκὶ καὶ αἵματι καὶ τοῖς  
 προφήταις ἐμπνέοντα, καὶ πάλιν τοῦτον λοιδορεῖς; ἀλλ᾿  
 ὅταν μὲν ὑπὸ τούτων βιάζῃ, τὸν αὐτὸν θεὸν σέβειν ὁμο-  
 λογεῖς, ὅταν δὲ τὰ ἐναντία ὁ σὸς διδάσκαλος Ἰησοῦς  
10 καὶ ὁ Ἰουδαίων Μωϋσῆς νομοθετῇ, θεὸν ἄλλον ἀντὶ  
 τούτου καὶ τοῦ πατρὸς ζητεῖς.  

 
528  [[κατηραμένον] ›κατηραμένον‹ RP]] 
529  ἐσφάλετο A  corr. Wendland 
530  φῄς Bouhéreau  φησι A 
531  [[τυπώδους] ›τυπώδους‹ RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
155 

[[S. 148]] 

58,5. Vgl. Gen. 28,14 (Psalm. 45,10).  
[[S. 149]] 

58,8. Hier spielt Celsus auf die Disputationen und Kontroversliteratur an.  
58,9 f. Vgl. die von Celsus notierten Unterschiede zwischen Moses und Jesus in 
VII 18.  
 
VI 30  [[58,11–19 Schröder | Bd. 3, 252,1f.6.11f.13f.16.18, 252,20–

254,21, 254,22–24 Borret]] 

[[S. 58]]               ἐπαναλαμβάνει  
 τὰ περὶ τῶν ἑπτὰ ἀρχόντων δαιμόνων. (ὁ) πρῶτο(ς)  
 ἰδέᾳ λέοντος μεμορφωμένο(ς). (ὁ) ἑξῆς καὶ δεύτερό(ς  
 ἐστι) ταῦρο(ς). (ὁ) τρίτο(ς) ἀμφίβιό(ς) τι(ς) καὶ  
15 φρικῶδες ἐπισυρίζ(ων). (ὁ) τέταρτο(ς) ἀετοῦ ἔχ(ει)  
 μορφήν. (ὁ) πέμπτο(ς ἐστὶ) ἄρκου532 πρόσωπον ἔχ(ων).  
 (ὁ) ἕκτο(ς) κυνὸς πρόσωπον ἱστορεῖ(ται) ἔχειν παρ᾿  
 ἐκείνοις. (ὁ) ἕβδομο(ς) ὄνου ἔχ(ει) πρόσωπον καὶ  
 ὀνομάζε(ται) Θαφαβαὼθ ἢ Ὀνοήλ.  

[[S. 149]] 

58,12–19. Origenes gibt aus seiner Kenntnis des Diagramms dazu genaue Er-
läuterungen.  
 
VI 33   [[58,19–25 Schröder | Bd. 3, 260,1–6 Borret]] 

[[S. 58]]              ἑξῆς ἄλλους  
20 μύθους ὁ Κέλσος ἐκτίθεται ὥς τινων εἰς τὰς ἀρχοντικὰς  
 μορφὰς ἐπανερχομένων, ὥστε τινὰς μὲν γίνεσθαι533  
 λέοντας ἄλλους δὲ ταύρους καὶ ἄλλους δράκοντας ἢ  
 ἀετοὺς ἢ ἄρκους534 ἢ κύνας. εὕρομεν δὲ ἐν ᾧ εἴχομεν  
 διαγράμματι καὶ ὁ ὠνόμασε Κέλσος τετράγωνον σχῆμα  
25 κτλ.  

[[S. 149]] 

58,20–24. Hier stehen nur noch Stichworte aus der Darlegung des Celsus.535 
Origenes geht weit über die Angaben des Celsus hinaus. Auch ihn lässt die 
Gelehrsamkeit hie und da die Polemik vergessen.  
 

 
532  ἄρκτου Mcorr., sed cf. v. 23 et I,100,17 [[rectius II,100,15 s.]] Koetschau 
533  γίνεσθαι Koetschau  πνέσθαι A  καλεῖσθαι P  γενέσθαι de Croÿ 
534  ἄρκτους Mcorr. 
535  [[Celsus.] Glöckner übergeht diesen ganzen Passus, Keim hat zuviel daraus übernom-

men. add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
156 

VI 34   [[58,25–59,14 Schröder | Bd. 3, 260,3–262,19 Borret]] 

[[S. 58]]         οἱ δ᾿ ἔτι προστιθέασιν ἄλλα ἐπ᾿ ἄλλοις,  
 προφητῶν λόγους καὶ κύκλους ἐπὶ κύκλοις καὶ ἀπορροί-  
 ας ἐκκλησίας ἐπιγείου καὶ περιτομῆς καὶ Προυνικοῦ  
 τινος ῥέουσαν536 δύναμιν παρθένου καὶ ψυχὴν ζῶσαν καὶ  
 σφαζόμενον οὐρανόν, ἵνα ζήσῃ, καὶ γῆν σφαζομένην μα-  

[[S. 59]] χαίρᾳ καὶ πολλοὺς σφαζομένους, ἵνα ζήσωσι, καὶ παυ-  
 όμενον ἐν κόσμῳ θάνατον, ὅταν ἀποθάνῃ ἡ τοῦ κόσμου  
 ἁμαρτία, καὶ κάθοδον537 αὖθις στενὴν καὶ αὐτομάτως ἀν-  
 οιγομένας πύλας· πανταχοῦ δὲ ἐκεῖ τὸ τῆς ζωῆς ξύλον  
  5 καὶ ἀνάστασιν538 σαρκὸς ἀπὸ ξύλου, διότι οἶμαι ὁ διδάσκα-  
 λος αὐτῶν σταυρῷ ἐνηλώθη καὶ ἦν τέκτων τὴν τέχνην.  
 ὡς εἰ ἔτυχεν ἐκεῖνος ἀπὸ κρημνοῦ ἐρριμμένος ἢ εἰς βά-  
 ραθρον ἐωσμένος ἢ ἀγχόνῃ πεπνιγμένος ἢ σκυτοτόμος  
 ἢ λιθοξόος ἢ σιδηρεύς, ἦν ἂν ὑπὲρ τοὺς οὐρανοὺς  
10 κρημνὸς ζωῆς ἠ βάραθρον ἀναστάσεως ἢ σχοινίον ἀθα-  
 νασίας ἢ λίθος μακάριος ἢ σίδηρος ἀγάπης ἢ σκῦτος  
 ἅγιον. <..539> ἐστίν540. ἢ541 τίς γραῦς ἐπὶ τῷ βαυκαλῆσαι  
 παιδίον μῦθον ἐπᾴδουσα542 τοιαῦτα ψιθυρίζειν οὐκ ἂν  
 ᾐσχύνθη;  

[[S. 149]] 

58,25 ff. Mit der Deutung aller vorgebrachten Einzelheiten befasst sich Orige-
nes VI 35–37. – Zu Z. 27 (Prunikos) vgl. die Darlegung des Irenaios I 30,3 ff. 
über die Ophiten; ferner Usener, Dreiheit 41 ff., und Norden, Agnostos Theos 
229–31, der zeigt, dass die in den meisten gnostischen Systemen vollzogene 
Übernahme des weiblichen Pneuma als Achamoth, Sophia, Prunikos usw. letz-
ten Endes in der orientalischen Auffassung des höchsten Prinzips als ἀρρενόθηλυ 
gründet.  
59,4. Zum ξύλον τῆς ζωῆς im kirchlichen Sprachgebrauch (neben dem gnosti-
schen auch Gen. 2,9; 3,22.24) s. Apoc. 2,7; Iust. Dial. c. Tryph. 63 [[ fortasse rec-

tius 86,1]], 138 usw.  
59,6. τέκτων: s. Marc. 6,3. Origenes bestreitet diese Angabe des Celsus irrtümlich. 
Celsus wird sein Wissen aus jüdisch-christlicher Streitliteratur haben, denn der 

 
536  ῥέουσαν i.m. add. A1 
537  κάθοδον e καθόλου (P M V) corr. A4 (?) cf. I,105,14 [[rectius II,105,14]] Koetschau 
538  ἀνάστασις Spencer 
539  lacunam statui cf. Adn. 
540  ἐστιν del. P 
541  ἢ del. Bouhéreau  ἦ ci. Glöckner  cf. Adn. 
542  ἐπᾴδουσα Koetschau  ἐπάγουσα A  cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
157 

Vorwurf des niederen Standes begegnet in den Acta Petri (dort sagt es der 
Magier Simon), bei Iust. a.O. und bei Tert. de spect.; vgl. Labriolle, a.O. 201 f.  
59,7–10. VI 37 (Anfang [Wiederholung]) εἴπερ ἔτυχεν ἐκεῖνος κατὰ κρημνοῦ ἐρριμ-
μένος .. ἦν ἂν ὑπὲρ τοὺς οὐρανοὺς ἀναπεπλασμένος κρημνὸς ζωῆς. Die verdeutlichenden 
Zusätze stammen von Origenes.  
59,12. Die Tilgung des ἐστίν und vielleicht noch des nachfolgenden ἢ ist wenig 
überzeugend. Ich denke, es ist eher eine Lücke anzunehmen, die man speciminis 

causa etwa so ausfüllen könnte: <τὸ δὲ μάλα ἠλίθιόν> ἐστιν· ἢ τίς κτλ.  
[[S. 150]] 

59,13. Vgl. Plat. Staat I 350 d [[rectius 350 e]] ὥσπερ ταῖς γραυσὶν ταῖς τοὺς μύθους 
λεγούσαις.  
 
VI 38 (Anfang)   
  [[59,14–17 Schröder | Bd. 3, 270,5–8 Borret]] 

[[S. 59]]         θαῦμα δ᾿ αὐτῶν οὐχ ἥκιστα ἐκεῖνο· ἐξ-  
15 ηγοῦνται γάρ τινα μεταξὺ τῶν ὑπερουρανίων ἀνωτέρω  
 κύκλων ἐπιγεγραμμένα ἄλλα τε καὶ δύο ἄττα μεῖζόν τε  
 καὶ μικρότερον υἱοῦ καὶ πατρός.  

 
 
[[S. 150]] 

f)  Mit diesen Ansichten der Christen  
hängt die von ihnen geübte Zauberei zusammen, 59,17–60,17.  

 
VI 38 (Ende)   
  [[59,17–21 Schröder | Bd. 3, 270,26–29 Borret]] 

[[S. 59]]          εἰ δὲ καὶ ὑπισχνοῦν-  
 ται οἱ ἐπὶ τοῖς τοιούτοις σεμνυνόμενοι μαγικήν τινα  
 γοητείαν καὶ τοῦτ᾿ ἔστιν αὐτοῖς τὸ τῆς σοφίας κεφά-  
20 λαιον, ἡμεῖς μὲν οὐ διαβεβαιούμεθα, οὐδὲ γὰρ ἱστο-  
 ρήσαμεν τὸ τοιοῦτον.  

[[S. 150]] 

59,17–20. Diesen Satz darf man wohl nicht mit dem folgenden zusammenziehen, 
wie es Keim tut; s. auch VI 39 (Mitte) εἶτα πάλιν φύρων τὰ ἀπὸ τῆς μαγικῆς γοητείας 
κτλ. – Wie der Vorwurf der Magie zwischen Christen und Heiden hin und her-
geht, zeigt Pfister RE Suppl. IV 342 ff.  
 



Text und Kommentar 

 
158 

VI 39   [[59,21–60,8 Schröder | Bd. 3, 272,1–9, 274,33–37 Borret]] 

[[S. 59]]          εἶτα πρὸς τοὺς χρωμένους,  
 ὥς543 φησι544, μαγείᾳ τινι καὶ γοητείᾳ καὶ καλοῦντας ὀνό-  
 ματα βαρβαρικὰ δαιμόνων τινῶν τοιαῦτά φησιν545, ὅτι  
 ὅμοιον οὗτοι πράττουσι τοῖς ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς ὑπο-  
25 κειμένοις τερατευομένοις πρὸς τοὺς μὴ εἰδότας ἄλλα  
 μὲν αὐτῶν εἶναι τὰ ὀνόματα παρ᾿ Ἕλλησιν ἄλλα δὲ παρὰ  

[[S. 60]] Σκύθαις. εἶτ᾿ ἐκτίθεται ἀπὸ Ἡροδότου λαβὼν ὡς τὸν  
 μὲν Ἀπόλλωνα Γογγόσυρον546 καλοῦσι Σκύθαι, τὸν δὲ Πο-  
 σειδῶνα Θαγιμασάδα547, τὴν δ᾿ Ἀφροδίτην Ἀργίμπασαν,  
 Ἑστίαν δὲ Ταβιτί. – τί με δεῖ καταριθμεῖν ὅσοι  
  5 καθαρμοὺς548 ἐδίδαξαν ἢ λυτηρίους ᾠδὰς ἢ ἀποπομπίμους  
 φωνὰς ἢ κτύπους549 ἢ δαιμονίους σχηματισμοὺς ἐσθήτων550  
 ἢ ἀριθμῶν ἢ λίθων ἢ φυτῶν ἢ ῥιζῶν καὶ ὅλως παντοδα-  
 πῶν χρημάτων παντοῖα ἀλεξιφάρμακα;  

[[S. 150]] 

59,22 f. Über den Gebrauch hebräischer Namen und Worte s. Iren. I 21,3 und 
unten zu 60,10.  
60,1. Vgl. Herod. IV 59. Es liegt wohl kein wörtliches Herodotzitat des Celsus 
vor, da die Reihenfolge der Götter bei beiden verschieden ist.  
60,2. Die Variante Γογγόσυρον kann schon dem Celsus vorgelegen haben. Gleich 
danach kommt der Name noch dreimal in der gleichen Form bei Origenes vor. 
Γοιτόσυρον bietet nur Hesych, unsere Hss. haben übereinstimmend Οἰτόσυρον.  
 
VI 40   [[60,8–12 Schröder | Bd. 3, 274,10–14 Borret]] 

[[S. 60]]           ἑώρακ(α) πα-  
 ρά τισι πρεσβυτέροις τῆς (Χριστιανῶν) δόξης τυγχά-  
10 νουσι βιβλία, βάρβαρα δαιμόνων ὀνόματα ἔχοντα καὶ τε-  
 ρατείας. (οὗτοι) οὐδὲν μὲν χρηστὸν ὑπισχν(οῦνται)  
 πάντα δ᾿ ἐπ᾿ ἀνθρώπων βλάβαις.  

 
543  ὥς del. Höschel 
544  φησι (deleto ὥς) post τοιαῦτα (v. 23) transpos. Delarue 
545  φησιν add. Koetschau 
546  γογγόσυρον A  Γοιτόσυρον Herod.  cf. Adn. 
547  [[Θαγιμασάδα] Θαγιμάσαδα edd. Koetschau Borret]] 
548  post καθαρμοὺς add. ἔγραψαν (sed expunct.) A 
549  κτύπους A  τύπους Bouhéreau  ἐκτύπους Delarue  κ<αινοὺς> τύπους Koetschau in transl. 
550  ἐσθήτων Bouhéreau  αἰσθητῶν (α corr.) A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
159 

[[S. 150]] 

60,9. Vgl. Hadrian an Servian, Vopisc. Sat. 8,3: nemo C<h>ristianorum presbyter non 

haruspex usw.  
60,10. Siehe oben zu 59,22 f. – Peterson, Rheinisches Museum551 LXXV 393–
421, hat die stattliche Zahl von 128 derartiger uns bekannter Nomina barbara 
zusammengestellt und besprochen. Über ihre Verwendung in der Medizin s. 
Pfister, a.O. 340 f.  
 
VI 41   [[60,12–17 Schröder | Bd. 3, 276,2–7 Borret]] 

[[S. 60]]            Διονύσιό(ς τις)  
 μουσικὸ(ς) Αἰγύπτιο(ς) συγγενόμενο(ς ἐμοὶ) εἴρηκ(ε)  
 περὶ τῶν κατὰ τὴν μαγείαν ὅτι πρὸς ἀπαιδεύτους μὲν  
15 αὐτὴ δύναται καὶ πρὸς διαφθαρέντας τὰ ἤθη, πρὸς δὲ  
 τοὺς φιλοσοφήσαντας οὐδὲν οἵα τέ ἐστιν ἐνεργεῖν ἅτε  
 τῆς ὑγιεινῆς διαίτης προνοησαμένους.  

[[S. 150]] 

60,12 ff. Ist dieser Dionysios identisch mit Nr. 150 RE V 993?552  
 
 
[[S. 150]] 

g)  Das christliche Dogma von einem Widersacher Gottes  
ist ein Missverständnis allegorischer Erzählungen  
von einem gewissen heiligen Krieg bei Heraklit, Pherekydes  
und in ägyptischen Mythen, 60,17–63,11. 

 
VI 42   [[60,17–63,6 Schröder | Bd. 3, 278,2–284,72 Borret]] 

[[S. 60]]          σφάλλονται  
 δὲ ἀσεβέστατα ἄττα καὶ περὶ τήνδε τὴν μεγίστην ἄγνοι-  
 αν ὁμοίως ἀπὸ θείων αἰνιγμάτων πεπλανημένοι553 ποιοῦν-  
20 τες τῷ θεῷ ἐναντίον τινὰ διάβολόν τε καὶ γλώττῃ  
 Ἑβραίᾳ Σατανᾶν ὀνομάζοντες τὸν αὐτόν. ἄλλως μὲν  
 οὖν παντελῶς θνητὰ ταῦτα καὶ οὐδ᾿ ὅσια λέγειν, ὅτι  
 δὴ ὁ μέγιστος θεὸς βουλόμενός τι ἀνθρώπους554 ὠφελῆσαι  
 τὸν ἀντιπράσσοντα ἔχει καὶ ἀδυνατεῖ. ὁ τοῦ θεοῦ παῖς  
25 ἄρα ἡττᾶται ὑπὸ τοῦ διαβόλου καὶ κολαζόμενος ὑπ᾿  

 
551  [[Rheinisches Museum] 1926 add. RP]] 
552  [[993?] – Ein „wissenschaftlicher“ Exkurs, der, wie Origenes anmerkt, die Zwecke der 

Polemik vergisst. add. RP]] 
553  πεπλανημένοι scripsi  πεπλανημένην A  cf. Adn. 
554  ἀνθρώποις M 



Text und Kommentar 

 
160 

 αὐτοῦ διδάσκει καὶ ἡμᾶς τῶν ὑπὸ τούτου555 κολάσεων κα-  
 ταφρονεῖν προαγορεύων ὡς ἄρα ὁ Σατανᾶς καὶ αὐτὸς  
 ὁμοίως φανεὶς ἐπιδείξεται μεγάλα ἔργα καὶ θαυμαστὰ  

[[S. 61]] σφετεριζόμενος τὴν τοῦ θεοῦ δόξαν, οἷς556 οὐ χρῆναι557 πλα-  
 νηθέντας558 ἀποτρέπεσθαι πρὸς559 ἐκεῖνον, ἀλλὰ μόνῳ πιστεύ-  
 ειν ἑαυτῷ. ταῦτα μὲν560 γέ ἐστιν ἄντικρυς ἀνθρώπου γό-  
 ητος ἐργολαβοῦντος καὶ προφυλαττομένου τοὺς ἀντιδο-  
  5 ξοῦντας καὶ561 ἀνταγείροντας. εἶθ᾿ ἑξῆς τούτοις <ἐκτίθε-  
 σθαι562> βουλόμενος τὰ αἰνίγματα, ὧν οἴεται παρακηκοό-  
 τας ἡμᾶς τὰ περὶ τοῦ Σατανᾶ εἰσάγειν, φησὶ θεῖόν τινα  
 πόλεμον αἰνίττεσθαι τοὺς παλαιούς, Ἡράκλειτον μὲν  
 λέγοντα ὧδε ›εἰδέ<ναι>563 χρὴ τὸν πόλεμον ἐόντα ξυνὸν,  
10 καὶ δίκην ἔριν564, καὶ γινόμενα πάντα κατ᾿ ἔριν καὶ  
 χρεών565‹, Φερεκύδην δὲ πολλῷ ἀρχαιότερον γενόμενον  
 Ἡρακλείτου μυθοποιεῖν566 στρατείαν στρατείᾳ παραταττο-  
 μένην καὶ τῆς μὲν ἡγεμόνα Κρόνον <ἀπο>διδόναι567, τῆς  
 ἑτέρας δὲ Ὀφιονέα568 προκλήσεις τε καὶ ἁμίλλας αὐτῶν  
15 ἱστορεῖ<ν>569 συνθήκας τε αὐτοῖς γίνεσθαι, ἵν᾿ ὁπότε-  
 ροι αὐτῶν εἰς τὸν Ὠγηνὸν ἐμπέσωσι, τούτους μὲν εἶναι  
 νενικημένους, τοὺς δ᾿ ἐξώσαντας καὶ νικήσαντας τού-  
 τους ἔχειν τὸν οὐρανόν. τούτου δὲ τοῦ βουλήματός φη-  
 σιν ἔχεσθαι καὶ τὰ περὶ τοὺς Τιτᾶνας καὶ Γίγαντας  
20 μυστήρια θεομαχεῖν ἀπαγγελλομένους καὶ τὰ παρ᾿ Αἰγυ-  
 πτίοις περὶ Τυφῶνος καὶ Ὥρου καὶ Ὀσίριδος. εἶτ᾿  
 ἐκθέμενος τὰ τοιαῦτα .. διαλοιδορεῖται ἡμῖν λέγων  
 μὴ εἶναι ἐκεῖνα ὅμοια τοῖς περὶ διαβόλου570 δαίμονος ἢ  

 
555  τούτου P  τούτῳ A 
556  οἷς οὐ χρὴ <πλανηθῆ>ναι βουληθέντας Koetschau in textu cf. Matth. 24,24 
557  post χρῆναι add. προσέχειν M2 
558  πλανηθέντας Koetschau in transl.  βουληθέντας A 
559  πρὸς del. M2 
560  [[μὲν γέ ἐστιν] μέν γε ἐστὶν edd. Koetschau Borret]] 
561  [[καὶ] rectius τε καὶ cf. edd. Koetschau Borret]] 
562  ἐκτίθεσθαι add. Bouhéreau cf. v. 22 
563  εἰδέναι Schleiermacher  εἰ δὲ A 
564  ἔριν Schleiermacher  ἐρεῖν A 
565  χρεών Diels  χρεώμενα A 
566  μυθοποιεῖν Bouhéreau  μυθοποιΐαν A 
567  διδόναι A  corr. Preller 
568  δὲ Ὀφιονέα] δὲ φιονέα A cf. II,113,18 Koetschau 
569  ἱστορεῖ A  corr. Bouhéreau 
570  post διαβόλου add. καὶ Heine 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
161 

 – ὅπερ φασὶν571 ἀληθέστερον – ἀνθρώπου γόητος ἀντιδο-  
25 ξοῦντος. οὕτω δ᾿ἀκούει καὶ Ὁμήρου ὡς τὰ παραπλή-  
 σια τῷ Ἡρακλείτῳ καὶ Φερεκύδῃ καὶ τοῖς τὰ περὶ Τι-  

[[S. 62]] τᾶνας καὶ Γίγαντας μυστήρια εἰσάγουσιν αἰνισσομένου  
 ἐν τούτοις <τοῖς572> τοῦ Ἡφαίστου πρὸς τὴν Ἥραν λόγοις573  
 φάσκοντος  
  ἤδη γάρ <με574> καὶ ἄλλοτ᾿ ἀλεξέμεναι μεμαῶτα  
  5  ῥῖψε ποδὸς τεταγὼν ἀπὸ βηλοῦ θεσπεσίοιο,  
 καὶ τοῖς τοῦ Διὸς πρὸς τὴν Ἥραν οὕτως  
  ἦ οὐ μέμνῃ575, ὅτε τ᾿ ἐκρέμω ὑψόθεν, ἐκ δὲ ποδοῖιν  
  ἄκμονας ἧκα δύω, περὶ χερσὶ δὲ δεσμὸν ἴηλα  
  χρυσέον576 ἄρρηκτον; σὺ δ᾿ ἐν αἰθέρι καὶ νεφέλῃσιν  
10  ἐκρέμω· ἠλάστεον577 δὲ θεοὶ κατὰ μακρὸν Ὄλυμπον,  
  λῦσαι δ᾿ οὐκ ἐδύναντο παρασταδόν· ὃν δὲ λάβοιμι,  
  ῥίπτασκον τεταγὼν ἀπὸ βηλοῦ, ὄφρ᾿ ἂν ἵκοιτο  
  γῆν ὀλιγηπελέων·  
 καὶ διηγούμενός γε τὰ Ὁμηρικὰ ἔπη φησὶ λόγους εἶναι  
15 τοῦ θεοῦ πρὸς τὴν ὕλην τοὺς λόγους τοῦ Διὸς πρὸς τὴν  
 Ἥραν, τοὺς δὲ πρὸς τὴν ὕλην λόγους αἰνίττεσθαι ὡς  
 ἄρα ἐξ ἀρχῆς αὐτὴν πλημμελῶς ἔχουσαν διαλαβὼν ἀναλο-  
 γίαις τισὶ συνέδησε καὶ ἐκόσμησεν ὁ θεός, καὶ ὅτι  
 τοὺς περὶ αὐτὴν δαίμονας ὅσοι ὑβρισταὶ τούτους ἀπορ-  
20 ριπτεῖ κολάζων αὐτοὺς τῇ δεῦρο ὁδῷ. ταῦτα δὲ τὰ Ὁ-  
 μήρου ἔπη ὑπονοήσαντα578 τὸν Φερεκύδην φησὶν εἰρηκέναι  
 τὸ ›κείνης δὲ τῆς μοίρας ἔνερθέν ἐστιν ἡ ταρταρίη  
 μοῖρα· φυλάσσουσι δ᾿ αὐτὴν θυγατέρες Βορέου579 Ἅρπυιαί  
 τε καὶ Θύελλα· ἔνθα Ζεὺς ἐκβάλλει θεῶν ὅταν τις ἐξυ-  
25 βρίσῃ‹. τῶν τοιούτων δέ φησιν ἔχεσθαι νοημάτων καὶ  
 τὸν [περὶ580] τῆς Ἀθηνᾶς πέπλον ἐν τῇ πομπῇ τῶν Παν-  
 αθηναίων ὑπὸ πάντων θεωρούμενον. δηλοῦται γάρ φησιν  

 
571  φασὶν A  φησὶν Bouhéreau  φησί τις Heine 
572  τοῖς add. Koetschau 
573  ante λόγοις add. τοῖς Mcorr. 
574  με ex Homero add. Spencer 
575  μέμνῃ Homerus  μέμνησ’ A 
576  [[χρυσέον] rectius χρύσεον]] 
577  ἠλάστρεον (ρ corr.) A 
578  ὑπονοήσαντα Diels  οὕτω νοηθέντα A  οὕτω νοήσαντα Guiet  <κατὰ> ταῦτα (v. 19 [[rectius 

v. 20]]) Schöne 
579  βοραίου A 
580  περὶ secl. Diels  περι<καλλῆ> Koetschau in transl. 



Text und Kommentar 

 
162 

 ἀπ᾿ αὐτοῦ ὅτι ἀμήτωρ τις καὶ ἄχραντος δαίμων ἐπικρα-  
[[S. 63]] τεῖ θρασυνομένων τῶν γηγενῶν. ἐπιλέγει κατηγορῶν τῶν  

 ἡμετέρων τοιαῦτα ὅτι <τὸ581> θεοῦ υἱον582 ὑπὸ διαβόλου κο-  
 λάζεσθαι καὶ ἡμᾶς διδάσκει583, ὡς ἂν ὑπὸ τοῦ αὐτοῦ  
 κολαζόμενοι καρτεροῖμεν, καὶ ταῦτα πάντα584 καταγέλα-  
  5 στα· ἐχρῆν γὰρ οἶμαι κολάσαι τὸν διάβολον, ἀλλ᾿ οὐ  
 τοῖς ὑπ᾿ αὐτοῦ διαβεβλημένοις ἀνθρώποις ἀπειλεῖν.  

[[S. 151]] 

60,17–19. Vgl. VI 43 (Anfang) ὁ ἐγκαλῶν ἡμῖν <ὡς> σφαλλομένοις ἀσεβέστατα καὶ ἀπο-
πλανημένοις [[rectius ἀποπεπλανημένοις]] θείων αἰνιγμάτων αὐτὸς σαφῶς σφάλλεται. Da-
nach scheint mir die Überlieferung πεπλανημένην korrigiert werden zu müssen.  
60,20. Matth. 4,1–10.  
60,27–61,3. Matth. 24,23–27.  
61,9. Heraklit 22 B 80 Diels–Kranz.  
61,11–18. Pherekydes 7 B 4 Diels–Kranz. – R. Eisler, Weltenmantel und Himmels-
zelt (1910) 532585–34586, interpretiert diese Stelle und kombiniert damit das δρώ-
μενον der spartanischen Epheben im Haine Platanistas als einer Darstellung der 
Titano- und Gigantomachie (Pausan. III 14,8–10; Lucian. Anach. 38).  
61,18–21. Über die Zuteilung dieser Worte an Celsus und ihre nähere Interpre-
tation s. meine demnächst im ‚Hermes‘ erscheinende Miszelle: Zu Pherekydes 
von Syros587.  
61,25 ff. Die Methode der Neuplatoniker (z.B. des Syrianos), Homer, Orpheus, 
Pherekydes u.a. in antichristlicher Tendenz zu harmonisieren, hat hier schon 
einen unverächtlichen Vorläufer; s. 61,21 f.  
62,4 f. Hom. Il. I 590 f.  
62,7–13. Hom. Il. XV 18–24.  
62,17 f. Vgl. Plat. Tim. 69 b c (nicht 37 a, wie Koetschau anmerkt).  
62,22–25. Pherekydes 7 B 5 Diels–Kranz. Zur richtigen Abtrennung seiner Worte 
s. die erwähnte Hermesmiszelle.  
62,26 f. Auf dem Peplos war bekanntlich der Gigantenkampf dargestellt; s. Sui-
das s.v.  
63,3. Zu ἡμᾶς bemerkt Koetschau in der Übersetzung: „Celsus schrieb: die Chris-
ten.“ Ich möchte eher mit Glöckner glauben, dass Celsus hier, wie sonst oft, 

 
581  τὸ add. Wendland 
582  υἱὸς – κολάζεται ci. Guiet 
583  an διδάσκει<ν>? A  correxi [[an .. correxi ] del. RP]] 
584  πάντα scripsi  τὰ πάντῃ A  πάντη P  γ᾿ ἁπάντῃ Gundermann  τὰ πάντα ci. Koetschau 
585  [[532] (+ Anm. 8) add. RP]] 
586  [[34] 534 (+ Anm. 5 und 6) RP]] 
587  [[H.O. Schröder, Zu Pherekydes von Syros, in: Hermes 74 (1939) 108–110.]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
163 

die Christen sprechen lässt588. Eine Lücke in der Überleitung zum Epilog (Z. 1) 
müssen wir sowieso ansetzen.  
 
VI 47   [[63,7–11 Schröder | Bd. 3, 296,1–5 Borret]] 

[[S. 63]] ὁπόθεν δὲ καὶ αὐτὸ τοῦτο ἐπῆλθεν αὐτοῖς θεοῦ  
 υἱὸν καλεῖν, σημαίνω589. ἄνδρες παλαιοὶ τόνδε τὸν κόσμον  
 ὡς ἐκ θεοῦ γενόμενον παῖδά τε αὐτοῦ καὶ [ἠΐ]θεον590  
10 προσεῖπον. πάνυ γοῦν ὅμοιος οὗτός τε κἀκεῖνος παῖς  
 θεοῦ.  

[[S. 151]] 

63,9. VI 47 (Widerlegung) περὶ τοῦ κόσμου ὡς ἐκ θεοῦ γενομένου καὶ υἱοῦ ὄντος αὐ-
τοῦ καὶ θεοῦ. Daraus kann man wohl entnehmen, dass das ἠΐ(θεον) vielleicht nur 
verderbte [[S. 152]] Dittographie ist. Sämtliche anderen vorgeschlagenen Ver-
besserungen befriedigen nicht. – Zur Sache vgl. Plat. Tim. 34 a b.  
 
 
[[S. 152]] 

h)  Die christliche Lehre von der Weltschöpfung  
ist von den Juden übernommen und widerspruchsvoll, 63,11–65,27.  

 
VI 49  [[63,11–19 Schröder | Bd. 3, 300,3f., 302,21f., 302,32–304,39 

Borret]] 

[[S. 63]]           ἔτι γε μὴν καὶ ἡ κοσμογένεια μάλα εὐηθική.  
 – ἀπεφήνατο δὲ μάλα εὐηθικὴν εἶναι καὶ τὴν περὶ ἀνθρώπων  
 γενέσεως γραφήν. – εἰ δ᾿591 ἄρα μηδὲν νοήσας Μωϋσῆς  
 ἀνέγραψε ταῦτα ἀλλὰ παραπλήσιόν τι ποιῶν οἷς παίζον-  
15 τες οἱ τῆς ἀρχαίας κωμῳδίας ποιηταὶ ἀνεγράψαντο  
 ›Προῖτος ἔγημε592 Βελλεροφόντην, ὁ δὲ Πήγασος ἦν ἐξ  
 Ἀρκαδίας‹, ἀλλ᾿ ἐκεῖνοι μὲν γελωτοποιεῖν θέλοντες  
 συνέταττον593, οὐ πιθανὸν δὲ τὸν ὅλῳ ἔθνει γραφὰς καταλι-  
 πόντα .. χωρίς τινος νοῦ εἰρηκέναι κτλ.  

[[S. 152]] 

63,11. Dieses Urteil über die Schöpfungsgeschichte, das eine Wiederholung 
von IV 36 ff. darstellt (s. auch I 17 ff.), ist nach dem Zeugnis des Origenes von 

 
588  [[lässt] oder ironisch im Sinne der Christen spricht i.m. add. RP]] 
589  an σημανῶ? 
590  ἠΐθεον A  θεὸν vel ἡμίθεον ci. Koetschau  cf. Adn. 
591  δ᾿ A  μὴ Bouhéreau  cf. Adn. 
592  ἔγημε A  ἔκτεινε M2  cf. Adn. 
593  [[συνέταττον] rectius τοιαῦτα συνέταττον cf. edd. Koetschau Borret]] 



Text und Kommentar 

 
164 

Celsus hier nur in einem Satz ausgesprochen worden. In VI 60 (nach VI 50) 
wird die Frage neu behandelt.  
63,13. Hinter γραφήν bringt Origenes eine kurze Darstellung von Gen. 1,27; 2,8; 
3,24, die Koetschau auf Celsus zurückführen will. Dagegen spricht erstens der 
Wortlaut der Stelle, in der nach der Gepflogenheit des Origenes der Bericht der 
Genesis in ziemlich wörtlicher Anlehnung paraphrasiert wird, und zweitens das 
ausdrückliche Zeugnis des Origenes über Celsus VI 49 (Mitte) (II,120,29 Koet-
schau) μήτε τιθεὶς τὰς λέξεις (Wendland; δείξεις Hs.) μήτε ἀγωνιζόμενος πρὸς αὐτάς.594  
63,13–17. Diese Stelle enthält ein Celsusfragment, das bei Keim noch fehlt. 
Den Beweis für celsischen Ursprung bringen die Anspielungen des Origenes 
im folgenden: 1) VI 50 (Anfang)595 νυνὶ δὲ τὸ ὅμοιον ἐκείνῳ πράττοντες καὶ παίζοντες 
καὶ ἡμεῖς ἀποφανούμεθα ὅτι κτλ. 2) VI 50 (Ende)596 ἀλλ᾿ οὐδεμία πιθανότης ἐστὶ μηδὲν 
νενοηκότα Μωϋσέα εἰρηκέναι κτλ. Demnach ist die Konjektur Bouhéreaus (Z. 13) 
falsch, da ein εἰ μὴ ἄρα dieses Zitat dem Origenes zuschieben würde.  
63,16. Das ἔγημε verteidigt Koetschau mit dem Hinweis auf παίζοντες (Z. 14) und 
γελωτοποιεῖν (Z. 17); dazu kommt noch Z. 19 χωρίς τινος νοῦ. Danach sind also 
die Darlegungen Kocks, Comicorum Atticorum fragmenta III 406,23 [[rectius 
406,42]], zu berichtigen.  
 
VI 50   [[63,19–25 Schröder | Bd. 3, 304,1–6 Borret]] 

[[S. 63]]           ἑξῆς  
20 δὲ τούτοις συμφορήσας ἐν ψιλαῖς ἀποφάσεσι τὰς δια-  
 φορὰς τῶν περὶ κόσμου καὶ ἀνθρώπου597 γενέσεώς τισι τῶν  
 ἀρχαίων εἰρημένων598 φησὶ τοὺς τὰ ἡμέτερα συγγράμματα  
 <κατα>λιπόντας599 Μωϋσέα καὶ τοὺς προφήτας οὐκ εἰδότας,  
 ἥτις ποτέ ἐστιν ἡ τοῦ κόσμου καὶ τῶν ἀνθρώπων φύσις,  
25 συνθεῖναι λῆρον βαθύν.  

[[S. 152]] 

63,19 f. Den ersten Satz von VI 50 hat Glöckner durch die Worte des Celsus in 
VI 1 ersetzt. Man hat allerdings leichte [[S. 153]] Mühe, die Vollständigkeit des 
erhaltenen Celsuswerkes zu beweisen, nachdem man so ziemlich alle Zeugnisse 
für den fragmentarischen Charakter des Ganzen entweder ausgelassen oder, 
wie hier, beseitigt hat. Origenes spricht es doch ganz klar aus, dass Celsus „die 
von einigen Schriftstellern des Altertums über die Entstehung der Welt und 

 
594  [[αὐτάς.] Keim und Glöckner lassen die Stelle mit Recht aus. add. RP]] 
595  [[(Anfang)] (II,121,26 Koetschau) add. RP]] 
596  [[(Ende)] (II,122,6 Koetschau) add. RP]] 
597  [[ἀνθρώπου] rectius ἀνθρώπων cf. edd. Koetschau Borret]] 
598  εἰρημένων Wendland  εἰρημένας A 
599  <κατα>λιπόντας ci. Koetschau  λιπόντας (λι loco raso) A  cf. v. 18 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
165 

des Menschen verfassten verschiedenartigen Berichte in blossen Aussprüchen 
derselben zusammengestellt hat“; deshalb will sich Origenes seinerseits eine An-
führung ersparen. Diese Aussprüche standen also dem παράκουσμα, dem λῆρος 
βαθύς der Juden (und Christen) gegenüber.  
63,23. Es ist nicht mehr mit Sicherheit zu entscheiden, ob die Worte Μωϋσέα 
καὶ τοὺς προφήτας von Celsus oder Origenes stammen. (Koetschau hat sich in 
seiner Übersetzung für origenischen Ursprung entschieden.) Jedenfalls muss 
man Völker, a.O. 81 Anm. 4, zugeben, dass aus dieser Stelle eine Lektüre der 
prophetischen Bücher des AT durch Celsus nicht erschlossen werden kann.  
 
VI 60 [[a]]  [[63,25–64,3 Schröder | Bd. 3, 326,4–7 Borret]] 

[[S. 63]]              μακρῷ δ᾿ εὐηθέστερον τὸ  
  καὶ ἡμέρας τινὰς ἐπιδιανεῖμαι τῇ κοσμογονίᾳ πρὶν εἶ-  
[[S. 64]] ναι ἡμέρας· οὐρανοῦ γὰρ οὔπω γεγονότος οὐδὲ γῆς πω  
  ἐρηρεισμένης οὐδ᾿ ἡλίου πω600 τῇδε φερομένου πῶς ἡμέραι  
  ἦσαν;  
[[S. 153]] 

63,25–64,2. Dieser Satz aus Kapitel 60 ist von Origenes mit den Worten ὀλίγῳ 
ἀνωτέρω auf Kapitel 50 bezogen, wo ein kurzes Referat an die Stelle des Zitates 
getreten ist. Es lautet so: προφέρει (sc. Celsus) εἰς κατηγορίαν τὰ περὶ τῶν τῆς κοσμο-
ποιΐας ἡμερῶν, ὧν τινες μὲν πρὶν φῶς καὶ οὐρανὸν γενέσθαι ἥλιόν τε καὶ σελήνην καὶ ἀστέρας 
παρεληλύθασι, τινὲς δὲ μετὰ τὴν τούτων γένεσιν. Ein Vergleich dieser beiden Stellen 
ist sehr lehrreich für den Massstab, den wir hinsichtlich der Bewahrung des 
celsischen Wortlautes bei einem blossen Bericht des Origenes anlegen müssen.  
 
VI 51   [[64,3–7 Schröder | Bd. 3, 306,15–17.18–20 Borret]] 

[[S. 64]]            οὐ γὰρ δὴ καθάπερ οἱ τοὺς λύχνους ἐκ γειτό-  
 νων ἐναυόμενοι φῶς601 ὁ δημιουργὸς ἄνωθεν ἐχρήσατο. εἰ  
  5 μὲν ἐναντίος τις ἦν602 τῷ μεγάλῳ θεῷ θεὸς κατηραμένος603  
 ὁ ταῦτα ποιῶν παρὰ γνώμην τὴν ἐκείνου, τί αὐτῷ τὸ  
 φῶς ἐκίχρα;  

[[S. 153]] 

64,3 f. Diese Bemerkung führt Origenes auf Kenntnis einer Sekte (Tatian) zu-
rück, die das γενηθήτω φῶς als Wunsch des Demiurgen auffasste; vgl. Origenes, 
Vom Gebete cap. 24,5 = II,356,6 ff. Koetschau.  

 
600  πω A  που V 
601  [[φῶς] φωτὸς RP post corr.  φωτὸς scripsi  φῶς A an φωτὶ? in app. add. RP]] 
602  ἦν Mcorr.  ἦ A 
603  [[κατηραμένος] ›κατηραμένος‹ RP]] 



Text und Kommentar 

 
166 

VI 52   [[64,7–21 Schröder | Bd. 3, 308,1–4.5–11, 310,15–17.19–20.21–23 
  Borret]] 

[[S. 64]]             ἐγὼ δὲ περὶ μὲν γενέσεως κόσμου  
 καὶ φθορᾶς ἢ ὡς ἀγένητος καὶ ἄφθαρτος, ἢ ὡς γενητὸς  
 μὲν ἄφθαρτος δέ, ἢ ὡς τὸ ἔμπαλιν, οὐδὲν περὶ τοῦδε604  
10 νυνὶ λέγω. – ἀλλ᾿ οὐδὲ πνεῦμα τοῦ ἐπὶ πᾶσι θεοῦ φα-  
 μεν ὡς ἐν ἀλλοτρίοις τοῖς τῇδε γεγονέναι κατὰ605 τὸ  
 ›πνεῦμα θεοῦ ἐπεφέρετο ἐπάνω τοῦ ὕδατος‹, οὐδὲ κακῶς  
 μηχανώμενά τινα ὡς ὑπὸ ἑτέρου τοῦ δημιουργοῦ παρὰ  
 τὸν μέγαν θεὸν κατὰ τοῦ πνεύματος αὐτοῦ φαμεν ἀν-  
15 εχομένου τοῦ ἀνωτέρω θεοῦ δεδεῆσθαι καθαιρέσεως606. ‒  
 οὐδ᾿ ὅτι δεδωκὼς ὁ μέγας θεὸς τῷ δημιουργῷ τὸ πνεῦμα  
 ἀπαιτεῖ αὐτὸ ἀκηκόαμεν πώποτε. – τίς θεὸς δίδωσί τι  
 ὡς ἀπαιτήσων; δεομένου γὰρ τὸ ἀπαιτεῖν, δεῖται δὲ  
 οὐδενὸς ὁ θεός. διὰ τί, ὁπηνίκα ἐκίχρα, κακῷ κιχρῶν  
20 ἠγνόει; τί περιορᾷ πονηρὸν δημιουργὸν ἀντιπράττοντα  
 ἑαυτῷ;  

[[S. 153]] 

64,7–10. Vgl. Kommentar zu IV 79 (nach IV 11). 
64,10–17. Celsus bekämpft hier, wie Origenes darlegt, Anschauungen [[S. 154]] 
einzelner Sekten. Nach Iren. I 30,6.12.14; I 7,1 ff. usw. handelt es sich um Gnos-
tiker, hauptsächlich Ophiten.  
64,18 f. Vgl. VIII 21 mit Kommentar.  
 
VI 53  [[64,21–65,8 Schröder | Bd. 3, 310,7–14.15–18, 312,21–26 

Borret]] 

[[S. 64]]    τί δὲ λάθρᾳ πέμπει καὶ διαφθείρει τὰ  
 τούτου δημιουργήματα; τί δὲ εἰσβιάζεται κρύφα καὶ  
 παραπείθει καὶ πλανᾷ; τί δὲ τοὺς ὑπὸ τούτου κατεγνωσ-  
 μένους ἢ ›κατηραμένους‹, ὥς φατε, ψυχαγωγεῖ καὶ δί-  
25 κην ἀνδραποδιστοῦ τινος ὑπεξάγει; τί δὲ ἀποδιδράσκειν  
 ἀπὸ τοῦ κυρίου διδάσκει; τί δὲ φεύγειν τὸν πατέρα;  
 τί δ᾿ αὐτὸς εἰσποιεῖται μὴ συγχωροῦντος τοῦ πατρός;  
 τί δ᾿ ἐπαγγέλλεται τῶν ἀλλοτρίων εἶναι πατήρ; σεμ-  
 νός γε ὁ θεὸς τῶν παρ᾿ ἄλλῳ καταδίκων ἁμαρτωλῶν καὶ  
30 ἀκλήρων καί, ὡς αὐτοὶ λέγουσι, ›σκυβάλων‹607 ἐπιθυμῶν  

 
604  τοῦδε A  τούτου M 
605 κατὰ τὸ A  καὶ ὅτι Heine 
606  καθαιρέσεως (α ante ι corr. et post ι lacuna complur. litt.) A 
607  σκυβάλων P  κυβάλων A  cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
167 

[[S. 65]] εἶναι πατὴρ καὶ ὅν γε ἐξέπεμψεν αὐτοῦ608 ὑπεξάγοντα609  
 τοῦτον ἁλόντα ἐκδικῆσαι μὴ δυνάμενος. εἰ δὲ <αὐτοῦ610>  
 ταῦτ᾿ ἔστιν ἔργα, πῶς μὲν κακὰ ὁ θεὸς ἐποίει; πῶς  
 δὲ πείθειν καὶ νουθετεῖν ἀδυνατεῖ; πῶς δ᾿ ἐπ᾿ αὐτοῖς  
  5 ἀχαρίστοις καὶ πονηροῖς γενομένοις μεταμέλει611 καὶ τὴν  
 ἑαυτοῦ τέχνην μέμφεται καὶ μισεῖ καὶ ἀπειλεῖ καὶ  
 φθείρει τὰ ἴδια ἔκγονα; ἢ ποῖ ποτε ὑπεξάγει τοῦ κό-  
 σμου τοῦδε ὃν ἐποίησεν αὐτός;  

[[S. 154]] 

64,21–65,2. Die Vorwürfe treffen nach Origenes nur die Marcioniten. – 64,22 f. 
[[rectius 64,23–25]] Vgl. Iren. IV 33,2. – 64,23. [[rectius 64,25]] Vgl. Matth. 25,41. 
– 64,30. Phil. 3,8: Das Wort σκύβαλα ist hier in anderer Bedeutung als bei Paulus 
gebraucht, stammt also aus mündlicher (gnostischer) Tradition und beweist 
keine Pauluslektüre des Celsus.  
65,2 ff. Von hier ab wendet sich Celsus nach Origenes wieder an die Mitglieder 
der Kirche. Das <αὐτοῦ>, das aus der Wiederholung dieser Worte VI 53 (Ende) 
stammt, bezieht sich also auf den einen Gott der Orthodoxen.  
65,5. Origenes klammert sich612 an das Fehlen des Wortes μεταμέλεια in Gen. 
6,6; s. dazu Pohlenz, a.O. 34 Anm. 3.  
65,7. VI 59 (Anfang) εἰ δὲ μὴ διαφθείρει τὰ ἴδια ἔκγονα, ποῖ ποτε αὐτὰ ὑπεξάγει κτλ.  
 
VI 60 [[b]]/VI 61   
  [[65,8–13.13–16 Schröder | Bd. 3, 326,8–328,12; 330,8–10.19–20 
  Borret]] 

[[S. 65]]                 (60 [[b]]) ἔτι δ᾿ ἄνωθεν  
 λαβόντες ἐπισκεψώμεθα, πῶς οὐκ ἂν ἄτοπος εἴη θεὸς  
10 ὁ πρῶτος καὶ ὁ μέγιστος κελεύων ›γενέσθω τόδε καὶ  
 ἕτερον τόδε ἢ τόδε‹, καὶ μιᾷ μὲν ἡμέρᾳ τοσόνδε τεκται-  
 νόμενος τῇ δευτέρᾳ δ᾿ αὖθις τοσῷδε πλέον καὶ τρίτῃ  
 καὶ τετάρτῃ καὶ πέμπτῃ καὶ ἕκτῃ, (61) μετὰ τοῦτο  
 μὴν ὥσπερ τις ἀτεχνῶς πονηρὸς χειροτέχνης ἐκκαμὼν  
15 καὶ πρὸς ἀνάπαυσιν ἀργίας613 δεηθείς; οὐ θέμις τὸν πρῶ-  
 τον θεὸν κάμνειν οὔτε χειρουργεῖν οὔτε κελεύειν.  

 
608  αὐτοῦ A  αὐτοὺς Keim 
609  ὑπεξάξοντα Koetschau in transl. cf. v. 7 s. 
610  αὐτοῦ cf. Adn. 
611  [[μεταμέλει] μεταμέλεται RP post corr.  μεταμέλεται scripsi  μεταμέλει A cf. II,128,23 Koetschau, 

ubi similiter peccatum in app. add. RP]] 
612  [[sich] in VI 58 add. RP]] 
613  ἀργίας M  ἄργου A 



Text und Kommentar 

 
168 

[[S. 154]] 

65,13. Nach ἕκτῃ habe ich ein Komma gesetzt, da der folgende Satz noch zum 
Vorigen zu gehören scheint.  
65,14. Der Vergleich Gottes mit einem Handwerker geht wohl auf Plat. Leg. 
903 a zurück.  
65,15. Siehe V 59 und Kommentar.  
 
VI 62   [[65,17–18 Schröder | Bd. 3, 332,6, 334,13–14 Borret]] 

[[S. 65]] οὐδὲ στόμα αὐτῷ ἐστιν οὐδὲ φωνή. ἀλλ᾿ οὐδ᾿  
 ἄλλο φησιν εἶναι τῷ θεῷ ὧν ἡμεῖς ἴσμεν.  

 
VI 63   [[65,18–20 Schröder | Bd. 3, 336,13–14 Borret]] 

[[S. 65]]             οὐδ᾿  
 ἄνθρωπον ἐποίησεν εἰκόνα αὐτοῦ· οὐ γὰρ τοιόσδε ὁ θε-  
20 ὸς οὔτ᾿ ἄλλῳ εἴδει οὐδενὶ ὅμοιος.  

[[S. 154]] 

65,19. Vgl. Gen. 1,27. – Origenes unterscheidet zwischen εἰκὼν θεοῦ und κατ᾿ 
εἰκόνα θεοῦ.  
 
VI 64   [[65,20–23 Schröder | Bd. 3, 338,3–4.14 Borret]] 

[[S. 65]]           οὐ γάρ φησί  
 τις ἡμῶν ὅτι μετέχει σχήματος ὁ θεὸς ἢ χρώματος,  
 ἀλλ᾿ οὐδὲ κινήσεως μετέχει. ἀλλ᾿ οὐδ᾿ οὐσίας μετ-  
 έχει ὁ θεός.  
 [[Kommentar s. nach frg. VI 65]] 

 
VI 65  [[65,23–28 Schröder | Bd. 3, 340,1–2, 342,6–7.15–17.29–31 Borret]] 

[[S. 65]]            Κέλσος περὶ θεοῦ φησιν ὅτι ἐξ αὐ-  
 τοῦ τὰ πάντα. – ἀληθῶς δὲ ἐξ οὐδενὸς ὁ θεός. οὐδὲ  
25 λόγῳ ἐφικτός ἐστιν ὁ θεός. καὶ τὸ οὐκ ὀνομαστὸς δὲ  
 διαστολῆς δεῖται. – οὐδὲν γὰρ πέπονθεν ὀνόματι κατα-  
 ληπτόν. ἀληθὲς δὲ καὶ τὸ ἔξω παντὸς πάθους εἶναι τὸν  
 θεόν.  

[[S. 154]] 

65,20 ff. Von VI 64 an fassen wir wieder die philosophische Vorlage des Celsus, 
die wir am Schluss von Buch IV verliessen. Unter Vermischung mit Stoischem 
(Z. 23 f. ἐξ αὐτοῦ τὰ πάντα614) werden platonische Gedanken über [[S. 155]] Gottes 

 
614  [[S. 154 Anm.  1]] Im Grunde handelt es sich nur um eine der öfters vorkommenden 

Variationen der bekannten stoischen Etymologie: Δία δὲ αὐτὸν λέγουσιν, ὅτι πάντων ἐστὶν 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
169 

Eigenschaften aus verschiedenen Dialogen zusammengestellt: Z. 21 aus Plat. 
Phaedr. 247 c 2. (Dass das Zitat nicht direkt aus Platon genommen ist, zeigt der 
veränderte Wortlaut, der mit Max. Tyr. XI 11 e zusammentrifft: ἐννόει γάρ μοι μήτε 
μέγεθος μήτε χρῶμα μήτε σχῆμα μήτε ἄλλο τι ὕλης πάθος, s. ebd. 9 c; ähnlich auch 
Plut. de Is. 76.) – Z. 22 f. Staat 509 b; in der Übersteigerung des platonischen ἐπ-
έκεινα τῆς οὐσίας kündigt sich schon der Neuplatonismus an, vgl. die von Schmidt, 
Jahrbuch 72, angeführte Plotinstelle V 2,1, die auch das ἐξ αὐτοῦ πάντα mit Cel-
sus teilt, was sich durch den Schulzusammenhang erklärt. – Z. 24 f. Tim. 28 c, 
69 c. – Sehr bemerkenswert ist, dass Celsus diese negativen Aussagen über die 
Gottheit615 hier in positiver Form den Christen in den Mund legt zur grossen 
Entrüstung des Origenes. Darin liegt eine bestimmte und deutlich erkennbare 
Absicht. Es gibt eine philosophische Richtung, deren Gottesanschauung man 
mit diesen den Christen zugeschobenen Ausdrücken wiedergeben könnte: das 
ist die Stoa. In Buch IV haben wir mehrfach beobachtet, wie scharf die Akademie 
gerade zur Zeit des Celsus wieder den transzendenten platonischen Gottesbegriff 
gegen die Stoa verfocht. Was lag nun näher, als den unbequemen Gegner auf 
die Linie der Stoa abzudrängen, gegen die man die Argumentenreihe so schön 
zur Hand hatte, dass man sie jederzeit nach Belieben abrollen lassen konnte? 
Es gibt eine Reihe von Beispielen dafür, dass Celsus durchgängig so verfahren 
ist. Gleich an der vorliegenden Stelle haben wir noch Z. 22 das κινήσεως μετέχει 
zu besprechen. Leben und Bewegung sind eins (κινεῖσθαι καὶ εἶναι bei Chrysipp, 
s. Diels, Doxographi Graeci, Index), zumal für den Körper (Cic. Somn. Scip. 
8,19; s. auch Sext. Empir. 9,75 f. Gott als δύναμις αὐτοκίνητος), und Gott ist Körper 
(VII 27). Auch in VII 27 wird das Ergebnis mit einer kleinen Verdrehung er-
reicht. In VI 71 werden [[S. 156]] stoischer und christlicher Pneuma-Gott aus-
drücklich gleichgesetzt, und vollends ist in VII 34 und 36 die Orientierung an 
der materialistischen Ausdrucksweise der Stoa mit Händen zu greifen. Vgl. Herm. 
Trismeg. (Poim. cap. 5,2 – von der Stoa beeinflusst, s. Norden, a.O. 17) φαίνεται 
διὰ παντὸς τοῦ κόσμου· νόησιν λαβεῖν, ἰδεῖν καὶ λαβέσθαι αὐταῖς ταῖς χερσὶ δύνασαι καὶ τὴν 
εἰκόνα τοῦ θεοῦ (s. oben zu 65,19) θεάσασθαι; dazu Manilius im Epilog des 4. Bu-
ches. (Auch616 die Stelle aus der Areopagrede Act. 17,27 beruht nach Norden, 
a.O., auf stoischem Einfluss.) – Diesen Trick seines Gegners hat Origenes nicht 
erkannt. Er entrüstet sich immer von neuem darüber, dass Celsus die Christen 

 

αἴτιος καὶ δι᾿ αὐτὸν τὰ πάντα, Chrysipp bei Stob. ecl. I 1,26. Vgl. auch περὶ κόσμου 397 b 
14 und 401 a 13 [[13] καλοῦμεν αὐτὸν καὶ Ζῆνα καὶ Δία .. ὡς ἂν εἰ λέγοιμεν δι᾿ ὃν ζῶμεν add. 
RP]], sowie Plut. Plat. quaest. II 2 (1001 c) [[c)] ἡ ψυχὴ .. οὐκ ἔργον ἐστὶ τοῦ θεοῦ μόνον 
ἀλλὰ καὶ μέρος, οὐδ ὑπ᾿ αὐτοῦ ἀλλὰ καὶ ἀπ᾿ αὐτοῦ καὶ ἐξ αὐτοῦ γέγονεν add. RP]]. 

615  [[die Gottheit] Gott (was Glöckner gar nicht beachtete) RP]] 
616  [[Auch .. Einfluss.] Die Stelle aus der Areopagrede Acta 17,27 ζητεῖν τὸν θεὸν, εἰ ἄρα γε 

ψηλαφήσειαν αὐτὸν καὶ εὕροιεν beruht nach Norden, a.O., auf stoischem Einfluss und hat 
dem Celsus hier sicher nicht vorgeschwebt. RP]] 



Text und Kommentar 

 
170 

Dinge sagen lässt, woran diese nie denken. Dieser Kniff, sich den Gegner erst 
etwas herzurichten und ihn womöglich zu einem Typ umzugestalten oder ihn 
in sonst bekannte Kategorien einzureihen, ist wahrscheinlich so alt wie die Po-
lemik selbst, und auch Origenes hat es nicht verschmäht, ihn anzuwenden. Er 
greift nämlich zunächst mit Freuden die Möglichkeit auf, die ihm die geschicht-
liche Überlieferung über die Träger des Namens Celsus zu bieten scheint, und 
will seinen Gegner unter die Epikureer versetzen, ja er nötigt ihn an vielen 
Stellen förmlich, sich nun endlich offen als solchen zu bekennen. Da sich das 
je länger desto mehr als unmöglich herausstellt, soll Celsus zur Abwechslung 
auch einmal zum Aristoteliker gemacht werden (s. IV 79617 mit Kommentar). 
Denn die Peripatetiker erfreuen sich bei Origenes kaum einer besseren Stellung 
als die porci de grege Epicuri, und selbst der maestro di color che sanno muss es bitter 
büssen, dass er es einmal wagte, die ‚Ideen‘ seines Lehrers „Geträller“ (τερετίσ-
ματα) zu nennen (I,141,1 Koetschau; Anal. post. 83 a 33). Der Hauptgrund der 
Verurteilung des Aristoteles liegt natürlich in seiner angeblichen Leugnung 
der Vorsehung (I,72,11 Koetschau): Ἐπίκουρος καὶ ὁ ἔλαττον αὐτοῦ εἰς τὴν πρόνοιαν 
ἀσεβῶν Ἀριστοτέλης. [[S. 157]] Zu diesem Vorwurf und zur schulmässigen Behand-
lung der Frage vgl. A. J. Festugière, Lʼidéal religieux des Grecs et lʼévangile, 
Paris 1932, 225 ff.  
 
 
[[S. 157]] 

i)  Die christliche Lehre von der Offenbarung Gottes auf Erden  
 (durch sein Pneuma in seinem Sohn) findet sich ähnlich bei den 
 Stoikern, ist aber mit einem richtigen Gottesbegriff unvereinbar, 
 65,26–68,13 [[rectius 65,28–68,13]]. 

 
VI 66   [[65,28–66,5 Schröder | Bd. 3, 344,1–7.9–11 Borret]] 

[[S. 65]]           οἱονεὶ προσωποποιεῖταί τινα μετὰ τὸ ἀκοῦ-  
 σαι τούτων τοιαῦτα λέγοντα πῶς οὖν γνῶ τὸν θεόν;  
30 καὶ πῶς τὴν ἐκεῖσε ὁδὸν μάθω; καὶ πῶς αὐτόν μοι δει-  
 κνύεις; ὡς νῦν γε σκότον μου τῶν ὀφθαλμῶν προβάλλεις  

[[S. 66]] καὶ οὐδὲν ἐναργὲς βλέπω. εἶτα .. οἱονεὶ ἀποκρίνεται  
 .. οὓς ἄν τις εἰς λαμπρὸν φῶς ἐκ σκότους προγάγῃ618,  
 (οὗτοι οὐ) δυνάμενο(ι) ἀντέχειν ταῖς μαρμαρυγαῖς  
 κολάζ(ονται) τὴν ὄψιν καὶ βλάπτ(ονται)  
  5 καὶ νομίζ(ουσι) πηροῦσθαι619.  

 
617  [[Gemeint ist frg. IV 79 [[b]], oben zwischen frg. IV 11 und frg. IV 14.]] 
618  [[προγάγῃ] rectius προαγάγῃ cf. edd. Koetschau Borret]] 
619  πηροῦσθαι M  πληροῦσθαι A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
171 

[[S. 157]] 

65,29. γνῶ: ironische Nachbildung christlicher Ausdrucksweise.  
65,31 σκότον und 66,2 ἐκ σκότους: die Formen des Maskulinums und Neutrums 
gehen in beiden Kapiteln in Wiederholung und Widerlegung bei Origenes 
unterschiedslos durcheinander.  
66,2–5. Es ist bisher noch nicht bemerkt, dass hier eine Nachbildung des be-
rühmten Höhlengleichnisses Plat. Staat VII 514 ff. vorliegt. Vgl. z.B. 66,2 [[rec-

tius 66,3]] μαρμαρυγαῖς mit 518 b μαρμαρυγῆς.  
 
VI 68   [[66,5f. Schröder | Bd. 3, 348,1f. Borret]] 

[[S. 66]]              πῶς οἴ(εσθε) γνωρίσειν  
 τὸν θεὸν καὶ πῶς σωθήσεσθαι πρὸς αὐτόν620;  

[[S. 157]] 

66,5 f. Aus stilistischen Gründen bevorzuge ich die Lesart der Wiederholung in 
VI 68 (Ende). In VI 68 (Anfang) lautet die Frage: πῶς οἴ(εσθε) γνωρίζειν τὸν θεὸν 
καὶ πῶς πρὸς αὐτὸν σωθήσεσθαι. Vgl. die Bemerkung zu 65,29 und die interessante 
Parallele bei Poim. 130.3 Parthey τίς οὖν ἐστιν οὗτος καὶ πῶς αὐτὸν γνωρίσομεν;  
 
VI 69   [[66,6–11 Schröder | Bd. 3, 350,1–6 Borret]] 

[[S. 66]]            πλήν φη-  
 σιν ὁ Κέλσος ἡμᾶς ἀποκρίνεσθαι εἰκότι στοχασμῷ ὁμολο-  
 γῶν ἀναγράφειν ἡμῶν τὴν ἀπόκρισιν οὕτως ἔχουσαν ἐπειδὴ  
 μέγας ἐστὶ καὶ δυσθεώρητος ὁ θεός, πνεῦμα ἴδιον ἐμ-  
10 βαλὼν εἰς σῶμα ἡμῖν ὅμοιον δεῦρο κατέπεμψεν, ὡς ἂν  
 δυνηθείημεν ἀκοῦσαι παρ᾿ αὐτοῦ καὶ μαθεῖν.  

[[S. 157]] 

66,7 f. Bei richtiger Interpretation ergibt sich ein neues Celsusfragment. Ich 
verbinde die Worte εἰκότι στοχασμῷ mit ἀναγράφειν und interpretiere: „Celsus 
indessen behauptet, dass wir (auf diese Frage) antworten, gibt jedoch zu, dass 
er unsere Erwiderung (nur) nach einer ihm richtig erscheinenden Mutmassung 
aufzeichne.“621 Auch622 hier liegt wieder eine Platonanspielung vor; vgl. Leg.  
I 635 a ἐπιεικῶς μοι δοκεῖς ἐστοχάσθαι.  

 
620  αὐτὸν A  αὐτοῦ P  cf. Adn. 
621  [[aufzeichne.“] Wenn man mit Koetschau hinter στοχασμῷ interpungiert, so ist man ge-

zwungen, das ὁμολογῶν mit „verprechen“ zu übersetzen, was es hier schwerlich heißen 
kann, zumal mit einem Infinitiv Praesens. Es braucht wohl kaum ausgesprochen zu 
werden, dass mit „Celsusfragment“ nicht der Wortlaut des Celsus gemeint ist, und dass 
das εἰκότι στοχασμῷ höchstwahrscheinlich Formulierung des Origenes darstellt. Celsus 
wird nur zum Ausdruck gebracht haben, dass er die Christen aussprechen lasse: τὰ κατὰ 
τὸ εἰκὸς (ἢ τὸ δυνατὸν), οὐ τὰ ὄντως ὑπ᾿ αὐτῶν λεγόμενα, um es nach Aristoteles zu formu-
lieren. (Norden, a.O. 372) add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
172 

VI 71   [[66,11–15 Schröder | Bd. 3, 356,5–358,8 Borret]] 

[[S. 66]]            λέ-  
 γοντ(ες) ›πνεῦμα‹ εἶναι ›τὸν θεὸν‹ (οὐ)δὲν ἐν τούτῳ  
 διαφέρ(ουσι) τῶν παρ᾿ Ἕλλησι Στωϊκῶν φασκόντων ὅτι  
 ὁ θεὸς πνεῦμά ἐστι διὰ πάντων διεληλυθὸς καὶ πάντ᾿ ἐν  
15 ἑαυτῷ περιέχον.  

[[S. 157]] 

66,12. Vgl. Jo. 4,24. 
66,14. Vgl. Zeller, a.O. III 14 S. 141 Anm. 2. 
 
VI 72   [[66,15–25 Schröder | Bd. 3, 360,2–7.16–19 Borret]] 

[[S. 66]]           ἐπείπερ πνεῦμά ἐστιν ἀπὸ τοῦ  
 θεοῦ ὁ υἱὸς ἐν ἀνθρωπίνῳ γεγονὼς σώματι, οὐδ᾿ ἂν  
 αὐτὸς εἴη ἀθάνατος ὁ τοῦ θεοῦ υἱός. εἶτα πάλιν ἑαυ-  
 τῷ φύρει τὸν λόγον ὥς τινων ἀφ᾿ ἡμῶν οὐχ ὁμολογησάν-  
 των623 πνεῦμα εἶναι τὸν θεὸν ἀλλὰ τὸν υἱὸν αὐτοῦ καὶ  
20 οἴεται ἀπαντᾶν λέγων ὅτι οὐδεμία τοιαύτη φύσις ἐστὶ  
 πνεύματος ὥστ᾿ ἀεὶ διαμένειν. – ἀναγκαῖόν ἐστι τὸ  
 ἀναπεπνευκέναι τὸν θεόν. καὶ τούτῳ ἀκόλουθον τὸ μὴ  
 δύνασθαι ἀναστῆναι μετὰ τοῦ σώματος τὸν Ἰησοῦν· οὐκ  
 ἂν γὰρ ἀπειλήφει ὃ δέδωκε πνεῦμα ὁ θεὸς καταμεμο-  
25 λυσμένον τῇ τοῦ σώματος φύσει.  

[[S. 157]] 

66,18 f. Mit Keim und Glöckner sehe ich in diesen Zeilen einen [[S. 158]] Gedan-
ken des Celsus verborgen. Nur so wird auch das ἀπαντᾶν (Z. 20) und die Fort-
setzung der Polemik (Z. 21 ff.), die sich jetzt auf den Sohn als Pneuma bezieht, 
voll verständlich. – Zur Sache verweist Keim vor allem auf die Ophiten nach 
Iren. I 30,1.  
66,21–25. Die Sätze von ἀναγκαῖον – φύσει hat Celsus nach dem Zeugnis des Ori-
genes als christliche (d.h. gnostische) Behauptung vorgetragen.  
 
VI 73   [[66,25–30 Schröder | Bd. 3, 362,3–8 Borret]] 

[[S. 66]]          εἰ δ᾿ ἐβούλετο  
 πνεῦμα ἐξ ἑαυτοῦ καταπέμψαι, τί ἐδεῖτο εἰς γυναικὸς  
 γαστέρα ἐμπνεῖν; ἐδύνατο γάρ, ἤδη πλάσσειν ἀνθρώπους  
 εἰδώς, καὶ τούτῳ περιπλάσαι σῶμα καὶ μὴ τὸ ἴδιον πνεῦ-  

 
622  [[Auch .. ἐστοχάσθαι. om. RP]] 
623  ὁμολογησόντων A  corr. Höschel 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
173 

 μα εἰς τοσοῦτον μίασμα ἐμβαλεῖν. οὕτως μέντ᾿ ἂν  
30 οὐδ᾿ ἠπιστεῖτο, εἰ ἄνωθεν εὐθὺς ἔσπαρτο.  

[[S. 158]] 

66,27–29. ἐμπνεῖν: vgl. Matth. 1,20 und den stoischen Seelenbegriff (Zeller, a.O. 
198 Anm. 5). – μίασμα: Marcion nannte den uterus eine cloaca, s. Tert. Adv. Marc. 
3,11 und 4,21. – Über die Verachtung des Fleisches bei Celsus s. oben V 14 
(Ende).  
 
VI 74   [[66,30–67,15 Schröder | Bd. 3, 364,1–366,17 Borret]] 

[[S. 66]]                ἐπανα-  
 λαμβάνει .. τὰ περὶ τῆς γνώμης Μαρκίωνος, καὶ πῇ μὲν  

[[S. 67]] ἀληθῶς τὰ Μαρκίωνος ἐκτίθεται πῇ δὲ κἀκείνων624 παρήκου-  
 σεν. πρὸς ἣν οὐκ ἀναγκαῖον ἡμᾶς ἀπαντᾶν .. εἶται625 πά-  
 λιν ἑαυτῷ ἐπιφέρει τὰ ὑπὲρ Μαρκίωνος καὶ τὰ κατ᾿  
 αὐτοῦ λέγων, τίνα μὲν ἐκφεύγουσι τῶν ἐγκλημάτων626  
  5 τίσι δὲ περιπίπτουσι· καὶ ὅτε βούλεται συναγορεύειν  
 τῷ φάσκοντι λόγῳ πεπροφητεῦσθαι αὐτόν, ἵνα κατηγο-  
 ρήσῃ Μαρκίωνος καὶ τῶν ἀπ᾿ αὐτοῦ, σαφῶς φησιν ὅτι  
 πόθεν ἀποδειχθήσεται θεοῦ παῖς ὁ τοιαῦτα κολασθείς,  
 εἰ μὴ περὶ τούτου προείρηται; εἶτα πάλιν παίζει ..  
10 δύο εἰσάγων υἱοὺς θεῶν, τοῦ δημιουργοῦ ἕνα καὶ τοῦ  
 κατὰ Μαρκίωνα θεοῦ ἕτερον, καὶ ἀναζωγραφεῖ αὐτῶν  
 μονομαχίας λέγων αὐτὰς εἶναι ὡς τῶν ὀρτύγων καὶ τῶν  
 πατέρων θεομαχίας627, ἢ διὰ γῆρας ἀχρήστους αὐτοὺς ὄν-  
 τας καὶ ληροῦντας μηδὲν μὲν ἀλλήλους διατιθέναι,  
15 ἐᾶν δὲ τοὺς παῖδας μάχεσθαι.  

[[S. 158]] 

66,30 f. ἐπαναλαμβάνει: s. II 27, V 54, VI 53.  
67,4 f. Keim übersetzt, als ob τινὰ μὲν – τισὶ δὲ dastände, nimmt also an, dass 
hinter λέγων sofort ein direktes Celsusfragment beginnt. Das ist wegen des 
fehlenden ὅτι sehr unwahrscheinlich. Keim bemüht sich auch aus Tert. Adv. 
Marc. die Stellen zusammenzubringen, die von Celsus wahrscheinlich gebilligt 
wurden. Es sind folgende: 4,7 lehrt Marcion die plötzliche Herabkunft Christi 
ohne Geburt (vgl. 4,11.21); 3,10 sagt er, Christus habe das Fleisch verschmäht 
als stercoribus infersam.  
67,10–13. Vgl. Tert. Adv. Marc. 1,2 duos Ponticus deos affert; 1,4 superato aemulo.  

 
624  [[κἀκείνων RP Koetschau Borret] κἀκείνου RG]] 
625  [[εἶται] rectius εἶτα cf. edd. Koetschau Borret]] 
626  post ἐγκλημάτων add. οἱ ἀπ᾿ αὐτοῦ Koetschau in transl. coll. v. 7 [[7] fortasse recte i.m. add. RP]] 
627  post θεομαχίας verba καί φησι sim. excidisse putat Koetschau 



Text und Kommentar 

 
174 

VI 75   [[67,15–21 Schröder | Bd. 3, 366,1–6 Borret]] 

[[S. 67]]              ἐπειδὴ θεῖον πνεῦμα  
 ἦν ἐν σώματι, πάντως τι παραλλάττειν αὐτὸ628 τῶν  
 λοιπῶν ἐχρῆν ἢ629 κατὰ μέγεθος ἢ κάλλος ἢ ἀλκὴν ἢ φωνὴν  
 ἢ κατάπληξιν ἢ πειθώ. ἀμήχανον γὰρ ὅτῳ630 θεῖόν631 τι πλέ-  
 ον τῶν ἄλλων προσῆν μηδὲν ἄλλου διαφέρειν. τὸ632 δέ γε  
20 οὐδὲν ἄλλου διέφερεν, ἀλλ᾿ ὥς φασι, μικρὸν καὶ δυσ-  
 ειδὲς καὶ ἀγεννὲς ἦν.  

[[S. 158]] 

67,17. φωνήν: θεοῦ φωνή = μεγάλη φωνή „Donnerstimme“, s. Dölger, Antike und 
Christentum V 222; s. oben I 70, II 55.  
67,20 f. Vgl. Isaias 52,14; 53,2.3. Origenes zur Stelle und Clem. Alex. Paed. III 
1,3633. „Die Gnostiker (Basilides und Karpokrates) gaben zuerst das ideale Chris-
tusbild“ (Keim).  
 
VI 78   [[67,21–68,3 Schröder | Bd. 3, 374,1–10 Borret]] 

[[S. 67]]         ἔτι μὴν εἴπερ ἐβούλετο  
 ὁ θεὸς ὥσπερ ὁ παρὰ τῷ κωμῳδῷ Ζεὺς ἐκ τοῦ μακροῦ  
 ὕπνου διϋπνίσας ῥύσασθαι τὸ <τῶν634> ἀνθρώπων γένος ἐκ  
 κακῶν, τί δήποτε εἰς μίαν γωνίαν ἔπεμψε τοῦτο, ὅ φα-  
25 τε, ›πνεῦμα‹ [[;]] δέον πολλὰ ὁμοίως διαφυσῆσαι σώματα καὶ  
 κατὰ πᾶσαν ἀποστεῖλαι τὴν οἰκουμένην. ἀλλ᾿ ὁ μὲν  
 κωμῳδὸς ἐν τῷ θεάτρῳ γελωτοποιῶν συνέγραψεν ὅτι Ζεὺς  

[[S. 68]] ἐξυπνισθεὶς Ἀθηναίοις καὶ Λακεδαιμονίοις τὸν Ἑρ-  
 μῆν ἔπεμψε· σὺ δὲ οὐκ οἴει καταγελαστότερον πεποιη-  
 κέναι Ἰουδαίοις πεμπόμενον τοῦ θεοῦ τὸν υἱόν;  

[[S. 158]] 

67,22 f. VI 78 (Anfang [Wiederholung]) ὥσπερ ἀπὸ μακροῦ ὕπνου διαναστάς. – Das 
auch in IV 7 verwandte Argument stammt aus der antistoischen epikureischen 
Skepsis, vgl. Cic. de nat. deor. I 9,21 ab utroque autem sciscitor cur mundi aedifi- 

[[S. 159]] catores repente exstiterint, innumerabilia saecula dormierint.  

 
628  αὐτὸ Φ  αὐτὸν A  cf. I,146,15 [[rectius II,146,15]] Koetschau 
629  ἢ Φ om. A  cf. Adn. 
630  ὅτῳ A  ὡτο loco raso Pat  ὧι τὸ B  cf. Winter II,36 
631  θεῖόν τι πλέον A  θείων πλέον τι Pat  θεῖον πλέον τι C D E H 
632  τὸ δέ γε Φ  τοῦτο δὲ A 
633  [[III 1,3] (I 237,18 Stählin) add. RP]] 
634  τῶν add. M 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
175 

67,27 f.635 Kock, Comicorum Atticorum fragmenta III 406,43 – VI 78 (Anfang) 
τῷ παρ᾿ αὐτῷ διϋπνισθέντι πέμποντι Ἑρμῆν, ebd. (Widerlegung) ὁ μὲν οὖν κωμῳδὸς 
γελωτοποιῶν τὸν Δία κοιμώμενον πεποίηκέ τε καὶ διϋπνιζόμενον καὶ πέμποντα πρὸς τοὺς 
Ἕλληνας τὸν Ἑρμῆν.  
 
VI 80   [[68,4–10 Schröder | Bd. 3, 380,1–2.3–4.10–12.13–15.17–18  
  Borret]] 

[[S. 68]] ἑξῆς δὲ τούτοις ἐνθεώτατα ἐξ ἀρχῆς ἔδοξε Κέλσῳ λέγειν  
  5 ἔθνη Χαλδαίους. ἀλλὰ καὶ Μάγους τοῖς ἐνθεωτάτοις κα-  
 τατάττει ἔθνεσιν. – ἔδοξε Κέλσῳ ἐνθεώτατον εἰπεῖν  
 καὶ τὸ Αἰγυπτίων ἔθνος καὶ ἐνθεώτατον ἐξ ἀρχῆς. καὶ  
 Πέρσαι .. ἔνθεον ἔθνος εἶναι τῷ Κέλσῳ δοκοῦσιν, ἀλλὰ  
 καὶ Ἰνδοί636. – Ἰουδαίους .. οὐ μόνον οὐκ εἶπεν ἐνθε-  
10 ωτάτους ἀλλὰ καὶ αὐτίκα ἀπολουμένους.  
 [[Kommentar s. nach frg. VI 81]] 

 
VI 81   [[68,10–13 Schröder | Bd. 3, 382,1–3 Borret]] 

[[S. 68]]              φησὶ πε-  
 ρὶ τοῦ θεοῦ ὅτι ὁ πάντα εἰδὼς τοῦτο οὐκ ἠπίστατο,  
 ὅτι κακοῖς ἀνθρώποις καὶ ἁμαρτησομένοις καὶ κολά-  
 σουσιν αὐτοῦ τὸν υἱὸν πέμπει.  

[[S. 159]] 

68,4–13. Wenn Gott schon einen Sohn sandte, warum hat er ihn dann nicht 
eher zu den ἐνθεώτατα ἔθνη geschickt als gerade zu den Juden? – Ob die Reihe 
der ἐνθεώτατοι bei Celsus auch nur fünf Namen umfasste, wie jetzt bei Origenes, 
bleibt ungewiss.637  
68,13. Hinter πέμπει fügt Keim noch die anschliessenden Worte des Origenes 
bei: εὐθέως δὲ λέγει τὸ πάλαι ταῦτα προειρῆσθαι ἐν (ἐπ᾿?) ἀπολογίᾳ ὑφ᾿ ἡμῶν λέγεσθαι. 
Ich glaube, dass dieser Satz nur die Inhaltsangabe des 7. Buches darstellt, die 
gleich danach (VI 81 [Ende] und VII 2 [Anfang]) zweimal mit ähnlichen Worten 
wiederholt wird.  

 
635  [[f.] ff. RP]] 
636  ἰνδῶν (sequ. ὧν τινας) A  corr. Höschel 
637  [[ungewiss.] Man darf es jedoch angesichts der anderen Beispiele wohl mit Recht be-

zweifeln. add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
176 

[[S. 159]] 

k)  Jüdische und christliche Prophezeiungen  
sind nicht besser als die mannigfachen heidnischen, 68,15–26.  
Ein eigentümlicher Typus von Propheten  
tritt in Phönikien und Palästina auf, 68,26–69,23.  
Die christlichen Prophezeiungen sind falsch,  
da sie Gott hässliche Dinge zuschreiben, 69,23–70,16.  
Der angeblich von den jüdischen Propheten vorausgesagte Sohn 
Gottes widerspricht in seinen Geboten den Satzungen des Moses, 
die doch von demselben Gott stammen sollen, 70,16–71,3.  

 
VII 2   [[68,15–19 Schröder | Bd. 4, 16,9–12 Borret]] 

[[S. 68]] ἴδωμεν ὅπῃ ἐφευρήσουσι παραίτησιν· οἱ μὲν  
 ἄλλον εἰσηγούμενοι θεὸν οὐδεμίαν, οἱ δὲ τὸν αὐτὸν  
 αὖθις τὸ αὐτὸ ἐροῦσιν, ἐκεῖνο δὴ τὸ σοφόν, ὅτι ἐχρῆν  
 οὕτως γενέσθαι· τεκμήριον δέ, πάλαι γὰρ ταῦτα προεί-  
 ρητο.  

[[S. 159]] 

68,16.638 VII 2 (Mitte) ἡμᾶς δὲ τοὺς τὸν αὐτὸν τηρήσαντας θεόν.  
 
VII 3   [[68,19–26 Schröder | Bd. 4, 16,1–8 Borret]] 

[[S. 68]]           τὰ μὲν ὑπὸ τῆς Πυθίας ἢ Δωδωνίδων639 ἢ Κλα-  
20 ρίου ἢ ἐν Βραγχίδαις640 ἢ ἐν Ἄμμωνος ὑπὸ μυρίων τε  
 ἄλλων θεοπρόπων προειρημένα, ὑφ᾿ ὧν641 ἐπιεικῶς πᾶσα  
 γῆ κατῳκίσθη, ταῦτα μὲν <ἐν642> οὐδενὶ λόγῳ τίθενται,  
 τὰ δὲ ὑπὸ τῶν ἐν Ἰουδαίᾳ τῷ ἐκείνων τρόπῳ λεχ-  
 θέντα ἢ μὴ λεχθέντα καὶ ὥσπερ εἰώθασιν ἔτι νῦν οἱ  
25 περὶ Φοινίκην τε καὶ Παλαιστίνην, ταῦτά γε θαυμαστὰ  
 καὶ ἀπαράλλακτα ἡγοῦνται.  

[[S. 159]] 

68,19 f. Die Parallelen finden sich im (1. und) 2. Buch des Herodot.  
 

 
638  [[68,16.] οἱ – αὐτόν: add. RP]] 
639  Δωδωνίδων Bouhéreau  Δωδωνίων A  cf. II,158,25; 160,2 Koetschau 
640  βραγχίδαις P  βραχι ss. δ A  cf. II,160,3 Koetschau (ubi βραχίδες A) 
641  ὧν] ω corr. A 
642  ἐν add. Koetschau coll. II,160,1 Koetschau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
177 

VII 9   [[68,26–69,20 Schröder | Bd. 4, 34,1–36,18, 36,19–23 Borret]] 

[[S. 68]]           τὸν τρόπον τῶν643 ἐν Φοι-  
 νίκῃ καὶ Παλαιστίνῃ μαντείων ἐπαγγέλλεται φράσειν ὁ  
 Κέλσος ὡς ἀκούσας καὶ πάνυ καταμαθών. πρῶτον δὴ  

[[S. 69]] λέγει πλείονα εἶναι εἴδη προφητειῶν μὴ ἐκτιθέμενος  
 αὐτά. ὃ δέ φησιν εἶναι τελεώτατον παρὰ τοῖς τῇδε  
 ἀνδράσιν ἴδωμεν. πολλοί φησι καὶ ἀνώνυμοι ῥᾷστα ἐκ  
 τῆς προστυχούσης αἰτίας καὶ ἐν ἱεροῖς καὶ ἔξω ἱερῶν,  
  5 οἱ δὲ καὶ ἀγείροντες644 καὶ ἐπιφοιτῶντες πόλεσιν ἢ στρα-  
 τοπέδοις, κινοῦνται δῆθεν ὡς θεσπίζοντες. πρόχειρον  
 δ᾿ ἑκάστῳ καὶ σύνηθες εἰπεῖν ›ἐγὼ ὁ θεός εἰμι ἢ θεοῦ  
 παῖς ἢ πνεῦμα θεῖον· ἥκω δέ· ἤδη γὰρ ὁ κόσμος ἀπόλλυ-  
 ται καὶ ὑμεῖς, ὦ ἄνθρωποι, διὰ τὰς ἀδικίας οἴχεσθε·  
10 ἐγῶ δὲ σῶσαι θέλω· καὶ ὄψεσθέ με αὖθις μετ᾿ οὐρανίου  
 δυνάμεως ἐπανιόντα. μακάριος ὁ νῦν με θρησκεύσας,  
 τοῖς δ᾿ ἄλλοις ἅπασι πῦρ αἰώνιον ἐπιβαλῶ καὶ πόλεσι  
 καὶ χώραις. καὶ ἄνθρωποι645, οἳ μὴ τὰς ἑαυτῶν ποινὰς  
 ἴσασι, μεταγνώσονται μάτην καὶ στενάξουσι, τοὺς δέ  
15 μοι πεισθέντας αἰωνίους φυλάξω.‹ ταῦτ᾿ ἐπανατεινάμε-  
 νοι προστιθέασιν ἐφεξῆς ἄγνωστα καὶ πάροιστρα καὶ  
 πάντῃ ἄδηλα, ὧν τὸ μὲν γνῶμα646 οὐδεὶς ἂν ἔχων νοῦν εὑ-  
 ρεῖν δύναιτο· ἀσαφῆ γὰρ καὶ τὸ μηδέν, ἀνοήτῳ δὲ ἢ  
 γόητι παντὶ περὶ παντὸς ἀφορμὴν ἐνδίδωσιν ὅπῃ βού-  
20 λεται τὸ λεχθὲν σφετερίζεσθαι.  

  [[Kommentar s. nach frg. VII 11]] 
 
VII 11  [[69,20–23 Schröder | Bd. 4, 40,26–28 Borret]] 

[[S. 69]]       οἱ δῆθεν προφῆ-  
 ται, ὧν αὐτήκοος ἐγεν(όμην), ἐλεγχθέντες ὑπ᾿ (ἐμοῦ)  
 ὡμολόγησαν (ἐμοὶ) οὗτινος ἐδέοντο καὶ ὅτι ἐπλάσσοντο  
 λέγοντες ἀλλοπρόσαλλα647.  

[[S. 159]] 

68,26–69,23. Über die verschiedenen Deutungen der syrischen Wanderprophe-
ten auf hellenistische Wanderprediger, christliche Missionare, Montanisten usw. 
unterrichtet Völker, a.O. 76 Anm. 180. Die eindringende Analyse [[S. 160]] und 
 
643  τῶν] τὸν A 
644  ἀγείροντες ci. Koetschau cf. p. 9,12 
645  ἄνθρωποι Mcorr.  ἀνθρώποις A 
646  γνῶμα A  γνώρισμα P  cf. II,162,13.31 Koetschau 
647  ἀλλοπροσαλα [[α3 super λ3 scriptum]] A 



Text und Kommentar 

 
178 

weitgespannte Vergleichung Nordens, a.O. 188–201, scheint Völker unbekannt 
geblieben zu sein. Norden deutet diesen soteriologischen Redetypus aus sama-
ritanischer vorchristlicher Gnosis und verfolgt ihn nach seiner Art bis in sehr 
abseits gelegene Bezirke.  
69,7 f. Hier stehen ein paar solcher Selbstprädikationen zur Auswahl.  
69,15–20. Damit scheint die Glossolalie gemeint zu sein, s. Preuschen–Bauer, 
Wörterbuch2 s. γλῶσσα.  
 
VII 12  [[69,23–27 Schröder | Bd. 4, 40,1–4 Borret]] 

[[S. 69]]          (οἱ) ἀπὸ τῶν προφητῶν  
 ἀπολογούμενο(ι) περὶ τῶν648 κατὰ τὸν Χριστὸν (οὐ)δὲν  
25 μὲν δύνα(νται) πρὸς ἔπος λέγειν, ἐπὰν φαίνηταί τι  
 πονηρὸν ἢ αἰσχρὸν ἢ ἀκάθαρτον λεγόμενον περὶ τοῦ  
 θείου ἢ μιαρόν.  

[[S. 160]] 

69,27. Nach μιαρόν fährt Origenes fort: διὸ καὶ ὡς μηδεμιᾶς οὔσης ἀπολογίας συν-
είρει ἑαυτῷ μυρία περὶ τῶν μὴ διδομένων. Wenn Keim dazu anmerkt: „Die ‚tausend‘ 
Einwände hat Origenes nicht verschwiegen, sie kommen im Folgenden“, so hat 
er sachlich recht, vergisst aber dabei die stilistische Seite. Dass diese hier zu kurz 
gekommen ist, zeigt schon das nicht fortgesetzte μέν in Z. 25.  
 
VII 13  [[69,27–70,5 Schröder | Bd. 4, 42,1–2, 42,6–44,14 Borret]] 

[[S. 69]]         ἀλλ᾿ οὐδὲ ποιεῖ ἢ πάσχει αἴσχι-  
 στα ὁ θεὸς οὐδὲ τῷ κακῷ διακονεῖται, ὡς οἴεται Κέλσος.  
 – ἃ μὲν οὖν πείσεται Χριστὸς προεῖπον οἱ προφῆται ..  

[[S. 70]] πόθεν δ᾿ ὅτι καὶ μιαρώτατα καὶ ἀκαθαρτότατα ταῦτ᾿  
 ἦν, ὥς φησιν ὁ Κέλσος; ἀλλὰ δόξει διδάσκειν, πῶς μι-  
 αρώτατα καὶ ἀκαθαρτότατα649 ἄττα ἦν ἅ καὶ ὑπέμεινεν,  
 ἐπεί φησι τί γὰρ ἄλλο ἦν θεῷ τὸ προβάτων σάρκας  
  5 ἐσθίειν καὶ χολὴν ἢ ὄξος πίνειν πλὴν σκατοφαγεῖν;  

[[S. 160]] 

69,27 ff. Hier scheinen bei Celsus ursprüngliche Fragen gestanden zu haben: 
Tut oder leidet denn der Gott ganz Schimpfliches oder dient er dem Bösen? 
Diese Vermutung stützt sich nicht bloss auf die Häufigkeit derartiger Fragen 
bei Celsus, sondern auch auf die Beobachtung, dass Origenes einmal nachweis-
lich die Fragen des Celsus VII 18 (Ende) (S. 70,30–71,3) in der Widerlegung 
VII 25 (Ende) mit οὐκ .. οὐδὲ .. οὔτε .. οὔτε .. οὐδ᾿ .. ἀλλ᾿ οὐδέ wiederaufnimmt. Das 

 
648  τῶν M  τὸν A 
649  ἀκαθαρτότατα ταῦτ᾿ ἄττα M 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
179 

οὔτε .. οὔτε Glöckners verwechselt also die Polemik des Origenes mit der Dar-
stellung des Celsus.  
70,4 f. Vgl. I 70; II 37.  
 
VII 14  [[70,6–16 Schröder | Bd. 4, 44,3–12 Borret]] 

[[S. 70]] φέρε ἐὰν προείπωσιν οἱ προφῆται τὸν μέγαν θεόν,  
 ἵνα μηδὲν ἄλλο φορτικώτερον εἴπω, δουλεύ<σ>ειν650 ἢ νο-  
 σήσειν ἢ [ἀποθανεῖν651] τεθνήξεσθαι, δεήσει τὸν θεὸν ἢ  
 δουλεύ<σ>ειν652 ἢ νοσήσειν ἐπειδὴ προείρητο, ἵνα πιστεύ-  
10 θῇ ἀποθανὼν ὅτι θεὸς ἦν; ἀλλ᾿ οὐκ ἂν προείποιεν τοῦτο  
 οἱ προφῆται· κακὸν γάρ ἐστι καὶ ἀνόσιον. οὐκοῦν οὔτ᾿  
 εἰ προεῖπον οὔτ᾿ εἰ μὴ προεῖπον σκεπτέον, ἀλλ᾿ εἰ  
 τὸ ἔργον ἄξιόν ἐστι θεοῦ καὶ καλόν, τῷ δ᾿ αἰσχρῷ653,  
 κἂν πάντες ἄνθρωποι μαινόμενοι προλέγειν δοκῶσιν,  
15 ἀπιστητέον. πῶς οὖν τὰ περὶ τοῦτον ὡς περὶ θεὸν πραχ-  
 θέντα ἐστὶν ὅσια;  

[[S. 160]] 

70,7–9. Ich halte die zweimalige Verbesserung δουλεύ<σ>ειν für notwendig, ob-
gleich in VII 15 (Widerlegung) noch zweimal das Präsens und nur einmal das 
Futurum erscheint. Ebenso ist das ἀποθανεῖν als Glosse zu τεθνήξεσθαι (verun-
glücktes 1. Futur [= ἀποθανεῖσθαι] statt des etwas auffälligen 2. Futurs) zu tilgen. 
Das beweisen klar die Wiederholungen und Widerlegungen in VII 15, die drei-
mal δουλεύ(σ)ειν ἢ νοσήσειν ἢ τεθνήξεσθαι haben. Dazu kommt noch VII 17 (An-
fang [[S. 161]] [Widerlegung]) δουλεύσει ἢ τεθνήξεται.  
70,16. Bisher hat man einheitlich auch den Anfang von Kapitel 15 als Celsus-
fragment angesprochen, der so lautet: (ἐπεὶ δ᾿ ἀδύνατά τινα καὶ ἀπρεπῆ θεῷ καθ᾿ 
ὑπόθεσιν τιθείς φησιν) εἰ ταῦτα προφητεύοιτο περὶ τοῦ ἐπὶ πᾶσι θεοῦ, ἆρ᾿, ἐπεὶ προλέγεται, 
πιστεύεσθαι δεῖ τὰ τοιαῦτα περὶ θεοῦ; (καὶ νομίζει .. λεκτέον κτλ.) Der Zusammenhang 
zeigt aber, dass es sich hier nur um eine freie Wiederholung von Z. 6–10 han-
delt. Die ἀδύνατα καὶ ἀπρεπῆ, die Celsus καθ᾿ ὑπόθεσιν setzt, sind eben die Pro-
phezeiungen des δουλεύσειν, νοσήσειν, τεθνήξεσθαι. Das lehrt die Fortsetzung in 
Kapitel 15 λεκτέον ὅτι ἡ ὑπόθεσις αὐτοῦ ἄτοπος οὖσα ποιήσαι ἂν .. εἰ οἱ ἀληθῶς προ-
φῆται τοῦ ἐπὶ πᾶσι θεοῦ δουλεύ<σ>ειν ἢ νοσεῖν ἀεὶ ἢ τεθνήξεσθαι φήσαιεν τὸν θεὸν κτλ. 
Ebenso greift auch der Anfang von Kapitel 16 noch auf die Hypothesis von Ka-
pitel 14 zurück und bes. Kapitel 17 (Anfang) ἀληθεύει οὖν ἐν μόνῳ κατὰ τὸν τόπον 
(= Kapitel 14) ὁ Κέλσος τῷ ›ἀλλ᾿ – ἀνόσιον‹ (= Z. 10 f.). τί δὲ ›τοῦτο‹ (Z. 10) ἢ ὅτι ὁ 

 
650  δουλεύ<σ>ειν Höschel 
651  ἀποθανεῖν delevi cf. Adn. 
652  δουλεύ<σ>ειν Höschel 
653  [[αἰσχρῷ] rectius αἰσχρῷ καὶ κακῷ cf. edd. Koetschau Borret]] 



Text und Kommentar 

 
180 

μέγας θεὸς δουλεύσει ἢ τεθνήξεται; Zum Schluss mag noch daran erinnert werden, 
dass der in dem scheinbaren Fragment auftretende Ausdruck τοῦ ἐπὶ πᾶσι θεοῦ ein 
Lieblingsausdruck des Origenes ist, dagegen dem Celsus fremd zu sein scheint. 
Im ganzen ist der Passus sehr lehrreich für die stilistische Freiheit, die sich Ori-
genes bei einem Referat nimmt.  
 
VII 18  [[70,16–71,3 Schröder | Bd. 4, 52,1–54,18 Borret]] 

[[S. 70]]             ἐκεῖνο δὲ οὐκ ἐνθυμηθήσονται  
 πάλιν; εἰ προεῖπον οἱ τοῦ Ἰουδαίων θεοῦ προφῆται  
 τοῦτον ἐκείνου παῖδα ἐσόμενον, πῶς ἐκεῖνος μὲν διὰ  
 Μωϋσέως νομοθετεῖ πλουτεῖν καὶ δυναστεύειν καὶ κατα-  
20 πιμπλάναι τὴν γῆν καὶ καταφονεύειν τοὺς πολεμίους  
 ἡβηδὸν καὶ παγγενεὶ κτείνειν, ὅπερ καὶ αὐτὸς ἐν  
 ὀφθαλμοῖς τῶν Ἰουδαίων, ὥς φησι Μωϋσῆς, ποιεῖ654, καὶ  
 πρὸς ταῦτα, ἂν μὴ πείθωνται, διαρρήδην αὐτοὺς τὰ  
 τῶν πολεμίων δράσειν ἀπειλεῖ, ὁ δ᾿ υἱὸς ἄρα αὐτοῦ,  
25 ὁ ›Ναζωραῖος‹ ἄνθρωπος, ἀντινομοθετεῖ μηδὲ παριτητὸν  
 εἶναι πρὸς τὸν πατέρα τῷ πλουτοῦντι ἢ φιλαρχιῶντι  
 ἢ σοφίας ἢ δόξης ἀντιποιουμένῳ, δεῖν655 δὲ σίτων μὲν  
 καὶ ταμείου μὴ μᾶλλόν τι φροντίζειν ἢ ›τοὺς κόρακας‹, ἐσ- 
 θῆτος δὲ ἧττον ἢ ›τὰ κρίνα‹, τῷ δ᾿ ἅπαξ τυπτήσαντι παρέχειν  
30 καὶ656 αὖθις τύπτειν; πότερον Μωϋσῆς ἢ Ἰησοῦς ψεύδεται;  

[[S. 71]] ἢ ὁ πατὴρ τοῦτον πέμπων ἐπελάθετο, τίνα Μωϋσει δι-  
 ετάξατο657; ἢ καταγνοὺς τῶν ἰδίων νόμων μετέγνω καὶ τὸν  
 ἄγγελον [καὶ658] ἐπὶ τοῖς ἐναντίοις ἀποστέλλει;  

[[S. 161]] 

70,16–71,3. Für VII 18 nimmt Völker, a.O. 81 Anm. 4, mit Recht eine marcio-
nitische Quelle an, und Keim verweist auf die Verwandtschaft mit Tert. Adv. 
Marc. 3,12.24; 4,20. In II 29, IV 43, VI 29 ist der jüdische Standpunkt genau so 
gezeichnet. – Im einzelnen vgl. zu Z. 19 Deut. 15,6; 28,12. – Z. 19 f. Gen. 9,1. – 
Z. 23 f. Deut. 28,15 ff. (Vgl. VII 20 [Anfang] φέρει δ᾿ ὁ Κέλσος καὶ τὸ προειρῆσθαι 
αὐτοῖς μὴ πειθομένοις τῷ νόμῳ τὰ αὐτὰ πείσεσθαι ἅπερ ἔδρων τοὺς πολεμίους.) – Z. 25 
Matth. 2,23. – Z. 25–27 Matth. 11,25; 19,24; 20,25–27. – Z. 28 [[S. 162]] Luc. 12,24. 
– Z. 29 Luc. 12,27. – Z. 29 f. Luc. 6,29. (An den drei letzten Stellen habe ich die 
Nachweise aus Lucas an die Stelle von Keims Matthaeuszitaten gesetzt, denn 

 
654  ποιεῖ Mcorr.  ποιεῖν A 
655  δεῖν Mcorr.  δεῖ A 
656  καὶ ss. A1 
657  διετάξατο Bouhéreau  διελέξατο A  cf. II,176,28 Koetschau 
658  καὶ del. Bouhéreau coll. II,176,29 Koetschau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
181 

die Worte ταμείου – τοὺς κόρακας – τύπτειν stammen aus Lucas; bei Matthaeus ste-
hen andere Ausdrücke. Freilich beweist diese Stelle aus einer marcionitischen 
Quelle nichts für eine Lucaslektüre des Celsus. Vgl. übrigens das teilweise wört-
liche Zitat aus Luc. 6,29 in VII 58 [Anfang].)  
 
 
[[S. 162]] 

l)  Die christliche Eschatologie, VII 27–31.  

      1) Gott hat keinen Körper, kann also nach dem Tode  
nicht sinnlich erkannt werden, 71,4–8.  

      2) Die Vorstellung von einem besseren Jenseits ist den Mythen  
vom Elysium und Platons „reiner Erde“ entnommen, 71,9–72,6.  

      3) Das Auferstehungsdogma beruht auf der missverstandenen 
(philosophischen) Seelenwanderungslehre, 72,7–11.  

 
VII 27  [[71,4–8 Schröder | Bd. 4, 74,1–5 Borret]] 

[[S. 71]]  ἑξῆς δὲ τούτοις ὁ Κέλσος διά πλειόνων τὰ μὴ λεγόμενα  
  5 ὑφ᾿ ἡμῶν τιθεὶς ὡς λεγόμενα ὑφ᾿ ἡμῶν περὶ τοῦ θεοῦ  
 ὡς σώματος τῇ φύσει τυγχάνοντος καὶ ἀνθρωποειδοῦς  
 σώματος ἀνατρέπειν ἐθέλει τὰ μὴ τεθειμένα ὑφ᾿ ἡμῶν,  
 ἅπερ περισσὸν παραθέσθαι ἢ τὴν ἀνατροπὴν αὐτῶν.  

[[S. 162]] 

71,4–7. Gegen Glöckner ist das Zeugnis des Origenes über die Länge der Aus-
führungen des Celsus (διὰ πλειόνων) sowie über die angeschlossene Kritik (ἀνα-
τρέπειν ἐθέλει) zu beachten. Origenes bezeugt ja ausdrücklich, dass er beides weg-
gelassen habe, da es nicht auf die Christen zutreffe. Keim verweist zur Frage der 
Körperlichkeit Gottes auf Clem. Homil. 17,7 ff., Tert. de carne Chr. 11 und die 
Opposition der Alexandriner, die auch schon bei Min. Fel. Oct. 18,10 zu spü-
ren ist.  
 
VII 28  [[71,9–29 Schröder | Bd. 4, 76,2–22 Borret]] 

[[S. 71]] πυνθάνεται ἡμῶν ποῖ ἀπιέναι659 μέλλ(ετε) καὶ τίνα ἐλ-  
10 πίδα ἔχ(ετε); καὶ ὡς ἀποκριναμένων τίθησι .. ἡμετέ-  
 ρας φωνὰς .. εἰς ἄλλην γῆν ταύτης κρείττονα, καὶ πρὸς  
 τοῦτό φησιν ἱστόρηται θείοις ἀνδράσι παλαιοῖς εὐδαί-  
 μων βίος ψυχαῖς εὐδαίμοσιν· ὠνόμασαν660 δὲ [οἱ661 δὲ] οἱ  

 
659  ἀπιέναι Wendland  ἀπεῖναι A 
660  ὠνόμασαν Mcorr.  ὠνόμασεν A 
661  οἱ δὲ in αὐτὸν mut. M  del. Koetschau 



Text und Kommentar 

 
182 

 μὲν ›μακάρων νήσους‹, οἱ δὲ ›Ἠλύσιον πεδίον‹ ἀπὸ  
15 τῆς λύσεως τῶν ἔνθεν κακῶν ὥσπερ καὶ Ὅμηρος  
  ἀλλὰ σ᾿ ἐς Ἠλύσιον πεδίον καὶ πείρατα γαίης  
  ἀθάνατοι πέμψουσι,  
  τῇ περ ῥηίστη βιοτή.  
 Πλάτων δὲ ἀθάνατον τὴν ψυχὴν ἡγούμενος ἐκείνην τὴν  
20 χώραν ἔνθα στέλλεται ἄντικρυς ›γῆν‹ ὠνόμασεν οὕτως  
 ›πάμμεγά τι εἶναι‹ φήσας ›αὐτό, καὶ ἡμᾶς οἰκεῖν τοὺς  
 μέχρι Ἡρακλείων στηλῶν ἀπὸ Φάσιδος ἐν μικρῷ τινι μο-  
 ρίῳ, ὥσπερ περὶ τέλμα μύρμηκας ἢ βατράχους περὶ τὴν  
 θάλασσαν οἰκοῦντας, καὶ ἄλλους ἄλλοθι πολλοὺς ἐν  
25 <πολλοῖς662> τοιούτοις τόποις οἰκεῖν. εἶναι γὰρ παντα-  
 χῇ περὶ τὴν γῆν πολλὰ κοῖλα καὶ παντοδαπὰ καὶ τὰς  
 ἰδέας καὶ τὰ μεγέθη, εἰς ἃ συνερρυηκέναι τό τε ὕδωρ  
 καὶ τὴν ὁμίχλην καὶ τὸν ἀέρα· αὐτὴν δὲ τὴν γῆν καθα-  
 ρὰν ἐν καθαρῷ κεῖσθαι τῷ οὐρανῷ.‹  

[[S. 162]] 

71,11. Es sieht fast so aus, als ob diese Antwort verkürzt sei, und als ob VII 28 
(Mitte) noch das Ursprüngliche bewahrt habe: ὑπολαμβάνει τοίνυν ὁ Κέλσος τὰ περὶ 
τῆς ἄλλης γῆς κρείττονος καὶ πολλῷ ταύτης διαφερούσης εἰληφέναι ἡμᾶς ἀπό τινων κτλ.  
71,14. Vgl. Hesiod, Op. et d. 171 (Rohde, Psyche10 I 91 ff.). – Hom. Od. 4,563–
65 (Rohde, a.O. 68 ff.).  
[[S. 163]] 

71,21–29. Plat. Phaed. 109 a b.  
 
VII 31  [[71,29–72,6 Schröder | Bd. 4, 82,3–84,8 Borret]] 

[[S. 71]]                 τί δὲ διὰ  
[[S. 72]] τούτων ἐμφανίζει, οὐ παντὶ γνῶναι ῥᾴδιον, εἰ μὴ  

 ὅστις ἐπαΐειν δύναιτο, τί ποτ᾿ ἐστὶν ἐκεῖνο ὅ φησιν  
 ›ὑπ᾿ ἀσθενείας καὶ βραδυτῆτος οὐχ οἵους τε εἶναι  
 <ἡμᾶς663> διεξελθεῖν ἐπ᾿ ἔσχατον τὸν ἀέρα‹ ›καὶ εἰ ἡ  
  5 φύσις ἱκανὴ εἴη ἀνασχέσθαι θεωροῦσα, γνῶναι ἂν ὅτι  
 ἐκεῖνός ἐστιν ὁ ἀληθὴς664 οὐρανὸς καὶ τὸ ἀληθινὸν φῶς‹.  

[[S. 163]] 

72,3–6. Plat. Phaed. 109 e. Man sollte meinen, dass Celsus hinter φῶς noch die 
Schlussworte dieses Satzes bei Platon (καὶ ἡ ὡς ἀληθῶς γῆ) angefügt haben müsste 
angesichts der Bedeutung, die diese Worte für ihn hatten: vgl. 71,11 mit 71,20.26. 

 
662  πολλοῖς e Plat. add. Koetschau 
663  ἡμᾶς addidi e Plat. 
664  [[ἀληθὴς] rectius ἀληθῶς cf. edd. Koetschau Borret]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
183 

Es ist also durchaus möglich, dass sie – und vielleicht nicht nur sie – einer Kür-
zung des Origenes zum Opfer gefallen sind. Übrigens dreht Origenes, wie all-
gemein bekannt, derartige Argumente um und bemüht sich auch hier um den 
Nachweis, dass Platon den Phaidonmythos, bes. 110 d e, aus den Propheten 
entlehnt habe.  
 
VII 32  [[72,7–11 Schröder | Bd. 4, 84,1–86,14 Borret]] 

[[S. 72]] ἐπεὶ665 δὲ τὸν περὶ τῆς ἀναστάσεως λόγον .. μὴ νο-  
 ήσας ὁ Κέλσος .. χλευάζει τὸ λεγόμενον, χρήσιμον ..  
 τοῦτο μόνον ὑποσημειώσασθαι .., ὅτι οὐχ, ὡς οἴεται  
10 Κέλσος, τῆς μετενσωματώσεως παρακούσαντες τὰ περὶ  
 ἀναστάσεώς φαμεν.  

[[S. 163]] 

72,7–11. Origenes hat diese Stelle „übergangen, oder wenigstens bis zur Un-
kenntlichkeit verkürzt wiedergegeben“ (Völker, a.O. 73). Ganz so schlimm steht 
die Sache nicht. Zwei Punkte sind in der Angabe des Origenes zu beachten, 
aber sie erlauben uns auch, uns ein ziemlich klares Bild zu machen von dem, 
was hier gestanden hat. Erstens erwähnt Origenes den Spott des Celsus: χλευάζει 
τὸ λεγόμενον. Das kehrt in VII 32 (Ende) nochmals verstärkt wieder: γελῶντα καὶ 
χλευάζοντα ὃν οὐκ οἶδε λόγον. Von der Art des Spottes können wir uns ein Bild 
machen, wenn wir uns an V 14 erinnern, wo der Auferstehungsglaube „geradezu 
eine Würmerhoffnung“ genannt wurde (s. dort das Nähere). Sehr viel klarer 
sehen wir beim zweiten Punkt: die Auferstehungslehre ist Missverständnis der 
μετενσωμάτωσις. Ich glaube, es kann kaum ein Zweifel daran bestehen, dass Celsus 
hier ausgiebig von der „Einkörperung“ der Seelen erzählt hat, die, dem Zug 
der Schwere folgend, gefiederlos zur Erde gestürzt sind, mit anderen Worten: 
dass er aus dem Phaidrosmythos (etwa von 248 c an) zitiert hat. Daneben steht 
auch noch der Mythos von der Wahl der Lebenslose im 10. Buch des Staates 
zur Auswahl666 – wenn wir nicht annehmen wollen, dass Celsus beide miteinander 
verband.667 Ob daneben auch noch sonstige Zeugnisse für die orphisch- [[S. 164]] 
pythagoreische Seelenwanderungslehre beigebracht wurden, entzieht sich un-
serer Kenntnis. Ausgeschlossen ist es nicht angesichts der Fülle der Zeugnisse, 
die wir z.B. in VI 42 bei Besprechung des Diabolos vorfanden. – Die häufigen 
christlichen Aussprüche als Zeugnisse der Gegenseite fehlen. Keim versuchte 
zwar, die im Text bei Origenes folgenden Ausführungen nach 1 Kor. 15,38668 

 
665  ἐπεὶ P Mcorr.  ἐπὶ A 
666  [[Auswahl] (etwa von 617 e an) add. RP]] 
667  [[verband.] Das würde jedenfalls durchaus zu dem Bild passen, das wir uns bisher von 

ihm gemacht haben. add. RP]] 
668  [[Keim nennt 15,37.]] 



Text und Kommentar 

 
184 

und 2 Kor. 5,1 ff. auf Celsus zurückzuführen, und hat damit auch den Beifall 
Völkers, a.O. 73 Anm. 116 [[rectius 166]], gefunden, aber demgegenüber scheint 
mir die Zurückhaltung Glöckners nur zu berechtigt. Denn diese Darlegungen 
stammen ganz sicher von Origenes. Der Beweis dafür liegt in dem von Völker 
auch sonst missverstandenen Zwischensatz II,182,20 ff. Koetschau (anschliessend 
an λόγον 72,7): πολὺν ὄντα (das geht nicht, wie Völker meint, auf die Länge der 
celsischen Ausführungen, sondern ist Zitat aus Hebr. 5,11 περὶ οὗ πολὺς ἡμῖν ὁ 
λόγος καὶ δυσερμήνευτος λέγειν) καὶ δυσερμήνευτον καὶ δεόμενον σοφοῦ εἴπερ τι ἄλλο τῶν 
δογμάτων καὶ ἐπὶ πλεῖον διαβεβηκότος, ἵνα τὸ ἄξιον τοῦ θεοῦ παραστήσῃ καὶ τὸ μεγαλο-
φυὲς τοῦ δόγματος, διδάσκοντος ..: es folgen die Ausführungen im Anschluss an 
die Korintherbriefe (s. auch das ganze Kapitel 32 und 33). Diese Ausführungen 
stammen also von einem σοφὸς καὶ ἐπὶ πλεῖον διαβεβηκώς – und das ist eben Ori-
genes selbst.  
 
 
[[S. 164]] 

m)  Christliche und platonische Gotteserkenntnis, 72,11–75,8.  
 
VII 33  [[72,11–14 Schröder | Bd. 4, 88,3–6 Borret]] 

[[S. 72]]       ὅταν δὴ πάντοθεν ἐξείργωνται  
 καὶ διελέγχωνται, πάλιν ὥσπερ οὐδὲν ἀκηκοότες ἐπανί-  
 ασιν ἐπὶ τὸ αὐτὸ ἐρώτημα· πῶς οὖν γνῶμεν καὶ ἴδωμεν  
 τὸν θεὸν καὶ πῶς ἴωμεν πρὸς αὐτόν;  

[[S. 164]] 

72,11–13. Hier spiegelt sich noch das wirkliche Leben der Kontroversen zwischen 
christlichen Predigern und gegnerischen Philosophen, wie wir es auch aus den 
Schriften Justins kennen (z.B. Apol. II 9,1), während der Octavius des Minucius 
Felix (zu Beginn des 3. Jhs.?) schon eine veränderte Haltung zeigt. Dort wird 31,6 
die Zurückhaltung der Heiden in öffentlichen Debatten festgestellt – vielleicht 
infolge der Ergebnislosigkeit, die [[S. 165]] nach dem vorliegenden Zeugnis des 
Celsus in solchen Disputationen die Regel war, s. Labriolle, a.O. 62–65, und 
Kommentar zu VIII 71. Bei Porphyrius endlich fehlt die lebendige Beziehung 
zum Gegner ganz.  
 
VII 34  [[72,14–17 Schröder | Bd. 4, 90,8–10 Borret]] 

[[S. 72]]                προσδέχ(ον-  
15 ται) ὀφθαλμοῖς σώματος θεὸν ὄψεσθαι καὶ ὠσὶ τῆς φω-  



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
185 

 νῆς αὐτοῦ ἀκού<σ>εσθαι669 καὶ χερσὶν αἰσθηταῖς ψαύ<σ>ειν670  
 αὐτοῦ.  

 
VII 35  [[72,17–23 Schröder | Bd. 4, 92,1–5, 92,12–94,14 Borret]] 

[[S. 72]]              οὐ χρεία τοίνυν ἡμῖν .. ἀπιέναι, ὅπου  
 ἡμᾶς πέμπει ὁ Κέλσος, εἰς Τροφωνίου καὶ εἰς Ἀμφι-  
 άρεω καὶ εἰς Μόψου, ἔνθα φησὶν ἀνθρωποειδεῖς θεωρεῖ-  
20 σθαι θεοὺς καί, ὡς λέγει Κέλσος671, οὑ ψευδομένους ἀλλὰ  
 καὶ ἐναργεῖς. – ὄψεταί τις αὐτοὺς οὐχ ἅπαξ παραρρυ-  
 έντας ὥσπερ τὸν τούτους ἐξαπατήσαντα, ἀλλ᾿ ἀεὶ τοῖς  
 βουλομένοις ὁμιλοῦντας.  

[[S. 165]] 

72,18 f. Vgl. III 4 [[rectius 34]] und Rohde, Psyche10 I 113 ff., bes. 116 Anm. 2.  
72,22. ὥσπερ κτλ.: bei der Auferstehung, s. II 55 ff.  
 
VII 36  [[72,23–73,10 Schröder | Bd. 4, 94,2–96,16 Borret]] 

[[S. 72]]                 οἱ δὲ καὶ πάλιν ἐρήσον-  
 ται672· πῶς αἰσθήσει μὴ καταλαμβανόμενοι γνώσονται τὸν  
25 θεόν; τί χωρὶς αἰσθήσεως μαθεῖν ἐστι δυνατόν; εἶτα  
 πρὸς ταῦτα ἀποκρινόμενός φησιν οὐκ ἀνθρώπου μὲν οὐδὲ  
 [τῆς673] ψυχῆς, ἀλλὰ σαρκὸς ἡ φωνή. ὅμως δ᾿ οὖν ἀκουσά-  
 τωσαν, εἴ τι καὶ ἐπαΐειν δύνανται ὡς δειλὸν καὶ φι-  

[[S. 73]] λοσώματον γένος. – ἐὰν αἰσθήσει μύσαντες ἀναβλέψητε674  
 νῷ καὶ σαρκὸς ἀποστραφέντες ψυχῆς ὀφθαλμοὺς ἐγείρητε,  
 μόνως οὕτως τὸν θεὸν ὄψεσθε. κἂν ἡγεμόνα <τῆς675 ὁδοῦ>  
 ταύτης ζητῆτε, φευκτέοι μὲν ὑμῖν οἱ πλάνοι καὶ γόη-  
  5 τες καὶ τὰ εἴδωλα προμνώμενοι, ἵνα μὴ παντάπασιν ἦτε  
 καταγέλαστοι τοὺς μὲν ἄλλους, τοὺς δεικνυμένους θε-  
 ούς, ὡς εἴδωλα βλασφημοῦντες, τὸν δὲ καὶ αὐτῶν ὡς  
 ἀληθῶς εἰδώλων ἀθλιώτερον καὶ μηδὲ εἴδωλον ἔτι  
 ἀλλ᾿676 <ὄν>τως νεκρὸν σέβοντες καὶ πατέρα ὅμοιον αὐτῷ  
10 ζητοῦντες.  

 
669  ἀκούσεσθαι P  ἀκούεσθαι A 
670  ψαύ<σ>ειν Bouhéreau cf. Winter II,52 
671  ὁ ante Κέλσος add. M 
672  εἰρήσονται A  corr. Wendland  cf. p. 78,7 
673  τῆς seclusi cf. Adn. 
674  ἀναβλέψητε Spencer  ἀναβλέψαντες A  cf. II,189,19 Koetschau 
675  τῆς ὁδοῦ add. Koetschau cf. Adn. 
676  ἀλλ᾿ <ὄντ>ως Bouhéreau  ἄλλως A  ἀλλ᾿ ὡς P M  cf. Adn. 



Text und Kommentar 

 
186 

[[S. 165]] 

72,24. αἰσθήσει: VII 37 (Mitte [Wiederholung]) αἰσθήσεσι, ebenso VII 37 (Anfang 
[Widerlegung]). – καταλαμβανόμενοι: durch die Wiederholung VII 37 (Mitte) 
scheint das Medium in der Bedeutung des Aktivs gesichert. Im übrigen gebraucht 
Origenes bei seiner Darlegung der stoischen Lehre καταλαμβάνεσθαι passivisch; 
vgl. VII 37 (Anfang) αἰσθήσεσιν καταλαμβάνεσθαι τὰ καταλαμβανόμενα καὶ πᾶσαν κατά-
ληψιν ἠρτῆσθαι τῶν αἰσθήσεων. Ebenso VII 38 (Anfang); vgl. Zeller, a.O. 73 Anm. 2.  
72,25. Eine Frage, wie sie ‚stoischer‘ nicht gedacht werden kann. – Vgl. VII 37 
(Mitte [Wiederholung]) μαθεῖν δυνατόν ἐστι, VII 37 (Ende [Widerlegung]) (τίς) 
.. μαθεῖν δυνατός ἐστιν;  
72,26 f. Vgl. VII 37 (Ende [Wiederholung]) οὐκ ἀνθρώπου μὲν οὐδὲ ψυχῆς ἀλλὰ γὰρ 
σαρκὸς φωνή.  
73,1 f. Vgl. VII 39 (Mitte [Wiederholung]) αἰσθήσεσι μύσαντες .. ὀφθαλμὸν τὸν τῆς 
ψυχῆς ἐγείρητε, ebd. (Ende [Widerlegung]) μὴ βλέποντας .. τοὺς τῆς ψυχῆς ὀφθαλ-
μοὺς .. βλέποντας δὲ τοὺς τῶν αἰσθήσεων, ebd. ὁ τῆς ψυχῆς ἐγήγερται ὀφθαλμὸς καὶ ὁ 
τῆς αἰσθήσεως μέμυκε, ebd. τῇ μύσει τῶν ὄψεων τῆς αἰσθήσεως, VII 44 (Ende [Wider-
legung]) μύσας τοὺς τῆς αἰσθήσεως ὀφθαλμοὺς καὶ ἐγείρας τοὺς τῆς ψυχῆς. – Letzten 
Endes gehen die Darlegungen und auch die Worte natürlich auf Platon zurück 
(s. Staat 533 d τὸ τῆς ψυχῆς ὄμμα, s. ebd. 519 a b), aber wieder nicht direkt, wie die 
engen Berührungen mit Max. Tyr. XI 9 c (σαρκῶν καὶ ὀφθαλμῶν συνέσεις), 10 b 
(ἀποστρέφων δὲ τὰς ὄψεις καὶ τὰς ἄλλας αἰσθήσεις ἔμπαλιν πρὸς ἑαυτόν) beweisen. Mit 
Maximus Tyrius berührt sich Celsus später auch in der Frage der ἡγεμονία.  
73,3–10. Diese Vorwürfe lässt Origenes nicht für die Christen, [[S. 166]] son-
dern nur für die Ophiten gelten, auf die ja auch Z. 10–15 deutlich Bezug ge-
nommen wird. – Die Worte <τῆς ὁδοῦ> stammen aus der Wiederholung VII 40 
(Anfang). – Z. 7 f. Vgl. VIII 38. – Z. 9. <ὄντ>ως: nach der Wiederholung VII 40 
(Mitte).  
 
VII 40  [[73,10–15 Schröder | Bd. 4, 106,22–27 Borret]] 

[[S. 73]]           τὴν677 μὲν δὴ τοιάνδε ἀπάτην καὶ τοὺς  
 θαυμαστοὺς ἐκείνους συμβούλους καὶ τὰ δαιμόνια ῥή-  
 ματα, τὰ678 πρὸς τὸν λέοντα καὶ τὸν ἀμφίβιον καὶ τὸν  
 ὀνοειδῆ καὶ τοὺς ἄλλους [καὶ679 τοὺς] θεσπεσίους θυρω-  
 ρούς, ὧν τὰ ὀνόματα ἀθλίως ἐκμανθάνοντες οἱ δυστηνοὶ680  
15 κακῶς δαιμονᾶτε καὶ681 ἀνασκολοπίζεσθε.  

 
677  διὰ ante τὴν add. Spencer cf. Adn. 
678  τὰ Höschel  ἃ A 
679  καὶ τοὺς del. Wendland 
680  [[δυστηνοὶ] rectius δύστηνοι]] 
681  ante καὶ add. ἀπάγεσθαι [[ἀπάγεσθαι] rectius ἀπάγεσθε]] Koetschau in transl. cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
187 

[[S. 166]] 

73,10–15. Vgl. VI 24–31. – Die Konstruktion dieses Satzes nennt Keim „etwas 
irregulär“. Mit dem Zusatz <διὰ> in Z. 10 allein ist es nicht getan, wie Koetschau 
(Übersetzung) gesehen hat, wo er vorschlägt682 zu lesen: δαιμονᾶτε, <ἀπάγεσθε> 
καὶ ἀνασκολοπίζεσθε. Man könnte stattdessen auch an ἐκμανθάνετε Z. 14 denken. 
Da aber doch immer ein doppelter Eingriff notwendig ist, möchte ich eher 
glauben, dass Origenes nur einen Satzteil zitiert hat, der etwa mit einem φεύ-
γετε (Objekt τὴν ἀπάτην, entsprechend dem φευκτέοι in Z. 4) fortgesetzt werden 
könnte. Dafür dass Origenes auch unvollständige Sätze zitiert, steht gleich im 
Folgenden ein Beispiel VII 43 (= II,193,28–194,1 Koetschau).  
 
VII 41  [[73,15–23 Schröder | Bd. 4, 108,1–6.19f. Borret]] 

[[S. 73]]                τίνι δὲ  
 καὶ ἕπεσθαι ἡμᾶς ὁ Κέλσος βούλεται ὡς οὐκ ἀπορήσον-  
 τας παλαιῶν ἡγεμόνων καὶ ἱερῶν ἀνδρῶν κατανοητέον.  
 ἀναπέμπει ἡμᾶς ἐπὶ ἐνθέους, ὡς λέγει, ποιητὰς καὶ  
 σοφοὺς <καὶ683> φιλοσόφους μὴ τιθεὶς αὐτοῖς684 ὀνόματα,  
20 καὶ τοὺς ὁδηγοὺς δείξειν ἐπαγγελλόμενος ἀορίστως ἀπο-  
 φαίνεται τοὺς ἐνθέους ποιητὰς καὶ σοφοὺς καὶ φιλο-  
 σόφους. – τίνες δὲ καὶ οἱ σοφοὶ ἢ οἱ φιλόσοφοι, παρ᾿  
 ὧν βούλεται πολλὰ καὶ θεῖα ἀκοῦσαι ἡμᾶς ὁ Κέλσος;  

[[S. 166]] 

73,19. Keim zeigt unter Hinweis auf Iren. I 25,6, dass die Gnostiker mit ihrer 
Verehrung des Pythagoras, Platon und anderer schon immer auf dem empfoh-
lenen Wege waren.  
73,20. Das Wort ὁδηγούς kann natürlich blosse Paraphrase des Origenes für das 
celsische ἡγεμόνων (Z. 17) sein, es ist aber zu beachten, dass es auch I 9 steht 
und hier gleich danach in der Wiederholung noch einmal prononciert auftaucht: 
δεικνύτω ὁ βουλόμενος, πῶς βέλτιον ὁδεύσουσιν οἱ τοιούτοις ὁδηγοῖς χρώμενοι.  
 
VII 42  [[73,24–74,12 Schröder | Bd. 4, 110,1–5, 110,6–112,14 Borret]] 

[[S. 73]] μετὰ ταῦτα ὡς ἐπὶ ἐνεργέστερον διδάσκαλον τῶν 
25 θεολογίας πραγμάτων685 ἀναπέμπει ἡμᾶς ἐπὶ τὸν Πλάτωνα  
 παρατιθέμενος αὐτοῦ τὰς ἀπὸ τοῦ Τιμαίου λέξεις οὕτως  

[[S. 74]] ἐχούσας ›τὸν μὲν οὖν ποιητὴν καὶ πατέρα τοῦδε τοῦ  

 
682  [[vorschlägt] in Z. 15 add. RP]] 
683 καὶ add. Höschel cf. v. 21.22 
684  αὐτοῖς A  an αὐτῶν? 
685  πραγμάτων A  δογμάτων Guiet 



Text und Kommentar 

 
188 

 παντὸς εὑρεῖν τε ἔργον καὶ εὑρόντα εἰς πάντας ἀδύ-  
 νατον λέγειν‹. ὁρᾶτε ὅπως ζητεῖται686 θεοπρόποις καὶ687  
 <φιλοσόφοις688 ἡ689 τῆς> ἀληθείας ὁδός690, καὶ ὡς ᾔδει Πλά-  
  5 των ὅτι ταύτῃ βῆναι πᾶσιν ›ἀδύνατον‹. ἐπειδὴ δὲ τού-  
 του χάριν ἐξηύρηται σοφοῖς ἀνδράσιν, ὡς ἂν τοῦ ἀκατ-  
 ονομάστου καὶ πρώτου λάβοιμέν τινα ἐπίνοιαν διαδη-  
 λοῦσαν αὐτὸν ἢ τῇ συνθέσει τῇ ἐπὶ τὰ ἄλλα ἢ ἀναλύ-  
 σει ἀπ᾿ αὐτῶν ἢ ἀναλογίᾳ, τὸ ἄλλως ἄρρητον θέλω691  
10 <μὲ>ν διδάξαι, θαυμάσαιμι δ᾿ ἂν εἰ ἀκολουθῆσαι  
 δυνήσεσθε παντελῶς τῇ σαρκὶ ἐνδεδεμένοι καὶ μηδὲν  
 καθαρὸν βλέποντες.  

[[S. 166]] 

73,24 f. Die Worte τῶν θεολογίας πραγμάτων schreiben Keim und Glöckner dem 
Celsus, Koetschau dem Origenes zu. Ein sicherer Entscheid lässt sich nicht fäl-
len. Jedenfalls darf das Wort θεολογία bei einem Verehrer der Orphiker und 
Platons nicht befremden. Zwar sind wir hier bei Celsus formal noch nicht so 
weit wie bei dem gleichzeitigen Numenios von Apamea, der im 6. Buche περὶ 
τἀγαθοῦ dem Platon eine soteriologische ῥῆσις an die Menschen in den Mund 
legt (Euseb. praep. ev. XI 18,22 f.), aber sachlich ist der Unterschied [[S. 167]] 
nicht mehr gar zu gross, und das Wachsen des ‚Neuplatonismus‘ wird deutlich 
sichtbar.  
74,1–3. Plat. Tim. 28 c. Über diesen Gemeinplatz und seine Verwendung s. die 
Übersicht bei Geffcken, Apologeten 174 f.  
[[Zu 74,8–26 s. nach frg. VII 45.]] 
 
VII 45  [[74,12–75,8 Schröder | Bd. 4, 120,12–122,34 Borret]] 

[[S. 74]]                  οὐσία καὶ γένεσις νοητόν,  
 ὁρατόν· μετὰ οὐσίας μὲν ἀλήθεια, μετὰ δὲ γενέσεως  
 πλάνη. περὶ ἀλήθειαν μὲν οὖν ἐπιστήμη, περὶ δὲ θά-  
15 τερον δόξα· καὶ νοητοῦ μέν ἐστι νόησις, ὁρατοῦ δὲ  
 ὄψις· γιγνώσκει δὲ νοητὸν μὲν νοῦς, ὁρατὸν δὲ ὀφθαλ-  
 μός· ὅπερ οὖν ἐν τοῖς ὁρατοῖς ἥλιος, οὔτ᾿ ὀφθαλμὸς  
 ὢν οὔτ᾿ ὄψις, ἀλλ᾿ ὀφθαλμῷ τε τοῦ ὅρᾶν αἴτιος καὶ  

 
686  ζητεῖται M2  ζητεῖτε A 
687  καὶ] om. P  ἡ M2 Iol 
688  φιλοσόφοις add. Koetschau in transl. 
689  ἡ τῆς addidi 
690  ὁδὸς M2  ὁδοῖς A 
691  θέλω <μὲ>ν Koetschau in transl.  θέλων A  θέλω Delarue  θέλουσαν (δ᾿ sequ. deleto) Bou-

héreau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
189 

 ὄψει τοῦ δι᾿ αὐτὸν συνίστασθαι καὶ ὁρατοῖς τοῦ  
20 ὁρᾶσθαι <καὶ692> πᾶσιν αἰσθητοῖς τοῦ γίνεσθαι, καὶ μὴν693  
 αὐτὸς αὑτῷ τοῦ βλέπεσθαι, τοῦτο ἐν τοῖς νοητοῖς  
 ἐκεῖνος, ὅσπερ οὔτε νοῦς οὔτε νόησις οὔτ᾿ ἐπιστήμη,  
 ἀλλὰ νῷ τε τοῦ νοεῖν αἴτιος καὶ νοήσει τοῦ δι᾿ αὐτὸν  
 εἶναι καὶ ἐπιστήμῃ τοῦ δι᾿ αὐτὸν γινώσκειν καὶ νο-  
25 ητοῖς ἅπασι καὶ αὐτῇ694 ἀληθείᾳ καὶ αὐτῇ οὐσίᾳ τοῦ εἶ-  
 ναι, πάντων ἐπέκεινα ὤν, ἀρρήτῳ τινὶ δυνάμει νοητός.  
 ταῦτ᾿ εἴρηται μὲν ἀνθρώποις νοῦν ἔχουσιν, εἰ δέ τι  
 αὐτῶν καὶ ὑμεῖς συνίετε, εὖ ὑμῖν ἔχει. καὶ πνεῦμα  

[[S. 75]] εἴ τι οἴεσθε κατιὸν ἐκ θεοῦ προαγγέλλειν τὰ θεῖα,  
 τοῦτ᾿ ἂν εἴη τὸ πνεῦμα τὸ ταῦτα κηρύττον, οὗ δὴ  
 πλησθέντες ἄνδρες παλαιοὶ πολλὰ κἀγαθὰ ἤγγειλαν· ὧν  
 εἰ μὴ δύνασθε ἐπαΐειν, σιωπᾶτε καὶ τὴν ἑαυτῶν ἀμα-  
  5 θίαν ἐγκαλύπτετε καὶ μὴ λέγετε τυφλώττειν τοὺς βλέ-  
 ποντας καὶ χωλοὺς εἶναι τοὺς τρέχοντας αὐτοὶ πάντῃ  
 τὰς ψυχὰς ἀποκεχωλευμένοι καὶ ἠκρωτηριασμένοι καὶ  
 τῷ σώματι ζῶντες, τουτέστι τῷ νεκρῷ.  

[[S. 167]] 

74,8–26. Nach immer neuen Anläufen in der Frage nach der Gotteserkenntnis 
(VI 66, VII 33.36) gibt nun Celsus hier eine Antwort. In den geometrischen (so 
versteht es auch Origenes VII 44 [Anfang]) Methoden der Synthesis, Analysis 
und Analogie (vgl. RE VII 1211 f., VI 933 f.) eröffnet er drei Wege dieser 
Erkenntnis, ohne jedoch die Methoden näher zu erläutern. Weiter folgen in 
VII 45 sieben Begriffspaare, die veranschaulichen, dass sich Gott zu den νοητά 
verhält wie die Sonne zu den ὁρατά. Dass diese Ausführungen eine Erläuterung 
der Gotteserkenntnis κατ᾿ ἀναλογίαν darstellen, hat Schmidt, Jahrbuch 73, ge-
zeigt durch den Vergleich mit der εἰσαγωγή des Albinos [[rectius mit dem Διδασ-
καλικός des Alkinoos]], der p. 21 Hermann gleichfalls drei Wege der Gottes-
erkenntnis aufzählt: κατὰ ἀφαίρεσιν, κατ᾿ ἀναλογίαν, διὰ τὴν ἐν τιμίῳ ὑπεροχήν und 
sie durch Beispiele erläutert. Für den Weg κατ᾿ ἀναλογίαν nun führt Albinos 
das gleiche platonische Beispiel an wie Celsus. So wird auch hier wieder der 
Schulzusammenhang sichtbar. – Der kurze Abriss der erkenntnistheoretischen 
Seite der Ideenlehre ist auch in allen Einzelheiten platonisch, vgl. Staat 507 b ff. 
– Die Einfügung des καὶ in Z. 20 bestätigt sich in dem parallelen Satzbau durch 
das καὶ νοητοῖς ἅπασιν Z. 24.  

 
692  καὶ addidi 
693  μὴν Bouhéreau  μ (postea una uel duae litt. eras.) A  μὴ Edd. ante Koetschau 
694  αὕτη ἀλήθεια καὶ αὕτη οὐσία A  corr. Bouhéreau 



Text und Kommentar 

 
190 

75,7. Vgl. VII 46 (Anfang [Widerlegung]) καλοῦντες αὐτοὺς κεχωλευμένους τὰς ψυ-
χὰς κτλ.  
75,8. τουτέστι τῷ νεκρῷ: vgl. Plat. Phaed. 80 c ἐπειδὰν ἀποθάνῃ ὁ ἄνθρωπος, τὸ μὲν 
ὁρατὸν αὐτοῦ, τὸ σῶμα, καὶ ἐν ὁρατῷ κείμενον, ὃ δὴ νεκρὸν καλοῦμεν, κτλ.  
 
 
[[S. 168]] 

n)  (Spöttische) Vorschläge zur kultischen Verehrung  
bekannter Personen an Christi Stelle, 75,8–76,1. 

 
VII 53  [[75,8–76,1 Schröder | Bd. 4, 138,2–140,24 Borret]] 

[[S. 75]]          πόσῳ δ᾿ ἦν  
 ὑμῖν695 ἄμεινον, ἐπειδή γε καινοτομῆσαί τι ἐπεθυμήσατε,  
10 περὶ ἄλλον τινὰ τῶν γενναίως ἀποθανόντων καὶ θεῖον  
 μῦθον δέξασθαι δυναμένων σπουδάσαι; φέρε, εἰ μὴ  
 ἤρεσκεν Ἡρακλῆς καὶ Ἀσκληπιὸς καὶ οἱ πάλαι δεδοξα-  
 σμένοι, Ὀρφέα εἴχετε, ἄνδρα ὁμολογουμένως ὁσίῳ  
 χρησάμενον πνεύματι καὶ αὐτὸν βιαίως ἀποθανόντα –  
15 ἀλλ᾿ ἴσως ὑπ᾿ ἄλλων προείληπτο – Ἀνάξαρχον γοῦν, ὃς  
 εἰς ὅλμον ἐμβληθεὶς καὶ παρανομώτατα συντριβόμενος  
 εὖ μάλα κατεφρόνει τῆς κολάσεως λέγων· ›πτίσσε, πτίσ-  
 σε τὸν Ἀναξάρχου θύλακον, αὐτὸν γὰρ οὐ πτίσσεις‹,  
 θείου τινὸς ὡς ἀληθῶς πνεύματος ἡ φωνή – ἀλλὰ καὶ  
20 τούτῳ φθάσαντές τινες ἠκολούθησαν φυσικοί – οὐκοῦν  
 Ἐπίκτητον, ὅς τοῦ δεσπότου στρεβλοῦντος αὐτοῦ τὸ  
 σκέλος ὑπομειδιῶν ἀνεκπλήκτως ἔλεγε ›κατάσσεις‹ καὶ  
 κατάξαντος ›οὐκ ἔλεγον‹ εἶπεν ›ὅτι κατάσσεις;‹ τί  
 τοιοῦτον ὁ ὑμέτερος θεὸς κολαζόμενος ἐφθέγξατο;  
25 ὑμεῖς δὲ κἂν Σίβυλλαν, ᾗ χρῶνταί τινες ὑμῶν, εἰκότως  
 ἂν μᾶλλον προεστήσασθε ὡς τοῦ θεοῦ παῖδα· νῦν δὲ  
 παρεγγράφειν μὲν εἰς τὰ ἐκείνης πολλὰ καὶ βλάσφημα  
 εἰκῇ δύνασθε696, τὸν δὲ βίῳ μὲν ἐπιρρητοτάτῳ θανάτῳ δὲ  
 οἰκτίστῳ χρησάμενον θεὸν τίθεσθε. πόσῳ τοῦδε ἐπιτη-  
30 δειότερος ἦν ὑμῖν Ἰωνᾶς ›ἐπὶ τῇ κολοκύντῃ697‹ ἢ Δανι-  

[[S. 76]] ὴλ, ὁ ἐκ τῶν θηρίων, ἢ οἱ τῶνδε ἔτι τερατωδέστεροι;  
[[S. 168]] 

75,12 f. Vgl. III 22–42.  

 
695  ὑμῖν Mcorr.  ἡμῖν A 
696 δύνασθε A  δεδύνησθε Bouhéreau 
697  κολοκύντῃ A  κοιλίᾳ κήτους i.m. Iol2 cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
191 

75,13 f. Vgl. Kern, Orphicorum fragmenta S. 33–41.  
75,15–20. Vgl. Diels–Kranz, Vorsokratiker 72 A 1.13 (die vorliegende Stelle, so-
wie Tert. Apol. cap. 50 sind dort nicht erwähnt); s. Kommentar zu S. 10,19.  
75,21–23. Diese Notiz erklärt Arnim, RE VI 128, für „schwerlich richtig“; Sui-
das s. Ἐπίκτητος berichtet: πηρωθεὶς τὸ σκέλος ὑπὸ ῥεύματος. 
75,25–28. Siehe oben V 61. – Origenes (VII 56) teilt mit Lactant. div. inst. IV 
15,26 ff. die Überzeugung von der Echtheit und Unverfälschtheit der sibyllini-
schen Orakel; s. dazu RE A698 II 2119 und Keims Angaben über die Stellung 
der anderen frühchristlichen Schriftsteller zur Sibylle. 
75,28. Die Apostel werden I 62 ἐπίρρητοι ἄνθρωποι genannt; das Wort kehrt noch 
einmal in III 50 wieder zur Charakterisierung der gauklerischen Schaustellungen 
auf den Märkten.  
75,30 f. Jon. 4,6. Die varia lectio (ἐν τῇ) κοιλίᾳ (τοῦ) κήτους ist nach VII 57 (An-
fang) beigeschrieben, wo Origenes Jon. 2,1 zitiert. Das hat mit Celsus nichts zu 
tun, der hier offenbar γελᾷ καὶ χλευάζει, um mit Origenes zu reden.  
 
 
[[S. 168]] 

o)  Die Vorschrift, Unrecht geduldig zu leiden,  
ist aus Platons Kriton entlehnt, 76,2–27.  

 
VII 58  [[76,2–27 Schröder | Bd. 4, 148,2–150,25 Borret]] 

[[S. 76]] ἔστιν αὐτοῖς καὶ τοιόνδε παράγγελμα τὸν ὑβρί-  
 ζοντα μὴ ἀμύνεσθαι, κἂν τύπτῃ, φησί, τὴν ἑτέραν  
 γνάθον, σὺ δὲ ›καὶ τὴν ἄλλην‹ ›πάρεχε‹. ἀρχαῖον καὶ  
  5 τοῦτο εὖ μάλα πρόσθεν εἰρημένον, ἀγροικότερον δ᾿ αὐ-  
 τὸ ἀπεμνημόνευσαν, ἐπεὶ καὶ Πλάτωνι πεποίηται Σωκρά-  
 της Κρίτωνι διαλεγόμενος τάδε ›οὐδαμῶς ἄρα699 δεῖ ἀδι-  
 κεῖν. οὐ δῆτα. οὐδ᾿ ἀδικούμενον ἄρα700 ἀνταδικεῖν, ὡς  
 οἱ πολλοὶ οἴονται, ἐπειδή γε701 οὐδαμῶς δεῖ ἀδικεῖν. οὐ  
10 φαίνεται. τί δὲ δή; κακουργεῖν δεῖ, ὦ Κρίτων, ἢ οὔ;  
 οὐ δεῖ δήπου, ὦ Σώκρατες. τί δέ; ἀντικακουργεῖν [καὶ702]  
 κακῶς πάσχοντα, ὡς οἱ πολλοί φασι, δίκαιον ἢ οὐ δί-  
 καιον; οὐδαμῶς. τὸ γάρ που κακῶς ποιεῖν ἀνθρώπους  
 τοῦ ἀδικεῖν οὐδὲν διαφέρει. ἀληθῆ λέγεις. οὔτε ἄρα  

 
698  [[A] 2. Reihe add. RP]] 
699  ἆρα A 
700  ἆρα A 
701  ἐπεὶ δέ γε A 
702  καὶ deest ap. Plat. del. Delarue 



Text und Kommentar 

 
192 

15 ἀνταδικεῖν δεῖ οὔτε703 κακῶς ποιεῖν οὐδένα ἀνθρώπων,  
 οὐδ᾿ ἂν ὁτιοῦν πάσχῃ παρ᾿704 αὐτῶν.‹ ταῦτά φησιν ὁ  
 Πλάτων καὶ αὖθις τάδε ›σκόπει οὖν δὴ705 καὶ σὺ εὖ μάλα  
 πότερον κοινωνεῖς καὶ συνδοκεῖ σοι καὶ ἀρχώμεθα706 ἐν-  
 τεῦθεν βουλευόμενοι, ὡς οὐδέποτε ὀρθῶς ἔχοντος οὔτε  
20 τοῦ ἀδικεῖν οὔτε τοῦ ἀνταδικεῖν οὔτε κακῶς πάσχον-  
 τα ἀμύνεσθαι ἀντιδρῶντα κακῶς, ἢ ἀφίστασαι707 καὶ οὐ  
 κοινωνεῖς τῆς ἀρχῆς. ἐμοὶ μὲν γὰρ καὶ πάλαι οὕτως  
 καὶ νῦν ἔτι δοκεῖ.‹ Πλάτωνι μὲν οὖν οὕτως ἤρεσεν, ἦν  
 δὲ καὶ πρόσθεν ἔτι θείοις ἀνδράσι δεδογμένα. ἀλλὰ  
25 τῶνδε μὲν πέρι καὶ τῶν ἄλλων, ὅσα παραφθείρουσιν,  
 ἀρκείτω τὰ εἰρημένα, καὶ ὅτῳ φίλον ἐπὶ πλεῖόν τι  
 αὐτῶν ζητεῖν, εἴσεται708.  

[[S. 168]] 

76,2 ff. Keim vermutet den Zusammenhang darin, dass die Christen diese Be-
merkung vielleicht zur Rechtfertigung des Todes ihres Meisters vorgebracht 
hätten. Das ist nicht sehr wahrscheinlich. Celsus setzt einfach die Reihe der παρ-
ακούσματα fort.  
[[S. 169]] 

76,3. φησί sc. τὸ παράγγελμα, oder ist φασί zu schreiben entsprechend dem ἀπ-
εμνημόνευσαν in Z. 6? Vgl. VII 18.  
76,7–16. Plat. Crito 49 b c.  
76,17–23. Plat. Crito 49 d e.  
76,24–27. Hier ist deutlich das Ende der Untersuchungen über die christlichen 
‚Missverständnisse‘ markiert.  
 
 

 
703  οὔτε Plato  οὐδὲ A 
704  παρ᾿ A  ὕπ᾿ P Vcorr. Plato 
705  δὴ οὖν Plato 
706  ἀρχώμεθα M Plato  ἀρχόμεθα A 
707  ἀφίστασθαι A 
708  εἰσέσται A 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
193 

Verteidigung der Staatsreligion (VII 62 – VIII 62) 
und der Forderungen des staatlichen Lebens (VIII 63–71). 

 
a)  Mit der Verwerfung der Götterbilder folgen die Christen  

nur dem Beispiel gesetzloser Völker, 76,27–77,21. 
 
VII 62 (Anfang)  
  [[76,27–77,21 Schröder; Bd. 4, 158,2–160,22 Borret]] 

[[S. 76]]               στῶμεν δ᾿ ἐκεῖθεν. οὐκ  
 ἀνέχονται νεὼς ὁρῶντες καὶ βωμοὺς καὶ ἀγάλματα· οὐδὲ  

[[S. 77]] γὰρ Σκύθαι τοῦτο οὐδὲ Λιβύων οἱ Νομάδες οὐδὲ Σῆρες  
 οἱ ἄθεοι οὐδ᾿ ἄλλα ἔθνη τὰ δυσαγέστατα καὶ ἀνομώτατα.  
 ὅτι δὲ καὶ Πέρσαι οὕτως νομίζουσιν709, Ἡρόδοτος ἐν  
 τοῖσδε ἱστορεῖ ›Πέρσας710 δὲ οἶδα νόμοισι τοῖσδε711 χρεω-  
  5 μένους712, ἀγάλματα μὲν καὶ713 βωμοὺς καὶ ναοὺς714 οὐκ ἐν νό-  
 μῳ ποιευμένους715 ἱδρύεσθαι716, ἀλλὰ καὶ τοῖσι ποιεῦσι  
 μωρίην ἐπιφέρουσιν, ὡς μὲν ἐμοὶ δοκέει717, διότι718 οὐκ  
 ἀνθρωποφυέας ἐνόμισαν τοὺς θεοὺς καθάπερ719 οἱ Ἕλλη-  
 νες εἶναι‹. καὶ μὴν καὶ Ἡράκλειτος ὧδέ πως ἀπο-  
10 φαίνεται ›καὶ τοῖς ἀγάλμασι τουτέοισιν εὔχονται,  
 ὁκοῖον εἴ τις τοῖς δόμοισι λεσχηνεύοιτο, οὔ τι γινώ-  
 σκων θεοὺς οὐδ᾿ ἥρωας οἵτινές εἰσι‹. τί γοῦν σοφώ-  
 τερον τοῦ Ἡρακλείτου ἡμᾶς διδάσκουσιν; ὁ μέν γε μά-  
 λα ἀπορρήτως ὑποσημαίνει ἠλίθιον τὸ τοῖς ἀγάλμασιν  
15 εὔχεσθαι, ἐὰν μὴ γινώσκῃ τις θεοὺς καὶ ἥρωας οἵτινές  
 εἰσιν, [Ἡράκλειτος720 μὲν οὕτως] οἱ δὲ ἄντικρυς τὰ  
 ἀγάλματα ἀτιμάζουσιν. εἰ μὲν ὅτι λίθος ἢ ξύλον ἢ  
 χαλκὸς ἢ χρυσός, ὃν ὁ δεῖνα ἢ ὁ δεῖνα εἰργάσατο,  
 οὐκ ἂν εἴη θεός, γελοία ἡ σοφία. τίς γὰρ καὶ ἄλλος,  

 
709  νομίζουσιν Bouhéreau  ὀνομάζουσιν A 
710  πέρσας Mcorr.  πέρσαις A 
711  τοῖσδε A  τοιοισίδε Herod. 
712  χρεομένους A 
713  καὶ νηοὺς καὶ βωμοὺς Herod. 
714  [[ναοὺς] νηοὺς RP post corr.  ναοὺς A  corr. ex Herod.  cf. p. 80,24 in app. (i.m.) add. RP]] 
715  ποιευμένους Herod.  πορευομένους A 
716  ἱδρύσθαι A 
717  δοκέειν Herod. 
718  διότι A  ὅτι Herod. 
719  κατά περ Herod. 
720  Ἡράκλειτος μὲν οὕτως seclusi cf. Adn. 



Text und Kommentar 

 
194 

20 εἰ μὴ πάντῃ νήπιος, ταῦτα ἡγεῖται θεοὺς721 ἀλλὰ722 θεῶν  
 ἀναθήματα καὶ ἀγάλματα;  

[[S. 169]] 

76,28–77,2. Celsus erhebt den Vorwurf des Atheismus gegen die Christen und 
versucht, sie durch Einreihung unter die gesetzlosesten Völker zu diffamieren. 
(Über Verbreitung und Bedeutung dieser Anklage s. Harnack,723 Texte und 
Untersuchungen N.F. XIII 3 [[rectius 4]], 1905, bes. S. 11. – Den gleichen Vor-
wurf erhebt Caecilius bei Min. Fel. Oct. 8,4.) – Σκύθαι: nach Herod. IV 59. – 
Σῆρες οἱ ἄθεοι: darauf fällt Licht durch eine Notiz des Bardesanes bei Euseb. 
praep. ev. VI 10,12 νόμος ἐστὶ παρὰ Σήραις μηδένα φονεύειν .. μήτε ξόανα προσκυνεῖν, 
καὶ ἐν ἐκείνῃ τῇ μεγίστῃ χώρᾳ οὐ ναὸν ἔστιν ἰδεῖν. Vgl.724 RE A II 1680.  
77,3–17. Hier liegt der Gelehrte mit dem Polemiker im Streit. Passen schon 
die Skythen nach ihrer Verhimmelung in I 14 [[rectius 16]] nicht so recht zu 
den ‚atheistischen‘ Chinesen, so fängt die Sache mit den Persern und Heraklit 
an, sehr bedenklich zu werden, und Celsus kann sich vor der Anklage aus 
seinen eigenen Parallelen nur durch eine kennzeichnende Umbiegung in der 
Auslegung des Heraklitzitates retten: das modal-kausale Partizip οὔ τι γινώσκων 
(Z. 11) wird bei ihm zum Eventualis ἐὰν μὴ γινώσκῃ τις (Z. 15)! Der Gedanken-
gang stellt sich also [[S. 170]] folgendermassen dar: der Atheismus ist abzu-
lehnen. Wenn man aber schon Atheismus zulässt, dann nur in der theoretischen, 
bloss der geistigen Elite dunkel angedeuteten Form des Heraklit, nicht in der 
plebeisch-aggressiven Art der Christen. Celsus teilt hier das Los so mancher 
Religionsvergleicher, die sich nicht bloss der Parallelen der Gegner, sondern 
hie und da sogar der eigenen erwehren müssen. – In Z. 16725 wird die be-
absichtigte Antithese des Celsus durch die Worte Ἡράκλειτος μὲν οὕτως gestört. 

 
721  θεοὺς e θεὸν corr. vid. A1 
722  post ἀλλὰ add. μὴ Delarue cf. Adn. 
723  [[Harnack,] Der Vorwurf des Atheismus in den drei ersten Jahrhunderten, add. RP]] 
724  [[Vgl. .. 1680.] Diese Notiz stammt in der vorliegenden Form erst aus nachcelsischer 

Zeit und überhaupt drang reichlichere Kunde über die Chinesen erst seit etwa 100 n.Chr. 
nach dem römischen Reich (s. Herrmann, RE 2. Reihe VI [[rectius II resp. IV. Halbband]] 
1680). Der Polyhistor Celsus ist also kein blosser Antiquar, der seine völkerkundlichen 
Kenntnisse bloss aus der Vergangenheit bezieht von Herodot und stoischen Geographen, 
sondern er steht auch hier „auf der Höhe der Forschung“ seiner Zeit. RP]] 

725  [[In Z. 16 .. eingesetzt worden.] In 77,16 habe ich die Worte Ἡράκλειτος μὲν οὕτως als 
eingedrungene Randbemerkung gestrichen, weil nur so die beabsichtigte Antithese 
des Celsus klar in Erscheinung tritt: bei gleicher Grundanschauung des Heraklit und 
der Christen ist doch ihre Handlungsweise ganz verschieden: Heraklit μάλα ἀπορρήτως 
ὑποσημαίνει deutet seine Ansicht nur vorsichtig dunkel an, die Christen ἄντικρυς ἀτιμά-
ζουσιν lassen sich grobschlächtig gleich zu Handgreiflichkeiten hinreissen. Wenn man 
die gestrichenen Worte halten will, muss man eine bei dem kurzen Satz fast unerträg-
liche Anakoluthie annehmen, wobei das Ἡράκλειτος μὲν das ὁ μέν γε von Z. 13 noch ein-
mal aufnimmt. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
195 

Celsus will sagen: Bei gleicher Grundanschauung ist doch die Handlungsweise 
des Heraklit und der Christen ganz verschieden. Der eine deutet seine Ansicht 
nur vorsichtig dunkel an, die anderen lassen sich grobschlächtig gleich zu 
Handgreiflichkeiten hinreissen. v. Blumenthal726 wies mich darauf hin, dass 
man besser nicht die Worte als Glosse eines Lesers streicht, wie ich vorschlug, 
sondern sie in Z. 12 versetzt. Dann erklärt sich der Ursprung der Korruptel. 
Die vergessenen Worte waren mit vorausgesetzem Stichwort (οἵτινές) εἰσιν am 
Rande nachgetragen und sind dann hinter dem gleichen Stichwort in Z. 16 
eingesetzt worden. – Zu727 Z. 4–9: Herod. I 131, s. oben V 34. – Z. 10–12: 
Heraklit 22 B 5 Diels–Kranz.  
77,20. ἀλλά: Die vorhergehende Frage hat negativen Sinn, deshalb das einfache 
ἀλλά.  
 
 
[[S. 170]] 

b)  Wenn die Christen die Götterbilder nicht verehren,  
widersprechen sie sich selbst, da sie doch „nach dem Bilde Gottes“ 
geschaffen zu sein behaupten, 77,21–78,5. 

 
VII 62 (Ende)  
  [[77,21–78,2 Schröder | Bd. 4, 160,22–29 Borret]] 

[[S. 77]]         εἰ δ᾿ ὅτι μηδὲ θείας εἰκό-  
 νας ὑποληπτέον – ἄλλην γὰρ εἶναι θεοῦ μορφήν, ὥσπερ  
 καὶ Πέρσαις δοκεῖ – λελήθασιν αὐτοὶ σφᾶς αὐτοὺς  
 ἐλέγχοντες, ὅταν φῶσιν ὅτι ›ὁ θεὸς ἐποίησε τὸν ἄν-  
25 θρωπον‹ ἰδίαν ›εἰκόνα‹, τὸ δὲ εἶδος ὅμοιον ἑαυτῷ.  
 ἀλλὰ συνθήσονται μὲν εἶναι ταῦτα ἐπὶ τιμῇ τινων, ἢ ὁ-  
 μοίων ἢ ἀνομοίων τὸ εἶδος, οὔτε δὲ θεοὺς εἶναι, οἷς  

[[S. 78]] ταῦτα ἀνάκειται, ἀλλὰ δαίμονας οὔτε728 χρῆναι θεραπεύ-  
 ειν δαίμονας ὅστις σέβει θεόν.  

[[S. 170]] 

77,24 f. Gen. 1,26.27. Vgl. VI 63.  
 

 
726  [[Albrecht v. Blumenthal (1889–1945; 1938 persönlicher Ordinarius für klassische Philo-

logie in Gießen, 1940 Lehrstuhlinhaber)]] 
727  [[Zu] Die Belegstellen: RP]] 
728  οὔτε Wendland  οὐδὲ A  cf. II,216,18 Koetschau 



Text und Kommentar 

 
196 

VII 68 (Anfang) 

  [[78,2–5 Schröder | Bd. 4, 170,1–4 Borret]] 

                διὰ δὲ τὰ ἀνω-  
 τέρω πολλὰ περὶ τοῦ Ἰησοῦ εἰρημένα οὐ χρὴ729 παλιλλογεῖν  
 πρὸς τὸ ὅτι μὲν οὖν αὐτοὶ διελέγχονται σαφῶς οὐ  
  5 θεὸν ἀλλ᾿ οὐδὲ δαίμονα, ἀλλὰ νεκρὸν σέβοντες.  

[[S. 170]] 

78,4 f. Keim und Glöckner stellen einen Hauptsatz her unter Beseitigung des 
ὅτι. Es handelt sich aber um einen eröffnenden Nebensatz, zu dem der Haupt-
satz (und die folgenden Sätze?) fehlen. Nach der üblichen Zitierweise würden 
wir hinter σέβοντες ein καὶ τὰ ἑξῆς erwarten, das Origenes [[S. 171]] z.B. 3,20 an-
gewandt hat. Die kürzeste Sinnergänzung wäre etwa folgende: .. <das ist schon 
vorher dargelegt worden, und wir werden noch einmal darauf zurückkommen>. 
πρότερον730 δὲ κτλ. Tatsächlich wird nämlich die Verehrung Jesu neben und über 
Gott VIII 12–15 wiederaufgenommen. Dazwischen aber drängt sich noch ein-
mal die immer noch nicht erledigte Behauptung der Christen (VII 63 [[rectius 
62]] [Ende]) οὐ χρῆναι θεραπεύειν τοὺς δαίμονας.  
 
 
[[S. 171]] 

c)  Verteidigung und Begründung der Dämonenverehrung 

      1)  Die Dämonen haben Vollmacht vom höchsten Gott, 78,7–15. 
 
VII 68 (Fortsetzung)  
  [[78,5–15 Schröder | Bd. 4, 170,4–172,13 Borret]] 

[[S. 78]]                 τοῦ-  
 το μὲν αὐτίκα διὰ τοῦτο παραλιπόντες ἴδωμεν τὰς ἑξῆς  
 τοῦ Κέλσου λέξεις ἐν αἷς φησι πρότερον δὲ ἐρήσομαι  
 διὰ τί δαίμονας οὐ θεραπευτέον; οὐ πάντα μέντοι κα-  
 τὰ γνώμην διοικεῖται τοῦ θεοῦ, καὶ πᾶσα ἐξ ἐκείνου  
10 πρόνοια, καὶ ὅ, τιπερ ἂν <ᾖ731> ἐν τοῖς ὅλοις, εἴτε θεοῦ  
 ἔργον εἴτ᾿ ἄγγέλων εἴτ᾿ ἄλλων δαιμόνων εἴτε ἡρώων,  
 πάντα ταῦτα ἔχει νόμον ἐκ τοῦ μεγίστου θεοῦ, τέτα-  
 κται δὲ ἐφ᾿ ἑκάστῳ δύναμιν λαχὼν ὅστις ἠξίωται; τοῦ-  
 τον οὖν τὸν ἐκεῖθεν ἐξουσίας τετυχηκότα οὐ θεραπεύ-  
15 <σ>ει732 δικαίως ὁ σέβων τὸν θεόν;  

 
729  [[χρὴ] rectius χρὴ νῦν cf. edd. Koetschau Borret]] 
730  [[πρότερον] πρότερον RP]] 
731  ᾖ add. Koetschau coll. II,218,3; 219,28 Koetschau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
197 

[[S. 171]] 

78,7–15. Die hier und in den folgenden Kapiteln ausführlich dargelegte Dämo-
nenlehre ist schon oft behandelt worden, besonders eindringlich von R. Heinze, 
Xenokrates (1892) 78–123733, Pohlenz, Vom Zorne Gottes 132 ff. Siehe auch 
Andres, RE Suppl. III 310 f. In allen wesentlichen Punkten deckt sich die Lehre 
des Celsus mit der seiner Zeit. Formal wichtig ist der Nachweis Schmidts, Jahr-
buch 73, dass auch hier die gleiche Methode der Zusammenstellung platoni-
scher Gedanken aus verschiedenen Dialogen sichtbar wird. So beruhen VII 68, 
VIII 28.58 (Anfang) auf Leg. 903 b; V 25, VIII 24 auf Politic. 271 d, Leg. 717 b 
und Tim. 40; VIII 45.60 auf Symp. 203 a. Dazu tritt jetzt noch das neu entdeckte 
Fragment VIII 34, das mit dem Phaidonzitat dieser Genealogie sozusagen den 
urkundlichen Stempel beidrückt. – Die Stellen, an denen Celsus über die Dä-
monen spricht, sind folgende: I 6.9; II 17; V 6.25; VII 62 ff.68 ff.; VIII 28.34.35. 
39.45.53.58.60. – Z. 11. Die Gleichstellung der (jüdischen) Engel mit den Dä-
monen ist seit dem 1. Jh. v.Chr. vorbereitet (Rougier, a.O. 143, führt die Gleich-
stellung auf Poseidonios zurück734), wenngleich der jüdisch-christliche Einfluss 
bei Celsus noch nicht so stark hervortritt wie etwa bei Porphyrius; s. Andres, 
a.O. 111, ebd. Literaturangabe zu Porphyrius.  
 
 
[[S. 172]] 

      2)  Die Einwände der Christen, die doch selbst neben, ja über Gott 
noch seinen Sohn verehren, werden widerlegt, 78,15–80,25. 

 
VII 68 (Ende)  
 [[78,15f. Schröder | Bd. 4, 172,13f. Borret]] 

[[S. 78]]               οὔ[τε]735 γὰρ οἷόν τε,  
 φησι736, ›δουλεύειν‹ τὸν αὐτὸν πλείοσι ›κυρίοις‹.  

[[S. 172]] 

78,15 f. Vgl. Matth. 6,24. – Die Antwort auf die vorangehenden Fragen des Cel-
sus birgt in der Überlieferung eine Reihe von Schwierigkeiten. Zunächst: wer 
antwortet? Nach dem überlieferten φησι, das sonst immer bedeutet: „Celsus sagt“, 
denkt man zunächst an Celsus selbst und wird in dieser Auffassung bestärkt 
durch die ausführliche Wiederholung VII 70 (Ende) καὶ ὅ, τιπερ ἂν – ὁ σέβων τὸν 

 
732  θεραπεύ<σ>ει Koetschau coll. II,220,3 Koetschau 
733  [[78–123] (ebd. 78–123 über die Dämonologie des Xenokrates, seiner Vorgänger und 

Nachfolger) RP]] 
734  [[zurück] und verweist 151 f. auf entsprechende Stellen im AT add. RP]] 
735  οὐ[τε] scripsi  οὐδὲ vel οὐ Wendland  οὔτοι Koetschau in transl.  cf. Adn. 
736  [[φησι] φασι RP post corr. i.m.  φασι scripsi  φησι A  cf. Adn. in app. add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
198 

θεόν. τούτοις δ᾿ ἐπιφέρει (sc. Celsus) τὸ ›οὐ γὰρ οἷόν τε δουλεύειν τὸν αὐτὸν πλείοσι 
κυρίοις‹. Dem widerspricht aber ganz klar VIII 2 (Anfang) ἐπηπόρησε δὲ ἐν τοῖς 
πρὸ τούτων πρὸς ἡμᾶς, διὰ τί δαίμονας οὐ θεραπεύομεν .. εἶθ᾿ ἑξῆς ἐκείνοις ἡμᾶς εἰσάγει 
λέγοντας πρὸς τὴν ἐπαπόρησιν αὐτοῦ .. ὅτι οὐχ οἷόν τε δουλεύειν τὸν αὐτὸν πλείοσι κυρίοις. 
Also scheinen Keim und Koetschau recht zu haben mit ihrer Übersetzung von 
φησι = „sagt der Christ“. Aber welcher Christ? Oben 78,4 ist von Christen (im 
Plural) die Rede und auf den Plural führt auch die zitierte Stelle VIII 2 (An-
fang) ἡμᾶς εἰσάγει λέγοντας. Man kann sich auch nicht, um das φησι zu halten, 
darauf berufen, dass Celsus auch sonst unvermittelt einen Gegner einführt, denn 
das gilt nur für die aus dem Diatribenstil bekannte Anrede an einen fiktiven 
Gegner in der 2. Person Singular. Es scheint mir also nichts anderes übrig zu 
bleiben, als φασι zu konjizieren. Ausserdem ist auch das überlieferte οὔτε γάρ 
unmöglich, denn eine zweigliedrige Antwort ist dem Zusammenhang nach so 
ziemlich ausgeschlossen. Da nun in den oben zitierten Wiederholungen οὐ γάρ 
und οὐχ auftritt, möchte ich mich lieber für οὐ entscheiden als für die sonst 
vorgeschlagenen Konjekturen.  
 
VIII 2 (Anfang)   
  [[78,18–79,6 Schröder | Bd. 4, 182,7–22 Borret]] 

[[S. 78]] τοῦτο δ᾿ ὡς <ἀληθῶς>737 οἴεται, στάσεως εἶ-  
 ναι φωνὴν τῶν, ὡς αὐτὸς ὠνόμασεν, ἀποτειχιζόντων ἑ-  
20 αυτοὺς καὶ ἀπορρηγνύντων ἀπὸ τῶν λοιπῶν ἀνθρώπων. νο-  
 μίζει δὲ τοὺς τοῦτο λέγοντας τὸ ὅσον ἔφ᾿ ἑαυτοῖς ἀπο-  
 μάττεσθαι τὸ σφέτερον πάθος εἰς τὸν θεόν. διὸ καὶ  
 ἐπὶ μὲν ἀνθρώπων χώραν ἔχειν οἴεται τὸν δουλεύοντά  
 τινι μὴ ἂν εὐλόγως καὶ ἄλλῳ δουλεύειν ἀνθρώπῳ, ὡς  
25 βλαπτομένου τοῦ ἑτέρου ἀπὸ τῆς διαφόρου δουλείας  
 μηδὲ τὸν φθάσαντα συνομωμοκέναι τινὶ συνομνύειν καὶ  
 ἑτέρῳ ὡς βλάπτοντα, †738 λόγον ἔχειν τὸ μὴ739 δουλεύειν  
 ἅμα διαφόροις ἥρωσι καὶ τοῖς τοιούτοις δαίμοσιν·  

[[S. 79]] ἐπὶ δὲ θεοῦ, πρὸς ὃν οὔτε βλάβη τις οὔτε λύπη φθά-  
 νει740, ἄλογον νομίζει τὸ φυλάττεσθαι ὁμοίως τοῖς  
 περὶ ἀνθρώπων καὶ ἡρώων καὶ τοιῶνδε741 δαιμόνων θερα-  
 πεύειν θεοὺς πλείονας. φησὶ δὲ καὶ τὸν θεραπεύοντα  

 
737  ἀληθῶς addidi cf. p. 75,19; 79,23 pass. [[pass.] possis etiam [ὡς] οἴεται i.m. add. RP]] 
738  ante λόγον add. καὶ Koetschau cf. Adn. 
739  μὴ om. Iol 
740  φθάνει Koetschau  φανῆ (η corr.) A  φθάνῃ Bouhéreau 
741  τοιῶνδε] τοιῶν A cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
199 

  5 θεοὺς πλείονας τῷ742 ἕν τι τῶν τοῦ μεγάλου θεραπεύειν  
 φίλον καὶ ἐν τούτῳ ἐκείνῳ ποιεῖν.  

[[S. 172]] 

78,18. Vgl. III 5, VIII 14, I 26.  
[[S. 173]] 

78,19 f. VIII 5 (Ende [Wiederholung]) καὶ ἀποσχίζουσι καὶ ἀπορρηγνύουσιν ἑαυτούς.  
78,27. Aus den Widerlegungen in VIII 7 ergeben sich einige Anhaltspunkte für 
die Wiederherstellung der korrupten Stelle. II,226,2 Koetschau λέγων μετὰ τὸν 
περὶ τῆς πρὸς ἀνθρώπους δουλείας λόγον .. ὅτι εἴη δ᾿ ἂν τὸ αὐτὸ καὶ περὶ ἡρώων τε καὶ 
τῶν τοιούτων δαιμόνων und 226,10 ὡς βλαπτομένου ἀνάλογον τοῖς βλαπτομένοις ἀνθρώ-
ποις τοῦ προτέρου δαίμονος. Danach könnte man etwa vermuten: <καὶ τὸν αὐτὸν> 
λόγον ἔχειν. Das würde auch dem μὴ ἂν εὐλόγως Z. 24 entsprechen. Sonst muss 
man sich wohl mit dem einfachen <καὶ> von Koetschau begnügen.  
 
VIII 9/VIII 2 (Mitte)   
  [[79,6–11 Schröder | Bd. 4, 194,4–8 Borret]] 

[[S. 79]]           (9) ὡσπερεὶ αἰσθη-  
 θεὶς ἑαυτοῦ οὐχ ὑγιῶς εἰπόντος743 εἰ γάρ τι744 καὶ ἄλλο  
 τῶν ἐν τοῖς ὅλοις θεραπεύ<σ>εις745, εἰτ᾿ ἐπαναλαμβάνει  
 καὶ διόρθωσιν προσάγει τῷ λεγομένῳ ἐν746 τούτῳ (9/2) οὐδ᾿  
10 ἔξεστι τιμᾶσθαι (9) οὐδενὶ ὅτῳ (9/2) μὴ ἐξ ἐκείνου τοῦτο δέ-  
 δοται.  

 
79,6. Die Fortsetzung nach ποιεῖν lautet in VIII 2: καὶ προστίθησιν ὅτι οὐδ᾿ ἔξεστι 
τιμᾶσθαί ᾧ μὴ ἐξ ἐκείνου τοῦτο δέδοται. διὸ[τι] (διότι leitet keinen Hauptsatz ein, 
deshalb habe ich die Silbe τι als Dittographie getilgt; διὸ bei Origenes z.B. 
II,274,11 Koetschau und oft) τιμῶν τις καὶ σέβων, φησί, τοὺς ἐκείνου πάντας οὐ λυπεῖ 
τὸν θεόν οὗ πάντες εἰσίν. Den hier ausgelassenen Bedingungssatz εἰ γάρ τι – θεραπεύ-
σεις haben Keim und Glöckner richtig aus VIII 9 entnommen, aber es scheint 
mir zu gewagt, ihm als Hauptsatz die Worte οὐδ᾿ ἔξεστι – δίδοται [[rectius δέδοται]] 
(Z. 9–11) folgen zu lassen. Dem Origenes kommt es hier nur darauf an, dem 
Celsus einen Widerspruch nachzuweisen. Zu diesem Zweck greift er Satzteile 
heraus, die für seine Absicht gerade passen, ohne viel nach dem Zusammen-
hang bei Celsus zu fragen. Dass noch manches zwischen dem θεραπεύσεις und 
dem οὐδ᾿ ἔξεστι stand, das scheint mir der Wortlaut des Origenes ziemlich deut-

 
742  τῷ Vcorr. Iolcorr.  τῶν A1 
743  εἰπόνὼντος [[ὼν super πόν scriptum]] A1 
744  τι ss. A1 
745  θεραπεύσεις Iol  θεραπεύεις A  cf. II,227,5 Koetschau 
746  ἐν τούτῳ A  ὅτι Bouhéreau coll. II,222,18 Koetschau  cf. Adn. 



Text und Kommentar 

 
200 

lich zu zeigen: (Z. 8 f.) „er nimmt dann den Gedanken wieder auf und bringt 
an seiner Äusserung eine Verbesserung an mit diesem Ausspruch“. So spricht 
man nicht, wenn man einen Widerspruch in ein und demselben Satz nachweist. 
Was im Nachsatz zu εἰ γάρ τι gestanden hat, ist schwer zu sagen. Man könnte 
[[S. 174]] etwa denken an: .. <dann wirst du damit auch den Gott des Weltalls 
ehren. Denn es wird kein Wesen geehrt> οὐδ᾿ ἔξεστι κτλ. Von einem „Gott des 
Weltalls“ spricht Origenes in der Polemik VIII 9 (Mitte) οὐ δήπου ἐρεῖς ὅτι ἀπὸ τοῦ 
θεοῦ τῶν ὅλων δέδοται τὸ τιμᾶσθαι ὡς θεῷ τῷ Ἀντινόῳ. (Ein Nachklang anscheinend 
auch noch VIII 13 [Mitte] = II,230,23 Koetschau τῷ θεῷ τῶν ὅλων.) Mit dieser 
Ergänzung bekäme auch das ἐξ ἐκείνου (Z. 10) – vorausgesetzt, dass es wirklich 
von Celsus stammt – eine bessere Beziehung. Der Wiederholung in VIII 9 bin 
ich auch im Wortlaut gefolgt: Z. 10 οὐδενὶ ὅτῳ statt τινι ᾧ.  
 
VIII 10/VIII 2 (Ende)   
  [[79,11f. Schröder | Bd. 4, 196,16f. Borret]] 

[[S. 79]]             (10/2) τιμῶν (10) οὖν (10/2) τις καὶ σέβων τοὺς ἐκείνου πάν-  
 τας (10) τί (10/2) λυπεῖ τὸν θεὸν οὗ πάντες εἰσίν;  

[[S. 174]] 

[[79,11 f.]] Auch den folgenden Satz (Z. 11 f.) habe ich in der Fassung von VIII 10 
(statt VIII 2) vorgezogen, denn man kann da die lebendige Art des Celsus mit 
seinen aufrüttelnden Fragen doch schwerlich verkennen gegenüber der trocken 
berichtenden Anknüpfung mit διό, die bei Origenes sehr beliebt ist.747  
 
VIII 11  [[79,12–16 Schröder | Bd. 4, 196,1–4 Borret]] 

[[S. 79]]                    καὶ μὴν  
 ὅ γε φάσκων ἕνα εἰρῆσθαι κύριον περὶ θεοῦ λέγων ἀ-  
 σεβεῖ διαιρῶν τὴν τοῦ θεοῦ βασιλείαν καὶ στασιάζων  
15 ὡς οὔσης αἱρέσεως καὶ ὄντος τινὸς ἑτέρου ἀντιστα-  
 σιώτου αὐτῷ.  

 
VIII 12  [[79,16–21 Schröder | Bd. 4, 198,2–6 Borret]] 

[[S. 79]]      εἰ μὲν δὴ μηδένα ἄλλον ἐθεράπευον  
 οὗτοι πλὴν ἕνα θεόν, ἦν ἄν τις αὐτοῖς ἴσως πρὸς  
 τοὺς ἄλλους ἀτενὴς748 λόγος· νυνὶ δὲ τὸν ἔναγχος φα-  
 νέντα τοῦτον ὑπερθρησκεύουσι καὶ ὅμως οὐδὲν πλημμε-  
20 λεῖν νομίζουσι περὶ τὸν θεόν, εἰ καὶ ὑπηρέτης αὐτοῦ  
 θεραπευθήσεται.  

 
747  [[ist.] Das merkt auch Keim in seiner Übersetzung an. add. RP]] 
748  ἀτενὴς ex ἀγεννὴς corr. A1 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
201 

[[S. 174]] 

79,18–21. VIII 13 (Anfang) εἶτ᾿ οἴεται ἐκ τοῦ θρησκεύειν ἡμᾶς μετὰ τοῦ θεοῦ τὸν υἱὸν 
αὐτοῦ ἀκολουθεῖν ἡμῖν τὸ καθ᾿ ἡμᾶς οὐ μόνον τὸν θεὸν ἀλλὰ καὶ τοὺς ὑπηρέτας αὐτοῦ 
θεραπεύεσθαι. Keim hat darin ein Celsusfragment gesehen. Koetschau und Glöck-
ner sind ihm aber mit Recht nicht gefolgt, denn es handelt sich einfach um eine 
Inhaltsangabe von VIII 12.  
 
VIII 14  [[79,21–80,6 Schröder | Bd. 4, 202,1–6, 204,32–38 Borret]] 

[[S. 79]]            εἰ διδάξαις αὐτοὺς, ὅτι οὐκ  
 ἔστιν οὗτος ἐκείνου παῖς, ἀλλ᾿ ἐκεῖνός γε πάντων  
 πατήρ, ὃν μόνον ὡς ἀληθῶς δεῖ σέβειν, οὐκ ἂν ἐθέλοι-  
 εν749, εἰ μὴ καὶ τοῦτον, ὅσπερ ἐστὶν αὐτοῖς τῆς στά-  
25 σεως ἀρχηγέτης· καὶ ὠνόμασάν γε τοῦτον θεοῦ υἱόν,  
 οὐχ ὅτι τὸν θεὸν σφόδρα σέβουσιν, ἀλλ᾿ ὅτι τοῦτον  
 σφόδρα αὔξουσιν. – ἔστω δέ τινας, ὡς ἐν πλήθει πιστευ-  

[[S. 80]] όντων καὶ δεχομένων διαφωνίαν διὰ τὴν προπέτειαν,  
 ὑποτίθεσθαι τὸν σωτῆρα εἶναι τὸν μέγιστον ἐπὶ πᾶσι  
 θεόν, ἀλλ᾿ οὔτι γε ἡμεῖς τοιοῦτον οἱ πειθόμενοι αὐ-  
 τῷ λέγοντι ›ὁ πατὴρ ὁ πέμψας με μείζων μού ἐστι‹.  
  5 διόπερ οὐχ ὃν νῦν πατέρα καλοῦμεν ὑποβάλοιμεν750 <ἄν751>,  
 ὡς Κέλσος ἡμᾶς συκοφαντῶν752 <φησι>, τῷ υἱῷ τοῦ θεοῦ.  

[[S. 174]] 

79,27–80,6. Ein bisher übersehenes Celsusfragment. Es ist zu erkennen an dem 
in der Vorrede besprochenen Imperativ, der ein gezwungenes und auf die „Ein-
facheren“ abgewälztes Zugeständnis enthält. Das Wort σωτήρ steht bei Celsus 
auch II 9, III 1 und ausserdem glaube ich, in der Widerlegung VIII 15 (Mitte) 
κρατεῖν δέ φαμεν τὸν σωτῆρα μάλιστα, ὅτε νοοῦμεν αὐτὸν θεὸν λόγον .. πάντων .. τῶν 
ὑποτεταγμένων αὐτῷ κτλ. eine Bezugnahme auf unsere Stelle zu finden. Schliess-
lich ergibt sich auch erst durch die Worte 80,5 f. eine richtige Beziehung für 
das ταῦτα in 80,7. Denn das folgende Kapitel dient doch zur Begründung der 
Behauptung, dass der Sohn über dem Vater stehe, [[S. 175]] was bisher noch 
nicht ausgesprochen war. – 80,4: Kontamination aus Jo. 12,49 und 14,28.  
 

 
749  [[ἐθέλοιεν] rectius ἔτι θέλοιεν cf. edd. Koetschau Borret]] 
750  ὑποβάλοιμεν Höschel  ὑπολάβοιμεν A 
751  ἄν add. Koetschau 
752  συκοφαντῶν <φησι> τῷ] (ante τῷ spatium trium fere litt. A)  συκοφαντεῖ τῷ P 



Text und Kommentar 

 
202 

VIII 15  [[80,7–22 Schröder | Bd. 4, 206,1–16 Borret]] 

[[S. 80]] ὅτι δὲ οὐκ ἀπὸ σκοποῦ ταῦτα δοξάζω, αὐταῖς753 ἐκεί-  
 νων φωναῖς χρήσομαι. ἐν γάρ που τῷ ›οὐρανίῳ διαλόγῳ‹  
 τῇδέ που λέγουσι τοῖσδε τοῖς754 ῥήμασιν ›εἰ ἰσχυρότερός  
10 ἐστι θεοῦ <ὁ755> υἱός καὶ κύριος αὐτοῦ ἐστιν ὁ υἱὸς  
 τοῦ ἀνθρώπου – καὶ τίς ἄλλος κυριεύσει τοῦ κρατοῦν-  
 τος θεοῦ; – πῶς πολλοὶ περὶ τὸ φρέαρ καὶ οὐδεὶς εἰς  
 τὸ φρέαρ; διὰ τί τοσαύτην ἀνύων ὁδὸν ἄτολμος εἶ;  
 λανθάνει σε· πάρεστι γάρ μοι θάρσος καὶ μάχαιρα.‹  
15 οὕτως οὐ τοῦτ᾿ ἔστιν αὐτοῖς τὸ προκείμενον τὸν756 ὑπερ-  
 ουράνιον θεόν, ἀλλ᾿ ὃν ὑπέθεντο τούτου πατέρα, περὶ  
 ὃν συνῆλθον, σέβειν, ἵν᾿ ἐπὶ προσχήματι <τοῦ757> μεγά-  
 λου θεοῦ τοῦτον, ὃν προΐστανται, τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώ-  
 που, ὃν ἀποφαίνουσιν ›ἰσχυρότερον‹ ›καὶ κύριον‹ ›τοῦ  
20 κρατοῦντος θεοῦ‹, θρησκεύωσι μόνον. ἔνθεν αὐτοῖς ἐ-  
 κεῖνο τὸ παράγγελμα τὸ μὴ ›δουλεύειν‹ δύο ›κυρίοις‹,  
 ἵν᾿ ἡ στάσις περὶ ἕνα τοῦτον φυλάσσηται.  

[[S. 175]] 

80,8–14. Das „himmlische Zwiegespräch“ schreibt Keim nach Iren. I 30,1 den 
Ophiten zu. Dazu stimmt, dass Origenes wieder von einer ἀσημοτάτη αἵρεσις 
spricht, womit er sonst die Ophiten bezeichnet. Ansprechend deutet Keim den 
κρατῶν θεός auf den gnostischen Demiurgen Ialdabaoth, der von seinem Produkt 
Jesus durch die Inspiration der oberen Mächte überlistet wird, Iren. I 30,6.11–
14. „Der Schluss des Gesprächsworts zeigt den Vorwurf des gnostischen Lehrers, 
dass dem Schüler oder Neophyten die Tatkraft des Entschlusses für die neue 
Lehre fehle, wogegen dieser protestiert“ (Keim).  
80,21. δυσὶ κυρίοις schreibt Origenes nach Matth. 6,24 in VIII 16 (Ende [Wieder-
holung]), s. oben VII 70 (Ende).  
 
VIII 17  [[80,22–25 Schröder | Bd. 4, 210,1–3 Borret]] 

[[S. 80]]                μετὰ  
 ταῦτα δὲ ὁ Κέλσος φησὶν ἡμᾶς βωμοὺς καὶ ἀγάλματα καὶ  
 νεὼς ἱδρύεσθαι758 φεύγειν, ἐπεὶ τὸ πιστὸν ἡμῖν ἀφανοῦς  
25 καὶ ἀπορρήτου κοινωνίας οἴεται εἶναι σύνθημα.  

 
753  αὐταῖς Koetschau in transl.  αὐτῶν A 
754  post τοῖς add. εἰρημένοις sed expunct. A 
755  ὁ addidi 
756  post τὸν add. γὰρ M 
757  τοῦ addidi 
758 ἱδρύεσθαι Guiet  ἱδρύσθαι A  cf. II,236,15; 238,6 Koetschau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
203 

[[S. 175]] 

80,24 f. Vgl. I 1, III 14.  
 
 
[[S. 175]] 

      3)  Die wahre Ordnung im Gottesreich erscheint im Bilde  
eines irdischen Staates, 81,1–82,2. 

 
VIII 21  [[81,1–3 Schröder | Bd. 4, 220,6–9 Borret]] 

[[S. 81]] ὅ γε μὴν θεὸς ἅπασι κοινός ἀγαθός τε καὶ ἀπροσδεὴς,  
 καὶ ἔξω φθόνου τί οὖν κωλύει τοὺς μάλιστα καθωσιω-  
 μένους αὐτῷ καὶ τῶν δημοτελῶν ἑορτῶν μεταλαμβάνειν;  

[[S. 175]] 

81,1 f. Gottes Eigenschaften nach Plat. Phaedr. 246–247 a, Tim. 33 d, 34 b. – 
Über den bedürfnislosen Philosophengott und seine Spiegelung bei Euripides 
s. Wilamowitz, Euripides: Herakles II 277 ff. Das Kompositum προσδεῖσθαι war 
gerade dabei üblich, aber ἀπροσδεής scheint erst stoische Formulierung (s. Plut. 
comp. Arist. et Cat. 4).  
81,3. Zur Enthaltung von den Volksfesten s. die Vorwürfe bei Min. Fel. Oct.12; 
über die entgegengesetzte Praxis der Gnostiker Iren. I 6,3.  
 
VIII 24  [[81,4–8 Schröder | Bd. 4, 226,4–7 Borret]] 

[[S. 81]] εἰ μὲν οὐδὲν ταῦτά ἐστι τὰ εἴδωλα, τί δεινὸν  
  5 κοινωνῆσαι τῆς πανθοινίας; εἰ δ᾿ εἰσί τινες δαίμονες,  
 δηλονότι καὶ οὗτοι τοῦ θεοῦ εἰσιν, οἷς καὶ πιστευ-  
 τέον καὶ καλλιερητέον κατὰ νόμους καὶ προσευκτέον,  
 ἵν᾿ εὐμενεῖς ὦσι.  

[[S. 175]] 

81,5. VIII 24 (Mitte [Widerlegung]) τῆς τῶν εἰδώλων πανθοινίας.759 – Die innere 
Schwäche dieser Argumentation angesichts der Palinodie VIII 60 ist oft hervor-
gehoben, besonders klar von Rougier, a.O. 164 ff. (dort steht auch die Antwort 
Tertullians, Apol. 24), und ausführlich von Labriolle, a.O. 131 ff. Aber dieser 
Zwiespalt ist nicht so sehr eine [[S. 176]] Eigentümlichkeit des Celsus als viel-
mehr ein Kennzeichen der Zeit, s. z.B. Porphyr. de abst. 2,42 f.  
 

 
759  [[πανθοινίας.] 81,6 εἰσιν: auch in VIII 25 (Anfang und Ende [Widerlegung]) VIII 27 (En-

de [Wiederholung]); fehlt in VIII 25 (Ende [Wiederholung]). add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
204 

VIII 28  [[81,8–19 Schröder | Bd. 4, 234,2–13 Borret]] 

[[S. 81]]           εἰ μὲν δὴ κατά τι πάτριον ἱε-  
 ρείων τινῶν ἀπέχονται τῶν τοιῶνδε, πάντως ἀφεκτέον  
10 καὶ ζῴων ἁπάντων βρώσεως ᾗπερ καὶ Πυθαγόρᾳ δοκεῖ  
 ψυχὴν τιμῶντι καὶ τὰ ταύτης ὄργανα, εἰ δ᾿, ὅπερ  
 φασίν, ὅπως μὴ συνεστιῶνται δαίμοσι, μακαρίζω τῆς  
 σοφίας αὐτούς, ὅτι βραδέως συνιᾶσιν ὄντες ἀεὶ συν-  
 έστιοι δαιμόνων· καὶ τότε δὴ μόνον φυλάσσονται τοῦ-  
15 το, ὁπόταν ἱερεῖον θυόμενον βλέπωσιν, ὅταν δὲ σῖτον  
 ἐσθίωσι καὶ οἶνον πίνωσι καὶ ἀκροδρύων γεύωνται  
 καὶ αὐτὸ ὕδωρ <πίνωσι760> καὶ αὐτὸν ἀέρα ἀναπνέωσιν,  
 οὐκ ἄρα παρά τινων δαιμόνων ἕκαστα τούτων λαμβάνου-  
 σιν, οἷς κατὰ μέρη τὸ ἐπιμελὲς ἑκάστῳ761 προστέτακται;  

[[S. 176]] 

81,8. κατά τι πάτριον ἔθος VIII 28 (Ende [Widerlegung]).  
81,10 f. Vgl. S. 47,16 f.  
81,12. Vgl. 1 Kor. 10,20 ff.  
81,16. VIII 31 (Anfang) καὶ πίνει τὸν τῶν .. σπονδῶν οἶνον, ebd. τὸν .. οἴνου πίνοντα.  
81,17. πίνωσι ergänzt Koetschau nach VIII 31 ἀλλὰ καὶ εἰ μόνου ὕδατός τινος [[rec-

tius τις]] μεταλαμβάνει, καὶ ἐν τούτῳ φησι (sc. Celsus) συνεστιᾶσθαι τὸν πίνοντα. Da 
dieses Verbum schon Z. 16 verwendet ist, erwägt Koetschau daneben: ἀντλῶσι.  
 
VIII 33  [[81,20–24 Schröder | Bd. 4, 246,2–6 Borret]] 

[[S. 81]] ἢ τοίνυν οὐδαμῇ οὐδαμῶς βιωτέον οὐδὲ τῇδε  
 παριτητέον762, ἢ τὸν ἐπὶ τοῖσδε παρελθόντα εἰς τὸν βί-  
 ον δαίμοσι τοῖς τὰ ἐπὶ γῆς εἰληχόσιν εὐχαριστητέον  
 καὶ ἀπαρχὰς καὶ εὐχὰς ἀποδοτέον ἕως ἂν ζῶμεν, ὡς ἂν  
 φιλανθρώπων αὐτῶν τυγχάνοιμεν.  

 
VIII 34  [[81,24–26 Schröder | Bd. 4, 248,22f. Borret]] 

[[S. 81]]             Ἑλλήνων μὲν οὖν  
25 οἱ σοφοὶ λεγέτωσαν δαίμονας εἰληχέναι τὴν ἀνθρωπί-  
 νην ψυχὴν ἀπὸ γενέσεως.  

[[S. 176]] 

81,24–26. Dieses Fragment ist bisher allgemein übersehen, die stilistische Ein-
kleidung stellt aber den celsischen Ursprung ausser Zweifel. Das Fragment ist 

 
760  πίνωσι add. Koetschau in transl. cf. Adn. 
761  ἑκάστῳ A  ἑκάστων Koetschau in transl. 
762  παραιτητέον A  corr. Höschel 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
205 

deshalb von besonderem Interesse, weil es durch das Zitat des Celsus aus Plat. 
Phaed. 107 d ὁ ἑκάστου δαίμων, ὅσπερ ζῶντα εἰλήχει die schon lang erkannte Her-
kunft seiner Dämonologie bestätigt. Das ἀπὸ γενέσεως steht zwar nicht bei Pla-
ton, ist aber in ähnlicher Formulierung sonst weitverbreitet in dem von Platon 
aufgenommenen Volksglauben; vgl. z.B. das bekannte Menanderfragment bei 
Meinecke [[rectius Meineke]] IV 238 und Aristoteles frg. 193 Rose. – Die Worte 
Ἑλλήνων σοφοί scheinen darauf hinzudeuten, dass Celsus mehrere Gewährs-
männer zitiert hat. Das entspräche durchaus seiner Art und könnte auch die 
etwas disparaten Teile des Zitats erklären. (Man denke daran, dass z.B. Posei-
donios diesen platonischen Gedanken aufgenommen hat: Sen. ep. 41,2.) – Nach 
der vermuteten Zitatenreihe hat dann Celsus, wie auch sonst oft, auf das voraus-
gehende Kapitel mit einem Satz, an den sich VIII 35 anschliesst, zurückgegriffen.  
 
VIII 35  [[81,26–31 Schröder | Bd. 4, 250,2–7 Borret]] 

[[S. 81]]       ἢ ὁ μὲν τοῦ Περσῶν ἢ  
 Ῥωμαίων βασιλέως σατράπης καὶ ὕπαρχος ἢ στρατηγὸς  
 ἢ ἐπίτροπος ἔτι μὴν καὶ οἱ τὰς μικροτέρας ἀρχὰς ἢ ἐπι-  
 μελείας ἢ ὑπηρεσίας ἔχοντες μέγα δύναιντ᾿ ἂν βλά-  
30 πτειν ἀμελούμενοι, οἱ δ᾿ ἐναέριοί τε καὶ ἐπίγειοι  
 σατράπαι καὶ διάκονοι μικρὰ βλάπτοιεν ἂν ὑβριζόμενοι;  

[[S. 176]] 

81,26–31. Kapitel 35 hat eine eingehende Interpretation durch E. Peterson, Der 
Monotheismus als politisches Problem, 1935, 13 ff., erfahren. Peterson zeigt, dass 
das Bild vom himmlischen Beamtenstaat in seinem Urgrund auf die Theologie 
des Aristoteles zurückgeht, der am Schluss des 12. [[S. 177]] Buches der Meta-
physik in dem bekannten Zitat aus der Ilias II 204 f. in dem politischen Ein-
heitsbegriff die letzte Veranschaulichung für die metaphysische Einheit fand. 
In umgeprägter Form tritt uns das Bild in der Schrift περὶ κόσμου cap. 6 ent-
gegen, wo das Walten Gottes unter dem Bild des persischen Grosskönigs veran-
schaulicht wird, der durch viele Vorzimmer getrennt von seinem Hofstaat um-
geben unsichtbar in seinem Palaste wohnt. (Die Frage, wer das Bild geschaffen 
hat, ob der Peripatos, Poseidonios oder wer sonst, kann hier ausser Betracht 
bleiben; die Literatur darüber s. bei Peterson, a.O. 103 Anm. 10.) Mit dem glei-
chen Material arbeitet Philo (z.B. de agric. 51.78; de decal. 61 usw., s. Peterson, 
a.O. 107 Anm. 29), natürlich mit den Veränderungen, die ihm die jüdische 
Theologie nahelegt (Betonung der demiurgischen Tätigkeit des höchsten Got-
tes, Polemik gegen die polytheistische Ausdeutung des Bildes), und in einer 
dem Celsus sehr nahestehenden Form finden wir es bei seinem Zeitgenossen 
Aelius Aristides in dessen grosser Zeusrede 43,15.17 f. (Die dort vorgetragene 
Theorie der kosmischen Ämterverteilung berührt sich übrigens aufs engste mit 



Text und Kommentar 

 
206 

Celsus V 25.) Für die vorliegende Stelle ist zu beachten § 18 der Rede, wo die 
Untergötter οἷον ὕπαρχοι καὶ σατράπαι genannt werden. Die gleiche Verbindung 
τοῖς ὑπάρχοις σατράπαις begegnet bei Philo de decal. 61, woraus Peterson, a.O. 
108 Anm. 30, mit Recht schliesst, dass das aus hellenistischer Tradition stam-
mende ὕπαρχος in manchen Fällen Umschreibung für das Fremdwort σατράπης 
gewesen ist. Schliesslich ist in dieser Reihe der schon zu I 39 herangezogene 
Rhetor Maximus Tyrius zu nennen, der in einem gross angelegten Bild (XI 12763) 
das (Gross-)Königtum Gottes ausmalt und mit diesen Worten schliesst [[rectius 
in XI 5 sagt]]: ταῦτα καὶ ὁ Ἕλλην λέγει καὶ ὁ βάρβαρος λέγει, s. auch Max. Tyr. IV 9, 
XVII 12764 [[= XI 12 Hobein]], XIV 8; Dio Chrysost. de regno II 75; Geffcken, 
Apologeten 191765 Anm. 6. – An der celsischen Gestaltung [[S. 178]] des Bildes 
fällt neben der selbstverständlichen Erweiterung durch Hereinziehung des rö-
mischen Kaisers, mit der seit Philo der veränderten politischen Lage Rechnung 
getragen wurde, vor allem die ausgedehnte Verwendung amtlicher Titulatur auf, 
die den Beamtencharakter dieser Untergötter besonders unterstreichen [[sic]] 
(„Satrap und Gouverneur oder Prätor oder Prokurator“). Miura-Stange will darin 
eine Spiegelung der sozialen Stellung des Celsus als hohen römischen Verwal-
tungsbeamten sehen. – Von dem in Z. 31 angedeuteten Argument der Götter-
rache machte der Pöbel gar oft Gebrauch mit dem bei jedem öffentlichen Un-
glück ertönenden Ruf: Christianos ad leonem! : Tert. Apol. 40, vgl. Arnob. 1,1.  
 
VIII 37  [[82,1f. Schröder | Bd. 4, 256,3–5 Borret]] 

[[S. 82]] ἐὰν μὲν βαρβάρως αὐτοὺς ὀνομάζῃ τις, δύναμιν  
 ἕξουσιν, ἐὰν δὲ Ἑλληνικῶς ἢ Ῥωμαϊκῶς οὐκέτι;  

 
 
[[S. 178]] 

      4)  Beweise der wirklichen Macht der Götter, 82,3–84,14. 
 
VIII 38  [[82,3–5 Schröder | Bd. 4, 256,2–5 Borret]] 

[[S. 82]] φησὶ τοὺς Χριστιανοὺς λέγειν ἰδοὺ παραστὰς τῷ ἀγάλ-  
 ματι τοῦ Διὸς ἢ Ἀπόλλωνος ἢ ὅτου δὴ766 θεοῦ βλασφημῶ  
  5 καὶ ῥαπίζω καὶ οὐδέν με ἀμύνεται.  

 
763  [[XI 12] Hobein add. RP]] 
764  [[Die Angabe ist offenbar von Geffcken übernommen, der noch der alten Zählung der 

Dissertationes des Maximus Tyrius folgt; vgl. die Edition von F. Dübner (Paris 1840).]] 
765  [[191] und add. RP]] 
766  δὴ θεοῦ M  δὴ θ (lacuna duo litt.) A  δήποτε θεοῦ Vcorr. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
207 

[[S. 178]] 

82,3–5. Origenes leugnet derartige Angriffe der Christen aus seiner vornehmen 
Gesinnung heraus, der er VIII 41 (Ende)767 so Ausdruck gegeben hat: μάταιον 
γὰρ τὸ τοιοῦτον καὶ οὐδαμῶς κατὰ τὸν πρᾷον καὶ εἰρηναῖον καὶ γαληνὸν τὴν ψυχὴν καὶ 
μαθόντα ὅτι οὐδὲ διὰ τὴν κακίαν δεῖ τινι λοιδορεῖσθαι εἴτ᾿ ἀνθρώπῳ εἴτε δαίμονι. Aber 
als Vorahnung der Tempelstürme späterer Jahrhunderte gaben die Christen 
schon in frühester Zeit ihrer Verachtung der Götterbilder recht drastisch Aus-
druck, wie uns Min. Fel. Oct. 8,4, Tert. de idol. 11 und die Martyrologien be-
weisen. – Im übrigen ist auch der Hinweis darauf, dass Schänder der Götterbilder 
ungestraft bleiben, schon recht alt, vgl. Geffcken, Archiv für Religionswissen-
schaft XIX768 286 ff.  
 
VIII 39  [[82,5–11 Schröder | Bd. 4, 258,4–9 Borret]] 

[[S. 82]]            φησὶν ὡς  
 πρὸς ἡμᾶς οὐχ ὁρᾷς οὖν, ὦ βέλτιστε, ὅτι καὶ τὸν σὸν δαίμο-  
 να καταστάς τις οὐ βλασφημεῖ μόνον ἀλλὰ καὶ πάσης  
 γῆς καὶ θαλάσσης ἐκκηρύττει καὶ σὲ τὸν καθωσιωμένον  
 ὥσπερ ἄγαλμα αὐτῷ δήσας ἀπάγει καὶ ἀνασκολοπίζει,  
10 καὶ ὁ δαίμων ἤ, ὡς σὺ φῄς, ὁ τοῦ θεοῦ παῖς οὐδὲν αὐ-  
 τὸν ἀμύνεται;  

[[S. 178]] 

82,9. Über den Christen als wahres ἄγαλμα θεοῦ spricht Origenes ausführlich 
VIII 17 f. Ebenso ist das ein Lieblingsgedanke des Clemens Alexandrinus, vgl. 
den Index von Stählin. (ἄγαλμα = εἰκών [nach Gen. 1,26.27] oder ἀπεικόνισμα; die 
alte Bedeutung ἐφ᾿ ᾧ τις ἀγάλλεται, die Wilamowitz [Griechisches [[S. 179]] Lese-
buch, Erläuterungen zu S. 355,6] noch bei Clemens Alexandrinus annimmt, ist 
geschwunden.) Über diesen christlichen Ausdruck höhnt Celsus hier und im 
folgenden Kapitel Z. 22 f.  
 
VIII 40  [[82,11–14 Schröder | Bd. 4, 260,3–6 Borret]] 

[[S. 82]]      ὁ .. κατὰ τὸν Κέλσον ἱερεὺς τοῦ  
 Ἀπόλλωνος ἢ τοῦ Διὸς οἷα ἀποκρίνεται κατανοήσωμεν  
 ›ὀψέ φησι θεῶν ἀλέουσι μύλοι‹ καὶ  
  ›ἐς παίδων παῖδας, τοί κεν μετόπισθε γένωνται‹. 

 
767  [[VIII 41 (Ende)] = II,256,14 Koetschau add. RP]] 
768  [[XIX] (1916–19) add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
208 

[[S. 179]] 

82,13. Vgl. Corpus Paroemiographorum Graecorum Leutsch–Schneidewin I 444, 
II 199.  
82,14. Hom. Il. XX 308, wo es heisst: καὶ παίδων παῖδες κτλ.  
 
VIII 41  [[82,15–83,7 Schröder | Bd. 4, 262,2–18 Borret]] 

[[S. 82]] σὺ μὲν τὰ ἀγάλματα τούτων λοιδορῶν καταγελᾷς,  
 ὡς αὐτόν γε τὸν Διόνυσον ἢ τὸν Ἡρακλέα παρόντα εἰ  
 ἐλοιδόρησας, οὐκ ἂν ἴσως χαίρων ἀπήλλαξας· τὸν δὲ  
 σὸν θεὸν παρόντα κατατείνοντες καὶ κολάζοντες οὐδὲν  
 οἱ τοιαῦτα769 δράσαντες πεπόνθασιν ἀλλ᾿ οὐδὲ μετὰ ταῦ-  
20 τα ἐν τοσούτῳ βίῳ. τί καινὸν ἐξ ἐκείνου γέγονεν770, ᾧ  
 πιστεύσαι τις ἂν ὡς οὐκ ἦν ἐκεῖνος ἄνθρωπος γόης  
 ἀλλὰ θεοῦ παῖς; καὶ ὁ πέμψας ἄρα τὸν υἱὸν ἀγαλμάτων771  
 τινῶν εἵνεκα οὕτως ὠμῶς κολασθέντα, ὡς συνδια-  
 φθεῖραι772 καὶ τὰ ἀγάλματα773, περιεῖδε774 καὶ τοσούτου χρό-  
25 νου διελθόντος οὐκ ἐπεστράφη. τίς οὕτως ἀνόσιος πατήρ;  

[[S. 83]] ἐκεῖνος μὲν οὖν τυχὸν ἐβούλετο, ὡς φῄς, <καὶ775> διὰ  
 τοῦτο περιϋβρίζετο, οἵδε δὲ οὓς776 σὺ βλασφημεῖς, ἐνῆν  
 μὲν εἰπεῖν ὅτι καὶ αὐτοὶ βούλονται καὶ διὰ τοῦτ᾿ ἀν-  
 έχονται βλασφημούμενοι – τὰ γὰρ ἴσα τοῖς ἴσοις παρα-  
  5 βαλεῖν κράτιστον – ἀλλ᾿ οὗτοί γε καὶ σφόδρα ἀμύνον-  
 ται τὸν βλασφημοῦντα ἤτοι φεύγοντα διὰ τοῦτο καὶ  

  κρυπτόμενον ἢ ἁλισκόμενον καὶ ἀπολλύμενον.  
[[S. 179]] 

82,22. ἀγαλμάτων: so ist mit Wendland, a.O. 291, zu lesen, s. 82,9. Den Ausschlag 
gibt, wie Wendland mit Recht bemerkt, die Widerlegung des Origenes VIII 43 
(Mitte) (II 257,28 Koetschau) οὐ διέφθειρε δὴ [[rectius δὲ]] ἡ κόλασις αὐτοῦ τὰ τοῦ 
θεοῦ ἀγάλματα (Höschel am Rand, ἀγέλματα A, ἀγγέλματα P) ἀλλ᾿, εἰ δεῖ οὕτως ὀνο-
μάσαι, εἰς γνῶσιν (= zur rechten Erkenntnis) αὐτὰ (sc. die Christen) ἤγαγεν. Koet-
schau übersetzt: „die Gebote .. zur Kenntnis der Menschen“. Vom Sprachlichen 

 
769  [[τοιαῦτα] rectius ταῦτα cf. edd. Koetschau Borret]] 
770  γέγονεν ᾧ πιστεύσαι τις ἂν scripsi  γέγονε τῷ πιστεύσαντι ἂν A  γέγονεν ᾧ πιστεύσαι ἄν τις Wend-

land  γέγονε τοῦ πιστῶσαι ἂν Bouhéreau 
771  ἀγαλμάτων ci. Höschel  ἀγελμα τῶν [[μα super λ scriptum]] A1  ἀγγελμάτων i.m. Höschel Koet-

schau  cf. Adn. 
772  συνδιαφθείρεσθαι Koetschau in transl., sed cf. II,257,28 s. Koetschau 
773  ἀγάλματα ci. Höschel  ἀγέλματα A  ἀγγέλματα P 
774  περιεῖδε Bouhéreau  περιϊδεῖν A 
775  καὶ add. Wendland coll. v. 3 
776  οὓς Spencer  ὡς A  cf. II,258,14 Koetschau 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
209 

abgesehen steht dem auch der Inhalt des Folgenden entgegen: ὡς καὶ ἐδίδαξεν ὁ 
Ἰησοῦς λέγων ›ἐὰν .. ὁ κόκκος τοῦ σίτου πεσὼν εἰς τὴν γῆν .. ἀποθάνῃ, πολὺν καρπὸν 
φέρει‹ .. καὶ ἀεὶ ὁ πατὴρ προνοεῖ τῶν ἐκ τοῦ θανάτου τοῦ κόκκου τοῦ σίτου γεγενημένων 
καὶ γινομένων ἔτι καὶ ἐσομένων καρπῶν. ὅσιος οὖν πατὴρ ὁ τοῦ Ἰησοῦ πατήρ .. ›ὑπὲρ ἡμῶν 
πάντων‹ παραδοὺς ›αὐτόν‹. Hier ist ja ganz offensichtlich von den Christen, nicht 
von den „Geboten“ Gottes, die Rede.  
 
VIII 45  [[83,7–84,1 Schröder | Bd. 4, 270,1–272,19 Borret]] 

[[S. 83]]               τί  
 δεῖ καταλέγειν ὅσα ἐκ χρηστηρίων τοῦτο μὲν προφῆ-  
 ται καὶ προφήτιδες τοῦτο δὲ ἄλλοι κάτοχοι καὶ ἄνδρες  
10 καὶ γυναῖκες ἐνθέῳ φωνῇ προεῖπον, ὅσα δὲ ἐξ ἀδύτων  
 αὐτῶν ἠκοῦσθησαν θαυμάσια, ὅσα δὲ ἐξ ἱερείων καὶ θυ-  
 μάτων τοῖς χρωμένοις ἐδηλώθη, ὅσα δ᾿ ἐξ ἄλλων τε-  
 ραστίων συμβόλων; τοῖς δ᾿ ἐναργῆ παρέστη777 φάσματα.  
 μεστὸς τούτων ὁ πᾶς ἐστι βίος. πόσαι μὲν πόλεις ἐκ  
15 χρηστηρίων ὠρθώθησαν καὶ νόσους ἀπέθεντο καὶ λι-  
 μούς, πόσαι δ᾿ ἀμελήσασαι τούτων ἢ ἐκλαθόμεναι κα-  
 κῶς ἐφθάρησαν, πόσαι δ᾿ εἰς ἀποικίαν ἐστάλησαν καὶ  
 μετελθοῦσαι τὰ προσταχθέντα εὐδαιμόνησαν; πόσοι δυ-  
 νάσται, πόσοι δ᾿ ἰδιῶται παρὰ τοῦτο ἄμεινον ἢ χεῖρον  
20 ἀπήλλαξαν; πόσοι μὲν ἀπαιδίᾳ778 δυσφοροῦντες ὧν ἐδε-  
 ήθησαν σχόντες [πόσοι] δαιμόνων μῆνιν διέφυγον; πόσοι779  
 σωμάτων πηρώσεις ἰάθησαν; πόσοι δ᾿ αὖ πρὸς τοῖς ἱε-  
 ροῖς ὑβρίσαντες αὐτίκα ἑάλωσαν, οἱ μὲν ἔκφρονες αὐ-  
 τοῦ ταύτῃ κρατηθέντες οἱ780 δὲ καὶ ἐξαγγείλαντες <ἃ> ἔδρα-  
25 σαν οἱ δὲ σφᾶς αὐτοὺς διειργασμένοι οἱ δὲ νόσοις ἀν-  
 ηκέστοις ἐνδεθέντες; ἤδη δὲ καὶ ἐξ αὐτῶν ἀδύτων φωνὴ781  

[[S. 84]] καθεῖλέν τινας782.  
[[S. 179]] 

83,8 f.783 Ganz ähnlich ist die Verteidigung der Orakel bei Min. Fel. Oct. 7,6. 
Vgl. auch Plut. de def. or.  

 
777  παρέστη Mcorr.  πάρεστι A 
778  ἀπαιδίᾳ scripsi  ἀπαιδίας A  ὑπ᾿ ἀπαιδίας Guiet  ἐπὶ ἀπαιδίᾳ Delarue  cf. Adn. 
779  πόσοι an πόσαι? Koetschau cf. Adn. 
780  οἱ δὲ ἐξαγγείλαντες ἔδρασαν. οἱ δὲ, καὶ ἐξαγγείλαντες ἔδρασαν sic (i.m. Ϝ) A  οἱ δὲ ἐξαγγείλαντες 

ἃ ἔδρασαν M  corr. Koetschau 
781  [[φωνὴ] rectius φωνὴ βαρεῖα cf. edd. Koetschau Borret]] 
782  τινας] αὐτοὺς A  i.m. γρ. τινάς A1 
783  [[f.] ff. RP]] 



Text und Kommentar 

 
210 

83,20. εἰ δὲ καὶ περὶ ἀπαιδίας δεῖ λέγειν, ἐφ᾿ ᾗ δυσφοροῦντές τινες κτλ. VIII 64 (Mitte). 
Ein Residuum des Volksglaubens in der philosophischen Dämonenlehre.  
83,21 f. VIII 46 (Ende [Widerlegung]) ἀλλὰ καὶ πηρώσεις ἰάθησαν μυρίαι ὑπὸ τοῦ Ἰη-
σοῦ. Trotzdem ist wohl das Maskulinum bei Celsus festzuhalten angesichts der 
ganzen Fragenreihe mit πόσοι.  
 
VIII 48  [[84,1–14 Schröder | Bd. 4, 278,1–13 Borret]] 

[[S. 84]]             εἶτ᾿ οὐκ οἶδ᾿ ὅπως ὁ Κέλσος τὴν  
 προθυμίαν τῶν μέχρι θανάτου ἀγωνιζομένων ὑπὲρ τοῦ  
 μὴ ἐξομόσασθαι χριστιανισμὸν παρατιθέμενος ἐπιφέρει  
 ὡσπερεὶ ἐξισῶν τὰ ἡμέτερα τοῖς ὑπὸ τῶν τελεστῶν καὶ  
  5 μυσταγωγῶν λεγομένας784 καί φησι μάλιστα μέν, ὦ βέλτι-  
 στε, ὥσπερ σὺ κολάσεις αἰωνίους νομίζεις οὕτως καὶ  
 οἱ τῶν ἱερῶν ἐκείνων ἐξηγηταὶ τελεσταί τε καὶ μυστα-  
 γωγοί· ἃς σὺ μὲν τοῖς ἄλλοις ἀπειλεῖς ἐκεῖνοι δὲ σοί.  
 πότερα γὰρ αὐτῶν ἀληθέστερα ἢ ἐπικρατέστερα ἔξεστι  
10 σκοπεῖν. λόγῳ μὲν γὰρ ἐξ ἴσου περὶ τῶν σφετέρων σφί-  
 σιν ἑκάτεροι διαβεβαιοῦσθε785, τεκμηρίων δὲ εἰ δέοι,  
 πολλὰ ἐκεῖνοι καὶ ἐναργῆ δεικνύουσιν ἔργα τε δαι-  
 μονίων τινῶν δυνάμεων καὶ χρηστηρίων καὶ ἐκ παντοδα-  
 πῶν μαντείων προκομίζοντες.  

[[S. 179]] 

84,2 f. Keim hat in diesen Worten wohl mit Recht ein Celsusfragment gesehen. 
Wir sind aber infolge des fragmentarischen Zustandes nicht mehr in der Lage, 
einen befriedigenden Zusammenhang herzustellen. – Zum Inhalt s. VIII 54 mit 
Kommentar.  
[[S. 180]] 

84,8. Zu den Drohungen s. bes. III 16, IV 11.23, V 14, VII 9. Ähnliche Vorwürfe 
bei Iust. Apol. II 9 und Min. Fel. Oct. 5,6 formidulosis opinionibus.  
 
 

 
784  [[λεγομένας] rectius λεγομένοις cf. edd. Koetschau Borret]] 
785  διαβεβαιοῦσθε P  διαβεβαιοῦσθαι A  διαβεβαιοῦσι M  διαβεβαιοῦνται Koetschau in transl. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
211 

[[S. 180]] 

Auseinandersetzung und Verständigungsversuch mit gebildeten Christen  
 

a)  nochmals über die Frage der Dämonenverehrung,  
in der Mass zu halten ist, 84,14–87,19. 

 
VIII 49  [[84,14–85,6 Schröder | Bd. 4, 280,2–282,18 Borret]] 
[[S. 84]]               ἔτι δὲ πῶς οὐκ ἄτο-  

15 πα ὑμῶν ταῦτα, τὸ μὲν σῶμα ποθεῖν καὶ ἐλπίζειν ὅτι  
 αὐτὸ τοῦτο ἀναστήσεται ὡς οὐδὲν ἡμῖν τούτου κρεῖττον  
 οὐδὲ τιμιώτερον, πάλιν δ᾿ αὐτὸ ῥίπτειν εἰς κολάσεις  
 ὡς ἄτιμον; ἀλλὰ τοῖς μὲν786 τοῦτο πειθομένοις καὶ τῷ  
 σώματι συντετηκόσιν οὐκ ἄξιον τοῦτο διαλέγεσθαι· οὗ-  
20 τοι γάρ εἰσιν οἱ καὶ τὰ ἄλλα ἄγροικοι καὶ ἀκάθαρ-  
 τοι καὶ χωρὶς λόγου τῇ787 στάσει συννοσοῦντες. τοῖς  
 μέν788 γε τὴν ψυχὴν ἢ τὸν νοῦν – εἴτε πνευματικὸν τοῦ-  
 τον ἐθέλουσι καλεῖν εἴτε πνεῦμα νοερὸν ἅγιον καὶ μα-  
 κάριον εἴτε ψυχὴν ζῶσαν εἴτε θείας καὶ ἀσωμάτου φύ-  
25 σεως ἔκγονον789 ὑπερουράνιόν τε καὶ ἄφθαρτον εἴθ᾿ ὅ, τι  
 καὶ ὅ, τι χαίρουσιν ὀνομάζοντες – τοῖς τοῦτο ἐλπίζου-  

[[S. 85]] σιν790 ἕξειν αἰώνιον791 σὺν θεῷ, τούτοις792 διαλέξομαι τοῦτο  
 μέν γε ὀρθῶς νομίζουσιν, ὡς οἱ μὲν εὖ βιώσαντες εὐ-  
 δαιμονήσουσιν, οἱ δὲ ἄδικοι πάμπαν αἰωνίοις κακοῖς  
 συνέξονται καὶ τούτου δὲ τοῦ δόγματος μήθ᾿ οὗτοι  
  5 μήτ᾿ ἄλλος ἀνθρώπων μηδείς ποτε ἀποστῇ [ἀποτεί-  
 νοντες793].  

[[S. 180]] 

84,14 f. ἄτοπα: stultitia bei Lactant. div. inst. V 13,2.  
84,16. Vgl. V 15 [[rectius 14]].  
84,19. Vgl. VII 36, 42 (Ende), 45 (Ende).  
84,21. Vgl. Eurip. Herakl. 272 f. πόλις στάσει νοσοῦσα, Iph. Aul. 407 συννοσεῖν und 
oft. – VIII 50 (Mitte) ἀγροίκους καὶ ἀκαθάρτους αὐτοὺς καλῶν καὶ χωρὶς λόγου συν-

 
786  μὲν om. M fort. recte 
787  τῇ στάσει συννοσοῦντες A  τὰς στάσεις νοσοῦντες P  τῇ στάσει συνόντες Wendland  cf. Adn. 
788  μέν γε A  μέντοι γε P  μήν γε Koetschau 
789  ἔκγονον P M  ἔγγονον A 
790  ἐλπίζουσιν] ἐλπίζοντες, τες paene exstinctum, A 
791  post αἰώνιον add. καὶ Bouhéreau cf. Adn. 
792  τούτοις P  τοῦτο A 
793  ἀποτείνοντες A  ἀποτίνοντες Mcorr.  ἀποτιννύντες P  del. Wendland coll. II,266,10 Koetschau  cf. 

v. 8 et Adn. 



Text und Kommentar 

 
212 

όντας (συννοσοῦντας Höschel am Rand, vielleicht richtig) τῇ στάσει, ebd. (Ende) 
τοῖς χωρὶς λόγου ὅ, τι ποτ᾿ οὖν φρονοῦσι καὶ τὴν ψυχὴν νοσοῦσιν.  
84,21–85,4. Ich halte den ganzen Satz für eine Periode, das νομίζουσιν in 85,2 
für Partizip, nicht für 3. Plural, und habe demgemäss nach διαλέξομαι nicht inter-
pungiert. – Vgl. VIII 51 (Anfang) μετὰ δὲ ταῦτα ἀποδέχεται τοὺς τὴν ψυχὴν ἢ τὸν νοῦν 
ἢ τὸ καλούμενον παρ᾿ αὐτοῖς πνευματικὸν ἢ λογικὸν πνεῦμα νοερὸν ἅγιον καὶ μακάριον ἢ 
ψυχὴν ζῶσαν ἐλπίζοντας ἕξειν αἰώνιον καὶ σὺν θεῷ αὐτὸ ἔσεσθαι κτλ. – Z. 22 πνευματικόν: 
1 Kor. 2,13 f., 15,46 und oben V 61. – Z. 23: Sap. Salom. 7,22 ἔστι γὰρ ἐν αὐτῇ (sc. 
τῇ σοφίᾳ) πνεῦμα νοερὸν ἅγιον. – Z. 24 ψυχὴν ζῶσαν: 1 Kor. 15,45 nach Gen. 2,7; zu 
diesen gnostischen Bezeichnungen oben V [[rectius VI]] 34 und Iren. I 5,5 ff. – 
S. 85,4 συνέξονται: VIII 51 (Ende) συσχεθήσονται, so noch zweimal ebd.  
85,5 f. Die vielen vergeblichen Emendationsversuche für ἀποτείνοντες s. bei Koet-
schau.  
 
VIII 53  [[85,6–14 Schröder | Bd. 4, 290,2–10 Borret]] 

[[S. 85]]          ἐπειδὴ δὲ σώματι συνδεθέντες ἄνθρωποι  
 γεγόνασιν εἴτ᾿ οἰκονομίας τῶν ὅλων ἕνεκεν εἴτε ποι-  
 νὰς ἁμαρτίας ἀποτίνοντες εἴθ᾿ ὑπὸ794 <πα>θημάτων τινῶν  
 τῆς ψυχῆς βαρυνθείσης μέχρι ἂν ταῖς τεταγμέναις πε-  
10 ριόδοις ἐκκαθαρθῇ – δεῖ795 γὰρ κατὰ τὸν Ἐμπεδοκλέα  
  ›τρίς μιν796 μυρίας ὥρας ἀπὸ μακάρων ἀλαλῆσθαι‹  
 γινομένην797 παντοίαν διὰ χρόνου798 ἰδέαν θνητῶν – πειστέ-  
 ον οὖν ὅτι παραδέδονταί τισιν ἐπιμεληταῖς τοῦδε τοῦ  
 δεσμωτηρίου.  

[[S. 180]] 

85,7 f. Stoische und orphisch-pythagoreische Lösung [[S. 181]] zur Auswahl ne-
beneinander. Siehe Plut. Stoic. rep. 1050 a e f; de comm. not. 1065 d (= Chrys-
ipp über die οἰκονομία τοῦ ὅλου).  
85,11. Vgl. Diels–Kranz 31 B 115,6; Vers 7 lautet bei Empedokles: φυομένους 
παντοῖα διὰ χρόνου εἴδεα θνητῶν. Über diese 1000 Sühnejahre der verstossenen 
Dämonen s. RE Suppl. III 291799. Das Empedokleszitat stammt nicht aus direkter 
Lektüre des Empedokles, sondern ist dem Celsus durch die Tradition der aka-
demischen Dämonologie vermittelt, in der es durch Xenokrates seinen festen 

 
794  ὑπὸ παθημάτων i.m. corr. M  ὑποθημάτων A 
795  δεῖ Bouhéreau  δεῖν A 
796  μιν Plut.  μὲν A Hippol. 
797  γινομένην – θνητῶν] γεινόμενον παντοῖα διὰ χρόνου εἴδεα θνητῶν Mullach Bergkium secutus, 

sed cf. v. 9 (τῆς ψυχῆς) 
798  χρόνου Bouhéreau  χρόνον A 
799  [[291] mit Literaturangabe add. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
213 

Platz erhalten hat, wie uns Plut. de Is. 26 lehrt; s. auch Heinze, Xenokrates 
S. 82. – Das ist das einzige Empedokleszitat bei Celsus. Aus dem Zeugnis des 
Origenes I 32 (λέγω δὲ ταῦτα νῦν κατὰ Πυθαγόραν καὶ Πλάτωνα καὶ Ἐμπεδοκλέα, οὓς 
πολλάκις ὠνόμασεν ὁ Κέλσος) kann man, wie Keim mit Recht bemerkt, nicht mit 
Sicherheit auf häufigere Empedokleszitate bei Celsus schliessen, denn das πολ-
λάκις findet durch (Pythagoras und) Platon seine hinreichende Erklärung.  
 
VIII 54  [[85,14–22 Schröder | Bd. 4, 296,31.38f., 296,42–298,1 Borret]] 

[[S. 85]]      οὐ λοιδορούμεθα οὖν τοῖς τῇδε  
15 δαίμοσιν. – ἀλλ᾿ οὐδ᾿ εἰκῇ παρέχομεν τὸ σῶμα στρε-  
 βλοῦν καὶ ἀποτυμπανίζειν. – καὶ θεοφιλές γε τὸ διὰ800  
 τὴν ἀρετὴν ἀποτυμπανίζεσθαι καὶ δι᾿ εὐσέβειαν στρε-  
 βλοῦσθαι καὶ δι᾿ ὁσιότητα ἀποθνῄσκειν εὐλόγως801 εἶναι  
 νενομίκαμεν, ›τίμιος‹ γὰρ ›ἐνώπιον κυρίου ὁ θάνατος  
20 τῶν ὁσίων αὐτοῦ‹. ἀγαθὸν δ᾿ εἶναί φαμεν καὶ τὸ μὴ  
 φιλοζωεῖν. κακούργοις δέ εὐλόγως ὑπομένουσιν ἃ διὰ  
 λῃστείαν πάσχουσιν ἐξομοιῶν ἡμᾶς ὁ Κέλσος κτλ.  

[[S. 181]] 

85,15 f. In der Todesbereitschaft der Christen (s. auch Diogn. 1) sieht Plin. ep. 
X802 97,3 [[96,3]] pervicacia et inflexibilis obstinatio, Marc Aurel XI 3,2 ψιλὴ παρά-
ταξις, Epict. IV 7,6 ἔθος. Vgl. oben VIII 48 (Ende), 49 (Anfang).  
85,18. Das ἀποθνῄσκειν könnte auch von Origenes hinzugefügt sein, um den 
Übergang zum Psalmvers zu finden, scheint aber doch durch den Parallelismus 
mit den anderen Verben als celsisch gesichert.803  
85,20 f. Es sieht so aus, als hätte Celsus das μὴ φιλοζωεῖν als Forderung auf-
gestellt. Das entspricht ja auch ganz dem Platoniker, dem nur der Grund und 
die Art der christlichen Todesbereitschaft unsympathisch sind.  
85,21 f. Auch Lactant. div. inst. V 13,11 f. zieht diese Parallele, aber zu einer 
rhetorischen Antithese: Bei den tormenta sind die einen invicta patientia – taciti, 
die anderen vincuntur dolore – gemitus.  
 

 
800  διὰ τὴν A  δι᾿ P fort. recte 
801  εὐλόγως A  εὔλογον P 
802  [[X] ad Traianum RP]] 
803  [[gesichert.] Übrigens hätte wohl Origenes sonst auch andere passende Bibelstellen 

gefunden. add. RP]] 



Text und Kommentar 

 
214 

VIII 55  [[85,23–86,12 Schröder | Bd. 4, 298,1–15 Borret]] 

[[S. 85]] δυοῖν θάτερον αἱρεῖ804 <ὁ805> λόγος, εἰ μὲν ἀπαξιοῦσι θε-  
 ραπεύειν τὰ εἰκότα τούτων τε806 ἐπιστάτας, μήτ᾿ εἰς  
25 ἀνδρὸς807 ἰέναι μήτ᾿ ἄγεσθαι γυναῖκα μήτ᾿ ἀναιρεῖσθαι  
 τέκνα μήτ᾿ ἄλλο πράττειν μηδὲν ἐν τῷ βίῳ, χωρεῖν δ᾿  

[[S. 86]] ἔνθεν πασσυδὶ μηδὲν σπέρμα ἐλλειπομένους, ὡς ἂν ἐρη-  
 μωθείη πάμπαν ἐπὶ γῆς808 τὸ τοιοῦτον γένος, εἰ δὲ καὶ  
 γυναῖκας ἄξονται καὶ παῖδας ποιήσονται καὶ καρπῶν  
 γεύσονται καὶ τῶν ἐν τῷ βίῳ μεθέξουσι καὶ κακῶν τῶν  
  5 ἐπιτεταγμένων ἀνέξονται – φύσις μὲν γὰρ αὕτη πάντας  
 ἀνθρώπους πειρᾶσθαι κακῶν· εἶναι μὲν γὰρ ἀνάγκη κακά,  
 χώραν δ᾿ ἄλλην οὐκ ἔχει – ἀποδοτέον δὴ τὰς προσηκού-  
 σας τοῖς ταῦτ᾿ ἐπιτετραμμένοις τιμὰς809 καὶ τῷ βίῳ  
 λειτουργητέον τὰ πρέποντα, μέχρι ἂν τῶν δεσμῶν ἀπο-  
10 λυθῶσι, μὴ καὶ ἀχάριστοι810 πρὸς τούσδε εἶναι δοκῶσι.  
 καὶ γὰρ ἄδικον μετέχοντας ὧν οἵδε ἔχουσι811 μηδὲν αὐ-  
 τοῖς συντελεῖν.  

[[S. 182]] 

85,25 f. ἀναιρεῖσθαι τέκνα: offenbar die römische Sitte des tollere (oder suscipere) 
liberos, s. RE XI 467; Samter, Familienfeste der Griechen und Römer 62. Die 
rechtliche Seite steht hier für die physische (παῖδας ποιεῖσθαι), die 86,3 in der 
gleichen Verbindung folgt. Origenes scheint von der griechischen Sitte aus 
diese Worte nicht recht verstanden zu haben, wie seine Polemik zeigt: VIII 55 
(Ende) ἐπέτρεψεν ἡμῖν ὁ θεὸς .. ἀγομένοις γυναῖκας τὰ γεννώμενα πάντας [[rectius 
πάντως]] τρέφειν καὶ μὴ ἀναιρεῖν τὰ ὑπὸ τῆς προνοίας διδόμενα τέκνα, vgl. VIII 56 
(Anfang) καὶ παῖδας διδομένους ἡμῖν ἐν τοῖς γάμοις ἡμῶν ληψόμεθα. Er versteht unter 
ἀναιρεῖσθαι anscheinend die Tötung durch Aussetzen; oder liegt darin nur ein 
polemisches Wortspiel?  
86,1 f. Vgl. Min. Fel. Oct. 9,1 eruenda prorsus haec et execranda consensio. – Ähnliche 
Alternativen stellte man den Christen mehrfach zur Zeit Justins, und so ähn-
lich handelte man auch im 4. Jh. in Afrika, s. Rougier, a.O. 220.  
86,6 f. Zu den „Übeln“ vgl. IV 62.  

 
804  αἱρεῖ P Mcorr.  ἐρεῖ A 
805  ὁ addidi [[addidi] cf. p. 87,12 i.m. add. RP]] 
806  τε Heine  δὲ A 
807  ἀνδρὸς Heine  ἄνδρας A 
808  ante γῆς add. τῆς M 
809  τιμὰς i.m. scrips. man. post. A  om. P  in text. corr. recepit M  cf. II,273,5 Koetschau 
810  ἀχάριστοι Iolcorr.  ἄχρηστοι A  cf. II,273,30 Koetschau 
811  post ἔχουσι add. τὴν οἰκονομίαν Bouhéreau cf. Adn. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
215 

86,8. VIII 56 (Mitte [Widerlegung]) (zweimal) οἷς λέγει Κέλσος τὰ τῇδε ἐπιτετράφθαι.  
86,10. VIII 57 (Anfang [Widerlegung]) ἡμᾶς ἀχαρίστους εἶναι πρὸς τοὺς τῇδε δαίμονας.  
86,11. VIII 57 (Mitte [Widerlegung]) ἀλλ᾿ οὐδὲ δαίμονες ἔχουσι .. τὴν οἰκονομίαν τῶν 
πρὸς τὰς ἡμετέρας χρείας δεδημιουργημένων.  
 
VIII 58  [[86,12–87,1 Schröder | Bd. 4, 304,1–306,14 Borret]] 

[[S. 86]]         ὅτι μὴν ἐν τοῖσδε μέχρι812 τῶν  
 ἐλαχίστων ἔστιν ὅτῳ δέδοται ἐξουσία, μάθοι τις ἂν  
 ἐξ ὧν Αἰγύπτιοι λέγουσιν, ὅτι ἄρα τοῦ ἀνθρώπου τὸ  
15 σῶμα ἓξ καὶ τριάκοντα διειληφότες δαίμονες ἢ θεοί  
 τινες αἰθέριοι εἰς τοσαῦτα μέρη νενεμημένον – οἱ δὲ  
 καὶ πολὺ πλείους λέγουσιν – ἄλλος ἄλλο τι αὐτοῦ νέ-  
 μειν ἐπιτέτακται. καὶ τῶν δαιμόνων ἴσασι τὰ ὀνόματα  
 ἐπιχωρίῳ φωνῇ, ὥσπερ Χνουμὴν813 καὶ Χναχουμὴν814 καὶ Κνὰτ  
20 καὶ Σικὰτ καὶ Βιοὺ καὶ Ἐροὺ καὶ Ἐρεβίου καὶ Ῥα-  
 μανὸρ καὶ Ῥειανοὸρ ὅσα τε ἄλλα τῇ ἑαυτῶν γλώσσῃ  
 ὀνομάζουσι· καὶ δὴ ἐπικαλοῦντες αὐτοὺς ἰῶνται τῶν  
 μερῶν τὰ παθήματα. τί οὖν κωλύει τούτους τε καὶ  
 τοὺς ἄλλους δεξιούμενον, ἂν χρῄζῃ τις, ὑγιαίνειν  
25 μᾶλλον ἢ νοσεῖν καὶ εὐτυχεῖν μᾶλλον ἢ δυστυχεῖν  
 καὶ βασανιστηρίων καὶ κολαστηρίων ὡς οἷόν815 τε ἀπηλλά-  

[[S. 87]] χθαι;  
[[S. 182]] 

86,12–26. Ich referiere kurz die Interpretation des besten Kenners der Materie, 
W. Gundel, Dekane und Dekansternbilder (Studien der Bibliothek Warburg 
XIX816). Es handelt sich um die 36 sogenannten Dekane, ägyptische Astralgötter, 
von denen je drei zu einem Tierkreisbild gehören. Die von Celsus genannten 
Namen, die alle zu identifizieren sind, zeigen kein bestimmtes Anordnungs-
prinzip nach Aspekten oder Aktionen. S. 232: „Nichts ausser dem typischen 
Merkwort der ‚ätherischen‘ Götter gemahnt in der Zeichnung ihres Wesens 
[[S. 183]] an Sterngötter, sondern sie sind reine Körpergötter und Schicksals-
mächte, von denen jeder seine besondere Domäne innerhalb des Körpers als 
Schutzgott verwaltet. Das ist eine logisch richtige Erweiterung der altägyptischen 
Aufteilung des Körpers an bestimmte Gottheiten, unter denen bereits in den  
 

 
812  μέχρι ss. A1 
813  Χνουμὴν] ν post χ ss. A1 cf. II,275,24 Koetschau 
814  Χαχουμὴν A  ν add. Höschel coll. II,275,24 Koetschau 
815  οἷόν τε Bouhéreau  οἴονταιτε [[τε super ται scriptum]] A(2)  cf. II,275,10 Koetschau 
816  [[XIX] 19, 1936 RP]] 



Text und Kommentar 

 
216 

Pyramidentexten Gestirngottheiten neben rein terrestrischen Göttern erschei-
nen.“ Der Dekan, der die Krankheiten den von ihm beherrschten Gliedern 
sendet, heilt sie auch. Diese homöopathische Therapie des Celsus (s. S. 86,2 f.) 
ist die des griechischen Hermes-Trismegistos (Gundel 270 f.). Gundels Quellen-
analyse führt zu folgendem Stemma (S. 92): Texte der saitischen Zeit – Corpus 
Hermeticum (3. Jh. v.Chr.) – Archetypi der griechischen und lateinischen Dekan-
listen (2. Jh. v.Chr.) – Chairemon (Mitte des 1. Jh. n.Chr.) – Celsus und Origenes.  
 
VIII 60  [[87,1–11 Schröder | Bd. 4, 310,3–12 Borret]] 

[[S. 87]]           ἐκεῖνο μέντοι φυλακτέον, ὅπως μή τις συν-  
 ὼν τούτοις τῇ θεραπείᾳ τῇ περὶ αὐτὰ συντακῇ, φιλο-  
 σωματήσας τε καὶ τῶν κρειττόνων ἀποστραφεὶς λήθῃ  
 κατασχεθῇ. χρὴ γὰρ ἴσως οὐκ ἀπιστεῖν ἀνδράσι σοφοῖς,  
  5 οἳ δή φασι διότι817 τῶν μὲν περιγείων δαιμόνων τὸ πλεῖ-  
 στον γενέσει818 συντετηκὸς καὶ προσηλωμένον αἵματι καὶ  
 κνίσῃ819 καὶ μελῳδίαις καὶ ἄλλοις τισὶ τοιούτοις προσ-  
 δεδεμένον κρεῖττον οὐδὲν δύναιτ᾿ ἂν τοῦ θεραπεῦσαι  
 σῶμα καὶ μέλλουσαν τύχην ἀνθρώπῳ καὶ πόλει προειπεῖν,  
10 καὶ ὅσα περὶ τὰς θνητὰς πράξεις ταῦτα ἴσασί τε καὶ  
 δύνανται.  

[[S. 183]] 

87,1–11. Gundel hat auch irrtümlich noch dieses Kapitel zur Dekantheologie 
gezogen. Gegenüber seiner vielfach umdeutenden Übersetzung und Paraphrase 
(a.O. 232 und 273) halte ich die von Koetschau gegebene Übersetzung für allein 
möglich, zumal sie durch die Polemik des Origenes in Kapitel 60 und 62 gestützt 
wird. – Diese Zurückhaltung in der Verehrung der Dämonen glaubt Andres, 
RE Suppl. III 310, darauf zurückführen zu sollen, dass die christliche Polemik 
gegen Dämonenaberglauben und seine schädlichen Folgen auf Celsus einen 
gewissen Eindruck gemacht hätten. Aber dazu berechtigt uns m.E. gar nichts.  
Es ist oben (Kommentar zu 81,6) schon darauf hingewiesen worden, dass auch 
diese Zurückhaltung gut akademische Tradition ist, und ich füge hier noch 
den Hinweis auf Plut. de Is. 26 bei, wo die z.T. fast wörtliche Übereinstimmung 
(ἐν τῷ περιέχοντι: hier 87,5 περιγείων) erst recht die enge Zusammengehörigkeit 
beweist; s. auch Heinze, Xenokrates 82, und vor allem Geffcken, Apologeten  
 

 
817  διότι A  ὅτι Bouhéreau 
818 ante γενέσει add. γένος Pohlenz 
819  κνίσσῃ A  cf. II,276,30 κνίσῃ A, praeterea II,158,8.21; 185,22 alterum σ add. A, ceteris duodecim 

locis Orig. (cf. Indic.) σσ trad. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
217 

220 f., der auf die enge Verwandtschaft zwischen Celsus und einem von Orige-
nes VII 6 [[S. 184]] zitierten Homererklärer verweist, dsgl. auf Alexander Poly-
histor bei Diog. Laert. VIII 1,32, auf Cornelius Labeo, Apuleius und den schon 
genannten Porphyrius.820  
 
VIII 62  [[87,11f. Schröder | Bd. 4, 314,17f. Borret]] 

[[S. 87]]         τούτοις ἀφοσιωτέον ἐφ᾿ ὅσον συμφέρει,  
 πάντῃ γὰρ τοῦτο ποιεῖν οὐχ821 αἱρεῖ <ὁ822> λόγος. 

 
VIII 63 (Anfang)  
  [[87,13–19 Schröder | Bd. 4, 316,3–5, 318,18–22 Borret]] 

[[S. 87]] μᾶλλον οἰητέον τοὺς δαίμονας μηδενὸς χρῄζειν μηδὲ  
 δεῖσθαί τινος, ἀλλὰ χαίρειν τοῖς τὸ εὐσεβὲς δρῶσι  
15 πρὸς αὐτούς. θεοῦ δὲ οὐδαμῇ οὐδαμῶς ἀπολειπτέον οὔτε  
 μεθ᾿ ἡμέραν οὔτε νύκτωρ οὔτ᾿ ἐς κοινὸν οὔτ᾿ ἰδίᾳ  
 λόγῳ τε ἐν παντὶ καὶ ἔργῳ διηνεκῶς, ἀλλά γε καὶ  
 μετὰ τῶνδε καὶ χωρὶς ἡ ψυχὴ ἀεὶ τετάσθῳ πρὸς τὸν  
19 θεόν.  

[[S. 184]] 

87,18. μετὰ τῶνδε sc. τῶν δαιμόνων. Die Interpretation des Origenes ἐγὼ δ᾿ ἀκούω 
τοῦ ›μετὰ τῶνδε‹ τουτέστι μετὰ τοῦ κοινοῦ καὶ μετὰ παντὸς ἔργου καὶ μετὰ παντὸς λόγου 
erscheint mir falsch.  
 
 
[[S. 184]] 

b)  Über den Kaiserkult, der berechtigt und staatsnotwendig ist, 
87,20–89,19 [[rectius 87,19–89,19]]. 

 
VIII 63 (Ende)  
 [[87,19–22 Schröder | Bd. 4, 318,26–29 Borret]] 

[[S. 87]]           εἰ ὧδε ἔχοιεν, τί [τὸ823] δεινὸν τοὺς τῇδε ἄρχον-  
20 τας εὐμενίζεσθαι, τούς τε ἄλλους καὶ τοὺς ἐν ἀνθρώ-  
 ποις δυνάστας καὶ βασιλέας ὡς οὐδὲ τούτους ἄνευ  
 δαιμονίας ἰσχύος τῶν τῇδε ἠξιωμένους.  

 
820  [[Porphyrius.] – Z. 8/9: VIII 60 (Ende [Widerlegung]) τοῦ θεραπεῦσαι τὸ σῶμα, θεραπεύειν 

τὰ σώματα, τὴν θεραπείαν τῶν σωμάτων. add. RP]] 
821  οὐχ αἱρεῖ Höschel  οὐκ ἐρεῖ A 
822  ὁ addidi  cf. p. 85,23 et I,74,2; II,288,5 Koetschau (ubi simil. peccat.) 
823  τὸ seclusi 



Text und Kommentar 

 
218 

[[S. 184]] 

87,20. εὐμενίζεσθαι: in VIII 64 und 65 (Anfang) erscheint 6 mal das Kompositum 
ἐξευμενίζεσθαι, 1 mal das Substantivum ἐξευμενίσμου, aber VIII 64 (Mitte) εὐμενισμοῦ 
und εὐμενεῖς.  
 
VIII 65  [[87,22–88,3 Schröder | Bd. 4, 322,7–11, 324,21–27 Borret]] 

[[S 87]]            ἔνθα μέν-  
 τοι οὐδὲν ἐναντίον πράττομεν νόμῳ καὶ λόγῳ θεοῦ,  
 οὐ μεμήναμεν οὐδ᾿ ὁρμῶμεν καθ᾿ ἑαυτῶν ἐγείρειν βασι-  
25 λέως ἢ δυνάστου θυμὸν ἐπὶ αἰκίας καὶ βασανιστήρια  
 ἢ καὶ θανάτους ἡμᾶς φέροντα. – καὶ ἐπεὶ πολὺς ἦν ὁ  
 λόγος ὁ περὶ τῆς τῶν βασιλευόντων καὶ δυναστῶν κατα-  

[[S. 88]] στάσεως .. διὰ τοῦτο ἐπὶ τοῦ παρόντος τὸ πρόβλημα  
 ἐξετάσαι ὑπερεθέμεθα. τύχην μέντοι βασιλέως οὐκ  
 ὄμνυμεν ὡς οὐδ᾿ ἄλλον νομιζόμενον824 θεόν825.  

[[S. 184]] 

87,22–88,3. Keim und Glöckner lassen dieses Kapitel aus. Celsus knüpft an die 
Erwähnung der βασιλεῖς die Stellung der Christen zum Kaiserkult und die Eides-
verweigerung und bezeichnet dieses Verhalten als Wahnsinn und Herausfor-
derung; vgl. Mark Aurels ψιλὴ παράταξις! – 88,2 erläutert Origenes ebd. εἴτε γὰρ 
.. ἐκφορὰ μόνον ἐστὶν ἡ τύχη .. οὐκ ὄμνυμεν τὸ μηδαμῶς ὂν .., εἴτε καὶ .. δαίμων ἐστὶν ἡ 
ὀνομαζομένη τύχη τοῦ βασιλέως, καὶ οὕτως ἀποθανητέον ἐστὶ μᾶλλον κτλ. – Dass es sich 
hier tatsächlich um ein Celsusfragment handelt, wird ferner noch bestätigt durch 
VIII 67 (Mitte) (II,283,25 Koetschau) προείπομεν μὲν οὖν μὴ δεῖν ὀμνύναι τὸν ἐν ἀν-
θρώποις βασιλέα ἢ τὴν ὀνομαζομένην τύχην αὐτοῦ. διὸ οὐκ ἀναγκαῖον ἡμᾶς πάλιν ἀπο-
λογεῖσθαι πρὸς τὸ ›κἂν ἐν ἀνθρώποις‹ κτλ. = 88,13. – Die politische Wirklichkeit wird 
fassbar in der wiederholten Aufforderung des Prokonsuls an Polykarp ὄμοσον 
τὴν Καίσαρος τύχην bei Euseb. hist. eccl. IV 15,18.21. Vgl. auch Tert. Apol. 32 
mit Oehlers Kommentar.  
 
VIII 66  [[88,3–13 Schröder | Bd. 4, 326,3–7.9–13 Borret]] 

[[S. 88]]               ἐὰν  
 μέντοι γε κελεύῃ τις, εἰ τύχοι<ς>826 θρησκεύων827 θεόν,  
  5 ἢ ἀσεβεῖν ἢ ἄλλο τι αἰσχρὸν εἰπεῖν, οὐδαμῇ οὐδαμῶς  
 πιστευτέον, ἀλλὰ πρὸ τούτων πάσας828 βασάνους ἐγκαρτερη-  

 
824  νομιζόμενον Gelenius  νομίζομεν A 
825  θν᾿ [[θν᾿] θν–᾿ ((– super ν scriptum)) RP]] e θῶ corr. A 
826  τύχοι<ς> Koetschau in transl. cf. v. 22 [[ fortasse rectius 11 (δόξεις)]] 
827  θρησκεύων (θρη oblitum) Α  θρησκεύειν M  θρησκεύοντα Höschel i.m. 
828  πάσαις βασάνοις Mcorr. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
219 

 τέον καὶ πάντας θανάτους ὑπομενετέον πρίν τι ἀνόσι-  
 ον περὶ θεοῦ μὴ ὅτι γε εἰπεῖν ἀλλὰ † μελῆσαι829, ἐὰν δὲ  
 κελεύῃ τις εὐφημῆσαι τὸν Ἥλιον ἢ τὴν Ἀθηνᾶν, προ-  
10 θυμότατα <δεῖ830> μετὰ καλοῦ παιᾶνος εὐφημεῖν. οὕτω  
 τοι σέβειν μᾶλλον δόξεις831 τὸν μέγαν θεόν, ἐὰν καὶ  
 τούσδε ὑμνῇς· τὸ γὰρ θεοσεβὲς διὰ πάντων διεξιὸν  
 τελεώτερον γίνεται.  

[[S. 184]] 

88,9 f. Ich habe nach Ἀθηνᾶν ein Komma gesetzt und entsprechend den voraus-
gehenden Verbaladjektiven nach προθυμότατα ein δεῖ eingefügt (einzelne Worte 
sind in A überaus häufig ausgefallen; vgl. die Sammlungen Win- [[S. 185]] ters, 
a.O.). Denn nach εὐφημεῖν mit Koetschau ein Komma zu setzen832, und damit 
den Satz οὕτω τοι κτλ. zum Hauptsatz zu machen, scheitert an den verschiedenen 
Tempora εὐφημῆσαι – εὐφημεῖν und an dem folgenden Bedingungssatz ἐὰν καὶ 
τούσδε ὑμνῇς. – In diesen Worten zeigt sich die echte Frömmigkeit des (Neu-) 
Platonikers. Denn so reich auch der Hymnenschatz des Griechentums von frü-
hester Zeit an war, so ist doch eine Steigerung seit dem 2. Jh. unverkennbar. 
Um bloss das Bekannteste aus der literarischen Sphäre zu nennen (über Inschrift-
liches s. einige Notizen bei Wünsch, RE IX 170), so sei an die mit den Hymnen 
rivalisierenden Enkomien des Aristides erinnert, an die entsprechenden 
Reden des Julian – von ihm selbst als Hymnen bezeichnet, s. 4 und 5 am Ende, 
an833 die orphischen Hymnen, die wohl auch dem 2. Jh. angehören, an die von 
Julian erwähnten „neuen“ Hymnen der Neuplatoniker, Briefe p. 301 d), und 
schliesslich als krönenden Abschluss die zahllosen Hymnen des Proklos, in dem 
die griechische Hymnodie der reinen Zahl nach wohl an den höchsten Punkt 
ihrer Entwicklung gelangte, dem griechischen Gehalt nach aber wohl an den 
tiefsten. Denn nach dem Zeugnis seines Biographen Marinos (cap. 19) hat er 
schlechthin alle bekannten Götter, selbstverständlich mit Einschluss aller orien-
talischen, in Hymnen gefeiert. Davon sind wir hier mit Helios und Athena doch 
noch ein gutes Stück entfernt.  
88,12 f. Wie ein Echo klingt Arnob. 3,2 cum enim divinitatis ipsius teneamus caput 

.. supervacuum834 putamus ire per singulos.  
 

 
829  μελῆσαι A  μελετῆσαι Mcorr.  an νοῆσαι? 
830  δεῖ addidi cf. Adn. 
831  δόξεις Höschel  δόξης A 
832  [[mit Koetschau .. setzen] ein Komma zu setzen, wie alle Herausgeber tun RP]] 
833  [[an .. angehören om. RP]] 
834  [[supervacuum RP] supervacaneum RG]] 



Text und Kommentar 

 
220 

VIII 67  [[88,13–16 Schröder | Bd. 4, 330,20–23 Borret]] 

[[S. 88]]                  κἂν ἐν ἀνθρώποις βασιλέ-  
 α κελεύῃ835 σέ τις ὁρκωμοτεῖν, οὐδὲ τοῦτο δεινόν. δέ-  
15 δοται γὰρ τούτῳ τὰ ἐπὶ γῆς, καὶ ὅ, τι ἂν λαμβάνῃς  
 ἐν τῷ βίῳ, παρὰ τούτου λαμβάνεις.  

 
VIII 68 [[88,16–25 Schröder | Bd. 4, 330,1–3.4–9 Borret]] 

[[S. 88]]              οὐ χρὴ ἀπι-  
 στεῖν ἀνδρὶ ἀρχαίῳ πάλαι προειπόντι τὸ  
  ›εἷς βασιλεὺς ᾧ ἔδωκε Κρόνου παῖς ἀγκυλομήτεω‹.  
 ὡς, ἂν τοῦτο λύσῃς τὸ δόγμα, εἰκότως ἀμυνεῖταί σε  
20 ὁ βασιλεύς. εἰ γὰρ τὸ αὐτό σοι ποιήσειαν ἅπαντες,  
 οὐδὲν κωλύσει τὸν μὲν καταλειφθῆναι μόνον καὶ ἔρημον,  
 τὰ δ᾿ ἐπὶ γῆς ἐπὶ τοῖς ἀνομωτάτοις τε καὶ ἀγριωτάτοις  
 βαρβάροις γενέσθαι καὶ μήτε τῆς σῆς θρησκείας μήτε  
 τῆς ἀληθινῆς σοφίας ἐν ἀνθρώποις ἔτι καταλείπεσθαι  
25 κλέος.  

[[S. 185]] 

88,18. Hom. Il. II 205. Direkte Entnahme aus Homer ist in diesem Zusammen-
hang nicht wahrscheinlich, nach dem, was oben zu S. 81,26–31 dargelegt ist. Es 
sei hier noch ergänzend bemerkt, dass dieses Iliaszitat seit Aristoteles seinen 
Platz in allen folgenden Auseinandersetzungen bewahrt hat und wenigstens in 
den Anspielungen auf die [[S. 186]] πολυκοιρανίη deutlich durchschimmert.  
 
VIII 69  [[88,25–89,8 Schröder | Bd. 4, 334,3–12 Borret]] 

[[S. 88]]   οὐ μὲν δὴ τοῦτο φήσεις, ὡς, ἂν πεισθέν-  
 τες σοι836 Ῥωμαῖοι καὶ τῶν νενομισμένων αὐτοῖς πρὸς  
 θεούς τε καὶ ἀνθρώπους ἀμελήσαντες τὸν σὸν Ὕψιστον,  

[[S. 89]] ἢ ὅντινα βούλει, προσκαλέσωνται837, καταβὰς ὑπερμαχεῖ-  
 ται αὐτῶν καὶ οὐδεμιᾶς ἄλλης ἀλκῆς δεήσει. καὶ γὰρ  
 πρότερον ὁ αὐτὸς θεὸς τοῖς προσέχουσιν αὐτῷ ταῦτά τε  
 καὶ πολὺ μείζω τούτων, ὡς ὑμεῖς φατε, ὑπισχνούμενος  
  5 ὁρᾶτε ὅσα ὠφέλησεν ἐκείνους τε καὶ ὑμᾶς· ὧν τοῖς  
 μὲν ἀντὶ <τοῦ838> γῆς ἁπάσης εἶναι δεσπόταις οὐδ᾿ ὁποία  

 
835  κελεύη A  κελεύσῃ M 
836  [[σοι] <οἱ> i.m. add. RP]] 
837  προσκαλέσωνται Koetschau  προσκαλέσασθαι A  προσκαλέσασθαι <σέβοιντο> Delarue Orig. 

verba II,286,12 Koetschau secutus  προσκαλέσονται καταβάντα ὑπερμαχεῖσθαι αὐτῶν ὡς οὐδε-
μιᾶς ἄλλης ἀλκῆς δεήσειν Bouhéreau 

838  τοῦ add. Mcorr. 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
221 

 τις βῶλος οὐδ᾿ ἑστία λείπεται839, ὑμῶν δὲ κἂν πλανᾶταί  
 τις ἔτι λανθάνων, ἀλλὰ ζητεῖται πρὸς θανάτου δίκην. 

[[S. 186]] 

88,26 f. VIII 69 (Mitte [Widerlegung]) Ῥωμαῖοι τῶν πρὸς τοὺς νενομισμένους θεοὺς 
ἀμελήσαντες καὶ τῶν κατὰ τοὺς ἀνθρώπους προτέρων νόμων.  
89,4. Vgl. VII 18.  
 
VIII 71  [[89,9–15 Schröder | Bd. 4, 338,2–8 Borret]] 

[[S. 89]] οὐ μὴν οὐδὲ ἐκεῖνο ἀνεκτόν σου λέγοντος ὡς, ἂν  
10 οἱ νῦν βασιλεύοντες ἡμῶν σοι πεισθέντες ἁλῶσι, τοὺς  
 αὖθις βασιλεύοντας πείσεις εἶτ᾿840 ἄλλους, ἂν κἀκεῖνοι  
 ἁλῶσι, καὶ ἄλλους ἐπ᾿ ἄλλοις, μέχρι πάντων τῶν σοὶ  
 πειθομένων ἁλισκομένων μία841 τις ἀρχὴ σωφρονήσασα842  
 καὶ προειδομένη τὸ συμβαῖνον πάντας ὑμᾶς, πρὶν αὐτὴν843  
15 ἀπολέσθαι844, παγγενεὶ διολέσει.  

[[S. 186]] 

89,9–15. Diese Partie bietet eine Schwierigkeit in dem Satz mit μέχρι Z. 12 ff., der 
nach der Gesamtkonstruktion eigentlich dem Christen zufiele, inhaltlich aber 
dem Celsus angehört. Diese Ungeschicklichkeit scheint nicht im Referat des 
Origenes zu liegen, sondern dem Celsus selbst zur Last zu fallen. Der Eingang 
οὐ μὴν οὐδὲ ἐκεῖνο ἀνεκτὸν σου λέγοντος, der an 88,25 anschliesst, spiegelt durchaus 
celsische Schreibweise wieder [[sic]]. Es dreht sich um ein Zwiegespräch zwischen 
Celsus und einem Christen. Frage des Celsus: Was geschieht, wenn ein von euch 
bekehrter Kaiser, der sich ja nicht mehr gegen seine Feinde wehren darf, von 
diesen gefangen genommen wird? Antwort des Christen: Dann werden wir sei-
nen Nachfolger bekehren. Frage des Celsus: Was geschieht, wenn auch dieser 
gefangen wird? Antwort des Christen: wie oben. Auf immer wiederholte Fragen 
des Celsus gibt der Christ immer die gleiche Antwort. Diesen processus in infinitum 
beendet Celsus mit den sarkastischen Worten: Und das geht also so lange weiter, 
bis schliesslich ein vernünftiger Herrscher radikal mit euch Schluss macht, ehe 
auch er seinen Thron verliert wie alle seine Vorgänger. Bei der Umsetzung aus 
dem Dialog in die berichtende Form ist nun dieser Satz mit μέχρι etwas un-
glücklich und unlogisch eingereiht. Bouhéreaus Konjekturen sind schon um 
deswillen abzulehnen, weil sie am falschen Ort ansetzen und die Schwierigkeit 

 
839  λείπεται A  καταλείπεται Mcorr. coll. II,286,27 Koetschau fort. recte 
840  εἶτ᾿ Bouhéreau  οὐδ᾿ ex εἰδ᾿ corr. A  εἰ δ᾿ P M V 
841  μία Keim coll. II,288,10 Koetschau  ἅμα A  εἰ μὴ vel ἢ μία Bouhéreau  cf. Adn. 
842  σωφρο/////νήσασα (sic) e σωφροσύνης corr. A2 
843  αὐτὴν Bouhéreau  αὐτῆ A  αὐτὴ P M 
844  [[ἀπολέσθαι] rectius προαπολέσθαι cf. edd. Koetschau Borret]] 



Text und Kommentar 

 
222 

des μέχρι, die nur interpretatorisch zu beheben ist, eher vergrössern. Denn ein 
μέχρι hat im Munde des Christen gar keinen Sinn. Nicht ihm, sondern dem 
Celsus kommt es darauf an, ein [[S. 187]] Ende dieser scheinbar endlosen und 
absurden Reihe zu finden. – Es ist eben aus inneren Gründen gezeigt, dass wir 
als ursprüngliche Form des Gedankens einen Dialog ansetzen müssen. Dasselbe 
lässt sich auch durch literarische Parallelen darlegen. Denn ein Dialog, bei 
dem der Einrede eines Gegners dreimal auf die gleiche Weise begegnet wird, 
ist uns aus dem Diatribenstil hinlänglich bekannt. Vgl. z.B. Epict. ench. 11 und 
Bultmann, Der Stil der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe 
(1910) 23 f. Neuerdings hat Nissen, Philologus XCII 193, ein weiteres Beispiel 
aus einer von Diatribenmotiven durchsetzten christlichen Predigt des 8. Jhs. 
beigebracht und auf Anthologia Palatina VII 590 verwiesen.  
 
VIII 72  [[89,15–19 Schröder | Bd. 4, 340,1–5 Borret]] 

[[S. 89]]           εἰ γὰρ δὴ οἷόν τε  
 εἰς ἕνα συμφρονῆσαι νόμον τοὺς τὴν Ἀσίαν καὶ Εὐρώ-  
 πην καὶ Λιβύην845 Ἕλληνάς τε καὶ βαρβάρους ἄχρι πε-  
 ράτων νενεμημένους, ἀδύνατον τοῦτο νομίσας εἶναι  
 ἐπιφέρει ὅτι ὁ τοῦτο οἰόμενος οἶδεν οὐδέν.  

[[S. 187]] 

89,15–19. εἰ γὰρ = Wunschsatz, nach dem ausdrücklichen Zeugnis des Origenes. 
Also ist wohl ein εἴη zu ergänzen. Die mehrfach vorgeschlagene Interpretation 
als Bedingungssatz beseitigt846 nicht den abrupten Anschluss des Hauptsatzes. 
Celsus überlässt sich einen Augenblick einem Wunschbild, um es dann brüsk als 
utopisch abzulehnen. Peterson schreibt mit Recht (a.O. 134 Anm. 116): „Celsus 
hat so abrupt unwillig [[rectius abrupt-unwillig]] formuliert, weil seine letzte 
‚heidnische‘ Überzeugung einer Begründung nicht bedurfte.“ Ebd. 63: „Der 
Monotheismus wäre diskutabel, wenn es gelingen könnte, die nationalen Be-
sonderheiten zu überwinden, aber niemals werden sich die verschiedenen Völker 
in diesem Sinne auf ein einziges ‚Gesetz‘ einigen.“ Der von Celsus vorgetragene 
metaphysische Gott ist ja keine nationale Gestalt und darum allen nationalen 
Kulten gegenüber tolerant. So liegt in diesem Kapitel keine halbe Palinodie 
des Celsus, wohl aber ein deutlicher Hinweis darauf, dass Celsus den die natio-
nalen Kulte zerstörenden exklusiven Monotheismus letztlich aus politischen 
Erwägungen heraus bekämpft.  

 
845  post Λιβύην add. κατοικοῦντας P cf. II,290,11 s. Koetschau 
846  [[beseitigt .. abzulehnen.] (so Völker und Rougier 174) ist sprachlich wohl nicht zulässig. 

((i.m. add.: vgl. E. Schwartz, Konstantin 2, p. 37)) – Z. 19 schliesst wohl unmittelbar an 
das Vorangehende an, ohne dass wir mit Keim einen Ausfall celsischer Gedanken an-
nehmen müssen. RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
223 

[[S. 188]] 

Aufruf an die Christen zur tätigen Mitarbeit, 89,19–27847,  
und Ankündigung eines weiteren Werkes des Celsus  

über die richtige Lebensführung, 89,28–90,2. 
 
VIII 73  [[89,19–21b Schröder | Bd. 4, 344,1–4 Borret]] 

[[S. 89]]                  προ-  
20 τρέπεται ἡμᾶς ὁ Κέλσος ἀρήγειν τῷ βασιλεῖ παντὶ σθε-  
21a νει καὶ συμπονεῖν αὐτῷ τὰ848 δίκαια καὶ ὑπερμαχεῖν  
21b αὐτοῦ καὶ συστρατεύειν αὐτῷ, ἂν ἐπείγῃ, καὶ συστρατηγεῖν.  

[[S. 188]] 

89,21. συστρατηγεῖν: VIII 74 (Anfang [Widerlegung]) στρατηγεῖν <ὑπὲρ τῆς> πα-
τρίδος.  
 
VIII 75  [[89,22–27 Schröder | Bd. 4, 350,1–3, 350,16–352,18 Borret]] 

 προτρέπει δ᾿ ἡμᾶς Κέλσος καὶ ἐπὶ τὸ ἄρχειν τῆς  
 πατρίδος, ἐὰν δέῃ καὶ τοῦτο ποιεῖν ἕνεκεν σωτηρίας  
 νόμων καὶ εὐσεβείας. – καὶ οὐ φεύγοντές γε τὰς κοι-  
25 νοτέρας τοῦ βίου λειτουργίας Χριστιανοὶ τὰ τοιαῦτα  
 περιΐστανται, ἀλλὰ τηροῦντες ἑαυτοὺς θειοτέρᾳ .. λει-  
 τουργίᾳ ἐκκλησίας θεοῦ κτλ.  

[[S. 188]] 

89,24 f. Diese Worte (φεύγοντες κτλ.) halte ich gegen die früheren Herausgeber 
für ein Celsusfragment, das durch die Wiederholung von λειτουργίᾳ Z. 26 f. ge-
nügend gesichert scheint.  
 
VIII 76  [[89,27–90,2 Schröder | Bd. 4, 352,11–13 Borret]] 

[[S. 89]]             ἴσθι μέντοι ἐπαγ-  
 γελλόμενον τὸν Κέλσον ἄλλο σύνταγμα μετὰ τοῦτο ποι-  

[[S. 90]] ήσειν, ἐν ᾧ διδάξειν ἐπηγγείλατο, ὅπῃ βιωτέον τοὺς  
  βουλομένους αὐτῷ καὶ δυναμένους πείθεσθαι.  
[[S. 188]] 

89,28–90,2. Origenes weiss nicht, ob Celsus überhaupt dieses Buch geschrieben 
hat, bittet aber den Ambrosius, es auf alle Fälle zu suchen und ihm zu senden.  
 
 

 
847  [[Zeilenangaben hier und im Folgenden nach RG; Schröder folgt RP.]] 
848  [[τὰ .. αὐτῷ om. RG]] 



Text und Kommentar 

 
224 

[[S. 90]] 

Nicht mehr sicher einzureihende Fragmente. 

 
1)  II 76  [[90,3–6 Schröder | Bd. 1, 466,54–56 Borret]] 

[[S. 90]] καὶ ὀλίγα εἰς τὸν τόπον (sc. τῶν ἀπειλῶν  
 καὶ λοιδοριῶν τοῦ Ἰησοῦ) λελέξεται πρὸς τὸν  
  5 Κέλσον ἐπαγγελλόμενον καὶ φιλοσοφεῖν καὶ τὰ ἡμέτερα  
 εἰδέναι.  

[[S. 188]] 

90,5 f. Das τὰ ἡμέτερα εἰδέναι bezieht sich auf I 12 πάντα γὰρ οἶδα, und so könnte 
man auch in dem φιλοσοφεῖν eine Anspielung auf IV 65 sehen: τίς ἡ τῶν κακῶν 
γένεσις οὐ ῥᾴδιον μὲν γνῶναι τῷ μὴ φιλοσοφήσαντι oder VI 41 ἀλλὰ Διονύσιός τις μου-
σικὸς Αἰγύπτιος συγγενόμενος ἐμοὶ εἴρηκε περὶ τῶν κατὰ τὴν μαγείαν ὅτι .. πρὸς .. τοὺς 
φιλοσοφήσαντας οὐδὲν οἵα τέ ἐστιν ἐνεργεῖν. Aber an diesen beiden Stellen bezeich-
net sich Celsus höchstens inklusive als Philosoph, und Origenes polemisiert denn 
auch an diesen Stellen nicht gegen den Ausdruck, während sich im übrigen 
der Spott gegen den „Philosophen“ Celsus durch das ganze Werk des Origenes 
hinzieht. Man vergleiche z.B. folgende Stellen: II,189,9 Koetschau ὁ φιλόσοφος; 
II,99,19 ὁ γενναιότατος φιλόσοφος; I,300,2 ὁ σεμνὸς φιλόσοφος; I,361,7 ἐπιδειξάμενος 
φιλόσοφον .. ἕξιν; I,237,19; 238,3 οὐχ ὡς διαλεκτικὸς μὲν οὖν εἶπεν ὁ Κέλσος .. οὐδὲ τοῦ-
το φιλοσόφως ποιῶν; an einer eben nicht auffindbaren Stelle849 ἀφιλοσόφως ἡμῖν 
λοιδορούμενος ταῦτά φησιν ὁ Κέλσος; I,314,8 ὅρα τὴν ἀφιλόσοφον ἀπέχθειαν τοῦ ἀνδρός; 
I,218,6 τὴν ἀφιλόσοφον χλευὴν Κέλσου (I,218,10 ὁ βωμολόχος Κέλσος); II,97,18 ἀφιλό-
σοφον μῖσος.  
 
2)  II 28  [[90,7–13 Schröder | Bd. 1, 356,1–7 Borret]] 

 ἐπεὶ δὲ μετὰ ταῦτα καὶ τὸ προφήταις χρῆ-  
 σθαι Χριστιανοὺς προκηρύξασι τὰ περὶ Ἰησοῦ ὀ-  
 νειδίζει ὁ παρὰ τῷ Κέλσῳ Ἰουδαῖος, φήσομεν ..  
10 ὅτι ἐχρῆν αὐτόν, ὥς φησι850, φειδόμενον ἀνθρώπων αὐ-  
 τὰς ἐκθέσθαι τὰς προφητείας καὶ συναγορεύσαντα  
 ταῖς πιθανότησιν αὐτῶν τὴν φαινομένην αὐτῷ851 ἀνα-  
 τροπὴν τῆς χρήσεως τῶν προφητικῶν ἐκθέσθαι.  

[[S. 189]] 

90,10. Bouhéreau sucht mit seiner Konjektur einen Anschluss852 an I 12 ἀλλ᾿ ὡς 
ἐξ ἴσου πάντων κηδομένῳ herzustellen. Das bleibt schon deshalb sehr ungewiss, 
 
849  [[CC III 76: I,268,12 Koetschau]] 
850  φησιφειδόμενον [[φει super ι scriptum]] (sic) A1  φησι κηδόμενον Bouhéreau  cf. Adn. 
851  αὐτῷ Bouhéreau  αὐτῶν A (ῶ ss. A3)  cf. I,157,3 Koetschau 
852  [[Anschluss] Anklang RP]] 



Fragmente des Alethes Logos aus CC III 1 – VIII 76 

 
225 

weil hier aus der Rede des Juden zitiert wird, während I 12 vermutlich in einen 
anderen Zusammenhang gehört. – Koetschaus Verweis auf II 13 ἑκὼν ἐκεῖνα παρα-
λείπω ist falsch, weil das eingeschobene ὥς φησι ein wörtliches Zitat verbürgt.  
 
3)  VIII 53  [[90,14–18 Schröder | Bd. 4, 292,14–19 Borret]] 

 ἆρ᾿ οὖν οὐκ ἦν κατὰ τὸν τοιοῦτον καὶ853  
15 ἅπαξ κρίναντα μήτε ὡς ἔτυχε συγκαταθέσθαι μήτε  
 τολμηρῶς ἀθετῆσαι τὰ δόξαντα τοῖς ἀρχαίοις, καὶ  
 περὶ τοῦ Ἰουδαίων λόγου .. καὶ περὶ τοῦ Ἰησοῦ,  
 εἰ μὴ ἐβούλετο πιστεῦσαι, κἂν ἀμφιβάλλειν κτλ.  

[[S. 189]] 

90,15 f. Das μήτε ὡς ἔτυχε συγκαταθέσθαι bezieht sich auf I 9, aber die von Koet-
schau weiterhin angeführten Kapitel I 12, VI 7.8, VII 41.42 enthalten nichts, 
was inhaltlich mit dem μήτε .. ἀθετῆσαι übereinstimmt. Man darf wohl anneh-
men, dass die Bemerkung ziemlich an den Anfang des Celsuswerkes gehört, da 
sie sozusagen eine captatio benevolentiae für die vielen folgenden Zitate darstellt.  
 
 

 
853  post καὶ add. αὐτὸν M2 



 

 
 

 



 

 
227 

 
Literaturverzeichnis1 

 

Celsus, Alethes Logos (Rekonstruktionen und Übersetzungen) 

Celsus’ Wahres Wort. Aelteste Streitschrift antiker Weltanschauung gegen das 
Christentum vom Jahr 178 n. Chr. Wiederhergestellt, aus dem Griechi-
schen übersetzt, untersucht und erläutert, mit Lucian und Minucius Felix 
verglichen von Theodor Keim, Zürich 1873. 

[Celse,] Le discours véritable, in: Benjamin Aubé, Histoire des persécutions de 
l’Église: La polémique païenne à la fin du IIe siècle, Paris 1875, deuxième 
édition 1878, 158–426. 

Celsi ΑΛΗΘΗΣ ΛΟΓΟΣ, excussit et restituere conatus est Dr. Otto Glöckner 
(Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen; 151), Bonn 1924. 

Celse, Le discours vrai. Restauration et analyse du discours vrai, in: Louis Rougier, 
Celse ou le conflit de la civilisation antique et du christianisme primitif 
(Les maîtres de la pensée antichrétienne; 1), Paris 1925, 327–429. 

 

Origenes, Contra Celsum (Editionen und Übersetzungen) 

Origenis contra Celsum libri VIII. Et Gregorii Neocaesar. Thaumaturgi Pan-
egyricus in Origenem. A Davide Hoeschelio, Ex bibliothecis Elect. Palat. 
Boica et Aug. Graece et Latine nunc primum editi. Accessere notae et in-
dices, Augustae Vindelicorum 1605 [darin: Origenis Adamantii Contra 
Celsum Sigismundo Gelenio interprete]. 

Ὠριγένης κατὰ Κέλσου ἐν τόμοις ὄκτω. Τοῦ αὐτοῦ Φιλοκαλία = Origenis Contra Cel-
sum libri Octo. Ejusdem Philocalia. Gulielmus Spencerus […] utriusque 
operis versionem recognovit & Annotationes adjecit, Cantabrigiae 1658 
[darin: Origenis Adamantii Contra Celsum Sigismundo Gelenio inter-
prete]. 

Traité d’Origène contre Celse, ou Défense de la Religion chrétienne contre les 
accusations des Païens. Traduit du Grec par Élie Bouhéreau, Amsterdam 
1700. 

Contra Celsum, in: Ὠριγένους τὰ εὑρισκόμενα πάντα: Origenis quae vel Graece vel 
Latine tantum extant et ejus nomine circumferuntur; ex variis editioni-
bus & codicibus manu exaratis, Gallicanis, Italicis, Germanicis & Anglicis 
collecta, recensita, latine versa, atque annotationibus illustrata cum vita 

 
1  Verzeichnet wird nur die von H.O. Schröder selbst angegebene Literatur. 



Literaturverzeichnis 

 
228 

auctoris et multis dissertationibus opera et studio Caroli Delarue, tom. 1, 
Parisiis 1733, 315–799 (= Patrologia Graeca; 11, Paris 1857, 637–1632). 

Origenes, Buch I–IV gegen Celsus/Buch V–VIII gegen Celsus, in: Origenes 
Werke 1–2, hg. von Paul Koetschau (Die griechischen christlichen Schrift-
steller der ersten drei Jahrhunderte; 2–3), Leipzig 1899. 

Des Origenes acht Bücher gegen Celsus, übersetzt von Paul Koetschau (Biblio-
thek der Kirchenväter. Des Origenes ausgewählte Schriften; 2–3 = BKV2/1 
52–53), München 1926–1927. 

 

Weitere Quellen 

Acta Pilati, in: Evangelia apocrypha […] collegit atque recensuit Constantinus 
de Tischendorf, editio secunda, Lipsiae 1876, 210–332. 

Albinus, Introductio in Platonem, in: Platonis dialogi secndum Thrasylli tetra-
logias dispositi. Ex recognitione Caroli Friderici Hermanni, vol. 6, Lipsiae 
1853, 3–7 = 147–151. 

Alcinous, Didascalicus, in: Platonis dialogi secundum Thrasylli tetralogias dis-
positi. Ex recognitione Caroli Friderici Hermanni, vol. 6, Lipsiae 1853, 
8–45 = 152–189. 

Apuleii metamorphoseon libri XI. Franciscus Eyssenhardt recensuit, Berolini 
1869. 

Aristotelis qui ferebantur librorum fragmenta collegit Valentinus Rose, Lipsiae 
1886. 

Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche, hg. von August 
Hahn, 3., vielfach veränd. und verm. Auflage von G. Ludwig Hahn. Mit 
einem Anhang von Adolf Harnack, Breslau 1897. 

Clemens Alexandrinus, Protrepicus und Paedagogus. Hg. von Otto Stählin (Die 
griechischen christlichen Schrifsteller der ersten drei Jahrhunderte; 12), 
Leipzig 1905. 

Comicorum Atticorum fragmenta. Edidit Theodorus Kock. Vol. 3: Novae co-
mediae fragmenta. Pars 2, Lipsiae 1888. 

Comicorum Graecorum fragmenta 1/1: Doriensium comoedia mimi phlyaces 
edidit Georgius Kaibel (Poetarum Graecorum fragmenta; 6/1), Berolini 
1899. 

Corpus inscriptionum Graecarum, vol. 1–4, ed. Augustus Boeckhius, Ioannes 
Franzius, Ernestus Curtius et Adolphus Kirchhoff. Indices subiecit Her-
mannus Roehl, Berolini 1828–1877. 

Corpus paroemiographorum Graecorum, vol. 1: Zenobius, Diogenianus, Plu-
tarchus, Gregorius Cyprius: cum appendice proverbiorum. Ediderunt 



Literaturverzeichnis 

 
229 

E[rnestus] L[udovicus] a Leutsch et F[ridericus] G[ulielmus] Schneide-
win, Gottingae 1839; vol. 2: Diogenianus, Gregorius Cyprius, Macarius, 
Aesopus, Apostolius et Arsenius, Mantissa proverbiorum. Edidit Ernes-
tus Ludov[icus] a Leutsch, Gottingae 1851. 

Doxographi Graeci. Collegit recensuit prolegomenis indicibusque instruxit Her-
mannus Diels, editio iterata, Berolini 1929. 

Epiphanius, Ancoratus und Panarion, hg. von Karl Holl, Abt. 1: Ancoratus und 
Panarion haer[esium] 1–33 (Die griechischen christlichen Schrifsteller 
der ersten drei Jahrhunderte; 3), Leipzig 1915. 

Fragmenta comicorum Graecorum collegit et disposuit Augustus Meineke. Vol. 4: 
Fragmenta poetarum comoediae novae, Berolini 1841. 

Fragmenta philosophorum Graecorum collegit recensuit vertit annotationibus 
et prolegomenis illustravit indicibus instruxit Fr[idericus] Guil[elmus] 
Aug[ustus] Mullachius. Vol. 1: Poeseos philosophicae caeterorumque ante 
Socratem philosophorum quae supersunt, Parisiis 1860. 

Die Fragmente der Vorsokratiker: griechisch und deutsch von Hermann Diels. 
Hg. von Walther Kranz, Bd. 1–2, 5. Auflage, Berlin 1934/1935. 

Galeni De pulsuum differentiis libri IV, in: Claudii Galeni opera omnia. Editio-
nem curavit D. Carolus Gottlob Kühn; tom. 8, Lipsiae 1824, 493–765. 

Galeni in Platonis Timaeum commentarii fragmenta collegit, disposuit, expli-
cavit Henricus Otto Schröder. Appendicem Arabicam addidit Paulus Kahle 
(Corpus medicorum Graecorum; Suppl. 1), Lipsiae/Berolini 1934. 

Claudii Galeni Protreptici quae supersunt edidit Georgius Kaibel, Berolini 1894. 
Das Buch Henoch, hg. von Joh[annes] Flemming und L[udwig] Radermacher 

(Die griechischen christlichen Schrifsteller der ersten drei Jahrhunderte; 
5), Leipzig 1901. 

Hermetis Trismegisti Poemander, recognovit Gustavus Parthey, Berolini 1854. 
Iamblichi Protrepticus ad fidem codicis Florentini edidit Hermenegildus Pis-

telli, Lipsiae 1888. 
Ioannis Stobaei Anthologii libri duo posteriores recensuit Otto Hense, Berolini 

1894. 
Iuliani Imperatoris librorum contra Christianos quae supersunt collegit, recen-

suit, prolegomenis instruxit Carolus Ioannes Neumann (Scriptorum Grae-
corum qui christianam impugnaverunt religionem quae supersunt; 3), 
Lipsiae 1880. 

Iuliani Imperatoris opera quae supersunt omnia. Et S. Cyrilli Alexandriae archi-
episcopi contra impium Iulianum libri decem. […] Ezechiel Spanhemius 
graecum Iuliani contextum recensuit […], Lipsiae 1696.  



Literaturverzeichnis 

 
230 

Kerygma Petri, in: Antilegomena. Die Reste der außerkanonischen Evangelien 
und urchristlichen Überlieferungen herausgegeben und übersetzt von 
Erwin Preuschen. Zweite, umgearbeitete und erweiterte Auflage, Gießen 
1905, 88–91. 

Maximi Tyrii Philosophumena. Edidit H[ermannus] Hobein, Lipsiae 1910. 
Origenes, Die Schrift vom Gebet, hg. von Paul Koetschau, in: Origenes Werke 2 

(Die griechischen christlichen Schrifsteller der ersten drei Jahrhunderte; 
3), Leipzig 1899, 295–403. 

Orphicorum fragmenta collegit Otto Kern, Berolini 1922. 
Pindari Carmina cum fragmentis selectis. Tertium edidit Otto Schroeder, Lip-

siae 1930. 
Plutarch, Über Isis und Osiris, nach neuverglichenen Handschriften mit Über-

setzung und Erläuterungen hg. von Gustav Parthey, Berlin 1850. 
Porphyrius, Gegen die Christen: 15 Bücher; Zeugnisse, Fragmente und Referate, 

hg. von Adolf von Harnack (Abhandlungen der Königlich Preußischen 
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse; Jg. 1916, 
Nr. 1), Berlin 1916. 

Quellensammlung zur Geschichte des Neutestamentlichen Canons bis auf Hie-
ronymus, herausgegeben und mit Anmerkungen, vorzüglich für Studi-
rende, begleitet von Johannes Kirchhofer, Zürich 1842–1844. 

Stoicorum veterum fragmenta collegit Ioannes ab Arnim, vol. 1–3, Lipsiae 1903–
1905. 

Strabonis Geographica recognovit Augustus Meineke, vol. 1–3, Lipsiae 1852/ 
1853. 

Strabo, Geography, vol. 3: Books 6–7, with an English translation by Horace 
Leonard Jones, Cambridge [Mass.]/London 1924. 

Symbolum „Quicunque“ [mit griechischen Übersetzungen], in: Athanasii opera 
omnia, tom. 4 (Patrologia Graeca; 28), Paris 1857, 1581–1592. 

Tertullianus, Apologeticum, in: Quinti Septimii Florentis Tertulliani quae super-
sunt opera, vol. 1. Continens libros apologeticos et qui ad ritus et mores 
Christianorum pertinent. Ed. Franciscus Oehler, Lipsiae 1853, 306–398. 

Tragicorum Graecorum fragmenta recensuit Augustus Nauck, 2. ed., Lipsiae 
1889. 

 



Literaturverzeichnis 

 
231 

Hilfsmittel 

Bonitz, Hermannus (ed.), Index Aristotelicus, Berolini 1870. 
Kühner, Raphael, Ausführliche Grammatik der griechischen Sprache. Zweiter 

Teil: Satzlehre. Dritte Auflage in zwei Bänden. In neuer Bearbeitung be-
sorgt von Bernhard Gerth, Hannover/Leipzig 1898 und 1904. 

Preuschen, Erwin, Vollständiges Griechisch-Deutsches Handwörterbuch zu den 
Schriften des Neuen Testaments und der übrigen urchristlichen Literatur, 
3., völlig neu gearbeitete Auflage von Walter Bauer, Berlin 1937. 

Stählin, Otto (Hg.), Clemens Alexandrinus, Bd. 4: Register (Die griechischen 
christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte; 39/2), Leipzig 
1936. 

 

Sekundärliteratur 

Andres, Friedrich, Angelos, in: RE Suppl. 3 (1918) Sp. 101–114. 
—,  Daimon, in: RE Suppl. 3 (1918) Sp. 267–322. 
Arnim, Hans von, Epiktetos 3), in: RE 6/1 (1907) Sp. 126–131. 
Beer, Georg, Sambethe, in: RE 1A/2 (1920) Sp. 2119–2121. 
Bernays, Jacob, Gesammelte Abhandlungen, hg. von H[ermann] Usener, 2 Bde., 

Berlin 1885. 
Bernhard, Max, Der Stil des Apuleius von Madaura. Ein Beitrag zur Stilistik des 

Spätlateins (Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft; 2), Stuttgart 
1927. 

Bidez, Joseph, Rez. zu: Celsi ἀληθὴς λόγος excussit et restituere conatus est Dr. 
Otto Glockner [!], Bonn 1924, in: Revue belge de philologie et d’histoire 
6 (1927) 291–293. 

Bienert, Walther, Der älteste nichtchristliche Jesusbericht. Josephus über Jesus: 
unter besonderer Berücksichtigung des altrussischen „Josephus“ (Theo-
logische Arbeiten zur Bibel-, Kirchen- und Geistesgeschichte; 9), Halle 
1936. 

Brandis, Karl Georg, Galatia 2), in: RE 7/1 (1910) Sp. 534–559. 
Bultmann, Rudolf, Der Stil der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische 

Diatribe. Mit einem Geleitwort von Hans Hübner (Forschungen zur Reli-
gion und Literatur des Alten und Neuen Testaments; 13), Göttingen 1910. 

Cumont, Franz Valery Marie, Textes et monuments figurés relatifs aux mystères 
de Mithra publiés avec une introduction critique. Tom. 1: Introduction, 
Bruxelles 1899. 

Daebritz, Rudolf, Hyperboreer, in: RE 9/1 (1916) Sp. 258–279. 



Literaturverzeichnis 

 
232 

Dilthey, Carl/Karl, Festrede im Namen der Georg-Augustus-Universität zur 
Akademischen Preisvertheilung am IV. Juni MDCCCLXXIX [über Lucius 
Apuleius Madaurensis], Göttingen 1879. 

Dölger, Franz Joseph, Sphragis: eine altchristliche Taufbezeichnung in ihren 
Beziehungen zur profanen und religiösen Kultur des Altertums (Studien 
zur Geschichte und Kultur des Altertums; 5/3–4), Paderborn 1911. 

—,  ΘΕΟΥ ΦΩΝΗ. Die ‚Gottes-Stimme‘ bei Ignatius von Antiochien, Kelsos und 
Origenes, in: Antike und Christentum, Bd. 5, Münster 1936, 218–223. 

Eisler, Robert, Weltenmantel und Himmelszelt. Religionsgeschichtliche Unter-
suchungen zur Urgeschichte des antiken Weltbildes, 2 Bde., München 
1910. 

Festugière, André-Jean, Lʼidéal religieux des Grecs et lʼevangile, Paris 1932. 
Früchtel, Ludwig, Rez. zu: R.E. Witt, Albinus and the History of Middle Platon-

ism, Cambridge 1937, in: Philologische Wochenschrift 58 (1938) Sp. 996–
1003. 

Geffcken, Johannes, Zwei griechische Apologeten, Leipzig/Berlin 1907. 
—,  Die Hirten auf dem Felde, in: Hermes 49 (1914) 321–351. 
—,  Der Bilderstreit des heidnischen Altertums, in: Archiv für Religionswissen-

schaft 19 (1916–19) 286–315. 
—,  Der Ausgang des griechisch-römischen Heidentums, Heidelberg 1920. 
Gelzer, Matthias, Rez. zu: Gerda Krüger, Die Rechtsstellung der vorkonstanti-

nischen Kirchen (Kirchenrechtliche Abhandlungen; 115/116), Stuttgart 
1935, in: Gnomon 13 (1937) 284–286. 

Glöckner, Otto, Die Gottes- und Weltanschauung des Celsus, in: Philologus 82 
(1927) 329–352. 

Grützmacher, Georg, Rez. zu: Celsi Αληθὴς λόγος, excussit et restituere conatus 
est Otto Glöckner, Bonn 1924, in: ders., Kirchengeschiche I. (Altertum), 
in: Die Theologie der Gegenwart. Literarische Beilage zur Neuen kirch-
lichen Zeitschrift 19 (1925) 79–96, 85. 

Gundel, Wilhelm, Dekane und Dekansternbilder. Ein Beitrag zur Geschichte 
der Sternbilder der Kulturvölker. Mit einer Untersuchung über die ägyp-
tischen Sternbilder und Gottheiten der Dekane von S[iegfried] Schott 
(Studien der Bibliothek Warburg; 19), Glückstadt/Hamburg 1936. 

Harnack, Adolf, Der Vorwurf des Atheismus in den drei ersten Jahrhunderten 
(Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur; 
N.F. 13/4 = 28/4), Leipzig 1905. 

Heine, Otto, Ueber Celsus’ ἀληθὴς λόγος, in: Philologische Abhandlungen. Martin 
Hertz zum siebzigsten Geburtstage von ehemaligen Schülern dargebracht, 
Berlin 1888, 197–214. 



Literaturverzeichnis 

 
233 

Heinze, Richard, Xenokrates: Darstellung der Lehre und Sammlung der Frag-
mente, Leipzig 1892. 

Herrmann, Albert, Seres, in: RE 2 A/2 (1923) Sp. 1678–1683. 
Hilgenfeld, Adolf, Die Ketzergeschichte des Christentums, urkundlich darge-

stellt, Leipzig 1884. 
Hultsch, Friedrich, Eudoxos 8) Von Knidos, in: RE 6/1 (1907) Sp. 930–950. 
—,  Friedrich, Geometria, in: RE 7/1 (1910) Sp. 1210–1219. 
Jan, Karl von, Dionysios 150), in: RE 5/1 (1903) Sp. 993. 
Koetschau, Paul, Rez. zu: Celsi Αληθὴς λόγος, excussit et restituere conatus est 

Otto Glöckner, Bonn 1924, in: Literarische Wochenschrift 2 (1926) 38 f. 
Kornemann, Ernst, Collegium, in: RE 4/1 (1900) 380–480. 
Krauss, Samuel, Das Leben Jesu nach jüdischen Quellen, Berlin 1902. 
Krüger, Gerda, Die Rechtsstellung der vorkonstantinischen Kirchen (Kirchen-

rechtliche Abhandlungen; 115/116), Stuttgart 1935. 
Labriolle, Pierre de, La Réaction païenne. Étude sur la polémique antichrétienne 

du Ier au VIe siècle, Paris 1934. 
Laible, Heinrich, Jesus Christus im Thalmud (Schriften des Institutum Judai-

cum; 10), Berlin 1891. 
Lipsius, Richard Adelbert, Die Quellen der ältesten Ketzergeschichte, neu unter-

sucht, Leipzig 1875. 
Magie, David, De Romanorum iuris publici sacrique vocabulis sollemnibus in 

Graecum sermonem conversis, Lipsiae 1905. 
Milchhöfer, Arthur, Attika 1): Topographie, in: RE 2/2 (1896) Sp. 2184–2207. 
Miura-Stange, Anna, Celsus und Origenes. Das Gemeinsame ihrer Weltanschau-

ung nach den acht Büchern des Origenes gegen Celsus. Eine Studie zur 
Religions- und Geistesgeschichte des 2. und 3. Jahrhunderts (Beihefte 
zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde 
der älteren Kirche; 4), Gießen 1926. 

Neander, August, Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. 
Zweite und verbesserte Auflage. Erste Abtheilung, welche die Kirchen-
geschichte der ersten drei Jahrhunderte umfaßt, Hamburg 1842. 

Neumann, Karl Johannes, Celsus, in: Real-Encyklopädie für protestantische 
Theologie und Kirche (1897) 772–775. 

—,  Celsus 20), in: RE 3/2 (1899) Sp. 1884 f. 
Nissen, Theodor, Diatribe und Consolatio in einer christlichen Predigt des ach-

ten Jahrhunderts, in: Philologus 92 (1937) 177–198. 
Norden, Eduard, Agnostos Theos: Untersuchungen zur Formengeschichte reli-

giöser Rede, Leipzig 1913 (Nachdruck Leipzig 1923). 



Literaturverzeichnis 

 
234 

—,  Römische Literatur (Einleitung in die Altertumswissenschaft; 1/4), 3. Auf-
lage, Leipzig 1923 (Nachdruck Leipzig 1933). 

Pélagaud, Élyssee, Étude sur Celse et la première escarmouche entre la Philo-
sophie antique et le Christianisme naissant, Lyon 1878. 

Peter, Hermann, Pontius Pilatus, der römische Landpfleger in Judäa, in: Neue 
Jahrbücher für das klasssische Altertum, Geschichte und Deutsche Lite-
ratur und für Pädagogik, hg. von Johannes Ilberg und Bernhard Gerth, 
Bd. 19, Leipzig 1907, 1–40. 

Peterson, Erik, Engel- und Dämonennamen. Nomina Barbara, in: Rheinisches 
Museum für Philologie 75 (1926) 393–421. 

—,  Der Monotheismus als politisches Problem. Ein Beitrag zur Geschichte der 
politischen Theologie im Imperium Romanum, Leipzig 1935. 

Pfister, Friedrich, Epode, in: RE Suppl. 4 (1924) Sp. 323–344.  
Pohlenz, Max, Vom Zorne Gottes. Eine Studie über den Einfluß der griechi-

schen Philosophie auf das alte Christentum (Forschungen zur Religion 
und Literatur des Alten und Neuen Testaments; 12), Göttingen 1909. 

Poteat, Hubert McNeill, Rome and the Christians, in: The Classical Journal 33 
(1937) 134–144. 

Preller, Ludwig, Die Theogonie des Pherekydes von Syros, in: ders., Studien 
zur Griechischen Litteratur, in: Rheinisches Museum 4 (1846) 377–405, 
377–389. 

Premerstein, Anton von, Libellus, in: RE 13/1 (1926) Sp. 26–61. 
Puech, Henri-Charles, Rez. zu: Pierre de Labriolle, La Réaction païenne, Étude 

sur la polémique anti-chrétienne du Ier au VIe siècle, Paris 1934, in: Revue 
critique d’histoire et de littérature 69 (1935) 45–50. 

Rahlfs, Alfred, Studien zu den Königsbüchern (Septuaginta-Studien; 1), Göttin-
gen 1904. 

Riese, Alexander, Die Idealisierung der Naturvölker des Nordens in der grie-
chischen und römischen Literatur, Programm des städtischen Gymnasi-
ums zu Frankfurt am Main, Frankfurt 1875. 

Rodemer, Walter, Die Lehre von der Urzeugung bei den Griechen und Römern, 
Diss. Gießen, [Gelnhausen] 1928. 

Rohde, Erwin, Der griechische Roman und seine Vorläufer, 3. Auflage, Leip-
zig 1914. 

—,  Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Zwei Bände in 
einem Band, 10. Auflage, Freiburg 1925. 

Rohden, Paul von, Antinoos 5), in: RE 1/2 (1894) Sp. 2439–2440. 
Rougier, Louis, Celse ou le conflit de la civilisation antique et du christianisme 

primitif (Les maîtres de la pensée antichrétienne; 1), Paris 1925. 



Literaturverzeichnis 

 
235 

Samter, Ernst, Familienfeste der Griechen und Römer, Berlin 1901. 
Schiller, Hermann, Geschichte der römischen Kaiserzeit, Bd. 1/1: Von Cäsars 

Tod bis zur Erhebung Vespasians; Bd. 1/2: Von der Regierung Vespa-
sians bis zur Erhebung Diokletians (Handbücher der Alten Geschichte; 
Ser. 3, Abt. 2), Gotha 1883. 

Schmid, Wilhelm/Stählin, Otto (Bearbb.), Geschichte der griechischen Litte-
ratur von Wilhelm von Christ, Teil 2: Die nachklassische Periode der 
griechischen Litteratur, 2. Hälfte: Von 100 bis 530 nach Christus (Hand-
buch der klassischen Altertums-Wissenschaft in systematischer Darstellung; 
7/2), 6. Auflage, München 1924. 

Schmidt, Kurt, Rez. zu: Celsi ΑΛΗΘΗΣ ΛΟΓΟΣ, excussit et restituere conatus 
est Dr. Otto Glöckner, Bonn 1924, in: Gnomon 3 (1927) 117–125. 

—,  De Celsi libro qui inscribitur Ἀληθὴς λόγος quaestiones ad philosophiam per-
tinentes. Ungedruckte Dissertation, Göttingen 1921. Auszug in: Jahrbuch 
der Philosophischen Fakultät der Georg August-Universität zu Göttingen 
1922, 2. Hälfte, Göttingen 1923, 69–74. 

Schröder, Heinrich Otto, Zu Pherekydes von Syros, in: Hermes 74 (1939) 108–
110. 

Schur, Werner, Karl Johannes Neumann, in: Jahresbericht über die Fortschritte 
der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 214, Nekrologe = Biographi-
sches Jahrbuch für Altertumskunde 47 (1927) 94–110. 

Schwartz, Eduard, Kaiser Constantin und die christliche Kirche. Fünf Vorträge, 
2. Auflage, Leipzig/Berlin 1936. 

Soden, Hans von, Rez. zu: Dr. Otto Glöckner, [Celsi] Ἀληθὴς λόγος, excussit et 
restituere conatus est, Bonn 1924, in: Theologische Literaturzeitung 50 
(1925) 253. 

Strack, Hermann Leberecht, Jesus, die Häretiker und die Christen nach den 
ältesten jüdischen Angaben (Schriften des Institutum Judaicum; 37), Leip-
zig 1910. 

Thraemer, Eduard, Asklepios 2), in: RE 2/2 (1896) Sp. 1642–1697. 
Usener, Hermann, Dreiheit: ein Versuch mythologischer Zahlenlehre, Bonn 

1903 (= Sonderabdruck aus: Rheinisches Museum für Philologie N.F. 58 
[1903] 1–47, 161–208, 321–362). 

—,  Religionsgeschichtliche Untersuchungen, Teil 1: Das Weihnachtsfest: Kapitel 
1–3, 2. Auflage, Bonn/Jena 1911. 

Völker, Walther, Das Bild vom nichtgnostischen Christentum bei Celsus, Halle 
1928.  

Weiss, Egon/Kroll, Wilhelm, Kinderaussetzung, in: RE 11/1 (1921) Sp. 463–472. 



Literaturverzeichnis 

 
236 

Wellmann, Max, Timotheos von Gaza, in: Hermes 62 (1927) 179–204. 
—,  Der Physiologos. Eine religionsgeschichtlich-naturwissenschaftliche Unter-

suchung (Philologus; Suppl. 22/1), Leipzig 1930. 
Wendland, Paul, Rez. zu: Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten 

drei Jahrhunderte. Origenes Werke. 1. Bd. (Die Schrift vom Martyrium. 
Buch I–IV Gegen Celsus). 2. Bd. (Buch V–VIII Gegen Celsus. Die Schrift 
vom Gebet), hg. von Paul Koetschau, in: Göttingische gelehrte Anzeigen 
161 (1899) 276–304. 

—,  Rez. zu: Paul Koetschau, Kritische Bemerkungen zu meiner Ausgabe von 
Origenesʼ Exhortatio, Contra Celsum, De oratione. Entgegnung auf die 
von P. Wendland in den Gött. gel. Anz. 1899 Nr. 4 veröffentlichte Kritik. 
Leipzig 1899, in: Göttingische gelehrte Anzeigen 161 (1899) 613–622. 

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von, Griechisches Lesebuch. I. Text. Erster 
Halbband, 13., unveränderte Auflage, Berlin 1936; Zweiter Halbband, 
6., unveränderte Auflage, Berlin 1926; II. Erläuterungen. Erster Halbband, 
9., unveränderte Auflage, Berlin 1929; Zweiter Halbband, 5., unveränderte 
Auflage, Berlin 1932.  

—,  Ulrich von, Euripides Herakles. Zweite Bearbeitung, Bd. 2, Berlin 1895. 
Winter, Franz Anton, Ueber den Wert der direkten und indirekten Ueber-

lieferung von Origenesʼ Büchern „contra Celsum.“ II Teile. Programme 
des Königl. humanistischen Gymnasiums Burghausen für die Schuljahre 
1902/1903 und 1903/1904. 

Witt, Reginald Eldred, Albinus and the History of Middle Platonisme, Cambridge 
1937. 

Wünsch, Richard, Hymnos, in: RE 9/1 (1916) Sp. 140–183. 
Zeller, Eduard, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwick-

lung. Dritter Theil, erste Abtheilung: Die nacharistotelische Philosophie, 
erste Hälfte, hg. von Eduard Wellmann. Vierte Auflage, Leipzig 1909; 
dritter Teil, zweite Abtheilung: Die nacharistotelische Philosophie, zweite 
Hälfte. Vierte Auflage, Leipzig 1903. 

 
 
 



 

 
237 

 
Stellenregister1 

 

Antike pagane Quellen 

 
1  Abkürzungen: CAF = Comicorum Atticorum fragmenta; SVF = Stoicorum veterum frag-

menta; o.St. = ohne konkrete Stellenangabe. 

Aelianus (Claudius Aelianus),  
De natura animalium 

 o.St. : 32 122f. 
 III 23:  126 
 VI 58:  126 
 X 16:  126 
Aelianus (Claudius Aelianus),  

Varia historia 
 o.St.: 31 
Aelius Aristides, Hymnus in Iovem 
 43,15:  205 
 43,17f.:  205 
Aeschylus, Fragmenta 
 198 Nauck:  43 
Alcinous, Didascalicus 
 10:  189 
Anonymus 

CAF III 406, Nr. 23 [rectius 42] 
(= CC VI 49):  163f. 

Anonymus 
CAF III 406f., Nr. 43 (= CC  

VI 78):  174f. 
Anonymus (Pseudo-Aristoteles),  

De mundo 
 6 (397 b – 401 a):  205 
 6 (397 b 13):  42 
 6 (397 b 14):  169 
 7 (401 a 13):  169 
Anonymus Stoicus 

o.St. (apud Philonem  
de aeternitate mundi 101;  
cf. SVF II 619):  116 

Apuleius, Metamorphoses 
 I 9:  32 
 X 12:  34 
Aristoteles, Analytica posteriora 
 83 a 33:  170 
Aristoteles, De partibus animalium 
 687 a 24f.:  121 

Aristoteles, Fragmenta 
 193 Rose:  205 
Aristoteles, Metaphysica 
 XII 1076 A:  205 
Boethius, De consolatione philosophiae 
 III 8,4:  122 
Cassius Dio, Historiae Romanae 
 XXXIX 38:  125 
Chrysippus, De mundo 

o.St. (cf. Alexandrem 
Aphrodisiensem, In 
Aristotelis analyticorum 
priorum librum I 
commentarium 180,31–36 
Wallies = SVF II 624):  116 

Chrysippus, De providentia 
o.St. (apud Lactantium  

de divinis institutionibus  
VII 23 = SVF II 623):  116 

Cicero, De natura Deorum 
 I 9,21:  174 
 II 133:  118 
 II 151ff.:  118 
 II 158:  118 
Cicero, Somnium Scipionis 
 8,19:  169 
Dio Chrysostomus, Orationes 
 II (De regno B):  206 
 VI 21ff.:  120 
 VI 31:  120 
Diogenes Laertius, Vitae philosophorum 
 VIII 1,21:  73 
 VIII 1,32:  217 

IX 58–60 (cf. 72 [Anaxarchos]  
A 1 Diels–Kranz):  91 

 IX 60:  57 
Empedocles, Fragmenta 

31 B 115,6f. Diels-Kranz  
(cf. 1f. Mullach):  212 



Stellenregister 

 
238 

Epicharmus, [Pseud-], Fragmenta 
 246 Kaibel:  109 
Epictetus, Dissertationes  

ab Arriano digestae 
 I 16,1:  120 
 IV 7,6:  213 
Epictetus, Enchiridion 
 11:  222 
Epiphanius, Panarion  

(Adversus haereses) 
 XXVII 5,9:  138 
 XXVII 6,1:  138 
Euripides, Bacchae 
 498:  68 
Euripides, Heracles 
 272f.:  211 
Euripides, Iphigenia Aulidensis 
 407:  211 
Euripides, Phoenissae 
 546:  120 
Galenus, De pulsuum differentiis 
 II 4:  40 
Galenus, Protrepticus 
 2ff.:  18 
 9:  122 
 13: 33 
Gellius, Noctes Atticae 
 o.St.: 31 
Heraclitus, Fragmenta 

22 B 5 Diels–Kranz  
(aus CC VII 62):  195 

22 B 51 Diels–Kranz  
(aus Hippolytus, Refutatio  
IX 9,2):  116 

22 B 60 Diels-Kranz  
(aus Hippolytus, Refutatio  
IX 10,5):  116 

22 B 78 Diels–Kranz  
(aus CC VI 12):  146 

22 B 79 Diels–Kranz  
(aus CC VI 12):  146 

22 B 80 Diels–Kranz  
(aus CC VI 42):  162 

22 B 96 Diels–Kranz  
(aus Plutarchus, Quaestiones 
convivales 669 A):  129 

Hermes Trismegistus, Poimandres 
 5,2 (42,8 Parthey):  169 
 14,4 (130,3 Parthey):  171 

Herodotus, Historiae 
 I:  176 
 I 131:  133 193 195 
 I 216:  132 
 II:  176 
 II 18:  48 130f. 
 II 28:  132 
 II 29:  132 
 II 41:  132 
 II 42:  132f.  
 II 47:  132 
 II 59:  132 
 II 69:  132 
 II 73:  126 
 II 104:  133 
 II 122:  73 
 II 169:  132 
 II 170:  132 
 II 175:  132 
 III 8:  132 
 III 38:  47f. 131f. 
 III 99:  130 132 
 IV 26:  132 
 IV 59:  133 158 194 
 IV 94ff.:  73 
 VIII 44:  42 
 VIII 55:  42 
Hesiodus, Opera et dies 
 171:  182 
Historia Augusta, Hadrianus 
 14,7:  87f. 
Historia Augusta, Firmus, Saturninus, 

Proculus et Bonosus 
 8,3:    159 
Homerus, Ilias 
 I 590f.:  162 
 II 204f.:  205 
 II 205:  220 
 V 340:  57 
 XIII 5 [rectius 6]:  43 
 XV 18–24:  162 
 XX 308:  208 
Homerus, Odyssea 
 IV 563–565:  182 
 IX 109:  120 
 X 239:  138 
 XXIV 6–8:  106 
Iamblichus, Protrepticus 
 5 (36,11ff. Pistelli):  122 



Stellenregister 

 
239 

Iulianus Imperator, Epistulae 
 89b (301 d Spanheim):  219 
Iulianus Imperator, Orationes 
 4,44:  219 
 5,19:  219 
Lucianus, Anacharsis 
 38:  162 
Lucianus, De morte Peregrini 
 12:  37 91 
 13:  40 
Manilius (Marcus Manilius), 

Astronomica 
 IV epilogus:  169 
Marcus Aurelius, Ad se Ipsum 
 XI 3,2:  213 218 
Marinus, Vita Procli 
 19:  219 
Maximus Tyrius, Dissertationes 
 IV 9:  206 
 V 4 e:  119 
 V 4 f:  119 
 X 5 c:  116 
 XI 4:  43 
 XI 5:  42 206 
 XI 5f.:  116 
 XI 9 c:  169 186 
 XI 10 b:  186 
 XI 10 c: 30 
 XI 11 e:  169 
 XI 12:  54 206 
 XIII 3 d:  104 
 XIV 8:  206 
 XVI 3 c:  30 
 XXXII 10 g:  119 
 XLI 4 g:  119 
 XLI 4 i:  119 
 XLI 4 k:  119 
Menander, Fragmenta 
 18ab (IV 238 Meineke):  205 
Numenius Apamensis, De bono 
 VI:  188 
Pausanias, Graeciae descriptio 
 III 14,8–10:  162 
Περὶ κόσμου s. Anonymus,  

De mundo 
Pherecydes, Fragmenta 

7 B 4 Diels–Kranz (aus CC  
VI 42):  162 

7 B 5 Diels–Kranz (aus CC  
VI 42):  162 

Pindarus, Fragmenta 
 169 Schröder:  132 
Plato, Apologia Socratis 
 o.St.:  26 
 20 d:  146 
 28 b:  37 
 31 c f.:  37 
Plato, Cratylus 
 385 b: 30 
 408 c:  30 
Plato, Crito 
 o.St.:  26 191 
 49 b:  192 
 49 c:  192 
 49 d:  192 
 49 e:  192 
 54 d 3:  81 
Plato, Epistulae 
 o.St.:  26 
 II 312 e – 313 a:  149 
 VII 341 c:  142 
 VII 341 d:  142 
 VII 341 e:  143 
 VII 342 a:  30 144 
 VII 342 b:  144 
 VII 344 b:  142 
Plato, Leges 
 o.St.:  26 
 I 635 a:  171 
 I 645 b:  30 
 III 677 a:  81 101 
 IV 715 e –716 a:  147 
 IV 716 d:  81 
 IV 717 b:  197 
 V 743 a:  148 
 X 903 a:  168 
 X 903 b:  117 119 197 
 X 903 b – 904 a:  119 
 X 903 c:  117 
Plato, Phaedo 
 o.St.:  26 
 73 a:  30 
 80 c:  190 
 107 d:  12 205 
 107 d – 108 b:  197 
 109 a:  182 
 109 b:  106 182 
 109 e:  182 
 110 d:  183 
 110 e:  183 



Stellenregister 

 
240 

Plato, Phaedrus 
 o.St.:  6 18 26 
 246–247 a:  203 
 246 e [rectius d]:  104 
 247 b:  149 
 247 c:  149 
 247 c 2:  169 
 248 c–e:  150 
 247 c3 – 248 a1:  149 
 247 d:  149 
 248 c:  183 
 248 c–e:  150 
 267 c:  94 
 270 c:  30 
Plato, Politicus 
 269 d:  104 
 269 d – 270 a:  117 
 271 d:  197 
 272 e:  136 
Plato, Protagoras 
 320 c:  30 
 321 c:  121 
Plato, Respublica 
 o.St.:  26 
 I 350 d [rectius e]:  157 
 II 380 b:  117 
 II 380 c:  117 
 II 380 d: 104 
 II 381 b:  104 
 II 381 c:  104 
 II 381 e:  104 
 II 382 d:  104 
 II 382 e:  104 
 III 389 b:  104 
 III 389 c:  104 
 VI 507 b ff.:  189 
 VI 509 b:  169 
 VII 514ff.:  171 
 VII 518 b:  171 
 VII 519 a:  186 
 VII 519 b:  186 
 VII 522 a:  30 
 VII 533 d:  186 
 X 617 e:  183 
Plato, Symposium 
 203 a:  197 
 241 [rectius 221] c:  147 
Plato, Theaitetus 
 176 a:  117 

Plato, Timaeus 
 o.St.:  26 
 21 a:  81 
 21 e:  132 
 22 b:  46 
 22 c:  30 101 
 22 d:  46 101 
 23 a–c: 46 
 26 e:  30 
 28 c:  169 188 
 30 b:  119 
 33 d:  203 
 34 a:  163 
 34 b:  163 203 
 37 a:  162 
 [37 e –] 38 a:  30 
 40:  197 
 41 a ff.:  113 
 41–42 e:  150 
 42 d ff.:  113 
 52 c:  30 
 69 b:  162 
 69 c:  113 162 169 
 69 d:  113 
Plinius maior, Naturalis historia 
 VIII 1f[f].:  125 
 X 3:  126 
 XI 109f.:  123 
Plinius minor, Epistulae 
 X 96:  36 
 X 96,7:  36 
 X 97,3 [rectius 96,3]:  213 
Plotinus, Enneades 
 V 2,1:  169 
Plutarchus, Alexander 
 28:  58 
Plutarchus, Comparatio Aristidis  

et Catonis 
 4:  203 
Plutarchus, De communibus notitiis 

adversus Stoicos 
 1065 d:  212 
Plutarchus, De defectu oraculorum 
 o.St.:  209 
Plutarchus, De E apud Delphos 
 9:  116 
 18:  116 
Plutarchus, De Iside et Osiride 
 19:  138 



Stellenregister 

 
241 

 26:  213 216 
 65:  138 
 67:  42 
 68:  138 
 76:  169 
Plutarchus, De Pythiae oraculis 
 25:  40 
Plutarchus, De Stoicorum repugnantiis 
 1050 a:  212 
 1050 e:  212 
 1050 f:  212 
Plutarchus, Platonicae quaestiones 
 II 2 (1001 c):  169 
Poimandres 
 5,2 (42,8 Parthey): 169 
 14,4 (130,3 Parthey):  171 
Porphyrius, Contra christianos 
 frg. 39 Harnack:  112 
Porphyrius, De abstinentia 
 II 42f.:  203 
Proclus, Hymni 
 o.St.:  219 
Seneca, De ira 
 II 27,2:  119f. 
Seneca, Epistulae morales ad Lucilium 
 41,2:  205 
Sextus Empiricus,  

Adversus mathematicos 
 VIII 11 (cf. SVF II 166):  123 
 IX 75f.:   169 
Sophocles, Oedipus Tyrannus 
 439:  82 

Stobaeus, Eclogae 
 I 1,26:  169 

I 10,16 (cf. Doxographi Graeci 
458,23ff.):  116 

Stobaeus, Florilegium 
 III 17,42:  120 
Strabo, Geographica 
 IV 197:  43 
 VII 296:  43 
 VII 296ff.:  43 
 VII 300ff.:  43 
 VII 301:  43 
 VII 331:  43 
 XVI 2:   79 
 XVII 39:  132 
 XVII 44:  132 
 frg. 47 a Jones:  43 
 frg. 47 b Jones:  43 
 frg. 49 Jones = 50 Meineke:  43 
 frg. 50 Jones = 51 Meineke:  43 
Suetonius, Nero 
 16:  53 
Tacitus, Annales 
 XV 44:  36 
Tacitus, Historiae 
 V 2ff.:  79 
„Vopiscus“, Saturninus s. Historia 

Augusta 
Xenophon, Memorabilia 
 IV 2:  104 
 

 

Biblische Bücher 

Genesis  
 o.St.:  110 164 
 1,26:  195 207 
 1,27:  164 168 195 207 
 2,3:  136 
 2,7:  212 
 2,8:  164 
 2,9:  156 
 2,17:  154 
 3,5:  154 
 3,14:  154 
 3,22:  156 
 3,24:  156 164 
 6,6:  167 

 9,1:  180 
 18,14:  95 
 28,14:  155 
Deuteronomium 
 4,32:  149 
 15,6:  180 
 28,12:  180 
 28,15ff.:  180 
Psalmi 
 45,10:  155 
 48,13:  125 
Sapientia Salomonis 
 7,22:  212 



Stellenregister 

 
242 

Isaias 
 42,6[f.]:  72 
 52,14:  174 
 53,2:  174 
 53,3:  174 
Iona 
 2,1:  191 
 4,6:  191 
 
Matthaeus 
 o.St.:  98 
 1,1ff.:  67 
 1,20:  54 135 173 
 2,13:  135 
 2,23:  180 
 4,1–10:  162 
 6,24:  197 202 
 7,15:  97 
 7,22f.:  38  
 9,13:  93 
 9,22:  145 
 10,17:  97 
 11,25:  90 180 
 11,28:  93 
 18,18:  97 
 19,24:  147f. 180 
 19,26:  95 
 20,25–27:  180 
 23,12:  93 
 23,13ff.:  69 
 24,5 [rectius 4]:  97 
 24,6:  97 
 24,23–27:  162 
 24,24:  160 
 24,31:  149 
 25,41:  167 
 26,39:  65 
 28,2:  135 
Marcus 
 6,3:  156 
 13,27:  149 
 16,5:  135 
Lucas 
 1,37:  95 
 3,23ff.:  67 
 6,29:  180f. 
 6,48f.:  98 
 8,2:  73 
 8,50:  145 
 12,15:  97 

 12,24:  180 
 12,27:  180 
 24,2:  135 
 24,4:  135 
 24,34:  73 
Iohannes 
 1,1:  67 
 1,32:  54 
 2,18:  58 
 4,24:  172 
 7,12:  60 
 12,49:  201 
 14,28:  201 
 18,36:  38 
 20,12:  135 
Acta apostolorum 
 16,13:  91 
 17,27:  169 
 26,26:  109 
Ad Romanos 
 2,17ff.:  72 
 9,5:  48 
Ad Corinthios I 
 o.St.:  184 
 2,4:  56 
 2,5:  56 
 2,13f.:  212 
 3,19:  146 
 10,20ff.:  204 
 15,37:  183 
 15,38:  183 
 15,45:  212 
 15,46:  212 
Ad Corinthios II 
 o.St.:  184 
 5,1ff.:  184 
 12,2:  151 
Ad Galatas 
 6,14:  139 
Ad Philippenses 
 3,8:  167 
Ad Colossenses 
 2,18:  128 
Ad Thessalonicenses I 
 3,12:  36 
 5,15:  97 
Ad Thessalonicenses II 
 1,3:  36 
Ad Hebraeos 
 5,11:  184 



Stellenregister 

 
243 

Epistula Iacobi 
 5,15:  145 
Epistula Petri I 
 4,8:  36 
 5,6:  93 

Apocalypsis Iohannis 
 2,7:  156 
 7,2:  50 
 16,12:  50 

 

Außerbiblische jüdische Quellen 

Liber Enoch 
 6:  135 
 10:  135 
 67–69:  135 
Iosephus Flavius, Antiquitates Iudaicae 
 XVIII 3,3:  25 
Iosephus Flavius, Contra Apionem 
 I 14ff.:  79 
 I 26ff.:  79 
Philo, De aeternitate mundi 
 21,109:  116 

Philo, De agricultura 
 51:  205 
 78:  205 
Philo, De decalogo 
 61:  205f. 
Talmud 
 o.St.:  25 52f. 60 
 Bab. Šabbath 104b:  53 
 Sanhedrin 43 a:  60 
 Sanhedrin 107 b:  60 

 

Außerbiblische antike christliche Quellen 

Acta Petri 
 o.St.:  157 
Acta Pilati 
 I 216 Tischendorf:  53 
Ad Diognetum 
 1:  213 
Arnobius, Adversus nationes 
 1,1:  206 
 3,2:  219 
Augustinus, De civitate dei 
 IV 27:  84 
Clemens Alexandrinus, Paedagogus 
 III 1,3:  174 
Clemens Alexandrinus, Protrepticus 
 IV 49,1:  87 
 VI 68,3:  136 
Clemens Alexandrinus, Stromata 

IV 57 (cf. 72 [Anaxarchos]  
A 13 Diels–Kranz):  91 

 VII 2,5:  136 
Clemens Romanus, Pseudo-, Homiliae 
 17,7ff.:  181 
Eusebius, Contra Hieroclem 
 2:  40 
Eusebius, Eclogae propheticae 
 III 10:  53 

Eusebius, Historia ecclesiastica 
 IV 15,18:  219 
 IV 15,21:  219 
Eusebius, Praeparatio evangelica 
 VI 10,12:  194 
 XI 18,22f.:  188 
Hermae Pastor 
 Mandatum 1,1:  145 
Hippolytus, Philosophumena 

(= Refutatio omnium haeresium) 
 V 7,1:  138 
 VII 29,17:  212 
Irenaeus, Adversus haereses 
 I 5,1–6:  137 
 I 5,1–6,2:  137 
 I 5,2:  151 
 I 5,5ff.:  212 
 I 6,3:  203 
 I 7,1ff.:  166 
 I 7,2:  135 
 I 7,5:  135 
 I 21,3:  158 
 I 23,3f.:  138 
 I 25,6:   137f. 187 
 I 27,2:  135 
 I 30,1:  172 202 



Stellenregister 

 
244 

 I 30,3ff.:  156 
 I 30,5ff.:  154 
 I 30,6:  166 202 
 I 30,11–14:  202 
 I 30,12:  166 
 I 30,14:  166 
 I 30,12:  151 
 II 29,1:  137 
 III 4,3:  137 
 IV 33,2:  167 
Iustinus, Apologia I 
 20 (cf. SVF II 614):  116 
 26:  135 138 
 53:  40 
Iustinus, Apologia II 
 7 (cf. SVF II 614):  116 
 9:  210 
 9,1:  184 
Iustinus, Dialogus cum Tryphone 
 o.St.:  157 
 63:  156 
 86,1:  156 
 108:  60 
 138:  156 
Kerygma Petri 
 frg. 3 Preuschen:  128 
 frg. 4 Preuschen:  128 
Lactantius, De divinis institutionibus 
 IV 15,26ff.:  191 
 V 3,4:  62 
 V 13,2:  211 
 V 13,11f.:  213 
 VII 23 (cf. SVF II 623):  116 
Lactantius, De mortibus persecutorum 
 34:  37 
Minucius Felix, Octavius 
 5,6:  210 
 7,6:  209 
 8:  36 40 
 8,4:  90 92 194 207 
 9,1:  214 
 12:  203 
 18,10:  181 
 28,3:  39 
 31,6:  184 
Nemesius, De natura hominis 
 38 (cf. SVF I 109; II 625):  116 

Origenes, Commentarium  
in evangelium Matthaei 

 XIII 16 (cf. SVF III 477):  123 
Origenes, De oratione 
 24,5:  165 
Οὐράνιος διάλογος 
 o.St.:  202 
„Quicunque“ (Symbolum) 
 o.St.: 145 
Tatianus, Oratio ad Graecos 
 1:  36 
 5 (cf. SVF I 109):  116 
 30:  36 
 33:  90f. 
 35:  36 
 42:  36 
Tertullianus, Ad nationes 
 I 6:  36 
Tertullianus, Adversus Marcionem 
 I 2:  173 
 I 4:  173 
 I 14:  135 
 III 10:  173 
 III 11:  173 
 III 12:  180 
 III 24:  180 
 IV 5:  66 
 IV 7:  173 
 IV 11:  173 
 IV 20:  180 
 IV 21:  173 
Tertullianus, Adversus Valentinianem 
 29:  137 
Tertullianus, Apologeticum 
 4,4:  36 
 24:  203 
 32:  219 
 40:  206 
 50:  191 
Tertullianus, De anima 
 34:  138 
Tertullianus, De carne Christi 
 11:  181 
Tertullianus, De idolatria 
 11:  207 
Tertullianus, De spectaculis 
 o.St.:  157 

 



Stellenregister 

 
245 

Byzantinische Quellen 

Anonymus (saec. VIII), Sermo  
(cf. Anthologia Palatina VII 590) 
 o.St.: 222 
Geoponica 
 XV 2,21:  122 

Suda 
 s.v. Ἐπίκτητος:  191 
 s.v. Πέπλος:  162 
 

 
 
 



 

 
246 

 
 
 



 

 
247 

 
Personenregister1 

 

 
1  Verwiesen wird ausschließlich auf (historische, vermeintlich historische und mytho-

logische) Personen, die von H.O. Schröder selbst erwähnt werden. 

Abaris der Hyperboreer  13 43 83f. 
Abraham  47 67 
Achamoth  156 
Adam  67 
Adonai/Adonaios  48 132f. 
Aelian  31f. 122f. 126 
Aelius Aristides  205 219 
Agrippa s. Herodes Agrippa II. 
Aiakos  58 
Albinos/Albinus  102 189 
Alexander der Große  57f. 
Alexander Polyhistor  217 
Alexander von Myndos  32 
Alkinoos  189 
Aloeus (Vater von Otos und Ephialtes)  

105 
Ambrosius (Mäzen des Origenes)   

9 223 
Ammon/Amun  130 132 176 
Amphiaraos  86 185 
Amphilochos  86 
Amphion  58 
Amun s. Ammon 
Anacharsis  43 
Anaxarchos von Abdera  57 58 190 
Andres, Friedrich  197 216 
Antinoos/Antinous  87f. 138 
Antiope  53 
Antonius Diogenes  32 
Apelles (Schüler Markions)  135 
Aphrodite  151 158 
Apion  32 79 
Apollon  13 83–85 88 158 206f. 
Apollonios Dyskolos  29 
Apollonius von Tyana  32  
Apuleius  32–34 138 217 
Ares  151 
Argimpasa  158 
Aristeas von Prokonnesos  13 83–85 
Aristeides von Athen  203 
Aristobulos  112 
Ariston (Vater Platons)  141 
Aristoteles  30 114 121 170f. 205 220 

Arnim, Hans von  191 
Arnobius  206 219 
Asklepios  13 83–85 89 190 
Äskulap s. Asklepios 
Athena/Athene  130 161 219 
Athenaios Naukratios  31 
Aubé, Benjamin  6 
Auge  53 
Augustinus  84 
 
Bar Kochba  52 
Bardesanes  194 
Basilides  174 
Basilius von Cäsarea  4 
Bauer, Walter  6 178 
Bellerophon  163 
Ben Pandera/Panthera  52f.;  

s.a. Jesus 
Ben Stada  53; s.a. Jesus 
Bergk, Theodor  212 
Bernays, Jacob  128 
Bernhard, Max  138 
Berosos (Astronom)  102 
Bidez, Joseph  3 7 
Bienert, Walther  25 53 
Bileam (als Beiname Jesu im Talmud)  

60 
Biou  215 
Blumenthal, Albrecht von  81 195 
Boethius  122 
Bolos von Mendes (= Pseudo-

Demokritos)  32 
Bonitz, Hermann  30 
Boreas  161 
Bouhéreau, Élie  38 41 45 50 70f. 74 80 

83 85 87 92f. 97 99f. 106 113 115 
124 126 128 132 135 137  
142–144 151 153f. 156 158 160f. 
163f. 176 180 185 188–190 193 
198f. 208 211f. 214–216 220f. 
224 

Bultmann, Rudolf  222 
 



Personenregister 

 
248 

Cassius Dio  125 
Cato  203 
Celsus  passim 
Chairemon  216 
Chnachoumen  215 
Chnoumen  215 
Chrysipp  116 169 212 
Cicero  118 169 174 
Clemens Alexandrinus  67 87 136 174 

181 207 
Cornelius Labeo  217 
Croÿ, Jean de  155 
Cumont, Franz Valery Marie  17 40 

151f. 
 
Danae  53 
Daniel  190 
Dareios  131 
Decius  39 
Delarue, Charles  35 40 58 66 70 76 81 

93 98 122 126 133 158 188 191 
194 209 220 

Demokritos, Pseudo- s. Bolos von 
Mendes 

Deukalion  45 101 
Diels, Hermann  57 100 109 116 129 

146 160–162 169 191 195 212 
Dilthey, Carl/Karl  33 
Dio Chrysostomus  120 206 
Diogenes Laertius  2 57 73 217 
Diognet  213 
Dionysios (ägyptischer μουσικός)  159 

224 
Dionysos  13 83 89 130 208 
Dölger, Franz Joseph  138 154 174 
Domitian  36 
Dübner, Johann Friedrich  206 
 
Eisler, Robert  162 
Eliezer (Rabbi)  53 
Empedokles  26 212f. 
Epicharm  109 
Epictetus/Epiktet  120 190f. 213 222 
Epikur  39 170; vgl. 2 119 174 
Epiphanius  138 
Erebiou  215 
Erechtheus  42 
Erou  215 
Esau  110 
Euripides  26 68 120 203 211 

Eusebius von Caesarea  40 53 188 194 
218 

Eyssenhardt, Franz  34 
 
Favorinus (Sophist)  31 
Faye, Eugène de  6 
Festugière, André-Jean  170 
Festus (Statthalter von Judäa)  109 
Flavius Josephus s. Josephus Flavius 
Früchtel, Ludwig  102 
 
Galen/Galenus  18 29 32f. 40 122 
Galerius  37 
Geffcken, Johannes  1 3 20 84 102 105 

188 206f. 216 
Gelen/Gelenius, Sigismund  134 218 
Gellius  31 
Gelzer, Matthias  36 
Gerth, Bernhard  123 133 
Glöckner, Otto  3–7 12 14f. 17 25 42 63 

75 82 87 89 97f. 102 110 126 141 
143 146 152 155f. 162 164 169 
172 179 181 184 188 196 199 201 
218 

Goitosyros s. Gongosyros 
Gongosyros  158 
Gregor von Nazianz  4 
Guiet [rectius Guyet], François  39 44f. 

92 132 151 161f. 187 202 209 
Gundel, Wilhelm  215f. 
Gundermann, Gotthold  162 
 
Hadrian (Kaiser)  87f. 159 
Hahn, August  145 
Hahn, G. Ludwig  145 
Harnack, Adolf  112 194 
Harpokrates (vgl. Horus)  138 
Heine, Otto  2 6 160f. 166 214 
Heinze, Richard  197 213 216 
Helena (Begleiterin des Simon Magus)  

137 
Helenos (Sektenlehrer)  137 
Heliodor  32f. 
Helios  151 219 
Hense, Otto  120 
Hephaistos  161 
Hera  17 161 
Herakles  13 72 83f. 89 190 203 208 
Heraklit  2 26 38 100f. 116 129 141 

145f. 159–162 193–195 



Personenregister 

 
249 

Herkules s. Herakles 
Hermann, Karl Friedrich  189 
Hermas  145 
Hermes  18 151 174f. 
Hermes Trismegistos  169 216 
Hermotimos der Klazomenier  13  

83–86 
Herodes Agrippa II.  109 
Herodes Antipas  55f. 
Herodes der Große  56 
Herodian (Philologe)  29 
Herodot  22 27 38 42 47f. 73 126  

130–133 158 176 193–195 
Herrmann, Albert  194 
Hertz, Martin  2 
Hesiod  108 182 
Hestia  158 
Hesychios von Alexandria  158 
Hierocles/Hierokles  

s. Sossianus Hierocles 
Hieronymus  9 
Hilgenfeld, Adolf  137f. 153 
Hippolytus  138 212 
Hobein, Hermann  30 42 206 
Holl, Karl  138 
Homer  19 26 41 43 57 106 120 138 141 

161f. 182 208 217 220 
Horus  138 160 
Höschel, David  76 81 99 105 108 128 

134 152 158 172 175 179 186f. 
201 204 208 212 215 217–219 

Hypsistos  17 132 220 
 
Ialdabaoth s. Jaldabaoth 
Irenaeus  135 137f. 150 154 156 158 

166f. 172 187 202f. 212 
Isis  130 138 
Iustinus Martyr s. Justin der Märtyrer 
 
Jakob (Bruder Esaus)  110f. 
Jaldabaoth  154 202 
Jamblichus  122 
Jesus  8 15–17 25 38 49f. 52f. 55–57  

59–63 66–69 72–74 76 78f. 82–84 
87–89 105 135 147 154f. 172 180 
196 202 209f. 224; s.a. Ben 
Pandera, Ben Stada, Bileam 

Johannes der Täufer  54 
Johannes Stobaeus s. Stobaeus 
Jona (Prophet)  190f. 

Jones, Horace Leonard  43 
Joseph (Sohn Jakobs)  110f. 
Joseph (Ziehvater Jesu)  67 135 
Josephus Flavius  25 79 
Juba (König)  26 32 122 125 
Julian (Kaiser)  3 7 34 152 219 
Justin der Märtyrer  40 53 60 135 138 

156f. 184 210 214 
Justinian  34 
 
Kaibel, Georg  109 122 
Karpokrates (Gnostiker)  137f. 174;  

vgl. 154 
Kastor („Dioskuren“)  13 83f. 
Keim, Theodor  1 5–9 14f. 30 42 55f. 61 

63 66f. 69 79 82 88f. 92 102 110 
112 128 140 146 149–151 155 
157 164 167 172–175 178 180f. 
183 187f. 191f. 196 198–202 210 
213 218 221f. 

Kern, Otto  191 
Kirchhofer, Johannes  17 
Kleomedes von Astypalaia  13 83f. 86 
Knat  215 
Kock, Theodor  164 175 
Koetschau, Paul  3–9 12 14 20 22 30 

37f. 42f. 45 48–52 54–56 58  
61–63 65 69 71 73f. 80–89 91–
103 106 113–115 119f. 122f. 125 
127–130 132–134 136–138  
140–143 146 151 153 155f. 158 
160–165 167 170f. 173f. 176f. 
179–182 184–189 195–202 204 
207–212 214–222 224f. 

Konstantin (Kaiser)  12 36 222 
Kornemann, Ernst  36 
Kranz, Walther  57 100 109 116 129 146 

162 191 195 212 
Krauss, Samuel  52 
Kritias  46 
Kronos  151 160 220 
Krüger, Gerda  36 
Kühn, Carl Gottlob  40 
Kühner, Raphael  123 133 
Kybele („Grosse Mutter“)  19 
 
Labriolle, Pierre de  3 6 9 13 30 53 157 

184 203 
Lactantius  37 62 191 211 213 
Laible, Heinrich  52f. 60 



Personenregister 

 
250 

Leutsch, Ernst Ludwig von  208 
Levi (Sohn Jakobs)  110 
Leviathan  153 
Linos  42 44 
Lipsius, Richard Adelbert  138 153 
Lot  110 
Lucianus/Lukian  2 33 37 40 53 91 162 
 
Macrobius  31 
Magie, David  87 
Manetho  79 
Manilius (Marcus Manilius)  169 
Marc[...] s. Mark[...] 
Maria (Mutter Jesu)  15 52–54 59 67 

134f. 
Maria Magdalena  73 
Mariamme/Mariamne (Autorität einer 

Sekte)  137f. 
Marinos von Neapolis  219 
Mark Aurel  213 218 
Markellina (Schülerin des 

Karpokrates)  137f. 
Markion  19 66 135 137 173 180;  

vgl. 167 181 
Martha (Autorität einer Sekte)  137 
Martianus Capella  31 
Maximus von Tyrus  3 28 30 32 33 42f. 

54 104 116 119 169 186 206 
Meineke, August 43 205 
Melanippe  53 
Menander  205 
Migne, Jacques Paul  145 
Minos  58 
Minucius Felix  36 39f. 90 92 181 184 

194 203 207 209 210 214 
Mithras  22 33 150–153; vgl. 39f. 
Miura-Stange, Anna  2 9f. 23 27 34 206 
Mopsos  86 185 
Moses  22 42 44–47 49 72 105 133f. 142 

153–155 163–165 176 180 
Mosheim, Johann Lorenz  6 
Mousaios s. Musaios 
Mullach, Friedrich W.A.  212 
Musaios  42 44 
Musonius  120 
 
Nauck, August  43 
Neander, August  30 
Nero  53 

Neumann, Karl Johannes  1 3 7f. 17 67 
94 

Nigidius Figulus  102 
Nissen, Theodor  222 
Norden, Eduard  18 33 35 72 133 145 

156 169 171 178 
Numenios von Apamea  188 
 
Oehler, Franz  218 
Ogenos (= Okeanos)  160 
Oitosyros s. Gongosyros 
Onoel  155 
Ophioneus  160 
Origenes  passim 
Orpheus  42 44 72 162 190;  

vgl. 2 33 183 188 191 212 219 
Osiris  130 160 
Overbeck, Franz  6 
 
Pandera/Panthera  52f. 59 
Papaios  132 
Parthey, Gustav  171 
Paulus  18 40 109 139 151 167;  

vgl. 36 222 
Pausanias  31f. 162 
Pélagaud, Élyssée  6 8 
Pentheus  68 
Perseus  58 
Peter, Hermann  17 
Peterson, Erik  72 159 205f. 222 
Petron/Petronius  32 
Petrus  73 
Pfister, Friedrich  157 159 
Phaeton  45f. 105 
Phaidon  140 
Pherekydes  2 26 42 44 141 159–162 
Philo  116 205f. 
Philostrat  32 
Pilatus  17 68 
Pindar  131f. 
Pistelli, Hermenegildus/Ermenegildo  

122 
Platon  6 11 18–20 22f. 26f. 30 45f. 81 

93f. 101f. 104 106 113 117 119 
121 132 136 140–144 146–150 
157 162f. 168f. 171 181–183 
186–192 197 203 205 213;  
vgl. 1–3 17 29 34 37 42 54 116 
184 219 



Personenregister 

 
251 

Plinius der Ältere  32 123 125f. 
Plinius der Jüngere  36 213 
Plotin  34 169 
Plutarch  3 40 42 58 116 138 169 203 

209 212 213 216 
Pohlenz, Max  118 167 197 216 
Poimandres  171 
Polemon  140 
Polydeukes („Dioskuren“)  13 83f. 
Polykarp von Smyrna  218 
Pontius Pilatus s. Pilatus 
Porphyrius  3 7 34 55 67 99 112 135 152 

184 197 203 217 
Poseidon  158 
Poseidonios  43 102 119 197 205 
Poteat, Hubert McNeill  36 
Preller, Ludwig  160 
Preuschen, Erwin  128 178 
Proitos  163 
Proklos  219 
Protagoras  121 
Protesilaos  72 
Prunikos  156 
Ptolemäus  29 
Puech, Henri-Charles  30 
Pythagoras  42 44 72f. 132 187 204 213; 

vgl. 33 152 183 212 
Pythia  86 176 
 
Rahlfs, Alfred  13 
Rhamanor  215 
Rhampsinit  72f. 
Rheianoor  215 
Riese, Alexander  109 
Rodemer, Walter  114 
Rohde, Erwin  28 32f. 86 182 185 
Rose, Valentin  205 
Rougier, Louis  35 55 141 197 203 214 

222 
Ruhnken, David  2 
 
Sabadios/Sabazios  40 
Sabaoth  48 132 
Salome (laut Kelsos Anhängerin des 

Karpokrates)  137 
Salomon  212 
Samter, Ernst  214 
Sarapis  130 
Satan  71 159f.; vgl. 162 
Saturninus (Usurpator)  159 

Scaevola  84 
Schiller, Hermann  36  
Schleiermacher, Friedrich  160 
Schmid, Wilhelm  28f. 31f. 
Schmidt, Kurt  3–5 9 14f. 22f. 25f. 38 

40f. 44 48 100 102 104 113  
117–121 126 129 169 189 197 

Schneidewin, Friedrich Wilhelm  208 
Schöne, Hermann  161 
Schröder, Otto  132 
Schur, Werner  7 
Schwartz, Eduard  12 18 36 222 
Selene  151 
Seneca  102 119f. 205 
Servian (Konsul)  159 
Sextus Empiricus  169 
Sibylla  190f.; vgl. 137 
Sikat  215 
Simeon (Sohn Jakobs)  110 
Simon Magus  157; vgl. 137 
Soden, Hans von  3 
Sokrates  19f. 37 145f. 191; vgl. 17 
Solon  97 
Sophia  156 
Sophokles  82 
Sossianus Hierocles  40 62 
Spencer, William  137f. 143 151 156 

161 185f. 208 
Stada  53 
Stählin, Otto  4 28f. 31f. 174 207 
Stobaeus 116 120 169 
Strabon  43 79 132 
Strack, Hermann Leberecht  52f. 
Sueton  53 
„Suidas“  2 162 191 
Syrianos  162 
 
Tabiti  158 
Tacitus  36 79 
Tatian  36 90 165 
Tertullian  36 66 135 137f. 157 173 

180f. 191 203 206f. 218 
Thagimasada  158 
Thaphabaoth  155 
Theseus  72 
Thyella  161 
Tischendorf, Konstantin von  53 
Titus (Kaiser)  19 
Trajan (Kaiser)  36 213 
Trophonios  86 185 



Personenregister 

 
252 

Tyche  18 
Typhon  160 
 
Urania  130 
Usener, Hermann  138 156 
 
Valentinian („Valentinianer“)  67 137 

156 
Varro  102 
Velserus („Velser“ [!]), Antonius  

s. Welser, Anton 
Völker, Walther  1 6 8 17f. 24 27 30 36 

165 177f. 180 183f. 222 
„Vopiscus“ („Flavius Vopiscus“)  159 
 
Wellmann, Max  26 122f. 125f. 
Welser, Anton  65 

Wendland, Paul  1 4 5 7 12 38 58 70 91 
98 124 141 147 152 154 162 164 
181 185f. 195 197 208 211 

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von  
203 207 

Winter, Franz Anton  4f. 39 46 48 121f. 
124–126 174 185 219 

Witt, Reginald Eldred  102 
Wünsch, Richard  219 
 
Xenokrates  26 197 212f. 216 
Xenophon  104 
 
Zamolxis  72f. 
Zeller, Eduard  2 129 172f. 186 
Zen  132 
Zeus  48 88f. 130 132 151 161 169 174f. 

205–207 
Zoroaster  42 44 

 
 
 



 

 
253 

 
Daten zur akademischen und beruflichen Laufbahn H.O. Schröders1 

 

* 08. April 1906 in Friedberg/Hessen, † 19. Juli 1987 in Sankt Augustin 

1924:  Studium der Kunstgeschichte in München  
1924–1926: Studium der Philosophie und Katholischen Theologie  

an der Pontificia Università Gregoriana in Rom  
1926:  Studium der Klassischen und Deutschen Philologie  

in Freiburg (Breisgau)  
1926–1927: Studium der Klassischen und Deutschen Philologie in Berlin  
1927–1929: Studium der Klassischen und Deutschen Philologie in Gießen  
27.07.1929: Wissenschaftliche Prüfung für das höhere Lehramt (in Gießen)  
01.10.1930: Studienreferendar am Landgraf-Ludwigs-Gymnasium in Gießen  
01.10.1930–1939: Assistent (bei Prof. Dr. Karl Reinhold Kalbfleisch [bis 1934], 

Prof. Dr. Wilhelm Süß [ab 1934] und Lehrstuhlvertreter Dr. habil. Hilde-
brecht Hommel [1936/37]) am Seminar für Klassische Philologie der 
Universität Gießen  

22.10.1931: Staatsprüfung für das höhere Lehramt (in Gießen); Beurlaubung 
vom höheren Schuldienst  

08.11.1934: Promotion zum Dr. phil. in Gießen  
31.01.1938: Einreichung der Habilitationsschrift  
1938:  Preis der Osann-Beulwitz-Stiftung (Gießen) für die Habilitationsschrift 

in Verbindung mit Untersuchungen über die antichristliche Polemik 
des Porphyrius und des Julian Apostata und einer entwicklungs-
geschichtlichen Darstellung der behandelten Schriften  

 
1  Quellen: H.O. Schröder, Vorbemerkung, in: Der Alethes Logos des Celsus […], Auszug, 

Gießen 1939; Nachrichten der Zeitschrift Gnomon (1939, 1985, 1987); Hans Georg 
Gundel, Die Klassische Philologie an der Universität Gießen im 20. Jh., in: Ludwigs-
Universität – Justus Liebig-Hochschule 1607–1957: Festschrift zur 350-Jahrfeier (Vorrede 
von Heinz Hungerland), Gießen 1957, 192–221; Festschrift des Stiftischen Gymnasiums 
Düren, o.O. 1976, 77; Hildebrecht Hommel, Vorwort (07.10.1983), in: Publius Aelius 
Aristides, Heilige Berichte. Einleitung, deutsche Übersetzung und Kommentar von 
H.O. Schröder, Heidelberg 1986, 7 f.; Art. Heinrich Otto Schröder, in: Werner Schu-
der (Hg.), Kürschners Deutscher Gelehrten-Kalender, Berlin/ New York 141983 und 
151987; Clemens Zintzen, Heinrich Otto Schröder †, in: Gnomon 62 (1990) 474 f.; 
Marianne Schröder, Ein bewegtes Leben (1916–1970), Selbstverlag 2003 (bes. 196–205: 
Fragebogen des Military Government of Germany, ausgefüllt von H.O. Schröder am 
12.06.1947, und 235: Artikel der Bonner Rundschau vom 09.09.1966 anlässlich der Er-
nennung zum Honorarprofessor); Helmut Kötting, Die Chronik des Beethoven-Gym-
nasiums Bonn, Online-Vorveröffentlichung, Bonn 2017 (bes.: http://koetting-bg.de/ 
10-das-beethoven-gymnasium-in-den-60er-und-70er-jahren/). 



Daten zur akademischen und beruflichen Laufbahn H.O. Schröders 

 
254 

27.01.1939: Habilitation zum Dr. phil. habil. an der Universität Gießen  
seit 1939: Dozent für Klassische Philologie an der Universität Gießen 

(Antrittsvorlesung am 12. Mai [?]2 1939: „Das Ringen der Griechen  
um die Erkenntnis eigenen und fremden Volkstums“)  

1939–1945: Oberassistent (bei Prof. Dr. Wilhelm Süß [bis 1940], Prof. Dr. 
Andreas Thierfelder [1941–1943] und Prof. Dr. Albrecht von Blumen-
thal [bis 1945]) am Seminar für Klassische Philologie der Universität 
Gießen (bis zu deren Schließung)  

Ende 1944: kriegsbedingt ergebnisloser Antrag der Philosophischen Fakultät 
der Universität Gießen auf die Ernennung H.O. Schröders zum außer-
ordentlichen Professor  

05.05.1947–29.03.1954: zunächst Studienassessor, dann Studienrat am Walram-
Gymnasium Menden (Sauerland) mit den Fächern Latein, Griechisch 
und Katholische Religion; nebenberuflich wissenschaftliche Tätigkeiten 
an der Universität Münster (Westfalen) 

02.04.1954–1962: Oberstudiendirektor des Stiftischen Gymnasiums  
in Düren (Rheinland)  

seit 1955: Tätigkeit am Institut für Altertumskunde der Universität Köln, 
Mitglied des Wissenschaftlichen Prüfungsamtes für die Fächer 
Griechisch und Latein  

seit 1960: nebenberuflicher Lektor an der Universität Köln 
02.11.1962 bis Ende 1971: Oberstudiendirektor des Beethoven-Gymnasiums  

in Bonn  
08.09.[?]1966: Ernennung zum Honorarprofessor der Universität Köln; 

Lehrbeauftragter für Klassische Philologie  
 
 
 

 
2  So nach einer handschriftlichen Notiz aus dem Nachlass. In den Erinnerungen von 

M. Schröder (S. 207) wird unter gleichem Titel und Datum 3. Juli 1939 eine „öffentliche 
Lehrprobe zur Erlangung der Dozentur an der Universität Gießen“ genannt. 



 

 
255 

 
Wissenschaftliche Publikationen H.O. Schröders1 

 

Bücher und Artikel 

1)  Galeni in Platonis Timaeum commentarii fragmenta collegit recensuit 
explicavit Henricus Otto Schröder. Appendicem arabicam addidit Paulus 
Kahle (Corpus Medicorum Graecorum ediderunt Academiae Berolinensis 
Hauniensis Lipsiensis; Suppl. 1), Leipzig/Berlin 1934 (= erweiterte Dis-
sertation). 

Rezensionen:  
Donald James Allan, in: The classical Review 49 (1935) 205. 
Wilhelm Haberling, in: Mitteilungen zur Geschichte der Medizin und 

der Naturwissenschaften 34 (1935) 110. 
William Arthur Heidel, in: The American Journal of Philology 56 (1935) 

423 f. 
Max Meyerhof, in: Orientalistische Literaturzeitung 38 (1935) 415 f. 
J.S. P., in: The Journal of Hellenic Studies 56 (1936) 265 f. 
Hans Westenberger, in: Philologische Wochenschrift 56 (1936) 881 f. 
Wilko von Boer, in: Gnomon 13 (1937) 281–284. 

2)  Zu Pherekydes von Syros, in: Hermes 74 (1939) 108–110. 
3)  Der Alethes Logos des Celsus. Untersuchungen zum Werk und seinem 

Verfasser mit einer Wiederherstellung des griechischen Textes und Kom-
mentar, Auszug, Gießen 1939. 

4)  Oreibasios aus Pergamon, Leibarzt des Kaisers Julian, in: Paulys Real-
Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Supplementband 7, 
Stuttgart 1940, Sp. 797–812. 

5)  Celsus und Porphyrius als Christengegner, in: Die Welt als Geschichte 3 
(1957) 190–202. 

6)  Fatum (Heimarmene), in: Reallexikon für Antike und Christentum 7 (1967) 
Sp. 524–636. 

7)  Ein unbekannter Brief Mommsens an Bernays, in: Rheinisches Museum 
für Philologie 118 (1975) 180–186. 

8)  Marionetten. Ein Beitrag zur Polemik des Karneades, in: Rheinisches Mu-
seum für Philologie 126 (1983) 1–24. 

 
1  Quellen: private Publikationverzeichnisse aus dem Nachlass H.O. Schröders (u.a. vom 

20.12.1946); Lʼannée philologique: bibliographie critique et analytique de lʼantiquité 
gréco-latine, Paris 1928 ff.; Gnomon Bibliographische Datenbank. Eichstätter Informa-
tionssystem für die Klassische Altertumswissenschaft. 



Wissenschaftliche Publikationen H.O. Schröders 

 
256 

9)  Publius Aelius Aristides, Heilige Berichte. Einleitung, deutsche Überset-
zung und Kommentar. Vorwort von Hildebrecht Hommel, Heidelberg 
1986. 

Rezensionen:  
Anonymus, in: Medical History 32 (1988) 228. 
Robert Joly, in: L’Antiquité Classique 57 (1988) 374. 
Georg Luck, in: Bulletin of the History of Medicine 62 (1988) 484 f. 
Philippe Mudry, in: Gesnerus 45 (1988) 155 f. 
Kai Brodersen, in: Das Gymnasium 96 (1989) 242–244. 
Daniel Donnet, in: Les Études Classiques 57 (1989) 75. 
Laurent Pernot, in: Revue des Études Grecques 102 (1989) 607 f. 
Hermann Niedermayr, in: Anzeiger für die Altertumswissenschaft 43 

(1990) 165–167. 

10)  Auris Batava, in: Rheinisches Museum für Philologie 130 (1987) 95 f. 
11)  Das Odysseusbild des Aelius Aristides, in: Rheinisches Museum für Philo-

logie 130 (1987) 350–356. 
12)  Publius Aelius Aristides. Ein kranker Rhetor im Ringen um den Sinn sei-

nes Lebens, in: Gymnasium 95 (1988) 375–380. 
 

Besprechungen 

13)  Otto Jochem, Scholastisches, Christliches und Medizinisches aus dem 
Kommentar des Theophilos Korydalleus zu Aristoteles Schrift von der 
Seele. Dissertation Gießen 1935, in: Byzantinisch-Neugriechische Jahr-
bücher 12 (1935–1936) 131–138. 

14)  Claudii Galeni Protrepticus ad medicinam. Griechisch und deutsch heraus-
gegeben von Walter John, Göttingen 1936, in: Gnomon 13 (1937) 393–395. 

15)  Walter Artelt, Studien zur Geschichte der Begriffe ‚Heilmittel‘ und ‚Gift‘: 
Urzeit – Homer – Corpus Hippocraticum (Studien zur Geschichte der 
Medizin; 23), Leipzig 1937, in: Gnomon 15 (1939) 299–303. 

16)  Aelred von Rievaulx. Über die geistliche Freundschaft. Ins Deutsche über-
tragen von Rhaban Haacke. Eingeleitet von Wilhelm Nyssen (Occidens; 3), 
Trier 1978, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 91 (1980) 431–433. 

 





Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-5156-8

Die Ende des 2. oder Anfang des 3. Jahrhunderts verfasste

antichristliche und antijüdische Schrift Alethes Logos („Wahre

Lehre“) des Mittelplatonikers Kelsos – das älteste in größerem
Umfang überlieferte Werk eines paganen Philosophen, das

sich speziell mit dem Christentum auseinandersetzt – hat

sich ausschließlich durch Zitate in Origenes’ Contra Celsum

erhalten.

Zeitgleich mit dem bisher jüngsten publizierten, bis heute

in der Forschung herangezogenen Versuch einer Rekon-

struktion des griechischen Originaltextes (Robert Bader, Der

ΑΛΗΘΗΣ ΛΟΓΟΣ des Kelsos [Tübinger Beiträge zur Alter-

tumswissenschaft; 33], Stuttgart/Berlin 1940) entstanden die

„Untersuchungen zum Werk und seinem Verfasser mit einer

Wiederherstellung des griechischen Textes und Kommentar“

von Heinrich Otto Schröder, die im Jahr 1939 an der

Ludwigs-Universität Gießen als Habilitationsschrift im Fach
Klassische Philologie angenommen wurden. Da Ergebnisse

dieser aufgrund der historischen Umstände seinerzeit nicht

veröffentlichten Arbeit die Celsus-Forschung dennoch über

Jahrzehnte geprägt haben und weiterhin rezipiert und disku-

tiert werden, wird der Text den Interessierten hiermit auch in

gedruckter Form zugänglich gemacht.

D
e
r
A
le
th
e
s
L
o
g
o
s
d
e
s
C
e
ls
u
s


	Vorrede 
	Text und Kommentar
	Prooemium
	Rede des Juden an Jesus
	Rede des Juden an die Judenchristen
	Einwendungen des Celsus in eigener Person
	Karikatur einer christlichen Predigt
	Philosophische Darlegung der Unveränderlichkeit Gottes
	Kritik des Judentums. Vergleich seiner Mythologie mit den Zeugnissen uralter Völker
	Verurteilung der Allegorie
	Wiederaufnahme der philosophischen Beweisführung. Gott hat nichts Sterbliches geschaffen. Die körperliche Substanz aller Lebewesen ist gleich. [[Die Übel nehmen weder ab noch zu und stammen nicht aus Gott]]
	Die Naturgeschichte lehrt, dass nicht alles bloss für den Menschen geschaffen ist, und die Zoologie zeigt die vielfache Überlegenheit der Tiere über den Menschen
	Kritik des Judentums
	Kritik des Christentums
	Die christlichen Glaubenssätze und Vorschriften sind Entlehnungen und Missverständnisse der Lehren griechischer Philosophen, persischer Mysterien, ägyptischer Mythen und jüdischer Dogmen, VI 1 – VII 58
	Verteidigung der Staatsreligion (VII 62 – VIII 62) und der Forderungen des staatlichen Lebens (VIII 63–71)
	a) Mit der Verwerfung der Götterbilder folgen die Christen nur dem Beispiel gesetzloser Völker.
	b) Wenn die Christen die Götterbilder nicht verehren, widersprechen sie sich selbst, da sie doch „nach dem Bilde Gottes“ geschaffen zu sein behaupten.
	c) Verteidigung und Begründung der Dämonenverehrung.
	1) Die Dämonen haben Vollmacht vom höchsten Gott.
	2) Die Einwände der Christen, die doch selbst neben, ja über Gott noch seinen Sohn verehren, werden widerlegt
	3) Die wahre Ordnung im Gottesreich erscheint im Bilde eines irdischen Staates
	4) Beweise der wirklichen Macht der Götter
	Auseinandersetzung und Verständigungsversuch mit gebildeten Christen a) nochmals über die Frage der Dämonenverehrung, in der Mass zu halten ist
	b) Über den Kaiserkult, der berechtigt und staatsnotwendig ist
	Aufruf an die Christen zur tätigen Mitarbeit und Ankündigung eines weiteren Werkes des Celsus über die richtige Lebensführung
	Nicht mehr sicher einzureihende Fragmente
	Literaturverzeichnis
	Stellenregister
	Personenregister
	Daten zur akademischen und beruflichen Laufbahn H.O. Schröders
	Wissenschaftliche Publikationen H.O. Schröders

