
λογος

Das Nichts und die Kultur

Eine vergleichende Untersuchung

des Problems bei Ernst Cassirer und Laozi

Hongxia Li



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/5045

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/5045


Das Nichts und die Kultur.
Eine vergleichende Untersuchung des Problems bei

Ernst Cassirer und Laozi

Von HONGXIA LI





3

Inhaltsverzeichnis

Vorwort.........................................................................................................7
Kapitel 1: Die Bestimmung des Begriffs „Nichts“ und seine Stellung in
der Philosophie von Cassirer und Laozi....................................................11

1.1 Cassirers philosophiegeschichtliche Auseinandersetzung mit dem
Begriff „Nichts“................................................................................... 11

1.1.1 Das Nichts als das Nichtsein................................................ 11
1.1.2 Das Nichts als das Leere...................................................... 13
1.1.3 Das Nichts als die Negation................................................. 16

1.2 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie Cassirers.18
1.2.1 Negation und Pluralität.........................................................20
1.2.2 Nichtsein und Urphänomen..................................................26
1.2.3 Nichts-Tun und Freiheit....................................................... 30

1.3 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie von Laozi34
1.3.1 Nichtsein als der ontologische Ursprung............................. 34
1.3.2 Leere als die Voraussetzung der Bewegung.........................37
1.3.3 Negation und Rückkehr als die Weisen der Bewegung.......39
1.3.4 Nichts-Tun als das praktische Prinzip..................................42

1.4 Vergleichbare Punkte zwischen Cassirer und Laozi in Bezug auf
ihr Verständnis vom Nichts..................................................................45

Kapitel 2: Die Vielfältigkeit und die Ganzheit der erfahrenen Welt auf
Grund von Pluralität oder Negation.......................................................... 47

2.1 Das repräsentierende Verhältnis gegen das genetische Verhältnis50
2.1.1 Die Relativität und die Absolutheit der Grenze................... 50
2.1.2 Die Verbindungsweise mittels repräsentierendem und
genetischem Verhältnis..................................................................54

2.2 Mehrdimensionalität des repräsentierenden Verhältnisses und
Eindimensionalität des genetischen Verhältnisses.............................. 60

2.2.1 die Zeitlosigkeit des Werdens und die Zeitlichkeit des
Werdens..........................................................................................62
2.2.2 Die Mutation und die Entwicklung......................................68

2.3 Ganzheit, Pluralität und Negation................................................. 72
2.3.1 Das Verhältnis zwischen Aktualität und Möglichkeit..........74
2.3.2 Das Verhältnis zwischen Individuellem undAllgemeinem.77

Kapitel 3: Das Leben als die Einheit der erfahrenen Welt: das Basisphä-



4

nomen der geistigen Formungsfunktion oder die Leere der daoistischen
Entformungsfunktion.................................................................................81

3.1 Die Bestimmung der Formungsfunktion und der Entformungs-
funktion jeweils bei Cassirer und Laozi..............................................83

3.1.1 Die Formungsfunktion als die einheitliche geistige Funktion
bei Cassirer.................................................................................... 83
3.1.2 Die Funktion der Entformung als die einheitliche daoistische
Funktion bei Laozi.........................................................................90

3.2 Die Funktion der Formung und die Funktion der Entformung als
die zwei Verwirklichungsweisen in ein und demselben Prozess,
nämlich dem des Lebens......................................................................94

3.2.1 Die Rückkehr vom Sein zum Prozess: die gemeinsame
Voraussetzung des Lebens bei Cassirer und Laozi....................... 95
3.2.2 Zwei unterschiedliche Dynamiken des Lebens bei Cassirer
und Laozi: die Kraft der Formung und die Kraft der Entformung98

3.3 Das Lernen und das Vergessen als die praktische Verwirklichungs-
weise des lebendigen Prozesses bei Cassirer und bei Laozi.............103

3.3.1 Das Lernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom
Sein zum Prozess bei Cassirer.....................................................104
3.3.2 Das Verlernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr
vom Sein zum Prozess bei Laozi.................................................106

Kapitel 4: Die Freiheit durch Tun und Nichts-Tun: die positive und
negative Bewertung der Kultur bei Cassirer und Laozi.......................... 111

4.1 Die Kritik an der Kultur in den jeweiligen Zeiten von Cassirer und
Laozi...................................................................................................112

4.1.1 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des Eudaemo-
nismus: der Verzicht auf das menschliche Glück........................112
4.1.2 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive der deontolo-
gischen Ethik: das Dilemma der kulturellen Logik.................... 114

4.2 Der entgegengesetzte Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<
jeweils bei Cassirer und Laozi: innerhalb der Kultur vs. außerhalb der
Kultur................................................................................................. 119

4.2.1 Cassirers Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: innerhalb
der Kultur.....................................................................................120
4.2.2 Laozis Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: außerhalb
der Kultur.....................................................................................125



5

4.3 Das entgegengesetzte ethische Urteil über die Kultur bei Cassirer
und Laozi: die Freiheit durch Tun vs. durch Nichts-Tun..................129

4.3.1 Das ethisch positive Urteil über die Kultur bei Cassirer:
Freiheit durch das kulturelle Tun................................................ 129
4.3.2 Das ethisch negative Urteil über die Kultur bei Laozi:
Freiheit durch das Nichts-Tun.....................................................137

4.4 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer und bei Laozi:
Kulturzustand vs. Naturzustand........................................................ 140

4.4.1 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer: der Kulturzustand141
4.4.2 Der ideale Lebenszustand bei Laozi: der Naturzustand.... 143

Das Fazit.................................................................................................. 147
Literaturverzeichnis................................................................................. 153
Danksagung..............................................................................................155



6



7

Vorwort

Wie sich in der modernen Geschichte der Philosophie eine linguistische
Wende vollzogen hat, hat es auch eine kulturelle Wende gegeben. Cassi-
rer gilt mit seinem dreibändigen großen Werk Philosophie der symboli-
schen Formen als einer der Vorläufer der Kulturphilosophie. Er und viele
nachfolgende Philosophen haben aus verschiedener Perspektive über die
Kultur geforscht. Doch sind die meisten Forschungen aufgrund der west-
lichen philosophischen Tradition geführt worden. Wenn eine Perspektive
außerhalb der westlichen Tradition berücksichtigt werden kann, wird die
Kultur dialektischer und allseitiger betrachtet. Die chinesische Philoso-
phie kann eine solche Perspektive außerhalb der westlichen Tradition
bieten. “the confrontation between China and the West is one of the great
contemporary issues … Comparing European and Chinese thought with
each other means diversifying and cross-fertilizing sources of illumi-
nation”.1 Die vorgelegte Dissertation stellt eben einen Vergleich zwi-
schen zwei Arten der Herangehensweise an die Kultur jeweils aus der
westlichen Tradition und aus der chinesischen Tradition an.

Die erstere Herangehensweise an die Kultur stellt die von Cassirer
dar. Cassirer hat durch seine ausführliche Auseinandersetzung mit den
verschiedenen Kulturformen nicht nur die kulturellen Phänomene selbst
erklärt, sondern auch das Wesen der Menschheit aus einer neuen kultu-
rellen Perspektive gezeigt, und zwar die Menschheit als symbolfähige. In
diesem Sinne hat Cassirer der Kultur eine sehr positive Bedeutung zuge-
wiesen. Der Mensch existiert in der Kultur und erhält sein Wesen nur
durch die Kultur. Ist diese Meinung zur Kultur die einzig denkbare oder
realisierte Herangehensweise an die Kultur? Welchen Charakter hat diese
Herangehensweise an die Kultur? Um diese Analyse der Kultur besser zu
verstehen, ist ein Vergleich mit einer unterschiedlichen Herangehens-
weise wünschenswert, besonders mit einer ganz entgegengesetzten Weise.
Denn von einer äußeren fremden Perspektive aus lässt sich das Selbst
klarer erkennen. Doch müssen wir dabei eine echt fremde Perspektive
garantieren, wie der französischen Sinologe François Jullien geschrieben
hat: „a truly alternative philosophy … an other that is sufficiently other to

1 François Jullien/Thierry Zarcone (2003). China as Philosophical Tool. François
Jullien in conversation with Thierry Zarcone. Diogenes 50 (4). S. 15.



8

allow you to look at yourself from the outside, to stand apart“.1 Für die
Theorie Cassirers als eines Europäers würde es unbedingt ein richtiges
„counterpart to Greece“ oder „non-Europe“ sein. „The true ‘counterpart
to Greece’ is only to be found … in China.”2 “What makes China special
in relation to Europe is its utterly exterior quality, in language and history,
but in a context of thought as fully developed as in Europe.”3

In der chinesischen philosophischen Tration gilt die Lehre von dem
altertümlichen Philosophen Laozi als eine typisch entgegengestzte Ein-
stellung zur Kultur im Vergleich zur Einstellung von Cassirer. Durch
einen Vergleich zwischen beiden werden sowohl Cassirers Lehre als auch
Laozis Lehre klarer interpretiert. Und entsprechend wird auch die Kultur
besser erklärt.

Obwohl Cassirer und Laozi in ganz unterschiedlichem Zeitalter leb-
ten, und zwar der erstere in der modernen Zeit und der letztere im Alter-
tum, standen sie vor einem gleichen Problem, nämlich der Kritik an der
Kultur. Sie lebten beide in einer solchen Zeit, in der der Mensch es in
Angriff nahm, über die Kultur und das Verhältnis zwischen Menschen
und Kultur zu reflektieren. Doch haben sie über die Kultur ganz
unterschiedliche Schlussfolgerungen gezogen. Wie sind sie daran ge-
kommen? Welche Momente haben entscheidend dazu beigetragen, die
unterschiedlichen Schlussfolgerungen zu ziehen? Wenn diese Momente
durch Analyse aufgezeigt werden, können nicht nur die Kulturtheorie von
Cassirer, sondern auch der Kulturgedanke von Laozi besser verstanden
werden. Außerdem kann auch die Kultur selbst dadurch von einer
breiteren Perspektive aus betrachtet werden.

Das entscheidende Moment stellt die unterschiedliche Stellung-
nahme zum Begriff „Nichts“ dar, welches in der folgenden Analyse er-
läutert wird. Cassirer beobachtet die Kultur aus einer positiven Pers-
pektive, wobei der Begriff „Nichts“ keinen Spielraum hat und sich die
Negativität des Nichts darbietet. Im Vergleich dazu beobachtet Laozi die
Kultur aus einer negativen Perspektive, wobei der Begriff „Nichts“ eine
große Rolle spielt und sich die Positivität des Nichts darbietet. Doch gilt

1 François Jullien/Thierry Zarcone (2003). China as Philosophical Tool. François
Jullien in conversation with Thierry Zarcone. Diogenes 50 (4). S. 16.
2 Ebd., S. 16.
3 Ebd., S. 16.



9

dieser Unterschied tatsächlich als die zwei Bedingungen von demselben
Problem, nämlich der Lebendigkeit der Kultur. Wenn wir in der Praxis
diese zwei Perspektiven von Cassirer und Laozi kombinieren, können wir
besser realisieren, die Lebendigkeit der Kultur zu bewahren und die Ent-
wicklung der Kultur zu fördern.

Übrigens ist einiges über die zitierte Literatur anzugeben. Manche
zitierte Texte sind auf Englisch im Original, die auch im Zitat dieser Dis-
sertation auf Englisch bleiben, um den originalen Kontext darzubieten.



10



11

Kapitel 1: Die Bestimmung des Begriffs „Nichts“ und seine Stellung
in der Philosophie von Cassirer und Laozi

1.1 Cassirers philosophiegeschichtliche Auseinandersetzung mit dem
Begriff „Nichts“
Der Begriff „Nichts“ ist sehr früh in der westlichen Philosophiegeschich-
te entstanden. Er ist geprägt worden, um auf bestimmte philosophische
Probleme, Paradoxa oder Dilemmas zu antworten oder sie zu lösen. Seit-
her hat sich seine Definition und Funktion in den jeweiligen Philosophien
gewandelt, je nachdem sich die verschiedenen philosophischen Gedan-
kensysteme voneinander unterscheiden.

Wie wir aus Cassirers Werken erfahren können, zieht er es vor, seine
Gedanken aufgrund einer philosophie-geschichtlichen Darstellung zu
entwickeln. So stützt sich seine Bestimmung des Nichts auch auf eine Be-
rücksichtigung des Nichts in der Philosophiegeschichte. Eben da, wo er in
der Darstellung des Nichts in der Geschichte die unlösbaren Konflikte
und die unausweichlichen Dilemmas entdeckt, kann er einen neuen Aus-
weg suchen und seine eigene Gedanken entwickeln. Deshalb ist es nötig,
diese philosophiegeschichtlichen Inhalte nachzuprüfen und zusammen-
zufassen, bevor sich eine Schlußfolgerung über Cassirers Bestimmung
des Begriffs ziehen läßt.

In der Geschichte der westlichen Philosophie entfaltet sich der Begriff
„Nichts“ als drei Schichten von Bedeutung, an denen Cassirer ein
besonderes Interesse hat.

1.1.1 Das Nichts als das Nichtsein
In seinen Werken hat Cassirer mehrmals die wichtige Stellung der
eleatischen Philosophie betont. Diese Wichtigkeit ist dem Verdienst zu
verdanken, daß sie das erste Mal mit dem Mittel der analytischen Logik
auf das Problem der Wahrheit eingegangen ist und im Anschluß daran den
Begriff „Sein“ als den einzigen Weg zur Wahrheit aufgestellt hat. Der
Begriff „Nichtsein“ ist im Sinne des Gegensatz zum Sein formuliert
worden.

Das Sein hat keine anderen Eigenschaften als das Seiende selbst, das
heißt, es ist wahr nur in dem Sinne, daß es ist, egal ob es mehr oder weni-
ger, größer oder kleiner ist. „Aber weder die Wahrheit noch das Sein läßt



12

eine Mannigfaltigkeit, läßt einen Pluralbegriff zu. Ihnen gegenüber muß
die Frage, was oder wieviel sie sind, verstummen; ihnen gegenüber gilt
nur die Frage, ob sie sind.“1 Deshalb stellt sich der Unterschied zwischen
dem Sein und dem Nichtsein nur im Sinne dar, daß das eine ist und das
andere nicht ist. Entweder ist das Ganze der Wahrheit oder ist nichts von
der Wahrheit. Dazwischen gibt es keine mittlere Stufe als Vermittlung
zwischen den beiden Begriffen „Sein“ und „Nichtsein“. Deswegen gelten
den Eleaten die sinnlichen Phänomene nicht so wie in der ionischen Phi-
losophie oder in Heraklits und in der Pythagoreischen Philosophie als das
Substrat der Wahrheit, sondern verfallen wegen ihrer Mannigfaltigkeit
und Veränderlichkeit dem Gebiet des Nichtseins. Der Logos entscheidet
sich für das Sein und gleichzeitig schließt er die Bewegung aus.

„Das schneidend scharfe Messer der eleatischen Dialektik zerschnei-
det das Phänomen der Bewegung, in den bekannten Zenonischen Bewei-
sen gegen die Möglichkeit der Bewegung, in unendlich viele Einzel-
phasen, in denen nicht mehr die Form der Bewegung, sondern nur die ge-
nau entgegengesetzte Form, der Zustand der Ruhe, aufgefunden werden
kann. Der fliegende Pfeil ruht – denn er ist in jedem einzelnen Moment
nur in einem einzigen Raumpunkt.“2

Daraus ist zu ersehen, daß für die Eleaten das Phänomen der Bewe-
gung dem Bereich des Nichtseins verfällt. Warum sich eine solche, der
allgemeinen Wahrnehmung widersprechende Schlußfolgerung ausformt,
das liegt laut Cassirer daran, daß einerseits Sein und Denken für die
Eleaten ganz übereinstimmend sind. Sie gehen von der „Identität von
Denken und Gegenstand … [bzw.] zwischen Denken und Gedachtem“3

aus. Anderseits gehört die Logik der Eleaten der Identitätslogik und dem
Monismus an. Zu den denkbaren Begriffen zählen nur Einheit, Gleich-
förmigkeit und Unbeweglichkeit, nicht aber Vielheit, Verschiedenheit und

1 Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 349.
2 Ernst Cassirer (1932): Die Antike und die Entstehung der exakten Wissenschaft. In:
Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band
18. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 93.
3 Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 352.



13

Beweglichkeit. Deshalb gibt es für die Logik der Bewegung oder das
Werden keinen Platz. Das Denken in der eleatischen Lehre ist unbeweg-
lich, ohne Entstehen und Vergehen. Alles, was sich beweglich und ver-
änderlich darstellt, läßt sich nicht denken und begreifen. Oder mit einer
anderen Formulierung: alles das, was gedacht und begriffen worden ist,
ist unbeweglich und beharrend. Entsprechend gilt das Sein auch als
unbeweglich und beharrend. Alles Bewegliche und Unbegreifliche da-
gegen verfällt dem Nichtsein.

Deshalb gilt hier das Nichtsein nicht als ein Begriff im strengen Sinne,
sondern nur als ein Name für die undenkbaren und unbegreiflichen In-
halte. Die Negativität des Nichts läßt sich so zur Darstellung bringen und
sie nimmt einen besonders wichtigen Platz im gesamten Verständnis vom
Nichts in der westlichen Philosophie ein, die daran gewöhnt ist, dem
Verstand oder der Vernunft zu vertrauen und das Unbegreifliche beiseite
zu lassen. Aber die Philosophen haben den Versuch nie aufgegeben, die
Phänomene im Bereich des Nichtseins zu begreifen. Je vollkommener
sich die Theorie entwickelt, desto mehr Phänomene sind aus dem Nicht-
sein zu retten. Cassirer bemüht sich auch darum und hat durch sein Ein-
gehen auf die mythischen Phänomene dazu beigetragen. Er behauptet,
daß der Mythos seit lange von den Philosophen als Schein dem Wesen
gegenübergestellt wird, besonders von jenen philosophischen Schulen,
die den Schwerpunkt auf das Sein legen, z. B. dem philosophischen Idea-
lismus: „In dem Augenblick, in dem dieser Idealismus zu seinem eigenen
Begriff gelangt, in dem ihm der Gedanke des Seins als sein Grund- und
Urproblem bewußt wird, fällt die Welt des Mythos dem Gebiet des Nicht-
seins anheim.“1 Was Cassirer anstrebt, ist es, das Wesen des Mythos aus
der Perspektive der symbolischen Formen aufzuzeigen und damit den
Mythos vor dem Gebiet des Nichtseins zu bewahren.

1.1.2 Das Nichts als das Leere
Der Begriff des Leeren wird erstmals von der Atomistik aufgestellt, um
die Bewegung aus der Herrschaft des eleatischen negativen Begriffs
„Nichtsein“ zu retten. Laut Cassirer ist die Schule der Atomistik zu einer

1 Ernst Cassirer (1924): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das
mythische Denken. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 12. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. IX.



14

Versöhnung mit den Eleaten gelangt, indem sie die analytische Logik der
Eleaten zur synthetischen Logik entwickelt hat. Die Erscheinungen be-
kommen die Wesenheit des Seins dadurch, daß sie auf eine ursprüngliche
Ebene des Grundes zurückführen. In dieser Weise läßt sich der unlösbare
Konflikt zwischen Sein und Nichtsein bei den Eleaten durch die Ein-
fügung einer anderen Ebene bei der Atomistik versöhnen. In der Ebene
des Elementes als des Grundes besteht das Sein, während in der Ebene
der Erscheinung das Nichtsein wirkt.

Die Erscheinungen gelten der Atomistik als eine Mischung von Sein
und Nichtsein. Denn sie gesteht dem Denken nicht nur das Sein des
Atoms zu, sondern auch die Bewegung des Atoms. Alle Bewegungen
setzen die Bedingung voraus, daß es einen leeren Raum gibt. „Leukipp
aber glaubte Begriffe zu besitzen, die, mit der Wahrnehmung im Einklang,
die Veränderung und Bewegung nicht aufheben. Indem er nun dies den
Phänomenen zugestand, den Verfechtern der Einheitslehre aber einräumte,
daß es keine Bewegung ohne ein Leeres geben könne und daß das Leere
ein Nichtseiendes sei; so kam er zu dem Schluß, daß dieses Nichtseiende
nicht minder als das Seiende angenommen werden müßte. Um das Phä-
nomen der Bewegung zu konstituieren und um es begreiflich zu machen,
dazu bedarf es nicht minder des Leeren als des Vollen, nicht minder des
Körpers als des reinen Raumes, nicht minder des Seins als des Nicht-
seins.“1

Hier ergibt sich eine Veränderung in der Bedeutung des Nichts. Statt
als ein negativer Name für etwas Unwesentliches und Unbegreifliches
gilt es jetzt als ein positiver Begriff, der als eine notwendige Voraus-
setzung zur Darstellung der Bewegung dient. „Das Volle und das Leere,
das materielle Atom und der immateriellen Raum sind gleich notwendige
Voraussetzungen, gleich unerläßliche und unentbehrliche Bedingungen
dieses Grundphänomens. Spricht man daher alldem, was als Faktor in die
»Natur« der Bewegung eingeht, ein »Sein« zu, so können wir dieses Sein
weder dem einen noch dem andern versagen. Jetzt gilt demnach im
strengen Sinne der paradoxe Satz Demokrits, daß das »Nichts« ein

1 Ernst Cassirer (1932): Die Antike und die Entstehung der exakten Wissenschaft. In:
Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band
18. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 94.



15

ebenso vollgültiges Sein wie das »Ichts« besitze.“1

Cassirer unterscheidet zwei Arten bzw. Dimensionen von Begriffen
und sieht den Begriff des Leeren einer davon zugehörig an. „So erhalten
wir zwei gesonderte Gebiete und gleichsam zwei verschiedene Dimen-
sionen des Begriffs: Den Begriffen, die ein Dasein bezeichnen, stehen die
Begriffe entgegen, die lediglich eine mögliche Form der Verknüpfung
zum Ausdruck bringen.“2 Laut Cassirer bezeichnet der Begriff des Lee-
ren zwar kein sinnliches Dasein, gilt aber als ein notwendiger Rela-
tionsbegriff. „Der leere Raum ist für die Phänomene notwendig, wenn-
gleich er nicht die gleiche sinnliche Form des Daseins wie die konkreten
Einzelerscheinungen besitzt. Im Begreifen des Wirklichen kommt diesem
sinnlichen »Nichts« dieselbe Stelle und dieselbe unverbrüchliche Gültig-
keit wie dem »Etwas« zu … Der geometrische Raum dient hierbei als
Beispiel und Typus der reinen Relationsbegriffe überhaupt.“3

Erst durch die Aufstellung des Begriffs des Leeren als Beispiel der
Relationsbegriffe wird die empirische Wirklichkeit gedanklich ergriffen
und erhält die Physik ihre wissenschaftliche Legitimität gegenüber der
metaphysischen Erklärung und der sinnlichen Wahrnehmung. Nach Cas-
sirers Worten ist „die gedankliche Beherrschung der empirischen Wirk-
lichkeit selbst ... ohne diesen Begriff nicht zu erreichen …. Das Sein, das
dem wissenschaftlichen Prinzip im Unterschied von irgendwelcher kon-
kreter Gegebenheit eignet, gelangt hier geschichtlich zum ersten Male zu
klarer Absonderung. Der physikalische Begriff grenzt sich in einer dop-
pelten Entgegensetzung: sowohl gegenüber der metaphysischen Speku-
lation wie gegenüber der unmethodischen sinnlichen Wahrnehmung seine
Sphäre ab.“4

Hier ist zu ersehen, welch eine positive Bedeutung des Begriffs
„Nichts“ im Sinne des Leeren für die physikalische Darstellung der Be-
wegung, nämlich für das wissenschaftliche Verstehen von der empi-

1 Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 383.
2 Ernst Cassirer (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff. In: Birgit Recki
(Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 6. Hamburg:
Felix Meiner Verlag. S. 178-179.
3 Ebd., S. 181.
4 Ebd., S. 180-181.



16

rischen Wirklichkeit, hat. Aber die Positivität des Nichts beschränkt sich
noch auf den Bereich der wissenschaftlichen Physik und erweitert sich
noch nicht bis in den rein logischen und philosophischen Bereich. Deren
positive Wirkung im rein logischen und philosophischen Sinne läßt sich
durch die Kategorie „Negation“ zeigen, welche im folgenden Teil dar-
gelegt wird.

1.1.3 Das Nichts als die Negation
Die erste Forderung nach einer logischen Position des Nichts geht auf die
platonische Ideenlehre zurück. Die Ideenlehre setzt voraus, daß die Ideen
als in sich geschlossene Einheiten gelten und sich gleichzeitig aufein-
ander beziehen. Nicht nur die Ideen als das Einzelsein, sondern vielmehr
die Relationen zwischen ihnen sollen dargelegt werden. Wie sich bei der
Atomistik die Relationen zwischen den Atomen durch die Bewegung des
Atoms im leeren Raum realisieren, benötigt Platos Ideenlehre eine
Bewegung der Ideen. Aber die Bewegung muß hier von einer räumlichen
Ortsveränderung entkleidet werden, auch bezeichnet sie keine zeitliche
Veränderung. Für Plato stellt die Bewegung nur ein ideelles Verhältnis dar.
Und sie spricht in einem ideellen Sinne eigentlich ein „Anders-
Werden“ aus. Cassirer versteht, daß „ … der Begriff der Bewegung für
Plato nicht nur keinen räumlichen Nebensinn einschließt …, sondern daß
ihm auch keinerlei empirisch-zeitliche Bestimmung anhaftet. Das
»Anders-Werden«, das im Begriff der Bewegung ausgesagt zu werden
scheint, geht nicht auf ein Entstehen oder Vergehen in der Zeit, sondern
es bezeichnet selbst ein rein ideelles Verhältnis – es drückt eine Anders-
artigkeit der Beziehung aus, die durch den Wechsel des Bezugspunktes
ermöglicht und gefordert wird.“1

Deshalb bedient sich Plato des Begriffs des Anders-Werdens, um das
ideelle Verhältnis der Ideen zu beschreiben. Und das Anders-Werden
realisiert sich durch das Prinzip der Negation. Jedes Sosein schließt ein
Anderssein in sich ein. Jede Determination ist gleichzeitig eine Negation.
„Was ein bestimmter Begriff ist und bedeutet – das läßt sich im Grunde
immer nur dadurch erfassen, daß er von anderen unterschieden wird. Sei-

1 Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 454.



17

ne logische Determination ist zugleich Negation: Jedes Prädikat, das ihm
zugesprochen wird, bedeutet zugleich, daß ihm ein anderes, diesem ent-
gegengesetztes, abgesprochen wird. Und nur durch diese wechselseitige
Bejahung und Verneinung, durch dieses Ineinandergreifen von Sein und
Nichtsein im Urteil wird einem Begriff gleichsam seine Stelle im logi-
schen Gesamtraum bestimmt.“1

Deshalb stehen das Sosein und das Anderssein, die Determination und
die Negation nicht im Widerspruch zueinander, sondern in einer Einheit.
Damit erhält das Verhältnis zwischen der Einheit und der Verschiedenheit
bei Plato eine andere Dimension als bei den Eleaten. Sie sind nicht mehr
unversöhnliche Gegensätze, sondern beziehen sich auf einander und
bestimmen einander. Die analytisch identische Einheit bei den Eleaten
wird von der synthetischen Einheit bei Plato ersetzt. Laut Cassirer stellt
dies eine Entwicklung von der Identitätslogik zur synthetischen Logik dar.
„Die analytische Logik der reinen Identität hat sich damit zu einer syn-
thetischen Logik erweitert, in deren Mittelpunkt die Frage nach der mög-
lichen Verbindung, der Relation und Korrelation des Verschiedenen steht.
Diese »Verbindung« wird für Platon jetzt geradezu zum Ausdruck des
Logischen selbst, und sie bedeutet gewissermaßen seine Geburtsstätte.“2

Das Prinzip der Negation nimmt auch einen wichtigen Platz in der
Logik Hegels ein. Er bestimmt das reine Sein durch das reine Nicht-
Etwas, das reine Nichts. „Die einzige positive Bestimmung, die von ihm
[dem Sein - H. L.] zu gewinnen war, lag in dieser durchgängigen und
totalen Negation. In diesem seinem Grundcharakter des »Nicht-Etwas«
aber fällt das reine Sein mit dem reinen Nichts zusammen. Beide Begriffe,
das Sein und das Nichts, sind nicht getrennte Momente, deren eines vor
dem anderen bestünde und in das andere »überginge«: sondern sie stellen
nur zwei korrelative Ausdrücke desselben logischen Grundbestandes dar.
Der Anfang als solcher ist nach der Seite seiner Bestimmbarkeit durch
den Begriff des Seins, nach der Seite seiner Bestimmtheit durch den
Begriff des Nichts zu bezeichnen. Seine logische Bestimmung – die

1 Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 454.
2 Ernst Cassirer (1938): Zur Logik des Symbolbegriffs. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 22. Hamburg: Felix Meiner
Verlag. S. 115-116.



18

einzige, die wir bisher von ihm kennen und kennen dürfen – liegt in
seiner qualitativen Noch-nicht-Bestimmtheit.“1

Hier ist zu ersehen, daß Hegel noch einen Schritt weiter als Plato ge-
gangen ist. Die Negation dient ihm nicht nur - wie bei Plato - der Be-
schreibung der von der Zeit unabhängigen Verbindung, sondern auch der
Beschreibung eines zeitlichen Werdens. Laut Cassirer versteht Hegel das
Nicht-Etwas in einem Sinne von Noch-nicht-Etwas und setzt deshalb das
Werden voraus. Nur im Prozeß des Werdens läßt sich die Einheit von
Sein und Nichtsein verstehen. „Ohne den Begriff des Werdens schon als
Kriterium und Maßstab anzuwenden, ließe sich der Widerspruch im Sein,
ließe sich sein Zusammenfallen mit dem Nichts niemals aufzeigen. Nicht
weil es ein Sein und in diesem das Nichts gibt, besteht ein Werden –
sondern weil der Gedanke des Werdens, als unabweislich notwendiger,
feststeht, kann das Sein nur korrelativ zum Nichts, das Nichts nur
korrelativ zum Sein gesetzt werden. Das Sein wird von Hegel nur als
Nichts begriffen, indem er es als noch Nichts deutet: nämlich als noch
nicht die konkretere Bestimmung, zu der es im Werden übergehen soll.“2

Dennoch wird hier die Notwendigkeit des Begriffs der Negation verrin-
gert. Nicht so wie bei der Beschreibung der physikalischen Bewegung,
wo das Leere als notwendige Voraussetzung der Bewegung gilt, wird hier
umgekehrt das Werden als die notwendige Voraussetzung der Negation
verstanden.

Zusammenfassend gesagt entfaltet sich die Kategorie der Negation in
zwei Bedeutungen: als Nicht-Etwas und als Noch-nicht-Etwas. Ent-
sprechend werden jeweils das Anderssein des Soseins und das mögliche
Sein des Soseins dargestellt. Beide sind von positiver Bedeutung für eine
Lehre, die besonders die Verbindung, die Relation und das Verhältnis
oder das Werden betont.

1.2 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie Cassirers
Aus dem oben Ausgeführten ist zu erschließen, daß nach dem Verständnis
Cassirers der Begriff des „Nichts“ in der Philosophiegeschichte durch

1 Ernst Cassirer (1919): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft
der neueren Zeit. Dritter Band: Die nachkantischen Systeme. In: Birgit Recki (Hrsg.):
Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 4. Hamburg: Felix
Meiner Verlag. S. 319-320.
2 Ebd., S. 352.



19

sein Verhältnis mit dem Sein und mit dem Werden bestimmt worden ist.
Im Gegensatz zum Sein zeigt das Nichts seine Negativität, während es im
Verhältnis mit dem Werden seine Positivität beweist. Im metaphysischen
Sinne verbinden sich das Sein und das Werden eben durch die Ver-
mittlung des Nichts miteinander zu einer Einheit ohne Widerspruch, so
wie es Plato mit dem Satz vom „Werden zu Sein“ ausspricht. Denn aus
dem metaphysischen Blickpunkt werden das Sein als die gegebene Sub-
stanz und das Werden als der - durch die Negation - realisierte Übergang
vom Sein zum Anderssein angesehen. Das Sein und das Werden bedingen
einander durch die Negation. Das Sein läßt sich selber nicht erkennen,
sondern nur durch das Werden zum Anderssein, durch die Negation vom
Anderssein her bestimmen. Anderseits kann das Prozeß des Werdens auch
nicht erkannt werden, ohne sich auf einen festen Punkt des Seins zu
stützen.

Der Begriff „Nichts“ gilt als ein notwendiges Band, sobald man die
sinnlich erfahrene Welt im metaphysischen Sinne zu begreifen pflegt.
Einerseits weist man dem Nichts wegen seiner mystischen Abstraktheit
eine ganz negative Bedeutung zu, anderseits ist man gezwungen, mittels
seiner Verbindungskraft die Ganzheit der Welt zu begründen. Dadurch
kommt es zu einem unlösbaren Dilemma, dessen Ausweg in der Philo-
sophiegeschichte im Versuch unternommen wird, einen Begriff der
Vollkommenheit Gottes einzuführen. Die Vollkommenheit Gottes liegt
darin, daß er die Existenz des Nichts ausschließt. Nicht so wie die
normalen Dinge, die nur durch die Negation von anderen Dingen be-
stimmt werden und deshalb gleichzeitig ihre Unvollkommenheit zeigen,
braucht Gott nichts Anderes, um sich zu bestimmen. Und die Mangel-
haftigkeit wegen des Nichts nimmt keinen Platz mehr im Begriff Gottes
ein. „Gott wird innerhalb der Metaphysik als das allerrealste Wesen, d.h.
als dasjenige gedacht, das alle reinen Positionen und Vollkommenheiten
in sich vereint, während es alle Negationen und Mängel von sich aus-
schließt. In ihm ist lediglich das absolute Sein ohne alles Nichtsein
gesetzt … Der Satz »omnis determinatio est negatio« bezeichnet scharf
den Charakter und die Weise jener Bestimmung, die hier, im Gebiet des
empirisch-endlichen Daseins, allein möglich ist … In Gott hingegen
denken wir keine Einzelbestimmtheit mehr im Unterschiede von anderen,
sondern in ihm denken wir das vollendete Ideal der durchgängigen



20

Bestimmung selbst.“1 Aber solch ein religiöser Ausweg ist für eine
erkenntnistheoretische Lösung nicht hinlänglich.

Cassirer stützt sich auf die kantische Lehre und sucht die Lösung
dieses Dilemmas durch den Übergang vom metaphysischen Blickpunkt
zum kritisch transzendentalen Blickpunkt. „Statt vom Gegenstand als
dem Bekannten und Gegebenen auszugehen, müsse vielmehr mit dem
Gesetz der Erkenntnis als dem allein wahrhaft Zugänglichen und als dem
primär Gesicherten begonnen werden; statt die allgemeinsten Eigen-
schaften des Seins im Sinne der ontologischen Metaphysik zu bestimmen,
müsse durch eine Analyse des Verstandes die Grundform des Urteils als
der Bedingung, unter welcher Objektivität allein setzbar ist, ermittelt und
in allen ihren mannigfachen Verzweigungen bestimmt werden.“2 Im
erkenntniskritischen Sinne realisiert sich die Ganzheit der empirischen
Welt durch ein anderes Verbindungsband als das Band der Negation. Und
deshalb nimmt der Begriff „Nichts“ auch eine andere Stellung in seiner
Philosophie ein als in den metaphysischen Gedankensystemen. Dies wird
im Folgenden belegt.

1.2.1 Negation und Pluralität
Cassirers Aufgeben des metaphysischen Blickpunktes zeigt sich grund-
sätzlich in der Verwandlung der Seinfrage zur Sinnfrage. Die Ganzheit
des Seins verwandelt sich entsprechend in die Totalität des Sinnes. Mit
dieser Verwandlung wird auch die Negation als das notwendige Verbin-
dungsband zur Ganzheit des Seins durch die Pluralität als die Verbin-
dungsweise zur Totalität des Sinnes ersetzt. Der eigentümliche Begriff
Cassirers von der „symbolischen Prägnanz“ dient diesem Übergang vom
Sein zum Sinn, während seine Formlehre der Totalität des Sinnes dient.
Beide Gedanken stellen die philosophischen Kernideen Cassirers dar.

1.2.1.1 Die Symbolische Prägnanz
Im metaphysischen Sinne läßt sich das Sein als etwas vor dem Sinn

1 Ernst Cassirer (1918): Kants Leben und Lehre. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 8. Hamburg: Felix Meiner
Verlag. S. 204.
2 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 7.



21

Gegebenes und Vorhandenes verstehen und der Sinn wird dem Sein
nachträglich hinzugefügt. Dies führt zu einer Trennung von Sein und Sinn
und das Sein bekommt auch als das Erste den Primat vor dem Sinn. Aber
im Verständnis Cassirers ist es eben umgekehrt. Der Sinn wird nicht
nachträglich vom außen dem Sein hinzugefügt, sondern als dem Sein als
solchem eingeboren betrachtet. Die Einheit von Sinn und Sein besteht
von vornherein. Wenn wir unbedingt im rein logischen Sinne beide als
zwei Glieder gegenüberstellen, dann hat der Sinn den Vorrang vor dem
Sein, d.h. der Sinn als die vorausgesetzte Bedingung bestimmt das Sein.

Die Einheit von Sinn und Sein läßt sich in beiden Dimensionen von
Begriffen beweisen. Cassirer unterscheidet, wie bereits erwähnt, zwei
Gebiete von Begriffen. „So erhalten wir zwei gesonderte Gebiete und
gleichsam zwei verschiedene Dimensionen des Begriffs: Den Begriffen,
die ein Dasein bezeichnen, stehen die Begriffe entgegen, die lediglich
eine mögliche Form der Verknüpfung zumAusdruck bringen.“1

Für das rein imaginäre Sein ist die Einheit von Sinn und Sein offen-
sichtlich, weil das Sein hier eben einen Ausdruck einer Verknüpfung
bedeutet. Das rein mathematische Sein der Zahl gewährt ein Beweis-
beispiel dafür. Die Zahl stellt kein gegebenes Merkmal der Dinge dar,
sondern einen ideal vorgestellter Beziehungsbegriff. Ihr Sein liegt eben in
ihrem Sinn. „Denn auch die natürlichen Zahlen können wir nicht als
etwas vor der Relation Vorhandenes und ihr Vorausgehendes denken. Ihr
Sein geht in ihrer logischen Bedeutung auf; und diese Bedeutung kommt
nicht dem einzelnen Zahl-Individuum als solchem zu, sondern läßt sich
nur durch die Stelle bezeichnen, die dieses im Gesamtsystem einnimmt.“2

Nicht nur das imaginäre Sein wie die mathematische Zahl, sondern
auch das erfahrene Sein folgt derselben Regel. Cassirer beruft sich auf
psychologische Forschungsergebnisse, um zu zeigen, daß keine sinnliche
Wahrnehmung nur als einzelne empfindliche Materien gelten kann, z.B.
als Sehensstoffe oder Hörensstoffe, sondern daß sie als ein Komplex von
Sinneseindrücken zu gelten hat. Die Wahrnehmung eines Dinges schließt

1 Ernst Cassirer (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff. In: Birgit Recki
(Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 6. Hamburg:
Felix Meiner Verlag. S. 178f.
2 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 75.



22

schon eine Zusammenfassung von Sinneseindrücken in sich ein, deren
Regel von der Art der Sinngebung abhängig ist. „Die Wahrnehmung
bildet ein relativ undifferenziertes Ganze, aus dem sich die einzelnen
Sinnesgebiete noch nicht in wirklicher Schärfe herausgesondert und
abgehoben haben. Die moderne Entwicklungspsychologie hat diesen
Sachverhalt an einer Fülle von Beispielen aus dem Gebiet der Tier-
psychologie, der Kindespsychologie, der »Psychologie der Naturvölker«
aufgewiesen. In all diesen Wahrnehmungswelten zeigen die Sphären der
Gesichts- und Gehörempfindungen, der Geruchs- und Geschmacksemp-
findungen ein weit innigeres Ineinander, eine ganz andere Verwobenheit,
als dies in unserer »theoretischen«, auf die klare Heraushebung der »Qua-
litäten« der Dinge gerichteten Wahrnehmung der Fall ist.“1 Deshalb läßt
sich unter dem Sein nicht mehr in einem metaphysischen Sinne die
Substanz mit ihren Merkmalen verstehen, sondern in einem erkenntnis-
kritischen Sinne existiert das Sein nur in dem Sinne, daß es auf ein be-
stimmtes Gefüge von Bedeutungen reduziert zu denken ist.

Das Reduzieren des Seins auf den Sinn kann auch mit einer anderen
Formulierung Cassirers ausgedrückt werden: durch die Verwandlung der
Dingwahrnehmung zur Ausdruckswahrnehmung. Die empirische Welt
wird nicht mehr als die Welt der Dinge mit den Merkmalen wahrgenom-
men, sondern als Ausdrücke des Bedeutungsgefüges wahrgenommen.
Dabei kommt Cassirers Begriff der „symbolischen Prägnanz“ zustande,
dessen Kernbestimmung in der Einheit von Sein und Sinn in der
Wahrnehmung liegt.

„Unter »symbolischer Prägnanz« soll also die Art verstanden werden,
in der ein Wahrnehmungserlebnis, als »sinnliches« Erlebnis, zugleich
einen bestimmten nicht-anschaulichen »Sinn« in sich faßt und ihn zur
unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es sich nicht um
bloß »perzeptive« Gegebenheiten, denen später irgendwelche »apperzep-
tive« Akte aufgepfroft wären, durch die sie gedeutet, beurteilt und umge-
bildet würden. Vielmehr ist es die Wahrnehmung selbst, die Kraft ihrer
eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger »Artikulation«
gewinnt — die, als in sich gefügte, auch einer bestimmten Sinnfügung

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 39.



23

angehört. In ihrer vollen Aktualität, in ihrer Ganzheit und Lebendigkeit,
ist sie zugleich ein Leben »im« Sinn. Sie wird nicht erst nachträglich in
diese Sphäre aufgenommen, sondern sie erscheint gewissermaßen als in
sie hineingeboren. Diese ideelle Verwobenheit, diese Bezogenheit des
einzelnen, hier und jetzt gegebenen Wahrnehmungsphänomens auf ein
charakteristisches Sinnganzes, soll der Ausdruck der »Prägnanz« be-
zeichnen.“1

1.2.1.2 Die Pluralität der Formen
Damit ist an der Stelle der Geschlossenheit des Seins das offene System
des Sinns getreten. Wenn das Sein im metaphysischen Sinne als das
absolut starre Element angesehen wird, dann wird die Sinnfügung, das
Sinngefüge, d.h. die Form als der relativ anhaltende Ruhepunkt verstan-
den. Deshalb wirkt die Verbindung zwischen den verschiedenen Formen
ganz anders als die Verbindung zwischen dem verschiedenen Seienden.
Wenn die letztere Verbindung durch die Funktion der Negation realisiert
wird, dann läßt sich die erstere durch die Regel der Pluralität verwirk-
lichen. Das Sosein impliziert die Negation des Anderseins. Aber die eine
Form schließt nicht die anderen Formen aus, sondern die Formen bauen
aufeinander auf. Eine Erweiterung der Formen verwirklicht sich dadurch,
daß eine neue Verweisung sichtbar gemacht wird, während die bereits
hergestellten Relationen nicht getilgt werden und noch weiter wirken.
Diese Kompatibilität verdankt sich einerseits dem offenen Charakter der
Form und andererseits einer synthetischen Logik, die durch den Wechsel
der Perspektive verschiedene Ebenen und Dimensionen der Bedeutung
schafft.

Der offene Charakter der Form spiegelt sich in der Modifizierbarkeit
der Form und der Erweiterungsmöglichkeit der Form. Die Form gilt nicht
als eine starre, die weitere Entwicklung ausschließende Gewesenheit,
sondern sie schließt schon das Potential der weiteren Entwicklung in sich.
„Die Form erweist sich hier nicht als solcher Hemmschuh, sondern als ein
stets bereites Organ – und zwar als ein Organ, dessen Wert darauf beruht,

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 231.



24

daß es im höchsten Maße modifizierbar und gestaltbar ist.“1 Wie die
Modifizierbarkeit sich realisiert, dies läßt sich durch Cassirers Hinweis
auf die Sprache und die Mathematik als Beispielen belegen.

In der Sprache gelten die schon vorhandenen sprachlichen Formen
wieder als der stoffliche Grund für die Erschaffung neuer sprachlicher
Formen. Andererseits können die vorhandenen sprachlichen Formen nur
in dieser ewigen Erneuerung der Form weiter leben. Ihre Wirksamkeit
behauptet sich nur in ihrer Tendenz, sich zu erneuern. Deshalb stellt die
Erneuerung die Möglichkeit und gleichzeitig die Notwendigkeit ihrer
Entwicklung dar. „Die bildende Kraft der Sprache gleicht nicht einem
Strome, der an die vorhandenen und gegebenen Sprachformen wie an
einen festen Wall anprallt und sich an ihm bricht – sondern sie durchflutet
beständig diese Formen selbst und erhält sie innerlich-beweglich.“2

Daraus folgt die Kontinuität der Entwicklung. „Aber die Kontinuität der
Entwicklung bekundet sich hier eben darin, daß die neue Form, zu der die
Sprache sich jetzt erhebt, sich durchaus noch der alten stofflichen Mittel
bedient.“3

In der Mathematik verkörpert sich die Modifizierbarkeit der Form
hauptsächlich in der Erweiterung der mathematischen Begriffe und
Axiome. Im Rahmen der symbolischen Formen, deren unterschiedliche
Stellen im Geist sich nach der Unterscheidung von drei Schichten der
geistigen Funktion richten, d.h. der „Unterscheidung der Ausdrucks-
funktion, der Darstellungsfunktion und der Bedeutungsfunktion“4, nimmt
die Mathematik als die reine Bedeutungsfunktion die höchste Stelle im
Geist ein. Auch dank dieser reinen Bedeutungsfunktion läßt sich in
derselben der offene Charakter der Form am vollkommensten und am
reinsten zeigen. Denn sie befreit sich hier von der Beschränkung der
Anschauungswelt und was hier obwaltet, ist etwas rein Relations-
mäßiges. Was sich in der Anschauungswelt als etwas Krummes darstellt,

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 16.
2 Ebd., S. 17.
3 Ernst Cassirer (1927): Das Symbolproblem und seine Stellung im System der
Philosophie. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 263.
4 Ebd., S. 262.



25

kann sich mit dem verknüpfen, was sich als Gerades darstellt, ohne
einander zu negieren. Denn das Krumme und das Gerade gelten nicht als
gegebene Gegenstände oder als einander gegensätzliches Sein, sondern
als durch die Relationen bestimmte relative Begriffe. Der mathematische
Gegenstand wird rein durch die Relationen bestimmt, nicht umgekehrt.
„Denn dieser Begriff verlangt, daß man sich ganz auf den Boden der
reinen Relationslogik stellt, daß man also die mathematischen »Gegen-
stände« durch ihre Relationen, nicht umgekehrt diese durch jene, definiert
sein lässt. Was ein Gegenstand »ist«, das wird bestimmt durch die Rela-
tionen, in denen er steht und die er erfüllt.“1 Deshalb bedeutet die Auf-
stellung eines neuen Begriffs nichts anders als das Herstellen einer neuen
Verbindung, während die bereits hergestellten Relationen nicht der Un-
gültigkeit anheimfallen. Die Axiome, die von Cassirer als „Verkettung der
Relationen“2 definiert werden, erweiten sich in der Operation des mathe-
matischen Denkens auch auf derselbe Weise der Pluralisierung.

Das Wesen der Entwicklung der mathematischen Erkenntnis liegt
nicht darin, daß die vorhandenen Begriffe und Axiome aufgehoben wer-
den, sondern darin, daß die Relationen unter den Bedingungen der neuen
Begriffe und Axiome tiefer und präziser beschrieben werden. Deshalb
gibt es keinen Konflikt zwischen der unendlichen Erweiterung der Axio-
me und der Allgemeingültigkeit derselben. „Auch die theoretische Form
erweist sich vielmehr als einer unbeschränkten Erweiterung fähig – und
dieser Verzicht auf ihre Endgültigkeit tut ihrer Allgemeingültigkeit in
keiner Weise Abbruch.“3

Daraus ist zu ersehen, daß eine Pluralität der Formen sich durch eine
Analyse ihrer kontinuierlichen Entwicklung in zeitlicher Folge realisiert.
In einem werdenden Prozeß geht für Cassirer eine Form in eine andere
Form über durch die Pluralisierung und die Erweiterung der Relationen,
während für Hegel ein Sein zum anderen Sein wird durch die Negation
und die Aufhebung des Selbst. Obwohl das Problem des Werdens für

1 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.56.
2 Ebd., S. 47.
3 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 21.



26

Cassirer und für Hegel im Mittelpunkt ihres Denkens steht, bedienen sie
sich jeweils unterschiedlicher logischer Mittel, um das Phänomen des
Werdens zu beschreiben, d.h. Cassirer des Mittels der Pluralität und
Hegel des Mittels der Negation.

Nicht nur aus dem oben genannten zeitlichen Blickpunkt, sondern
auch aus dem räumlichen Blickpunkt läßt sich eine Pluralität der Formen
erkennen. Wie die geometrischen Körper sich anschaulich in den drei
räumlichen Dimensionen befinden, befinden sich auch die Formen in
vielfältigen Dimensionen, die Cassirer mit der Kategorie der „Modalität
der Formen“1 bezeichnet. Um die Modalität der Formen zu erläutern, hat
er „einen einfachen Linienzug“2 als Beispiel angeführt. Den Linienzug
können wir entweder als eine künstlerische Dekorationsform, oder als
eine mythische Totemform, oder als eine rein naturwissenschaftliche Re-
lationsform ansehen. Jede dieser Arten von Sinngebung gehört zu einer
eigenen selbständigen Dimension und läßt sich nicht auf eine andere re-
duzieren. Ein Übergang zwischen ihnen kommt nicht aus ihrem imma-
nenten Potential, sondern ist auf den Wechsel des Blickwinkels aus der
subjektiven Perspektive zurückzuführen. Im objektiven Sinne kann von
einer Einheit der verschiedenen symbolischen Formen keine Rede sein,
nur von einer durch die Pluralität der Formen realisierten Totalität der
symbolischen Formen.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß sich die Totalität der Welt im
objektiven Sinne laut Cassirer mittels der logischen Mittel der Pluralität
aufbaut, sei es in einer einzelnen Dimension der Form oder in den viel-
fältigen Dimensionen der Formen, in einer zeitlichen oder räumlichen
Anschauungsform. Wie diese Regel der Pluralität im Prozeß des Werdens
zur Form funktioniert, wird im folgenden Kapitel noch eingehend
erläutert.

1.2.2 Nichtsein und Urphänomen

1 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 27.
2 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 228.



27

Obwohl die Totalität der Wirklichkeit durch die logische Pluralität er-
rungen worden ist, ist jedoch noch eine Frage nach der Einheit der
Wirklichkeit unumgänglich. Denn in der durch die logische Negation er-
reichten Ganzheit ist die Einheit schon impliziert. Aber die logische Plu-
ralität führt zu einem Auseinandergehen der Totalität und der Einheit in
zwei Richtungen. Das Wort „Pluralität“ als solches bedeutet statt der Ein-
falt die Vielfältigkeit. Nicht nur die symbolischen Formen gehören je-
weils eigenen Dimensionen an, sondern auch jede der konkret gestalteten
Formen scheidet sich von den anderen, obwohl sie alle dem Bereich der-
selben symbolischen Form Sprache, Kunst etc. gehören. Die Entstehung
der neuen Form kann auf den vorhandenen Formen als dem stofflichen
Grund beruhen, aber läßt sich nicht innerlich aus denselben ableiten.
Dazu ist ein Moment der neuen Schöpfung notwendig. Die Entstehung
der Form stellt statt der Evolution eine Mutation dar. „ … im Gebiet des
geistigen Werdens herrscht nicht sowohl das Gesetz der Evolution als
vielmehr das Gesetz der Mutation.“1 Deshalb ist die Entstehung der
Form unerklärbar im historisch-genetischen Sinne, sondern nur der
Bestand der Form läßt sich phänomenologisch zeigen. „Sie [d.h. die vor-
angehende Analyse Cassirers - H. L. ] fragte nicht nach der Entstehung
dieser Formen, sondern nach ihrem Bestand; sie war auch dort, wo sie
diesen Bestand selbst zu zerlegen, wo sie verschiedene "Schichten" in
ihm zu sondern suchte, nicht von einem genetisch-historischen, sondern
von einem rein phaenomenologischen Interesse beherrscht.“2

Wenn in der Welt der Formen so eine Vielfältigkeit waltet, wie läßt
sich dann eine Einheit erreichen? Der Weg, auf dem Cassirer das Problem
der Einheit zu lösen versucht, verläuft anders als der Weg der metaphy-
sischen Philosophie und auch als der Weg der Lebensphilosophie.

Im metaphysischen Sinne steht der Begriff des Seins im Mittelpunkt.
Wie oben erwähnt wurde, ist die Einheit des Seins durch die logische
Bewegung der Negation zu erreichen. Dennoch liegt die Beschränktheit
dieser metaphysischen Einheit darin, daß sie die Einheit und die Viel-
fältigkeit gegeneinander stellt und im Streben nach der Einheit die

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 39.
2 Ebd., S. 39.



28

Vielfältigkeit geopfert hat. Um die Beschränkung zu bewältigen, ist der
Begriff Gottes als einer Vollkommenheit der Einheit und Vielfältigkeit
aufgestellt worden. Aber ein solcher Begriff enthüllt uns nichts anderes,
als eine Aufschiebung des Konflikts.

Einen anderen Ausweg hat die moderne Lebensphilosophie betreten.
Für sie ist eine Wendung vom Seinsbegriff zum Lebensbegriff kenn-
zeichnend. „Die »subjektive« Wendung, die sich in ihr vollzog, führte sie
mehr und mehr dazu, die Gesamtheit ihrer Probleme statt in der Einheit
des Seinsbegriffs im Begriff des Lebens zu zentrieren.“1 Die Lebens-
philosophie behauptet, daß es eine unmittelbare natürliche Präsenz des
Lebens gibt, bevor diese Präsenz durch die geistige Repräsentation aus-
gedrückt wird. Die Einheit und die Ganzheit liegen schon unmittelbar in
dieser ursprünglichen Lebenspräsenz, welche dann durch die Vermittlung
des Geistigen zerstört werden und verloren gehen. Deshalb muß der geis-
tigen Repräsentationsfunktion entsagt werden, um wieder zur Einheit bzw.
Ganzheit zurückzukehren. Wegen der Existenz der Einheit vor allen geis-
tigen Funktionen läßt sich dieser Zustand nur durch das mystische Nichts
bezeichnen. „Die Fülle der Bilder bezeichnet nicht, sondern verdeckt und
verhüllt das Bildlos-Eine, das hinter ihnen steht und auf das sie, wenn-
gleich vergeblich, abzielen. Nur die Aufhebung aller bildlichen Be-
stimmtheit, nur die Rückkehr zu dem »lauteren Nichts«, wie es in der
Sprache der Mystik heißt, kann uns zu dem echten Ur- und Wesensgrund
zurückführen.“2 Entsprechend stellt die Methode, mit der man die Wahr-
heit des Lebens erreichen kann, nicht die analytische Methode des Geis-
tigen dar, sondern nur die Methode der Intuition.

Der Fortschritt des Lebensbegriffs gegenüber dem Seinsbegriff liegt
für Cassirer darin, daß der Lebensbegriff als eine Einheit mit den
unendlichen Möglichkeiten der Vielfältigkeit gilt. Aber seine Beschränkt-
heit besteht darin, daß dieser Begriff seine Aktualität verliert, wenn er in
einem metaphysischen Sinne verstanden wird. Wenn das Leben als ein
abstrakter Begriff gegenüber dem Geist fixiert wird, dann tritt seine
unbestimmte Möglichkeit mit seiner bestimmten Aktualität in einen

1 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 46.
2 Ebd., S. 48.



29

unlösbaren Konflikt. Darauf folgend spaltet sich die Einheit, die am
Anfang durch den Lebensbegriff erreicht zu werden scheint, wieder in
den Gegensatz von Unendlichem und Endlichem, von Subjektivem und
Objektivem, von Immanenz und Transzendenz, u.s.w., wesentlich in
einen Gegensatz von Unmittelbarkeit des Lebens und Mittelbarkeit des
Geistes.

Deshalb liegt die wahre Einheit nicht im „lauteren Nichts“ der
Unmittelbarkeit des Lebens. Die Einheit durch das „lautere Nichts“ der
Unmittelbarkeit stellt nur eine im rein logischen Sinne mögliche Einheit
dar, nicht aber eine realisierbare Einheit. Die letztere wahre Einheit sieht
Cassirer in der Einheit der Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit, welche nur
imAkt des geistigen Schöpfens besteht.

Warum sich aber die Einheit nur im Akt des geistigen Schöpfens
finden läßt, dies ist von zwei Seiten her zu erklären. Einerseits ist die
Einheit der Vielfältigkeit nur aus einer subjektiven Perspektive möglich,
wenn nicht im metaphysischen Sinne ein transzendentales absolutes Sein
geschaffen wird. „Denn all diese verschiedenen Formen und Richtungen
der Kultur begegnen und durchdringen sich doch immer wieder in der
schöpferischen Subjektivität selbst …. So weit sie, vom Standpunkt der
reinen Idee, vom Standpunkt der objektiven Bedeutung, von einander
entfernt scheinen, rückt doch das derart Auseinanderstrebende wieder
zusammen, wenn wir es gewissermaßen perspektivisch unter dem Blick-
punkt der Subjektivität betrachten …. Die Einheit, die die fertigen Pro-
dukte uns versagen, scheinen wir daher unmittelbar zurückzugewinnen,
wenn wir statt ihrer selbst vielmehr die Art ihres Produzierens, ihres Her-
vorgehens ins Auge fassen …. Die divergierenden Strahlen treffen sich
wieder, sobald man sich auf diesen Focus, auf diesen Brennpunkt der
Subjektivität bezeiht und sie in ihm sich sammeln läßt.“1

Andererseits ist diese Einheit nur in einem dynamischen Prozeß zu
verwirklichen. „Versetzen wir aber einmal die Frage auf diese Ebene,
stellen wir nicht einfach die “Unmittelbarkeit“ des Lebens und die
“Mittelbarkeit“ des Denkens und des geistigen Bewußtseins überhaupt als
starre Gegenpole gegen einander, sondern fassen wir rein den Prozeß

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 7.



30

ihrer Vermittlung ins Auge, wie er sich in der Sprache, im Mythos, in der
Erkenntnis vollzieht … Nicht irgend ein Absolutes jenseit dieser Mitte,
sondern allein sie selbst kann uns den Ausweg aus den theoretischen
Antinomien gewähren.“1

Cassirer beruft sich auf den Begriff „Urphänomen“ von Goethe, um
die Ursprünglichkeit des geistigen Schöpfens zu bezeichnen. „Die Funk-
tion der Sprache – | und ebenso die der Kunst, der Religion usf. – ist und
bleibt ein »Urphänomen« im Goethischen Sinne. Sie »erscheint und ist«,
ohne daß es an ihr noch etwas zu erklären gäbe. »Das Höchste, wozu der
Mensch gelangen kann«, so hat Goethe einmal zu Eckermann gesagt, »ist
das Erstaunen, und wenn ihn das Urphänomen in Erstaunen setzt, so sei
er zufrieden; ein Höheres kann es ihm nicht gewähren, und ein Weiteres
soll er nicht dahinter suchen: hier ist die Grenze. Aber den Menschen ist
der Anblick eines Urphänomens gewöhnlich noch nicht genug, sie denken,
es müsse noch weiter gehen, und sie sind den Kindern ähnlich, die wenn
sie in einen Spiegel geguckt, ihn sogleich umwenden, um zu sehen, was
auf der anderen Seite ist.«“2 Als ein Urphänomen läßt sich es nicht mehr
auf irgendeinen Grund zurückführen oder dessen Entstehung genetisch
nachforschen, nur dessen Bestand phänomenologisch beschreiben. Das
Urphänomen gilt als den Anfang, auch als das Ende. Es besteht nur. Und
es kommt am Anfang nicht aus einem „lauteren Nichts“ und kehrt am
Ende nicht wieder zu dem „lauteren Nichts“ zurück. Im Urphänomen des
geistigen Schöpfens ist die Einheit von Sein und Nichts zu erreichen und
dadurch wird das lautere Nichts der Unmittelbarkeit aufgehoben.

1.2.3 Nichts-Tun und Freiheit
Obwohl jedes symbolische Tun seinen eigenen Sinn für die Verknüpfung
zwischen Ich und Welt beinhaltet, schließt doch der phänomenologische
Sinn einen ethischen Sinn nicht aus. D.h. das Problem des ethischen Wer-
tes von symbolischem Tun ist für Cassirer unausweichlich, nachdem er
dieses Tun phänomenologisch beschrieben hat. Das Problem stellt sich als

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 13.
2 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 458.



31

besonders zwingend zu beantworten dar in seiner Lebenszeit, in der von
vielen Seiten aus negative Kritik am kulturellen Tun geübt wurde.

Unter den vorgebrachten kritischen Thesen stellt nicht der Konflikt
zwischen der Unmittelbarkeit des Lebens und der Mittelbarkeit des
Geistes den fatalsten Kritikpunkt dar, sondern der Konflikt innerhalb des
Geistes als solchem, d.h. die - verneinte - Frage, ob das kulturelle Tun
sein eigenes Ziel erreichen kann, den menschlichen Geist zu erhalten und
zu befördern. Denn der Sinn, der sich aus ihm selbst ableiten läßt, liegt
eben in der Begünstigung und Förderung des Geistes und der Freiheit
geistigen Tuns. Das Wesen der Ethik liegt eben darin, daß an das, was ein
sich moralisch Verhaltender verspricht, oder an das, was er für richtig hält,
er sich auch halten soll. Deswegen ist eine ethische Beurteilung kultu-
rellen Tuns dadurch möglich, daß wir beurteilen, ob es sich an seinen
eigenen Sinn hält, nämlich die Freiheit des Geistes zu verwirklichen.

Deshalb wirkt die Kritik, die an diesem Punkt geübt wird, am
fatalsten. „Der Fortschritt der Kultur beschenkt die Menschheit mit
immer neuen Gaben; aber das einzelne Subjekt sieht sich vom Genuß
derselben mehr und mehr ausgeschlossen. Und wozu dient ein Reichtum,
den das Ich niemals in seinen lebendigen Besitz verwandeln kann? Wird
es durch ihn nicht lediglich beschwert, statt durch ihn befreit zu werden?
In solchen Erwägungen tritt uns der Kulturpessimismus erst in seiner
schärfsten und radikalsten Fassung entgegen.“1

Diese Krise ist auf „die dialektische Struktur des Kulturbewußtseins“2

zurückzuführen. Je mehr das Bewußtsein sich entäußert, desto weiter
entfernt es sich vom Selbst. Und zuletzt verliert der Geist die Kontrolle
über sich durch das immer erweiterte kulturelle Tun. „Die Güter, die sie
[die kulturelle Tätigkeit - H. L.] schafft, wachsen ständig an Zahl; aber
gerade in diesem Wachstum hören sie auf, für uns nutzbar zu werden. Sie
werden zu einem bloß Objektiven, zu einem dinglich Vorhandenen und
Gegebenen, das sich aber vom Ich nicht mehr fassen und umfassen läßt.
Unter ihrer Mannigfaltigkeit und unter ihrem ständig zunehmenden
Gewicht sieht sich das Ich erdrückt. Es schöpft aus der Kultur nicht mehr

1 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 463-464.
2 Ebd., S. 463.



32

das Bewußtsein seiner Macht, sondern nur die Gewißheit seiner geistigen
Ohnmacht.“1

In dieser Hinsicht scheint der Ausweg nur im Zurücktreten von allem
kulturellen Tun, d. i. im mystischen „Nichts-Tun“ zu liegen. Was mit dem
Wort „mystischen“ bezeichnet wird, deutet auf den unrealistischen Chara-
kter des Auswegs. Denn es gibt keine Möglichkeit des Zurücktretens vom
kulturellen Tun mehr, sobald der Geist sich selbst bewußt geworden ist.
Cassirer, der sich auf Simmel beruft, stellt in dem Zusammenhang fest:
„Simmel ist weit davon entfernt, dem Gang der Kultur an irgendeiner
Stelle Einhalt gebieten zu wollen. Er weiß, daß sich das Rad der Ge-
schichte nicht umwälzen läßt.“ Aus diesem Gedankengang führt die kul-
turelle Entwicklung zu einer unlösbaren Tragödie, wenn sie nicht in
einem mystischen „Nichts-Tun“ ihr Asyl sucht.

Aber Cassirer hat im kulturellen Tun als solchem einen Ausweg ge-
funden, indem er das Verhältnis von Ich und Tun in einer umgekehrten
Richtung als traditionellerweise versteht. Im traditionellen Verständnis
wird das Ich als eine Gegebenheit vor dem Tun angesehen. Deswegen
entsteht das Problem der Entfernung des Ich von sich durch das Tun
überhaupt erst. Aber für Cassirer besteht das Ich nur in einem Relations-
Gefüge von Ich und Du oder von Ich und Welt, deren Scheidung erst das
Ergebnis des geistigen Tuns ist. „Wir fanden, daß die Scheidung zwischen
»Ich« und »Du«‚ und ebenso die Scheidung zwischen »Ich« und »Welt«‚
den Zielpunkt, nicht den Ausgangspunkt des geistigen Lebens bildet.“2 In
diesem Sinne verliert das Ich nicht durch das Tun seinen originalen Zu-
stand, sondern das Ich kommt erst durch das Tun zu seiner Bestimmung.
„Denn jene Verfestigung, die das Leben in den verschiedenen Formen der
Kultur, in Sprache, Religion und Kunst erfährt, bildet alsdann nicht
schlechthin den Gegensatz zu dem, was das Ich kraft seiner eigenen Natur
verlangen muß, sondern sie bildet eine Voraussetzung dafür, daß es sich
selbst in seiner eigenen Wesenheit findet und versteht.“3

Daraus ist es zu ersehen, daß das kulturelle Tun nicht nur nicht der
Hemmungsschuh der Freiheit des Ich, sondern vielmehr die Bedingung

1 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 464.
2 Ebd., S. 466.
3 Ebd., S. 466.



33

der Freiheit des Ich ist. Cassirer hat darauf hingewiesen, daß der erste
Schritt der Selbstbefreiung sich erst durch das rituelle Tun verwirklichen
läßt. Das magische Werkzeug stellt die primitive Form des technischen
Werkzeuges dar und verkörpert die anfängliche Selbstständigkeit des
Geistes gegenüber der Welt. Eben diese Selbstständigkeit des Geistes
macht die Voraussetzung der Freiheit aus. Doch läßt sich der innerliche
Widerspruch der Kultur durch dieses Verhältnis nicht lösen, sondern
vielmehr verschärft er sich dadurch. Einerseits schafft das kulturelle Tun
die Freiheit des Subjekts, andererseits scheint es sie wieder zu zerstören.
Denn es schafft gleichzeitig den Gegenpol des Ich, wenn es das Ich
schafft. Das Werk als der Gegenpol des Ich scheint immer das Ich von
außen zu beschränken. Deshalb stellt den wahren Konflikt innerhalb der
kulturellen Entwicklung nicht der zwischen einem ursprünglich inner-
lichen Ich und seinem durch das kulturelle Tun verwirklichten Äußerung
dar, sondern der zwischen den zwei Gegenpolen Ich und Werk, die eben
durch das kulturelle Tun als solches aufgebaut werden. Dieser Wider-
spruch läßt sich nur in einer Zufügung des Gliedes Du als Drittem lösen.

„Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in dessen behar-
render Existenz der schöpferische Prozeß erstarrt, sondern das »Du«, das
andere Subjekt, das dieses Werk empfängt, um es in sein eigenes Leben
einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zurückzuverwandeln,
dem es ursprünglich entstammt. Jetzt erst zeigt sich, welcher Lösung die
»Tragödie der Kultur« fähig ist. Solange nicht der »Gegenspieler« zum
Ich hervorgetreten ist, kann sich der Kreis nicht schließen.“1

Jetzt verwandelt sich das erstarrende Gegensatz-Gefüge zwischen Ich
und Werk in das lebendige Kreis-Gefüge von einem Subjekt Ich über das
Werk zu einem anderen Subjekt Du. Als der Vermittler zwischen Ich und
Du beschränkt das Werk nicht die Freiheit des Subjekts, sondern vielmehr
entzündet es die Freiheit des Subjekts. „Es wird zum Vermittler zwischen
Ich und Du, nicht indem es einen fertigen Gehalt von dem einen auf das
andere überträgt, sondern indem sich an der Tätigkeit des einen die des
anderen entzündet. Und hieraus erkennt man auch, warum die wahrhaft
großen Werke der Kultur uns niemals als etwas schlechthin Starres,

1 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 468-469.



34

Verfestigtes gegenüberstehen, das in dieser Starrheit die freie Bewegung
des Geistes einengt und hemmt. Ihr Gehalt besteht für uns nur dadurch,
daß es ständig von neuem angeeignet und dadurch stets aufs neue
geschaffen wird.“1

Auf dieser Weise läßt sich das kulturelle Tun laut Cassirer aus der
ethischen Perspektive rechtfertigen. Die Macht des Nichts durch das
Nichts-Tun verliert auch ihre Möglichkeit der Positivität im ethischen
Sinne.

1.3 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie von Laozi
Während Cassirer in seiner Lehre dem Begriff des „Nichts“ möglichst
geringen Raum gibt, erkennt Laozi in vielen Stellen seiner Lehre die
positive Wirkung des Begriffs „Nichts“ an. In seiner Lehre wird der Be-
griff des „Nichts“ auch in den oben genannten Bedeutungsebenen ver-
standen, d. i. als ontologischer Begriff des „Nichtseins“, als „Leere“ als
Voraussetzung der Bewegung, als „Negation“ als das Mittel der logischen
Bewegung, sowie als die praktische Kategorie „Nichts-Tun“. Dennoch
wird hier der Begriff in den jeweiligen Bedeutungsebenen anders als bei
Cassirer bestimmt. Im folgenden ist es auf den Begriff in der Lehre von
Laozi einzugehen.

1.3.1 Nichtsein als der ontologische Ursprung
Der Begriff „Dao“ stellt den Kernbegriff und auch den obersten Begriff
von Laozi dar. Er schließt alles Mögliche in sich, nicht nur das ur-
sprüngliche Wesen im ontologischen und kosmogonischen Sinne, den
innerlichen Rhythmus der natürlichen Bewegung, sondern auch das end-
gültige Prinzip der Erkenntnis sowie des menschlichen Handelns. Dieser
allumfassende und allgemeingültige Charakter des Dao wird von Laozi
durch das dialektische Verhältnis zwischen Nichtsein und Sein dargestellt.

Laozi hat einige Beispiele aus dem alltäglichen Leben angeführt, um
das Verhältnis von Nichtsein und Sein darzustellen. Es schreibt im Kapi-
tel 11: „dreißig speichen umringen die nabe / wo nichts ist / liegt der nut-
zen des rads // aus ton formt der töpfer den topf / wo er hohl ist / liegt der

1 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 469-470.



35

nutzen des topfs // tür und fenster höhlen die wände / wo es leer bleibt/
liegt der nutzen des hauses // so bringt seiendes gewinn / doch nicht-
seiendes nutzen“.1 Hier wird gezeigt, wie unentbehrlich ein Zusammen-
wirken von Nichtsein und Sein für die Funktion der Dinge ist. Das Sein
trägt dazu bei, daß es für uns wahrnehmbar ist. Jedoch liegt die wesent-
liche Ursache der Funktion im Nichtsein, welches die Bewegung und die
Wirkung ermöglicht. Im abstrakten und allgemeinen Sinne wird das
Verhältnis auch im Kapitel 1 beschrieben: „Darum führt die Richtung auf
das Nichtsein / zum Schauen des wunderbaren Wesens, Die Richtung auf
das Sein / zum Schauen der räumlichen Begrenztheiten.“2

Das Sein und das Nichtsein gelten als zwei Seiten von Dao, und
darunter stellt wieder das Nichtsein den grundsätzlichen Pol dar. Denn im
ontologischen und kosmogonischen Sinne hat das Nichtsein den Vorrang
vor dem Sein. Laozi beschreibt das Prozeß der Entstehung des Kosmos in
der Folge vom Nichtsein bis zum Sein, bis zu allen konkreten Dingen:
„dem seienden entsprangen alle dinge der welt / das seiende – es ent-
sprang dem nichtseienden“.3 Noch konkreter wird der Prozeß im Kapitel
42 mittels der Zahl beschrieben: „das Dau gebar das eine / das eine gebar
die zweizahl / die zweizahl gebar die dreizahl / aus der dreizahl wurde die
vielzahl“.4 Was die hier genannten Zahlen bedeuten, läßt sich in der
Geschichte der Interpretation von Laozi verschieden interpretieren. Und
davon gibt es zwei Arten der Interpretation, die am meisten angenommen
werden, d. i. erstens das Eine als der ungeschiedene Krafthauch, die
Zweizahl als die gegenseitig geschiedenen Yang-Krafthauch und Yin-
Krafthauch, sowie die Dreizahl als das, was aus der gegenseitige harmo-
nische Wirkung von Yang und Yin entsteht; zweitens das Eine als das
Sein, das aus dem Nichtsein des Dao entspringt, die Zweizahl als die
Gegensätzlichkeit des Seins gegenüber dem Nichtsein, die Dreizahl als
die Vereinigung von Sein und Nichtsein, die die weitere Entspringung der
konkreten Dinge herbeiführt. Die beiden Interpretationen beweisen das

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 55.
2 Dieses Zitat ist übersetzt von Richard Wilhelm, vgl. Jörn Jacobs (2001):
Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter Lang. S. 20.
3 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73.
4 Ebd., S. 75.



36

Entspringen des Seins aus dem Nichtsein und die Ursprünglichkeit des
Nichtseins in Bezug auf das ontologische Wesen des Dao.

Nicht nur im kosmogonischen Sinne gilt das Nichtsein als der
zeitliche Ursprung, sondern auch im logischen Sinne stellt das Nichtsein
den Ursprung dar. Denn als ein Endgültiges und Allumfassendes läßt sich
das Dao auf keine konkreten Dinge reduzieren und durch keine
bestimmten Begriffe definieren. Jedes konkrete Ding muß entstehen und
dann wieder absterben und kann sich nicht halten. Jeder bestimmte
Begriff kann nur eine bestimmte Sphäre von Inhalten einschließen und ist
für die anderen Inhalte ungültig. Keine Definitionsweise von Sein erfüllt
die Beschreibung des Dao, sondern nur eine Undefinitionsweise von
Nichtsein kann die Aufgabe erfüllen. Unter diesem Nichtsein lassen sich
laut Laozi zwei Bedeutungsschichten verstehen, d. i. erstens die vom
Sinnlichen unwahrnehmbare, zweitens die vom Begrifflichen unbegreif-
bare. Beide werden jeweils im Kapitel 14 und Kapitel 1 gedeutet: „das
auge sieht es nicht – ihr nennt es unsichtbar / das ohr hört es nicht – ihr
nennt es unhörbar / die hand faßt es nicht – ihr nennt es unfaßbar /…so
nenn ich es gestaltlose gestalt / ding der nichtdinglichkeit/ nennen mag
man es formlos, nebelhaft“;1 „sagbar das Dau / doch nicht das ewige
Dau/ nennbar der name / doch nicht der ewige name“.2

Daraus geht hervor, daß das Nichtsein für Laozi nicht als ein reines
Nichts verstanden wird, sondern als etwas, was die Möglichkeit alles
Seienden beinhaltet. Von der Seite der Unwahrnehmbarkeit und Unbe-
greifbarkeit her wird vom Nichts gesprochen, während von der Seite des
Einschließens aller Möglichkeiten her der allumfassende Charakter des
Dao angesprochen wird. Darin verkörpert sich wieder das dialektische
Verhältnis zwischen Nichtsein und Sein, welches im Kapitel 21 beschrie-
ben wird: „das Dau als ding - / ein schattenhaftes ist es, nebelhaftes / o
nebelhaftes, schattenhaftes / es ruht gestaltbares darin / o schattenhaftes,
nebelhaftes / es ruht das dingliche darin / o dunkles, dunkelgründig tiefes/
es ruht der samen Kraft darin“.3

Aber ein Nichtsein mit allen Möglichkeiten reicht für die Beschrei-

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 57.
2 Ebd., S. 51.
3 Ebd., S. 61.



37

bung der Ganzheit des Dao nicht hin, sondern es gilt nur als der ursprüng-
liche oder wesentliche Zustand. Das Dao bleibt nicht statisch in diesem
Zustand, sondern es bewegt sich und erhält die Ewigkeit im dynamischen
Prozeß. In diesem Prozeß entfalten sich die Möglichkeiten zu den
realisierten Aktualitäten und dadurch zeigt sich die Wirkung des Dao.
Deshalb können wir sagen, obwohl das Dao unsichtbar und unnennbar ist,
läßt sich jedoch seine Wirkung wahrnehmen und erkennen. Hier waltet
das dialektische Verhältnis zwischen dem Nichtsein der Möglichkeit und
dem Sein der Aktualität. Aber am wichtigsten ist es an diesem Verhältnis,
daß das Sein der Aktualität nicht erstarren und immer wieder auf das
Nichtsein der Möglichkeit zurückkehren muß. Laozi betont das Zurück-
kehren im Kapitel 52: „es war ein anfang des alls / benannt urmutter des
alls / wer die urmutter erschaut hat / erkennt durch sie ihre kinder / wer
ihre kinder erkannt hat / kehre zurück zur urmutter / sich eng an sie hal-
tend / ist er gefeit bis an sein ende“.1 Mit der Metapher von Mutter und
Kinder wird behauptet, daß das anhaltende Zurückkehren zum anfäng-
lichen Zustand, nämlich dem Nichtsein, die Ewigkeit des dynamischen
Prozesses gewährleistet. Weiter wird diese vom Sein zum Nichtsein
zurückkehrende Tendenz von Laozi durch den Begriff „Leere“ erläutert.

1.3.2 Leere als die Voraussetzung der Bewegung
Laozi benutzt den Begriff der Leere, um den vom Sein zurückkehrenden
Zustand des Dao zu beschreiben. Der Begriff „Leere“ impliziert die flexi-
ble Wandlung zwischen Sein und Nichtsein. Die Essenz vom Begriff der
Leere liegt darin, daß einerseits die Leere kein absolutes Nichtsein bedeu-
tet, sondern die Möglichkeit der Realisierung in sich schließt. Anderer-
seits bedeutet auch das realisierte Sein kein absolutes starres Sein, son-
dern das zum Nichtsein zurückkehrende nichtstarre Sein. Solch ein Zu-
stand zwischen Sein und Nichtsein stellt die notwendige Voraussetzung
für die ewige Bewegung des Dao dar.

Um den Zustand der Leere anschaulich zu schildern, hat Laozi wieder
zwei Metaphern - jeweils im Kapitel 4 und 5 - angeführt: „ein uner-
schöpfliches gefäß ist das Dau“;2 „was zwischen himmel und erde ist /

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 81.
2 Ebd., S. 52.



38

gleicht es nicht dem blasebalg? / hohl und doch unversiegbar / bewegt
und immer mehr zeugend“.1 Was zwischen dem Dao und einem Gefäß
oder einem Blasebalg vergleichbar ist, besteht darin, daß es mitten in ihm
hohl und leer ist, aber die unversiegbare Wirkung aus ihm herausfließen
kann. Das dialektische Verhältnis von Leere und Fülle wird im Kapitel 45
gedeutet: „die größte fülle gleicht leerem / und versiegt doch nie“.2 Denn
nur die Leere beinhaltet alle Potentialitäten zum Gestalten und läßt sich
nicht durch ein bestimmtes Gestalten beschränken.

Wie oben erwähnt, funktioniert das Dao nicht nur als der innerliche
Rhythmus der natürlichen Bewegung, sondern auch als das endgültige
Prinzip der Erkenntnis sowie des menschlichen Handelns. Hier wirkt die
Leere nicht nur als die Voraussetzung der natürlichen Bewegung, sondern
auch als die Bedingung der wahren Erkenntnis und des richtigen
Handelns. Die Frage nach dem Handeln wird in einem anderen Teil der
Arbeit erörtert. Jetzt gehen wir zuerst auf die Wirkung der Leere im
Prozeß der Erkenntnis ein.

Den leeren Zustand des Bewußtseins benennt Laozi mit dem Begriff
„Zhong“, welches in der chinesischen Sprache die „Mitte“ oder das
„Innere“ bedeutet und in verschiedenen Versionen der Übersetzungen
unterschiedlich übersetzt wird. Z.B. wird es von Richard Wilhelm als das
„Innere“, von Ernst Schwarz als das „Maß“3, von Wing-tsit Chan ins
Englische als „the center“4 übersetzt. Aus dem Kontext ist es zu ersehen,
daß die Übersetzung vom „Inneren“ adäquat ist. Im Kapitel 5 heißt es:
„Aber viele Worte erschöpfen sich daran. / Besser ist es, das Innere zu
bewahren.“5 Hier stellt sich der Kontrast zwischen der sprachlichen
Äußerung und der Bewahrung des Inneren dar. Für Laozi stellt die leere
und stille Innerlichkeit des Subjekts die Voraussetzung der wahren

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 53.
2 Ebd., S. 76.
3 Ebd., S. 53.
4 Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 107.
5 Dieses Zitat ist übersetzt von Richard Wilhelm, vgl. Jörn Jacobs (2001):
Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter Lang. S. 39. Im
Vergleich dazu lautet die Übersetzung von Ernst Schwarz: „wortreichtum verarmt /
wahre lieber das maß!“; die von Wing-tsit Chan: „Much talk will of course come to a
dead end. / It is better to keep to the center.“



39

Erkenntnis dar.
Die leere Innerlichkeit beinhaltet zwei Bedeutungsebenen. Einerseits

läßt sich die Erkenntnis dem Subjekt nicht durch das Forschen nach
äußeren Dingen, sondern durch die Erschauung der Innerlichkeit aneig-
nen. Die leere Innerlichkeit wirkt wie ein Spiegel, darin sich das Wahre
erschauen läßt. Dies wird im Kapitel 16 beschrieben: „erreiche den gipfel
der leere / bewahre die fülle der ruhe / und alle dinge werden gedeihen /
so kann ich ihre rückkehr erschauen“.1 Wenn man die leere Innerlichkeit
bewahren kann, ist man zu dem fähig, was im Kapitel 47 beschrieben
wird: „nicht aus dem hause gehn / doch alles wissen / nicht aus dem fens-
ter blicken / und doch das Dau des himmels sehn // je weiter hinaus man
geht / desto weniger weiß man / darum geht der weise nicht hinaus / und
weiß doch / blickt nicht hin / und kann doch der dinge namen nennen 2 /
handelt nicht / und vollendet doch“.3 Andererseits läßt sich die wahre
Erkenntnis nicht sprachlich äußern. Denn jede bestimmte Äußerung führt
zum Ausschließen der anderen Möglichkeiten und zerstört die Ganzheit
des Wissens. Deswegen sagt Laozi im Kapitel 56: „wer weiß, spricht
nicht / wer spricht, weiß nicht“.4 Doch bedeutet das nicht, daß Laozi alle
sprachlichen Äußerungen abschaffen will. Nur muß man sich dessen be-
wußt sein, daß man vom Außeren zu sich, von der sprachlichen Äußerung
zu der leeren Innerlichkeit zurückzutreten hat, damit man für die Ganz-
heit der Erkenntnis offen bleibt.

Zusammenfassend gesagt liegt das Wesen des Begriffs „Leere“ in der
ewigen Verwandlung zwischen dem Sein und dem Nichtsein. Dadurch
erst verwirklicht sich die ewige Lebendigkeit des Dao. Die Verwand-
lungsweise läßt sich durch die Negation und die Rückkehr konkreter
darstellen.

1.3.3 Negation und Rückkehr als die Weisen der Bewegung

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.
2 Für den Satz „blickt nicht hin / und kann doch der dinge namen nennen“ gibt es
noch eine andere Art von Interpretation: „Er braucht nicht zu sehen / und ist doch
klar.“ (von Richard Wilhelm) Aus dem Kontext bewährt sich die letztere präziser.
3 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 77.
4 Ebd., S. 85.



40

Die Negation und die Rückkehr werden als zwei Weisen der Bewegung
des Dao im Kapitel 40 bestimmt, wo Laozi den Begriff „Fan“ benutzt, um
die Bewegung des Dao zu beschreiben. Das Wort „Fan“ hat zwei Be-
deutungen in der chinesischen Sprache: einmal die „Negation“ und ein
andermal die „Rückkehr“. Beide Bedeutungen werden von Laozi behaup-
tet und sind aus dem Kontext seines Werkes zu belegen. Dementspre-
chend gibt es auch zwei gültige Arten der Übersetzung für den ersten Satz
im Kapitel 40: „des Dau bewegung ist rückkehr“;1 und „Das Umschlagen
ins Gegenteil / ist des Tao Bewegung“.2

Was die Negation betrifft, so behauptet Laozi, daß alles in der Welt
schon seine eigene Verneinung in sich einschließt und sich in sein Gegen-
teil verwandeln wird. „verkrüppeltes wird ganz / krummes wird gerade /
leeres wird voll / altes wird neu / wenig wird viel / vieles macht wirr“.3

Aus dieser Perspektive scheint oft etwas gleichzeitig sein Gegenteil zu
sein. Mit einem Beispiel von Laozi scheint etwas ein Unglück zu sein,
aber tatsächlich kann es auch ein Glück sein. „unglück stützt sich aufs
glück / glück liegt verborgen im unglück“.4 Das Glück kann als das
Unglück erscheinen, weil es als ein anfänglicher Keim oder nur eine
implizite Potentialität im Unglück verborgen ist und noch nicht wahr-
genommen oder realisiert wird. Im Vergleich zum oberflächlichen Sosein
des Unglücks gilt das Glück als das Noch-nicht-Sein. Hier vereinigen
sich das Sein und das Nichtsein durch die Weise der Negation in einer
zeitlichen Folge. Eben in dieser dialektischen Weise bewegt sich das Dao.
Aus der Perspektive der Bewegung stellt das Sosein nicht das absolute
statische Sein von sich Selbst dar, sondern es schließt das Anderssein von
seinem Gegenteil in sich. Alles in der Bewegung gilt als eine Synthese
von den dialektischen Gegensätzen. Dies ist es, was im Kapitel 78 mit
dem Satz gedeutet wird: „als gegenteil ist oft das wort erst wahr“.5 Um
das Prinzip zu illustrieren hat Laozi viele Beispiele angeführt: „das voll-

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73.
2 Jörn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 127.
3 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 62.
4 Ebd., S. 87.
5 Ebd., S. 99.



41

kommenste gleicht unvollkommenem / und vergeht doch nie / die größte
fülle gleicht leerem / und versiegt doch nie // das geradeste gleicht dem
krummen / das geschickteste dem dummen / das beredteste dem
stummen“.1

Die zwei gegensätzlichen Pole, die sich durch die Bewegung der Ne-
gation in einer Synthese einigen lassen, stellen einerseits die wahrge-
nommene Erscheinung vom Sosein dar, andererseits die innerliche Mög-
lichkeit vom Noch-nicht-Sein. Unter diesen zwei Gegenpolen ist der Pol
des Noch-nicht-Seins für Laozi der wichtigere. Denn er legt den Schwer-
punkt auf die Ewigkeit des Dao, weshalb die zukünftige Entwicklungs-
möglichkeit immer entscheidender und wichtiger ist als das Moment der
Aktualität. Laut Laozi gilt der anfängliche Punkt der Möglichkeit als der
vollkommenste im ganzen Prozeß der Entwicklung. Er gebraucht die
Gleichnisse von Wurzel und Kind, um den anfänglichen Zustand der
Entwicklung zu beschreiben. Wie die Pflanze und der Mensch auf die
Weise leben, daß sie sich von der Wurzel oder dem Kind entfalten bis zur
Spitze und dann wieder zum anfänglichen Punkt zurückkehren, so durch-
läuft alles in der Welt einen solchen Zyklus. Was sich zwischen dem
sterblichen Leben des einen bestimmten Lebewesens und der ewigen
lebendigen Bewegung des Dao unterscheiden läßt, besteht nur darin, daß
das konkrete Lebewesen nicht immer zu der Wurzel zurückkehren, von
der Wurzel Nährstoff schöpfen und dann in sich selbst wieder einen
neuen Zyklus beginnen kann, während die Bewegung des Dao immer zu
der Wurzel zurückkehren und den Zyklus wiederholen kann. Daraus ist
zu ersehen, wie entscheidend die Rückkehr zu der Wurzel für die
Ewigkeit des Dao ist. Deswegen ist von Laozi die „Rückkehr zur
Wurzel“ im Vergleich zur „Entfaltung zur Spitze“ als die wesentlichere
Bewegung des Dao angesehen. „von allen dingen in ihrer vielfalt / findet
ein jedes zurück zur wurzel / wurzel- wiederfinden heißt stille - / was
man nennen mag: rückkehr zum wesen / rückkehr zum wesen heißt
ewigdauern“.2

Dementsprechend wird von Laozi auch eine negative Tendenz, ein
anfänglicher Zustand oder eine implizite und subtile Möglichkeit viel

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 76.
2 Ebd., S. 58.



42

hochwertiger geschätzt als eine positive Tendenz, ein reif-entwickelter
Zustand oder eine explizite und offensichtliche Aktualität. Denn etwas
Negatives deutet auf das Positive hin, während sich im Positiven das
Negative bloß verbirgt. Dies heißt eben die Positivität des Negativen und
die Negativität des Positiven.

1.3.4 Nichts-Tun als das praktische Prinzip
Das Nichts nimmt den positiven Platz nicht nur im theoretischen Sinne
ein, wie es oben analysiert wird, sondern es hat auch eine positive Wir-
kung im praktischen Bereich. Laut Laozi soll das menschliche Handeln
der Bewegungsweise des Dao entsprechen. Der Mensch soll sich auf ein
Weise verhalten, daß er das Dao als das Vorbild nachahmt. Wenn das Dao
sich in der ewigen Verwandlung zwischen Gegenpolen befindet und im-
mer zum Nichtsein als dem ursprünglichen Anfang zurücktritt, dann soll
der Mensch sich dem ewigen Verwandlungsprozess hingeben und nicht
an einem erstarrenden Zustand kleben bleiben. Diese Forderung läßt sich
durch das Nichts-Tun erfüllen, welches von Laozi nicht als die Vernich-
tung allen Handelns bestimmt wird, sondern das bedeutet, nicht durch ein
bestimmetes Handeln einen bestimmten Zustand zu künstlich erhalten
und sich auf diese Weise in den natürlichen Verwandlungsprozess
einzumischen. Mit knappen Worten, das Nichts-Tun bedeutet die Entfer-
nung des künstlichen Einmischungshandelns. Was in ihm impliziert wird,
stellt eigentlich eine Einheit vom Tun und dem Nichts-Überflüssiges-Tun
dar, welches dem Wesen des Dao, nämlich der Einheit vom Sein und
Nichtsein, entspricht. Was unter diesem Nichts-Überflüssiges-Tun zu ver-
stehen ist, läßt sich auf die folgenden Weise erklären.

Zunächst wird damit ein „Nichts-Unterscheiden“ gemeint. Laut Laozi
werden alle Unterscheidungen nachträglich vom Menschen vorgenom-
men, sie sind also nicht dem natürlichen Prozeß des Dao eingeboren. Das
Dao bewegt sich in der ewigen Bewegung und weist keinem bestimmten
Moment einen besonderen Wert zu. Was vom Menschen als gut oder böse
beurteilt wird, gilt ihm als kein wesentlicher Unterschied, sondern nur als
etwas künstlich Hinzugefügtes. Die sogenannten ethischen Werte lassen
sich nicht aus dem Dao als solchem ableiten. Über den unethischen
Charakter wird in Kapitel 5 wie folgt gesprochen: „himmel und erde



43

kennen nicht güte / wie die opferhunde aus stroh sind für sie alle dinge“.1

Damit wird gemeint, daß das Dao in seinem Verlauf keine Vorliebe für
irgend etwas hat und alle Dinge als unterschiedslos behandelt und keinem
Ding einen besonderen ethischen Wert zugeweist. Von der Relativität des
ethischen Wertes wird im Kapitel 2 geredet: „alle wissen, daß schön das
schöne / so gibt es das häßliche / alle wissen, daß gut das gute / so gibt es
das böse“.2 Sobald die Unterscheidung des Wertes in die Welt gebracht
ist, wird der Gegensatz zwischen dem Guten und dem Bösen unausweich-
lich, welcher von Laozi für den Auslöser der Streitigkeiten zwischen den
Menschen gehalten wird. Deshalb soll der Mensch das Dao als Vorbild
nehmen und seine natürliche Bewegung nachahmen, ohne die Unter-
scheidung des Wertes hinzuzufügen. Der Weise verhält sich wie das Dao:
„die weisen kennen nicht güte / wie die opferhunde aus stroh sind für sie
alle menschen“.3 Nur durch die Verwerfung aller Unterscheidung des
Wertes läßt sich die ursprüngliche vollkommne Ordnung des Dao
erreichen. „achtet nicht die achtenswerten / und es wird nicht streit sein
im volk / schätzt nicht schätzenswerte güter / und es wird nicht räuber
geben im volk / zeigt nichts begehrenswertes / und es wird keine verwir-
rung sein im herzen des volkes /…/ durch nichthandeln bleibt nichts
ungeordnet“.4

Zweitens wird mit dem Nichts-Tun ein „Nichts-Zwingen“ gemeint.
Dies stellt auch einen Charakter der Bewegung des Dao dar, d.h., alles
entwickelt sich bis zu einer gewissen Grenze und dann verwandelt es sich
in das Gegenteil. Der Gipfel einer Sache impliziert den Anfang ihres

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 53. Die Bedeutung der „Opferhunde aus Stroh“ wird von
Ernst Schwarz mit einer Berufung auf einen anderen Daoisten Zhuangzi erklärt: „In
dem eben erwähnten Kapitel des Buches „Dschuangdse“ finden wir eine Passage,
die recht deutlich zeigt, was mit den „Opferhunden aus Stroh“ gemeint ist. „Ehe die
Opferhunde aus Stroh auf den Altar gestellt werden, bewahrt man sie in Kassetten
auf und umhüllt sie mit bunter Seide. Die Schamanen und Priester fasten, um ihnen
das Geleit zu geben. Nachdem man sie dann aber (für das Opfer) auf den Altar
gestellt hat (werden sie weggeworfen). Die Vorübergehenden treten ihnen auf Kopf
und Rücken, und die Sammler von brennbarem Zeug sammeln sie auf und verfeuern
sie…“ “. (siehe Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching.
Leipzig: Verlag Philipp Reclam jun.. S. 108)

2 Ebd., S. 51.
3 Ebd., S. 53.
4 Ebd., S. 52.



44

Gegenteils. Eine solche Verwandlung vom Gipfel zum Anfang, nämlich
der Rücktritt vom hochentwickelten Zustand, leistet die Gewähr der ewi-
gen Lebendigkeit des Dao. Entsprechend soll das menschliche Verhalten
der weiteren Verwandlung Raum geben, d.h., man soll wissen, daß Ein-
halt zu tun und sich vom Gipfel zurückzuziehen ist, statt zu zwingen, statt
den Gipfelzustand zu erhalten. Dies wird in einigen Kapiteln von Laozi
wie folgt gedeutet: „besser ist aufhören / denn überfüllen // die klinge
immerfort geschärft / bleibt nicht lange klinge // der saal mit gold und
jade vollgestopft / ist nicht vor räubern zu bewahren// glanz und ehren mit
hochmut gepaart / ziehn sich selbst ins verderben // zurückziehn nach
getanem werk / so ist das Dau des himmels“;1 „Wer sich genügen lässet, /
kommt nicht in Schande. / Wer Einhalt zu tun weiß, / kommt nicht in
Gefahr / und kann so ewig dauern.“2 Daraus ist zu ersehen, daß mit dem
Nichts-Tun nicht gemeint wird, alles Tun abzuschaffen, sondern gemeint,
nach dem notwednigen Tun sich zurückziehend eingestellt zu sein. Dies
stellt eben genau das dar, was die oben zitierte Formulierung „zurück-
ziehn nach getanem werk“ bedeutet, die im Kapitel 30 noch konkreter
ausgedeutet wird: „gut ist siegen – und damit genug / man wage nicht,
zwingherr zu sein / siegen und sich nicht brüsten / siegen und sich nicht
rühmen / siegen und nicht stolz auf den sieg sein / gezwungen nur sei
man ein sieger – nicht, um zu zwingen // die kraft mißbrauchen bringt
verfall / das heißt: dem Dau zuwiderhandeln / wer ihm zuwiderhandelt,
endet früh“.3

Die oben genannten zwei Bedeutungen des Nichts-Tuns sind darauf
zurückzuführen, wie Laozis das Verhältnis zwischen Ich und Dao versteht.
Ein wesentlicher Charakter des Dao besteht in der Ausschaltung der
Personifikation als eines subjektiven Willens. Obwohl alle Dinge sich der
Regulierung des Dao unterordnen, gilt das Dao dennoch nicht als ein
Beherrschendes, sondern es wirkt sich zwecklos aus. Dies wird mehrmals
in verschiedenen Kapiteln von Laozi mit der Formulierung gedeutet: das
Dao „läßt die dinge wachsen und besitzt sie nicht / tut und verlangt nichts

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 54.
2 Jörn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 136.
3 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 67.



45

für sich“,1 „nimmt nichts für sich, was er vollbracht“.2 Eben wegen die-
ser Zwecklosigkeit kann das Dao die Ganzheit und die Ewigkeit erreichen.
Für die Ganzheit: „das Dau tut nichts, und nichts bleibt ungetan“,3 und
für die Ewigkeit: „ewig sind himmel und erde / und sie sind ewig / weil
sie nicht wirken ihrer selbst wegen / daher ihre ewigkeit“.4 Deshalb soll
das menschliche Verhalten die Zwecklosigkeit des Dao nachahmen. Im
Wesentlichen bedeutet das Nichts-Tun die Ausschaltung des subjektiven
Willens. Offensichtlich waltet hier ein Paradox, weil die Ausschaltung
des Willens auch zu einer Art des Willens gehört. Mit anderen Worten,
das „Nichts-Unterscheiden“ und das „Nichts-Zwingen“ stellen selbst
auch eine willentliche Wahl dar. Sie gehören auch der ethischen Kate-
gorie an. Laozi scheint durch die Negation des subjektiven Willens den
ethischen Bereich auszuschließen, tatsächlich baut er ein neues ethisches
System in einer Negationsweise auf. Im Vergleich zu den traditionellen
ethischen Werten, die der Verfestigung des subjektiven Willens dienen,
stellen die von Laozi aufgestellten Werte die jenigen dar, die der Ver-
minderung des subjektiven Willens dienen, z.B. die im Kapitel 67 aufge-
führten drei Schätze: „ich habe drei schätze / die halte ich fest / der erste
– mitleid / der zweite – sparsamkeit / der dritte – angst, sich vorzu-
drängen“.5

1.4 Vergleichbare Punkte zwischen Cassirer und Laozi in Bezug auf
ihr Verständnis vom Nichts
Aus den oben durchgeführten Analysen ist zu ersehen, daß der Begriff
„Nichts“ in der jeweiligen Philosophie von Cassirer und Laozi einen
unterschiedlichen Platz einnimmt und eine unterschiedliche Rolle spielt.
Aber jeder richtige Vergleich benötigt einen gemeinsamen Anhaltspunkt,
nämlich einen gemeinsamen Grund, von dem das zu Vergleichende aus-
geht und sich allmählich von einander unterscheidet. Eigentlich unter-
scheiden sich die beiden Gedankensystem von Cassirer und Laozi we-
sentlich voneinander in vielen Aspekten. Z.B. beschäftigt sich das erstere

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 80.
2 Ebd., S. 51.
3 Ebd., S. 71.
4 Ebd., S. 53.
5 Ebd., S. 93.



46

mit der Welt im menschlichen Verständnis, während der letztere versucht,
die Welt vor dem menschlichen Verständnis zu deuten. In diesem Sinne
läßt sich ein Vergleich zwischen einem erkenntnis-kritischen System und
einem metaphysischen System kaum ziehen. Deshalb müssen wir aus
anderen Perspektiven den Vergleichspunkt suchen. Die möglichen Ver-
gleichspunkte lauten folgendermaßen:

Erstens werden die Vielfältigkeit und die Ganzheit der Welt von bei-
den Gedankensystemen gemeinsam behauptet, während sie durch die
unterschiedliche logische Verbindungsweise realisiert werden.

Zweitens wird von beiden nach der Einheit der Welt gestrebt, wäh-
rend sie sich an unterschiedlichen Stellen als gefunden bewährt.

Drittens versuchen beide, die Freiheit des Menschen in seinem Zu-
sammenhang mit der Kultur zu suchen, während es zu einer unterschied-
lichen Definition der Freiheit und einem unterschiedlichen Urteil über die
Kultur führt.

Die folgenden drei Kapitel werden sich ausgehend von diesen drei
Vergleichspunkten mit den unterschiedlichen - und eventuell analogen -
Gedanken von Cassirer und Laozi auseinandersetzen, um die negative
und die positive Funktion des Begriffs „Nichts“ in Bezug auf die Lösung
solcher Probleme aufzuzeigen.



47

Kapitel 2: Die Vielfältigkeit und die Ganzheit der erfahrenen Welt
auf Grund von Pluralität oder Negation

Obwohl alle Philosophie nach einer Einheit der Welt strebt, bedeutet doch
die Einheit keine Einseitigkeit, vielmehr kommt die wahre Einheit nur
aus und in der Vielfältigkeit zum Ausdruck, wie dies Cassirer einmal
bemerkt hat: „Die wahre Einheit, nach der die Philosophie strebt, kann
sich nicht aus der Verwischung der Differenzen ergeben: sondern sie will
gerade diese Differenzen festhalten und sie als solche kenntlich und
verständlich machen.“1 Es ist eben besonders von Cassirer darauf geach-
tet worden, daß die Vielfältigkeit und Mannigfaltigkeit der Welt nicht
zugunsten einer abstrakten philosophischen Analyse preisgegeben werden.
Nach ihm sollte ein philosophisches Gedankensystem gleichen Wert auf
die Einheit und auf die Vielfältigkeit legen. Deshalb wird die Lehre von
den Eleaten, die mit der Einheit des Seins alle konkreten Verschieden-
heiten und Veränderungen verwischt, von Cassirer kritisiert. Er behauptet,
daß die Lehre der Eleaten die Mannigfaltigkeit der erfahrenen Welt nicht
erklären kann und deshalb von der darauf folgenden Lehre der Atomisten
modifiziert wird. Von der Atomistik an wird ein logisches Verbindungs-
mittel gefunden, um die Verschiedenheiten folgerichtig miteinander zu
verbinden. Wie im ersten Kapitel schon erwähnt, stellt die logische Nega-
tion dieses Mittel dar, die von Plato und Hegel beständig weiter entwic-
kelt wird. Wie der leere Raum für die physische Bewegung die Bedin-
gung der Möglichkeit darstellt, eröffnet analog dazu die logische Nega-
tion der allgemeinen Veränderung ihren Raum.

Das gleiche Denkmittel benutzt Laozi, um die Mannigfaltigkeit der
Welt in eine Ganzheit zusammenzufassen. Einerseits betont er die Viel-
fältigkeit der Dinge dadurch, daß er dem abstrakten Inbegriff des Dao die
verschiedenen Dinge gegenüberstellt. In mehreren Kapiteln gebraucht er
die chinesische Formulierung „Wan Wu“, die von Schwarz als „alle
Dinge“ oder die „Vielfalt der Dinge“ übersetzt wird, z.B. im Kapitel 16:
„und alle dinge werden gedeihen / so kann ich ihre rückkehr erschauen /

1 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.13.



48

von allen dingen in ihrer vielfalt / findet ein jedes zurück zur wurzel“;1

oder im Kapitel 32, wo es heißt: „wenn nur die fürsten und herren das
unverdorbene wahrten / willig strömte ihnen zu die vielfalt der dinge“;2

oder im Kapitel 34: „allüberströmend ist das Dau / in jede richtung kann
es sich ergießen / alle dinge stützen sich aufs Dau“,3 u. s. w. Andererseits
wird das Verhältnis zwischen dem Dao und allen Dingen von Laozi
anders als von den Eleaten das Verhältnis zwischen dem Sein und dem
Nichtsein gesehen. Für die Eleaten fallen alle konkreten veränderlichen
Dinge dem sinnlosen Nichtsein anheim, während für Laozi alle Dinge
sich in einer Verbindung mit einander befinden, in der eben sich die
Funktion des Dao verkörpert.

Deshalb gilt Laozi die Vielfältigkeit der Dinge nicht als sinnlose
Erscheinungen, die aus dem philosophischen Interesse auszuschließen
sind. Vielmehr stellt das Verhältnis zwischen ihnen eben dasjenige dar,
was von der Philosophie erstrebt wird. In diesem Sinne lassen sich
Cassirer und Laozi vereinbaren. Beide suchen das verbindende Band
zwischen den verschiedenen Dingen , um mit ihm die Vielfältigkeit und
gleichzeitig die Ganzheit der objektiven Welt zu erklären. Dabei sucht der
eine die Verbindung aus der erkenntnis-kritischen Perspektive im Gefüge
des menschlichen Bewußtseins, der andere im metaphysischen Sinne
dieselbe im objektiven Gegenstand. Ungeachtet dieses Unterschieds in
der philosophischen Suchrichtung wird von beiden die Verbindung im
Logos gefunden, sei es im Logos des Denkens, sei es im Logos des Seins.

Dennoch gebrauchen Cassirer und Laozi jeweils eine unterschiedliche
Verbindungskraft der Vernunft, um die Veränderung zwischen dem
Verschiedenen zu erklären. Der Unterschied ist auf ihren jeweiligen
Gebrauch der negativen Wirkung oder der positiven Wirkung des Nichts
zurückzuführen. Cassirer z. B. betont die Negativität des Nichts und legt
Wert auf eine positive Kraft jenseits des Nichts, d. h., er behauptet, daß
die Veränderung von einem Ding zum anderen nicht durch eine
negierende Kraft, nämlich eine Negation des Selbst realisiert wird,
sondern vielmehr durch eine pluralisierende Kraft, durch das Hinzufügen

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.
2 Ebd., S. 69.
3 Ebd., S. 70.



49

des neuen Verhältnisses zum Selbst. Laozi hingegen betont die Positivität
des Nichts und ist der Meinung, daß die Veränderung zwischen
verschiedenen Dingen sich einer negierenden Kraft verdankt. Alle Dinge
beinhalten in der Behauptung ihrer selbst ihre eigene Negierung und
negieren sich gleichzeitig während ihrer eigenen Entfaltung, und dies mit
demAusgang, daß sie sich in ihr Gegenteil verwandeln.

Führen wir ein Beispiel an, um das bei beiden Denkern
unterschiedliche Verbindungsband zu veranschaulichen. Betrachten wir
die - ideelle - Verbindung zwischen einer geometrischen geraden Linien-
form und einer krummen Linienform und dann den Übergang von einer
zur anderen, so ist zu erkennen, daß bei Cassirer und Laozi dieser
Vorgang mit unterschiedlichen logischen Mittel realisiert wird, obwohl
beide das prozeßhafte Werden anerkennen. Bei Laozi stellt das Werden
die dialektische Dynamik zweier gegensätzlicher Pole dar, und die
Behauptung der geraden Linie bedeutet gleichzeitig die Negierung der
krummen. Deshalb läßt sich für ihn das Werden nur durch die Kraft des
Nichts verwirklichen. Doch gelangt Cassirer auf einem anderen Weg zum
gleichen Ziel einer Erklärung des Werdens. Das Motiv, welches das
Werden veranlaßt, lokalisiert Cassirer im dialektischen Verhältnis nicht
zwischen den Gegensätzen, sondern zwischen dem Darstellenden und
dem Dargestellten. Daraus folgt, daß das Verhältnis zwischen der geraden
und der krummen Linie nicht ein einander negierendes Verhältnis bildet,
sondern ein durch den Wechsel des Bezugspunkts einander erweiterndes
und bereicherndes Verhältnis.

Der Unterschied des gefundenen logischen Verbindungsbandes
zwischen dem Mannigfaltigen ist auf die von Cassirer und Laozi jeweils
angewandte unterschiedliche Analyse des Verhältnisses zwischen dem
Verschiedenen zurückzuführen. Der erstere hebt ein repräsentierendes
Verhältnis hervor, während der letztere ein genetisches Verhältnis behaup-
tet. Entsprechend stellt die analytische Methodik des ersteren die phäno-
menologische dar, während die des letzteren die metaphysisch-genetische
ist. Aus dieser Sicht ist, was den Begriff des Nichts betrifft, für Cassirer
nur von einem Wechsel des Vordergrundes und des Hintergrundes zu
sprechen, während Laozi von einer Entstehung des Seins aus dem Nicht-
sein redet. Folglich unterscheiden sich auch die Meinungen von Cassirer
und Laozi über die Fragen, die z.B. den Prozeß der Entwicklung, das



50

Entstehen des Neuen, das Erhalten der Tradition, das Verhältnis zwischen
Individuellem und Allgemeinem u.s.w. betreffen. Alle diese Unterschiede
kommen aus der unterschiedlichen Interpretation des Verhältnisses zwi-
schen dem Mannigfaltigen sowie des logischen Verbindungsbandes und
sie verkörpern die unterschiedliche Funktion der Negativität und der Po-
sitivität des Nichts. Dies wird im folgenden Text ausführlich Schritt für
Schritt gedeutet und erläutert.

2.1 Das repräsentierende Verhältnis gegen das genetische Verhältnis
Ein sich dem Bewußtsein darbietendes objektives Weltbild über das sich
in Bewegung befindende Vielfältige impliziert zwei Voraussetzungen:
einerseits wird der objektive Bereich durch das Ziehen einer Grenze in
Verschiedenes geteilt; andererseits gibt es zwischen dem Verschiedenen
irgendein Verbindungsband. Eigentlich bestimmen sich beide einander
und sind von einander abhängig. Die Weise, auf die die Grenze gezogen
ist, bestimmt gleichzeitig die Art des Verbindungsbandes, und es gilt auch
umgekehrt, nämlich, daß die Art des Verbindungsbandes die Weise des
Grenzenziehens bestimmt. Mit anderen Worten, die Weise der Scheidung
und die Art der Verbindung stimmen überein. Deshalb gehen wir zuerst
auf die Weisen der Scheidung ein, die von Cassirer und Laozi unter-
schiedlich vollzogen werden, um so die entsprechend unterschiedlichen
Verbindungsweisen aufzuzeigen.

2.1.1 Die Relativität und die Absolutheit der Grenze
Betrachten wir die objektive Welt, wie sie von Laozi beschrieben wird, so
erhalten wir ein Bild vieler gegensätzlicher Paare, z.B. die im Kapitel 2
angeführten Gegensätze von „voll und leer“, „leicht und schwer“, „lang
und kurz“, „hoch und niedrig“, „vorher und nachher“, u.s.w.,1 oder die
im Kaptitel 22 angeführten: „krummes“ und „gerade“, „altes“ und
„neues“, und „wenig“ und „viel“,2 sowie das im Kapitel 58 benannte:
„glück“ und „unglück“,3 etc. Daraus ist zu ersehen, daß die Welt laut
Laozi durch die Scheidung in die Gegensätze in Verschiedenes geteilt

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.
2 Ebd., S. 62.
3 Ebd., S. 87.



51

wird und gleichzeitig das Verschiedene seine eigene Identität als ein Ding
durch diese Scheidung wieder bekommt. In diesem Sinne wird die Welt
von Laozi in die verschiedenen Dinge geteilt und zwischen den Dingen
gibt es klare Grenzen. Wenn wir diese Teilung aus einer Perspektive des
anschaulichen Raumes beobachten, dann scheinen sich die Dinge an
verschiedenen Orten eines Raumes zu befinden und es existiert zwischen
ihnen die nicht ausgefüllte Leere. Was als Grenze ein Ding von einem
anderen Ding scheidet, gilt analog als eine klare Lücke, die vom Nichts
ausgefüllt ist. Mit anderen Worten, Laozi benutzt die Kraft des Nichts,
um die Welt in verschiedene Dinge zu teilen.

Für ihn gilt das Ding als die Existenz einer klaren Grenze. Diese
Grenze ist Etwas vor der menschlichen Erfahrung Gegebenes und daraus
folgend stellt sie sich dem menschlichen Bewußtsein als das Absolute dar.
Deswegen macht die Existenz des Dinges für Laozi kein Problem aus, das
eine weitere Begründung benötigt. Allein das Verhältnis zwischen den
Dingen stellt etwas dar, was der eingehenden Auseinandersetzung be-
darf. Cassirer hingegen lenkt seinen Blick nicht nur auf das Verhältnis
zwischen den Dingen, sondern vielmehr auf die Setzung des Dinges als
solchem. Er sagt in dem Zusammenhang: „Sie [Die logischen Prozesse -
H. L.] beziehen sich sämtlich auf die Verknüpfung von Elementen, die in
irgendeiner Weise schon vor der Verknüpfung als »bestehend«, als gesetzt
angesehen werden. Die Frage, um die es sich hier handelt, betrifft jedoch
nicht erst die Möglichkeit und den Grund der Verknüpfung, sondern sie
geht auf die Möglichkeit der Setzung des Verknüpfbaren selbst.“1 Durch
die Analyse dessen, wie das Ding als solches bestimmt wird, beweist
Cassirer die Relativität der Grenze des Dinges.

Seiner Meinung nach kommt die Setzung des objektiven Dinges als
ein dem „Ich“ entgegenstehendes „Es“ mit der Entstehung eines Wende-
punktes des Bewußtseins zusammen, bei dem sich die darstellende Funk-
tion ergibt. Am Anfang bietet sich die Welt dem Ich nicht als vielfältige
Dinge mit ihrer jeweiligen Grenze dar, sondern als ein mit dem Ich
sprechendes „Du“. Z.B. versteht der »Primitive« unter den natürlichen

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 141f.



52

Phänomenen einen „Augenblicks- oder Sondergott“1. Der Charakter einer
personalen Du-Welt besteht darin, daß sich jedes Phänomen nur in einem
in „Hier“ und „Jetzt“ beschränkten konkreten Kontext befindet und nicht
an anderen Orten oder zu anderen Zeiten wieder als das Gleiche gefunden
und erkannt werden kann. Der Charakter einer sachlichen Es-Welt hin-
gegen besteht darin, daß das Phänomen als ein Bild von der Beschrän-
kung des konkreten Kontexts befreit wird und an anderen Orten oder zu
anderen Zeiten wiedererkannt werden kann. Die Umwandlung des Welt-
bildes einer Du-Welt zu dem einer Es-Welt vollzieht sich an einem ent-
scheidenden Wendepunkt der Funktionen des Bewußtseins, nämlich an
der Wende von der ausdrückenden Funktion zur darstellenden Funktion.
Cassirer spricht vom Unterschied beider Funktionen wie folgt: „Auch
rein entwicklungspsychologisch betrachtet, wächst die Funktion der
»Darstellung« nicht stetig aus Bildungen, die der bloßen Ausdruckssphäre
angehören, hervor, sondern stellt ihnen gegenüber immer ein spezifisch
Neues, einen entscheidenden Wendepunkt dar.“2

Mit dieser darstellenden Funktion des Bewußtseins kommen erst die
Setzung eines Merkmals und das Wiedererkennen desselben zustande.
Dies ist auf das Wesen der Repräsentation in der darstellenden Funktion
zurückzuführen. „Aber wie kommt es nun zu dieser ersten Setzung von
Merkmalen, die aller Merkmalsvergleichung, all dem, was man »Abstrak-
tion« im rein logischen Sinne des Wortes zu nennen pflegt, notwendig
vorangehen muß? Hier genügt es nicht, aus dem gegebenen noch undiffe-
renzierten Ganzen einer Erscheinung bestimmte Elemente herauszugrei-
fen, denen sich das Bewußtsein nun, je in einem besonderen Akt der
»Aufmerksamkeit«, zuwendet. Das Entscheidende liegt vielmehr darin,
daß aus diesem Ganzen nicht nur ein Moment abstraktiv herausgelöst,
sondern daß es zugleich als Vertreter, als »Repräsentant« des Ganzen
genommen wird. Denn damit erst enthält der Inhalt, ohne seine Einzelheit,
seine stoffliche »Besonderheit« zu verlieren, eine neue allgemeine Form
aufgeprägt. Jetzt erst fungiert er als »Merkmal« im eigentlichen Sinne: Er

1 Ernst Cassirer (1924): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das
mythische Denken. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 12. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 198.
2 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 124.



53

ist zum Zeichen geworden, das uns in den Stand setzt, ihn, wenn er erneut
vor uns hintritt, wiederzuerkennen. Dieser Akt der »Rekognition« ist
notwendig an die Funktion der »Repräsentation« gebunden und setzt sie
voraus.“1

Daraus ist zu ersehen, daß das entscheidende Wesen der Darstellung
in der repräsentierenden Funktion zu suchen ist, d.i., ein konkretes
Moment steht nicht nur präsentativ für sich selbst da, sondern es vertritt
auch repräsentativ gleichzeitig ein Allgemeines, ein Ganzes. Dadurch
bekommt der konkrete Inhalt die relativ abstrakte Form und kann sich
über die Zeit und die Distanz hinweg als etwas relativ Beständiges
behaupten. Eben aufgrund dieser Funktion der Repräsentation baut sich
die Welt mit der Gliederung der Dinge und Eigenschaften auf. „Ohne die
Tatsache, daß die Erscheinungen des Bewußtseins diesem nicht als bloß
momentane Bilder vorschweben, sondern daß das hier Gegebene auf ein
Nicht-Hier hinweist, das jetzt Gegebene auf ein Nicht-Jetzt zurück- oder
vorausweist – ohne sie ist das Phänomen einer anschaulichen Welt nicht
zu verstehen, ja nicht einmal zu beschreiben. Nur innerhalb dieser Funk-
tion des Weisens und kraft ihrer gibt es für uns ein Wissen von objektiver
Wirklichkeit und eine spezielle Gliederung, eine Abteilung nach
»Dingen« und »Eigenschaften« in ihr“.2

Daraus ist zu erschließen, daß für Cassirer das Ding als eine Setzung
mit Identität und Grenze nur durch die Funktion der Repräsentation
ermöglicht wird. Mit anderen Worten, das Ding ist gesetzt, nicht gegeben.
Nur gehört diese Setzung nicht zu einer Bearbeitung durch die logisch
erschließende Kraft oder die Einbildungskraft des Gedächtnisses, die der
reinen Empfindung nachträglich etwas hinzufügt, sondern sie ist der
Wahrnehmung als solcher eingeboren. Der Prozeß der Wahrnehmung
stellt gleichzeitig die Setzung einer Art und Weise der Repräsentation dar.
Z.B. läßt sich eine Farbe als „Flächenfarbe“ oder „Oberflächen-
farbe“ wahrnehmen.3 Deshalb ist die Grenze der Dinge nicht absolut ge-
geben, sondern relativ gesetzt. Der Unterschied zwischen den Dingen

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 127.
2 Ebd., S. 138.
3 Ebd., S. 146f..



54

funktioniert nicht wie eine Kluft des absoluten Nichts, sondern wie ein
dunkler Bereich, der noch nicht vom Licht des Bewußtseins beleuchtet
wird.

Das bei Laozi und Cassirer vorzufindende unterschiedliche Verständ-
nis der Grenze zwischen den Dingen spiegelt sich im gewissen Maße in
der chinesischen und in der abendländischen Malerei wieder. Führen wir
das Stilleben als Beispiel an, so werden diejenigen Stellen auf der Lein-
wand, an denen es keine darzustellenden Dinge gibt und die lediglich als
Hintergrund funktionieren, in der chinesischen Malerei nicht mit Farbe
gefüllt und bleiben leer, während in der abendländischen Malerei die
entsprechenden Stellen normalerweise auch mit bestimmten Farben
gefüllt werden. Im chinesischen Gemälde befinden sich die Dinge im
Leeren mit klarer Grenze gegeneinander, während im westlichen
Gemälde es keine richtige Leere und eher den Unterschied zwischen
Vordergrund und Hintergrund gibt. Was daraus zu ersehen ist, stellt eben
dar, wie unterschiedlich die Weltbilder beider Denker funktionieren. Der
eine sieht die Dinge in der Welt durch die Kraft des Nichts unterteilt und
geschieden an, während der andere die Scheidung und Abteilung der Welt
in die Dinge nur als eine relative Hervorhebung eines Moments gegen-
über den anderen Momenten versteht.

2.1.2 Die Verbindungsweise mittels repräsentierendem und
genetischem Verhältnis
Das sich unterscheidende Verständnis der Setzung des Dinges und dem
Ziehen der Grenzlinie, das in den Philosophien Cassirers und Laozis zum
Ausdruck kommt, bestimmt auch die unterschiedliche Weisen, wie sie
durch ein logisches Band das Vielfältige zu einer Ganzheit verbinden. Für
Cassirer kommen die Setzung des Dinges und das Ziehen der Grenzlinie
aus der repräsentierenden Funktion des Bewußtseins. Entsprechend läßt
sich die Verbindung zwischen den gesetzten Dingen auch grundsätzlich
durch dieselbe Funktion der Repräsentation verwirklichen. Ein repräsen-
tierendes Verhältnis zwischen dem Darstellenden und dem Dargestellten
gilt Cassirer als ursprünglich bzw. urphänomenal und läßt sich nicht auf
das kausale Verhältnis reduzieren. Er leugnet dabei keineswegs das
kausale Verhältnis zwischen dem Verschiedenen, doch betont er immer
wieder den wesentlichen Unterschied zwischen dem repräsentierenden



55

Verhältnis und dem kausalen Verhältnis. „Der Umstand, daß die »Vorstel-
lung« uns ein Objektives repräsentiert, daß sich in ihr und durch sie hin-
durch dies Objektive »zu erkennen gibt«, ist seinem reinen »Befund«
nach von dem Umstand, daß ein Inhalt vom anderen abhängig, daß er
durch eine, sei es empirische, sei es transzendente Kausalität an ihn
gebunden ist, aufs schärfste unterschieden. Die Schlußform, durch die
diese Art von Kausalität erkannt wird: die Form des »induktiven« Schlie-
ßens oder die der »deduktiven« Ableitung führt daher notwendig am
Phänomen und am Problem der Darstellung vorbei.“1 Daraus ist zu
ersehen, daß die Kausalität nicht alle Beziehungen erklären kann.
Grundsätzlicher ist die Beziehung zwischen dem Verschiedenen eben
durch das Verhältnis zwischen dem Darstellenden und dem Dargestellten
bestimmt. Die Kausalität gilt auch als ein besonderer Fall dieses repräsen-
tierenden Verhältnisses, nämlich als ein repräsentierendes Verhältnis, das
sich als eine notwendige zeitliche nacheinander vollziehende Folge dar-
stellt. Aufgrund dieses grundsätzlichen repräsentierenden Verhältnisses
läßt sich die Welt aus vielfältigen Perspektiven verstehen, nicht nur aus
der naturwissenschaftlichen Perspektive auf Grund der Kausalität als der
endgültigen logischen Verbindung.

Die Welt ist für Cassirer wie ein Netzwerk, in dem alles so durch das
Verhältnis der Verweisung verbunden ist, daß die ganze erfahrene Welt
sich auf einen Punkt zurückführen läßt, um den sich die immer größeren
Kreise der Verweisung gruppieren. Er beschreibt die Formung eines all-
gemeinen Begriffes wie folgt: „Das Entscheidende liege vielmehr darin,
daß innerhalb der Reihe der Besonderungen selbst bestimmte Einschnitte
gemacht werden, durch welche diese Reihe nunmehr eine charakteris-
tische Abteilung und Gliederung erfährt. In ihrem stetigen und gleich-
mäßigen Fluß treten allmählich gewisse ausgezeichnete Punkte heraus,
um die sich die übrigen Glieder gruppieren; es bilden sich bestimmte
Gestaltungen, die als deutlich markierte Hauptmomente festgehalten und
als solche gewissermaßen mit einem besonderen Akzent versehen
werden. … Das mannigfaltig Verstreute sammelt sich nicht nur, sondern
es tritt zu selbständigen und eigentümlichen Gebilden, zu Gebilden

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 137.



56

höherer Ordnung, zusammen. Diese bilden fortan die eigentlichen
Kristallisationsmittelpunkte, an die alles neu Entstehende anschießt.“1

Daraus ist zu ersehen, daß es nicht das Unterdrücken der
Besonderheit und gleichzeitig das Hervorheben der Allgemeinheit ist,
wodurch sich das Mannigfaltige in einem allgemeinen Begriff verbindet,
sondern vielmehr die Art der Repräsentation, die das Vielfältige in
verschiedene Gebilde zusammenfaßt. Dafür führt Cassirer das Beispiel
vom Begriff der Farbe und des Tones an. „Lotze hat scharf betont, daß die
Gattungsbegriffe von »Farbe« oder »Ton« nicht dadurch gebildet werden,
daß die individuellen und artlichen Differenzen der Farb- und Toner-
scheinungen unterdrückt und ausgelöscht werden, daß die Gesamtheit
dieser Erscheinungen irgendwie in ein allgemeines Vorstellungsbild, in
eine »general idea« zusammengenommen werde.“2 Stellen wir uns den
Begriff der Farbe vor, so ist es nicht die Gesamtheit des Rots und des
Grüns, sondern eben eine konkrete Farberscheinung des Rots oder des
Grüns, die sich unserem Bewußtsein darbietet.

Dies impliziert, daß die Beziehung zwischen der konkreten Erschei-
nung und dem höheren Gattungsbegriff nicht das Verhältnis der Zuge-
hörigkeit darstellt, sondern das Verhältnis der Repräsentation, d. i., das
Rot gehört nicht zu der Gattung der Farbe, sondern es repräsentiert die
Gattung der Farbe. In diesem Sinne befinden sich die konkrete Farber-
scheinung z.B. des Rots und der allgemeine Gattungsbegriff der Farbe in
einem Verhältnis zwischen Darstellendem und Dargestelltem. Dieses
Verhältnis gilt nicht als Etwas von singulärer Art, sondern als etwas von
vielfältiger Art. Ein und dasselbe Darstellende kann auf verschiedenes
Dargestelltes hinweisen. Z.B. kann die darstellende Farberscheinung des
Rots nicht nur als Repräsentation der Gattung der Farbe gelten, sondern
auch - besonders in der chinesischen traditionellen Kultur - als Repräsen-
tation eines freudigen Ereignisses wie z.B. der Hochzeit gelten, und es
galt auch als Repräsentation der chinesischen Kulturrevolution.

Entsprechend kann sich das darstellende Rot in den jeweiligen Arten
der Repräsentation mit unterschiedlichen anderen Erscheinungen

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 129-130.
2 Ebd., S. 129.



57

verbinden. Z.B. gruppieren sich Rot und Grün u.s.w. miteinander im
Gefüge der Farbe, während im Gefüge der chinesischen traditionellen
Hochzeit sich Rot mit Erscheinungen wie Kerzen, der Sänfte, dem
chinesischen Schriftzeichen mit der Bedeutung „Freude“ u.s.w. verbindet,
und im Gebilde der Kulturrevolution reiht sich das Rot ein in die
Erscheinungen der Wandzeitungen und Flaggen etc.. Daraus ist es zu
ersehen, daß die einzelnen Erscheinungen sich stets in einer bestimmten
Art des Verhältnis-Gefüges zwischen Darstellendem und Dargestelltem
befinden. In diesem Gefüge verbindet sich das Verschiedene mit einander
und die Welt formt sich in eine mit verschiedenen Verbindungen vernetzte
Ganzheit aus.

Was Laozi hingegen unter dem Verhältnis zwischen Verschiedenem
versteht, das die Verbindung zwischen dem Verschiedenen herstellt,
erweist sich als ein genetisches Verhältnis. Mit der genetischen Kraft
werden die verschiedenen Dinge bestimmt und durch sie wird deren klare
Grenze gegeneinander gezogen. Und mit derselben Kraft wird der
Übergang von einem zu einem anderen Ding verwirklicht. Für Laozi ist
das Vielfältige durch die Wirkung der genetischen Kraft vom Dao
geschaffen und deshalb ist es schon vor dem subjektiven Verstehen
gegeben, ist es nicht erst durch das subjektive Verstehen gesetzt. Folglich
zeigt sich das Verhältnis zwischen dem Vielfältigen auch nicht dadurch,
daß es sich in einem repräsentierenden Gefüge des Bewußtseins befindet,
sondern dadurch, daß es unter dem Anstoß der genetischen Kraft zu
einander wächst.

Laozi beschreibt das genetische Verhältnis zwischen dem
Verschiedenen mit dem chinesischen Wort „Sheng“( 生 ), das sich in
unterschiedlichen Kontexten als „gebären“, „wachsen“, „erwachsen“,
„entstehen“, „entspringen“ übersetzen läßt;1 und mit dem anderen

1 Die Übersetzung als „gebären“ findet sich z.B. im Kapitel 2: „voll und leer gebären
einander“(Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig:
Verlag Philipp Reclam jun.. S. 51), im Kapitel 42: „das Dau gebar das eine / das eine
gebar die zweizahl / die zweizahl gebar die dreizahl / aus der dreizahl wurde die
vielzahl“(ebd., S. 75), und im Kapitel 51: „das Dau gebiert die dinge“(ebd., S. 80); die
Übersetzung als „wachsen“ und „erwachsen“ ist z. B. im Kapitel 2 anzutreffen: „so
läßt er sie wachsen und besitzt sie nicht“(ebd., S. 51), und im Kapitel 64: „der kaum
zu umspannende baum / erwuchs aus dem reis“(ebd., S. 91); und die Übertragung als
„entstehen“ und „entspringen“ kommt z. B. im Kapitel 25 vor: „ein etwas gibt es, aus
dem chaos geworden / früher als himmel und erde entstanden“(ebd., S. 64), und im



58

chinesischen Wort „Hua“(化 ), das als „sich wandeln“ übersetzt wird.1

Solche Bedeutungen, die in den zwei Worten impliziert sind, zeigen die
Bedeutungsinhalte, die Laozi dem genetischen Verhältnis zuweist. Was
Laozi unter dem genetischen Verhältnis versteht, verkörpert sich in den
folgenden Punkten:

Zuerst gibt es zwischen dem Vielfältigen eine zeitliche Folge von
vorn und hinten. Auf dem Standpunkt des Vorderen gebiert es - d.h. das
genetische Verhältnis - das Hintere, während es auf dem Standpunkt des
Hinteren aus dem Vorderen entsteht oder entspringt.

Zweitens stellt das Gebären oder das Entstehen nicht das Ergebnis der
Wirkung der anderen Kraft dar, sondern das Ergebnis des Sich-
von-selbst-Wandelns. D.h., die Möglichkeit der Verwandlung von Etwas
in ein Anderes ist schon in ihm als solchem eingeboren und ihre
Verwirklichung muß deshalb durch die Negation der jetzigen Aktualität
desselben vollzogen werden. Z.B. ist es möglich zu sagen, daß ein Glück
ein Unglück gebiert, oder daß ein Unglück einem Glück entspringt, denn
laut Laozi liegt die Möglichkeit des Unglücks schon in der Aktualität des
Glücks und die Realisierung der Möglichkeit des Unglücks kommt
dadurch zustande, daß die jetzige Aktualität des Glücks negiert wird.2

Deshalb zieht es das Wesen des genetischen Verhältnisses zwischen dem
Verschiedenen nach sich, daß sich das Verschiedene im Verlauf der Zeit
auf Grund der inneren Potentialität ineinander verwandelt. Die Zeitlich-
keit und die Innerlichkeit sind die zwei Charaktere des genetischen
Verhältnisses. Darüber hinaus macht die Prozessualität den dritten
Charakter desselben aus, die im folgenden dargestellt wird.

Drittens gilt das Sich-Wandeln als ein Prozeß, der die Stufen des
Wachsens, des Gipfels und des Verfalls durchläuft. Laozi behauptet, daß
sich jedes Ding vom Anfang allmählich zum Gipfel entwickelt und nach
dem Gipfelzustand in den Verfall übergeht, der gleichzeitig den
Anfangspunkt des Gegenteils darstellt. Deshalb machen der Anfang, der

Kapitel 40: „dem seienden entsprangen alle dinge der welt / das seiende – es
entsprang dem nichtseienden“(ebd., S. 73).
1 Ein Beispiel dafür findet sich im Kapitel 37: „die dinge wandelten sich von
selbst“(Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig:
Verlag Philipp Reclam jun.. S. 71).
2 Vgl. die Stelle im Kapitel 58: „unglück stützt sich aufs glück / glück liegt verborgen
im unglück“(Ernst Schwarz (ebd., S. 87).



59

Gipfel und das Ende einen vollständigen Zyklus aus. Wo ein Etwas endet,
fängt sein Gegenteil an. Mit anderen Worten, etwas wird geboren, wo
etwas gerade gestorben ist. Das genetische Verhältnis zwischen den
Dingen verkörpert sich eben darin, daß sie sich in einander wandeln,
nachdem sie ihre eigenen Entwicklungsstufen durchlaufen haben. Das
entscheidende Moment, das zu der Verwandlung führt, ist im Gipfelzu-
stand der Entwicklung zu finden. Im Prozeß der Entwicklung gilt der
Gipfelzustand als die Grenze zwischen den Gliedern des Gefüges eines
genetischen Verhältnisses. Dennoch läßt sich der Gipfelzustand nicht
einfach erkennen, sondern nur von der Entwicklung des Sich-Selbst
spontan bestimmen. Zur Veranschaulichung führen wir wieder das Bei-
spiel von Glück und Unglück an. Laozi schreibt im Kapitel 58: „unglück
stützt sich aufs glück / glück liegt verborgen im unglück / wer weiß wo
sie enden! / gibt es denn kein maß“.1 Deshalb läßt sich die Grenze
zwischen dem Verschiedenen nicht exakt bzw. absolut bestimmt ziehen,
da die Prozessualität des genetischen Verhältnisses mitgerechnet werden
muß. Die Bestimmtheit der Grenze zwischen den Dingen aus der
räumlichen Perspektive wandelt sich in eine Unbestimmtheit derselben
aus der zeitlichen Perspektive um, denn im Verlauf der Zeit erscheint die
Grenze wie ein dauernder Prozeß.

Daraus ist es zu schließen, daß sich für Laozi die Dinge mit ihren
klaren Grenzen zwar im Raum befinden, sie ihre klare Grenze bzw.
Begrenzung aber im Verlauf der Zeit verlieren. Denn sie befinden sich im
ewigen Prozeß des Sich-selbst-Wandelns und verwandeln sich irgend-
wann in etwas Gegensätzliches, wodurch sich die Dinge miteinander
verbinden, was eben das genetische Verhältnis zwischen ihnen ausmacht.
Im Vergleich dazu verlieren die Dinge für Cassirer nicht erst im Fluß der
Zeit ihre absolute Bestimmtheit, sondern schon im Raum, weil bereits der
Raum als solcher nicht absolut gegeben ist, sondern relativ gesetzt wird.
Deshalb läßt sich hier nicht von einem solchen Ding reden, das sich mit
der klaren Grenze im Raum befindet und sich im Verlauf der Zeit durch
die Verwandlung mit den anderen Dingen in Verbindung setzt. Sondern es
waltet hier etwas als eine Einheit der Präsentation und der Repräsentation,
die nicht vom Gefüge des Raumes und der Zeit bestimmt wird, sondern

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 87.



60

umgekehrt den Raum und die Zeit mitbestimmt. Z.B. unterscheidet sich
das Gefüge des Raumes und der Zeit in der mythischen Welt von dem in
der physischen Welt, weil sich ihre jeweilige Form der Repräsentation
voneinander unterscheidet.1 Deshalb kommt die Verbindung nicht durch
die Verwandlung in der Zeit zustande, sondern sie ist vielmehr unabhän-
gig vom Raum und der Zeit schon anwesend, was das repräsentierende
Verhältnis darstellt.

2.2 Mehrdimensionalität des repräsentierenden Verhältnisses und
Eindimensionalität des genetischen Verhältnisses
Jetzt gehen wir auf den Unterschied zwischen den beiden Verhältnissen,
nämlich dem repräsentierenden Verhältnis und dem genetischen Verhält-
nis, ein. Hier haben wir es mit einem Unterschied von Mehrdimensionali-
tät und Eindimensionalität zu tun. Stellen wir uns zwei Momente A und B
vor, dann läßt sich die mögliche Beziehung zwischen den beiden
verschieden Momenten erläutern, je nachdem wir vom Standpunkt
Cassirers oder Laozis ausgehen. Unter dem genetischen Verhältnis wird
verstanden, daß sich A unmittelbar zu B entwickelt oder umgekehrt B zu
A, bzw. auf eine mittelbare Weise. Ungeachtet dessen, daß sich beide
ohne Vermittlung oder durch Vermittlung verbinden, vollzieht sich diese
Verbindung in einer einzigen Dimension. Denn während ihres Verlaufes
bleibt die Gliederung des Raumes und der Zeit unverändert. Unter dem
repräsentierenden Verhältnis hingegen wird verstanden, daß sich A und B
in verschiedenen Gefügen der Beziehung verbinden können, z. B. in das
Gefüge (e), (f), (g), usw. Und solche Gefüge des Verhältnisses können
sich in verschiedenen Dimensionen befinden. Denn der Begriff der
Dimension ist durch die Gliederung des Raumes und der Zeit bestimmt.
Mit dem Wechsel der Arten der Repräsentation wandelt sich auch die
Gliederung des Raumes und der Zeit. Deshalb kann sich die Verbindung
zwischen A und B in verschiedenen Gefügen von Raum und Zeit ergeben,
d. i. in verschiedenen Dimensionen.

1 Über die eigenartige Gliederung des Raumes und der Zeit in der mythischen Welt
vgl. das Kapitel II. des 2. Abschnittes im 2. Band der „Philosophie der symbolischen
Formen“, Ernst Cassirer (1924): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil:
Das mythische Denken. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 12. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 98-166.



61

Cassirers erläutert die Mehrdimensionalität mit dem Begriff der
„Modalität der Formen“. Der Begriff der „Form“ bezeichnet dabei die Art
der Sinngebung, d. i., die Art der Verweisung, des repräsentierenden
Verhältnisses. Er behauptet, daß es verschiedene Arten des repräsentieren-
den Verhältnisses gibt und daß diese Verschiedenheit sich in zwei Ebenen
verkörpert, nämlich in der sich unterscheidenden Qualität der Form und
in der sich unterscheidenden Modalität der Form. Mit dem ersteren wird
gemeint, daß die Verschiedenheit der Formen in derselben Gliederung des
Raumes und der Zeit verschiedene Reihen und Ordnungen schafft,
während mit dem letzteren gemeint wird, daß die Verschiedenheit der
Formen verschiedene Gliederungen des Raumes und der Zeit hervor-
bringt. „Als erstes Moment tritt uns hierbei ein Unterschied entgegen, den
wir als den der Qualität und der Modalität der Formen bezeichnen können.
Unter der »Qualität« einer bestimmten Beziehung soll hierbei die
besondere Verknüpfungsart verstanden werden, kraft deren sie innerhalb
des Bewußtseinsganzen Reihen schafft, die einem speziellen Gesetz der
Zuordnung ihrer Glieder unterstehen. So bildet etwa das »Beisammen«
gegenüber dem »Nacheinander«, die Form der simultanen gegenüber der
der sukzessiven Verknüpfung, eine solche selbständige Qualität. Nun
kann aber andererseits ein und dieselbe Beziehungsform auch dadurch
eine innere Wandlung erfahren, daß sie innerhalb eines anderen
Formzusammenhangs steht. Jede einzelne Beziehung gehört – unbescha-
det ihrer Besonderheit – immer zugleich einem Sinnganzen an, das selbst
wieder seine eigene »Natur«, sein in sich geschlossenes Formgesetz
besitzt.“1

Daraus ist es zu ersehen, daß eine konkrete räumliche oder zeitliche
Beziehung einer Reihenfolge, z. B. ein „Nebeneinander“ oder ein „Nach-
einander“, in jeder Dimension von Raum und Zeit funktioniert, obwohl
sie in unterschiedlichen Dimensionen unterschiedliche Gliederungen des
Raumes und der Zeit verkörpert. Z. B. wirkt das Beziehungsgefüge von
„Nebeneinander“ laut Cassirer nicht nur in der physischen Dimension,
sondern auch in der mythischen Dimension. Aber es funktioniert in
beiden Dimensionen nicht im gleichen Sinne. In der wissenschaftlichen

1 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 27.



62

physischen Dimension gilt die Beziehung von Nebeneinander als etwas
Gleichförmiges und Meßbares, bei der es zwischen den Gliedern des
„Linken“ und des „Rechten“ keinen wesentlichen Unterschied gibt. Aber
in der mythischen Dimension wirkt die Beziehung von Nebeneinander
ganz anders, wofür Laozi in seinem Buch im Kapitel 31 ein Beispiel gibt,
d. i., in verschiedenen Ritualen stellt sich die Beziehung zwischen dem
Linken und dem Rechten ganz unterschiedlich dar: „Der Edle in seinem
gewöhnlichen Leben / achtet die Linke als Ehrenplatz. Beim Waffenhand-
werk / ist die Rechte der Ehrenplatz.“1 Daraus ist es zu erschließen, daß
sich die Linke und Rechte in der Qualität gleich geltender Formen
dennoch in der Modalität voneinander unterscheiden können.

Wenn wir uns die Mehrdimensionalität des repräsentierenden Verhält-
nisses und die Eindimensionalität des genetischen Verhältnisses in einer
anschaulichen Form vorstellen, dann haben wir es einmal mit einer syn-
chronischen räumlichen Form und ein andermal mit einer linearen
zeitlichen Form zu tun. Der Unterschied führt zu einem weiteren Aus-
einandergehen von Cassirer und Laozi in Bezug auf solche Probleme, wie
ergibt sich das Werden von einem zum anderen, wie entsteht die neue
Form, usw., was im Folgenden erläutert wird.

2.2.1 die Zeitlosigkeit des Werdens und die Zeitlichkeit des Werdens
Wie wir oben gedeutet haben, sieht die Philosophie sich dazu verpflichtet,
statt die erfahrenen Erscheinungen des Vielfältigen und des Werdens
zwischen ihnen zu leugnen, ein kohärentes Verbindungsband zwischen
ihnen zu finden, um das Vielfältige und desseen Werden zu erklären. Das
repräsentierende Verhältnis und das genetische Verhältnis stellen genau
dasjenige dar, was Cassirer und Laozi jeweils unter diesem Verbindungs-
band verstehen. Mit dem unterschiedlichen Verbindungsband liefern
Cassirer und Laozi auch eine unterschiedliche Erklärung für das Phäno-
men des Werdens.

Für Cassirer verwirklicht sich das Werden durch die repräsentierende
Verweisung, während für Laozi das Werden durch die Sich-Selbst-
Verwandlung zustande kommt. Der Unterschied zwischen der Verwei-
sung und der Verwandlung besteht nicht darin, ob sich das jeweilige

1 Jörn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 103.



63

Verhältnis in einem zeitlichen Gefüge ereignet, weil sich etwas
Werdendes immer in einem zeitlichen Gefüge befindet. Der Unterschied
zwischen ihnen liegt vielmehr darin, daß das zeitliche Gefüge als solches,
worin sich der Bezug ereignet, von Cassirer und Laozi unterschiedlich
bestimmt wird. Für Laozi deutet das zeitliche Gefüge wie ein Fluß immer
in eine Richtung. Für Cassirer hingegen weist die Zeit schon in ein und
derselben Dimension in verschiedene Richtungen, geschweige denn in
verschiedenen Dimensionen. Die Verwobenheit der Vergangenheit, der
Gegenwart und der Zukunft ermöglicht Verweisungen auf verschiedene
zeitliche Richtungen. Eigentlich sind laut Cassirer in jedem Moment alle
drei Glieder - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - anwesend. „Im
Raume müssen wir uns, wenn wir überhaupt eine bestimmte Bewegung
vollziehen wollen, für eine einzelne Richtung derselben entscheiden. Wir
müssen nach vorwärts oder rückwärts, nach rechts oder links, nach oben
oder unten schreiten. Aber im Hinblick auf die zeitlichen Richtungen gibt
es nur scheinbar ein gleiches starres »Auseinander«. Hier besteht
vielmehr eine Vielfachheit, deren Elemente sich, auch indem sie sich
voneinander unterscheiden, noch immer wechselseitig durchdringen:“1

Dieser Charakter des wechselseitigen Durchdringens ermöglicht den
Vorteil der Zeit gegen den Raum in Bezug darauf, das repräsentierende
Verhältnis darzustellen. „Dieser Ausdruck des Vielen im Einen (multorum
in uno expressio) gehört zum Wesen jeder Bewußtseinserscheinung; aber
er ist deutlicher als vielleicht irgendwo sonst am Charakter der zeitlichen
Phänomene erfaßbar und aufzeigbar. In jedem anderen Gebiet kann es
scheinen, als trete die »Repräsentation«, als bloß mittelbarer Akt, zu
einem irgendwie unmittelbar gegebenen Bewußtseinsstoff bloß hinzu; als
sei sie diesem nicht ursprünglich zugehörig, sondern füge sich ihm
nachträglich an. Im Raum etwa bezieht sich zwar jeder Inhalt notwendig
auf die anderen, so daß jedes »Hier« mit einem »Dort« durch kausale
Bestimmungen, durch dynamische Wirkungen verknüpft ist; aber der
reine Sinn des »Hier« scheint auf den ersten Blick für sich bestehen zu
können, scheint unabhängig von dem des »Dort« begriffen und definiert
werden zu können. Für die Zeit aber ist nicht einmal in der Abstraktion

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 216.



64

eine solche Trennung möglich. Jeder Moment schließt die Dreiheit der
Zeitbeziehungen und der zeitlichen Intentionen unmittelbar in sich. Die
Gegenwart, das Jetzt empfängt den Charakter als Gegenwart nur durch
den Akt der Vergegenwärtigung, durch den Hinweis auf Vergangenes und
Künftiges, den sie in sich schließt. Hier tritt demnach die
»Repräsentation« nicht zur »Präsentation« hinzu, sondern sie ist es, die
den Gehalt und Kern der »Präsenz« selber ausmacht. Der Schnitt, der hier
»Inhalt« und »Darstellung«, »Daseiendes« und »Symbolisches« gegen-
einander abzuscheiden sucht, würde, falls er gelänge, zugleich den
Lebensnerv des Zeitlichen selbst treffen und zerstören.“1

Deshalb ist es schwierig zu sagen, in welche zeitlichen Richtungen
sich die Verweisungen richten, obwohl sie sich alle in derselben Dimen-
sion ereignen, weil jedes zeitliche Gefüge, in dem sich eine Verweisung
ereignet, als solches eine Repräsentation darstellt und in sich alle drei
Glieder der Zeit - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - einschließt.
Mit anderen Worten, jegliches zeitliche Gefüge, das als ein noch grund-
sätzlicheres Substrat, als ein Hintergrund „Worin“ gelten kann, läßt sich
auf ein Gefüge der Repräsentation reduzieren. Deswegen überschreitet
eine Verweisung eigentlich die Beschränkungen der Zeit, d. i. sie gilt als
zeitlos, obwohl es scheint, daß sie sich in einem zeitlichen Gefüge
ereignet. Mit einem Wort, das Gefüge der Verweisung ist noch grundsätz-
licher als das zeitliche Gefüge. Diese Grundsätzlichkeit bietet sich ganz
offensichtlich dar, wenn wir den Blick auf die Verweisung auf verschie-
dene Dimensionen werfen. Denn mit dem Wechsel der Verweisung von
einer Dimension zu einer anderen wechselt auch das zeitliche Gefüge,
was wir oben bereits angedeutet haben.

Zusammengefaßt stellt die Beziehung zwischen dem Werden und der
Zeit sich für Cassirer so dar, daß sich nicht das Werden in der Zeit
ereignet, sondern daß sich die Zeit im Werden ergibt. Laozi hingegen
bestimmt die Beziehung zwischen beiden umgekehrt, nämlich so, daß das
Werden sich in der Zeit ereignet. Folglich beziehen Cassirer und Laozi
eine unterschiedliche Stellung in Bezug auf das Problem der Ewigkeit.
Cassirer behauptet wegen der Zeitlosigkeit des Werdens eine Ewigkeit im

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 193.



65

Werden, während Laozi wegen der Zeitlichkeit des Werdens eine Ewig-
keit jenseits des Werdens annimmt.

Obwohl sich vom Standpunkt eines konkreten Werdens aus sich das
Werden in einem noch grundsätzlicheren zeitlichen Gefüge ereignet, ist
jedes zeitliche Gefüge dennoch vom dem Standpunkt des Ganzen aus auf
ein zeitloses Verweisungsgefüge zu reduzieren. Deshalb gilt die Welt des
Werdens als das Ganze, solange sie wie bei Cassirer als das Ganze von
verschiedenen Arten der Verweisungen verstanden wird, als etwas Ewiges.
Dies stellt eben genau das dar, was Cassirer in seiner Disputation mit
Heidegger 1929 in Davos mit einer durch die Form erreichten „Unend-
lichkeit“ deutet. „Das ist die Funktion der Form, daß der Mensch, indem
er sein Dasein in Form verwandelt, d.h. indem er alles, was Erlebnis in
ihm ist, nun umsetzen muß in irgend eine objektive Gestalt, in der er sich
so objektiviert, daß er damit radikal von der Endlichkeit des Ausgangs-
punktes nun zwar nicht frei wird (denn dieses ist ja noch bezogen auf
seine eigene Endlichkeit), aber indem es aus der Endlichkeit erwächst,
führt es die Endlichkeit in etwas Neues hinaus. Und das ist die immanen-
te Unendlichkeit. Der Mensch kann nicht den Sprung machen von seiner
eigenen Endlichkeit in eine realistische Unendlichkeit. Er kann aber und
muß die Metabasis haben, die ihn von der Unmittelbarkeit seiner Existenz
hineinführt in die Region der reinen Form. Und seine Unendlichkeit
besitzt er lediglich in dieser Form. ‚Aus dem Kelche dieses Geisterreiches
strömt ihm die Unendlichkeit.’ Das Geisterreich ist nicht ein metaphy-
sisches Geisterreich; das echte Geisterreich ist eben die von ihm selbst
geschaffene geistige Welt. Daß er sie schaffen konnte, ist das Siegel
seiner Unendlichkeit.“1

Dieses Exzerpt zeigt, daß in der endlichen Existenz des subjektiven
Individuums die Unendlichkeit der objektiven Form eingeschlossen ist.
Die Existenz scheint ursprünglicher als die Sinngebung zu sein, aber
tatsächlich liegt die Existenz eben in der Sinngebung. Die Einheit von
Präsenz und Repräsenz führt zu der Einheit von Endlichkeit und
Unendlichkeit, d. i., einerseits fühlt sich das Subjekt an die Endlichkeit

1 Martin Heidegger: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin
Heidegger. in: ders.: Kant und das Problem der Metaphysik. in: ders. (1991):
Gesamtausgabe. 1. Abteilung: veröffentlichte Schriften 1910-1976. Band 3. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann. S. 286.



66

seiner eigenen Existenz gebunden, andererseits verbindet sich das Subjekt
durch sein eigenes geistiges Schaffen mit der ewigen Welt der Formen
und damit mit der immanenten Unendlichkeit. Die subjektive Existenz ist
untrennbar von der Sinngebung und deshalb erreicht das Subjekt die
Unendlichkeit durch die Unendlichkeit der Welt der Sinnverweisung,
nämlich der Welt der Formen. Umgekehrt gilt auch die Welt der Formen
nicht als unabhängig von der konkreten individuellen Existenz des
Subjekts, weil sie eben vom konkreten Subjekt geschaffen bzw. entdeckt
wird. Mit einem Wort, Cassirer behauptet ein harmonisches Verhältnis
zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit. Die beiden Zustände stoßen
sich gegenseitig nicht ab, sondern sie stehen in einem repräsentierenden
Verhältnis, d. i., die konkrete Endlichkeit repräsentiert die Unendlichkeit
und die Unendlichkeit stellt eben die Totalität der konkreten Endlichkeit
dar. „ … nicht nur ein Widerstreit zur Endlichkeit ist in der Unendlichkeit
konstituiert, sondern es ist gerade in gewissem Sinne die Totalität die
Erfüllung der Endlichkeit selbst. Aber diese Erfüllung der Endlichkeit
konstituiert eben die Unendlichkeit. Goethe: ‘Willst du ins Unendliche
schreiten, geh nur im Endlichen nach allen Seiten!’ Indem die Endlichkeit
sich erfüllt, d.h. nach allen Seiten geht, schreitet sie in die Unendlichkeit
hinaus. Das ist das Gegenteil von Privation, ist vollkommene Ausfüllung
der Endlichkeit selbst.“1

Cassirer möchte mit dem Begriff der „Unendlichkeit“ andeuten, daß
das Problem der Ewigkeit insoweit keinen Sinn hat, als die Welt als die
Totalität der Sinnverweisungen verstanden wird. Denn dank der Mehrdi-
mensionalität der Sinnverweisung läßt sich erkennen, daß das Sinn-
verhältnis noch grundsätzlicher als das zeitliche oder räumliche Gefüge
ist. In diesem Sinne ereignet sich das Werden wesentlich in einem Sinn-
gefüge statt in einem zeitlichen und räumlichen Gefüge. Folglich liegt das
Absolute, das von den Philosophien versucht wird aus den konkreten
Phänomenen des Werdens zu abstrahieren, nicht mehr in Etwas, das die
Zeitlichkeit und die Räumlichkeit überwindet, nämlich in Etwas sich in
der Zeit und dem Raum unbegrenzt Dauerndem und Erstreckendem,

1 Martin Heidegger: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin
Heidegger. in: ders.: Kant und das Problem der Metaphysik. in: ders. (1991):
Gesamtausgabe. 1. Abteilung: veröffentlichte Schriften 1910-1976. Band 3. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann. S.286.



67

sondern in Etwas von der Zeit und dem Raum Unabhängigem, in Etwas
vor der Zeit und vor dem Raum Gesetztem. Deshalb läßt sich ein solches
Absolutes auch nicht mit dem Begriff der Ewigkeit bestimmen, weshalb
es von Cassirer mit dem Begriff der „Unendlichkeit“ beschrieben wird.
Dies weist auf die Unbeschränktheit der Sinnverweisung durch Zeit und
Raum hin, d. i. auf die Zeitlosigkeit des Werdens.

Laozi hingegen strebt eine solche Absolutheit an, die sich - einerseits-
in der Ewigkeit verkörpert. Denn für ihn ereignet sich das Werden
wirklich in einem konkreten zeitlichen und räumlichen Gefüge. Und das
Absolute muß - andererseits - die Zeitlichkeit und die Räumlichkeit über-
winden und den Charakter der Ewigkeit haben, d. i. in Zeit und Raum
ewig fortdauern und sich erstrecken. Was diese Forderung erfüllt, d. i.
dasjenige, das in jedem konkreten Werden im zeitlichen und räumlichen
Gefüge anwesend ist und intakt bleibt, stellt laut Laozi die Kraft des
Werdens als solche dar. Hier trifft Laozi eine Scheidung zwischen dem
konkreten Werden und dem abstrakten Werden. Das konkrete Werden
ereignet sich zeitlich und das abstrakte Werden gilt ihm als ewig. Das
Verhältnis zwischen der Zeitlichkeit und der Ewigkeit ist für Laozi kein
harmonisches Miteinander, wie Cassirer das Verhältnis von Endlichkeit
und Unendlichkeit versteht, sondern gegenseitig widersprüchliches Ver-
hältnis. Die Ewigkeit kann nur dadurch erreicht werden, daß die Zeitlich-
keit aufgegeben wird.

Mit anderen Worten, das konkrete Werden muß negiert werden, damit
die Ewigkeit des abstrakten Werdens erreicht wird. Die Ewigkeit verkör-
pert sich eben in der kontinuierlichen Negation des konkreten Werdens.
In diesem Sinne leugnet Laozi keineswegs von vornherein die Erschei-
nungen des konkreten Werdens, so wie manche metaphysische Schulen
die Erscheinungen des konkreten Werdens als sinnlose Täuschungen an-
sehen, sondern er erkennt einerseits das konkrete Werden an und legt
andererseits die Absolutheit in die Negation des konkreten Werdens. Die
ewige Bewegung des Dao kommt gerade aus dieser Kraft der Negation.
Dies ist es, was Laozi im Kapitel 40 meint, wenn er schreibt: „Das Um-
schlagen ins Gegenteil / ist des Tao Bewegung“.1

Obwohl die Kraft der Negation das konkrete Werden negiert, aufhebt,

1 Jörn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 127.



68

ist diese Kraft dennoch nicht von außen her gegeben, sondern eingeboren
in den Prozeß des konkreten Werdens. Deshalb ist die Negation für Laozi
auch abhängig vm konkreten Werden. Mit anderen Worten, die Ewigkeit
ist abhängig von der Zeitlichkeit, so wie bei Cassirer die Unendlichkeit
abhängig von der Endlichkeit ist. Nur unterscheidet sich bei beiden die
Deutung der Erfüllung dieser Abhängigkeit. Für Cassirer verwirklicht
sich die Unendlichkeit in der Erfüllung der Endlichkeit, während sich für
Laozi die Ewigkeit in der Negation der Zeitlichkeit verwirklicht. Nehmen
wir als Beispiel einen konkreten Prozeß des Werdens an, so liegt der Sinn
laut Cassirer im sich formenden Moment, während laut Laozi der Sinn im
sich negierenden Moment liegt. Deshalb läßt sich sagen, daß für Cassirer
der Bereich der Unendlichkeit betreten wird, sobald eine Art der
Sinnverweisung herstellt ist, während für Laozi die Ewigkeit nicht dann
erreicht wird, wenn etwas Neues im genetischen Verhältnis geboren ist,
sondern erst, wenn das Geborene sich negiert und dadurch sich wieder
einem neuen Gebären hingibt. Für Laozi stellt das kontinuierliche
Sich-Negieren die Bedingung aller Ewigkeit dar, z. B. im Fall des
Himmels und der Erde, wie er im Kapitel 7 schreibt: „ewig sind himmel
und erde / und sie sind ewig / weil sie nicht wirken ihrer selbst wegen /
daher ihre ewigkeit“.1

Daraus ist es zu ersehen, daß wegen ihres unterschiedlichen Verständ-
nisses des Werdens Cassirer und Laozi den Schwerpunkt auf unterschied-
liche Momente des werdenden Prozesses legen, und zwar der erstere auf
das Entstehen des Neuen, und der letztere auf das Negieren des Alten.
Dies stellt im Grunde den Unterschied zwischen Mutation und Entwick-
lung dar.

2.2.2 Die Mutation und die Entwicklung
Dank der Mehrdimensionalität des repräsentierenden Verhältnisses und
der Eindimensionalität des genetischen Verhältnisses sehen Cassirer und
Laozi das Werden jeweils als zeitlos bzw. als zeitlich an, wie oben
entwickelt. Diese Differenz bestimmt gleichzeitig ihr unterschiedliches
Verständnis des Verhältnisses zwischen Altem und Neuem, d. i., die Ant-
wort auf die Frage, in welcher Weise sich die Kontinuität realisiert.

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 53.



69

Für Laozi läßt sich etwas Neues nur aus dem Altem herleitend
entwickeln, und dies in der Weise, daß das Alte sich selbst negiert. Die
Ewigkeit liegt eben in dieser kontinuierlichen Entwicklung vom Alten
zum Neuen. Sobald die Kraft des Selbst-Negierens andauert, läßt sich die
Ganzheit der Entwicklung als ein vollkommener Kreis formen. Das heißt,
daß die Entwicklung vom Anfang ausgeht und durch die mittleren
Entwicklungsglieder hindurch wieder zurück zum Anfang kehrt. Dieses
Verständnis eines Entwicklungskreises bezieht Laozi aus der Beobach-
tung der natürlichen Phänomene, besonders des Wachsens der Pflanzen.
Z.B. schreibt er im Kapitel 16: „und alle dinge werden gedeihen/ so kann
ich ihre rückkehr erschauen / von allen dingen in ihrer vielfalt / findet ein
jedes zurück zur wurzel“.1 Nicht aus dieser empirischen Perspektive,
sondern aus der rein logischen Perspektive stimmt diese Idee eines
Entwicklungskreises im Grunde mit der traditionellen westlichen Idee
überein, und zwar mit der Idee vom »omnis determinatio est negatio«.2

Wenn alle Zwischenstufen der Entwicklung negiert werden, so hat das
Geschehen wieder zum Anfang zurückzukehren. Daraus ist zu ersehen,
daß für die Kontinuität der Entwicklung das Moment des Sich-Selbst-
Negierens eine entscheidende Rolle spielt. Durch die Negation entwickelt
sich ein Etwas zu einem Anderen und kehrt schließlich und endlich
wieder zum Selbst zurück. Wenn sich diese innere Kraft des Sich-Selbst-
Negierens verliert, dann wird der Prozeß der Entwicklung unterbrochen,
weil die innere Kraft der Negation eben das Motiv der Entwicklung
darstellt, wie Laozi im Kapitel 40 mit folgendem Satz andeutet: „Das
Umschlagen ins Gegenteil / ist des Tao Bewegung“.3

Diese Positivität des Sich-Selbst-Negierens impliziert gleichzeitig die
Negativität des Sich-Selbst-Behauptens. Wenn irgendwer oder irgendwas
sich nur starr zu behaupten weiß und nicht bereit oder fähig ist, sich zu
negieren, dann verstößt dies gegen die Entwicklungsdynamik des Dao
und dieser irgendwer oder das irgendwas würde früh enden oder gar
sterben. Z.B. schreibt Laozi im Kapitel 30: „(For) after things reach their

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.
2 Die eingehende Interpretation davon vgl. die Inhalte in dieser Dissertation von S.19.
3 Jörn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 127.



70

prime, they begin to grow old, / which means being contrary to Tao. /
Whatever is contrary to Tao will soon perish.“1 Deshalb macht für Laozi
die Offenheit oder die Bereitschaft zur Verwandlung die Bedingung der
Kontinuität zwischen Altem und Neuem aus, und zwar in der Weise des
Sich-Selbst-Negierens. Durch das Sich-Selbst-Negieren verwirklicht sich
die Kontinuität in der Zeit, deren Prozeß sich mit dem Begriff der „Ent-
wicklung“ bestimmen läßt.

Für Cassirer dagegen ereignet sich die Verwandlung nicht in der
Weise des Sich-Selbst-Negierens, sondern in der Weise des Sich-Selbst-
Behauptens, obwohl für ihn - ebenso wie für Laozi - die Offenheit zur
Verwandlung ebenfalls die Bedingung der Kontinuität darstellt. Die
Kontinuität zwischen Altem und Neuem wird bei Cassirer durch den
Begriff der „Mutation“ erklärt. Das heißt, daß die Kontinuität sich nicht
in einer zeitlichen Folge dadurch realisiert, daß sich das Alte durch sein
Sich-Selbst-Negieren in Neues wandelt, sondern daß die Kontinuität
darin zum Ausdruck kommt, daß die alte Form wieder als Stoff der neuen
Form dient. „Aber die Kontinuität der Entwicklung bekundet sich hier
eben darin, daß die neue Form, zu der die Sprache sich jetzt erhebt, sich
durchaus noch der alten stofflichen Mittel bedient.“2 In diesem Sinne
verkörpert sich die Kontinuität nicht in einer zeitlichen Folge, sondern in
dem gleichen Bezugspunkt von Altem und Neuem, d. i. das Alte und das
Neue beziehen sich auf ein und dieselben stofflichen Momente.

Dem endsprechend stellt das Verhältnis zwischen Neuem und Altem
auch nicht ein Verhältnis des Negierens dar, sondern eines des Behaup-
tens. Das heißt, das Alte wird nicht durch das Entstehen des Neuen ne-
giert, sondern vielmehr durch das Bestehen des Neuen belebt. Nach dem
Entspringen des Neuen läßt sich etwas Altes nicht in die Ruine der Ver-
gangenheit abschieben, sondern es erlebt vielmehr seine Auferstehung,
indem es wieder in das gegenwärtige Blickfeld rückt. Nehmen wir die
Sprache als ein Beispiel, so ist ein altes Wort nicht am Bestehen einer
neuen Bedeutung gestorben, sondern vielmehr am Fehlen einer neuen

1 Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
S. 152.
2 Ernst Cassirer (1927): Das Symbolproblem und seine Stellung im System der
Philosophie. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 263.



71

Bedeutung. Denn es kann nur durch die Verweisung auf eine neue Bedeu-
tung seine Lebendigkeit behalten. Mit anderen Worten, das Verhältnis
zwischen Altem und Neuem stellt nicht ein genetisches Verhältnis dar,
sondern ein repräsentierendes. Das heißt, daß die Beziehung von beiden
nicht wie die Beziehung zwischen einer Gebärenden und einem Ge-
borenen funktioniert, sondern wie die zwischen einem Darstellenden und
einem Dargestellten.

Entsprechend läßt sich die Scheidung zwischen dem Alten und dem
Neuen auch nicht am Kriterium bestimmen, an welcher Stelle sie sich in
der zeitlichen Folge befinden, sondern am Kriterium, an welcher Stelle
sie sich im repräsentierenden Gefüge befinden, und zwar an der Alterna-
tive, befinden sie sich an der Stelle des Darstellenden oder an de des
Dargestellten. Z. B. gebrauchen Historiker gelegentlich moderne Begriffe
als stoffliche Mittel, ein altes Ereignis zu erklären. In diesem Fall gelten
die modernen Begriffe als das etwas Altes Darstellende, obwohl sie sich
in der zeitlichen Folge erst später ausbilden, wenn sich dagegen in dem
historischen Ereignis ein neues Gefüge darbietet, dann funktioniert das
sich zeitlich früher ergebende Ereignis hier als das, was als etwas Neues
dargestellt wird. Die Stelle des Darstellenden und des Dargestellten kann
auch wechseln, z. B. kann etwas Neues als die Form sich in etwas Altes
als den Stoff wandeln. Diese Verwandlung beschreibt Cassirer mit dem
Goethe entlehnten Begriff der „Metamorphose“: „Aber diese Metamor-
phose hat hier nicht den rein-vegetativen Charakter: den Charakter des
Wachstums und der ruhigen Entfaltung aus einem vorhandenen Keim. Sie
vollzieht sich kraft des aktiven Gestaltwillens der Individuen, der zu
vorhandenen Formen nur greift, um sie selbst wieder als Stoff zu behan-
deln. Was immer im Bereich der Kultur als fester Bestand gewonnen
werden soll, muß aus einer solchen ständigen Umschaffung des Geschaf-
fenen gewonnen werden.“1

Deshalb resultiert die Verwandlung von Altem zu Neuem für Cassirer
nicht aus einer zeitlichen Entwicklung, sondern aus einem Wechsel von
Darstellendem zum Dargestellten. Etwas Neues bedeutet, daß es wirklich

1 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
173.



72

neu ist und mit dem Alten keinen anderen innerlichen kausalen Zusam-
menhang als die Beziehung von Dargestelltem und Darstellendem hat.
Deshalb verwirklicht sich die Kontinuität zwischen Altem und Neuem
nur in der Weise der Mutation, nicht in der Weise der Entwicklung. Laut
Cassirer lassen sich nicht nur kulturelle Phänomene sondern auch
natürliche Phänomene nicht mit dem Entwicklungsprinzip erklären. An
irgendeinem Punkt müssen wir die Mutation als Urphänomen anerkennen;
die Phänomene der Mutation lassen sich nicht weiter kausal über ihre
Ursprünge erklären. „Der Satz »Natura non facit saltus« hat dadurch eine
sehr wesentliche Einschränkung erfahren. Seine Problematik ist im
Gebiet der Physik durch die Quantentheorie, im Gebiete der organischen
Natur durch die Mutationstheorie aufgedeckt worden. Auch im Kreise des
organischen Lebens bliebe die »Entwicklung« im Grunde ein leeres Wort,
wenn wir annehmen müßten, daß es sich in ihr um bloße »Auswicklung«
eines schon Gegebenen und Vorhandenen handelt, so daß, im Sinne der
älteren Präformations- und Einschachtelungstheorien, schließlich alles
doch immer »beim Alten bliebe«. An irgendeiner Stelle müssen wir auch
hier ein Neues zugeben, das nur durch einen »Sprung« erreicht werden
kann. … Der Übergang von der Natur zur »Kultur« gibt uns also in dieser
Hinsicht kein neues Rätsel auf. Er bestätigt nur, was uns schon die
Naturbetrachtung lehrt, daß jede echte Entwicklung im Grunde immer
eine metábasiV eÎV Állo génoV ist, die wir zwar aufweisen, aber nicht
mehr kausal erklären können.“1

2.3 Ganzheit, Pluralität und Negation
Aus den oben durchgeführten Analysen ist es zu ersehen, daß Cassirer
und Laozi verschiedene Beziehungsbegriffe benutzen, um das Verhältnis
zwischen dem Vielfältigen und um das Werden zwischen ihm zu deuten.
Dadurch läßt sich auch die objektive Welt zu einer Ganzheit verbinden.
Tatsächlich gilt sowohl Cassirer als auch Laozi die Ganzheit als noch
wichtiger als das einzelne Verschiedene. Denn für beide gibt es kein
absolut isoliertes Einzelnes. Jedes Einzelne verbindet sich mit den
anderen Einzelnen und verschmilzt durch diese Verbindung zur Ganzheit.

1 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 460f..



73

Deshalb ist es besonders wichtig zu betonen, daß das Verhältnis zwischen
dem Teil und der Ganzheit nicht ein Aggregatverhältnis darstellt, d. i. die
Ganzheit ist nicht in der Weise charakterisiert, daß die Teile sich einfach
zueinander addieren. Das Wesen der Ganzheit liegt nicht in der Aggre-
gation der Teile, sondern im Verhältnis als solchem zwischen den Teilen.

Mit anderen Worten, die Ganzheit stellt einen Beziehungsbegriff dar,
nicht einen Substanzbegriff. In diesem Sinne stimmen Cassirer und Laozi
miteinander überein und beide unterscheiden ihren Begriff des Ganzen
von jenem Ganzheitsbegriff des Mechanismus. Der Mechanismus be-
hauptet, daß sich die Ganzheit begreifen läßt, nachdem alle Teile
begriffen worden sind. Zu dieser Behauptung bemerkt Cassirer kritisch:
„Aber wenn damit das Ganze als zwecksetzende und zwecktätige Kraft
gefallen war, so war damit doch die Kategorie der Ganzheit nicht gefallen.
Der Mechanismus hatte auf diese Kategorie verzichtet. Er war analytisch
verfahren; er hatte erklärt, daß sich die Bewegung eines Ganzen nur dann
verstehen lasse, wenn es gelänge, sie in die Bewegung letzter Elemen-
tarteilchen aufzulösen und vollständig auf sie zurückzuführen.“1 Seiner
Meinung nach läßt sich die Ganzheit nicht auf ihre Teile zurückführen,
sondern umgekehrt werden die Teile von der Ganzheit bestimmt. Mit
anderen Worten, die Elemente gelten nur als die Elemente eines Gefüges,
keineswegs aber funktioniert es so, daß das Gefüge aus der Kombination
der Elemente herkommt. Deshalb läßt sich die Ganzheit auch nicht kausal
durch Reduktion auf die Teile erklären, sondern umgekehrt: die Art und
Weise der Teilung in die Elemente ist durch die Art und Weise der
Ganzheit bestimmt. Deswegen läßt sich in Bezug auf das Verhältnis
zwischen der Ganzheit und dem Teil sagen, daß die Ganz- heit nicht
durch die Teile kausal bestimmt, sondern lediglich phäno- menologisch
aufgezeigt wird. Das heißt, daß es nicht nötig ist, alle Teile zu analysieren,
um die Ganzheit zu erkennen, sondern es reicht schon aus, einen Teil zu
analysieren, sobald die Beziehung zwischen den Teilen durch diese
Analyse bekannt ist. Dieses Verständnis der Beziehung zwischen
Ganzheit und Teil führt dazu, daß Cassirer und Laozi die Priorität der
Ganzheit anerkennen und gleichzeitig die Wichtigkeit des einzelnen

1 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 450.



74

Konkreten nicht vernachlässigen.
Die Wichtigkeit des einzelnen Konkreten wird jedoch von Cassirer

und Laozi jeweils auf unterschiedliche Weise anerkannt, weil für beide
die Ganzheit durch unterschiedliche Verbindungen zustande kommt, und
zwar für Cassirer durch die Pluralität und für Laozi durch die Negation.
Dies führt zu einem Unterschied in ihrem Verständnis des Verhältnisses
zwischen Aktualität und Möglichkeit sowie zwischen Individuellem und
Allgemeinem.

2.3.1 Das Verhältnis zwischen Aktualität und Möglichkeit
Cassirer und Laozi behaupten beide, daß sich die Ganzheit in der Bezie-
hung zwischen Einzelnem verkörpert, doch in unterschiedlicher Weise.
Das Wesen eines repräsentierenden Verhältnisses, worunter Cassirer die
Beziehung zwischen den Einzelnen versteht, trägt den Charakter der
Pluralität, der in jedem Einzelnen beschlossen ist. Das impliziert, daß es
für Cassirer zwischen Pluralität und Einzelnem keinen Widerspruch gibt.
Das Behaupten eines Einzelnen schließt das Behaupten eines anderen
Einzelnen nicht aus, sondern vielmehr ein, setzt es sogar voraus. Mit
anderen Worten, die Existenz jedes Einzelnen ist abhängig von seinem
Hinweis auf etwas Anderes. Dies ist es eben, was Cassirer mit der Einheit
von Präsentation und Repräsentation meint: „Schon die Welt der An-
schauung ist wesentlich dadurch bestimmt, daß ihre einzelnen Elemente
keinen bloß »präsentativen«, sondern einen repräsentativen Charakter be-
sitzen – daß sie nicht einfach »dastehen«, sondern daß sie füreinander
stehen, daß sie wechselseitig aufeinander hinweisen und sich im be-
stimmten Sinne vertreten können.“1 Deshalb bedeutet die Aktualisierung
eines Daseins für Cassirer nicht nur kein Ausschließen der Möglichkeit
des Andersseins, sondern umgekehrt: die Aktualisierung eines Daseins
eröffnet die Möglichkeit des Andersseins. Deswegen können wir auch
nicht sagen, daß die anderen Möglichkeiten verloren gehen, wenn wir uns
im Bewußtsein etwas Bestimmtes vorstellen, sondern es funktioniert
genau umgekehrt: es eröffnet sich eine neue Möglichkeit, sich mit einem
Anderen und entsprechend mit der Ganzheit zu verbinden, wenn sich uns

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 132.



75

etwas Bestimmtes darbietet. Mit anderen Worten, die volle Möglichkeit
des Bestimmens des Einzelnen liegt in der Aktualität des Einzelnen
beschlossen. Und andererseits aktualisiert sich ein Einzelnes nur dadurch,
daß es die Möglichkeit oder die Potenz besitzt, sich mit dem Anderen und
mit der Ganzheit zu verbinden.

Dies ist es eben, was im folgenden Zitat von Cassirer ausgedrückt
wird: „Die volle Aktualität des Bewußtseins bringt nur das zur Entfaltung,
was der »Potenz« und der allgemeinen Möglichkeit nach schon in jedem
seiner Sondermomente beschlossen liegt. Damit erst ist die allgemeinste
kritische Lösung für jene Frage Kants erreicht, wie es zu denken sei, daß,
weil »etwas« ist, dadurch zugleich ein »Anderes«, von ihm völlig
Verschiedenes sein müsse. Das Verhältnis, das, vom Standpunkt des
absoluten Seins betrachtet, um so paradoxer erscheinen mußte, je schärfer
es betrachtet und analysiert wurde, ist das notwendige, das aus sich
unmittelbar verständliche, wenn es vom Standpunkt des Bewußtseins
gesehen wird. Denn hier gibt es von Anfang an kein abstraktes »Eines«,
dem in gleich abstrakter Sonderung und Loslösung ein »Anderes«
gegenübersteht, sondern das Eine ist hier »im« Vielen, wie das Viele
»im« Einen ist: in dem Sinne, daß beide sich wechselseitig bedingen und
sich wechselseitig repräsentieren.“1

Deshalb steht für Cassirer die Aktualität eines Einzelnen nicht in
einem Widerspruch mit der Möglichkeit der Anderen, sondern sie
bedingen und fördern sich vielmehr wechselseitig. Im Gegensatz dazu
behauptet Laozi ein widersprüchliches Verhältnis zwischen der Aktualität
des Einen und der Möglichkeit des Anderen. Was das Wesen eines
genetischen Verhältnisses angeht, worunter Laozi die Beziehung zwi-
schen den Einzelnen versteht, so ist dieses durch die wechselseitige
Negation charakterisiert. Das heißt, daß das Bestimmen eines Einzelnen
sich dadurch aktualisiert, daß die Möglichkeit der Anderen negiert wird.
Mit anderen Worten, die Möglichkeit der Anderen geht verloren, wenn
wir uns im Bewußtsein etwas Bestimmtes vorstellen. Deshalb müssen wir
die bestimmten Einzelnen negieren, um die volle Möglichkeit der
Ganzheit zu erhalten. Das Verhältnis zwischen dem Einzelnen und der

1 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 38f..



76

Ganzheit erweist sich als ein Verhältnis der Negation. Betrachten wir die
Beschreibungen, die Laozi über das Dao gibt, so können wir den Beweis
für dieses Verhältnis der Negation deshalb auffinden, weil der Begriff
vom Dao im Verständnis Laozis unter anderen auch auf die Ganzheit
hindeutet. Z. B. schreibt er im Kapitel 1: „sagbar das Dau / doch nicht das
ewige Dau“,1 im Kapitel 21: „das Dau als ding - / ein schattenhaftes ist
es, nebelhaftes / o nebelhaftes, schattenhaftes / es ruht gestaltbares darin /
o schattenhaftes, nebelhaftes / es ruht das dingliche darin / o dunkles,
dunkelgründig tiefes / es ruht der samen kraft darin“,2 im Kapitel 25:
„ein etwas gibt es, aus dem chaos geworden / früher als himmel und erde
entstanden / ein einsam-stilles, endlos-weites / in sich allein, unwandel-
bar/ kreisend, nie sich erschöpfend / des alls urmutter könnte man es
nennen / ich kenne seinen namen nicht / ich nenne es Dau“,3 im Kapitel
32: „ewig ist das Dau und ohne namen“,4 und im Kapitel 30: „(For) after
things reach their prime, they begin to grow old, / which means being
contrary to Tao. / Whatever is contrary to Tao will soon perish.“5

Daraus ist es zu ersehen, daß die Weise, in der Laozi das Dao be-
schreibt, keine bestimmte positive Definitionsweise darstellt, sondern
vielmehr eine Weise der Negation. Das heißt, das Dao wird nicht dadurch
definiert, daß es ein bestimmtes Etwas ist, sondern dadurch, daß es nicht
ein bestimmtes Etwas ist. Diese Beschreibungsweise zeigt, wie Laozi das
Verhältnis zwischen dem Dao als der Ganzheit und den bestimmten
Einzelnen versteht, und zwar als ein Verhältnis der wechselseitigen Nega-
tion. Die volle Aktualität der Ganzheit gilt ihm nicht als die Entfaltung
der Möglichkeiten, die schon im Bestimmen des Einzelnen beschlossen
sind, sondern als die Entfaltung der Möglichkeiten, die sich erst durch die
Negation des Einzelnen eröffnen. Deshalb läßt sich sagen, daß der
positive Beitrag, den die Einzelnen als die Teile zur Ganzheit leisten,
eben in ihrer Selbst-Negation liegt.

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.
2 Ebd., S. 61.
3 Ebd., S. 64.
4 Ebd., S. 69.
5 Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 152.



77

Zusammenfassend läßt sich feststellen, daß Cassirer und Laozi dem
Einzelnen unterschiedlichen Wert zuweisen, obwohl sie beide die
Wichtigkeit des Einzelnen für die Ganzheit anerkennen. Der letztere legt
Wert auf die Negation des Einzelnen, während der erstere Wert auf das
Bestimmen des Einzelnen legt. Dieser Unterschied zeigt ihr unterschied-
liches Verständnis von Ganzheit, und zwar in der Negation des Einzelnen
oder in der Pluralität des Einzelnen wurzelnd. Dieses unterschiedliche
Verständnis äußert sich auch in ihrem Verstehen des Verhältnisses zwi-
schen dem Individuellen und demAllgemeinen.

2.3.2 Das Verhältnis zwischen Individuellem undAllgemeinem
Cassirer erkennt ein Verhältnis der Kompatibilität zwischen dem Indivi-
duellen und dem Allgemeinen an, während Laozi zwischen beiden ein
Verhältnis des Widerspruchs behauptet. Hier wiederholen sich die Unter-
schiede im Verständnis wie beim Verhältnis zwischen der Aktualität und
der Möglichkeit.

Für Cassirer läßt sich einerseits das Individuelle nur dadurch erfüllen,
indem es etwas Allgemeine repräsentiert. Und andererseits muß sich das
Allgemeine in der Erfüllung des Individuellen darstellen. Das Indivi-
duelle und das Allgemeine befinden sich folglich in einer untrennbaren
Einheit: „So findet sich in jeder echten Kulturerscheinung ein völliges
In-Einander-Aufgehen, eine wahrhafte Konkreszenz des Individuellen
und Universellen. Diese konkrete Einheit wird zerstört, wenn man die
Erkenntnis des Allgemeinen von der des Besonderen logisch zu trennen
und wenn man beide ganz verschiedenen Instanzen des Wissens zuzuwei-
sen sucht.“1 Dieses Verständnis Cassirers vom Verhältnis zwischen dem
Individuellen und dem Allgemeinen verdankt sich einem Gedanken
Goethes: „Bei ihm herrscht ein Verhältnis des »Besonderen« zum »Allge-
meinen«, wie wir es sonst in der Geschichte der Philosophie oder in der
der Naturforschung kaum vorfinden. Daß beide Momente nicht nur innig
zusammengehören, sondern daß sie sich wechselseitig miteinander durch-
dringen müssen, steht für Goethe fest. … Hier herrsche eine reine Wech-

1 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
173.



78

selbestimmung: »Das Besondere unterliegt ewig dem Allgemeinen; das
Allgemeine hat ewig sich dem Besonderen zu fügen.« Zwischen dem All-
gemeinen und dem Besonderen herrscht nach Goethe nicht das Verhältnis
der logischen Subsumption, sondern das Verhältnis der ideellen oder
»symbolischen« Repräsentation.“1

Daraus ist es zu erkennen, daß sich die Einheit vom Individuellen und
Allgemeinen auch dem Repräsentationsverhältnis verdankt, wie auch die
Einheit von Teil und Ganzheit auf dasselbe Verhältnis zurückzuführen ist.
Dieses Verhältnis kommt auch darin zum Ausdruck, daß das Allgemeine
nicht als ein dem Individuellen übergeordneter Gattungsbegriff angesehen
wird, sondern als ein im Individuellen dargestellter Formbegriff. In ihrem
Beziehungsgefüge gilt das Allgemeine als die dargestellte Form und das
Individuelle als der darstellende Stoff. Die Form und der Stoff stehen in
einer untrennbaren Einheit. Eigentlich können wir sagen, daß sie in einer
Konkreszenz stehen. Cassirer führt die Lyrik Goethes als Beispiel für eine
solche Konkreszenz von Form und Stoff, von Allgemeinem und
Individuellem an:

„Der neue Gehalt muß in die Form der Goetheschen Lyrik einströmen,
in der allein er seine adaequate Darstellung, seine wahrhafte Objektivie-
rung finden kann. Aber die Lyrik ist hierbei nicht nur ein ruhendes Gefäß,
das diesen Gehalt in sich aufnimmt. Sie erfährt durch ihn eine innere
Wandlung; sie wächst und weitet sich mit ihm und durch ihn. Was jetzt
ersteht, ist eine neue lyrische Welt – eine Welt von sprachlichen und
künstlerischen Ausdrucksformen, wie sie die deutsche Sprache und die
deutsche Dichtung nie zuvor besessen hatte.“2

In diesem Sinne stellt für Cassirer die individuelle Schöpfung eben
eine Bereicherung des Allgemeinen dar. Für Laozi jedoch läßt sich das
Allgemeine nicht durch die Pluralität des Individuellen erfüllen oder
fassen. Denn die einzige notwendige Verbindung, durch die sich das

1 Ernst Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
neueren Zeit. Vierter Band: von Hegels Tod bis zur Gegenwart (1832-1932). In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 5.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 168-169.
2 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
175.



79

Individuelle auf das Allgemeine bezieht, kommt nur durch seine
Selbst-Negation zustande. Für Cassirer besteht das Individuelle nicht in
einer Einzelheit für sich selbst, sondern es birgt in sich schon eine
Pluralität, nämlich seine Verbindung mit dem Allgemeinen. Hier stimmen
die Einzelheit und die Pluralität, nämlich das Eine und das Viele, überein,
wie es Cassirer mit der Formulierung ausdrückt: „das Eine ist hier »im«
Vielen, wie das Viele »im« Einen ist“.1 Eben dank dieses Charakters der
Pluralität findet sich in jeder konkreten Bestimmung des Individuellen
das Allgemeine schon eingeschlossen. Aber für Laozi impliziert das
Individuelle keine natürliche Verbindung mit dem Allgemeinen, die laut
Cassirer schon durch seinen immanenten Charakter der Pluralität be-
stimmt wird. Deshalb läßt sich bei Laozi das Allgemeine nicht durch die
Bestimmung des Individuellen darstellen, sondern allein durch die Nega-
tion des Individuellen erreichen. Seine Gegenüberstellung vom Dao und
den konkreten bestimmten Dingen illustriert sein Verständnis des Verhält-
nisses zwischen dem Allgemeinen und dem Individuellen. Er behauptet,
das wahre Dao als das Allgemeine gehe verloren, sobald es in der
sprachlichen oder einer anderen Weise als etwas konkretes Individuelles
bestimmt wird, wie er im Kapitel 1 schreibt: „sagbar das Dau / doch nicht
das ewige Dau / nennbar der name / doch nicht der ewige name“.2

Diese Kompatibilität oder Unkompatibilität zwischen dem Allgemei-
nen und dem Individuellen, worunter sowohl Cassirer als auch Laozi das
Verhältnis zwischen beiden verstehen, führt entsprechend zu ihrer jewei-
ligen positiven oder negativen Haltung zur individuellen kulturellen
Schöpfung, was in einem anderen Kapitel eingehend erörtert wird.

Zusammenfassend kann gesagt werden, daß Cassirer und Laozi unter den
gleichen Ausgangsvoraussetzungen unterschiedliche Weg eingeschlagen
haben. Beide setzen voraus, daß einerseits die Vielfältigkeit der objek-
tiven Welt anzuerkennen ist und andererseits das Vielfältige sich in der
Ganzheit zusammenschließt. Beide erstreben zudem die Harmonie zwi-

1 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 39.
2 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.



80

schen Sein und Werden. Dennoch kommt bei beiden diese Harmonie
mittels einer ganz unterschiedlichen Verbindungskraft zustande. Laozi
stützt sich auf die Kraft des Nichts, denn das Werden eines Seins zu
einem Anderssein ergibt sich für ihn nur durch die gegenseitige Negation,
weil das Verhältnis zwischen dem Seienden und Andersseienden als ein
genetisches Verhältnis versteht wird. Aus dieser Perspektive ist der Be-
griff des Nichts unentbehrlich, um das Paradox zwischen Sein und Wer-
den lösen zu können. Cassirer hingegen gibt den Begriff des Nichts da-
durch auf, daß er das Seinsverhältnis in ein Sinnverhältnis umwandelt,
nämlich in ein repräsentierendes Verhältnis. Damit läßt sich das Paradox
zwischen Sein und Werden grundsätzlich aufheben, weil das Sein auf ein
Sinngefüge zurückgeführt wird und jedes Sinngefüge als solches eine
Einheit von Einem und Vielen, von Teil und Ganzem, von Aktualität und
Möglichkeit, von Individuellem und Allgemeinem, sowie eine Einheit
von Sein und Werden bildet. Diese Serie von Einheiten verdankt sich
allein der Pluralität, die immanent in jeden Einzelnen eingeschlossen ist.
Dank dieser Pluralität gruppieren sich um jeden einzelnen Punkt mehrere
Erkenntnisdimensionen. Dadurch entsteht jedoch für Cassirer ein neues
Problem, das in der Frage zum Ausdruck kommt: worin haben wir die
Einheit der Mehrdimensionalität der Erkenntnis zu suchen? Und das sich
für Laozi neu stellende Problem lautet: worin liegt die wahre Einheit
zwischen den gegenseitig sich negierenden Einzelnen? Und dies, obwohl
es bei Laozi durchaus so scheint, als ob er durch die Kraft der Negation
die verschiedenen Einzelnen zu einem Ganzen verbindet und auch der
Gefahr entgeht, die die Mehrdimensionalität der Erkenntnis darstellt.

Mit einem Wort, das Problem der Einheit bleibt nicht sowohl für
Cassirer als auch für Laozi weiterhin ein unausweichliches, nachdem sie
mit dem jeweiligen Verbindungsband die Welt zu einem Ganzen ver-
bunden haben. Dies Problem wird im folgenden Kapitel erörtert.



81

Kapitel 3: Das Leben als die Einheit der erfahrenen Welt: das Basis-
phänomen der geistigen Formungsfunktion oder die Leere der
daoistischen Entformungsfunktion

Wie wir im letzten Kapitel erläutert haben, beweisen Cassirer und Laozi
durch unterschiedliche logische Mittel die Vielfältigkeit und die Ganzheit
der erfahrenen Welt. Aber dies gilt ihnen noch nicht als das Ende der Auf-
gabe, weil es für die Philosophie noch wichtiger ist, aus dem Vielfältigen
die Einheit herauszufinden. Deshalb ist jetzt der Moment für Cassirer und
Laozi gekommen, die Frage nach der Einheit zu beantworten, nachdem
sie die vielfältigen Phänomene in der Welt beschrieben haben.

In Hinsicht auf diese Einheit-Frage, stehen Cassirer und Laozi auf
einer gemeinsamen Basis. Beide kritisieren die Antwort, die die alte
Metaphysik auf diese Frage gegeben hat. Die alte Metaphysik setzt ein
absolutes Sein als die einheitliche Basis, sei es „das absolute Sein der
Dinge“, oder „die absolute Gegebenheit der einfachen Empfindungen“.1

Hier bedeutet dies „Absolute“ die objektive Wirklichkeit, die unabhängig
vom Subjekt und von den bestimmten Bedingungen existiert. In metaphy-
sischer Hinsicht ist das Objekt vom Subjekt unterschieden und das Objekt
muß durch das Erkennen des Subjekts erhalten werden. Deswegen gibt es
zwischen Objekt und Subjekt einen Konflikt und eine Kluft, die so
unüberbrückbar sind, dass die vielen Erkenntnislehren der Metaphysik
daran gescheitert sind, einen Ausweg aus diesem Konflikt zu finden. Um
aus diesem Dilemma herauszukommen, ist die Metaphysik gezwungen
worden, sich auf eine mystische oder religiöse Denkweise zu stützen,
nämlich auf die mystische Intuition oder auf ein Denken des Gottes-
begriffs. Cassirer und Laozi haben diesen metaphysichen Modus verneint
und grundsätzlich die Richtung des Gedankengangs bei dieser Frage
geändert. Sie beide behaupten, dass der Unterschied zwischen Objekt und
Subjekt nicht von Anfang an als Vorhandenes gegeben ist, sondern wegen
des ins starre Sein Geraten erst entstanden ist. Deshalb werden das Objekt
und das Subjekt miteinander verschmelzen, wenn wir uns vom Fesseln
des Seins befreien und in einen Prozess zurücktreten. Das bedeutet, dass

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 261.



82

die Einheit nicht in einem substanziellen Sein, sondern in einem funk-
tionellen Prozess liegt, wie Cassirer dies wie folgt beschrieben hat: „Die
Einheit, die die fertigen Produkte uns versagen, scheinen wir daher un-
mittelbar zurückgewinnen, wenn wir statt ihrer selbst vielmehr die Art
ihres Produzierens, ihres Hervorgehens ins Auge fassen.“1 Wenn wir die
Einheit aus den vielfältigen Dingen zu suchen versuchen, scheint es
unmöglich, diese Einheit herauszufinden. Aber die Einheit wird auto-
matisch auftauchen, wenn wir aus einer Perspektive der einheitlichen
geistigen Funktion die Frage stellen werden. „Was zu fordern ist, ist nicht
die Einheit ‚des‘ Dinges, des absolut[en] Gegenstandes – sondern Einheit
des Geistes [,] der geistigen Energie als solcher in aller Verschiedenheit
der ‚symbolischen Formen‘.“ 2

Für Laozi soll die Einheit auch aus einer Perspektive der einheit-
lichen Funktion erschaut werden. Nur stellt diese Funktion die einheit-
liche Wirkung des Dao dar, was etwas anders als die geistige Funktion bei
Cassirer ist. Die einheitliche Funktion des Dao besteht nicht in der
absoluten Existenz der Dinge, sondern im sich kontiniuerlich wandelnden
Prozess der tausend Dinge. Mit anderen Worten, der Begriff des Dao ist
kein substantieller Begriff, sondern ein funktioneller Begriff. Cassirer und
Laozi sind sich einig im Streben nach einer funktionellen Einheit. In ihrer
Philosophie gibt es keinen festen Stützpunkt, sondern nur eine
funktionelle Einheit im Prozess. Und sie beide betrachten diesen Prozess
der einheitlichen Funktion eben als das, was der Begriff des „Lebens“ be-
deutet. Deswegen besteht für Cassirer und Laozi das Leben nicht in einer
mystischen „Unmittelbarkeit“ vor dem geistigen Tun oder vor der
daoistischen Funktion, sondern eben im Prozess der geistigen oder
daoistischen Funktion.

Obwohl Cassirer und Laozi von diesem gleichen Ausgangspunkt
ausgegangen sind, nämlich das Leben in der geistigen oder daoistischen
Funktion als die funktionelle Einheit aufzufassen, hat sich der Weg doch
in zwei gegensätzliche Richtungen verzweigt, zu der funktionellen Ein-
heit hinführen. Cassirer betrachtet die Formungsfunktion des Geistes als

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 7.
2 Ebd., S. 262.



83

die funktionelle Einheit, während Laozi die Entformungsfunktion des
Dao als die funktionelle Einheit betrachtet. Im folgenden wird erläutert
und analysiert, wie die Formung und die Entformung jeweils bei Cassirer
und Laozi als die einheitliche Funktion bestimmt werden und wie das
Leben sich durch die zwei Arten der Funktion bewahrt.

3.1 Die Bestimmung der Formungsfunktion und der Entformungs-
funktion jeweils bei Cassirer und Laozi
3.1.1 Die Formungsfunktion als die einheitliche geistige Funktion bei
Cassirer
Was ist die Wesenheit des menschlichen Geistes? Seit langem wird ver-
sucht, diese Frage aus der Perspektive des Vergleichs zwischen dem Men-
schen und dem Tier zu beantworten. Was den Unterschied zwischen Men-
sch und Tier ausmacht, stellt eben die Wesenheit des menschlichen Geis-
tes dar. Cassirer hat diesen Unterschied auch analysiert und ihn als die
Fähigkeit der symbolischen Funktion definiert, wobei der Mensch mit
dieser Fähigkeit ausgestaltet ist und das Tier nicht. Darüberhinaus hat
Cassirer den gesunden mit dem kranken Menschen im Kapitel „Zur Pa-
thologie des Symbolbewusstseins“ verglichen und ihren Unterschied be-
nannt. Und ganz genau in diesem Unterschied liegt die Wesenheit der
symbolischen Funktion, nämlich die Fähigkeit der Formung.

3.1.1.1 Die symbolische Funktion als der Unterschied zwischen
Mensch und Tier
Seit langem hat die philosophische Anthropologie den grundsätzlichen
Unterschied zwischen dem Menschen und dem Tier herauszufinden ver-
sucht. Als Lösungen dieser Frage bieten sich auch verschiedene dar, z. B.
der Mensch als das politische Tier oder der Mensch als die vernünftige
Existenz, u.s.w.. Cassirer hat auch aus der anthropologischen Perspektive
die Antwort zu geben versucht. Er betrachtet den Menschen als das
symbol-schaffende Tier. Am Beispiel der Sprache hat Cassirer gezeigt,
dass der Mensch die Fähigkeit der symbolischen Konstruktion hat, wäh-
rend das Tier nur die Reaktion zu einem Signal zeigen kann. “Signals and
symbols belong to two different universes of discourse: a signal is a part
of the physical world of being; a symbol is a part of the human world of
meaning. Signals are »operators«; symbols are »designators«. Signals,



84

even when understood and used as such, have nevertheless a sort of phy-
sical or substantial being; symbols have only a functional value.“1

Daraus geht hervor, dass der wesentliche Unterschied zwischen dem
Menschen und dem Tier darin liegt, ob in ihnen eine geistige Funktion
der Sinngebung obwaltet. Der Mensch kann durch die Funktion der Sinn-
gebung den objektiven Sinn mit dem subjektiven Ausdruck repräsentieren,
während das Tier die Funktion der Sinngebung nicht ausüben kann und
seine Reaktion keinen objektiven Sinn hat. “As regards chimpanzees...
Nevertheless, one element, which is characteristic of and indispensable to
all human language, is missing: we find no signs which have an objective
reference or meaning. »It may be taken as positively proved,« says Köh-
ler, »that their gamut of phonetics is entirely ›subjective‹, and can only
express emotions, never designate or describe objects.”2

Deshalb stellt diese symbolische Funktion der Sinngebung eben die
charakteristische Funktion des Menschen dar, die nur dem Menschen zur
Verfügung steht und nicht dem Tier. In diesem Sinne gehört sie zu der
wesentlichsten geistigen Funktion des Menschen. Die Antwort der Frage
der Einheit muss auch in dieser Funktion gesucht werden.

3.1.1.2 Die Formungsfunktion als das einheitliche Moment der sym-
bolischen Funktionen
Obwohl Cassier die symbolische Funktion als die wesentliche geistige
Funktion bestimmt hat, gibt es doch viele Formen der symbolischen
Funktion, z.B. die Sprache, der Mythos, die Kunst und die Wissenschaft.
Die Weise der Sinngebung unterscheidet sich bei jeder Form voneinander.
Z.B. ist der Sinn der Zeit und des Raumes im Mythos ganz anders als in
der Wissenschaft, was Cassirer in seiner dreibändigen Philosophie der
symbolischen Formen dargestellt hat. Und welche Bestimmung von der
Zeit ist die objektive Wahrheit? Cassirer hat die relative Wahrheit einer
jeden Form anerkannt und gleichzeitig behauptet, dass es bei der Vielfäl-
tigkeit der symbolischen Funktionen auch ein einheitliches Moment gibt.
Um dieses einheitliche Moment zu zeigen, hat Cassirer sich eine extreme

1 Ernst Cassirer (1944): An Essay on Man. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 23. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
37.
2 Ebd., S. 34.



85

Situation vorgestellt, nämlich die Störungssituation der symbolischen
Funktion. Was einer z.B. an Aphasie erkrankten Person fehlt, doch einer
mental gesunden Person nötig ist, stellt ganz genau das einheitliche
Moment aller symbolischen Funktionen dar. Durch die Analyse im Kapi-
tel “Zur Pathologie des Symbolsbewusstseins” hat Cassirer bewiesen,
dass die Einheit nicht im “Nacheinander der Vorstellung”, sondern in der
“Vorstellung von Nacheinander” liegt, nämlich ganz genau in einem
Verhältnis-Konstruktionsmoment, das als der Anfang aller symbolischen
Funktionen gilt. Cassirer hat von einer Differenz zwischen der „Vorstel-
lung des Nacheinander“ und dem „Nacheinander der Vorstellungen“ ge-
sprochen.1 Was wichtig ist, ist nicht die Teilung der Vorstellungen in die
Vergangenheit, die Gegenwart oder die Zukunft, sondern die Vorstellung
dieser zeitlichen Teilung selbst. Die “Vorstellung des Nacheinander” be-
deutet die Konstruktion von einer Relation und setzt folglich eine Fähig-
keit der Integration voraus.

Bei dem gesunden Menschen gibt es die Einheit von Unterscheidung
und Synopsis, Differentiation und Integration, was Cassirer wie folgt be-
schieben hat: „Seine einzelnen Orte, das »Hier« und das »Dort« müssen
deutlich unterschieden, aber sie müssen, eben in dieser Unterscheidung,
wieder in einem Gesamtblick, in einer »Synopsis« vereint werden, die
erst das Ganze des Raumes vor uns hinstellt. Der Prozeß der Differen-
tiation schließt hier unmittelbar zugleich einen Prozeß der Integration in
sich.“2 Aber dem Aphasischen fehlt diese Fähigkeit der Integration.
„Ebendiese Integration mißlingt dem Aphasischen in vielen Fällen auch
dort, wo eine Orientierung im Raume, wenn sie Punkt für Punkt und
gewissermaßen Schritt für Schritt erfolgt, nicht wesentlich gestört ist.“3

Diese Fähigkeit der Integration sorgt für das Schaffen der Relationen.
Das Bestimmen einer Beziehung schließt die Wahl eines Gesichtspunktes
in sich ein, wie man in einem Raum einen Platz als den Standort auswählt
und danach erst die räumlichen Beziehungen wie „Oben“ und „Unten“,
„Rechts“ und „Links“ bestimmen kann. Cassirer hat diesen Prozess so
beschrieben: „Innerhalb dieses Gesamtsystems kann der Ausgangspunkt

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 200.
2 Ebd., S. 282.
3 Ebd., S. 282.



86

und Nullpunkt der Bestimmung frei gewählt, kann er nach Belieben ver-
schoben werden. Die einzelnen Grund- und Hauptrichtungen haben kei-
nen absoluten, sondern nur relativen Wert: Sie liegen nicht ein für allemal
fest, sondern können je nach dem Gesichtspunkt der Betrachtung variie-
ren. Dieser Raum ist daher kein starres Gefäß mehr, das die Dinge und
Ereignisse gleich einer festen realen Hülle umschließt, sondern er ist ein
ideeller Inbegriff von »Möglichkeiten«, wie Leibniz ihn nennt.“1

Deshalb ist die Wahl eines bestimmten Gesichtspunktes wesentlich
für das Gesamtsystem der Relationen. Und eben diese Fähigkeit der Wahl
fehlt dem Aphasischen: „dasselbe Unvermögen, eine bestimmte Weise
der »Sicht« für sich festzuhalten und sich andererseits zwischen
verschiedenen Arten der Sicht nach freier Wahl zu entscheiden, erscheint
auch als der prinzipielle Grundmangel, auf dem die einzelnen patholo-
gischen Abweichungen in der Raum- und Zeitanschauung des Apha-
sischen, sowie in ihrer Zahlvorstellung, beruhen und von dem aus sie sich
einheitlich begreifen lassen.“2

Dieser Grundmangel des Aphasischen, nämlich die fehlende Wahl
der Sicht, betrifft genau das einheitliche Moment aller symbolischen
Funktionen und diese Wahl der Sicht gilt auch für das Bewusstsein als die
erste und schwierigste Aufgabe: „Die eigentlich schwierige Leistung
besteht also im Anfang und Ansatz des Verfahrens: in der spontanen Wahl
der Koordinatenebene und des Koordinatenmittelpunkts. Denn ebendiese
Wahl schließt unverkennbar einen konstruktiven Akt und sozusagen eine
konstruktive Tat in sich.“3 Daraus ist zu sehen, dass das Gesamtsystem
des Verhältnisses, sei es das mythische Verhältnis, das künstlerische
Verhältnis, oder das wissenschaftliche Verhältnis, schon am Anfang durch
die Wahl der Sicht geformt worden ist. Diese Formungsfunktion durch
die Wahl der Sicht stellt für Cassirer eben das wesentliche und
einheitliche Moment der symbolischen Funktionen dar.

Zusammenfassend liegt die Einheit der Philosophie Cassirers nicht
in einem substantiellen Sein, sondern in einer Funktion, nämlich der sym-
bolischen Funktion. Und das wesentliche und einheitliche Moment der

1 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phänomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 281.
2 Ebd., S. 292.
3 Ebd., S. 283.



87

symbolischen Funktion liegt wieder in der Formungsfunktion durch die
Wahl der Sicht.

3.1.1.3 Basisphänomen: die drei Arten der Sicht-Wahl
Obwohl die Arten der Sinngebung bei den jeweiligen symbolischen For-
men wie der Sprache, der Kunst, des Mythos, der Wissenschaft, u.s.w.
Unterschiedlich sind, sind sie doch im einheitlichen Moment der For-
mungsfunktion vereint, wie es oben erläutert worden ist. Die Formungs-
funktion verkörpert sich wieder in drei Arten der Sicht-Wahl. Die drei
Arten der Sicht-Wahl entsprechen den drei Arten des „Basisphänomens“,
mit dem Cassirer die grundsätzliche Wahrnehmung definiert hat. Der
Begriff des Basisphänomens beruft sich auf den Begriff „Urphä-
nomen“ Goethes, mit dem Goethe auf das grundsätzliche, nicht weiter zu
erklärende Phänomen hingedeutet hat. „Nach der Art des Wissens, die wir
von ihm(Leben) gewinnen können“, hat Geothe „eine dreifache Grad-
abstufung“ unterschieden: auf der ersten Stufe ist „Leben uns in der Form
des monadischen Seins gegeben – ein Sein, das aber nicht ruhend, son-
dern als Prozess, als Bewegung zu verstehen ist“;1 auf der zweiten Stufe
bleibt „das Leben der Monas nicht in sich verschlossenes Dasein; es tritt
nach aussen – es bezeugt sich in Wirkung und Gegenwirkung“;2 auf der
dritten Stufe ist das Leben anderen kenntlich „nur durch die Objekti-
vierung, durch das Werk, das wir schaffen“, das heißt, „Nur in unserem
Werk sind wir andern kennbar“.3 Alles Wissen, das wir von uns und von
der Natur erhalten können, basiert auf dem dreifachen Urphänomen.
Aufgrund des Begriffs „Urphänomen“ hat Cassirer weiter die drei Arten
der Sicht-Wahl im Rahmen des Basisphänomens bestimmt: „Hier haben
wir die drei Urphaenomene(Basisphaenomene) vor uns, die wir selbst
nicht weiter erklären können und wollen – die aber die Schlüssel zur
Wirklichkeit sind: 1) das Ich-Phaenomen 2) das Wirkens-Phaenomen 3)
das Werk-Phaenomen – oder auch das Phaenomen des Ich, des Du, des Es
– das Phaenomen des Selbst, das Phaenomen des Andern (das sogenannte
Fremdpsychische), das Phaenomen der Welt (Gegenstand, objektive

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 123.
2 Ebd., S. 124.
3 Ebd., S. 125.



88

Wirklichkeit).“1

Mit demAusdruck „Schlüssel zur Wirklichkeit“ hat Cassirer gemeint,
dass die Wirklichkeit durch die drei Basisphänomene und auch nur da-
durch aufgeschlossen werden kann. Die Basisphänomene sind alle Quelle
der Wirklichkeit. Woher die Wirklichkeitswahrnehmung stammt, diese
Frage ist in der Philosophie-Geschichte immer wieder gestellt worden.
Cassirers Meinung nach verzweigt sich die Antwort auf diese Frage in
zwei Richtungen. In der einen Richtung ist die Wirklichkeit in der logi-
schen Schlussfolgerung gesucht worden. Und in der anderen Richtung
gilt die Wirklichkeit als die unmittelbare Erkenntnis. Aber die logische
Schlussfolgerung kann keinen Wahrheitsinhalt darbieten, während die
unmittelbare Erkenntnis nur mit der mystischen Intuition zu erklären ist.
In beiden Richtungen kann die Quelle der Wirklichkeitswahrnehmung
nicht gefunden. „Denn die Syllogistik (Schlussfolgerung, Beweis) kann
überhaupt keinen Wahrheitsgehalt erschaffen – sie kann ihn nur über-
tragen, transferieren“.2 „Aber dies (Antwort auf die Frage nach dem quid
juris) ist nur möglich durch Rückgang auf eine andere Gewissheitsquelle
– die Quelle der religiösen Intuition“.3 Cassirer möchte die Frage nicht
auf religiöse oder mystische Weise beantworten, sondern die Antwort in
der philosophischen Vernunft suchen. Deshalb hat er die unmittelbare Er-
kenntnis durch die Intuition aufgegeben. Und in der anderen Richung hat
er den Mangel der logischen Schlussfolgerung an Wahrheitsgehalt durch
den Aufweis der Basisphänomene ergänzt. „Der Positivismus des Wiener
Kreises sieht richtig, daß Wirklichkeit in strengem Sinne niemals durch
ein bloss-formales Verfahren (durch reine Logik, durch Beweis und Argu-
mentation) zu sichern ist. – Er verlangt für sie eine unabhängige Basis,
auf der sich alle (mittelbare) Schlussfolgerung aufbaut“.4 Und diese
„unabhängige Basis“ hat Cassirer im Basisphänomen gefunden. Die drei
Arten der Basisphänomene bilden für Cassirer die unabhängige Basis, die
den Wahrheitsgehalt aufschließt und auf der alle weiteren Schlussfolge-
rungen aufbauen.

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 137.
2 Ebd., S. 113.
3 Ebd., S. 117.
4 Ebd., S. 118.



89

Daraus ist zu ersehen, dass dieses Basisphänomen als den grundsätz-
lichsten Ursprung im metaphysischen Sinne für Cassirer gilt, wenn wir
von einer Metaphysik von Cassirer reden könnten. Die verschiedenen
symbolischen Formen können sich in diesem Basisphänomen vereinbaren
im Sinne, dass sie alle aus entweder einer Ich-Perspektive, einer Du-
Perspektive oder einer Es-Perspektive geformt sind, wie groß der Unter-
schied zwischen dem mythischen Sinn und dem wissenschaftlichen Sinn
auch sein kann. Die Basisphänomene sind die Urquelle alles Wissens von
der Wirklichkeit. Die endgültige Einheit besteht darin und braucht keine
weitere Frage nach ihrem Ursprung.

Warum kann das Basisphänomen die Endgültigkeit in einem meta-
physichen Sinne erhalten? Wie kann es die weitere Abstraktion im tradi-
tionellen metaphysischen Sinne verweigern? Die Lösung besteht darin,
dass Cassirers Meinung nach die Basisphänomene kein wahrgenommenes
Sein, sondern eine wahrnehmende Funktion darstellen. „Die Basis-
phaenomene…sind nicht ein Resultat, das wir mittelbar zu erschliessen
haben – sondern sie sind ‘das Licht und der Weg’....sie sind nicht das,
was uns irgenwie vermittelt wird, sondern sie sind die Weisen, die Modi
der Vermittlung selbst. Bildlich gesprochen: sie sind nicht etwas an sich
Vorhandenes, was irgendwie durch die Fenster unseres Bewusstseins zu
uns hereinkommt – sondern sie sind selbst die Fenster der Wirklichkeits-
Erkenntnis – das, wodurch wir uns der Wirklichkeit aufschließen.“1

Daraus ist zu sehen, was für Cassirer als die endgültige Basis seiner
Philosophie gilt, stellt kein absolutes Sein im traditionellen metaphy-
sischen Sinne dar, sondern die wahrnehmende Funktion. Die dreifache
Wahrnehmungsfunktion bestimmt den ersten Schritt der Sicht-Wahl, auf
der die weitere symbolische Formung aufbaut. Das heißt, dass die
Formungsfunktion des Geistes schon in der grundsätzlichen Wahr-
nehmung nämlich im Basisphänomen eingeschlossen ist. Dies ist auch
was Cassirer mit dem Begriff „symbolische Prägnanz“ ausgedrückt hat.
Eben und nur in dieser einheitlichen wahrnehmenden und gleichzeitig
formenden Funktion läßt sich die Einheit der verschiedenen symbolischen
Formen verkörpern.

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 132.



90

3.1.2 Die Funktion der Entformung als die einheitliche daoistische
Funktion bei Laozi
Cassirer hat das Basisphänomen analogisch als den „Weg“ zur Form
gesehen, was genau dem funktionellen Charakter des Basisphänomens
entsprochen hat. Denn das Wesen eines ＞Weges＜ liegt eben in der Un-
bestimmtheit, der Veränderbarkeit, und dem Prozess-Charakter. Cassirer
hat mit diesem funktionellen Begriff „Basisphänomen“ das metaphy-
sische Problem der Einheit gelöst. Darin liegt auch der wesentliche
Unterschied zwischen der traditionellen Metaphysik und Cassirers
Metaphysik, wenn man Cassirers Bestreben unbedingt mit diesem Wort
benennen möchte. Dieser Ansatz läßt sich wirklich mit dem Begriff
„Dao“ von Laozi vergleichen. Der Kernbegriff „Dao“ von Laozi bedeutet
auf Chinesisch wörtlich „der Weg“, „die Weise“, oder „das Prinzip“. Mit
dem ＞Weg＜ deutet Laozi ähnlich wie Cassirer auf Etwas als Prozess
Funktionierendes, nicht auf Etwas als bestimmtes Sein oder Gegebenes.
Dao ist für Laozi nicht nur als ein Weg geltend, sondern auch als der
ontologische Ursprung, das epistemologisch Wahre und das ethisch Gute
bedeutend, wenn wir das Gedankensystem Laozis aus einer Perspektive
der abendländischen Philosophie verstehen möchten. Eigentlich hat Laozi
keinen Unterschied zwischen Kosmologie, Ontologie, Epistemologie und
Ethik gemacht. In welchem Sinne auch immer das Dao erwähnt wird, das
Dao gilt immer als ein funktionelles Wesen. Es kann sich vielleicht als
Verschiedenes darbieten, aber die Einheit liegt nur in der einheitlichen
Funktion des Dao, nämlich der Funkiton der Entformung. Die
Methaphysik von Laozi basiert eben auf der einheitlichen Funkiton der
Entformung des Dao. Im Folgenden wird diese Metaphysik von Laozi
aufgezeigt und intepretiert werden.

3.1.2.1 die Funktion des Dao als die Einheit aller Dinge
Wie im Kapitel 2 erläutert worden ist, hat Laozi Formulierungen wie „die
Vielfalt der Dinge“ benutzt, um die Vielfältigkeit der erfahrenen Welt zu
beschreiben. Aber den Schwerpunkt hat er nicht auf diese Vielfältigkeit
der Dinge gelegt, sondern auf die wesentliche Einheit dahinter. Im
einigen Kapiteln hat Laozi beschrieben, wie das Dao die verschiedenen
Dinge auf einen Nenner der Einheit gebracht hat. Mit anderen Worten,



91

das Gebären, die Existenz, und das Sterben der Dinge beruhen alle auf
der Funktion des Dao. Erstens sind alle Dinge von der Funktion des Dao
aus geboren worden: „das Dau gebar das eine/ das eine gebar die
zweizahl/ die zweizahl gebar die dreizahl/ aus der dreizahl wurde die
vielzahl“.1 Zweitens müssen sich die Dinge durch die Funktion des Dao
erhalten: „so empfingen vor alters das eine:/ der himmel und wurder klar/
die erde und wurde still/ ......./ die vielfalt der dinge und wurde lebens-
kräftig/ ....../ all das bewirkte das eine“.2 Drittens ist das Sterben aller
Dinge wegen der Funktion des Dao unvermeidlich: „von allen dingen in
ihrer vielfalt/ findet ein jedes zurück zur wurzel/ wurzelwiederfinden
heißt stille-/ was man nennen mag: rückkehr zum wesen/ rückkehr zum
wesen heißt ewigdauern“.3 Eigentlich gilt jedes Ding nur als eine Phase
des Prozesses, den das sich bewegende Dao erfahren hat. Deshalb sind
die Dinge das relativ Existierende, während das Dao das absolut ewig
Funktionierende ist. Die Vielfältigkeit der Dinge läßt sich nur durch die
Funktion des Dao in einer Einheit vereinbaren.

3.1.2.2 die Funkiton der Entformung als die einheitliche Funktion des
Dao
Wie funktioniert das Dao? Wie übt das Dao seine Wirkung aus? Laozi hat
im Kapitel 40 seines Buches geschrieben: „Das Umschlagen ins Gegen-
teil / ist des Tao Bewegung. Schwach zu sein/ ist des Tao Anwendung.“4

Im Kapitel 11 hat er geschrieben: „dreißig speichen umringen die nabe/
wo nichts ist/ liegt der nutzen des rads/.......tür und fenster höhlen die
wände/ wo es leer bleibt/ liegt der nutzen des hauses/ so bringt seiendes
gewinn/ doch nichtseiendes nutzen“.5 Daraus ist zu sehen, dass Laozis
Meinung nach sich das Dao in einer ewigen Verwandlung zwischen den
Gegensätzen befindet und seine Funktion dadurch ausübt, dass es immer
das vorhandene geformte Sein durch eine selbst-negierende Kraft ent-

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 75.
2 Ebd., S. 73.
3 Ebd., S. 58.
4 Jörn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S.127.
5 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 55.



92

formt. Laozi hat in seinem Buch viele Arten der Gegensätze angeführt, z.
B. “das schöne” gegen “das häßliche”, “das gute” gegen “das böse”,
„voll“ gegen „leer“, „lang“ gegen „kurz“, „hoch“ gegen „niedrig“,1

“unglück” gegen “glück”,2 “überfluss” gegen „karge“,3 u.s.w.. Alle dies
werden sich durch die Funkiton der Entformung der Selbst-Negtion
unbedingt ins Gegenteil verwandeln. Genau wegen diesem Umschlagen
ins Gegenteil durch die Selbst-Negation hat Laozi die Aufmerksamkeit
auf die negative Seite eines Gegensatzes gelegt, weil die negative Seite
die Möglichkeit einschließt, in die positive Seite umzuschlagen. Dank
dieser Möglichkeit ruft der negative Charakter wie das Schwache und das
Nichts die positive Wirkung hervor, weswegen Laozi gesagt hat: „so
bringt seiendes gewinn/ doch nichtseiendes nutzen“, „Schwach zu sein/
ist des Tao Anwendung“.

Laozis Meinung nach verkörpert sich die Funktion des Dao nicht in
etwas positiv Seiendem, sondern im Prozess der Verwandlung von etwas
Negativem zu etwas Positivem, auch im Prozess der Verwandlung von
Positivem zu Negativem. Dies ist wie Laozi im Kapitel 77 geschrieben
hat: „gleicht nicht das Dau des himmels/ dem spannen des bogens?/ das
hohe wird herabgedrückt/ das tiefe wird gehoben/ vom überfluß wird
abgekargt/ das karge aufgewogen/ das Dau des himmels nimmt vom
überfluß/ das karge aufzuwiegen.“4 Deshalb liegt das Wesen der daois-
tischen Funktion nicht in der Formung der Gestalt, sondern in der Ent-
formung der Gestalt zum Gestaltlosen. Eben in dieser Rückkehr zum Ge-
staltlosen liegt das Wesen des Dao. Die Rückkehr zum Gestaltlosen durch
die Funkiton der Entformung des Dao hat Laozi mit dem Begriff „der
Leere“ definiert. Der Rückkehr-Prozess gilt als die Rückkehr zur Leere,
von der aus alles seinen Anfang nimmt.

3.1.2.3 Die Leere: das Basisphänomen für Laozi
Unter der Wirkung des Dao haben alle Dinge eine einheitliche Tendenz,
nämlich ihr Selbst zu negieren und dadurch sich zu entformen und in die
Leere zurückzukehren. Ein Moment der Entformung im Vergleich zum

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.
2 Ebd., S. 87.
3 Ebd., S. 98.
4 Ebd., S. 98.



93

Moment der Formung bei Cassirer hat Laozi herausgehoben, um die
einheitliche Struktur der erfahrenen Welt zu erklären. Im Sinne Cassirer
mit dem Begriff „Basisphänomen“ den Grund aller weiteren Wirklich-
keitswahrnehmung bestimmt, ist die Leere für Laozi das Basisphänomen.

Die Leere gilt als der wesentliche Zustand des Dao und in der Leere
sind die Wirkungen des Dao unerschöpft, wie Laozi geschrieben hat:
“Tao is empty (like a bowl). It may be used but its capacity is never
exhausted.”1 In diesem Satz wird das chinesische Wort “Chong” (冲 )
benutzt, um das Dao zu beschreiben. “Chong” bedeutet wörtlich “den
leeren Zustand eines Gefäßes”. Mit diesem Wort möchte Laozi aus-
drücken, dass das Dao ähnlich wie ein Gefäß, das im inneren leer und
hohl ist, doch eben wegen dieser Leere seine Wirkung ausübt. Ernst
Schwarz hat diesen Satz ins Deutsche als “ein unerschöpfliches gefäß ist
das Dau” übersetzt. Die Übersetzung hat eigentlich die tiefe Bedeutung
der Gefäß-Metapher von Laozi gezeigt, doch fehlt der Übersetzung die
deutliche Hindeutung auf den Begriff der Leere. Deshalb wird hier die
englische Übersetzung von Wang-tsit Chan benutzt. Die Leere ist das
grundsätzliche Phänomen oder das Basisphänomen der daoistischen
Funktion. Deswegen ist das Dao für Laozi unsagbar und unnennbar,2

weil man das Dao nicht als ein Bestimmtes definieren kann, sondern nur
als die Leere.

Zwei andere Metaphern hat Laozi noch angeführt, um die Leere des
Dao zu erläutern, nämlich die Metapher vom Blasebalg und vom Wasser.
Mithilfe der Illustration der Funktionsdynamik des Blasebalgs hat Laozi
die Funktionsdynamik des Dao veranschaulicht. “was zwischen himmel
und erde ist/ gleicht es nicht dem blasebalg?/ hohl und doch unversiegbar/
bewegt und immer mehr zeugend.”3 Die Dynamik des Blasebalgs liegt in
der sich bewegenden Leere. Dies stellt auch eben die Dynamik des Dao
dar. Dao ist eine sich bewegende Kraft der Entformung. Ähnlich funk-
tioniert auch das Wasser. Das Wasser ist gestaltlos, aber es kann alle
Gestalten abwaschen, lösen oder umformen. Das Wasser ist leer im Sinne

1 Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 105.
2 Ernst Schwarz, Kapitel 1, S. 51: “sagbar das Dau/ doch nicht das ewige Dau/
nennbar der name/ doch nicht der ewige name”.
3 Ebd., Kapitel 5, S. 53.



94

seiner Gestaltlosigkeit und ist weich und schwach im Sinne seiner Unbe-
stimmtkeit. Doch übt es seine große Wirkung aus eben durch die Gestalt-
losigkeit und Unbestimmtkeit, wie Laozi im Kapitel 78 geschrieben hat:
“nichts in der welt ist weicher und schwächer als wasser/ und doch gibt es
nichts, das wie wasser / starres und hartes bezwingt.”1 Im alltäglichen
Leben scheint ein harter Stein demWasser den Weg versperren zu können.
Aber tatsächlich wird der Stein vom Wasser verändert. Die Kraft des
Wassers liegt nicht im Bewahren von etwas, sondern in einer unaufhör-
lichen Selbst-Negation. Nichts in der Welt ist passender als die Wasser-
Metapher, um die Kraft der Selbst-Negation zu veranschaulichen. Beim
Fließen des Wassers steht das Moment der Negation im Vordergrund, was
Heraklits so ausgedrückt hat, dass man nicht ein und demselben Fluss
zweimal betreten kann. Die Bewegung und die Wirkung des Dao sind
eben ähnlich wie das Fließen des Wassers. In dieser unaufhörlichen Funk-
tion der Selbst-Negation und der Selbst-Entformung strömt das Dao nach
vorn.

Zusammenfassend übt das Dao seine Wirkung aus eben durch die
Funkiton der Entformung der Selbst-Negation und das Dao verwirklicht
seinen Nutzen eben durch seine leere Stellungnahme, die sich als ohne
bestimmte Positionierung darbietet. Nur bei dieser Stellungnahme ohne
bestimmte Positionierung lassen sich alle Möglichkeiten zeugen. Das ist
die Konstruktion durch die Negation, die Positivität durch die Negativität.
In diesem Sinne ist es nicht entscheidend, dass Laozi nicht von der
Formung und von der Konstruktion gesprochen hat, sondern, dass Laozi
auch von der Konstruktion geredet hat, wenn er in der Blasebalg-
Metapher “bewegt und immer mehr zeugend” gesagt hat. Seiner Meinung
nach gilt die Funkiton der Entformung als die Voraussetzung der For-
mung. Nur aufgrund einer Negations-Funktion ist eine Konstruktion zu
erzeugen.

3.2 Die Funktion der Formung und die Funktion der Entformung als
die zwei Verwirklichungsweisen in ein und demselben Prozess,
nämlich dem des Lebens
Wie oben analysiert worden ist, sind die Funkiton der Formung des

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 99.



95

Geistes und die Funkiton der Entformung des Dao jeweils von Cassirer
und von Laozi als der einheitliche Bezugspunkt ihrer jeweiligen
Philosophie verstanden worden. Beide Funktionen sehen ganz gegen-
sätzlich und unvergleichbar aus, doch lassen sie sich tatsächlich ver-
gleichen, weil sie sich beide auf ein und denselben Prozess beziehen und
als die zwei Seiten ein und desselben Prozesses gelten. Der Prozess ist
genau der sich ewig erneuernde Prozess des Lebens. Das Streben nach
Erneuerung der Erkenntnis und der Lebendigkeit stellt die Kernaufgabe
aller Philosophie dar, einschließlich der Philosophien von Cassirer und
Laozi. Cassirer und Laozi sind sich darin einig, dass ein Rückkehr-
Prozess die notwendige Voraussetzung dafür ist, um die Lebendigkeit zu
bewahren, nämlich die Rückkehr vom Sein zum Prozess.

3.2.1 Die Rückkehr vom Sein zum Prozess: die gemeinsame Voraus-
setzung des Lebens bei Cassirer und Laozi
3.2.1.1 Die Rückkehr von der forma formata zur forma formans bei
Cassirer: mittels der Funkiton der Formung
Was Cassirer in seinem dreibändigen Werk „Philosophie der symboli-
schen Formen“ zu bewältigen versucht hat, ist eben die Aufgabe, die
Philosophie von der Fessel des metaphysischen Sein-Begriffs zu befreien.
Seiner Meinung nach sind viele unlösliche Konflikte wie z.B. die
Konflikte zwischen Objekt und Subjekt, Allgemeinen und Individuellen,
Leben und Geist u.s.w. aus der Setzung des absoluten Seins hervor-
gegangen. Aus einer metaphysischen Perspektive pflegt man die Erfah-
rung als etwas Starres, Fertigtes zu verstehen, doch den erfahrenden
Prozess zu vernachlässigen. Dann stellt man dieses Fertigte dem lebendi-
gen neuen Erkennensakt gegenüber und folglich scheint das Leben durch
die Fessel des Geistes seine Lebenskraft zu verlieren. Um dieses Dilem-
ma zu veranschaulichen, hat Cassirer die Sprache als das Beispiel ange-
führt. „Man betrachtet das syntaktische Gefüge und die grammatischen
‚Kategorien‘ der Sprache nicht selten gleich einem starren Produkt, das
sich der lebendigen Sprachbewegung entgegenstellt und sie beschränkt
und hemmt. Aber gerade dieser äusserliche Dualismus wird immer wieder
widerlegt, sobald man die Sprache im Humboldtschen Sinne, nicht als
Ergon, sondern als Energeia, nicht als bloss Gewordenes, sondern als ein
stetig sich Bildendes, fasst. Humboldt hat immer wieder betont, daß die



96

Sprache niemals anders wirklich ist, als in ihrer unmittelbaren Aus-
übung.“1

Am Beispiel der Sprache und durch die Berufung auf die Theorie
Humboldts hat Cassirer gezeigt, dass der Weg aus dem Dilemma des
Dualismus nur in einer Rückkehr von Gewordenem zu Bildendem, näm-
lich vom Sein zum Prozess, liegt. Warum das Wort „Rückkehr“ hier
benutzt worden ist, hat seine Ursache darin, dass das Gewordene aus dem
bildenden Prozess hervorgeht, und dennoch muss es wieder zurück in
einen bildenden und funktionierenden Prozess tauchen, damit neue
Erkenntnisse in Gang kommen. Bei Cassirer ist diese Rückkehr vom Sein
zum Prozess mit der Formulierung der Verwandlung von der forma
formata zur forma formans ausgedrückt worden. „So muss die Philo-
sophie der symbolischen Formen zwischen der forma formans und der
forma formata unterscheiden. Das Wechselspiel zwischen beiden macht
erst den Pendelschlag des geistigen Lebens selbst aus. Die forma formans,
die zur forma formata wird, die um ihrer eigenen Selbst- behauptung
willen zu ihr werden muss, die aber nichtsdestoweniger in ihr niemals
gänzlich aufgeht, sondern die Kraft behält, sich aus ihr zurückzu-
gewinnen, sich zur forma formans wiederzugebären – dies ist es, was das
Werden des Geistes und das Werden der Kultur bezeichnet.“2

Durch den Wechselspiel zwischen forma formata und forma formans
läßt sich der Konflikt zwischen Geist und Leben lösen. Der Geist ist nicht
ein ganz anderes Gebiet als das Leben, sondern ist das Leben eben als der
„Wille zur Form“ und die „Kraft zur Form“. „So lässt sich die Wendung
zur Idee, wenn wir sie im Spiegel der ‘symbolischen Formen’ betrachten,
nicht derart beschreiben, dass in ihr das Leben von sich selber gleichsam
Abschied nimmt, um in ein ihm Fremdes und Fernes hinauszugehen,
sondern dadurch, daß es in sich zurückgeht, daß es, im Medium der
symbolischen Formen, ‘zu sich selbst kommt’.”3 Einerseits findet sich
der Geist nicht in etwas fertig Gemachtem, das sich starr behauptet, sich
aller Veränderrung versagt und folglich dem werdenden Leben entgegen-
steht, sondern im ununterbrochen werdenden Prozess der Formschöp-

1 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 15.
2 Ebd., S. 18.
3 Ebd., S. 18.



97

fungen, in der Kraft, von der geschaffenen Form zum schaffenden
Formen zurückzukehren. Wenn eine Form die Kraft der Selbst-Erneue-
rung verlieren würde, würde sie sich in der Geschichte verlieren. Wenn
der Geist die Kraft des Schaffens verlieren würde, würde er tot sein.
Deshalb gilt der Geist als lebendiger Geist und veranschaulicht sich in der
werdenden Form, nämlich der forma formans. Andererseits ist es nicht so,
dass das Leben sich wegen der Sinngebung des Geistes verlieren würde,
sondern es ist so, dass das Leben sich nur durch das Medium der
Sinngebung des Geistes verwirklichen kann. Das heißt, es gibt für uns
kein unmittelbares Leben ausserhalb der Form. Das Leben bedarf der
Form, als die forma formans. Diese Rückkehr zur forma formans ist
genau die unentbehrliche Bedingung für das Schaffen bei Cassirer. Ob-
wohl der Begriff der forma formans die forma formata verneint, bedeutet
er jedoch nicht formlos. In diesem Sinne ist Cassirers Position eine ganz
andere als die Laozis, weil Laozi die Rückkehr zur Formlosigkeit betont.

3.2.1.2 Die Rückkehr vom Sein zum Nichtsein bei Laozi: mittels der
Funktion der Entformung
Schon lange wird Laozis Philosophie als eine Philosophie des Nichts
interpretiert. Begriffe wie Nichts, Leere, Nichts-Tun u.s.w werden als die
Kernbegriffe von Laozi gesehen. Trotzdem strebt auch Laozi nach einer
positiven Konstruktion. Laozi spricht auch von „Zeugen“ und „Gebären“.

Nur setzt dies zuerst das Nichts und die Leere voraus. Um eine neue
Konstruktion zu zeugen, ist eine Rückkehr vom Sein zum Nichts nötig.
Denn Laozis Meinung nach ist das Sein aus dem Nichts geboren worden
und jede Konstruktion benötigt das Negieren und das Entleeren der
gegebenen Bestimmtkeit. Laozi hat im Kapitel 40 und 41 über den Pro-
zess des Gebärens der Dinge gesprochen: „dem seienden entsprangen alle
dinge der welt/ das seiende – es entsprang dem nichtseienden“,1 „das
Dau gebar das eine/ das eine gebar die zweizahl/ die zweizahl gebar die
dreizahl/ aus der dreizahl wurde die vielzahl“.2 Draus ist zu sehen, dass
das Dao von Laozi als eine gebärende Kraft gesehen wird und das Dao

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73.
2 Ebd., S.75. Hier wurden die Begriffe von dem “Einen” und der “Zweizahl” von den
meisten Interpretoren in der Geschichte der chinesischen Philosophie als “Nichtsein”
und “Sein” intepriert.



98

diese Rolle der gebärenden Kraft eben durch den Umschlag zwischen
dem Nichtsein und dem Sein gespielt hat. Der Umschlag zwischen beiden
Zuständen veranschaulicht sich im Entsprungensein des Seins aus dem
Nichtsein und der Rückkehr vom Sein zum Nichtsein. Erstens ist das Sein
aus dem Nichtsein entsprungen, weil unendliche Möglichkeiten des Seins
im Nichtsein eingeschlossen sind, wie Laozi gesprochen hat: „das Dau als
ding – ein schattenhaftes ist es, nebelhaftes/ o nebelhaftes, schattenhaftes/
es ruht gestaltbares darin/ o schattenhaftes, nebelhaftes/ es ruht das ding-
liche darin/ o dunkles, dunkelgründig tiefes/ es ruht der samen kraft
darin“.1 Zweitens gilt das Nichtsein für Laozi als der Wurzel des Seins
und folglich muss das Sein zum Nichtsein zurückkehren, wie Laozi
geschrieben hat: „und alle dinge werden gedeihen/ so kann ich ihre rück-
kehr erschauen/ von allen dingen in ihrer vielfalt/ findet ein jedes zurück
zur wurzel“.2

Zusammenfassend betonen beide, Cassirer und Laozi, die Rückehr vom
Sein zur Funktion als der notwendigen Voraussetzung der Konstruktion.
Nur verwirklicht sich diese Rückkehr auf jeweils unterschiedliche Weise
bei Cassirer und bei Laozi. Bei Cassirer realisiert sich die Rückkehr eben
in der positiven Schöpfung des Geistes, während bei Laozi die Rückkehr
nur durch die negierende und entformende Funktion des Dao zustande
kommen kann. Deswegen realisiert sich die Konstruktion bei Cassirer
und bei Laozi auf zwei unterschiedlichen Wegen, d.h. bei Cassirer durch
die Position eines neuen Moments und bei Laozi durch die Negation
eines alten Moments.

3.2.2 Zwei unterschiedliche Dynamiken des Lebens bei Cassirer und
Laozi: die Kraft der Formung und die Kraft der Entformung
Wie oben erläutert wird, behaupten Cassirer und Laozi eine gemeinsame
Voraussetzung für die Konstruktion, nämlich die Überwindung des
starren Seins. Beide behaupten, dass das von der traditionellen Metaphy-
sik festgesetze Sein dazu führen kann, die Lebendigkeit zu zerstören und
unlösbare Konflikte hervorzurufen. Nur durch die Befreiung von der

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 61.
2 Ebd., S. 58.



99

Fessel des Seins kann man erst das echte Leben erhalten und kann die
wahre Welt sich darbieten. Ein lebendiger Prozess stellt den gemein-
samen Standort von Cassirer und Laozi dar. Aber woher kommt die
Dynamik des lebendigen Prozesses? Dafür haben Cassirer und Laozi
unterschiedliche Antworte gegeben. Cassirers Meinung nach besteht die
Wesenheit des Lebens eben in den unendlichen Schöpfungen des Subjekts,
d.h., das Leben besteht nur in der Form-Konstruktion. Aber Laozis Mei-
nung nach besteht das Leben im ewigen Prozess der Selbst-Negation,
nämlich in der Negation der Selbst-behauptung und in der Rückkehr zur
Formlosigkeit, mit Laozis Formulierung der„rückkehr zum wesen“,
wobei „rückkehr zum wesen heißt ewigdauern“.1 Draus ist es zu sehen,
dass die Kraft des Formens und die Kraft des Entformens für Cassirer und
Laozi die jeweilige Dynamik des Lebens sind. Eben wegen dieser
unterschiedlichen Dynamik präsentiert sich die erfahrene Welt auch in
einem unterschiedlichen Aussehen. Die zwei Arten des Aussehens kann
man jeweils mit der Metapher von den „sich kräuselnden Wellen“ und
vom „strömenden Fluss“ vergleichen.

3.2.2.1 Die Formung als die Dynamik des lebendigen Prozesses bei
Cassirer: eine Metapher von den „sich kräuselnden Wellen“
Cassirers Meinung nach kann die Lebendigkeit nur durch den unend-
lichen Formungsprozess bewahrt werden. Eine in der Geschichte geschaf-
fene Form muss eine modifizierbare Form sein, nämlich immer wieder im
neuen Formungsprozess auf neue Sinnsgefüge verweisen, um ihre Leben-
digkeit zu bewahren. Und für jedes spezielle Individuum realisiert sich
auch sein Leben in diesem unendlichen Formungsprozess. Mit anderen
Worten, das Ich schafft die Formen und gleichzeitig kommt das Ich im
formenden Prozess eben erst zustande. Das Leben des Ich ist somit mit
dem formenden Prozess identisch. Deshalb präsentiert sich das Leben als
eine ununterbrochene Erweiterung von den Sinnsgefügen, ganz ähnlich
wie die sich kräuselnden Wellen. Die Metapher von den sich kräuselnden
Wellen schliesst in sich drei Andeutungen:

Erstens gibt es beim formenden Prozess ein Zentrum. Dieses Zent-
rum ist eben der „Standort“ des Subjekts, den Cassirer in seinen Werken

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.



100

vielmals erwähnt hat. “Die »Unterscheidung der Gegenden im Raume«
nimmt ihren Ausgang von dem Punkt, in welchem sich der Sprechende
selbst befindet, und sie dringt von hier aus in konzentrisch sich ausbrei-
tenden Kreisen zur Gliederung des objektiven Ganzen, des Systems und
Inbegriffs der Lagebestimmungen vor.“1 Wenn der Standpunkt ausge-
wählt und bestimmt wird, wird die Ganzheit des Sinnsgefüges auch
entsprechend bestimmt. Folglich ist die Wahl einer bestimmten Perspek-
tive für Cassirer der entscheidenden Moment im formenden Prozess. Z. B.
bedeutet die Wahl der Perspektive des Ich die symbolische Funktion des
Ausdrucks, während die Wahl der Perspektive des Es die Funktion der
Bedeutung bedeutet. Deshalb machen die verschiedenen Perspektiven des
Ich, Du und Es die drei Basisphänomene aus. Alle anderen Schöpfungen
erweitern sich rund um dieses Zentrum der Basisphänomene.

Zweitens gilt die neue Schöpfung nicht als die Aufhebung der vorher
vorhandenen Formen, sondern als die Erweiterung der vorherigen For-
men unter neuen Bedingungen. Die vorherigen Formen bewahren ihr Le-
ben nur durch diese Erweiterung. Die Wesenheit des unendlichen For-
mens besteht im ununterbrochenen Hinzufügen des neuen Sinnsgefüges.
Diese Erweiterung veranschaulicht sich am Beispiel der Sprache. „Die
bildende Kraft der Sprache gleicht nicht einem Strome, der an die vorhan-
denen und gegebenen Sprachformen wie an einen festen Wall anprallt
und sich an ihm bricht – sondern sie durchflutet beständig diese Formen
selbst und erhält sie innerlich-beweglich.“2

Darüberhinaus hat Cassirer noch ein anderes Beispiel angeführt, um
diesen Erweiterungsmodus des Formens zu veranschaulichen, nämlich
das Beispiel aus der Mathematik. Er hat gesagt, „auch die theoretische
Form erweist sich vielmehr als einer unbeschränkten Erweiterung fähig –
und dieser Verzicht auf ihre Endgültigkeit tut ihrer Allgemeingültigkeit in
keiner Weise Abbruch.“3 Z.B. kann der Begriff „natürliche Zahl“ sich
zum Begriff „rationale Zahl“ erweitern und diese Erweiterung bedeutet

1 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.157.
2 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.17.
3 Ebd., S.21.



101

nicht, dass die natürliche Zahl ihre Allgemeingültigkeit verloren hat, son-
dern bedeutet, dass in den unterschiedlichen Sinnsgefügen oder unter den
unterschiedlichen Bedingungen die natürliche Zahl und die rationale Zahl
ihre jeweilige Allgemeingültigkeit behalten. Draus ist zu erschließen, dass
die Erweiterung wesentlich eine andere unterscheidende Bestimmung der
Bedingung ist. „Die »Erweiterung«, die wir vollziehen, indem wir, über
das Gebiet der ‚natürlichen Zahlen‘ hinausgehend, das System der
‚rationalen Zahlen‘ aufbauen, bedeutet, daß wir in die Gesamtheit dieser
Bedingungen eine bestimmte Unterscheidung einführen; ... Die Forde-
rung, daß es zu jedem Element ein ‚nächstfolgendes‘ geben muss, ist im
Ganzen der rationalen Zahlen aufgegeben. In ihnen besitzen wir eine
‚überall-dichte‘ Menge, in der es weder ein erstes, noch ein letztes Glied
giebt und in der sich zwischen zwei noch so nahen Elementen immer
wieder andere, der Menge selbst angehörige Glieder angeben lassen.“1

Zusammenfassend bedeutet jeder Formungsprozess für Cassirer ein
Bestimmen des Standpunktes und der Bedingungen. Das Bestimmen des
Standpunktes oder der Bedingung realisiert sich nicht durch die Negation
der alten Momente, sondern durch die Setzung neuer Momente. Mit ande-
ren Worten, der lebendige Prozess ist für Cassirer eine Setzung(das Leben)
durch die Setzung(die Form), ein Plus-Prozess. Im Gegensatz dazu ist
dieser Prozess für Laozi eine Setzung(das Leben) durch die Negation (die
Formlosigkeit), ein Minus-Prozess, was im folgenden erläutert wird.

3.2.2.2 Die Entformung als die Dynamik des lebendigen Prozesses bei
Laozi: eine Metapher vom „strömenden Fluss“
Mit der Metapher vom „strömenden Fluss“ lässt sich der Lebensmodus
für Laozi veranschaulichen. Hier werden auch zwei Andeutungen einge-
schlossen, was mit den oben erwähnten Andeutungen bei Cassirer ver-
gleichbar ist.

Erstens gibt es im lebendigen Prozess bei Laozi kein Zentrum. Im
Vergleich zu einer bestimmten Position des Subjekts bei Cassirer gibt es
für Laozi keine bestimmte Perspektive eines Subjekts. Jedes Bejahen
eines festen Standorts bedeutet ein Verlieren an Lebendigkeit. Dies ist

1 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Köhnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.77.



102

ganz ähnlich wie das Fließen des Wassers, dessen Leben eben in seinem
Fließen durch alle Dinge ohne irgendeinen Halt auf einem festen Punkt
besteht. Deswegen stammt die Lebenskraft aller Dinge einschließlich des
Menschen aus der ununterbrochenen Befreiung vom bestimmten
Standpunkt oder von den bestimmten Perspektiven. Einen Zustand mit
dem bestimmten Standpunkt hat Laozi als den starren und harten Zustand
beschrieben, und einen Zustand ohne den bestimmten Standpunkt hat er
als den zarten und schwachen Zustand beschrieben. Und er behauptet,
dass der letztere Zustand, d. h. der zarte und schwache Zustand, der Fall
ist, in dem sich die Lebendigkeit bewahren kann. „so sind das starre und
harte gefährten des todes/ das zarte und schwache gefährten des lebens“.1

Das Dao kann ewig dauern und das ewige Leben bewahren, eben weil es
von Natur aus ohne bestimmten Standpunkt und ohne bestimmte Pers-
pektive ist. Die Aussicht des Dao stellt ein Panorama dar. Ohne den
bestimmten Standpunkt betrachtet das Dao alles als gleichberechtigt.
„himmel und erde kennen nicht güte/ wie die opferhunde aus stroh sind
für sie alle dinge/ die weisen kennen nicht güte/ wie die opferhunde aus
stroh sind für sie alle menschen“.2 Daraus ist zu sehen, dass der Mensch
den Zustand des Dao auch nachahmen muss, um sein Leben zu bewahren,
so wie sich „die weisen“ bei Laozi verhalten.

Zweitens bedeutet die Negation des zuvor Vorhandenen das Ent-
stehen des Neuen, und das Entstehen des Neuen benötigt die Negation
des Vorhandenen, d.h., der Prozess des Entformens gilt als der selbe
Prozess des Formens. Die Metapher des Flusses veranschaulicht diesen
zwei-seitigen Prozess. Der Fluss des Wassers kann zur Erosion eines
Steines führen und gleichzeitig ist in diesem Prozess der Erosion die neue
Form des Steines entsprungen. Das Fließen des Flusses stellt einen
solchen Prozess dar, in welchem sich Etwas verringert und gleichzeitig
Etwas als sein Gegenteil vermehrt. Die Bewegung des Dao ist eben
diesem Fließen des Flusses vergleichbar, nämlich ein und derselbe
Prozess des Verringerns und des Vermehrens. „gleicht nicht das Dau des
himmels/ dem spannen des bogens? / das hohe wird herabgedrückt/ das
tiefe wird gehoben/ vom überfluß wird abgekargt/ das karge aufgewogen/

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 97.
2 Ebd., S. 53.



103

das Dau des himmels nimmt vom überfluß/ das karge aufzuwiegen“.1

Es scheint, dass ein Wechselspiel zwischen beiden gegensätzlichen
Polen die Dynamik der Bewegung ausmacht, tatsächlich können die
Gegensätze nur durch eine entformende und negierende Kraft zustande
kommen. Das heißt, es gibt keine gegebenen Gegensätze, es gibt nur eine
entformende Kraft, unter deren Wirkung die verschiedenden Gegensätze
erst entstehen. Der Pluspol und der Minuspol sind nur die zwei Seiten des
selben entformenden Prozesses. Wie der Fluss alle Dinge durchfließen
und nicht an irgendeinem Punkt anhalten will, will die entformende Kraft
des Dao alle Formen auf die Leere reduzieren. Die positiven und die
negativen Momente, nämlich die verringerten Momente und die vermehr-
ten Momente, die in diesem entformenden Prozess aufgetreten sind, sind
nur die momentanen Formen, die eben die Wirkungen der entformenden
Kraft präsentieren. Deshalb kann man sagen, dass die Bewegung des Dao
eine lineare Richtung von der Form zur Leere hat und die stetige
Negation des vorherigen Moments darstellt. Folglich bewahrt sich das
Leben der Form bei Laozi nicht durch ihre Selbst-Erweiterung in einer
anderen Form wie bei Cassirer, sondern durch ihre Selbst-Negation.
Diese Dialektik von Setzung und Negation veranschaulicht sich an
mehreren Stellen im Buch Laozis: „so stellt der weise sein selbst zurück/
und ist den anderen voraus/ wahrt nicht sein selbst/ und es bleibt ihm
bewahrt“.2

Zusammenfassend ist zu sagen, dass bei Laozi die zwei Merkmale
des Entformens als die Lebens-Dynamik durch die Metapher des Flusses
gezeigt worden ist, nämlich durch das Fehlen eines bestimmten Standorts
und die lineare Bewegung der Selbst-Negation. Im Vergleich dazu, wer-
den bei Cassirer die zwei Merkmale des Formens als die Lebens-
Dynamik durch die Metaper der sich kräuselnden Wellen gezeigt, d. h.,
ein bestimmter Standort gilt als das Zentrum und die mehrdimensionale
Bewegung bewirkt die Selbst-Erweiterung.

3.3 Das Lernen und das Vergessen als die praktische Verwirkli-
chungsweise des lebendigen Prozesses bei Cassirer und bei Laozi

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 98.
2 Ebd., S. 53.



104

Oben haben wir theoretisch ausgeführt, dass die Einheit der Vielfältig-
keiten der erfahrenden Welt nicht nur für Cassirer sondern auch für Laozi
in einem gemeinsamen Prozess liegt, nämlich einem lebendigen Prozess.
Doch gilt dieser für Cassirer als ein lebendiger Prozess der Formung,
während dieser Prozess für Laozi ein lebendiger Prozess der Entformung
ist. Die Formung und die Entformung sind die von Cassirer und Laozi
angenommenen unterschiedlichen Weisen, durch die sich die Welt von
der Fessel des starren Seins befreit und die Philosophie aus dem
traditionellen metaphysischen Dilemma herauskommt. Deswegen liegt
das Wesen der Formung und der Entformung ganz genau im Erhalten des
lebendigen Prozesses, nämlich der Rückkehr vom Sein zur Funktion der
Formung oder der Entformung. Aber wie kann man sich immer in einem
lebendigen Prozess befinden und nicht in ein starres Sein geraten? Mit
anderen Worten, wie kann sich das Erhalten der Formung oder der
Entformung im praktischen Sinne verwirklichen? Diese Verwirklichungs-
weise bietet sich bei Cassirer und Laozi ganz gegensätzlich dar, nämlich
bei Cassirer durch die Weise des Lernens und bei Laozi durch die Weise
des Vergessens.

3.3.1 Das Lernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom
Sein zum Prozess bei Cassirer
Cassirer hat das Beispiel von den großen Werken in der Geschichte
angeführt, um die Rückkehr vom Sein zur Funktion zu veranschaulichen.
„Es (das Werk) wird zum Vermittler zwischen Ich und Du, nicht indem es
einen fertigen Gehalt von dem einen auf das andere überträgt, sondern
indem sich an der Tätigkeit des einen die des anderen entzündet. Und
hieraus erkennt man auch, warum die wahrhaft großen Werke der Kultur
uns niemals als etwas schlechthin Starres, Verfestigtes gegenüberstehen,
das in dieser Starrheit die freie Bewegung des Geistes einengt und hemmt.
Ihr Gehalt besteht für uns nur dadurch, daß es ständig von neuem
angeeignet und dadurch stets aufs neue geschaffen wird.“1 Daraus ist zu
sehen, dass das Leben des Werkes nicht in seinem fertigen Gehalt liegt,
sondern nur in der ständigen Erneuerung seines Gehalts durch die Tätig-
keit der Aneignung. Die auf dem Papier stehenden Wörter können viel-

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 111.



105

leicht unveränderlich bleiben, doch bietet sich der Gehalt immer wieder
verschieden dar in den verschiedenen Verständnissen der Leser und ganz
genau in diesen verschiedenen Interpretationen der Leser ist das Leben
des Werkes erhalten worden.

Man kann sagen, dass ein Werk aus der schaffenden Tätigkeit eines
Subjekts stammt und sich sein Leben durch die aneignende Tätigkeit
eines anderen Subjekts bewahren läßt. Deswegen bewahrt sich das Leben
von Anfang an nur in der funktionierenden Tätigkeit, nicht im starren
Sein. Die Tätigkeit des Schaffens und der Aneignung gilt als solche
Tätigkeit, die die Wirkung ausübt, den Zustand vom Sein zur Funktion
zurückzuführen. Und Cassirers Meinung nach basiert das Schaffen wie-
der auf der Aneignung, weil das neue Schaffen als die Erweiterung des
Vorherigen gilt und folglich eine Aneignung des Vorherigen voraussetzt.
Deshalb macht die Tätigkeit der Aneignung für Cassirer die wesentliche
Weise aus, durch die sich die Ewigkeit des Lebens verwirklicht.

Diese Tätigkeit der Aneignung bedeutet für Cassirer ein aktives
Verständnis von Etwas, nicht ein passives Übertragen von Etwas. „Denn
am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in dessen beharrender
Existenz der schöpferische Prozeß erstarrt, sondern das »Du«, das andere
Subjekt, das dieses Werk empfängt, um es in sein eigenes Leben einzu-
beziehen und es damit wieder in das Medium zurückzuverwandeln, dem
es ursprünglich entstammt.“1 Daraus ist zu erschließen, dass das Wesen
der Aneignung in diesem „In-das-Medium-Zurückzuverwandeln“ liegt.
Deswegen ist die Aneignung wesentlich ein Prozess der Vermittlung: „das
Sich-Mitteilen verlangt eine Gemeinschaft in bestimmten Prozessen,
nicht in der bloßen Gleichheit von Produkten.“2 Eben im Prozess der An-
eignung läßt sich die Inspiration des Lerners entzünden, wie es im oben
erwähnten Zitat gesagt hat: „Es (das Werk) wird zum Vermittler zwischen
Ich und Du, nicht indem es einen fertigen Gehalt von dem einen auf das
andere überträgt, sondern indem sich an der Tätigkeit des einen die des
anderen entzündet.“3

Nicht nur das Leben des Werkes sondern auch das Leben des

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 110.
2 Ebd., S. 108-109.
3 Ebd., S. 111.



106

Subjekts verwirklicht sich in der Tätigkeit der Aneignung. Es sieht aus,
dass das „Ich“ etwas lernt, aber tatsächlich ist es, dass das „Ich“ im Pro-
zess des Lernens erst entstanden ist. „Wir fanden, daß die Scheidung zwi-
schen »Ich« und »Du«‚ und ebenso die Scheidung zwischen »Ich« und
»Welt«‚ den Zielpunkt, nicht den Ausgangspunkt des geistigen Lebens
bildet.“1 Das heißt, die Scheidung zwischen Ich und Welt, zwischen Ich
und Du veranschaulicht sich nur im als Resultat angesehenen Produkt,
nicht im Prozess der Produktion. Im Prozess der Produktion, der durch
die geistige Tätigkeit der Aneignung erreicht wird, ist die Scheidung
zwischen Ich und Welt, zwischen Ich und Du verschwunden und alles
verschmilzt zu einer Einheit. Wir haben auch oft im täglichen Leben das
Gefühl, dass wir beim Lernen mit den gelernten Gehalte verschmolzen
sind.

Kurz gesagt, das Leben bewahrt sich und durch die Tätigkeit der
Aneignung, nämlich eben im Prozess des Lernens, läßt sich auch die
Frage der Einheit lösen. Im Vergleich dazu hat Laozi eine gegensätzliche
These aufgestellt, wonach sich das Leben nicht im Prozess des Lernens,
sondern im Prozess des Verlernens verwirklicht und so die Einheit
erreicht wird.

3.3.2 Das Verlernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom
Sein zum Prozess bei Laozi
Das Buch von Laozi beinhaltet zwei Hauptteile: einerseits hat Laozi im
Buch beschrieben, was das Dao ist und wie sich das Dao verhält; anderer-
seits hat er erklärt, wie sich ein Mensch verhalten soll, wenn er das Dao
erkennen und durchführen möchte. Laozi hat den Begriff „der Wei-
se“ aufgestellt, um den Menschen zu benennen, der sich dem Dao widmet.
Und im Buch von Laozi gibt es an vielen Stellen Beschreibungen des
Verhaltens des Weisen. Z. B. im Kapitel 2: „darum tut der weise ohne
taten/ bringt belehrung ohne worte“, im Kapitel 3: „ so herrscht der weise:
das herz leeren/ den bauch füllen/ stärken die knochen/ schwächen den
willen/ immer läßt er das volk ohne wissen und begierde“, im Kapitle 5:
„die weisen kennen nicht güte/ wie die opferhunde aus stroh sind für sie
alle menschen“, im Kapitel 7: „so stellt der weise sein selbst zurück/ und

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 107.



107

ist den anderen voraus/ wahrt nicht sein selbst/ und es bleibt ihm bewahrt/
denn ohne eigensucht/ vollendet er das eigene“, u.s.w.. Daraus können
wir sehen, dass sich der Weise ganz ähnlich verhält wie die Bewegung
des Dao. Er besitzt keinen starren Standort, sogar einen ohne Selbst, er
wird nimmer bei einer bestimmten Tat oder einem bestimmten Wort ver-
weilen. Er hat die Fähigkeit, die Rückkehr vom Sein zum Nichtsein zu
realisieren, wie sich das Dao bewegt: „zurückziehn nach getanem werk/
so ist das Dau des himmels“.1

Wie kann man diese Fähigkeit des Zurückziehens vom Sein zum
Nichtsein erhalten? Laozis Meinung nach muss man einen anderen Weg
als den Weg des Lernens betreten, nämlich den Weg des Verlernens als
den Gegensatz des Lernens. „wer dem lernen ergeben, gewinnt täglich/
wer dem Dau ergeben, verliert täglich/ verlierend, verlernend gelangt er/
mählich dahin, nicht mehr tätig zu sein“.2 Durch das allmähliche Ver-
lernen und Vergessen wird das Subjekt endlich einen Zustand erreichen,
in dem das Subjekt nichts tut und auch seines Selbst vergisst. Das Subjekt
in diesem Zustand stellt eine leere Subjektivität dar, die höchst leer und
ruhig ist. Dadurch läßt sich das Wesen des Dao „erschauen“, nämlich die
ewige Lebendigkeit in der Leere. Das heißt, aus einer leeren Perspektive
die Leere des Dao zu erschauen. Die Weise des Erschauens ist eben die
Weise, durch die allein man das Dao erkennen kann. Man muss den
Zustand der leeren Subjektivität erreichen, um das Dao zu erschauen.
„erreiche den gipfel der leere/ bewahre die fülle der ruhe/ und alle dinge
werden gedeihen/ so kann ich ihre rückkehr erschauen“.3

Wenn man den Zustand der leeren Subjektivität erreicht, dann kann
man die wesentliche Dynamik des Dao erschauen und folglich auch die
Prinzipien aller Dinge erkennen. Deshalb braucht man nicht mehr neues
Wissen zu lernen, um die Wahrheit zu erhalten, sondern man soll das
Erlernte vergessen, um den Zustand der leeren Subjektivität zu erreichen.
Es ist ein Prozess in der Minus-Richtung, nicht ein Prozess in der Plus-
Richtung, das Dao zu praktizieren. In diesem Sinne hat Laozi im Kapitel
47 seines Buches den extremen Erkenntnis-Zustand des Weisen beschrie-

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 54.
2 Ebd., S. 78.
3 Ebd., S. 58.



108

ben: „nicht aus dem hause gehn/ doch alles wissen/ nicht aus dem fenster
blicken/ und doch das Dau des himmels sehn/ je weiter hinaus man geht/
desto weniger weiß man/ darum geht der weise nicht hinaus/ und weiß
doch/ blickt nicht hin/ und kann doch der dinge namen nennen/ handelt
nicht/ und vollendet doch“.1

Daraus ist zu ersehen, dass das wichtigste Moment der Rückkehr
vom Sein zur Funktion im „Selbstvergessen“ liegt, nicht nur für Laozi,
sondern auch für Cassirer. Das Selbstvergessen bei Cassirer deutet auf die
Einheit von Subjekt und Objekt im lernenden und schöpfenden Prozess
hin: „Die organische Einheit und der organische Zusammenhang stellt
sich wieder ein und stellt sich wieder her, sofern der Mensch mit dem
Werkzeug, das er gebraucht, mehr und mehr »verwächst«; sofern er es
nicht lediglich als ein bloß Materielles, als ein Ding- und Stoffhaftes an-
sieht, sondern sich in den Mittelpunkt seiner Funktion versetzt und sich,
kraft dieser Verlegung des Schwerpunkts, mit ihm gewissermaßen soli-
darisch fühlt. Dieses Gefühl der Solidarität ist es, was den echten Hand-
werker beseelt“.2 Unterschiedlich ist nur, dass für Cassirer dieses Selbst-
vergessen im lernenden oder schöpferischen Prozess erreicht wird, wäh-
rend für Laozi dieses Selbsvergessen durch das allmähliche Verlernen
erreicht wird.

Zusammenfassend läßt sich sagen, dass in diesem Kapitel die Ausein-
andersetzung Cassirers und Laozis mit der Einheit-Frage erläutert wird.
Sie beide streben nach der Einheit der vielfältigen Welt und haben die
Einheit in einem Prozess gesucht. Dieser Prozess ist für Cassirer der
lebendige Prozess der Formung, während er für Laozi der lebendige
Prozess der Entformung ist. Entsprechend haben Cassirer und Laozi
jeweils eine unterschiedliche praktische Weise aufgestellt, um den
lebendigen Prozess zu bewahren, nämlich die Weise durch das Lernen
oder durch das Verlernen. Dieses unterschiedliche Verständnis im episte-
mologischen Sinne wird auch ihr Verständnis im ethischen Sinne
beeinflussen. Das unterschiedliche Verständnis der Wertfrage von Cassi-

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 77.
2 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
171.



109

rer und Laozi wird im nächsten Kapitel erläutert werden.



110



111

Kapitel 4: Die Freiheit durch Tun und Nichts-Tun: die positive und
negative Bewertung der Kultur bei Cassirer und Laozi

In den letzten zwei Kapiteln haben wir schon erläutert, wie Cassirer und
Laozi auf unterschiedliche Weise die Vielfältigkeit und die Einheit der
Welt erklären. Cassirer behauptet, dass die Vielfältigkeit der Welt in der
Pluralität der symbolischen Formen und die Einheit der symbolischen
Formen in der Lebendigkeit des formenden Prozesses liegen. Im
Vergleich dazu behauptet Laozi, dass die Vielfältigkeit der Welt in der
linearen Entwicklung der Selbst-Negation und die Einheit im ewigen
Leben der Entformungskraft des Dao zu finden sind. Diese unterschied-
liche Weltanschauung beeinflusst auch ihre jeweilige Wertanschauung,
nämlich die Bewertung der symbolischen Formen als der Kultur. Cassi-
rers Meinung nach soll die Seinfrage der Wertfrage vorangehen, wie er
über die Technik als eine symbolische Form geschrieben hat: „Die Be-
stimmung des »Seins« und »Soseins«, die Anschauung dessen, was die
Technik ist, muß dem Urteil über ihren Wert vorangehen.“1 Das heißt,
dass wir erst auf die Bewertung der Kultur eingehen können, nachdem
wir danach geforscht haben, was die Kultur ist. Und jetzt ist auf die
ethische Ebene zu sprechen zu kommen, nachdem wir uns in den letzten
zwei Kapiteln mit der Seinsfrage auseinandergesetzt hatten, um ein
ethisches Urteil über die Kultur zu fällen. Nicht nur die Erkenntnis, son-
dern auch die Bewertung, stellt die Aufgabe der Philosophie dar, wie
Cassirer selbst gesagt hat: „Auch die Philosophie steht freilich den Inhal-
ten der geistigen Kultur nicht nur betrachtend und prüfend, sondern rich-
tend gegenüber. Sie will nicht lediglich erkennen, sondern sie darf und
muß anerkennen und verwerfen, beurteilen und werten, entscheiden und
richten.“2

Die Bewertung der Kultur stellt nicht nur die immanente Anfor-
derung der Theorie dar, sondern auch die nötige Aufgabe im praktischen
Sinne. Die Zeiten, in denen Cassirer und Laozi gelebt haben, sind in dem
Sinne gleichartig, dass die gesellschaftliche Ordnung ins Chaos geraten

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
147.
2 Ebd., S. 147.



112

ist1 und folglich die menschlichen Schöpfungen, nämlich die Kultur, von
den Gelehrten heftig kritisiert worden sind. Deshalb es ist für sie beide
unausweichlich, außer nach dem Sinn auch nach dem Wert der Kultur zu
fragen und die ethische Bedeutung der Kultur zu beurteilen. Sie sind
beide vor der gleichen Aufgabe gestanden, und doch zu einem ganz
gegensätzlichen Schluss gekommen. In diesem Kapitel wird es erläutert,
wie sie schrittweise dazu gekommen sind.

4.1 Die Kritik an der Kultur in den jeweiligen Zeiten von Cassirer
und Laozi
Laozi lebte in einer uralten Zeit vor mehr als zwei tausend Jahren, wäh-
rend Cassirer in einer Zeit vor nicht mehr als zwei hundert Jahren lebte.
Es scheint so, dass beide Zeiten unvergleichbar sind. Doch präsentiert
sich in den zwei Zeiträumen ein ähnliches Merkmal, nämlich eine Zeit in
der Krise. Die gesellschaftliche Ordung ging in den zwei Zeiten ins
Chaos und folglich begannen die besten Köpfe ihrer jeweiligen Zeiten an
den Leistungen der Kultur zu zweifeln und über den Wert der Kultur zu
reflektieren. Die Reflexion über die Kultur hat die heftige Kritik daran
hervorgerufen. In ihren jeweiligen Werken haben Cassirer und Laozi auch
die hauptsächlichen kritischen Meinungen angegeben. Jetzt lassen wir
uns zuerst mal sehen, wie solche kritischen Meinungen argumentieren.

4.1.1 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des
Eudaemonismus: der Verzicht auf das menschliche Glück
Die eine Kritik an der Kultur kommt aus ihrer negativen Auswirkung auf
das menschliche Glück. Wenn man im ethischen Sinne die Glückseligkeit
als das Ziel setzt, dann kann die Kultur nicht dazu beitragen, sondern
verhindert es, das Ziel zu erreichen. Diese Meinung ist nicht nur von den
morgenländischen Kulurkritikern wie den Zeitgenossen von Laozi,
sondern auch von den abendländischen Kulturkritikern wie den Zeitge-
nossen von Cassirer geäußert worden. Cassirer hat in seinem Werk die
Kulturkritik von Rousseau so zitiert: „Mitten in der Aufklärungszeit er-
hebt Rousseau seine flammende Anklagerede gegen die ‚Künste und

1 Bei Cassirer war es die Zeit des Weltkrieges, während bei Laozi es die Zeit des
Frühling-Herbsts in der chinesischen Geschichte war, in der viele Kriege zwischen
verschiedenen Fürsten ausbrachen.



113

Wissenschaften‘. Sie haben den Menschen in sittlicher Hinsicht entnervt
und verweichlicht, und sie haben in physischer Hinsicht seine Bedürf-
nisse nicht befriedigt, sondern statt dessen tausend unstillbare Triebe in
ihm erregt.“1 Das heißt, die menschlichen Schöpfungen wie die „Künste
und Wissenschften“ vermehren das glückliche Gefühl des Menschen
nicht, sondern bringen vielmehr die Menschen ins Unglück. Die kultu-
rellen Tätigkeiten können dem Menschen nicht die seelische Ruhe brin-
gen, sondern versetzen den Menschen in die Unruhe.

Diese Kritik ist besonders heftig an der Technik als einer kulturellen
Form geübt worden. „Für jene skeptische und negative Kulturkritik, wie
sie im 18. Jahrhundert mit Rousseau einsetzt, scheint es kein gewich-
tigeres Zeugnis, keinen stärkeren Beleg geben zu können als die Entwick-
lung der modernen Technik.“2 Die große Entwicklung der modernen
Technik hat nicht nur auf die mächtige Kraft des kulturellen Schaffens
hingewiesen, sondern auch vielmehr den Zweifel an der Nachwirkung der
Kultur erregt. Die damaligen Kulturkritiker haben bemerkt, dass, obwohl
sich die von der modernen Maschine dank der technischen Entwicklung
hergestellten Produkte immer mehr häufen, sie dem Menschen das Glück
nicht bringen können, sondern vielmehr das Unglück bringen. Das von
der technischen Entwicklung verursachte gesellschaftliche Problem liegt
darin, dass sie die unendliche Begierde erregen wird: „Jedes gestillte
Bedürfnis dient nur dazu, in gesteigertem Maße neue Bedürfnisse hervor-
zutreiben – und aus diesem Kreislauf ist für den, der einmal in ihn einge-
gangen ist, kein Entrinnen.“3

Laozi hat in seinem Buch die ähnliche Meinung geäußert: „farben-
pracht blendet das auge/ klangreichtum betäubt das ohr/ feinschmeckerei
verdirbt den geschmack/ hetzen und jagen verwirren das herz“.4 Was
Laozi damit äußern möchte, stellt den schädigenden Einfluss der kultu-
rellen Tätigkeit auf den ruhigen Naturzustand des Menschen dar. Die

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 103.
2 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
180.
3 Ebd., S. 181.
4 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 56.



114

Überflüssigkeit der kulturellen Produkte kann die innere Ruhe des
Menschen zerstören und ihn ins Unglück versetzen.

Eigentlich ist die Ansicht seit langem in der philosophischen Ge-
schichte vorhanden gewesen, wonach die menschliche Geschichte
niemals eine glückliche Geschichte ist. Wie Cassirer sich auf Hegel
berufen hat: „Hegel hat von der Weltgeschichte gesagt, dass sie nicht die
Stätte des Glückes sei; die friedlichen und glücklichen Perioden seien
leere Blätter im Buche der Geschichte.“1 Es sieht aus, als ob die Mensch-
heit ihren glücklichen Naturzustand verloren hat, wenn sie damit an-
gefangen hat, zu versuchen, mit ihrer kulturellen Tätigkeit die Welt
umzugestalten. Deshalb ist die Kultur, weil sie die Glückseligkeit der
Menschheit zerstört hat, mit vielen heftigen Kritiken konfrontiert worden
nicht nur imAbendland sondern auch im Morgenland.

4.1.2 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive der deonto-
logischen Ethik: das Dilemma der kulturellen Logik
Was den Maßstab des ethischen Urteils über die Kultur betrifft, ist sich
Cassirer mit Kant einig. Sie beide haben behauptet, dass das Urteil über
die Kultur nicht an einem äußerlichen Kriterium gefällt werden soll,
sondern an ihrer inneren Logik. Cassirer hat die Technik als das Beispiel
angeführt und betont: „Und doch kann das eigentliche Urteil über sie
(Technik) nur aus ihr selbst, nur aus der Einsicht in das ihr innewohnende
immanente Gesetz gewonnen werden.“2 Er hat diese Meinung in seinem
Text Zur Logik der Kulturwissenschaften wieder mal geäußert: „Der
wahre Wert liegt nicht in den Gütern, die der Mensch als ein Geschenk
der Natur und der Vorsehung empfängt. Er liegt allein in seinem eigenen
Tun und in dem, wozu er sich durch dieses Tun macht.“3 Deshalb hält
Cassirer die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des Eudaemonismus
für eine das richtige Ziel verfehlende Kritik, weil sie die richtige Schwä-
che der Kultur selbst vernachlässigt hat und nur die negativen Leistungen

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 103.
2 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
147.
3 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 104.



115

der Kultur beachtet hat. Wie er gesagt hat, liegt das Problem in Folgen-
dem: „Der Frage nach dem Kulturgehalt schob sich die nach ihrer Leis-
tung unter.“1 Was auch immer es ist, sei es die „Glückseligkeit“, sei es
die „Vollkommenheit“ der Menschheit, wie Rousseau sie aufgestellt hat,2

es kann nicht als der Maßstab der Kulturkritik gelten.
Wenn das Urteil über die Kultur nur „aus der Einsicht in das ihr

innewohnende immanente Gesetz gewonnen werden“ kann, worin besteht
dann das immanente Gesetz, was sind der „Gestaltungswille“ und die
„Gestaltungskraft“ der Kultur? Cassirer hat die Fragen wie folgt beant-
wortet: „Nicht die Glückseligkeit, sondern die ‚Glückwürdigkeit‘ ist das,
was die Kultur dem Menschen verspricht und was sie ihm allein geben
kann. Ihr Ziel ist nicht die Verwirklichung des Glückes auf Erden, son-
dern die Verwirklichung der Freiheit, der echten Autonomie, die nicht die
technische Herrschaft des Menschen über die Natur, sondern die
moralische Herrschaft über sich selbst bedeutet.“3 Daraus ist zu ersehen,
dass der von Cassirer aufgenommene Maßstab des kulturellen Urteils
nicht die glückliche oder böse Leistung der Kultur ist, sondern ihr eigenes
Versprechen. Das Urteil über die Kultur ist davon abhängig, ob sie ihr
eigenes Versprechen erfüllen kann.

Offensichtlich gehört dieser Maßstab zu einer deontologischen Ethik,
die von Kant aufgestellt worden ist. Denn Kants Meinung nach lautet das
Kriterium, nach dem sich etwas ethisch beurteilen läßt, nicht seine Ziele
oder seine Ergebnis, sondern seine Pflicht, sich so zu handeln. „Pflicht ist
Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fürs Gesetz.“4 Wenn man
beurteilt, dass eine Handlung ihren moralischen Wert hat, bedeutet das,
dass diese Handlung aus Pflicht ausgeführt werden muss. Und zwar hat
diese Handlung „die allgemeine Gesetzmäßigkeit“.5 Beispielsweise soll
man sein Versprechen aus Pflicht erfüllen, weil es ein allgemeines Gesetz
ist, nicht zu lügen. Hier hat Cassirer besonders das Versprechen der

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
S.146.
2 Ebd., S. 146.
3 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 104.
4 Immanuel Kant (1947): Gundlegung zur Metaphysik der Sitten. Leipzig: Verlag von
Felix Meiner. S. 18, [400.20].
5 Ebd., S. 20, [402].



116

Kultur betont, um die Kultur zu beurteilen nach dem Kriterium, dass sie
ihr Versprechen erfüllt hat oder nicht. Dieses Kriterium der Beurteilung
gehört zu einer Perspektive der deontologischen Ethik.

Wenn wir nach diesem deontologischen Maßstab die Kultur beur-
teilen, dann wird eine neue Frage entstehen. Das heißt, ist das Ziel, das
die Kultur sich gesetzt hat, wirklich durch das kulturelle Tun erreicht
worden? Hat die Kultur tatsächlich ihr eigenes Versprechen erfüllt? „Ein
anderer und ein viel tieferer Widerstreit scheint sich zu ergeben, wenn
man das neue Ziel ins Auge faßt, das hier der Kultur gestellt wird. Kann
sie dieses Ziel wirklich erreichen? Ist es sicher, daß der Mensch in der
Kultur und durch sie die Erfüllung seines eigentlichen ‚intelligib-
len‘ Wesens finden kann, dass er hier zwar nicht zur Befriedigung all
seiner Wünsche, wohl aber zur Entwicklung all seiner geistigen Kräfte
und Anlagen gelangen wird?“1

Die Antwort von Georg Simmel war negativ. Er hat behauptet, dass
die Entwicklung der Kultur ihr anfängliches Versprechen nicht erfüllt hat,
nämlich die Freiheit und die Autonomie des Menschen zu verwirklichen,
sondern vielmehr im Gegenteil den Menschen beschwert und den
Menschen in eine harte Schale versetzt hat. Simmels Meinung nach stellt
die Kultur wegen der „dialektischen Struktur des Kulturbewußtseins“ ei-
ne unlösliche Tragödie dar. Die Ursache davon liegt in Folgendem: „Der
Fortschritt der Kultur beschenkt die Menschheit mit immer neuen Gaben;
aber das einzelne Subjekt sieht sich vom Genuß derselben mehr und mehr
ausgeschlossen.“2 Einerseits sind die kulturellen Schöpfungen an Zahl
gewachsen, andererseits kann das einzelne Subjekt immer mehr solche
Schöpfungen nicht begreifen oder benutzen. Zwischen der Bereicherung
der kulturellen Welt und der Ohnmacht des einzelnen Subjekts ist ein
Konflikt entstanden. Das heißt, „daß die scheinbare Verinnerlichung, die
die Kultur uns verspricht, stets mit einer Art von Selbst=Entäußerung ein-
hergeht. Zwischen ‚Seele‘ und ‚Welt‘ besteht ein stetes Spannungs-
verhältnis, das zuletzt zu einem schlechthin antithetischen Verhältnis zu
werden droht.“3 Die hier benutzte Formulierung „Selbst=Entäuße-

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 104.
2 Ebd., S. 105.
3 Ebd., S. 105.



117

rung“ hat auf das Phänomen hingewiesen, dass sich die Schöpfung des
einzelnen Subjekts ins objektive Geschaffene verwandelt hat und um-
gekehrt das Objektive wieder das einzelne Subjekt erdrückt hat. „Die
Güter, die sie (Kultur) schafft, ...... Sie werden zu einem Bloß=Objektiven,
zu einem Dinglich=Vorhandenen und =Gegebenen, das sich aber vom Ich
nicht mehr fassen und umfassen läßt. Unter ihrer Mannigfaltigkeit und
unter ihrem ständig zunehmenden Gewicht sieht sich das Ich erdrückt.“1

Wie Cassirer gesagt hat, erhofft sich der Mensch eine echte Auto-
nomie mittels der Kultur. Das heißt, er kann mittels der Kultur selbst-
ständig die Entscheidung treffen und folglich „die moralische Herrschaft
über sich selbst“ verwirklichen, wie oben zitiert worden ist. Doch scheint
die Tatsache umgekehrt zu sein. Simmels Meinung nach macht die
objektivierte Kultur ein Gefängnis des einzelnen Menschen aus, so dass
sie „die reine Selbsttätigkeit des Ich bedroht und unterdrückt, statt sie zu
erhöhen und zu steigern“.2 Mit anderen Worten: „Für die Einzelseele
muß alles, was sie nicht mehr mit sich selbst erfüllen kann, zur harten
Schale werden. Diese Schale legt sich immer dichter um sie herum und
läßt sich immer weniger sprengen.“3 Offensichtlich lässt sich die Freiheit
des Menschen mit der kulturellen Entwicklung nicht verwirklichen,
sondern wird geopfert.

Diese Kritik an der Kultur ist noch tödlicher als die Kritik aus der
Perspektive des Eudaemonismus. Hier können wir uns auf Cassirers
Worte berufen: „Das Leiden, an dem alle menschliche Kultur krankt,
erscheint in dieser Darstellung noch weit tiefer und hoffnungsloser, als
es in der Schilderung Rousseaus erschien.“4 Diese Krankheit der Kultur
gilt als unheilbar, denn sie entstammt ihrem eigenen Wesen. Darum hat
doch Simmel geschrieben, „daß die gegen ein Wesen gerichteten vernich-
tenden Kräfte aus den tiefsten Schichten eben dieses Wesens selbst
entspringen; daß sich mit seiner Zerstörung ein Schicksal vollzieht, das in
ihm selbst angelegt und sozusagen die logische Entwicklung eben der
Struktur ist, mit der das Wesen seine eigene Positivität aufgebaut hat.“5

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 105.
2 Ebd., S. 104-105.
3 Ebd., S. 105.
4 Ebd., S. 106.
5 Georg Simmel (1911): Der Begriff und die Tragödie der Kultur. In: Rüdiger



118

Die Technik als ein Beispiel der kulturellen Form steht vor der
heftigen Kritik nicht nur aus der oben erwähnten Perspektive des Eudae-
monismus, sondern auch aus der deontologischen Perspektive. Das heißt,
dass die Entwicklung der Technik nicht nur die Glückseligkeit des Men-
schen zerstört, sondern auch die Freiheit des Menschen gefesselt hat.
„Hat nicht diese Entwicklung, unter der Verheißung und dem lockenden
Gaukelbild der Freiheit, den Menschen immer unaufhaltsamer in Unfrei-
heit und Sklaverei verstrickt? Hat sie nicht, indem sie ihn von der Bin-
dung an die Natur löste, seine soziale Gebundenheit bis zum Unerträg-
lichen gesteigert? Gerade diejenigen Denker, die mit den Grundprob-
lemen der Technik am tiefsten gerungen haben, haben immer wieder
dieses sittliche Verdammungsurteil über sie gefällt.“1 Scheinbar hat die
Kultur „die moralische Herrschaft über sich selbst“ versprochen, doch
tatsächlich hat sie das gesellschaftliche Chaos verursacht, denn das
Individuum kann mit der kulturellen Entwicklung immer mehr sich nicht
mehr selbstständig entscheiden.

Laozi, der in der alten Zeit im fernen Osten lebte, hat die Kritik am
kulturellen Tun auch aus dieser Perspektive geübt. Er hat das
gesellschaftliche Chaos seiner Zeit wahrgenommen und behauptet, dass
dieses Chaos sich der negativen Einwirkung des überflüssigen kulturellen
Tuns verdanken soll. In seinen Augen hat das kulturelle Tun nicht nur
nicht die Ordnung der Gesellschaft gebracht, sondern vielmehr das
gesellschaftliche Chaos verursacht. „Je geschickter die menschen/ um so
mehr seltene waren/ je mehr gesetze/ um so mehr diebe und räuber“.2 In
diesem Zitat hat Laozi zwei kulturelle Formen analysiert, wenn wir dies
im Rahmen der symbolischen Formen Cassirers verstehen. Eine Form ist
die Technik und die andere ist die Politik. „Je geschickter die men-
schen“ bedeutet die Entwicklung der Technik. Laozis Meinung nach sind
so viele überflüssige Produkte hergestellt worden, dass sie für uns
unbenutzbar geworden sind. Folglich kann der Mensch die Produkte nicht

Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel. Aufsätze und
Abhandlungen 1909-1918. Band I. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. S. 219.
1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
S.180.
2 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 86.



119

benutzen, vielmehr wird der Mensch von den Produkten beherrscht.
Diese Kritik scheint ähnlich wie Simmels Kritik an der Kultur zu sein.
Was den politischen Bereich betrifft, bedeutet „je mehr gesetze“ die
Entwicklung des politischen Systems. Doch ist dem Menschen „die mora-
lische Herrschaft über sich selbst“ nicht mit der politischen Entwicklung
verwirklicht worden, sondern sind immer mehr unmoralische Handlungen
entstanden, nämlich „mehr diebe und räuber“.

Zusammenfassend stand die Kultur vor heftiger Kritik sowohl in
Cassirers Zeit als auch in Laozis Zeit. Und die Perspektiven der Kritik bei
beiden sind auch vergleichbar, nämlich hauptsächlich folgende zwei
Perspektiven. Einerseits hat die Kultur die Glückseligkeit des Menschen
zerstört. Andererseits hat die Kultur die Freiheit des Menschen gefesselt
und folglich das gesellschaftliche Chaos verschärft. In Folgendem werden
wir die unterschiedlichen Meinungen von Cassirer und Laozi zu dieser
Kritik erläutern.

4.2 Der entgegengesetzte Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<
jeweils bei Cassirer und Laozi: innerhalb der Kultur vs. außerhalb
der Kultur
Cassirer und Laozi sind sich einig in dem Punkt, dass das kulturelle Tun
die Glückseligkeit des Menschen zerstört hat, denn das kulturelle Schaf-
fen hat die Ruhe des menschlichen Naturzustands zerbrochen. Das heißt,
dass beide der von ihren Zeitgenossen vorgetrag Kritik an der Kultur aus
der Perspektive des Eudaemonismus zugestimmt haben. Dazu brauchen
wir keine weitere Auseinandersetzung.

Doch vertreten sie zwei Richtungen in der Antwort auf die Frage, ob
durch das kulturelle Tun die wahre Freiheit des Menschen verwirklicht
worden ist. Laozis Meinung ist ähnlich wie die oben erwähnte Kritik aus
der deontologischen Perspektive. Das heißt, Laozis Meinung nach lässt
sich die Freiheit des Menschen in der Kultur nicht verwirklichen, sondern
umgekehrt, wird geopfert. Aber Cassirers Meinung nach kann diese
Freiheit durch das kulturelle Tun und eben nur dadurch verwirklicht
werden. Der Unterschied der Meinungen führt zu unterschiedlichen
Ansichten hinsichtlich der sogenannten kulturellen Tragödie. Kann man
dieser Tragödie ausweichen und wie kann man einen Ausweg suchen?
Dazu haben Cassirer und Laozi gegensätzliche Antwort gegeben, was im



120

folgenden analysiert wird.

4.2.1 Cassirers Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: innerhalb der
Kultur
Cassirer hat sich tief und genau mit Simmels Kulturkritik auseinander-
gesetzt, doch hat er einen ganz unterschiedlichen Schluss gezogen. Der
von Simmel als Tragödie gekennzeichnete Widerspruch in der kulturellen
Entwicklung ist in Cassirers Augen nicht ohne Ausweg. Tatsächlich stellt
Cassirers Meinung nach die >kulturelle Tragödie< einen falschen Schluss
aus falschen Voraussetzungen dar. Wenn wir von den richtigen Vorausset-
zungen ausgehen, dann werden wir finden, dass es keinen unlöslichen
Widerspruch in der kulturellen Entwicklung gibt.

4.2.1.1 Das Ich nicht als ein fest gesetzter Ausgangspunkt, sondern als
ein sich erneuernder Zielpunkt
Die von Simmel falsch gesetzte Vorausseztung ist ein fest gesetztes Ich.
Von einem fest bestimmten Ich ausgehend lässt es sich leicht so verstehen,
dass alles Geschaffene als die objektive Welt einen Gegensatz zum Ich
ausmacht und die Feiheit des Ich beschränkt. „Je weiter der Kulturprozeß
fortschreitet, um so mehr erweist sich das Geschaffene als der Feind des
Schöpfers. Das Subjekt kann sich in seinem Werk nicht nur nicht erfüllen,
sondern es droht zuletzt an ihm zu zerbrechen.“1 Das am Anfang fest
gesetzte Ich hat durch das kulturelle Schaffen eigentlich seine Geistes-
kraft zeigen oder seine Herrschaft über die Welt verwirklichen wollen,
doch hat es am Ende gefunden, dass es desto mehr von dieser geschaf-
fenen Welt beherrscht worden ist, je mehr es kulturelle Inhalte geschaffen
hat. Deshalb wird die Entwicklung der Kultur unbedingt in einen unlös-
lichen Widerspruch zwischen Ich und Welt geraten, wenn wir von dem
Ich als dem Ausgangspunkt ausgehen. Der einzige Ausweg aus dieser
Voraussetzung kann dann nur der mystische Weg sein. „Die Mystik muß
all die Bildwelten der Kultur verneinen, sie muß sich von ‚Name und
Bild‘ befreien. Sie fordert von uns, daß wir auf alle Symbole verzichten
und daß wir sie zerbrechen. ... Er (Der Mystiker) will, daß das Ich, statt ...
das Göttliche zu begreifen und zu ergreifen, sich mit ihm verschmilzt und

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 109.



121

mit ihm zu eins wird.“1 Dieser mystische Ausweg stellt Cassirers Mei-
nung nach auch tatsächlich den Ausweg von Simmel dar: „Simmel
scheint hier die Sprache des Skeptikers zu sprechen; aber er spricht in
Wahrheit die Sprache des Mystikers. Denn es ist die geheime Sehnsucht
aller Mystik, sich rein und ausschließlich in das Wesen des Ich zu
versenken“.2

Simmel ist zu dieser Mystik gezwungen worden. Cassirers Meinung
nach hat er keine andere Wahl als die Mystik gehabt und sah sich dazu
gezwungen, auf die westliche Erkenntnistheorie zu verzichten, eben weil
er eine falsche Erkenntnistheorie ausgewählt hat, nämlich eine meta-
physische Anschauungsweise. Dieser Anschauungsweise gemäß ist zuerst
ein festes Ich gesetzt worden und danach ist dieses Ich in andere Sphären
eingetreten. Aber in Cassirers Augen ist das Verhältnis zwischen Ich und
Welt nicht so einfach: „Hier zeigt sich ein höchst komplexer Zusammen-
hang, der sich durch kein noch so subtiles räumliches Bild zutreffend
ausdrücken läßt. Wir dürfen nicht fragen, wie das Ich über seine eigene
Sphäre ‚hinausgelangen‘ und in eine andere, ihm fremde Sphäre
übergreifen kann. Alle diese metaphorischen Ausdrücke müssen wir
vermeiden.“3

Cassirers Meinung nach stellt das Verhältnis zwischen Ich und Welt
nicht das am Anfang klar voneinander getrennte Verhältnis dar, sondern
diese Trennung hat sich im Kulturprozess erst ereignet. Das heißt, das Ich
ist nicht als der Ausgangspunkt zu setzen, sondern erweist sich als der
erstrebte Zielpunkt. „Wir fanden, dass die Scheidung zwischen ‚Ich‘ und
‚Du‘, und ebenso die Scheidung zwischen ‚Ich‘ und ‚Welt‘, den Zielpunkt,
nicht den Ausgangspunkt des geistigen Lebens bildet. ... Denn jene
Verfestigung, die das Leben in den verschiedenen Formen der Kultur, in
Sprache, Religion und Kunst erfährt, bildet alsdann nicht schlechthin den
Gegensatz zu dem, was das Ich kraft seiner eigenen Natur verlangen muß,
sondern sie bildet eine Voraussetzung dafür, daß es sich selbst in seiner
eigenen Wesenheit findet und versteht.“4 Das heißt, das Ich ist nicht von

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 107.
2 Ebd., S. 107.
3 Ebd., S. 108.
4 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 107-108.



122

den kulturellen Formen beschränkt worden, sondern das Ich hat sich im
Kulturprozess erst geformt. Wenn es kein kulturelles Tun gibt, dann gibt
es kein Ich, geschweige denn die Freiheit des Ich.

Damit hat Cassirer durch diese umgekehrte Anschauungsweise den
Widerspruch zwischen Ich und Welt gelöst. Die kulturelle Welt macht
nicht nur nicht den Gegensatz des Ich aus, sondern hat vielmehr als die
Voraussetzung des Ich zu gelten. Bis jetzt können wir mindestens sagen,
dass die kulturelle Welt als eine notwendige Bedingung der Möglichkeit
des Ich gilt. Das bedeutet, dass ohne die kulturelle Welt sich das Ich auch
nicht zeigen wird. Mit anderen Worten, der mystische Ausweg, nämlich
durch das Verzichten auf die kulturelle Welt „sich rein und ausschließlich
in das Wesen des Ich zu versenken“,1 erweist sich als ungültig. Die
Freiheit des Ich lässt sich nicht außerhalb der kulturellen Welt suchen,
sondern nur innerhalb ihrer.

Aber könnten wir also sagen, dass das Ich sich unbedingt vollkom-
men verwirklichen kann, solange die kulturelle Welt geschaffen wird?
Wenn wir nur das Gegenspiel zwischen Ich und Welt im Auge behalten,
dann werden wir immer noch in Simmels Tragödie der Kultur geraten. So,
wie er dies beschrieben hat: „...aber eben darum unzählige Tragödien an
diesem tiefen Formgegensatz erlebend: zwischen dem subjektiven Leben,
das rastlos, aber zeitlich endlich ist, und seinen Inhalten, die, einmal
geschaffen, unbeweglich, aber zeitlos gültig sind.“2 Obwohl es kein Ich
außerhalb der Kultur gibt, sieht sich das Ich in der Kultur dennoch den
kulturellen Formen gegenüberstehend: „So sieht sich das Subjekt der
Kunst wie dem Recht gegenüber, der Religion wie der Technik, der
Wissenschaft wie der Sitte ... sondern es ist die Form der Festigkeit, des
Geronnenseins, der beharrenden Existenz, mit der der Geist, so zum
Objekt geworden, sich der strömenden Lebendigkeit, der inneren
Selbstverantwortung, den wechselnden Spannungen der subjektiven Seele
entgegenstellt“.3

1 Ebd., S. 107.
2 Georg Simmel (1911): Der Begriff und die Tragödie der Kultur. In: Rüdiger
Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel. Aufsätze und
Abhandlungen 1909-1918. Band I. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. S. 194.
3 Georg Simmel (1911): Der Begriff und die Tragödie der Kultur. In: Rüdiger
Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel. Aufsätze und
Abhandlungen 1909-1918. Band I. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. S. 194.



123

Zusammenfassend lässt sich Cassirers Ansicht nach der Widerspruch
zwischen Ich und Welt nicht durch das Verzichten auf die kulturelle Welt
lösen, weil das Verhältnis zwischen beiden kein räumlich klar geteiltes
Verhältnis im metaphysischen Sinne ist, sondern ein komplexeres Ver-
hältnis, in welchem die Formung des Ich die kulturelle Welt voraussetzt.
Unter dieser Bedingung muss der Ausweg aus dem Widerspruch
zwischen Ich und Welt innerhalb der Kultur gesucht werden. Aber ande-
rerseits lässt sich dieser Widerspruch auch nicht lösen, wenn wir nur das
Gegenspiel zwischen Ich und Welt bemerken. Cassirers Weg liegt im Hin-
zufügen eines weiteren Moments. Dies wird im folgenden erläutert.

4.2.1.2 Die Erweiterung des Blickfeldes von der „Welt“ auf das „Du“
In Cassirers Augen ist Simmel zum mystischen Ausweg gezwungen
worden, weil er ein wichtiges Moment im Kulturprozess vernachlässigt
hat: „Aber er kennt in ihm gewissermaßen nur zwei Rollen. Auf der einen
Seite steht das Leben, auf der anderen Seite steht das Reich ideeller, an
sich geltender, objektiver Werte. Beide Momente können niemals
ineinander aufgehen und sich völlig miteinander durchdringen.“1

Tatsächlich gibt es in einem vollständigen Kulturprozess noch ein anderes
Moment außerhalb des Ich und der Welt, nämlich das Du, das andere
Subjekt. „Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in dessen
beharrender Existenz der schöpferische Prozeß erstarrt, sondern das ‚Du‘,
das andere Subjekt, das dieses Werk empfängt, um es in sein eigenes
Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zurückzu-
verwandeln, dem es ursprünglich entstammt. Jetzt erst zeigt sich, welcher
Lösung die ‚Tragödie der Kultur‘ fähig ist.“2

Durch die Erweiterung des Blickfeldes auf das Du wird das
Geschaffene nicht mehr als etwas Festes funktionieren, das die
Lebendigkeit des schaffenden Subjekts beschränkt, sondern als eine
Brücke, durch die das Ich und das andere Subjekt verbunden werden. „Es
ist kein ‚Absolutes‘, an welches das Ich anstößt, sondern es ist die Brücke,
die von einem Ich=Pol zum andern hinüberführt. Hierin liegt seine

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 109.
2 Ebd., S. 110.



124

eigentliche und wichtigste Funktion.“1 Das heißt, dass das geschaffene
Werk nicht als eine harte Schale des Ich dessen schöpferische Freiheit
begrenzt, sondern vielmehr als eine Brücke zum anderen schaffenden
Subjekt weitere Schöpfungen entzünden kann. „Es wird zum Vermittler
zwischen Ich und Du, nicht indem es einen fertigen Gehalt von dem einen
auf das andere überträgt, sondern indem sich an der Tätigkeit des einen
die des anderen entzündet. Und hieraus erkennt man auch, warum die
wahrhaft großen Werke der Kultur uns niemals als etwas schlechthin
Starres, Verfestigtes gegenüberstehen, das in dieser Starrheit die freie
Bewegung des Geistes einengt und hemmt.“2 Dank der Brücke-Funktion
des Werkes sind verschiedene Subjekte miteinander verkettet, so dass sie
gemeinsam in einem unerschöpflichen Kulturprozess wirken. „Der
Lebensprozeß der Kultur besteht eben darin, daß sie in der Schaffung
derartiger Vermittlungen und Übergänge unerschöpflich ist.“3 Deshalb
wird die Kultur sich nicht auf ein unausweichliches tragisches Ende hin
entwickeln, wird sie nicht an der Starrheit ihrer eigenen Geschaffenen
sterben, so wie Simmel dies gezeigt hat. Vielmehr ist die Entwicklung der
Kultur ein unendlicher Lebensprozess der Selbst-Erneuerung.

Wenn wir nur aus der Perspektive des schaffenden Ich das Problem
betrachten, dann scheint die schöpferische Freiheit des Ich von einem
geschaffenen Werk oder von einer festgelegten kulturellen Form besch-
ränkt zu sein. Denn in einem fertigen Werk verlieren sich viele Mög-
lichkeiten. „Aber das fertige Werk ist, sobald es einmal vor ihnen steht,
niemals allein Erfüllung, sondern es ist zugleich Enttäuschung. ... Die be-
grenzte Wirklichkeit, in der er dasteht, widerspricht der Fülle der Mög-
lichkeiten, die diese Intuition ideell in sich barg.“4 Aber aus der Pers-
pektive der anderen Subjekte lassen sich solche Möglichkeiten wieder
verwirklichen, können solche Möglichkeiten der Schöpfung von den
anderen Subjekte verwirklicht werden. „Denn wir, die Aufnehmenden,
messen nicht mit den gleichen Maßen, mit denen der Schaffende sein
Werk mißt. Wo er ein Zuwenig sieht, da bedrängt uns ein Zuviel; wo er
ein inneres Ungenügen empfand, da stehen wir vor dem Eindruck einer

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 110.
2 Ebd., S. 111.
3 Ebd., S. 110.
4 Ebd., S. 110.



125

unerschöpflichen Fülle, die wir uns nie völlig aneignen zu können
glauben.“1

Deshalb lässt sich die >Tragödie der Kultur< lösen, solange wir den
Kulturprozess als einen Funktionskreis von einem Ich durch das Werk zu
einem Du ansehen können. Das wichtigste Moment stellt dabei die Ver-
wandlung des fertigen Werkes in eine unfertige schaffende Tätigkeit der
Aufnehmenden oder der Aneigner dar. Deshalb liegt der wirkliche Aus-
weg der >kulturellen Tragödie< eben im unendlichen kulturellen Tun des
Subjekts.

4.2.2 Laozis Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: außerhalb der
Kultur
Während Cassirer eine Selbst-Rettung der Kultur durch ihre Selbst-
Erneuerung anstrebt, hat Laozi im Gegensatz dazu behauptet, dass die
Lücke in der kulturellen Entwicklung nicht durch sie selbst gefüllt
werden können und dass der Ausweg aus dem kulturellen Dilemma
außerhalb der Kultur gesucht werden muss. Wie wir oben angegeben
haben, resultiert das tragische Schicksal der Kultur in Simmels Augen aus
dem Widerspruch zwischen der Voraussetzung und dem Resultat. Dabei
hat Cassirer die logische Lücke in Simmels Analyse aufgezeigt und
folglich den Schluss gezogen, dass es keinen Widerspruch mehr gibt,
wenn die Kultur richtig verstanden wird. Im Vergleich dazu ist sich Laozi
mit Simmel über die >kulturelle Tragödie< einig gewesen. Er hat auch
behauptet, dass die Kultur die Verwirklichung der menschlichen Freiheit
zwar voraussetzt, tatsächlich aber die Freiheit des Menschen beschränkt.
Deshalb wird sich die Kultur unbedingt in eine unausweichliche Tragödie
entwickeln und an ihrem immanenten Widerspruch sterben, außer es wird
alle kulturelle Tätigkeit aufgegeben. Im Vergleich zu Simmels Formu-
lierung hat Laozi die kulturelle Tragödie durch das gesellschaftliche
Chaos beschrieben und mit dem Begriff „Nichts-Tun“ eine Negation der
kulturellen Tätigkeit ausgedrückt. Anders als Simmel hat Laozi durch das
Aufgeben der Kultur das Subjekt nicht auf ein mystisches Ich reduziert,
sondern er hat das Ich selbst aufgegeben. Nur durch dieses totale
Aufgeben der Kultur lässt sich in Laozis Augen ein freier Zustand für den

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 111.



126

Menschen erreichen. Mit anderen Worten, die Lösung des Widerspruchs
lässt sich nicht in der Kultur selbst suchen, sondern nur außerhalb der
Kultur. Dies macht einen klaren Unterschied zur Meinung Cassirers aus.
Die Herrschaft der kulturellen Formen über den Menschen kann für
Cassirer durch die unendliche Schöpfung des Menschen gebrochen
werden, während für Laozi diese Herrschaft nur durch das Aufgeben der
Kultur selber überwunden werden kann.

Laozi hat behauptet, dass der Zwang der Kultur auf den Menschen
mit ihrer Entwicklung immer größer und stärker wird. Das kulturelle Tun
wird nicht nur nicht den Menschen von der Herrschaft der Kultur befreien,
sondern viel mehr die Herrschaft der Kultur über ihn verstärken. Denn die
kulturellen Formen werden sich mit ihrer Entwicklung allmählich zu
einem harten Gefängnis des Menschen verfestigen. Laozi hat diesen
Prozess der Verfestigung dadurch gezeigt, dass er die verschiedenen
Phasen der kulturellen Entwicklung beschrieben: „das höchste De ist
untätig/ so hat es nichts zu tun/ ... /die höchste güte ist tätig/ so hat sie
nichts zu tun/ die höchste rechtschaffenheit ist tätig/ und so hat sie zu tun/
die höchsten riten schafft man/ finden sie keinen widerhall/ droht man
und zwingt zum ritus“.1 Hier hat Laozi die Begriffe „De“,“Güte“,“Recht-
schaffenheit“ und „Riten“ benutzt, um „die Wertskala der dauistischen
Ethik“2 zu zeigen. Die Reihe solcher Werte deutet darauf hin, dass die
kulturellen Tätigkeiten des Menschen immer mehr am moralischen
Aufbau teilnehmen werden.

Am Anfang befindet sich der Mensch in einem höchst moralischen
Zustand, den Laozi mit dem Begriff „De“ bezeichnet hat. „De“ gilt bei
Laozi als ein anderer wichtiger Begriff neben dem Begriff „Dao“. Die
konventionelle Bedeutung des Wortes „De“ (德) im Chinesischen ist die
„Moral“, die „Tugend“ oder die „Sittlichkeit“. Aber Laozi benutzt den
Begriff nicht nur in diesem normalen Sinne, sondern gibt ihm auch eine
neue spezifische Bedeutung. Diese neue Bedeutung „Empfangen“ wird
von einem anderen Wort 得 geliehen,3 weil dieses Wort sich trotz der

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 72.
2 Ebd., S. 138.
3 Ernst Schwarz hat dieses Wort De (得) in „Empfangen“ übersetzt: „so empfingen
vor alters das eine:/ der himmel und wurde klar/ die erde und wurde still“, siehe bitte



127

unterschiedlichen schriftlichen Gestalt gleich wie „De“ ausspricht. Des-
halb bedeutet „De“ wörtlich das „Empfangen des Dao“. Und ein Mensch
mit „De“ bezeichnet den Menschen, der das Dao befolgt oder empfangen
hat. „De“ ist das manifestierte Dao im konkreten Sinne. Mit Laozis eige-
nen Worten heißt es: „regt sich das große De, immer folgt es dem Dau“.1

„De“ steht in Laozis Wertskala auf dem höchsten Platz, wobei alles
dem Dao folgt und es noch keine kulturelle Tätigkeit gibt. Danach ist die
kulturelle Tätigkeit eingetreten, wodurch der natürliche Zustand des De
sich verloren und der erste vom Menschen aufgestellte Wert „Güte“ ihn
ersetzt hat. Danach ist die „Güte“ von der „Rechtschaffenheit“ ersetzt
worden. Zu Letzt sind die „Riten“ geschaffen worden und haben den
stärksten Zwang auf den Menschen ausgeübt. Dieser Reihe nach haben
sich die geschaffenen Werte immer mehr in starre Normen verfestigt.
Sobald die „Riten“ die Moral in ganz starre Normen verwandelt haben, ist
der Mensch der echt moralischen Autonomie beraubt und ist das
unmoralische Chaos ausgelöst worden. „so ging das Dau verloren/ ihm
folgte das De/ dann ging das De verloren/ ihm folgte die güte/ dann ging
die güte verloren/ ihr folgte die rechtschaffenheit/ dann ging die
rechtschaffenheit verloren/ und ihr folgten die riten/ die riten verdarben
treue und vertrauen/ und die wirrnis erhob ihr haupt“.2

Die Übersetzung von Ernst Schwarz scheint zu abstrakt und schwer
verständlich zu sein. Hier können wir uns auch auf die englische
Übersetzung von Wing-Tsit Chan berufen, um das Problem deutlicher zu
erklären: „The man of superior virtue takes no action, but has no ulterior
motive to do so. ... The man of superior humanity takes action, but has no
ulterior motive to do so. The man of superior righteousness takes action,
and has an ulterior motive to do so. The man of superior propriety takes
action, And when people do not respond to it, he will stretch his arms and
force it on them. Therefore when Tao is lost, only then does the doctrine

Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73. Und die englische Übersetzung dieses Wortes von
Wing-Tsit Chan lautet „obtain“: „Of old those that obtained the One: Heaven obtained
the One and became clear. Earth obtained the One and became tranquil.“ Siehe bitte
Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 170.
1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 61.
2 Ebd., S. 72.



128

of virtue arise. When virtue is lost, only then does the doctrine of human-
ity arise. When humanity is lost, only then does the doctrine of righteous-
ness arise. When righteousness is lost, only then does the doctrine of pro-
priety arise. Now, propriety is a superficial expression of loyalty and
faithfulness, and the beginning of disorder.“1 Daraus ist zu ersehen, dass
die Reihe von „De“ (virtue) bis zu „Riten“ (propriety) eine Vermehrung
der kulturellen Tätigkeiten, die Laozi mit den Begriffen „Tun“ (action)
und „Motiv“ (motive) gekennzeichnet hat, bedeutet. Diese Vermehrung
der kulturellen Tätigkeiten hat zum Zwang (force) auf den Menschen
geführt und das Chaos (disorder) gebracht.

Deshalb muss die Befreiung des Menschen durch die Verringerung
der kulturellen Tätigkeiten verwirklicht werden. Erst wenn die kulturelle
Tätigkeit möglichst reduziert wird, ist es möglich, die Freiheit des Men-
schen zu verwirklichen. Deshalb fordert Laozi das Verzichten auf alle
kulturelle Tätigkeit, wie er im Kapitel 19 seines Buches geschrieben hat:
„schafft ab die heiligkeit, verwerft die klugheit- / die menschen werden
hundertfach gewinnen/ schafft ab die güte, verwerft die rechtschaffen-
heit-/ die menschen werden wieder einander lieben/ schafft ab die ge-
schicklichkeit, verwerft die gewinnsucht- / keine diebe und räuber wird es
mehr geben/ denn all das ist ein schmuck und taugt doch nichts/ darum
lehrt die leute: / zum schlichten und echten zurückkehren/ wenig wollen,
nicht viel begehren“.2

Daraus ist zu ersehen, dass kulturelle Tätigkeiten wie die „Klug-
heit“ im epistemologischen Sinne, die „Güte“ und die „Rechtschaffen-
heit“ im ethischen Sinne, und die „Geschicklichkeit“ im technischen
Sinne in Laozis Augen etwas Überflüssiges sind wie „ein schmuck“, den
wir alle verwerfen müssen, damit der Mensch von der Herrschaft der
kulturellen Formen befreit wird und seine echte Autonomie zurückerhält.
Laut Laozi gilt das tragische Schicksal der Kultur als unausweichlich und
die negativen Wirkungen der Kultur können allein durch das Vernichten
ihrer selbst beseitigt werden.

1 Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 167.
2 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 59.



129

In den oben gezeigten unterschiedlichen Auswegen, die Cassirer und
Laozi jeweils für die >kulturelle Tragödie< aufgewiesen haben, lässt sich
zeigen und belegen, dass sie beide unterschiedliche ethische Urteile über
die Kultur gefällt haben. Dies wird im folgenden erläutert.

4.3 Das entgegengesetzte ethische Urteil über die Kultur bei Cassirer
und Laozi: die Freiheit durch Tun vs. durch Nichts-Tun
Die Philosophen haben die Formen der Kultur nicht nur theoretisch
erforscht, sondern auch praktisch beurteilt, weil die Existenz der Kultur
nicht nur einen theoretischen Sinn erlangt hat, sondern auch praktische
Wirkung auf die menschlichen Handlungen ausgeübt hat. Die oben
dargestellten zwei Abschnitte haben gezeigt, wie die negativen Wir-
kungen der Kultur von den Theoretikern in der Geschichte kritisiert
worden sind und auf welche Weise sie sie zu bewältigen versucht haben.
All dies gehört zu den praktischen Bemühungen und beweist die
Wichtigkeit des praktischen Aspekts, der im kulturellen Problem
eingeschlossen ist. Folglich können wir dem ethischen Problem um die
Kultur nicht ausweichen. Nachdem Cassirer sich mit dem Sinn der Kultur
auseinandergesetzt hat, hat er auch die Frage nach dem ethischen Wert
der Kultur bedacht, obwohl er in seiner Philosophie der symbolischen
Formen kein selbständiges Kapitel speziell für die Ethik ergestellt hat. Im
Vergleich dazu sind die ethischen Darstellungen im Buch von Laozi
unverkennbar deutlicher, was auch der Charakteristik der chinesischen
Philosophie entspricht, nämlich die praktische Dimension des Problemes
besonders zu betonen. Im folgenden wird erläutert, wie Cassirer und
Laozi jeweils die Kultur im ethischen Sinne beurteilen.

4.3.1 Das ethisch positive Urteil über die Kultur bei Cassirer: Freiheit
durch das kulturelle Tun
Wie oben analysiert wird, hat Cassirer innerhalb der Kultur den Ausweg
aus ihrem scheinbar unlöslichen Widerspruch gesucht. Das bedeutet, dass
in Cassirers Augen der Widerspruch nicht in der Logik der Kultur selbst
angelegt ist und dass die negativen Wirkungen, die scheinbar von der
Kultur ausgelöst worden sind, auch tatsächlich nicht von der Kultur,
sondern von anderen Ursachen herrühren. Diese anderen Ursachen sind
von den Kulturkritikern vernachlässigt worden und folglich ist



130

die >Schuld< auf die Kultur geschoben worden. Diese Vernachlässigung
ist normalerweise auf zwei Arten des falschen Verständnisses
zurückzuführen. Eine ist das falsche Verständnis von der Kultur und die
andere ist das falsche Verständnis von ihrem ethischen Wert. Was die
erstere betrifft, z. B. das falsche Verständnis von der Kultur bei Simmel,
so ist dies von Cassirer aufgezeigt worden, wie schon oben erläutert
worden ist. Die Kultur trägt zwar nimmer eine Fessel an sich selbst durch
ihre eigene Verfestigung in die starren Formen, ermöglicht aber auch
einen Selbst-Durchbruch durch die unendliche Selbst-Erweiterung und
Selbst-Erneuerung. In diesem Sinne ist das Problem der sogenannten
„Tragödie der Kultur“ gelöst worden.

Jetzt kommen wir zu dem anderen falschen Verständnis, das die
negative Beurteilung der Kultur verursacht hat, nämlich zu dem falschen
Verständnis von ihrem Wert. Manche Kulturkritiker haben die Kultur als
der Auslöser vieler schlechter Handlungen betrachtet und deshalb die
Kultur als den schlechten Wert definiert. Das gilt als ein falsches
Verständnis vom Wert. Cassirers Meinung nach ist der Wert nicht in den
fertigen kulturellen Formen gegeben worden, sondern von einer anderen
Kraft geschaffen worden. Deshalb sind die schlechten Handlungen nicht
vom kulturellen Gefüge ausgelöst, sondern von einer anderen hinzu-
getretenen Willenskraft verursacht worden. In Bezug auf die Kritik an der
Technik hat Cassirer wie folgt geschrieben: „Nur eine Frage kann noch
gestellt werden, ob diese Wirkungen notwendig mit ihrem Wesen gesetzt,
ob sie in dem gestaltenden Prinzip der Technik selbst beschlossen und
durch dasselbe gefordert sind. ... daß all die Mängel und Schäden der
modernen technischen Kultur, die er unerbittlich aufdeckt, nicht sowohl
aus ihr selbst, als vielmehr aus ihrer Verbindung mit einer bestimmten
Wirtschaftsform und Wirtschaftsordnung zu verstehen sind“.1

Daraus ist zu ersehen, dass die kulturelle Tätigkeit in sich selbst
keine ethische Dimension einschließt und einen ethischen Wert erst
dadurch erhalten kann, dass sie als ein Mittel einem ethischen Zweck
dient. „In diesem Aufbau des Reiches des Willens und der Grundgesin-
nung, auf der alle sittliche Gemeinschaft ruht, kann die Technik immer

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
S.181-182.



131

nur Dienerin, nicht Führerin sein. ... sie versteht ihren eigenen Sinn und
ihr eigenes Telos am besten, wenn sie sich dahin bescheidet, daß sie
niemals Selbstzweck sein kann, sondern sich einem andern »Reich der
Zwecke«, daß sie sich jener echten und endgültigen Teleologie einzu-
ordnen hat, die Kant als Ethiko-Teleologie bezeichnet. In diesem Sinne
bildet die »Entmaterialisierung«, die Ethisierung der Technik eines der
Zentralprobleme unserer gegenwärtigen Kultur.“1

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Kultur aus ihr selbst
keinen ethischen Wert erschafft. Deshalb kann man nicht vom Guten oder
Bösen der Kultur reden, sondern nur davon, ob die Kultur einem guten
oder einem bösen Zweck gedient hat. Das ethische Urteil über die Kultur
ist vom ethischen Zweck abhängig, dem die Kultur gedient hat. Das heißt,
ein ethisches Urteil über die Kultur setzt einen moralischen Zweck voraus.
Wie ein moralischer Zweck gesetzt wird und ob die Kultur zu diesem
Zweck beitragen kann oder ihm schaden wird, das bestimmt das ethische
Urteil über die Kultur. Im folgenden wird dann erläutert, wie Cassirer die
Einheit von Kultur und Moral erreicht hat.

4.3.1.1 Die Freiheit als grundsätzliche Bedingung des ethischen
Urteils
Was das ethische Problem betrifft, so hat sich Cassirer auf die kantische
Auffassung berufen. Kant hat dem ethischen Bereich den Namen „Reich
der Zwecke“ gegeben, was von seiner Analyse des grundsätzlichen
Begriffs der Ethik abhängig ist, nämlich von dem Begriff der Verbind-
lichkeit. Die ethische Dimension kommt eben aus der verbindlichen
Forderung an die menschliche Handlung. Verbindlichkeit stellt die
grundsätzliche Bedingung der Möglichkeit der Ethik dar. Doch bleibt es
immer noch unklar, wie der Begriff der Verbindlichkeit definiert werden
soll. Dazu hat Cassirer Folgendes geschrieben: „Denn der erste Begriff
der Verbindlichkeit selbst ... ist noch mit einer Dunkelheit behaftet.“2

Was soll man unter dem grundsätzlichen Begriff „Verbindlich-

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
182.
2 Ernst Cassirer (1918): Kants Leben und Lehre. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 8. Hamburg: Felix Meiner
Verlag. S.224.



132

keit“ verstehen? Dazu hat Cassirer die Analyse von Kant zitiert: „Man
soll dieses oder jenes tun und das andre lassen; dies ist die Formel, unter
welcher eine jede Verbindlichkeit ausgesprochen wird. Nun drückt jedes
Sollen eine Notwendigkeit der Handlung aus und ist einer zweifachen
Bedeutung fähig. Ich soll nämlich entweder etwas tun (als ein Mittel),
wenn ich etwas anders (als einen Zweck) will, oder ich soll unmittelbar
etwas anders (als einen Zweck) tun und wirklich machen. Das erstere
könnte man die Notwendigkeit der Mittel (necessitatem problematicam),
das zweite die Notwendigkeit der Zwecke (necessitatem legalem) nennen.
Die erstere Art der Notwendigkeit zeigt gar keine Verbindlichkeit an,
sondern nur die Vorschrift als die Auflösung in einem Problem, welche
Mittel diejenigen sind, deren ich mich bedienen müsse, sowie ich einen
gewissen Zweck erreichen will. … d. i. es sind gar nicht Verbindlichkei-
ten, sondern nur Anweisungen eines geschickten Verhaltens, wenn man
einen Zweck erreichen will. … so sind solange alle Handlungen, die die
Moral unter der Bedingung gewisser Zwecke vorschreibt, zufällig und
können keine Verbindlichkeiten heißen, so lange sie nicht einem an sich
notwendigen Zwecke untergeordnet werden.“1

Es scheint, dass sich unter der Verbindlichkeit zwei Arten der Not-
wendigkeit verstehen lassen, nämlich „die Notwendigkeit der Mittel“ und
„die Notwendigkeit der Zwecke“. Doch gilt die erstere Notwendigkeit als
keine echte moralische Verbindlichkeit, während nur die letztere Notwen-
digkeit eine echte Voraussetzung der moralischen Handlung ausmacht.
Die moralische Verbindlichkeit wird erst entstehen und sodann als der
ethische Wert definiert werden, wenn eine Handlung keinem anderen
Zweck dient und von keinem anderen Zweck gefordert ist, sondern von
ihr selbst als Zweck gefordert ist. Von diesem Ausgangspunkt aus-
gehend ist es am wichtigsten für den Aufbau der ethischen Welt zu
bestimmen, welche Tätigkeit aus ihrem eigenen Zweck notwendig ist.
Die Notwendigkeit der Zwecke fordert, dass ihre Bestimmung nicht von
außen aufgezwungen, sondern von unserem rationalen Selbst als solche
ausgemacht worden ist. Das Selbst-Urteil über sich selbst, das Cassirer
mit dem Wort „die moralische Herrschaft über sich selbst“ umschreibt,
bedeutet die Autonomie und die Feiheit des Subjekts. Folglich macht

1 Ebd., S. 224-225.



133

diese Autonomie oder Freiheit die grundsätzliche Voraussetzung eines
jedes echt moralischen Urteils aus, weil sie die immanente Bedeutung der
Notwendigkeit der Zwecke darstellt.

4.3.1.2 Die Anerkennung der moralischen Werte als den wesentlichen
Inhalt der Freiheit
Wenn oben bewiesen wird, dass die Freiheit die Voraussetzung der Aner-
kennung der moralischen Werte darstellt, ist hier umgekehrt zu beweisen,
dass die Anerkennung der moralischen Werte auch den wesentlichen
Inhalt der Freiheit ausmacht. Worin lässt sich die subjektive Freiheit
verkörpern? Wodurch kann der Mensch beweisen, dass er Freiheit hat?
Cassirers Meinung nach kann sich Freiheit in der kulturellen Schöpfung
verkörpern. Darüber hinaus kann sie sich auch im ethischen Bereich
verkörpern: „Wie im Gebiet des Sittlichen das freie Selbst sich nicht
anders als in der Anerkennung reiner Sachwerte zu entdecken vermochte,
die jedoch nicht »Werte von Sachen« waren“.1 Die hier erwähnten „rei-
nen Sachwerte“ bedeuten die echt moralischen Werte, die nicht die Werte
von irgendwelchen konkreten Sachen sind, sondern die Maximen oder die
Gesetzlichkeit, nach denen wir beurteilen können, ob eine konkrete Sache
im ethischen Sinne einen Wert hat. Das heißt, dass die moralischen Werte
nicht immanent den Sachen angeboren sind, sondern vom Menschen
durch sein freies Urteil anerkannt werden. Und eben in der Anerkennung
der moralischen Werte lässt sich die Freiheit des Menschen beweisen.

Mit anderen Worten, wir können nur sagen, dass ein Subjekt die mo-
ralische Freiheit hat, wenn es aus seinem eigenen Urteil die moralischen
Werte anerkennt. Dazu können wir als Beispiel die Entscheidung von
Sokrates anführen. Als Sokrates aufgefordert wurde, aus dem Gefängnis
zu fliehen, entschied er sich, weiter im Gefängnis zu bleiben. Denn es
zählt nur die Wahl aus dem eigenen Willen zu der echten Freiheit, nicht
aber die Befreiung aus dem Gefängnis.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Freiheit und das mora-
lische Urteil einander bestimmen. Nur ein Subjekt mit der Freiheit kann
die „Notwendigkeit der Zwecke“ anerkennen und folglich das echt mora-

1 Ernst Cassirer (1916): Freiheit und Form. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 7. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
170.



134

lische Urteil fällen. Andererseits könnte sich die Freiheit des Subjekts erst
zeigen, wenn die „Notwendigkeit der Zwecke“ anerkannt würde. Man
kann sagen, dass die Freiheit oder die moralische Autonomie nicht nur als
die grundsätzliche Bedingung der moralischen Möglichkeit, sondern auch
als der höchste moralische Wert gilt. Die anderen moralischen Werte
sollten nicht gegen diesen Wert verstoßen, sonst würde die Grundlage der
Ethik unterminiert und entsprechend würde es die moralische Dimension
nicht mehr geben.

Deshalb gilt die Freiheit als die Maxime, nach der wir alle Hand-
lungen aus ethischer Perspektive beurteilen können, einschließlich auch
die kulturellen Handlungen. Die kulturelle Handlung ist im ethischen
Sinne positiv oder negativ, was davon abhängig ist, ob sie zu der Freiheit
beitragen oder die Freiheit behindern wird. Cassirers Meinung nach wird
die Kultur nicht nur nicht die Verwirklichung der Freiheit behindern,
sondern hat vielmehr als der einzige Weg zur Verwirklichung der Freiheit
zu gelten. Deswegen beurteilt er die Kultur im ethischen Sinne positiv.

4.3.1.3 Die Kultur als der einzige Weg zur Verwirklichung der
Freiheit
Hier müssen wir uns wieder einmal auf den oben bereits zitierten Satz
berufen: „Wie im Gebiet des Sittlichen das freie Selbst sich nicht anders
als in der Anerkennung reiner Sachwerte zu entdecken vermochte, die
jedoch nicht »Werte von Sachen« waren“,1 um die Wichtigkeit der Kul-
tur für die Verwirklichung der Freiheit zu erläutern. Es ist zu ersehen,
dass sich die Freiheit im ethischen Sinne nur in der „Anerkennung reiner
Sachwerte“ verkörpern wird. Das heißt, man muss zuerst die reinen Sach-
werte im Gebiet des Sittlichen anerkennen, wenn man Freiheit erlangen
möchte. Aufgrund der oben angeführten Analyse von der „Verbindlich-
keit“ bedeuten hier die „Sachwerte“ nämlich die „Notwendigkeit der
Zwecke“. Deshalb bedeutet die „Anerkennung reiner Sachwerte“ die
Fähigkeit, Etwas im Gebiet des Sittlichen mit der „Notwendigkeit der
Zwecke“ als die reine Sachwert zu bestimmen.

Wie kann man die „Notwendigkeit der Zwecke“ richtig beurteilen?

1 Ernst Cassirer (1916): Freiheit und Form. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 7. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
170.



135

Man muss zuerst eine selbstständige Autonomie behalten, nämlich mit
Cassirers Wort die „Herrschaft über sich selbst“. Autonomie bedeutet hier
die Befreiung vom Naturgesetz und von der menschlichen Institution.
Und diese Befreiung lässt sich in Cassirers Augen nur in der Kultur
verwirklichen, weshalb er Folgendes geschrieben hat: „Ihr (der Kultur)
Ziel ist nicht die Verwirklichung des Glückes auf Erden, sondern die
Verwirklichung der Freiheit, der echten Autonomie, die nicht die
technische Herrschaft des Menschen über die Natur, sondern die
moralische Herrschaft über sich selbst bedeutet.“ Denn diese Befreiung
deutet nicht auf das Verstoßen gegen das Naturgesetz oder das Sozial-
gesetz oder die Vernachlässigung beider hin, sondern meint das schöp-
ferische Verstehen dieser Gesetze und entsprechend ihre schöpferische
Behandlung. Durch die schöpferischen kulturellen Handlungen verwirk-
lichen sich erst die Erneuerungen und die Fortschritte der Natur- und
Sozialgesetze. Eben darin verkörpert sich die menschliche Freiheit gegen-
über dem Gesetz, nämlich „die technische Herrschaft des Menschen über
die Natur“ und „die moralische Herrschaft über sich selbst“. Das stellt die
Fähigkeit dar, ununterbrochen die natürlichen und gesellschaftlichen Ge-
setze zu erkennen und auf neue Weise zur Wirkung zu bringen.

Was den ethischen Bereich betrifft, so bedeutet die Erneuerung der
gesellschaftlichen Gesetze, dass man nicht von den konventionellen
Institutionen gefesselt ist und durch das eigene rationale Urteil die
„Notwendigkeit der Zwecke“ richtig anerkennen kann. Würden den
geschaffenen kulturellen Formen allmählich absolute moralische Werte
zugewiesen, dann würden sich solche vom Menschen geformten
Institutionen und Gewohnheiten in sein >Gefängnis< verwandeln. Man
würde gefordert und dazu gezwungen werden, in seiner Tätigkeit solche
Kriterien zu verfolgen. Dabei würde die freie Urteilskraft geopfert.
Folglich wäre es leicht, ein unmoralisches Urteil als absolutes Kriterium
zu setzen und dann eine gesellschaftliche Katastrophe auszulösen.

Cassirer hat in seinem Buch The Myth of the State versucht, die
gesellschaftliche Katastrophe des 20. Jahrhunderts zu analysieren und
einige ihrer Ursachen zusammenzufassen, z. B. „the semantic and the
magical use of the word“,1 „the introduction of new rites“,2 „an analysis

1 Ernst Cassirer (1946): The Myth of the State. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 25. Hamburg: Felix Meiner



136

of the term »freedom«“,1 „the soothsayer“,2 und „the return of fatal-
ism“.3 Zusammengefasst liegt die Wesenheit solcher Ursachen in der
Verfestigung der mythischen Form in eine Verbindlichkeit im Sollen-
Bereich. Cassirers Meinung nach gilt der Mythos oder die Magie eigent-
lich nur als eine Art der symbolischen Formen, die in der menschlichen
Geschichte vorhanden war und immer weitere Erneuerungen und
Ersetzungen braucht. Sie repräsentiert nämlich nur eine Weise des
menschlichen Welt-verständnisses und darf nicht als ein absoluter
ethischer Imperativ bestimmt werden, der die menschlichen Handlungen
determiniert. Viele Katastrophen in der Geschichte sind aus einer solchen
Verfestigung einer einzelnen Verstehensweise in ein absolutes ethisches
Kriterium entstanden.

Wenn sich eine Kulturform als eine Verstehensweise in das einzige
ethische Kriterium verfestigte, würde sie Zwang auf die Individuen
ausüben und sie ihrer Freiheit berauben. Wie kann man diese
Verfestigung vermeiden und die Freiheit bewahren? Cassirers Meinung
nach kann man nicht nur nicht durch eine Negation der Kultur die
Freiheit erhalten, sondern gerät vielmehr dadurch in einen Fatalismus: „ ...
a theory that sees in the Geworfenheit of man one of his principal
characters have given up all hopes of an active share in the construction
and reconstruction of man’s cultural life. Such philosophy renounces its
own fundamental theoretical and ethical ideals. It can be used, then, as a
pliable instrument in the hands of the political leaders.“4 Daraus ist zu
ersehen, dass die Negation der Kultur nicht nur nicht ein Erstarren der
Kultur verhindern kann, sondern vielmehr auf den Kampf dagegen ver-
zichtet. Freiheit ist nicht möglich ohne eigenes Urteil, im Gegenteil, nur
mit eigenem aktiven Urteil. Diese autonome Urteilskraft, nämlich die
Freiheit, kann nur durch das Zurückführen aller verfestigten „forma
formata“ auf die lebendige „forma formans“ bewahrt werden, was
wiederum nur in und durch kulturelle Tätigkeit verwirklicht werden kann,
was im letzten Kapitel erläutert wird.

Verlag. S. 278.
2 Ebd., S. 279.
1 Ebd., S. 282.
2 Ebd., S. 283.
3 Ebd., S. 288.
4 Ebd., S. 288.



137

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die kulturelle Form selbst keinen
ethischen Wert besitzt. Die einzig mögliche negative Wirkung der Kultur
im ethischen Sinne entsteht nur aus der Situation, dass die kulturelle
Form als ein Mittel benutzt wird, einem unmoralischen Ziel zu dienen.
Dies geschieht normalerweise durch die Verfestigung der Kulturform in
ein Kriterium der praktischen Handlungen und durch den entsprechenden
Zwang auf das individuelle Urteil. Dieses Erstarren lässt sich nur durch
unendliche kulturelle Tätigkeit bewältigen. Mit anderen Worten, die
Freiheit, nämlich die autonome Urteilskraft, lässt sich nur durch unend-
liche kulturelle Tätigkeit bewahren. Und Freiheit stellt die grundsätzliche
Bedingung der Ethik dar. Deshalb ist die Kultur notwendig für das
ethische Urteil und Cassirer hat der Kultur eine positive Beurteilung zu-
gewiesen. Natürlich lässt sich die Kultur hier als unendliche kulturelle
Tätigkeit verstehen, nämlich nicht nur als „forma formata“, sondern vor
allem als „forma formans“.

4.3.2 Das ethisch negative Urteil über die Kultur bei Laozi: Freiheit
durch das Nichts-Tun
Die Analyse des ethischen Gedankens von Cassirer hat gezeigt, dass er
den Grund seines ethischen Systems nicht auf einige wichtige moralische
Werte gelegt hat, sondern auf eine grundsätzliche Bedingung der ethi-
schen Möglichkeit, nämlich auf die subjektive Freiheit des Urteils über
die „Notwendigkeit der Zwecke“. Das Bewahren der Freiheit benötigt
einerseits den Gehorsam gegenüber dem Natur- und Sozialgesetz und
andererseits das Durchbrechen der Gesetze, was sich nur durch die un-
endliche kulturelle Tätigkeit verwirklichen lässt. Deshalb hat Cassirer ein
ethisch positives Urteil über die Kultur gefällt.

Im Vergleich dazu hat Laozi ebenfalls keine bestimmten moralischen
Werte als die höchsten moralischen Kriterien aufgestellt, vielmehr hat er
diese Bestimmung der konkreten moralischen Werte kritisiert, wie sie zu
seiner Zeit von der konfuzianischen Schule postuliert wurden. Der Kon-
fuzianismus hat einige Werte als die moralischen Kriterien bestimmt, z. B.
die oben angeführten Werte wie „Güte“, „Rechtschaffenheit“, „Riten“,
„Klugheit“, u.s.w.. Doch hat Laozi solche Werte nicht als die achtens-
werten Tugenden betrachtet, sondern als den Ursprung des gesellschaft-



138

lichen Chaos. Deshalb hat er es auch wie Cassirer aufgegeben, die kon-
kreten moralischen Werte zu bestimmen, sondern hat eine grundsätzliche
Bedingung der ethischen Möglichkeit aufgestellt. Die menschliche
Handlung lässt sich nur in der Situation als moralisch beurteilen, wenn sie
dem Gesetz des Dao gehorcht. Laozi hat diesen Zustand des Gehorsams
als den Grund seines ethischen Systems bestimmt und mit dem Namen
„De“1 benannt.

Offensichtlich haben Cassirer und Laozi beide ihre Ethik nicht auf
einige konkrete moralische Werte gegründet, sondern eine grundsätzliche
Bedingung der Ethik aufgestellt, unter der sich die als das Kriterium
bestimmbaren moralischen Werte ändern können. Die grundsätzliche
ethische Bedingung jeweils von Cassirer und von Laozi lässt sich verglei-
chen. Bei Cassirer stellt die ethische Bedingung die Anerkennung der
„Notwendigkeit der Zwecke“ dar, die das autonome subjektive Urteil
nach sich zieht und von Cassirer als Freiheit definiert wird. Bei Laozi
stellt die ethische Bedingung den Gehorsam gegenüber dem Dao dar,
nämlich, das natürliche Gesetz des Dao zu befolgen und die Einmischung
der menschlichen Handlungen zu entfernen, was von der daoistischen
Schule als Freiheit definiert wird. Der Begriff „Freiheit“ ist jedoch von
Laozi nicht verwendet worden. Er ist von Zhuangzi, dem Nachfolger von
Laozi, mit dem Begriff „Wandern in Muße“2 wie folgt erklärt worden:
„Wer es aber versteht, das innerste Wesen der Natur sich zu eigen zu
machen und sich treiben zu lassen von dem Wandel der Urkräfte, um dort
zu wandern, wo es keine Grenzen gibt, der ist von keinem Außending
mehr abhängig.“3

Die unterschiedlichen Definitionen der Freiheit bei Cassirer und
Laozi repräsentieren die zwei Arten des Verständnisses von diesem
Begriff und entsprechend auch die zwei gegensätzlichen Richtungen der
kulturellen Beurteilung. In Cassirers Augen lässt sich Freiheit nur durch
die kulturellen Tätigkeit verwirklichen, während sich Freiheit für die
daoistische Schule nur durch die Enthaltung von der kulturellen Tätigkeit
verwirklichen lässt. Zhuangzi hat in seinem Buch ein Beispiel angeführt,

1 Der Begriff “De” ist schon oben erläutert worden, siehe bitte S. 126-127 dieser
Dissertation.
2 Richard Wilhelm (1982): Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom südlichen Blütenland.
Köln: Diederichs. S. 29.
3 Ebd., S. 30.



139

um den Zustand der Freiheit zu erklären. Das ist „ein Gleichnis über die
Wirkungen der fügsamen Anpassung an die Gesetze der Natur am Beis
piel eines Schlächters, der sein Messer zu schonen versteht, weil er sich
der anatomischen Struktur der Tiere zu fügen weiß“1, wie Richard Wil-
helm es erläutert hat. Zhuangzi hat in seinem Buch die Worte des
Schlächters wie folgt beschrieben: „Ich folge den natürlichen Linien nach,
dringe ein in die großen Spalten und fahre den großen Höhlungen entlang.
Ich verlasse mich auf die (anatomischen) Gesetze.“2 Daraus ist zu er-
sehen, dass Freiheit hier den totalen Gehorsam gegenüber dem natür-
lichen Gesetz und ohne Widerstand gegen das Gesetz bedeutet. Dies ist
auch es, was der Begriff „Nichts-Tun“ von Laozi bedeutet.

Das „Nichts-Tun“ bedeutet nämlich nicht, keine Handlungen zu
unternehmen, was auch im praktischen Sinne unmöglich ist. Das „Nichts-
Tun“ bedeutet tatsächlich „Naturzustand“ und „Streiten mit keinem“, so
wie Laozi in seinem Buch geschrieben hat: „lernt die ungelehrtheit/ geht
zurück den weg, den die menschen gingen/ um den dingen zurückzu-
helfen zu ihrer natur/ und wagt nur eines nicht: wider die natur zu han-
deln“,3 „höchste güte ist wie das wasser/ gut tut es den dingen und strei-
tet mit keinem“,4 „das Dau des weisen:/ handeln ohne streit“,5 u.s.w..

Das heißt, die Handlungen, deren sich enthalten werden soll, stellen
nicht die natürlichen Handlungen dar, sondern die kulturellen Tätigkeiten.
Die kulturellen Tätigkeiten sind von Laozi als die überflüssige Einmi-
schung in die natürliche Bewegung des Dao angesehen worden. Ein
Mensch, dessen Handlungen als ein Teil des Dao gelten und mit der
Bewegung des Dao verschmelzen, kann erst ein Mensch in Freiheit ge-
nannt werden. Deshalb bedeutet Freiheit bei Laozi die totale Befolgung
des Dao und das Sichenthalten aller Einmischung der menschlichen
kulturellen Schöpfung. Dies erlaubt einen klaren Vergleich mit der Frei-
heit bei Cassirer. Cassirer hat die Wichtigkeit der kulturellen Schöpfung
und gleichzeitig die Notwendigkeit des Gehorsams gegen das Gesetz

1 Richard Wilhelm (1982): Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom südlichen Blütenland.
Köln: Diederichs. S. 53.
2 Ebd., S. 54.
3 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 91.
4 Ebd., S. 54.
5 Ebd., S. 101.



140

betont. Die Freiheit bei Cassirer verkörpert sich eben in einem freien
Spielraum gegenüber dem natürlichen Gesetz. Und dieser freie Spielraum
lässt sich nur durch die kulturellen Tätigkeiten gewinnen. Dabei hat
Cassirer die technische Tätigkeit als das Beispiel angeführt, um zu er-
läutern, wie der freie Spielraum unter den gesetzlichen Voraussetzungen
durch die kulturelle Tätigkeit gewonnen werden kann. „Die Technik
unterwirft sich der Natur, indem sie ihren Gesetzen gehorcht und sie als
unverbrüchliche Voraussetzungen ihres Wirkens betrachtet; aber unbe-
schadet dieses Gehorsams gegen die Naturgesetze ist ihr die Natur nie-
mals ein Fertiges, ein bloßes Gesetztes, sondern ein ständig Neuzusetzen-
des, ein immer wieder zu Gestaltendes.“1

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Cassirer und Laozi den
Begriff „Freiheit“ ganz gegensätzlich definiert haben, obwohl sie beide
eine grundsätzliche Bedingung der ethischen Möglichkeit als Freiheit
bestimmt haben. Ihre gegensätzliche Definition der Freiheit führt zu einer
gegensätzlichen Beurteilung der Kultur. Wenn Laozi behauptet hat, dass
die Freiheit nur durch den Gehorsam gegen das Dao und die entsprechen-
de Enthaltsamkeit gegen alle menschliche Einmischung verwirklicht wird,
dann fällt er selbstverständlich ein ethisch negatives Urteil über die
Kultur. Alle kulturelle Tätigkeit soll unterbleiben, was auch die echte
Bedeutung des Begriffs „Nichts-Tun“ von Laozi darstellt. Danach kann
sich der Mensch mit dem Dao verschmelzen und die echte Freiheit erst
dadurch erhalten bzw. erleben.

4.4 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer und bei Laozi: Kultur-
zustand vs. Naturzustand
Tatsächlich wirkt die oben aufgewiesene ganz unterschiedliche Definition
der Freiheit bei Cassirer und Laozi nicht nur auf ihre entgegengesetzte
Beurteilung der Kultur, sondern auch auf ihre Ansicht über das endgültige
ethische Ideal. Das ethische Ideal repräsentiert sich im idealen Lebens-
zustand, worin der Mensch am besten mit der Umgebung harmoniert.

Aus anthropologischer Perspektive lebt der Mensch immer in einer
Umgebung, sei es in der natürlichen Umgebung oder in der gesellschaft-

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
175.



141

lichen Umgebung. Wie der Mensch die Umgebung behandeln soll, oder
mit anderen Worten, was für einen Zustand als der ideale Lebenszustand
des Menschen gilt, stellt das unausweichliche Problem bei jeder ethischen
Lehre dar. Gleichfalls auch bei Cassirer und Laozi. Es handelt sich um
das Problem vom ethischen Ideal. Cassirer und Laozi haben jeweils in
ihren Werken den ethisch idealen Zustand auch erläutert. Entsprechend
ihrer entgegengesetzten Ansicht über die Freiheit haben sie nach dem
unterschiedlichen idealen Lebenszustand als dem Ziel der Geschichte
gestrebt. Im folgenden werden wir ihre unterschiedliche Bestimmung des
idealen Lebenszustands erläutern.

4.4.1 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer: der Kulturzustand
Cassirers Meinung nach kann man am besten mit der Umgebung nur
dadurch harmonieren, dass man die Umgebung durch seine kulturelle
Tätigkeit verändert, aufbaut und so beherrscht. Entsprechend stellt auch
der ideale Lebenszustand für den Menschen einen solchen Zustand dar, in
dem die kulturelle Tätigkeit ihre höchste Mission am besten erfüllen kann.
Diese höchste Mission hat Cassirer in seinem Text über die Technik ange-
geben, nämlich „nicht nur als Bezwingerin der Naturgewalten, sondern
als Bezwingerin der chaotischen Kräfte im Menschen selbst“ zu agieren.1

Dies entspricht eben der oben zitierten Interpretation der Freiheit von
Cassirer: „die technische Herrschaft des Menschen über die Natur“ und
„die moralische Herrschaft über sich selbst“ miteinander zu verbinden.
Cassirers Meinung nach bedeutet der ideale Lebenszustand einerseits die
Herrschaft über die äußere Natur und andererseits die Herrschaft über das
innere Ich. Diese zweiseitige Herrschaft läßt sich nur durch die kulturelle
Tätigkeit verwirklichen, weil die kulturelle Tätigkeit nicht nur die Natur
geformt hat, sondern auch das Ich selbst. Im formenden Prozess kann der
Mensch die äußere Welt und gleichzeitig auch das innere Ich begreifen
und dann beherrschen.

Daraus ist zu ersehen, dass der ideale Lebenszustand bei Cassirer
eine vollständige Erfüllung der zweiseitigen Missionen der Kultur
bedeutet. Doch sind die Missionen in der Tat nicht richtig erkannt, ge-

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
183.



142

schweige denn erfüllt worden. Cassirer hat die Technik als das Beispiel
angeführt, um dieses Problem anzugeben. „... wird die Technik sich nicht
nur als Bezwingerin der Naturgewalten, sondern als Bezwingerin der
chaotischen Kräfte im Menschen selbst erweisen. Alle Mängel und
Schwächen, die man ihr heute vorzurücken pflegt, beruhen zuletzt darauf,
daß sie diese ihre höchste Mission bisher nicht erfüllt, ja, daß sie sie noch
kaum erkannt hat.“1 Die ideale kulturelle Tätigkeit muß zwei Momente
in sich einschließen, nämlich einerseits den Gehorsam gegen das Gesetz
als die Dienstbarkeit und andererseits den subjektiven schöpferischen
Wille als die Freiheit. Das ist auch die Bedeutung der Formulierung
„Freiheit durch Dienstbarkeit“, die in der Philosophie der Technik von
Dessauer aufgestellt worden ist. „Sie (Techniker) kämpfen wohl gemein-
sam mit der Natur, doch nicht gegen sie, sondern gegen sich selbst, gegen
die Unzulänglichkeit ihrer geistigen Anpassung an Naturgesetz und an die
potentielle Lösung, bis zur letzten Konsequenz unter Zurückstellung jeder
Schwäche und Leidenschaft. Der Sinn ist Freiheit durch Dienstbarkeit in
einer Vollkommenheit der Erfüllung ... Man kann auch so sagen: die
Kunst des Technikers ist eine Mäeutik, wie Sokrates seine Philosophie
nannte, eine Entbindungskunst von Zweckideen in die sichtbare Welt.“2

Deshalb sind zwei Momente notwendig für jede technische Tätigkeit,
eine die „Anpassung an Naturgesetz“ und die andere die „potentielle Lö-
sung“. Das erstere bedeutet den Gehorsam gegen das Gesetz und das letz-
tere benötigt eine „Zweckidee“ des Subjekts, die die Schöpfung des Sub-
jekts im freien Spielraum leitet. Beide Momente sollen nicht vernach-
lässigt werden. Aber in der Tat pflegt man das letztere Moment zu ver-
nachlässigen, nämlich den subjektiven Willen. Ohne die „Zweck-
idee“ im ethischen Sinne zu beachten, pflegt sich die kulturelle Tätigkeit
ins Mittel der unmoralischen Absicht zu verwandeln. Die gegenwärtige
populäre Kritik an der Technik ist auf den Mangel an dieser Willenskraft
zurückzuführen. „Alle »Organisation« der Natur aber bleibt fragwürdig
und unfruchtbar, sofern sie nicht in das Ziel der Erziehung des Arbeits-
willens und der echten Arbeitsgesinnung einmündet. Unsere heutige

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
183.
2 Friedrich Dessauer (1927): Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung.
Bonn: F. Cohen. S. 86.



143

Kultur und unsere heutige Gesellschaft ist von diesem Ziele noch weit
entfernt“.1

Deshalb brauchen wir jetzt „das Ziel der Erziehung des Arbeits-
willens und der echten Arbeitsgesinnung“ zu erkennen und dasselbe
möglichst zu verwirklichen, um den idealen Zustand der Kultur zu
erreichen. Die Erziehung des Arbeitswillens meint die „Ethisierung der
Technik“, nämlich „sich einem andern »Reich der Zwecke« ... einzuord-
nen“.2 Dies verlangt, „daß das, was im technischen Schaffen geschieht,
in seiner Grundrichtung erkannt und verstanden, daß es ins geistige und
sittliche Bewußtsein erhoben wird.“3 Diese „Ethisierung der Tech-
nik“ oder die „Ethisierung der Kultur“ im weiteren Sinne stellt für
Cassirer einen idealen Zustand dar und bleibt im kapitalistischen
Wirtschaftssystem noch unrealisierbar.

Zusammenfassend hat Cassirer in der „Ethisierung der Technik“ die
Einheit von Kultur und Ethik gefordert. Diese Einheit verkörpert sich
darin, dass der ideale kulturelle Zustand unter der Leitung der ethischen
Zielsetzung steht und sich der ideale ethische Zustand, nämlich die höch-
ste Freiheit, nur in der Kultur verwirklicht, wie es schon oben erläutert
worden ist. Wenn man die Einheit von Kultur und Ethik verwirklichen
könnte, würde man beide, „die technische Herrschaft über die Natur“ und
„die moralische Herrschaft über sich selbst“, erhalten und dann am besten
mit der Umgebung harmonieren, sei es die natürliche Umgebung oder die
gesellschaftliche Umgebung.

4.4.2 Der ideale Lebenszustand bei Laozi: der Naturzustand
Laozis Ansicht über den idealen Lebenszustand gilt als ganz gegensätz-
lich zu Cassirers Meinung. Die beste Umgangsweise mit der Umgebung
in Laozis Augen besteht nicht in der Herrschaft über die Umgebung,
sondern in der vollständigen Anpassung an die Umgebung. Diese totale
Anpassung bedeutet das Verzichten auf alle menschliche Einmischung in
die Natur und die Verschmelzung des Menschen mit der Natur als eines
Teils deren. Der ideale Lebenszustand ist ein totaler Naturzustand, den

1 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
183.
2 Ebd., S. 182.
3 Ebd., S. 183.



144

Laozi im Kapitel 80 seines Buches ausführlich so beschrieben hat: „klein
sei das land, das volk gering an zahl/ so viele werkzeuge es gibt, ge-
braucht sie nicht!/ lehrt das volk den tod scheuen und weites wandern
meiden!/ gibt es auch boote und wagen/ man besteige sie nicht/ gibt es
auch harnisch und waffen/ man hole sie nicht hervor/ das schreiben
schafft ab/ lehrt die menschen wieder quippu-knoten knüpfen/ die speise
sei ihnen süß/ die kleidung schön/ die hütten bequem/ die sitten fröhlich/
die nachbarstaaten liegen dicht beisammen/ man hört die hühner gackern,
die hunde bellen/ und doch verkehrt man bis zum tode/ mit seinen
nachbarn nicht“.1

Dieses Zitat repräsentiert die typische Meinung von Laozi. Darin
sind nicht nur der ideale Lebenszustand für ein Individuum, sondern auch
der ideale politische Zustand für einen Staat beschrieben worden. Laozi
hat besonders die „Werkzeuge“ und das „Schreiben“ erwähnt, die eben
zwei typische kulturelle Formen repräsentieren und die Wesenheit der
kulturellen Tätigkeit verkörpern. Die kulturelle Tätigkeit, die in Laozis
Worten durch die „Werkzeuge“ und das „Schreiben“ ausgedrückt worden
ist, soll alle aufgegeben werden, damit man möglichst einen natürlichen
Lebenszustand erreichen kann. Mit den Formulierungen wie „weites
wandern meiden“ und „die speise sei ihnen süß/ die kleidung schön/ die
hütten bequem/ die sitten fröhlich“ hat Laozi den Naturzustand be-
schrieben. Was er mit solchen Formulierungen ausdrücken möchte, ist
eine Umgebung, mit der sich der Mensch schon verschmolzen hat, der
sich der Mensch schon sehr gut angepasst hat. Mit anderen Worten, man
kann in der Umgebung bequem leben.

Daraus ist zu ersehen, dass Laozi nicht nach der Beherrschung der
Umgebung strebt, sondern nach der Anpassung an die Umgebung. In
Laozis Augen bedeutet die Anpassung an die Umgebung, dass man dem
Gesetz total gehorchen und allen Widerstand aufgeben soll. Dies setzt
wieder voraus, dass man zuerst das Gesetz begreifen kann. Doch macht
es einen klaren Unterschied zur Meinung Cassirers aus, dass nach Laozis
Meinung das Gesetz nicht erkannt worden ist, sondern erlebt. Eben in der
Begegnung mit der Umgebung erlebt man ihr Gesetz und dann kann man
sich an sie anpassen. Je unmittelbarer diese Begegnung ist, desto direkter

1 Ernst Schwarz (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 100.



145

kann man das Gesetz erleben und entsprechend sich besser an die
Umgebung anpassen. Die kulturelle Tätigkeit wird nicht nur die Unmit-
telbarkeit der Begegnung zerstören, sondern auch die einfache Umgebung
komplexer machen, was nicht nur zur Anpassung an die Umgebung nicht
beitragen kann, sondern vielmehr dabei mehr Schwierigkeiten zufügen
wird. Deswegen soll alle kulturelle Tätigkeit aufgegeben werden und ein
möglichst natureller Lebenszustand erreicht werden, worin die echte Frei-
heit in Laozis Augen erst erhalten wird.

Durch die Analyse in diesem Kapitel können wir die klar entgegengesetze
ethische Bewertung der Kultur jeweils bei Cassirer und Laozi ersehen.
Cassirer behauptet, dass sich die Freiheit nur durch die subjektiv ausge-
wählte kulturelle Tätigkeit aufgrund der Erkenntnis des Gesetzes ver-
wirklichen läßt. Die Wesenheit liegt im aktiven Tun unter der Leitung der
subjektiven Willenskraft. Der ideale Lebenszustand stellt auch die Einheit
von Kultur und Ethik dar, was nur durch das unendliche aktive Tun ver-
wirklicht werden kann. Im Vergleich dazu behauptet Laozi, dass sich die
Freiheit nur durch das „Nichts-Tun“, nämlich dem Gesetz total zu gehor-
chen und alle kulturelle Tätigkeit aufzugeben, verwirklichen läßt. Die
Wesenheit liegt in der totalen Verschmelzung mit der Natur durch das
passive Nichts-Tun. Deswegen stellt der ideale Lebenszustand einen
natürlichen Zustand dar, was nur durch die Negation der Kultur erreicht
werden kann.

Mit anderen Worten, man kann sagen, dass sich der höchste Wert je-
weils für Cassirer und Laozi in ihrer entgegengesetzten Stellungnahme zu
der Umgebung verkörpert. Für Cassirer ist der höchste Wert eine aktive
Stellungnahme zur Umgebung, während für Laozi er eine passive Stel-
lungnahme zur Umgebung ist. Dieser Unterschied verkörpert sich in der
abendländischen und chinesischen Landschaftsmalerei. Die erstere betont
immer eine bestimmte subjektive Perspektive, während die letztere die
Verschmelzung des Menschen mit der Umgebung betont und keine
bestimmte subjekte Perspektive setzt. Um diesen Unterschied zu zeigen,
können wir zwei malerische Werke jeweils aus der westlichen Land-
schaftsmalerei und der chinesischen Lanschaftsmalerei als Beispielbilder
anführen, und zwar das Werk The Avenue at Middelharnis (Siehe Abb.1)
von dem holländischen Maler Meindert Hobbema (1638-1709) und das

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Avenue_at_Middelharnis


146

Werk Aprikosenbaumblüte im Frülingsregen im Süden des Yangtse-
Flusses (auf chinesisch „杏花春雨江南“, Siehe Abb.2) von dem chinesi-
schen Maler Hui Wang (1632-1717).

Abb. 1: The Avenue at Middelharnis

Abb. 2: Aprikosenbaumblüte im Frülingsregen im Süden des
Yangtse-Flusses

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Avenue_at_Middelharnis


147

Das Fazit

Nachdem wir auf den in den oben drei Kapiteln dargelegten drei Ebenen,
nämlich auf der phänomenologischen, der sogenannten metaphysischen
und der ethischen Ebene, die Lehre von Cassirer und Laozi verglichen
haben, können wir feststellen, dass sich die Herangehensweise an die
Welt und die Kultur von Cassirer und von Laozi auf den drei Ebenen
unterscheidet. In solchen Unterschieden verkörpert sich ihr unterschied-
liches Verständnis für den Begriff „Nichts“. Oder man kann sogar sagen,
dass sich diese Unterschiede eben der unterschiedlichen Stellungnahme
zum „Nichts“ verdanken.

Die europäische Philosophie zieht es vor, den Begriff „Nichts“ als
etwas Negatives zu betrachten, weil es wegen der Unbegreifbarkeit durch
das Denken in eine mystische Unklarheit gerät. Deswegen hat die west-
liche Philosophie seit langem danach gestrebt, das „Nichts“ zu entfernen.
Cassirer ist auch dieser traditionell europäischen Stellungnahme zum
„Nichts“ gefolgt. Er versucht möglichst viel die Phänomene durch die
Vernunftskraft des Denkens zu analysieren, weil er behauptet, dass etwas
Unbegreifbares durch das Denken ins mystische „Nichts“ hineinfallen
wird und folgend keine Bedeutung mehr hat. Deswegen betrachtet Cassi-
rer seine Kulturphilosophie als solch eine Aufgabe, die kulturellen Phäno-
mene mit der Vernunft zu erklären und folglich dadurch die Kultur von
dem mystischen „Nichts“ zu retten. Um diese Ziele zu erreichen, hat
Cassirer fast in jeder Ebene die Spuren des „Nichts“ verwischt. Wie in
den letzten Kapiteln gezeigt worden ist, hat Cassirer die Negation durch
die Pluralität als die logische Verbindungskraft ersetzt, die Leere durch
das Basisphänomen als den Ursprung im metaphysischen Sinne ersetzt,
die Entformung durch die Formung als die Voraussetzung der Leben-
digkeit ersetzt, und das Nichts-Tun durch das Tun als die Bedingung der
Freiheit ersetzt.

Das macht einen klaren Unterschied zu Laozi, der umgekehrt die
Positivität von „Nichts“ bemerkt und betont hat. Laozis Meinung nach
verkörpert sich diese Positivität von „Nichts“ eben in der Negation als der
logischen Verbindungskraft, der Leere als dem Ursprung im metaphy-
sischen Sinne, der Entformung als der Voraussetzung der Lebendigkeit,
und dem Nichts-Tun als der Bedingung der Freiheit.



148

Daraus ist zu ersehen, dass Cassirer und Laozi auf ganz unterschied-
liche Weise die Welt verstehen. Doch gibt es unter den Unterschieden
auch einige Gemeinsamkeiten zwischen ihnen. Z. B. erkennen sie beide
die Vielfältigkeit der Welt an und entsprechend streben sie nach einer
Einheit, die kompatibel mit der Vielfältigkeit existiert. Und dies entschei-
det wieder, dass sie beide den metaphysischen Begriff von „Sein“ kriti-
sieren und das starre, viele unlösliche Konflikte auslösende „Sein“ durch
einen anderen Begriff zu ersetzen versuchen. Diese Ersetzung bietet sich
bei Cassirer als der begriffliche Wechsel vom Seinverhältnis zum Sinn-
verhältnis dar. Aus einer subjektiven sinngebenden Perspektive wird die
Welt für Cassirer nicht mehr als das objektiv existierende äußere Sein
verstanden, sondern als ein Prozess der subjektiven Schöpfungen. Solan-
ge dieser Prozess nicht anhält und ununterbrochen bleibt, wird eine funk-
tionelle Einheit erhalten. Durch diese funktionelle Einheit im Prozess
lösen sich viele vom Begriff „Sein“ ausgelöste Konflikte, z. B. den Kon-
flikt zwischen Subjekt und Objekt.

Die Ersetzung des metaphysischen Seins wird bei Laozi durch die
Aufstellung des Begriffs „Dao“ verwirklicht. Das Dao gilt keinesfalls als
ein Seinbegriff im metaphysischen Sinne. Eine der Kernbedeutungen des
Dao ist eben wie die originale wörtliche Bedeutung dieses chinesischen
Schriftzeichens, nämlich der „Weg“. Diese Bedeutung des Weges wirkt
wie eine Metapher, die auf einen sich ewig bewegenden Prozess deutet.

Zusammenfassend weisen Cassirer und Laozi beide die Starrheit des
Seins ab und streben nach der Lebendigkeit des Prozesses. Diese Leben-
digkeit verkörpert sich für Cassirer in der unendlichen Schöpfung des
Subjekts, während für Laozi diese Lebendigkeit sich in der ewigen Be-
wegung des Dao verkörpert. Um diese Lebendigkeit zu bewahren, haben
Cassirer und Laozi jeweils Anforderungen an die Subjekt gestellt. Laut
Cassirers Anforderung soll das Subjekt sich vom Joch des Seins befreien
und durch die Tätigkeit der Schöpfung oder der Aneignung die Rückkehr
von forma formata zu forma formans realisieren. In dieser Tätigkeit der
Schöpfung oder der Aneignung wird die Scheidung zwischen Ich und
Welt, zwischen Subjekt und Objekt verschwinden und alles verschmilzt
zu einer Einheit. Diesen Zustand können wir den Zustand des Selbst-
vergessens nennen. Wir haben auch oft im täglichen Leben das Gefühl,
dass wir beim Lernen uns selbst vergessen haben und mit den gelernten



149

Gehalten verschmolzen sind. Deshalb gilt dieses Selbstvergessen als eine
Voraussetzung der Schöpfung oder der Aneignung und folglich als eine
notwendige Bedingung der Bewahrung der Lebendigkeit.

In diesem Punkt sind Cassirer und Laozi sich wieder einig. Denn für
Laozi stellt der Zustand des Selbstvergessens auch eine Voraussetzung
der Lebendigkeit des Dao dar. Die Dynamik der Bewegung des Dao liegt
eben in der Negation des Selbst. Das Subjekt kann sich erst wie das Dao
verhalten, nachdem es durch das allmähliche Verlernen und Vergessen
endlich einen Zustand des Selbstvergessens erreicht hat. In diesem sub-
jektiven Zustand des Selbstvergessens lässt sich erst die ewige Bewegung
des Dao „erschauen“ und die Lebendigkeit bewahren.

Aufgrund der oben erläuterten grundsätzlichen Verständnisse von
der Welt haben Cassirer und Laozi auch unterschiedliche Ansichten über
die Kultur entwickelt. Aus einer Perspektive des Sinnverhältnisses hat
Cassirer der Kultur eine sehr positive Bewertung gegeben, weil das Sinn-
verhältnis selbst eine kulturelle Perspektive darstellt. Die Welt und der
Mensch existieren nirgends anders als in der Kultur, und zwar im Netz
des Sinnverhältnisses. Im Gegensatz dazu hat Laozi die Welt und den
Menschen aus einer Naturperspektive betrachtet und der Kultur eine
negative Bewertung gegeben. Das Dao bewegt sich in einem Naturpro-
zess und die Kultur wird als eine überflüssige menschliche Einmischung
in diesen Prozess betrachtet.

Was die Einstellung zur Kultur von Laozi betrifft, so möchte er alle
die Spuren der Kultur entfernen. Doch bewährt sich dieser Wunsch als
unrealisierbar im praktischen Sinne. Sobald das Bewußtsein des Men-
schen zu sich kommt, lassen sich die Spuren der Kultur nicht mehr besei-
tigen. Aber die negative Einstellung zur Kultur hat eine positive Bedeu-
tung für die Entwicklung der Kultur. Diese Positivität verkörpert sich
eben in der Bedeutung des Selbstvergessens für die Schöpfung und die
Aneignung.

Wie oben erwähnt, liegt die Lebendigkeit der Kultur im unendlichen
Prozess der Schöpfung oder der Aneignung. Deswegen sind die Schöp-
fung und die Aneignung wesentlich für die Entwicklung der Kultur. Aber
wir müssen nicht nur die Plus-Richtung der Entwicklung beachten,
sondern vielmehr auch die Minus-Richtung, um die kulturelle Schöpfung
und die kulturelle Aneignung zu fördern. Hier deutet die Plus-Richtung



150

auf die Vermehrung der kulturellen Formen hin und die Minus-Richtung
bedeutet die Befreiung vom Joch der kulturellen Formen, nämlich die
Rückkehr von forma formata zu forma formans, vom Sein zum Prozess.
Um sich von der kulturellen Form zu befreien, muss ein Subjekt den
Zustand des Selbstvergessens erreichen. Deshalb wird die Entwicklung
der Kultur eben durch das ununterbrochene Vergessen der verfestigten
Kulturformen realisiert.

In der gegenwärtigen Welt hat diese negative Einstellung zur kultu-
rellen Form, nämlich der subjektive Zustand des Selbstvergessens, eine
besonders positive Bedeutung. Denn zurzeit gibt es in der Welt verschie-
dene kulturelle Formen in verschiedenen Ländern. Die Unterschiede zwi-
schen solchen Kulturformen können Missverständnis hervorrufen, wenn
jede sich nur auf ihren erstarrenden Kulturformen beschränkt und nicht
voneinander lernt. Viele unglückliche Ereignisse in der menschlichen
Geschichte können ihre Wurzel in diesem Missverständnis finden, ob-
wohl dieses Missverständnis oft von den Politikern mit bösen Absichten
benutzt worden ist. Wenn wir in der Zukunft bei der Begegnung von zwei
unterschiedlichen Kulturformen die Rückkehr vom Sein zum Prozess,
nämlich die Rückkehr von forma formata zu forma formans realisieren
könnten, dann würden die in Konflikt stehenden starren Kulutrformen
zum noch nicht erstarrenden und formenden Prozess zurückgeführt. In
diesem Prozess gibt es die Möglichkeit, dass sich der Konflikt zwischen
ihnen lösen und neue kulturelle Schöpfung entsteht. Dies spielt die
entscheidende Rolle für die Bewahrung der kulturellen Lebendigkeit und
die Entwicklung der Kultur als einem Ganzen. Um diese Rückkehr vom
Sein zum Prozess zu realisieren, muss ein subjektiver Zustand des Selbst-
vergessens erreicht werden, bei Laozi durch das Verlernen oder das Ver-
gessen und bei Cassirer durch das Lernen oder die Aneignung. In diesem
Zustand des Selbstvergessens würden wir aus verschiedenen Kulturtradi-
tionen voneinander lernen und gemeinsam die Entwicklung der Kultur
fördern. Dies macht den idealen Zustand der Kulturentwicklung aus.
Eben darin verkörpert sich die Positivität der negativen Einstellung zur
Kulturform.

Diese negative Einstellung zur Kulturform stellt auch den Grund der
Einheit zwischen Kultur und Ethik dar. Sie gilt nicht nur als die Bedin-
gung der schöpferischen Freiheit, sondern auch als die Bedingung der



151

moralischen Freiheit, weil nur durch sie die echte Autonomie erreicht
wird. Diese echte Autonomie bedeutet, einerseits kann der Mensch durch
die unendlichen kulturellen Schöpfungen einen freien Spielraum gegen
das Naturgesetz gewinnen, andererseits kann sich der Mensch vom Joch
der starren Kulturformen befreien und die kulturellen Schöpfungen dem
moralischen Willen folgen lassen. Dann erst lässt sich das von Cassirer
gestelle Ziel erreichen, „die technische Herrschaft des Menschen über die
Natur“ und „die moralische Herrschaft über sich selbst“ zu behaupten.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der Mensch als etwas
unausweichlich in der Kultur Existierendes eine ideale Einstellung zur
Kultur erreichen kann, wenn sich die positive Einstellung zur Kultur von
Cassirer und die negative Einstellung zur Kultur von Laozi kombinieren
lassen. Das heißt, man vergisst sein geformtes Selbst und verschmilzt sich
in den ununterbrochenen Prozess des Lernens und der Schöpfung. Dies
macht auch den Schluss aus, nachdem wir Cassirer und Laozi in Bezug
auf ihre unterschiedliche Herangehensweise an die Kultur verglichen
haben.



152



153

Literaturverzeichnis

Cassirer, Ernst (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fünf Studien.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Chan, Wing-tsit (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the
Bobbs-Merrill company.
Dessauer, Friedrich (1927): Philosophie der Technik. Das Problem der
Realisierung. Bonn: F. Cohen.
Heidegger, Martin: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und
Martin Heidegger. in: ders.: Kant und das Problem der Metaphysik. in:
ders. (1991): Gesamtausgabe. 1. Abteilung: veröffentlichte Schriften
1910-1976. Band 3. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
Jacobs, Jörn (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am
Main: Peter Lang.
Jullien, François/Zarcone, Thierry (2003). China as Philosophical Tool.
François Jullien in conversation with Thierry Zarcone. Diogenes 50 (4).
Kant, Immanuel (1947): Gundlegung zur Metaphysik der Sitten. Leipzig:
Verlag von Felix Meiner.
Köhnke, Klaus Christian/ Krois, John Michael/ Schwemmer, Oswald
(Hrsg., 1999): Ernst Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte.
Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
Krois, John Michael/Schwemmer, Oswald (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner
Verlag.
Recki, Birgit (Hrsg., 2009): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. CD-ROM-Edition. 2. Auflage. Hamburg: Felix
Meiner Verlag.
Schwarz, Ernst (Übers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching, Leipzig:
Verlag Philipp Reclam jun..
Simmel, Georg (1911): Der Begriff und die Tragödie der Kultur. In:
Rüdiger Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel.
Aufsätze und Abhandlungen 1909-1918. Band I. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag.
Wilhelm, Richard (1982): Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom südlichen
Blütenland. Köln: Diederichs.



154



155

Danksagung

Für das Zustandekommen der vorliegenden Arbeit schulde ich sehr
vielen Menschen einen herzlichen Dank. Vor allem möchte ich mich an
dieser Stelle bei meinem Doktorvater Prof. Dr. Christian Möckel herzlich
bedanken, der mich in all diesen Jahren sehr fachkundig und verständnis-
voll unterstützt und mich in schwierigen Situationen zum Weitermachen
motiviert hat. Und einen ganz besonderen Dank widme ich ihm dafür,
dass er die weitere Betreuung meiner Arbeit übernommen hat, nachdem
mein vorheriger Doktorvater Prof. Dr. Schwemmer in den Ruhestand
getreten war.

Mein herzlicher Dank gilt auch meinem vorherigen Doktorvater Prof.
Dr. Oswald Schwemmer, der mich von der anfänglichen Phase meiner
Promotion ab begleitet hat. Mit seinen wertvollen Ratschlägen sowie
konstruktiver Kritik habe ich das Thema der Dissertation festgelegt und
eine Basis für die spätere Formulierung der Arbeit geschaffen.

Sehr dankbar bin ich auch Herrn PD Dr. Jens Heise, der das
Zweitgutachten verfasst hat. Seine Kommentare aus der Perspektive der
japanischen Philosophie haben mich zum Nachdenken angeregt. Mein
Dank geht auch an die Kolleginnen und Kollegen des Kolloquiums, die
mit ihren zahlreichen Vorschlägen und Anregungen meine Arbeit be-
reichert haben.

Bedanken möchte ich mich auch bei der Konrad-Adenauer-Stiftung,
die meine Promotion finanziell unterstützt und damit mir eine sorglose
Promotion ermöglicht hat. Meiner Heimatsakademie, der Chinesischen
Akademie der Sozialwissenschaften, schulde ich vielen Dank für das
Stattgeben meiner wissenschaftlichen Beurlaubung.

Ein herzliches Dankeschön geht auch an Frau Dr. LÜ Jingzhu, Frau
Dr. KONG Jingqian, Frau Dr. ZHANG Wei, Frau Dr. BAO Yongling und
Frau Dr. WANG Zhongxin, die mich während meines Aufenthalts in
Berlin sowohl in wissenschaftlicher als auch in persönlicher Hinsicht sehr
unterstützt und warmherzig begleitet haben. Frau Dr. QIAN Kefei und
Frau Bitna Jang möchte ich ganz herzlich danken für ihre konstruktive



156

Vorschläge in unserem regelmäßigen Treffen zur wissenschaftlichen
Diskussion. Herrn Dr. Christian Weber danke ich für die Hilfe bei der
sprachlichen Formulierung meiner Dissertation.

Nicht zuletzt möchte ich meinen Eltern WANG Chunrong, LI
Duoshan, meinem Mann XU Debin und meinem Sohn XU Yunzhang
herzlich danken für ihr Verständnis, ihre bedingungslose Unterstützung
und ihre Liebe. Ohne ihre Begleitung durch all die Jahre wäre diese
Doktorarbeit unmöglich geworden. Ihnen wird diese Arbeit gewidmet.





Logos Verlag Berlin ISBN 978-3-8325-5045-5

In diesem Text geht es um eine vergleichende Recherche zwischen

dem deutschen Philosophen Ernst Cassirer und dem chinesischen

Philosophen Laozi in Bezug auf ihr Verständnis für die kultur. Der

Unterschied verdankt sich ihrem unterschiedlichen Verständnis für

den Begriff
”
Nichts“.

Das 1. Kapitel behandelt die Interpretation Cassirers und Laozis vom

Begriff Nichts. Cassirer hat in drei Fragebereichen den Spielraum

des Nichts beschränkt, und zwar erstens in der Frage nach dem

verbindenden Band für die Ganzheit der Welt, zweitens nach der

Einheit der Welt, und drittens nach dem ethischen Wert der Kultur.

Im Vergleich dazu gibt Laozi dem Nichts einen positiven Spielraum

in diesen drei Fragebereichen. Folglich dienen die drei Fragebereiche

als die Basis der Vergleichbarkeit zwischen Cassirer und Laozi in den

folgenden drei Kapiteln.

Das 2. Kapitel erläutert, wie Cassirer und Laozi auf unterschiedliche

Weise die Vielfältigkeit und gleichzeitig die Ganzheit der Welt

erklären. Der erstere hebt ein repräsentierendes Verhältnis hervor,

während der letztere ein genetisches Verhältnis behauptet. Es handelt

sich beim 3. Kapitel um das Problem der Einheit. Cassirer und Laozi

beide haben die Einheit in einem Prozess gesucht. Dieser Prozess

ist für Cassirer der lebendige Prozess der Formung, während er für

Laozi der lebendige Prozess der Entformung ist. Dazu redet Cassirer

von einer Rückkehr von der forma formata zur forma formans. Laozi

hingegen redet von einer Rückkehr vom Sein zum Nichtsein. Das 4.

Kapitel behandelt die Wertfrage in Hinsicht der Kultur. Cassirer und

Laozi weisen der Freiheit unterschiedliche Definitionen zu. Folglich

weist Cassirer der Kultur eine positive Beurteilung zu, und Laozi

fällt ein ethisch negatives Urteil über die Kultur.

Die Möglichkeit einer Kombination von Cassirers positiver Ein-

stellung zur Kultur und Laozis negativer Einstellung zur Kultur

besteht in der praktischen Bedeutung eines subjektiven Zustands des

Selbstvergessens bei der Arbeit.


	Vorwort
	Kapitel 1: Die Bestimmung des Begriffs „Nichts“ und seine Stellung in der Philosophie von Cassirer und Laozi
	1.1 Cassirers philosophiegeschichtliche Auseinandersetzung mit dem Begriff „Nichts“
	1.1.1 Das Nichts als das Nichtsein
	1.1.2 Das Nichts als das Leere
	1.1.3 Das Nichts als die Negation

	1.2 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie Cassirers
	1.2.1 Negation und Pluralität
	1.2.2 Nichtsein und Urphänomen
	1.2.3 Nichts-Tun und Freiheit

	1.3 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie von Laozi
	1.3.1 Nichtsein als der ontologische Ursprung
	1.3.2 Leere als die Voraussetzung der Bewegung
	1.3.3 Negation und Rückkehr als die Weisen der Bewegung
	1.3.4 Nichts-Tun als das praktische Prinzip

	1.4 Vergleichbare Punkte zwischen Cassirer und Laozi in Bezug auf ihr Verständnis vom Nichts

	Kapitel 2: Die Vielfältigkeit und die Ganzheit der erfahrenen Welt auf Grund von Pluralität oder Negation
	2.1 Das repräsentierende Verhältnis gegen das genetische Verhältnis
	2.1.1 Die Relativität und die Absolutheit der Grenze
	2.1.2 Die Verbindungsweise mittels repräsentierendem und genetischem Verhältnis

	2.2 Mehrdimensionalität des repräsentierenden Verhältnisses und Eindimensionalität des genetischen Verhältnisses
	2.2.1 die Zeitlosigkeit des Werdens und die Zeitlichkeit des Werdens
	2.2.2 Die Mutation und die Entwicklung

	2.3 Ganzheit, Pluralität und Negation
	2.3.1 Das Verhältnis zwischen Aktualität und Möglichkeit
	2.3.2 Das Verhältnis zwischen Individuellem und Allgemeinem


	Kapitel 3: Das Leben als die Einheit der erfahrenen Welt: das Basisphänomen der geistigen Formungsfunktion oder die Leere der daoistischen Entformungsfunktion
	3.1 Die Bestimmung der Formungsfunktion und der Entformungsfunktion jeweils bei Cassirer und Laozi
	3.1.1 Die Formungsfunktion als die einheitliche geistige Funktion bei Cassirer
	3.1.2 Die Funktion der Entformung als die einheitliche daoistische Funktion bei Laozi

	3.2 Die Funktion der Formung und die Funktion der Entformung als die zwei Verwirklichungsweisen in ein und demselben Prozess, nämlich dem des Lebens 
	3.2.1 Die Rückkehr vom Sein zum Prozess: die gemeinsame Voraussetzung des Lebens bei Cassirer und Laozi
	3.2.2 Zwei unterschiedliche Dynamiken des Lebens bei Cassirer und Laozi: die Kraft der Formung und die Kraft der Entformung 

	3.3 Das Lernen und das Vergessen als die praktische Verwirklichungsweise des lebendigen Prozesses bei Cassirer und bei Laozi
	3.3.1 Das Lernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom Sein zum Prozess bei Cassirer
	3.3.2 Das Verlernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom Sein zum Prozess bei Laozi


	Kapitel 4: Die Freiheit durch Tun und Nichts-Tun: die positive und negative Bewertung der Kultur bei Cassirer und Laozi
	4.1 Die Kritik an der Kultur in den jeweiligen Zeiten von Cassirer und Laozi
	4.1.1 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des Eudaemonismus: der Verzicht auf das menschliche Glück
	4.1.2 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive der deontologischen Ethik: das Dilemma der kulturellen Logik

	4.2 Der entgegengesetzte Ausweg aus der >Tragödie der Kultur< jeweils bei Cassirer und Laozi: innerhalb der Kultur vs. außerhalb der Kultur
	4.2.1 Cassirers Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: innerhalb der Kultur
	4.2.2 Laozis Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: außerhalb der Kultur

	4.3 Das entgegengesetzte ethische Urteil über die Kultur bei Cassirer und Laozi: die Freiheit durch Tun vs. durch Nichts-Tun
	4.3.1 Das ethisch positive Urteil über die Kultur bei Cassirer: Freiheit durch das kulturelle Tun
	4.3.2 Das ethisch negative Urteil über die Kultur bei Laozi: Freiheit durch das Nichts-Tun

	4.4 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer und bei Laozi: Kulturzustand vs. Naturzustand
	4.4.1 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer: der Kulturzustand
	4.4.2 Der ideale Lebenszustand bei Laozi: der Naturzustand


	Das Fazit
	Literaturverzeichnis
	Danksagung

