Das Nichts und die Kultur

Eine vergleichende Untersuchung

des Problems bei Ernst Cassirer und LLaozi

Hongxia Li

I A\.0'YOC



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOLI: https://doi.org/10.30819/5045


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/5045

Das Nichts und die Kultur.
Eine vergleichende Untersuchung des Problems bei
Ernst Cassirer und Laozi

Von HONGXIA LI






Inhaltsverzeichnis

VOTWOTT. ..ttt e ettt e e e s e s ae e e e e s saartaaeeeesnnnraeeeeas 7
Kapitel 1: Die Bestimmung des Begriffs ,,Nichts* und seine Stellung in
der Philosophie von Cassirer und Laozi...........ccccvvevviieniieeciieeieeeieenee, 11
1.1 Cassirers philosophiegeschichtliche Auseinandersetzung mit dem
Begriff ,,NIChES .....cc.eeeieee e 11
1.1.1 Das Nichts als das Nichtsein..........cccccecevcierienienenneniennens 11

1.1.2 Das Nichts als das Leere..........ccocceevieenieniiinieniienieeieeee. 13

1.1.3 Das Nichts als die Negation...........ccceeeeveeeviieecieeecieeeereeenee, 16

1.2 Die Stellung des Begriffs ,,Nichts* in der Philosophie Cassirers. 18
1.2.1 Negation und Pluralitét.............ccovviiriiiniiiniiiieieeiee 20

1.2.2 Nichtsein und Urphd@nomen...........c.cccceevevievienieeneeecieenennn, 26

1.2.3 Nichts-Tun und Freiheit...........cccovveeiiieeiiiieieeeecceeee, 30

1.3 Die Stellung des Begriffs ,,Nichts* in der Philosophie von Laozi34
1.3.1 Nichtsein als der ontologische Ursprung..............cccuvvennenn. 34

1.3.2 Leere als die Voraussetzung der Bewegung......................... 37

1.3.3 Negation und Riickkehr als die Weisen der Bewegung....... 39

1.3.4 Nichts-Tun als das praktische Prinzip..........c..cccoeeeveeennenn. 42

1.4 Vergleichbare Punkte zwischen Cassirer und Laozi in Bezug auf

thr Verstdndnis vom NIChES........ccoecieviiniiiiniiiiieeeee 45
Kapitel 2: Die Vielfiltigkeit und die Ganzheit der erfahrenen Welt auf
Grund von Pluralitdt oder Negation...........cccccveeeciieeeiieeniieccieeeee e 47

2.1 Das repréasentierende Verhiltnis gegen das genetische Verhéltnis50
2.1.1 Die Relativitit und die Absolutheit der Grenze................... 50
2.1.2 Die Verbindungsweise mittels reprdsentierendem und

genetischem Verhaltnis...........cocoovvieiiiiiiiiiccie e, 54
2.2 Mehrdimensionalitit des reprdsentierenden Verhiltnisses und
Eindimensionalitdt des genetischen Verhéltnisses...........ccceeeuveeenneen. 60
2.2.1 die Zeitlosigkeit des Werdens und die Zeitlichkeit des
WETARNS. ...ttt 62
2.2.2 Die Mutation und die Entwicklung............ccceovvvvirieninannn. 68
2.3 Ganzheit, Pluralitdt und Negation..........cccceecvveveieeeciieenieeeeeeenee, 72

2.3.1 Das Verhiltnis zwischen Aktualitat und Moglichkeit.......... 74
2.3.2 Das Verhiltnis zwischen Individuellem und Allgemeinem. 77

Kapitel 3: Das Leben als die Einheit der erfahrenen Welt: das Basispha-
3



nomen der geistigen Formungsfunktion oder die Leere der daoistischen
Entformungsfunktion............ccoooovieeiiiiiiii e 81
3.1 Die Bestimmung der Formungsfunktion und der Entformungs-
funktion jeweils bei Cassirer und Laozi.........cccceeeeuveeeiieenieeeiieeeenen, 83
3.1.1 Die Formungsfunktion als die einheitliche geistige Funktion

D1 CASSITET....uveentieeiiieiie ettt ettt ettt ettt sttt e st ens 83

3.1.2 Die Funktion der Entformung als die einheitliche daoistische
Funktion bei LaoZi.......coceeiiiiniiiiiiiiieeeeeeee e 90

3.2 Die Funktion der Formung und die Funktion der Entformung als
die zwei Verwirklichungsweisen in ein und demselben Prozess,
nidmlich dem des Lebens.........coooveviiniiniiiiniiniiiiceee 94
3.2.1 Die Riickkehr vom Sein zum Prozess: die gemeinsame
Voraussetzung des Lebens bei Cassirer und Laozi....................... 95

3.2.2 Zwei unterschiedliche Dynamiken des Lebens bei Cassirer

und Laozi: die Kraft der Formung und die Kraft der Entformung98

3.3 Das Lernen und das Vergessen als die praktische Verwirklichungs-
weise des lebendigen Prozesses bei Cassirer und bei Laozi............. 103
3.3.1 Das Lernen als die Verwirklichungsweise der Riickkehr vom

Sein zum Prozess bel CassIrer.......cocuvevieriieenieeniienieenie e 104

3.3.2 Das Verlernen als die Verwirklichungsweise der Riickkehr

vom Sein zum Prozess bei LaozZi........cocoeveiiiiiniiiiiinicinienene, 106
Kapitel 4: Die Freiheit durch Tun und Nichts-Tun: die positive und

negative Bewertung der Kultur bei Cassirer und Laozi.......................... 111
4.1 Die Kritik an der Kultur in den jeweiligen Zeiten von Cassirer und
LlA0ZI. ettt 112

4.1.1 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des Eudaemo-
nismus: der Verzicht auf das menschliche Gliick........................ 112
4.1.2 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive der deontolo-
gischen Ethik: das Dilemma der kulturellen Logik.................... 114

4.2 Der entgegengesetzte Ausweg aus der >Tragodie der Kultur<
jeweils bei Cassirer und Laozi: innerhalb der Kultur vs. aullerhalb der

4.2.1 Cassirers Ausweg aus der >Tragddie der Kultur<: innerhalb
der KUultur......oooooiii e 120
4.2.2 Laozis Ausweg aus der >Tragodie der Kultur<: auBBerhalb
der KUTUT.....coiiiiiiee e 125



4.3 Das entgegengesetzte ethische Urteil iiber die Kultur bei Cassirer

und Laozi: die Freiheit durch Tun vs. durch Nichts-Tun.................. 129
4.3.1 Das ethisch positive Urteil liber die Kultur bei Cassirer:
Freiheit durch das kulturelle Tun..............ccccoveiieeiiiiieiieee. 129
4.3.2 Das ethisch negative Urteil iiber die Kultur bei Laozi:
Freiheit durch das Nichts-Tun..........cccccooooiiiiiiiiiieciecceee e, 137

4.4 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer und bei Laozi:

Kulturzustand vs. Naturzustand............cccceeeeiiiiiiiiiieeccieeceieee, 140

4.4.1 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer: der Kulturzustand141
4.4.2 Der ideale Lebenszustand bei Laozi: der Naturzustand.... 143
DAS FAZIt...ccuiiiiiieceeee e e 147
LiteraturverZeIChniS. ........couveieviiiiiiecciee e e 153
DanKSagUNE.......cccoueieiiieeiieeciie ettt et et 155






Vorwort

Wie sich in der modernen Geschichte der Philosophie eine linguistische
Wende vollzogen hat, hat es auch eine kulturelle Wende gegeben. Cassi-
rer gilt mit seinem dreibdandigen grolen Werk Philosophie der symboli-
schen Formen als einer der Vorlaufer der Kulturphilosophie. Er und viele
nachfolgende Philosophen haben aus verschiedener Perspektive iiber die
Kultur geforscht. Doch sind die meisten Forschungen aufgrund der west-
lichen philosophischen Tradition gefiihrt worden. Wenn eine Perspektive
auflerhalb der westlichen Tradition beriicksichtigt werden kann, wird die
Kultur dialektischer und allseitiger betrachtet. Die chinesische Philoso-
phie kann eine solche Perspektive auBlerhalb der westlichen Tradition
bieten. “the confrontation between China and the West is one of the great
contemporary issues ... Comparing European and Chinese thought with
each other means diversifying and cross-fertilizing sources of illumi-
nation”.! Die vorgelegte Dissertation stellt eben einen Vergleich zwi-
schen zwei Arten der Herangehensweise an die Kultur jeweils aus der
westlichen Tradition und aus der chinesischen Tradition an.

Die erstere Herangehensweise an die Kultur stellt die von Cassirer
dar. Cassirer hat durch seine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit den
verschiedenen Kulturformen nicht nur die kulturellen Phanomene selbst
erklart, sondern auch das Wesen der Menschheit aus einer neuen kultu-
rellen Perspektive gezeigt, und zwar die Menschheit als symbolfdhige. In
diesem Sinne hat Cassirer der Kultur eine sehr positive Bedeutung zuge-
wiesen. Der Mensch existiert in der Kultur und erhilt sein Wesen nur
durch die Kultur. Ist diese Meinung zur Kultur die einzig denkbare oder
realisierte Herangehensweise an die Kultur? Welchen Charakter hat diese
Herangehensweise an die Kultur? Um diese Analyse der Kultur besser zu
verstehen, ist ein Vergleich mit einer unterschiedlichen Herangehens-
weise wiinschenswert, besonders mit einer ganz entgegengesetzten Weise.
Denn von einer dulleren fremden Perspektive aus ldsst sich das Selbst
klarer erkennen. Doch miissen wir dabei eine echt fremde Perspektive
garantieren, wie der franzésischen Sinologe Frangois Jullien geschrieben
hat: ,,a truly alternative philosophy ... an other that is sufficiently other to

! Francois Jullien/Thierry Zarcone (2003). China as Philosophical Tool. Frangois
Jullien in conversation with Thierry Zarcone. Diogenes 50 (4). S. 15.



allow you to look at yourself from the outside, to stand apart.! Fiir die
Theorie Cassirers als eines Europders wiirde es unbedingt ein richtiges
,,counterpart to Greece oder ,,non-Europe* sein. ,,The true ‘counterpart
to Greece’ is only to be found ... in China.”? “What makes China special
in relation to Europe is its utterly exterior quality, in language and history,
but in a context of thought as fully developed as in Europe.”

In der chinesischen philosophischen Tration gilt die Lehre von dem
altertimlichen Philosophen Laozi als eine typisch entgegengestzte Ein-
stellung zur Kultur im Vergleich zur Einstellung von Cassirer. Durch
einen Vergleich zwischen beiden werden sowohl Cassirers Lehre als auch
Laozis Lehre klarer interpretiert. Und entsprechend wird auch die Kultur
besser erklart.

Obwohl Cassirer und Laozi in ganz unterschiedlichem Zeitalter leb-
ten, und zwar der erstere in der modernen Zeit und der letztere im Alter-
tum, standen sie vor einem gleichen Problem, ndmlich der Kritik an der
Kultur. Sie lebten beide in einer solchen Zeit, in der der Mensch es in
Angriff nahm, {iber die Kultur und das Verhéltnis zwischen Menschen
und Kultur zu reflektieren. Doch haben sie iiber die Kultur ganz
unterschiedliche Schlussfolgerungen gezogen. Wie sind sie daran ge-
kommen? Welche Momente haben entscheidend dazu beigetragen, die
unterschiedlichen Schlussfolgerungen zu ziehen? Wenn diese Momente
durch Analyse aufgezeigt werden, konnen nicht nur die Kulturtheorie von
Cassirer, sondern auch der Kulturgedanke von Laozi besser verstanden
werden. AuBlerdem kann auch die Kultur selbst dadurch von einer
breiteren Perspektive aus betrachtet werden.

Das entscheidende Moment stellt die unterschiedliche Stellung-
nahme zum Begriff ,,Nichts* dar, welches in der folgenden Analyse er-
lautert wird. Cassirer beobachtet die Kultur aus einer positiven Pers-
pektive, wobei der Begriff ,Nichts* keinen Spielraum hat und sich die
Negativitdt des Nichts darbietet. Im Vergleich dazu beobachtet Laozi die
Kultur aus einer negativen Perspektive, wobei der Begriff ,,Nichts* eine
grof3e Rolle spielt und sich die Positivitdt des Nichts darbietet. Doch gilt

! Francois Jullien/Thierry Zarcone (2003). China as Philosophical Tool. Frangois
Jullien in conversation with Thierry Zarcone. Diogenes 50 (4). S. 16.

2 Ebd., S. 16.

3 Ebd,, S. 16.

8



dieser Unterschied tatsdchlich als die zwei Bedingungen von demselben
Problem, namlich der Lebendigkeit der Kultur. Wenn wir in der Praxis
diese zwei Perspektiven von Cassirer und Laozi kombinieren, kdnnen wir
besser realisieren, die Lebendigkeit der Kultur zu bewahren und die Ent-
wicklung der Kultur zu fordern.

Ubrigens ist einiges iiber die zitierte Literatur anzugeben. Manche
zitierte Texte sind auf Englisch im Original, die auch im Zitat dieser Dis-
sertation auf Englisch bleiben, um den originalen Kontext darzubieten.



10



Kapitel 1: Die Bestimmung des Begriffs ,,Nichts* und seine Stellung
in der Philosophie von Cassirer und Laozi

1.1 Cassirers philosophiegeschichtliche Auseinandersetzung mit dem
Begriff ,,Nichts“

Der Begriff ,,Nichts* ist sehr friih in der westlichen Philosophiegeschich-
te entstanden. Er ist geprdgt worden, um auf bestimmte philosophische
Probleme, Paradoxa oder Dilemmas zu antworten oder sie zu 10sen. Seit-
her hat sich seine Definition und Funktion in den jeweiligen Philosophien
gewandelt, je nachdem sich die verschiedenen philosophischen Gedan-
kensysteme voneinander unterscheiden.

Wie wir aus Cassirers Werken erfahren konnen, zieht er es vor, seine
Gedanken aufgrund einer philosophie-geschichtlichen Darstellung zu
entwickeln. So stiitzt sich seine Bestimmung des Nichts auch auf eine Be-
riicksichtigung des Nichts in der Philosophiegeschichte. Eben da, wo er in
der Darstellung des Nichts in der Geschichte die unlosbaren Konflikte
und die unausweichlichen Dilemmas entdeckt, kann er einen neuen Aus-
weg suchen und seine eigene Gedanken entwickeln. Deshalb ist es notig,
diese philosophiegeschichtlichen Inhalte nachzupriifen und zusammen-
zufassen, bevor sich eine SchluBfolgerung iiber Cassirers Bestimmung
des Begriffs ziehen 1aft.

In der Geschichte der westlichen Philosophie entfaltet sich der Begriff
,Nichts als drei Schichten von Bedeutung, an denen Cassirer ein
besonderes Interesse hat.

1.1.1 Das Nichts als das Nichtsein

In seinen Werken hat Cassirer mehrmals die wichtige Stellung der
eleatischen Philosophie betont. Diese Wichtigkeit ist dem Verdienst zu
verdanken, daB sie das erste Mal mit dem Mittel der analytischen Logik
auf das Problem der Wahrheit eingegangen ist und im Anschluf3 daran den
Begriff ,,Sein” als den einzigen Weg zur Wahrheit aufgestellt hat. Der
Begriff ,,Nichtsein® ist im Sinne des Gegensatz zum Sein formuliert
worden.

Das Sein hat keine anderen Eigenschaften als das Seiende selbst, das
heil3t, es ist wahr nur in dem Sinne, dal es ist, egal ob es mehr oder weni-
ger, groBBer oder kleiner ist. ,,Aber weder die Wahrheit noch das Sein 1463t

11



eine Mannigfaltigkeit, 148t einen Pluralbegriff zu. Thnen gegeniiber muf}
die Frage, was oder wieviel sie sind, verstummen; ihnen gegeniiber gilt
nur die Frage, ob sie sind.“! Deshalb stellt sich der Unterschied zwischen
dem Sein und dem Nichtsein nur im Sinne dar, dal} das eine ist und das
andere nicht ist. Entweder 1st das Ganze der Wahrheit oder ist nichts von
der Wahrheit. Dazwischen gibt es keine mittlere Stufe als Vermittlung
zwischen den beiden Begriffen ,,Sein* und ,,Nichtsein®. Deswegen gelten
den Eleaten die sinnlichen Phanomene nicht so wie in der ionischen Phi-
losophie oder in Heraklits und in der Pythagoreischen Philosophie als das
Substrat der Wahrheit, sondern verfallen wegen ihrer Mannigfaltigkeit
und Verdnderlichkeit dem Gebiet des Nichtseins. Der Logos entscheidet
sich fiir das Sein und gleichzeitig schlief3t er die Bewegung aus.

,,Das schneidend scharfe Messer der eleatischen Dialektik zerschnei-
det das Phanomen der Bewegung, in den bekannten Zenonischen Bewei-
sen gegen die Moglichkeit der Bewegung, in unendlich viele Einzel-
phasen, in denen nicht mehr die Form der Bewegung, sondern nur die ge-
nau entgegengesetzte Form, der Zustand der Ruhe, aufgefunden werden
kann. Der fliegende Pfeil ruht — denn er ist in jedem einzelnen Moment
nur in einem einzigen Raumpunkt.*

Daraus ist zu ersehen, daf} fiir die Eleaten das Phdnomen der Bewe-
gung dem Bereich des Nichtseins verféllt. Warum sich eine solche, der
allgemeinen Wahrnehmung widersprechende Schluf3ifolgerung ausformt,
das liegt laut Cassirer daran, daB3 einerseits Sein und Denken fiir die
Eleaten ganz iibereinstimmend sind. Sie gehen von der ,,Identitit von
Denken und Gegenstand ... [bzw.] zwischen Denken und Gedachtem‘
aus. Anderseits gehort die Logik der Eleaten der Identitdtslogik und dem
Monismus an. Zu den denkbaren Begriffen z&hlen nur Einheit, Gleich-
formigkeit und Unbeweglichkeit, nicht aber Vielheit, Verschiedenheit und

' Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfingen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 349.

2 Ernst Cassirer (1932): Die Antike und die Entstehung der exakten Wissenschaft. In:
Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band
18. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 93.

3 Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anféngen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.

Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 352.
12



Beweglichkeit. Deshalb gibt es fiir die Logik der Bewegung oder das
Werden keinen Platz. Das Denken in der eleatischen Lehre ist unbeweg-
lich, ohne Entstehen und Vergehen. Alles, was sich beweglich und ver-
dnderlich darstellt, 146t sich nicht denken und begreifen. Oder mit einer
anderen Formulierung: alles das, was gedacht und begriffen worden ist,
ist unbeweglich und beharrend. Entsprechend gilt das Sein auch als
unbeweglich und beharrend. Alles Bewegliche und Unbegreifliche da-
gegen verfallt dem Nichtsein.

Deshalb gilt hier das Nichtsein nicht als ein Begriff im strengen Sinne,
sondern nur als ein Name flir die undenkbaren und unbegreiflichen In-
halte. Die Negativitit des Nichts 148t sich so zur Darstellung bringen und
sie nimmt einen besonders wichtigen Platz im gesamten Verstdndnis vom
Nichts in der westlichen Philosophie ein, die daran gewohnt ist, dem
Verstand oder der Vernunft zu vertrauen und das Unbegreifliche beiseite
zu lassen. Aber die Philosophen haben den Versuch nie aufgegeben, die
Phinomene im Bereich des Nichtseins zu begreifen. Je vollkommener
sich die Theorie entwickelt, desto mehr Phdnomene sind aus dem Nicht-
sein zu retten. Cassirer bemiiht sich auch darum und hat durch sein Ein-
gehen auf die mythischen Phinomene dazu beigetragen. Er behauptet,
dafl der Mythos seit lange von den Philosophen als Schein dem Wesen
gegeniibergestellt wird, besonders von jenen philosophischen Schulen,
die den Schwerpunkt auf das Sein legen, z. B. dem philosophischen Idea-
lismus: ,,In dem Augenblick, in dem dieser Idealismus zu seinem eigenen
Begrift gelangt, in dem ihm der Gedanke des Seins als sein Grund- und
Urproblem bewuf3t wird, féllt die Welt des Mythos dem Gebiet des Nicht-
seins anheim.*“! Was Cassirer anstrebt, ist es, das Wesen des Mythos aus
der Perspektive der symbolischen Formen aufzuzeigen und damit den
Mythos vor dem Gebiet des Nichtseins zu bewahren.

1.1.2 Das Nichts als das Leere

Der Begriff des Leeren wird erstmals von der Atomistik aufgestellt, um
die Bewegung aus der Herrschaft des eleatischen negativen Begriffs
,,Nichtsein“ zu retten. Laut Cassirer ist die Schule der Atomistik zu einer

' Ernst Cassirer (1924): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das
mythische Denken. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 12. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. IX.

13



Vers6hnung mit den Eleaten gelangt, indem sie die analytische Logik der
Eleaten zur synthetischen Logik entwickelt hat. Die Erscheinungen be-
kommen die Wesenheit des Seins dadurch, daB3 sie auf eine urspriingliche
Ebene des Grundes zuriickfithren. In dieser Weise 146t sich der unlosbare
Konflikt zwischen Sein und Nichtsein bei den Eleaten durch die Ein-
fligung einer anderen Ebene bei der Atomistik versohnen. In der Ebene
des Elementes als des Grundes besteht das Sein, wiahrend in der Ebene
der Erscheinung das Nichtsein wirkt.

Die Erscheinungen gelten der Atomistik als eine Mischung von Sein
und Nichtsein. Denn sie gesteht dem Denken nicht nur das Sein des
Atoms zu, sondern auch die Bewegung des Atoms. Alle Bewegungen
setzen die Bedingung voraus, da3 es einen leeren Raum gibt. ,,Leukipp
aber glaubte Begriffe zu besitzen, die, mit der Wahrnehmung im Einklang,
die Verdnderung und Bewegung nicht autheben. Indem er nun dies den
Phanomenen zugestand, den Verfechtern der Einheitslehre aber einrdumte,
dal} es keine Bewegung ohne ein Leeres geben konne und dall das Leere
ein Nichtseiendes sei; so kam er zu dem Schluf}, daf3 dieses Nichtseiende
nicht minder als das Seiende angenommen werden miiite. Um das Pha-
nomen der Bewegung zu konstituieren und um es begreiflich zu machen,
dazu bedarf es nicht minder des Leeren als des Vollen, nicht minder des
Korpers als des reinen Raumes, nicht minder des Seins als des Nicht-
seins.*!

Hier ergibt sich eine Verdnderung in der Bedeutung des Nichts. Statt
als ein negativer Name fiir etwas Unwesentliches und Unbegreifliches
gilt es jetzt als ein positiver Begriff, der als eine notwendige Voraus-
setzung zur Darstellung der Bewegung dient. ,,Das Volle und das Leere,
das materielle Atom und der immateriellen Raum sind gleich notwendige
Voraussetzungen, gleich unerldflliche und unentbehrliche Bedingungen
dieses Grundphidnomens. Spricht man daher alldem, was als Faktor in die
»Natur« der Bewegung eingeht, ein »Sein« zu, so konnen wir dieses Sein
weder dem einen noch dem andern versagen. Jetzt gilt demnach im
strengen Sinne der paradoxe Satz Demokrits, dal das »Nichts« ein

' Ernst Cassirer (1932): Die Antike und die Entstehung der exakten Wissenschaft. In:
Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band
18. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 94.

14



ebenso vollgiiltiges Sein wie das »Ichts« besitze. !

Cassirer unterscheidet zwei Arten bzw. Dimensionen von Begriffen
und sieht den Begriff des Leeren einer davon zugehorig an. ,,So erhalten
wir zwei gesonderte Gebiete und gleichsam zwei verschiedene Dimen-
sionen des Begriffs: Den Begriffen, die ein Dasein bezeichnen, stehen die
Begriffe entgegen, die lediglich eine mogliche Form der Verkniipfung
zum Ausdruck bringen.? Laut Cassirer bezeichnet der Begriff des Lee-
ren zwar kein sinnliches Dasein, gilt aber als ein notwendiger Rela-
tionsbegriff. ,,Der leere Raum ist flir die Phdnomene notwendig, wenn-
gleich er nicht die gleiche sinnliche Form des Daseins wie die konkreten
Einzelerscheinungen besitzt. Im Begreifen des Wirklichen kommt diesem
sinnlichen »Nichts« dieselbe Stelle und dieselbe unverbriichliche Giiltig-
keit wie dem »Etwas« zu ... Der geometrische Raum dient hierbei als
Beispiel und Typus der reinen Relationsbegriffe iiberhaupt.«

Erst durch die Aufstellung des Begriffs des Leeren als Beispiel der
Relationsbegriffe wird die empirische Wirklichkeit gedanklich ergriffen
und erhédlt die Physik ihre wissenschaftliche Legitimitit gegeniiber der
metaphysischen Erkldarung und der sinnlichen Wahrnehmung. Nach Cas-
sirers Worten ist ,,die gedankliche Beherrschung der empirischen Wirk-
lichkeit selbst ... ohne diesen Begriff nicht zu erreichen .... Das Sein, das
dem wissenschaftlichen Prinzip im Unterschied von irgendwelcher kon-
kreter Gegebenheit eignet, gelangt hier geschichtlich zum ersten Male zu
klarer Absonderung. Der physikalische Begriff grenzt sich in einer dop-
pelten Entgegensetzung: sowohl gegeniiber der metaphysischen Speku-
lation wie gegeniiber der unmethodischen sinnlichen Wahrnehmung seine
Sphére ab.“

Hier ist zu ersehen, welch eine positive Bedeutung des Begriffs
,Nichts“ im Sinne des Leeren fiir die physikalische Darstellung der Be-
wegung, ndmlich fiir das wissenschaftliche Verstehen von der empi-

' Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anféngen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 383.
2 Ernst Cassirer (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff. In: Birgit Recki
(Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 6. Hamburg:
Felix Meiner Verlag. S. 178-179.
3 Ebd., S. 18I1.
* Ebd., S. 180-181.

15



rischen Wirklichkeit, hat. Aber die Positivitdt des Nichts beschriankt sich
noch auf den Bereich der wissenschaftlichen Physik und erweitert sich
noch nicht bis in den rein logischen und philosophischen Bereich. Deren
positive Wirkung im rein logischen und philosophischen Sinne 148t sich
durch die Kategorie ,,Negation® zeigen, welche im folgenden Teil dar-
gelegt wird.

1.1.3 Das Nichts als die Negation

Die erste Forderung nach einer logischen Position des Nichts geht auf die
platonische Ideenlehre zuriick. Die Ideenlehre setzt voraus, da3 die Ideen
als in sich geschlossene Einheiten gelten und sich gleichzeitig aufein-
ander bezichen. Nicht nur die Ideen als das Einzelsein, sondern vielmehr
die Relationen zwischen ihnen sollen dargelegt werden. Wie sich bei der
Atomistik die Relationen zwischen den Atomen durch die Bewegung des
Atoms 1m leeren Raum realisieren, bendtigt Platos Ideenlehre eine
Bewegung der Ideen. Aber die Bewegung muf3 hier von einer rdumlichen
Ortsveranderung entkleidet werden, auch bezeichnet sie keine zeitliche
Verdnderung. Fiir Plato stellt die Bewegung nur ein ideelles Verhaltnis dar.
Und sie spricht in einem ideellen Sinne eigentlich ein ,,Anders-
Werden* aus. Cassirer versteht, daB3 ,, ... der Begriff der Bewegung fiir
Plato nicht nur keinen rdumlichen Nebensinn einschlief3t ..., sondern dal3
thm auch keinerlei empirisch-zeitliche Bestimmung anhaftet. Das
»Anders-Werden«, das im Begriff der Bewegung ausgesagt zu werden
scheint, geht nicht auf ein Entstehen oder Vergehen in der Zeit, sondern
es bezeichnet selbst ein rein ideelles Verhéltnis — es driickt eine Anders-
artigkeit der Beziehung aus, die durch den Wechsel des Bezugspunktes
ermdglicht und gefordert wird.«!

Deshalb bedient sich Plato des Begriffs des Anders-Werdens, um das
ideelle Verhiltnis der Ideen zu beschreiben. Und das Anders-Werden
realisiert sich durch das Prinzip der Negation. Jedes Sosein schliefit ein
Anderssein in sich ein. Jede Determination ist gleichzeitig eine Negation.
,Was ein bestimmter Begriff ist und bedeutet — das 146t sich im Grunde
immer nur dadurch erfassen, dal} er von anderen unterschieden wird. Sei-

' Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfangen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 454.

16



ne logische Determination ist zugleich Negation: Jedes Pradikat, das ihm
zugesprochen wird, bedeutet zugleich, da3 ihm ein anderes, diesem ent-
gegengesetztes, abgesprochen wird. Und nur durch diese wechselseitige
Bejahung und Verneinung, durch dieses Ineinandergreifen von Sein und
Nichtsein im Urteil wird einem Begrift gleichsam seine Stelle im logi-
schen Gesamtraum bestimmt. !

Deshalb stehen das Sosein und das Anderssein, die Determination und
die Negation nicht im Widerspruch zueinander, sondern in einer Einheit.
Damit erhilt das Verhiltnis zwischen der Einheit und der Verschiedenheit
bei Plato eine andere Dimension als bei den Eleaten. Sie sind nicht mehr
unversohnliche Gegensitze, sondern beziehen sich auf einander und
bestimmen einander. Die analytisch identische Einheit bei den Eleaten
wird von der synthetischen Einheit bei Plato ersetzt. Laut Cassirer stellt
dies eine Entwicklung von der Identititslogik zur synthetischen Logik dar.
,Die analytische Logik der reinen Identitdt hat sich damit zu einer syn-
thetischen Logik erweitert, in deren Mittelpunkt die Frage nach der mog-
lichen Verbindung, der Relation und Korrelation des Verschiedenen steht.
Diese »Verbindung« wird fiir Platon jetzt geradezu zum Ausdruck des
Logischen selbst, und sie bedeutet gewissermaf3en seine Geburtsstitte.

Das Prinzip der Negation nimmt auch einen wichtigen Platz in der
Logik Hegels ein. Er bestimmt das reine Sein durch das reine Nicht-
Etwas, das reine Nichts. ,,Die einzige positive Bestimmung, die von ihm
[dem Sein - H. L.] zu gewinnen war, lag in dieser durchgingigen und
totalen Negation. In diesem seinem Grundcharakter des »Nicht-Etwas«
aber fallt das reine Sein mit dem reinen Nichts zusammen. Beide Begriffe,
das Sein und das Nichts, sind nicht getrennte Momente, deren eines vor
dem anderen bestiinde und in das andere »iliberginge«: sondern sie stellen
nur zwei korrelative Ausdriicke desselben logischen Grundbestandes dar.
Der Anfang als solcher ist nach der Seite seiner Bestimmbarkeit durch
den Begriff des Seins, nach der Seite seiner Bestimmtheit durch den
Begriff des Nichts zu bezeichnen. Seine logische Bestimmung — die

' Ernst Cassirer (1925): Die Philosophie der Griechen von den Anfangen bis Platon.
In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe.
Band 16. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 454.

2 Ernst Cassirer (1938): Zur Logik des Symbolbegriffs. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 22. Hamburg: Felix Meiner

Verlag. S. 115-116.
17



einzige, die wir bisher von ihm kennen und kennen diirfen — liegt in
seiner qualitativen Noch-nicht-Bestimmtheit.*!

Hier ist zu ersehen, daB3 Hegel noch einen Schritt weiter als Plato ge-
gangen ist. Die Negation dient thm nicht nur - wie bei Plato - der Be-
schreibung der von der Zeit unabhéngigen Verbindung, sondern auch der
Beschreibung eines zeitlichen Werdens. Laut Cassirer versteht Hegel das
Nicht-Etwas in einem Sinne von Noch-nicht-Etwas und setzt deshalb das
Werden voraus. Nur im ProzeB3 des Werdens laf3t sich die Einheit von
Sein und Nichtsein verstehen. ,,Ohne den Begriff des Werdens schon als
Kritertum und Maflstab anzuwenden, lieBe sich der Widerspruch im Sein,
lieBe sich sein Zusammenfallen mit dem Nichts niemals aufzeigen. Nicht
weil es ein Sein und in diesem das Nichts gibt, besteht ein Werden —
sondern weil der Gedanke des Werdens, als unabweislich notwendiger,
feststeht, kann das Sein nur korrelativ zum Nichts, das Nichts nur
korrelativ zum Sein gesetzt werden. Das Sein wird von Hegel nur als
Nichts begriffen, indem er es als noch Nichts deutet: ndmlich als noch
nicht die konkretere Bestimmung, zu der es im Werden iibergehen soll.*?
Dennoch wird hier die Notwendigkeit des Begriffs der Negation verrin-
gert. Nicht so wie bei der Beschreibung der physikalischen Bewegung,
wo das Leere als notwendige Voraussetzung der Bewegung gilt, wird hier
umgekehrt das Werden als die notwendige Voraussetzung der Negation
verstanden.

Zusammenfassend gesagt entfaltet sich die Kategorie der Negation in
zweil Bedeutungen: als Nicht-Etwas und als Noch-nicht-Etwas. Ent-
sprechend werden jeweils das Anderssein des Soseins und das mogliche
Sein des Soseins dargestellt. Beide sind von positiver Bedeutung fiir eine
Lehre, die besonders die Verbindung, die Relation und das Verhéltnis
oder das Werden betont.

1.2 Die Stellung des Begriffs ,,Nichts* in der Philosophie Cassirers
Aus dem oben Ausgefiihrten ist zu erschlieBen, dal3 nach dem Verstéandnis
Cassirers der Begriff des ,,Nichts* in der Philosophiegeschichte durch

' Ernst Cassirer (1919): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft
der neueren Zeit. Dritter Band: Die nachkantischen Systeme. In: Birgit Recki (Hrsg.):
Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 4. Hamburg: Felix
Meiner Verlag. S. 319-320.

2 Ebd., S. 352.

18



sein Verhiltnis mit dem Sein und mit dem Werden bestimmt worden ist.
Im Gegensatz zum Sein zeigt das Nichts seine Negativitit, wihrend es im
Verhiltnis mit dem Werden seine Positivitidt beweist. Im metaphysischen
Sinne verbinden sich das Sein und das Werden eben durch die Ver-
mittlung des Nichts miteinander zu einer Einheit ohne Widerspruch, so
wie es Plato mit dem Satz vom ,,Werden zu Sein* ausspricht. Denn aus
dem metaphysischen Blickpunkt werden das Sein als die gegebene Sub-
stanz und das Werden als der - durch die Negation - realisierte Ubergang
vom Sein zum Anderssein angesehen. Das Sein und das Werden bedingen
einander durch die Negation. Das Sein 1d8t sich selber nicht erkennen,
sondern nur durch das Werden zum Anderssein, durch die Negation vom
Anderssein her bestimmen. Anderseits kann das Proze3 des Werdens auch
nicht erkannt werden, ohne sich auf einen festen Punkt des Seins zu
stutzen.

Der Begrift ,Nichts* gilt als ein notwendiges Band, sobald man die
sinnlich erfahrene Welt im metaphysischen Sinne zu begreifen pflegt.
Einerseits weist man dem Nichts wegen seiner mystischen Abstraktheit
eine ganz negative Bedeutung zu, anderseits ist man gezwungen, mittels
seiner Verbindungskraft die Ganzheit der Welt zu begriinden. Dadurch
kommt es zu einem unldsbaren Dilemma, dessen Ausweg in der Philo-
sophiegeschichte im Versuch unternommen wird, einen Begriff der
Vollkommenheit Gottes einzufiihren. Die Vollkommenheit Gottes liegt
darin, dafl er die Existenz des Nichts ausschlie8t. Nicht so wie die
normalen Dinge, die nur durch die Negation von anderen Dingen be-
stimmt werden und deshalb gleichzeitig ihre Unvollkommenheit zeigen,
braucht Gott nichts Anderes, um sich zu bestimmen. Und die Mangel-
haftigkeit wegen des Nichts nimmt keinen Platz mehr im Begriff Gottes
ein. ,,Gott wird innerhalb der Metaphysik als das allerrealste Wesen, d.h.
als dasjenige gedacht, das alle reinen Positionen und Vollkommenheiten
in sich vereint, wihrend es alle Negationen und Méngel von sich aus-
schlieft. In ihm ist lediglich das absolute Sein ohne alles Nichtsein
gesetzt ... Der Satz »omnis determinatio est negatio« bezeichnet scharf
den Charakter und die Weise jener Bestimmung, die hier, im Gebiet des
empirisch-endlichen Daseins, allein moglich ist ... In Gott hingegen
denken wir keine Einzelbestimmtheit mehr im Unterschiede von anderen,
sondern in ithm denken wir das vollendete Ideal der durchgéingigen

19



Bestimmung selbst.“! Aber solch ein religioser Ausweg ist fiir eine
erkenntnistheoretische Losung nicht hinlanglich.

Cassirer stiitzt sich auf die kantische Lehre und sucht die Losung
dieses Dilemmas durch den Ubergang vom metaphysischen Blickpunkt
zum kritisch transzendentalen Blickpunkt. ,,Statt vom Gegenstand als
dem Bekannten und Gegebenen auszugehen, miisse vielmehr mit dem
Gesetz der Erkenntnis als dem allein wahrhaft Zugénglichen und als dem
primdr Gesicherten begonnen werden; statt die allgemeinsten Eigen-
schaften des Seins im Sinne der ontologischen Metaphysik zu bestimmen,
miisse durch eine Analyse des Verstandes die Grundform des Urteils als
der Bedingung, unter welcher Objektivitit allein setzbar ist, ermittelt und

2 Im

in allen ihren mannigfachen Verzweigungen bestimmt werden.*
erkenntniskritischen Sinne realisiert sich die Ganzheit der empirischen
Welt durch ein anderes Verbindungsband als das Band der Negation. Und
deshalb nimmt der Begriff ,,Nichts*“ auch eine andere Stellung in seiner
Philosophie ein als in den metaphysischen Gedankensystemen. Dies wird

im Folgenden belegt.

1.2.1 Negation und Pluralitat

Cassirers Aufgeben des metaphysischen Blickpunktes zeigt sich grund-
satzlich in der Verwandlung der Seinfrage zur Sinnfrage. Die Ganzheit
des Seins verwandelt sich entsprechend in die Totalitdt des Sinnes. Mit
dieser Verwandlung wird auch die Negation als das notwendige Verbin-
dungsband zur Ganzheit des Seins durch die Pluralitit als die Verbin-
dungsweise zur Totalitdt des Sinnes ersetzt. Der eigentiimliche Begriff
Cassirers von der ,,symbolischen Prignanz* dient diesem Ubergang vom
Sein zum Sinn, wahrend seine Formlehre der Totalitit des Sinnes dient.
Beide Gedanken stellen die philosophischen Kernideen Cassirers dar.

1.2.1.1 Die Symbolische Prignanz
Im metaphysischen Sinne ldBt sich das Sein als etwas vor dem Sinn

' Ernst Cassirer (1918): Kants Leben und Lehre. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 8. Hamburg: Felix Meiner
Verlag. S. 204.

2 Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 7.

20



Gegebenes und Vorhandenes verstehen und der Sinn wird dem Sein
nachtrdglich hinzugefiigt. Dies fiihrt zu einer Trennung von Sein und Sinn
und das Sein bekommt auch als das Erste den Primat vor dem Sinn. Aber
im Verstdndnis Cassirers ist es eben umgekehrt. Der Sinn wird nicht
nachtriglich vom auflen dem Sein hinzugefiigt, sondern als dem Sein als
solchem eingeboren betrachtet. Die Einheit von Sinn und Sein besteht
von vornherein. Wenn wir unbedingt im rein logischen Sinne beide als
zwel Glieder gegeniiberstellen, dann hat der Sinn den Vorrang vor dem
Sein, d.h. der Sinn als die vorausgesetzte Bedingung bestimmt das Sein.

Die Einheit von Sinn und Sein 148t sich in beiden Dimensionen von
Begriffen beweisen. Cassirer unterscheidet, wie bereits erwahnt, zwei
Gebiete von Begriffen. ,,So erhalten wir zwei gesonderte Gebiete und
gleichsam zwei verschiedene Dimensionen des Begriffs: Den Begriffen,
die ein Dasein bezeichnen, stehen die Begriffe entgegen, die lediglich
eine mogliche Form der Verkniipfung zum Ausdruck bringen.*!

Fiir das rein imaginédre Sein ist die Einheit von Sinn und Sein offen-
sichtlich, weil das Sein hier eben einen Ausdruck einer Verkniipfung
bedeutet. Das rein mathematische Sein der Zahl gewéhrt ein Beweis-
beispiel dafiir. Die Zahl stellt kein gegebenes Merkmal der Dinge dar,
sondern einen ideal vorgestellter Beziehungsbegriff. Ihr Sein liegt eben in
threm Sinn. ,,Denn auch die natiirlichen Zahlen konnen wir nicht als
etwas vor der Relation Vorhandenes und ihr Vorausgehendes denken. Thr
Sein geht in ihrer logischen Bedeutung auf; und diese Bedeutung kommt
nicht dem einzelnen Zahl-Individuum als solchem zu, sondern 143t sich
nur durch die Stelle bezeichnen, die dieses im Gesamtsystem einnimmt.

Nicht nur das imagindre Sein wie die mathematische Zahl, sondern
auch das erfahrene Sein folgt derselben Regel. Cassirer beruft sich auf
psychologische Forschungsergebnisse, um zu zeigen, dal keine sinnliche
Wahrnehmung nur als einzelne empfindliche Materien gelten kann, z.B.
als Sehensstoffe oder Horensstoffe, sondern daf3 sie als ein Komplex von
Sinneseindriicken zu gelten hat. Die Wahrnehmung eines Dinges schlief3t

' Ernst Cassirer (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff. In: Birgit Recki
(Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 6. Hamburg:
Felix Meiner Verlag. S. 178f.

2 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:

Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 75.
21



schon eine Zusammenfassung von Sinneseindriicken in sich ein, deren
Regel von der Art der Sinngebung abhingig ist. ,,Die Wahrnehmung
bildet ein relativ undifferenziertes Ganze, aus dem sich die einzelnen
Sinnesgebiete noch nicht in wirklicher Schirfe herausgesondert und
abgehoben haben. Die moderne Entwicklungspsychologie hat diesen
Sachverhalt an einer Fiille von Beispielen aus dem Gebiet der Tier-
psychologie, der Kindespsychologie, der »Psychologie der Naturvolker«
aufgewiesen. In all diesen Wahrnehmungswelten zeigen die Sphéren der
Gesichts- und Gehoérempfindungen, der Geruchs- und Geschmacksemp-
findungen ein weit innigeres Ineinander, eine ganz andere Verwobenheit,
als dies in unserer »theoretischen, auf die klare Heraushebung der »Qua-
litaten« der Dinge gerichteten Wahrnehmung der Fall ist.“! Deshalb 1463t
sich unter dem Sein nicht mehr in einem metaphysischen Sinne die
Substanz mit ihren Merkmalen verstehen, sondern in einem erkenntnis-
kritischen Sinne existiert das Sein nur in dem Sinne, dal} es auf ein be-
stimmtes Geflige von Bedeutungen reduziert zu denken ist.

Das Reduzieren des Seins auf den Sinn kann auch mit einer anderen
Formulierung Cassirers ausgedriickt werden: durch die Verwandlung der
Dingwahrnehmung zur Ausdruckswahrnehmung. Die empirische Welt
wird nicht mehr als die Welt der Dinge mit den Merkmalen wahrgenom-
men, sondern als Ausdriicke des Bedeutungsgefiiges wahrgenommen.
Dabei kommt Cassirers Begrift der ,,symbolischen Prignanz zustande,
dessen Kernbestimmung in der Einheit von Sein und Sinn in der
Wahrnehmung liegt.

,unter »symbolischer Pragnanz« soll also die Art verstanden werden,
in der ein Wahrnehmungserlebnis, als »sinnliches« Erlebnis, zugleich
einen bestimmten nicht-anschaulichen »Sinn« in sich faft und ihn zur
unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es sich nicht um
bloB »perzeptive« Gegebenheiten, denen spéter irgendwelche »apperzep-
tive« Akte aufgepfroft wiren, durch die sie gedeutet, beurteilt und umge-
bildet wiirden. Vielmehr ist es die Wahrnehmung selbst, die Kraft ihrer
eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger »Artikulation«
gewinnt — die, als in sich gefiigte, auch einer bestimmten Sinnfligung

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 39.

22



angehort. In ihrer vollen Aktualitét, in ihrer Ganzheit und Lebendigkeit,
ist sie zugleich ein Leben »im« Sinn. Sie wird nicht erst nachtrdglich in
diese Sphire aufgenommen, sondern sie erscheint gewissermallen als in
sie hineingeboren. Diese ideelle Verwobenheit, diese Bezogenheit des
einzelnen, hier und jetzt gegebenen Wahrnehmungsphdnomens auf ein
charakteristisches Sinnganzes, soll der Ausdruck der »Prignanz« be-
zeichnen.*!

1.2.1.2 Die Pluralitit der Formen

Damit ist an der Stelle der Geschlossenheit des Seins das offene System
des Sinns getreten. Wenn das Sein im metaphysischen Sinne als das
absolut starre Element angesehen wird, dann wird die Sinnfiigung, das
Sinngefiige, d.h. die Form als der relativ anhaltende Ruhepunkt verstan-
den. Deshalb wirkt die Verbindung zwischen den verschiedenen Formen
ganz anders als die Verbindung zwischen dem verschiedenen Seienden.
Wenn die letztere Verbindung durch die Funktion der Negation realisiert
wird, dann 146t sich die erstere durch die Regel der Pluralitit verwirk-
lichen. Das Sosein impliziert die Negation des Anderseins. Aber die eine
Form schlieB3t nicht die anderen Formen aus, sondern die Formen bauen
aufeinander auf. Eine Erweiterung der Formen verwirklicht sich dadurch,
daB3 eine neue Verweisung sichtbar gemacht wird, wihrend die bereits
hergestellten Relationen nicht getilgt werden und noch weiter wirken.
Diese Kompatibilitdat verdankt sich einerseits dem offenen Charakter der
Form und andererseits einer synthetischen Logik, die durch den Wechsel
der Perspektive verschiedene Ebenen und Dimensionen der Bedeutung
schafft.

Der offene Charakter der Form spiegelt sich in der Modifizierbarkeit
der Form und der Erweiterungsmoglichkeit der Form. Die Form gilt nicht
als eine starre, die weitere Entwicklung ausschlieBende Gewesenheit,
sondern sie schlieBt schon das Potential der weiteren Entwicklung in sich.
,,Die Form erweist sich hier nicht als solcher Hemmschuh, sondern als ein
stets bereites Organ — und zwar als ein Organ, dessen Wert darauf beruht,

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte

Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 231.
23



daBl es im hochsten MafBe modifizierbar und gestaltbar ist.“! Wie die
Modifizierbarkeit sich realisiert, dies 1463t sich durch Cassirers Hinweis
auf die Sprache und die Mathematik als Beispielen belegen.

In der Sprache gelten die schon vorhandenen sprachlichen Formen
wieder als der stoffliche Grund fiir die Erschaffung neuer sprachlicher
Formen. Andererseits konnen die vorhandenen sprachlichen Formen nur
in dieser ewigen Erneuerung der Form weiter leben. Thre Wirksamkeit
behauptet sich nur in ihrer Tendenz, sich zu erneuern. Deshalb stellt die
Erneuerung die Mdglichkeit und gleichzeitig die Notwendigkeit ihrer
Entwicklung dar. ,,Die bildende Kraft der Sprache gleicht nicht einem
Strome, der an die vorhandenen und gegebenen Sprachformen wie an
einen festen Wall anprallt und sich an ihm bricht — sondern sie durchflutet
bestindig diese Formen selbst und erhélt sie innerlich-beweglich.*?
Daraus folgt die Kontinuitdt der Entwicklung. ,,Aber die Kontinuitdt der
Entwicklung bekundet sich hier eben darin, dal die neue Form, zu der die
Sprache sich jetzt erhebt, sich durchaus noch der alten stofflichen Mittel
bedient.*

In der Mathematik verkorpert sich die Modifizierbarkeit der Form
hauptsachlich in der Erweiterung der mathematischen Begriffe und
Axiome. Im Rahmen der symbolischen Formen, deren unterschiedliche
Stellen im Geist sich nach der Unterscheidung von drei Schichten der
geistigen Funktion richten, d.h. der ,,Unterscheidung der Ausdrucks-

“4 nimmt

funktion, der Darstellungsfunktion und der Bedeutungsfunktion
die Mathematik als die reine Bedeutungsfunktion die hochste Stelle im
Geist ein. Auch dank dieser reinen Bedeutungsfunktion 146t sich in
derselben der offene Charakter der Form am vollkommensten und am
reinsten zeigen. Denn sie befreit sich hier von der Beschriankung der
Anschauungswelt und was hier obwaltet, ist etwas rein Relations-

maifiges. Was sich in der Anschauungswelt als etwas Krummes darstellt,

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 16.

2 Ebd., S. 17.

3 Ernst Cassirer (1927): Das Symbolproblem und seine Stellung im System der
Philosophie. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 263.

* Ebd., S. 262.

24



kann sich mit dem verkniipfen, was sich als Gerades darstellt, ohne
einander zu negieren. Denn das Krumme und das Gerade gelten nicht als
gegebene Gegenstinde oder als einander gegensitzliches Sein, sondern
als durch die Relationen bestimmte relative Begriffe. Der mathematische
Gegenstand wird rein durch die Relationen bestimmt, nicht umgekehrt.
,Denn dieser Begriff verlangt, daB man sich ganz auf den Boden der
reinen Relationslogik stellt, dal man also die mathematischen »Gegen-
stande« durch ihre Relationen, nicht umgekehrt diese durch jene, definiert
sein ldsst. Was ein Gegenstand »ist«, das wird bestimmt durch die Rela-
tionen, in denen er steht und die er erfullt.“! Deshalb bedeutet die Auf-
stellung eines neuen Begriffs nichts anders als das Herstellen einer neuen
Verbindung, wéhrend die bereits hergestellten Relationen nicht der Un-
giiltigkeit anheimfallen. Die Axiome, die von Cassirer als ,,Verkettung der
Relationen*? definiert werden, erweiten sich in der Operation des mathe-
matischen Denkens auch auf derselbe Weise der Pluralisierung.

Das Wesen der Entwicklung der mathematischen Erkenntnis liegt
nicht darin, daf} die vorhandenen Begriffe und Axiome aufgehoben wer-
den, sondern darin, daf3 die Relationen unter den Bedingungen der neuen
Begriffe und Axiome tiefer und préiziser beschrieben werden. Deshalb
gibt es keinen Konflikt zwischen der unendlichen Erweiterung der Axio-
me und der Allgemeingiiltigkeit derselben. ,,Auch die theoretische Form
erweist sich vielmehr als einer unbeschriankten Erweiterung fdhig — und
dieser Verzicht auf ihre Endgiiltigkeit tut ihrer Allgemeingiiltigkeit in
keiner Weise Abbruch.*

Daraus ist zu ersehen, dal} eine Pluralitdt der Formen sich durch eine
Analyse ihrer kontinuierlichen Entwicklung in zeitlicher Folge realisiert.
In einem werdenden Prozef3 geht fiir Cassirer eine Form in eine andere
Form {ber durch die Pluralisierung und die Erweiterung der Relationen,
wiahrend fiir Hegel ein Sein zum anderen Sein wird durch die Negation
und die Aufhebung des Selbst. Obwohl das Problem des Werdens fiir

' Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.56.
2 Ebd., S. 47.
3 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 21.

25



Cassirer und fiir Hegel im Mittelpunkt ihres Denkens steht, bedienen sie
sich jeweils unterschiedlicher logischer Mittel, um das Phinomen des
Werdens zu beschreiben, d.h. Cassirer des Mittels der Pluralitdt und
Hegel des Mittels der Negation.

Nicht nur aus dem oben genannten zeitlichen Blickpunkt, sondern
auch aus dem rdumlichen Blickpunkt 148t sich eine Pluralitidt der Formen
erkennen. Wie die geometrischen Korper sich anschaulich in den drei
raumlichen Dimensionen befinden, befinden sich auch die Formen in
vielfiltigen Dimensionen, die Cassirer mit der Kategorie der ,,Modalitat
der Formen*! bezeichnet. Um die Modalitit der Formen zu erliutern, hat
er ,,einen einfachen Linienzug™? als Beispiel angefiihrt. Den Linienzug
konnen wir entweder als eine kiinstlerische Dekorationsform, oder als
eine mythische Totemform, oder als eine rein naturwissenschaftliche Re-
lationsform ansehen. Jede dieser Arten von Sinngebung gehort zu einer
eigenen selbstindigen Dimension und 148t sich nicht auf eine andere re-
duzieren. Ein Ubergang zwischen ihnen kommt nicht aus ihrem imma-
nenten Potential, sondern ist auf den Wechsel des Blickwinkels aus der
subjektiven Perspektive zuriickzufithren. Im objektiven Sinne kann von
einer Einheit der verschiedenen symbolischen Formen keine Rede sein,
nur von einer durch die Pluralitit der Formen realisierten Totalitit der
symbolischen Formen.

Zusammenfassend 146t sich sagen, da3 sich die Totalitdt der Welt im
objektiven Sinne laut Cassirer mittels der logischen Mittel der Pluralitét
aufbaut, sei es in einer einzelnen Dimension der Form oder in den viel-
faltigen Dimensionen der Formen, in einer zeitlichen oder rdumlichen
Anschauungsform. Wie diese Regel der Pluralitdt im Prozel3 des Werdens
zur Form funktioniert, wird im folgenden Kapitel noch eingehend
erlautert.

1.2.2 Nichtsein und Urphéidnomen

' Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 27.

2 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 228.

26



Obwohl die Totalitit der Wirklichkeit durch die logische Pluralitit er-
rungen worden ist, ist jedoch noch eine Frage nach der Einheit der
Wirklichkeit unumgénglich. Denn in der durch die logische Negation er-
reichten Ganzheit ist die Einheit schon impliziert. Aber die logische Plu-
ralitdt fiihrt zu einem Auseinandergehen der Totalitdt und der Einheit in
zwei Richtungen. Das Wort ,,Pluralitit® als solches bedeutet statt der Ein-
falt die Vielfaltigkeit. Nicht nur die symbolischen Formen gehdren je-
weils eigenen Dimensionen an, sondern auch jede der konkret gestalteten
Formen scheidet sich von den anderen, obwohl sie alle dem Bereich der-
selben symbolischen Form Sprache, Kunst etc. gehoren. Die Entstehung
der neuen Form kann auf den vorhandenen Formen als dem stofflichen
Grund beruhen, aber 1af3t sich nicht innerlich aus denselben ableiten.
Dazu ist ein Moment der neuen Schopfung notwendig. Die Entstehung
der Form stellt statt der Evolution eine Mutation dar. ,, ... im Gebiet des
geistigen Werdens herrscht nicht sowohl das Gesetz der Evolution als
vielmehr das Gesetz der Mutation.“! Deshalb ist die Entstehung der
Form unerkldrbar im historisch-genetischen Sinne, sondern nur der
Bestand der Form 146t sich phdnomenologisch zeigen. ,,Sie [d.h. die vor-
angehende Analyse Cassirers - H. L. | fragte nicht nach der Entstehung
dieser Formen, sondern nach ihrem Bestand; sie war auch dort, wo sie
diesen Bestand selbst zu zerlegen, wo sie verschiedene "Schichten" in
ithm zu sondern suchte, nicht von einem genetisch-historischen, sondern
von einem rein phaenomenologischen Interesse beherrscht. 2

Wenn in der Welt der Formen so eine Vielfiltigkeit waltet, wie 146t
sich dann eine Einheit erreichen? Der Weg, auf dem Cassirer das Problem
der Einheit zu 16sen versucht, verlauft anders als der Weg der metaphy-
sischen Philosophie und auch als der Weg der Lebensphilosophie.

Im metaphysischen Sinne steht der Begriff des Seins im Mittelpunkt.
Wie oben erwdhnt wurde, ist die Einheit des Seins durch die logische
Bewegung der Negation zu erreichen. Dennoch liegt die Beschranktheit
dieser metaphysischen Einheit darin, dal3 sie die Einheit und die Viel-
faltigkeit gegeneinander stellt und im Streben nach der Einheit die

! Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 39.

2 Ebd., S. 39.
27



Vielfdltigkeit geopfert hat. Um die Beschrankung zu bewiltigen, ist der
Begrift Gottes als einer Vollkommenheit der Einheit und Vielfaltigkeit
aufgestellt worden. Aber ein solcher Begriff enthiillt uns nichts anderes,
als eine Aufschiebung des Konflikts.

Einen anderen Ausweg hat die moderne Lebensphilosophie betreten.
Fiir sie ist eine Wendung vom Seinsbegriff zum Lebensbegriff kenn-
zeichnend. ,,Die »subjektive« Wendung, die sich in ihr vollzog, fiihrte sie
mehr und mehr dazu, die Gesamtheit ihrer Probleme statt in der Einheit
des Seinsbegriffs im Begriff des Lebens zu zentrieren.“! Die Lebens-
philosophie behauptet, dall es eine unmittelbare natiirliche Priasenz des
Lebens gibt, bevor diese Prisenz durch die geistige Repréisentation aus-
gedriickt wird. Die Einheit und die Ganzheit liegen schon unmittelbar in
dieser urspriinglichen Lebenspriasenz, welche dann durch die Vermittlung
des Geistigen zerstort werden und verloren gehen. Deshalb muf3 der geis-
tigen Représentationsfunktion entsagt werden, um wieder zur Einheit bzw.
Ganzheit zuriickzukehren. Wegen der Existenz der Einheit vor allen geis-
tigen Funktionen 148t sich dieser Zustand nur durch das mystische Nichts
bezeichnen. ,,Die Fiille der Bilder bezeichnet nicht, sondern verdeckt und
verhiillt das Bildlos-Eine, das hinter ihnen steht und auf das sie, wenn-
gleich vergeblich, abzielen. Nur die Authebung aller bildlichen Be-
stimmtheit, nur die Riickkehr zu dem »lauteren Nichts«, wie es in der
Sprache der Mystik heif3t, kann uns zu dem echten Ur- und Wesensgrund
zuriickfithren.“? Entsprechend stellt die Methode, mit der man die Wahr-
heit des Lebens erreichen kann, nicht die analytische Methode des Geis-
tigen dar, sondern nur die Methode der Intuition.

Der Fortschritt des Lebensbegriffs gegeniiber dem Seinsbegrift liegt
fiir Cassirer darin, dal der Lebensbegriff als eine Einheit mit den
unendlichen Moglichkeiten der Vielfdltigkeit gilt. Aber seine Beschrankt-
heit besteht darin, daf dieser Begriff seine Aktualitit verliert, wenn er in
einem metaphysischen Sinne verstanden wird. Wenn das Leben als ein
abstrakter Begriff gegeniiber dem Geist fixiert wird, dann tritt seine
unbestimmte Moglichkeit mit seiner bestimmten Aktualitit in einen

! Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 46.

2 Ebd., S. 48.

28



unlosbaren Konflikt. Darauf folgend spaltet sich die Einheit, die am
Anfang durch den Lebensbegriff erreicht zu werden scheint, wieder in
den Gegensatz von Unendlichem und Endlichem, von Subjektivem und
Objektivem, von Immanenz und Transzendenz, u.s.w., wesentlich in
einen Gegensatz von Unmittelbarkeit des Lebens und Mittelbarkeit des
Geistes.

Deshalb liegt die wahre Einheit nicht im ,lauteren Nichts* der
Unmittelbarkeit des Lebens. Die Einheit durch das ,,lautere Nichts® der
Unmittelbarkeit stellt nur eine im rein logischen Sinne mogliche Einheit
dar, nicht aber eine realisierbare Einheit. Die letztere wahre Einheit sicht
Cassirer in der Einheit der Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit, welche nur
im Akt des geistigen Schopfens besteht.

Warum sich aber die Einheit nur im Akt des geistigen Schopfens
finden 146t, dies ist von zwei Seiten her zu erkldren. Einerseits ist die
Einheit der Vielfaltigkeit nur aus einer subjektiven Perspektive moglich,
wenn nicht im metaphysischen Sinne ein transzendentales absolutes Sein
geschaffen wird. ,,Denn all diese verschiedenen Formen und Richtungen
der Kultur begegnen und durchdringen sich doch immer wieder in der
schopferischen Subjektivitit selbst .... So weit sie, vom Standpunkt der
reinen Idee, vom Standpunkt der objektiven Bedeutung, von einander
entfernt scheinen, riickt doch das derart Auseinanderstrebende wieder
zusammen, wenn wir es gewissermalen perspektivisch unter dem Blick-
punkt der Subjektivitit betrachten .... Die Einheit, die die fertigen Pro-
dukte uns versagen, scheinen wir daher unmittelbar zuriickzugewinnen,
wenn wir statt ihrer selbst vielmehr die Art ihres Produzierens, ihres Her-
vorgehens ins Auge fassen .... Die divergierenden Strahlen treffen sich
wieder, sobald man sich auf diesen Focus, auf diesen Brennpunkt der
Subjektivitdt bezeiht und sie in ihm sich sammeln 1463t.!

Andererseits ist diese Einheit nur in einem dynamischen Prozel3 zu
verwirklichen. ,,Versetzen wir aber einmal die Frage auf diese Ebene,
stellen wir nicht einfach die “Unmittelbarkeit des Lebens und die
“Mittelbarkeit* des Denkens und des geistigen BewuBtseins tiberhaupt als
starre Gegenpole gegen einander, sondern fassen wir rein den Prozef

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 7.

29



ithrer Vermittlung ins Auge, wie er sich in der Sprache, im Mythos, in der
Erkenntnis vollzieht ... Nicht irgend ein Absolutes jenseit dieser Mitte,
sondern allein sie selbst kann uns den Ausweg aus den theoretischen
Antinomien gewahren.*!

Cassirer beruft sich auf den Begriff ,,Urphdnomen* von Goethe, um
die Urspriinglichkeit des geistigen Schopfens zu bezeichnen. ,,Die Funk-
tion der Sprache — | und ebenso die der Kunst, der Religion usf. — ist und
bleibt ein »Urphdnomen« im Goethischen Sinne. Sie »erscheint und ist,
ohne dal es an ihr noch etwas zu erklidren gibe. »Das Hochste, wozu der
Mensch gelangen kann«, so hat Goethe einmal zu Eckermann gesagt, »ist
das Erstaunen, und wenn ihn das Urphdnomen in Erstaunen setzt, so sei
er zufrieden; ein Hoheres kann es ihm nicht gewéhren, und ein Weiteres
soll er nicht dahinter suchen: hier ist die Grenze. Aber den Menschen ist
der Anblick eines Urphdnomens gewdhnlich noch nicht genug, sie denken,
es miisse noch weiter gehen, und sie sind den Kindern dhnlich, die wenn
sie in einen Spiegel geguckt, ihn sogleich umwenden, um zu sehen, was
auf der anderen Seite ist.«*? Als ein Urphdnomen 148t sich es nicht mehr
auf irgendeinen Grund zuriickfiihren oder dessen Entstehung genetisch
nachforschen, nur dessen Bestand phdnomenologisch beschreiben. Das
Urphédnomen gilt als den Anfang, auch als das Ende. Es besteht nur. Und
es kommt am Anfang nicht aus einem ,lauteren Nichts* und kehrt am
Ende nicht wieder zu dem ,,lauteren Nichts* zuriick. Im Urphdnomen des
geistigen Schopfens ist die Einheit von Sein und Nichts zu erreichen und
dadurch wird das lautere Nichts der Unmittelbarkeit aufgehoben.

1.2.3 Nichts-Tun und Freiheit

Obwohl jedes symbolische Tun seinen eigenen Sinn fiir die Verkniipfung
zwischen Ich und Welt beinhaltet, schlieft doch der phinomenologische
Sinn einen ethischen Sinn nicht aus. D.h. das Problem des ethischen Wer-
tes von symbolischem Tun ist fiir Cassirer unausweichlich, nachdem er
dieses Tun phdnomenologisch beschrieben hat. Das Problem stellt sich als

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 13.

2 Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 458.

30



besonders zwingend zu beantworten dar in seiner Lebenszeit, in der von
vielen Seiten aus negative Kritik am kulturellen Tun geiibt wurde.

Unter den vorgebrachten kritischen Thesen stellt nicht der Konflikt
zwischen der Unmittelbarkeit des Lebens und der Mittelbarkeit des
Geistes den fatalsten Kritikpunkt dar, sondern der Konflikt innerhalb des
Geistes als solchem, d.h. die - verneinte - Frage, ob das kulturelle Tun
sein eigenes Ziel erreichen kann, den menschlichen Geist zu erhalten und
zu befordern. Denn der Sinn, der sich aus ihm selbst ableiten 14Bt, liegt
eben in der Begiinstigung und Forderung des Geistes und der Freiheit
geistigen Tuns. Das Wesen der Ethik liegt eben darin, da3 an das, was ein
sich moralisch Verhaltender verspricht, oder an das, was er fiir richtig hélt,
er sich auch halten soll. Deswegen ist eine ethische Beurteilung kultu-
rellen Tuns dadurch méglich, dal3 wir beurteilen, ob es sich an seinen
eigenen Sinn hilt, ndmlich die Freiheit des Geistes zu verwirklichen.

Deshalb wirkt die Kritik, die an diesem Punkt geiibt wird, am
fatalsten. ,,Der Fortschritt der Kultur beschenkt die Menschheit mit
immer neuen Gaben; aber das einzelne Subjekt sieht sich vom Genuf3
derselben mehr und mehr ausgeschlossen. Und wozu dient ein Reichtum,
den das Ich niemals in seinen lebendigen Besitz verwandeln kann? Wird
es durch ihn nicht lediglich beschwert, statt durch ihn befreit zu werden?
In solchen Erwigungen tritt uns der Kulturpessimismus erst in seiner
schirfsten und radikalsten Fassung entgegen.*!

Diese Krise ist auf ,.die dialektische Struktur des KulturbewufBtseins‘*
zurickzufithren. Je mehr das BewuBtsein sich entdullert, desto weiter
entfernt es sich vom Selbst. Und zuletzt verliert der Geist die Kontrolle
tiber sich durch das immer erweiterte kulturelle Tun. ,,Die Giiter, die sie
[die kulturelle Tétigkeit - H. L.] schafft, wachsen stindig an Zahl; aber
gerade in diesem Wachstum horen sie auf, fiir uns nutzbar zu werden. Sie
werden zu einem bloB Objektiven, zu einem dinglich Vorhandenen und
Gegebenen, das sich aber vom Ich nicht mehr fassen und umfassen 146t.
Unter ihrer Mannigfaltigkeit und unter ihrem stindig zunehmenden
Gewicht sieht sich das Ich erdriickt. Es schopft aus der Kultur nicht mehr

' Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 463-464.
2 Ebd., S. 463.

31



das BewuBtsein seiner Macht, sondern nur die GewiBBheit seiner geistigen
Ohnmacht.*!

In dieser Hinsicht scheint der Ausweg nur im Zuriicktreten von allem
kulturellen Tun, d. i. im mystischen ,,Nichts-Tun“ zu liegen. Was mit dem
Wort ,,mystischen* bezeichnet wird, deutet auf den unrealistischen Chara-
kter des Auswegs. Denn es gibt keine Mdoglichkeit des Zuriicktretens vom
kulturellen Tun mehr, sobald der Geist sich selbst bewul3t geworden ist.
Cassirer, der sich auf Simmel beruft, stellt in dem Zusammenhang fest:
,»Simmel ist weit davon entfernt, dem Gang der Kultur an irgendeiner
Stelle Einhalt gebieten zu wollen. Er weil3, dal sich das Rad der Ge-
schichte nicht umwiélzen 146t.”“ Aus diesem Gedankengang fiihrt die kul-
turelle Entwicklung zu einer unlosbaren Tragddie, wenn sie nicht in
einem mystischen ,,Nichts-Tun* ihr Asyl sucht.

Aber Cassirer hat im kulturellen Tun als solchem einen Ausweg ge-
funden, indem er das Verhéltnis von Ich und Tun in einer umgekehrten
Richtung als traditionellerweise versteht. Im traditionellen Verstindnis
wird das Ich als eine Gegebenheit vor dem Tun angesehen. Deswegen
entsteht das Problem der Entfernung des Ich von sich durch das Tun
tiberhaupt erst. Aber fiir Cassirer besteht das Ich nur in einem Relations-
Gefiige von Ich und Du oder von Ich und Welt, deren Scheidung erst das
Ergebnis des geistigen Tuns ist. ,,Wir fanden, da3 die Scheidung zwischen
»lch« und »Du«, und ebenso die Scheidung zwischen »Ich« und »Welt,
den Zielpunkt, nicht den Ausgangspunkt des geistigen Lebens bildet.*? In
diesem Sinne verliert das Ich nicht durch das Tun seinen originalen Zu-
stand, sondern das Ich kommt erst durch das Tun zu seiner Bestimmung.
,Denn jene Verfestigung, die das Leben in den verschiedenen Formen der
Kultur, in Sprache, Religion und Kunst erfdhrt, bildet alsdann nicht
schlechthin den Gegensatz zu dem, was das Ich kraft seiner eigenen Natur
verlangen mul3, sondern sie bildet eine Voraussetzung dafiir, da3 es sich
selbst in seiner eigenen Wesenheit findet und versteht.

Daraus ist es zu ersehen, dal} das kulturelle Tun nicht nur nicht der
Hemmungsschuh der Freiheit des Ich, sondern vielmehr die Bedingung

' Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 464.

2 Ebd., S. 466.

3 Ebd., S. 466.

32



der Freiheit des Ich ist. Cassirer hat darauf hingewiesen, da3 der erste
Schritt der Selbstbefreiung sich erst durch das rituelle Tun verwirklichen
1aBt. Das magische Werkzeug stellt die primitive Form des technischen
Werkzeuges dar und verkorpert die anfangliche Selbststindigkeit des
Geistes gegeniiber der Welt. Eben diese Selbststandigkeit des Geistes
macht die Voraussetzung der Freiheit aus. Doch 148t sich der innerliche
Widerspruch der Kultur durch dieses Verhiltnis nicht 16sen, sondern
vielmehr verschirft er sich dadurch. Einerseits schafft das kulturelle Tun
die Freiheit des Subjekts, andererseits scheint es sie wieder zu zerstoren.
Denn es schafft gleichzeitig den Gegenpol des Ich, wenn es das Ich
schafft. Das Werk als der Gegenpol des Ich scheint immer das Ich von
aulen zu beschrianken. Deshalb stellt den wahren Konflikt innerhalb der
kulturellen Entwicklung nicht der zwischen einem urspriinglich inner-
lichen Ich und seinem durch das kulturelle Tun verwirklichten AuBerung
dar, sondern der zwischen den zwei Gegenpolen Ich und Werk, die eben
durch das kulturelle Tun als solches aufgebaut werden. Dieser Wider-
spruch 1aBt sich nur in einer Zufiigung des Gliedes Du als Drittem 16sen.

,Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in dessen behar-
render Existenz der schopferische Prozel3 erstarrt, sondern das »Du«, das
andere Subjekt, das dieses Werk empfangt, um es in sein eigenes Leben
einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zuriickzuverwandeln,
dem es urspriinglich entstammt. Jetzt erst zeigt sich, welcher Losung die
»Tragodie der Kultur« fahig ist. Solange nicht der »Gegenspieler« zum
Ich hervorgetreten ist, kann sich der Kreis nicht schliefen.!

Jetzt verwandelt sich das erstarrende Gegensatz-Gefiige zwischen Ich
und Werk in das lebendige Kreis-Gefiige von einem Subjekt Ich iiber das
Werk zu einem anderen Subjekt Du. Als der Vermittler zwischen Ich und
Du beschrankt das Werk nicht die Freiheit des Subjekts, sondern vielmehr
entziindet es die Freiheit des Subjekts. ,,Es wird zum Vermittler zwischen
Ich und Du, nicht indem es einen fertigen Gehalt von dem einen auf das
andere iibertragt, sondern indem sich an der Tatigkeit des einen die des
anderen entziindet. Und hieraus erkennt man auch, warum die wahrhaft
groBen Werke der Kultur uns niemals als etwas schlechthin Starres,

' Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 468-469.

33



Verfestigtes gegeniiberstehen, das in dieser Starrheit die freie Bewegung
des Geistes einengt und hemmt. Ihr Gehalt besteht fiir uns nur dadurch,
daBl es stindig von neuem angeeignet und dadurch stets aufs neue
geschaffen wird.!

Auf dieser Weise 148t sich das kulturelle Tun laut Cassirer aus der
ethischen Perspektive rechtfertigen. Die Macht des Nichts durch das
Nichts-Tun verliert auch ihre Moglichkeit der Positivitdt im ethischen
Sinne.

1.3 Die Stellung des Begriffs ,,Nichts* in der Philosophie von Laozi
Wihrend Cassirer in seiner Lehre dem Begriff des ,,Nichts* moglichst
geringen Raum gibt, erkennt Laozi in vielen Stellen seiner Lehre die
positive Wirkung des Begriffs ,,Nichts* an. In seiner Lehre wird der Be-
griff des ,,Nichts* auch in den oben genannten Bedeutungsebenen ver-
standen, d. 1. als ontologischer Begriff des ,,Nichtseins®, als ,,Leere* als
Voraussetzung der Bewegung, als ,,Negation* als das Mittel der logischen
Bewegung, sowie als die praktische Kategorie ,,Nichts-Tun*. Dennoch
wird hier der Begriff in den jeweiligen Bedeutungsebenen anders als bei
Cassirer bestimmt. Im folgenden ist es auf den Begriff in der Lehre von
Laozi einzugehen.

1.3.1 Nichtsein als der ontologische Ursprung
Der Begrift ,,Dao* stellt den Kernbegriff und auch den obersten Begriff
von Laozi dar. Er schliefit alles Mogliche in sich, nicht nur das ur-
spriingliche Wesen im ontologischen und kosmogonischen Sinne, den
innerlichen Rhythmus der natiirlichen Bewegung, sondern auch das end-
giiltige Prinzip der Erkenntnis sowie des menschlichen Handelns. Dieser
allumfassende und allgemeingiiltige Charakter des Dao wird von Laozi
durch das dialektische Verhéltnis zwischen Nichtsein und Sein dargestellt.
Laozi hat einige Beispiele aus dem alltdglichen Leben angefiihrt, um
das Verhiltnis von Nichtsein und Sein darzustellen. Es schreibt im Kapi-
tel 11: ,,dreiBBig speichen umringen die nabe / wo nichts ist / liegt der nut-
zen des rads // aus ton formt der tépfer den topf / wo er hohl ist / liegt der

' Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 469-470.

34



nutzen des topfs // tiir und fenster hohlen die wiande / wo es leer bleibt/
liegt der nutzen des hauses // so bringt seiendes gewinn / doch nicht-
seiendes nutzen“.! Hier wird gezeigt, wie unentbehrlich ein Zusammen-
wirken von Nichtsein und Sein fiir die Funktion der Dinge ist. Das Sein
tragt dazu bei, daB3 es flir uns wahrnehmbar ist. Jedoch liegt die wesent-
liche Ursache der Funktion im Nichtsein, welches die Bewegung und die
Wirkung ermdglicht. Im abstrakten und allgemeinen Sinne wird das
Verhiltnis auch im Kapitel 1 beschrieben: ,,Darum fiihrt die Richtung auf
das Nichtsein / zum Schauen des wunderbaren Wesens, Die Richtung auf
das Sein / zum Schauen der rdumlichen Begrenztheiten.*?

Das Sein und das Nichtsein gelten als zwei Seiten von Dao, und
darunter stellt wieder das Nichtsein den grundséitzlichen Pol dar. Denn im
ontologischen und kosmogonischen Sinne hat das Nichtsein den Vorrang
vor dem Sein. Laozi beschreibt das ProzeB der Entstehung des Kosmos in
der Folge vom Nichtsein bis zum Sein, bis zu allen konkreten Dingen:
,dem seienden entsprangen alle dinge der welt / das seiende — es ent-
sprang dem nichtseienden“.> Noch konkreter wird der ProzeB im Kapitel
42 mittels der Zahl beschrieben: ,,das Dau gebar das eine / das eine gebar
die zweizahl / die zweizahl gebar die dreizahl / aus der dreizahl wurde die
vielzahl“.* Was die hier genannten Zahlen bedeuten, 1dBt sich in der
Geschichte der Interpretation von Laozi verschieden interpretieren. Und
davon gibt es zwei Arten der Interpretation, die am meisten angenommen
werden, d. 1. erstens das Fine als der ungeschiedene Krafthauch, die
Zweizahl als die gegenseitig geschiedenen Yang-Krafthauch und Yin-
Krafthauch, sowie die Dreizahl als das, was aus der gegenseitige harmo-
nische Wirkung von Yang und Yin entsteht; zweitens das Eine als das
Sein, das aus dem Nichtsein des Dao entspringt, die Zweizahl als die
Gegensitzlichkeit des Seins gegeniiber dem Nichtsein, die Dreizahl als
die Vereinigung von Sein und Nichtsein, die die weitere Entspringung der
konkreten Dinge herbeifiihrt. Die beiden Interpretationen beweisen das

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 55.

2 Dieses Zitat ist libersetzt von Richard Wilhelm, vgl. J6rn Jacobs (2001):
Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter Lang. S. 20.

3 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73.

4 Ebd., S. 75.
35



Entspringen des Seins aus dem Nichtsein und die Urspriinglichkeit des
Nichtseins in Bezug auf das ontologische Wesen des Dao.

Nicht nur im kosmogonischen Sinne gilt das Nichtsein als der
zeitliche Ursprung, sondern auch im logischen Sinne stellt das Nichtsein
den Ursprung dar. Denn als ein Endgiiltiges und Allumfassendes 1463t sich
das Dao auf keine konkreten Dinge reduzieren und durch keine
bestimmten Begriffe definieren. Jedes konkrete Ding muf3 entstehen und
dann wieder absterben und kann sich nicht halten. Jeder bestimmte
Begrift kann nur eine bestimmte Sphére von Inhalten einschlieen und ist
fiir die anderen Inhalte ungiiltig. Keine Definitionsweise von Sein erfiillt
die Beschreibung des Dao, sondern nur eine Undefinitionsweise von
Nichtsein kann die Aufgabe erfiillen. Unter diesem Nichtsein lassen sich
laut Laozi zwei Bedeutungsschichten verstehen, d. i. erstens die vom
Sinnlichen unwahrnehmbare, zweitens die vom Begrifflichen unbegreif-
bare. Beide werden jeweils im Kapitel 14 und Kapitel 1 gedeutet: ,,das
auge sieht es nicht — ihr nennt es unsichtbar / das ohr hort es nicht — ihr
nennt es unhorbar / die hand faf3t es nicht — ihr nennt es unfaflbar /...so
nenn ich es gestaltlose gestalt / ding der nichtdinglichkeit/ nennen mag
man es formlos, nebelhaft®;! sagbar das Dau / doch nicht das ewige
Dau/ nennbar der name / doch nicht der ewige name*.?

Daraus geht hervor, dal das Nichtsein flir Laozi nicht als ein reines
Nichts verstanden wird, sondern als etwas, was die Moglichkeit alles
Seienden beinhaltet. Von der Seite der Unwahrnehmbarkeit und Unbe-
greifbarkeit her wird vom Nichts gesprochen, wahrend von der Seite des
EinschlieBens aller Moglichkeiten her der allumfassende Charakter des
Dao angesprochen wird. Darin verkorpert sich wieder das dialektische
Verhiéltnis zwischen Nichtsein und Sein, welches im Kapitel 21 beschrie-
ben wird: ,,das Dau als ding - / ein schattenhaftes ist es, nebelhaftes / o
nebelhaftes, schattenhaftes / es ruht gestaltbares darin / o schattenhaftes,
nebelhaftes / es ruht das dingliche darin / o dunkles, dunkelgriindig tiefes/
es ruht der samen Kraft darin‘.?

Aber ein Nichtsein mit allen Moglichkeiten reicht fiir die Beschrei-

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 57.

2 Ebd., S. 51.

3 Ebd,, S. 61.

36



bung der Ganzheit des Dao nicht hin, sondern es gilt nur als der urspriing-
liche oder wesentliche Zustand. Das Dao bleibt nicht statisch in diesem
Zustand, sondern es bewegt sich und erhélt die Ewigkeit im dynamischen
Proze. In diesem ProzeB3 entfalten sich die Mdglichkeiten zu den
realisierten Aktualititen und dadurch zeigt sich die Wirkung des Dao.
Deshalb kénnen wir sagen, obwohl das Dao unsichtbar und unnennbar ist,
148t sich jedoch seine Wirkung wahrnehmen und erkennen. Hier waltet
das dialektische Verhéltnis zwischen dem Nichtsein der Moglichkeit und
dem Sein der Aktualitdt. Aber am wichtigsten ist es an diesem Verhiltnis,
daBl das Sein der Aktualitit nicht erstarren und immer wieder auf das
Nichtsein der Moglichkeit zurlickkehren muf3. Laozi betont das Zuriick-
kehren im Kapitel 52: ,,es war ein anfang des alls / benannt urmutter des
alls / wer die urmutter erschaut hat / erkennt durch sie ihre kinder / wer
ihre kinder erkannt hat / kehre zuriick zur urmutter / sich eng an sie hal-
tend / ist er gefeit bis an sein ende®“.! Mit der Metapher von Mutter und
Kinder wird behauptet, dal das anhaltende Zuriickkehren zum anfing-
lichen Zustand, ndmlich dem Nichtsein, die Ewigkeit des dynamischen
Prozesses gewihrleistet. Weiter wird diese vom Sein zum Nichtsein
zuriickkehrende Tendenz von Laozi durch den Begriff ,,Leere* erldutert.

1.3.2 Leere als die Voraussetzung der Bewegung
Laozi benutzt den Begriff der Leere, um den vom Sein zuriickkehrenden
Zustand des Dao zu beschreiben. Der Begrift ,,Leere® impliziert die flexi-
ble Wandlung zwischen Sein und Nichtsein. Die Essenz vom Begriff der
Leere liegt darin, daf3 einerseits die Leere kein absolutes Nichtsein bedeu-
tet, sondern die Moglichkeit der Realisierung in sich schlie8t. Anderer-
seits bedeutet auch das realisierte Sein kein absolutes starres Sein, son-
dern das zum Nichtsein zuriickkehrende nichtstarre Sein. Solch ein Zu-
stand zwischen Sein und Nichtsein stellt die notwendige Voraussetzung
fiir die ewige Bewegung des Dao dar.

Um den Zustand der Leere anschaulich zu schildern, hat Laozi wieder
zwel Metaphern - jeweils im Kapitel 4 und 5 - angefiihrt: ,,ein uner-
schopfliches gefa ist das Dau‘;?> ,,was zwischen himmel und erde ist /

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 81.
2 Ebd., S. 52.

37



gleicht es nicht dem blasebalg? / hohl und doch unversiegbar / bewegt
und immer mehr zeugend“.! Was zwischen dem Dao und einem Gefil3
oder einem Blasebalg vergleichbar ist, besteht darin, da3 es mitten in ihm
hohl und leer ist, aber die unversiegbare Wirkung aus ihm herausflieBen
kann. Das dialektische Verhiltnis von Leere und Fiille wird im Kapitel 45
gedeutet: ,,die grofte fiille gleicht leerem / und versiegt doch nie*“.? Denn
nur die Leere beinhaltet alle Potentialititen zum Gestalten und 148t sich
nicht durch ein bestimmtes Gestalten beschranken.

Wie oben erwihnt, funktioniert das Dao nicht nur als der innerliche
Rhythmus der natiirlichen Bewegung, sondern auch als das endgiiltige
Prinzip der Erkenntnis sowie des menschlichen Handelns. Hier wirkt die
Leere nicht nur als die Voraussetzung der natiirlichen Bewegung, sondern
auch als die Bedingung der wahren Erkenntnis und des richtigen
Handelns. Die Frage nach dem Handeln wird in einem anderen Teil der
Arbeit erortert. Jetzt gehen wir zuerst auf die Wirkung der Leere im
ProzeB3 der Erkenntnis ein.

Den leeren Zustand des BewuBtseins benennt Laozi mit dem Begriff
,»Zhong®, welches in der chinesischen Sprache die ,Mitte oder das
,Innere bedeutet und in verschiedenen Versionen der Ubersetzungen
unterschiedlich iibersetzt wird. Z.B. wird es von Richard Wilhelm als das
,Innere”, von Ernst Schwarz als das ,MaB‘3, von Wing-tsit Chan ins
Englische als ,,the center* {ibersetzt. Aus dem Kontext ist es zu ersehen,
daB die Ubersetzung vom ,Inneren” addquat ist. Im Kapitel 5 heiBt es:
,Aber viele Worte erschopfen sich daran. / Besser ist es, das Innere zu
bewahren.> Hier stellt sich der Kontrast zwischen der sprachlichen
AuBerung und der Bewahrung des Inneren dar. Fiir Laozi stellt die leere
und stille Innerlichkeit des Subjekts die Voraussetzung der wahren

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 53.

2 Ebd., S. 76.

3 Ebd., S. 53.

4 Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 107.

5 Dieses Zitat ist libersetzt von Richard Wilhelm, vgl. J6rn Jacobs (2001):
Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter Lang. S. 39. Im
Vergleich dazu lautet die Ubersetzung von Ernst Schwarz: ,,wortreichtum verarmt /
wahre lieber das maB!“‘; die von Wing-tsit Chan: ,,Much talk will of course come to a
dead end. / It is better to keep to the center.*

38



Erkenntnis dar.

Die leere Innerlichkeit beinhaltet zwei Bedeutungsebenen. Einerseits
1aBt sich die Erkenntnis dem Subjekt nicht durch das Forschen nach
duBeren Dingen, sondern durch die Erschauung der Innerlichkeit aneig-
nen. Die leere Innerlichkeit wirkt wie ein Spiegel, darin sich das Wahre
erschauen laft. Dies wird im Kapitel 16 beschrieben: ,,erreiche den gipfel
der leere / bewahre die fiille der ruhe / und alle dinge werden gedeihen /
so kann ich ihre riickkehr erschauen”.! Wenn man die leere Innerlichkeit
bewahren kann, ist man zu dem fahig, was im Kapitel 47 beschrieben
wird: ,,nicht aus dem hause gehn / doch alles wissen / nicht aus dem fens-
ter blicken / und doch das Dau des himmels sehn // je weiter hinaus man
geht / desto weniger weill man / darum geht der weise nicht hinaus / und
weil doch / blickt nicht hin / und kann doch der dinge namen nennen 2 /
handelt nicht / und vollendet doch“.®> Andererseits 1dBt sich die wahre
Erkenntnis nicht sprachlich duBern. Denn jede bestimmte AuBerung fiihrt
zum AusschlieBen der anderen Mdglichkeiten und zerstort die Ganzheit
des Wissens. Deswegen sagt Laozi im Kapitel 56: ,,wer weil}, spricht
nicht / wer spricht, weif3 nicht“.* Doch bedeutet das nicht, dal Laozi alle
sprachlichen AuBerungen abschaffen will. Nur muB man sich dessen be-
wuBt sein, daB man vom AuBeren zu sich, von der sprachlichen AuBerung
zu der leeren Innerlichkeit zuriickzutreten hat, damit man fiir die Ganz-
heit der Erkenntnis offen bleibt.

Zusammenfassend gesagt liegt das Wesen des Begriffs ,,Leere” in der
ewigen Verwandlung zwischen dem Sein und dem Nichtsein. Dadurch
erst verwirklicht sich die ewige Lebendigkeit des Dao. Die Verwand-
lungsweise 146t sich durch die Negation und die Riickkehr konkreter
darstellen.

1.3.3 Negation und Riickkehr als die Weisen der Bewegung

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.
2 Fiir den Satz ,,blickt nicht hin / und kann doch der dinge namen nennen* gibt es
noch eine andere Art von Interpretation: ,,Er braucht nicht zu sehen / und ist doch
klar.”“ (von Richard Wilhelm) Aus dem Kontext bewédhrt sich die letztere priziser.
3 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 77.
4 Ebd,, S. 85.

39



Die Negation und die Riickkehr werden als zwei Weisen der Bewegung
des Dao im Kapitel 40 bestimmt, wo Laozi den Begriff ,,Fan‘ benutzt, um
die Bewegung des Dao zu beschreiben. Das Wort ,,Fan* hat zwei Be-
deutungen in der chinesischen Sprache: einmal die ,,Negation* und ein
andermal die ,,Riickkehr. Beide Bedeutungen werden von Laozi behaup-
tet und sind aus dem Kontext seines Werkes zu belegen. Dementspre-
chend gibt es auch zwei giiltige Arten der Ubersetzung fiir den ersten Satz
im Kapitel 40: ,,des Dau bewegung ist riickkehr*;! und ,,Das Umschlagen
ins Gegenteil / ist des Tao Bewegung*.2

Was die Negation betrifft, so behauptet Laozi, dall alles in der Welt
schon seine eigene Verneinung in sich einschliefit und sich in sein Gegen-
teil verwandeln wird. ,,verkriippeltes wird ganz / krummes wird gerade /
leeres wird voll / altes wird neu / wenig wird viel / vieles macht wirr*.3
Aus dieser Perspektive scheint oft etwas gleichzeitig sein Gegenteil zu
sein. Mit einem Beispiel von Laozi scheint etwas ein Ungliick zu sein,
aber tatsdchlich kann es auch ein Gliick sein. ,,ungliick stiitzt sich aufs
gliick / gliick liegt verborgen im ungliick“.* Das Gliick kann als das
Ungliick erscheinen, weil es als ein anfidnglicher Keim oder nur eine
implizite Potentialitit im Ungliick verborgen ist und noch nicht wahr-
genommen oder realisiert wird. Im Vergleich zum oberfldchlichen Sosein
des Ungliicks gilt das Gliick als das Noch-nicht-Sein. Hier vereinigen
sich das Sein und das Nichtsein durch die Weise der Negation in einer
zeitlichen Folge. Eben in dieser dialektischen Weise bewegt sich das Dao.
Aus der Perspektive der Bewegung stellt das Sosein nicht das absolute
statische Sein von sich Selbst dar, sondern es schliefit das Anderssein von
seinem Gegenteil in sich. Alles in der Bewegung gilt als eine Synthese
von den dialektischen Gegensitzen. Dies ist es, was im Kapitel 78 mit
dem Satz gedeutet wird: ,,als gegenteil ist oft das wort erst wahr“.> Um
das Prinzip zu illustrieren hat Laozi viele Beispiele angefiihrt: ,,das voll-

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73.

2 J6rn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 127.

3 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 62.

4 Ebd., S. 87.

> Ebd,, S. 99.

40



kommenste gleicht unvollkommenem / und vergeht doch nie / die groBte
fiille gleicht leerem / und versiegt doch nie // das geradeste gleicht dem
krummen / das geschickteste dem dummen / das beredteste dem
stummen®.!

Die zwei gegensitzlichen Pole, die sich durch die Bewegung der Ne-
gation in einer Synthese einigen lassen, stellen einerseits die wahrge-
nommene Erscheinung vom Sosein dar, andererseits die innerliche Mog-
lichkeit vom Noch-nicht-Sein. Unter diesen zwei Gegenpolen ist der Pol
des Noch-nicht-Seins fiir Laozi der wichtigere. Denn er legt den Schwer-
punkt auf die Ewigkeit des Dao, weshalb die zukiinftige Entwicklungs-
moglichkeit immer entscheidender und wichtiger ist als das Moment der
Aktualitdt. Laut Laozi gilt der anfangliche Punkt der Mdéglichkeit als der
vollkommenste im ganzen Prozel der Entwicklung. Er gebraucht die
Gleichnisse von Wurzel und Kind, um den anfinglichen Zustand der
Entwicklung zu beschreiben. Wie die Pflanze und der Mensch auf die
Weise leben, dal} sie sich von der Wurzel oder dem Kind entfalten bis zur
Spitze und dann wieder zum anfanglichen Punkt zuriickkehren, so durch-
lauft alles in der Welt einen solchen Zyklus. Was sich zwischen dem
sterblichen Leben des einen bestimmten Lebewesens und der ewigen
lebendigen Bewegung des Dao unterscheiden 146t, besteht nur darin, da3
das konkrete Lebewesen nicht immer zu der Wurzel zuriickkehren, von
der Wurzel Néihrstoff schopfen und dann in sich selbst wieder einen
neuen Zyklus beginnen kann, wihrend die Bewegung des Dao immer zu
der Wurzel zuriickkehren und den Zyklus wiederholen kann. Daraus ist
zu ersehen, wie entscheidend die Riickkehr zu der Wurzel fiir die
Ewigkeit des Dao ist. Deswegen ist von Laozi die ,Riickkehr zur
Wurzel” im Vergleich zur ,Entfaltung zur Spitze* als die wesentlichere
Bewegung des Dao angesehen. ,,von allen dingen in ihrer vielfalt / findet
ein jedes zuriick zur wurzel / wurzel- wiederfinden heil3t stille - / was
man nennen mag: riickkehr zum wesen / riickkehr zum wesen heif3t
ewigdauern®.?

Dementsprechend wird von Laozi auch eine negative Tendenz, ein
anfanglicher Zustand oder eine implizite und subtile Mdglichkeit viel

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 76.
2 Ebd., S. 58.

41



hochwertiger geschétzt als eine positive Tendenz, ein reif-entwickelter
Zustand oder eine explizite und offensichtliche Aktualitit. Denn etwas
Negatives deutet auf das Positive hin, wihrend sich im Positiven das
Negative blof3 verbirgt. Dies heilit eben die Positivitdt des Negativen und
die Negativitét des Positiven.

1.3.4 Nichts-Tun als das praktische Prinzip

Das Nichts nimmt den positiven Platz nicht nur im theoretischen Sinne
ein, wie es oben analysiert wird, sondern es hat auch eine positive Wir-
kung im praktischen Bereich. Laut Laozi soll das menschliche Handeln
der Bewegungsweise des Dao entsprechen. Der Mensch soll sich auf ein
Weise verhalten, dal3 er das Dao als das Vorbild nachahmt. Wenn das Dao
sich in der ewigen Verwandlung zwischen Gegenpolen befindet und im-
mer zum Nichtsein als dem urspriinglichen Anfang zuriicktritt, dann soll
der Mensch sich dem ewigen Verwandlungsprozess hingeben und nicht
an einem erstarrenden Zustand kleben bleiben. Diese Forderung 1d6t sich
durch das Nichts-Tun erfiillen, welches von Laozi nicht als die Vernich-
tung allen Handelns bestimmt wird, sondern das bedeutet, nicht durch ein
bestimmetes Handeln einen bestimmten Zustand zu kiinstlich erhalten
und sich auf diese Weise in den natiirlichen Verwandlungsprozess
einzumischen. Mit knappen Worten, das Nichts-Tun bedeutet die Entfer-
nung des kiinstlichen Einmischungshandelns. Was in ihm impliziert wird,
stellt eigentlich eine Einheit vom Tun und dem Nichts-Uberfliissiges-Tun
dar, welches dem Wesen des Dao, nimlich der Einheit vom Sein und
Nichtsein, entspricht. Was unter diesem Nichts-Uberfliissiges-Tun zu ver-
stehen ist, 14Bt sich auf die folgenden Weise erkléren.

Zunéchst wird damit ein ,,Nichts-Unterscheiden® gemeint. Laut Laozi
werden alle Unterscheidungen nachtrdglich vom Menschen vorgenom-
men, sie sind also nicht dem natiirlichen Prozef3 des Dao eingeboren. Das
Dao bewegt sich in der ewigen Bewegung und weist keinem bestimmten
Moment einen besonderen Wert zu. Was vom Menschen als gut oder bose
beurteilt wird, gilt ihm als kein wesentlicher Unterschied, sondern nur als
etwas kiinstlich Hinzugefiigtes. Die sogenannten ethischen Werte lassen
sich nicht aus dem Dao als solchem ableiten. Uber den unethischen
Charakter wird in Kapitel 5 wie folgt gesprochen: ,himmel und erde

b}



kennen nicht giite / wie die opferhunde aus stroh sind fiir sie alle dinge*.!
Damit wird gemeint, da3 das Dao in seinem Verlauf keine Vorliebe fiir
irgend etwas hat und alle Dinge als unterschiedslos behandelt und keinem
Ding einen besonderen ethischen Wert zugeweist. Von der Relativitdt des
ethischen Wertes wird im Kapitel 2 geredet: ,,alle wissen, dall schon das
schone / so gibt es das haBliche / alle wissen, da3 gut das gute / so gibt es
das bose“.> Sobald die Unterscheidung des Wertes in die Welt gebracht
ist, wird der Gegensatz zwischen dem Guten und dem Bosen unausweich-
lich, welcher von Laozi fiir den Ausloser der Streitigkeiten zwischen den
Menschen gehalten wird. Deshalb soll der Mensch das Dao als Vorbild
nehmen und seine natiirliche Bewegung nachahmen, ohne die Unter-
scheidung des Wertes hinzuzufiigen. Der Weise verhélt sich wie das Dao:
,,die weisen kennen nicht giite / wie die opferhunde aus stroh sind fiir sie
alle menschen“.> Nur durch die Verwerfung aller Unterscheidung des
Wertes 146t sich die urspriingliche vollkommne Ordnung des Dao
erreichen. ,,achtet nicht die achtenswerten / und es wird nicht streit sein
im volk / schétzt nicht schatzenswerte giiter / und es wird nicht rduber
geben im volk / zeigt nichts begehrenswertes / und es wird keine verwir-
rung sein im herzen des volkes /.../ durch nichthandeln bleibt nichts
ungeordnet*.*

Zweitens wird mit dem Nichts-Tun ein ,,Nichts-Zwingen* gemeint.
Dies stellt auch einen Charakter der Bewegung des Dao dar, d.h., alles
entwickelt sich bis zu einer gewissen Grenze und dann verwandelt es sich
in das Gegenteil. Der Gipfel einer Sache impliziert den Anfang ihres

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 53. Die Bedeutung der ,,Opferhunde aus Stroh* wird von
Ernst Schwarz mit einer Berufung auf einen anderen Daoisten Zhuangzi erklart: ,,In
dem eben erwéhnten Kapitel des Buches ,,Dschuangdse* finden wir eine Passage,
die recht deutlich zeigt, was mit den ,,Opferhunden aus Stroh* gemeint ist. ,,Ehe die
Opferhunde aus Stroh auf den Altar gestellt werden, bewahrt man sie in Kassetten
auf und umhiillt sie mit bunter Seide. Die Schamanen und Priester fasten, um ihnen
das Geleit zu geben. Nachdem man sie dann aber (fiir das Opfer) auf den Altar
gestellt hat (werden sie weggeworfen). Die Voriibergehenden treten ihnen auf Kopf
und Riicken, und die Sammler von brennbarem Zeug sammeln sie auf und verfeuern
sie...“ . (siche Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching.
Leipzig: Verlag Philipp Reclam jun.. S. 108)

2 Ebd,, S. 51.

3 Ebd., S. 53.

4 Ebd,, S. 52.

43



Gegenteils. Eine solche Verwandlung vom Gipfel zum Anfang, nimlich
der Riicktritt vom hochentwickelten Zustand, leistet die Gewahr der ewi-
gen Lebendigkeit des Dao. Entsprechend soll das menschliche Verhalten
der weiteren Verwandlung Raum geben, d.h., man soll wissen, daf3 Ein-
halt zu tun und sich vom Gipfel zuriickzuziehen ist, statt zu zwingen, statt
den Gipfelzustand zu erhalten. Dies wird in einigen Kapiteln von Laozi
wie folgt gedeutet: ,,besser ist authoren / denn iiberfiillen // die klinge
immerfort geschirft / bleibt nicht lange klinge // der saal mit gold und
jade vollgestopft / ist nicht vor rdubern zu bewahren// glanz und ehren mit
hochmut gepaart / ziehn sich selbst ins verderben // zuriickziehn nach
getanem werk / so ist das Dau des himmels*;! , Wer sich geniigen lésset, /
kommt nicht in Schande. / Wer Einhalt zu tun weil}, / kommt nicht in
Gefahr / und kann so ewig dauern.“? Daraus ist zu ersehen, da3 mit dem
Nichts-Tun nicht gemeint wird, alles Tun abzuschaffen, sondern gemeint,
nach dem notwednigen Tun sich zuriickziehend eingestellt zu sein. Dies
stellt eben genau das dar, was die oben zitierte Formulierung ,,zurtick-
ziehn nach getanem werk® bedeutet, die im Kapitel 30 noch konkreter
ausgedeutet wird: ,,gut ist siegen — und damit genug / man wage nicht,
zwingherr zu sein / siegen und sich nicht briisten / siegen und sich nicht
riihmen / siegen und nicht stolz auf den sieg sein / gezwungen nur sei
man ein sieger — nicht, um zu zwingen // die kraft miflbrauchen bringt
verfall / das heifit: dem Dau zuwiderhandeln / wer thm zuwiderhandelt,
endet friih*.3

Die oben genannten zwei Bedeutungen des Nichts-Tuns sind darauf
zuriickzufiihren, wie Laozis das Verhiltnis zwischen Ich und Dao versteht.
Ein wesentlicher Charakter des Dao besteht in der Ausschaltung der
Personifikation als eines subjektiven Willens. Obwohl alle Dinge sich der
Regulierung des Dao unterordnen, gilt das Dao dennoch nicht als ein
Beherrschendes, sondern es wirkt sich zwecklos aus. Dies wird mehrmals
in verschiedenen Kapiteln von Laozi mit der Formulierung gedeutet: das
Dao ,,l1aft die dinge wachsen und besitzt sie nicht / tut und verlangt nichts

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 54.

2 J6rn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 136.

3 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 67.

44



fiir sich®,! ,,nimmt nichts fiir sich, was er vollbracht“.> Eben wegen die-
ser Zwecklosigkeit kann das Dao die Ganzheit und die Ewigkeit erreichen.
Fiir die Ganzheit: ,,das Dau tut nichts, und nichts bleibt ungetan*,® und
fiir die Ewigkeit: ,,ewig sind himmel und erde / und sie sind ewig / weil
sie nicht wirken ihrer selbst wegen / daher ihre ewigkeit“.* Deshalb soll
das menschliche Verhalten die Zwecklosigkeit des Dao nachahmen. Im
Wesentlichen bedeutet das Nichts-Tun die Ausschaltung des subjektiven
Willens. Offensichtlich waltet hier ein Paradox, weil die Ausschaltung
des Willens auch zu einer Art des Willens gehort. Mit anderen Worten,
das ,,Nichts-Unterscheiden* und das ,,Nichts-Zwingen* stellen selbst
auch eine willentliche Wahl dar. Sie gehoren auch der ethischen Kate-
gorie an. Laozi scheint durch die Negation des subjektiven Willens den
ethischen Bereich auszuschlie3en, tatsdchlich baut er ein neues ethisches
System in einer Negationsweise auf. Im Vergleich zu den traditionellen
ethischen Werten, die der Verfestigung des subjektiven Willens dienen,
stellen die von Laozi aufgestellten Werte die jenigen dar, die der Ver-
minderung des subjektiven Willens dienen, z.B. die im Kapitel 67 aufge-
fiilhrten dre1 Schétze: ,,ich habe drei schéitze / die halte ich fest / der erste
— mitleid / der zweite — sparsamkeit / der dritte — angst, sich vorzu-
driangen®.’

1.4 Vergleichbare Punkte zwischen Cassirer und Laozi in Bezug auf
ihr Verstiandnis vom Nichts

Aus den oben durchgefiihrten Analysen ist zu ersehen, da3 der Begrift
,Nichts® in der jeweiligen Philosophie von Cassirer und Laozi einen
unterschiedlichen Platz einnimmt und eine unterschiedliche Rolle spielt.
Aber jeder richtige Vergleich bendtigt einen gemeinsamen Anhaltspunkt,
ndmlich einen gemeinsamen Grund, von dem das zu Vergleichende aus-
geht und sich allméhlich von einander unterscheidet. Eigentlich unter-
scheiden sich die beiden Gedankensystem von Cassirer und Laozi we-
sentlich voneinander in vielen Aspekten. Z.B. beschiftigt sich das erstere

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 80.
2 Ebd., S. 51.
3 Ebd,, S. 71.
4 Ebd., S. 53.
> Ebd,, S. 93.
45



mit der Welt im menschlichen Verstindnis, wiahrend der letztere versucht,
die Welt vor dem menschlichen Verstindnis zu deuten. In diesem Sinne
148t sich ein Vergleich zwischen einem erkenntnis-kritischen System und
einem metaphysischen System kaum ziehen. Deshalb miissen wir aus
anderen Perspektiven den Vergleichspunkt suchen. Die moglichen Ver-
gleichspunkte lauten folgendermal3en:

Erstens werden die Vielfiltigkeit und die Ganzheit der Welt von bei-
den Gedankensystemen gemeinsam behauptet, wahrend sie durch die
unterschiedliche logische Verbindungsweise realisiert werden.

Zweitens wird von beiden nach der Einheit der Welt gestrebt, wéh-
rend sie sich an unterschiedlichen Stellen als gefunden bewihrt.

Drittens versuchen beide, die Freiheit des Menschen in seinem Zu-
sammenhang mit der Kultur zu suchen, wéhrend es zu einer unterschied-
lichen Definition der Freiheit und einem unterschiedlichen Urteil iiber die
Kultur fiihrt.

Die folgenden drei Kapitel werden sich ausgehend von diesen drei
Vergleichspunkten mit den unterschiedlichen - und eventuell analogen -
Gedanken von Cassirer und Laozi auseinandersetzen, um die negative
und die positive Funktion des Begriffs ,,Nichts* in Bezug auf die Losung
solcher Probleme aufzuzeigen.

46



Kapitel 2: Die Vielfiltigkeit und die Ganzheit der erfahrenen Welt
auf Grund von Pluralitit oder Negation

Obwohl alle Philosophie nach einer Einheit der Welt strebt, bedeutet doch
die Einheit keine FEinseitigkeit, vielmehr kommt die wahre Einheit nur
aus und in der Vielfiltigkeit zum Ausdruck, wie dies Cassirer einmal
bemerkt hat: ,,Die wahre Einheit, nach der die Philosophie strebt, kann
sich nicht aus der Verwischung der Differenzen ergeben: sondern sie will
gerade diese Differenzen festhalten und sie als solche kenntlich und

verstandlich machen.“' Es ist eben besonders von Cassirer darauf geach-
tet worden, dall die Vielfdltigkeit und Mannigfaltigkeit der Welt nicht
zugunsten einer abstrakten philosophischen Analyse preisgegeben werden.
Nach ihm sollte ein philosophisches Gedankensystem gleichen Wert auf
die Einheit und auf die Vielfiltigkeit legen. Deshalb wird die Lehre von
den Eleaten, die mit der Einheit des Seins alle konkreten Verschieden-
heiten und Veranderungen verwischt, von Cassirer kritisiert. Er behauptet,
dal die Lehre der Eleaten die Mannigfaltigkeit der erfahrenen Welt nicht
erklaren kann und deshalb von der darauf folgenden Lehre der Atomisten
modifiziert wird. Von der Atomistik an wird ein logisches Verbindungs-
mittel gefunden, um die Verschiedenheiten folgerichtig miteinander zu
verbinden. Wie im ersten Kapitel schon erwéhnt, stellt die logische Nega-
tion dieses Mittel dar, die von Plato und Hegel bestindig weiter entwic-
kelt wird. Wie der leere Raum fiir die physische Bewegung die Bedin-
gung der Mdglichkeit darstellt, erdffnet analog dazu die logische Nega-
tion der allgemeinen Verianderung ihren Raum.

Das gleiche Denkmittel benutzt Laozi, um die Mannigfaltigkeit der
Welt in eine Ganzheit zusammenzufassen. Einerseits betont er die Viel-
faltigkeit der Dinge dadurch, da3 er dem abstrakten Inbegriff des Dao die
verschiedenen Dinge gegeniiberstellt. In mehreren Kapiteln gebraucht er
die chinesische Formulierung ,,Wan Wu®, die von Schwarz als ,alle
Dinge* oder die ,,Vielfalt der Dinge* iibersetzt wird, z.B. im Kapitel 16:
,und alle dinge werden gedeihen / so kann ich ihre riickkehr erschauen /

' Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian

Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:

Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.13.
47



von allen dingen in ihrer vielfalt / findet ein jedes zuriick zur wurzel*;'
oder im Kapitel 32, wo es heilt: ,,wenn nur die filirsten und herren das

unverdorbene wahrten / willig stromte ihnen zu die vielfalt der dinge“;2
oder im Kapitel 34: ,alliiberstromend ist das Dau / in jede richtung kann

es sich ergieflen / alle dinge stiitzen sich aufs Dau“,3 u. s. w. Andererseits
wird das Verhiltnis zwischen dem Dao und allen Dingen von Laozi
anders als von den Eleaten das Verhéltnis zwischen dem Sein und dem
Nichtsein gesehen. Fiir die Eleaten fallen alle konkreten verdnderlichen
Dinge dem sinnlosen Nichtsein anheim, wéhrend fiir Laozi alle Dinge
sich in einer Verbindung mit einander befinden, in der eben sich die
Funktion des Dao verkorpert.

Deshalb gilt Laozi die Vielfdltigkeit der Dinge nicht als sinnlose
Erscheinungen, die aus dem philosophischen Interesse auszuschlieen
sind. Vielmehr stellt das Verhiltnis zwischen ihnen eben dasjenige dar,
was von der Philosophie erstrebt wird. In diesem Sinne lassen sich
Cassirer und Laozi vereinbaren. Beide suchen das verbindende Band
zwischen den verschiedenen Dingen , um mit ihm die Vielféltigkeit und
gleichzeitig die Ganzheit der objektiven Welt zu erklaren. Dabei sucht der
eine die Verbindung aus der erkenntnis-kritischen Perspektive im Geflige
des menschlichen BewuBtseins, der andere im metaphysischen Sinne
dieselbe im objektiven Gegenstand. Ungeachtet dieses Unterschieds in
der philosophischen Suchrichtung wird von beiden die Verbindung im
Logos gefunden, sei es im Logos des Denkens, sei es im Logos des Seins.

Dennoch gebrauchen Cassirer und Laozi jeweils eine unterschiedliche
Verbindungskraft der Vernunft, um die Verdnderung zwischen dem
Verschiedenen zu erkldren. Der Unterschied ist auf ihren jeweiligen
Gebrauch der negativen Wirkung oder der positiven Wirkung des Nichts
zuriickzufithren. Cassirer z. B. betont die Negativitit des Nichts und legt
Wert auf eine positive Kraft jenseits des Nichts, d. h., er behauptet, dal3
die Verdnderung von einem Ding zum anderen nicht durch eine
negierende Kraft, nimlich eine Negation des Selbst realisiert wird,
sondern vielmehr durch eine pluralisierende Kraft, durch das Hinzufligen

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.

2 Ebd., S. 69.

3 Ebd,, S. 70.

48



des neuen Verhéltnisses zum Selbst. Laozi hingegen betont die Positivitét
des Nichts und ist der Meinung, dal die Verdnderung zwischen
verschiedenen Dingen sich einer negierenden Kraft verdankt. Alle Dinge
beinhalten in der Behauptung ihrer selbst ihre eigene Negierung und
negieren sich gleichzeitig wihrend ihrer eigenen Entfaltung, und dies mit
dem Ausgang, dal} sie sich in ihr Gegenteil verwandeln.

Fiihren wir ein Beispiel an, um das bei beiden Denkern
unterschiedliche Verbindungsband zu veranschaulichen. Betrachten wir
die - ideelle - Verbindung zwischen einer geometrischen geraden Linien-
form und einer krummen Linienform und dann den Ubergang von einer
zur anderen, so ist zu erkennen, dal} bei Cassirer und Laozi dieser
Vorgang mit unterschiedlichen logischen Mittel realisiert wird, obwohl
beide das prozeBhafte Werden anerkennen. Bei Laozi stellt das Werden
die dialektische Dynamik zweier gegensitzlicher Pole dar, und die
Behauptung der geraden Linie bedeutet gleichzeitig die Negierung der
krummen. Deshalb 146t sich fiir ihn das Werden nur durch die Kraft des
Nichts verwirklichen. Doch gelangt Cassirer auf einem anderen Weg zum
gleichen Ziel einer Erkliarung des Werdens. Das Motiv, welches das
Werden veranlaf3t, lokalisiert Cassirer im dialektischen Verhiltnis nicht
zwischen den Gegensitzen, sondern zwischen dem Darstellenden und
dem Dargestellten. Daraus folgt, dall das Verhiltnis zwischen der geraden
und der krummen Linie nicht ein einander negierendes Verhiltnis bildet,
sondern ein durch den Wechsel des Bezugspunkts einander erweiterndes
und bereicherndes Verhéltnis.

Der Unterschied des gefundenen logischen Verbindungsbandes
zwischen dem Mannigfaltigen ist auf die von Cassirer und Laozi jeweils
angewandte unterschiedliche Analyse des Verhiltnisses zwischen dem
Verschiedenen zurlickzufiihren. Der erstere hebt ein reprdsentierendes
Verhiltnis hervor, wihrend der letztere ein genetisches Verhiltnis behaup-
tet. Entsprechend stellt die analytische Methodik des ersteren die phédno-
menologische dar, wihrend die des letzteren die metaphysisch-genetische
ist. Aus dieser Sicht ist, was den Begriff des Nichts betrifft, fiir Cassirer
nur von einem Wechsel des Vordergrundes und des Hintergrundes zu
sprechen, wahrend Laozi von einer Entstehung des Seins aus dem Nicht-
sein redet. Folglich unterscheiden sich auch die Meinungen von Cassirer
und Laozi iiber die Fragen, die z.B. den ProzeB der Entwicklung, das

49



Entstehen des Neuen, das Erhalten der Tradition, das Verhéiltnis zwischen
Individuellem und Allgemeinem u.s.w. betreffen. Alle diese Unterschiede
kommen aus der unterschiedlichen Interpretation des Verhéltnisses zwi-
schen dem Mannigfaltigen sowie des logischen Verbindungsbandes und
sie verkorpern die unterschiedliche Funktion der Negativitit und der Po-
sitivitdt des Nichts. Dies wird im folgenden Text ausfiihrlich Schritt fiir
Schritt gedeutet und erldutert.

2.1 Das reprasentierende Verhiltnis gegen das genetische Verhiltnis
Ein sich dem BewuBtsein darbietendes objektives Weltbild iiber das sich
in Bewegung befindende Vielfdltige impliziert zwei Voraussetzungen:
einerseits wird der objektive Bereich durch das Ziehen einer Grenze in
Verschiedenes geteilt; andererseits gibt es zwischen dem Verschiedenen
irgendein Verbindungsband. Eigentlich bestimmen sich beide einander
und sind von einander abhédngig. Die Weise, auf die die Grenze gezogen
ist, bestimmt gleichzeitig die Art des Verbindungsbandes, und es gilt auch
umgekehrt, ndmlich, dal die Art des Verbindungsbandes die Weise des
Grenzenziehens bestimmt. Mit anderen Worten, die Weise der Scheidung
und die Art der Verbindung stimmen iiberein. Deshalb gehen wir zuerst
auf die Weisen der Scheidung ein, die von Cassirer und Laozi unter-
schiedlich vollzogen werden, um so die entsprechend unterschiedlichen
Verbindungsweisen aufzuzeigen.

2.1.1 Die Relativitit und die Absolutheit der Grenze

Betrachten wir die objektive Welt, wie sie von Laozi beschrieben wird, so
erhalten wir ein Bild vieler gegensétzlicher Paare, z.B. die im Kapitel 2
angeflihrten Gegensitze von ,,voll und leer®, ,leicht und schwer®, ,lang
und kurz®, ,hoch und niedrig®, ,,vorher und nachher®, u.s.w.,1 oder die
im Kaptitel 22 angefiihrten: ,krummes* und ,,gerade®, ,altes* und

. . 2 . . .
,heues®, und ,,wenig*“ und ,,viel”,” sowie das im Kapitel 58 benannte:

,»glick® und ,,ungh’ick“,3 etc. Daraus ist zu ersehen, daf} die Welt laut
Laozi durch die Scheidung in die Gegensdtze in Verschiedenes geteilt

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.

2 Ebd., S. 62.

3 Ebd,, S. 87.

50



wird und gleichzeitig das Verschiedene seine eigene Identitét als ein Ding
durch diese Scheidung wieder bekommt. In diesem Sinne wird die Welt
von Laozi in die verschiedenen Dinge geteilt und zwischen den Dingen
gibt es klare Grenzen. Wenn wir diese Teilung aus einer Perspektive des
anschaulichen Raumes beobachten, dann scheinen sich die Dinge an
verschiedenen Orten eines Raumes zu befinden und es existiert zwischen
thnen die nicht ausgefiillte Leere. Was als Grenze ein Ding von einem
anderen Ding scheidet, gilt analog als eine klare Liicke, die vom Nichts
ausgefiillt ist. Mit anderen Worten, Laozi benutzt die Kraft des Nichts,
um die Welt in verschiedene Dinge zu teilen.

Fiir ithn gilt das Ding als die Existenz einer klaren Grenze. Diese
Grenze ist Etwas vor der menschlichen Erfahrung Gegebenes und daraus
folgend stellt sie sich dem menschlichen BewuBtsein als das Absolute dar.
Deswegen macht die Existenz des Dinges fiir Laozi kein Problem aus, das
eine weitere Begriindung bendtigt. Allein das Verhéltnis zwischen den
Dingen stellt etwas dar, was der eingehenden Auseinandersetzung be-
darf. Cassirer hingegen lenkt seinen Blick nicht nur auf das Verhéltnis
zwischen den Dingen, sondern vielmehr auf die Setzung des Dinges als
solchem. Er sagt in dem Zusammenhang: ,,Sie [Die logischen Prozesse -
H. L.] beziehen sich samtlich auf die Verkniipfung von Elementen, die in
irgendeiner Weise schon vor der Verkniipfung als »bestehend«, als gesetzt
angesehen werden. Die Frage, um die es sich hier handelt, betrifft jedoch
nicht erst die Moglichkeit und den Grund der Verkniipfung, sondern sie

geht auf die Moglichkeit der Setzung des Verkniipfbaren selbst.“' Durch
die Analyse dessen, wie das Ding als solches bestimmt wird, beweist
Cassirer die Relativitdt der Grenze des Dinges.

Seiner Meinung nach kommt die Setzung des objektiven Dinges als
ein dem ,,Ich* entgegenstehendes ,,Es* mit der Entstehung eines Wende-
punktes des Bewulltseins zusammen, bei dem sich die darstellende Funk-
tion ergibt. Am Anfang bietet sich die Welt dem Ich nicht als vielfdltige
Dinge mit ihrer jeweiligen Grenze dar, sondern als ein mit dem Ich
sprechendes ,,Du®“. Z.B. versteht der »Primitive« unter den natiirlichen

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 141f.

51



Phinomenen einen ,,Augenblicks- oder Sondergott“l. Der Charakter einer
personalen Du-Welt besteht darin, daB3 sich jedes Phdnomen nur in einem
in ,,Hier” und ,,Jetzt“ beschriankten konkreten Kontext befindet und nicht
an anderen Orten oder zu anderen Zeiten wieder als das Gleiche gefunden
und erkannt werden kann. Der Charakter einer sachlichen Es-Welt hin-
gegen besteht darin, daB3 das Phdnomen als ein Bild von der Beschrin-
kung des konkreten Kontexts befreit wird und an anderen Orten oder zu
anderen Zeiten wiedererkannt werden kann. Die Umwandlung des Welt-
bildes einer Du-Welt zu dem einer Es-Welt vollzieht sich an einem ent-
scheidenden Wendepunkt der Funktionen des BewuBtseins, nimlich an
der Wende von der ausdriickenden Funktion zur darstellenden Funktion.
Cassirer spricht vom Unterschied beider Funktionen wie folgt: ,,Auch
rein entwicklungspsychologisch betrachtet, wichst die Funktion der
»Darstellung« nicht stetig aus Bildungen, die der bloBen Ausdruckssphare
angehoren, hervor, sondern stellt ihnen gegeniiber immer ein spezifisch

Neues, einen entscheidenden Wendepunkt dar.«

Mit dieser darstellenden Funktion des Bewuftseins kommen erst die
Setzung eines Merkmals und das Wiedererkennen desselben zustande.
Dies ist auf das Wesen der Reprasentation in der darstellenden Funktion
zuriickzufiihren. ,,Aber wie kommt es nun zu dieser ersten Setzung von
Merkmalen, die aller Merkmalsvergleichung, all dem, was man » Abstrak-
tion« im rein logischen Sinne des Wortes zu nennen pflegt, notwendig
vorangehen muf3? Hier geniigt es nicht, aus dem gegebenen noch undiffe-
renzierten Ganzen einer Erscheinung bestimmte Elemente herauszugrei-
fen, denen sich das BewuBtsein nun, je in einem besonderen Akt der
»Aufmerksamkeit«, zuwendet. Das Entscheidende liegt vielmehr darin,
dall aus diesem Ganzen nicht nur ein Moment abstraktiv herausgeldst,
sondern dal es zugleich als Vertreter, als »Repriasentant« des Ganzen
genommen wird. Denn damit erst enthélt der Inhalt, ohne seine Einzelheit,
seine stoffliche »Besonderheit« zu verlieren, eine neue allgemeine Form
aufgeprigt. Jetzt erst fungiert er als »Merkmal« im eigentlichen Sinne: Er

' Ernst Cassirer (1924): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das
mythische Denken. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 12. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 198.

2 Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 124.

52



ist zum Zeichen geworden, das uns in den Stand setzt, ihn, wenn er erneut
vor uns hintritt, wiederzuerkennen. Dieser Akt der »Rekognition« ist
notwendig an die Funktion der »Reprisentation« gebunden und setzt sie

voraus.*'

Daraus ist zu ersehen, dal das entscheidende Wesen der Darstellung
in der repriasentierenden Funktion zu suchen ist, d.i., ein konkretes
Moment steht nicht nur prasentativ fiir sich selbst da, sondern es vertritt
auch repréasentativ gleichzeitig ein Allgemeines, ein Ganzes. Dadurch
bekommt der konkrete Inhalt die relativ abstrakte Form und kann sich
iiber die Zeit und die Distanz hinweg als etwas relativ Bestdndiges
behaupten. Eben aufgrund dieser Funktion der Reprédsentation baut sich
die Welt mit der Gliederung der Dinge und Eigenschaften auf. ,,Ohne die
Tatsache, daB3 die Erscheinungen des BewuBtseins diesem nicht als blo3
momentane Bilder vorschweben, sondern da3 das hier Gegebene auf ein
Nicht-Hier hinweist, das jetzt Gegebene auf ein Nicht-Jetzt zuriick- oder
vorausweist — ohne sie ist das Phdnomen einer anschaulichen Welt nicht
zu verstehen, ja nicht einmal zu beschreiben. Nur innerhalb dieser Funk-
tion des Weisens und kraft ihrer gibt es fiir uns ein Wissen von objektiver
Wirklichkeit und eine spezielle Gliederung, eine Abteilung nach

»Dingen« und »Eigenschaften« in ihre.?

Daraus ist zu erschliefen, daB3 fiir Cassirer das Ding als eine Setzung
mit Identitit und Grenze nur durch die Funktion der Reprisentation
ermoglicht wird. Mit anderen Worten, das Ding ist gesetzt, nicht gegeben.
Nur gehort diese Setzung nicht zu einer Bearbeitung durch die logisch
erschlieBende Kraft oder die Einbildungskraft des Gedéchtnisses, die der
reinen Empfindung nachtriglich etwas hinzufiigt, sondern sie ist der
Wahrnehmung als solcher eingeboren. Der Prozel der Wahrnehmung
stellt gleichzeitig die Setzung einer Art und Weise der Reprisentation dar.
Z.B. 1aBt sich eine Farbe als ,Flachenfarbe® oder ,,Oberflichen-

farbe* wahrnehmen.” Deshalb ist die Grenze der Dinge nicht absolut ge-
geben, sondern relativ gesetzt. Der Unterschied zwischen den Dingen

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 127.
2 Ebd,, S. 138.
3 Ebd., S. 146f..

53



funktioniert nicht wie eine Kluft des absoluten Nichts, sondern wie ein
dunkler Bereich, der noch nicht vom Licht des Bewultseins beleuchtet
wird.

Das bei Laozi und Cassirer vorzufindende unterschiedliche Verstind-
nis der Grenze zwischen den Dingen spiegelt sich im gewissen Malle in
der chinesischen und in der abendldndischen Malerei wieder. Fiihren wir
das Stilleben als Beispiel an, so werden diejenigen Stellen auf der Lein-
wand, an denen es keine darzustellenden Dinge gibt und die lediglich als
Hintergrund funktionieren, in der chinesischen Malerei nicht mit Farbe
gefiillt und bleiben leer, wihrend in der abendldndischen Malerei die
entsprechenden Stellen normalerweise auch mit bestimmten Farben
gefiillt werden. Im chinesischen Gemailde befinden sich die Dinge im
Leeren mit klarer Grenze gegeneinander, wihrend im westlichen
Gemilde es keine richtige Leere und eher den Unterschied zwischen
Vordergrund und Hintergrund gibt. Was daraus zu ersehen ist, stellt eben
dar, wie unterschiedlich die Weltbilder beider Denker funktionieren. Der
eine sieht die Dinge in der Welt durch die Kraft des Nichts unterteilt und
geschieden an, wihrend der andere die Scheidung und Abteilung der Welt
in die Dinge nur als eine relative Hervorhebung eines Moments gegen-
iiber den anderen Momenten versteht.

2.1.2 Die Verbindungsweise mittels reprisentierendem und
genetischem Verhiltnis

Das sich unterscheidende Verstindnis der Setzung des Dinges und dem
Ziehen der Grenzlinie, das in den Philosophien Cassirers und Laozis zum
Ausdruck kommt, bestimmt auch die unterschiedliche Weisen, wie sie
durch ein logisches Band das Vielfiltige zu einer Ganzheit verbinden. Fiir
Cassirer kommen die Setzung des Dinges und das Ziehen der Grenzlinie
aus der reprisentierenden Funktion des BewuBtseins. Entsprechend 1463t
sich die Verbindung zwischen den gesetzten Dingen auch grundsitzlich
durch dieselbe Funktion der Repridsentation verwirklichen. Ein reprisen-
tierendes Verhéltnis zwischen dem Darstellenden und dem Dargestellten
gilt Cassirer als urspriinglich bzw. urphdnomenal und 148t sich nicht auf
das kausale Verhiltnis reduzieren. Er leugnet dabei keineswegs das
kausale Verhiltnis zwischen dem Verschiedenen, doch betont er immer
wieder den wesentlichen Unterschied zwischen dem repriasentierenden

54



Verhiltnis und dem kausalen Verhiltnis. ,,Der Umstand, daf3 die » Vorstel-
lung« uns ein Objektives reprisentiert, daf3 sich in ihr und durch sie hin-
durch dies Objektive »zu erkennen gibt«, ist seinem reinen »Befund«
nach von dem Umstand, dall ein Inhalt vom anderen abhidngig, dal3 er
durch eine, sei es empirische, sei es transzendente Kausalitit an ihn
gebunden ist, aufs schirfste unterschieden. Die Schlullform, durch die
diese Art von Kausalitit erkannt wird: die Form des »induktiven« Schlie-
Bens oder die der »deduktiven« Ableitung fithrt daher notwendig am

Phéanomen und am Problem der Darstellung vorbei.' Daraus ist zu
ersehen, daB die Kausalitit nicht alle Beziehungen erkldren kann.
Grundsitzlicher ist die Beziehung zwischen dem Verschiedenen eben
durch das Verhiltnis zwischen dem Darstellenden und dem Dargestellten
bestimmt. Die Kausalitdt gilt auch als ein besonderer Fall dieses reprédsen-
tierenden Verhiltnisses, ndmlich als ein reprisentierendes Verhéltnis, das
sich als eine notwendige zeitliche nacheinander vollziehende Folge dar-
stellt. Aufgrund dieses grundsitzlichen repriasentierenden Verhéltnisses
14Bt sich die Welt aus vielféltigen Perspektiven verstehen, nicht nur aus
der naturwissenschaftlichen Perspektive auf Grund der Kausalitit als der
endgiiltigen logischen Verbindung.

Die Welt ist fiir Cassirer wie ein Netzwerk, in dem alles so durch das
Verhiltnis der Verweisung verbunden ist, dal die ganze erfahrene Welt
sich auf einen Punkt zuriickfiihren 1a3t, um den sich die immer gréferen
Kreise der Verweisung gruppieren. Er beschreibt die Formung eines all-
gemeinen Begriffes wie folgt: ,,Das Entscheidende liege vielmehr darin,
daB innerhalb der Reihe der Besonderungen selbst bestimmte Einschnitte
gemacht werden, durch welche diese Reihe nunmehr eine charakteris-
tische Abteilung und Gliederung erfahrt. In ihrem stetigen und gleich-
méfBigen FluB treten allmidhlich gewisse ausgezeichnete Punkte heraus,
um die sich die iibrigen Glieder gruppieren; es bilden sich bestimmte
Gestaltungen, die als deutlich markierte Hauptmomente festgehalten und
als solche gewissermallen mit einem besonderen Akzent versehen
werden. ... Das mannigfaltig Verstreute sammelt sich nicht nur, sondern
es tritt zu selbstindigen und eigentiimlichen Gebilden, zu Gebilden

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 137.

55



hoherer Ordnung, zusammen. Diese bilden fortan die eigentlichen

Kristallisationsmittelpunkte, an die alles neu Entstehende anschieBt.*
Daraus ist zu ersehen, dal es nicht das Unterdriicken der
Besonderheit und gleichzeitig das Hervorheben der Allgemeinheit ist,
wodurch sich das Mannigfaltige in einem allgemeinen Begriff verbindet,
sondern vielmehr die Art der Reprdsentation, die das Vielfaltige in
verschiedene Gebilde zusammenfafit. Dafiir fiihrt Cassirer das Beispiel
vom Begriff der Farbe und des Tones an. ,,Lotze hat scharf betont, daf3 die
Gattungsbegriffe von »Farbe« oder » Ton« nicht dadurch gebildet werden,
daB die individuellen und artlichen Differenzen der Farb- und Toner-
scheinungen unterdriickt und ausgeloscht werden, da3 die Gesamtheit
dieser Erscheinungen irgendwie in ein allgemeines Vorstellungsbild, in

eine »general idea« zusammengenommen werde.” Stellen wir uns den
Begriff der Farbe vor, so ist es nicht die Gesamtheit des Rots und des
Grins, sondern eben eine konkrete Farberscheinung des Rots oder des
Griins, die sich unserem BewuBtsein darbietet.

Dies impliziert, dal die Beziehung zwischen der konkreten Erschei-
nung und dem hoheren Gattungsbegriff nicht das Verhiltnis der Zuge-
horigkeit darstellt, sondern das Verhéltnis der Reprisentation, d. i., das
Rot gehort nicht zu der Gattung der Farbe, sondern es reprisentiert die
Gattung der Farbe. In diesem Sinne befinden sich die konkrete Farber-
scheinung z.B. des Rots und der allgemeine Gattungsbegriff der Farbe in
einem Verhéltnis zwischen Darstellendem und Dargestelltem. Dieses
Verhiltnis gilt nicht als Etwas von singuldrer Art, sondern als etwas von
vielféltiger Art. Ein und dasselbe Darstellende kann auf verschiedenes
Dargestelltes hinweisen. Z.B. kann die darstellende Farberscheinung des
Rots nicht nur als Reprisentation der Gattung der Farbe gelten, sondern
auch - besonders in der chinesischen traditionellen Kultur - als Repriasen-
tation eines freudigen Ereignisses wie z.B. der Hochzeit gelten, und es
galt auch als Représentation der chinesischen Kulturrevolution.

Entsprechend kann sich das darstellende Rot in den jeweiligen Arten
der Reprdsentation mit unterschiedlichen anderen Erscheinungen

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phianomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 129-130.

2 Ebd., S. 129.

56



verbinden. Z.B. gruppieren sich Rot und Griin u.s.w. miteinander im
Gefiige der Farbe, wahrend im Gefiige der chinesischen traditionellen
Hochzeit sich Rot mit Erscheinungen wie Kerzen, der Sinfte, dem
chinesischen Schriftzeichen mit der Bedeutung ,,Freude® u.s.w. verbindet,
und im Gebilde der Kulturrevolution reiht sich das Rot ein in die
Erscheinungen der Wandzeitungen und Flaggen etc.. Daraus ist es zu
ersehen, da3 die einzelnen Erscheinungen sich stets in einer bestimmten
Art des Verhiltnis-Gefiiges zwischen Darstellendem und Dargestelltem
befinden. In diesem Gefiige verbindet sich das Verschiedene mit einander
und die Welt formt sich in eine mit verschiedenen Verbindungen vernetzte
Ganzheit aus.

Was Laozi hingegen unter dem Verhiltnis zwischen Verschiedenem
versteht, das die Verbindung zwischen dem Verschiedenen herstellt,
erweist sich als ein genetisches Verhéltnis. Mit der genetischen Kraft
werden die verschiedenen Dinge bestimmt und durch sie wird deren klare
Grenze gegeneinander gezogen. Und mit derselben Kraft wird der
Ubergang von einem zu einem anderen Ding verwirklicht. Fiir Laozi ist
das Vielfiltige durch die Wirkung der genetischen Kraft vom Dao
geschaffen und deshalb ist es schon vor dem subjektiven Verstehen
gegeben, ist es nicht erst durch das subjektive Verstehen gesetzt. Folglich
zeigt sich das Verhiltnis zwischen dem Vielféltigen auch nicht dadurch,
daB es sich in einem reprisentierenden Gefiige des BewulStseins befindet,
sondern dadurch, dal3 es unter dem Anstof3 der genetischen Kraft zu
einander wichst.

Laozi beschreibt das genetische Verhéltnis zwischen dem
Verschiedenen mit dem chinesischen Wort ,,Sheng*( 4= ), das sich in

unterschiedlichen Kontexten als ,,gebdren®, ,wachsen®, ,,erwachsen®,

) . v, ] .
,entstehen®, ,entspringen® {ibersetzen 1d6t; und mit dem anderen

I Die Ubersetzung als ,,gebdren* findet sich z.B. im Kapitel 2: ,,voll und leer gebiren
einander“(Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig:
Verlag Philipp Reclam jun.. S. 51), im Kapitel 42: ,,das Dau gebar das eine / das eine
gebar die zweizahl / die zweizahl gebar die dreizahl / aus der dreizahl wurde die
vielzahl“(ebd., S. 75), und im Kapitel 51: ,,das Dau gebiert die dinge*“(ebd., S. 80); die
Ubersetzung als ,,wachsen® und ,,erwachsen® ist z. B. im Kapitel 2 anzutreffen: ,,s0
14Bt er sie wachsen und besitzt sie nicht“(ebd., S. 51), und im Kapitel 64: ,,der kaum
zu umspannende baum / erwuchs aus dem reis“(ebd., S. 91); und die Ubertragung als
»entstehen* und ,.entspringen* kommt z. B. im Kapitel 25 vor: ,,ein etwas gibt es, aus
dem chaos geworden / frither als himmel und erde entstanden*(ebd., S. 64), und im

57



chinesischen Wort ,,Hua“(4t ), das als ,,sich wandeln* {ibersetzt wird.'
Solche Bedeutungen, die in den zwei Worten impliziert sind, zeigen die
Bedeutungsinhalte, die Laozi dem genetischen Verhiltnis zuweist. Was
Laozi unter dem genetischen Verhiltnis versteht, verkorpert sich in den
folgenden Punkten:

Zuerst gibt es zwischen dem Vielfdltigen eine zeitliche Folge von
vorn und hinten. Auf dem Standpunkt des Vorderen gebiert es - d.h. das
genetische Verhiltnis - das Hintere, wihrend es auf dem Standpunkt des
Hinteren aus dem Vorderen entsteht oder entspringt.

Zweitens stellt das Gebdren oder das Entstehen nicht das Ergebnis der
Wirkung der anderen Kraft dar, sondern das FErgebnis des Sich-
von-selbst-Wandelns. D.h., die Mdglichkeit der Verwandlung von Etwas
in ein Anderes ist schon in ihm als solchem eingeboren und ihre
Verwirklichung muf3 deshalb durch die Negation der jetzigen Aktualitét
desselben vollzogen werden. Z.B. ist es moglich zu sagen, dal3 ein Gliick
ein Ungliick gebiert, oder dafl ein Ungliick einem Gliick entspringt, denn
laut Laozi liegt die Moglichkeit des Ungliicks schon in der Aktualitédt des
Gliicks und die Realisierung der Moglichkeit des Ungliicks kommt

dadurch zustande, dal3 die jetzige Aktualitit des Gliicks negiert wird.”
Deshalb zieht es das Wesen des genetischen Verhiltnisses zwischen dem
Verschiedenen nach sich, daf} sich das Verschiedene im Verlauf der Zeit
auf Grund der inneren Potentialitit ineinander verwandelt. Die Zeitlich-
keit und die Innerlichkeit sind die zwei Charaktere des genetischen
Verhiltnisses. Dariiber hinaus macht die Prozessualitit den dritten
Charakter desselben aus, die im folgenden dargestellt wird.

Drittens gilt das Sich-Wandeln als ein ProzeB3, der die Stufen des
Wachsens, des Gipfels und des Verfalls durchlduft. Laozi behauptet, daf3
sich jedes Ding vom Anfang allméhlich zum Gipfel entwickelt und nach
dem Gipfelzustand in den Verfall {bergeht, der gleichzeitig den
Anfangspunkt des Gegenteils darstellt. Deshalb machen der Anfang, der

Kapitel 40: ,,dem seienden entsprangen alle dinge der welt / das seiende — es
entsprang dem nichtseienden®(ebd., S. 73).

' Ein Beispiel dafiir findet sich im Kapitel 37: ,,die dinge wandelten sich von
selbst“(Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig:
Verlag Philipp Reclam jun.. S. 71).

2 Vgl. die Stelle im Kapitel 58: ,,ungliick stiitzt sich aufs gliick / gliick liegt verborgen
im ungliick“(Ernst Schwarz (ebd., S. 87).

58



Gipfel und das Ende einen vollstindigen Zyklus aus. Wo ein Etwas endet,
fangt sein Gegenteil an. Mit anderen Worten, etwas wird geboren, wo
etwas gerade gestorben ist. Das genetische Verhéltnis zwischen den
Dingen verkorpert sich eben darin, dal sie sich in einander wandeln,
nachdem sie ihre eigenen Entwicklungsstufen durchlaufen haben. Das
entscheidende Moment, das zu der Verwandlung fiihrt, ist im Gipfelzu-
stand der Entwicklung zu finden. Im ProzeB der Entwicklung gilt der
Gipfelzustand als die Grenze zwischen den Gliedern des Gefliges eines
genetischen Verhéltnisses. Dennoch 146t sich der Gipfelzustand nicht
einfach erkennen, sondern nur von der Entwicklung des Sich-Selbst
spontan bestimmen. Zur Veranschaulichung fiihren wir wieder das Bei-
spiel von Gliick und Ungliick an. Laozi schreibt im Kapitel 58: ,,ungliick
stiitzt sich aufs gliick / gliick liegt verborgen im ungliick / wer weill wo

siec enden! / gibt es denn kein maB*.! Deshalb 148t sich die Grenze
zwischen dem Verschiedenen nicht exakt bzw. absolut bestimmt ziehen,
da die Prozessualitit des genetischen Verhéltnisses mitgerechnet werden
muBl. Die Bestimmtheit der Grenze zwischen den Dingen aus der
rdumlichen Perspektive wandelt sich in eine Unbestimmtheit derselben
aus der zeitlichen Perspektive um, denn im Verlauf der Zeit erscheint die
Grenze wie ein dauernder ProzeB.

Daraus ist es zu schlieen, dal sich fiir Laozi die Dinge mit ihren
klaren Grenzen zwar im Raum befinden, sie ihre klare Grenze bzw.
Begrenzung aber im Verlauf der Zeit verlieren. Denn sie befinden sich im
ewigen ProzeB des Sich-selbst-Wandelns und verwandeln sich irgend-
wann in etwas Gegensitzliches, wodurch sich die Dinge miteinander
verbinden, was eben das genetische Verhéltnis zwischen ihnen ausmacht.
Im Vergleich dazu verlieren die Dinge fiir Cassirer nicht erst im Fluf3 der
Zeit ihre absolute Bestimmtheit, sondern schon im Raum, weil bereits der
Raum als solcher nicht absolut gegeben ist, sondern relativ gesetzt wird.
Deshalb 1d6t sich hier nicht von einem solchen Ding reden, das sich mit
der klaren Grenze im Raum befindet und sich im Verlauf der Zeit durch
die Verwandlung mit den anderen Dingen in Verbindung setzt. Sondern es
waltet hier etwas als eine Einheit der Prasentation und der Représentation,
die nicht vom Gefiige des Raumes und der Zeit bestimmt wird, sondern

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 87.
59



umgekehrt den Raum und die Zeit mitbestimmt. Z.B. unterscheidet sich
das Gefiige des Raumes und der Zeit in der mythischen Welt von dem in
der physischen Welt, weil sich ihre jeweilige Form der Reprdsentation

voneinander unterscheidet.' Deshalb kommt die Verbindung nicht durch
die Verwandlung in der Zeit zustande, sondern sie ist vielmehr unabhén-
gig vom Raum und der Zeit schon anwesend, was das reprisentierende
Verhiltnis darstellt.

2.2 Mehrdimensionalitit des reprasentierenden Verhiltnisses und
Eindimensionalitiit des genetischen Verhaltnisses

Jetzt gehen wir auf den Unterschied zwischen den beiden Verhéltnissen,
ndmlich dem reprédsentierenden Verhéltnis und dem genetischen Verhlt-
nis, ein. Hier haben wir es mit einem Unterschied von Mehrdimensionali-
tdt und Eindimensionalitédt zu tun. Stellen wir uns zwei Momente A und B
vor, dann 14t sich die mogliche Beziehung zwischen den beiden
verschieden Momenten erldutern, je nachdem wir vom Standpunkt
Cassirers oder Laozis ausgehen. Unter dem genetischen Verhéltnis wird
verstanden, dal sich A unmittelbar zu B entwickelt oder umgekehrt B zu
A, bzw. auf eine mittelbare Weise. Ungeachtet dessen, dal3 sich beide
ohne Vermittlung oder durch Vermittlung verbinden, vollzieht sich diese
Verbindung in einer einzigen Dimension. Denn wéhrend ihres Verlaufes
bleibt die Gliederung des Raumes und der Zeit unverdndert. Unter dem
reprasentierenden Verhiltnis hingegen wird verstanden, dal sich A und B
in verschiedenen Gefiigen der Beziehung verbinden konnen, z. B. in das
Gefiige (e), (f), (g), usw. Und solche Gefiige des Verhéltnisses konnen
sich in verschiedenen Dimensionen befinden. Denn der Begriff der
Dimension ist durch die Gliederung des Raumes und der Zeit bestimmt.
Mit dem Wechsel der Arten der Représentation wandelt sich auch die
Gliederung des Raumes und der Zeit. Deshalb kann sich die Verbindung
zwischen A und B in verschiedenen Gefiigen von Raum und Zeit ergeben,
d. 1. in verschiedenen Dimensionen.

! Uber die eigenartige Gliederung des Raumes und der Zeit in der mythischen Welt
vgl. das Kapitel II. des 2. Abschnittes im 2. Band der ,,Philosophie der symbolischen
Formen*, Ernst Cassirer (1924): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil:
Das mythische Denken. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. Band 12. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 98-166.

60



Cassirers erldutert die Mehrdimensionalitit mit dem Begriff der
,Modalitdt der Formen*. Der Begriff der ,,Form* bezeichnet dabei die Art
der Sinngebung, d. i., die Art der Verweisung, des reprdsentierenden
Verhiltnisses. Er behauptet, da3 es verschiedene Arten des reprasentieren-
den Verhiltnisses gibt und dal diese Verschiedenheit sich in zwei Ebenen
verkorpert, nimlich in der sich unterscheidenden Qualitidt der Form und
in der sich unterscheidenden Modalitit der Form. Mit dem ersteren wird
gemeint, da3 die Verschiedenheit der Formen in derselben Gliederung des
Raumes und der Zeit verschiedene Reihen und Ordnungen schafft,
wihrend mit dem letzteren gemeint wird, dall die Verschiedenheit der
Formen verschiedene Gliederungen des Raumes und der Zeit hervor-
bringt. ,,Als erstes Moment tritt uns hierbei ein Unterschied entgegen, den
wir als den der Qualitdt und der Modalitit der Formen bezeichnen kénnen.
Unter der »Qualitit« einer bestimmten Beziehung soll hierbei die
besondere Verknilipfungsart verstanden werden, kraft deren sie innerhalb
des BewuBtseinsganzen Reihen schafft, die einem speziellen Gesetz der
Zuordnung ihrer Glieder unterstehen. So bildet etwa das »Beisammen«
gegeniiber dem »Nacheinander«, die Form der simultanen gegeniiber der
der sukzessiven Verkniipfung, eine solche selbstindige Qualitit. Nun
kann aber andererseits ein und dieselbe Beziehungsform auch dadurch
eine innere Wandlung erfahren, daB3 sie innerhalb eines anderen
Formzusammenhangs steht. Jede einzelne Beziehung gehort — unbescha-
det ihrer Besonderheit — immer zugleich einem Sinnganzen an, das selbst
wieder seine eigene »Natur«, sein in sich geschlossenes Formgesetz

besitzt.“'

Daraus ist es zu ersehen, dal3 eine konkrete rdumliche oder zeitliche
Beziehung einer Reihenfolge, z. B. ein ,,Nebeneinander* oder ein ,,Nach-
einander®, in jeder Dimension von Raum und Zeit funktioniert, obwohl
sie in unterschiedlichen Dimensionen unterschiedliche Gliederungen des
Raumes und der Zeit verkorpert. Z. B. wirkt das Beziehungsgefiige von
,Nebeneinander* laut Cassirer nicht nur in der physischen Dimension,
sondern auch in der mythischen Dimension. Aber es funktioniert in
beiden Dimensionen nicht im gleichen Sinne. In der wissenschaftlichen

' Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 27.

61



physischen Dimension gilt die Beziehung von Nebeneinander als etwas
Gleichformiges und MeBbares, bei der es zwischen den Gliedern des
,Linken*“ und des ,,Rechten‘ keinen wesentlichen Unterschied gibt. Aber
in der mythischen Dimension wirkt die Beziehung von Nebeneinander
ganz anders, woflir Laozi in seinem Buch im Kapitel 31 ein Beispiel gibt,
d. 1., in verschiedenen Ritualen stellt sich die Beziehung zwischen dem
Linken und dem Rechten ganz unterschiedlich dar: ,,.Der Edle in seinem
gewohnlichen Leben / achtet die Linke als Ehrenplatz. Beim Waffenhand-

werk / ist die Rechte der Ehrenplatz.“1 Daraus ist es zu erschlieen, daf3
sich die Linke und Rechte in der Qualitdt gleich geltender Formen
dennoch in der Modalitat voneinander unterscheiden konnen.

Wenn wir uns die Mehrdimensionalitéit des reprisentierenden Verhilt-
nisses und die Eindimensionalitit des genetischen Verhiltnisses in einer
anschaulichen Form vorstellen, dann haben wir es einmal mit einer syn-
chronischen riumlichen Form und ein andermal mit einer linearen
zeitlichen Form zu tun. Der Unterschied flihrt zu einem weiteren Aus-
einandergehen von Cassirer und Laozi in Bezug auf solche Probleme, wie
ergibt sich das Werden von einem zum anderen, wie entsteht die neue
Form, usw., was im Folgenden erldutert wird.

2.2.1 die Zeitlosigkeit des Werdens und die Zeitlichkeit des Werdens
Wie wir oben gedeutet haben, sieht die Philosophie sich dazu verpflichtet,
statt die erfahrenen Erscheinungen des Vielfiltigen und des Werdens
zwischen ihnen zu leugnen, ein kohirentes Verbindungsband zwischen
thnen zu finden, um das Vielfaltige und desseen Werden zu erkldren. Das
reprasentierende Verhiltnis und das genetische Verhéltnis stellen genau
dasjenige dar, was Cassirer und Laozi jeweils unter diesem Verbindungs-
band verstehen. Mit dem unterschiedlichen Verbindungsband liefern
Cassirer und Laozi auch eine unterschiedliche Erkldrung fiir das Phéno-
men des Werdens.

Fiir Cassirer verwirklicht sich das Werden durch die reprasentierende
Verweisung, wihrend fiir Laozi das Werden durch die Sich-Selbst-
Verwandlung zustande kommt. Der Unterschied zwischen der Verwei-
sung und der Verwandlung besteht nicht darin, ob sich das jeweilige

' Jorn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 103.
62



Verhéltnis in einem zeitlichen Geflige ereignet, weil sich etwas
Werdendes immer in einem zeitlichen Gefiige befindet. Der Unterschied
zwischen ihnen liegt vielmehr darin, daB3 das zeitliche Gefiige als solches,
worin sich der Bezug ereignet, von Cassirer und Laozi unterschiedlich
bestimmt wird. Fiir Laozi deutet das zeitliche Geflige wie ein FluB3 immer
in eine Richtung. Fiir Cassirer hingegen weist die Zeit schon in ein und
derselben Dimension in verschiedene Richtungen, geschweige denn in
verschiedenen Dimensionen. Die Verwobenheit der Vergangenheit, der
Gegenwart und der Zukunft ermdglicht Verweisungen auf verschiedene
zeitliche Richtungen. Eigentlich sind laut Cassirer in jedem Moment alle
drei Glieder - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - anwesend. ,,Im
Raume miissen wir uns, wenn wir iiberhaupt eine bestimmte Bewegung
vollziehen wollen, fiir eine einzelne Richtung derselben entscheiden. Wir
miissen nach vorwérts oder riickwarts, nach rechts oder links, nach oben
oder unten schreiten. Aber im Hinblick auf die zeitlichen Richtungen gibt
es nur scheinbar ein gleiches starres »Auseinander«. Hier besteht
vielmehr eine Vielfachheit, deren Elemente sich, auch indem sie sich

voneinander unterscheiden, noch immer wechselseitig dumhdringen:“l
Dieser Charakter des wechselseitigen Durchdringens ermoglicht den
Vorteil der Zeit gegen den Raum in Bezug darauf, das reprédsentierende
Verhiltnis darzustellen. ,,Dieser Ausdruck des Vielen im Einen (multorum
in uno expressio) gehort zum Wesen jeder BewuBtseinserscheinung; aber
er ist deutlicher als vielleicht irgendwo sonst am Charakter der zeitlichen
Phinomene erfalbar und aufzeigbar. In jedem anderen Gebiet kann es
scheinen, als trete die »Repridsentation«, als blo mittelbarer Akt, zu
einem irgendwie unmittelbar gegebenen BewuBtseinsstoft blo hinzu; als
sei sie diesem nicht urspriinglich zugehorig, sondern fiige sich ihm
nachtriglich an. Im Raum etwa bezieht sich zwar jeder Inhalt notwendig
auf die anderen, so daBl jedes »Hier« mit einem »Dort« durch kausale
Bestimmungen, durch dynamische Wirkungen verkniipft ist; aber der
reine Sinn des »Hier« scheint auf den ersten Blick fiir sich bestehen zu
konnen, scheint unabhéngig von dem des »Dort« begriffen und definiert
werden zu konnen. Fiir die Zeit aber ist nicht einmal in der Abstraktion

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 216.

63



eine solche Trennung mdoglich. Jeder Moment schlie8t die Dreiheit der
Zeitbeziehungen und der zeitlichen Intentionen unmittelbar in sich. Die
Gegenwart, das Jetzt empfangt den Charakter als Gegenwart nur durch
den Akt der Vergegenwartigung, durch den Hinweis auf Vergangenes und
Kiinftiges, den sie in sich schlieft. Hier tritt demnach die
»Reprisentation« nicht zur »Prédsentation« hinzu, sondern sie ist es, die
den Gehalt und Kern der »Priasenz« selber ausmacht. Der Schnitt, der hier
»Inhalt« und »Darstellung«, »Daseiendes« und »Symbolisches« gegen-
einander abzuscheiden sucht, wiirde, falls er geldnge, zugleich den

Lebensnerv des Zeitlichen selbst treffen und zerstoren. '

Deshalb ist es schwierig zu sagen, in welche zeitlichen Richtungen
sich die Verweisungen richten, obwohl sie sich alle in derselben Dimen-
sion ereignen, weil jedes zeitliche Gefiige, in dem sich eine Verweisung
ereignet, als solches eine Reprisentation darstellt und in sich alle drei
Glieder der Zeit - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - einschlieft.
Mit anderen Worten, jegliches zeitliche Gefiige, das als ein noch grund-
satzlicheres Substrat, als ein Hintergrund ,,Worin“ gelten kann, 148t sich
auf ein Geflige der Reprédsentation reduzieren. Deswegen iiberschreitet
eine Verweisung eigentlich die Beschrankungen der Zeit, d. 1. sie gilt als
zeitlos, obwohl es scheint, dal sie sich in einem zeitlichen Gefiige
ereignet. Mit einem Wort, das Gefiige der Verweisung ist noch grundsétz-
licher als das zeitliche Gefiige. Diese Grundsitzlichkeit bietet sich ganz
offensichtlich dar, wenn wir den Blick auf die Verweisung auf verschie-
dene Dimensionen werfen. Denn mit dem Wechsel der Verweisung von
einer Dimension zu einer anderen wechselt auch das zeitliche Gefiige,
was wir oben bereits angedeutet haben.

Zusammengefalit stellt die Beziehung zwischen dem Werden und der
Zeit sich fiir Cassirer so dar, dafl sich nicht das Werden in der Zeit
ereignet, sondern daf} sich die Zeit im Werden ergibt. Laozi hingegen
bestimmt die Beziehung zwischen beiden umgekehrt, ndmlich so, da3 das
Werden sich in der Zeit ereignet. Folglich beziehen Cassirer und Laozi
eine unterschiedliche Stellung in Bezug auf das Problem der Ewigkeit.
Cassirer behauptet wegen der Zeitlosigkeit des Werdens eine Ewigkeit im

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 193.

64



Werden, wihrend Laozi wegen der Zeitlichkeit des Werdens eine Ewig-
keit jenseits des Werdens annimmt.

Obwohl sich vom Standpunkt eines konkreten Werdens aus sich das
Werden in einem noch grundsitzlicheren zeitlichen Gefiige ereignet, ist
jedes zeitliche Geflige dennoch vom dem Standpunkt des Ganzen aus auf
ein zeitloses Verweisungsgefiige zu reduzieren. Deshalb gilt die Welt des
Werdens als das Ganze, solange sie wie bei Cassirer als das Ganze von
verschiedenen Arten der Verweisungen verstanden wird, als etwas Ewiges.
Dies stellt eben genau das dar, was Cassirer in seiner Disputation mit
Heidegger 1929 in Davos mit einer durch die Form erreichten ,,Unend-
lichkeit* deutet. ,,Das ist die Funktion der Form, daf3 der Mensch, indem
er sein Dasein in Form verwandelt, d.h. indem er alles, was Erlebnis in
thm ist, nun umsetzen muf in irgend eine objektive Gestalt, in der er sich
so objektiviert, daB3 er damit radikal von der Endlichkeit des Ausgangs-
punktes nun zwar nicht frei wird (denn dieses ist ja noch bezogen auf
seine eigene Endlichkeit), aber indem es aus der Endlichkeit erwéchst,
fiihrt es die Endlichkeit in etwas Neues hinaus. Und das ist die immanen-
te Unendlichkeit. Der Mensch kann nicht den Sprung machen von seiner
eigenen Endlichkeit in eine realistische Unendlichkeit. Er kann aber und
mulf} die Metabasis haben, die thn von der Unmittelbarkeit seiner Existenz
hineinfiihrt in die Region der reinen Form. Und seine Unendlichkeit
besitzt er lediglich in dieser Form. ,Aus dem Kelche dieses Geisterreiches
stromt ithm die Unendlichkeit.” Das Geisterreich ist nicht ein metaphy-
sisches Geisterreich; das echte Geisterreich ist eben die von ithm selbst
geschaffene geistige Welt. DaB3 er sie schaffen konnte, ist das Siegel

seiner Unendlichkeit.*'

Dieses Exzerpt zeigt, da3 in der endlichen Existenz des subjektiven
Individuums die Unendlichkeit der objektiven Form eingeschlossen ist.
Die Existenz scheint urspriinglicher als die Sinngebung zu sein, aber
tatsdchlich liegt die Existenz eben in der Sinngebung. Die Einheit von
Priasenz und Repriasenz fithrt zu der Einheit von Endlichkeit und
Unendlichkeit, d. 1., einerseits flihlt sich das Subjekt an die Endlichkeit

! Martin Heidegger: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin
Heidegger. in: ders.: Kant und das Problem der Metaphysik. in: ders. (1991):
Gesamtausgabe. 1. Abteilung: veroffentlichte Schriften 1910-1976. Band 3. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann. S. 286.

65



seiner eigenen Existenz gebunden, andererseits verbindet sich das Subjekt
durch sein eigenes geistiges Schaffen mit der ewigen Welt der Formen
und damit mit der immanenten Unendlichkeit. Die subjektive Existenz ist
untrennbar von der Sinngebung und deshalb erreicht das Subjekt die
Unendlichkeit durch die Unendlichkeit der Welt der Sinnverweisung,
ndmlich der Welt der Formen. Umgekehrt gilt auch die Welt der Formen
nicht als unabhidngig von der konkreten individuellen Existenz des
Subjekts, weil sie eben vom konkreten Subjekt geschaffen bzw. entdeckt
wird. Mit einem Wort, Cassirer behauptet ein harmonisches Verhiltnis
zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit. Die beiden Zustinde stofen
sich gegenseitig nicht ab, sondern sie stehen in einem repriasentierenden
Verhiltnis, d. i., die konkrete Endlichkeit reprasentiert die Unendlichkeit
und die Unendlichkeit stellt eben die Totalitdt der konkreten Endlichkeit
dar. ,, ... nicht nur ein Widerstreit zur Endlichkeit ist in der Unendlichkeit
konstituiert, sondern es ist gerade in gewissem Sinne die Totalitdt die
Erfiillung der Endlichkeit selbst. Aber diese Erfiillung der Endlichkeit
konstituiert eben die Unendlichkeit. Goethe: ‘Willst du ins Unendliche
schreiten, geh nur im Endlichen nach allen Seiten!” Indem die Endlichkeit
sich erfiillt, d.h. nach allen Seiten geht, schreitet sie in die Unendlichkeit
hinaus. Das ist das Gegenteil von Privation, ist vollkommene Ausfiillung

der Endlichkeit selbst.*'

Cassirer mochte mit dem Begriff der ,,Unendlichkeit” andeuten, dal3
das Problem der Ewigkeit insoweit keinen Sinn hat, als die Welt als die
Totalitdt der Sinnverweisungen verstanden wird. Denn dank der Mehrdi-
mensionalitit der Sinnverweisung 14Bt sich erkennen, dal das Sinn-
verhiltnis noch grundsétzlicher als das zeitliche oder rdumliche Gefiige
ist. In diesem Sinne ereignet sich das Werden wesentlich in einem Sinn-
geflige statt in einem zeitlichen und rdumlichen Gefiige. Folglich liegt das
Absolute, das von den Philosophien versucht wird aus den konkreten
Phanomenen des Werdens zu abstrahieren, nicht mehr in Etwas, das die
Zeitlichkeit und die Riaumlichkeit iberwindet, ndmlich in Etwas sich in
der Zeit und dem Raum unbegrenzt Dauerndem und Erstreckendem,

! Martin Heidegger: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin
Heidegger. in: ders.: Kant und das Problem der Metaphysik. in: ders. (1991):
Gesamtausgabe. 1. Abteilung: veroffentlichte Schriften 1910-1976. Band 3. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann. S.286.

66



sondern in Etwas von der Zeit und dem Raum Unabhédngigem, in Etwas
vor der Zeit und vor dem Raum Gesetztem. Deshalb 148t sich ein solches
Absolutes auch nicht mit dem Begriff der Ewigkeit bestimmen, weshalb
es von Cassirer mit dem Begriff der ,,Unendlichkeit* beschrieben wird.
Dies weist auf die Unbeschrianktheit der Sinnverweisung durch Zeit und
Raum hin, d. 1. auf die Zeitlosigkeit des Werdens.

Laozi hingegen strebt eine solche Absolutheit an, die sich - einerseits-
in der Ewigkeit verkorpert. Denn fiir ithn ereignet sich das Werden
wirklich in einem konkreten zeitlichen und rdaumlichen Gefiige. Und das
Absolute muB - andererseits - die Zeitlichkeit und die Rdumlichkeit iiber-
winden und den Charakter der Ewigkeit haben, d. i. in Zeit und Raum
ewig fortdauern und sich erstrecken. Was diese Forderung erfiillt, d. i.
dasjenige, das in jedem konkreten Werden im zeitlichen und rdumlichen
Gefiige anwesend ist und intakt bleibt, stellt laut Laozi die Kraft des
Werdens als solche dar. Hier trifft Laozi eine Scheidung zwischen dem
konkreten Werden und dem abstrakten Werden. Das konkrete Werden
ereignet sich zeitlich und das abstrakte Werden gilt ihm als ewig. Das
Verhéltnis zwischen der Zeitlichkeit und der Ewigkeit ist fiir Laozi kein
harmonisches Miteinander, wie Cassirer das Verhiltnis von Endlichkeit
und Unendlichkeit versteht, sondern gegenseitig widerspriichliches Ver-
héltnis. Die Ewigkeit kann nur dadurch erreicht werden, da3 die Zeitlich-
keit aufgegeben wird.

Mit anderen Worten, das konkrete Werden mul3 negiert werden, damit
die Ewigkeit des abstrakten Werdens erreicht wird. Die Ewigkeit verkor-
pert sich eben in der kontinuierlichen Negation des konkreten Werdens.
In diesem Sinne leugnet Laozi keineswegs von vornherein die Erschei-
nungen des konkreten Werdens, so wie manche metaphysische Schulen
die Erscheinungen des konkreten Werdens als sinnlose Tauschungen an-
sehen, sondern er erkennt einerseits das konkrete Werden an und legt
andererseits die Absolutheit in die Negation des konkreten Werdens. Die
ewige Bewegung des Dao kommt gerade aus dieser Kraft der Negation.
Dies ist es, was Laozi im Kapitel 40 meint, wenn er schreibt: ,,Das Um-

schlagen ins Gegenteil / ist des Tao Bewegung“.1
Obwohl die Kraft der Negation das konkrete Werden negiert, aufhebt,

' Jorn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S. 127.
67



ist diese Kraft dennoch nicht von aullen her gegeben, sondern eingeboren
in den Prozel3 des konkreten Werdens. Deshalb ist die Negation flir Laozi
auch abhdngig vm konkreten Werden. Mit anderen Worten, die Ewigkeit
ist abhingig von der Zeitlichkeit, so wie bei Cassirer die Unendlichkeit
abhingig von der Endlichkeit ist. Nur unterscheidet sich bei beiden die
Deutung der Erfiillung dieser Abhédngigkeit. Fiir Cassirer verwirklicht
sich die Unendlichkeit in der Erfiillung der Endlichkeit, wahrend sich fiir
Laozi die Ewigkeit in der Negation der Zeitlichkeit verwirklicht. Nehmen
wir als Beispiel einen konkreten ProzeB3 des Werdens an, so liegt der Sinn
laut Cassirer im sich formenden Moment, wihrend laut Laozi der Sinn im
sich negierenden Moment liegt. Deshalb 146t sich sagen, daB fiir Cassirer
der Bereich der Unendlichkeit betreten wird, sobald eine Art der
Sinnverweisung herstellt ist, wihrend fiir Laozi die Ewigkeit nicht dann
erreicht wird, wenn etwas Neues im genetischen Verhéltnis geboren ist,
sondern erst, wenn das Geborene sich negiert und dadurch sich wieder
einem neuen Gebédren hingibt. Fiir Laozi stellt das kontinuierliche
Sich-Negieren die Bedingung aller Ewigkeit dar, z. B. im Fall des
Himmels und der Erde, wie er im Kapitel 7 schreibt: ,,ewig sind himmel
und erde / und sie sind ewig / weil sie nicht wirken ihrer selbst wegen /

daher ihre ewigkeit“.1

Daraus ist es zu ersehen, daB3 wegen ihres unterschiedlichen Verstind-
nisses des Werdens Cassirer und Laozi den Schwerpunkt auf unterschied-
liche Momente des werdenden Prozesses legen, und zwar der erstere auf
das Entstehen des Neuen, und der letztere auf das Negieren des Alten.
Dies stellt im Grunde den Unterschied zwischen Mutation und Entwick-
lung dar.

2.2.2 Die Mutation und die Entwicklung

Dank der Mehrdimensionalitidt des reprasentierenden Verhiltnisses und
der Eindimensionalitit des genetischen Verhéltnisses sehen Cassirer und
Laozi das Werden jeweils als zeitlos bzw. als zeitlich an, wie oben
entwickelt. Diese Differenz bestimmt gleichzeitig ihr unterschiedliches
Verstindnis des Verhiltnisses zwischen Altem und Neuem, d. i., die Ant-
wort auf die Frage, in welcher Weise sich die Kontinuitit realisiert.

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 53.
68



Fir Laozi 14Bt sich etwas Neues nur aus dem Altem herleitend
entwickeln, und dies in der Weise, dall das Alte sich selbst negiert. Die
Ewigkeit liegt eben in dieser kontinuierlichen Entwicklung vom Alten
zum Neuen. Sobald die Kraft des Selbst-Negierens andauert, 146t sich die
Ganzheit der Entwicklung als ein vollkommener Kreis formen. Das heif}t,
daB3 die Entwicklung vom Anfang ausgeht und durch die mittleren
Entwicklungsglieder hindurch wieder zuriick zum Anfang kehrt. Dieses
Verstiandnis eines Entwicklungskreises bezieht Laozi aus der Beobach-
tung der natiirlichen Phidnomene, besonders des Wachsens der Pflanzen.
Z.B. schreibt er im Kapitel 16: ,,und alle dinge werden gedeihen/ so kann
ich ihre riickkehr erschauen / von allen dingen in ihrer vielfalt / findet ein

jedes zuriick zur wurzel“.! Nicht aus dieser empirischen Perspektive,
sondern aus der rein logischen Perspektive stimmt diese Idee eines
Entwicklungskreises im Grunde mit der traditionellen westlichen Idee

iiberein, und zwar mit der Idee vom »omnis determinatio est negatio«.2
Wenn alle Zwischenstufen der Entwicklung negiert werden, so hat das
Geschehen wieder zum Anfang zuriickzukehren. Daraus ist zu ersehen,
daf fiir die Kontinuitidt der Entwicklung das Moment des Sich-Selbst-
Negierens eine entscheidende Rolle spielt. Durch die Negation entwickelt
sich ein Etwas zu einem Anderen und kehrt schlieBlich und endlich
wieder zum Selbst zuriick. Wenn sich diese innere Kraft des Sich-Selbst-
Negierens verliert, dann wird der Prozef3 der Entwicklung unterbrochen,
weil die innere Kraft der Negation eben das Motiv der Entwicklung
darstellt, wie Laozi im Kapitel 40 mit folgendem Satz andeutet: ,,Das

Umschlagen ins Gegenteil / ist des Tao Bewegung“.3

Diese Positivitdt des Sich-Selbst-Negierens impliziert gleichzeitig die
Negativitdt des Sich-Selbst-Behauptens. Wenn irgendwer oder irgendwas
sich nur starr zu behaupten weill und nicht bereit oder fahig ist, sich zu
negieren, dann verstoft dies gegen die Entwicklungsdynamik des Dao
und dieser irgendwer oder das irgendwas wiirde friih enden oder gar
sterben. Z.B. schreibt Laozi im Kapitel 30: ,,(For) after things reach their

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.

2 Die eingehende Interpretation davon vgl. die Inhalte in dieser Dissertation von S.19.
3 J6rn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter

Lang. S. 127.
69



prime, they begin to grow old, / which means being contrary to Tao. /

Whatever is contrary to Tao will soon perish.“1 Deshalb macht fiir Laozi
die Offenheit oder die Bereitschaft zur Verwandlung die Bedingung der
Kontinuitidt zwischen Altem und Neuem aus, und zwar in der Weise des
Sich-Selbst-Negierens. Durch das Sich-Selbst-Negieren verwirklicht sich
die Kontinuitit in der Zeit, deren Prozel sich mit dem Begriff der ,,Ent-
wicklung® bestimmen laft.

Fiir Cassirer dagegen ereignet sich die Verwandlung nicht in der
Weise des Sich-Selbst-Negierens, sondern in der Weise des Sich-Selbst-
Behauptens, obwohl fiir ihn - ebenso wie fiir Laozi - die Offenheit zur
Verwandlung ebenfalls die Bedingung der Kontinuitdt darstellt. Die
Kontinuitdt zwischen Altem und Neuem wird bei Cassirer durch den
Begrift der ,,Mutation* erkldrt. Das heiit, dal die Kontinuitit sich nicht
in einer zeitlichen Folge dadurch realisiert, da3 sich das Alte durch sein
Sich-Selbst-Negieren in Neues wandelt, sondern dall die Kontinuitit
darin zum Ausdruck kommt, daf} die alte Form wieder als Stoff der neuen
Form dient. ,,Aber die Kontinuitit der Entwicklung bekundet sich hier
eben darin, dal} die neue Form, zu der die Sprache sich jetzt erhebt, sich

durchaus noch der alten stofflichen Mittel bedient.*” In diesem Sinne
verkorpert sich die Kontinuitét nicht in einer zeitlichen Folge, sondern in
dem gleichen Bezugspunkt von Altem und Neuem, d. i. das Alte und das
Neue beziehen sich auf ein und dieselben stofflichen Momente.

Dem endsprechend stellt das Verhéltnis zwischen Neuem und Altem
auch nicht ein Verhéltnis des Negierens dar, sondern eines des Behaup-
tens. Das heifit, das Alte wird nicht durch das Entstehen des Neuen ne-
giert, sondern vielmehr durch das Bestehen des Neuen belebt. Nach dem
Entspringen des Neuen 146t sich etwas Altes nicht in die Ruine der Ver-
gangenheit abschieben, sondern es erlebt vielmehr seine Auferstehung,
indem es wieder in das gegenwirtige Blickfeld riickt. Nehmen wir die
Sprache als ein Beispiel, so ist ein altes Wort nicht am Bestehen einer
neuen Bedeutung gestorben, sondern vielmehr am Fehlen einer neuen

! Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
S. 152.

2 Ernst Cassirer (1927): Das Symbolproblem und seine Stellung im System der
Philosophie. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 263.

70



Bedeutung. Denn es kann nur durch die Verweisung auf eine neue Bedeu-
tung seine Lebendigkeit behalten. Mit anderen Worten, das Verhéltnis
zwischen Altem und Neuem stellt nicht ein genetisches Verhéltnis dar,
sondern ein repriasentierendes. Das heil3t, dall die Beziehung von beiden
nicht wie die Beziehung zwischen einer Gebdrenden und einem Ge-
borenen funktioniert, sondern wie die zwischen einem Darstellenden und
einem Dargestellten.

Entsprechend 14Bt sich die Scheidung zwischen dem Alten und dem
Neuen auch nicht am Kriterium bestimmen, an welcher Stelle sie sich in
der zeitlichen Folge befinden, sondern am Kriterium, an welcher Stelle
sie sich im reprasentierenden Geflige befinden, und zwar an der Alterna-
tive, befinden sie sich an der Stelle des Darstellenden oder an de des
Dargestellten. Z. B. gebrauchen Historiker gelegentlich moderne Begriffe
als stoffliche Mittel, ein altes Ereignis zu erkldren. In diesem Fall gelten
die modernen Begriffe als das etwas Altes Darstellende, obwohl sie sich
in der zeitlichen Folge erst spdter ausbilden, wenn sich dagegen in dem
historischen Ereignis ein neues Gefiige darbietet, dann funktioniert das
sich zeitlich friiher ergebende Ereignis hier als das, was als etwas Neues
dargestellt wird. Die Stelle des Darstellenden und des Dargestellten kann
auch wechseln, z. B. kann etwas Neues als die Form sich in etwas Altes
als den Stoff wandeln. Diese Verwandlung beschreibt Cassirer mit dem
Goethe entlehnten Begriff der ,,Metamorphose®: ,,Aber diese Metamor-
phose hat hier nicht den rein-vegetativen Charakter: den Charakter des
Wachstums und der ruhigen Entfaltung aus einem vorhandenen Keim. Sie
vollzieht sich kraft des aktiven Gestaltwillens der Individuen, der zu
vorhandenen Formen nur greift, um sie selbst wieder als Stoff zu behan-
deln. Was immer im Bereich der Kultur als fester Bestand gewonnen
werden soll, mufl aus einer solchen stindigen Umschaffung des Geschaf-

fenen gewonnen werden.*'

Deshalb resultiert die Verwandlung von Altem zu Neuem fiir Cassirer
nicht aus einer zeitlichen Entwicklung, sondern aus einem Wechsel von
Darstellendem zum Dargestellten. Etwas Neues bedeutet, daf3 es wirklich

' Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
173.

71



neu ist und mit dem Alten keinen anderen innerlichen kausalen Zusam-
menhang als die Beziehung von Dargestelltem und Darstellendem hat.
Deshalb verwirklicht sich die Kontinuitdt zwischen Altem und Neuem
nur in der Weise der Mutation, nicht in der Weise der Entwicklung. Laut
Cassirer lassen sich nicht nur kulturelle Phidnomene sondern auch
natiirliche Phdnomene nicht mit dem Entwicklungsprinzip erkldaren. An
irgendeinem Punkt miissen wir die Mutation als Urphdnomen anerkennen;
die Phinomene der Mutation lassen sich nicht weiter kausal tiber ihre
Urspriinge erkldren. ,,Der Satz »Natura non facit saltus« hat dadurch eine
sehr wesentliche Einschrankung erfahren. Seine Problematik ist im
Gebiet der Physik durch die Quantentheorie, im Gebiete der organischen
Natur durch die Mutationstheorie aufgedeckt worden. Auch im Kreise des
organischen Lebens bliebe die »Entwicklung« im Grunde ein leeres Wort,
wenn wir annehmen miifiten, daf3 es sich in ihr um blofe » Auswicklung«
eines schon Gegebenen und Vorhandenen handelt, so daf3, im Sinne der
dlteren Praformations- und Einschachtelungstheorien, schlieBlich alles
doch immer »beim Alten bliebe«. An irgendeiner Stelle miissen wir auch
hier ein Neues zugeben, das nur durch einen »Sprung« erreicht werden
kann. ... Der Ubergang von der Natur zur »Kultur« gibt uns also in dieser
Hinsicht kein neues Rétsel auf. Er bestitigt nur, was uns schon die
Naturbetrachtung lehrt, dall jede echte Entwicklung im Grunde immer
eine petafaocic €ic AALo YEVOS ist, die wir zwar aufweisen, aber nicht

. . 1
mehr kausal erklaren konnen.*

2.3 Ganzheit, Pluralitit und Negation

Aus den oben durchgefiihrten Analysen ist es zu ersehen, dal Cassirer
und Laozi verschiedene Beziehungsbegriffe benutzen, um das Verhéltnis
zwischen dem Vielfiltigen und um das Werden zwischen ithm zu deuten.
Dadurch 146t sich auch die objektive Welt zu einer Ganzheit verbinden.
Tatsdchlich gilt sowohl Cassirer als auch Laozi die Ganzheit als noch
wichtiger als das einzelne Verschiedene. Denn fiir beide gibt es kein
absolut isoliertes Einzelnes. Jedes Einzelne verbindet sich mit den
anderen Einzelnen und verschmilzt durch diese Verbindung zur Ganzheit.

' Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 460f..

72



Deshalb ist es besonders wichtig zu betonen, dall das Verhéltnis zwischen
dem Teil und der Ganzheit nicht ein Aggregatverhéltnis darstellt, d. i. die
Ganzheit ist nicht in der Weise charakterisiert, dal} die Teile sich einfach
zueinander addieren. Das Wesen der Ganzheit liegt nicht in der Aggre-
gation der Teile, sondern im Verhiltnis als solchem zwischen den Teilen.
Mit anderen Worten, die Ganzheit stellt einen Beziehungsbegriff dar,
nicht einen Substanzbegriff. In diesem Sinne stimmen Cassirer und Laozi
miteinander iiberein und beide unterscheiden ihren Begriff des Ganzen
von jenem Ganzheitsbegriff des Mechanismus. Der Mechanismus be-
hauptet, dal sich die Ganzheit begreifen lat, nachdem alle Teile
begriffen worden sind. Zu dieser Behauptung bemerkt Cassirer kritisch:
,2Aber wenn damit das Ganze als zwecksetzende und zwecktitige Kraft
gefallen war, so war damit doch die Kategorie der Ganzheit nicht gefallen.
Der Mechanismus hatte auf diese Kategorie verzichtet. Er war analytisch
verfahren; er hatte erklirt, dal3 sich die Bewegung eines Ganzen nur dann
verstehen lasse, wenn es geldnge, sie in die Bewegung letzter Elemen-

tarteilchen aufzulésen und vollstindig auf sie zuriickzufiihren.'  Seiner
Meinung nach 146t sich die Ganzheit nicht auf ihre Teile zuriickfiihren,
sondern umgekehrt werden die Teile von der Ganzheit bestimmt. Mit
anderen Worten, die Elemente gelten nur als die Elemente eines Gefliges,
keineswegs aber funktioniert es so, daf} das Gefilige aus der Kombination
der Elemente herkommt. Deshalb 146t sich die Ganzheit auch nicht kausal
durch Reduktion auf die Teile erkliaren, sondern umgekehrt: die Art und
Weise der Teilung in die Elemente ist durch die Art und Weise der
Ganzheit bestimmt. Deswegen 146t sich in Bezug auf das Verhiltnis
zwischen der Ganzheit und dem Teil sagen, daB3 die Ganz- heit nicht
durch die Teile kausal bestimmt, sondern lediglich phéno- menologisch
aufgezeigt wird. Das heil}t, dall es nicht nétig ist, alle Teile zu analysieren,
um die Ganzheit zu erkennen, sondern es reicht schon aus, einen Teil zu
analysieren, sobald die Beziehung zwischen den Teilen durch diese
Analyse bekannt ist. Dieses Verstindnis der Beziehung zwischen
Ganzheit und Teil fiihrt dazu, dafl Cassirer und Laozi die Prioritdt der
Ganzheit anerkennen und gleichzeitig die Wichtigkeit des einzelnen

' Ernst Cassirer (1942): Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien. In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 24.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 450.

73



Konkreten nicht vernachléssigen.

Die Wichtigkeit des einzelnen Konkreten wird jedoch von Cassirer
und Laozi jeweils auf unterschiedliche Weise anerkannt, weil fiir beide
die Ganzheit durch unterschiedliche Verbindungen zustande kommt, und
zwar fiir Cassirer durch die Pluralitit und fiir Laozi durch die Negation.
Dies fiihrt zu einem Unterschied in ihrem Verstindnis des Verhéltnisses
zwischen Aktualitdt und Moglichkeit sowie zwischen Individuellem und
Allgemeinem.

2.3.1 Das Verhiltnis zwischen Aktualitit und Moglichkeit

Cassirer und Laozi behaupten beide, dal sich die Ganzheit in der Bezie-
hung zwischen Einzelnem verkorpert, doch in unterschiedlicher Weise.
Das Wesen eines reprasentierenden Verhiltnisses, worunter Cassirer die
Beziehung zwischen den Einzelnen versteht, trdgt den Charakter der
Pluralitit, der in jedem Einzelnen beschlossen ist. Das impliziert, dal es
fiir Cassirer zwischen Pluralitdt und Einzelnem keinen Widerspruch gibt.
Das Behaupten eines Einzelnen schlieBt das Behaupten eines anderen
Einzelnen nicht aus, sondern vielmehr ein, setzt es sogar voraus. Mit
anderen Worten, die Existenz jedes Einzelnen ist abhdngig von seinem
Hinweis auf etwas Anderes. Dies ist es eben, was Cassirer mit der Einheit
von Prasentation und Reprisentation meint: ,,Schon die Welt der An-
schauung ist wesentlich dadurch bestimmt, daf} ihre einzelnen Elemente
keinen blof3 »prasentativen«, sondern einen reprisentativen Charakter be-
sitzen — dal} sie nicht einfach »dastehen«, sondern dal} sie fiireinander
stehen, dall sie wechselseitig aufeinander hinweisen und sich im be-

stimmten Sinne vertreten konnen.“' Deshalb bedeutet die Aktualisierung
eines Daseins fiir Cassirer nicht nur kein AusschlieBen der Moglichkeit
des Andersseins, sondern umgekehrt: die Aktualisierung eines Daseins
eroffnet die Moglichkeit des Andersseins. Deswegen konnen wir auch
nicht sagen, da3 die anderen Moglichkeiten verloren gehen, wenn wir uns
im Bewulltsein etwas Bestimmtes vorstellen, sondern es funktioniert
genau umgekehrt: es eroffnet sich eine neue Moglichkeit, sich mit einem
Anderen und entsprechend mit der Ganzheit zu verbinden, wenn sich uns

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 132.

74



etwas Bestimmtes darbietet. Mit anderen Worten, die volle Moglichkeit
des Bestimmens des Einzelnen liegt in der Aktualitit des Einzelnen
beschlossen. Und andererseits aktualisiert sich ein Einzelnes nur dadurch,
daB3 es die Moglichkeit oder die Potenz besitzt, sich mit dem Anderen und
mit der Ganzheit zu verbinden.

Dies ist es eben, was im folgenden Zitat von Cassirer ausgedriickt
wird: ,,Die volle Aktualitit des BewuBtseins bringt nur das zur Entfaltung,
was der »Potenz« und der allgemeinen Moglichkeit nach schon in jedem
seiner Sondermomente beschlossen liegt. Damit erst ist die allgemeinste
kritische Losung fiir jene Frage Kants erreicht, wie es zu denken sei, dal,
weil »etwas« ist, dadurch zugleich ein »Anderes«, von ihm vollig
Verschiedenes sein miisse. Das Verhéltnis, das, vom Standpunkt des
absoluten Seins betrachtet, um so paradoxer erscheinen muflte, je schirfer
es betrachtet und analysiert wurde, ist das notwendige, das aus sich
unmittelbar verstindliche, wenn es vom Standpunkt des BewuBtseins
gesehen wird. Denn hier gibt es von Anfang an kein abstraktes »Eines«,
dem in gleich abstrakter Sonderung und Loslésung ein »Anderes«
gegeniibersteht, sondern das Eine ist hier »im« Vielen, wie das Viele
»im« Einen ist: in dem Sinne, da} beide sich wechselseitig bedingen und

sich wechselseitig 1repr.'eisentieren.“1

Deshalb steht fiir Cassirer die Aktualitidt eines Einzelnen nicht in
einem Widerspruch mit der Moglichkeit der Anderen, sondern sie
bedingen und fordern sich vielmehr wechselseitig. Im Gegensatz dazu
behauptet Laozi ein widerspriichliches Verhéltnis zwischen der Aktualitit
des Einen und der Moglichkeit des Anderen. Was das Wesen eines
genetischen Verhéltnisses angeht, worunter Laozi die Beziehung zwi-
schen den Einzelnen versteht, so ist dieses durch die wechselseitige
Negation charakterisiert. Das heif3it, dal das Bestimmen eines Einzelnen
sich dadurch aktualisiert, daB3 die Mdoglichkeit der Anderen negiert wird.
Mit anderen Worten, die Moglichkeit der Anderen geht verloren, wenn
wir uns im BewuBtsein etwas Bestimmtes vorstellen. Deshalb miissen wir
die bestimmten Einzelnen negieren, um die volle Moglichkeit der
Ganzheit zu erhalten. Das Verhiltnis zwischen dem Einzelnen und der

' Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 38f..

75



Ganzheit erweist sich als ein Verhéltnis der Negation. Betrachten wir die
Beschreibungen, die Laozi iiber das Dao gibt, so konnen wir den Beweis
fiir dieses Verhiltnis der Negation deshalb auffinden, weil der Begriff
vom Dao im Verstindnis Laozis unter anderen auch auf die Ganzheit
hindeutet. Z. B. schreibt er im Kapitel 1: ,,sagbar das Dau / doch nicht das

ewige Dau“,1 im Kapitel 21: ,,das Dau als ding - / ein schattenhaftes ist
es, nebelhaftes / o nebelhaftes, schattenhaftes / es ruht gestaltbares darin /
o schattenhaftes, nebelhaftes / es ruht das dingliche darin / o dunkles,

dunkelgriindig tiefes / es ruht der samen kraft darin“,2 im Kapitel 25:
,ein etwas gibt es, aus dem chaos geworden / frither als himmel und erde
entstanden / ein einsam-stilles, endlos-weites / in sich allein, unwandel-
bar/ kreisend, nie sich erschopfend / des alls urmutter konnte man es

. . . . 3 . .
nennen / ich kenne seinen namen nicht / ich nenne es Dau®,” im Kapitel

32: ,,ewig ist das Dau und ohne namen®,” und im Kapitel 30: ,,(For) after
things reach their prime, they begin to grow old, / which means being

contrary to Tao. / Whatever is contrary to Tao will soon perish.“5

Daraus ist es zu ersehen, dall die Weise, in der Laozi das Dao be-
schreibt, keine bestimmte positive Definitionsweise darstellt, sondern
vielmehr eine Weise der Negation. Das heifit, das Dao wird nicht dadurch
definiert, daf} es ein bestimmtes Etwas ist, sondern dadurch, dal3 es nicht
ein bestimmtes Etwas ist. Diese Beschreibungsweise zeigt, wie Laozi das
Verhiltnis zwischen dem Dao als der Ganzheit und den bestimmten
Einzelnen versteht, und zwar als ein Verhiltnis der wechselseitigen Nega-
tion. Die volle Aktualitit der Ganzheit gilt ihm nicht als die Entfaltung
der Moglichkeiten, die schon im Bestimmen des Einzelnen beschlossen
sind, sondern als die Entfaltung der Moglichkeiten, die sich erst durch die
Negation des FEinzelnen erdffnen. Deshalb 146t sich sagen, dall der
positive Beitrag, den die Einzelnen als die Teile zur Ganzheit leisten,
eben in ithrer Selbst-Negation liegt.

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.

2 Ebd,, S. 61.

3 Ebd., S. 64.

4 Ebd,, S. 69.

> Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 152.

76



Zusammenfassend 1aB3t sich feststellen, dafl Cassirer und Laozi dem
Einzelnen unterschiedlichen Wert zuweisen, obwohl sie beide die
Wichtigkeit des Einzelnen fiir die Ganzheit anerkennen. Der letztere legt
Wert auf die Negation des Einzelnen, wiahrend der erstere Wert auf das
Bestimmen des Einzelnen legt. Dieser Unterschied zeigt ihr unterschied-
liches Verstiandnis von Ganzheit, und zwar in der Negation des Einzelnen
oder in der Pluralitit des Einzelnen wurzelnd. Dieses unterschiedliche
Verstiandnis dufert sich auch in ihrem Verstehen des Verhéltnisses zwi-
schen dem Individuellen und dem Allgemeinen.

2.3.2 Das Verhaltnis zwischen Individuellem und Allgemeinem
Cassirer erkennt ein Verhédltnis der Kompatibilitidt zwischen dem Indivi-
duellen und dem Allgemeinen an, wéahrend Laozi zwischen beiden ein
Verhiéltnis des Widerspruchs behauptet. Hier wiederholen sich die Unter-
schiede im Verstindnis wie beim Verhéltnis zwischen der Aktualitit und
der Mdglichkeit.

Fiir Cassirer 1463t sich einerseits das Individuelle nur dadurch erfiillen,
indem es etwas Allgemeine reprédsentiert. Und andererseits muf sich das
Allgemeine in der Erfiillung des Individuellen darstellen. Das Indivi-
duelle und das Allgemeine befinden sich folglich in einer untrennbaren
Einheit: ,,So findet sich in jeder echten Kulturerscheinung ein volliges
In-Einander-Aufgehen, eine wahrhafte Konkreszenz des Individuellen
und Universellen. Diese konkrete Einheit wird zerstért, wenn man die
Erkenntnis des Allgemeinen von der des Besonderen logisch zu trennen
und wenn man beide ganz verschiedenen Instanzen des Wissens zuzuwei-

sen sucht.“' Dieses Verstindnis Cassirers vom Verhiltnis zwischen dem
Individuellen und dem Allgemeinen verdankt sich einem Gedanken
Goethes: ,,Bei ihm herrscht ein Verhiltnis des » Besonderen« zum »Allge-
meinen«, wie wir es sonst in der Geschichte der Philosophie oder in der
der Naturforschung kaum vorfinden. Da3 beide Momente nicht nur innig
zusammengehoren, sondern daf3 sie sich wechselseitig miteinander durch-
dringen miissen, steht fiir Goethe fest. ... Hier herrsche eine reine Wech-

' Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
173.

77



selbestimmung: »Das Besondere unterliegt ewig dem Allgemeinen; das
Allgemeine hat ewig sich dem Besonderen zu fiigen.« Zwischen dem All-
gemeinen und dem Besonderen herrscht nach Goethe nicht das Verhiltnis
der logischen Subsumption, sondern das Verhéltnis der ideellen oder

»symbolischen« Repréisentation.“1

Daraus ist es zu erkennen, daf} sich die Einheit vom Individuellen und
Allgemeinen auch dem Représentationsverhéltnis verdankt, wie auch die
Einheit von Teil und Ganzheit auf dasselbe Verhiltnis zuriickzufiihren ist.
Dieses Verhiltnis kommt auch darin zum Ausdruck, da3 das Allgemeine
nicht als ein dem Individuellen iibergeordneter Gattungsbegriff angesehen
wird, sondern als ein im Individuellen dargestellter Formbegriff. In ithrem
Beziehungsgefiige gilt das Allgemeine als die dargestellte Form und das
Individuelle als der darstellende Stoff. Die Form und der Stoff stehen in
einer untrennbaren Einheit. Eigentlich konnen wir sagen, da3 sie in einer
Konkreszenz stehen. Cassirer fiihrt die Lyrik Goethes als Beispiel fiir eine
solche Konkreszenz von Form und Stoff, von Allgemeinem und
Individuellem an:

,Der neue Gehalt muf in die Form der Goetheschen Lyrik einstromen,
in der allein er seine adaequate Darstellung, seine wahrhafte Objektivie-
rung finden kann. Aber die Lyrik ist hierbei nicht nur ein ruhendes Gefali,
das diesen Gehalt in sich aufnimmt. Sie erfdhrt durch ihn eine innere
Wandlung; sie wichst und weitet sich mit ihm und durch thn. Was jetzt
ersteht, ist eine neue lyrische Welt — eine Welt von sprachlichen und
kiinstlerischen Ausdrucksformen, wie sie die deutsche Sprache und die

deutsche Dichtung nie zuvor besessen hatte.*”

In diesem Sinne stellt fiir Cassirer die individuelle Schopfung eben
eine Bereicherung des Allgemeinen dar. Fiir Laozi jedoch 148t sich das
Allgemeine nicht durch die Pluralitit des Individuellen erfiillen oder
fassen. Denn die einzige notwendige Verbindung, durch die sich das

' Ernst Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
neueren Zeit. Vierter Band: von Hegels Tod bis zur Gegenwart (1832-1932). In: Birgit
Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 5.
Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 168-169.

2 Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
175.

78



Individuelle auf das Allgemeine bezieht, kommt nur durch seine
Selbst-Negation zustande. Fiir Cassirer besteht das Individuelle nicht in
einer Einzelheit fiir sich selbst, sondern es birgt in sich schon eine
Pluralitit, ndmlich seine Verbindung mit dem Allgemeinen. Hier stimmen
die Einzelheit und die Pluralitit, nimlich das Eine und das Viele, liberein,
wie es Cassirer mit der Formulierung ausdriickt: ,,das Eine ist hier »im«

Vielen, wie das Viele »im« Einen ist“." Eben dank dieses Charakters der
Pluralitdt findet sich in jeder konkreten Bestimmung des Individuellen
das Allgemeine schon eingeschlossen. Aber fiir Laozi impliziert das
Individuelle keine natiirliche Verbindung mit dem Allgemeinen, die laut
Cassirer schon durch seinen immanenten Charakter der Pluralitit be-
stimmt wird. Deshalb 148t sich bei Laozi das Allgemeine nicht durch die
Bestimmung des Individuellen darstellen, sondern allein durch die Nega-
tion des Individuellen erreichen. Seine Gegeniiberstellung vom Dao und
den konkreten bestimmten Dingen illustriert sein Verstdndnis des Verhélt-
nisses zwischen dem Allgemeinen und dem Individuellen. Er behauptet,
das wahre Dao als das Allgemeine gehe verloren, sobald es in der
sprachlichen oder einer anderen Weise als etwas konkretes Individuelles
bestimmt wird, wie er im Kapitel 1 schreibt: ,,sagbar das Dau / doch nicht

das ewige Dau / nennbar der name / doch nicht der ewige name*.’

Diese Kompatibilitdt oder Unkompatibilitit zwischen dem Allgemei-
nen und dem Individuellen, worunter sowohl Cassirer als auch Laozi das
Verhiltnis zwischen beiden verstehen, fiihrt entsprechend zu ihrer jewei-
ligen positiven oder negativen Haltung zur individuellen kulturellen
Schopfung, was in einem anderen Kapitel eingehend erortert wird.

Zusammenfassend kann gesagt werden, da3 Cassirer und Laozi unter den
gleichen Ausgangsvoraussetzungen unterschiedliche Weg eingeschlagen
haben. Beide setzen voraus, daf3 einerseits die Vielfdltigkeit der objek-
tiven Welt anzuerkennen ist und andererseits das Vielféltige sich in der
Ganzheit zusammenschlieB3t. Beide erstreben zudem die Harmonie zwi-

' Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 39.
2 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.

79



schen Sein und Werden. Dennoch kommt bei beiden diese Harmonie
mittels einer ganz unterschiedlichen Verbindungskraft zustande. Laozi
stiitzt sich auf die Kraft des Nichts, denn das Werden eines Seins zu
einem Anderssein ergibt sich fiir thn nur durch die gegenseitige Negation,
weil das Verhéltnis zwischen dem Seienden und Andersseienden als ein
genetisches Verhiltnis versteht wird. Aus dieser Perspektive ist der Be-
grift des Nichts unentbehrlich, um das Paradox zwischen Sein und Wer-
den 16sen zu konnen. Cassirer hingegen gibt den Begriff des Nichts da-
durch auf, dal er das Seinsverhiltnis in ein Sinnverhiltnis umwandelt,
ndmlich in ein reprisentierendes Verhéltnis. Damit 148t sich das Paradox
zwischen Sein und Werden grundsitzlich autheben, weil das Sein auf ein
Sinngefiige zuriickgefiihrt wird und jedes Sinngefiige als solches eine
Einheit von Einem und Vielen, von Teil und Ganzem, von Aktualitdt und
Moglichkeit, von Individuellem und Allgemeinem, sowie eine Einheit
von Sein und Werden bildet. Diese Serie von Einheiten verdankt sich
allein der Pluralitit, die immanent in jeden Einzelnen eingeschlossen ist.
Dank dieser Pluralitdt gruppieren sich um jeden einzelnen Punkt mehrere
Erkenntnisdimensionen. Dadurch entsteht jedoch fiir Cassirer ein neues
Problem, das in der Frage zum Ausdruck kommt: worin haben wir die
Einheit der Mehrdimensionalitdt der Erkenntnis zu suchen? Und das sich
fir Laozi neu stellende Problem lautet: worin liegt die wahre Einheit
zwischen den gegenseitig sich negierenden Einzelnen? Und dies, obwohl
es bei Laozi durchaus so scheint, als ob er durch die Kraft der Negation
die verschiedenen Einzelnen zu einem Ganzen verbindet und auch der
Gefahr entgeht, die die Mehrdimensionalitit der Erkenntnis darstellt.

Mit einem Wort, das Problem der Einheit bleibt nicht sowohl fiir
Cassirer als auch fiir Laozi weiterhin ein unausweichliches, nachdem sie
mit dem jeweiligen Verbindungsband die Welt zu einem Ganzen ver-
bunden haben. Dies Problem wird im folgenden Kapitel erortert.

80



Kapitel 3: Das Leben als die Einheit der erfahrenen Welt: das Basis-
phinomen der geistigen Formungsfunktion oder die Leere der
daoistischen Entformungsfunktion

Wie wir im letzten Kapitel erldutert haben, beweisen Cassirer und Laozi
durch unterschiedliche logische Mittel die Vielféltigkeit und die Ganzheit
der erfahrenen Welt. Aber dies gilt ihnen noch nicht als das Ende der Auf-
gabe, weil es fiir die Philosophie noch wichtiger ist, aus dem Vielfaltigen
die Einheit herauszufinden. Deshalb ist jetzt der Moment fiir Cassirer und
Laozi gekommen, die Frage nach der Einheit zu beantworten, nachdem
sie die vielféltigen Phinomene in der Welt beschrieben haben.

In Hinsicht auf diese Einheit-Frage, stehen Cassirer und Laozi auf
einer gemeinsamen Basis. Beide kritisieren die Antwort, die die alte
Metaphysik auf diese Frage gegeben hat. Die alte Metaphysik setzt ein
absolutes Sein als die einheitliche Basis, sei es ,,das absolute Sein der

Dinge®, oder ,,die absolute Gegebenheit der einfachen Empﬁndungen“.1
Hier bedeutet dies ,,Absolute* die objektive Wirklichkeit, die unabhéngig
vom Subjekt und von den bestimmten Bedingungen existiert. In metaphy-
sischer Hinsicht ist das Objekt vom Subjekt unterschieden und das Objekt
muf} durch das Erkennen des Subjekts erhalten werden. Deswegen gibt es
zwischen Objekt und Subjekt einen Konflikt und eine Kluft, die so
uniiberbriickbar sind, dass die vielen Erkenntnislehren der Metaphysik
daran gescheitert sind, einen Ausweg aus diesem Konflikt zu finden. Um
aus diesem Dilemma herauszukommen, ist die Metaphysik gezwungen
worden, sich auf eine mystische oder religiose Denkweise zu stiitzen,
ndmlich auf die mystische Intuition oder auf ein Denken des Gottes-
begriffs. Cassirer und Laozi haben diesen metaphysichen Modus verneint
und grundsitzlich die Richtung des Gedankengangs bei dieser Frage
gedndert. Sie beide behaupten, dass der Unterschied zwischen Objekt und
Subjekt nicht von Anfang an als Vorhandenes gegeben ist, sondern wegen
des ins starre Sein Geraten erst entstanden ist. Deshalb werden das Objekt
und das Subjekt miteinander verschmelzen, wenn wir uns vom Fesseln
des Seins befreien und in einen Prozess zuriicktreten. Das bedeutet, dass

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 261.

81



die Einheit nicht in einem substanziellen Sein, sondern in einem funk-
tionellen Prozess liegt, wie Cassirer dies wie folgt beschrieben hat: ,,Die
Einheit, die die fertigen Produkte uns versagen, scheinen wir daher un-
mittelbar zuriickgewinnen, wenn wir statt ithrer selbst vielmehr die Art

ihres Produzierens, ihres Hervorgehens ins Auge fassen. Wenn wir die
Einheit aus den vielféltigen Dingen zu suchen versuchen, scheint es
unmoglich, diese Einheit herauszufinden. Aber die Einheit wird auto-
matisch auftauchen, wenn wir aus einer Perspektive der einheitlichen
geistigen Funktion die Frage stellen werden. ,,Was zu fordern ist, ist nicht
die Einheit ,des‘ Dinges, des absolut[en] Gegenstandes — sondern Einheit
des Geistes [,] der geistigen Energie als solcher in aller Verschiedenheit

der ,symbolischen Formen‘.* ?

Fiir Laozi soll die Einheit auch aus einer Perspektive der einheit-
lichen Funktion erschaut werden. Nur stellt diese Funktion die einheit-
liche Wirkung des Dao dar, was etwas anders als die geistige Funktion bei
Cassirer ist. Die einheitliche Funktion des Dao besteht nicht in der
absoluten Existenz der Dinge, sondern im sich kontiniuerlich wandelnden
Prozess der tausend Dinge. Mit anderen Worten, der Begriff des Dao ist
kein substantieller Begriff, sondern ein funktioneller Begriff. Cassirer und
Laozi sind sich einig im Streben nach einer funktionellen Einheit. In ihrer
Philosophie gibt es keinen festen Stiitzpunkt, sondern nur eine
funktionelle Einheit im Prozess. Und sie beide betrachten diesen Prozess
der einheitlichen Funktion eben als das, was der Begriff des ,,Lebens* be-
deutet. Deswegen besteht flir Cassirer und Laozi das Leben nicht in einer
mystischen ,,Unmittelbarkeit“ vor dem geistigen Tun oder vor der
daoistischen Funktion, sondern eben im Prozess der geistigen oder
daoistischen Funktion.

Obwohl Cassirer und Laozi von diesem gleichen Ausgangspunkt
ausgegangen sind, ndmlich das Leben in der geistigen oder daoistischen
Funktion als die funktionelle Einheit aufzufassen, hat sich der Weg doch
in zwei gegensitzliche Richtungen verzweigt, zu der funktionellen Ein-
heit hinfiihren. Cassirer betrachtet die Formungsfunktion des Geistes als

! Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 7.

2 Ebd., S. 262.

82



die funktionelle Einheit, wihrend Laozi die Entformungsfunktion des
Dao als die funktionelle Einheit betrachtet. Im folgenden wird erldutert
und analysiert, wie die Formung und die Entformung jeweils bei Cassirer
und Laozi als die einheitliche Funktion bestimmt werden und wie das
Leben sich durch die zwei Arten der Funktion bewahrt.

3.1 Die Bestimmung der Formungsfunktion und der Entformungs-
funktion jeweils bei Cassirer und Laozi

3.1.1 Die Formungsfunktion als die einheitliche geistige Funktion bei
Cassirer

Was ist die Wesenheit des menschlichen Geistes? Seit langem wird ver-
sucht, diese Frage aus der Perspektive des Vergleichs zwischen dem Men-
schen und dem Tier zu beantworten. Was den Unterschied zwischen Men-
sch und Tier ausmacht, stellt eben die Wesenheit des menschlichen Geis-
tes dar. Cassirer hat diesen Unterschied auch analysiert und ihn als die
Féahigkeit der symbolischen Funktion definiert, wobei der Mensch mit
dieser Fihigkeit ausgestaltet ist und das Tier nicht. Dariiberhinaus hat
Cassirer den gesunden mit dem kranken Menschen im Kapitel ,,Zur Pa-
thologie des Symbolbewusstseins® verglichen und ihren Unterschied be-
nannt. Und ganz genau in diesem Unterschied liegt die Wesenheit der
symbolischen Funktion, ndmlich die Fahigkeit der Formung.

3.1.1.1 Die symbolische Funktion als der Unterschied zwischen
Mensch und Tier
Seit langem hat die philosophische Anthropologie den grundsitzlichen
Unterschied zwischen dem Menschen und dem Tier herauszufinden ver-
sucht. Als Losungen dieser Frage bieten sich auch verschiedene dar, z. B.
der Mensch als das politische Tier oder der Mensch als die verniinftige
Existenz, u.s.w.. Cassirer hat auch aus der anthropologischen Perspektive
die Antwort zu geben versucht. Er betrachtet den Menschen als das
symbol-schaffende Tier. Am Beispiel der Sprache hat Cassirer gezeigt,
dass der Mensch die Féahigkeit der symbolischen Konstruktion hat, wéh-
rend das Tier nur die Reaktion zu einem Signal zeigen kann. “Signals and
symbols belong to two different universes of discourse: a signal is a part
of the physical world of being; a symbol is a part of the human world of
meaning. Signals are »operators«; symbols are »designators«. Signals,
83



even when understood and used as such, have nevertheless a sort of phy-

sical or substantial being; symbols have only a functional value.*

Daraus geht hervor, dass der wesentliche Unterschied zwischen dem
Menschen und dem Tier darin liegt, ob in ihnen eine geistige Funktion
der Sinngebung obwaltet. Der Mensch kann durch die Funktion der Sinn-
gebung den objektiven Sinn mit dem subjektiven Ausdruck représentieren,
wiahrend das Tier die Funktion der Sinngebung nicht ausiiben kann und
seine Reaktion keinen objektiven Sinn hat. “As regards chimpanzees...
Nevertheless, one element, which is characteristic of and indispensable to
all human language, is missing: we find no signs which have an objective
reference or meaning. »It may be taken as positively proved,« says Koh-
ler, »that their gamut of phonetics is entirely »>subjective(, and can only

express emotions, never designate or describe objec‘[s.”2

Deshalb stellt diese symbolische Funktion der Sinngebung eben die
charakteristische Funktion des Menschen dar, die nur dem Menschen zur
Verfiigung steht und nicht dem Tier. In diesem Sinne gehort sie zu der
wesentlichsten geistigen Funktion des Menschen. Die Antwort der Frage
der Einheit muss auch in dieser Funktion gesucht werden.

3.1.1.2 Die Formungsfunktion als das einheitliche Moment der sym-
bolischen Funktionen

Obwohl Cassier die symbolische Funktion als die wesentliche geistige
Funktion bestimmt hat, gibt es doch viele Formen der symbolischen
Funktion, z.B. die Sprache, der Mythos, die Kunst und die Wissenschaft.
Die Weise der Sinngebung unterscheidet sich bei jeder Form voneinander.
Z.B. ist der Sinn der Zeit und des Raumes im Mythos ganz anders als in
der Wissenschaft, was Cassirer in seiner dreibdndigen Philosophie der
symbolischen Formen dargestellt hat. Und welche Bestimmung von der
Zeit ist die objektive Wahrheit? Cassirer hat die relative Wahrheit einer
jeden Form anerkannt und gleichzeitig behauptet, dass es bei der Vielfil-
tigkeit der symbolischen Funktionen auch ein einheitliches Moment gibt.
Um dieses einheitliche Moment zu zeigen, hat Cassirer sich eine extreme

! Ernst Cassirer (1944): An Essay on Man. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 23. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
37.

2 Ebd,, S. 34.

84



Situation vorgestellt, ndmlich die Storungssituation der symbolischen
Funktion. Was einer z.B. an Aphasie erkrankten Person fehlt, doch einer
mental gesunden Person notig ist, stellt ganz genau das einheitliche
Moment aller symbolischen Funktionen dar. Durch die Analyse im Kapi-
tel “Zur Pathologie des Symbolsbewusstseins” hat Cassirer bewiesen,
dass die Einheit nicht im “Nacheinander der Vorstellung”, sondern in der
“Vorstellung von Nacheinander” liegt, ndmlich ganz genau in einem
Verhiltnis-Konstruktionsmoment, das als der Anfang aller symbolischen
Funktionen gilt. Cassirer hat von einer Differenz zwischen der ,,Vorstel-
lung des Nacheinander” und dem ,,Nacheinander der Vorstellungen* ge-
sprochen.! Was wichtig ist, ist nicht die Teilung der Vorstellungen in die
Vergangenheit, die Gegenwart oder die Zukunft, sondern die Vorstellung
dieser zeitlichen Teilung selbst. Die “Vorstellung des Nacheinander” be-
deutet die Konstruktion von einer Relation und setzt folglich eine Féahig-
keit der Integration voraus.

Bei dem gesunden Menschen gibt es die Einheit von Unterscheidung
und Synopsis, Differentiation und Integration, was Cassirer wie folgt be-
schieben hat: ,,Seine einzelnen Orte, das »Hier« und das »Dort« miissen
deutlich unterschieden, aber sie miissen, eben in dieser Unterscheidung,
wieder in einem Gesamtblick, in einer »Synopsis« vereint werden, die
erst das Ganze des Raumes vor uns hinstellt. Der Proze3 der Differen-
tiation schliet hier unmittelbar zugleich einen ProzeB der Integration in
sich.“> Aber dem Aphasischen fehlt diese Fihigkeit der Integration.
,Ebendiese Integration milllingt dem Aphasischen in vielen Fillen auch
dort, wo eine Orientierung im Raume, wenn sie Punkt fiir Punkt und
gewissermaf3en Schritt fiir Schritt erfolgt, nicht wesentlich gestort ist.

Diese Féhigkeit der Integration sorgt fiir das Schaffen der Relationen.
Das Bestimmen einer Beziehung schlie3t die Wahl eines Gesichtspunktes
in sich ein, wie man in einem Raum einen Platz als den Standort auswahlt
und danach erst die rdumlichen Beziehungen wie ,,Oben* und ,,Unten®,
,,Rechts* und ,,Links* bestimmen kann. Cassirer hat diesen Prozess so
beschrieben: ,,Innerhalb dieses Gesamtsystems kann der Ausgangspunkt

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 200.
2 Ebd,, S. 282.
3 Ebd., S. 282.

85



und Nullpunkt der Bestimmung frei gewahlt, kann er nach Belieben ver-
schoben werden. Die einzelnen Grund- und Hauptrichtungen haben kei-
nen absoluten, sondern nur relativen Wert: Sie liegen nicht ein fiir allemal
fest, sondern konnen je nach dem Gesichtspunkt der Betrachtung variie-
ren. Dieser Raum ist daher kein starres Gefdll mehr, das die Dinge und
Ereignisse gleich einer festen realen Hiille umschliefit, sondern er ist ein
ideeller Inbegriff von »Moglichkeiten«, wie Leibniz ihn nennt.*!

Deshalb ist die Wahl eines bestimmten Gesichtspunktes wesentlich
fiir das Gesamtsystem der Relationen. Und eben diese Féahigkeit der Wahl
fehlt dem Aphasischen: ,,dasselbe Unvermogen, eine bestimmte Weise
der »Sicht« fir sich festzuhalten und sich andererseits zwischen
verschiedenen Arten der Sicht nach freier Wahl zu entscheiden, erscheint
auch als der prinzipielle Grundmangel, auf dem die einzelnen patholo-
gischen Abweichungen in der Raum- und Zeitanschauung des Apha-
sischen, sowie in ihrer Zahlvorstellung, beruhen und von dem aus sie sich
einheitlich begreifen lassen.

Dieser Grundmangel des Aphasischen, namlich die fehlende Wahl
der Sicht, betrifft genau das einheitliche Moment aller symbolischen
Funktionen und diese Wahl der Sicht gilt auch fiir das Bewusstsein als die
erste und schwierigste Aufgabe: ,,.Die eigentlich schwierige Leistung
besteht also im Anfang und Ansatz des Verfahrens: in der spontanen Wahl
der Koordinatenebene und des Koordinatenmittelpunkts. Denn ebendiese
Wahl schlie3t unverkennbar einen konstruktiven Akt und sozusagen eine
konstruktive Tat in sich.® Daraus ist zu sehen, dass das Gesamtsystem
des Verhéltnisses, sei es das mythische Verhiltnis, das kiinstlerische
Verhiltnis, oder das wissenschaftliche Verhéltnis, schon am Anfang durch
die Wahl der Sicht geformt worden ist. Diese Formungsfunktion durch
die Wahl der Sicht stellt fiir Cassirer eben das wesentliche und
einheitliche Moment der symbolischen Funktionen dar.

Zusammenfassend liegt die Einheit der Philosophie Cassirers nicht
in einem substantiellen Sein, sondern in einer Funktion, ndmlich der sym-
bolischen Funktion. Und das wesentliche und einheitliche Moment der

' Ernst Cassirer (1929): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phénomenologie der Erkenntnis. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte
Werke. Hamburger Ausgabe. Band 13. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 281.

2 Ebd,, S. 292.

3 Ebd., S. 283.

86



symbolischen Funktion liegt wieder in der Formungsfunktion durch die
Wahl der Sicht.

3.1.1.3 Basisphinomen: die drei Arten der Sicht-Wahl

Obwohl die Arten der Sinngebung bei den jeweiligen symbolischen For-
men wie der Sprache, der Kunst, des Mythos, der Wissenschaft, u.s.w.
Unterschiedlich sind, sind sie doch im einheitlichen Moment der For-
mungsfunktion vereint, wie es oben erlautert worden ist. Die Formungs-
funktion verkorpert sich wieder in drei Arten der Sicht-Wahl. Die drei
Arten der Sicht-Wahl entsprechen den drei Arten des ,,Basisphdnomens®,
mit dem Cassirer die grundsitzliche Wahrnehmung definiert hat. Der
Begriff des Basisphdnomens beruft sich auf den Begriff ,,Urphé-
nomen‘ Goethes, mit dem Goethe auf das grundsitzliche, nicht weiter zu
erkldrende Phanomen hingedeutet hat. ,,Nach der Art des Wissens, die wir
von ihm(Leben) gewinnen konnen®, hat Geothe ,,eine dreifache Grad-
abstufung® unterschieden: auf der ersten Stufe ist ,,Leben uns in der Form
des monadischen Seins gegeben — ein Sein, das aber nicht ruhend, son-
dern als Prozess, als Bewegung zu verstehen ist*;! auf der zweiten Stufe
bleibt ,,das Leben der Monas nicht in sich verschlossenes Dasein; es tritt
nach aussen — es bezeugt sich in Wirkung und Gegenwirkung*;> auf der
dritten Stufe ist das Leben anderen kenntlich ,,nur durch die Objekti-
vierung, durch das Werk, das wir schaffen, das heil3t, ,,Nur in unserem
Werk sind wir andern kennbar“.? Alles Wissen, das wir von uns und von
der Natur erhalten konnen, basiert auf dem dreifachen Urphidnomen.
Aufgrund des Begriffs ,,Urphdnomen‘ hat Cassirer weiter die drei Arten
der Sicht-Wahl im Rahmen des Basisphdnomens bestimmt: ,,Hier haben
wir die drei Urphaenomene(Basisphaenomene) vor uns, die wir selbst
nicht weiter erkliaren konnen und wollen — die aber die Schliissel zur
Wirklichkeit sind: 1) das Ich-Phaenomen 2) das Wirkens-Phaenomen 3)
das Werk-Phaenomen — oder auch das Phaenomen des Ich, des Du, des Es
— das Phaenomen des Selbst, das Phaenomen des Andern (das sogenannte
Fremdpsychische), das Phaenomen der Welt (Gegenstand, objektive

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 123.
2 Ebd., S. 124.
3 Ebd., S. 125.

87



Wirklichkeit).!

Mit dem Ausdruck ,,Schliissel zur Wirklichkeit* hat Cassirer gemeint,
dass die Wirklichkeit durch die drei Basisphdnomene und auch nur da-
durch aufgeschlossen werden kann. Die Basisphdnomene sind alle Quelle
der Wirklichkeit. Woher die Wirklichkeitswahrnehmung stammt, diese
Frage ist in der Philosophie-Geschichte immer wieder gestellt worden.
Cassirers Meinung nach verzweigt sich die Antwort auf diese Frage in
zwel Richtungen. In der einen Richtung ist die Wirklichkeit in der logi-
schen Schlussfolgerung gesucht worden. Und in der anderen Richtung
gilt die Wirklichkeit als die unmittelbare Erkenntnis. Aber die logische
Schlussfolgerung kann keinen Wahrheitsinhalt darbieten, wahrend die
unmittelbare Erkenntnis nur mit der mystischen Intuition zu erkldren ist.
In beiden Richtungen kann die Quelle der Wirklichkeitswahrnehmung
nicht gefunden. ,,Denn die Syllogistik (Schlussfolgerung, Beweis) kann
tiberhaupt keinen Wahrheitsgehalt erschaffen — sie kann ihn nur {iber-
tragen, transferieren“.? , Aber dies (Antwort auf die Frage nach dem quid
juris) ist nur moglich durch Riickgang auf eine andere Gewissheitsquelle
— die Quelle der religiosen Intuition*.* Cassirer mochte die Frage nicht
auf religiose oder mystische Weise beantworten, sondern die Antwort in
der philosophischen Vernunft suchen. Deshalb hat er die unmittelbare Er-
kenntnis durch die Intuition aufgegeben. Und in der anderen Richung hat
er den Mangel der logischen Schlussfolgerung an Wahrheitsgehalt durch
den Aufweis der Basisphanomene ergéinzt. ,,Der Positivismus des Wiener
Kreises sieht richtig, da Wirklichkeit in strengem Sinne niemals durch
ein bloss-formales Verfahren (durch reine Logik, durch Beweis und Argu-
mentation) zu sichern ist. — Er verlangt flir sie eine unabhingige Basis,
auf der sich alle (mittelbare) Schlussfolgerung aufbaut“.* Und diese
,,unabhiangige Basis* hat Cassirer im Basisphdnomen gefunden. Die drei
Arten der Basisphdnomene bilden fiir Cassirer die unabhéngige Basis, die
den Wahrheitsgehalt aufschlieBt und auf der alle weiteren Schlussfolge-
rungen aufbauen.

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 137.

2 Ebd., S. 113.

3 Ebd., S. 117.

4 Ebd., S. 118.

88



Daraus ist zu ersehen, dass dieses Basisphdnomen als den grundsétz-
lichsten Ursprung im metaphysischen Sinne fiir Cassirer gilt, wenn wir
von einer Metaphysik von Cassirer reden konnten. Die verschiedenen
symbolischen Formen konnen sich in diesem Basisphdnomen vereinbaren
im Sinne, dass sie alle aus entweder einer Ich-Perspektive, einer Du-
Perspektive oder einer Es-Perspektive geformt sind, wie grofl der Unter-
schied zwischen dem mythischen Sinn und dem wissenschaftlichen Sinn
auch sein kann. Die Basisphdnomene sind die Urquelle alles Wissens von
der Wirklichkeit. Die endgiiltige Einheit besteht darin und braucht keine
weitere Frage nach threm Ursprung.

Warum kann das Basisphdnomen die Endgiiltigkeit in einem meta-
physichen Sinne erhalten? Wie kann es die weitere Abstraktion im tradi-
tionellen metaphysischen Sinne verweigern? Die Losung besteht darin,
dass Cassirers Meinung nach die Basisphdnomene kein wahrgenommenes
Sein, sondern eine wahrnehmende Funktion darstellen. ,,Die Basis-
phaenomene...sind nicht ein Resultat, das wir mittelbar zu erschliessen
haben — sondern sie sind ‘das Licht und der Weg’....sie sind nicht das,
was uns irgenwie vermittelt wird, sondern sie sind die Weisen, die Modi
der Vermittlung selbst. Bildlich gesprochen: sie sind nicht etwas an sich
Vorhandenes, was irgendwie durch die Fenster unseres Bewusstseins zu
uns hereinkommt — sondern sie sind selbst die Fenster der Wirklichkeits-
Erkenntnis — das, wodurch wir uns der Wirklichkeit aufschlieBen.!

Daraus ist zu sehen, was fiir Cassirer als die endgiiltige Basis seiner
Philosophie gilt, stellt kein absolutes Sein im traditionellen metaphy-
sischen Sinne dar, sondern die wahrnehmende Funktion. Die dreifache
Wahrnehmungsfunktion bestimmt den ersten Schritt der Sicht-Wahl, auf
der die weitere symbolische Formung aufbaut. Das heifit, dass die
Formungsfunktion des Geistes schon in der grundsitzlichen Wahr-
nehmung ndmlich im Basisphdnomen eingeschlossen ist. Dies ist auch
was Cassirer mit dem Begriff ,,symbolische Prignanz* ausgedriickt hat.
Eben und nur in dieser einheitlichen wahrnehmenden und gleichzeitig
formenden Funktion 1468t sich die Einheit der verschiedenen symbolischen
Formen verkorpern.

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 132.

89



3.1.2 Die Funktion der Entformung als die einheitliche daoistische
Funktion bei Laozi

Cassirer hat das Basisphdnomen analogisch als den ,,Weg*“ zur Form
gesehen, was genau dem funktionellen Charakter des Basisphdnomens
entsprochen hat. Denn das Wesen eines > Weges<< liegt eben in der Un-
bestimmtheit, der Verdnderbarkeit, und dem Prozess-Charakter. Cassirer
hat mit diesem funktionellen Begriff ,,Basisphdnomen* das metaphy-
sische Problem der Einheit geldst. Darin liegt auch der wesentliche
Unterschied zwischen der traditionellen Metaphysik und Cassirers
Metaphysik, wenn man Cassirers Bestreben unbedingt mit diesem Wort
benennen mochte. Dieser Ansatz 1a6t sich wirklich mit dem Begriff
,Dao*“ von Laozi vergleichen. Der Kernbegriff ,,Dao* von Laozi bedeutet
auf Chinesisch wortlich ,,der Weg®, ,,die Weise*, oder ,,das Prinzip*“. Mit
dem >Weg<{ deutet Laozi dhnlich wie Cassirer auf Etwas als Prozess
Funktionierendes, nicht auf Etwas als bestimmtes Sein oder Gegebenes.
Dao ist fiir Laozi nicht nur als ein Weg geltend, sondern auch als der
ontologische Ursprung, das epistemologisch Wahre und das ethisch Gute
bedeutend, wenn wir das Gedankensystem Laozis aus einer Perspektive
der abendldndischen Philosophie verstehen mochten. Eigentlich hat Laozi
keinen Unterschied zwischen Kosmologie, Ontologie, Epistemologie und
Ethik gemacht. In welchem Sinne auch immer das Dao erwéhnt wird, das
Dao gilt immer als ein funktionelles Wesen. Es kann sich vielleicht als
Verschiedenes darbieten, aber die Einheit liegt nur in der einheitlichen
Funktion des Dao, ndmlich der Funkiton der Entformung. Die
Methaphysik von Laozi basiert eben auf der einheitlichen Funkiton der
Entformung des Dao. Im Folgenden wird diese Metaphysik von Laozi
aufgezeigt und intepretiert werden.

3.1.2.1 die Funktion des Dao als die Einheit aller Dinge

Wie im Kapitel 2 erldautert worden ist, hat Laozi Formulierungen wie ,,die
Vielfalt der Dinge* benutzt, um die Vielfdltigkeit der erfahrenen Welt zu
beschreiben. Aber den Schwerpunkt hat er nicht auf diese Vielfaltigkeit
der Dinge gelegt, sondern auf die wesentliche Einheit dahinter. Im
einigen Kapiteln hat Laozi beschrieben, wie das Dao die verschiedenen

Dinge auf einen Nenner der Einheit gebracht hat. Mit anderen Worten,
90



das Gebiren, die Existenz, und das Sterben der Dinge beruhen alle auf
der Funktion des Dao. Erstens sind alle Dinge von der Funktion des Dao
aus geboren worden: ,,das Dau gebar das eine/ das eine gebar die
zweizahl/ die zweizahl gebar die dreizahl/ aus der dreizahl wurde die
vielzahl“.! Zweitens miissen sich die Dinge durch die Funktion des Dao
erhalten: ,,so empfingen vor alters das eine:/ der himmel und wurder klar/
die erde und wurde still/ ....... / die vielfalt der dinge und wurde lebens-
kraftig/ ...... / all das bewirkte das eine“.? Drittens ist das Sterben aller
Dinge wegen der Funktion des Dao unvermeidlich: ,,von allen dingen in
threr vielfalt/ findet ein jedes zuriick zur wurzel/ wurzelwiederfinden
heif3t stille-/ was man nennen mag: riickkehr zum wesen/ riickkehr zum
wesen heilit ewigdauern“.® Eigentlich gilt jedes Ding nur als eine Phase
des Prozesses, den das sich bewegende Dao erfahren hat. Deshalb sind
die Dinge das relativ Existierende, wahrend das Dao das absolut ewig
Funktionierende ist. Die Vielfaltigkeit der Dinge 148t sich nur durch die
Funktion des Dao in einer Einheit vereinbaren.

3.1.2.2 die Funkiton der Entformung als die einheitliche Funktion des
Dao

Wie funktioniert das Dao? Wie iibt das Dao seine Wirkung aus? Laozi hat
im Kapitel 40 seines Buches geschrieben: ,,Das Umschlagen ins Gegen-
teil / ist des Tao Bewegung. Schwach zu sein/ ist des Tao Anwendung.
Im Kapitel 11 hat er geschrieben: ,,dreiBlig speichen umringen die nabe/
wo nichts ist/ liegt der nutzen des rads/.......tlir und fenster hohlen die
winde/ wo es leer bleibt/ liegt der nutzen des hauses/ so bringt seiendes
gewinn/ doch nichtseiendes nutzen“.’> Daraus ist zu sehen, dass Laozis
Meinung nach sich das Dao in einer ewigen Verwandlung zwischen den
Gegensitzen befindet und seine Funktion dadurch ausiibt, dass es immer
das vorhandene geformte Sein durch eine selbst-negierende Kraft ent-

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 75.
2 Ebd., S. 73.
3 Ebd,, S. 58.
4 Jorn Jacobs (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am Main: Peter
Lang. S.127.
> Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 55.

91



formt. Laozi hat in seinem Buch viele Arten der Gegensétze angefiihrt, z.
B. “das schone” gegen “das hiBliche”, “das gute” gegen “das bose”,

138 |

,voll“ gegen ,leer”, ,lang*“ gegen ,kurz“, ,hoch“ gegen ,niedrig",
“ungliick” gegen “gliick”,> “iberfluss” gegen ,karge*,® u.s.w.. Alle dies
werden sich durch die Funkiton der Entformung der Selbst-Negtion
unbedingt ins Gegenteil verwandeln. Genau wegen diesem Umschlagen
ins Gegenteil durch die Selbst-Negation hat Laozi die Aufmerksamkeit
auf die negative Seite eines Gegensatzes gelegt, weil die negative Seite
die Moglichkeit einschlie3t, in die positive Seite umzuschlagen. Dank
dieser Moglichkeit ruft der negative Charakter wie das Schwache und das
Nichts die positive Wirkung hervor, weswegen Laozi gesagt hat: ,,so
bringt seiendes gewinn/ doch nichtseiendes nutzen®, ,,Schwach zu sein/
ist des Tao Anwendung*.

Laozis Meinung nach verkorpert sich die Funktion des Dao nicht in
etwas positiv Seiendem, sondern im Prozess der Verwandlung von etwas
Negativem zu etwas Positivem, auch im Prozess der Verwandlung von
Positivem zu Negativem. Dies ist wie Laozi im Kapitel 77 geschrieben
hat: ,,gleicht nicht das Dau des himmels/ dem spannen des bogens?/ das
hohe wird herabgedriickt/ das tiefe wird gehoben/ vom tiberflul wird
abgekargt/ das karge aufgewogen/ das Dau des himmels nimmt vom
tiberfluf}/ das karge aufzuwiegen.“* Deshalb liegt das Wesen der daois-
tischen Funktion nicht in der Formung der Gestalt, sondern in der Ent-
formung der Gestalt zum Gestaltlosen. Eben in dieser Riickkehr zum Ge-
staltlosen liegt das Wesen des Dao. Die Riickkehr zum Gestaltlosen durch
die Funkiton der Entformung des Dao hat Laozi mit dem Begriff ,,der
Leere* definiert. Der Riickkehr-Prozess gilt als die Riickkehr zur Leere,
von der aus alles seinen Anfang nimmt.

3.1.2.3 Die Leere: das Basisphinomen fiir Laozi

Unter der Wirkung des Dao haben alle Dinge eine einheitliche Tendenz,
ndmlich ihr Selbst zu negieren und dadurch sich zu entformen und in die
Leere zuriickzukehren. Ein Moment der Entformung im Vergleich zum

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 51.

2 Ebd., S. 87.

3 Ebd,, S. 98.

4 Ebd., S. 98.

92



Moment der Formung bei Cassirer hat Laozi herausgehoben, um die
einheitliche Struktur der erfahrenen Welt zu erkldren. Im Sinne Cassirer
mit dem Begriff ,,Basisphinomen® den Grund aller weiteren Wirklich-
keitswahrnehmung bestimmt, ist die Leere fiir Laozi das Basisphdnomen.

Die Leere gilt als der wesentliche Zustand des Dao und in der Leere
sind die Wirkungen des Dao unerschopft, wie Laozi geschrieben hat:
“Tao 1s empty (like a bowl). It may be used but its capacity is never
exhausted.”’ In diesem Satz wird das chinesische Wort “Chong” (')
benutzt, um das Dao zu beschreiben. “Chong” bedeutet wortlich “den
leeren Zustand eines GefdBes”. Mit diesem Wort mochte Laozi aus-
driicken, dass das Dao adhnlich wie ein Gefdl3, das im inneren leer und
hohl ist, doch eben wegen dieser Leere seine Wirkung ausiibt. Ernst
Schwarz hat diesen Satz ins Deutsche als “ein unerschopfliches gefal3 ist
das Dau” iibersetzt. Die Ubersetzung hat eigentlich die tiefe Bedeutung
der GefiB-Metapher von Laozi gezeigt, doch fehlt der Ubersetzung die
deutliche Hindeutung auf den Begriff der Leere. Deshalb wird hier die
englische Ubersetzung von Wang-tsit Chan benutzt. Die Leere ist das
grundsitzliche Phdnomen oder das Basisphdnomen der daoistischen
Funktion. Deswegen ist das Dao fiir Laozi unsagbar und unnennbar,’
weil man das Dao nicht als ein Bestimmtes definieren kann, sondern nur
als die Leere.

Zwel andere Metaphern hat Laozi noch angefiihrt, um die Leere des
Dao zu erldutern, nimlich die Metapher vom Blasebalg und vom Wasser.
Mithilfe der Illustration der Funktionsdynamik des Blasebalgs hat Laozi
die Funktionsdynamik des Dao veranschaulicht. “was zwischen himmel
und erde 1st/ gleicht es nicht dem blasebalg?/ hohl und doch unversiegbar/
bewegt und immer mehr zeugend.”® Die Dynamik des Blasebalgs liegt in
der sich bewegenden Leere. Dies stellt auch eben die Dynamik des Dao
dar. Dao ist eine sich bewegende Kraft der Entformung. Ahnlich funk-
tioniert auch das Wasser. Das Wasser ist gestaltlos, aber es kann alle
Gestalten abwaschen, 16sen oder umformen. Das Wasser ist leer im Sinne

! Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 105.

2 Ernst Schwarz, Kapitel 1, S. 51: “sagbar das Dau/ doch nicht das ewige Dau/
nennbar der name/ doch nicht der ewige name”.

> Ebd., Kapitel 5, S. 53.
93



seiner Gestaltlosigkeit und ist weich und schwach im Sinne seiner Unbe-
stimmtkeit. Doch iibt es seine groBe Wirkung aus eben durch die Gestalt-
losigkeit und Unbestimmtkeit, wie Laozi im Kapitel 78 geschrieben hat:
“nichts in der welt ist weicher und schwécher als wasser/ und doch gibt es

2]

nichts, das wie wasser / starres und hartes bezwingt.”! Im alltiglichen
Leben scheint ein harter Stein dem Wasser den Weg versperren zu konnen.
Aber tatsdchlich wird der Stein vom Wasser verdndert. Die Kraft des
Wassers liegt nicht im Bewahren von etwas, sondern in einer unaufthor-
lichen Selbst-Negation. Nichts in der Welt ist passender als die Wasser-
Metapher, um die Kraft der Selbst-Negation zu veranschaulichen. Beim
FlieBen des Wassers steht das Moment der Negation im Vordergrund, was
Heraklits so ausgedriickt hat, dass man nicht ein und demselben Fluss
zweimal betreten kann. Die Bewegung und die Wirkung des Dao sind
eben dhnlich wie das FlieBen des Wassers. In dieser unauthorlichen Funk-
tion der Selbst-Negation und der Selbst-Entformung stromt das Dao nach
vorn.

Zusammenfassend iibt das Dao seine Wirkung aus eben durch die
Funkiton der Entformung der Selbst-Negation und das Dao verwirklicht
seinen Nutzen eben durch seine leere Stellungnahme, die sich als ohne
bestimmte Positionierung darbietet. Nur bei dieser Stellungnahme ohne
bestimmte Positionierung lassen sich alle Moglichkeiten zeugen. Das ist
die Konstruktion durch die Negation, die Positivitit durch die Negativitét.
In diesem Sinne ist es nicht entscheidend, dass Laozi nicht von der
Formung und von der Konstruktion gesprochen hat, sondern, dass Laozi
auch von der Konstruktion geredet hat, wenn er in der Blasebalg-
Metapher “bewegt und immer mehr zeugend” gesagt hat. Seiner Meinung
nach gilt die Funkiton der Entformung als die Voraussetzung der For-
mung. Nur aufgrund einer Negations-Funktion ist eine Konstruktion zu
erzeugen.

3.2 Die Funktion der Formung und die Funktion der Entformung als
die zwei Verwirklichungsweisen in ein und demselben Prozess,
namlich dem des Lebens

Wie oben analysiert worden ist, sind die Funkiton der Formung des

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 99.
94



Geistes und die Funkiton der Entformung des Dao jeweils von Cassirer
und von Laozi als der einheitliche Bezugspunkt ihrer jeweiligen
Philosophie verstanden worden. Beide Funktionen sehen ganz gegen-
sdtzlich und unvergleichbar aus, doch lassen sie sich tatsdchlich ver-
gleichen, weil sie sich beide auf ein und denselben Prozess beziehen und
als die zwei Seiten ein und desselben Prozesses gelten. Der Prozess ist
genau der sich ewig erneuernde Prozess des Lebens. Das Streben nach
Erneuerung der Erkenntnis und der Lebendigkeit stellt die Kernaufgabe
aller Philosophie dar, einschlieBlich der Philosophien von Cassirer und
Laozi. Cassirer und Laozi sind sich darin einig, dass ein Riickkehr-
Prozess die notwendige Voraussetzung dafiir ist, um die Lebendigkeit zu
bewahren, nimlich die Riickkehr vom Sein zum Prozess.

3.2.1 Die Riickkehr vom Sein zum Prozess: die gemeinsame Voraus-
setzung des Lebens bei Cassirer und Laozi
3.2.1.1 Die Riickkehr von der forma formata zur forma formans bei
Cassirer: mittels der Funkiton der Formung
Was Cassirer in seinem dreibdndigen Werk ,,Philosophie der symboli-
schen Formen* zu bewiltigen versucht hat, ist eben die Aufgabe, die
Philosophie von der Fessel des metaphysischen Sein-Begriffs zu befreien.
Seiner Meinung nach sind viele unldsliche Konflikte wie z.B. die
Konflikte zwischen Objekt und Subjekt, Allgemeinen und Individuellen,
Leben und Geist u.s.w. aus der Setzung des absoluten Seins hervor-
gegangen. Aus einer metaphysischen Perspektive pflegt man die Erfah-
rung als etwas Starres, Fertigtes zu verstehen, doch den erfahrenden
Prozess zu vernachlédssigen. Dann stellt man dieses Fertigte dem lebendi-
gen neuen Erkennensakt gegeniiber und folglich scheint das Leben durch
die Fessel des Geistes seine Lebenskraft zu verlieren. Um dieses Dilem-
ma zu veranschaulichen, hat Cassirer die Sprache als das Beispiel ange-
fiihrt. ,,Man betrachtet das syntaktische Geflige und die grammatischen
,Kategorien‘ der Sprache nicht selten gleich einem starren Produkt, das
sich der lebendigen Sprachbewegung entgegenstellt und sie beschrankt
und hemmt. Aber gerade dieser dusserliche Dualismus wird immer wieder
widerlegt, sobald man die Sprache im Humboldtschen Sinne, nicht als
Ergon, sondern als Energeia, nicht als bloss Gewordenes, sondern als ein
stetig sich Bildendes, fasst. Humboldt hat immer wieder betont, da3 die
95



Sprache niemals anders wirklich ist, als in ihrer unmittelbaren Aus-
ibung.*!

Am Beispiel der Sprache und durch die Berufung auf die Theorie
Humboldts hat Cassirer gezeigt, dass der Weg aus dem Dilemma des
Dualismus nur in einer Riickkehr von Gewordenem zu Bildendem, nidm-
lich vom Sein zum Prozess, liegt. Warum das Wort ,,Riickkehr* hier
benutzt worden ist, hat seine Ursache darin, dass das Gewordene aus dem
bildenden Prozess hervorgeht, und dennoch muss es wieder zuriick in
einen bildenden und funktionierenden Prozess tauchen, damit neue
Erkenntnisse in Gang kommen. Bei Cassirer ist diese Riickkehr vom Sein
zum Prozess mit der Formulierung der Verwandlung von der forma
formata zur forma formans ausgedriickt worden. ,,So muss die Philo-
sophie der symbolischen Formen zwischen der forma formans und der
forma formata unterscheiden. Das Wechselspiel zwischen beiden macht
erst den Pendelschlag des geistigen Lebens selbst aus. Die forma formans,
die zur forma formata wird, die um ihrer eigenen Selbst- behauptung
willen zu ihr werden muss, die aber nichtsdestoweniger in ihr niemals
ganzlich aufgeht, sondern die Kraft behilt, sich aus ihr zuriickzu-
gewinnen, sich zur forma formans wiederzugebiren — dies ist es, was das
Werden des Geistes und das Werden der Kultur bezeichnet.*?

Durch den Wechselspiel zwischen forma formata und forma formans
146t sich der Konflikt zwischen Geist und Leben 16sen. Der Geist ist nicht
ein ganz anderes Gebiet als das Leben, sondern ist das Leben eben als der
,Wille zur Form* und die ,,Kraft zur Form®. ,,So lésst sich die Wendung
zur Idee, wenn wir sie im Spiegel der ‘symbolischen Formen’ betrachten,
nicht derart beschreiben, dass in ihr das Leben von sich selber gleichsam
Abschied nimmt, um in ein ithm Fremdes und Fernes hinauszugehen,
sondern dadurch, dall es in sich zuriickgeht, dall es, im Medium der
symbolischen Formen, ‘zu sich selbst kommt’.”® Einerseits findet sich
der Geist nicht in etwas fertig Gemachtem, das sich starr behauptet, sich
aller Verdanderrung versagt und folglich dem werdenden Leben entgegen-
steht, sondern im ununterbrochen werdenden Prozess der Formschop-

' Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S. 15.

2 Ebd,, S. 18.

3 Ebd., S. 18.

96



fungen, in der Kraft, von der geschaffenen Form zum schaffenden
Formen zuriickzukehren. Wenn eine Form die Kraft der Selbst-Erneue-
rung verlieren wiirde, wiirde sie sich in der Geschichte verlieren. Wenn
der Geist die Kraft des Schaffens verlieren wiirde, wiirde er tot sein.
Deshalb gilt der Geist als lebendiger Geist und veranschaulicht sich in der
werdenden Form, namlich der forma formans. Andererseits ist es nicht so,
dass das Leben sich wegen der Sinngebung des Geistes verlieren wiirde,
sondern es ist so, dass das Leben sich nur durch das Medium der
Sinngebung des Geistes verwirklichen kann. Das heifit, es gibt fiir uns
kein unmittelbares Leben ausserhalb der Form. Das Leben bedarf der
Form, als die forma formans. Diese Riickkehr zur forma formans ist
genau die unentbehrliche Bedingung fiir das Schaffen bei Cassirer. Ob-
wohl der Begrift der forma formans die forma formata verneint, bedeutet
er jedoch nicht formlos. In diesem Sinne ist Cassirers Position eine ganz
andere als die Laozis, weil Laozi die Riickkehr zur Formlosigkeit betont.

3.2.1.2 Die Riickkehr vom Sein zum Nichtsein bei Laozi: mittels der
Funktion der Entformung
Schon lange wird Laozis Philosophie als eine Philosophie des Nichts
interpretiert. Begriffe wie Nichts, Leere, Nichts-Tun u.s.w werden als die
Kernbegriffe von Laozi gesehen. Trotzdem strebt auch Laozi nach einer
positiven Konstruktion. Laozi spricht auch von ,,Zeugen* und ,,Gebéaren*.
Nur setzt dies zuerst das Nichts und die Leere voraus. Um eine neue
Konstruktion zu zeugen, ist eine Riickkehr vom Sein zum Nichts nétig.
Denn Laozis Meinung nach ist das Sein aus dem Nichts geboren worden
und jede Konstruktion benétigt das Negieren und das Entleeren der
gegebenen Bestimmtkeit. Laozi hat im Kapitel 40 und 41 iiber den Pro-
zess des Gebirens der Dinge gesprochen: ,,dem seienden entsprangen alle
dinge der welt/ das seiende — es entsprang dem nichtseienden,! , das
Dau gebar das eine/ das eine gebar die zweizahl/ die zweizahl gebar die
dreizahl/ aus der dreizahl wurde die vielzahl“.? Draus ist zu sehen, dass
das Dao von Laozi als eine gebdrende Kraft gesehen wird und das Dao

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73.
2 Ebd., S.75. Hier wurden die Begriffe von dem “Einen” und der “Zweizahl” von den
meisten Interpretoren in der Geschichte der chinesischen Philosophie als “Nichtsein”
und “Sein” intepriert.

97



diese Rolle der gebdrenden Kraft eben durch den Umschlag zwischen
dem Nichtsein und dem Sein gespielt hat. Der Umschlag zwischen beiden
Zustinden veranschaulicht sich im Entsprungensein des Seins aus dem
Nichtsein und der Riickkehr vom Sein zum Nichtsein. Erstens ist das Sein
aus dem Nichtsein entsprungen, weil unendliche Moglichkeiten des Seins
im Nichtsein eingeschlossen sind, wie Laozi gesprochen hat: ,,das Dau als
ding — ein schattenhaftes ist es, nebelhaftes/ o nebelhaftes, schattenhaftes/
es ruht gestaltbares darin/ o schattenhaftes, nebelhaftes/ es ruht das ding-
liche darin/ o dunkles, dunkelgriindig tiefes/ es ruht der samen kraft
darin“.! Zweitens gilt das Nichtsein fiir Laozi als der Wurzel des Seins
und folglich muss das Sein zum Nichtsein zuriickkehren, wie Laozi
geschrieben hat: ,,und alle dinge werden gedeihen/ so kann ich ihre riick-
kehr erschauen/ von allen dingen in ihrer vielfalt/ findet ein jedes zuriick

zur wurzel*.?

Zusammenfassend betonen beide, Cassirer und Laozi, die Riickehr vom
Sein zur Funktion als der notwendigen Voraussetzung der Konstruktion.
Nur verwirklicht sich diese Riickkehr auf jeweils unterschiedliche Weise
bei Cassirer und bei Laozi. Bei Cassirer realisiert sich die Riickkehr eben
in der positiven Schopfung des Geistes, wihrend bei Laozi die Riickkehr
nur durch die negierende und entformende Funktion des Dao zustande
kommen kann. Deswegen realisiert sich die Konstruktion bei Cassirer
und bei Laozi auf zwei unterschiedlichen Wegen, d.h. bei Cassirer durch
die Position eines neuen Moments und bei Laozi durch die Negation
eines alten Moments.

3.2.2 Zwei unterschiedliche Dynamiken des Lebens bei Cassirer und
Laozi: die Kraft der Formung und die Kraft der Entformung

Wie oben erldutert wird, behaupten Cassirer und Laozi eine gemeinsame
Voraussetzung fiir die Konstruktion, nimlich die Uberwindung des
starren Seins. Beide behaupten, dass das von der traditionellen Metaphy-
sik festgesetze Sein dazu fithren kann, die Lebendigkeit zu zerstoren und
unlosbare Konflikte hervorzurufen. Nur durch die Befreiung von der

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag

Philipp Reclam jun.. S. 61.
2 Ebd,, S. 58.
98



Fessel des Seins kann man erst das echte Leben erhalten und kann die
wahre Welt sich darbieten. Ein lebendiger Prozess stellt den gemein-
samen Standort von Cassirer und Laozi dar. Aber woher kommt die
Dynamik des lebendigen Prozesses? Dafiir haben Cassirer und Laozi
unterschiedliche Antworte gegeben. Cassirers Meinung nach besteht die
Wesenheit des Lebens eben in den unendlichen Schopfungen des Subjekts,
d.h., das Leben besteht nur in der Form-Konstruktion. Aber Laozis Mei-
nung nach besteht das Leben im ewigen Prozess der Selbst-Negation,
ndmlich in der Negation der Selbst-behauptung und in der Riickkehr zur
Formlosigkeit, mit Laozis Formulierung der, riickkehr zum wesen®,
wobei ,,riickkehr zum wesen heilit ewigdauern®.! Draus ist es zu sehen,
dass die Kraft des Formens und die Kraft des Entformens fiir Cassirer und
Laozi die jeweilige Dynamik des Lebens sind. Eben wegen dieser
unterschiedlichen Dynamik présentiert sich die erfahrene Welt auch in
einem unterschiedlichen Aussehen. Die zwei Arten des Aussehens kann
man jeweils mit der Metapher von den ,,sich krduselnden Wellen* und
vom ,,stromenden Fluss* vergleichen.

3.2.2.1 Die Formung als die Dynamik des lebendigen Prozesses bei
Cassirer: eine Metapher von den ,,sich kriuselnden Wellen“
Cassirers Meinung nach kann die Lebendigkeit nur durch den unend-
lichen Formungsprozess bewahrt werden. Eine in der Geschichte geschaf-
fene Form muss eine modifizierbare Form sein, ndmlich immer wieder im
neuen Formungsprozess auf neue Sinnsgefiige verweisen, um ihre Leben-
digkeit zu bewahren. Und fiir jedes spezielle Individuum realisiert sich
auch sein Leben in diesem unendlichen Formungsprozess. Mit anderen
Worten, das Ich schafft die Formen und gleichzeitig kommt das Ich im
formenden Prozess eben erst zustande. Das Leben des Ich ist somit mit
dem formenden Prozess identisch. Deshalb prisentiert sich das Leben als
eine ununterbrochene Erweiterung von den Sinnsgefiigen, ganz dhnlich
wie die sich krduselnden Wellen. Die Metapher von den sich krduselnden
Wellen schliesst in sich drei Andeutungen:

Erstens gibt es beim formenden Prozess ein Zentrum. Dieses Zent-
rum ist eben der ,,Standort* des Subjekts, den Cassirer in seinen Werken

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 58.
99



vielmals erwihnt hat. “Die »Unterscheidung der Gegenden im Raume«
nimmt ithren Ausgang von dem Punkt, in welchem sich der Sprechende
selbst befindet, und sie dringt von hier aus in konzentrisch sich ausbrei-
tenden Kreisen zur Gliederung des objektiven Ganzen, des Systems und

Inbegriffs der Lagebestimmungen vor.“!

Wenn der Standpunkt ausge-
wiahlt und bestimmt wird, wird die Ganzheit des Sinnsgefiiges auch
entsprechend bestimmt. Folglich ist die Wahl einer bestimmten Perspek-
tive fiir Cassirer der entscheidenden Moment im formenden Prozess. Z. B.
bedeutet die Wahl der Perspektive des Ich die symbolische Funktion des
Ausdrucks, wahrend die Wahl der Perspektive des Es die Funktion der
Bedeutung bedeutet. Deshalb machen die verschiedenen Perspektiven des
Ich, Du und Es die drei Basisphdnomene aus. Alle anderen Schopfungen
erweitern sich rund um dieses Zentrum der Basisphdnomene.

Zweitens gilt die neue Schopfung nicht als die Aufthebung der vorher
vorhandenen Formen, sondern als die Erweiterung der vorherigen For-
men unter neuen Bedingungen. Die vorherigen Formen bewahren ihr Le-
ben nur durch diese Erweiterung. Die Wesenheit des unendlichen For-
mens besteht im ununterbrochenen Hinzufiigen des neuen Sinnsgefiiges.
Diese Erweiterung veranschaulicht sich am Beispiel der Sprache. ,,Die
bildende Kraft der Sprache gleicht nicht einem Strome, der an die vorhan-
denen und gegebenen Sprachformen wie an einen festen Wall anprallt
und sich an thm bricht — sondern sie durchflutet bestindig diese Formen
selbst und erhilt sie innerlich-beweglich.?

Dariiberhinaus hat Cassirer noch ein anderes Beispiel angefiihrt, um
diesen Erweiterungsmodus des Formens zu veranschaulichen, ndmlich
das Beispiel aus der Mathematik. Er hat gesagt, ,,auch die theoretische
Form erweist sich vielmehr als einer unbeschriankten Erweiterung fahig —
und dieser Verzicht auf ihre Endgiiltigkeit tut ihrer Allgemeingiiltigkeit in
keiner Weise Abbruch.® Z.B. kann der Begriff , natiirliche Zahl*“ sich

zum Begriff ,rationale Zahl* erweitern und diese Erweiterung bedeutet

' Ernst Cassirer (1923): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger
Ausgabe. Band 11. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.157.

2 Ernst Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. In: John Michael
Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer: Nachgelassene
Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.17.

3 Ebd., S.21.

100



nicht, dass die natiirliche Zahl ihre Allgemeingiiltigkeit verloren hat, son-
dern bedeutet, dass in den unterschiedlichen Sinnsgefiigen oder unter den
unterschiedlichen Bedingungen die natiirliche Zahl und die rationale Zahl
ihre jeweilige Allgemeingiiltigkeit behalten. Draus ist zu erschlieen, dass
die Erweiterung wesentlich eine andere unterscheidende Bestimmung der
Bedingung ist. ,,Die »Erweiterung«, die wir vollziehen, indem wir, iiber
das Gebiet der ,natiirlichen Zahlen‘ hinausgehend, das System der
,rationalen Zahlen‘ aufbauen, bedeutet, dal3 wir in die Gesamtheit dieser
Bedingungen eine bestimmte Unterscheidung einfiihren; ... Die Forde-
rung, dal} es zu jedem Element ein ,ndchstfolgendes® geben muss, ist im
Ganzen der rationalen Zahlen aufgegeben. In ihnen besitzen wir eine
,iberall-dichte* Menge, in der es weder ein erstes, noch ein letztes Glied
giebt und in der sich zwischen zwei noch so nahen Elementen immer
wieder andere, der Menge selbst angehorige Glieder angeben lassen.!
Zusammenfassend bedeutet jeder Formungsprozess fiir Cassirer ein
Bestimmen des Standpunktes und der Bedingungen. Das Bestimmen des
Standpunktes oder der Bedingung realisiert sich nicht durch die Negation
der alten Momente, sondern durch die Setzung neuer Momente. Mit ande-
ren Worten, der lebendige Prozess ist flir Cassirer eine Setzung(das Leben)
durch die Setzung(die Form), ein Plus-Prozess. Im Gegensatz dazu ist
dieser Prozess fiir Laozi eine Setzung(das Leben) durch die Negation (die
Formlosigkeit), ein Minus-Prozess, was im folgenden erldutert wird.

3.2.2.2 Die Entformung als die Dynamik des lebendigen Prozesses bei
Laozi: eine Metapher vom ,,stromenden Fluss*

Mit der Metapher vom ,,stromenden Fluss® ldsst sich der Lebensmodus
fiir Laozi veranschaulichen. Hier werden auch zwei Andeutungen einge-
schlossen, was mit den oben erwidhnten Andeutungen bei Cassirer ver-
gleichbar ist.

Erstens gibt es im lebendigen Prozess bei Laozi kein Zentrum. Im
Vergleich zu einer bestimmten Position des Subjekts bei Cassirer gibt es
fiir Laozi keine bestimmte Perspektive eines Subjekts. Jedes Bejahen
eines festen Standorts bedeutet ein Verlieren an Lebendigkeit. Dies ist

' Ernst Cassirer: Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis. In: Klaus Christian
Kohnke/John Michael Krois/Oswald Schwemmer (Hrsg., 1999): Ernst Cassirer:

Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.77.
101



ganz dhnlich wie das FlieBen des Wassers, dessen Leben eben in seinem
FlieBen durch alle Dinge ohne irgendeinen Halt auf einem festen Punkt
besteht. Deswegen stammt die Lebenskraft aller Dinge einschlielich des
Menschen aus der ununterbrochenen Befreiung vom bestimmten
Standpunkt oder von den bestimmten Perspektiven. Einen Zustand mit
dem bestimmten Standpunkt hat Laozi als den starren und harten Zustand
beschrieben, und einen Zustand ohne den bestimmten Standpunkt hat er
als den zarten und schwachen Zustand beschrieben. Und er behauptet,
dass der letztere Zustand, d. h. der zarte und schwache Zustand, der Fall
ist, in dem sich die Lebendigkeit bewahren kann. ,,so sind das starre und
harte gefdhrten des todes/ das zarte und schwache geféhrten des lebens*.!
Das Dao kann ewig dauern und das ewige Leben bewahren, eben weil es
von Natur aus ohne bestimmten Standpunkt und ohne bestimmte Pers-
pektive ist. Die Aussicht des Dao stellt ein Panorama dar. Ohne den
bestimmten Standpunkt betrachtet das Dao alles als gleichberechtigt.
,2himmel und erde kennen nicht giite/ wie die opferhunde aus stroh sind
fiir sie alle dinge/ die weisen kennen nicht giite/ wie die opferhunde aus
stroh sind fiir sie alle menschen‘.? Daraus ist zu sehen, dass der Mensch
den Zustand des Dao auch nachahmen muss, um sein Leben zu bewahren,
so wie sich ,,die weisen* bei Laozi verhalten.

Zweitens bedeutet die Negation des zuvor Vorhandenen das Ent-
stehen des Neuen, und das Entstehen des Neuen benoétigt die Negation
des Vorhandenen, d.h., der Prozess des Entformens gilt als der selbe
Prozess des Formens. Die Metapher des Flusses veranschaulicht diesen
zwei-seitigen Prozess. Der Fluss des Wassers kann zur Erosion eines
Steines flihren und gleichzeitig ist in diesem Prozess der Erosion die neue
Form des Steines entsprungen. Das FlieBen des Flusses stellt einen
solchen Prozess dar, in welchem sich Etwas verringert und gleichzeitig
Etwas als sein Gegenteil vermehrt. Die Bewegung des Dao ist eben
diesem FlieBen des Flusses vergleichbar, ndmlich ein und derselbe
Prozess des Verringerns und des Vermehrens. ,,gleicht nicht das Dau des
himmels/ dem spannen des bogens? / das hohe wird herabgedriickt/ das
tiefe wird gehoben/ vom tiberflul wird abgekargt/ das karge aufgewogen/

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 97.

2 Ebd., S. 53.

102



das Dau des himmels nimmt vom tiberfluf3/ das karge aufzuwiegen®.!

Es scheint, dass ein Wechselspiel zwischen beiden gegensitzlichen
Polen die Dynamik der Bewegung ausmacht, tatsdchlich konnen die
Gegensitze nur durch eine entformende und negierende Kraft zustande
kommen. Das heif}t, es gibt keine gegebenen Gegensétze, es gibt nur eine
entformende Kraft, unter deren Wirkung die verschiedenden Gegensétze
erst entstehen. Der Pluspol und der Minuspol sind nur die zwei Seiten des
selben entformenden Prozesses. Wie der Fluss alle Dinge durchfliefen
und nicht an irgendeinem Punkt anhalten will, will die entformende Kraft
des Dao alle Formen auf die Leere reduzieren. Die positiven und die
negativen Momente, ndmlich die verringerten Momente und die vermehr-
ten Momente, die in diesem entformenden Prozess aufgetreten sind, sind
nur die momentanen Formen, die eben die Wirkungen der entformenden
Kraft prasentieren. Deshalb kann man sagen, dass die Bewegung des Dao
eine lineare Richtung von der Form zur Leere hat und die stetige
Negation des vorherigen Moments darstellt. Folglich bewahrt sich das
Leben der Form bei Laozi nicht durch ihre Selbst-Erweiterung in einer
anderen Form wie bei Cassirer, sondern durch ihre Selbst-Negation.
Diese Dialektik von Setzung und Negation veranschaulicht sich an
mehreren Stellen im Buch Laozis: ,,so stellt der weise sein selbst zuriick/
und ist den anderen voraus/ wahrt nicht sein selbst/ und es bleibt thm
bewahrt*.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass bei Laozi die zwei Merkmale
des Entformens als die Lebens-Dynamik durch die Metapher des Flusses
gezeigt worden ist, nimlich durch das Fehlen eines bestimmten Standorts
und die lineare Bewegung der Selbst-Negation. Im Vergleich dazu, wer-
den bei Cassirer die zwei Merkmale des Formens als die Lebens-
Dynamik durch die Metaper der sich krduselnden Wellen gezeigt, d. h.,
ein bestimmter Standort gilt als das Zentrum und die mehrdimensionale
Bewegung bewirkt die Selbst-Erweiterung.

3.3 Das Lernen und das Vergessen als die praktische Verwirkli-
chungsweise des lebendigen Prozesses bei Cassirer und bei Laozi

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 98.
2 Ebd., S. 53.

103



Oben haben wir theoretisch ausgefiihrt, dass die Einheit der Vielfaltig-
keiten der erfahrenden Welt nicht nur fiir Cassirer sondern auch fiir Laozi
in einem gemeinsamen Prozess liegt, ndmlich einem lebendigen Prozess.
Doch gilt dieser fiir Cassirer als ein lebendiger Prozess der Formung,
wiahrend dieser Prozess fiir Laozi ein lebendiger Prozess der Entformung
ist. Die Formung und die Entformung sind die von Cassirer und Laozi
angenommenen unterschiedlichen Weisen, durch die sich die Welt von
der Fessel des starren Seins befreit und die Philosophie aus dem
traditionellen metaphysischen Dilemma herauskommt. Deswegen liegt
das Wesen der Formung und der Entformung ganz genau im Erhalten des
lebendigen Prozesses, ndmlich der Riickkehr vom Sein zur Funktion der
Formung oder der Entformung. Aber wie kann man sich immer in einem
lebendigen Prozess befinden und nicht in ein starres Sein geraten? Mit
anderen Worten, wie kann sich das Erhalten der Formung oder der
Entformung im praktischen Sinne verwirklichen? Diese Verwirklichungs-
weise bietet sich bei Cassirer und Laozi ganz gegensitzlich dar, ndmlich
bei Cassirer durch die Weise des Lernens und bei Laozi durch die Weise
des Vergessens.

3.3.1 Das Lernen als die Verwirklichungsweise der Riickkehr vom
Sein zum Prozess bei Cassirer

Cassirer hat das Beispiel von den grofen Werken in der Geschichte
angefiihrt, um die Riickkehr vom Sein zur Funktion zu veranschaulichen.
,,Bs (das Werk) wird zum Vermittler zwischen Ich und Du, nicht indem es
einen fertigen Gehalt von dem einen auf das andere iibertridgt, sondern
indem sich an der Téatigkeit des einen die des anderen entziindet. Und
hieraus erkennt man auch, warum die wahrhaft groen Werke der Kultur
uns niemals als etwas schlechthin Starres, Verfestigtes gegeniiberstehen,
das in dieser Starrheit die freie Bewegung des Geistes einengt und hemmt.
Ihr Gehalt besteht fiir uns nur dadurch, dal es stindig von neuem
angeeignet und dadurch stets aufs neue geschaffen wird.“! Daraus ist zu
sehen, dass das Leben des Werkes nicht in seinem fertigen Gehalt liegt,
sondern nur in der standigen Erneuerung seines Gehalts durch die Tétig-
keit der Aneignung. Die auf dem Papier stechenden Worter konnen viel-

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 111.
104



leicht unveranderlich bleiben, doch bietet sich der Gehalt immer wieder
verschieden dar in den verschiedenen Verstdndnissen der Leser und ganz
genau in diesen verschiedenen Interpretationen der Leser ist das Leben
des Werkes erhalten worden.

Man kann sagen, dass ein Werk aus der schaffenden Tétigkeit eines
Subjekts stammt und sich sein Leben durch die aneignende Tétigkeit
eines anderen Subjekts bewahren 1d6t. Deswegen bewahrt sich das Leben
von Anfang an nur in der funktionierenden Tétigkeit, nicht im starren
Sein. Die Titigkeit des Schaffens und der Aneignung gilt als solche
Tatigkeit, die die Wirkung ausiibt, den Zustand vom Sein zur Funktion
zuriickzufiihren. Und Cassirers Meinung nach basiert das Schaffen wie-
der auf der Aneignung, weil das neue Schaffen als die Erweiterung des
Vorherigen gilt und folglich eine Aneignung des Vorherigen voraussetzt.
Deshalb macht die Tatigkeit der Aneignung fiir Cassirer die wesentliche
Weise aus, durch die sich die Ewigkeit des Lebens verwirklicht.

Diese Tatigkeit der Aneignung bedeutet fiir Cassirer ein aktives
Verstindnis von Etwas, nicht ein passives Ubertragen von Etwas. ,,Denn
am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in dessen beharrender
Existenz der schopferische ProzeB erstarrt, sondern das »Du«, das andere
Subjekt, das dieses Werk empfingt, um es in sein eigenes Leben einzu-
beziehen und es damit wieder in das Medium zuriickzuverwandeln, dem

131

es urspriinglich entstammt.*' Daraus ist zu erschlieBen, dass das Wesen
der Aneignung in diesem ,In-das-Medium-Zuriickzuverwandeln® liegt.
Deswegen ist die Aneignung wesentlich ein Prozess der Vermittlung: ,,das
Sich-Mitteilen verlangt eine Gemeinschaft in bestimmten Prozessen,
nicht in der bloBen Gleichheit von Produkten.“? Eben im Prozess der An-
eignung 148t sich die Inspiration des Lerners entziinden, wie es im oben
erwahnten Zitat gesagt hat: ,,Es (das Werk) wird zum Vermittler zwischen
Ich und Du, nicht indem es einen fertigen Gehalt von dem einen auf das
andere iibertragt, sondern indem sich an der Tétigkeit des einen die des
anderen entziindet.*

Nicht nur das Leben des Werkes sondern auch das Leben des

! Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 110.
2 Ebd., S. 108-109.
3 Ebd,, S. 111.
105



Subjekts verwirklicht sich in der Tatigkeit der Aneignung. Es sieht aus,
dass das ,,Ich* etwas lernt, aber tatsachlich ist es, dass das ,,Ich* im Pro-
zess des Lernens erst entstanden ist. ,,Wir fanden, dal3 die Scheidung zwi-
schen »Ich« und »Du«, und ebenso die Scheidung zwischen »Ich« und
»Welt«, den Zielpunkt, nicht den Ausgangspunkt des geistigen Lebens
bildet.“! Das heift, die Scheidung zwischen Ich und Welt, zwischen Ich
und Du veranschaulicht sich nur im als Resultat angesehenen Produkt,
nicht im Prozess der Produktion. Im Prozess der Produktion, der durch
die geistige Tatigkeit der Aneignung erreicht wird, ist die Scheidung
zwischen Ich und Welt, zwischen Ich und Du verschwunden und alles
verschmilzt zu einer Einheit. Wir haben auch oft im tiglichen Leben das
Gefiihl, dass wir beim Lernen mit den gelernten Gehalte verschmolzen
sind.

Kurz gesagt, das Leben bewahrt sich und durch die Tétigkeit der
Aneignung, ndamlich eben im Prozess des Lernens, lat sich auch die
Frage der Einheit 16sen. Im Vergleich dazu hat Laozi eine gegensitzliche
These aufgestellt, wonach sich das Leben nicht im Prozess des Lernens,
sondern im Prozess des Verlernens verwirklicht und so die Einheit
erreicht wird.

3.3.2 Das Verlernen als die Verwirklichungsweise der Riickkehr vom
Sein zum Prozess bei Laozi

Das Buch von Laozi beinhaltet zwei Hauptteile: einerseits hat Laozi im
Buch beschrieben, was das Dao ist und wie sich das Dao verhilt; anderer-
seits hat er erklért, wie sich ein Mensch verhalten soll, wenn er das Dao
erkennen und durchfiihren mochte. Laozi hat den Begriff ,,der Wei-
se* aufgestellt, um den Menschen zu benennen, der sich dem Dao widmet.
Und im Buch von Laozi gibt es an vielen Stellen Beschreibungen des
Verhaltens des Weisen. Z. B. im Kapitel 2: ,,darum tut der weise ohne
taten/ bringt belehrung ohne worte*, im Kapitel 3: ,, so herrscht der weise:
das herz leeren/ den bauch fiillen/ stirken die knochen/ schwichen den
willen/ immer 14Bt er das volk ohne wissen und begierde®, im Kapitle 5:
,,die weisen kennen nicht giite/ wie die opferhunde aus stroh sind fiir sie
alle menschen®, im Kapitel 7: ,,so stellt der weise sein selbst zuriick/ und

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 107.
106



ist den anderen voraus/ wahrt nicht sein selbst/ und es bleibt ihm bewahrt/
denn ohne eigensucht/ vollendet er das eigene*, u.s.w.. Daraus konnen
wir sehen, dass sich der Weise ganz dhnlich verhilt wie die Bewegung
des Dao. Er besitzt keinen starren Standort, sogar einen ohne Selbst, er
wird nimmer bei einer bestimmten Tat oder einem bestimmten Wort ver-
weilen. Er hat die Fahigkeit, die Riickkehr vom Sein zum Nichtsein zu
realisieren, wie sich das Dao bewegt: ,,zuriickziehn nach getanem werk/
so ist das Dau des himmels*.!

Wie kann man diese Fihigkeit des Zuriickziehens vom Sein zum
Nichtsein erhalten? Laozis Meinung nach muss man einen anderen Weg
als den Weg des Lernens betreten, namlich den Weg des Verlernens als
den Gegensatz des Lernens. ,,wer dem lernen ergeben, gewinnt tiglich/
wer dem Dau ergeben, verliert tiglich/ verlierend, verlernend gelangt er/
mahlich dahin, nicht mehr titig zu sein“.> Durch das allméhliche Ver-
lernen und Vergessen wird das Subjekt endlich einen Zustand erreichen,
in dem das Subjekt nichts tut und auch seines Selbst vergisst. Das Subjekt
in diesem Zustand stellt eine leere Subjektivitit dar, die hochst leer und
ruhig ist. Dadurch 148t sich das Wesen des Dao ,,erschauen®, nimlich die
ewige Lebendigkeit in der Leere. Das heif}t, aus einer leeren Perspektive
die Leere des Dao zu erschauen. Die Weise des Erschauens ist eben die
Weise, durch die allein man das Dao erkennen kann. Man muss den
Zustand der leeren Subjektivitdt erreichen, um das Dao zu erschauen.
,erreiche den gipfel der leere/ bewahre die fiille der ruhe/ und alle dinge
werden gedeihen/ so kann ich ihre riickkehr erschauen®.?

Wenn man den Zustand der leeren Subjektivitit erreicht, dann kann
man die wesentliche Dynamik des Dao erschauen und folglich auch die
Prinzipien aller Dinge erkennen. Deshalb braucht man nicht mehr neues
Wissen zu lernen, um die Wahrheit zu erhalten, sondern man soll das
Erlernte vergessen, um den Zustand der leeren Subjektivitit zu erreichen.
Es ist ein Prozess in der Minus-Richtung, nicht ein Prozess in der Plus-
Richtung, das Dao zu praktizieren. In diesem Sinne hat Laozi im Kapitel
47 seines Buches den extremen Erkenntnis-Zustand des Weisen beschrie-

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 54.
2 Ebd., S. 78.
3 Ebd,, S. 58.
107



ben: ,,nicht aus dem hause gehn/ doch alles wissen/ nicht aus dem fenster
blicken/ und doch das Dau des himmels sehn/ je weiter hinaus man geht/
desto weniger weill man/ darum geht der weise nicht hinaus/ und weil3
doch/ blickt nicht hin/ und kann doch der dinge namen nennen/ handelt
nicht/ und vollendet doch®.!

Daraus ist zu ersehen, dass das wichtigste Moment der Riickkehr
vom Sein zur Funktion im ,,Selbstvergessen® liegt, nicht nur fiir Laozi,
sondern auch fiir Cassirer. Das Selbstvergessen bei Cassirer deutet auf die
Einheit von Subjekt und Objekt im lernenden und schépfenden Prozess
hin: ,,Die organische Einheit und der organische Zusammenhang stellt
sich wieder ein und stellt sich wieder her, sofern der Mensch mit dem
Werkzeug, das er gebraucht, mehr und mehr »verwéchst«; sofern er es
nicht lediglich als ein bloB Materielles, als ein Ding- und Stoffhaftes an-
sieht, sondern sich in den Mittelpunkt seiner Funktion versetzt und sich,
kraft dieser Verlegung des Schwerpunkts, mit ihm gewissermallen soli-
darisch fiihlt. Dieses Gefiihl der Solidaritit ist es, was den echten Hand-
werker beseelt“.? Unterschiedlich ist nur, dass fiir Cassirer dieses Selbst-
vergessen im lernenden oder schopferischen Prozess erreicht wird, wéh-
rend fiir Laozi dieses Selbsvergessen durch das allmdhliche Verlernen
erreicht wird.

Zusammenfassend 1aBt sich sagen, dass in diesem Kapitel die Ausein-
andersetzung Cassirers und Laozis mit der Einheit-Frage erlautert wird.
Sie beide streben nach der Einheit der vielféltigen Welt und haben die
Einheit in einem Prozess gesucht. Dieser Prozess ist fiir Cassirer der
lebendige Prozess der Formung, wihrend er fiir Laozi der lebendige
Prozess der Entformung ist. Entsprechend haben Cassirer und Laozi
jeweils eine unterschiedliche praktische Weise aufgestellt, um den
lebendigen Prozess zu bewahren, ndmlich die Weise durch das Lernen
oder durch das Verlernen. Dieses unterschiedliche Verstindnis im episte-
mologischen Sinne wird auch ihr Verstindnis im ethischen Sinne
beeinflussen. Das unterschiedliche Verstindnis der Wertfrage von Cassi-

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 77.

2 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
171.

108



rer und Laozi wird im nichsten Kapitel erlautert werden.

109



110



Kapitel 4: Die Freiheit durch Tun und Nichts-Tun: die positive und
negative Bewertung der Kultur bei Cassirer und Laozi

In den letzten zwei Kapiteln haben wir schon erldutert, wie Cassirer und
Laozi auf unterschiedliche Weise die Vielféltigkeit und die Einheit der
Welt erkldren. Cassirer behauptet, dass die Vielfaltigkeit der Welt in der
Pluralitidt der symbolischen Formen und die Einheit der symbolischen
Formen in der Lebendigkeit des formenden Prozesses liegen. Im
Vergleich dazu behauptet Laozi, dass die Vielfiltigkeit der Welt in der
linearen Entwicklung der Selbst-Negation und die Einheit im ewigen
Leben der Entformungskraft des Dao zu finden sind. Diese unterschied-
liche Weltanschauung beeinflusst auch ihre jeweilige Wertanschauung,
ndmlich die Bewertung der symbolischen Formen als der Kultur. Cassi-
rers Meinung nach soll die Seinfrage der Wertfrage vorangehen, wie er
tiber die Technik als eine symbolische Form geschrieben hat: ,,Die Be-
stimmung des »Seins« und »Soseins«, die Anschauung dessen, was die
Technik ist, mu8 dem Urteil tiber ihren Wert vorangehen.“! Das heifit,
dass wir erst auf die Bewertung der Kultur eingehen kénnen, nachdem
wir danach geforscht haben, was die Kultur ist. Und jetzt ist auf die
ethische Ebene zu sprechen zu kommen, nachdem wir uns in den letzten
zwel Kapiteln mit der Seinsfrage auseinandergesetzt hatten, um ein
ethisches Urteil tiber die Kultur zu fdllen. Nicht nur die Erkenntnis, son-
dern auch die Bewertung, stellt die Aufgabe der Philosophie dar, wie
Cassirer selbst gesagt hat: ,,Auch die Philosophie steht freilich den Inhal-
ten der geistigen Kultur nicht nur betrachtend und priifend, sondern rich-
tend gegeniiber. Sie will nicht lediglich erkennen, sondern sie darf und
mulf} anerkennen und verwerfen, beurteilen und werten, entscheiden und
richten.*

Die Bewertung der Kultur stellt nicht nur die immanente Anfor-
derung der Theorie dar, sondern auch die notige Aufgabe im praktischen
Sinne. Die Zeiten, in denen Cassirer und Laozi gelebt haben, sind in dem
Sinne gleichartig, dass die gesellschaftliche Ordnung ins Chaos geraten

! Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
147.

2 Ebd,, S. 147.
11



ist! und folglich die menschlichen Schopfungen, ndmlich die Kultur, von
den Gelehrten heftig kritisiert worden sind. Deshalb es ist flir sie beide
unausweichlich, aufler nach dem Sinn auch nach dem Wert der Kultur zu
fragen und die ethische Bedeutung der Kultur zu beurteilen. Sie sind
beide vor der gleichen Aufgabe gestanden, und doch zu einem ganz
gegensitzlichen Schluss gekommen. In diesem Kapitel wird es erldutert,
wie sie schrittweise dazu gekommen sind.

4.1 Die Kritik an der Kultur in den jeweiligen Zeiten von Cassirer
und Laozi

Laozi lebte in einer uralten Zeit vor mehr als zwei tausend Jahren, wih-
rend Cassirer in einer Zeit vor nicht mehr als zwei hundert Jahren lebte.
Es scheint so, dass beide Zeiten unvergleichbar sind. Doch présentiert
sich in den zwei Zeitrdumen ein dhnliches Merkmal, ndmlich eine Zeit in
der Krise. Die gesellschaftliche Ordung ging in den zwei Zeiten ins
Chaos und folglich begannen die besten Kopfe ihrer jeweiligen Zeiten an
den Leistungen der Kultur zu zweifeln und tiber den Wert der Kultur zu
reflektieren. Die Reflexion iiber die Kultur hat die heftige Kritik daran
hervorgerufen. In ihren jeweiligen Werken haben Cassirer und Laozi auch
die hauptsdchlichen kritischen Meinungen angegeben. Jetzt lassen wir
uns zuerst mal sehen, wie solche kritischen Meinungen argumentieren.

4.1.1 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des
Eudaemonismus: der Verzicht auf das menschliche Gliick

Die eine Kritik an der Kultur kommt aus ihrer negativen Auswirkung auf
das menschliche Gliick. Wenn man im ethischen Sinne die Gliickseligkeit
als das Ziel setzt, dann kann die Kultur nicht dazu beitragen, sondern
verhindert es, das Ziel zu erreichen. Diese Meinung ist nicht nur von den
morgenldandischen Kulurkritikern wie den Zeitgenossen von Laozi,
sondern auch von den abendlidndischen Kulturkritikern wie den Zeitge-
nossen von Cassirer gedullert worden. Cassirer hat in seinem Werk die
Kulturkritik von Rousseau so zitiert: ,,Mitten in der Aufkldrungszeit er-
hebt Rousseau seine flammende Anklagerede gegen die ,Kiinste und

! Bei Cassirer war es die Zeit des Weltkrieges, wihrend bei Laozi es die Zeit des
Friihling-Herbsts in der chinesischen Geschichte war, in der viele Kriege zwischen

verschiedenen Firsten ausbrachen.
112



Wissenschaften‘. Sie haben den Menschen in sittlicher Hinsicht entnervt
und verweichlicht, und sie haben in physischer Hinsicht seine Bediirf-
nisse nicht befriedigt, sondern statt dessen tausend unstillbare Triebe in
ihm erregt.“! Das heift, die menschlichen Schopfungen wie die ,,Kiinste
und Wissenschften vermehren das gliickliche Gefiihl des Menschen
nicht, sondern bringen vielmehr die Menschen ins Ungliick. Die kultu-
rellen Tatigkeiten konnen dem Menschen nicht die seelische Ruhe brin-
gen, sondern versetzen den Menschen in die Unruhe.

Diese Kritik ist besonders heftig an der Technik als einer kulturellen
Form geiibt worden. ,,Fiir jene skeptische und negative Kulturkritik, wie
siec im 18. Jahrhundert mit Rousseau einsetzt, scheint es kein gewich-
tigeres Zeugnis, keinen stirkeren Beleg geben zu konnen als die Entwick-
lung der modernen Technik.“? Die groBe Entwicklung der modernen
Technik hat nicht nur auf die méchtige Kraft des kulturellen Schaffens
hingewiesen, sondern auch vielmehr den Zweifel an der Nachwirkung der
Kultur erregt. Die damaligen Kulturkritiker haben bemerkt, dass, obwohl
sich die von der modernen Maschine dank der technischen Entwicklung
hergestellten Produkte immer mehr héufen, sie dem Menschen das Gliick
nicht bringen konnen, sondern vielmehr das Ungliick bringen. Das von
der technischen Entwicklung verursachte gesellschaftliche Problem liegt
darin, dass sie die unendliche Begierde erregen wird: ,Jedes gestillte
Bediirfnis dient nur dazu, in gesteigertem Malle neue Bediirfnisse hervor-
zutreiben — und aus diesem Kreislauf ist fiir den, der einmal in ihn einge-
gangen ist, kein Entrinnen.*

Laozi hat in seinem Buch die dhnliche Meinung geduBert: ,,farben-
pracht blendet das auge/ klangreichtum betidubt das ohr/ feinschmeckerei
verdirbt den geschmack/ hetzen und jagen verwirren das herz“.* Was
Laozi damit dullern mochte, stellt den schidigenden Einfluss der kultu-
rellen Tétigkeit auf den ruhigen Naturzustand des Menschen dar. Die

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 103.
2 Emnst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
180.
> Ebd,, S. 181.
4 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 56.

113



Uberfliissigkeit der kulturellen Produkte kann die innere Ruhe des
Menschen zerstoren und ithn ins Ungliick versetzen.

Eigentlich ist die Ansicht seit langem in der philosophischen Ge-
schichte vorhanden gewesen, wonach die menschliche Geschichte
niemals eine gliickliche Geschichte ist. Wie Cassirer sich auf Hegel
berufen hat: ,,Hegel hat von der Weltgeschichte gesagt, dass sie nicht die
Stitte des Gliickes sei; die friedlichen und gliicklichen Perioden seien
leere Blitter im Buche der Geschichte.“! Es sieht aus, als ob die Mensch-
heit ihren gliicklichen Naturzustand verloren hat, wenn sie damit an-
gefangen hat, zu versuchen, mit ihrer kulturellen Tatigkeit die Welt
umzugestalten. Deshalb ist die Kultur, weil sie die Gliickseligkeit der
Menschheit zerstort hat, mit vielen heftigen Kritiken konfrontiert worden
nicht nur im Abendland sondern auch im Morgenland.

4.1.2 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive der deonto-
logischen Ethik: das Dilemma der kulturellen Logik

Was den Mal3stab des ethischen Urteils iiber die Kultur betrifft, ist sich
Cassirer mit Kant einig. Sie beide haben behauptet, dass das Urteil iiber
die Kultur nicht an einem &uBerlichen Kritertum gefillt werden soll,
sondern an ihrer inneren Logik. Cassirer hat die Technik als das Beispiel
angefiihrt und betont: ,,Und doch kann das eigentliche Urteil iiber sie
(Technik) nur aus ihr selbst, nur aus der Einsicht in das ihr innewohnende
immanente Gesetz gewonnen werden.“? Er hat diese Meinung in seinem
Text Zur Logik der Kulturwissenschaften wieder mal geduBert: ,,Der
wahre Wert liegt nicht in den Gitern, die der Mensch als ein Geschenk
der Natur und der Vorsehung empfangt. Er liegt allein in seinem eigenen
Tun und in dem, wozu er sich durch dieses Tun macht.*> Deshalb hilt
Cassirer die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des Eudaemonismus
fiir eine das richtige Ziel verfehlende Kritik, weil sie die richtige Schwé-
che der Kultur selbst vernachldssigt hat und nur die negativen Leistungen

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 103.

2 Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
147.

3 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 104.

114



der Kultur beachtet hat. Wie er gesagt hat, liegt das Problem in Folgen-
dem: ,,Der Frage nach dem Kulturgehalt schob sich die nach ihrer Leis-

131

tung unter.“! Was auch immer es ist, sei es die ,,Gliickseligkeit®, sei es
die ,,Vollkommenheit*“ der Menschheit, wie Rousseau sie aufgestellt hat,?
es kann nicht als der Mal3stab der Kulturkritik gelten.

Wenn das Urteil uber die Kultur nur ,,aus der Einsicht in das ihr
innewohnende immanente Gesetz gewonnen werden* kann, worin besteht
dann das immanente Gesetz, was sind der ,,Gestaltungswille* und die
,(Gestaltungskraft der Kultur? Cassirer hat die Fragen wie folgt beant-
wortet: ,,Nicht die Gliickseligkeit, sondern die ,Gliickwiirdigkeit® ist das,
was die Kultur dem Menschen verspricht und was sie ihm allein geben
kann. Thr Ziel ist nicht die Verwirklichung des Gliickes auf Erden, son-
dern die Verwirklichung der Freiheit, der echten Autonomie, die nicht die
technische Herrschaft des Menschen {iiber die Natur, sondern die
moralische Herrschaft iiber sich selbst bedeutet.® Daraus ist zu ersehen,
dass der von Cassirer aufgenommene Mallstab des kulturellen Urteils
nicht die gliickliche oder bose Leistung der Kultur ist, sondern ihr eigenes
Versprechen. Das Urteil iiber die Kultur ist davon abhédngig, ob sie ihr
eigenes Versprechen erfiillen kann.

Offensichtlich gehort dieser Maf3stab zu einer deontologischen Ethik,
die von Kant aufgestellt worden ist. Denn Kants Meinung nach lautet das
Kriterium, nach dem sich etwas ethisch beurteilen 143t, nicht seine Ziele
oder seine Ergebnis, sondern seine Pflicht, sich so zu handeln. ,,Pflicht ist
Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fiirs Gesetz.“* Wenn man
beurteilt, dass eine Handlung ihren moralischen Wert hat, bedeutet das,
dass diese Handlung aus Pflicht ausgefiihrt werden muss. Und zwar hat
diese Handlung ,,die allgemeine GesetzmafBigkeit*.’ Beispielsweise soll
man sein Versprechen aus Pflicht erfiillen, weil es ein allgemeines Gesetz
ist, nicht zu liigen. Hier hat Cassirer besonders das Versprechen der

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
S.146.

2 Ebd,, S. 146.

3 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 104.

* Immanuel Kant (1947): Gundlegung zur Metaphysik der Sitten. Leipzig: Verlag von
Felix Meiner. S. 18, [400.20].

5 Ebd., S. 20, [402].
115



Kultur betont, um die Kultur zu beurteilen nach dem Kriterium, dass sie
thr Versprechen erfiillt hat oder nicht. Dieses Kriterium der Beurteilung
gehort zu einer Perspektive der deontologischen Ethik.

Wenn wir nach diesem deontologischen Mallstab die Kultur beur-
teilen, dann wird eine neue Frage entstehen. Das heilit, ist das Ziel, das
die Kultur sich gesetzt hat, wirklich durch das kulturelle Tun erreicht
worden? Hat die Kultur tatséchlich ihr eigenes Versprechen erfiillt? ,,Ein
anderer und ein viel tieferer Widerstreit scheint sich zu ergeben, wenn
man das neue Ziel ins Auge faBit, das hier der Kultur gestellt wird. Kann
sie dieses Ziel wirklich erreichen? Ist es sicher, dall der Mensch in der
Kultur und durch sie die Erfiillung seines eigentlichen ,intelligib-
len* Wesens finden kann, dass er hier zwar nicht zur Befriedigung all
seiner Wiinsche, wohl aber zur Entwicklung all seiner geistigen Kréfte
und Anlagen gelangen wird?!

Die Antwort von Georg Simmel war negativ. Er hat behauptet, dass
die Entwicklung der Kultur ihr anfingliches Versprechen nicht erfiillt hat,
namlich die Freiheit und die Autonomie des Menschen zu verwirklichen,
sondern vielmehr im Gegenteil den Menschen beschwert und den
Menschen in eine harte Schale versetzt hat. Simmels Meinung nach stellt
die Kultur wegen der ,,dialektischen Struktur des KulturbewuBtseins* ei-
ne unldsliche Tragddie dar. Die Ursache davon liegt in Folgendem: ,,.Der
Fortschritt der Kultur beschenkt die Menschheit mit immer neuen Gaben;
aber das einzelne Subjekt sieht sich vom Genuf3 derselben mehr und mehr
ausgeschlossen.“? Einerseits sind die kulturellen Schopfungen an Zahl
gewachsen, andererseits kann das einzelne Subjekt immer mehr solche
Schopfungen nicht begreifen oder benutzen. Zwischen der Bereicherung
der kulturellen Welt und der Ohnmacht des einzelnen Subjekts ist ein
Konflikt entstanden. Das heif3t, ,,dall die scheinbare Verinnerlichung, die
die Kultur uns verspricht, stets mit einer Art von Selbst=Entiuflerung ein-
hergeht. Zwischen ,Seele‘ und ,Welt* besteht ein stetes Spannungs-
verhéltnis, das zuletzt zu einem schlechthin antithetischen Verhéltnis zu

3

werden droht. Die hier benutzte Formulierung ,,Selbst=Entdufle-

! Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 104.

2 Ebd., S. 105.

> Ebd,, S. 105.

116



rung® hat auf das Phinomen hingewiesen, dass sich die Schopfung des
einzelnen Subjekts ins objektive Geschaffene verwandelt hat und um-
gekehrt das Objektive wieder das einzelne Subjekt erdriickt hat. ,,Die
Giiter, die sie (Kultur) schafft, ...... Sie werden zu einem Blo3=Objektiven,
zu einem Dinglich=Vorhandenen und =Gegebenen, das sich aber vom Ich
nicht mehr fassen und umfassen 146t. Unter ihrer Mannigfaltigkeit und
unter ihrem stindig zunehmenden Gewicht sieht sich das Ich erdriickt.*!

Wie Cassirer gesagt hat, erhofft sich der Mensch eine echte Auto-
nomie mittels der Kultur. Das heifit, er kann mittels der Kultur selbst-
standig die Entscheidung treffen und folglich ,,die moralische Herrschaft
iiber sich selbst* verwirklichen, wie oben zitiert worden ist. Doch scheint
die Tatsache umgekehrt zu sein. Simmels Meinung nach macht die
objektivierte Kultur ein Gefiangnis des einzelnen Menschen aus, so dass
sie ,,die reine Selbsttitigkeit des Ich bedroht und unterdriickt, statt sie zu
erhbhen und zu steigern“.? Mit anderen Worten: , Fiir die Einzelseele
mulf} alles, was sie nicht mehr mit sich selbst erfiillen kann, zur harten
Schale werden. Diese Schale legt sich immer dichter um sie herum und
148t sich immer weniger sprengen.® Offensichtlich ldsst sich die Freiheit
des Menschen mit der kulturellen Entwicklung nicht verwirklichen,
sondern wird geopfert.

Diese Kritik an der Kultur ist noch tédlicher als die Kritik aus der
Perspektive des Eudaemonismus. Hier konnen wir uns auf Cassirers
Worte berufen: ,,Das Leiden, an dem alle menschliche Kultur krankt,
erscheint in dieser Darstellung noch weit tiefer und hoffnungsloser, als
es in der Schilderung Rousseaus erschien.“t Diese Krankheit der Kultur
gilt als unheilbar, denn sie entstammt ihrem eigenen Wesen. Darum hat
doch Simmel geschrieben, ,,dall die gegen ein Wesen gerichteten vernich-
tenden Krifte aus den tiefsten Schichten eben dieses Wesens selbst
entspringen; dal} sich mit seiner Zerstorung ein Schicksal vollzieht, das in
ithm selbst angelegt und sozusagen die logische Entwicklung eben der

Struktur ist, mit der das Wesen seine eigene Positivitéit aufgebaut hat.*

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 105.
2 Ebd., S. 104-105.
> Ebd., S. 105.
4 Ebd., S. 106.
5 Georg Simmel (1911): Der Begriff und die Tragodie der Kultur. In: Riidiger
117



Die Technik als ein Beispiel der kulturellen Form steht vor der
heftigen Kritik nicht nur aus der oben erwéahnten Perspektive des Eudae-
monismus, sondern auch aus der deontologischen Perspektive. Das heif3t,
dass die Entwicklung der Technik nicht nur die Gliickseligkeit des Men-
schen zerstort, sondern auch die Freiheit des Menschen gefesselt hat.
,,Hat nicht diese Entwicklung, unter der VerheiBung und dem lockenden
Gaukelbild der Freiheit, den Menschen immer unaufhaltsamer in Unfrei-
heit und Sklaverei verstrickt? Hat sie nicht, indem sie ihn von der Bin-
dung an die Natur I6ste, seine soziale Gebundenheit bis zum Unertrag-
lichen gesteigert? Gerade diejenigen Denker, die mit den Grundprob-
lemen der Technik am tiefsten gerungen haben, haben immer wieder
dieses sittliche Verdammungsurteil tiber sie geféllt.“! Scheinbar hat die
Kultur ,,die moralische Herrschaft liber sich selbst™ versprochen, doch
tatsdchlich hat sie das gesellschaftliche Chaos verursacht, denn das
Individuum kann mit der kulturellen Entwicklung immer mehr sich nicht
mehr selbststindig entscheiden.

Laozi, der in der alten Zeit im fernen Osten lebte, hat die Kritik am
kulturellen Tun auch aus dieser Perspektive geiibt. Er hat das
gesellschaftliche Chaos seiner Zeit wahrgenommen und behauptet, dass
dieses Chaos sich der negativen Einwirkung des tiberfliissigen kulturellen
Tuns verdanken soll. In seinen Augen hat das kulturelle Tun nicht nur
nicht die Ordnung der Gesellschaft gebracht, sondern vielmehr das
gesellschaftliche Chaos verursacht. ,,Je geschickter die menschen/ um so
mehr seltene waren/ je mehr gesetze/ um so mehr diebe und riduber“.? In
diesem Zitat hat Laozi zwei kulturelle Formen analysiert, wenn wir dies
im Rahmen der symbolischen Formen Cassirers verstehen. Eine Form ist
die Technik und die andere ist die Politik. ,Je geschickter die men-
schen bedeutet die Entwicklung der Technik. Laozis Meinung nach sind
so viele tiberfliissige Produkte hergestellt worden, dass sie fiir uns
unbenutzbar geworden sind. Folglich kann der Mensch die Produkte nicht

Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel. Aufsditze und
Abhandlungen 1909-1918. Band 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. S. 219.

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
S.180.

2 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 86.

118



benutzen, vielmehr wird der Mensch von den Produkten beherrscht.
Diese Kritik scheint dhnlich wie Simmels Kritik an der Kultur zu sein.
Was den politischen Bereich betrifft, bedeutet ,,je mehr gesetze* die
Entwicklung des politischen Systems. Doch ist dem Menschen ,,die mora-
lische Herrschatft iiber sich selbst* nicht mit der politischen Entwicklung
verwirklicht worden, sondern sind immer mehr unmoralische Handlungen
entstanden, ndmlich ,,mehr diebe und rduber.

Zusammenfassend stand die Kultur vor heftiger Kritik sowohl in
Cassirers Zeit als auch in Laozis Zeit. Und die Perspektiven der Kritik bei
beiden sind auch vergleichbar, ndmlich hauptsidchlich folgende zwei
Perspektiven. Einerseits hat die Kultur die Gliickseligkeit des Menschen
zerstort. Andererseits hat die Kultur die Freiheit des Menschen gefesselt
und folglich das gesellschaftliche Chaos verschirft. In Folgendem werden
wir die unterschiedlichen Meinungen von Cassirer und Laozi zu dieser
Kritik erldutern.

4.2 Der entgegengesetzte Ausweg aus der >Tragodie der Kultur<
jeweils bei Cassirer und Laozi: innerhalb der Kultur vs. auflerhalb
der Kultur

Cassirer und Laozi sind sich einig in dem Punkt, dass das kulturelle Tun
die Gliickseligkeit des Menschen zerstort hat, denn das kulturelle Schaf-
fen hat die Ruhe des menschlichen Naturzustands zerbrochen. Das heif3t,
dass beide der von ihren Zeitgenossen vorgetrag Kritik an der Kultur aus
der Perspektive des Eudaemonismus zugestimmt haben. Dazu brauchen
wir keine weitere Auseinandersetzung.

Doch vertreten sie zwei Richtungen in der Antwort auf die Frage, ob
durch das kulturelle Tun die wahre Freiheit des Menschen verwirklicht
worden ist. Laozis Meinung ist dhnlich wie die oben erwihnte Kritik aus
der deontologischen Perspektive. Das heil}t, Laozis Meinung nach I&sst
sich die Freiheit des Menschen in der Kultur nicht verwirklichen, sondern
umgekehrt, wird geopfert. Aber Cassirers Meinung nach kann diese
Freiheit durch das kulturelle Tun und eben nur dadurch verwirklicht
werden. Der Unterschied der Meinungen fiihrt zu unterschiedlichen
Ansichten hinsichtlich der sogenannten kulturellen Tragodie. Kann man
dieser Tragddie ausweichen und wie kann man einen Ausweg suchen?
Dazu haben Cassirer und Laozi gegensitzliche Antwort gegeben, was im

119



folgenden analysiert wird.

4.2.1 Cassirers Ausweg aus der >Tragodie der Kultur<: innerhalb der
Kultur

Cassirer hat sich tief und genau mit Simmels Kulturkritik auseinander-
gesetzt, doch hat er einen ganz unterschiedlichen Schluss gezogen. Der
von Simmel als Tragddie gekennzeichnete Widerspruch in der kulturellen
Entwicklung ist in Cassirers Augen nicht ohne Ausweg. Tatsdchlich stellt
Cassirers Meinung nach die >kulturelle Tragddie< einen falschen Schluss
aus falschen Voraussetzungen dar. Wenn wir von den richtigen Vorausset-
zungen ausgehen, dann werden wir finden, dass es keinen unloslichen
Widerspruch in der kulturellen Entwicklung gibt.

4.2.1.1 Das Ich nicht als ein fest gesetzter Ausgangspunkt, sondern als
ein sich erneuernder Zielpunkt

Die von Simmel falsch gesetzte Vorausseztung ist ein fest gesetztes Ich.
Von einem fest bestimmten Ich ausgehend lésst es sich leicht so verstehen,
dass alles Geschaffene als die objektive Welt einen Gegensatz zum Ich
ausmacht und die Feiheit des Ich beschrinkt. ,,Je weiter der Kulturprozel3
fortschreitet, um so mehr erweist sich das Geschaffene als der Feind des
Schopfers. Das Subjekt kann sich in seinem Werk nicht nur nicht erfiillen,
sondern es droht zuletzt an ihm zu zerbrechen.! Das am Anfang fest
gesetzte Ich hat durch das kulturelle Schaffen eigentlich seine Geistes-
kraft zeigen oder seine Herrschaft iiber die Welt verwirklichen wollen,
doch hat es am Ende gefunden, dass es desto mehr von dieser geschaf-
fenen Welt beherrscht worden ist, je mehr es kulturelle Inhalte geschaffen
hat. Deshalb wird die Entwicklung der Kultur unbedingt in einen unlds-
lichen Widerspruch zwischen Ich und Welt geraten, wenn wir von dem
Ich als dem Ausgangspunkt ausgehen. Der einzige Ausweg aus dieser
Voraussetzung kann dann nur der mystische Weg sein. ,,Die Mystik muf}
all die Bildwelten der Kultur verneinen, sie muf} sich von ,Name und
Bild‘ befreien. Sie fordert von uns, da} wir auf alle Symbole verzichten
und dal3 wir sie zerbrechen. ... Er (Der Mystiker) will, da3 das Ich, statt ...
das Gottliche zu begreifen und zu ergreifen, sich mit thm verschmilzt und

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 109.
120



(131

mit ihm zu eins wird.“! Dieser mystische Ausweg stellt Cassirers Mei-
nung nach auch tatsichlich den Ausweg von Simmel dar: ,,Simmel
scheint hier die Sprache des Skeptikers zu sprechen; aber er spricht in
Wahrheit die Sprache des Mystikers. Denn es ist die geheime Sehnsucht
aller Mystik, sich rein und ausschlieBlich in das Wesen des Ich zu
versenken®.?

Simmel ist zu dieser Mystik gezwungen worden. Cassirers Meinung
nach hat er keine andere Wahl als die Mystik gehabt und sah sich dazu
gezwungen, auf die westliche Erkenntnistheorie zu verzichten, eben weil
er eine falsche Erkenntnistheorie ausgewdihlt hat, ndmlich eine meta-
physische Anschauungsweise. Dieser Anschauungsweise gemal ist zuerst
ein festes Ich gesetzt worden und danach ist dieses Ich in andere Sphéiren
eingetreten. Aber in Cassirers Augen ist das Verhiltnis zwischen Ich und
Welt nicht so einfach: ,,Hier zeigt sich ein hochst komplexer Zusammen-
hang, der sich durch kein noch so subtiles rdumliches Bild zutreffend
ausdriicken 14Bt. Wir diirfen nicht fragen, wie das Ich iiber seine eigene
Sphédre ,hinausgelangen und in eine andere, ithm fremde Sphire
tibergreifen kann. Alle diese metaphorischen Ausdriicke miissen wir
vermeiden.“?

Cassirers Meinung nach stellt das Verhiltnis zwischen Ich und Welt
nicht das am Anfang klar voneinander getrennte Verhéltnis dar, sondern
diese Trennung hat sich im Kulturprozess erst ereignet. Das heil3t, das Ich
ist nicht als der Ausgangspunkt zu setzen, sondern erweist sich als der
erstrebte Zielpunkt. ,,Wir fanden, dass die Scheidung zwischen ,Ich‘ und
,Du‘, und ebenso die Scheidung zwischen ,Ich® und ,Welt‘, den Zielpunkt,
nicht den Ausgangspunkt des geistigen Lebens bildet. ... Denn jene
Verfestigung, die das Leben in den verschiedenen Formen der Kultur, in
Sprache, Religion und Kunst erfahrt, bildet alsdann nicht schlechthin den
Gegensatz zu dem, was das Ich kraft seiner eigenen Natur verlangen muB,
sondern sie bildet eine Voraussetzung dafiir, da3 es sich selbst in seiner
eigenen Wesenheit findet und versteht.“* Das heif3t, das Ich ist nicht von

1 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 107.
2 Ebd., S. 107.
> Ebd., S. 108.
4 Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 107-108.

121



den kulturellen Formen beschriankt worden, sondern das Ich hat sich im
Kulturprozess erst geformt. Wenn es kein kulturelles Tun gibt, dann gibt
es kein Ich, geschweige denn die Freiheit des Ich.

Damit hat Cassirer durch diese umgekehrte Anschauungsweise den
Widerspruch zwischen Ich und Welt geldst. Die kulturelle Welt macht
nicht nur nicht den Gegensatz des Ich aus, sondern hat vielmehr als die
Voraussetzung des Ich zu gelten. Bis jetzt kdnnen wir mindestens sagen,
dass die kulturelle Welt als eine notwendige Bedingung der Moglichkeit
des Ich gilt. Das bedeutet, dass ohne die kulturelle Welt sich das Ich auch
nicht zeigen wird. Mit anderen Worten, der mystische Ausweg, namlich
durch das Verzichten auf die kulturelle Welt ,,sich rein und ausschlief3lich
in das Wesen des Ich zu versenken®“,! erweist sich als ungiiltig. Die
Freiheit des Ich ldsst sich nicht aullerhalb der kulturellen Welt suchen,
sondern nur innerhalb ihrer.

Aber konnten wir also sagen, dass das Ich sich unbedingt vollkom-
men verwirklichen kann, solange die kulturelle Welt geschaffen wird?
Wenn wir nur das Gegenspiel zwischen Ich und Welt im Auge behalten,
dann werden wir immer noch in Simmels Tragddie der Kultur geraten. So,
wie er dies beschrieben hat: ,,...aber eben darum unzihlige Tragodien an
diesem tiefen Formgegensatz erlebend: zwischen dem subjektiven Leben,
das rastlos, aber zeitlich endlich ist, und seinen Inhalten, die, einmal
geschaffen, unbeweglich, aber zeitlos giiltig sind.“> Obwohl es kein Ich
auBBerhalb der Kultur gibt, sieht sich das Ich in der Kultur dennoch den
kulturellen Formen gegeniiberstehend: ,,So sieht sich das Subjekt der
Kunst wie dem Recht gegeniiber, der Religion wie der Technik, der
Wissenschaft wie der Sitte ... sondern es ist die Form der Festigkeit, des
Geronnenseins, der beharrenden Existenz, mit der der Geist, so zum
Objekt geworden, sich der stromenden Lebendigkeit, der inneren
Selbstverantwortung, den wechselnden Spannungen der subjektiven Seele

entgegenstellt*.?

' Ebd., S. 107.

2 Georg Simmel (1911): Der Begriff und die Tragodie der Kultur. In: Riidiger
Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel. Aufsditze und
Abhandlungen 1909-1918. Band 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. S. 194.
3 Georg Simmel (1911): Der Begriff und die Tragddie der Kultur. In: Riidiger
Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel. Aufsditze und
Abhandlungen 1909-1918. Band 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. S. 194.
122



Zusammenfassend lésst sich Cassirers Ansicht nach der Widerspruch
zwischen Ich und Welt nicht durch das Verzichten auf die kulturelle Welt
16sen, weil das Verhiltnis zwischen beiden kein rdumlich klar geteiltes
Verhiltnis im metaphysischen Sinne ist, sondern ein komplexeres Ver-
héltnis, in welchem die Formung des Ich die kulturelle Welt voraussetzt.
Unter dieser Bedingung muss der Ausweg aus dem Widerspruch
zwischen Ich und Welt innerhalb der Kultur gesucht werden. Aber ande-
rerseits ldsst sich dieser Widerspruch auch nicht 16sen, wenn wir nur das
Gegenspiel zwischen Ich und Welt bemerken. Cassirers Weg liegt im Hin-
zufiigen eines weiteren Moments. Dies wird im folgenden erldutert.

4.2.1.2 Die Erweiterung des Blickfeldes von der ,,Welt*“ auf das ,,Du*
In Cassirers Augen ist Simmel zum mystischen Ausweg gezwungen
worden, weil er ein wichtiges Moment im Kulturprozess vernachldssigt
hat: ,,Aber er kennt in thm gewissermallen nur zwei Rollen. Auf der einen
Seite steht das Leben, auf der anderen Seite steht das Reich ideeller, an
sich geltender, objektiver Werte. Beide Momente konnen niemals
ineinander aufgehen und sich vollig miteinander durchdringen.*!
Tatsdchlich gibt es in einem vollstindigen Kulturprozess noch ein anderes
Moment auflerhalb des Ich und der Welt, nimlich das Du, das andere
Subjekt. ,,Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in dessen
beharrender Existenz der schopferische Prozel} erstarrt, sondern das ,Du°,
das andere Subjekt, das dieses Werk empfangt, um es in sein eigenes
Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zuriickzu-
verwandeln, dem es urspriinglich entstammt. Jetzt erst zeigt sich, welcher
Losung die ,Tragddie der Kultur® fahig ist.*?

Durch die Erweiterung des Blickfeldes auf das Du wird das
Geschaffene nicht mehr als etwas Festes funktionieren, das die
Lebendigkeit des schaffenden Subjekts beschridnkt, sondern als eine
Briicke, durch die das Ich und das andere Subjekt verbunden werden. ,,Es
ist kein ,Absolutes®, an welches das Ich anstof3t, sondern es ist die Briicke,
die von einem Ich=Pol zum andern hiniiberfithrt. Hierin liegt seine

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 109.

2 Ebd,, S. 110.
123



eigentliche und wichtigste Funktion.“! Das heift, dass das geschaffene
Werk nicht als eine harte Schale des Ich dessen schopferische Freiheit
begrenzt, sondern vielmehr als eine Briicke zum anderen schaffenden
Subjekt weitere Schopfungen entziinden kann. ,,Es wird zum Vermittler
zwischen Ich und Du, nicht indem es einen fertigen Gehalt von dem einen
auf das andere tibertrdgt, sondern indem sich an der Tatigkeit des einen
die des anderen entziindet. Und hieraus erkennt man auch, warum die
wahrhaft groBen Werke der Kultur uns niemals als etwas schlechthin
Starres, Verfestigtes gegeniiberstehen, das in dieser Starrheit die freie
Bewegung des Geistes einengt und hemmt.*? Dank der Briicke-Funktion
des Werkes sind verschiedene Subjekte miteinander verkettet, so dass sie
gemeinsam in einem unerschopflichen Kulturprozess wirken. ,,Der
LebensprozeB der Kultur besteht eben darin, daB3 sie in der Schaffung
derartiger Vermittlungen und Uberginge unerschopflich ist.*> Deshalb
wird die Kultur sich nicht auf ein unausweichliches tragisches Ende hin
entwickeln, wird sie nicht an der Starrheit ihrer eigenen Geschaffenen
sterben, so wie Simmel dies gezeigt hat. Vielmehr ist die Entwicklung der
Kultur ein unendlicher Lebensprozess der Selbst-Erneuerung.

Wenn wir nur aus der Perspektive des schaffenden Ich das Problem
betrachten, dann scheint die schopferische Freiheit des Ich von einem
geschaffenen Werk oder von einer festgelegten kulturellen Form besch-
rankt zu sein. Denn in einem fertigen Werk verlieren sich viele Mog-
lichkeiten. ,,Aber das fertige Werk ist, sobald es einmal vor thnen steht,
niemals allein Erfiillung, sondern es ist zugleich Enttduschung. ... Die be-
grenzte Wirklichkeit, in der er dasteht, widerspricht der Fiille der Mog-
lichkeiten, die diese Intuition ideell in sich barg.“4 Aber aus der Pers-
pektive der anderen Subjekte lassen sich solche Moglichkeiten wieder
verwirklichen, konnen solche Moglichkeiten der Schopfung von den
anderen Subjekte verwirklicht werden. ,,Denn wir, die Aufnehmenden,
messen nicht mit den gleichen MaBen, mit denen der Schaffende sein
Werk mifit. Wo er ein Zuwenig sieht, da bedringt uns ein Zuviel; wo er
ein inneres Ungeniigen empfand, da stehen wir vor dem Eindruck einer

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 110.

2 Ebd., S. 111.

3 Ebd,, S. 110.

4 Ebd., S. 110.

124



unerschopflichen Fiille, die wir uns nie vollig aneignen zu koénnen
glauben.!

Deshalb lasst sich die >Tragddie der Kultur< 16sen, solange wir den
Kulturprozess als einen Funktionskreis von einem Ich durch das Werk zu
einem Du ansehen konnen. Das wichtigste Moment stellt dabei die Ver-
wandlung des fertigen Werkes in eine unfertige schaffende Tétigkeit der
Aufnehmenden oder der Aneigner dar. Deshalb liegt der wirkliche Aus-
weg der >kulturellen Tragddie< eben im unendlichen kulturellen Tun des

Subjekts.

4.2.2 Laozis Ausweg aus der >Tragodie der Kultur<: auflerhalb der
Kultur

Wihrend Cassirer eine Selbst-Rettung der Kultur durch ihre Selbst-
Erneuerung anstrebt, hat Laozi im Gegensatz dazu behauptet, dass die
Licke in der kulturellen Entwicklung nicht durch sie selbst gefiillt
werden konnen und dass der Ausweg aus dem kulturellen Dilemma
auBBerhalb der Kultur gesucht werden muss. Wie wir oben angegeben
haben, resultiert das tragische Schicksal der Kultur in Simmels Augen aus
dem Widerspruch zwischen der Voraussetzung und dem Resultat. Dabei
hat Cassirer die logische Liicke in Simmels Analyse aufgezeigt und
folglich den Schluss gezogen, dass es keinen Widerspruch mehr gibt,
wenn die Kultur richtig verstanden wird. Im Vergleich dazu ist sich Laozi
mit Simmel liber die >kulturelle Tragodie< einig gewesen. Er hat auch
behauptet, dass die Kultur die Verwirklichung der menschlichen Freiheit
zwar voraussetzt, tatsdchlich aber die Freiheit des Menschen beschriankt.
Deshalb wird sich die Kultur unbedingt in eine unausweichliche Tragddie
entwickeln und an ihrem immanenten Widerspruch sterben, auler es wird
alle kulturelle Tatigkeit aufgegeben. Im Vergleich zu Simmels Formu-
lierung hat Laozi die kulturelle Tragddie durch das gesellschaftliche
Chaos beschrieben und mit dem Begriff ,,Nichts-Tun* eine Negation der
kulturellen Tatigkeit ausgedriickt. Anders als Simmel hat Laozi durch das
Aufgeben der Kultur das Subjekt nicht auf ein mystisches Ich reduziert,
sondern er hat das Ich selbst aufgegeben. Nur durch dieses totale
Aufgeben der Kultur ldsst sich in Laozis Augen ein freier Zustand fiir den

' Ernst Cassirer (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. S. 111.
125



Menschen erreichen. Mit anderen Worten, die Losung des Widerspruchs
lasst sich nicht in der Kultur selbst suchen, sondern nur aullerhalb der
Kultur. Dies macht einen klaren Unterschied zur Meinung Cassirers aus.
Die Herrschaft der kulturellen Formen iliber den Menschen kann fiir
Cassirer durch die unendliche Schopfung des Menschen gebrochen
werden, wihrend fiir Laozi diese Herrschaft nur durch das Aufgeben der
Kultur selber iiberwunden werden kann.

Laozi hat behauptet, dass der Zwang der Kultur auf den Menschen
mit ihrer Entwicklung immer grofer und stirker wird. Das kulturelle Tun
wird nicht nur nicht den Menschen von der Herrschaft der Kultur befreien,
sondern viel mehr die Herrschaft der Kultur {iber ihn verstdarken. Denn die
kulturellen Formen werden sich mit ihrer Entwicklung allmdhlich zu
einem harten Gefdngnis des Menschen verfestigen. Laozi hat diesen
Prozess der Verfestigung dadurch gezeigt, dass er die verschiedenen
Phasen der kulturellen Entwicklung beschrieben: ,,das hochste De ist
untitig/ so hat es nichts zu tun/ ... /die hochste giite ist tdtig/ so hat sie
nichts zu tun/ die hochste rechtschaffenheit ist titig/ und so hat sie zu tun/
die hochsten riten schafft man/ finden sie keinen widerhall/ droht man
und zwingt zum ritus“.! Hier hat Laozi die Begriffe ,,De*,“Gtite“,Recht-
schaffenheit” und ,,Riten* benutzt, um ,,die Wertskala der dauistischen
Ethik“? zu zeigen. Die Reihe solcher Werte deutet darauf hin, dass die
kulturellen Tatigkeiten des Menschen immer mehr am moralischen
Aufbau teilnehmen werden.

Am Anfang befindet sich der Mensch in einem hochst moralischen
Zustand, den Laozi mit dem Begriff ,,De* bezeichnet hat. ,,De* gilt bei
Laozi als ein anderer wichtiger Begriff neben dem Begriff ,,Dao*. Die
konventionelle Bedeutung des Wortes ,,De* (f#) im Chinesischen ist die
,Moral®, die ,,Tugend* oder die ,,Sittlichkeit”. Aber Laozi benutzt den
Begriff nicht nur in diesem normalen Sinne, sondern gibt ihm auch eine
neue spezifische Bedeutung. Diese neue Bedeutung ,,Empfangen® wird
von einem anderen Wort 15 gelichen,® weil dieses Wort sich trotz der

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 72.

2 Ebd., S. 138.

3 Ernst Schwarz hat dieses Wort De () in ,,Empfangen® iibersetzt: ,,s0 empfingen

vor alters das eine:/ der himmel und wurde klar/ die erde und wurde still, siehe bitte
126



unterschiedlichen schriftlichen Gestalt gleich wie ,,De* ausspricht. Des-
halb bedeutet ,,De* wortlich das ,,Empfangen des Dao*. Und ein Mensch
mit ,,De* bezeichnet den Menschen, der das Dao befolgt oder empfangen
hat. ,,De* ist das manifestierte Dao im konkreten Sinne. Mit Laozis eige-
nen Worten heilt es: ,,regt sich das groe De, immer folgt es dem Dau“.!

,,De’ steht in Laozis Wertskala auf dem hochsten Platz, wobei alles
dem Dao folgt und es noch keine kulturelle Tétigkeit gibt. Danach ist die
kulturelle Tétigkeit eingetreten, wodurch der natiirliche Zustand des De
sich verloren und der erste vom Menschen aufgestellte Wert ,,Glite* ihn
ersetzt hat. Danach ist die ,,Gilite* von der ,,Rechtschaffenheit ersetzt
worden. Zu Letzt sind die ,,Riten* geschaffen worden und haben den
stirksten Zwang auf den Menschen ausgelibt. Dieser Reihe nach haben
sich die geschaffenen Werte immer mehr in starre Normen verfestigt.
Sobald die ,,Riten* die Moral in ganz starre Normen verwandelt haben, ist
der Mensch der echt moralischen Autonomie beraubt und ist das
unmoralische Chaos ausgelost worden. ,,so ging das Dau verloren/ ihm
folgte das De/ dann ging das De verloren/ ihm folgte die giite/ dann ging
die giite verloren/ ihr folgte die rechtschaffenheit/ dann ging die
rechtschaffenheit verloren/ und ihr folgten die riten/ die riten verdarben
treue und vertrauen/ und die wirrnis erhob ihr haupt*.?

Die Ubersetzung von Ernst Schwarz scheint zu abstrakt und schwer
verstdndlich zu sein. Hier konnen wir uns auch auf die englische
Ubersetzung von Wing-Tsit Chan berufen, um das Problem deutlicher zu
erkliren: ,,The man of superior virtue takes no action, but has no ulterior
motive to do so. ... The man of superior humanity takes action, but has no
ulterior motive to do so. The man of superior righteousness takes action,
and has an ulterior motive to do so. The man of superior propriety takes
action, And when people do not respond to it, he will stretch his arms and
force it on them. Therefore when Tao is lost, only then does the doctrine

Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 73. Und die englische Ubersetzung dieses Wortes von
Wing-Tsit Chan lautet ,,obtain*: ,,Of old those that obtained the One: Heaven obtained
the One and became clear. Earth obtained the One and became tranquil.“ Siehe bitte
Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 170.
! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 61.
2 Ebd., S. 72.

127



of virtue arise. When virtue is lost, only then does the doctrine of human-
ity arise. When humanity is lost, only then does the doctrine of righteous-
ness arise. When righteousness is lost, only then does the doctrine of pro-
priety arise. Now, propriety is a superficial expression of loyalty and
faithfulness, and the beginning of disorder.“! Daraus ist zu ersehen, dass
die Reihe von ,,.De* (virtue) bis zu ,,Riten* (propriety) eine Vermehrung
der kulturellen Tatigkeiten, die Laozi mit den Begriffen ,, Tun®“ (action)
und ,,Motiv* (motive) gekennzeichnet hat, bedeutet. Diese Vermehrung
der kulturellen Tétigkeiten hat zum Zwang (force) auf den Menschen
gefiihrt und das Chaos (disorder) gebracht.

Deshalb muss die Befreiung des Menschen durch die Verringerung
der kulturellen Tatigkeiten verwirklicht werden. Erst wenn die kulturelle
Tatigkeit moglichst reduziert wird, ist es moglich, die Freiheit des Men-
schen zu verwirklichen. Deshalb fordert Laozi das Verzichten auf alle
kulturelle Tatigkeit, wie er im Kapitel 19 seines Buches geschrieben hat:
,schafft ab die heiligkeit, verwerft die klugheit- / die menschen werden
hundertfach gewinnen/ schafft ab die giite, verwerft die rechtschaffen-
heit-/ die menschen werden wieder einander lieben/ schafft ab die ge-
schicklichkeit, verwerft die gewinnsucht- / keine diebe und rauber wird es
mehr geben/ denn all das ist ein schmuck und taugt doch nichts/ darum
lehrt die leute: / zum schlichten und echten zuriickkehren/ wenig wollen,
nicht viel begehren*.?

Daraus ist zu ersehen, dass kulturelle Tatigkeiten wie die ,,Klug-
heit” im epistemologischen Sinne, die ,,Giite* und die ,,Rechtschaffen-
heit“ im ethischen Sinne, und die ,,Geschicklichkeit“ im technischen
Sinne in Laozis Augen etwas Uberfliissiges sind wie ,,ein schmuck*, den
wir alle verwerfen miissen, damit der Mensch von der Herrschaft der
kulturellen Formen befreit wird und seine echte Autonomie zuriickerhilt.
Laut Laozi gilt das tragische Schicksal der Kultur als unausweichlich und
die negativen Wirkungen der Kultur konnen allein durch das Vernichten
ihrer selbst beseitigt werden.

! Wing-tsit Chan (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the Bobbs-Merrill company.
p. 167.

2 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 59.

128



In den oben gezeigten unterschiedlichen Auswegen, die Cassirer und
Laozi jeweils fiir die >kulturelle Tragodie< aufgewiesen haben, lasst sich
zeigen und belegen, dass sie beide unterschiedliche ethische Urteile iiber
die Kultur gefillt haben. Dies wird im folgenden erldutert.

4.3 Das entgegengesetzte ethische Urteil iiber die Kultur bei Cassirer
und Laozi: die Freiheit durch Tun vs. durch Nichts-Tun

Die Philosophen haben die Formen der Kultur nicht nur theoretisch
erforscht, sondern auch praktisch beurteilt, weil die Existenz der Kultur
nicht nur einen theoretischen Sinn erlangt hat, sondern auch praktische
Wirkung auf die menschlichen Handlungen ausgeiibt hat. Die oben
dargestellten zwei Abschnitte haben gezeigt, wie die negativen Wir-
kungen der Kultur von den Theoretikern in der Geschichte kritisiert
worden sind und auf welche Weise sie sie zu bewiltigen versucht haben.
All dies gehort zu den praktischen Bemiihungen und beweist die
Wichtigkeit des praktischen Aspekts, der im kulturellen Problem
eingeschlossen ist. Folglich konnen wir dem ethischen Problem um die
Kultur nicht ausweichen. Nachdem Cassirer sich mit dem Sinn der Kultur
auseinandergesetzt hat, hat er auch die Frage nach dem ethischen Wert
der Kultur bedacht, obwohl er in seiner Philosophie der symbolischen
Formen kein selbstindiges Kapitel speziell fiir die Ethik ergestellt hat. Im
Vergleich dazu sind die ethischen Darstellungen im Buch von Laozi
unverkennbar deutlicher, was auch der Charakteristik der chinesischen
Philosophie entspricht, nimlich die praktische Dimension des Problemes
besonders zu betonen. Im folgenden wird erldutert, wie Cassirer und
Laozi jeweils die Kultur im ethischen Sinne beurteilen.

4.3.1 Das ethisch positive Urteil iiber die Kultur bei Cassirer: Freiheit
durch das kulturelle Tun
Wie oben analysiert wird, hat Cassirer innerhalb der Kultur den Ausweg
aus ithrem scheinbar unloslichen Widerspruch gesucht. Das bedeutet, dass
in Cassirers Augen der Widerspruch nicht in der Logik der Kultur selbst
angelegt ist und dass die negativen Wirkungen, die scheinbar von der
Kultur ausgelost worden sind, auch tatsdchlich nicht von der Kultur,
sondern von anderen Ursachen herrithren. Diese anderen Ursachen sind
von den Kulturkritikern vernachldassigt worden und folglich ist
129



die >Schuld< auf die Kultur geschoben worden. Diese Vernachldssigung
ist normalerweise auf zwei Arten des falschen Verstdndnisses
zuriickzufiihren. Eine ist das falsche Verstindnis von der Kultur und die
andere ist das falsche Verstindnis von ihrem ethischen Wert. Was die
erstere betrifft, z. B. das falsche Verstindnis von der Kultur bei Simmel,
so ist dies von Cassirer aufgezeigt worden, wie schon oben erlautert
worden ist. Die Kultur trdgt zwar nimmer eine Fessel an sich selbst durch
thre eigene Verfestigung in die starren Formen, ermdglicht aber auch
einen Selbst-Durchbruch durch die unendliche Selbst-Erweiterung und
Selbst-Erneuerung. In diesem Sinne ist das Problem der sogenannten
,» Tragddie der Kultur gelost worden.

Jetzt kommen wir zu dem anderen falschen Verstindnis, das die
negative Beurteilung der Kultur verursacht hat, namlich zu dem falschen
Verstdndnis von ithrem Wert. Manche Kulturkritiker haben die Kultur als
der Ausloser vieler schlechter Handlungen betrachtet und deshalb die
Kultur als den schlechten Wert definiert. Das gilt als ein falsches
Verstindnis vom Wert. Cassirers Meinung nach ist der Wert nicht in den
fertigen kulturellen Formen gegeben worden, sondern von einer anderen
Kraft geschaffen worden. Deshalb sind die schlechten Handlungen nicht
vom kulturellen Gefiige ausgeldst, sondern von einer anderen hinzu-
getretenen Willenskraft verursacht worden. In Bezug auf die Kritik an der
Technik hat Cassirer wie folgt geschrieben: ,,Nur eine Frage kann noch
gestellt werden, ob diese Wirkungen notwendig mit ihrem Wesen gesetzt,
ob sie in dem gestaltenden Prinzip der Technik selbst beschlossen und
durch dasselbe gefordert sind. ... daB3 all die Méngel und Schiaden der
modernen technischen Kultur, die er unerbittlich aufdeckt, nicht sowohl
aus ihr selbst, als vielmehr aus ihrer Verbindung mit einer bestimmten
Wirtschaftsform und Wirtschaftsordnung zu verstehen sind*.!

Daraus ist zu ersehen, dass die kulturelle Tétigkeit in sich selbst
keine ethische Dimension einschlieBt und einen ethischen Wert erst
dadurch erhalten kann, dass sie als ein Mittel einem ethischen Zweck
dient. ,,In diesem Aufbau des Reiches des Willens und der Grundgesin-
nung, auf der alle sittliche Gemeinschaft ruht, kann die Technik immer

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
S.181-182.

130



nur Dienerin, nicht Fiihrerin sein. ... sie versteht ihren eigenen Sinn und
ihr eigenes Telos am besten, wenn sie sich dahin bescheidet, dal3 sie
niemals Selbstzweck sein kann, sondern sich einem andern »Reich der
Zwecke«, dall sie sich jener echten und endgiiltigen Teleologie einzu-
ordnen hat, die Kant als Ethiko-Teleologie bezeichnet. In diesem Sinne
bildet die »Entmaterialisierung«, die Ethisierung der Technik eines der
Zentralprobleme unserer gegenwartigen Kultur.*!

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Kultur aus ihr selbst
keinen ethischen Wert erschafft. Deshalb kann man nicht vom Guten oder
Bosen der Kultur reden, sondern nur davon, ob die Kultur einem guten
oder einem bosen Zweck gedient hat. Das ethische Urteil iiber die Kultur
ist vom ethischen Zweck abhingig, dem die Kultur gedient hat. Das heif}t,
ein ethisches Urteil liber die Kultur setzt einen moralischen Zweck voraus.
Wie ein moralischer Zweck gesetzt wird und ob die Kultur zu diesem
Zweck beitragen kann oder ihm schaden wird, das bestimmt das ethische
Urteil iiber die Kultur. Im folgenden wird dann erldutert, wie Cassirer die
Einheit von Kultur und Moral erreicht hat.

4.3.1.1 Die Freiheit als grundsitzliche Bedingung des ethischen
Urteils
Was das ethische Problem betrifft, so hat sich Cassirer auf die kantische
Auffassung berufen. Kant hat dem ethischen Bereich den Namen ,,Reich
der Zwecke®“ gegeben, was von seiner Analyse des grundsitzlichen
Begriffs der Ethik abhingig ist, ndmlich von dem Begriff der Verbind-
lichkeit. Die ethische Dimension kommt eben aus der verbindlichen
Forderung an die menschliche Handlung. Verbindlichkeit stellt die
grundsitzliche Bedingung der Moglichkeit der Ethik dar. Doch bleibt es
immer noch unklar, wie der Begriff der Verbindlichkeit definiert werden
soll. Dazu hat Cassirer Folgendes geschrieben: ,,Denn der erste Begriff
der Verbindlichkeit selbst ... ist noch mit einer Dunkelheit behaftet.?

Was soll man unter dem grundsitzlichen Begriff ,,Verbindlich-

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
182.
2 Ernst Cassirer (1918): Kants Leben und Lehre. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 8. Hamburg: Felix Meiner
Verlag. S.224.

131



keit* verstehen? Dazu hat Cassirer die Analyse von Kant zitiert: ,,Man
soll dieses oder jenes tun und das andre lassen; dies ist die Formel, unter
welcher eine jede Verbindlichkeit ausgesprochen wird. Nun driickt jedes
Sollen eine Notwendigkeit der Handlung aus und ist einer zweifachen
Bedeutung fdhig. Ich so/l ndmlich entweder etwas tun (als ein Mittel),
wenn ich etwas anders (als einen Zweck) will, oder ich soll unmittelbar
etwas anders (als einen Zweck) tun und wirklich machen. Das erstere
konnte man die Notwendigkeit der Mittel (necessitatem problematicam),
das zweite die Notwendigkeit der Zwecke (necessitatem legalem) nennen.
Die erstere Art der Notwendigkeit zeigt gar keine Verbindlichkeit an,
sondern nur die Vorschrift als die Auflésung in einem Problem, welche
Mittel diejenigen sind, deren ich mich bedienen miisse, sowie ich einen
gewissen Zweck erreichen will. ... d. 1. es sind gar nicht Verbindlichkei-
ten, sondern nur Anweisungen eines geschickten Verhaltens, wenn man
einen Zweck erreichen will. ... so sind solange alle Handlungen, die die
Moral unter der Bedingung gewisser Zwecke vorschreibt, zufillig und
konnen keine Verbindlichkeiten heiflen, so lange sie nicht einem an sich
notwendigen Zwecke untergeordnet werden. !

Es scheint, dass sich unter der Verbindlichkeit zwei Arten der Not-
wendigkeit verstehen lassen, ndmlich ,,die Notwendigkeit der Mittel* und
,,die Notwendigkeit der Zwecke*. Doch gilt die erstere Notwendigkeit als
keine echte moralische Verbindlichkeit, wahrend nur die letztere Notwen-
digkeit eine echte Voraussetzung der moralischen Handlung ausmacht.
Die moralische Verbindlichkeit wird erst entstehen und sodann als der
ethische Wert definiert werden, wenn eine Handlung keinem anderen
Zweck dient und von keinem anderen Zweck gefordert ist, sondern von
ihr selbst als Zweck gefordert ist. Von diesem Ausgangspunkt aus-
gehend ist es am wichtigsten fiir den Aufbau der ethischen Welt zu
bestimmen, welche Tatigkeit aus ihrem eigenen Zweck notwendig ist.
Die Notwendigkeit der Zwecke fordert, dass thre Bestimmung nicht von
aullen aufgezwungen, sondern von unserem rationalen Selbst als solche
ausgemacht worden ist. Das Selbst-Urteil {iber sich selbst, das Cassirer
mit dem Wort ,,die moralische Herrschaft iiber sich selbst umschreibt,
bedeutet die Autonomie und die Feiheit des Subjekts. Folglich macht

' Ebd., S. 224-225.
132



diese Autonomie oder Freiheit die grundsitzliche Voraussetzung eines
jedes echt moralischen Urteils aus, weil sie die immanente Bedeutung der
Notwendigkeit der Zwecke darstellt.

4.3.1.2 Die Anerkennung der moralischen Werte als den wesentlichen
Inhalt der Freiheit

Wenn oben bewiesen wird, dass die Freiheit die Voraussetzung der Aner-
kennung der moralischen Werte darstellt, ist hier umgekehrt zu beweisen,
dass die Anerkennung der moralischen Werte auch den wesentlichen
Inhalt der Freiheit ausmacht. Worin ldsst sich die subjektive Freiheit
verkorpern? Wodurch kann der Mensch beweisen, dass er Freiheit hat?
Cassirers Meinung nach kann sich Freiheit in der kulturellen Schopfung
verkorpern. Dariiber hinaus kann sie sich auch im ethischen Bereich
verkorpern: ,,Wie im Gebiet des Sittlichen das freie Selbst sich nicht
anders als in der Anerkennung reiner Sachwerte zu entdecken vermochte,
die jedoch nicht »Werte von Sachen« waren“.! Die hier erwéhnten ,,rei-
nen Sachwerte* bedeuten die echt moralischen Werte, die nicht die Werte
von irgendwelchen konkreten Sachen sind, sondern die Maximen oder die
Gesetzlichkeit, nach denen wir beurteilen konnen, ob eine konkrete Sache
im ethischen Sinne einen Wert hat. Das heif3t, dass die moralischen Werte
nicht immanent den Sachen angeboren sind, sondern vom Menschen
durch sein freies Urteil anerkannt werden. Und eben in der Anerkennung
der moralischen Werte lasst sich die Freiheit des Menschen beweisen.

Mit anderen Worten, wir konnen nur sagen, dass ein Subjekt die mo-
ralische Freiheit hat, wenn es aus seinem eigenen Urteil die moralischen
Werte anerkennt. Dazu konnen wir als Beispiel die Entscheidung von
Sokrates anfiihren. Als Sokrates aufgefordert wurde, aus dem Gefangnis
zu fliehen, entschied er sich, weiter im Gefangnis zu bleiben. Denn es
zahlt nur die Wahl aus dem eigenen Willen zu der echten Freiheit, nicht
aber die Befreiung aus dem Gefédngnis.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Freiheit und das mora-
lische Urteil einander bestimmen. Nur ein Subjekt mit der Freiheit kann
die ,,Notwendigkeit der Zwecke* anerkennen und folglich das echt mora-

' Ernst Cassirer (1916): Freiheit und Form. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 7. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
170.

133



lische Urteil féllen. Andererseits konnte sich die Freiheit des Subjekts erst
zeigen, wenn die ,,Notwendigkeit der Zwecke* anerkannt wiirde. Man
kann sagen, dass die Freiheit oder die moralische Autonomie nicht nur als
die grundséatzliche Bedingung der moralischen Moglichkeit, sondern auch
als der hochste moralische Wert gilt. Die anderen moralischen Werte
sollten nicht gegen diesen Wert verstoflen, sonst wiirde die Grundlage der
Ethik unterminiert und entsprechend wiirde es die moralische Dimension
nicht mehr geben.

Deshalb gilt die Freiheit als die Maxime, nach der wir alle Hand-
lungen aus ethischer Perspektive beurteilen konnen, einschlieBlich auch
die kulturellen Handlungen. Die kulturelle Handlung ist im ethischen
Sinne positiv oder negativ, was davon abhingig ist, ob sie zu der Freiheit
beitragen oder die Freiheit behindern wird. Cassirers Meinung nach wird
die Kultur nicht nur nicht die Verwirklichung der Freiheit behindern,
sondern hat vielmehr als der einzige Weg zur Verwirklichung der Freiheit
zu gelten. Deswegen beurteilt er die Kultur im ethischen Sinne positiv.

4.3.1.3 Die Kultur als der einzige Weg zur Verwirklichung der
Freiheit
Hier miissen wir uns wieder einmal auf den oben bereits zitierten Satz
berufen: ,,Wie im Gebiet des Sittlichen das freie Selbst sich nicht anders
als in der Anerkennung reiner Sachwerte zu entdecken vermochte, die
jedoch nicht »Werte von Sachen« waren“,! um die Wichtigkeit der Kul-
tur fir die Verwirklichung der Freiheit zu erldutern. Es ist zu ersehen,
dass sich die Freiheit im ethischen Sinne nur in der ,,Anerkennung reiner
Sachwerte verkorpern wird. Das heillt, man muss zuerst die reinen Sach-
werte im Gebiet des Sittlichen anerkennen, wenn man Freiheit erlangen
mochte. Aufgrund der oben angefiihrten Analyse von der ,,Verbindlich-
keit“ bedeuten hier die ,,Sachwerte® ndmlich die ,,Notwendigkeit der
Zwecke®. Deshalb bedeutet die ,,Anerkennung reiner Sachwerte® die
Féahigkeit, Etwas im Gebiet des Sittlichen mit der ,,Notwendigkeit der
Zwecke* als die reine Sachwert zu bestimmen.

Wie kann man die ,,Notwendigkeit der Zwecke* richtig beurteilen?

' Ernst Cassirer (1916): Freiheit und Form. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 7. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.

170.
134



Man muss zuerst eine selbststindige Autonomie behalten, ndmlich mit
Cassirers Wort die ,,Herrschaft iiber sich selbst®. Autonomie bedeutet hier
die Befreiung vom Naturgesetz und von der menschlichen Institution.
Und diese Befreiung ldsst sich in Cassirers Augen nur in der Kultur
verwirklichen, weshalb er Folgendes geschrieben hat: ,,Ihr (der Kultur)
Ziel ist nicht die Verwirklichung des Gliickes auf Erden, sondern die
Verwirklichung der Freiheit, der echten Autonomie, die nicht die
technische Herrschaft des Menschen iiber die Natur, sondern die
moralische Herrschaft {iber sich selbst bedeutet.” Denn diese Befreiung
deutet nicht auf das VerstoBen gegen das Naturgesetz oder das Sozial-
gesetz oder die Vernachlidssigung beider hin, sondern meint das schop-
ferische Verstehen dieser Gesetze und entsprechend ihre schopferische
Behandlung. Durch die schopferischen kulturellen Handlungen verwirk-
lichen sich erst die Erneuerungen und die Fortschritte der Natur- und
Sozialgesetze. Eben darin verkorpert sich die menschliche Freiheit gegen-
iber dem Gesetz, ndmlich ,,die technische Herrschaft des Menschen tiber
die Natur* und ,,die moralische Herrschaft tiber sich selbst®. Das stellt die
Fahigkeit dar, ununterbrochen die natiirlichen und gesellschaftlichen Ge-
setze zu erkennen und auf neue Weise zur Wirkung zu bringen.

Was den ethischen Bereich betrifft, so bedeutet die Erneuerung der
gesellschaftlichen Gesetze, dass man nicht von den konventionellen
Institutionen gefesselt ist und durch das eigene rationale Urteil die
,Notwendigkeit der Zwecke* richtig anerkennen kann. Wiirden den
geschaffenen kulturellen Formen allmihlich absolute moralische Werte
zugewiesen, dann wiirden sich solche vom Menschen geformten
Institutionen und Gewohnheiten in sein >Gefangnis< verwandeln. Man
wiirde gefordert und dazu gezwungen werden, in seiner Tatigkeit solche
Kriterien zu verfolgen. Dabei wiirde die freie Urteilskraft geopfert.
Folglich wire es leicht, ein unmoralisches Urteil als absolutes Kriterium
zu setzen und dann eine gesellschaftliche Katastrophe auszuldsen.

Cassirer hat in seinem Buch The Myth of the State versucht, die
gesellschaftliche Katastrophe des 20. Jahrhunderts zu analysieren und
einige ihrer Ursachen zusammenzufassen, z. B. ,the semantic and the
magical use of the word“,! ,.the introduction of new rites*> ,,an analysis

' Ernst Cassirer (1946): The Myth of the State. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst
Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 25. Hamburg: Felix Meiner
135



of the term »freedom«*,! ,the soothsayer”,> und ,the return of fatal-
ism“.> Zusammengefasst liegt die Wesenheit solcher Ursachen in der
Verfestigung der mythischen Form in eine Verbindlichkeit im Sollen-
Bereich. Cassirers Meinung nach gilt der Mythos oder die Magie eigent-
lich nur als eine Art der symbolischen Formen, die in der menschlichen
Geschichte vorhanden war und immer weitere Erneuerungen und
Ersetzungen braucht. Sie reprédsentiert ndmlich nur eine Weise des
menschlichen Welt-verstindnisses und darf nicht als ein absoluter
ethischer Imperativ bestimmt werden, der die menschlichen Handlungen
determiniert. Viele Katastrophen in der Geschichte sind aus einer solchen
Verfestigung einer einzelnen Verstehensweise in ein absolutes ethisches
Kriterium entstanden.

Wenn sich eine Kulturform als eine Verstehensweise in das einzige
ethische Kriterium verfestigte, wiirde sie Zwang auf die Individuen
ausiiben und sie ihrer Freiheit berauben. Wie kann man diese
Verfestigung vermeiden und die Freiheit bewahren? Cassirers Meinung
nach kann man nicht nur nicht durch eine Negation der Kultur die
Freiheit erhalten, sondern gerit vielmehr dadurch in einen Fatalismus: ,, ...
a theory that sees in the Geworfenheit of man one of his principal
characters have given up all hopes of an active share in the construction
and reconstruction of man’s cultural life. Such philosophy renounces its
own fundamental theoretical and ethical ideals. It can be used, then, as a
pliable instrument in the hands of the political leaders.“* Daraus ist zu
ersehen, dass die Negation der Kultur nicht nur nicht ein Erstarren der
Kultur verhindern kann, sondern vielmehr auf den Kampf dagegen ver-
zichtet. Freiheit ist nicht moglich ohne eigenes Urteil, im Gegenteil, nur
mit eigenem aktiven Urteil. Diese autonome Urteilskraft, ndmlich die
Freiheit, kann nur durch das Zuriickfiihren aller verfestigten ,,forma
formata® auf die lebendige ,forma formans* bewahrt werden, was
wiederum nur in und durch kulturelle Tatigkeit verwirklicht werden kann,
was im letzten Kapitel erldutert wird.

Verlag. S. 278.
2 Ebd., S. 279.
' Ebd., S. 282.
2 Ebd., S. 283.
3 Ebd,, S. 288.
4

Ebd., S. 288.
136



Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die kulturelle Form selbst keinen
ethischen Wert besitzt. Die einzig mogliche negative Wirkung der Kultur
im ethischen Sinne entsteht nur aus der Situation, dass die kulturelle
Form als ein Mittel benutzt wird, einem unmoralischen Ziel zu dienen.
Dies geschieht normalerweise durch die Verfestigung der Kulturform in
ein Kritertum der praktischen Handlungen und durch den entsprechenden
Zwang auf das individuelle Urteil. Dieses Erstarren ldsst sich nur durch
unendliche kulturelle Tétigkeit bewiltigen. Mit anderen Worten, die
Freiheit, ndmlich die autonome Urteilskraft, 14sst sich nur durch unend-
liche kulturelle Tétigkeit bewahren. Und Freiheit stellt die grundsétzliche
Bedingung der Ethik dar. Deshalb ist die Kultur notwendig fiir das
ethische Urteil und Cassirer hat der Kultur eine positive Beurteilung zu-
gewiesen. Natiirlich ldsst sich die Kultur hier als unendliche kulturelle
Tatigkeit verstehen, ndmlich nicht nur als ,,forma formata®, sondern vor
allem als ,,forma formans*.

4.3.2 Das ethisch negative Urteil iiber die Kultur bei Laozi: Freiheit
durch das Nichts-Tun

Die Analyse des ethischen Gedankens von Cassirer hat gezeigt, dass er
den Grund seines ethischen Systems nicht auf einige wichtige moralische
Werte gelegt hat, sondern auf eine grundsitzliche Bedingung der ethi-
schen Moglichkeit, nimlich auf die subjektive Freiheit des Urteils tiber
die ,,Notwendigkeit der Zwecke®“. Das Bewahren der Freiheit bendtigt
einerseits den Gehorsam gegeniiber dem Natur- und Sozialgesetz und
andererseits das Durchbrechen der Gesetze, was sich nur durch die un-
endliche kulturelle Tatigkeit verwirklichen ldsst. Deshalb hat Cassirer ein
ethisch positives Urteil iiber die Kultur gefillt.

Im Vergleich dazu hat Laozi ebenfalls keine bestimmten moralischen
Werte als die hochsten moralischen Kriterien aufgestellt, vielmehr hat er
diese Bestimmung der konkreten moralischen Werte kritisiert, wie sie zu
seiner Zeit von der konfuzianischen Schule postuliert wurden. Der Kon-
fuzianismus hat einige Werte als die moralischen Kriterien bestimmt, z. B.
die oben angefiihrten Werte wie ,,Giite*, ,,Rechtschaffenheit®, , Riten,
,.Klugheit”, u.s.w.. Doch hat Laozi solche Werte nicht als die achtens-
werten Tugenden betrachtet, sondern als den Ursprung des gesellschaft-

137



lichen Chaos. Deshalb hat er es auch wie Cassirer aufgegeben, die kon-
kreten moralischen Werte zu bestimmen, sondern hat eine grundsétzliche
Bedingung der ethischen Maoglichkeit aufgestellt. Die menschliche
Handlung lésst sich nur in der Situation als moralisch beurteilen, wenn sie
dem Gesetz des Dao gehorcht. Laozi hat diesen Zustand des Gehorsams
als den Grund seines ethischen Systems bestimmt und mit dem Namen
,,De“! benannt.

Offensichtlich haben Cassirer und Laozi beide ihre Ethik nicht auf
einige konkrete moralische Werte gegriindet, sondern eine grundsétzliche
Bedingung der Ethik aufgestellt, unter der sich die als das Kriterium
bestimmbaren moralischen Werte dndern konnen. Die grundsitzliche
ethische Bedingung jeweils von Cassirer und von Laozi lésst sich verglei-
chen. Bei Cassirer stellt die ethische Bedingung die Anerkennung der
,Notwendigkeit der Zwecke* dar, die das autonome subjektive Urteil
nach sich zieht und von Cassirer als Freiheit definiert wird. Bei Laozi
stellt die ethische Bedingung den Gehorsam gegeniiber dem Dao dar,
ndmlich, das natiirliche Gesetz des Dao zu befolgen und die Einmischung
der menschlichen Handlungen zu entfernen, was von der daoistischen
Schule als Freiheit definiert wird. Der Begriff ,,Freiheit® ist jedoch von
Laozi nicht verwendet worden. Er ist von Zhuangzi, dem Nachfolger von
Laozi, mit dem Begriff ,,Wandern in MuBe*? wie folgt erkldrt worden:
,Wer es aber versteht, das innerste Wesen der Natur sich zu eigen zu
machen und sich treiben zu lassen von dem Wandel der Urkrifte, um dort
zu wandern, wo es keine Grenzen gibt, der ist von keinem AuBlending
mehr abhingig.*

Die unterschiedlichen Definitionen der Freiheit bei Cassirer und
Laozi repridsentieren die zwei Arten des Verstindnisses von diesem
Begriff und entsprechend auch die zwei gegensitzlichen Richtungen der
kulturellen Beurteilung. In Cassirers Augen lésst sich Freiheit nur durch
die kulturellen Tétigkeit verwirklichen, widhrend sich Freiheit fiir die
daoistische Schule nur durch die Enthaltung von der kulturellen Tatigkeit
verwirklichen ldsst. Zhuangzi hat in seinem Buch ein Beispiel angefiihrt,

! Der Begriff “De” ist schon oben erldutert worden, siche bitte S. 126-127 dieser
Dissertation.

2 Richard Wilhelm (1982): Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland.
KéIn: Diederichs. S. 29.

3 Ebd,, S. 30.

138



um den Zustand der Freiheit zu erkldren. Das ist ,,ein Gleichnis iiber die
Wirkungen der fligsamen Anpassung an die Gesetze der Natur am Beis
piel eines Schlédchters, der sein Messer zu schonen versteht, weil er sich
der anatomischen Struktur der Tiere zu fligen weiBl*“!, wie Richard Wil-
helm es erlautert hat. Zhuangzi hat in seinem Buch die Worte des
Schléachters wie folgt beschrieben: ,,Ich folge den natiirlichen Linien nach,
dringe ein in die groBBen Spalten und fahre den groBen Hohlungen entlang.
Ich verlasse mich auf die (anatomischen) Gesetze.“> Daraus ist zu er-
sehen, dass Freiheit hier den totalen Gehorsam gegeniiber dem natiir-
lichen Gesetz und ohne Widerstand gegen das Gesetz bedeutet. Dies ist
auch es, was der Begriff ,,Nichts-Tun* von Laozi bedeutet.

Das ,Nichts-Tun*“ bedeutet ndmlich nicht, keine Handlungen zu
unternehmen, was auch im praktischen Sinne unmoglich ist. Das ,,Nichts-
Tun‘ bedeutet tatsdachlich , Naturzustand* und ,,Streiten mit keinem®, so
wie Laozi in seinem Buch geschrieben hat: ,,lernt die ungelehrtheit/ geht
zuriick den weg, den die menschen gingen/ um den dingen zuriickzu-
helfen zu ihrer natur/ und wagt nur eines nicht: wider die natur zu han-
deln“,® ,,hochste giite ist wie das wasser/ gut tut es den dingen und strei-
tet mit keinem*,* ,,das Dau des weisen:/ handeln ohne streit“,> u.s.w..

Das heifit, die Handlungen, deren sich enthalten werden soll, stellen
nicht die natiirlichen Handlungen dar, sondern die kulturellen Tétigkeiten.
Die kulturellen Titigkeiten sind von Laozi als die iiberfliissige Einmi-
schung in die natiirliche Bewegung des Dao angesehen worden. Ein
Mensch, dessen Handlungen als ein Teil des Dao gelten und mit der
Bewegung des Dao verschmelzen, kann erst ein Mensch in Freiheit ge-
nannt werden. Deshalb bedeutet Freiheit bei Laozi die totale Befolgung
des Dao und das Sichenthalten aller Einmischung der menschlichen
kulturellen Schopfung. Dies erlaubt einen klaren Vergleich mit der Frei-
heit bei Cassirer. Cassirer hat die Wichtigkeit der kulturellen Schopfung
und gleichzeitig die Notwendigkeit des Gehorsams gegen das Gesetz

' Richard Wilhelm (1982): Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland.
Koln: Diederichs. S. 53.
2 Ebd,, S. 54.
3 Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 91.
4 Ebd., S. 54.
> Ebd,, S. 101.
139



betont. Die Freiheit bei Cassirer verkorpert sich eben in einem freien
Spielraum gegeniiber dem natiirlichen Gesetz. Und dieser freie Spielraum
lasst sich nur durch die kulturellen Titigkeiten gewinnen. Dabei hat
Cassirer die technische Tatigkeit als das Beispiel angeflihrt, um zu er-
lautern, wie der freie Spielraum unter den gesetzlichen Voraussetzungen
durch die kulturelle Tatigkeit gewonnen werden kann. ,,Die Technik
unterwirft sich der Natur, indem sie ihren Gesetzen gehorcht und sie als
unverbriichliche Voraussetzungen ihres Wirkens betrachtet; aber unbe-
schadet dieses Gehorsams gegen die Naturgesetze ist ihr die Natur nie-
mals ein Fertiges, ein bloes Gesetztes, sondern ein standig Neuzusetzen-
des, ein immer wieder zu Gestaltendes.*!

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass Cassirer und Laozi den
Begriff ,,Freiheit” ganz gegensitzlich definiert haben, obwohl sie beide
eine grundsitzliche Bedingung der ethischen Moglichkeit als Freiheit
bestimmt haben. Thre gegensdtzliche Definition der Freiheit flihrt zu einer
gegensdtzlichen Beurteilung der Kultur. Wenn Laozi behauptet hat, dass
die Freiheit nur durch den Gehorsam gegen das Dao und die entsprechen-
de Enthaltsamkeit gegen alle menschliche Einmischung verwirklicht wird,
dann fillt er selbstverstindlich ein ethisch negatives Urteil iliber die
Kultur. Alle kulturelle Tatigkeit soll unterbleiben, was auch die echte
Bedeutung des Begriffs ,,Nichts-Tun*“ von Laozi darstellt. Danach kann
sich der Mensch mit dem Dao verschmelzen und die echte Freiheit erst
dadurch erhalten bzw. erleben.

4.4 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer und bei Laozi: Kultur-
zustand vs. Naturzustand
Tatsdchlich wirkt die oben aufgewiesene ganz unterschiedliche Definition
der Freiheit bei Cassirer und Laozi nicht nur auf ihre entgegengesetzte
Beurteilung der Kultur, sondern auch auf ihre Ansicht {iber das endgiiltige
ethische Ideal. Das ethische Ideal reprédsentiert sich im idealen Lebens-
zustand, worin der Mensch am besten mit der Umgebung harmoniert.

Aus anthropologischer Perspektive lebt der Mensch immer in einer
Umgebung, sei es in der natiirlichen Umgebung oder in der gesellschaft-

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.

175.
140



lichen Umgebung. Wie der Mensch die Umgebung behandeln soll, oder
mit anderen Worten, was fiir einen Zustand als der ideale Lebenszustand
des Menschen gilt, stellt das unausweichliche Problem bei jeder ethischen
Lehre dar. Gleichfalls auch bei Cassirer und Laozi. Es handelt sich um
das Problem vom ethischen Ideal. Cassirer und Laozi haben jeweils in
thren Werken den ethisch idealen Zustand auch erldutert. Entsprechend
ithrer entgegengesetzten Ansicht tiber die Freiheit haben sie nach dem
unterschiedlichen idealen Lebenszustand als dem Ziel der Geschichte
gestrebt. Im folgenden werden wir ihre unterschiedliche Bestimmung des
idealen Lebenszustands erldutern.

4.4.1 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer: der Kulturzustand
Cassirers Meinung nach kann man am besten mit der Umgebung nur
dadurch harmonieren, dass man die Umgebung durch seine kulturelle
Tatigkeit verdandert, aufbaut und so beherrscht. Entsprechend stellt auch
der ideale Lebenszustand fiir den Menschen einen solchen Zustand dar, in
dem die kulturelle Tatigkeit ithre hochste Mission am besten erfiillen kann.
Diese hochste Mission hat Cassirer in seinem Text iiber die Technik ange-
geben, ndmlich ,,nicht nur als Bezwingerin der Naturgewalten, sondern
als Bezwingerin der chaotischen Kréfte im Menschen selbst zu agieren.!
Dies entspricht eben der oben zitierten Interpretation der Freiheit von
Cassirer: ,,die technische Herrschaft des Menschen tiber die Natur® und
,,die moralische Herrschaft tiber sich selbst miteinander zu verbinden.
Cassirers Meinung nach bedeutet der ideale Lebenszustand einerseits die
Herrschaft {iber die d&uBBere Natur und andererseits die Herrschaft tiber das
innere Ich. Diese zweiseitige Herrschaft 148t sich nur durch die kulturelle
Tétigkeit verwirklichen, weil die kulturelle Tétigkeit nicht nur die Natur
geformt hat, sondern auch das Ich selbst. Im formenden Prozess kann der
Mensch die duBlere Welt und gleichzeitig auch das innere Ich begreifen
und dann beherrschen.

Daraus ist zu ersehen, dass der ideale Lebenszustand bei Cassirer
eine vollstindige Erfiillung der zweiseitigen Missionen der Kultur
bedeutet. Doch sind die Missionen in der Tat nicht richtig erkannt, ge-

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.

183.
141



schweige denn erfiillt worden. Cassirer hat die Technik als das Beispiel
angefiihrt, um dieses Problem anzugeben. ,,... wird die Technik sich nicht
nur als Bezwingerin der Naturgewalten, sondern als Bezwingerin der
chaotischen Kréfte im Menschen selbst erweisen. Alle Mingel und
Schwéchen, die man ihr heute vorzuriicken pflegt, beruhen zuletzt darauf,
daB sie diese ihre hochste Mission bisher nicht erfiillt, ja, daB3 sie sie noch
kaum erkannt hat.“! Die ideale kulturelle Tétigkeit muBl zwei Momente
in sich einschlieBen, namlich einerseits den Gehorsam gegen das Gesetz
als die Dienstbarkeit und andererseits den subjektiven schopferischen
Wille als die Freiheit. Das ist auch die Bedeutung der Formulierung
,Freiheit durch Dienstbarkeit”, die in der Philosophie der Technik von
Dessauer aufgestellt worden ist. ,,Sie (Techniker) kdmpfen wohl gemein-
sam mit der Natur, doch nicht gegen sie, sondern gegen sich selbst, gegen
die Unzulédnglichkeit ihrer geistigen Anpassung an Naturgesetz und an die
potentielle Losung, bis zur letzten Konsequenz unter Zuriickstellung jeder
Schwiche und Leidenschaft. Der Sinn ist Freiheit durch Dienstbarkeit in
einer Vollkommenheit der Erfiillung ... Man kann auch so sagen: die
Kunst des Technikers ist eine Maeutik, wie Sokrates seine Philosophie
nannte, eine Entbindungskunst von Zweckideen in die sichtbare Welt.*
Deshalb sind zwei Momente notwendig fiir jede technische Tatigkeit,
eine die ,,Anpassung an Naturgesetz* und die andere die ,,potentielle Lo-
sung®. Das erstere bedeutet den Gehorsam gegen das Gesetz und das letz-
tere bendtigt eine ,,Zweckidee* des Subjekts, die die Schopfung des Sub-
jekts im freien Spielraum leitet. Beide Momente sollen nicht vernach-
lassigt werden. Aber in der Tat pflegt man das letztere Moment zu ver-
nachldssigen, ndmlich den subjektiven Willen. Ohne die ,,Zweck-
idee* im ethischen Sinne zu beachten, pflegt sich die kulturelle Tatigkeit
ins Mittel der unmoralischen Absicht zu verwandeln. Die gegenwairtige
populdre Kritik an der Technik ist auf den Mangel an dieser Willenskraft
zuriickzufiihren. ,,Alle »Organisation« der Natur aber bleibt fragwiirdig
und unfruchtbar, sofern sie nicht in das Ziel der Erziehung des Arbeits-
willens und der echten Arbeitsgesinnung einmiindet. Unsere heutige

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
183.

2 Friedrich Dessauer (1927): Philosophie der Technik. Das Problem der Realisierung.

Bonn: F. Cohen. S. 86.
142



Kultur und unsere heutige Gesellschaft ist von diesem Ziele noch weit
entfernt.!

Deshalb brauchen wir jetzt ,,das Ziel der Erziehung des Arbeits-
willens und der echten Arbeitsgesinnung® zu erkennen und dasselbe
moglichst zu verwirklichen, um den idealen Zustand der Kultur zu
erreichen. Die Erziehung des Arbeitswillens meint die ,,Ethisierung der
Technik®, namlich ,,sich einem andern »Reich der Zwecke« ... einzuord-
nen“.? Dies verlangt, ,,da} das, was im technischen Schaffen geschieht,
in seiner Grundrichtung erkannt und verstanden, da3 es ins geistige und

sittliche BewuBtsein erhoben wird.*?

Diese ,Ethisierung der Tech-
nik*“ oder die ,[Ethisierung der Kultur im weiteren Sinne stellt fiir
Cassirer einen idealen Zustand dar und bleibt im kapitalistischen
Wirtschaftssystem noch unrealisierbar.

Zusammenfassend hat Cassirer in der ,,Ethisierung der Technik* die
Einheit von Kultur und Ethik gefordert. Diese Einheit verkorpert sich
darin, dass der ideale kulturelle Zustand unter der Leitung der ethischen
Zielsetzung steht und sich der ideale ethische Zustand, namlich die hoch-
ste Freiheit, nur in der Kultur verwirklicht, wie es schon oben erldutert
worden ist. Wenn man die Einheit von Kultur und Ethik verwirklichen
konnte, wiirde man beide, ,,die technische Herrschaft iiber die Natur® und
,,die moralische Herrschaft iiber sich selbst®, erhalten und dann am besten
mit der Umgebung harmonieren, sei es die natiirliche Umgebung oder die
gesellschaftliche Umgebung.

4.4.2 Der ideale Lebenszustand bei Laozi: der Naturzustand

Laozis Ansicht iiber den idealen Lebenszustand gilt als ganz gegenséitz-
lich zu Cassirers Meinung. Die beste Umgangsweise mit der Umgebung
in Laozis Augen besteht nicht in der Herrschaft iiber die Umgebung,
sondern in der vollstindigen Anpassung an die Umgebung. Diese totale
Anpassung bedeutet das Verzichten auf alle menschliche Einmischung in
die Natur und die Verschmelzung des Menschen mit der Natur als eines
Teils deren. Der ideale Lebenszustand ist ein totaler Naturzustand, den

' Ernst Cassirer (1930): Form und Technik. In: Birgit Recki (Hrsg.): Ernst Cassirer:
Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Band 17. Hamburg: Felix Meiner Verlag. S.
183.
2 Ebd., S. 182.
> Ebd., S. 183.

143



Laozi im Kapitel 80 seines Buches ausfiihrlich so beschrieben hat: ,klein
sei das land, das volk gering an zahl/ so viele werkzeuge es gibt, ge-
braucht sie nicht!/ lehrt das volk den tod scheuen und weites wandern
meiden!/ gibt es auch boote und wagen/ man besteige sie nicht/ gibt es
auch harnisch und waffen/ man hole sie nicht hervor/ das schreiben
schafft ab/ lehrt die menschen wieder quippu-knoten kniipfen/ die speise
sei ithnen s}/ die kleidung schon/ die hiitten bequem/ die sitten fréhlich/
die nachbarstaaten liegen dicht beisammen/ man hort die hithner gackern,
die hunde bellen/ und doch verkehrt man bis zum tode/ mit seinen
nachbarn nicht*.!

Dieses Zitat repréasentiert die typische Meinung von Laozi. Darin
sind nicht nur der ideale Lebenszustand fiir ein Individuum, sondern auch
der ideale politische Zustand fiir einen Staat beschrieben worden. Laozi
hat besonders die ,,Werkzeuge* und das ,,Schreiben* erwihnt, die eben
zwei typische kulturelle Formen repriasentieren und die Wesenheit der
kulturellen Tétigkeit verkorpern. Die kulturelle Tétigkeit, die in Laozis
Worten durch die ,,Werkzeuge* und das ,,Schreiben* ausgedriickt worden
ist, soll alle aufgegeben werden, damit man moglichst einen natiirlichen
Lebenszustand erreichen kann. Mit den Formulierungen wie ,,weites
wandern meiden* und ,,die speise sei thnen siil}/ die kleidung schon/ die
hiitten bequem/ die sitten frohlich® hat Laozi den Naturzustand be-
schrieben. Was er mit solchen Formulierungen ausdriicken mdochte, ist
eine Umgebung, mit der sich der Mensch schon verschmolzen hat, der
sich der Mensch schon sehr gut angepasst hat. Mit anderen Worten, man
kann in der Umgebung bequem leben.

Daraus ist zu ersehen, dass Laozi nicht nach der Beherrschung der
Umgebung strebt, sondern nach der Anpassung an die Umgebung. In
Laozis Augen bedeutet die Anpassung an die Umgebung, dass man dem
Gesetz total gehorchen und allen Widerstand aufgeben soll. Dies setzt
wieder voraus, dass man zuerst das Gesetz begreifen kann. Doch macht
es einen klaren Unterschied zur Meinung Cassirers aus, dass nach Laozis
Meinung das Gesetz nicht erkannt worden ist, sondern erlebt. Eben in der
Begegnung mit der Umgebung erlebt man ihr Gesetz und dann kann man
sich an sie anpassen. Je unmittelbarer diese Begegnung ist, desto direkter

! Ernst Schwarz (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun.. S. 100.
144



kann man das Gesetz erleben und entsprechend sich besser an die
Umgebung anpassen. Die kulturelle Tatigkeit wird nicht nur die Unmit-
telbarkeit der Begegnung zerstoren, sondern auch die einfache Umgebung
komplexer machen, was nicht nur zur Anpassung an die Umgebung nicht
beitragen kann, sondern vielmehr dabei mehr Schwierigkeiten zufiigen
wird. Deswegen soll alle kulturelle Tétigkeit aufgegeben werden und ein
moglichst natureller Lebenszustand erreicht werden, worin die echte Frei-
heit in Laozis Augen erst erhalten wird.

Durch die Analyse in diesem Kapitel konnen wir die klar entgegengesetze
ethische Bewertung der Kultur jeweils bei Cassirer und Laozi ersehen.
Cassirer behauptet, dass sich die Freiheit nur durch die subjektiv ausge-
wihlte kulturelle Téatigkeit aufgrund der Erkenntnis des Gesetzes ver-
wirklichen 148t. Die Wesenheit liegt im aktiven Tun unter der Leitung der
subjektiven Willenskraft. Der ideale Lebenszustand stellt auch die Einheit
von Kultur und Ethik dar, was nur durch das unendliche aktive Tun ver-
wirklicht werden kann. Im Vergleich dazu behauptet Laozi, dass sich die
Freiheit nur durch das ,,Nichts-Tun®, ndmlich dem Gesetz total zu gehor-
chen und alle kulturelle Tatigkeit aufzugeben, verwirklichen 1dfit. Die
Wesenheit liegt in der totalen Verschmelzung mit der Natur durch das
passive Nichts-Tun. Deswegen stellt der ideale Lebenszustand einen
natiirlichen Zustand dar, was nur durch die Negation der Kultur erreicht
werden kann.

Mit anderen Worten, man kann sagen, dass sich der hochste Wert je-
weils fiir Cassirer und Laozi in ihrer entgegengesetzten Stellungnahme zu
der Umgebung verkorpert. Fiir Cassirer ist der hochste Wert eine aktive
Stellungnahme zur Umgebung, wihrend fiir Laozi er eine passive Stel-
lungnahme zur Umgebung ist. Dieser Unterschied verkorpert sich in der
abendlidndischen und chinesischen Landschaftsmalerei. Die erstere betont
immer eine bestimmte subjektive Perspektive, wahrend die letztere die
Verschmelzung des Menschen mit der Umgebung betont und keine
bestimmte subjekte Perspektive setzt. Um diesen Unterschied zu zeigen,
konnen wir zwel malerische Werke jeweils aus der westlichen Land-
schaftsmalerei und der chinesischen Lanschaftsmalerei als Beispielbilder
anfiihren, und zwar das Werk The Avenue at Middelharnis (Sieche Abb.1)
von dem holldndischen Maler Meindert Hobbema (1638-1709) und das

145


https://en.wikipedia.org/wiki/The_Avenue_at_Middelharnis

Werk Aprikosenbaumbliite im Friilingsregen im Siiden des Yangtse-
Flusses (auf chinesisch ,, 5 {67 M YL Fd “, Siehe Abb.2) von dem chinesi-
schen Maler Hui Wang (1632-1717).

Abb. 1: The Avenue at Middelharnis

Abb. 2: Aprikosenbaumbliite im Friilingsregen im Siiden des
Yangtse-Flusses

146


https://en.wikipedia.org/wiki/The_Avenue_at_Middelharnis

Das Fazit

Nachdem wir auf den in den oben drei Kapiteln dargelegten drei Ebenen,
ndmlich auf der phdnomenologischen, der sogenannten metaphysischen
und der ethischen Ebene, die Lehre von Cassirer und Laozi verglichen
haben, konnen wir feststellen, dass sich die Herangehensweise an die
Welt und die Kultur von Cassirer und von Laozi auf den drei Ebenen
unterscheidet. In solchen Unterschieden verkorpert sich ihr unterschied-
liches Verstindnis fiir den Begriff ,,Nichts*“. Oder man kann sogar sagen,
dass sich diese Unterschiede eben der unterschiedlichen Stellungnahme
zum ,,Nichts“ verdanken.

Die européische Philosophie zieht es vor, den Begriff ,,Nichts* als
etwas Negatives zu betrachten, weil es wegen der Unbegreifbarkeit durch
das Denken in eine mystische Unklarheit gerdt. Deswegen hat die west-
liche Philosophie seit langem danach gestrebt, das ,,Nichts* zu entfernen.
Cassirer ist auch dieser traditionell europdischen Stellungnahme zum
,Nichts*“ gefolgt. Er versucht moglichst viel die Phanomene durch die
Vernunftskraft des Denkens zu analysieren, weil er behauptet, dass etwas
Unbegreifbares durch das Denken ins mystische ,,Nichts* hineinfallen
wird und folgend keine Bedeutung mehr hat. Deswegen betrachtet Cassi-
rer seine Kulturphilosophie als solch eine Aufgabe, die kulturellen Phiano-
mene mit der Vernunft zu erkldren und folglich dadurch die Kultur von
dem mystischen ,,Nichts* zu retten. Um diese Ziele zu erreichen, hat
Cassirer fast in jeder Ebene die Spuren des ,,Nichts*“ verwischt. Wie in
den letzten Kapiteln gezeigt worden ist, hat Cassirer die Negation durch
die Pluralitdt als die logische Verbindungskraft ersetzt, die Leere durch
das Basisphdnomen als den Ursprung im metaphysischen Sinne ersetzt,
die Entformung durch die Formung als die Voraussetzung der Leben-
digkeit ersetzt, und das Nichts-Tun durch das Tun als die Bedingung der
Freiheit ersetzt.

Das macht einen klaren Unterschied zu Laozi, der umgekehrt die
Positivitdt von ,,Nichts* bemerkt und betont hat. Laozis Meinung nach
verkorpert sich diese Positivitit von ,,Nichts* eben in der Negation als der
logischen Verbindungskraft, der Leere als dem Ursprung im metaphy-
sischen Sinne, der Entformung als der Voraussetzung der Lebendigkeit,
und dem Nichts-Tun als der Bedingung der Freiheit.

147



Daraus ist zu ersehen, dass Cassirer und Laozi auf ganz unterschied-
liche Weise die Welt verstehen. Doch gibt es unter den Unterschieden
auch einige Gemeinsamkeiten zwischen ihnen. Z. B. erkennen sie beide
die Vielfaltigkeit der Welt an und entsprechend streben sie nach einer
Einheit, die kompatibel mit der Vielfiltigkeit existiert. Und dies entschei-
det wieder, dass sie beide den metaphysischen Begriff von ,,Sein“ kriti-
sieren und das starre, viele unlosliche Konflikte auslésende ,,Sein® durch
einen anderen Begriff zu ersetzen versuchen. Diese Ersetzung bietet sich
bei Cassirer als der begriffliche Wechsel vom Seinverhéltnis zum Sinn-
verhiltnis dar. Aus einer subjektiven sinngebenden Perspektive wird die
Welt fiir Cassirer nicht mehr als das objektiv existierende duflere Sein
verstanden, sondern als ein Prozess der subjektiven Schopfungen. Solan-
ge dieser Prozess nicht anhilt und ununterbrochen bleibt, wird eine funk-
tionelle Einheit erhalten. Durch diese funktionelle Einheit im Prozess
l6sen sich viele vom Begriff ,,Sein* ausgeloste Konflikte, z. B. den Kon-
flikt zwischen Subjekt und Objekt.

Die Ersetzung des metaphysischen Seins wird bei Laozi durch die
Aufstellung des Begriffs ,,Dao* verwirklicht. Das Dao gilt keinesfalls als
ein Seinbegriff im metaphysischen Sinne. Eine der Kernbedeutungen des
Dao ist eben wie die originale wortliche Bedeutung dieses chinesischen
Schriftzeichens, namlich der ,,Weg“. Diese Bedeutung des Weges wirkt
wie eine Metapher, die auf einen sich ewig bewegenden Prozess deutet.

Zusammenfassend weisen Cassirer und Laozi beide die Starrheit des
Seins ab und streben nach der Lebendigkeit des Prozesses. Diese Leben-
digkeit verkorpert sich fiir Cassirer in der unendlichen Schopfung des
Subjekts, wihrend fiir Laozi diese Lebendigkeit sich in der ewigen Be-
wegung des Dao verkdrpert. Um diese Lebendigkeit zu bewahren, haben
Cassirer und Laozi jeweils Anforderungen an die Subjekt gestellt. Laut
Cassirers Anforderung soll das Subjekt sich vom Joch des Seins befreien
und durch die Tatigkeit der Schopfung oder der Aneignung die Riickkehr
von forma formata zu forma formans realisieren. In dieser Tatigkeit der
Schopfung oder der Aneignung wird die Scheidung zwischen Ich und
Welt, zwischen Subjekt und Objekt verschwinden und alles verschmilzt
zu einer Einheit. Diesen Zustand konnen wir den Zustand des Selbst-
vergessens nennen. Wir haben auch oft im tdglichen Leben das Gefiihl,
dass wir beim Lernen uns selbst vergessen haben und mit den gelernten

148



Gehalten verschmolzen sind. Deshalb gilt dieses Selbstvergessen als eine
Voraussetzung der Schopfung oder der Aneignung und folglich als eine
notwendige Bedingung der Bewahrung der Lebendigkeit.

In diesem Punkt sind Cassirer und Laozi sich wieder einig. Denn fiir
Laozi stellt der Zustand des Selbstvergessens auch eine Voraussetzung
der Lebendigkeit des Dao dar. Die Dynamik der Bewegung des Dao liegt
eben in der Negation des Selbst. Das Subjekt kann sich erst wie das Dao
verhalten, nachdem es durch das allméhliche Verlernen und Vergessen
endlich einen Zustand des Selbstvergessens erreicht hat. In diesem sub-
jektiven Zustand des Selbstvergessens ldsst sich erst die ewige Bewegung
des Dao ,,erschauen* und die Lebendigkeit bewahren.

Aufgrund der oben erlduterten grundsdtzlichen Verstdndnisse von
der Welt haben Cassirer und Laozi auch unterschiedliche Ansichten iiber
die Kultur entwickelt. Aus einer Perspektive des Sinnverhéltnisses hat
Cassirer der Kultur eine sehr positive Bewertung gegeben, weil das Sinn-
verhiltnis selbst eine kulturelle Perspektive darstellt. Die Welt und der
Mensch existieren nirgends anders als in der Kultur, und zwar im Netz
des Sinnverhiltnisses. Im Gegensatz dazu hat Laozi die Welt und den
Menschen aus einer Naturperspektive betrachtet und der Kultur eine
negative Bewertung gegeben. Das Dao bewegt sich in einem Naturpro-
zess und die Kultur wird als eine tiberfliissige menschliche Einmischung
in diesen Prozess betrachtet.

Was die Einstellung zur Kultur von Laozi betrifft, so mochte er alle
die Spuren der Kultur entfernen. Doch bewéhrt sich dieser Wunsch als
unrealisierbar im praktischen Sinne. Sobald das BewuBtsein des Men-
schen zu sich kommt, lassen sich die Spuren der Kultur nicht mehr besei-
tigen. Aber die negative Einstellung zur Kultur hat eine positive Bedeu-
tung fir die Entwicklung der Kultur. Diese Positivitdt verkorpert sich
eben in der Bedeutung des Selbstvergessens fiir die Schopfung und die
Aneignung.

Wie oben erwihnt, liegt die Lebendigkeit der Kultur im unendlichen
Prozess der Schopfung oder der Aneignung. Deswegen sind die Schop-
fung und die Aneignung wesentlich fiir die Entwicklung der Kultur. Aber
wir miissen nicht nur die Plus-Richtung der Entwicklung beachten,
sondern vielmehr auch die Minus-Richtung, um die kulturelle Schopfung
und die kulturelle Aneignung zu fordern. Hier deutet die Plus-Richtung

149



auf die Vermehrung der kulturellen Formen hin und die Minus-Richtung
bedeutet die Befreiung vom Joch der kulturellen Formen, ndmlich die
Riickkehr von forma formata zu forma formans, vom Sein zum Prozess.
Um sich von der kulturellen Form zu befreien, muss ein Subjekt den
Zustand des Selbstvergessens erreichen. Deshalb wird die Entwicklung
der Kultur eben durch das ununterbrochene Vergessen der verfestigten
Kulturformen realisiert.

In der gegenwirtigen Welt hat diese negative Einstellung zur kultu-
rellen Form, ndmlich der subjektive Zustand des Selbstvergessens, eine
besonders positive Bedeutung. Denn zurzeit gibt es in der Welt verschie-
dene kulturelle Formen in verschiedenen Landern. Die Unterschiede zwi-
schen solchen Kulturformen konnen Missverstindnis hervorrufen, wenn
jede sich nur auf ihren erstarrenden Kulturformen beschriankt und nicht
voneinander lernt. Viele ungliickliche Ereignisse in der menschlichen
Geschichte konnen ithre Wurzel in diesem Missverstindnis finden, ob-
wohl dieses Missverstdndnis oft von den Politikern mit bosen Absichten
benutzt worden ist. Wenn wir in der Zukunft bei der Begegnung von zwei
unterschiedlichen Kulturformen die Riickkehr vom Sein zum Prozess,
ndmlich die Riickkehr von forma formata zu forma formans realisieren
konnten, dann wiirden die in Konflikt stehenden starren Kulutrformen
zum noch nicht erstarrenden und formenden Prozess zuriickgefiihrt. In
diesem Prozess gibt es die Mdoglichkeit, dass sich der Konflikt zwischen
thnen losen und neue kulturelle Schopfung entsteht. Dies spielt die
entscheidende Rolle fiir die Bewahrung der kulturellen Lebendigkeit und
die Entwicklung der Kultur als einem Ganzen. Um diese Riickkehr vom
Sein zum Prozess zu realisieren, muss ein subjektiver Zustand des Selbst-
vergessens erreicht werden, bei Laozi durch das Verlernen oder das Ver-
gessen und bei Cassirer durch das Lernen oder die Aneignung. In diesem
Zustand des Selbstvergessens wiirden wir aus verschiedenen Kulturtradi-
tionen voneinander lernen und gemeinsam die Entwicklung der Kultur
fordern. Dies macht den idealen Zustand der Kulturentwicklung aus.
Eben darin verkorpert sich die Positivitidt der negativen Einstellung zur
Kulturform.

Diese negative Einstellung zur Kulturform stellt auch den Grund der
Einheit zwischen Kultur und Ethik dar. Sie gilt nicht nur als die Bedin-
gung der schopferischen Freiheit, sondern auch als die Bedingung der
150



moralischen Freiheit, weil nur durch sie die echte Autonomie erreicht
wird. Diese echte Autonomie bedeutet, einerseits kann der Mensch durch
die unendlichen kulturellen Schopfungen einen freien Spielraum gegen
das Naturgesetz gewinnen, andererseits kann sich der Mensch vom Joch
der starren Kulturformen befreien und die kulturellen Schopfungen dem
moralischen Willen folgen lassen. Dann erst ldsst sich das von Cassirer
gestelle Ziel erreichen, ,,die technische Herrschaft des Menschen iiber die
Natur* und ,,die moralische Herrschaft liber sich selbst* zu behaupten.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass der Mensch als etwas
unausweichlich in der Kultur Existierendes eine ideale Einstellung zur
Kultur erreichen kann, wenn sich die positive Einstellung zur Kultur von
Cassirer und die negative Einstellung zur Kultur von Laozi kombinieren
lassen. Das heif3t, man vergisst sein geformtes Selbst und verschmilzt sich
in den ununterbrochenen Prozess des Lernens und der Schopfung. Dies
macht auch den Schluss aus, nachdem wir Cassirer und Laozi in Bezug
auf ihre unterschiedliche Herangehensweise an die Kultur verglichen
haben.

151



152



Literaturverzeichnis

Cassirer, Ernst (1994): Zur Logik der Kulturwissenschaften: fiinf Studien.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschatft.

Chan, Wing-tsit (1963): The Way of Lao Tzu. New York: the
Bobbs-Merrill company.

Dessauer, Friedrich (1927): Philosophie der Technik. Das Problem der
Realisierung. Bonn: F. Cohen.

Heidegger, Martin: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und
Martin Heidegger. in: ders.: Kant und das Problem der Metaphysik. in:
ders. (1991): Gesamtausgabe. 1. Abteilung: verdffentlichte Schriften
1910-1976. Band 3. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Jacobs, Jorn (2001): Textstudium des Laozi: Daodejing. Frankfurt am
Main: Peter Lang.

Jullien, Frangois/Zarcone, Thierry (2003). China as Philosophical Tool.
Francois Jullien in conversation with Thierry Zarcone. Diogenes 50 (4).
Kant, Immanuel (1947): Gundlegung zur Metaphysik der Sitten. Leipzig:
Verlag von Felix Meiner.

Kohnke, Klaus Christian/ Krois, John Michael/ Schwemmer, Oswald
(Hrsg., 1999): Ernst Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte.
Band 2. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Krois, John Michael/Schwemmer, Oswald (Hrsg., 1995): Ernst Cassirer:
Nachgelassene Manuskripte und Texte. Band 1. Hamburg: Felix Meiner
Verlag.

Recki, Birgit (Hrsg., 2009): Ernst Cassirer: Gesammelte Werke.
Hamburger Ausgabe. CD-ROM-Edition. 2. Auflage. Hamburg: Felix
Meiner Verlag.

Schwarz, Ernst (Ubers. und Hrsg., 1985): Laudse. Daudedsching, Leipzig:
Verlag Philipp Reclam jun..

Simmel, Georg (1911): Der Begriff und die Tragddie der Kultur. In:
Riidiger Kramme/Angela Rammstedt (Hrsg., 2001), Georg Simmel.
Aufsitze und Abhandlungen 1909-1918. Band 1. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag.

Wilhelm, Richard (1982): Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom siidlichen
Bliitenland. Koln: Diederichs.

153



154



Danksagung

Fiir das Zustandekommen der vorliegenden Arbeit schulde ich sehr
vielen Menschen einen herzlichen Dank. Vor allem mdchte ich mich an
dieser Stelle bei meinem Doktorvater Prof. Dr. Christian Mdckel herzlich
bedanken, der mich in all diesen Jahren sehr fachkundig und verstindnis-
voll unterstiitzt und mich in schwierigen Situationen zum Weitermachen
motiviert hat. Und einen ganz besonderen Dank widme ich ihm daffiir,
dass er die weitere Betreuung meiner Arbeit iibernommen hat, nachdem
mein vorheriger Doktorvater Prof. Dr. Schwemmer in den Ruhestand
getreten war.

Mein herzlicher Dank gilt auch meinem vorherigen Doktorvater Prof.
Dr. Oswald Schwemmer, der mich von der anfinglichen Phase meiner
Promotion ab begleitet hat. Mit seinen wertvollen Ratschligen sowie
konstruktiver Kritik habe ich das Thema der Dissertation festgelegt und
eine Basis fiir die spétere Formulierung der Arbeit geschaffen.

Sehr dankbar bin ich auch Herrn PD Dr. Jens Heise, der das
Zweitgutachten verfasst hat. Seine Kommentare aus der Perspektive der
japanischen Philosophie haben mich zum Nachdenken angeregt. Mein
Dank geht auch an die Kolleginnen und Kollegen des Kolloquiums, die
mit ihren zahlreichen Vorschligen und Anregungen meine Arbeit be-
reichert haben.

Bedanken mdchte ich mich auch bei der Konrad-Adenauer-Stiftung,
die meine Promotion finanziell unterstiitzt und damit mir eine sorglose
Promotion ermdglicht hat. Meiner Heimatsakademie, der Chinesischen
Akademie der Sozialwissenschaften, schulde ich vielen Dank fiir das
Stattgeben meiner wissenschaftlichen Beurlaubung.

Ein herzliches Dankeschon geht auch an Frau Dr. LU Jingzhu, Frau
Dr. KONG Jingqian, Frau Dr. ZHANG Wei, Frau Dr. BAO Yongling und
Frau Dr. WANG Zhongxin, die mich wihrend meines Aufenthalts in
Berlin sowohl in wissenschaftlicher als auch in personlicher Hinsicht sehr
unterstiitzt und warmherzig begleitet haben. Frau Dr. QIAN Kefei und
Frau Bitna Jang mochte ich ganz herzlich danken fiir ihre konstruktive

155



Vorschldge in unserem regelméfBigen Treffen zur wissenschaftlichen
Diskussion. Herrn Dr. Christian Weber danke ich fiir die Hilfe bei der
sprachlichen Formulierung meiner Dissertation.

Nicht zuletzt mochte ich meinen Eltern WANG Chunrong, LI
Duoshan, meinem Mann XU Debin und meinem Sohn XU Yunzhang
herzlich danken fiir ihr Verstdndnis, ihre bedingungslose Unterstiitzung
und ihre Liebe. Ohne ihre Begleitung durch all die Jahre wire diese
Doktorarbeit unmdéglich geworden. Thnen wird diese Arbeit gewidmet.

156






In diesem Text geht es um eine vergleichende Recherche zwischen
dem deutschen Philosophen Ernst Cassirer und dem chinesischen
Philosophen Laozi in Bezug auf ihr Versténdnis fiir die kultur. Der
Unterschied verdankt sich ihrem unterschiedlichen Verstandnis fiir
den Begriff ,,Nichts®.

Das 1. Kapitel behandelt die Interpretation Cassirers und Laozis vom
Begriff Nichts. Cassirer hat in drei Fragebereichen den Spielraum
des Nichts beschrinkt, und zwar erstens in der Frage nach dem
verbindenden Band fiir die Ganzheit der Welt, zweitens nach der
Einheit der Welt, und drittens nach dem ethischen Wert der Kultur.
Im Vergleich dazu gibt Laozi dem Nichts einen positiven Spielraum
in diesen drei Fragebereichen. Folglich dienen die drei Fragebereiche
als die Basis der Vergleichbarkeit zwischen Cassirer und Laozi in den
folgenden drei Kapiteln.

Das 2. Kapitel erldutert, wie Cassirer und Laozi auf unterschiedliche
Weise die Vielfiltigkeit und gleichzeitig die Ganzheit der Welt
erkldren. Der erstere hebt ein reprisentierendes Verhiltnis hervor,
wiahrend der letztere ein genetisches Verhiltnis behauptet. Es handelt
sich beim 3. Kapitel um das Problem der Einheit. Cassirer und Laozi
beide haben die Einheit in einem Prozess gesucht. Dieser Prozess
ist fiir Cassirer der lebendige Prozess der Formung, wihrend er fiir
Laozi der lebendige Prozess der Entformung ist. Dazu redet Cassirer
von einer Riickkehr von der forma formata zur forma formans. Laozi
hingegen redet von einer Riickkehr vom Sein zum Nichtsein. Das 4.
Kapitel behandelt die Wertfrage in Hinsicht der Kultur. Cassirer und
Laozi weisen der Freiheit unterschiedliche Definitionen zu. Folglich
weist Cassirer der Kultur eine positive Beurteilung zu, und Laozi
fallt ein ethisch negatives Urteil iiber die Kultur.

Die Moglichkeit einer Kombination von Cassirers positiver Ein-
stellung zur Kultur und Laozis negativer Einstellung zur Kultur
besteht in der praktischen Bedeutung eines subjektiven Zustands des
Selbstvergessens bei der Arbeit.

Logos Verlag Berlin ISBN 978-3-8325-5045-5



	Vorwort
	Kapitel 1: Die Bestimmung des Begriffs „Nichts“ und seine Stellung in der Philosophie von Cassirer und Laozi
	1.1 Cassirers philosophiegeschichtliche Auseinandersetzung mit dem Begriff „Nichts“
	1.1.1 Das Nichts als das Nichtsein
	1.1.2 Das Nichts als das Leere
	1.1.3 Das Nichts als die Negation

	1.2 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie Cassirers
	1.2.1 Negation und Pluralität
	1.2.2 Nichtsein und Urphänomen
	1.2.3 Nichts-Tun und Freiheit

	1.3 Die Stellung des Begriffs „Nichts“ in der Philosophie von Laozi
	1.3.1 Nichtsein als der ontologische Ursprung
	1.3.2 Leere als die Voraussetzung der Bewegung
	1.3.3 Negation und Rückkehr als die Weisen der Bewegung
	1.3.4 Nichts-Tun als das praktische Prinzip

	1.4 Vergleichbare Punkte zwischen Cassirer und Laozi in Bezug auf ihr Verständnis vom Nichts

	Kapitel 2: Die Vielfältigkeit und die Ganzheit der erfahrenen Welt auf Grund von Pluralität oder Negation
	2.1 Das repräsentierende Verhältnis gegen das genetische Verhältnis
	2.1.1 Die Relativität und die Absolutheit der Grenze
	2.1.2 Die Verbindungsweise mittels repräsentierendem und genetischem Verhältnis

	2.2 Mehrdimensionalität des repräsentierenden Verhältnisses und Eindimensionalität des genetischen Verhältnisses
	2.2.1 die Zeitlosigkeit des Werdens und die Zeitlichkeit des Werdens
	2.2.2 Die Mutation und die Entwicklung

	2.3 Ganzheit, Pluralität und Negation
	2.3.1 Das Verhältnis zwischen Aktualität und Möglichkeit
	2.3.2 Das Verhältnis zwischen Individuellem und Allgemeinem


	Kapitel 3: Das Leben als die Einheit der erfahrenen Welt: das Basisphänomen der geistigen Formungsfunktion oder die Leere der daoistischen Entformungsfunktion
	3.1 Die Bestimmung der Formungsfunktion und der Entformungsfunktion jeweils bei Cassirer und Laozi
	3.1.1 Die Formungsfunktion als die einheitliche geistige Funktion bei Cassirer
	3.1.2 Die Funktion der Entformung als die einheitliche daoistische Funktion bei Laozi

	3.2 Die Funktion der Formung und die Funktion der Entformung als die zwei Verwirklichungsweisen in ein und demselben Prozess, nämlich dem des Lebens 
	3.2.1 Die Rückkehr vom Sein zum Prozess: die gemeinsame Voraussetzung des Lebens bei Cassirer und Laozi
	3.2.2 Zwei unterschiedliche Dynamiken des Lebens bei Cassirer und Laozi: die Kraft der Formung und die Kraft der Entformung 

	3.3 Das Lernen und das Vergessen als die praktische Verwirklichungsweise des lebendigen Prozesses bei Cassirer und bei Laozi
	3.3.1 Das Lernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom Sein zum Prozess bei Cassirer
	3.3.2 Das Verlernen als die Verwirklichungsweise der Rückkehr vom Sein zum Prozess bei Laozi


	Kapitel 4: Die Freiheit durch Tun und Nichts-Tun: die positive und negative Bewertung der Kultur bei Cassirer und Laozi
	4.1 Die Kritik an der Kultur in den jeweiligen Zeiten von Cassirer und Laozi
	4.1.1 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive des Eudaemonismus: der Verzicht auf das menschliche Glück
	4.1.2 Die Kritik an der Kultur aus der Perspektive der deontologischen Ethik: das Dilemma der kulturellen Logik

	4.2 Der entgegengesetzte Ausweg aus der >Tragödie der Kultur< jeweils bei Cassirer und Laozi: innerhalb der Kultur vs. außerhalb der Kultur
	4.2.1 Cassirers Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: innerhalb der Kultur
	4.2.2 Laozis Ausweg aus der >Tragödie der Kultur<: außerhalb der Kultur

	4.3 Das entgegengesetzte ethische Urteil über die Kultur bei Cassirer und Laozi: die Freiheit durch Tun vs. durch Nichts-Tun
	4.3.1 Das ethisch positive Urteil über die Kultur bei Cassirer: Freiheit durch das kulturelle Tun
	4.3.2 Das ethisch negative Urteil über die Kultur bei Laozi: Freiheit durch das Nichts-Tun

	4.4 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer und bei Laozi: Kulturzustand vs. Naturzustand
	4.4.1 Der ideale Lebenszustand bei Cassirer: der Kulturzustand
	4.4.2 Der ideale Lebenszustand bei Laozi: der Naturzustand


	Das Fazit
	Literaturverzeichnis
	Danksagung

