Schwer zu ertragen
sind Gotter,
wenn sie sich
leibhaftig zeigen

Homer und Troia

Friihe Mythen der Griechen
und ihre Philosophie
(Teil 2)

Arno Schmidt




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOL: https://doi.org/10.30819/5029


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/5029

Arno Schmidt

Schwer zu ertragen sind Gotter,
wenn sie sich leibhaftig zeigen

Homer und Troia

Frithe Mythen der Griechen
und ihre Philosophie

(Teil 2)

ANOYOCL



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlagbild: Ernst Marow, ,, Aiaia“, Ol auf Leinwand, 130x 100 cm, 2015

©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2020
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-5029-5

Logos Verlag Berlin GmbH
Georg-Knorr-Strafle 4, Geb. 10
12681 Berlin

Tel.: 449 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



coniugi optimae

et vitae et laborum consorti






Inhaltsverzeichnis

A Vorwort 7
B Einfiihrung 9
I Zwei Namen, eine Stadt . . . . .. ... .. ... ..... 9
1II Der Sagenkreis und die Stadt . . . . .. .. ... ... .. 11
C Entfaltung 15
I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und PELOPS 15
1T ATREUS und THYESTES . . . . . . . . . .. .. ... .. 21
IIT Deutung und Nachwirkung . . . . . .. .. .. ... .... 25
I\ AGAMEMNON und MENELAOS . . . . . . .. ... ..... 32
\Y Troia — Die Stadt und ihr Konigshaus. . . . . . . . . . .. 36
VI Deutung und Wirkung . . . . . ... ... ... ... ... 48
VII  Ausgangslage des troischen Krieges . . . . . ... .. ... 64
VIII Deutung und Wirkungsgeschichte . . . . . .. .. ... .. 71
IX Der Krieg — sein Verlauf . . . . ... ... ... ... ... 80
X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte . . . . . . . 84
XI Die Komposition der Ilias — Nebenstrange der Handlung . 92
XII  SzenenausderIlias . . . . ... ... ... ......... 97
a) Die Bittgesandtschaft oder des ACHILLEUS Zorn und
Verblendung . . . . . . ... oo oL 97
Exkurs 1: Wesen und Funktion des Mythos (Teil 1) . . . . 101
b) Der Schild des Achilleus . . . ... ... ... ..... 109
Exkurs 2: Wesen des Mythos (Teil 2) . . . . .. ... ... 111
XIII Das Ende Troias. . . . . . ... .. ... ... ... ... 117
a) Handlungsstrange . . . . ... ... ... .. ...... 117
b) Wichtige Personen und ihre Wirkung . . . . . ... .. 125
XIV Die Heimkehr der Achaier . . . . ... ... ... ..... 142
a) MENELAOS und AGAMEMNON . . . .. ......... 142
b) Quellen unseres Wissens, Nachtrige, Deutung, Wirkung 148
XV  Die Heimkehr des ODYSSEUS . . . . . . .. .. .. .. ... 155

a) Vom Fall Troias bis zur Ankunft des Odysseus auf Ithakal55



Inhaltsverzeichnis

Exkurs 3: Die Fahrtroute des Odysseus . . . . . . ... ..
b) Ereignisse auf Ithaka bis zum Tod des ODYSSEUS

¢) ODYSSEUS — Deutung . . . . . . ... ... .......
Exkurs 4: Die Sirenengeschichte, Versuch einer Deutung
d) Wirkungsgeschichte . . . . .. .. ... ... ......

D Anhang
I Handreichung . . . . . . . ... ... ... ... .. ...
1II Stemmata . . . . . ... ... e

III

v

a) Kroniden . . . . ... ... ... . 0oL
b) Familie des PELOPS . . . . . . . .. .. ... ......
c) Familie des PRIAMOS . . . . . ... ... ........
d) Parteien im troischen Krieg . . . ... ... ... ...
e) Zeittabelle (Naherungswerte) . . . . . . ... ... ...
Literatur . . . . . . . ... oo
a) Primérliteratur (Quellen und literarische Gestaltungen

— griechisch, lateinisch; deutsche Ubersetzungen) C e
b) Sekundérliteratur . . . . . ... ...
c) Hilfsmittel . . . . .. ...
Register . . . . . . . ..o
a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische Be-

zeichnungen . . . . . . . ... ... ... .. ... ..
b) Fachausdriicke (Fremdworter) . . . .. ... ... ...
Abkiirzungen . . . . ...

190



A Vorwort

Im ersten Band dieser Publikation ging es um den mythischen Formenkreis,
der in Mittelgriechenland mit den Stadten Theben und Athen angesiedelt
ist. Als historische Bezugslandschaften sind Bootien und Attika zu nennen.

Im jetzt folgenden zweiten Band soll es um den Formenkreis gehen, der
die Peloponnes und insbesondere das nordwestliche Kleinasien in den Blick
nimmt. Zu nennen sind hier als historische Bezugslandschaften die Argolis
und die Troas. Dargestellt werden in diesem Zusammenhang die Entstehung
und die Entwicklung des Kampfes zwischen Achaiern und Troern und die
Geschichte der Heimkehr der Achaier nach der Zerstorung Troias und die
Anfangsliige, die als cantus firmus vor jedem Kriege liegt.

Dieses Buch verwendet (aufier im Titel) noch nicht die im deutschen Sprach-
gebrauch iiblichen Worter ,,Griechen“ oder ,, Trojaner“, sondern noch die
bei HOMER sich findenden Worter ,, Achaier“ (Achaiof) und ,, Troer * (Troes);
denn es méchte von Anfang an falschen Assoziationen entgegenwirken.

Der Krieg gegen Troia war keine Auseinandersetzung zwischen West und
Ost, Okzident und Orient, Abendland und Morgenland, sondern historisch
gesehen mit einiger Sicherheit der Kampf der im Westen wohnenden Achai-
er gegen einen ebenso unermesslich reichen wie lastigen im Osten wohnen-
den Konkurrenten, der die duflerst bedeutende Schiffahrtsroute zwischen
Mittelmeer und Schwarzem Meer beherrschte.

Die Geschichte [Hdt. 1.3-4; Th. 1.9], es gehe um die Riickholung einer ge-
raubten Frau — HELENA — und um die Wiederherstellung einer Ehre, ist die
Ideologie von Gockeln. Wie jede Ideologie ist auch diese eine Liige. PAUL
CELAN spricht sogar davon, dass durch Ideologie etwas ,,um“gelogen wird
[vgl. Teil 1 dieser Publikation, S. 80].

HoMER und die beiden unter seinem Namen iiberlieferten Grofiepen, die
Ilias und die Odyssee, sind zwar die umfangreichsten Quellen der Darstel-
lung. Drum wurde ein Vers aus der Ilias [XX 131] als Titel dieses Buches
ausgesucht. Es wiirde aber die Grenzen dieses Bandes sprengen, wollte man
die genannten Epen auch noch als sprachliche Kunstwerke wiirdigen und



A Vorwort

HOMER als den Dichter und Verkiinder des ewig Gegenwértigen (wie es sich
in der Einheit von Mensch, Welt und Gott zeigt) darstellen.

Ein solches Anliegen miisste an anderer Stelle umgesetzt werden.

Was hier dargestellt werden wird, ist nur ein Mythos als Bericht, als Pa-
radigma und als Fragehaltung, mit der die Menschen sich selbst und ihre
Geschichte ergriinden wollen.

Es handelt sich also um frithe Philosophie des 8. Vorchristlichen Jahr-
hunderts. Die Kenntnis des Bandes, der diesem vorausgeht, ist hilfreich
und insofern hinreichende, aber nicht notwendige Voraussetzung fiir dessen
Verstandnis.

Hilfreich ist auch das Register [Anhang IV], das beide Bande beriicksichtigt.



B Einfithrung

I Zwei Namen, eine Stadt

Gleich zwei Namen tragt die Stadt, deren Schicksal hier im Mittelpunkt
steht. Die beiden Namen haben Jahrtausende iiberstanden, und in Europa
erscheinen sie zuerst bei einem Dichter, der uns als ,erster Dichter des
Abendlandes“ [LATACZ 2003] unter dem Namen HOMER bekannt ist.

Die beiden Namen sind:
Troia (bei HOMER auch Troie) und Ilios (eigentlich <W>Ilios).

Nach letzterem Namen ist das umfangreiche Dichtwerk benannt, als deren
Autor die Uberlieferung HOMER nennt, die Ilias. Uber die Person des Dich-
ters wissen wir nichts. Nicht ganz sicher ist, dass er im 8. Jahrhundert v.
Chr., etwa zwischen 770 und 700 gelebt hat.

Neben der alteren Ilias wird ihm noch ein zweites, etwas jingeres Groflepos
zugeschrieben:

die Odyssee; diese erschien in dem vertrauten Sprachraum etwa 700,
wahrend die Ilias auf 730 anzusetzen ist.

Die beiden Dichtwerke haben Wurzeln und Wachstum in einem schreck-
lichen Kriege zwischen einer Macht im Westen, den spater so genannten
Hellenen, und einer Macht im Osten, Troia/lios.

Aber nicht nur HOMER bietet die beiden Namen.

Auch hethitische Texte aus der zweiten Halfte des zweiten Jahrtausends
uberliefern uns diese Namen in etwas anderer Gestalt als

Tarui$a und Uilusa (dieses Wort wird heute aus drucktechnischen und wohl
auch aus leserfreundlichen Griinden in der Forschungsliteratur Wilusa ge-
schrieben, so von nun an auch hier).

Solche Texte nennen aber auch den im 2. Jahrtausend gefiihrten Namen
der westlichen Macht [HAJNAL 2003, S. 20]:

Ahhiiaua (auch Achijawa [LATACZ 2010, S. 311] geschrieben).



B Einfiihrung

Dieses Wort entspricht hochstwahrscheinlich — die Hethitologen sind sich
noch nicht ganz sicher — dem von HOMER fiir die Angreifer vom westli-
chen Festland (d. h. vom spéteren Griechenland) aus présentierten Wort:
Achaioi.

Diese sogenannten Achaier, wie sie sich auch selbst nannten, sind die Ver-
treter der festlandischen Zentralpalastkultur (1680 — 1050), die nach der
spateren Hauptstadt Mykene auch ,,mykenisch“ genannt ist.

Taruisa / Wilusa hingegen war ein autonomes Konigtum, das einem Staa-
tenverband innerhalb des hethitischen Grofireichs (1400 bis 1175) an-
gehorte. Die Stadt, ein Oberzentrum mit 350.000 m? bebauter Fliche,
etwa 5.000 Einwohnern [LATACZ 2010, S. 124] und die Region liegen an
den heute sogenannten Dardanellen nordlich in oder angrenzend an dem
ebenfalls hethitisch-luwischen Teilstaatenverband, der in hethitischen Tex-
ten auch Arzawa (mit der Hauptstadt Abasa = Ephesos) genannt ist und
Konigtiimer sowie Fiirstentiimer Westkleinasiens von Kilikien bis zur Troas
umfasste.

Taruisa und Wilusa weisen hin auf Troie und <W=>Ilios bei HOMER. Auch
hier findet sich bei manchen Forschern eine leichte Einschrankung:

Die Gleichsetzung von TaruiSa mit Troie gilt als , hochstwahrscheinlich ¢
[LAaTAacz 2010, S. 369].

Auf jeden Fall liegt auf dem Boden dieser historischen Region mit dem Na-
men WiluSa der heute so genannte Hiigel Hisarlik, auf und um den herum
die gleich zu beschreibenden Grabungen, seit dem 19. Jahrhundert, begin-
nend mit HEINRICH SCHLIEMANN, stattfanden.

Mit HOMER bewegen wir uns also einerseits im Kulturgut des zweiten vor-
christlichen Jahrtausends [HAJNAL a. a. O. S. 56], andererseits auch in der
Lebenszeit des Dichters. Da aber auf die dltere Zeit immer wieder riickver-
wiesen wird, nennt man die Ilias auch ,archaisierend“ [HAJNAL a. a. O. S.
59].

Als Quelle der Ilias wird das epische Erzdhlgut der sogenannten mykeni-
schen Zeit, also des 2. Jahrtausends [LATACZ 2003, S. 316] vermutet, ins-
besondere eine sogenannte (miindlich verbreitete) luwische Wilusiade, d.
h. ein Epos, in dem es um den genannten Konflikt zwischen dem in he-
thitischen Texten genannten Land Achijawa und Wilusa geht und das im
Stammesgebiet der Luwier verbreitet war. Der Konflikt endete fiir die Stadt
mit einer Katastrophe:

10



II Der Sagenkreis und die Stadt

Zu denken ist (aufgrund der Grabungsergebnisse, wie wir gleich sehen wer-
den) an Troia VII a, das 1260 zerstort wurde. Das hethitische Grofireich,
in das Troia als autonomes Konigtum eingegliedert war, zerfiel 1175. Die-
sem Grofireich fehlte damals wohl schon die Kraft, dem verbiindeten und
belagerten Troia gegen Achijawa entscheidend zu Hilfe zu kommen.

Nach einer Zeit der Schriftlosigkeit (ca. 1150 — 750) wurde im Mittelmeer-
raum von Trigern des Altgriechischen aus der phonizischen Konsonan-
tenschrift die weltweit erste vollstdndige Phonemschrift entwickelt, sodass
die unter dem Namen des HOMER komponierten Groflepen die Kultur des
Abendlandes als eine Textkultur begriindeten. Vielleicht liegt hier die Ur-
sache dafiir, dass die Ilias und die Odyssee bis heute einen kanonischen
Charakter tragen und jenseits selbst der zeitgenossischen Literaturkritik
(REICH-RANICKI, SCHECK) liegen. Im Folgenden soll die Entwicklung des
Konflikts in diesem achaisch-troischen Formenkreis des Mythos dargestellt
werden; der mittelgriechische Formenkreis ist, wie gesagt, in dem bereits
2018 erschienenen ersten Band behandelt worden.

IT Der Sagenkreis und die Stadt

Der achéisch-troische Sagenkreis ist schwerpunktméfig zwei Regionen zu-
zuordnen. Die eine liegt auf der Peloponnes mit der Landschaft Argolis,
die andere befindet sich im nordwestlichen Kleinasien in einer historischen
Region, die den Namen die Troas tragt, siidlich des Einganges in die Dar-
danellen, die in alter Zeit Hellespontos genannt waren. Und die Stadt in
dieser Landschaft, die uns der Dichter HOMER, unsere wichtigste Quelle, in
der Ilias beschreibt, triagt die beiden Namen Troia und Ilios.

Im Unterschied zur alteren Ilias, in deren Mittelpunkt der Kampf um Tro-
ia/Ilios steht, handelt die etwas jingere Odyssee vom griechischen Konig
Odysseus und seinen Erlebnissen auf der Heimfahrt von Troia/Ilios in seine
Heimat, die Insel Ithaka. Uber beide Epen wird bald noch mehr berichtet
werden.

Nach der Eroberung und Zerstérung der Stadt Troia/Ilios blieben nur noch
Trimmer erhalten und die Erinnerung an einen groflen, lange dauernden
Krieg zwischen den Achaiern und den Troern. Viel besucht, u. a. von Alex-
ander dem Groflen, war die Stadt und der Hiigel auf und an dem sie lag und
auch oft bebaut, seit 800 v. Chr. von Griechen und spéter von Romern, die

11



B Einfiihrung

von den Griechen den etwa seit 300 v. Chr. eingefithrten Ortsnamen Ilion
("Taov) als Ilium weiterfiihrten.

Doch in christlicher Zeit (etwa seit dem 6. Jahrhundert) ,verddete der
Ort* [Latacz 2010, S. 48]. ,Das Gebiet wurde Busch-, Weide-, Acker- und
Odland.

Seit der Tirkenzeit hat der Hiigel mit den sichtbaren Resten den Namen
,Hisarlik“, d. h. iibersetzt , mit einer Festung bestandener <Hiigel>“, und
er wurde eine von vielen Erhebungen im troischen Lande.

Aber die Erinnerungen blieben, vor allem wachgehalten durch den Unter-
richt an den Gelehrtenschulen Europas.

Seit dem 18. Jahrhundert setzten die systematischen und auch sachkun-
digen Untersuchungen sein, die sich um verschiedene im nordwestlichen
Kleinasien in der Nahe der Dardanellen gelegene Hiigel bemiihten. Die Be-
schreibungen HOMERs in der Ilias sind dabei so eindeutig, dass eine Suche
in anderen, entfernteren Regionen nicht in Frage kam; denn die Handlung
der Ilias verlauft genau in diesem Gebiet.

Fin Kaufmann, Landwirt und Diplomat mit dem Namen FRANK CALVERT
stiel schliefilich bei seinen Nachforschungen auf den Higel von Hisarlik;
diesen identifizierte er als Hiigel, auf und an dem Troia zu suchen sei.

Aber erst HEINRICH SCHLIEMANN gelang durch Grabungen die systema-
tische Untersuchung des Hiigels. Vom 11. Oktober 1871 an erfolgten Gra-
bungskampagnen, in denen Mauern und Gebaudekomplexe freigelegt wur-
den. Die Sensation stellte sich — auch nach vielen Enttaduschungen — am 31.
Mai 1873 ein:

Der sog. Schatz des PRIAMOS wurde gefunden — das goldreiche Troia schien
entdeckt.

Insgesamt 8.833 Objekte kamen zutage (Perlen, Armbénder, Ohrgehénge,
Silber- und Goldgefifle): Sie wurden 1883 als Schatz A in das Berliner Mu-
seum fiir Vor- und Friihgeschichte tiberfiihrt. Die edelsten Stiicke befinden
sich heute, d. h. seit 1945, als ,, Beutekunst“ in Moskau. Schliellich stie-
Ben zu dem Laienarchdologen SCHLIEMANN noch Experten wie der Archi-
tekt WILHELM DORPFELD und der Mediziner und Anthropologe RUDOLF
VIRCHOW.

Man identifizierte auf dem Hiigel verschiedene Siedlungsschichten, die als
Troia I bis IX bezeichnet wurden. Wahrend SCHLIEMANN glaubte, in Troia

12



II Der Sagenkreis und die Stadt

IT das homerische Troia sehen zu konnen, bestimmte DORPFELD die Schicht
VI als das homerische Troia.

1932 wurde nach fast 40 Jahren durch die Amerikaner, insbesondere durch
CARL-WILHELM BLEGEN von der Universitdt Cincinnati, die Grabung
fortgesetzt (sog. 4. Grabungszyklus, der bis 1938 dauerte), und dieser fand
in der Schicht VII a Hinweise auf einen Krieg, in dem die Stadt (um 1250
v. Chr.) durch Feuer zerstort worden ist [Latacz et alii 2001, S. 337].

Nach dem vierten wurde schliellich von dem leider friih verstorbenen MAN-
FRED KORFMANN 1988 ein 5. Grabungszyklus erdffnet. Dieser bestéatigte
und verfeinerte die bereits gewonnenen Erkenntnisse tiber die Bau- und
Siedlungsschichten mit Hilfe moderner Technologien, z.B. Bodenradar,
Magnetprospektionen und nukleartechnische Methoden und identifizierte
noch eine zehnte Schicht, die ein byzantinischer Bischofssitz war und zwei
Friedhofe umfasst [LATACZ 2010, S. 51].

Insgesamt lassen sich bis heute 10 Stddte, 49 Siedlungsperioden und mehr
als 140 Bauphasen erkennen, von Troia I (2920 — 2350 v. Chr.) iiber Troia
VI (1700 — 1300; 5.000 — 10.000 Einwohner), VII a (zerstort um 1260 v.
Chr.), VIII (700 — 85 v. Chr., die geschichtliche Siedlung als Ilion und Zeit
der Griechen sowie Rémer beginnt), bis X (13. Und 14. Jahrhundert n.
Chr.).

Troia — seit 1998 Weltkulturerbe — ist also ein reales, eindeutig identifi-
zierbares, historisch-komplexes Gebilde, dem man die jetzt darzustellenden
Mythen zuweisen kann, auch wenn sie diese Stadt selbst und das umlie-
gende Gelénde verfremden, d.h. anders wiedergeben als sie sich zeigen und
zeigten, besser: wiedergeben konnen. Man kann also nicht mit HOMER in
der Hand durch Troia/Ilios laufen und sich an den Relikten orientieren, wie
man das mit einem Béadeker in Halberstadt oder Wernigerode oder Con-
stantinopel tun kann. Andererseits konnen aber auch nicht die Triimmer
und Grabungsreste den Eindruck vermitteln, den Troia einstmals mach-
te. Das ist iibrigens bei Athen und Sparta ebenso, wie wir bereits durch
THUKYDIDES wissen [1.10].

Aber was wire das Troia des 2. Jahrtausends (VII a), wenn es nicht im We-
sten die Gegenseite auf der Peloponnes gegeben hétte und nordlich davon
das mittelgriechische Béotien und die beiden Hauptstéadte:

Mykene bzw. Theben.

Damit sind wir bei der zweiten Komponente des genannten achéaisch-
troischen Sagenkreises mit Mykene in der Argolis.

13



B Einfithrung

Nach diesem Mykene, der ebenfalls von HEINRICH SCHLIEMANN (1876)
ausgegrabenen Stadt, wird heute eine Kultur benannt, die sog. Mykeni-
sche Zentralpalastkultur, die vor allem auf dem griechischen Festland etwa
von 1680 bis 1050 v. Chr. (spathelladisch oder auch als spéte Bronzezeit
bezeichnet) bestand und nach Westen, aber auch nach Siiden und Osten
(durch singulédre Funde in Troia selbst, wo ein mykenischer Siedlungsplatz
nachgewiesen ist) gewirkt hat.

Wie Troia VII a etwa um 1260 v. Chr. wurde auch Mykene durch Krieg
zerstort, etwa um 1100; 1050 erlosch die Mykenische Zentralpalastkultur.
Danach setzte mit der sog. aolisch-ionischen Wanderung die Besiedelung der
kleinasiatischen Kiiste durch die Achaier ein, und es erdffnete sich (von 1170
bis 780 ohne die Schrift) eine Sprachenvielfalt, die durch das Nebeneinander
des Luwischen, aolischen und ionischen Griechisch gekennzeichnet war.

Wie Troia war auch Mykene Konigssitz und Machtmittelpunkt.

Im Bewusstsein des Zusammenhanges zwischen Griechenland und Klein-
asien werden wir uns zunachst in das 2. Jahrtausend vor Christus zuriick-
begeben und die Geschichten erfahren, die man sich damals erzahlte und
die man an den Hofen von Sangern horte.

Begonnen werden soll dort, wo man mit Europa beginnen muss, insbeson-
dere mit dem achéisch-troischen Sagenkreis, in Kleinasien.

14



C Entfaltung

I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und
PELOPS

Sipylos heifit ein Gebirgszug (heute Manisa Dagi) norddstlich von Smyrna
(Izmir) in der historischen Landschaft Lydien und ist zugleich Name einer
dort untergegangenen Stadt, in alten Zeiten vielleicht sogar die Hauptstadt
dieser Landschaft. Dort gab es einen Teich namens Tantalos; in diesem soll
die Stadt versunken sein.

TANTALOS war aber auch der Name des Kdnigs von Lydien; hier heifit er
auch TANTALOS 1, weil es noch einen zweiten Trager des Namens gibt. TAN-
TALOS 1 soll mit seinem Sohn PELOPS im Sipylos-Gebirge die erste Stadt
der Welt iiberhaupt gegriindet haben. Im Sipylos-Gebirge, dessen Hohen
heute noch das Umland von Smyrna beherrschen, wie die Lahnberge Mar-
burg, zeigte man auch das Grab des TANTALOS, in dem seine vergangliche
korperliche Hiille geborgen wurde. Er selbst kam zur ewigen Strafe anders-
wohin — davon héren wir gleich.

Sein Reich aber erstreckte sich auch iiber Phrygien bis in die Gegend von
Troia, wie uns z. B. AISCHYLOS [frg. 158] erzéhlt. Sein Vater war ZEUS; die-
ser soll ihn mit PLUTO (abgeleitet vom griechischen Wort plutos = Reich-
tum) gezeugt haben [Nonn. D. 1.115 ff.; 7.149]. Dann wére er auch noch
Neffe des obersten Gottes; denn wie ZEUS ist PLUTO Kind des KRONOS
und somit Schwester des ZEUS. Sie, die ,,Reiche®, war sozusagen die grofle
Mutter des lydischen Landes, dessen Goldreichtum sprichwortlich wurde
bis hin zum Konig KROISOS von Lydien, den wir in der latinisierten Form
als CROESUS erkennen:

»Reich von Natur wie CROESUS*, nicht reich von Lug und Trug wie das
Bankergesindel unserer Zeit.

War er nun ein Gott, ein gottadhnlicher DAIMON, ein sterblicher Mensch?
Die Meinungen gehen da auseinander.

15



C Entfaltung

Fest steht:
FEinst ist er zum Mahle der Goétter in den Himmel gestiegen.

Merkwiirdig: Statt sich der Ehre zu freuen, dass er am Tische der Gotter
sitzen und die Speise der Gotter, Nektar und Ambrosia, zu sich nehmen
durfte, plauderte er, zuriick in Lydien, wie ein Waschweib aus, was er an
Gesprachen so mitbekommen hatte. Er war eben doch nur ein Mensch,
obwohl er gottlichen Gebliits war und sogar selbst die Speise der Unsterb-
lichkeit (Ambrosia) zu sich genommen hatte.

Seine menschliche Verkommenheit erweist sich an folgender Begebenheit:

So wie er von den Go6ttern eingeladen war, wurden auch die Gétter von ihm
eingeladen, in seine Stadt Sipylos; er begab sich auf die Augenhdhe mit der
Gottheit — er versuchte es jedenfalls. Ungern wird bis jetzt die Geschichte
erzahlt, die sich da zutrug; denn immer wieder strauben sich den Menschen
der Jetztzeit die Nackenhaare, den alten Griechen iibrigens auch.

Also: Die Gotter waren zu einem Opfermahl von ihm eingeladen. Die Gotter
kannten das auch sonst, z. B. POSEIDON, der sich gern von den Athiopern
einladen lie und Hekatomben von Stieren mit ihnen af.

TANTALOS aber reichte den Gottern kein stellvertretendes Tier, nein, das
wertvollste, was man als Vater hat und geben kann, reichte er ihnen:

Er schlachtete seinen kleinen Sohn PELOPS, zerteilte ihn und kochte alles
in einem grofien Kessel.

Hat er unterschatzt, dass Gotter nicht nur unsterblich, sondern auch allwis-
send sind? Oder wollte er das Wissen der Gotter nur auf die Probe stellen?
Wollte er sie einfach nur vorfithren? Wir konnen es nur ahnen.

Jedenfalls die Gotter hielten sich wissend zuriick, sie aflen nichts.

Doch die grofle RHEA, die Frau des Titanen KRONOS, hat die Stiicke wie-
der zusammengestellt, so wie sie es auch beim DIONYSOS-Kind getan hat,
und MOIRA, die Schicksalsgottheit, brachte PELOPS ins Leben zuriick; denn
noch war die Stunde seines Todes nicht gekommen, hatte diese Gottheit sei-
nen Tod nicht beschlossen. Wie DIONYSOS wurde PELOPS wiedergeboren,
man sagt: in noch groferer Schonheit. Eine Schulter allerdings musste die
Gottheit ersetzen — durch Elfenbein [Pi. O. 1.24 ff.; Nonn. D. 18.24 ff.];
denn DEMETER, noch ganz in Trauer tiber den Verlust ihrer Tochter (der
Gott der Unterwelt hatte sie als Braut genommen und entfiihrt), hatte ein
Stiick von dem Fleische gegessen — von der Schulter eben.

16



Ernst Marow: ,, ... Dort stand Tantalos im See, mit schweren Qualen
belastet ...“, Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

So kommt es tibrigens, dass die Nachkommen des PELOPS als Zeichen auf
ihrer Schulter ein weifles Muttermal gehabt haben sollen.

Es sollte hier noch nachgetragen werden, dass POSEIDON sich in PELOPS
gleich nach dessen Wiedergeburt verliebt und sogar in einem goldenen Ge-
spann entfithrt hat. Doch er musste ihn wieder herausgeben: Gotterstaats-
raison war das; denn PELOPS sollte unter den Menschen noch berithmt
werden.

Immerhin:

TANTALOS war ein Stnder gewaltigen Ausmafies. Wer kéime schon auf die
Idee, das Liebste, was er hat, zu schlachten und anderen zum Essen vor-
zusetzen? Vielleicht wird hier schon so etwas wie die Auffassung deutlich,
dass der Mensch von Anfang an zutiefst verkommen ist und, wie gleich dar-
gestellt werden wird, seine Verkommenheit wie eine Erbsiinde weitergibt;
so musste TANTALOS selbst die Goétter vorfiihren und scheute weder Lug
noch Trug:

Als eines Tages der goldene Hund des ZEUS gestohlen wurde, nahm er
das Tier sozusagen als Hehler in Verwahrung und verweigerte spater die
Herausgabe. Er leistete sogar den Eid darauf, dass er das Tier nie besessen
habe.

Nach gottlichem Rechtsversténdnis muss durch solche Gott-Menschen (we-
gen der Verkommenheit aber vielleicht doch nur Menschen) das All seine
Balance verlieren. Nur Strafe und Bufle konnen diese kosmische Balance
wiederherstellen, aber nur so, dass ein Mann wie TANTALOS zu einem ewi-
gen Bijfler geriet:

So schwebt er im Kosmos und zittert stdndig vor dem Felsblock, der iiber
seinem Haupte hangt [E. OR. 6 ff. 982 ff.; Nostoi Frg. 9 EpGF] oder vor
der Sonne als drohendem Gestirn tiber sich; zwischen Himmel und Erde ist
er ein luftiger Wanderer [Nonn D. 35. 294 f.].

HOMER sieht das so (wie es uns wohl auch bekannt ist):

Mit starken Schmerzen steht er in einem See, das Wasser reicht ihm bis zum
Kinn. Doch wenn es ihn diirstet, weicht das Wasser zuriick, und er kann,
verdurstend, nicht trinken. So straft ihn ein Daimon. Und Baume bewegen
Friichte um sein Haupt, Apfel, Birnen, Feigen, Oliven in vollem Saft. Doch
will er sie greifen, reifit sie ein Windstofl empor in die Wolken [Od. 11. 582
ff.].

18



I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und PELOPS

So ist TANTALOS der ewige Bufler, und Qualen erleidet er bis heute.
Sprichwortlich handelt es sich um die bertthmten TANTALOS-Qualen.

PELOPS, der Sohn des TANTALOS, war also in grofler Schénheit mit gottli-
cher Hilfe dem Opferkessel seines Vaters entstiegen und wieder zum Leben
gelangt. Er erhielt als erster das goldene Szepter, das Meister HEPHAI-
STOS im Auftrage des ZEUS geschaffen hatte. Dieses soll ihn als Herrscher
im Grofikénigtum Griechenland ausweisen. Sein Weg sollte ihn von Asien
nach Griechenland fithren, in den stidlichen Teil, der durch den Isthmus von
Korinth mit Mittel- und Nordgriechenland verbunden ist, zu OINOMAOS,
dem dortigen Konig. Er hatte namlich von einer wunderbaren Frau gehort,
HIPPODAMEIA (= RoBleite) mit Namen. Mit ihrem Vater lebte sie in der
Stadt Pisa in der Landschaft Elis, die auch das allen bekannte Olympia
birgt.

Das war schon eine etwas ungewohnliche Verbindung, die zwischen HIPPO-
DAMEIA und ihrem Vater OINOMAOS, einem Sohne des Kriegsgottes ARES,
bestand.

Aber diese HIPPODAMEIA musste PELOPS haben. Und so bat er seinen
gottlichen Liebhaber POSEIDON: , Bring mich schnellstens nach Elis, gib
mir HIPPODAMEITA, und hemme die starke Waffe des OINOMAOS! ¢

Und OINOMAOS:

Der war entweder sexuell so abhéngig von seiner Tochter, dass er sie keinem
Freier génnte, oder er fiirchtete einen Orakelspruch, wonach er von seinem
Schwiegersohn getotet werden soll. Jedenfalls mussten sich alle Freier einem
Kampf mit dem starken, gottergleichen OINOMAOS stellen.

Kampfart: Wagenrennen.
Kampfort: das ganze Land, das der Sieger iibernehmen durfte.
Ziel: der POSEIDON-Altar am Isthmos von Korinth.

Der jeweilige Freier durfte die HIPPODAMEIA sogar auf dem Wagen mit-
nehmen; OINOMAOS verfolgte dann das Paar. Nur wer mit der Braut den
genannten Altar vor OINOMAOS erreichte, durfte sein Leben und die Braut
behalten. Das aber war bisher allen 12 Freiern misslungen:

Thre Kopfe hingen in Pisa am Palaste des Konigs.

Prinz PELOPS, der ,,mit dem dunklen Gesicht“, hatte also allen Grund, den
Gott POSEIDON um Rettung zu bitten.

19



C Entfaltung

Mit gefliigelten Pferden und in einem goldenen Wagen flog also PELOPS
von Sipylos in Asien nach Pisa in den Erdteil, der heute EUROPA heifit.

Gleich nach der Ankunft, so weifl man zu berichten, hat sich HIPPODAMEIA
in PELOPS verliebt, so dass ihr Wunsch, PELOPS moge siegen, verstandlich
ist. Doch siegen gegen einen Sohn des ARES?

Sie gewann MYRTILOS, den Wagenlenker ihres Vaters, und versprach ihm
die erste Nacht, wenn er statt der Nagel aus Metall Wachspfropfen in die
Naben des von ihm gefiihrten Kampfwagens treibe. Andere sagen, PELOPS
selbst habe dem MYRTILOS dieses Versprechen gegeben:

»Noch vor mir bekommst Du fiir eine Nacht meine kiunftige Frau.“
Frau also als Ware, die nur einen Tauschwert hat!

Der Wettkampf begann quer durch das Land, doch als die Wachspfropfen
wegen der Hitze geschmolzen waren und sich die Rader vom Wagen des
OINOMAOS losten, wechselte MYRTILOS rasch auf den Wagen des PELOPS
iiber; dann brachen die Rader vom Wagen ab;

OINOMAOS wurde zu Tode geschleift.

Andere erzéhlen, PELOPS habe ihm mit seiner Lanze den Rest gegeben.
Das verbrecherische Handeln kulminierte aber darin, dass er zusatzlich den
helfenden MYRTILOS ermordete, indem er ihn aus dem Rennwagen stief3.
Sterbend soll der den PELOPS und sein Geschlecht verflucht haben. Doch
davon wird bald noch mehr berichtet werden.

Seitdem heifit das Meer Ostlich dieses stidgriechischen Landes nach MYRTI-
LOS das Myrtoische Meer.

Das siegreiche Frevlerpaar aber umrundete mit dem gefliigelten Kampfwa-
gen das Herrschaftsgebiet des OINOMAOS und wohl auch noch ein wenig
mehr. Seitdem heifit das stidliche Griechenland ,Insel (nésos) des PELOPS*
— weil es doch wie eine Halbinsel aussieht und nach dem Durchstich durch
die Landenge eben eine Insel ist:

die Peloponnes.

ZEUS selbst soll durch einen Blitzschlag den furchtbaren Palast in Pisa
zerstort haben. PELOPS aber herrschte seitdem in Olympia und verkorperte
mit seiner Frau die erste Konigsdynastie.

20



II ATREUS und THYESTES

II ATREUS und THYESTES

PELOPS hatte mit HIPPODAMEIA, seiner Ehefrau, sechs Sohne und mit
DANAIS, einer Nymphe, den Sohn CHRYSIPPOS. Von diesen sechs Séhnen
mit seiner Ehefrau erbte ATREUS das goldene Szepter, das sein Vater als
aueres Zeichen der Macht im Auftrage des ZEUS von HERMES erhalten
hatte. Und dieser begriindete die zweite Konigsdynastie. Doch zuvor floss
auch auf seinem Wege Blut; denn:

Zusammen mit seinem Bruder THYESTES totete er auf Bitten der Mutter
den CHRYSIPPOS, seinen Halbbruder und Lieblingssohn des PELOPS. Thr
Vater PELOPS verfluchte nun — selber bereits ein Verfluchter — die beiden
Sohne und trieb sie zusammen mit ihrer Mutter HIPPODAMEIA aus dem
Land.

Ubrigens: Dieser CHRYSIPPOS war uns schon in Theben begegnet. Nach
einer anderen Sagenversion soll er von LAIOS, dem Vater des ODIPUS, nach

Theben entfiihrt, dort vergewaltigt worden sein und sich dann selbst getotet
haben.

Immerhin erhielten diese drei, die Mutter und ihre beiden S6hne, das An-
recht auf Argos und die Argolis.

Hier beginnt nach TANTALOS und PELOPS eine dritte Geschichte; sie muss
jetzt vorgestellt werden. Es ist die Geschichte der Briider ATREUS und
THYESTES.

Diese hatten sich nach ihrer Vertreibung in die Landschaft Argolis zurtick-
gezogen und lebten dort — ohne ihre Mutter, die wohl Selbstmord begangen
hatte — auf einer Burg namens Midea. Zu dritt lebten sie iibrigens dort,
THYESTES, ATREUS und seine Frau AEROPE, die ,,durch die Luft weithin
schaut“. Ein zweifacher Fluch belastete nun die Briider:

- der des MYRTILOS gegeniiber PELOPS und dessen Familie und
- der Fluch des PELOPS, ihres Vaters, auf sie beide wegen der Ermor-
dung ihres Halbbruders CHRYSIPPOS.

Zu dieser schweren Last kam nun auch noch die Last der Lust; denn AERO-
PE, die Frau des ATREUS, teilte heimlich auch noch das Lager mit THYE-
STES.

Aber AEROPE barg noch ein zweites Geheimnis. Sie hiitete fiir ihren Mann
das goldene Fell (man sagt auch ,,Vlies*) eines Lamms, das unter der Herde
des ATREUS als gottliches Symbol erschienen war und das (gegen seine

21



C Entfaltung

urspriingliche Absicht) zu opfern dieser sich scheute. Dieses Fell zusammen
mit dem genannten goldenen Szepter war das untriigliche, sichere Zeichen
koniglicher Macht.

Und dieses Fell hatte AEROPE nun ohne Wissen ihres Mannes ihrem Lieb-
haber, dem THYESTES, geschenkt.

Man sieht:

Ménner verlieren, wenn es um das Eine geht, sehr friih, aber jedoch jederzeit
widerruflich ihren Kopf, Frauen hingegen verlieren ihn sehr spat, dann aber
unwiderruflich.

Nun ruhte das goldene Fell im Schapp des THYESTES.

Eines Tages wurde in Mykene, nérdlich der Midea gelegen, ein Konigsthron
frei. Fromm, wie alle Griechen bis heute, schickten die Einwohner Boten
zum Orakel und fragten um Rat. Die Antwort war, dass sie einen PELOPS-
Sohn [Apollod. ep. 2.11] zum Ko6nig wéhlen sollten.

Sie holten beide, ATREUS und THYESTES.

THYESTES nun erklarte dem Volk, der von beiden solle Konig werden, der
das goldene Fell besitze. Dem stimmte ATREUS zu, zumal da er dieses Vlies
in seinem Schranke wéhnte. Doch als THYESTES das Fell zeigte, wurde
dieser Konig, nicht aber ATREUS.

ATREUS war gescheitert und wurde in die Verbannung geschickt. Konig
wurde THYESTES.

Soweit die Ebene der Menschen. Sie denken. Die Gdtter aber lenken:

ZEUS, der oberste Gott, hatte ndmlich ganz andere Plane. Vielleicht zeig-
te sich in seinem Kopfe schon der Krieg um Troia ab. In diesem Zusam-
menhang spielt die Familie des ATREUS eine grofie Rolle, nicht aber die
des THYESTES. Und so lief3 er, erzéhlt APOLLODOROS, der Mythenerzahler
[ep. 2.12], den ATREUS durch den Gotterboten HERMES wissen, er solle
den THYESTES dahingehend beeinflussen, seine tatsdchliche Konigswiirde
davon abhéngig zu machen, ob denn nun wirklich die Sonne im Osten auf-
gehe. Dann wére die Konigsherrschaft des THYESTES sogar auch noch ein
naturliches Ereignis wie der Lauf der Sonne. Nun, warum sollte sich THYE-
STES darauf nicht einlassen? Viele Tage zéhlte sein Leben schon, und an
diesen vielen Tagen ist die Sonne #mmer im Osten aufgegangen und im
Westen untergegangen. Warum sollte das jetzt anders sein?

Hier eine kleine Nebenbemerkung: Bereits die frithen Griechen hatten so
etwas wie das Gefiihl fiir den engen Zusammenhang zwischen Natur und

22



II ATREUS und THYESTES

Gesellschaft, Kosmos und Erde, Makrokosmos und Mikrokosmos entwickelt.
Im Geschehen zwischen den Menschen in einer Gesellschaft spiegelt sich
nach ihrer Auffassung etwas Grofleres wieder — dieses Geschehen ist ein
Bild im Kleinen fiir etwas, das man auch Kosmos oder Makrokosmos nennen
kann.

Ein Gesetz z. B. ist nicht nur ein gesellschaftliches, parlamentarisches Ver-
handlungsergebnis, sondern auch eine naturgegebene Groéfle wie in der Phy-
sik die schiefe Ebene. Recht ist nicht etwas, was Menschen autonom schaffen
und gestalten. Recht ist ein kosmisches Ereignis, das auf Balance und auf
Frieden zielt. Und dahinter steht eine oder die Gottheit. Diese fundamentale
Rechtsidee begleitet die Entwicklung griechischen Denkens und begriindet
im Abendland den Gedanken der Rechtsstaatlichkeit.

So ist also die Entscheidung fiir einen Konig in einer Gesellschaft dem
Naturereignis der aufgehenden Sonne vergleichbar! So miissen wir in diesem
Mythos das Vorgehen von ZEUS und HERMES verstehen.

Also stimmte THYESTES zu in dem Wissen:

Jch bin Konig, so wahr wie die Sonne im Osten auf — und im Westen
untergeht.’

Konigtum also als kosmisches Ereignis!

Doch der Sonnengott HELIOS kehrte den Lauf seines Wagens um und be-
wirkte den Aufgang im Westen und den Untergang im Osten. Diesem kos-
mischen Signal musste THYESTES weichen.

ATREUS trat seinen Dienst als Konig an und vertrieb seinen Bruder THYE-
STES.

Aber da stand zwischen den Briidern noch eine Rechnung offen:

Aus der Frage, wie THYESTES wohl an das goldene Fell, das dem ATREUS
gehorte, gekommen sein kénnte, erwuchs als Antwort die Erkenntnis, dass
THYESTES eine Affare mit AEROPE gehabt haben muss.

Diese Erkenntnis traf den ATREUS so tief, dass er auf Bestrafung sann.
Man sieht vielleicht schon hier, wie die Saat der beiden Fliche aufgeht:

- MYRTILOS, der Wagenlenker des OINOMAOS, verfluchte PELOPS und
seine Familie,

- PELOPS verfluchte seine beiden Séhne, ATREUS und THYESTES.

Unter dem Vorwande, sich verséhnen zu wollen, schickte ATREUS nun Boten
zu THYESTES und lief} ihn und seine drei S6hne zu sich einladen. Die Kinder

23



C Entfaltung

hatten instinktiv Angst und lielen sich gleich an einem Altare des ZEUS
nieder, der eigens fiir Schutzsuchende errichtet worden war.

Doch sie mussten sterben und dienten dem ATREUS dazu, ein Gericht ko-
chen zu lassen. Dieses sollte THYESTES essen.

Und er a3 von seinen eigenen Kindern, bis er satt war.

Dann eroffnete ATREUS dem Bruder, wen er gegessen hatte und jagte ihn
aus dem Land.

Zuvor aber wurde nun auch dieser noch von THYESTES verflucht:

Das war ein dritter Fluch, mit dem ATREUS alleine beladen war. Es lagen
also gleich zwei Fliiche auf ihm, der seines Vaters und der seines Bruders.

Die Spirale erbarmungsloser Gewalt war in Gang gesetzt.

THYESTES sann auf Rache und liefl das Orakel fragen, was er tun miisse,
wenn seine Rache gelingen solle. Dieses erklarte ihm, Rache werde gelingen,
wenn er mit seiner eigenen Tochter PELOPIA schlafe.

Dieses tat er, und sie empfing von ihrem eigenen Vater ein Kind; sie gebar
einen rdchenden Sohn und setzte ihn aus. Eine Ziege nahrte das Kind. Drum
hie} es spéater AIGISTHOS, von aix = die Ziege.

Herangewachsen erschlug AIGISTHOS den ATREUS, seinen Onkel, den Bru-
der seines Vaters, und gab seinem Vater THYESTES die Herrschaft iiber die
Argolis und Mykene, die Hauptstadt, zuriick.

Die beiden S6hne aber des ATREUS, AGAMEMNON und MENELAOS, wuchsen
in Sparta auf bei Kénig TYNDAREOS. Dieser fithrte beide, als sie erwachsen
geworden waren, nach Mykene zuriick.

THYESTES rettete sein Leben im Schutz des Altares der HERA.

AGAMEMNON wurde der grofle Konig in Mykene, sein Bruder MENELAOS
erbte in Sparta die Macht von TYNDAREOS und ward dort Konig.

Doch: Bei so vielfiltigen Verwiinschungen und so schrecklicher Gewalt, die
unser Vorstellungsvermogen geradezu sprengt, konnte das Konigtum beider
Briider nicht gliicklich verlaufen. Davon soll spater mehr berichtet werden.
Jetzt aber wollen wir ein wenig einhalten und nachdenken.

24



III Deutung und Nachwirkung
III Deutung und Nachwirkung

Wir sind auf Wegen des 2. Jahrtausends v. Chr. und stoflen auf vier be-
merkenswerte Personen:

TANTALOS, PELOPS und dessen S6hne ATREUS und THYESTES. Sie alle eint
eine fast unaussprechliche Verkommenheit; sie ging wie ein Erbgut durch
die drei Generationen:

Vater, Sohn, Enkel.
Bleiben wir zunéachst bei TANTALOS.

Sein Wirken war noch ganz auf Kleinasien bezogen. Das Land, in dem dieser
Mythos seinen Ursprung nahm und ausgestaltet wurde, trug den Namen
Arzawa; es lag im nordwestlichen und westlichen Kleinasien und war Teil
des Reiches der Hethiter. Troia, Angriffsziel der Achaier, lag ebenfalls als
autonomes Konigtum in Arzawa und hatte damals die zwei Namen Taruisa
(oder Taruwisa) und Wilusa. Spéter wurde, wie wir sahen, aus letzterer die
achaische Bezeichnung Ilios, wie Troia aus Taruisa.

Festzuhalten aus alldem ist an dieser Stelle, dass geistig die Wege vom
Osten in den Westen fithrten, dass die spéteren Hellenen des Westens (bei
HOMER Achaier genannt) indoeuropéische Erzahltradition und die des Al-
ten Orients aufnahmen und in ihrer Weise gestalteten [Schmidt 2018, S.
120 f.]. Nun zuriick zur Geschichte um TANTALOS:

Ob er nun ein Gott, ein Daimon oder ein Mensch war — eines zeichnete das
Denken seines Zeitalters aus:

Die Menschen konnten noch unmittelbar mit den Gottern verkehren und in
ihr Antlitz schauen; die Gétter erwiesen sich als direkte Gesprdachspartner
in menschlicher Gestalt, man konnte und durfte sie als Personen wahrneh-
men.

Aber TANTALOS beging einen Fehler:

Er verwechselte die unterschiedlichen Rdnge und glaubte, wenn er schon auf
Augenhohe mit der Gottheit stehe, sei er auch ranggleich. Daraus erwuchs
Hochmut, und dieser duflerte sich als wichtigtuerische Prahlerei und darin,
dass er Gotter vorfithrte wie Leute, die nach seiner Flote tanzen:

Er brachte den Inhalt der Gespréche an der géttlichen Tafel unter die Men-
schen und reichte den Goéttern sogar seinen eigenen Sohn als Speise dar
anstelle eines Tieres mit dem Hintergedanken zu priifen, ob sie als Allwis-
sende das auch merkten.

25



C Entfaltung

Hier macht der TANTALOS-Mythos bereits ein Stiick theologischer Reflexion
der Achaier deutlich. Es geht dabei um die Frage, welche Riickwirkungen
unmittelbarer Gottesbezug haben kann. Der Mythos zeigt, dass der Gott in
menschlicher Gestalt fiir den Menschen eine Versuchung darstellen kann.
Der Mensch betrachtet sich namlich als gottgleich und auf Augenhéhe mit
der Gottheit verkehrend. An Gestalt ist er es, wenn er an einem Tische mit
Gott speist. An Geist mochte er es sein, wenn er mit ihm Gespréche fiihrt.
Aber er mochte auch die Allwissenheit der Gottheit testen, wohl, weil er
selbst allwissend zu sein glaubt.

Das Alte Testament macht im Buche Genesis nur das Wissen um moralische
Normen zum Kriterium fiir die Gottgleichheit [1. Buch Mose, 3.22]:

»oiehe, der Mensch ist geworden wie unsereiner, dass er weif}, was gut und
bose ist.

Aber der erweiterte Wissensbegriff des achiischen Mythos steht gegen die
Beschrankung des Wissens auf das moralisch-theologische Segment, wie es
bei den Juden der Fall ist. Dies alles gilt fiir die erste uns erkennbare Etappe
der religionsgeschichtlichen Entwicklung einer Kultur- und Sprachgruppe,
wo die Gottheit als Person in menschlicher Gestalt mit dem Menschen
umgeht.

Wiederum bewegen wir uns mit diesem Wissen wohl im zweiten Jahrtau-
send des Alten Orients, der als eine der Fiihrungsméchte das Reich der
Hethiter (eines indoeuropéisch-sprachlichen Vielvolker- und Vielsprachen-
staates [Latacz 2010, S. 116]) hervorbrachte. Dieses Reich hatte seinen Be-
stand etwa von 1650 bis 1175 v. Chr.

Daraus ableitbar ist eine zweite Phase der Reflexion, die in das erste Jahr-
tausend weist. Das wird z. B. im DIONYSOS-Mythos deutlich:

Da muss SEMELE, die Mutter des DIONYSOS sterben, weil sie begehrt, ihren
Liebhaber, den obersten Gott ZEUS, so zu sehen, wie er sich HERA, seiner
Gattin, zeigt.

Das gleiche begegnet uns wiederum bei den Juden: Als Moses [2. Buch
Mose, 33.18 ff.] Gott darum bittet:

,,Lass mich doch deine Herrlichkeit schauen!*
erhélt er als Antwort:

»Du kannst mein Angesicht nicht schauen; denn kein Mensch bleibt am
Leben, der mich schaut.“ Hier konnte man auch noch die Stelle aus HOMERs
Ilias (d.h. den Titel dieses Buches) beifiigen:

26



III Deutung und Nachwirkung

»Schwer zu ertragen sind Gotter, wenn sie sich leibhaftig zeigen* [XX 131].

Hier weist der Dichter in der Gestalt einer kurzen Geschichte auf ein Pro-
blem hin. Wie die anderen Quellen prasentiert er durch ein Bild ein Stiick
theologischer Reflexion:

Es ist unmoglich, Gott selbst, leibhaftig, wesentlich zu sehen. Aber, wie
kann man ihn dann wahrnehmen und mit ihm umgehen?

Man kann ihn nur denken, sehen kann man ihn nur z. B. als Vogel [Nilsson
1993, I S. 349] oder Mensch; ZEUS zeigte sich der LEDA als Schwan, ATHENE
dem TELEMACHOS als MENTOR, Freund des ODYSSEUS.

Im Verlauf der weiteren Denkentwicklung kommt hieraus die Frage zutage,
was nun Gott ist, wenn er denn nicht durch die sinnliche Wahrnehmung
fassbar, sondern nur durch das Denken, durch den voic (nus), wie PLATON
spater sagt, wahrnehmbar /begreifbar/einsehbar wird.

Damit entsteht eine zweite Frage, namlich, wie ich denn angesichts der Un-
erkennbarkeit der Gottheit und meiner eingeschrankten FErkenntnisfahig-
keit iiberhaupt von Gott reden kann. Dieses Anliegen durchzieht die Ent-
wicklung der griechischen Philosophie vom Anfang bis in die Spétzeit. Fiir
den spétantiken PROKLOS [im Kommentar zum Dialog PARMENIDES des
PLATON] ist PLATON der Begriinder einer spéter so genannten theologia
negativa:

Wenn man nicht sagen kann, was Gott ist, kann man doch wenigstens sagen,
was er nicht ist.

Der Neuplatoniker PLOTIN weitet diese Erkenntnis dahingehend, dass fiir
ihn die Gottheit als das Fine prinzipiell sogar jenseits von Wissen und
Begreifen steht. Daraus entwickelt sich die apophatische (von apophénai
= ablehnen) Theologie der griechischen Orthodoxie, die es ablehnt, durch
das Wort die Wahrheit (Gottes) vollkommen auszuschopfen. Wie schon fiir
PLATON ergibt sich Erkenntnis Gottes aus der Teilnahme der Seele an dem
zu Erkennenden. Darstellbar aber wird Wahrheit durch das Bild, und dieses
wird erzahlerisch vermittelt.

Die negative Theologie als Methode der Gotteserkenntnis endet mit KANT
[vgl. EKL 3. S. 659]. Sie lebt wieder auf in der dialektischen Theologie
(KARL BARTH, FRIEDRICH GOGARTEN, EDUARD THURNEYSEN, RUDOLF
BULTMANN) nach dem ersten Weltkrieg. Danach ist alles Reden tber Gott
menschliches, geschichtlich-gewachsenes Reden. ,Aber es ist kein Gedanke
mehr in uns, der zu ihm reicht“ [a. a. O. 1. S. 866].

27



C Entfaltung

Andererseits macht Gott sich uns in JESUS CHRISTUS bekannt. Gott spricht
uns in der Offenbarung an. Besondere politische Verdienste erwarb sich die
dialektische Theologie im Kirchenkampf der Nazizeit, z. B. bei der Formu-
lierung der Barmer Erklarung durch KARL BARTH.

Wir wenden uns jetzt wieder den Griechen direkt zu, insbesondere dem
Mythos um TANTALOS.

Dieser Mythos ist durch die frithen Griechen wie alle anderen indoeu-
ropaischen Mythen Prozessen der Interpretation unterworfen, er bleibt nie
bei sich selbst. Aber er hat wie jeder andere Mythos auch einen geradezu
archetypischen Hintergrund:

Im Falle des TANTALOS handelt es sich um das Menschenopfer.

In vielen frithen Kulturen findet sich dieser Ritus des Menschenopfers. Es
wird dargebracht (das Lehnwort Opfer kommt vom lateinischen offerre =
darbieten) einer Gottheit oder einer gottlichen Macht (oft auch in Verbin-
dung mit Kannibalismus, wie wir es bei TANTALOS und den Kindern des
THYESTES sehen) in der Erwartung einer Gegenleistung, z. B. Sieg in einem
Kriege oder Heilung von einer Krankheit, reiche Ernte oder giinstiges Wet-
ter. In der weiteren Entwicklung entsteht das Stihneopfer, durch das man
Verzeihung fiir regelwidriges Verhalten (d.h. fiir eine Siinde) erwartet.

Ein sehr altes Beispiel fiir ein (beabsichtigtes) Menschen- (und Brand-)
Opfer bietet der Jahvist (9. Jahrh. v. Chr.) im 1. Buche Mose, Kapitel 22:

Dort soll Abraham seinen einzigen Sohn Isaak anstelle eines Lamms opfern
und durch dieses bedingungslos vollzogene Opfer Zeugnis fiir seine Treue
Gott gegeniiber ablegen. Das heifit: Gott stellt den Menschen Abraham auf
die Probe — anders als TANTALOS, der mit dem tatsédchlichen Menschenop-
fer die Gotter auf eine Probe stellen will. Beide Beispiele gehen iiber die
sonst liblichen Motive fiir Menschenopfer weit hinaus und belegen bereits
theologische Reflexionen tiber das Verhéltnis zwischen Gott und Mensch.

Ein Beispiel aus dem babylonischen Formenkreis sei noch genannt: Im Enu-
ma Elisch-Mythos wird sogar ein Gott namens KINGU als Opfer ausgesucht
[Schopfungsmythen, 1996, S. 132; auch S. 145 f.]:

| <«

,Einen Gott soll man schlachten!“ ... ,, Dieser soll sterben, damit die Mensch-

heit entsteht“ [a. a. O. S. 145].

KINGU muss stellvertretend fiir all diese bosen Gottheiten sterben, die ge-
gen ANU, den obersten Gott, um die Macht gekdmpft hatten. Aus dessen
Blut, gemischt mit Erde, wird der Mensch geschaffen. ,Mensch und Gott

28



III Deutung und Nachwirkung

werden so vereinigt sein® [a. a. O.]. Dieser mythische Vorgang findet seine
Ubertragung im babylonischen Neujahrsfest:

Da wird auf einen Menschen, stellvertretend fiir alle, die Stinde ibertragen,
und dieser Mensch wird aus der Gemeinschaft ausgestofen.

Er ist das, was der Sundenbock im israelitischen Tempelkult darstellt. Dort
wird am Jom-Kippur-Tage (Verséhnungstag) vom Hohen Priester die Stinde
aller Menschen auf einen Ziegenbock tibertragen [3. Mose, 16]. Und dann
wird dieser ausgesondert und in die Wiiste getrieben.

Die zeitgendssische Sozialpsychologie entwickelt aus dem Schofle dieses My-
thos ihre Frustrationshypothese:

Danach iibertragen die Menschen einer Gruppe die Ursache fiir ihre Fru-
strationen auf einzelne Mitglieder innerhalb der Gruppe oder auflerhalb auf
einzelne oder eine ganze Gruppe. Das zeigt sich dann z. B. als Antisemitis-
mus, Rassismus oder als Fremdenhass.

Der TANTALOS-Komplez ist also ein Archetyp und auflert sich in unter-
schiedlichen Gestalten, je nach dem Entwicklungsstand theologischer Re-
flexion innerhalb eines Kultur- oder Sprachkreises.

Wir fanden den Komplex in Mesopotamien, in Kleinasien und in den We-
sten ausgreifend bei Achaiern und spéteren Griechen sowie auch Juden,
also verbreitet in Asien und Furopa. Wir werden brutale Ausfithrungen
noch finden im Mythos um AGAMEMNON und IPHIGENIE; hier geht es um
griechische Heroen bzw. Menschen der Achaier, die fiir sich das Recht be-
anspruchen, anderen fiir einen, wie sie meinen, hoheren Zweck das Leben
zu nehmen. Die Schlachtung eines Gottes finden wir auch im DIONYSOS-
Mythos beschrieben. Als sog. Erster DIONYSOS, Sohn des ZEUS und der
DEMETER/PERSEPHONE, ist er von Titanen geschlachtet und gekocht wor-
den. Nur sein Herz soll von ZEUS selbst gerettet und als Trunk fiir seine
Geliebte aufbereitet worden sein. Daraus soll der zweite DIONYSOS entstan-
den sein. Er ist wiederauferstanden.

Abgesehen vom Ritus des Opferns wird archetypisch noch eine zweite in
der Menschheit weit verbreitete Einrichtung deutlich:

Es ist die Blutrache. Und damit kommen wir zu ATREUS, THYESTES, Al-
GISTHOS und AGAMEMNON.

THYESTES lasst durch seinen Sohn AIGISTHOS an ATREUS Blutrache neh-
men dafiir, dass ATREUS die S6hne des THYESTES geschlachtet und dem
eigenen Vater als Speise gereicht hat. Mit dem Rechtsinstitut der Blutra-

29



C Entfaltung

che soll Vergeltung geiibt und ein gestorter Rechtszustand wiederhergestellt
werden. Blutrache geht oftmals durch Generationen wie hier; denn nicht der
durch den Mord (an den Kindern) unmittelbar betroffene THYESTES nimmt
Rache, sondern dessen Sohn AIGISTHOS; dabei ist noch eine Besonderheit
hervorzuheben:

Blutracher miissen dem Geschlecht des Ermordeten angehéren, normaler-
weise der véterlichen Seite. Hier aber gehort der Blutrédcher AIGISTHOS
iiber die beiden Linien, die seines Vaters THYESTES und die seiner Mutter
PELOPIA, zu den Ermordeten; denn PELOPIA, seine Mutter, ist als Tochter
seines Vaters seine Schwester und zugleich Schwester der ermordeten Séhne
des THYESTES:

Also der Blutracher gehort sowohl véaterlicherseits als auch miitterlicherseits
dem Geschlecht der Ermordeten an. Das scheint ein sehr alter Zug der
Blutrache zu sein.

Auf jeden Fall:

Wie wir bald sehen werden, iibertragt sich die Feindschaft der Viter, des
ATREUS und des THYESTES (sie reprasentieren den ,, Inbegriff des Bruder-
hasses“ [DNP, Suppl. 5, S. 180]) auf deren S6hne AGAMEMNON und Al-
GISTHOS; letzterer wird auch seinen Vetter AGAMEMNON erschlagen, wie
er bereits dessen Vater, den ATREUS, seinen Onkel, erschlagen hat. Dass
AGAMEMNON selbst verbrecherischen Unrat darstellt, werden wir bald se-
hen.

In der Nachwirkung dieser Mythen von TANTALOS, PELOPS, ATREUS und
THYESTES wird die ganze Ambivalenz der Stoffe deutlich. Das hat man
schon in der Antike erkannt:

Zum einen eignen sich die Geschichten auflerordentlich gut fiir die Kompo-
sition von Tragddien [Arist. Po. 1452 b 28ff, insbes. 1453 a 7 fI.]; denn sie
sind mehrstrangig und erregen Furcht und Mitleid.

Zum anderen sind diese Stoffe nur ganz schwer auf der Biihne darstell-
bar, z. B. wie THYESTES seine eigenen Kinder verspeist [Hor. Ars 90] oder
ATREUS die Kinder kocht [a. a. O. 186]. Daher sind Gestalten wie TAN-
TALOS (von SOPHOKLES), PELOPS (von SOPHOKLES, EURIPIDES), ATREUS
und THYESTES (von SOPHOKLES, EURIPIDES), gemessen an anderen Ge-
stalten nicht so héufig zu Tragodien, die eigens nach ihnen benannt sind,
komponiert worden und wenn, dann haben wir nur Fragmente erhalten.

30



III Deutung und Nachwirkung

Als die einzige vollstdndig erhaltene Tragddie ist uns spéter (eine Lese-
Tragodie) von SENECA der ,THYESTES® erhalten. Im Mittelpunkt der
Tragodie, die iibrigens ohne Frau spielt, steht die Rache des ATREUS. Die-
ser tischt dem passiven THYESTES, einem gescheiterten stoischen Weisen
(,, Wer vergilt schon ein Verbrechen durch ein anderes?“ Vs. 1103), dessen
Kinder auf. Dieser erbricht die Mahlzeit, als er an den auf einer Schiissel
prasentierten Handen und Hauptern seine Kinder erkennt, und verflucht
den ATREUS. SENECA nimmt in seinem Stiick die Vorliebe des rémischen
Publikums fiir die Darstellung von Perversitdten und von Greueltaten
auf und ergeht sich in ekelerregenden Einzelheiten. Daran kniipft er seine
eigenen Reflexionen zur Zeitgeschichte, insbesondere zu den Folgen tyran-
nischer Machtausiibung, wenn diese sich nicht auf einen philosophischen
Hintergrund stiitzt:

»,Niemand vertraue zu sehr dem Gliicke ... Eine Kreisbahn zieht jegliches
Geschick“ [615 ff.]

Erst in der Neuzeit (ab dem 15. Jahrh.) werden mit dem Hohepunkt der
Rezeption des SENECA auch die alten Mythen literarisch bearbeitet. Dabei
spielen weniger die kannibalischen Szenen eine grofie Rolle als vielmehr der
Ehebruch des THYESTES, wobei die verfiihrte Frau seines Bruders, AEROPE,
als eine héssliche Vettel persifliert wird oder THYESTES statt seiner Kinder
seine Lieblingskatzen verspeist.

Damit wird eine besondere Richtung vorgegeben, die erotische und das
erotische Spiel zwischen THYESTES und der Frau seines Bruders; auf den
politischen Schwerpunkt verzichtet man.

Erst VOLTAIRE (Les Pélopides, 1771) interpretiert den Bruderzwist poli-
tisch als Biirgerkrieg. Als geistiger Aufklirer stellt er die schicksalhafte
Zwangslaufigkeit des Mythos infrage und setzt an die Stelle des Schicksals
die Tatkraft des Menschen.

Doch im 20. Jahrhundert kann die Bestialitit der Mythen keinen so grofien
Eindruck mehr machen, angesichts der Grduel zweier Weltkriege, denen
nichts fremd ist. So werden die Motive der Mythen in SENECAs ,,THYE-
STES“ z. B. in der Theaterregie des flamischen Autors und Regisseurs HU-
GO CLAUS (geb. 1929) umstilisiert und mit anderem Sinn versehen, z. B.
die Rachegeister werden als Sexbomben umgedeutet, oder es wird der von
Menschenfleisch seiner Kinder iiberfressene THYESTES als besoffenes Mon-
strum alles Menschlichen entkleidet. An der Ambivalenz des griechischen

31



C Entfaltung

Mythos wird also das moderne Regietheater entwickelt, ein aus Unfahigkeit
und Mangel an eigener Kreativitdt geborener Popanz.

IV AGAMEMNON und MENELAOS

AGAMEMNON wurde also Konig in Mykene und MENELAOS Konig von Spar-
ta.

Die Geschichte beider Ménner, Séhne des ATREUS, soll jetzt weitererzahlt
werden; sie ist ein wenig kompliziert, weil sie schon in der Antike in unter-
schiedlichen Versionen erzahlt wurde.

Fest steht, dass beide, AGAMEMNON und MENELAOS, zunéichst in Sparta
bei K6nig TYNDAREOS aufwuchsen. Nicht ganz so sicher ist die Reihenfolge
und Gewichtung dessen, was jetzt zu berichten ist:

TYNDAREOS war verheiratet mit LEDA. Nun war dem obersten Gott ZEUS
nicht entgangen, dass LEDA eine sehr schone Frau war, und er begehrte sie.
So ganz leicht war das nicht, sich an diese schéne Frau heranzumachen;
ihr Mann war wachsam und sehr aufmerksam, auch ihr selbst stand nicht
unbedingt der Sinn nach anderen Ménnern — was wir Méanner allerdings
schonen Frauen gern unterstellen.

Und sie war in guter Hand, geachtet und geliebt.

Doch ZEUS hatte Erfolg, nicht gerade in der Gestalt eines Brad Pitt, son-
dern in der Gestalt eines Schwanes. Die Vereinigung zwischen Mensch und
Tier hat von jeher die Phantasie der Menschen, der Griechen allemal, be-
wegt; zwar wurde sie spater als Sodomie negativ tabuisiert — doch es blieb
diese Vereinigung vielfaltig Thema, z. B. in der bildenden Kunst; hingewie-
sen sei auf das Bild von PETER PAuL RUBENS (1577 — 1640), das die in
Vollendung vollzogene leidenschaftliche Verbindung zwischen Mensch und
Tier, LEDA mit dem anschmiegsamen Schwan, zeigt.

Die schone LEDA legte, als die Zeit um war, ein Fi, aus dem ein Zwillings-
paar schliipfte. Aber LEDA hatte noch zwei weitere Kinder, also vier ins-
gesamt: KASTOR, POLYDEUKES, HELENA und KLYTAIMNESTRA. Die wun-
derbare Einheit der Mutter mit diesen vier Kindern zeigt das Bild von
GIAMPIETRINO, einem Meister, der um 1540 in Mailand wirkte. Dieses
Bild kann man iibrigens in der staatlichen Galerie zu Kassel sehen.

Schwieriger wird es, welchem Vater man die vier Kinder zuordnen soll. Ho-
MER [Od. 11.298 ff.] nennt als die S6hne des TYNDAREOS den KASTOR und

32



Ernst Marow: ,,Agamemnon “, Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

den POLYDEUKES, HELENA aber soll die Tochter des ZEUS sein [Od. 4.184];
auch KASTOR und POLYDEUKES sollen Kinder des ZEUS sein, wie es in
den sog. Homerischen Hymnen [17.1-2] heifit; APOLLODOROS, der bereits
genannte Mythograph, erzdhlt [bibl. 3. 126], dass LEDA, die in derselben
Nacht mit ZEUS und TYNDAREOS geschlafen hat, dem ZEUS POLYDEUKES
und HELENA, dem TYNDAREOS aber KASTOR und KLYTAIMNESTRA gebo-
ren hat.

Die vier Kinder also heiflen HELENA, KLYTAIMNESTRA, KASTOR und PO-
LYDEUKES.

Die beiden KASTOR und POLYDEUKES gelten einmal als S6hne des TYNDA-
REOS, heiflen dann auch Tyndariden, zum anderen als Sohne des ZEUS;
dann heiflen sie Dioskuren, was soviel wie ,,SOhne des ZEUS“ bedeutet.
Merkwiirdigerweise werden aber in dem eben zitierten Hymnos XVII die
beiden Zeussohne Tyndariden, also Sohne des TYNDAREOS, genannt. Bis
heute zeigen sie sich uns am Himmel im Tierkreiszeichen ,,Zwillinge*, den
Seeleuten als Elmsfeuer an den Mastspitzen. Im Sturme werden sie von
den Seeleuten angerufen, und sie zeigen sich helfend gegen das Wetter mit
goldgelben Fliigeln.

Uneingeschriankt gilt auch fiir die Folgezeit HELENA immer als Tochter des
ZEUS; sie potenziert die Schonheit ihrer Mutter LEDA; der Glanz ihres Lieb-
reizes Uberstrahlt ganz das achéische Land bis hin nach Asien.

So ist sie denn ewiger Gegenstand méannlicher Phantasien; fast noch als ein
Kind war sie bereits Opfer von Ubergriffen:

THESEUS z.B., Konig von Athen, entfiihrte sie als ganz kleines Madchen
nach Aphidna in Attika — doch ihre beiden Briider KASTOR und POLYDEU-
KES holten sie wieder heim nach Sparta. Die Folge dieser Ent(Ver)fithrung
war allerdings ein Kind: IPHIGENEIA [STESICHOROS, Frg. 191 PMGF]. Die-
ses Kind soll spater von KLYTAIMNESTRA adoptiert worden sein. Das ist
aber nur eine Nebeniiberlieferung.

Bleibt noch, etwas zu KLYTAIMNESTRA zu sagen:

Vielleicht ist auch sie gottlichen Ursprungs; ganz sicher war man sich im
Unterschied zu HELENA in der Antike nicht. Sicherlich ist sie eine schone,
ganz starke und leidenschaftliche Frau. Urspriinglich verheiratet war sie mit
TANTALOS 2, einem Sohn des THYESTES, mit diesem hatte Sie ein Kind.
Also ist dieser TANTALOS 2 ein Urenkel des bereits genannten TANTALOS 1
[s. Stemma a)], Vaters des PELOPS, Vaters des THYESTES und des ATREUS.

34



1V AGAMEMNON und MENELAOS

Doch als AGAMEMNON ihr begegnete, verlor er die Nerven. Den TANTA-
LOS, Drecksohn des verhassten Onkels THYESTES, und nicht ganz so stark,
brachte er gleich um; das Kind riss er von der Brust der stillenden KLY-
TAIMNESTRA und zerschlug ihn auf dem Boden des Palastes wie einen iiber-
fliissigen Welpen; die Frau hat er gleich vergewaltigt und zu seiner eigenen
gemacht.

So war und so blieb AGAMEMNON einfach nur Unrat und ganz stark ge-
gen Schwache und Wehrlose. Eigentlich ist es unverstdndlich, dass TYN-
DAREOS ihm seine Tochter KLYTAIMNESTRA iiberhaupt iiberlieB, wie der
Hauptiiberlieferungsstrang es uns lehrt. Das aber war nur der Anfang einer
aparten Laufbahn.

Er fiihrte sie in seine Residenz Mykene, wo er Konig geworden war, und
zeugte mit ihr drei Téchter und einen Sohn: ELEKTRA, IPHIGENEIA, CHRY-
SOTHEMIS und ORESTES; davon werden wir bald noch mehr héren.

Jetzt kommen wir zur HELENA, der schonen HELENA:

Sie war unverheiratet und sollte einen ihrer Schonheit, ihrem Liebreiz und
wohl auch ichrem Charakter angemessenen, wiirdigen Mann finden. So hoff-
te es ihr Stiefvater TYNDAREOS. Das geschah in Griechenland so, dass man
um sie freite; ,man“ — d. h. die Besten aus der Jugend der Griechen warben
um sie.

Der Sinn des Freiens war, dass jeder junge Mann die Gelegenheit bekam,
sein Koénnen und seine Habe zu zeigen, im Rahmen eines Wettkampfes.
Aber bei einer solchen Frau roch die Veranstaltung des Freiens gleich nach
Mord und Totschlag. Daher ergab sich die Notwendigkeit, starke Schieds-
richter einzusetzen. Das waren natiirlich KASTOR und der fauststarke [Od.
11. 300] POLYDEUKES, die beiden Briider der HELENA. Zu ihrer Stérke kam
noch ein diplomatischer Fuchs:

ODYSSEUS von Ithaka, auch Freier, aber, wie er selber einschéitzte, chan-
cenlos.

Der schlug vor, dass jeder Freier zuvor sich eidlich verpflichten sollte, die
Entscheidung der HELENA zu respektieren und dem Sieger zu helfen, falls
spater jemand diesem die Frau streitig machen sollte [Apollod. bibl. 3. 132].

So verlief denn der Wettkampf friedlich und den Siegerkranz erhielt der
Bruder des AGAMEMNON:

MENELAOS.

35



C Entfaltung

Sicherlich konnte dieser &ltliche Schlappschwanz keinem der anwesenden
Freier das Wasser reichen — aber niemand wagte, gegen den Bruder des
maéchtigen Konigs AGAMEMNON anzutreten; denn dieser hatte, stellvertre-
tend fiir seinen Bruder MENELAOS, der selbst wohl nicht Mannes genug
war, um die Hand der HELENA angehalten.

So waren denn HELENA und MENELAOS vereint und hatten eine Tochter
(HERMIONE) und einen Sohn (NIKOSTRATOS). MENELAOS selbst tibernahm
von seinem Schwiegervater die Macht als Konig von Sparta.

So gelangte die Memme zur Macht, wurde eine Pfeife Kodnig.

V Troia — Die Stadt und ihr Konigshaus

Die Welt des Mythos im Westen ist also aufgeteilt in zwei grofle achéische
Konigtiimer mit den Konigssitzen in Mykene (in der Landschaft Argolis)
und Sparta (in der Landschaft Lakonien). Nachrangig sind auf den Inseln
z. B. ODYSSEUS auf Ithaka oder auf dem nordlichen Festland (z. B. THESEUS
in Attika) Konige, Fiirsten, Heerfiihrer.

Alles scheint wohlgeordnet, scheint!

In Wirklichkeit stoflen aber zwei Machtgebilde aufeinander, im Westen das,
dessen Fithrung AGAMEMNON von Mykene innehat, und in Kleinasien: Tro-
ia, autonomes Konigtum in Arzawa, einer Region innerhalb des losen Ver-
bandes hethitischer Staaten. Konig war z. B. PRIAMOS, wie HOMER ihn
nennt.

Troia hat eine ideale Lage:

Die Stadt ist weit genug vom offenen Meer entfernt, so dass sie vor Pi-
rateniiberfillen sicher ist. Sie liegt im 2. Jahrtausend im nordwestlichen
Kleinasien noch an einer grolen Bucht, die nordlich davon als Hafen dient
mit Zugang zu den Dardanellen. Diesen Schifffahrtsweg muss bis heute je-
des Schiff befahren, wenn es weiter iiber das Marmarameer und durch den
Bosporos ins Schwarze Meer gelangen mochte.

Schon die Helden der Vorzeit, z. B. die Briider der HELENA, KASTOR. und
POLYDEUKES, fuhren auf diesem Wege mit dem Schiff Argo ( also als Argo-
nauten ) bis zum Kaukasus. Griechische Kaufleute und Kolonisten nutzten
den Schifffahrtsweg, um nach Siudrussland zu gelangen — wenn der Wind
glinstig, d. h. von Westen her, wehte. Dann aber, wenn der Nordostpassat
einsetzte, mussten sie im Hafen von Troia bzw. in der Bucht warten; denn

36



V' Troia — Die Stadt und ihr Kénigshaus

damals und lange Zeit spater konnte man noch nicht gegen den Wind se-
geln, d. h. kreuzen. Aber im Hafen zu liegen kostet (bis heute) viel Geld!
Und so wurde Troia zur eigenen Freude, aber zum Arger der Schiffsfiihrer
und Schiffseigner sehr reich und mdchtig. Hier wuchs die Quelle eines Dau-
erkonflikts mit den Achaiern heran.

Ubrigens noch heute ist dieses Territorium nérdlich von Troia militérisches
Sperrgebiet. Hier ist tiirkische Schiffsartillerie stationiert, die jederzeit die
Einfahrt in die Dardanellen sperren kann.

Die Stadt selbst liegt in einer Landschaft, die Troas heifit. HOMER verwen-
det fiir diese Stadt neben dem Wort Troie (in der Ilias 53 mal) auch die
Bezeichnung Ilios (106 mal in der Ilias). Das geht wohl auf hethitische Quel-
len des zweiten Jahrtausends zuriick; diese unterscheiden ebenfalls zwischen
Wilusa und Taruwisa.

Eine so bedeutende Stadt mit starker Festung wie Troia kann natiirlich nur
gottlichen Ursprungs sein:

DARDANOS war ein sterblicher Sohn des ZEUS [Il. XX 215] mit einer sterb-
lichen Frau namens ELEKTRA oder ELEKTRYONE. ZEUS liebte diesen Sohn
mehr als alle anderen, wie HOMER in seiner Ilias erzéhlt [XX 304]. Es gibt
Berichte, wonach dieser Sohn des ZEUS aus der Landschaft Arkadien in
der Peloponnes iiber die Insel Samothrake in die kleinasiatische Landschaft
Troas gelangt sei, so dass auch die spéter so genannte Stadt Troia/Ilios
irgendwie griechischen Ursprungs ist. Jedenfalls wurde nach diesem DAR-
DANOS ein am Idagebirge lebender Stamm Dardaner (und die Landschaft
bzw. Stadt Dardania) genannt, und mit den Troern von HOMER [III 456]
in Verbindung gebracht.

Auch die Bezeichnung ,,Dardanellen“ ist hiervon abgeleitet.

,DARDANOS seinerseits zeugte als seinen Sohn den Kénig ERICHTHONIOS,...
ERICHTHONIOS aber zeugte den TROS, den Troern als Herrscher...“ [XX 219
ff.; insbes. XX 230 ff]. Einer von drei Sohnen des TROS ist ILOS; der soll
Ilios/Troia gegriindet haben.

LAOMEDON, Sohn des ILOS und ein Enkel des TROS, hat die gewaltige
Mauer um Troia bauen lassen, und zwar von den bedeutenden Gottern
APOLLON und POSEIDON. Aber LAOMEDON war ein Strolch; denn er betrog
die Gotter um ihren Lohn. Da sandte zur Strafe APOLLON eine schwere
Erkrankung, eine Seuche, gegen die Stadt; darauf versteht sich der Gott
am besten, wenn er strafen will. Spater miissen auch die Griechen diesen
strafenden Gott noch spiiren:

37



C Entfaltung

Sie werden die Pest zu schmecken haben, der die kimpfenden Méanner er-
liegen.

POSEIDON aber sendet ein Meerungeheuer, das den Troern arg zusetzt. In
grofer Not lasst LAOMEDON das Orakel befragen und muss erfahren, dass
nur der Opfertod seiner Tochter HESIONE die Stadt vom Ungeheuer befreit.

Wieder setzt der Konig eine Belohnung aus fiir den, der seine Tochter befreit
und das Untier totet.

Da kommt HERAKLES des Weges:
Der totet das Tier und befreit die Tochter HESIONE.

Und wieder halt LAOMEDON den versprochenen Lohn zuriick. Das allerdings
muss er mit seinem Leben bezahlen; HESIONE aber und ihr Bruder PODAR-
KES geraten in Gefangenschaft. HESIONE wird dem Freunde des HERAKLES
namens TELAMON, der der Bruder des noch zu behandelnden PELEUS ist,
zur Frau gegeben, und es wird ihr erlaubt, PODARKES, ihren Bruder, der
durch die Gefangennahme ein Sklave geworden war, freizukaufen.

So bekam PODARKES nach dem Freikauf den Namen PRIAMOS, d. h. der
,Freigekaufte“ [Apollod. bibl. 2.136], abgeleitet vom griechischen Verbum
priasthai = freikaufen. Mit diesem PRIAMOS werden wir uns noch intensiver
befassen; denn der baute als Konig Troia nach der Zerstorung wieder auf,
nachdem HERAKLES und TELAMON abgefahren waren.

HERA aber soll dem HERAKLES Stiirme gesandt haben, damit er sein Leben
verliere. Das hat den Herrn Gemahl ZEUS so aufgebracht, dass er seine Frau
an den Olymp gekettet bzw. gehdngt hat. So ménnlich konnen die Gotter
sein, wenn es um rebellische Frauen geht!

Jetzt kennen wir auch die Abfolge in der Konigsdynastie Troias (s. auch
Anhang II). Vielleicht sollte man hier noch hinzufiigen, dass diese so ganz
rein, wie sie erscheint, doch nicht ist.

7.B. ist der Name des eben genannten Konigs ERICHTHONIOS auch in der
Mythologie Attikas zu finden: Da ist ERICHTHONIOS der Name eines Soh-
nes des HEPHAISTOS und der CHTHON (= Erde) und auf der Akropolis
Athens zur Welt gekommen. Auch wenn ERICHTHONIOS der Name zweier
verschiedener Personen ist, die Tatsache, dass zwei Konigspersonen in Eu-
ropa und Asien denselben Namen tragen, zeigt, dass es doch einen gewissen
Zusammenhang gibt. Vielleicht soll aber auch darauf hingewiesen werden,
dass es zwischen dem spéater bekannten Athen und Troia schon frith einen
Zusammenhang gab.

38



V' Troia — Die Stadt und ihr Kénigshaus

Folgender Stammbaum konnte hier zusammenfassend gezeigt werden:

ZEUS
DARDANOS
ERICHTHONIOS
TROS
ILOS
LAOMEDON
HESIONE, PRIAMOS (+ HEKABE)
(ANDROMACHE +) HEKTOR, PARIS

(s. Anhang II)

Wenn man den Stammbaum des AGAMEMNON/MENELAOS daneben halt,
also riickwarts gewandt ATREUS, PELOPS, TANTALOS, so lauft auch die-
ser auf ZEUS hinaus. ZEUS ist also der gemeinsame Stammvater fithrender
Achaier und Troer.

Nun miissen wir uns noch den Kindern des PRIAMOS zuwenden. Er hatte
50 Séhne und vielleicht noch mehr Téchter. Hier wird denen der Vorzug
gegeben, die im troischen Kriege und fiir dessen Verlauf eine besondere Rolle
gespielt bzw. eine besondere Bedeutung hatten; und begonnen werden soll
mit einer sehr interessanten Person, mit einer Tochter, einer sehr schonen,
die den Namen KASSANDRA (auch KASANDRA geschrieben) tragt:

Eine sehr schone Frau war sie, zu schon, als dass sie einem sterblichen Mann
auf die Dauer beigesellt werden diirfte. So hat sich sofort APOLLON fiir sie
interessiert, und er gab ihr vorab schon einmal seherische Féahigkeiten. Doch
seine Liebe hat sie nicht erwidert.

Leider sind Méanner in der Liebe nicht weise, auch Gotter nicht. Statt dass
sie sich bescheiden, denken sie immer gleich in der Dimension der Strafe.
Und so wird KASSANDRA damit bestraft, dass sie zwar die Zukunft sehen
und ansagen kann, aber so, dass niemand ihr glaubt. Sie ist der Typus
einer Frau, die in sich Empfindsamkeit und Finfihlsamkeit in Personen und
Situationen aufweist und durch ménnliche Egozentrik nur zerstért werden
kann:

Nichts bleibt ihr durch Méanner erspart.

- Verhohnung wegen der Prophezeiung, dass Troia untergehen wird,

39



C Entfaltung

- Vergewaltigung durch die Griechen im Tempel vor dem Gotterbild
der ATHENE,

- Versklavung und Vergewaltigung durch AGAMEMNON, diesen Ab-
schaum von Oberkommandierendem,

- Deportierung nach der Niederlage der Troer nach Mykene, wo AGA-
MEMNON sie, eine kultivierte, fromme Frau, als Sexsklavin erniedrigt
und schliellich in Verkennung ihrer tragischen Situation

- die Ermordung durch AIGISTHOS und KLYTAIMNESTRA, deren Schwe-
ster im Geiste sie hatte sein konnen.

Thr vielleicht bedeutendster Bruder ist HEKTOR, erstgeborener Sohn des
PRIAMOS und der HEKABE. HOMER spricht von ihm mit grofSem Respekt:

Er ist fahig und zuverlassig als Politiker und Diplomat, klug und stark
als Soldat und Heerfiihrer, liebevoll im Umgang mit seinen Mitmenschen,
insbesondere mit seiner Frau ANDROMACHE und seinem kleinen Sohn AS-
TYANAX, kurzum:

Er ist der priadestinierte Nachfolger seines Vaters im Amte des Konigs von
Troia.

So ganz anders ist PARIS, der zweitgeborene, ein Schonling und nur stark,
wenn es um die Lust an einer Frau geht, feige im direkten Zugriff auf
Menschen [Il. IIT 329 ff.], ein Mann, der nur als Bogenschiitze, d. h. als
Heckenschiitze aus der sicheren Ferne wirken und aus dem Hinterhalt scharf
schieffen kann; im Nahkampf mit einem Schwert kann man ihn sich nicht
vorstellen; PARIS ist so sehr auf sich selbst bezogen, dass er bedenkenlos
andere fiir sich sterben lasst.

Dabher:

An ihm und durch ihn wird Troia zugrunde gehen, wie wir noch sehen
werden.

Durch ihn und seine Pfeile wird {ibrigens auch der Stérkste der Griechen,
ACHILLEUS, den Tod aus einem Hinterhalt finden.

Dessen Lebensweg muss jetzt kurz und unvermittelt eingeschoben werden,
da beide, PARIS und ACHILLEUS, schicksalhaft aufeinander bezogen sind.

ACHILLEUS ist Sohn eines sterblichen Mannes, des PELEUS und einer
Gottin, der THETIS. PELEUS darf ZEUS seinen Grofivater nennen; denn sein
Vater ist ATAKOS, der ein Sohn des ZEUS und der AIGINA ist und wegen

40



V' Troia — Die Stadt und ihr Kénigshaus

seiner Frommigkeit nach seinem Tode Richter in der Unterwelt geworden
ist.

PELEUS ist der Typ des geraden Menschen, der deswegen wohl auch ideales
Opfer von Intrigen ist. Jedenfalls wird er Opfer, in zweifacher Hinsicht:

- Er wurde als Ehebrecher verleumdet, und
- seine Frau hat sich aus Verzweiflung dariiber erhingt.

Merkwiirdigerweise wurde diese tragische Geschichte nur berichtet, nicht
aber kiinstlerisch in der Malerei oder Musik oder Dichtkunst der Folge-
zeit behandelt. Ganz anders war das mit dem zweiten Teil des Lebens des
PELEUS — es geht um die Geschichte, wie er seine zweite Frau gewann:

THETIS,

eine wunderbare Frau, eine Gottin, Tochter des Gottes NEREUS (Sohn des
PONTOS und der GAIA), der insgesamt 50 Tochter (die sog. Nereiden) hatte.

FEine dieser 50 Tochter war also THETIS, eine so schone Frau, dass sogar
ZEUS (und auch POSEIDON) um sie warb. Aber sie gab nicht nach, aus
Dankbarkeit der HERA gegeniiber, die sie aufgezogen hatte. Andere sagen,
ZEUS habe aufgegeben, weil er erfahren hatte, dass aus einer Verbindung
mit dieser Frau ein Sohn hervorgehen werde, der starker sein werde als er
selbst:

ZEUS werde also eine neue Géttergeneration schaffen und durch diese Zeu-
gung sich selbst ablosen.

Obwohl ZEUS ihr dafiir dankbar sein miisste, dass sie seiner Starke nicht
gleich nachgab, beschloss er, wohl aus gekrankter Eitelkeit, dass sie nun
einen im Vergleich zu seiner Gottheit minderwertigen Sterblichen heiraten
sollte. Seine Gattin HERA lenkte das so, dass es denn doch einer der besten
sein sollte:

PELEUS.

Aber so ohne Weiteres mochte sich die schone THETIS dem PELEUS nicht
ergeben:

Er musste kdmpfen, nicht nur um sie, sondern auch gegen sie. Das war
schwer, denn sie hatte von ihrem Vater wie alle Meerwesen die Fahigkeit,
sich zu verwandeln, in Wasser, Feuer oder einen Lowen. Schlieflich half dem
PELEUS der Kentaur CHEIRON [Apollod. bibl. 3. 169 ff.]. Er riet, sie unter
allen Umstanden festzuhalten, bis sie ihre urspriingliche Gestalt wieder an-
genommen habe. So gewann PELEUS die Gottin; es wurde auf dem Berge

41



C Entfaltung

Pelion eine grole Hochzeitsfeier veranstaltet. Alle Gottinnen und Gotter
waren geladen; denn sie hatten allen Grund zum Feiern:

Sie feierten ihr eigenes Uberleben. Denn der, der aus diesem Fest der Liebe
hervorgehen sollte, war auf keinen Fall starker als ZEUS, der oberste und
starkste der Gotter.

Reichlich und vielfaltig gab es Geschenke, einen wunderbaren Speer aus
Esche und unsterbliche Pferde, BALLIOS und XANTHOS, Pferde, die die
menschliche Sprache verstanden und sogar selbst sprechen konnten. Wir
werden davon noch mehr erfahren.

Und als die Zeit erfiillt war, gebar THETIS einen Sohn, LIGYROS (,,Geller*,
wohl, weil er als Séugling eine helle, gellende Stimme — Ayupdc — hatte)
mit Namen. Spater erhielt er den Namen ACHILLEUS, weil er nicht sei-
ne Lippen (yeihn = cheilé) an die Brust seiner Mutter hat legen konnen.
Der Buchstabe a vor einem Wort wie ACHILLEUS verkehrt im Altgriechi-
schen die Bedeutung eines Wortes in sein Gegenteil; er bedeutet ,,nicht “.
Im Deutschen haben wir dafiir die Vorsilbe ,,un-“ wie in ungerecht.

THETIS hat sich bald von ihrem Mann entfernt — aus folgendem Grunde:

Gern wollte sie ihr Kind unsterblich machen, so wie sie selbst es war. Heim-
lich und unbemerkt salbte sie das Kind am Tage mit ambrosia, des Nachts
aber hielt sie das Kindlein ins Feuer. Als PELEUS sie dabei iiberraschte,
schrie er aus Sorge laut auf, so dass THETIS ihr Werk nicht vollenden konn-
te. Daher blieb das Kind sterblich und vor allem verwundbar, nur an einer
Stelle, dort, wo es die Mutter festgehalten hatte, an der Ferse. Bis heute
ist einer unserer Korperteile nach dem Kinde benannt, die Achillesferse.

THETIS kann nun nicht langer bleiben; sie geht zuriick ins Meer, in den
Palast ihres Vaters NEREUS.

PELEUS aber brachte das Kind nun zur Erziehung zu CHEIRON. CHEIRON,
ein Wesen aus uraltem Geschlecht, wie ZEUS Sohn des Titanen KRONOS,
war ein weiser Kentaur und wohnte unterhalb des Berges Pelion, auf dem
einst PELEUS und THETIS ihre Hochzeit gefeiert hatten. Wie APOLLODOR
[bibl. 3. 172] uns erzahlt, erhielt ACHILLEUS von CHEIRON als Nahrung die
Innereien von Wildschweinen und Lowen und das Mark von Béren. Aber
auch geistige Nahrung erhielt er; er lernte Leierspiel, die Heilkunst, Reiten,
Jagen und wohl auch das Kriegshandwerk sowie Taktik und Brettspiel (was
ja bekanntlich zusammenhéngt), zundchst noch in kindlicher Art, spéter
das Fithren von Waffen und von Menschen durch die Gabe des Wortes.

42



V' Troia — Die Stadt und ihr Kénigshaus

Die ganze Erziehung war also darauf angelegt, dass ACHILLEUS Soldat und
Fithrer von Méannern sein wird.

Doch zwei Personen wissen iiber ihn noch mehr:

Der Seher KALCHAS [Apollod. bibl. 3.174] sah den Krieg um Troia voraus
und dass dieser ohne ACHILLEUS nicht erfolgreich wird beendet werden
konnen.

Seine Mutter THETIS aber wusste, dass ACHILLEUS im Kampf um die Stadt
den Soldatentod sterben wird. Und so hat sie ihren Sohn, 9 Jahre war er alt,
heimlich unter die Tochter des LYKOMEDES, Konigs von Skyros, geschmug-
gelt. Er bekam den Madchennamen PYRRHA, = die Rotblonde. Da wurde
schon mal diese oder jene Tochter schwanger, aber das war nicht sonderlich
erwahnenswert. Besonders hervorgehoben wird nur [Apollod. bibl. 3.174],
dass er mit DEIDAMEIA einen Sohn hat, PYRRHOS genannt. Spéater wird
dieser NEOPTOLEMOS heifen.

Dariiber noch mehr, wenn der Krieg beginnt und man nach ACHILLEUS
sucht, weil man ihn braucht.

FEin Ereignis wahrend der Hochzeitsfeier seiner Eltern muss hier noch nach-
getragen werden. Man hatte ndmlich bei den Vorbereitungen vergessen —
vielleicht war es auch Absicht -, eine bestimmte Gottin einzuladen, ndmlich
die ERIS, die Gottin des Streits.

Und so gab es nun den Streit; man beschwor genau das herauf, was man
unbedingt vermeiden wollte.

ERIS nahm einen wunderschonen grofien Apfel aus Gold, schrieb darauf als
Widmung ,, Der Schonsten* und rollte ihn unter die feiernden Gottinnen.

Natiirlich fithlte sich zuerst HERA angesprochen, die ,,Mutter der Gottinnen
und Gotter“, Frau des ZEUS; dann aber gleich nach ihr meinte die APHRO-
DITE, sie sei gemeint. Das lag ja auch nahe; denn die G&ttin der Liebe muss
ja eine schone Frau sein.

Und schliellich, was schwerer zu erklaren ist, fithlte sich auch ATHENA an-
gesprochen: Als Tochter des ZEUS, sie entspringt seinem Haupte, half sie
ihrem Vater im Kampf gegen die Giganten. Sie zog dem Giganten PALLAS
die Haut ab und bespannte damit ihren Schild. Daher tragt sie wohl auch
den Beinamen PALLAS. Spéater wurde sie Schutzgottin vieler Handwerker,
der Wagen- und Schiffsbauer, schliefflich schiitzte sie die Redner, Dichter
und Philosophen. Dass sie wegen der Schonheit sich angesprochen fiihlte,

43



C Entfaltung

lag vielleicht daran, dass sie griechischem Denken entsprang, nicht ameri-
kanischem Denken:

Schonheit ist namlich fiir den Griechen der alten Zeit ein innerer Wert
(nicht Marilyn Monroe, Lady Gaga oder was sonst noch an mageren Weib-
chen iiber die Laufstege schlendert), ist Ausdruck einer inneren Befindlich-
keit und einer Haltung, die man mit dem Wort ,gut“ umschrieb. ,,Schéon
und gut“ sind die beiden Begriffe, die man in alter Zeit zu einer Einheit
fligte; wir konnten das heute mit ,, gebildet * iibersetzen. Kurzum:

Drei Gottinnen gerieten in Streit, wer denn nun wohl die Schonste sei. Das
musste entschieden werden. Natiirlich driickte sich ZEUS um die Entschei-
dung und suchte ganz diplomatisch einen Schiedsrichter, doch wer von den
Menschen ist weiblicher Schonheit am meisten zugetan?

Er dachte da schon ganz amerikanisch und entschied:

PARIS, der Sohn des Ko6nigs von Troia PRIAMOS, der sich zum vordergriindi-
gen, oberflachlichen Schonling entwickelte, bald auler Kontrolle geriet und
durch seine Affare mit HELENA einen schweren Krieg auslésen sollte.

Die Entscheidung aber, die dieser traf, war nach damaligen Mafistaben von
globaler, menschheitsgeschichtlicher Bedeutung, wie wir im Einzelnen noch
sehen werden; denn:

- vom brennenden Troia aus wurde durch AENEAS und dessen Sohn
TULIUS Lavinium, Alba Longa und Rom gegriindet und das Romische
Reich. Und

- vom westlichen Teil des Rémischen Reiches aus gegriindet wurde das
Heilige Romische Reich des christlich gepréigten Mittelalters, vor al-
lem das Heilige Romische Reich deutscher Nation.

- Auch von Rom aus gegriindet wurde als 6stliche christliche Variante
Konstantinopel als das zweite Rom.

- Nach der Zerstorung durch die Osmanen verstand sich Moskau als
Rom, als ein drittes Rom. Nun aber weiter:

HERMES musste den goldenen Apfel zu PARIS bringen und die drei Gottin-
nen zu ihm geleiten [Apollod. ep. 3.2]. PARIS lebte damals als Hirte im
Idagebirge, also nicht in Troia, als der zweite der 50 Séhne des PRIAMOS
nach dem erstgeborenen Sohn HEKTOR. Er wuchs deswegen auch nicht in
Troia auf, weil seine Mutter HEKABE wahrend Threr Schwangerschaft ge-
traumt hatte, sie werde eine brennende Fackel gebéren.

44



V' Troia — Die Stadt und ihr Kénigshaus

KASSANDRA aber, die prophetische Tochter, der das Schicksal zugefallen
war, dass man ihr nicht glaubte, obwohl sie Wahres und Richtiges pro-
phezeite, verlangte von der Mutter, ihrer Mutter, den sofortigen Tod des
neugeborenen Kindes; denn es werde ganz Troia in den Untergang ziehen.
Doch PRIAMOS liefl den Saugling ins Idagebirge bringen und dort aussetzen,
eine leichte Beute wilder Tiere, wie er glaubte.

Doch wie wir von Koénig ODIPUS wissen, kommt immer alles anders als man
denkt:

Seinem Schicksal kann niemand entkommen.

Eine Barin sdugte das Kind, und die Hirten, die es spater fanden, zogen
es auf und nannten es PARIS, spiter ALEXANDROS [Il. III 390], d. h. ,der
Maéannerabwehrende“. Dann kam er in die Hénde einer Nymphe mit dem
Namen OINONE, Tochter eines Flussgottes; diese gottliche Bewohnerin des
Idagebirges hielt ihn am Leben und lehrte ihn die Werke, die ein Mann so
beherrschen muss, insbesondere aber die Werke der Liebe. Spatere Autoren
[Q.S. 10.262 ff.] nennen sie seine Frau und wissen von einem gemeinsamen
Sohn zu berichten.

Zu PARIS also werden die Gottinnen gefiihrt, nachdem sie sich ihre Glanz-
gestalt in den klaren Bergquellen des Ida gewaschen haben. Sie gehen direkt
in seine Schaferhiitte an den Herd seines Hauses. Sie hatten es wohl nicht
notig, sich wie zu einer Schaferstunde auszuziehen, insbesondere APHRODI-
TE nicht, die selbstbewusst in einem farbenfrohen Gewand singend vor ihn
trat.

Was ist nun Kriterium gottlicher Schonheit?

Wuchs, Anmut der Bewegung, Augen, Haare, Brust? Das wird alles bei den
drei Frauen in gleicher Weise gottlich — vollkommen gewesen sein.

Vollkommen ist vollkommen und gottlich ist gottlich.

Am liebsten wire PARIS davongelaufen [KERENYI 1959, S. 339]. Es muss
etwas anderes sein, das Grundlage einer Entscheidung sein kann, ein Ver-
sprechen, das mit dem Wesen der anwesenden Frauen zusammenhéngt, ein
innerer Wert, der als solcher mit der dufleren Schonheit zusammenhéngt.

Und sie kdnnten ihm einiges vor Augen gefiihrt haben:

ATHENE, die Schone, spricht vom Werte des Rationalen, des Abwéagens, des
Vermogens kluger Einsicht in der Politik. Dieses alles konne und werde sie
ihm gew&hren, wenn er sich fiir sie entscheide.

45



C Entfaltung

HERA, Ko6nigin der Gottheiten, kénnte hingewiesen haben auf das Konig-
tum und die Herrschaft iiber die Lander im Westen und Osten; alles das
konnte sie ihm geben;

APHRODITE aber wird auf die Werte der Korperlichkeit und sinnlichen Lust
hingewiesen haben und darauf, dass sie ihm die Erfiillung dieses Vorder-
griindig-Sinnlichen — wenn nicht gerade bei ihr selbst — so doch bei einer
Menschenfrau gewahren kénnte, wenn sein Votum ihr, der Gottin, gelte:

bei HELENA, der Frau des Konigs von Sparta.

Was machen aber philosophische Klugheit und politische Macht gegen die
korperliche Lust aus?

Nichts! Jedenfalls nicht bei so einem, an dem sich Hollywood-Schénlinge
orientieren konnten.

Und so entschied sich PARIS fiir APHRODITE als der Schénsten. Weibertoll,
wie er war und insofern ohne Hirn, entschied er sich fiir eine Frau, die
er vorher noch nie gesehen hatte, und er beleidigte die beiden anderen
Gottinnen so, dass sie fiir immer seine Feindinnen, vor allen Dingen aber
die Feindinnen Troias, wurden. HERA, Reprasentantin unbegrenzter Macht
und ATHENA, die fiir das Rationale steht, beide Feindinnen Troias! Das
hatte dieser penisfixierte unpolitische Diimmling nicht bedacht, vielleicht
auch nicht bedenken kénnen, denn eines Tages, als in Troia Kampfspiele zu
seinem Gedenken stattfanden (alle Welt dachte, er sei tot), begab er sich,
ohne zu wissen, wer er eigentlich sei, dorthin, wurde wegen seiner Schénheit
auffillig, als Sohn des PRIAMOS identifiziert und wieder in die konigliche
Familie aufgenommen.

PARIS war wieder zuriick in der Familie, und es dréngte ihn zu der Frau,
die ihm verheiflen ward:

zu HELENA von Sparta.

Zehn Jahre war diese bereits mit dem viel dlteren MENELAOS verheiratet,
als PARIS in Lakonien auftauchte. Die Delegation aus Troia wurde in Spar-
ta von MENELAOS empfangen und war neun Tage Gast des Konigs und
natiirlich auch seiner Frau HELENA.

Was sich im Einzelnen da zwischen den Menschen abgespielt hat, weifs man
nicht mehr. Aber es ging in den Gespréchen sicherlich noch um anderes als
um Politik und Bilanzen; viel Zwischenmenschliches kam da auf, vor allem,
wenn APHRODITE ihre Hande im Spiel hat. Da werden dann schon mal in

46



ﬁg‘m\_.w»,ﬂwwy S

.“, Radierung in

Helena, der Artemis gleichend ..

Ernst Marow: , ...

Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

erotischen Begegnungen die ,,claims®, so sagt man heute wohl, abgesteckt,
so, als ware MENELAOS gar nicht da.

So ward es denn auch wirklich:

Am zehnten Tage musste dieser fort nach Kreta, um seinen Grofivater
miitterlicherseits zu bestatten.

Dem erotischen Vorspiel der ersten neun Tage folgte der erste Akt des
sexuellen Dramas:

HELENA bestieg mit PARIS nachts das Schiff, lief ihre neunjahrige Tochter
HERMIONE und NIKOSTRATOS, ihren Sohn, zuriick. Erst auf einer der vielen
schonen Inseln, Kranae mit Namen [I1. ITI 445 ff.], kamen sie zu den Werken
der Lust:

Sie vermischten sich ,in Liebe“. Schlieflich gelangten sie nach Troia und
feierten dort ihre Hochzeit.

MENELAOS aber, der Jammerlappen, begab sich zu seinem groflen Bruder
AGAMEMNON und klagte ihm seine Geschichte, wie sie ihm IRIS, die Gotter-
botin, nach Kreta iiberbracht hatte. Kein Ehemann kénne seiner Frau mehr
sicher sein, wenn ein solcher Raub ohne Sanktionen bliebe.

Fiir die Memme AGAMEMNON und fiir die anderen achéischen Gockel war
das natiirlich kein Ausbruch, sondern ein ,,Raub®, ,, Gewalt “ gegen die Ehe-
frau. Mit dieser Deutung setzten sie die Liigengeschichte in die Welt, und
man hatte, wonach man lange suchte: einen Kriegsgrund.

Hier wollen wir einhalten und die Dinge bedenken.

VI Deutung und Wirkung

Im vergangenen Abschnitt ging es um Personen des troischen Krieges und
um ihre Rollen und Wirkungen in der Folgezeit; denn sonst ware diese
Darstellung nicht legitimiert, und jetzt geht es um die Betrachtung dessen,
was mit dem genannten Krieg zusammenhéangt.

Auffallig ist als erstes, dass es bei den frithen Griechen ebenso wie im Alten
Orient {iberhaupt Stammmbéaume gibt und daf in diesem Zusammenhang
die Stammbdume der fithrenden Personen zusammenlaufen:

in ZEUS:

48



VI Deutung und Wirkung

Der oberste Gott ist in der sechsten Generation Vater des PRIAMOS und in
der vierten Vater des AGAMEMNON, so wie es nach Matthéus [1.1-17] von
Abraham bis Christus 52 Generationen gab.

Das Gottesverhdltnis aber hat sich bei den dem ZEUS nachfolgenden Men-
schen in besonderer Weise entwickelt.

Von Anfang an zeichneten sich die Menschen durch ein ausgeprégtes Selbst-
bewusstsein gegeniiber den Gottern aus. Man wusste, wer man war und
probierte aus, wie weit man gehen konnte. Je néher die jeweilige Genera-
tion dem gottlichen Ursprung lag, umso intensiver die Einzelaktionen, die
Ausdruck von Selbstbewusstsein und Willensfreiheit waren.

Es waren aber immer nur Versuche, die in ein Abseits filhrten oder besser
in eine Absonderung. Damit hingt Siinde zusammen; denn Siinde bedeutet,
sich abzusondern von Normen und von denen, die Normen setzen und diese
in Personen bringen, hypostasieren.

So ist das Sindigwerden der Menschengenerationen seit ihrer Schépfung
Merkmal des mythischen Paradigmas, bei den Griechen, auch bei den Juden
und im Islam. Nach letzterem wird jeder Neugeborene bei seiner Geburt
vom Satan beriihrt, aufler Maria und Jesus.

Daraus ergibt sich das Bewusstsein, dass nach der Siinde die Strafe kommt.
Denn durch die Strafe, die z. B. ZEUS verhéngt, und durch die Sihne bzw.
durch das Abbiiflen kommt es wieder zur kosmischen Balance. Aber es wer-
den gestraft mit zunehmender Entfernung vom gottlichen Ursprung nicht
nur einzelne wie TANTALOS und SISYPHOS oder die Danaiden, sondern auch
Volker im Zusammenhang mit einem Kriege, der ohne Unterschied alle
trifft, z. B. wenn man an den Krieg gegen Troia denkt.

Was aber hat nur die kosmische Balance so gestort, dass ein Krieg zur
Herstellung des Gleichgewichts notwendig wurde?

Alles steht und fallt mit der Person der HELENA:

Sie lief ihrem Manne davon und folgte ihrem neuen Liebhaber PARIS tiber
das Meer bis in das asiatische Troia.

FEigentlich ist HELENA durch ihre Schonheit nur ein Opfer und permanent
maéannlicher Aggression ausgesetzt:

- Als Kind (vielleicht im Alter von neun Jahren) wurde sie von THESEUS
nach Aphidnai entfithrt und geschwéngert, wie die ebenfalls kindliche
Elisabeth von Thiiringen, doch erstere hatte das Gliick, von ihren

49



C Entfaltung

starken Briiddern KASTOR und POLYDEUKES nach Sparta zuriickge-
holt zu werden.

- Dann musste sie ertragen, dass sie wie einst die Heringe in den Fisch-
hallen zu Cuxhaven einer Horde sich stark wahnender Ménner zur
Auswahl gestellt wurde.

- MENELAOS, im Grunde ein Nichts, durfte sie nehmen; denn der grofie
Bruder AGAMEMNON wollte es so, und keiner wagte es, sich dem zu
widersetzen. Und

- Kinder, eine Tochter und einen Sohn, musste sie auch noch gebaren
in einer Ehe ohne Liebe mit einem alteren Mann; vielleicht war es
auch nur eine Ehe, die aus Staatsrason begriindet worden ist.

- Schlief8lich wurde sie auch noch Opfer der Fitelkeit anderer:

APHRODITE wollte als die Schonste gelten und versprach sie dem
schiedsrichternden, eitlen Schonling PARIS als Beute. Der aber war
sicherlich noch eine bessere Wahl als der beschrankte MENELAOS.

Gern gab man ihr die Schuld am troischen Kriege, sowohl Achaier wie
Troer, aber die achédischen Gockel wohl noch mehr. Und wie ein Gespenst
wandelt diese Zuweisung seitdem durch die Welt, bis heute.

Richtig ist vielleicht das Urteil ihre Schwiegervaters PRIAMOS. Der gab [I1.
IIT 164 f.] den Géttern die Schuld am Kriege, nicht ihr. Selbst die Stadtélte-
sten Troias, die auf der Mauer versammelt sind, um dem Kampf des ME-
NELAOS gegen PARIS beizuwohnen — selber Machos -, d&ulern Versténdnis
dafiir, dass man wegen einer so schonen Frau Krieg fiihrt. HOMER, der diese
Szene komponiert, weist darauf hin, dass duflere Schonheit und Unheil eng
verbunden bzw. ineinander verwoben sind.

Hier (d. h. schon sehr friith) beginnt wohl schon die Ddmonisierung der
schonen Frau, die bei EURIPIDES im 5. Jahrhundert den Hohepunkt findet.
Sie ist ein Daimon, der jeden, der sie sieht, fesselt [Tro. 890 ff.]:

- Sie fangt der Manner Augen, erobert Stadte, verbrennt Hauser; solch
Zauberkrafte hat sie.

So pendelt ihre Bewertung zwischen treulos — verfiihrerisch und leiden-
schaftlich-liebend. Eine geradezu philosophische Richtung nimmt eine My-
thenversion an, die sich vom 7. Jahrhundert an (bei STESICHOROS) bis zum
4. Jahrhundert entwickelt hat [Hdt. 2.112 ff.; E. Hel. z.B. 611; P1. Phdr.
243 a 2ff;; R. 586 ¢ 3 ff.; Isoc. Helena, 64]. Danach hat PARIS nach Troia
nicht die wirkliche HELENA gebracht, sondern ein Trugbild, nur den Schein

50



VI Deutung und Wirkung

von ihr; sie selbst sei nach Agypten entriickt und dort bei Konig PROTEUS,
wie der Name in der Sprache der Griechen lautet (dgyptisch: PHERON),
geblieben.

Dann aber hitten die Griechen um ein Trugbild Krieg gefiihrt. Tausende
mussten sterben, Soldaten, Alte, Frauen, Kinder; eine prachtige Stadt wur-
de verbrannt fiir ein Nichts, nur, weil die Menschen zwischen Schein und
Sein nicht unterscheiden konnten.

Am Beispiel der HELENA wird also die Frage nach dem Wesen menschlicher
Erkenntnis gestellt.

Und damit wird durch die Geschichte der HELENA ein Stiick Philosophie
eroffnet, namlich die Erkenntnistheorie.

Zentrales Thema aber in Philosophie, bildender Kunst und Literatur bis in
unsere Zeit ist die Schonheit der HELENA; letztere macht sie immer wieder
zum Opfer, jedoch nun nicht mehr méannlicher Aggression, sondern der
Interpretation.

SIMON der Magier [Apg. 8.9 ff.], der zu denen gerechnet wird, die die Phi-
losophie der Gnosis begriindet haben (1. Jahrhundert n. Chr.), soll nach
frithen Berichten HELENA als ,ersten Gedanken (£vvoir — énnoia) Gottes“
bezeichnet haben; damit sei die Schopfung begonnen worden. HELENA sei
Mutter von allem, sei von den oberen Himmeln in die Welt gebracht, deren
miitterliches Wesen und deren Weisheit sie sei [Just. Mart., apol. 1.26; Iren.,
adv. Haeret. 1.23]; sie sei von einem Frauenkorper zum anderen gewandert
und schlieBlich als Dirne in Tyros gelandet, wo sie SIMON losgekauft habe.

Auch in der neuplatonischen Philosophie (nicht nur in der Gnosis) spielt sie
eine Rolle: PROKLOS deutet in seinem Kommentar zu PLATONs Staat [6.173
ff.; vgl. DNP, Suppl. 5, S.311] HELENA als Inkarnation gottlicher Schonheit
und den troischen Krieg als Ringen der Seele um diese Schonheit.

Im wichtigsten Troja-Roman des Mittelalters ,Roman de Troie“ des Benoit
de Sainte-Maure wird HELENA als hdofische Dame des 12. Jahrhunderts und
als aulerordentlich schon beschrieben. So auch in den deutschen Fassungen
des 12. Und 13. Jahrhunderts des HERBORT von Fritzlar und des KON-
RAD von Wiirzburg. In der um 1320 vollendeten ,, Gottlichen Komddie“ von
DANTE [5. Gesang| wird HELENA im Inferno gezeigt unter den Wolliistlin-
gen, die dafiir bestraft werden, dass ,sie ihrer Lust statt der Vernunft ge-
horchen“.

o1



C Entfaltung

Im 2. Teil des Faust kniipft GOETHE an die frithen Traditionen an. Den
Ko6nig zu ergotzen, ldsst MEPHISTOPHELES aus dem Reich der ,,Miitter“
PARIS und HELENA erscheinen. FAUST mochte sich mit HELENA vereinen,
doch die versuchte und unrefiektierte Vereinigung (das Reine haben wollen)
von Phantom aus dem Reich der Miitter mit der Moderne geht in Dunst
auf.

FAUST wird von einer Explosion getroffen und liegt betaubt. Doch er muss
sie haben und geht nun selbst in das Reich der Miitter, PERSEPHONE um die
HELENA zu bitten. Und nun erscheint im dritten Akt HELENA am Strande
mit einer Schar gefangener troischer Madchen:

,Bewundert viel und viel gescholten, HELENA, vom Strande komm’ ich, wo
wir erst gelandet sind ...“

Sie fliichtet als Représentantin des antiken Griechenlands zu FAUST, dem
germanischen Heerfiihrer, der das Mittelalter des Nordens verkorpert. Hier
vollzieht sich nun die reflektierte Synthese von antiker strenger Form und
der Seele des romantischen Nordens.

Threr Vereinigung entspringt ein Sohn, EUPHORION, ein Kind, das nur den
Grenzen sprengenden Rausch kennt und aus dem Fluge abstiirzt wie TKA-
ROS, Sohn des DAIDALOS; HELENA, die Mutter, wird ihm nun wieder in das
Reich der PERSEPHONE folgen und scheidet mit den Worten:

»Hin altes Wort bewahrt sich leider auch an mir: Dass Gliick und Schonheit
dauerhaft sich nicht vereint.“ Hier nimmt GOETHE Gedanken der Ilias wie-
der auf.

In GOETHES FAUST wird HELENA nun wieder Objekt. Fiir FAUST ist es die
Frau, fiir GOETHE ist sie Gegenstand der Reflexion iiber die Poesie bzw.
iiber das Schéne in der Poesie. Das Schione im sprachlichen Kunstwerk ist
flir GOETHE die historisch bedingte Auspragung des Schonen; im 3. Akte
des FAUST II wird das deutlich an den drei prasentierten Kunstepochen:

Antike, Mittelalter, Gegenwart, dokumentiert in Tragodie, Minnesang, Ro-
mantik.

HELENA selbst wird durch GOETHE in der Folgezeit

- zu einer Allegorie fiir Kunst, insbesondere fiir Dichtung, aber auch

- zu einer treulosen femme fatale in HUGO VON HOFFMANNTHALS
,Agyptische HELENA“ (vertont durch RICHARD STRAUSS, am 6. Juni
1928 in Dresden uraufgefithrt): Eine Zauberin (AITHRA) suggeriert
durch einen Zaubertrank dem MENELAOS, die HELENA Troias sei nur

52



VI Deutung und Wirkung

ein Trugbild gewesen; die echte habe sich im Atlasgebirge fiir ihn un-
beriihrt bewahrt. Dorthin wird MENELAOS entriickt und mit HELENA
vereint. Es bleibt bei ihm aber noch ein Stiick des Wahnes, er ha-
be die echte HELENA getotet. HELENA aber mochte nicht nur sich
als ,,Luftgestalt“ umarmt sehen, sondern als die echte und bereitet
einen Erinnerungstrunk. Auch um den Preis ihres Todes mochte sie
als die Richtige erkannt werden. SchliefSlich wird die Ankunft ihres
gemeinsamen Kindes HERMIONE zur Wahrheit beitragen.

Das Motiv des Trugbildes geht weiter durch die Literatur und Musik. Zu
nennen sind hier noch das pazifistische Drama von JEAN GIRAUDOUX
(,Kein Krieg in Troja“, 1935) und von WOLFGANG HILDESHEIMER das
Horspiel ,, Das Opfer HELENA ¢, 1955.

Fiir GIRAUDOUX, der als Diplomat an den Verhandlungen nach dem ersten
Weltkriege teilgenommen hat, ist der sog. Raub der HELENA nur ein Ne-
benstrang der Handlung. Er will zeigen, dass die Unvermeidbarkeit eines
Krieges sich aus ,einer gewissen allgemeinen Geneigtheit, die von der ent-
sprechenden Atmosphére und einer jeweiligen Stimmung abhéngt“, ergibt.
»Die groffe Politik macht das Schicksal “.

HELENA, die schon auf dem Schiffe ist, das sie zuriickbringen soll nach Grie-
chenland, muss in Troia bleiben, weil die Intervention des DEMODOKOS,
eines troischen Chauvinisten, verhindern will, den ODYSSEUS um des Frie-
dens willen auslaufen zu lassen. HEKTOR totet zwar, um seine Absichten
durchzusetzen, diesen DEMODOKOS, der aber nennt sterbend nicht HEK-
TOR, sondern den mitreisenden Offizier des ODYSSEUS, den AJAS, seinen
Moérder.

So miissen die Troer Rache nehmen an dem schuldlosen Griechen. KASSAN-
DRA behalt Recht:

»lch sehe nichts voraus. Ich ziehe nur die Dummbheit in Betracht, die der
Menschen und der Elemente ... Der nichste Krieg steht vor der Tdir.“

GIRAUDOUX schrieb das Stiick kurz vor dem Einmarsch der Deutschen
Wehrmacht ins entmilitarisierte Rheinland (1936) und weist wohl auf den
bevorstehenden Krieg hin; zwischen den Griechen und den Troern stand,
was zwischen Frankreich und Deutschland steht.

Auch HILDESHEIMER zeigt in seinem Horspiel von 1960, dass der Krieg
zwischen Troia und den Griechen langst beschlossen war, bevor PARIS die
HELENA verfiihrte und so die willkommene Provokation der Griechen lie-
ferte.

93



C Entfaltung

Auch das genus der Musik hat HELENA aufgenommen. Aus friither Zeit seien
genannt vom weniger bekannten PUCCITELLI die Oper Il ratto d’HELENA
(1634) und von GLUCK ,Paride ed Elena“ (1770). Eine Travestie schuf
JACQUES OFFENBACH mit der Oper ,Die schone HELENA “(1864); darin
wird die Schone eine gelangweilte Ehefrau, der ein junger Liebhaber gerade
Recht ist; ihr Neffe ORESTES tritt mit leichten Madchen auf und singt frivole
Lieder.

Anders hingegen RICHARD STRAUSS, der das Libretto von HUGO VON
HOFFMANNSTHAL verwendet. Daran werden die wechselnden Identitdten
der HELENA — beneidet viel und viel gescholten* gestaltet.

Ein zeitgeschichtliches Drama kommt als Musik auf die Biihne, das Drama
von der vielfaltigen Rollenhaftigkeit des Menschen der Moderne.

In der bildenden Kunst wurde immer wieder als Motiv der Raub der HELE-
NA gestaltet. Aber seit dem Ende des 19. Jahrhunderts dringt das Motiv
der HELENA als femme fatale, wie wir es in der Literatur finden, durch.

HELENA als liebende, geliebte und bedenkenlos untreue Frau wird zum Sym-
bol der Kunst schlechthin. Angefiihrt seien hier nur das Aquarell von GU-
STAVE MOREAU ,HELENA auf den Mauern Trojas* (1885) und ,,Der Raub
der HELENA“ von ERNST LupwiG KIRCHNER (1936/1937), zwei Kopien
nach einem Bild des Renaissancemalers BEN0zzO G0zzOLI (etwa 1450).
Hier werden in dem einen Bild gleich drei Szenen dargestellt: PARIS, wie
er im Palast HELENA abholt, am Ausgang, wie er sie triagt und unterwegs
sie kiissend. KIRCHNER kopiert nach seiner Art und schafft Figurenbilder,
deren Formen und Farben in die Moderne fiihren.

FEinige Worte miissen jetzt zur Rezeption des PARIS-Mythos gesagt werden.

Schon in der Antike war der Liebling der APHRODITE auch Liebling der
Frauen [I1. IIT 39 ff.], stark im Bett, wiirden wir heute sagen, aber kein
gestandener, zuverlassiger Kampfer, eher ein heimtiickischer, aus dem Hin-
terhalt wirkender Heckenschiitze, ein Feigling und Betriiger. Wahrend man
ihn noch unter den Kéampfern suchte, lag er lingst im Bett seiner Frau [I1.
IIT 451£.]

Zwei Motive werden immer wieder gestaltet und gedeutet:
- das sog. PARIS-Urteil und
- der Raub der HELENA.

In den Metamorphosen des APULEIUS gibt es eine geradezu frivole Gestal-
tung des PARIS-Urteils:

54



Benozzo Gozzoli: Raub der Helena, etwa 1460-1480,
https://commons.wikimedia.org



C Entfaltung

Da wird der junge LUCIUS in einen Esel verwandelt, und dann beschreibt
der Dichter aus der Sicht des Esels u. a. eine Pantomime im Theater: Raf-
finiert werden die Nacktheit der APHRODITE und deren vom ,neugierigen
Winde“ bewegte, den aufgeilenden Reiz des Korpers zum Durchschimmern
bringender Seidenschal beschrieben und die Wirkung auf den Schiedsrich-
ter:

»,Da nun reichte bereitwillig der phrygische Jungmann den goldenen Apfel
wie einen Stimmstein des Sieges dem Méadchen* [Apul. Met. 10.32.5]. Die
Frivolitat kommt der beim Publikum stets entwickelten Schaulust, dem
Voyeurtum der Zeitgenossen entgegen, zeigt wohl auch, wie die Umstande
menschliches Erkenntnisvermdogen irritieren konnen, letztlich sehen wir, wie
die Endzeit der Religion in einem Kulturkreis beschaffen ist.

LUkIAN [D. Deor. 20] entfaltet in seinen Gottergesprichen zum PARIS-
Urteil eine Parodie: Hermes geleitet auf Befehl des ZEUS die drei Géttinnen
zu PARIS und muss auf dem Weg noch Fragen beantworten, z. B. ob der
Hirte verheiratet sei. ,,Ein bisschen verheiratet ist er schon“, antwortet er
der APHRODITE, und weist auf das Bauernméadchen hin, mit dem Paris zu-
sammenlebt, ,,stramm, drall und respektgebietend mit Hiigeln bepackt ist
sie! *

HERMES stellt die Goéttinnen vor und nennt das Anliegen. PARIS fiihlt sich
iiberfordert — aber Befehl ist Befehl. Naiv und schlau zugleich will er sie
denn alle nackend sehen, ,,damit das Urteil umso griindlicher ausfalle“. Ero-
tisierend langsam entkleiden sie sich. Dann nimmt PARIS sich jede einzeln
vor, zuletzt APHRODITE. Diese sagt: ,,Ganz nahe bin ich, schau dir jetzt
jede Einzelheit an, ganz genau, tibergehe nichts! Dann, schoner Hirte, hore
zu: Was niitzt es deinen Rindern, dass du schon bist? Du brauchst was
Junges, Schones aus Argos oder Sparta — HELENA, die fangt schnell Feuer!
Geiibt ist sie in allen gymnastischen Spielchen. Ich will sie dir zufiihren.*
Paris: ,,Dein ist der Apfel, wenn du mir hilfst!“ Der eigentlich ernst gemeinte
PARIS-Mythos wird so in eine raffinierte erotische Parodie gewandelt.

Eine christliche Deutung des PARIS-Urteils nimmt FULGENTIUS vor: Da-
nach steht PARIS am Scheidewege; er muss entscheiden zwischen dem Le-
ben eines Machers, der vita activa (= HERA / JUNO), dem Leben eines
Denkers, der vita contemplativa (= ATHENA / MINERVA) und dem Leben
eines Liistlings, der vita voluptaria (= APHRODITE / VENUS) wéhlen und
entscheidet sich fiir letzteren Lebensweg.

56



VI Deutung und Wirkung

In einem Brief vom 15.02.1490 an LORENZO DI MEDICI greift der Renais-
sance-Gelehrte M. F1CINO diese Dreiteilung auf, die auf PLATONs Psycho-
logie [DNP Suppl. 5, S. 552] zuriickgeht. Allerdings stellt er fest, dass die
einseitige Auspragung im Menschen geféhrlich sei: HERAKLES als Vertreter
der vita activa sei gescheitert ebenso wie SOKRATES als Prasentant der vita
contemplativa und PARIS als Vertreter lustergebenen Lebens (vita volup-
tuosa). LORENZO habe es richtig gemacht, indem er allen drei Goéttinnen
gehuldigt habe.

Die Gedanken F1ciNOs wirken weiter, z. B. in England, wo das PARIS-Urteil
Bestandteil einer festen Formel wird, mit der die Konigin gepriesen wird,
die alle drei Lebensstile verkorpert.

In der bildenden Kunst haben Kiinstler wie LucAS CRANACH der Altere
(1527), PETER PAuL RUBENS (1600), ANTOINE WATTEAU (um 1720) das
PARIS-Urteil gestaltet oder in neuerer Zeit MAX KLINGER, PAUL GAUGIN
und Lovis CORINTH oder in neuster Zeit PABLO P1CASSO, der ein Bordell
als Ort der Handlung aussuchte; dort muss sich PARIS fiir eine von drei
Prostituierten entscheiden.

Eine gewaltige Interpretationsspanne tut sich bei den zahllosen Bildern auf,
vom Ringen um die Wahl des rechten Lebens, Macht und Liebe, um die
Bestimmung dessen, was schon ist im Unterschied zu Macht und Reichtum,
vom Voyeurtum des PARIS bis hin zum Hurenbock in der Moderne.

Politisch militarisch ist eigentlich nur einer von entscheidender Bedeutung
fiir Troia:

HEKTOR.

Erstaunlicherweise aber spielt er, gemessen an dieser Bedeutung, nur eine
untergeordnete Rolle in der bildenden Kunst und Literatur. Seine fiihrende
Rolle in und fiir Troia wird dadurch unterstrichen [Ov. Met. 12.67 f.], dass er
es ist, der den ersten an Land gehenden Griechen, PROTESILAOS, totet, dass
er die vordringenden Trojaner anfiihrt, ins griechische Schiffslager eindringt,
viele Schiffe in Flammen aufgehen lasst und den PATROKLOS, Freund des
ACHILLEUS, totet [Ilias, Gesdnge XI — XVII].

HEKTOR ist also der Troia erhaltende Kadmpfer; sein Tod bedeutet auch
den Tod Troias. Er ist der Mann der Pflicht, der gelernt hat [Il. VI 444 ff.],
immer ein fithrender Kampfer zu sein, wissend um das Ende Troias.

Er tragt aber auch ein Stiick staatsmannischer Gesinnung in sich:

o7



C Entfaltung

Bestandteil seines Pflichtbewusstseins ist die Pflicht fiir andere, nicht Dienst
an sich selbst und an seinen Neigungen, wie wir es bei seinem narzisstischen
Bruder PARIS finden, Dienst am Gemeinwesen Troia.

Wir lernen aber auch den HEKTOR kennen [Il. Gesang VI] als einen lie-
benden und selbst liebenswerten Familienvater, der sich rithrend um AN-
DROMACHE, seine Frau, und ASTYANAX, seinen kleinen Sohn, sorgt — mit
Recht; denn ASTYANAX wird wahrend der Eroberung Troias durch die Grie-
chen von der Mauer geschleudert und so entsorgt; es gibt auch Vasenbilder,
auf denen der Sohn des ACHILLEUS, NEOPTOLEMOS, mit dem kleinen AS-
TYANAX den PRIAMOS erschldgt (den Grofivater also mit dem Leib seines
Enkels); ANDROMACHE soll er vergewaltigt und versklavt haben.

In der bildenden Kunst werden vor allem Szenen wie HEKTORs Abschied,
sein Kampf mit ACHILLEUS, die Misshandlung seiner Leiche durch ACHIL-
LEUS und die Freigabe des Leichnams gestaltet.

Erst vom 17. Jahrhundert an [DNP Suppl. 5, S. 305] wéchst das Material
an, das die Geschichte um HEKTOR gestaltet; das alles hangt zusammen mit
dem wachsenden literarischen Interesse an der Ilias, aber auch mit dem tief-
greifenden philologischen Interesse, wie es sich 1795 an den ,,Prolegémena*
von FRIEDRICH AUGUST WOLF deutlich machen lasst.

Aus der neueren Zeit ragen Gemaélde von GIORGIO DE CHIRICO zu ,,HEK-
TOR und ANDROMACHE“ heraus. Sie entwickeln sich wie das von 1917 aus
der metaphysischen Kunst des Malers. Vor schwarzem Hintergrund steht
das Paar in einem Tor. Gerundete Platten stehen fiir die Korper als Zei-
chen, die auf unzerstorbare, eherne Charaktere und Haltungen hinweisen.
Mit diesen ist der Zugang zu Stadt versperrt. Sie sind Geriist fiir die Exi-
stenz; ohne das Gertist fiihrt der Weg in die Nacht der Auflésung.

Insgesamt bietet der mythische HEKTOR das Muster fiir eine hohe ethische
Qualifikation. Da seine Personlichkeit aber frei von den zwischenmenschli-
chen Konflikten bleibt, die fiir eine dramatische Gestaltung tragend sind,
hat sich die Literatur seiner nicht oder kaum angenommen:

Es gibt (schon in der Antike) kein grofies, eigens dem HEKTOR gewidmetes
Drama oder Roman, auch keine Oper. Bis in die Neuzeit.

Vielleicht sollte noch darauf hingewiesen werden, dass es von SCHILLER aus
dem Jahre 1780 (SCHILLER war da 21 Jahre alt) ein eigens dem HEKTOR
zugedachtes Gedicht gibt; vielleicht ist es das dlteste uns von ihm erhaltene
— aber bei aller Wertschiatzung SCHILLERs auch ein sehr diirftiges Gedicht.
Nur diese Zeilen seien hier angefiihrt:

58



Giorgio de Chirico ,,HEKTOR und ANDROMACHE®, 1917
© VG Bild-Kunst, Bonn 2020, Foto: Mattioli Collection, Mailand /
© Peter Willi / Bridgeman Images




C Entfaltung

,»All mein Sehnen will ich, all mein Denken
in des Lethe stillen Strom versenken,

aber meine Liebe nicht.

Horch! Der Wilde tobt schon an den Mauern,
glirte mir das Schwert um, lass das Trauern!
Hektors Liebe stirbt im Lethe nicht.

Dieses Gedicht soll unten [S. 127] noch einmal kurz behandelt werden.

Ganz andere Gestaltungsmoglichkeiten bietet die Person der KASSANDRA,
Schwester des HEKTOR.

Im Unterschied zu der nicht tragischen Figur HEKTOR, der ohne Anfech-
tungen seinen positiv besetzten Werten geméf} leben und sterben durfte, ist
sie eine zutiefst tragische Figur, in der und an der sich die Konflikte eines
Zeitalters entziinden:

Kurz vor ihrer Ermordung in Mykene lasst CHRISTA WOLF, eine Schrift-
stellerin unserer Zeit, auf die wir noch spéter zu sprechen kommen, sie
sagen:

»,Die Angst lag in mir auf der Lauer* [2008, S. 87].

Von den geschundenen Frauen ist sie die wohl am meisten Geschundene.
Daher ist sie auch diejenige Person, die sich in Verbindung mit ihrer Seher-
gabe eher flir dramatische Bearbeitungen, weniger flir Kompositionen der
bildenden Kunst, eignet; ihr Wesen ist das gesprochene Wort, dem man
nicht glaubt; ihr Wesen ist das Leid, das sie mitleidlos erfahrt durch den
enttauschten Liebhaber APOLLON, durch ihre eigenen Landsleute, die sie
ein Leben lang verlachen, durch den Lokrer AJAS, der sie sogar im Ange-
sicht einer Gottheit vor deren Géotterbild (dem der ATHENE) vergewaltigt,
durch den griechischen Oberkommandierenden AGAMEMNON, der sie verge-
waltigt und versklavt, durch KLYTAIMNESTRA, die sie schliellich ermordet,
obwohl sie eigentlich ihre Verbiindete hétte sein konnen und miissen. CHRI-
sTA WOLF lésst sie sagen [a. a. O. S. 57

»Nichts hitte zu anderen Zeiten uns hindern konnen, uns Schwester zu
nennen.

Sie ist die klassische Seherin und als solche ,,nicht christianisierbar“ [DNP,
a. a. O. S. 383].

Es gibt dazu einige Vasenbilder, die zeigen, wie der Genannte AJAS liistern
und mit stehendem Penis ihr nachlduft, ein Bild von RUBENS (um 1617)
,AJAS und KASSANDRA “.

60



VI Deutung und Wirkung

Auch sonst gibt es in der bildenden Kunst wenige Zeugnisse, da es wohl
schwer ist, eine Prophetin, der man nicht glaubt, darzustellen. Eher finden
sich noch Kompositionen, die die Gewalt an ihr darstellen.

Literarisch bleibt KASSANDRA in der Spétantike und im Mittelalter (weil
,nicht christianisierbar“) Randfigur, z. B. in den Troia-Romanen des BE-
NOIT DE SAINTE-MAURE und GUIDO DE COLUMNIS; ausfiihrlicher [DNP,
Suppl. 5, S. 383] schreibt {iber sie nur der brithmte GIOVANNI BOCCACCIO
in einer lateinischen Abhandlung ,,De claris mulieribus® = ,, Uber berithmte
Frauen“. Die in der Person der KASSANDRA liegende Tragik hat BoccAc-
c10 allerdings nicht dargestellt. Fiir ihn ist sie eine Frau, die stirker auf
sich selbst fixiert ist. Dem APOLLON z.B. verspricht sie, dass sie mit ihm
schlafen werde, wenn er ihr die Gabe, die Ereignisse der Zukunft voraus-
zusehen, verleihe. Dieses Versprechen aber hat sie gebrochen, nachdem der
Gott ihr die Gabe gegeben hat. Dafiir straft er sie denn auch dadurch, dass
sie diese Gabe behilt, aber niemand ihr glaubt (,,... neminem, quod diceret,
crediturum ...“).

Erst seit dem 18. Jahrhundert wird KASSANDRA intensiver Gegenstand der
Litaratur.

Autoren der Aufklarung nehmen sie als Représentantin ihres neuen Pro-
gramms [JOHANN ELIAS SCHLEGEL: Trojanerinnen, 1737]. Die Ballade
»KASSANDRA “ (1802) von FRIEDRICH SCHILLER bringt ein neues Konzept
in die Offentlichkeit:

KASSANDRA, die um ihr Schicksal weifl und darum eifersichtig auf ihre
Schwester ist, die der Hochzeit mit ACHILLEUS entgegensieht, wahrend sie
auf Liebe verzichten muss und auf das Leben auch: ,,Mir erscheint der Lenz
vergebens“ [Vers 85].

Neid, Leidenschaft, Eifersucht, Verzicht und Todesahnung zeigen die Verse
118 ff.

,, Wissend, schauend, unverwandt
muss ich mein Geschick vollenden,
fallend in dem fremden Land.“

An die SCHILLERsche Sicht schlieflen sich Troia-Dramen des 19. Jahrhun-
derts [DNP, Suppl. 5, S. 383] an. Doch mit der Zeit gehen Verbindungen
mit der tragischen Person der Seherin verloren; KASSANDRA wird z. B. bei
dem bereits genannten GIRAUDOUX zu einer zynischen Wisserin.

61



C Entfaltung

Es ist aber unmoglich, in Kiirze die vielféltigen Rezeptionsstréange der Fol-
gezeit darzustellen, z. B. die Kompositionen von GERHARD HAUPTMANN,
PaurL, CLAUDELL oder WALTER JENS.

Aber schliefilich lduft die Entwicklung in dem Fokus ,,KASSANDRA®“ der
bereits genannten DDR-Autorin CHRISTA WOLF zusammen. Diese hielt
1982 in Frankfurt am Main Vorlesungen zur Poetik und brachte 1983 als
5. Teil der Vorlesungssequenz die Erzdhlung ,,KASSANDRA“ heraus. Die
Handlung ist diese:

KASSANDRA sitzt als Gefangene auf den Mauern Mykenes, wissend um
die Zukunft des gerade triumphierenden AGAMEMNON und um ihr eigenes
Schicksal. In einer Art inneren Monologes blickt sie auf die Vergangenheit
zuriick, auf ihre Liebe zu AINEIAS (dem Griindungsvater Roms und da-
mit des Heiligen Rémischen Reiches deutscher Nation), auf den Krieg, der
sinnlos um ein Phantom gefiihrt worden ist. KASSANDRA wendet das Innere
nach aulen und macht ihre Tragik deutlich.

Spezifisch weibliches Wissen als Weitsicht (S. 92: ,,Ein Krieg, um ein Phan-
tom gefiihrt, kann nur verloren gehen“) wendet sich zum Eingestandnis der
Ohnmacht ihres Wissens gegeniiber den Interessen der Machthaber; da-
mit wird die bereits bei GIRAUDOUX sich findende Mythendestruktion an
Mafstaben zeitgenossischer Realpolitik aufgenommen.

Geschunden in Troia durch den eigenen Vater, geschunden und verhéhnt
durch die eigenen Landsleute, von Griechen wie Klein-AJAS und AGAMEM-
NON vergewaltigt, muss sie leben. CHRISTA WOLF interpretiert mit den
Worten des inneren Monologes der KASSANDRA den Mythos um, anders
gesagt:

Es geht nicht mehr um den Mythos, sondern um dessen Aufhebung. Sie
beschreibt nicht mehr den ,,Helden* ACHILL, sondern ,,ACHILL, das Vieh*,
der die tote PENTHELISEA vergewaltigt. Aber mit der Aufhebung des My-
thos beseitigt sie zugleich die Vorstellung von der Unterdriickung der Frau
als unabéanderlichem Schicksal. CHRISTA WOLF fithrt an ,ihrer*“ KASSAN-
DRA fort, was ELFRIEDE JELINEK formulierte in ,,Was geschah, nachdem
NORA ihren Mann verlassen hatte — oder Stiitzen der Gesellschaft“ [1977]:
,Die Geschichte der Frau war bis heute die Geschichte ihrer Ermordung.
Ich sehe nicht, wie man Ermordung wieder ausgleichen kann, wenn nicht
durch einen Akt neuerlicher Gewalt. “

Politisch gewendet wird der Mord an KASSANDRA zum Zeichen des Wider-
standes am Ende des 20. Jahrhunderts gegen die Funktionalisierung und

62



Ernst Marow: ,,Kassandra“, Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

Verdinglichung des Menschen. KASSANDRA wird zur Utopie des Widerstan-
des.

Jetzt ware Gelegenheit, von ACHILLEUS zu sprechen, von ACHILLEUS, dem
Vieh. Doch zuvor soll die Ausgangslage des Krieges gegen Troia dargestellt
werden.

VII Ausgangslage des troischen Krieges

PARIS war mit HELENA in Troia angekommen; sie hatten Hochzeit gefeiert
und lebten nun in der Stadt des PRIAMOS.

Die Gotterbotin IRIS hatte dem Ehemann der HELENA nach Kreta gemel-
det, dass HELENA, seine Frau, dem PARIS nach Troia gefolgt sei. MENELAOS
war sofort unmittelbar nach Mykene zu seinem groflen Bruder AGAMEM-
NON gefahren und hatte ihm sein Leid — oder vielleicht auch nur seine Wut
— geklagt.

Jetzt war es fiir diesen an der Zeit, alle griechischen Méanner, vor allem
aber diejenigen, die um HELENA gefreit hatten, an ihren Eid zu erinnern,
wonach sie demjenigen, der HELENA gewinnen sollte, helfen werden, wenn
jemand dem Auserwahlten die Frau streitig machen sollte.

AGAMEMNON schickte seine Boten und rief, doch ... alle lielen sich wiel
Zeit.

Insgesamt dauerten die ersten Kriegsvorbereitungen zehn Jahre, d. h. zehn
Jahre bis die griechischen Heerfiihrer, Fiirsten, Konige bereit waren, unter
dem Oberkommando des AGAMEMNON gegen Troia zu ziehen.

Bei jedem lagen andere ,,Hinderungsgriinde“ vor. Letztlich aber sagte sich
wohl ein jeder, warum eigentlich er dem MENELAOS, dieser menschlichen
Null, und dem machtgeilen, immer nur an sich selbst denkenden AGAMEM-
NON beistehen solle, wenn da freiwillig, vielleicht sogar mit Freuden, eine
Ehefrau abhanden gekommen ist; eigentlich héatte diese gut, wenn nicht
sogar besser in das Bett eines jeden anderen von ihnen gepasst.

Und so suchte und fand man den Boten gegeniiber schlaue Ausreden.
ODYSSEUS z.B.:

Jung verheiratet war er, mit seiner Frau PENELOPE erfreute er sich der
Geburt eines gesunden Kindes namens TELEMACHOS. Durch ein Orakel
wusste er, dass er im Kriegsfalle erst 20 Jahre spéter wieder heimkehren

64



VII Ausgangslage des troischen Krieges

werde, also, wie wir jetzt wissen, nach 10 Jahren Kampf um Troia und nach
10 Jahren Irrfahrten. Zudem:

Allein und ohne seine Mdanner werde er heimkehren, so lautete das Orakel.

Als nun die angekiindigte Delegation — sogar mit AGAMEMNON — kam, war
er gerade auf dem Felde, hatte ein ungleiches Gespann, ein Pferd und einen
Ochsen, vor dem Pflug und pfliigte, gekleidet wie ein Depp mit einer Kappe,
nicht wie ein Konig.

Er gab sich irre.
Nun, hier wusste jemand Abhilfe zu schaffen.

PALAMEDES, der Schlaue, der als Erfinder der Buchstaben und der Zahlen
galt [Ar. Th. 769 ff.], nahm den S&ugling und legte diesen in aller Ruhe vor
den Pflug. Da ODYSSEUS nun sein Kind nicht unterpfliigen wollte, musste
er seinen wahren Zustand zu erkennen geben und mitziehen.

Dafiir hat sich iibrigens ODYSSEUS vor Troia an PALAMEDES bitter gerdcht.
Er schmuggelte in dessen Zelt Geld und einen gefilschten Brief des Konigs
von Troia, bezichtigte ihn des Hochverrats und liel ihn, unschuldig wie er
war, steinigen.

Nun stand auch ACHILLEUS auf der Liste der werbenden Boten, zu de-
nen zwangslaufig auch ODYSSEUS gehorte. Ersterer war zwar kein Freier
der HELENA, aber es gab den Orakelspruch, dass ohne ihn Troia nicht fal-
len konne. THETIS, die Mutter des ACHILLEUS, wusste jedoch noch mehr,
namlich dass ihr Sohn vor Troia den Soldatentod sterben werde.

Daher hatte sie den erst neunjahrigen Knaben beim Kénig LYKOMEDES auf
der Insel Skyros in Médchenkleidern unter dessen T6chtern versteckt und
lie} ihn wie ein Méadchen erziehen.

PYRRHA, die ,,Rote“, ward er genannt.

LYKOMEDES war ganz sicher, dass die Werberdelegation ihn nicht finden
wird und erlaubte, dass diese die Insel betreten durfte. Hier zeigte sich die
immer wieder gerithmte Verschlagenheit des ODYSSEUS; darum nennt ihn
HOMER an vielen Stellen auch ,polymetis*“ den ,, Vielgedanklichen“. Man
konnte auch sagen: ,,einfallsreich“ oder gar auf ,,neuhochdeutsch “: ,,clever“.

Er fithrte schone Kleider fiir die jungen Méadchen bei sich und bat Konig
LYKOMEDES, diese den Td6chtern schenken zu diirfen.

Deshalb durfte er nicht nur auf die Insel, sondern auch das Haus der
Madchen betreten.

65



Ernst Marow: ,,0DYSSEUS — wohin?“, Gemilde - Ol auf Leinwand, 2009



VII Ausgangslage des troischen Krieges

Im grofien Saale zeigte er die farbigen schonen Gewénder, nachdem er so
nebenbei, aber offenkundig genug, einige Waffen, auch seine eigenen, ab-
gelegt hatte. Unter den Méadchen herrschte grofie Freude und Jubel, als
plotzlich das Trompetensignal ,, Alarm“ erscholl.

Schreiend liefen die Madchen weg — nur ACHILLEUS griff zu den Waffen
und war tberfihrt.

ODYSSEUS hatte das Signal ertonen und ihn in diese Falle laufen lassen.
ACHILLEUS musste so auch mit nach Troia.

Es sollten ihn begleiten seine Myrmidonen, ein Volk in Tessalien, das ZEUS
einst aus Ameisen (myrmex) geschaffen hatte; sie waren zuverldssig und
konigstreu wie die Beduinen im heutigen Jordanien.

Sein Vater PELEUS gab ihm die beiden unsterblichen Pferde BALLIOS und
XANTHOS mit, die er einst zu seiner Hochzeit mit THETIS erhalten hatte
und auch die méchtige Lanze aus Esche. Die Pferde hatten bekanntlich
die Gabe der Weissagung und von HERA noch das Vermogen erhalten, die
menschliche Sprache zu verstehen und zu sprechen.

Spater vor Troia sollten sie dem ACHILLEUS den nahen Tod ankindigen.

Aulis war der Hafen, in Bootien gegeniiber Euboia gelegen, in dem das
Expeditionsheer der Griechen sich gesammelt hatte.

Konige, Heerfiihrer, Soldaten und Schiffe, alles unter dem Oberkommando
des AGAMEMNON.

Nur ACHILLEUS war sein eigener Herr wie heute die Franzogen in der Nato
und kommandierte seine Myrmidonen; die Myrmidonen horten nur auf sein
Kommando.

ACHILLEUS allein unterstand dem AGAMEMNON, aber nur pro forma.

Nun gibt es eine Erzahlung, dass die griechische Flotte schon zwei Jahre
nach dem sog. Raub der HELENA ausgelaufen sei, aber ihr Ziel Troia im
nordwestlichen Kleinasien verfehlt habe; irrtiimlich sei sie weiter stidlich
nach Mysien gelangt, und man hielt diese Landschaft irrtiimlich fiir die
Landschaft um Troia: Wie Marodeure haben die Achaier mit unvorstell-
barer Grausamkeit das Land verheert, bis sie schliellich TELEPHOS, der
Nachfolger des Ko6nigs TEUTHRAS von Mysien, die Uberlegenheit seiner
Walffen schmecken lief3:

Er zwang sie auf ihre Schiffe zuriick; ein Grofiteil ersoff wie Lammer in den
Strudeln eines Flusses. Einzig ACHILLEUS konnte mit Erfolg Widerstand

67



C Entfaltung

leisten und dréngte schliellich TELEPHOS zuriick. Dieser verhedderte sich in
den Weinstocken der Ebene und wurde von ACHILLEUS am Oberschenkel
verwundet, so schwer, dass sich die Wunde nicht schliefen wollte.

Doch der Sieg blieb dem TELEPHOS und seinen Soldaten beschieden. Da
der Oberkommandierende AGAMEMNON zum Kampf zu feige war und zum
Riickzug hatte blasen lassen, musten die Achaier ohne Ruhm nach Grie-
chenland zuricksegeln, ACHILLEUS auch. Er musste mit seinen Myrmidonen
das Gefechtsfeld rdumen und die Heimreise antreten. Ubrigens konnte die-
ser in den Gefechten zeigen, was er als Arzt [Il. XI 831 f.] gelernt hat; denn
sein Freund PATROKLOS war ebenfalls verwundet worden und hatte das
Gliick, dass ACHILLEUS ihn erfolgreich als Wundarzt behandeln konnte.

Literarisch viel gestaltet ist die weitere Geschichte des TELEPHOS, hingegen
sind die Geschichten aus seiner Kindheit und Jugend von den Mythogra-
phen zwar aufgezeichnet, aber nicht Gegenstand von erhaltenen Dramen
geworden, obwohl manche interessante Facette an DIONYSOS und ODIPUS
erinnert — doch zu den Vorgdngen um den Krieg um Troia tragen die Be-
richte nichts bei. Wir werden weiter unten noch einiges zusammentragen.

Doch bleiben wir jetzt bei TELEPHOS nach seiner Verwundung;:

Die tiefe, groBe Wunde am Oberschenkel wollte sich nicht schlieflen und
heilen. TELEPHOS litt so sehr unter den Schmerzen, dass er das Orakel
des APOLLON von Patara (im westlichen Lykien) befragen lief. Die kurze
Antwort lautete:

,Heilen wird die Wunde, der sie schlug.“ [Apollod. ep. 3.20].

Darauf suchte er den noch in Argos mit den anderen Griechen weilenden
ACHILLEUS auf. Und ACHILLEUS, der seinen Freund PATROKLOS geheilt
hatte, heilte nun auch den TELEPHOS; genauer, die Waffe, die die Wunde
schlug, heilte diese:

Er entfernte den rostigen Belag von der Lanzenspitze, fertigte einen Sud
und lief diesen den TELEPHOS trinken.

Und er wurde wieder ganz, was unser Wort , heil“ auch bedeutet.

Daraus erwuchs eine Freundschaft, die TELEPHOS auf alle Achaier iibertrug,
so dass er spater beim zweiten, dem eigentlichen Feldzug gegen Troia, einer
von denen war, die sich in Aulis einfanden. Er stand also auf der Seite der
Achaier, wahrend sein in Mysien lebender Bruder nach langem Zoégern auf
Bitten des PRIAMOS den Troern beistand.

68



VII Ausgangslage des troischen Krieges

Zu den Griechen, die sich in Aulis einfanden, gehorte auch mit sieben Schif-
fen PHILOKTETES, der mit einer Wunderwaffe kam, ohne die Troia nie hatte
eingenommen werden kénnen. Es war der Tod bringende Bogen des HERA-
KLES, den dieser auf dem Otagebirge dem vorbeiziehenden PHILOKTETES
oder dessen Vater gleichen Namens kurz vor seinem Tode geschenkt hatte.
Davon horen wir bald noch mehr.

Jetzt aber muss noch eine Geschichte erzahlt werden, die immer wieder
Emporung auslost:

Sie ist kompliziert, weil viele Dichter sich dieser Geschichte angenommen
haben. Sie soll vereinfacht werden, aber doch so, dass der Kern deutlich
wird:

Sehr lange Zeit verhinderte schlechtes Wetter das Auslaufen der Schiffe,
monatelange Flaute oder Gegenwinde. Das driickte sehr auf die Stimmung
der Seeleute, der Soldaten, der Heerfiihrer und auch des Oberkommandie-
renden AGAMEMNON.

Da brachte man Opfer dar, die schonsten Kiihe des Umlandes, Hunderte.
Wahrend des Opfervorganges kroch plotzlich eine Riesenschlange unter dem
Altar hervor, bewegte sich auf eine nahe stehende Platane zu und erklomm
diese. Ganz oben aber war ein Spatzennest mit acht Jungen. Die Schlange
verschlang diese und schliefilich auch die Mutter der Sperlinge, die ihre
Jungen schiitzen wollte:

Neun Sperlinge verschwanden also im Rachen der Schlange.
KALCHAS, der gottliche Seher, deutete das Ereignis in diese Richtung:

Neun Jahre wird der Krieg gegen Troia dauern. Im zehnten Jahr wird Troia

fallen.
Das war eine Nachricht, die die Stimmung noch mehr verdiisterte.
Hier das lange sinnlose Warten, dort der vorausgesagte lange Kampf.

Da erinnerte KALCHAS den AGAMEMNON an ein Geliibde, das er getan
habe, ndmlich er werde das Schonste, was das Jahr erbringe, der Go6ttin
opfern [E. IT 20 — 21].

Beim Gang durch das Geholz stief§ kurz darauf AGAMEMNON auf ein Hirsch-
kalb, das von grofier Anmut und Schoénheit gewesen sein muss. Dieses hilflo-
se kleine Tier hat der Mann als das Schonste des Jahres abgeschlachtet und
dabei den Zorn der ARTEMIS erregt.

69



C Entfaltung

Man weifl nun nicht genau, was die Wut der Goéttin eigentlich erregte. Es
konnte z. B. sein, dass das Hirschkalb der Gottin geweiht war, ein solches
Tier aber, ein Totemtier, darf natiirlich nicht Opfertier werden.

Uns moderne Menschen ekelt eine solche Tat einfach nur an oder empoért
uns. Aber das sind unsere und nicht zeitgenossische Maflstabe der Achaier.

Es konnte aber auch sein, dass ARTEMIS iiber die Gedanken des AGAMEM-
NON erregt war. Dieser soll namlich bei sich gedacht und (das heifft nach
damaligem Brauch) laut ausgesprochen haben, dass dieses Tier, das er ei-
genméchtig zum Opfertier hat machen wollen [Apollod. ep. 3.21] nicht ein-
mal die Géttin vor seinem frithen Tod hétte bewahren kénnen [auch S. EL
569].

Das wéren also Selbsterhebung und menschliche Missachtung gottlicher All-
macht.

Es konnte aber auch sein, dass fiir ARTEMIS an ein ganz anderes Opfer
gedacht war:

IPHIGENEIA, die Tochter des AGAMEMNON.

Jedenfalls hat das der Seher KALCHAS so offenbart [Soph. El. 572 f.; E. IT.
17 f.].

So sandte AGAMEMNON den ODYSSEUS zu seiner Frau KLYTAIMNESTRA

mit dem Befehl, IPHIGENEIA nach Aulis zu holen. Seiner Frau lief§ er sagen,
IPHIGENEIA solle mit ACHILLEUS [Hy. 98] verheiratet werden.

Und so kam die Mutter mit ihrem Kind.

Doch nun nahm fiir alle erkennbar die Geschichte eine schier unertrégliche
Wende:

Ganz tberraschend wurde sie vor dem Altar der ARTEMIS entbléf$st und
geschdchtet, wie es schien:

Es floss das Blut vom Leben zum Tod, statt dass sie in die Arme des
ACHILLEUS gegeben wurde.

Aber ARTEMIS zeigt, dass sie in hochster Not doch eine rettende Gottheit
sein kann. Sie entriickte tatsachlich das Méadchen den Blicken und brachte
es auf die taurische Halbinsel, die heute die Halbinsel Krim heifit. Dort
wurde sie bei den barbarischen, d. h. nicht griechisch sprechenden Tauriern
Priesterin, die von nun an Menschenopfer begleitete, vor allem die Opferung
von griechischen Kaufleuten, die dort gefangen genommen waren.

70



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

Wie alle in Aulis Anwesenden musste auch die Mutter KLYTAIMNESTRA
glauben, dass IPHIGENEIA nun tot sei.

Aber KLYTAIMNESTRA, die durch die Ermordung ihres ersten Kindes, ihres
ersten Ehemannes TANTALOS, durch ihre Vergewaltigung und Zwangsehe
mit AGAMEMNON nun keine stille Dulderin mehr war, begehrte leiden-
schaftlich auf. Wie sich das auswirkte, wird ihr Unrat von Mann sehen,
wenn er aus dem Kriege heimgekehrt ist.

Aber eine Reaktion kam sehr schnell:

Bald nach dem Auslaufen der Flotte nahm sie sich den bereits genannten
AIGISTHOS, den Sohn des dem AGAMEMNON verhassten THYESTES, als
Liebhaber. Sie zog in sein Haus. An ihm und durch ihn wuchs ihre Abnei-
gung gegen AGAMEMNON zu unbarmherzigem Hass. AIGISTHOS wird der
Vollstrecker ihres Willens sein.

Hier halten wir kurz ein, um uns Gedanken zu machen iiber die Handlung,
die handelnden Personen und auch iiber die Wirkungsgeschichte bis in die
Neuzeit.

VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

Der Ausgangslage entnehmen wir, dass niemand im Grunde so recht in
den Krieg ziehen wollte. Wer will das schon, wenn es darum geht, die Ge-
sundheit und das Leben einzusetzen fiir eine Sache, mit der man sich nicht
identifizieren kann:

HELENA — das hatte wohl jeder erkannt — war natiirlich ihrem Manne nicht
geraubt worden; sie war davongelaufen mit einem ihr eher angemessenen
schonen und vor allen Dingen jiingeren Mann [DicTys, Kap. 10].

MENELAOS, ihr ehelicher Mann, war nicht einmal in der Lage, seine Ange-
legenheit selbst zu erledigen. Er musste sich hinter seinen groflen Bruder
klemmen:

Dieser hatte dann die Initiative ergriffen und schlielich mit Erfolg eine
grofle Streitmacht zusammengebracht. Dieser war es ubrigens auch, der
ihm damals HELENA als Frau beschert hatte.

Doch waren seine Interessen ganz andere als nur die, seinem Bruder die
Frau wieder zu beschaffen und so dessen Ehre wiederherzustellen. Ihm ging
es um Macht und darum, die starke Gegenmacht Troia auszuschalten. Da
kam ihm — das hatten Troer wie HEKTOR auch erkannt — die sog. Raub-

71



C Entfaltung

geschichte hochst gelegen; das war Kriegsideologie und wie jede Ideologie
eine Liige, eine achéisch-griechische Liige

Auch fiir HOMER ist MENELAOS eigentlich eine Nullfigur. Er lasst ihn
pflichtschuldig an zwei Stellen eher widerwillig und nur der Komposition
wegen als Kampfer auftreten:

einmal dort, wo er mit seinem Nebenbuhler PARIS kampft [Il. IIT 346 ff.]
und zum anderen dort, wo er [ a. a. O. XVII 1 ff.] versucht, den Leichnam
des PATROKLOS zu bergen.

Eigentlich aber kann MENELAOS gar nichts vorweisen.

Im ersten Fall wird er durch APHRODITE gehindert, die den nur im Bett
kampfstarken PARIS schiitzt; im zweiten Falle sind es die beiden Kampfer
mit dem gleichen Namen AJAS und der schreiende ACHILLEUS, die ihn im
Kampf ablésen. In der antiken Tragddie [DNP, 7. 1232] wird er bei So-
PHOKLES [AJAS] und EURIPIDES [ANDROMACHE, ORESTES, HELENA, Troe-
rinnen, IPHIGENIE in Aulis] negativ charakterisiert:

opportunistisch, rachstichtig, feige, ein Grofimaul, ,,... unter Danaern der
jammerlichste Krieger...“ [XVII 26].

Ohne seine Gemahlin HELENA wére er wohl iiberhaupt nicht in der bilden-
den Kunst bedacht worden.

Es gibt einige Vasenbilder von beiden aus der Antike. In der Neuzeit hat
JOHANN HEINRICH TISCHBEIN (1722 — 1789) sie gemalt; das Bild befindet
sich im Landesmuseum zu Kassel.

Ganz anders ist es bei AGAMEMNON.

Wahrend der Waschlappen MENELAOS spéter, wie wir noch sehen werden,
von einer Null (in der Ilias) zum beschaulichen Landesvater (in der Odyssee)
mutiert, driickt AGAMEMNON seiner Umwelt den Stempel seines Machtwil-
lens und seiner Brutalitdt auf. Wir sahen es schon an der Art, wie er seine
Frau KLYTAIMNESTRA erwarb:

Er erzwang die Ehe, indem er ihren Mann TANTALOS totete, ihren Saugling
wie eine junge Katze am Boden zerschmetterte und sie dann vergewaltigte.

Spéater war er ohne Zogern bereit, flir giinstige Winde in Aulis sogar seine
Tochter IPHIGENEIA schéchten zu lassen.

Dieses Mafl an Bedenkenlosigkeit im personlichen Umgang ist ebenso be-
achtlich wie die Streitmacht, die er fiir den Krieg gegen Troia zusammen-
bringen konnte: Die Flotte bestand aus 1186 Schiffen [gem. Schiffskatalog Il

72



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

IT 494 ff.], dazu kamen 100.000 Seeleute und Kampfer in 29 Kontingenten.
Er selbst stellte mit 100 [a. a. O. II 576] Schiffen das grofite Kontingent.

Die erzwungene Ehe mit diesem von sich selbst eingenommenem Monstrum
von Mann muss fiir die selbstbewusste und leidenschaftliche KLYTAIMNE-
STRA wohl die Holle gewesen sein. Die Schiachtung der IPHIGENEIA bedeu-
tete den Schlussstrich zwischen beiden.

Die Ehe war damit beendet.

Aber fiir die achaischen Gockel konnte die Tatsache, dass sie sich mit Al-
GISTHOS zusammentat, nur Ergebnis einer Verfiihrung sein. Doch in Wahr-
heit musste AIGISTHOS die KLYTAIMNESTRA nicht verfiihren:

Ihre Zuwendung zu ihm — vielleicht hat sie ihn sogar verfiihrt — war ein Ra-
cheakt, der mit der Zeit vielleicht nicht nur Befriedigung, sondern vielleicht
auch Lust brachte. Jedenfalls haben beide insgesamt 17 Jahre das Lager ge-
teilt, zehn Jahre wihrend der Abwesenheit des AGAMEMNON, sieben Jahre
nach dessen Ermordung bis zu ihrem gemeinsamen Tod.

Davon spéater mehr, wenn wir von ORESTES horen werden.

Politisch war PRIAMOS, der Konig der Troer, Gegenspieler des AGAMEM-
NON; doch aus Griinden seines hohen Alters konnte er sich nicht mehr di-
rekt am Kampf beteiligen, anders als AGAMEMNON, der von vornherein am
liebsten gegen solche Kémpfer antrat, die sich offenkundig als Schwéchere
erwiesen hatten, und dessen Kampfesweise gegen solche als besonders grau-
sam und erbarmungslos von HOMER beschrieben wird [XI 143 ff.], wie er
z. B. einem Gegner die Hénde und den Kopf abhackte und den Rumpf mit
FuBitritten durch die Menge der Kampfer walzte.

Mit Ebenbiirtigen hat er den Kampf nicht aufgenommen; er konnte Frauen
vergewaltigen und wie Opfertiere schlachten, Sauglinge zerfetzen, einfache
Soldaten massakrieren und seine Befehlsgewalt missbrauchen, wie wir am
Beispiel des ACHILLEUS gleich sehen werden, und er konnte besonders gut
im Hintergrund wie ein Politiker Strippen ziehen und ligen.

Eine Figur, die er an der Strippe hatte, war ACHILLEUS. Doch vor Troia
hat er ,,dberzogen, d. h. er zog, und ACHILLEUS tanzte nicht; er wurde
politisch — ungewollt — ein Gegenspieler.

So brechen in dessen Verhalten vor Troia ein Stiick Subjektwerdung des
Finzelnen und Autonomieprozesse hervor.

73



C Entfaltung

ACHILLEUS ist so interessant, dass, wie angekiindigt, auf ihn jetzt endlich
und dann spéter noch einmal (wenn sein Lebenskreis als vollendet darge-
stellt wird) eingegangen werden soll.

Der Mythos seiner Entwicklung ist frithe griechische Theologie; denn es wird
dariiber nachgedacht, wie besténdig die Herrschaft des obersten Gottes
ZEUS denn nun wirklich ist angesichts der Tatsache, dass auch ZEUS als
Jiingster in einer Reihe von Gottergenerationen steht, an deren Anfang das
CHAOS gedacht wurde:

ZEUS selbst ist natiirlich auf die Erhaltung seiner Herrschaft bedacht und
gibt seinen auflerehelichen Gefiihlen zur Meeresgdttin THETIS nicht nach;
denn THEMIS, die fiir die kosmische Gerechtigkeit steht, hatte dem ZEUS
prophezeit, dass ein Sohn mit THETIS, falls er sich mit ihr einlasse, ihn
stiirzen werde. Zugleich sagte sie aber auch von einem Sohne der THETIS
den Tod im Kampfe voraus [XX 127 ff.].

Dieser Sohn der THETIS, aus ihrer Vereinigung mit dem sterblichen PELEUS
hervorgegangen, ist ACHILLEUS.

Die Mutter weil um das Schicksal ihres Sohnes, der im Kampf um Tro-
ia fallen wird und mochte ihn dadurch schiitzen, dass sie ihn unsterblich
macht. Das gelingt ihr nicht, wie wir sahen. Ein Wesen, das beinahe ober-
ster Gott geworden wire, pendelt zwischen géttlicher Kraft und Schwdche
der Sterblichkeit und hohen Emotionen (menis) im Schutz seiner Mutter.

Seine Karriere ist durch den Krieg bestimmt. Er gilt als Soldat schlechthin.
Selbst als er auf Skyros bei Konig LYKOMEDES versteckt wird in Madchen-
kleidern, gelingt dem ODYSSEUS die Tauschung;:

Auf ein Alarmsignal hin greift er zu den Waffen — ein Madchen zu den
Waffen.

Seinem Soldatsein gegeniiber steht seine Rolle als Liebhaber:

Er schwingert DEIDAMEIA, die Tochter des Konigs. Der gemeinsame Sohn
NEOPTOLEMOS wird spéter, als er vor Troia gefallen war, nach Troia geholt.
Wir nehmen schon vorweg,

dass er dort in der Riistung seines Vaters kampft,

- im holzernen Pferd mit anderen Griechen sich einschlieflen lasst,

den greisen Konig der Troer PRIAMOS am Altare des ZEUS mit dem
Korper des kleinen Enkels ASTYANAX erschlagt,

dessen Tochter POLYXENE am Grabe seines Vaters schéchtet,

74



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

- die Frau des HEKTOR vergewaltigt und versklavt,

- nach dem Kriege HERMIONE, die Tochter des MENELAOS und der
HELENA, obwohl schon verlobt mit ORESTES, heiratet und schliefilich

- in Delphi von ORESTES getotet wird.

ACHILLEUS gibt sich vor Auslaufen der Flotte dazu her, die KLYTAIM-
NESTRA zu tauschen: Thr Mann AGAMEMNON lédsst sie mit IPHIGENEIA
nach Aulis kommen mit dem Hinweis, dass dort ACHILLEUS die gemeinsa-
me Tochter heiraten werde. In Wirklichkeit aber sollte sie gegen giinstigen
Wind fiir die Flotte geschachtet werden.

Auf die Zeit vor Troia wird spéter noch eingegangen werden.

Doch an dieser Stelle soll schon mal auf seine erbarmungslose Emotionalitat
hingewiesen werden:

Er totet vor Troia den jugendlichen, noch nicht erwachsenen troischen
Ko6nigssohn TROILOS, erobert und verheert zahlreiche asiatische Stadte;
von seinen Beutefrauen steht ihm die BRISEIS besonders nahe. Die Néahe
von kriegerischer und sexueller Gewalt zeigt die Darstellung seines Kampfs
mit PENTHELISEA, der Konigin der Amazonen:

Nachdem er sie getotet hatte bzw. gerade in dem Augenblick, da sein
Schwert der ermatteten Frau von oben durch den Brustpanzer ins Herz
dringt, trifft ihn ihr Blick und er verliebt sich. So kénnen nur Gockel einen
Vorgang verstehen, der in Wirklichkeit die Vergewaltigung einer Sterbenden
darstellt [Wolf 2008, S.156]

BRISEIS hat allen Grund, sich tiber den unsteten Liebhaber [Ov. Ep. 3] zu
beklagen; denn er ging, obwohl er bereits verheiratet war, auf Freiersfiiflen
in Bezug auf die troische Konigstochter POLYXENE. Er soll dann auch bei
einem der heimlichen Treffen im Tempel des thymbraischen APOLLON von
PARIS hinterhéltig getotet worden sein. POLYXENE wird (wie der Geist des
toten ACHILLEUS es forderte) spater vom Sohne des ACHILLEUS NEOPTO-
LEMOS geschachtet. Dazu soll spater noch mehr berichtet werden.

Einige Worte werden jetzt doch noch zur TELEPHOS-Geschichte gesagt wer-
den:

TELEPHOS ist ein Sohn des HERAKLES [Apollod. ep. 3.17 ff.; 2. 146 f.; 3.
103 f.] mit der von diesem geschéndeten AUGE, einer Priesterin der ATHENE
in Tegea. Nach der Geburt des kleinen TELEPHOS (= der weithin Leuch-
tende) hat ALEOS, der Vater der AUGE, Mutter und Kind in einem Kasten
aussetzen lassen, wie es in einer Sagenversion heifit. Der Kasten sei nach

75



C Entfaltung

Mysien getrieben und beide, Mutter und Kind, seien von Kénig TEUTHRAS
aufgenommen worden, AUGE als Gemahlin, TELEPHOS als Kind adoptiert.

Spéter, als Nachfolger des TEUTHRAS, hat sich TELEPHOS als Kampfer ge-
gen die Achaier bewéahrt, die auf ihrer ersten Fahrt gegen Troia irrtiimlich
nach Mysien gelangt waren. Allerdings sei er von ACHILLEUS verletzt und
auch geheilt worden. Daraus sei eine Freundschaft zwischen beiden erwach-
sen.

Auffallig ist,
- dass TELEPHOS in der Ilias iiberhaupt nicht erwahnt wird,

- dass TELEPHOS eine doppelte Loyalitdt verkorpert, die gegeniiber
Troia und die gegeniiber den Achaiern.

Vermutlich ist der TELEPHOS-Mythos eine eigenstdndige Komposition, die
spéter mit dem troischen Komplex zusammengelegt worden ist. Sie spiegelt
wohl eine Zeit wieder, da die ersten griechischen Kolonisten im nérdlichen
Kleinasien landeten und dort grofie Schwierigkeiten hatten [HUNGER, 1969,
S. 394; anders DNP 12/1, S. 94].

Jedenfalls war die TELEPHOS-Geschichte beliebt und ist von drei griechi-
schen Tragikern bearbeitet worden; leider ist uns nichts oder so gut wie
nichts erhalten.

Mit HERAKLES hangt auch der Mythos um PHILOKTETES zusammen.

PHILOKTETES, Konig von Meliboia in Thessalien, hatte namlich eine Wun-
derwaffe, den Bogen des HERAKLES mit Giftpfeilen, wie wir horten. Er
gehorte mit sieben Schiffen [I1. IT 716 ff.] zu den Griechen, die gegen Tro-
ia ausgelaufen waren. Doch bei einem Zwischenaufenthalt auf einer dem
kleinasiatischen Festland vorgelagerten Insel namens Chryse [S. Ph. 260 ff.]
oder Tenedos [Apollod. ep. 3.23-27] oder Lemnos [Hyg. Fab. 102], wurde
er von einer Schlange gebissen. Die Wunde verbreitete, weil sie nicht heilen
wollte, einen solchen Gestank, dass die Griechen sich entschlossen haben,
ihm in seinem Elend im Stich zu lassen (man sagte auch, er sei auf der Insel
Lemnos ausgesetzt worden [II 721 ff.; Apollod. ep. 3.27]) und gegen Troia
weiter zu fahren.

Kimmerlich ernéhrte er sich auf der einsamen Insel von Vogeln und sonsti-
gen Tieren, die er mit den Giftpfeilen schoss, bis fiir die Griechen der Tag
der Reue kam:

Im zehnten Kriegsjahr sagte ihnen ihr Seher KALCHAS, dass Troia ohne den
Bogen des HERAKLES, d. h. ohne den Bogen, den jetzt PHILOKTETES be-

76



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

sitzt, nicht fallen kénne. Aber wer wollte da wohl zuriick zu PHILOKTETES,
nachdem man ihm so iibel mitgespielt hatte? ODYSSEUS, der Unbedenkli-
che, der Mann fiir besondere Aufgaben (d. h. fiir das Grobe), erklérte sich
bereit und begab sich darauf mit DIOMEDES oder NEOPTOLEMOS zur Insel
und brachte mit Gewalt oder Uberredung den PHILOKTETES zugleich mit
dem Bogen und den Pfeilen nach Troia. Dort wurde er mit gottlicher Hil-
fe von einem Arzte geheilt und erschoss den PARIS — die allein zwar nicht
hinreichende, aber doch notwendige Voraussetzung fiir die Eroberung der
Stadt.

Danach kehrte der untadelige PHILOKTETES heim und starb hoch betagt
in Griechenland oder, wie berichtet wird, in Italien.

Die tragische Gestalt bot allen Dramatikern den idealen Stoff. Zwei von
ihnen seien hier aufgefiihrt:

SOPHOKLES und HEINER MULLER, ein Dichter der Gegenwart.

SOPHOKLES schrieb seinen PHILOKTETES im Alter von fast 90 Jahren. Das
Stiick (aufgefithrt 409 v. Chr.) handelt auf der Insel Lemnos, auf der einst
ODYSSEUS den schwer kranken PHILOKTETES ausgesetzt hatte. Dort haust
er in einer Hohle und lebt von dem, was er mit dem Bogen des HERAKLES
schiefen kann. Der Hass des PHILOKTETES auf den verschlagenen, verloge-
nen und erbarmungslosen ODYSSEUS, der sich auf Befehlsnotstand beruft,
ist verstandlich.

Aber der Bogen und die Pfeile miissen zusammen mit PHILOKTETES nach
Troia gebracht werden. Daher wird in der sich entwickelnden Intrige als
Figur zwischen den Fronten NEOPTOLEMOS, der Sohn des ACHILLEUS, ein-
gesetzt.

Diesem vertraut PHILOKTETES vor allem, weil er ihm verspricht, ihn nach
Griechenland zu bringen, und er reicht ihm die Waffe, bevor er hilflos und
ohnmaéchtig hinsinkt.

Als er schlafend daliegt, bereut NEOPTOLEMOS die Téauschung, die seiner
Art oder seiner Natur so gar nicht entspricht. Als PHILOKTETES wach wird,
eroffnet ihm NEOPTOLEMOS den von ODYSSEUS entworfenen Plan, dass er
zusammen mit dem Bogen nach Troia verbracht werden soll, und er will
den Bogen zurtckgeben, was ODYSSEUS verhindert.

NEOPTOLEMOS schwankt, doch siegt seine gerade Art:

Er will PHILOKTETES mitsamt der Waffe wie versprochen nach Griechen-
land bringen gegen den Willen des wiitenden ODYSSEUS.

77



C Entfaltung

Doch das Schicksal hat einen anderen Plan — nédmlich dass Troia falle. Und
da erscheint plotzlich auf einer Wolke HERAKLES, der urspriingliche Besitzer
der Walffe.

Er prophezeit dem PHILOKTETES, er werde vor Troia gesund und ein Le-
ben in Erfiillung flihren, wenn die Stadt zerstort worden sei. Und er ruft
den Gott der Heilkunst nach Troia, zugleich auch giinstige Winde herbei.
PHILOKTETES ist mit seinem Schicksal versohnt [1466 ff.]:

»Da nun geben Geleit das gewaltige Schicksal und die Vernunft von Freun-
den und der allméachtige Gott, der dieses alles zur Vollendung bringt.

Hintergrund der Tragodie ist die geistige Situation der Zeit des SOPHO-
KLES. Dieser schreibt ein ,Drama der Bildung® [HEINRICH WEINSTOCK],
sozusagen ein , Thesenstiick“ [KINDLER 1988, 15.753|, indem er die Ant-
wort auf die Frage gibt, was denn nun des Menschen Wesen sei und was
sein Handeln bestimmt; es geht um die Frage nach dem Verhéltnis zwi-
schen Anlage (@Uowc) und Erziehung, deren Hauptkomponente (neben der
,Gewohnung“ die ,, Belehrung“) mit dem Wort Adyoc umschrieben werden
kann.

Zwei geistige Konzepte stoflen aufeinander: die an der physis orientierte
Adelserziehung Athens und die am Worte sich orientierende griechische
Aufklarung, die sich als demokratische Erziehung bei den Sophisten mani-
festiert.

NEOPTOLEMOS kann nicht anders handeln, als es seine Natur ist [1310 f.]:
,Die Natur zeigtest Du, mein Kind, aus der Du Dich entkeimtest...“

ODYSSEUS ist der widerwdrtige Tréger des (schonen) Wortes, der demo-
kratische Schwatzer, der keineswegs die Sympathie des Dichters hat; denn
SOPHOKLES ist ein Vertreter des eben genannten adligen physis-Konzeptes.

SARRAZIN oder TRITTIN — das ist die Frage.

HEINER MULLERs PHILOKTET, 1968 im Miinchener Residenztheater urauf-
gefiihrt, steht in der Tradition der Lehrstiicke BERT BRECHTs und durfte
in der DDR nicht aufgefiihrt werden. Er orientiert sich an einem Extremfall
und folgt dem Konzept des SOPHOKLES bis zu dem Punkt, da der gerade
und aufrichtige NEOPTOLEMOS dem PHILOKTETES die Tauschung offen-
bart. Doch als im Rahmen der Auseinandersetzung mit ODYSSEUS PHILOK-
TETES auf diesen die Waffe anlegt, wird er hinterriicks von NEOPTOLEMOS
erstochen, obwohl dieser den Opportunisten ODYSSEUS hasst. Damit, mit
diesem Mord an PHILOKTETES, macht er den Weg frei zu sich selbst, dem

78



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

»ochlachter* von Troia. Er, NEOPTOLEMOS, erfahrt seine Mannwerdung
(als Initiation in die Gesellschaft, in der die Frau durch den Tod und die
Liebe durch den Krieg ersetzt wird [MULLER, 2000, S. 143]).

Er bleibt im System und erfiillt, was man von ihm erwartet, ,,die Pflicht “.
Doch Pflicht paart sich mit Lige:

Die Leiche des PHILOKTETES wird den Griechen als Opfer der Troer prasen-
tiert. ODYSSEUS kann also auch mit dieser schwierigen und unerwarteten
Situation fertig werden. Er liigt den Mord um, und er erweist sich als ,,der
erste politische Mensch, das erste politische Tier“ [MULLER, 2000, S. 136].

Wiederholt wurde vom Seher KALCHAS gesprochen. Dieser Mann ist fester
und unverzichtbarer Bestandteil griechischer Wirklichkeit und derjenigen
Griechen, die ausgezogen waren, Troia zu erobern:

- Er sagt als Dauer des Krieges zehn Jahre voraus [I. II 322 ff.];

- er verlangt die Opferung der TPHIGENEIA fiir den guten Wind zum
Auslaufen der Flotte aus Aulis;

- er erklédrt Troia fiir uneinnehmbar ohne PHILOKTETES und den Bogen
(und die unfehlbaren, giftigen Pfeile) des HERAKLES [Apollod. ep. 5.8]
und auch ohne NEOPTOLEMOS, den Sohn des ACHILLEUS [Q.S. 6.59

Man sieht in ihm ein Instrument der Gottheit; seine Zunft ist weithin geach-
tet; seinesgleichen findet sich auch sonst, z. B. TEIRESIAS im thebanischen
Sagenkreis.

Das griechische Wort fiir ,,Seher“, ,, Weissager ¢ ist mantis (udvtic) und wird
durch PLATON [Phdr. 243 e 9 ff.; 256 b 6] von dem Substantiv mania =
Verziickung abgeleitet und ,,gottlich® genannt; dazu gehort das Verbum
mainesthai = rasen, toben.

Wir kennen in unserer Sprache das Fremdwort die Manie bzw. das Adjektiv
manisch, z. B. im Zusammenhang manisch-depressiv.

Der mantis ist nicht nur im Mythos eine feste Institution, wir kennen Se-
her/Weissager bis in die historische Zeit. Z. B. hat ALEXANDER der Grofle
den ARISTANDROS als Seher in seiner Begleitung auf Feldziigen gehabt.
Auch sonst findet sich die Einrichtung der Seher weltweit schon im zweiten
Jahrtausend v. Chr. bei den Hethitern, in Syrien — Paléstina (Ugarit), in
Agypten, Mesopotamien und im Iran.

79



C Entfaltung

Wir haben in Keilschrift Sammlungen, die mehr als 10.000 Eintrage zu
mantischen Techniken umfassen [DNP 3, S. 704].

CICERO hat eine umfangreiche Abhandlung zur Mantik, lat. Divinatio, ver-
fasst. Darin [2.26] werden zwei Arten (duo genera) unterschieden, die ,,na-
turgebundene“ (naturale) und die ,mehr technische* (artificiosum).

Die naturgebundene oder naturbezogene meint mit Inspiration/Intuition
eine Art geistige Aufwallung, in der der Weissager ein Instrument des Gott-
lichen ist.

Die ,mehr technische“ ist wohl eher lernbar und bezieht sich z.B. auf
die Deutung des Vogelfluges, die Zuckungen der Glieder sterbender Tie-
re, Blitz, Donner, Meteore, Sternschnuppen [Il. IV 75 ff.], Blutregen und
auch Tradume. Man spricht auch von der Inspirationsmantik oder intuitiven
Divination und der Zeichendeutung oder der induktiven Divination [NILS-
SON 1992, 1. Bd. S. 164].

KALCHAS also gehort zu der Zunft der Weissager und Seher. Wie HOMER |1
70 — 72] berichtet, hat PHOIBOS APOLLON ihm die Seherkunst (mantosyne)
verliehen. Und mit dieser Kunst prophezeite er [II 322 ff.], das Schlangen-
wunder von Aulis deutend, zehn Jahre als die Lange des Krieges um Troia:

»Im zehnten Jahr werden wir die Stadt erobern, die breitstraflige. “

Mit dieser Prophezeihung lief die griechische Flotte aus Aulis aus.

IX Der Krieg — sein Verlauf

Zum zweiten Mal war nun die Flotte gegen Troia ausgelaufen, aber dieses
Mal mit dem richtigen Kurs:

Nach schneller Fahrt gelangte sie in troisches Hoheitsgebiet, und zwar zu
einer Insel, die neuere Erzéhler ,die Neue“ (he néa), die alten Erzihler aber
,die Goldene* (he chrysé) nennen, also:

Man gelangte zur Insel Chryse.

PHILOKTETES fiihrte die Achaier dorthin, weil er mit ihnen als Vorbedin-
gung fiir die Eroberung Troias der Gottheit ein Opfer darbringen wollte.

Als die Achaier in die Nahe des Altars gelangt waren, griff, wie wir bereits
sahen [S. 76], plotzlich vor aller Augen eine Schlange, heilige Hiiterin der
Insel und des Altares, den PHILOKTETES an und biss ihn in den Fuf. Und

80



IX Der Krieg — sein Verlauf

es entwickelte sich in kurzer Zeit eine Wunde, die alle Gefahrten anekelte:
Blut, Eiter, Gestank.

Bald trugen ihn die Achaier, allen voran ODYSSEUS, auf die nahe Insel
Lemnos und tberlieflen ihn seinem Schicksal:

Mag er doch sehen, wie er fertig wird!

So lag er und sah die griechische Flotte davonfahren; allein war er mit
seinen Schmerzen.

Doch die Achaier sollten spéter, was kaum einer wusste, nochmals auf Knien
zu ihm kommen und ihn bitten, mit seiner Waffe personlich einzugreifen,
mit dem Tod bringenden Bogen des HERAKLES; denn ohne diese Walffe
konnte Troia, wie KALCHAS vorhergesagt hatte, nicht fallen. Es gibt auch
einen Bericht [S. Ph. 604 ff.], wonach ODYSSEUS den troischen Ko6nigssohn
(und Bruder der KASSANDRA) HELENOS als Geisel genommen habe. Die-
ser HELENOS, der ebenfalls eine seherische Begabung hatte, habe dann die
genannte Prophezeiung ausgesprochen.

PHILOKTETES war das erste achdische Opfer des schrecklichen Krieges.

Sein Vetter PROTESILAOS, der als erster Achaier troischen Boden betrat,
sollte das zweite sein:

Einen Tag nur konnte er nach der Hochzeit mit seiner jungen Frau LAODA-
MEIA gliicklich vereint sein; dann musste er in den Krieg ziehen. Und auf
troischem Boden wurde er als erster Achaier erschlagen. Seine Seele aber
ging den Weg aller Menschen nach dem Tode, den Weg in den Hades.

Seine Frau trauerte so sehr, dass sie spéter eine zweite Ehe nicht eingehen
wollte. Sie lief ein Ebenbild ihres Mannes fertigen und eben, als sie dazu
sprechen wollte, erlaubten die Gotter, dass PROTESILAOS leiblich erscheint,
als lebte er. Wenige Stunden oder auch einen ganzen Tag blieb er. Und als
er gegangen war, ist sie entschlafen — sei es, dass sie schon in seinen Armen
starb oder sich das Leben nahm.

Jetzt ist es an der Zeit, die Taten des ACHILLEUS zu beschreiben, auszugs-
weise, oder sollte man besser von seinen Untaten sprechen?

ACHILLEUS ging als zweiter nach PROTESILAOS an Land. KYKNOS, Ko6nig
auf der nahe gelegenen Insel Tenedos und ein Verbiindeter des PRIAMOS,
war sein Gegner [PI. O. 2.90; Q. S. 4.468 ff.], Sohn des POSEIDON und einer
Nymphe namens KALYKE (= Blumenkelch).

Von Schwénen war er umgeben, als Fischer ihn einst am Gewésser fanden
— darum hief} er wohl auch KYKNOS = Schwan.

81



C Entfaltung

Ungeziigelt erschlug ACHILLEUS ihn, fast ein Wesen aus einer anderen Welt,
wie einen rdudigen Hund mit einem schweren Stein [Apollod. ep. 3.31]. Der
aber sang, sterbend, wie ein Schwan sterbend singt.

Da flohen die Troer zuriick in den Bereich ihrer schiitzenden Mauern. Ein
Gefecht in offener Feldschlacht war fortan fiir sie nicht mehr moglich, so-
lange ACHILLEUS auf Seiten der Griechen das Gefechtsfeld beherrschte.

Nur noch ein einziges Mal konnte ACHILLEUS sozusagen aus dem Hinterhalt
zuschlagen, das war eine schreckliche Untat wie die eines Banditen, nicht
aber die eines bedeutenden Kriegers:

Er lauerte hinter einem Brunnenhaus, aus dem troische Frauen Wasser
holten in Begleitung eines Halbwiichsigen, ,, Halbstarken* wiirden wir wohl
sagen:

TROILOS, ein Kind aus dem troischen Koénigshaus.

Als ACHILLEUS sich zeigte, flohen die Frauen und Mé&dchen. Der lief} sie
laufen, aber den troischen Buben wollte er haben. Und er bekam ihn, obwohl
der davonritt. ACHILLEUS war schnellfiiffig, wie HOMER sagt. Er zerrte ihn
an den Haaren an den Altar des APOLLON THYMBRAIOS (von Thymbra)
[E. Rh. 224], wo man sonst Hahne zu schlachten pflegte. Er totete ihn,
schlug ihm das Haupt ab und warf dieses den heranstiirmenden Briidern
entgegen, ACHILLEUS, das ,,geile Vieh“ [Wolf 2008, S. 98].

Diese mussten sich getroffen in das Innere der Stadt zuriickziehen. Man
sagt [PLAUT., bacch. 953 ff.], dass mit dem Tode des TROILOS eine weitere
Vorbedingung fiir den Fall Troias erfiillt war.

Neun Jahre wahrte die Belagerung der Stadt, das heifit fir die Soldaten
der Achaier:

Nichtstun in Bezug auf die uneinnehmbare Stadt; doch Nichtstun, und das
neun Jahre lang, ist fiir junge Méanner in einem Heer fatal. Daher musste der
kommandierende AGAMEMNON seinen Soldaten andere Aufgaben geben:

Raub, Mord, Todschlag, Brandschatzung und Vergewaltigung im Umland,
auch auf der Insel Lesbos.

Der eine Bandit, ACHILLEUS, zeigte sich gegeniiber dem anderen Banditen,
AGAMEMNON, grofiziigig und schenkte diesem seine Beute. Nur die Toch-
ter des Priesters BRISEUS namens BRISEIS (aus Lyrnessos in der Landschaft
Troas) behielt er fiir sich. Sie glich, wie es heifit, der goldenen APHRODI-
TE [IXX 282]; ihren Mann und dessen drei Briider hatte er auf der Stelle
totgeschlagen.

82



IX Der Krieg — sein Verlauf

Auf demselben Feldzuge brach er die in der Landschaft Troas gelegene Feste
Thebe:

Dort erschlug er den Vater der ANDROMACHE und sieben seiner Séhne.
Sie selbst lebte mit ihrem Manne HEKTOR und ihrem gemeinsamen Kind
ASTYANAX geschiitzt in Troia.

Auch CHRYSEIS, Tochter des APOLLON-Priesters von Chryse, fiel in die
Hénde der Achaier. Diese wurde dem AGAMEMNON zugesprochen.

Da kam — offiziell — mit goldenem Stabe und im Festgewand der hoch
angesehene Priester des APOLLON, ihr Vater, verlangte sie auf der Stelle
zuriick und bot viele, reiche Geschenke zur Auslosung an.

Aber AGAMEMNON, feige [I 223 ff.], hochmiitig und ohne Erbarmen, stark
gegen Schwache und vom Stamme ,Nimm*, wies ihn schroff zuriick. Das
hétte er besser nicht tun sollen. APOLLON, der Gott mit dem silbernen
Bogen, erhorte die Verwiinschungen und Gebete seines Priesters und nahm
das Heer der Achaier ins Visier:

Seine Pfeile kamen in der Gestalt einer Seuche. Erst starben die Maultiere,
dann die Pferde und die schnellen Hunde. Schliellich starben die Méanner.
Das war im zehnten Kriegsjahr, und es schien, dass die Troer, ohne einen
scharfen Schuss abgefeuert zu haben, die Sieger werden konnten [I 59 ff.].

Da hat auf priesterlichen Rat hin (KALCHAS war gefragt) AGAMEMNON die
CHRYSEIS, wie es heiflt, ,unberiihrt“ dem Vater zuriickgegeben.

Aber zur Kompensation hat er von ACHILLEUS die BRISEIS verlangt, sie, in
die sich der Recke offensichtlich Hals tiber Kopf verliebt hatte. Militéarische
Rason siegte:

Im Kriege kann ein Heer es sich nicht leisten, dass ein Offizier den Befehl
des Oberkommandierenden verweigert.

ACHILLEUS musste nachgeben und BRISEIS ausliefern.
Aber:

In grenzenloser Wut hat er sich und seine Myrmidonen aus dem Verband
der Griechen herausgelost. Er nahm am Kriege nicht mehr teil, und er war
entschlossen, die Riickfahrt anzutreten.

Erst an dieser Stelle (also im letzten, dem zehnten Kriegsjahr) setzt die
Ilias des HOMER ein — und sie beschreibt nur den Zorn des ACHILLEUS und
seine Folgen. Die Vorgeschichte des Krieges, die Eroberung Troias sowie
der Heimweg der Armada und deren Fiihrer sind besondere Abschnitte der

83



C Entfaltung

Handlung des Mythos; beides ist jedoch in der Ilias nicht beschrieben, wird
aber, wie Riickverweise zeigen, als dem Horer bekannt vorausgesetzt; die
Gesamthandlung des Krieges umfasst 30 Jahre, 10 Jahre Vorgeschichte, 10
Jahre Kampf vor Troia und 10 Jahre Heimkehr.

X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte der
Ereignisse bis zur Belagerung

Die Ereignisse und der Verlauf des Krieges von der Konzentration der Flotte
in Aulis bis zum Stellungskrieg bzw. Kampf vor Troia weisen bemerkens-
werte Auffalligkeiten auf:

Da muss wegen andauernder Flaute oder starker Gegenwinde — zuriick-
gefiihrt auf gottlichen Zorn — eine Frau (IPHIGENEIA) geopfert werden
[WiLamowitz 1955, Bd. 1, S. 177 f.].

Wahrend das Menschenopfer fiir den Priester KALCHAS wie selbstversténd-
lich ist (auch fiir die anderen Achaier), muss die Mutter des zu opfernden
Maédchens erst getduscht werden, damit sie ihre Tochter freigibt und diese
nach Aulis begleitet:

Vorgetauscht wird eine geplante Eheschliefung mit ACHILLEUS.

Also war auch damals fiir eine Mutter das Opfer eines Kindes ein unerhéorter
Vorgang; im Unterschied dazu wurde in der Mannerwelt ein Menschenopfer
toleriert.

Kurzum:

Das Menschenopfer war die selbstverstéandliche Eréffnung eines Krieges und
bedeutet wie alle Opfer (auch Selbstopfer) den Versuch, den Gang der Er-
eignisse dadurch beeinflussen zu wollen. Wir stehen hier an der Grenze, die
den Glauben vom Aberglauben scheidet:

Im Aberglauben liegt die Auffassung, man konne sich einen Gott oder
Gotter durch eigene Werke verfiigbar machen:

Ich opfere etwas, was mir sehr lieb ist, und stimme die Gottheit ein, mich
als gefélligen und gerechten Bewohner seines Hauses zu behandeln. Hinzu
kommen Riten bzw. Handlungen, von denen man glaubt, sie seien gott-
gefillig und machten jemanden gerecht, d.h. gottgefillig. Die Welt ist voll
von Religionen, polytheistischen oder monotheistischen, in denen geforderte
Handlungen und geforderte Einstellungen Einzelne oder Gruppen dominie-

84



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

ren bzw. Handlungen und Einstellungen, von denen man glaubt, sie seien
gefordert. Dazu gehoren in allen Religionen Opfer.

Opfer bedeuten aber auch Suhne fiir etwas, was geschehen ist.

Im konkreten Einzelfall hatte AGAMEMNON einen Hirschen erlegt und dabei
sich gebriistet, dass selbst ARTEMIS das nicht besser hétte tun kénnen [S.
El 563 ff.].

Er hatte sich also mit Gedanken und Worten gottgleich gemacht. Diese
Hybris wurde durch die lange Flaute oder widrige Winde von ARTEMIS
oder auf ihre Bitte hin vom Gott der Winde (AIOLOS) oder dem Gott des
Wetters (ZEUS) geahndet.

Menschenopfer sind auch in anderen Kulturen der Welt bezeugt, bei den
Azteken, in Babylon, wo am Neujahrsfest ein Mensch stellvertretend fiir alle
Stinder geopfert wurde; bei den Juden war es anstelle des Menschenopfers
ein Bock, der berithmte Stundenbock, der stellvertretend fiir alle am Jom-
Kippur-Tage in die Wiiste geschickt wurde [Lev. 16.5-10] und dort sterben
musste.

Aber auch die ABRAHAM-Geschichte [Gen. 22] ist Reflex auf ein Menschen-
opfer:

ABRAHAM wollte widerstandslos seinen Sohn ISAAK auf Gottes Befehl op-
fern.

Die Geschichte um die Opferung der TPHIGENEIA weist in eine sehr frithe
Zeit der européaischen Kultur zuriick:

Die Rede ist vom Neolithikum (neuere Steinzeit), also etwa vom vierten
Jahrtausend v. Chr.

Aus dieser Zeit stammt wohl das FErzahlgut, das viel spater schriftlich nie-
dergelegt worden ist bzw. niedergelegt werden konnte. Menschenopfer wer-
den noch nicht in Kulturen von Jagern und Sammlern vollzogen, wohl aber
in durch Sesshaftigkeit gekennzeichneten Kulturen, die sich erst im Neoli-
thikum (5. — 4. Jahrtausend) finden.

Den Geschichten um ABRAHAM / ISAAK und um AGAMEMNON / IPHIL-
GENEIA und KALCHAS ist die Unerbittlichkeit und die Gefihlsarmut der
Mitteilungen gemeinsam. Eben dieses Gemeinsame weist die beschriebenen
Menschenopfer in eine sehr friihe Zeit.

Wenn jetzt tiber die Wirkungsgeschichte gesprochen werden soll, dann muss
darauf hingewiesen werden, dass bereits die Berichte in der Ilias in diese
Wirkungsgeschichte einzureihen sind. Wir héren beispielsweise aus noch

85



C Entfaltung

jungeren Quellen [Paus. 1.43.1; 2.35.1] die Nachricht aus frither Zeit, dass
IPHIGENEIA eine Gottheit gewesen sei.

In Megara hat es so etwas wie einen Tempel der IPHIGENEIA gegeben;
in Hermione (in der Landschaft Argolis) gab es einen heiligen Hain der
ARTEMIS mit dem Beinamen IPHIGENEIA.

In Attika (Brauron) wurde IPHIGENEIA in einem ARTEMIS-Tempel verehrt.

Dorthin brachte man die Kleider der Frauen, die im Kindbett gestorben
waren [E. IT 1462 ff.].

Schliefilich gab es in Aigeira (in der Landschaft Achaia) einen Tempel der
IPHIGENEIA [Paus. 7.26.5], der spater nach der Gottin ARTEMIS benannt
wurde [WILAMOWITZ 1955, 1. S. 173 ff., insb. S. 178; NILsSON 1992, 1. S.
492 fI.]. IPHIGENEIA war also eine uralte Gottheit, die spater von ARTEMIS
abgelost wurde. Sie hatte eine grofle Ndhe zu gebarenden Frauen; HOMER
nennt sie eine Tod bringende Lowin fiir gebarende Frauen; auch ihr Name
weist auf schwere (*iphi) Geburt (*gen) hin.

Dass sie in der Familie des AGAMEMNON ein Fremdkorper ist, lehrt viel-
leicht die Mitteilung des STESICHOROS [191 PMGF], dass sie eigentlich
Tochter der HELENA und des THESEUS ist und der KLYTAIMNESTRA zur
FErziehung iibergeben wurde. Dadurch aber wurde sie wirkungsgeschichtlich
interessant:

Eine Goéttin wird also geopfert (zur Sithne fiir das Vergehen eines Fiihrers
oder fiir eine gute Fahrt), wie wir es im altbabylonischen Mythos finden.
Dort wird stellvertretend fiir die Siinden anderer (Gotter) der Gott KINGU
geschlachtet.

Das Schicksal der TPHIGENEIA ist ein allseits beliebter Gegenstand der Be-
trachtungen und von Kompositionen geworden. Epoche machend sind die
dramatischen Gestaltungen des EURIPIDES, der die moralische Bewertung
der ganzen Geschichte eroffnet:

,IPHIGENIE bei den Taurern“ (etwa 414 v. Chr.) und ,,IPHIGENIE in Aulis*
(zwischen 405 und 400 v. Chr. posthum aufgefiihrt).

Spérlich sind die Belege aus romischer Zeit und aus dem Mittelalter [DAN-
TE: ,,La Divina Comedia“, 5.68 ff.].

Aus der Neuzeit sind hervorzuheben: RACINE: ,,IPHIGENIE“ (1674) und
GOETHE: ,,IPHIGENIE auf Tauris® (1779 — 1786); GOETHEs Fassung gilt

als Schliisseltext eines neuen, die Aufklarung weiterfithrenden Humanitéts-
ideals, als Muster Weimarer Klassik [DNP, Suppl. 5, S. 271] und als Seelen-

86



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

drama, das den Zwang, unter dem die Seelen der Menschen stehen, in dem
Parzenlied deutlich macht, aber auch die Emanzipation des Menschen und
seine Befreiung aus religioser Bevormundung gestaltet.

Erst 150 Jahre spater wird GERHARD HAUPTMANN der IPHIGENEIA eine
Tetralogie widmen (1940 — 1945). In diesem Dramenkomplex arbeitet GER-
HARD HAUPTMANN am antiken Mythos (im Sinne einer von NIETZSCHE
geforderten ,,dionysischen Revision“ des antiken Mythos [DNP, Suppl. 5, S.
375]) den Nationalsozialismus und den Krieg ab und zeigt, wie Menschen
dem Schicksal ausgeliefert sind:

,2Doch wer zum Opfer einmal ausersehen
von einer Gottheit, ... die Moiren halten immer ihn im Blick

und bringen, wo er dann auch sich versteckt, an den gemiedenen Altar
ihn zurtick“

[IPHIGENIE in Delphi, 1941].

Im zweiten Stiick der Tetralogie der eigentlichen Kopftragodie ,,JPHIGE-
NIE in Aulis“ (uraufgefiihrt am 15.11.1943 in Wien) schlachtet der hilflose
AGAMEMNON unter Heilrufen des Heeres seine Tochter, die selbst noch vor
ihrem Tode ... ,,Sieg“ schreit.

Hier werden wohl in der Form des Mythos (aber fiir jeden erkennbar) die
nationalsozialistische Jugendverfihrung und der Bruch bzw. die Abwendung
vom deutschen Idealismus und dem Humanitdtsideal gestaltet, das GOETHE
in seinem Drama an der Person der IPHIGENIE geformt hat.

Die Atridentetralogie GERHARD HAUPTMANNS ist vielleicht die letzte My-
thenrezeption als eigenstdndige (und ernstzunehmende) literarische Gestal-
tung, die der Not entstammt.

Spéater, nach dem Kriege in der Zeit des Wohlstandes, entstehen ,,Stiicke
von Stiicken“, die Obszénes und Hohes mischen und mit Beliebigkeit ,, An-
titheater“ darstellen wollen.

Als Beispiel sei genannt RAINER WERNER FASSBINDER mit seinem Stiick
von GOETHES Stiick ,,IPHIGENIE auf Tauris“ (1968) als eine Art Anti-
rezeption und VOLKER BRAUN ,IPHIGENIE in Freiheit“ (1990); BRAUN
gehort neben HEINER MULLER und CHRISTA WOLF zu den wichtigen
DDR-Autoren. Thm geht es wohl darum zu zeigen, dass sich der griechische
Mythos nicht mehr zur zeitkritischen Darstellung der Gegenwart eignet.

87



C Entfaltung

Naturgemaf konzentriert sich die bildende Kunst auf das Opfer der IPHIGE-
NEIA. Seit dem 16. Jahrhundert finden sich schier zahllose Beispiele in den
Museen der Welt (in Deutschland z. B. in Kassel, Miinchen und Potsdam).
Bekannt ist vielleicht das Wandgemalde aus Pompeii. Des Weiteren sind zu
nennen

- von GIOVANNI BATTISTA TIEPOLO: Die Opferung der IPHIGENIE
(1757) und

- von PAUL DELVAUX: Le sacrifice d’ IPHIGENIE (1968).

Schliefllich sei auch auf die Musik verwiesen. Hier ist das 18. Jahrhundert
das fruchtbarste:

Ein hervorragendes Beispiel ist CHRISTOPH WILLIBALD GLUCK mit sei-
nen Opern ,,IPHIGENIE en Aulide“ und ,,IPHIGENIE en Tauride“ genannt.
Die Libretti schrieben zwei Franzosen. Es gab aber auch schon im 17.
Jahrhundert zu dem hier behandelten Thema eine Menge Singspiele.
Fiir eines dieser Singspiele schrieb ANTON ULLRICH, Herzog von Braun-
schweig/Wolfenbiittel, das Libretto.

Der erste Verwundete auf griechischer Seite war PHILOKTETES. Die Ge-
schichte um ihn ist so schrecklich wie die um IPHIGENEIA. Vielleicht ist es
urspriinglich eine Seerdubergeschichte, die spater in den troischen Komplex
integriert wurde:

Der Seerduber dringt in eine heilige Insel ein und wird dafiir bestraft.

Im Umfeld des troischen Krieges hat der fromme PHILOKTETES die Achaier
auf die Insel Chryse, die dem APOLLON heilig war, gefiihrt und dem Gotte
Opfer dargebracht, weil damit eine Voraussetzung fiir den Sieg iiber Troia
erfiillt werden sollte.

Dass die Achaier ihn nach dem Schlangenbiss in den Fufl wegen der eitern-
den stinkenden Wunde so einfach aussetzten und hilflos liegen lieflen, war
sicher kein Ruhmesblatt flir die Armee, noch weniger fiir deren Komman-
deur AGAMEMNON oder fiir ODYSSEUS, der sich zum Lakaien hat machen
lassen und den Verletzten ,,befehlsgemafl“ ausgesetzt hat:

Im Kriege verletzte Kameraden ldsst man nur in héchster Not zuriick.

Trug, Arglist und erbarmungsloser Opportunismus des AGAMEMNON hat-
ten nun schon zwei Opfer, IPHIGENEIA und PHILOKTETES, zur Folge.

Das dritte Opfer, PROTESILAOS, starb als erster Achaier, der seinen Fuf}
auf troisches Hoheitsgebiet setzte. Zum ersten Mal spielten Lug und Trug

88



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

keine Rolle. Er wurde als Soldat von einem unbekannten Gegner getotet.
FEigentlich hatten MENELAOS oder AGAMEMNON die ersten Soldaten sein
miissen, die troischen Boden betreten. Aber es fehlte ihnen ,, Kampfkraft “,
insbesondere letzterem, wie HOMER den DIOMEDES sagen lasst [IX 39).

Wahrend nun die Geschichten um TPHIGENEIA und PHILOKTETES wegen
der Heimtiicke alle Menschen aufbringen oder auch anwidern kénnen, ent-
behrt die Geschichte um PROTESILAOS [I1 698 ff.] der Rihrung nicht; denn
er war nur kurze Zeit verheiratet, als er in den Krieg ziehen musste. Seine
junge Frau LAODAMEIA litt so sehr unter dem Tode ihres Mannes, dass sie
eine zweite Ehe nicht eingehen wollte. Wir kennen das auch sonst, spater,
dass Frauen 60 oder 70 Jahre nach dem Sodatentod oder gewaltsamen To-
de ihrer Manner unverheiratet blieben und hoch betagt starben — in jiing-
ster Zeit die Frau des hingerichteten Widerstandskampfers HELMUT JAMES
Graf von MOLTKE (23.01.1945).

LAODAMEIA lief} die grofien Ehrungen (und das Ehrengrab), die ihr toter
Mann erfuhr, kalt. Stattdessen liel sie ein Ebenbild ihres Mannes fertigen,
und eben, als sie dieses mit einem dionysischen Getreideopfer (in Getreide-
schwinge) ansprechen wollte, erschien, von HERMES geleitet, leibhaftig ihr
Mann. Sie war mit ihm vereint [Verg. Aen. 6.447] und starb, als er schied.
Man verbrannte sie mitsamt dem Bild und den Opfergeraten.

Man sieht in dieser Geschichte die Kombination [HUNGER 1959, S. 357]
zweier Ereignisse. Zum einen wird erzahlt, wie ein Toter zurickkommt und
einen Lebenden mit sich nimmt.

Zum anderen kniipft die Geschichte an altes Brauchtum an, das man von
Vegetationsgottheiten kennt:

7.B.: der schone ADONIS, geliebt von APHRODITE, stirbt bei einem Jagd-
unfall, darf aber alle halbe Jahre auf die Erde zuriickkehren und dort leben
und lieben.

Wahrscheinlich ist also die Geschichte von PROTESILAOS wie viele ande-
re Geschichten dem troischen Komplex willkiirlich zugegeben worden, so
dass sie jetzt nicht mehr isoliert steht, sondern sich in einem besonderen
Zusammenhange findet.

Waihrend bisher nur von Opfern die Rede war, muss jetzt wie schon des
Ofteren von einem Téter gesprochen werden, von ACHILLEUS.

Dieser Achaier wenigstens ging mit seinen 2500 Myrmidonen nach dem To-
de des PROTESILAOS an Land [Apollod. ep. 3.31]. Bis zu diesem Zeitpunkt

89



C Entfaltung

war er eher passiv und erledigte Aufgaben, die ihm zugewiesen waren; er
war ein Opfer (als Méadchen verkleidet) oder er gab sich zu etwas her — etwa
in der Rolle als Brautigam der IPHIGENEIA, damit diese und ihre Mutter
getduscht werden konnten.

Jetzt aber wird er als selbstédndig Handelnder dargestellt, rund um das
eingeschlossene Troia und vor allem wahrend der Belagerung als Kampfer
im Umland:

Sterben musste KYKNOS; dessen Sterbegesang mit den T'6nen eines Schwa-
nes ist noch in aller Ohren.

Fast noch ein Kind war TROILOS — aber er ist ein Sohn des PRIAMOS!
Da zeigte sich ACHILLEUS weniger als Kampfer denn als Metzger. In den
neun Jahren der Belagerung verwiistete er viele Stadte [Apollod. ep. 3.32
ff.], wirkte als Rassist auf Minderwertige ein, versklavte, vergewaltigte und
eignete sich Beutefrauen zu, totete zuvor deren Méanner und Verwandte,
so den Mann und die Briider der BRISEIS, seiner spateren Lieblingssklavin,
den Vater und die Briider der ANDROMACHE, der Frau des HEKTOR.

Wie sollte man ihn denn nennen? Held, Kémpfer, Recke?

Ein Held war er sicherlich nicht. Ein Held, ob er nun Soldat ist oder Zi-
vilist, steht fiir Werte, z.B. fiir Mitleid oder fiir sein Land, das er wie
HEKTOR verteidigt, oder flir das Leben eines Einzelnen, das er schiitzen
will. Im Unterschied zu HEKTOR aber war ACHILLEUS wurzellos, Oberban-
dit und Teil achaischer Soldateska, deren Hauptinteresse der Zerstorung,
dem Raub, dem Mord und der Vergewaltigung galt; er war ein chaotischer
Individualist.

Er war auch kein Kampfer; denn ein Kémpfer kampft fair und nach Regeln,
er war eher ein Marodeur.

Auch als einen Recken konnte man ihn nicht bezeichnen; denn mit ei-
nem Recken verbindet man Respekt und Achtung. Was er hatte, waren
nur Kampfkraft und Mut. Aber:

Er war ein Morder, der sich vor allen anderen lediglich dadurch auszeich-
nete, dass er keine Auseinandersetzung und keinen Kampf scheute, im Un-
terschied zu AGAMEMNON [I 225 ff.]. Diesem war mit dem Szepter [IX 38|
das Oberkommando gegeben und Mut gegen Schwache.

ACHILLEUS besa$} keine Tétungshemmung, unterschiedslos mordete er alles,
Jugendliche, Méanner, Frauen, Kinder. Wenn trotzdem alle Berichte, die
wir iiber ihn kennen, auf eine positive Bewertung und auf eine geradezu

90



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

auffallige Bewunderung auslaufen, dann liegt das an deren Perspektive,
deren starkem Einfluss auch HOMER und die 100 Menschengenerationen
nach ihm unterliegen:

Es ist die Perspektive des Siegers und dessen, der, wie jeder Sanger, seine
Zeit etwas lehren will. Aber wenn man diese Perspektive des Siegers (und
des Mannes), aus der heraus alle Geschichten erzéhlt sind, verlasst, und
die Sicht des Besiegten (oder einer Frau) einnimmt, dann ist vielleicht die
Bezeichnung ,, ACHILL, das Vieh“ von CHRISTA WOLF in der Erzdhlung
»KASSANDRA “ eher noch untertrieben als angemessen; denn mit dem Wort
,, Vieh “ ist noch eine zu positive Bewertung ausgedriickt. Auf jeden Fall kann
die Personlichkeit des ACHILLEUS z. B. an der Geschichte der widerwéartigen
Schéchtung des jungen TROILOS [WOLF 2008, S. 97] deutlich werden.

Motivgeschichtlich ist die Darstellung der Person des ACHILLEUS in Verbin-
dung mit seinem Liebling PATROKLOS hochinteressant. Sie weist in das 2.
Jahrtausend v. Chr. des Alten Orients auf ein Werk, das als GILGAMESCH-
Epos bekanntgeworden ist. Wiederum kommen wir hier auf die enge Ver-
netzung von Agiis und Altem Orient [RENGAKOS/ZIMMERMANN 2011,
S. 221, 226]. ACHILLEUS und PATROKLOS bewegen sich als ,literarische
Uberhéhungen® in einem Motivnetz mit den tragenden Figuren GILGA-
MESCH und ENKIDU. Das Band, das jeweils ein Paar verbindet, ist mehr
als Freundschaft. Es ist eine enge, homoerotische Liebe. Und eine fast bis
in den Wahnsinn gehende Trauer erfasst den ACHILLEUS und GILGAMESCH
[XVIII 18.316 ff.; TUAT 1993, S. 713 f.] tiber den Tod des Geliebten. Beide
werden mit einer Lowin verglichen, die ihre Jungen verloren hat. Bei beiden
bedeutet der Tod des Geliebten eine radikale Wendung des Lebens.

Aber HOMER ist nicht nur Denker in Charakteren und Handlungen, er formt
nicht nur sprachliches Material des Alten Orients, sondern er gestaltet auch
fein differenziert mythische Szenen, in denen er mit Bildern Grundfragen
der Philosophie entwirft.

Das soll an zwei Szenen gezeigt werden.

Zuvor sollen diese in die Gesamtkonposition der Ilias eingeordnet werden.

91



C Entfaltung

XI Die Komposition der Ilias — Nebenstrange der
Handlung

Vier Kampftage innerhalb eines Kriegsgeschehens von 51 Tagen sind hier
in die Zeitstruktur des Groflepos einzubringen. Es beginnt mit dem so-
genannten Prooimion, einer Art Vorrede oder Eroffnungsgesang, der das
Grundthema nennt, den ,,Zorn ...ACHILLS ...“

Der erste Gesang entfaltet die Ursache des Zorns:

AGAMEMNON, der ,,Herr der Méanner*, Oberkommandierender der achéi-
schen Streitmacht, hat dem ACHILLEUS die Beutefrau weggenommen, BRI-
SEIS mit Namen, kraft seines Amtes. In grenzenloser Wut zieht sich ACHIL-
LEUS aus dem Kampf zuriick. Der Verlauf des Ganzen wird logisch ent-
wickelt:

Gezeigt werden im sogenannten Schiffskatalog die Armada der Achaier und
die Streitkréfte der Troer, eingelagert sind Geschichten, die die Charaktere
der Handelnden (AGAMEMNON, ACHILLEUS, HEKTOR, PARIS, ODYSSEUS
usw.) zeigen konnen. In einem solchen Kriege ist es wohl das beste, wenn
die beiden, MENELAOS und PARIS, wie eifersiichtige Gockel aufeinander
losgehen und so den Krieg entscheiden, ohne dass eigentlich Unbeteiligte
sterben miissen. Das geschah dann auch, allerdings so, dass eine Goéttin,
APHRODITE, eingriff und den PARIS aus dem Gefecht nahm, sie zog ihn
gleich ins Schlafzimmer, wo er weibestoll auf HELENA wartete. Und er tat
an ihr die Werke der Liebe.

AGAMEMNON aber erklart den auf dem Gefechtsfeld zuriickgebliebenen ME-
NELAOS zum Sieger. Daraus folgen die Forderung nach Riickgabe der He-
lena und ein Waffenstillstand. Da dieser jedoch unter gottlicher Begleitung
von den Troern gebrochen wird, entstehen neue Kampfe. Der Dichter kom-
poniert u.a. die rithrende Szene, in der HEKTOR in voller Riistung Frau und
Kind trifft [VI 369 ff.]. Schlieflich nimmt PARIS mit HEKTOR wieder den
Kampf auf.

Fin Zweikampf zwischen ATAS und HEKTOR endet unentschieden.

AGAMEMNON aber fiihlt sich jetzt so sicher, dafl er seine eigentliche Ansicht
zum Raub der Helena herauslasst:

Auf das Friedensangebot der Troer lasst er ,,den guten Rufer“ DIOMEDES
sagen, dass auch die Riickgabe der Helena fiir ihn kein Grund zu einem
Frieden sei:

92



XI Die Komposition der Ilias — Nebenstrange der Handlung

»Nunmehr sind fiir die Troer des Verderbens Schlingen gekniipft “ [VII 402].
Mit diesen Worten wird deutlich, worum es eigentich geht:
Es geht nur um Macht.

Der erste Teil der Komposition endet mit der Bestattung der Toten und
dem Bau einer Mauer als Schutzwehr der Schiffe [ VII 433 ff.].

Es folgen in den Geséngen VIII bis X die Ereignisse des zweiten Kampf-
tages. Die Gefechte zeigen die Vorherrschaft der Troer, da ACHILLEUS und
sein Kontingent sich vom Gefecht fernhalten. Eine Gesandtschaft der Achai-
er und die Bitte an ACHILLEUS, doch wieder in den Kampf einzugreifen,
bleiben ohne Erfolg. Der zweite Kampftag endet im 10. Gesang mit gegen-
seitigen Aufklarungstatigkeiten.

Der dritte Kampftag beginnt damit, dass ERIS, die Gottin des Streits, die
Achaier, die eigentlich vom Kampf die Nase voll haben, zum Krieg ruft.
Jetzt zeigt endlich AGAMEMNON einmal starken Einsatz. Er fiihrt die Achai-
er mit Erfolg gegen die Troer, bis ZEUS zugunsten letzterer eingreift.

Nun fiithrt HEKTOR, der ,starke Erreger der Angst“ [XII 39], seine Soldaten
gegen das achéische Schiffslager. Die Achaier miissen trotz tapferer Einsétze
leiden und erleben, wie die Troer schliefflich in das Schiffslager eindringen
und ein Schiff nach dem anderen in Flammen aufgehen lassen.

Das ist ganz nach dem Geschmack des ZEUS, auch der APHRODITE und des
APOLLON, nicht aber der HERA, Gattin des ZEUS, und des POSEIDON.

Da greift HERA, die Freundin Troias, ein. Um ihren Mann abzulenken,
verfiihrt sie diesen und bittet den zunéchst zogernden Gott des Schlafes,
des ,,Bruders des Todes* [XIV 231], ihren Mann in den Schlaf zu versetzen.
Jetzt wendet sich wieder mit dieser gottlichen Hilfe das Geschehen, und
POSEIDON fiihrt nach Aufforderung die Achaier gegen die Troer, ein Gott
gegen HEKTOR!

Hier sollte eingehalten und in einem Exkurs die Lage des Gefechts und der
Motive erlautert werden:

Exkurs:

Die Gefechtslage und das Gefecht selbst werden ganz entscheidend von
HERA beeinflusst, sie bedient sich zweier Instrumente, der Verfithrung und
des Schlafs. Zunachst mochte sie ihren Mann dazu bewegen, ,,in Liebe zu
schlafen an ihrem Kérper“ [XIV 163 f.].

93



C Entfaltung

Da das Konnen ihres Mannes aufler Zweifel steht, wohl aber das Wollen,
zieht sie mit Hilfe der APHRODITE, die sie hoflich gebeten hat, alle Regi-
ster, zuséatzlich noch den Liebesgiirtel der Gottin in Anspruch nehmend;
da waren Duft von Ol, der Himmel und Erde erfiillte, kunstvoll gekdmmte
Haare, Zopfe, ein gottliches Gewand mit viel Bildwerk, Ohrringe, Giirtel,
Kopftuch weifl wie die Sonne, Sandalen unter den glinzenden Fiiflen [170
ff.].

Sodann wendet sie sich an den Gott des Schlafes und bittet ihn — Geschenke
versprechend -, des ZEUS Augen in Schlaf zu versetzen. Und es gelang ihr

der sexuelle Exzess wie beim ersten Mal [295], und es trat bei ZEUS ,,sofort “
[237] danach der freundliche Schlaf ein.

Bisher sahen wir, dass die Gotter von den Menschen dreierlei unterscheidet:

- Sie sind unsterblich;

- ihr Anblick, wenn sie sich mit ihrem Wesen, d.h. unmittelbar und
leibhaftig zeigen, ist todlich;

- sie schlafen nicht, jedenfalls nicht so wie alles, was lebt und sich be-
wegt.

Aber hier bei HOMER schlift der oberste Gott, allerdings bezwungen durch
HERA, seine Frau, und den Gott des Schlafes [353]. Das ist allerdings nicht
der kreatiirliche Schlaf, den alle sterblichen Lebewesen zu ihrer Erholung
schlafen, sondern ein Schlaf als Waffe anstelle anderer Kriegswaffen, sozu-
sagen ein instrumenteller Schlaf. Und als solcher ist er ein ungewohnliches
Mittel der Einwirkung.

Da ergibt sich die Frage, ob in einer so auflergewchnlichen Situation die
Darstellung des Schlafes sonst sich findet und in anderen Quellen fiir den
Dichter prafiguriert ist. Wiederum ist die Literatur des Alten Orients Vor-
bild und Quelle, z. B. der akkadische Enuma-Elisch-Mythos [TUAT III, S.
571, Vs. 60 — 69]:

»EA, der alles weif} ... schldferte APSU ein ... und MUMMU, der Ratgeber, zog
ab seine Krone ... band (gemeint ist ,fesselte“ — der Verfasser) den APSU
und totete ihn. “

HOMER gestaltete dieses oder ein solches Motiv, wie wir eben sahen, kreativ
weiter; denn, wie ein Achaier glaubt, kann man den obersten Gott, ZEUS,
nicht toten.

Daher wurde er wieder wach, wie uns der Dichter erzahlt, und lasst POSEI-
DON befehlen, den Kampf und die Bevorzugung der Troer einzustellen.

94



XI Die Komposition der Ilias — Nebenstrange der Handlung

Aus welcher Machtstruktur heraus kann denn aber nun ZEUS dem PO-
SEIDON Befehle erteilen? POSEIDON ist schliellich nicht irgendein Gott,
sondern einer von drei ganz méchtigen Gottern, S6hnen des KRONOS und
der RHEIA, denen drei kosmische Regionen zugewiesen sind, dem ZEUS der
Himmel, dem POSEIDON die Erde und das Meer, dem HADES das Unte-
re, Neblich-Dunkle. Jeder hat seinen Bereich, ein kosmisches Segment als
Herrschaftsbereich, und da kann man nicht so ohne Weiteres eingreifen.

HoOMER greift dabei auf ein Machtparadigma zurtick, das sich wiederum
in Texten des Alten Orients findet; hier konnte man beispielshalber den
Atramchasis-Mythos nennen. Dort ist am Anfang die Rede von sieben Gott-
heiten, die fiir ihren Machtbereich das Los gezogen haben:

»Sie fassten die (Los-)Flasche ... warfen das Los, (und nun) teilten die
Gotter. ANU stieg auf in den Himmel ...« [TUAT III, S. 618, Vs. 11].

So war denn der Kosmos in Regionen aufgeteilt, und diese waren gottlichen
Herrschern zugewiesen, die im Laufe der Entwicklung getotet oder ihrer
Macht beraubt durch andere ersetzt wurden.

Es gibt also bei HOMER eine Menge paradigmatischer, konkret — inhaltlicher
und Strukturen betreffender Gemeinsamkeiten mit den genannten altorien-
talischen Epen. Diese sind sehr viel dlter als die Ilias und Odyssee. Alle
altorientalischen Texte weisen in das zweite Jahrtausend v. Chr., das 3200
Verse umfassende und auf 11 Tafeln iiberlieferte GILGAMESCH-Epos hat
als Redaktor einen um 1200 v. Chr. lebenden Dichter namens SIN-LEQUE-
UNNINI, das Schopfungslied Enuma-Elisch, das auf sieben Tafeln des ersten
Jahrtausends (zwischen dem 9. Und 2. Jahrhundert v. Chr.) iiberliefert ist,
entstand wohl schon zwischen 1800 und 1600 v. Chr.; schliellich ist das
vom Sintfluthelden ATRAMCHASIS handelnde Epos fiir das 2. Jahrtausend
v. Chr. anzusetzen.

Nach diesem kurzen Fzkurs geht es zuriick zum Text des HOMER. Wie er
uns erzahlt, wird ZEUS wieder wach und greift zornig fiir die Troer in das
Kriegsgeschehen ein. In dieser fiir die Achaier aussichtslosen Lage setzt sich
PATROKLOS, der Geliebte des ACHILLEUS, fiir die Achaier ein. ACHILLEUS
erlaubt es dem PATROKLOS, seine eigene Riistung anzulegen und den Kampf
aufzunehmen, so dass man glaubte, ACHILLEUS kdmpfe wieder.

PATROKLOS vertreibt zwar die Troer, doch findet er durch HEKTOR, den
Anfiihrer der Troer, den Tod.

Die Ristung des ACHILLEUS wird Eigentum des Siegers. Uber den Tod
seines Freundes tief getroffen, fleht ACHILLEUS seine Mutter THETIS an,

95



C Entfaltung

ihm eine neue Riistung zu beschaffen. Im damaligen Verstindnis wird er
nun ein tragischer Held: Denn in dem Mafle, wie er drangt, den Tod seines
Freundes PATROKLOS zu richen, wird er selber Kind des Todes; es heifit
da [XIX 94 ff.]:

,Den aber sprach an die THETIS, Trénen vergieflend: Bald wirst du sterben,
mein Kind, so wie du <jetzt> sprichst; denn gleich nach HEKTOR ist dir der
Tod beschieden. «

Doch die Mutter erfiillt die Bitte des Sohnes und lasst von HEPHAISTOS
eine Ristung schmieden — insbesondere einen kunstvoll gestalteten Schild.

Damit endet der 18. Gesang und der dritte Kampftag.

Der vierte Kampftag beginnt damit, dass ACHILLEUS seine neuen Waffen
erhélt und des Zornes entsagt. Jetzt gilt seine ganze Aufmerksamkeit, besser
gesagt Wut, dem HEKTOR. Es folgen eine Reihe von Einzelaktionen (sogar
Gotter kdimpfen gegeneinander), bis schliellich ZEUS die Lebenslose des
ACHILLEUS und des HEKTOR wagt. Zur Neige geht das des HEKTOR.

Es gibt also eine Gottheit, der sich auch der oberste Gott beugen muss.
Und so muss HEKTOR gegen den Willen des ZEUS fallen, d. h. er wird
von ACHILLEUS getotet und geschéndet. In seiner Maflosigkeit schlachtet
der achéische Metzger zudem 12 junge Troer und schandet die Leiche des
HEKTOR vor aller Augen immer wieder.

Zwischendurch wird die Leiche des PATROKLOS verbrannt, und es folgen
Wettkampfe fiir den Toten, Wagenrennen, Boxen, Ringen, Laufen, Speer-
werfen, Diskus.

Der letzte Gesang [XXIV] der Ilias endet damit, dass entgegen der ur-
spriinglichen Absicht (die Leiche HEKTORs von Hunden fressen zu lassen)
ACHILLEUS die Leiche dem bittenden Vater PRIAMOS aushandigt und dass
dieser schliefllich nach der Totenklage bestattet wird.

Das Groflepos gliedert sich also in 5 Teile und umfasst insgesamt 15.693
Verse.

Aber das Ende des ACHILLEUS durch den Pfeilschuss des Heckenschiitzen
PARIS, gelenkt von APOLLON, erzahlt HOMER nicht mehr.

96



XII Szenen aus der Ilias

XII Szenen aus der Ilias

a) Die Bittgesandtschaft oder des ACHILLEUS Zorn und
Verblendung

[IX 165 ff.]

Die Szene, die jetzt herausgegriffen werden soll, ist eine Schliisselszene,
in der Kameraden versuchen, den durch AGAMEMNON schwer gekrankten
und beleidigten ACHILLEUS umzustimmen und wieder fiir sein Eingreifen
in das Gefecht zu gewinnen. Auf Vorschlag des greisen NESTOR wird eine
Delegation gebildet; diese soll mit ACHILLEUS Verbindung aufnehmen, sie
soll ihm die Entschuldigung des AGAMEMNON iiberbringen und ihn dazu
bewegen, sich wieder am Kampf zu beteiligen. Fiihrer dieser Delegation soll
der greise PHOINIX sein, der Lehrer des ACHILLEUS. Dazu gehoren noch der
grofie [IX 169] AIAS, ein starker Macher und Kémpfer, und ODYSSEUS, der
wortgewaltige, kluge Diplomat und auch williger Befehlsempfanger. Dazu
werden noch zwei Adjutanten genannt.

Als die Gruppe angekommen ist, wird sie freundlich und lippig bewirtet.
Dann ergreift schnell ODYSSEUS das Wort und beginnt mit einem offiziellen
Gruf3. Er stellt sodann die Gefechtslage dar — eine Katastrophe stehe bevor,
wenn ACHILLEUS nicht unverziiglich eingreife und zuvor des gewiss nagen-
den Zornes entsage. Er mochte dem ACHILLEUS die Entscheidung erleich-
tern und tiberbringt neben der Entschuldigung des Oberkommandierenden
dessen Kompensationsangebote:

Gold, Pferde, Frauen, auch die geraubte Geliebte — unangetastet — reiche
Beute nach Troias Fall, sogar eine von den eigenen Tdéchtern (ELEKTRA
oder CHRYSOTHEMIS) wird als Ehefrau angeboten, sieben Stadte auf der
Peloponnes mitsamt den Menschen, Tieren und Liegenschaften. Und vor
allem Fhre durch diese Menschen und nach dem Siege Ehre in den Augen
aller Helenen.

Doch ACHILLEUS vergleicht all das, was schon gesagt worden ist und gesagt
werden wird, mit dem hilflosen Gejammer von Jungtieren [311]. Er halt
das Gerede fiir wirdelos, weil es um eines wiirdelosen und betrigerischen
Oberkommandierenden willen und fiir diesen geschieht.

Die Bitte, die der diplomatische ODYSSEUS vortragt, und die vielfiltigen
Angebote der Wiedergutmachung werden rundweg abgelehnt; stattdessen

97



C Entfaltung

kiindigt ACHILLEUS fiir die Zeit der Morgenrote des kommenden Tages den
Abzug an und fordert die anderen Griechen auf, das Gleiche zu tun.

Den PHOINIX aber, seinen Lehrer, - bisher hat er ihn weder eines Blickes
noch eines Wortes gewiirdigt — 1adt er ein, bei ihm die Nacht zu verbringen,
die gottliche MORGENROTE zu erwarten und mit ithm das Kriegsgebiet zu
verlassen und heimzufahren.

Es folgt das Schweigen aller — sie sind tief betroffen, denn es ist alles gesagt —
zwei Positionen, und nicht die geringste Annéherung ist zu spiiren, es wagt
auch niemand mehr etwas auf die Worte des ACHILLEUS zu erwidern, denn
er hatte das Wort und die Rede — den Mythos — gefithrt wie eine Waffe,
scharf, kompromisslos, vernichtend. Die Waffe war wie der Befehl dessen,
der in der Hierarchie ganz oben steht; da miissen alle anderen schweigen.

Nur PHOINIX, sein alter Lehrer, durfte noch das Wort ergreifen, selbst voller
Furcht wegen der Kriegslage und auch in Furcht und Sorge um ACHILLEUS,
seinen Schiiler und Schiitzling; denn noch immer betrachtet er diesen als
ihm anvertraut.

PELEUS, der Vater, hatte ihm den Sohn ACHILLEUS an das Herz gelegt.

Wir spiiren die auflerordentliche, anriihrende Niahe des Lehrers zu seinem
Schiiler, ,,philon tékos* = ,liebes Kind“ [444] sagt er zu diesem. Und nur
aus dieser Nahe heraus darf er einen ersten M3ythos ausbreiten, den seiner
eigenen Geschichte und Lebenserfahrung:

Es ist die Erfahrung mit dem Ausbruch eigener Gefiihle und ihren Folgen.
Wir horen nun den Mythos, der eine menschliche Fundamentalsituation in
die Gestalt einer erzieherisch vorbildlichen personlichen Lebensgeschichte
bringt:

Im Streit mit seinem Vater und aus maflloser Wut auf diesen hat er, PHOI-
NIX, vor langen Jahren seine Heimat verlassen. Die flehentlichen Bitten
seiner Freunde und Verwandten schlug er in den Wind. Er ging wie von
Sinnen — doch er hatte das unglaubliche Gliick, dem Vater des ACHILLEUS,
dem PELEUS, zu begegnen. Dieser gab ihm Reichtum und vertraute ihm
zur Erziehung den ACHILLEUS an:

,und ich habe dich zu deiner jetzigen Bedeutung gebracht, Gottern dhnli-
cher ACHILLEUS* [485].

Aus der Néhe des Lehrers, Erziehers und , Vaters“ darf er ihm den Kopf
waschen — nicht im Sinne von Vorwiirfen, sondern im Sinne von Belehrun-
gen durch einen personalen, personengebundenen Mythos, den ACHILLEUS

98



XII Szenen aus der Ilias

— sein ,Kind“ und Schiiler — gewiss schon kennt. Und er darf ihn auffor-
dern, sich zusammenzureiffen, so wie selbst Gotter es tun, und nicht aus
Unnachgiebigkeit Schuld auf sich zu laden:

Selbst Gotter geben den Bitten nach, ja — die Bitten selbst sind Tochter
des ZEUS und insofern Gottinnen, die man zu achten hat.

Das mythische Paradigma zeigte uns bisher gottliche Personen, die in einer
Hierarchie leben und selbst Macht ausiiben kénnen. Dem liegt zu Grunde,
dass die Welt aufgeteilt ist und dass iiber deren Segmente Gétterpersonen
walten.

Als lebender und opfernder Mensch kann ich mich an diejenigen Gotter und
Gottinnen wenden, die fiir den von mir gemeinten Weltabschnitt zustdndig
sind — sei es fir das Meer, den Wind, das Wetter, die Ernte oder den
Himmel.

Hier aber werden neben Weltabschnitten auch noch Bereiche benannt, die
der menschlichen Kommunikation zuzuordnen sind:

Streit, Liebe, Hass oder Bitten.

Diese Gegebenheiten, die in den Bereich zwischenmenschlicher Beziehun-
gen gehoren, werden in géttliche Personen gewandelt. Eine Bitte wird zur
Gottin erhoht und Tochter des ZEUS. Jetzt miisste man eigentlich das Wort
mit groflen Buchstaben schreiben: BITTE. Kommunikative Werte werden
hypostasiert, werden zu Fleisch und Personen.

Dem personalen, innige Gefiihle ausdriickenden ersten Mythos folgt ein
zweiter ausweitender Mythos von der Uberwindung der Unnachgiebigkeit;
jeder Achaier kennt ihn eigentlich:

Es ist die Geschichte von MELEAGROS, einem Helden der Vorzeit:

Auf einer Jagd totete dieser einst einen wilden Eber und auflerdem (wohl
unabsichtlich) den Bruder seiner Mutter, also seinen Onkel, als um das Fell
des Untieres Streit ausgebrochen war. Doch seine Mutter verfluchte ihn ob
dieses Totschlages, und das brachte ihn so in Wut, dass er — unpolitisch wie
ACHILLEUS — glaubte, sich aus dem Tagesgeschehen schmollend zuriickzie-
hen und den Kampf um das Fell des Ebers den anderen Gruppen iiberlassen
zu konnen (und auch zu diirfen).

Doch die Atoler (das Volk, zu dem MELEAGROS gehérte) drohten in ihrer
Festung Kalydon zu unterliegen, und da sandten sie Boten zu MELEAGROS,
der bei seiner Gattin ruhte, ungeriihrt zunachst von dem Gefechtslarm und

99



C Entfaltung

von den Bitten der Verwandten, Freunde und Bekannten und von den ver-
sprochenen Geschenken unbeeindruckt.

Erst dem Menschen, der ihm am néchsten stand, seiner Frau also, gelang
es, seinen Zorn und seinen Gram zu wenden:

So griff er sogar ohne Belohnung in den Kampf ein und ,wehrte so den
Ungliickstag fiir die Atoler ab* [597].

Aber der Lehrer PHOINIX hat so seine Zweifel, ob er mit diesem Mythos
seinen Schiiler wirklich getroffen hat; denn er spricht [600] schon nicht mehr
von sich selbst, sondern vom Daimon, der hier offensichtlich bei ACHILLEUS
seinen Einfluss austiibt.

Gleichwohl:

Der Lehrer ermutigt sich selbst noch einmal, als er auf die Ehre hinweist, die
dem ACHILLEUS genommen und deren dieser im Falle sofortigen Eingreifens
wieder teilhaftig werden wird.

Aber der weist kompromisslos auch den Vortrag seines Lehrers zuriick, fast
so, als hétte dieser iiberhaupt nicht gesprochen. Nicht nur, dass er sich von
seinem Lehrer das Gejammer fiir AGAMEMNON verbittet, er verlangt von
seinem Lehrer sogar Gemeinschaft im Hass.

Und im Ubrigen empfiehlt er dem alten Herrn, ins Bett zu gehen, damit
schon angesichts der gottlichen MORGENROTE Rat gehalten werden kann.

Als letzter der Delegierten spricht der grofie ATAS, kurz und bilindig wie ein
Soldat. Zunéchst redet er ACHILLEUS iiberhaupt nicht an, als wére der gar
nicht da.

Er spricht zu ODYSSEUS, bedauernd, dass ACHILLEUS um eines Médchen
willen seine Kameraden zu opfern bereit ist, wo doch frither manch einer
selbst vor dem Mord an einem Bruder oder Sohn Kompensationsgaben (Bu-
Be) angenommen und damit Vergeben ausgedriickt hat [IX 632 ff.; WOHRLE
1999, S. 13 ff.].

Doch dann plétzlich ein letzter Appell an ACHILLEUS.
Aber der bleibt ungehért.

ACHILLEUS steigert sich nun so in seiner Wut, dass er nicht mehr wie vor-
gesehen am Morgen aufbrechen will.

Nur, um zuzuschauen, wie die Schiffe des AGAMEMNON brennen, wie der
Krieg dem Oberkommandierenden verloren geht und seine Ménner fallen,

100



XII Szenen aus der Ilias

mochte er iiber den Morgen hinaus bleiben. Er ist dabei naiv genug anzu-
nehmen, dass die Troer aus Respekt vor seinen Schiffen dann Halt machen.

PHOINIX aber, der Lehrer, ist gescheitert!

Er schweigt, lasst sich das Nachtlager richten und harrt der géttlichen MOR-
GENROTE.

Die Nachricht von der Unnachgiebigkeit des ACHILLEUS ruft im Lager des
AGAMEMNON blankes Entsetzen hervor. So weit die Situation um die Bitt-
gesandtschaft.

Exkurs 1: Wesen und Funktion des Mythos (Teil 1)

Die Szene aus dem 9. Gesang gibt viel zum Nachdenken: Es geht um das
Wesen und die Funktion des Mythos.

Der Mythos, wie er im Epos dargestellt ist, soll uns einiges lehren:

1. Zum einen stellen die Mythen in der Gesamtkomposition der Szene
eine zentrale Aussage dar. Diese besagt, dass die Mythen mit dem
Anspruch auf Verbindlichkeit formuliert sind. Wir lernen im mythi-
schen Paradigma den Menschen als jemanden kennen, der scheitern
kann,

- an sich selbst (wie ACHILLEUS), weil eine andere Macht, ein
daimon, in ihm wirkt

und

- an einem anderen, wie jetzt PHOINIX an seinem Schiiler geschei-
tert ist.

Der Mensch ist also eine tragische Person.

2. Das mythische Paradigma geht von zwei Schichten aus, einer inneren
und einer #uBeren Schicht. Das Aufere des Mythos hat kriegerische
Ereignisse einer damals schon grauen Vorzeit zum Inhalt. Da diese
Ereignisse in eine Zeit zuriickreichen, die die Buchstabenschrift noch
nicht kannte, sind sie zwangslaufig bereits in ihrer Tatséchlichkeit
verblasst und in dem Mafle, wie sie verblassten, wurden sie durch den
Mythos erganzt und verkldrt.

Verkldiren ist diejenige Stufe des Denkens, die einem durch Zeitlaufe
unklar oder ungenau gewordenen, inzwischen des Zusammenhanges

101



C Entfaltung

entbehrenden isolierten Ereignis Bilder, bildhafte Kontexte oder Ge-
schichten (mythoi) zuweist.

Mythos lebt von diesen Attribuierungen und die notwendige Voraus-
setzung fiir die Entstehung des historischen Mythos ist die fehlende
Schriftlichkeit.

Im Mythos stecken das zugewiesene Wort und das Bild. Er ist ein
Erbgut, das die Indoeuropder, Ahnherren der Achaier und spéteren
Griechen, schon sehr friih bei der Besiedlung Griechenlands mit sich
fiihrten.

Das Innere des Mythos sind die von HOMER mitgeteilten Gegeben-
heiten innerhalb eines Menschen (in der Form von Gefiihlen) und
innerhalb einer Gruppe von Menschen (in der Gestalt von Auseinan-
dersetzungen in der Ehe, in der Nachbarschaft, im Umgang mitein-
ander bei Geselligkeiten, Riten um Leben und Tod). Dasselbe gilt fiir
die Gotter allein und fiir Menschen und Goétter zusammen.

Das Innere des Mythos hat nun seinerseits zwei Schichten. Beide Schichten
aber sollen, giiltig wie sie sind, den Prozess der Erziehung begleiten;

die erste Schicht, die prasentische, zeigt die Person des Lehrers:

Lehrer PHOINIX fiihrt zuerst sein eigenes Leben vor. Erziehung steht und
fallt bis heute mit vorbildlichen Lehrern, nicht vom kriminellen Schlage ei-
nes GEROLD BECKER, des ehemaligen Leiters der sog. Eliteschule im Oden-
wald und zugleich eines heuchlerischen Kinderschénders und seines blinden
Hofnarren HARTMUT VON HENTIG, Erziehungswissenschaftlers seines Zei-
chens, der nicht sah, was er eigentlich hitte sehen und verwerfen miissen.

Die zweite Schicht entstammt grauer Vorzeit und soll nicht eine an eine
Person gebundene, bis in die Gegenwart reichende Giiltigkeit beschreiben,
sondern eine Giiltigkeit, die jenseits von Person und Zeit liegt. , Es sind
noch Lieder zu singen jenseits der Menschen*, sagte PAUL CELAN dazu in
dem Gedicht ,,Fadensonnen®.

Bemerkenswert ist Folgendes:

Da ist ein starker Mann, ACHILLEUS, der dem Krieg die Wende geben
kann, seine Redebeitrdge sind (abgesehen von der Selbstandigkeit) von ho-
her gedanklicher und sprachlicher Qualitdt — wir wiirden heute sagen: seine
Handlungskompetenz und kommunikative Kompetenz sind im Hochstmaf
entfaltet.

102



XII Szenen aus der Ilias

Gleichwohl ist der Lehrer (bzw. fiihlt sich der Lehrer) nach wie vor an seinen
vom leiblichen Vater des ACHILLEUS erteilten Auftrag gebunden, und der
lautete [443]:

ACHILLEUS soll vom Lehrer PHOINIX dahin erzogen werden, dass er die
Rede mit Verstand fithren (mython rhetera) und das fiir richtig Erkannte
in Handlung (prekteéra érgon) umsetzen kann, ein Meister des Wortes und
der Tat zugleich.

»,mythos“ bedeutet hier auf einer nicht ganz so hohen Ebene so viel wie
arqgumentativer Vortrag oder verbindliche Rede, die andere iberzeugt; wir
wiirden heute von einer politischen Rede sprechen.

Freilich ist mit diesem Erziehungsziel ,,guter politischer Redner “ noch nicht
die intensive Verbindlichkeit des Mythos tiberhaupt verbunden, den der
Lehrer selbst vortragt, um den Schiiler umzustimmen.

Die Verbindlichkeit dieses Mythos ergibt sich aus der personalen Dominanz
des Lehrers und letztere wiederum aus der Anbindung des vorgetragenen
Mythos an die gotterfiillte, graue Vorzeit.

In diesem Sinne reprasentiert der Mythos Schichten der menschlichen
Personlichkeit, die mit der Menschwerdung tiberhaupt zusammenhéangen.

Im Mythos liegt archetypisch dasjenige, wodurch Naturwesen zu Menschen
werden, geworden sind und sein werden:

Mythos als Ganzes steht fiir die Menschheit im Individuum auflerhalb der
Dimensionen Ort und Zeit und erklart uns Mensch, Welt und Gott.

Fines ist gewiss:

Obwohl der Lehrer die diplomatische und somit auch seine Mission als von
Anfang an gescheitert ansehen muss, ist er auf seine alten Tage noch einmal
gezwungen, mit dem Worte des Erziehers wirksam zu werden:

Eine Gemeinschaft des Schicksals vereint Erzieher und Zogling. Was einst
der Erzieher gab, wird nun zuriickerwartet:

Schutz.

Die Rede ist nicht vom Schutz allgemein, sondern vom Schutz, den der
starke ACHILLEUS jetzt seinem Lehrer schuldet. Doch dariiber hinaus weist
PHOINIX auf eine tiefere Dimension hin, wenn er betont, dass er ohne ACHIL-
LEUS nicht leben wolle, selbst wenn er mit Hilfe Gottes sich selbst vor den
Feinden schiitzen konnte:

103



C Entfaltung

Es ist die Dimension des pddagogischen EROS, oder aber auch die Dimension
der Liebe.

Wenn man den im mythischen Paradigma liegenden Dualismus auf das
Menschenbild wendet, dann lasst sich sagen:

Das Menschenbild des mythischen Paradigmas besteht

- zum einen aus der offiziellen Schicht, die den Menschen als in ei-
nem Geflecht von Rollen lebend umfasst z.B. in den Rollen Leh-
rer/Schiiler, Mensch/Gott,

- zum anderen aus der Tiefendimension, die durch gewachsene Gefiihle
umschrieben werden kann. Wahrend die offizielle Schicht berechenbar
ist und u. a. dem Bereich der offiziellen Gotter wie ZEUS u. a. zuzu-
weisen ist, umfasst die Tiefenschicht das unberechenbare Reich des
Irrationalen; HOMER spricht vom Daimon, der bei ACHILLEUS, aber
auch — so miisste man erganzen — in PHOINIX wirkt.

Bei ACHILLEUS wirkt der Daimon als einer, der durch den Hass blind macht
flir die Aufgaben, die ein Menschenfiihrer eigentlich hat.

PHOINIX ist durch seine Liebe blind, weil er seine Rolle als Lehrer und
Erzieher in naiver Weise mit den politisch-militarischen Zwéngen seiner
Gegenwart verwechselt. In hochster Verzweiflung sieht er all das gefahrdet,
was er an Liebe, Zuwendung und Wissen seinem Zogling gegeben hat. Diese
Not drangt den Lehrer, zum Mythos und damit zur Verbindlichkeit des
Wortes zu greifen.

Der Mythos beriihrt als Beleuchtung der Welt zwei groffe Komplexe:

- Zum einen erlautert er die zwischenmenschliche Beziehung, da je-
mand schuldig wird:

Denn unser Leben — das ist die anthropologische Grundsituation des
mythischen Paradigmas — besteht aus Schuld und aus Befreiung von
Schuld durch BuBle und aus Lduterung (katharsis). Das ist bis heute
aristotelisches Grundschema der Tragodie.

- Zum anderen erlautert der Mythos durch Bilder und personengebun-
dene Zuweisungen oder Attribuierungen unsere duflere Welt als Viel-
falt und Finheit. Erlauterung der Vielheit bedeutet, dass ich dieser
Vielheit Sinn gebe mit Hilfe von Personen, in denen Sachen gebiindelt
sind, wie z.B. in HEPHAISTOS die Gewalt des Feuers, in POSEIDON die
Macht des Wassers gebiindelt werden, und zugleich wird die Einheit
der Welt hervorgehoben.

104



XII Szenen aus der Ilias

Sinn der Vielheit ist ihre Einheit. Wir sprechen heute von der Vernetzung
des Vielen zu einem Ganzen.

Hier wird aber auch schon ein Stiick innerer Entwicklung des Mythos deut-
lich.

Zuerst erkannte man die Gewalten und Mdachte der Welt und fiithlte sich
diesen hilflos ausgeliefert.

Sodann gewannen diese Gewalten (das Feuer und das Wasser) Form in der
Gestalt von Personen, an die ich mich betend und opfernd wenden kann.

Schliellich entwickelt HOMER aus dem mythischen Paradigma heraus ein
System, in dem er die verschiedenen Segmente des Kosmos personalisiert
und ansprechbar macht — das mogen Regionen wie Himmel und Meer sein,
Normen zwischenmenschlicher Beziehungen und diese selbst wie Schuld,
Liebe, Hass und abstrakte Bereiche wie Gerechtigkeit oder die Bitte [PLE-
GER 1991, S. 17].

ARISTOTELES postuliert in seiner Nikomachischen Ethik als fiir die Erzie-
hung tragend zwei Dimensionen, die der Gewéhnung und die der Belehrung
[1179b 4 ff.; vgl. Frede 2020, II S. 978 ff.].

Hier erleben wir die Belehrung, fast eine verzweifelte religiose Unterweisung
[496 — 526].
Zunachst aber horen wir den Appell des Lehrers: ,,Reifl dich zusammen!

Du hast diese Unerbittlichkeit nicht nétig; sie ist deiner unwiirdig!“ [496 —
497].

Im Glauben an die gottliche Ordnung des Seins weist er durch die beiden
Mythoi auf diese Ordnung hin. Er geht noch weiter und belehrt:

Selbst Gotter lassen sich umstimmen, wenn sie mit Reue gebeten werden.
Und er legt aus:

Die BITTE ist eine Gottheit, die jeder — also auch ACHILLEUS — achten
muss. Das Ergebnis der Interpretation eines religiosen Sachverhalts im
MELEAGROS-Mythos wird zur erzieherischen Norm erhoben und tragt in-
soweit noch hohere Verbindlichkeit als der Mythos von der Lebensgeschich-
te des Lehrers. Appell und Interpretation auf den Menschen hin diirfen
aber nicht alles sein. Sie sind nur unter einer Voraussetzung zuldssig, wenn
Einfiihlungsvermogen dazu kommt.

In der neuzeitlichen Erziehungspsychologie z.B. von Reinhardt und Anne-
Marie TAUSCH ist [1970, S.178 ff.] die Rede vom ,, einfiihlenden ... Verstehen
als forderliche Dimension erzieherischen Handelns“. Im Unterschied etwa zu

105



C Entfaltung

dem aalglatten ODYSSEUS, dem Diplomaten und willigen Befehlsempfanger,
und auch zu dem geistig schlichten ,,groflen“ ATAS bringt der Lehrer dieses
Einfiihlungsvermogen auf [523]:

,Nicht tadelnswert ist deine Wut!“
Oder mit unseren Worten:
»1ch kann dich schon verstehen “.

Doch nun der Héhepunkt im Seelendrama, im Ringen des Lehrers um seinen
Schiiler:

Das Leben des Lehrers und der Appell mogen Verbindlichkeit beanspru-
chen, konnen aber nicht die Verbindlichkeit schlechthin sein.

Verbindlichkeit schlechthin kann nur der das gegenwértige Einzelschicksal
iibersteigende Mythos beanspruchen, eben der Mythos von MELEAGROS
und seine Deutung. Wir entnehmen daraus:

Zornige Gotter schaden den Menschen, aber zornige Menschen schaden sich
selbst. Sie brechen aus einem lebendigen Kommunikationszusammenhang
aus und lassen es zu ihrem eigenen und anderer Nachteil zu, dass ihre
Gefiihle sich aus ruhiger Besinnung 16sen. Menschenzorn fiithrt zu Unein-
sichtigkeit und Unbelehrbarkeit und damit in die Nacht der Not.

Wir modernen Menschen haben viele Worter fiir denselben Sachverhalt:
,, Uneinsichtigkeit“, | Unbelehrbarkeit®, ,,Schaden®, , Unheil“, , Ungliick*.
Der Grieche sagt kiirzer und umfassender:

date, ein Wort, das neben der Verblendung im Zorn auch noch den aus der
Verblendung des Herzens entstehenden Schaden meint.

Der MELEAGROS-Mythos mit seiner gemeinten Verbindlichkeit stellt zwi-
schenmenschliches Geschehen, wie es hunderttausendfach vorkommt, in
einen theologischen Rahmen und bedeutet insofern ein Stiick verbindlicher
Auslegung einer elementaren zwischenmenschlichen Situation.

Wir diirfen aber vom Denkstil des mythischen Paradigmas die abstrakte
und theoretische Erorterung einer Fundamentalsituation nicht erwarten.
Die Erklarung und Auslegung z. B. einer die Existenz ergreifenden Grenz-
situation geschieht so, dass dieser Grenzsituation ein bildhaltiger Mythos
zugewiesen wird. Ein solcher Mythos selbst steht aus der Sicht dessen, der
ihn einem anderen zuspricht, nicht mehr zur Diskussion. Er darf aus dem
paradigmatischen Zeitgeist heraus Gultigkeit auf Dauer und Verbindlich-
keit beanspruchen. Man kann ihn allenfalls zuriickweisen, wie ACHILLEUS
es macht. Zur Diskussion steht er nicht mehr.

106



XII Szenen aus der Ilias

ACHILLEUS also ist blind geworden; diejenige Personlichkeitsschicht, die
dem Offiziellen einer Kultur (Religion, erzieherische Normen) zugeordnet
ist, wird von der anderen Schicht des Ddmonischen iiberlagert. HOMER
ldsst PHOINIX vom Daimon [600] sprechen.

Gleichwohl ein letzter Appell. Er ist nicht nur ohne die gewiinschte Wir-
kung, er bewirkt das Gegenteil. Der Lehrer kann jetzt nur noch eines tun,
was er besser gleich getan hatte:

Er héatte schweigen sollen, wie sein Schiiler empfahl, schweigen, sich das
Nachtlager richten lassen und auf die gottliche MORGENROTE warten sollen.

Wir bleiben beim mythischen Paradigma und weisen auf eine Besonderheit
hin:
Es ist das Verhaltnis zur Zeit:

Ohne jeden Bruch geleitet PHOINIX von sich jetzt zu sich damals und von
dort noch weiter zuriick, besser: er springt.

Je entfernter das bildgefiillte Ereignis der Vergangenheit liegt, desto mehr
pragt es die Gegenwart, desto gegenwértiger wird es. Es besteht also das
Verhiltnis direkter Proportionalitdt. Gegenwart ist fiir dieses Paradigma
hochst wirksame Vergangenheit. MELEAGROS steht insofern nicht als reines
Bild aus der Vergangenheit, sondern erfiillt mit seinem Fleisch die Gegen-
wart.

Der Marburger Rudolf OTTO prégte in seinem Buche ,, Das Heilige“ [1917]
den Begriff des Numinosen. Das Wort ist abgeleitet vom lateinischen numen
(= Wille/Wink des Géttlichen) und meint das ganz Andere, das schauer-
volle (tremendum), anziehende (fascinosum) Gottliche, das als das Heilige
hinter allem, was ist, steht.

Im mythischen Paradigma gewinnt dieses Numinose Namen und bilderrei-
che Form. Namen und Bilder sind Zeichen (numina); sie weisen auf etwas
hin von Zeitdimension zu Zeitdimension, und sie lenken den Sinn dessen,
der anbetet.

Namen und Bilder stehen aber zugleich auch flir die Finheit dessen, was
war, ist und sein wird, sie stehen fiir die Finheit der Zeit; denn sie wei-
sen auch vor, nicht nur zuriick. Und so legt das mythische Paradigma den
Grund fiir die Erkenntnis, dass das Sein nur in der FEinheit der Zeit exi-
stiert. Sofern es alle Zeiten zugleich umfasst, steht es aber jenseits einzelner
Zeitdimensionen und jenseits jeglichen Werdens.

Sein ,,wird “ nicht, sondern ,ist“.

107



C Entfaltung

Wir stehen hier schon an der Wiege der philosophischen Ontologie der
frithen Griechen.

Mit der Einheit oder auch Gleichzeitigkeit der Zeitdimensionen fassen wir
Gott als den, der standig gegenwdrtig ist. Das Zeitfreie ist das standig Ge-
genwdrtige und als solches schwer zu verstehen.

So sehen wir es z. B. an dem Gedicht von Friedrich HOLDERLIN ,, Patmos*;
dieses zeigt zugleich die Nachwirkung des mythischen Paradigmas in der
neuzeitlichen Dichtung:

»Nah ist

und schwer zu fassen der Gott...

Still ist sein Zeichen

am donnernden Himmel“. (Hervorhebungen durch den Verfasser)

Aus der Einheit der Zeitdimensionen im philomythischen Paradigma leuch-
tet noch eine weitere Einheit hervor, die der Lage, d. h. von Ndhe und
Distanz.

Bei ACHILL zeigt sich das so:

Ein Mensch ist getroffen, verliert jegliche Nihe zu anderen und seine Oh-
ren versagen den Dienst; er bringt damit sich selbst und anderen Menschen
Elend ohne Mafl und schliefllich den Untergang. ACHILL ist also der Ver-
blendete, der die Einheit von Nahe und Distanz aufgebrochen hat, und
HOMER zeigt an seinem Beispiel die Folge des Bruches:

Der néhelose Mensch kann am Geschehen nicht mehr teilnehmen; er ist
distanziert — unteilnehmend. Er kann auch an dem genannten heiligen Ge-
schehen nicht mehr teilnehmen. Durch seine Distanz ist er ausgeschlossen.

Er hat Augen zu sehen und sieht nicht; er hat Ohren zu horen und hort
nicht.

Dieser Gedanke wirkt durch die Jahrtausende iiber das Neue Testament
wiederum bis zu HOLDERLIN. In seinem Gedicht ,, Titanen* sagt er:

,, Gottliches trifft Unteilnehmende nicht.“

Der Unteilnehmende kann aber auch Vertreter eines ganz anderen Paradig-
mas sein, des logischen und kritisch-rationalen der neuzeitlichen Wissen-
schaft. Dieses ist gekennzeichnet durch den Zerfall der Einheit von Néhe
und Distanz:

Vertreter dieses Paradigmas haben per se die Ndhe nie gehabt und kénnen
eine solche nicht zugeben:

108



XII Szenen aus der Ilias

Kiihl und distanziert miissen sie, in Wirklichkeitssegmenten denkend, der
Wissenschaft folgen und meinen, es gebe nur ihren Weg durch Dasein und
Zeit. Dabei kann das Dasein durch diese Auffassung seiner Fiille beraubt
oder gar zerstort werden, ob dieses nun Namen hat wie Hiroshima oder
namenlos und unbekannt ist, wie die vielen achéaischen Soldaten oder an-
dere, die durch das Verschulden des ACHILLEUS vor Troia fielen oder in
Stalingrad ihr Leben lassen mussten.

Das mythische Paradigma weist dennoch schon sehr frith am Beispiel des
ACHILLEUS verschliisselt auf die schwerwiegenden Folgen einseitiger Be-
tonung einer der Komponenten. Néhe/Distanz hin. Aus dem Verlust der
Néhe folgt der physische Untergang.

b) Der Schild des Achilleus

[XVIII 478 ff.] Die zweite Szene aus der Ilias.

Der physische Untergang des Achilleus beginnt jetzt damit, dass dieser
Achaier eine neue Riistung erhélt. Seine gottliche Mutter weifl zwar darum,
dass ihm diese Riistung den Tod bringen wird, aber sie folgt der Bitte ihres
Sohnes und ldsst durch HEPHAISTOS, den Gott der Schmiedekunst, die
Riistung herstellen, zu allererst den Schild [IIXX 478 ff.]. Der Text soll
an dieser Stelle in Umschreibung und gelegentlich in eigener Ubersetzung
wiedergegeben werden:

Zuerst machte er den Schild.

Dieser bekam fiinf Schichten mit vielen klugen Bildern. ,,Auf ihm gestaltete
er die Erde, auf ihm den Himmel, auf ihm das Meer, die unermiidliche
Sonne und auch den vollen Mond, auf ihm die Sterne, a 1 1 e, mit denen
der Himmel bekranzt ist — die Plejaden und Hyaden und auch den starken
Orion und die Bérin, die sie auch ,, Wagen* mit Beinamen nennen, die sich
auf derselben Stelle dreht... .

Zwei Stadte schuf er sodann von sterblichen Menschen. In der einen waren
gerade Hochzeit und Geselligkeit:

Jubel, Tanz, Flotenspiel.

Auch Streit war da zwischen zwei Ménnern, und beide begehrten beim
Richter Spruch und Entscheidung zu erhalten.

Die andere Stadt hingegen wurde gleich von zwei Heeren belagert, die ent-
weder alles zerstoren oder sich alles teilen wollten. Doch die Bewohner, von

109



Ernst Marow: ... Zornatmend ...“, Radierung in Kaltnadeltechnik



XII Szenen aus der Ilias

ARES und PALLAS ATHENE gefiihrt, wehrten sich. ARES und PALLAS ATHE-
NE waren von Gold préachtig gekleidet und ,,schén und grof in Waffen ...«
[518],

die Bewohner dagegen waren nicht wie die Gotter:
Sie waren viel kleiner.

Es kam zum Kampfe, und die Gotter wirkten mit, sie zogen voneinander
weg die Toten und schleppten sie an den Fiiflen durch das Gewdiihl als ihre
Beute.

Auf den Schild setzte er sodann ein fettes Feld und Pfliiger mit ihren Tieren
und einen Mann, der ihnen Wein reichte.

Und was sie umbrachen, war nicht mehr schwarze Erde, sondern Gold.

Weiterhin brachte er auf den Schild ein Konigsgut, auf dem gerade geerntet
wurde, fleiffig und mit Verstand.

Auch einen von Trauben schwer behangenen Weinberg gestaltete er, ganz
aus Gold und Winzer, Jungen und Médchen trugen in Kérben die honigsiifle
Frucht und ein Knabe sang mit zarter Stimme zur Leier ein Volkslied,
andere stampften den Takt.

Auch eine Rinderherde gestaltete er mit Hirten und Hunden: zwei schreck-
liche Lowen hatten sich iiber den Stier an der Spitze hergemacht und nun
kam es zum Kampf: ,Der briillte laut, wie sie ihn schleiften“ [580 f.].

Auch Stille und Weiden mit Schafen formte er in einem anmutigen Waldtal.

Und ganz fein bildete er ab den zarten Tanz im Reigen von jungen
Mannern in Rocken und von viel umworbenen Madchen in Leinenklei-
dern mit Krénzen auf ihren Hauptern. Und eine Menge staunenden Volks
bildete der hinkende Gott ab.

Mitten unter ihnen sang der gottliche Sénger zur Leier [604].

,Und auf ihn brachte er des Ozeanstromes riesige Kraft an den Rand, den
auBeren, des dichtgestalteten Schildes“ [607 f.].

Exkurs 2: Wesen des Mythos (Teil 2)

Was steckt hinter dieser Schilderung?

Zunéchst wird beschrieben: Welt, Mensch, Gott — alles was mit ihnen zu-
sammenhéangt. Berufe, Beziehungen, Einzelwesen, Gesellschaften, Handlun-
gen und Tun des Soldaten, des Kiinstlers, des Bauern und des Hirten, der

111



C Entfaltung

Himmel mit allen Sternen, die Erde mit Wiesen, Feldern, Waldern und
Weingéarten, mit Siedlungen und was uns umgibt:

Der Ozean. Wasser. Stifiwasser!

Sodann wird erkldrt: Es wird ein Bild im Kleinen entworfen von allem
Groflen und Gewaltigen. Grofles wird komprimiert auf den kleinen Raum
eines Bildes: Auf diese Weise konnen wir alles fassen, anfassen, erfassen —
,begreifen“, verstehen.

Wir nennen das Instrument, mit dessen Hilfe wir Grofles im Kleinen dar-
stellen und verstehen konnen, ein Modell:

HOMER zeigt und entwirft mit den Worten des Mythos ein Modell von Welt,
wie der Kiinstler ein Relief gestaltet:

Es wolbt sich wie eine Kuppel der Himmel, und darunter liegen flach aus-
gebreitet die Erde und das Meer — nicht zu verwechseln mit dem OKEANOS
— und die Fiille des Lebens der Menschen und vor ihnen, sie leitend, die
Fiille der Gétter. [vgl. SCHADEWALDT 1978, S. 54].

Man konnte vorsichtig darauf hinweisen, dass das Weltbild des HOMER in
Form von konzentrischen Kreisen konstituiert wird. Noch wichtiger scheint
mir die Beobachtung und Bemerkung [aus dem Anfang des Buches VIII
der Ilias], dass man in Bezug auf den gesamten Kosmos sogar wohl schon
von einer Kugelvorstellung ausgehen kann. Uber der Erdscheibe wolbt sich
ebenso der Himmel (der Ozean umstromt den Rand der Erde), wie unter der
Erdscheibe der HADES und am tiefsten TARTAROS (das Reich des Todes)
sich wolben.

Was steckt paradigmatisch noch hinter HOMERs Weltmodell? Es ist die
Genauigkeit, mit der er beschreibt und sein Anspruch auf Vollstandigkeit.

Hintergrund dieser geistigen Haltung innerhalb des mythischen Paradigmas
ist etwas, was spater Grundmethode jeder Naturwissenschaft geworden ist.
Der Mathematiker EUDOX0S von Knidos formulierte als Grundforderung
jenes ,,diasozein ta phainémena® (,,die sich zeigenden <FEinzelheiten> fest-
halten und bewahren *), und damit war gemeint, dass man exakt und getreu
das feststellen und festhalten muss, was man sieht, bzw. was in Erscheinung
tritt. Uber nichts darf man interpretierend hinwegsehen, bzw. nichts darf
man durch eigene Interpretation ersetzen.

Auf dieser Grundlage versuchte HOMER Strukturen zu finden, z.B. den
Kreis und die Kugel.

112



XII Szenen aus der Ilias

Man konnte insgesamt sogar vom Versuch einer Geometrisierung dessen
sprechen, was der Mensch der Zeit des HOMER wahrzunehmen in der Lage
ist. Dahinter steckt etwas, was wir allenthalben noch bei frithgriechischen
Denkern finden werden:

Sie suchen in der Vielfalt der Erscheinungen die Finheit, das strukturierte
Ganze, was der Dichter mit der eben genannten Schildbeschreibung ver-
sucht. Es geht darum, durch den Entwurf von Strukturen aus der Geo-
metrie/Mathematik die groBe Vielfalt des Einzelnen zu verstehen, in diese
Vielfalt Ordnung zu bringen.

Neben der exakten Beschreibung der Welt durch ein Modell findet man bei
HoMER auch die Erklarung von Welt und gewinnt Verstehen der Welt.

HOMER sieht den Kosmos als einen Dreigeteilten:

Himmel, Erde und Unterwelt; und diesen drei Bereichen sind Gotter zuge-
ordnet. Doch als kosmische Urgroflen, aus denen alles wuchs und wéchst,
nennt er OKEANOS, eine gottliche Person, und TETHYS:

Beide sind Vater und Mutter von allem, was ist. Im 14. Gesang der Ilias
[XIV, 200 f.] heift es:

,Gehen werde ich, zu sehen die Grenzen der viele Nahrung spendenden
Erde und den OKEANOS, Wiege der Gotter, und TETHYS, die Mutter. “

In Vers 246 heifit es gar vom OKEANOS allein, dass er (und seines Stromes
Fluten) ,, Ursprung fiir alles geworden ist “.

An dieser Stelle beginnt schon der Verzicht auf die Zweiheit, benannt wird
nur noch Eines, aber es beginnt der Verzicht auf die Personifizierung und
die Naherung der lebendigen gottlichen Person an eine Substanz: Wasser.

Hier sollte eingehalten werden, weil mit diesem bescheidenen Satz fiir uns
eine Zumutung ausgedriickt wird. Aber gerade hier fassen wir den Kern
der Welterklarung des mythischen Paradigmas:

Spétestens seit der Ansage des einen Gottes durch JESUS von Nazareth
haben wir es uns verboten, nach dem zu fragen, was vor Gott war. Im
mythischen Paradigma ist das aber die selbstverstandlichste aller Fragen
und Antworten:

Gott ist jetzt Gott, und er war Nicht-Gott; vor diesem Gott aber gibt es
auch einen Gott, und nach ihm wird es auch einen geben, einen anderen —
es ist wie in einem Wirbel, in dem alle Teile stets ihren Standort wechseln:

Sie sind Teile und zugleich Nicht-Teile.

113



C Entfaltung

Sprachlich ist bei HOMER alles anthropomorph gedichtet, also vom Men-
schen aus menschengestaltig gesehen:

Seine Daseinsinteressen bestimmen die Elemente der Erklarung, handele es
sich um die Erde (Land, Wasser, Strome), die er bebaut, um den Himmel,
der ihm die Ernte verderben kann, oder um die Welt unter ihm, in die er
gehen muss. Der Mythos lebt von dieser attribuierenden Erklarungsweise.

Der bereits genannte Hang zur Vollstdndigkeit und Genauigkeit wird noch
durch ein weiteres Merkmal erginzt: Es ist das Denken in Gegensdtzen;
denn HOMER formt auf dem Buckel des Schildes zwei Stadte,

eine im Frieden,
eine im Kriege.

Die Stadt im Frieden aber bietet ihrerseits Harmonie (Hochzeit, Festlich-
keit, Gesang, Musik) und Streit (neikos), der aber in den Bahnen des Rechts
und des Ausgleiches verlauft.

Der Krieg aber um die andere Stadt fiihrt ins Verderben.

Die agonale Struktur des Kosmos wird wie ein Bild von einem Rahmen
umgeben. Dieser Rahmen des Schildes als eines Bildes des Kosmos ist das
erfiillende und regierende Wasser:

,Und auf ihm (dem Schild) schuf er des Okeanos-Flusses gewaltige
Starke am dufersten Rand des Schildes, des dichtgedréngt gestalte-
ten* [XVIII, 607 — 608].

Das Einzelne wird also moglichst genau beschrieben. Bei der Fiille des Ein-
zelnen ist die Bemiihung um Vollstandigkeit festzustellen. Insgesamt han-
delt es sich bei der Summe einzelner Vorgidnge und Bilder um eine neue
Qualitat — es ist ein strukturiertes, geordnetes Ganzes, das uns vorgefiihrt
wird:

Das spétere griechische Wort dafiir ist kdsmos; HOMER verwendet dieses
Wort als Fachausdruck aber noch nicht.

Grundcharakter des Kosmos ist einerseits das Wirken von Gegensditzen,
die Auseinandersetzung (agon), andererseits der Ausgleich. Daher konnte
man auch vom Kosmos als einem durch Kampf, Ausgleich und Balance
gekennzeichneten Gebilde sprechen.

Dieses Gebilde, diese Finheit, ist so dargestellt, dass ihre Teile wie Personen
mit lebender Kraft gefiillt sind; sie sind sogar lebende Personen. So wird
Welt im Mythos

114



XII Szenen aus der Ilias

- beschrieben,
- erklart und
- verstanden.

Im Riickgriff, der die zwei Jahrtausend anderer (noch darzustellender) Para-
digmata iiberspringt, kann fiir Holderlin diese Person Gestalt lebender Ge-
genstand der Dichtung werden. Dazu sagt er [in dem Gedicht ,Der Rhein|:

,Im dunklen Efeu safl ich, an der Pforte
des Waldes, eben, da der goldene Mittag,
den Quell besuchend, herunterkam
von den Treppen des Alpgebirges, ...

“

Als erlduterndes Beispiel fiir die agonale Struktur des Kosmos dient auf
dem Schilde der Krieg:

Es gibt da die Entfaltung hochster Kraft und Gewalt und plotzliche Ver-
wundung — die heilbar ist — oder gar jahen Tod. Siechtum finden wir bei
HOMER nicht. Aus der agonalen Struktur des Kosmos folgt, dass schon fiir
HoMER menschliches Leben mordender Kampf ist. Daraus erwéchst spéter
das Bewusstsein des Tragischen am Menschen. Dieses besteht darin, dass
man durch seine Handlung unabwendbar das herauffithrt, was man mit der-
selben Handlung vermeiden mochte; man wird ohne eigenes Verschulden
schuldig.

Am Ende dieser Entwicklung steht die griechische Tragddie [JAGER, 1989,
S. 73; SCHADEWALDT, 1996, S. 43]. Schon HOMER gestaltet deren Elemente:
den Jammer (£keoc), das Schaudern (@6Boc) und die Reinigung (xéapoic)
des Zuschauers von den vorgefithrten Affekten.

Hier konnte das hinter der homerischen Dichtung stehende Paradigma, das
mythische Paradigma, kurz zusammengefasst werden:

Das mythische Paradigma erdffnet Philosophie durch die fundamenale Fra-
ge nach dem Gang der Erkenntnis und macht drei Schritte des Erkennt-
nisprozesses deutlich:

1. beschreiben
2. erklaren

3. verstehen
Das mythische Paradigma bedeutet also:

1. den Versuch, Welt zu beschreiben:

115



C Entfaltung

- Mittel:
- Bild — Modell — Attribution;
- geometrische Figuren;
- insgesamt: Mathematisierung.
- Ziel:
- Vollstandigkeit;
- Genauigkeit.

2. den Versuch, das Beschriebene zu erkldren als:

- Ganzheit/Einheit /gottlichen Personen zugeordnet;

- Struktur: Himmel — Erde — Unterwelt — agon/innerkosmischer
Ausgleich;

- geworden und rickfithrbar auf eine Einheit, z. B. Wasser.
3. den Versuch, das Beschriebene zu verstehen als einen Kosmos; dieser

besteht aus

- Gottern, die Segmente der Welt regieren, in einer Hierarchie le-
ben,

- nicht allméchtig sind; sie sind entstanden und sie vergehen;

Menschen, tragischen Figuren, in Grenzsituationen lebend, mit
freiem Willen versehen und durch Verantwortung konstituiert;

- Himmel /Erde/Unterwelt als den Lebensrdumen beider.
Der Mythos selbst beansprucht

1. fir den Menschen

interpersonale Giiltigkeit (er steht fiir die Menschheit im Einzel-
nen);

Einheit der Zeiten;

Einheit von Schuld, Siihne und Katharsis und insgesamt

- Einheit der Gegensatze.
2. fiir die Gotter, dass sie

- der Welt Sinn geben;
- die Einheit der Welt ermoglichen;

116



XIII Das Ende Troias

- die Welt als lebendigen Organismus prasentieren.

XIII Das Ende Troias

a) Handlungsstringe

Jetzt soll nach diesem Stiick philosophisch-psychologischer Reflexion bei
HoMER und den Mythographen vom Kampf um Troia und von deren Er-
oberung berichtet werden:

HEKTOR war im Zweikampf gegen ACHILLEUS gefallen und damit war der
Weg zur Eroberung der Stadt frei.

So scheint es!

Zunachst aber wurde des PATROKLOS Leichnam feierlich verbrannt; ACHIL-
LEUS, dieser Held, schlachtete personlich am Scheiterhaufen zwolf junge
Troer [Il. XXIII 175 f.], die er im Kampfe gefangen genommen hatte [IL.
XXI 26 ff.]. Dann gab er die Leiche des HEKTOR heraus — und zwar so:

PRIAMOS, der Vater, hatte sich auf Rat des ZEUS in Begleitung des HER-
MES in das Lager der Griechen gewagt und von ACHILLEUS gegen viele
Geschenke die Herausgabe des toten Sohnes erbeten. Dieser gab auf Bitten
der THETIS, seiner Mutter, den Toten heraus.

Mit einer ergreifenden Totenklage dreier Frauen, der ANDROMACHE (Ehe-
frau), HEKABE (Mutter) und HELENA (Schwégerin) endet die Ilias, aber
nicht der Kampf um Troia.

ACHILLEUS selbst hatte bis zu seinem baldigen Tode noch Kémpfe zu beste-
hen; folgender Kampf sei hier noch vorgestellt, denn er spielte Jahrtausende
spater noch eine grofie Rolle:

Die Troer hatten sich in ihre Stadt zurilickgezogen und hofften, geschiitzt
nur durch die von Goéttern gebaute Mauer, auf Entsetzung und Hilfe durch
Verbiindete aus dem Umland, aus Arzawa und entfernteren Regionen,

z. B. durch die Amazonen. Es hiefl, Amazonen diirften sich erst dann einen
Geliebten aussuchen, wenn sie sich im Kampf gegen Méanner ausgezeichnet
hatten [KERENYI 1958, S. 375]. Direkt nach den Beisetzungsfeierlichkeiten
fiir HEKTOR griffen sie an unter Fiithrung der PENTHESILEA. ACHILLEUS
trat in die erste Reihe, und nach heftiger Gegenwehr wurde sie von sei-
nem Speer an der Brust getroffen. Da erkannte der Held, so heifit es, ihre
geradezu tiberirdische Schonheit, zumal plétzlich der Panzer und von ih-

117



C Entfaltung

rem Haupte der Helm abgefallen waren. Man sagt, dass ACHILL in diesem
Augenblick von leidenschaftlicher Liebe erfasst worden sei.

Aber:
Zu spit.

Der Grieche konnte nur noch eines tun und ihre Leiche den Troern zur
Bestattung freigeben, eine rithrende Heldengeschichte iiber ein geiles Vieh.

Doch nun kam auch die Zeit, da ACHILLEUS sterben sollte. Seine Mutter
wusste es, seine Pferde BALLIOS und XANTHOS wussten es; von ihnen allen,
besonders von seiner Mutter, war er gewarnt worden [I1 XVIII 95 £.]:

»Rasch wird das Todeslos Dich ereilen ...; denn gleich nach HEKTOR steht
der Tod Dir bereit. “

Doch er konnte nur sagen:
»50 soll es sofort denn sein!“ [a. a. O. 98|.

Und er dréngte die ausbrechenden Troer zuriick in die Stadt durch das
skéische Tor. Dort, so hatte es ihm sterbend Hektor prophezeit [XXII 355
ff., auch 259 f.], ereilte ihn der Tod durch einen Pfeil des PARIS, gelenkt
von APOLLON, ein Schuss durch die rechte Ferse. Ein zweiter Pfeil traf ihn
in die Brust. Man sagt aber auch, PARIS habe sich im Haine des APOLLON
THYMBRAIOS versteckt und von dort die tédlichen Schiisse aus dem Hin-
terhalt abgefeuert. Dort habe ja auch ACHILLEUS den jungen TROILOS am
Altare des Gottes geschéchtet.

So kommt denn der Tod tiber ACHILLEUS selbst, an der Stelle, wo er anderen
den Tod brachte.

Das Déamonische an diesem Achaier und an dessen Mythos ist, dass mit
seinem Ende Troia durch Gewalt nicht mehr einzunehmen ist; denn den
Troern fehlt zwar die Durchsetzungskraft und die politische Fithrungskunst
ihres HEKTOR, den Griechen aber fehlt die hemmungslose und nicht zu
béandigende Kraft des unséglichen ACHILLEUS.

Jetzt ist die Stunde der Verschlagenheit gekommen, die Zeit des ODYSSEUS
bricht an.

Die Achaier hatten einen Tag alle Hande voll zu tun, um kéampfend die
Leiche des ACHILLEUS zu bergen. Erst ZEUS setzte durch ein Gewitter dem
Kampf ein Ende.

18 Tage dauerten die Totenklagen der Menschen und auch der Gotter, un-
heimlich der Gesang der Meeresgéttinnen und auch der Musen.

118



XIII Das Ende Troias

Gewaschen, gesalbt und mit Honig iibergossen wurde ACHILLEUS den Flam-
men iibergeben. Seine Asche aber wurde zusammen mit der des PATROKLOS
[XXIII 91] unter einem grofien Grabhiigel am Eingang zum Hellespont bei-
gesetzt in einer groBen mit Wein und Ol gefiillten goldenen Amphore, die
einst DIONYSOS den Eltern des ACHILLEUS zur Hochzeit geschenkt hatte.

Spétere berichten, dass nach der Eroberung Troias die PRIAMOStochter PO-
LYXENE an diesem Grabhiigel vom Sohn des ACHILLEUS geschichtet wor-
den ist. Es heifit aber auch [KERENYT 1958, S. 378], dass er auf Leuke, einer
Insel in der Miindung der Donau oder des Dnjepr, mit HELENA vermé&hlt
worden sei.

Seine gottliche Mutter THETIS soll schon unter den Mauern von Troia ein
vorbereitendes Arrangement getroffen haben.

Wie dem auch sei:

Jetzt fehlte der, der durch seine Kraft dem Krieg noch eine Wende geben
konnte.

AGAMEMNON hatte nicht die geringste Lust, sich personlich die Finger zu
verbrennen. Also lungerte man untétig vor der Stadt herum und belagerte
sie — das héatte Jahrzehnte so weitergehen konnen; denn Troia war aut-
ark und hatte hinreichend Wasser und Nahrung, was die Grabungen unter
KORFMANN jilingst bestétigten. Doch:

Troia sollte fallen nach dem Willen des Schicksals, nur keiner wusste, wie.

Aber es gab Orakelspriiche (auch Spriiche des KALCHAS), und diese nann-
ten, wie wir bereits sahen, eine Reihe von Bedingungen fiir den Fall. Diese
waren:

1. Der Bogen des HERAKLES, eine Art Wunderwaffe, musste mitsamt
den Pfeilen ins Schiffslager der Griechen vor Troia geholt werden.
Diesen Bogen aber besafl der, den die Achaier in seiner Not und sei-
nen Schmerzen durch die eiternde Wunde am Fufl achtlos auf einer
einsamen Insel ausgesetzt hatten, wie wir horten:

PHILOKTETES.

ODYSSEUS, dem Einfallsreichen (polymeétis), gelang es, in einer dra-
matischen Aktion diesen PHILOKTETES zusammen mit dem Bogen
und den Pfeilen nach Troia zu holen. Dort haben dann Arzte mit gott-
licher Hilfe den Verwundeten geheilt [Apollod. ep. 5.8], so sagt man.
Was soll man sonst sagen angesichts dieser schandlichen Tauschung?

119



C Entfaltung

120

Danach beendete schliefilich ein Schuss vom Bogen des HERAKLES,
abgefeuert von PHILOKTETES, das eigentlich iiberfliissige Leben des
hinterhéltigen Schonlings PARIS.

. Sodann wurde den Achaiern gesagt, sie konnten Troia nur erobern,

wenn sie NEOPTOLEMOS, den Sohn des ACHILLEUS, fir den Krieg
gewdnnen. Wiederum gelang es dem gedankenreichen ODYSSEUS, die-
sen, der zusammen mit PHOINIX, dem bekannten Lehrer seines Vaters,
auf Skyros weilte, fiir den Krieg zu gewinnen. Er iiberliefl diesem sogar
die Waffen des ACHILLEUS, die er im Wettstreit mit ATAS gewonnen
hatte.

Das ist iibrigens eine ganz andere traurige Geschichte, die SOPHOKLES
in seiner Tragodie ,,ATAS*“ gestaltet hat:

Aus Kummer dariiber, dass AIAS die Waffen des ACHILLEUS nicht
erhalten hatte, obwohl er sie vor allen Achaiern verdient héatte, hat
er sich das Leben genommen; getduscht und betrogen war er von
ATHENE und wiederum von ODYSSEUS. AGAMEMNON, der Oberkom-
mandierende, verweigerte ihm sogar ein ehrenvolles Begrabnis.

. Die dritte Bedingung war schon erfiillt; es geht um das Palladion

[Apollod. ep. 5.13] der Stadt; jetzt muss nachgetragen werden, wie die
Achaier dieses an sich gebracht haben: Zunédchst zum Wort selbst:

Palladion wird ein Gottesbild genannt, das den Bestand einer Stadt
garantieren soll. Abgeleitet ist das Wort von Pallas, das an mehr als
40 Stellen bei HOMER als Beiwort verwendet ist. Gottinen und Gotter
haben in aller Regel Beiworter, die Erscheinung, lebensgeschichtliches
Merkmal oder Funktion bezeichnen; z. B.:

schon, strahlend, beriihmt, keusch, hinkend, Vater, Herr der Zeit, des
Wetters, der Wolken, goéttlicher Schmied, Gotterbote, Seelengeleiter.

So hat ATHENE den Beinamen Pallas.

Die Ableitung ist nicht sicher: ,,Schwingerin <des Speeres>*“, sagen die
einen [AUTENRIETH-KAEGI, Stichwort: Pallas]; man konnte auch auf
pallakis = Nebenfrau hinweisen.

Die wahrscheinlichste Ableitung weist hin auf das semitische Wort
ba’alat = Herr; hier also: Herrin; dieses findet sich in etwas anderer
Form auch in einer im mittelgriechischen Theben gefundenen Linear-
B-Inschrift.



XIII Das Ende Troias

Dieses Palladion nun, eine Statuette der Pallas ATHENE, war eines
Tages vom Himmel gefallen, direkt vor das Zelt des mythischen Hel-
den ILOS. Dieser hat die Erscheinung des Palladion als Zustimmung
des ZEUS zur Griindung einer Stadt angesehen, die dann nach ILOS
Ilios genannt wurde. Wohl in Analogie dazu wurde schon im zwei-
ten Jahrtausend v. Chr. Troia, der zweite Name der Stadt, durch die
Achaier vom Namen TROS abgeleitet.

Also: Wer dieses Bild hat, der hat Troia.

Daher mussten es die Achaier gewinnen. Und da hat auch hier wie-
derum ODYSSEUS seine Hénde im Spiel, er ist eben Fachmann fiir be-
sondere Aufgaben. Er hat es tibernommen, das Palladion aus Troia zu
rauben und in das griechische Schiffslager zu verbringen. DIOMEDES,
ein starker Achaier, Konig von Argos, begleitete ihn und wartete un-
terhalb der Palastmauer noch im Inneren der eigentlichen Stadt. Ver-
kleidet als gepriigelter und verunstalteter Bettler schlich indes ODYS-
SEUS durch die Gassen der Stadt zur Burg mit dem Konigspalast.

Dort stiefl er unvermutet auf HELENA. Sie selbst hat es spater dem
TELEMACHOS, dem Sohne des ODYSSEUS, erzihlt [4.250 ff.]; sie hatte
ihn sofort erkannt. Da sie irgendwie ihr gesamtes Verhalten bereute
[a. a. O. 259 ff.] verriet sie ihn nicht, zumal er sie es auch hatte
schworen lassen. Sie badete und salbte ihn — soviel Zeit war nun doch
vorhanden — und zeigte ihm den Weg zum Palladion. Er brachte es
an sich, und mit Hilfe des DIOMEDES gelang es ihm, das Standbild
bzw. die Statuette in die Unterstadt und von dort in das achéische
Lager zu bringen.

Aber Troia selbst stand noch.

Niemand konnte als Feind mit Gewalt die gottlichen Mauern brechen.
Die Mauern zerstoren — das kénnen aber absonderlicher Weise nur die
jenigen, die auf ihren Schutz angewiesen sind, Freunde der Mauern —
die Troer selbst.

Das hatte wiederum Odysseus erkannt — mit Hilfe der ATHENE, de-
ren Schiitzling er war. Er hatte sie und ihr Bild, das Palladion, aus
den Handen der auch ihr verhassten Troer unter Einsatz seines Le-
bens sozusagen befreit. Aber wie soll man diesen gewiss schwer zu
verstehenden Gedanken umsetzen?

4. Eine Kriegslist war die vierte Bedingung fiir Troias Fall:

121



C Entfaltung

Wiederum dem an Einféllen reichen ODYSSEUS gelang dieses, mit
gottlicher Hilfe, ein Sieg nicht durch Gewalt, sondern durch List:

Mit Billigung des Sehers KALCHAS schlug er vor, aus Holz ein groffes
Pferd zum Verbleib am Strande zu bauen, dann als Hinterhalt in den
Bauch des Pferdes die Besten der Achaier zu verbringen. Die Kampf-
truppen aber sollten auf den Schiffen in Richtung Tenedos auslaufen,
bis man sie nicht mehr sehen konnte; zuvor aber sollten am Strande
alle verbleibenden, nicht transportwiirdigen militarischen Einrichtun-
gen wie Zelte usw. verbrannt werden, damit die Troer glaubten, der
Krieg sei vorbei, die Stadt ohne Furcht verlieen und sich in die Ebene
ergieflen.

Aber wie konnte man nun die Troer wissen lassen, welche Bewandtnis
es mit diesem Pferd habe und was diese damit tun sollten, das Rich-
tige in ihrem, der Achaier, Sinne? Und wer konnte die militéarische
Verbindung zwischen der Besatzung des Pferdes und der Flotte, z. B.
durch Feuerzeichen, halten und wie sollte die Besatzung des Pferdes
wissen, wann sie im Schutz der Dunkelheit der Nacht ohne Gefahr
das Pferd verlassen kann?

Diese Aufgaben zu erfiillen meldete sich ein Mann, der sonst in den
Kampfen nicht weiter aufgefallen war, eigentlich ein Unbedeutender
und daher den Troern génzlich Unbekannter. Sein Name war SINON,
ein Verwandter des ODYSSEUS.

Das Netz der Kriegslist war geflochten. Das Pferd war gebaut. SINON
war durch ODYSSEUS mit Instruktionen versehen.

Jetzt konnten die Stdrksten der Achaier in den Bauch des Pferdes
steigen.
Sodann lief die Flotte aus, und entschwand am Horizont hinter der Insel
Tenedos.

Da man die Schiffe nun nicht mehr sehen konnte und die Reste des Lagers
am Strande in Flammen standen, musste jeder Mensch in Troia glauben,
dass im zehnten Jahr der Belagerung endlich der Krieg vorbesi sei:

Die Danaer (so werden von HOMER die Kampftruppen der Achaier ebenfalls
genannt) waren also heimgefahren und hatten als Geschenk das holzerne
Pferd zuriickgelassen.

Freude und Ausgelassenheit bis zur Betérung herrschten vor:

Betorung, d. h. Verblendung.

122



XIII Das Ende Troias

Da kam LAOKOON, der Priester des APOLLON. Er warf einen Speer gegen
den Bauch des Pferdes und riet, dieses sofort zu verbrennen — dabei kénne
man sehen, was es in sich berge. Niemandem aufler ihm fiel auf, dass der
Bauch des Tieres, an dem der Speer haftete, gar nicht so hohl klang, wie er
eigentlich klingen miisste, wenn er leer wére. Er rief aus [Verg. Aen. 2.49]:

»Was es auch sei, ich fiirchte Danaer (Danaos), auch wenn sie Geschenke
bringen. “

Daraus wurde spéter das sprichwortliche ,,Danaergeschenk“, ein Geschenk,
das Ungliick bringt.

Doch die Goéttin, die mit ODYSSEUS alles eingefédelt hatte, sandte ein Erd-
beben und blendete ihn, so dass er nun unbeholfen sich durch die Gegend
tastete. Seine Kinder aber, die er mitgebracht hatte, wurden von Schlangen,
wie wir sie noch von HESIOD aus der Urzeit des Kosmos kennen, erwiirgt
[siehe auch VERG. Aen. 2.201 ff.]; danach schlédngelten sie sich zur Burg in
den Tempel der ATHENE [a. a. O. 2.255].

So beklagte des Sehers Frau ihren blinden Mann und ihre toten Kinder.

Den LAOKOON ereilte also ein gerechtes Schicksal! Warum wollte er denn
auch gegen den gottlichen Willen das Pferd zerstoren?

Da kam nun auch noch KASSANDRA, die Tochter des PRIAMOS. Instandig
warnte sie ihre Mitbiirger vor dem Pferd und wollte, dass sie dieses sofort
noch aulerhalb der Mauern der Stadt verbrennen. Doch man schméhte sie
als Schwétzerin und lachte sie aus. Niemand glaubte ihr.

Das war ihr Schicksal: Sie sagte die Wahrheit, niemand verstand diese
Wabhrheit, und die Troer ,erkannten ihr Verderben nicht“ [Q. S. 12.565].

Da stieflen die Troer, die aus der Stadt in die Ebene gestromt waren, auf
den eben genannten SINON. Sie befragten ihn, und er gab wieder, was ihm
ODYSSEUS befohlen hatte und blieb bewundernswert bei seinen Worten, ob-
wohl die Troer ihn bedrangt und ihm sogar Ohren und Nase abgeschnitten
hatten:

Er sei als Menschenopfer von den Achaiern ausgesucht, damit die Gotter
diesen eine gliickliche Heimkehr gewahrten. Sie selbst seien jetzt schon auf
dem Heimwege und hétten auf Geheifl des KALCHAS [Q. S. 12.377] fiir die
Gottin TRITOGENEIA das Pferd gebaut, damit sie alle gliicklich heimkehr-
ten, er selbst sei ebenfalls um der Heimkehr willen fiir die Meeresgotter als
Opfer ausersehen, er habe aber flichen und sich verstecken konnen und sei
so dem Tode entronnen.

123



C Entfaltung

Dieses Pferd nun muss in die Stadt!

Und dazu war es notwendig, eines der gewaltigen Tore aufzubrechen und
den riesigen Deckstein zu entfernen. So kam das Pferd unter dem Freuden-
taumel der Troer und mit Pauken und Zymbeln in die Stadt.

Die Troer selbst also, die Freunde der Mauer, hatten diese Mauer zerstort.
Sie erwiesen sich als ihre starksten Feinde.

Der Freude folgte der Wein, dem Wein folgte das Bett — wie immer -, und
dem Bett folgte tiefer Schlaf.

Die Blutnacht von Troia begann:

SINON gab der Flotte Feuerzeichen und holte fliisternd die Achaier aus dem
Pferd. Diese nahmen im Handstreich die Stadt und die durch besondere
Mauern geschiitzte Burg nebst Konigspalast.

Da tat sich NEOPTOLEMOS, des ACHILLEUS Sohn, wie sein Vater als blut-
gieriges Raubtier hervor:

Er ermordete am ZEUS-Altar den greisen Koénig PRIAMOS; den Sohn des
HEKTOR, einen ganz kleinen Jungen, riss er von der Hand der Mutter, totete
ihn mit seinem Schwert und warf ihn von der Stadtmauer herab. Nach einer
anderen Version soll dieser achaische Mann der Tat den greisen PRIAMOS
mit dem Korper dieses kleinen Jungen, seines Enkels, erschlagen haben.

Die ANDROMACHE, Mutter des Kindes, hat er vergewaltigt. Danach ver-
schleppte er sie und andere Beutefrauen zu den Schiffen. Sie waren seine
Sklavinnen.

KASSANDRA, die tragische Priesterin, deren Schicksal es war, Prophezei-
hungen auszusprechen, denen niemand glaubte, floh zum Gotterbild der
ATHENE und wurde dort vom Lokrer AIAS vergewaltigt. Spéter wurde sie
dem AGAMEMNON als Beute und Sklavin zugefiihrt.

HEKABE, die Frau des PRIAMOS, wurde Sklavin des ODYSSEUS, eine alte
Frau, aber eine Frau, die Renommee brachte.

ODYSSEUS konnte also alle ihm zugedachten Rollen vollkommen ausfiillen,
vom Konig bis zum Heerfiithrer, vom Totschléger bis zum Sklavenhalter.

Die Aufzdhlung der ach&ischen Grauel soll hier nicht fortgesetzt werden.
Vielleicht noch kurz zu HELENAs Geschichte:

ODYSSEUS wusste, wo sie war, und fiithrte den MENELAQOS, ihren Mann,
gleich zum Palast, wo sie nach dem Tode des PARIS mit ihrem neuen Mann,

124



XIII Das Ende Troias

dem DEIPHOBOS, wohnte. Dieser war schneller niedergestreckt, als er den-
ken konnte.

Und nun war HELENA dran.

Sie rechnete wohl, so berichten die Mythographen, mit ihrem Tode und
entbloBte ihre Briiste, um den Schwertstreich ihres Mannes zu empfangen.

Doch ich glaube, einleuchtender ist die Erklarung, dass sie damit ihre Waf-
fen zog und siegte.

Sie prasentierte ihre Briiste und weckte seine Liiste — er warf das Schwert
weg, und schon hing er, dieses Nichts, an ihren Lippen. EURIPIDES [Andr.
629 ff. EBENER] sieht das richtig; er sagt:

»Als Deine Blicke auf ihre Brust fielen, warfst Du Dein Schwert weg und
lieBest Dich kiissen von ihr; vor diesem schamlosen Nichts wedelte Dein
Schwanz, Du Knecht der Geilheit, Du Stiick Mist ... Du elender Wicht!“

Schnell trat er mit ihr die Heimfahrt an, dieser Held, dessen Ristung zu
Beginn des Krieges noch genau so makellos und ungenutzt glianzte wie an
dessen Ende:

Sterben mussten andere fir diesen Jammerlappen!

Das bisher Gesagte soll jetzt noch ein wenig bedacht werden.

b) Wichtige Personen und ihre Wirkung

Mit dem Tode des HEKTOR koénnte man eine Schilderung des Untergan-
ges Troias beginnen; denn damit war das Ende der Stadt eingelautet. Mit
dem Tode des ACHILLEUS durch den Heckenschiitzen PARIS beginnt ein Ab-
schnitt der Heimtiicke. Dieser endet mit den Ereignissen vor und um den
Bau des holzernen Pferdes:

PHILOKTETES, NEOPTOLEMOS und das Palladion mussten herbeigeschaftt
werden. ODYSSEUS war hier der Mann zur besonderen Verwendung; er war
ebenso bedenkenlos, gewissenlos und tatkraftig wie verschlagen. Hier muss
aber auch gesagt werden, dass ODYSSEUS seine Auftrige so ausfiihrte, dass
er mit diesen auch eine hohe Opferbereitschaft verband. Das unterschei-
det ihn von , Filihrern“ wie AGAMEMNON und MENELAOS, den Helden der
Etappe.

Mit HEKTOR, dem ersten Sohn des PRIAMOS [Apollod. 3.148], sei begon-
nen.

125



C Entfaltung

HoMER und die nachfolgenden Mythographen nennen vorwiegend positive
Zige an ihm:

Er ist der eigentliche Beschiitzer Troias [Il. V 472 ff.] und damit der un-
mittelbare Gegenspieler des ACHILLEUS. Beiden gemeinsam ist ihr militari-
scher Status. Sie unterstehen, obwohl sie die Starksten sind, jeweils einem
Oberkommandierenden, HEKTOR seinem ,,gottgleichen* [XXIV 659] Vater
PRIAMOS, ACHILL dem , gebietenden Herrn der Méanner“ [I 130; I 172] AGA-
MEMNON.

Sie haben also innerhalb der militarisch-politischen Hierarchie zu gehor-
chen.

Wenn es sich bei dem Oberkommandierenden um einen Mann von Cha-
rakter handelt, wie es nach der Darstellung des HOMER bei PRIAMOS der
Fall ist, fallt das Gehorchen nicht schwer. HEKTOR z. B. vergibt sich dabei
nichts.

Immer wieder wird er als Pflichtmensch beschrieben, der anderen ein Vor-
bild bei der Verteidigung seines Landes sein will. Daher fallt es ihm nicht
schwer, seinen Bruder, den Zweitgeborenen, in sich selbst verliebten, egoi-
stischen Narzissten PARIS, zur Teilnahme am Kampf fiir Troia zu ermahnen
[VI 313 ff.]. Neben seiner militérischen sowie politischen Bedeutung ist auch
noch die diplomatische Bedeutung zu nennen:

Den Krieg als Konsequenz der ,Entfiihrung* der HELENA hat er sofort
erkannt und den politischen Fiihrern Troias den Rat gegeben, diese Frau
umgehend nach Griechenland zuriickzuschicken. Als das abgelehnt wurde
bzw. als die Griechen das Friedensangebot nicht akzeptierten, hat er unbe-
irrbar zu HELENA gehalten und sie vor Anfeindungen geschiitzt [XXIV 767
ff].

Die Lauterkeit seines Charakters und die Sittlichkeit seiner privaten Le-
bensfithrung zeigt die vom empathischen Dichter HOMER so schon gestal-
tete Szene, in der er sich von Frau und Kind verabschiedet [VI 370 ff.], fur
immer, wie er es weifl (und auch seine Frau).

Aber es gibt auch ein positives Beispiel, das sich negativ wendet:

Seine Standfestigkeit und Unbeirrbarkeit sind gewiss Charaktermerkmale,
die ihn von vielen abheben bzw. aus der Zahl der Zeitgenossen herausheben;
denn sie deuten auf ein festes, ethisches Fundament:

126



XIII Das Ende Troias

Er bleibt bis in den Tod sich selbst treu, steht fiir Werte, und auf die
Respektierung dieser Werte besteht er auch. Eine solche Haltung kann aber
auch in Uneinsichtigkeit umschlagen:

Den guten Rat seines Freundes POLYDAMAS [XVIII 254 ff.], mit dem Ein-
greifen des ACHILLEUS in das Gefecht die Truppen zuriickzuziehen in den
Schutz der Mauern, folgte er nicht, obwohl dieses fiir ihn personlich und fiir
die Stadt das Beste gewesen ware.

Er meinte, seine eigene Ehre und der Ruf Troias stehe auf dem Spiele.

Diese aufrechte Personlichkeit hatte natiirlich ihre Wirkung auf die Folge-
zeit.

Der Dichter VERGIL sieht in seinem Tode ein Muster von Pflichtbewusstsein
und ein Vorbild fiir die romische Gesellschaft.

In der Literatur des Mittelalters ist HEKTOR der Ritter schlechthin [MooG-
GRUNEWALD 2008, S. 304 f.], und er gehort mit ALEXANDER dem Groflen zu
den guten Helden und ist so bekannt, dass er sogar seit dem 15. Jahrhundert
auf Spielkarten erscheint.

Schon frith hat FRIEDRICH SCHILLER sich mit der Gestalt des HEKTOR
befasst und 1780 im Alter von 21 Jahren das Gedicht ,,HEKTORs Abschied ¢
verfasst (vertont 1815 durch FRANZ SCHUBERT in op. 58/D 312). Hier geht
HEKTOR, bereits davon aus, dass er fiir Troia fallen wird. Aber iiber allem
Vergessen steht seine Liebe zu ANDROMACHE:

,»All mein Sehnen will ich, all mein Denken
in des Lethe stillen Strom versenken,

aber meine Liebe nicht.

Horch, der Wilde tobt schon an den Mauern,
Giirte mir das Schwert um, lass das Trauern!
Hektors Liebe stirbt im Lethe nicht. “

In diesem etwas naiven Anfangergedicht haben natiirlich die Manner das
letzte Wort und das ist auch noch fehlerhaft; denn das griechische Wort
,Lethe...* ist weiblichen Geschlechts; also miisste es heiflen ,,... der Lethe
stillen Strom...“ und ,,... in der Lethe...“. Letzeres geht aber rhythmisch
nicht auf.

ANDROMACHE kann nichts mehr erwidern.

In der neusten Zeit ist HEKTOR neben ACHILLEUS handelnde Person und
Gegenstand des epischen Gedichts ,,Omeros“ von DEREK WALCOTT. Beide
sind Fischer und ringen um die Gunst einer HELENA; sie vertreten die Tra-

127



C Entfaltung

dition der Karibik (HECTOR) und die westliche Zivilisation (ACHILLEUS).
Es sind homerische Folien oder Metaphern, die der Verfasser iiber die Ge-
genwart zieht. Im 54. Kapitel [3. Abschnitt, S. 285] kommt das so heraus:

»---Wann werde ich nicht mehr hoéren den troianischen Krieg im Fluchen
der Fischer in Ma Kilmans Laden?“

Es ist also das mythische Paradigma standig prasent und darin wird Lite-
ratur schuldig wie die Geschichte.

Zu den immer wieder behandelten Szenen gehort diejenige, in der HEK-
TOR sich von Frau und Kind fiir immer verabschiedet. Ein Beispiel aus
der bildenden Kunst ist das Bild von GIORGIO DE CHIRICO: HEKTOR und
ANDROMACHE (1917).

Waéhrend HEKTOR ein ebenbiirtiger Gegner des ACHILLEUS war, allerdings
nach dem Willen der Schicksalsgottin unterliegen musste, kann man das
von PENTHESILEA nicht sagen:

Sie war ein Opfer des Achaiers, im doppelten Sinne, militarisch und sexuell.

Die Totung war gleichzeitig eine Vergewaltigung, welch letztere allerdings
sich so wandelte, dass der Tater sich verliebte — und man koénnte den Vor-
gang auch negativ beleuchten:

Dann handelt es sich um so etwas wie einen Lustmord oder doch wenigstens
um einen Totungsvorgang, der beim Totschlager sexuelle Lust ausloste, wie
das wohl auch bei der Ermordung des blutjungen TROILOS der Fall war.

Wie bereits gesagt, handelt es sich bei PENTHESILEA um die Konigin der
Amagzonen.

Hier sollte erlautert werden, wer denn die Amazonen waren oder sind. Zu-
erst sind sie bei HOMER [IL. IIT 189; VI 186] als die Mdnnergleichen erwahnt
(also um 730 v. Chr.). Ihre élteste bildliche Darstellung findet sich auf ei-
nem Tonschild, der in Tiryns gefunden wurde und um 700 v. Chr. gefertigt
worden ist. Immer wieder sind ihre Kampfe, Amazonomachien, auf Tem-
pelplastiken oder Sarkophagen dargestellt; am Parthenon stehen sie fiir die
von den Griechen besiegten Perser. Irgendwie sind sie fiir die Achaier etwas
Fremdes:

Sie fordern die Machos heraus, militarisch und durch ihr Geschlecht:

Kampfstark sind sie und viele Achaier miissen von ihrer Hand sterben. Ihre
Herkunft ist dunkel, aber ,sie kamen“, wie HOMER sagt. Spéater siedelte
man sie im fernen Osten an. QUINTUS von Smyrna z.B. nennt als ihre

128



XIII Das Ende Troias

Heimat [Q.S. 1.18] das Gebiet um den Thermodonfluss, der in das Schwarze
Meer miindet, in Kappadokien gelegen.

Themiskyra ist ihre Heimatstadt.

Von dort, von weit her also, kamen sie, den Troern nach dem Tode HEKTORS
gegen ACHILLEUS und die Achaier zu helfen.

Die spateren Griechen haben ihren Namen missverstanden: Die ,,Brustlo-
sen“, so miisste man iibersetzen; angeblich hatten sie sich die rechte Brust
ausgebrannt, um mit ihrer Rechten die Waffe besser fithren zu koénnen.
Richtiger ist vielleicht, dass sie im kriegerischen Kampf wenigstens ihre
Brust verkleideten.

Natiirlich mussten sie auch nach der Meinung der achaischen Machos ihre
Kampfe gegen hohe Herren wie HERAKLES, BELLEROPHON und THESEUS
verlieren. Letzterer, der ein Kind mit ihrer Konigin HIPPOLYTE gehabt ha-
ben soll, den Sohn HIPPOLYTOS, schlug sie und ihr Heer am Fufle des Areo-
pag zu Athen, als sie ihre Konigin aus den Handen des Atheners befreien
wollten. Doch diese kdampfte an der Seite des THESEUS und fiel.

Immer fordern die Amazonen die Achaier heraus, immer ,,unterliegen“ sie,
d. h. sie liegen letztlich , unter“ ihnen, sie ,,unter “-liegen.

Macho bleibt Macho. Er muss ,iiberliegend iber-legen “ sein.
So war es bei PENTHESILEA:

Sie hatte unabsichtlich bei der Jagd ihre Schwester getotet und wollte diesen
Tod durch Kampf stihnen. Hier:

fiir die Troer gegen die Achaier.

Sie hatte als Kind des ARES von der Gottheit eine zauberhafte Gestalt [Q.
S. 1.19] und eine gewaltige Kampfkraft [36 fI.], die die Kraft der Méanner
weit iiberragte [560 ff.]. Doch gegen ACHILLEUS hatte sie keine Chance,
nachdem sie zuvor viele seiner Kameraden getotet hatte [613 ff.].

Er durchbohrte sie und ihr schénes Pferd zugleich. Ausgestreckt lag sie da
auf dem Bauch und musste sich von dem Griechen im Tode auch noch
verhéhnen lassen [644]:

14

,Liege jetzt im Staub fiir Hunde und V&gel ein Fraf!...

Doch als er ihr wunderschones Antlitz sah, nachdem er den Helm entfernt
hatte, qualte er sich und bereute die Tat, wie uns erzahlt wird. Besser wéare
es gewesen, er hétte sie als Ehefrau mit in den Westen genommen. Aus
Mitleid gestattete er den Troern, sie mit in die Stadt zu nehmen, und sie

129



C Entfaltung

bejammerten sie wie eine eigene Tochter; man bestattete sie in einer Gruft
neben den Gebeinen des LAOMEDON.

Tod und Liebe sind in einem umfassenden Sinne die beiden Seiten ein und
derselben Miinze.

Die Nachwirkung der PENTHESILEA-Geschichte ist erheblich, insbesondere
der Kampf zwischen der Konigin und ACHILLEUS. Wir haben bildliche Dar-
stellungen seit dem 7. Jahrhundert v. Chr. auf Vasen, Sarkophagen, Friesen,
als Statuetten aus verschiedenem Material. Ergreifend ist die Darstellung
des sog. PENTHESILEA-Malers als Innenbild auf dem Boden einer Schale,
die um 450 v. Chr. gestaltet wurde.

Aus der Neuzeit haben wir ein Bozetto des Bildhauers BERTEL THORWALD-
SEN, das eine in sich geschlossene, auf sich bezogene Gruppe zeigt, bei der
ACHILLEUS, die entseelte PENTHESILEA haltend, mit hochster Ergriffenheit
und Liebe die Folgen seines Tuns erkennt.

Im Mittelalter ist die Geschichte von PENTHESILEA und ACHILLEUS immer
wieder gestaltet worden. Grundlagen bilden

- einerseits die (etwa im 4. Jahrhundert n. Chr. entstandene) lateini-
sche Ubersetzung einer (im ersten Jahrhundert n. Chr.) griechisch
verfassten aber nicht erhaltenen Geschichte des troianischen Krieges
des Kreters DIKTYS und

- andererseits die unter dem Namen des Phrygers DARES aus dem 5.
nachchristlichen Jahrhundert erhaltene Abhandlung tiber den Unter-
gang Troias.

Fiir zeitgenossisches Denken mafigebend und bisher nicht tibertroffen ist die
Tragddie HEINRICH von KLEISTs ,,PENTHESILEA “; sie war 1808 erschienen,
aber erst 1878 im koniglichen Schauspielhaus in Berlin in iiberarbeiteter
Fassung uraufgefiihrt worden.

In diesem Stiick wird das Tragische an der Gestalt der PENTHESILEA gera-
dezu so konstruiert, dass ACHILLEUS fallt:

Die Amazonen greifen mit PENTHESILEA vor Troia ein und verwirren Grie-
chen und Troer, weil beide nicht wissen, fiir wen diese kdmpfen:

Sie kiimpfen namlich nur fiir sich selbst und téten oder nehmen Troer und
Griechen scheinbar beliebig gefangen. Dahinter steht, dass in alter Zeit
athiopische Stamme die Skyten iiberfallen, die Ménner erschlagen und die
Frauen sich angeeignet haben.

Deren Antwort kam sehr schnell:

130



XIII Das Ende Troias

Sie nahmen Rache und ermordeten ihre Vergewaltiger und griindeten den
Amazonenstaat der Frauen. Damit nun der physische Fortbestand des Staa-
tes gesichert bleibt, werden immer wieder kampfstarke junge Médchen in
die Welt ausgesandt, die junge Méanner erkdmpfen, gefangen nehmen und
in das Amazonenland verbringen sollen. Dort wird ein grofles Fest gefei-
ert, eine Orgie wiirden wir sagen; danach diirfen die jungen Manner wieder
heimziehen.

Es gibt also keine individuelle Liebesbeziehung, sondern nur den kollektiven
Sexualrausch zur Reproduktion der Gesellschaft. So war das auch vor Troia
— nur, dass PENTHESILEA immer wieder individuell den Kampf mit ACHIL-
LEUS sucht — beide hatten Feuer fiireinander gefangen. Aber ,haben* darf
sie ihn nur, wenn er unterliegt. Es gelingt einer Vertrauten der PENTHESI-
LIEA (die nach einem Kampf ohnméchtig geworden war), den ACHILLEUS
dazu zu iiberreden, sich den Anschein des Unterlegenen zu geben. Die jetzt
zwischen beiden erlaubte und erwachende Liebe wird durch angreifende
Amazonen gestort, die ihre vermeintlich gefangene Koénigin befreien woll-
ten. PENTHESILEA erfahrt von dem Trug ihrer Vertrauten und gerét in
Kéampfe.

Von all dem weifl aber ACHILLEUS nichts; er spielt den Schwécheren, da er
weif}, dass sich PENTHESILEA nur dem Unterlegenen hingeben darf.

Das aber verkennt die Konigin, schiefit jetzt aus Hassliebe dem Geliebten
einen Pfeil in den Hals und stiirzt sich mit einer Hundemeute auf ihn, um
ihn zu zerfleischen.

Doch sie stirbt bald nach dem Geliebten von eigener Hand im Kreise ihrer
Amazonen.

Figentlich erst durch KLEIST wird PENTHESILEA zu einer tragischen Figur,
die Furcht und Mitleid im Sinne der aristotelischen Dramentheorie erregt:

»oie sank, weil sie zu stolz und kraftig bliihte! Die abgestorbene Eiche
steht im Sturm, doch die gesunde stiirzt er schmetternd nieder, weil
er in ihre Krone greifen kann.“ [Schlusssatz aus ,Penthesilea’].

In kaum einem Drama wird das ,,Uberzarte “und das ,Brutale* [THOMAS
MANN in einem Essay zu CHAMISSO] so eng vereint. Zugleich weist KLEIST
auf den spéter in der Psychologie aufgefithrten Kampf der Geschlechter und
vor allem auf den engen Zusammenhang zwischen EROS und Geschlechter-
hass. Die Konigin scheitert an dem unaufhebbaren Widerspruch zwischen
der rituellen Erotik und ihrer personlichen Liebe [KINDLER 1990. 9. S.

131



C Entfaltung

483]. Sie liebt den ACHILLEUS, und doch zerfleischt sie ihn mit den eigenen
Zéhnen:

... Kiisse, Bisse,
das reimt sich, und wer recht von Herzen liebt,
kann schon das Eine fiir das Andere greifen, “

heif3t es.

Schliellich greift CHRISTA WOLF in der Erzéhlung ,, Kassandra® (1983) den
Mythenstoff wieder auf und entwickelt zu KLEIST einen Gegenentwurf.

ACHILLEUS, ,,das Vieh“, totet und schdandet PENTHESILEA, wie das Vieh
den HEKTOR geschéndet hat. Ménner werden zu Tétern, Frauen zu Opfern.
Wie das Kind TROILOS ein Opfer des geilen Viehs wurde [WoOLF 2000, S.
98] und sich an ihm ,nackte, grissliche, ménnliche Lust“ [a. a. O.] vollzog,
so wurde von ACHILLEUS, dem Griechenheld, PENTHESILEA getotet und
geschandet:

,Der Mann, unfdhig das Lebendige zu lieben, wirft sich, weiter totend, auf
das Opfer ...«

»,Die Manner, schwach, zu Siegern hoch geputscht, brauchen, um sich iiber-
haupt noch zu empfinden, uns als Opfer“, sagt KASSANDRA.

Die Totenfeier zu Ehren der PENTHESILEA geriet bei den Frauen zu einer
Art dionysischen Exzesses, in dem Lust und Schmerz sich vereinen.

Und tobend zerreiflen sie einen zufillig des Weges vorbeikommenden grie-
chischen Priester des APOLLON.

Hier wird ein Thema aus den Bakchen des EURIPIDES verarbeitet.

Wo immer Personen von besonderer Bedeutung fiir den Troia-Mythos auf-
treten, ist ACHILLEUS nicht fern. Daher soll von jetzt an seine Geschichte
in den Mittelpunkt treten.

Wenn wir einmal von den Geschichten um die Geburt und die Jugend ab-
sehen, konnen wir bei ihm zwei Karrieren unterscheiden, die des Kampfers
oder auch Schliagers und die des Liebhabers. Beiden Karrieren gemeinsam
ist Ungehemmtheit bzw. ziigellose Emotionalitat, die sich einerseits in seiner
verbalen und kriegerischen Agressivitéit, andererseits in sexueller Gewalt
manifestieren.

Fast 3000 Jahre ist das alles als heldenhaft, bewunderswert und insgesamt
positiv bewertet worden. Daraus kann man wohl schlieflen, dass Bewer-

132



XIII Das Ende Troias

tung und Wahrheit immer eine Frage des jeweiligen Zeitgeistes oder der
jeweiligen political correctness ist.

Bisher, d.h. lange Zeit ist die dargestellte Perspektive, die der Sieger gewe-
sen; die der Unterlegenen und Opfer bricht eigentlich erst in unseren Tagen
durch, etwa, wie wir eben sahen, bei CHRISTA WOLF, die in ihrer Erzéhlung
»,KASSANDRA “ ACHILLEUS immer wieder ,,Vieh“ nennt.

Es kommt aber noch eine feministische Perspektive dazu. Man kénnte beide
Perspektiven auch zusammennehmen, da seit Jahrtausenden Frauen Opfer
waren. Ganz deutlich wird das gleich bei der Erlauterung der Rolle des

AGAMEMNON, von dem noch zu sprechen sein wird.

Die reine Frauenperspektive bricht durch, wenn man von CHRISTINE
BRUCKNER die Erzdhlung heranzieht. ,Wenn Du geredet héttest, DES-
DEMONA“ [S. 155 ff.].

Bei den Autoren der Antike ist die Siegerperspektive durchaus schon hin-
terfragt, aber eine Anderung des Paradigmas ist nicht erkennbar. Das wird
deutlich bei der Betrachtung der letzten Gesdnge der Ilias. Da werden dem
grof3kotzigen und beratungsresistenten ACHILLEUS plotzlich sehr anriihren-
de Eigenschaften zugewiesen und die Troer als die Besiegten werden nicht
geschméaht und ins Unrecht gesetzt, sondern durchaus als sympathische
Kampfer dargestellt, allen voran HEKTOR.

Die Person des ACHILLEUS ist schon bei PLATON Gegenstand philosophi-
scher Reflexionen. Es geht nach PLATON bei ACHILLEUS darum, dass dieser
flir seinen Liebhaber PATROKLOS lieber in den Tod geht als lebend heim-
zukehren und dort in der Heimat betagt zu sterben [Smp. 179 e 1 ff.]. Als
Belohnung fiir sein Verhalten darf er sich nach dem Tode auf der Insel der
Seligen aufhalten:

,,... GOttlicher als ein Geliebter ist ein Liebhaber; denn er ist voll von Gott. “

Uber die Ethisierung des ACHILLEUS als Vertreter von Treue und Wahrhaf-
tigkeit hinaus wird dieser in der Rhetorik gern als Muster dieser Tugenden
angesehen [Aristot. Rhet. 1359 a 3 ff.; CICERO de. Orat. 3.57] und dariiber
hinaus als Vertreter der Einheit von Wort und Tat.

SENECA widmet sich in seiner Tragddie , Troades“ der Grausamkeit der
Griechen aus der Sicht des stoischen Philosophen. Diese Grausamkeit ist —
philosophisch schon von CICERO so betrachtet [Tusc. 3.18] — eine Krank-
heit. Die Ziigellosigkeit und Grausamkeit des ACHILLEUS zeigt sich auch in
seinem Verhalten zu den Frauen. QUINTUS von Smyrna lasst ihn mit den

133



C Entfaltung

Worten eines Griechen [1.726] gynaikomanes = weibertoll nennen. Er bie-
tet der eher troiafreundlichen Literatur des Mittelalters das Negativbeispiel
dafiir, wie emotionale und sexuelle Ziigellosigkeit iiber Selbstbeherrschung,
Anstand und Zuverlassigkeit siegen kénnen; damit wird im Unterschied zu
ACHILLEUS HEKTOR Vorbild fiir das, was ,,triuwe“ genannt wird.

Die verderbenbringende Minne zeigt ACHILLEUS, HEKTOR wird dargestellt
als hofischer Ritter. DANTE (1314) stellt ACHILL dar als Fleischessiinder,
der dafiir sich im zweiten Kreis der Holle aufhalten muss wie KLEOPATRA,
HELENA, PARIS und TRISTAN; [5. Gesang]:

,---Geworfen an die Felsentriimmer, erheben sie ein Schreien, Klagen, Jam-
mern ...

Vom 16. Bis 18. Jahrhundert wachsen dramatische Gestaltungen, die ACHIL-
LEUS in den Mittelpunkt nehmen. Hier wird ACHILLEUS als einer gezeigt,
der an der Liebe scheitert.

FEine ganz besondere Ausnahme stellt SHAKESPEARE mit dem Stiick ,, TROI-
LOS und CRESSIDA “ dar. Als ob der Dichter CHRISTA WOLF vorwegnimmt,
beschreibt er ACHILLEUS als einen arroganten, narzisstischen Wollliistling,
der sich in Hetero- und Homosexualitat exzessiv ergeht, dem die Ermordung
und Schandung des HEKTOR gut zu Gesichte steht.

In der deutschen Klassik aber wird ACHILLEUS sowohl literaturtheoretisch
[HERDER: Briefe zur Beforderung der Humanitét, 34. Stiick] als auch dra-
matisch [GOETHE: ,ACHILLEIS“] oder lyrisch [SCHILLER, HOLDERLIN]| zur
erhabenen Musterfigur eines edlen Griechen.

, Wie grofl dagegen ist Achilles und wie zart ... Achill besitzt ... Groher-
zigkeit, Selbstgefiihl und die duBerste Wahrheitsliebe ...“ [HERDER, a. a.
0O.].

HEGEL preist ACHILLEUS in seiner Asthetik [3. Teil, 3. Abschnitt, 3. Ka-
pitel, C 1. 2. B] als Beispiel eines grofien freien und menschlich-schonen
Charakters, der einen Nationalcharakter in sich zusammenzufassen in der
Lage ist.

Nach der von aufgesetzten Idealen bestimmten Sublimierung der Gestalt
des ACHILLEUS im 18./19. Jahrhundert zieht FRIEDRICH NIETZSCHE einen
Schlussstrich. Er beantwortet die Frage [Morgenrite, Gedanken tiber mora-
lische Vorurteile, 1. Buch, Abschnitt 18], wieso Menschen sich an Personen
wie ACHILLEUS so ergétzen und weiden konnen.

134



XIII Das Ende Troias

Bisher fanden wir Sublimierungen, wenn ACHILLEUS zu einer idealen Ge-
stalt erklart ist. Im Unterschied dazu findet NIETZSCHE, dass der Genuss
der Grausamkeit in Gemeinden, wo die strengste Sittlichkeit waltet, , der
hochste“ ist.

,Die Grausamkeit gehort zur dltesten Festfreude der Menschheit. “

Hier wird der sublimierte Aspekt des ACHILLEUS getilgt und eine Richtung
eroffnet, die zu der vielleicht bedeutendsten ACHILL-Reflexion des 20. Jahr-
hunderts fithrt; gemeint ist die bereits mehrfach erwihnte Erzahlung von
CHRISTA WOLF von 1983: ,KASSANDRA “. In dieser Erzahlung prasentiert
die gefangene und in Mykene dem Tode entgegensehende KASSANDRA ihren
Hass

- auf den Krieg, in dem ,alle Regeln in den Staub® [S. 97] fielen,

- auf ACHILL, ,das Vieh“, der den Gewaltapparat des Krieges verkor-
pert, vor allem aber Gewalt als sexuelle Gewalt.

Wahrend in der spatantiken Bildkunst das Interesse an der Kindheit und
Jugend des ACHILLEUS iiberwiegt, behandelt die mittelalterliche Bildkunst
ACHILL als Ritter, z. B. wenn er eine christliche Kirche betritt. Bis zum 17.
Jahrhundert bleibt es in der Bildkunst bei Szenen aus seiner Jugend (z. B.
bei seinem Umgang mit den Téchtern des LYKOMEDES) und bei Liebessze-
nen.

Der Kampf, wie ihn die Ilias kennt, kommt erst spéat in die Gestaltung.

Der Sublimierung in der Literatur entspricht die Erhabenheitsasthetik und
HoMER-Begeisterung des 18./19. Jahrhunderts (z.B. EDMUND BURKE).
Danach nimmt das Interesse merklich ab.

Im 20. Jahrhundert zeigt sich einerseits eine kritische Rezeption bei MAX
SLEVOGT (1907), andererseits auch der Wunsch nach heiler Welt und Idylle
bei GEORGIO CHIRICO. Nach dem zweiten Weltkriege wird ACHILLEUS als
gebrochener, verwundeter Mensch dargestellt (Lucio FONTANA, 1946).

Auch Musiker, insbesondere seit dem 17. Jahrhundert, haben sich der Per-
son des ACHILLEUS angenommen, z.B. (1698) SCARLATTI in der Oper
»ACHILLE e DEIDAMIA“ und (1739) HANDEL in ,,DEIDAMIA “.

MAaX BRUCH hat nach einem Text von H. BULTHAUPT das Oratorium
,»ACHILL “ komponiert.

Ebenfalls die Rockmusik nahm sich des Themas an [M0OOG-GRUNEWALD
2008, S. 13].

135



Ernst Marow: ,,Laokoon*“, Radierung in Kaltnadeltechnik



XIII Das Ende Troias

Fir Filme aller Art bietet der achéisch-troische Sagenkomplex insgesamt
reichlich Stoff. Nach amerkanischer Art werden Muskeln, Waffen, Schif-
fe und — leider — wenig Hirn gezeigt. Der Stoff wird missbraucht zu zer-
streuendem Aktionismus. Als jingstes und letztes Beispiel aus 2004 sei der
amerikanische Film ,, Troy “ des Regisseurs WOLFGANG PETERSEN genannt.
Darin spielt BRAD P1TT die Hauptrolle des ebenso starken wie diimmlichen
ACHILLEUS und entwickelt seine Liebesgeschichte mit BRISEIS. Diese steht
im Mittelpunkt. Gezeigt wird iibrigens auch richtigerweise, dass es dem
AGAMEMNON tiberhaupt nicht um die Riickgewinnung der HELENA und
um seinen Bruder MENELAOS ging, sondern einzig um Machtgewinn, d.
h. um die Zerstérung der Gegenmacht Troia. Da die starke, spannungs-
geladene Handlung im Vordergrund steht, werden Szenen verfélscht (z.B.
MENELAOS wird von HEKTOR getotet) oder beliebig neue erfunden, wie
man das im modernen Regietheater handhabt.

Wir hérten vom Priester des APOLLON oder/und des POSEIDON LAOKOON
(Aaoxdwv). Dieser schleuderte gegen den Bauch des von den abziehenden
Griechen aufgestellten Pferdes seinen Speer und wurde dafiir mit seinen
beiden S6hnen von der Gottheit bestraft. Das geschah, als er dem Gott PO-
SEIDON am Strande ein Stieropfer darbringen musste. Man vermutet, dass
der als Pferd dargestellte (also theriomorphe) Gott POSEIDON ihn dafiir
bestraft, dass er die Waffe gegen ihn, dessen Priester er ja ist, gerichtet
hat [BICKEL, 1942]. Eine andere Version der Strafe ist, dass LAOKOON von
APOLLON dafiir bestraft wird, dass er gegen den ausdriicklichen Befehl des
Gottes geheiratet hat. Die etwas pikante Version ist die, die zur vorigen
dazu gehort. Danach habe er vor den Augen des verbietenden Gottes in
dessen Tempel das Gebot der Keuschheit verletzt und mit seiner Frau Ge-
schlechtsverkehr gehabt [vgl. Serv. Aen. 2.201].

Jedenfalls fanden er selbst und seine Séhne ein schreckliches Ende, das der
romische Dichter VERGIL in seiner Aeneis [2.201 ff.] darstellt.

Verschiedene Motivstringe kommen hier zusammen [BICKEL, a. a. O.]:

Zum einen ist es der Mythos, wonach der als Pferd dargestellte Gott POSEI-
DON allein schon durch sein Wiehern Stadtmauern zum Einsturz bringen
kann.

Zum anderen handelt es sich um das konkrete Mythenmérchen, in dem
POSEIDON, von ODYSSEUS beschworen, als Pferd die Mauern Troias zer-
trimmert. SchlieBlich kommt das novellistische Motiv durch:

137



C Entfaltung

Danach werden in einem gottdhnlichen Pferde Recken versteckt, die dazu
helfen, die Stadt Troia zu zerstoren.

Dieses Motiv erinnert an eine alte agyptische Erzahlung aus dem 15. Jahr-
hundert, wonach agyptische Krieger des THUTMOSIS I1I, von den scheinbar
abriickenden Kameraden in groflen Kriigen versteckt, die Stadt Joppe er-
obert haben. Dies wird als eine List des THUTI bezeichnet.

An dieser Stelle spiiren wir wieder den globalen Austausch (von Giitern und
Ideen) in der alten Welt, also nicht nur kommerziell, indem Kaufleute von
Kleinasien nach Nordfrankreich segelten, oder von Milet ins Nildelta, wo
es eine milesische Kolonie namens Naukratis gab. Auch philosophisch und
kiinstlerisch gab es diesen Austausch.

Vielleicht kann man das auch an ARKTINOS aus Milet, dem Dichter des ge-
nannten epischen Zyklus (7. Jahrhundert), festmachen. In dessen Epos mit
dem Titel ,Iliu persis“ findet sich die fritheste Erwéhnung der LAOKOON-
Geschichte [EpGF 62.11].

Im Unterschied zu den bereits genannten mythischen Personen ist deren
Nachwirkung in der Antike und auch spater nicht so reichhaltig, aber nur
eine Gestaltung hat Geschichte gemacht:

Es ist eine Mamorgruppe (LAOKOON mit seinen beiden S6hnen, von einer
Schlange umschlungen), von der uns der antike Universalgelehrte PLINTUS
der Altere in seinem 37 Biicher umfassenden Werk ,naturalis historia“ =
»Naturforschung“ berichtet [36. 37].

Diese Gruppe stand seinerzeit im sog. Goldenen Haus des NERO. PLINI-
Us nennt als Schopfer der Gruppe die Namen dreier rhodisischer Kiinstler:
HAGESANDROS, ATHANODOROS und PYLODOROS; er meint, diese Grup-
pe sei ,omnibus et picturae et statuariae artis praeferendum®, d. h. allen
(anderen) Darstellungen in Malerei und Bildgieflerkunst vorzuziehen.

Das Gliick nun wollte es, dass diese LAOKOON-Gruppe am 31.01.1506 in
Rom auf dem Geldnde der Trajansthermen gefunden wurde. Es handelt
sich dabei um die meisterliche Marmorkopie des hellenistischen Bronzeori-
ginals (um 160 v. Chr., vielleicht von PYROMACHOS oder aus seinem Umfeld
in Pergamon stammend) und wurde spéter Gegenstand eines kunsttheore-
tischen Diskurses, in dessen Mittelpunkt die Schrift von GOTTHOLD EPH-
RAIM LESSING stand: ,LAOCOON oder: Uber die Grenzen der Mahlerey und
Poesie“ (1766 erschienen).

138



XIII Das Ende Troias

LESSING unterschied schon in seiner SENECA-Abhandlung (1754) zwischen
einer malenden und einer dichtenden bzw. schildernden Darstellung. Die
asthetische Frage war:

Was gilt als schon bzw. wann kann etwas als schon gelten?

Im Unterschied zur Auffassung des HORAZ (,,ut pictura péesis“ [HOR. Ars.
361]), wonach es mit der Dichtkunst die gleiche Bewandtnis habe wie mit
der Malerei bzw. den bildenden Kiinsten, gelangt Lessing zu der Auffas-
sung, dass es unterschiedliche Gesetzmafigkeiten gibt, die sich in kreativen
Prozessen unterschiedlich auswirken. Er hebt sich dabei auch deutlich vom
main stream seiner Zeit ab, nach dem die antiken Meisterwerke, sofern es
solche sind, durch ,,edle Einfalt “ und ,,stille Grofle“ zu charakterisieren sind
[JOHANN HEINRICH WINKELMANN: ,,Gedanken iiber die Nachahmung der
griechischen Wercke in der Malerei mit Bildhauer-Kunst (1755)].

Ausgang seiner Betrachtung ist die genannte LAOKOON-Gruppe, die er mit
der Darstellung in der Aenis des VERGIL [2.199 ff.] vergleicht, insbesondere
findet er bei dem LAOKOON der Gruppe nur einen verhaltenen Schmerzens-
ausdruck, aber keinen Schrei im Unterschied zu VERGIL, dessen LAOKOON
Schreie von sich gibt.

Aber: In Marmor gestaltet, wéire der Schrei als voriibergehender Gemiits-
oder Gefiihlsausdruck unwahr, und eine solche auf Dauer angelegte Gestal-
tung verletzt nach Lessing das oberste Gesetz des Schonen.

Bildenden Kunsten ist mit Material, Formen und Farben die Koexistenz,
d. h. Gleichzeitigkeit, zu eigen. Hier wird der fruchtbare Augenblick einer
Handlung in eine Gestalt bzw. in einen Korper oder Gegenstand gebracht,
d. h. das pragnante Momentum wird erfasst, z. B. wird das Leid und der
Schmerz des LAOKOON unmittelbar vor dem Schrei dargestellt in einem
Zeitpunkt, da der Kampf mit der Schlange weder gewonnen noch verlo-
ren ist. So kann die bildende Kunst das Héssliche meiden, das, auf Dauer
angelegt, Ekel erregt.

In der Poesie ist das ganz anders. Da wird ein Korper in eine Handlung
gebracht. Es gilt das Gesetz des Nacheinander.

Stiick fur Stiick wird konsekutiv erzahlt. Der Raum des Korpers ist durch
die Darstellung von Handlung gezeichnet, deren Eigenschaft es ist, voriiber-
zugehen und die daher Ekel nicht erregt. Poesie darf also Hassliches kompo-
nieren, da es Lacherliches oder Schreckliches nur voriibergehend hervorruft.
Und dort, wo die Poesie Schones darstellt, ergeht sie sich nicht in Einzelhei-

139



C Entfaltung

ten, sondern beschreibt Wirkungen des Schénen auf den Betrachter, nicht
Korper, sondern Handlungen durch die Folge von Zeichen.

LESSING entwickelt also eine Kunsttheorie, die sich aus dem Gegenstand
selbst ableitet und wendet sich ab von der vorherrschenden Vorstellung, ab-
strakte Regeln bei der Komposition eines Werkes anzuwenden. Damit berei-
tet er die gewaltige Bewegung des ,,Sturm und Drang* vor und macht auch
GOETHEs Eindruck, den die LAOKOON-Gruppe auf ihn machte, verstand-
lich:

, Wenn ein Werk der bildenden Kunst sich wirklich vor dem Auge
bewegen soll, muss ein voriibergehender Moment gewé&hlt sein ... wie
sie (gemeint ist die Gruppe, d. V.) jetzt dasteht, sie ist ein fixierter
Blitz ... [bei GRUMACHER 1949, II 550].

Die eben genannte Auffassung von Lessing befreit von Regeln und vor allen
Dingen von der Deduktion und fiihrt zur unmittelbaren Begegnung mit dem
Gegenstand, das besondere Anliegen von ,,Sturm und Drang*.

Die Darstellung unmittelbarer Erfahrung kulminiert in der bildenden Kunst
der Neuzeit bei EDVARD MUNCH und seinen vier Bildern ,,Der Schrei®. In
der Pastellversion auf Pappe (1893) stellt MUNCH den Schrei dar. Es ist
aber ein innerer Schrei, den die dargestellte Person selbst, vom Grauen aus
dem Inneren iiberwaltigt, hort. Sie hélt sich die Ohren zu im Unterschied
zu den beiden Personen, die sich ungertiihrt von ihm entfernen oder auf ihn
zukommen. So ganz genau kann man das nicht sagen. Aber der Schrei tont
iiber die Krimmung der Person und die Schwirze der Farben bis in den
Himmel, wo die Bewegung in der Farbigkeit vergeht.

140



Edvard Munch: Der Schrei. Ol, Tempera und Pastell auf Pappe (1893),
Foto: National Gallery of Norway



C Entfaltung
XIV Die Heimkehr der Achaier

a) MENELAOS und AGAMEMNON

So ganz glatt verlief die Heimkehr der Achaier nach der Zerstorung Troias
nicht. Nur NESTOR, der greise Konig von Pylos und Ratgeber des AGA-
MEMNON, kam schnell nach Haus. Ganz anders war das bei MENELAOS,
AGAMEMNON und vor allem ODYSSEUS, dessen Geschichte bald ausfiirli-
cher zu beschreiben ist.

Begonnen werden soll mit MENELAOS, dessen Versagen als Ehemann den
troianischen Krieg ausgelost hat. Acht Jahre dauerte seine Irrfahrt, bis er
mit seiner Frau nach Sparta heimkehren konnte. Im zehnten Jahr besuchte
ihn TELEMACHOS, der Sohn des ODYSSEUS; denn dieser war noch immer
nicht heimgekehrt und wurde von seinem Sohne gesucht. Dem TELEMA-
CHOS erzihlte MENELAOS die Geschichte seiner Heimkehr, wie er schliefSlich
zur Insel Pharos kam, die dem agyptischen Nildelta vorgelagert ist:

EIDOTHEA [Od. 4.363 ff.], die Tochter des starken PROTEUS, der dort die
Robben des POSEIDON hiitete, hat ihm geholfen, indem sie das Geheimnis
um ihren Vater verriet; denn PROTEUS, der unsterbliche Meergreis [4.384],
wusste Antwort auf alle Fragen, die man ihm stellte — aber es war schwer,
ihn zu stellen.

So riet sie, sich an ihm unbeirrt festzuhalten, wenn er denn aus dem Meere
zu seinen Robben komme, ganz gleich, ob er nun die Gestalt eines Lowen,
einer Schlange, eines Wildschweines, eines Panthers, des Wassers oder eines
Baumes annehme oder nicht.

Erst wenn er in urspriinglicher Gestalt erscheine, sollte er ihn loslassen
und seine Fragen stellen. So geschah es, und er erfuhr, wie er die Gotter
besanftigen und heimkehren kénne, aber auch, dass ODYSSEUS gegen seinen
Willen noch auf der Insel der KALYPSO festgehalten werde. [I1. IV 555 ff.]

Es gibt aber auch den Bericht, MENELAOS habe erst auf der Insel Pharos
die eigentliche HELENA getroffen; sie sei von HERMES zu PROTEUS gebracht
worden, PARIS aber habe nur ein lebendiges Ebenbild der HELENA in den
Armen gehalten. Die wahre HELENA blieb also ihrem Manne treu. HERA,
die Beschiitzerin der Ehe, wollte das so.

Das allerdings wére der Gipfel ihrer Rache fiir das Urteil des PARIS gewesen:

Nur Schein hat der eitle Schonling im Bette gehabt, und wegen eines Trug-
bildes floss das Blut so vieler Menschen, wurde Troia ausgeloscht. Stets

142



XIV Die Heimkehr der Achaier

sollten sich die Menschen bemiihen, durch Nachdenken zwischen Sein und
Schein zuunterscheiden.

MENELAOS kehrte heim und lebte beschaulich mit seiner Frau HELENA in
Sparta und soll nach seinem Tode in die elysischen Gefilde an der Grenze
der Erde entriickt worden sein:

Dort sei, sagen die Griechen, das Leben leicht; es gebe keinen Schneefall
oder Regen; milder Westwind kiihle die Menschen — ein wiirdiger Aufenthalt
fir den Eidam des ZEUS und dessen Tochter [4.563 ff.]. Vielleicht war er
sogar eine Zeitlang auch Konig in Mykene [4.561 f.] nach den Wirren dort,
iiber die jetzt berichtet werden muss:

Es geht um Heimkehr und Schicksal des AGAMEMNON.

Auch die Heimfahrt des AGAMEMNON verlief nicht ganz glatt. Vor dem
Auslaufen gab es noch eine Versammlung der Griechen, auf der unter an-
derem die Beute aufgeteilt wurde. KASSANDRA, wie konnte es anders sein,
wurde als Beutefrau Sklavin des unerséttlichen AGAMEMNON:

- Erst hat sie die Troer vor HELENA gewarnt, da sie den Krieg und
dessen Ausgang voraussah. Niemand glaubte ihr.

- Dann warnte sie vor dem hoélzernen Pferd; niemand glaubte ihr.

- Vergewaltigt wurde sie angesichts des Kultbildes der ATHENE vom
Achaier aus der Landschaft Lokris namens AIAS, auch der Lokrer
AJAS genannt oder der kleine AJAS.

- Sklavin wurde sie nun gegen ihren Willen, ausgeliefert und preisgege-
ben dem Achaier AGAMEMNON.

Viele der hundert Schiffe, vielleicht sogar alle auler dem des AGAMEMNON,
scheiterten im Sturm vor Kap Kaphereus. Der genannte AIAS ersoff wie
eine Katze im Teich und bekam so seine von der Gottheit gesandte Strafe.

Hier iibrigens zeigt sich, wie wir Menschen Instrumente der Gottheit wer-
den.

Herbeigefiihrt hat den Schiffbruch NAUPLIOS; er hatte namlich Badume auf
dem Vorgebirge angesteckt, und die Achaier, die vor dem Sturm Schutz
suchten, hielten das Feuer fiir die Befeuerung der Hafeneinfahrt. XYLO-
PHAGOS [Apollod. ep. 6.11] = Holzfresser heifit seitdem der Fels.

So nahm die Gottheit Rache fiir die gotteslasterliche Vergewaltigung der
KASSANDRA an ihrem Kultbild, und NAUPLIOS seinerseits nahm Rache fiir
den Tod seines Sohnes PALAMEDES, den seine Kameraden wegen, wie ihnen

143



C Entfaltung

eingeredet worden ist, Verrats vor Troia gesteinigt hatten. Aber, wie weiter
erzéhlt wird, hat NAUPLIOS sich auch noch anders gerécht:

Er hat nédmlich bewirkt [Apollod. ep. 6.9], dass die Ehefrauen der fithren-
den Griechen die Abwesenheit ihrer Manner ausgenutzt haben, um diese
mit anderen Méannern zu betriigen. So rachte sich NAUPLIOS, Sohn des PO-
SEIDON, fiir die Schmé&hungen vor Troia, als er fiir den Tod seines Sohnes
Genugtuung verlangte.

AGAMEMNON mit seinem Schiffe entging dieser Rache nur, damit er bald ein
elendes und wiirdeloses Ende finden sollte, wie es solchem Unrat zukommt.

HOMER erzahlt [Od. 4.514 ff.], er sei in einen schweren Sturm in der Ndhe
des Kaps Maleia geraten und am Gebiet, wo sich der Palast des THYESTES
und dessen Sohnes AIGISTHOS befunden habe, vorbeigetrieben. Schliellich
sei er in die Heimat gelangt. Dort habe AIGISTHOS den AGAMEMNON zu
einem Festmahl eingeladen. Hier geschah alles, was gleich dargestellt werden
soll.

Aber zunichst wollen wir uns zurtickbesinnen:

AGAMEMNON hatte vor elf Jahren am Anfang des troianischen Krieges
seine Frau mit Tochter IPHIGENIE nach Aulis befohlen, wo die griechische
Kriegsflotte lag und wegen fehlender oder ungiinstiger Winde lange schon
warten musste und am Auslaufen gehindert wurde.

IPHIGENIE sollte das Opfer sein, durch das ein Auslaufen moglich werden
sollte. Weder KLYTAIMNESTRA, die Gattin, noch TPHIGENTE ahnten etwas
von dem ihnen zugedachten Schicksal. Und es geschah:

Die Mutter musste ihr Kind als Menschenopfer hergeben; IPHIGENIE aber
war das Opfertier, das geschlachtet wurde. Jeder, der dabei war, sah, die
verblutende junge Frau und horte die Mutter, wie sie gegen ihren Mann,
dieses Monster, herausschrie [E. TA. 1164 ff. EBENER]:

,Drei Méadchen gebar ich dir und diesen Jungen hier; davon willst ein
Médchen du mir dreist entreiflen ... Trefflich! Kinder bezahlen als Lohn fiir
ein tibles Weib!“

KLYTAIMNESTRA musste diese Opferung, eine scheinbare, wie wir sahen,
mit ansehen, und auch das Auslaufen der griechischen Kriegsflotte gegen
Troia.

Damit aber war ein Trennungsstrich gezogen.

Die starke Frau zog tief getroffen heim nach Mykene und erlaubte schlie3-
lich, dass AIGISTHOS mit ihr das Lager teilte. Wir diirfen mit einiger Sicher-

144



XIV Die Heimkehr der Achaier

heit vermuten, dass nur ein kleiner Kreis im Palaste von diesem Verhéltnis
wusste; daher blieb dieses Verhéltnis dem AGAMEMNON verborgen.

So also kehrte AGAMEMNON heim:

Es waren nach dem Schiffbruch im Sturme vor der Insel Euboia wohl nur
noch wenige Schiffe vorhanden — aber sein eigenes war reich mit Beute be-
laden. Unter den Frauen, die es trug, war als Beutefrau, Sklavin und Bei-
schlaferin (von einer ,,Geliebten“ kann man wohl bei der Mentalitét dieses
brutalen Lumpen nicht sprechen) KASSANDRA, die troische Konigstochter.

Die Ereignisse, die jetzt darzustellen sind, werden zu einer Tragodie, wo-
bei tiber die handelnden Personen und die Reihenfolge der Geschehnisse
verschieden berichtet wird:

Der grofle Fiihrer also geht an Land und nimmt gnadigst die Huldigun-
gen seines Volkes entgegen. Der Weg zum Konigspalast von Mykene wird
zu einem Triumphzug gestaltet — sicher wird die versklavte Konigstochter
KASSANDRA besonders hervorgehoben worden sein.

Welch eine Beute fiir einen siegreichen Konig!

Das muss die Ehefrau KLYTAIMNESTRA so hinnehmen, wie jede Frau da-
mals. Aber in ihrem Inneren sieht es schlimm aus:

Nach auflen gibt sie sich freudig erregt und bewegt iiber die Heimkehr ihres
Mannes nach iiber zehn Jahren aus einem siegreichen Kriege.

Aber das ,zweiftiige Lowenweib [A. A. 1258 f.], das mit einem Wolfe
schlaft ¢, riistet sich zum Mord an ihrem Manne und an der Frau, ,,Ge-
nossin seines Lagers, die orakelnde getreue Hure, die des Schiffes Planken

mit ihm driickte! ...Er hat sie mir gebracht als Nachtisch, der meine Rache
fir den Ehebruch mir wiirzt!“ [a. a. O. 1440 ff.; EBENER 1987, S. 201]

Den AGAMEMNON geliistet es nach einem Bade und dann nach seiner Frau.

Ersteres soll er bekommen von seiner Frau! Letztere sollte er an ihren
Schlagen schmecken und zuvor das Fischernetz iiber seinem Korper, in dem
er zappelt wie ein Fisch, fithlen.

Sie erschliagt ihn mit einer Axt, wie ein Metzger an der Futterkrippe ein
Kélbchen erschlédgt — und noch auf den toten Korper drischt sie ein und
entfernt sich blutiiberstrémt, um auch an der ungliicklichen KASSANDRA,
der ,Hure“, wie sie glaubt, die Todesstreiche zu vollziehen.

Entsetzen im Volke tiber das, was sie tat.

Aber weiter iiber das hinaus, was sie tat, konnte sie nicht denken.

145



C Entfaltung

Jetzt kam die Stunde des AIGISTHOS.

Er sah die Saat des Unheils, das in sein Geschlecht gesat war, aufgehen —
»Du schones Licht des Tages, der die Rache bringt“, lasst AISCHYLOS ihn
sagen [A. 1577].

Das heifit:

- MYRTILOS, der Wagenlenker, verfluchte den PELOPS und sein Ge-
schlecht,

- PELOPS aber verfluchte seine Séhne ATREUS und THYESTES, den Va-
ter des AIGISTHOS. Und

- THYESTES wiederum, den ATREUS seine eigenen Kinder hat essen
lassen, verflucht ATREUS, seinen Bruder, und dessen Brut.

Und dessen Brut, AGAMEMNON, liegt nun erschlagen vor AIGISTHOS.

AIGISTHOS aber ist jetzt Konig von Argos und residiert im Palast von
Mykene. An seiner Seite lebt die starke und leidenschaftliche KLYTAIMNE-
STRA.

Was aber wird nun mit den Kindern des AGAMEMNON?

IPHIGENIE ist geopfert und tot, wie man glaubt; es leben aber noch drei
weitere Kinder:

CHRYSOTHEMIS, ELEKTRA und ORESTES.
Nur ein Kind ist fiir den neuen Konig eine Gefahr:

ORESTES, der Sohn, der die Nachfolge des AGAMEMNON nach dessen
natiirlichem Ende hitte antreten sollen.

ELEKTRA erkennt das sofort und schafft das Kind unverziiglich aus dem
Lande zu STROPHIOS, einem Freunde des AGAMEMNON, der in der Land-
schaft Phokis am Fufle des Berges Parnassos lebte. Dessen Sohn PYLADES
gewann er als treuen Freund, der ihn iiberall hin begleitete.

Wo immer er aber war, der Mord an seinem Vater begleitete ihn wie die
Obsession den Kranken.

In solchen Fallen pflegte der Grieche das Orakel zu befragen, also den APOL-
LON zu Delphi; in der Nahe wuchs ORESTES heran.

Also befragte ORESTES das Orakel — die Antwort war gemessen an anderen
dunklen Spriichen klar:

,,Gestihnt werden muss der Mord!

146



XIV Die Heimkehr der Achaier

Nun machte er sich mit seinem Freunde auf nach Mykene, wo seine Mutter
mit AIGISTHOS lebte. Als Fremder und unerkannt gelangte er dorthin, wo
seine Schwester ELEKTRA wie eine Sklavin [A. Ch. 135] unter demiitigenden
Umstéanden leben musste.

Jubel, als er sich am Grabe des Vaters beim Opfern zu erkennen gibt. Der
gemeinsame Mordplan wird umgesetzt:

ORESTES totet zuerst den AIGISTHOS, dann seine eigene Mutter.
- Muttermord also!

Aber er tat doch nur, was das Orakel befahl: Er rédchte den Tod seines
Vaters AGAMEMNON.

Gleichwohl: Durch den Muttermord war die kosmische Balance gestort.

Bis zum heutigen Tage sind Gattenmord und Muttermord die Mordarten,
die mit dem schérfsten Tabu belegt sind.

Doch nun muss er selbst Siihne leisten fiir den Mord an seiner Mutter,
damit diese kosmische Balance wieder hergestellt werden kann:

Rachegottinnen, Erinyen (lat.: Furiae), treiben ihn in den Wahnsinn; wie-
derum muss er zum Orakel, dessen Gott APOLLON den Mordbefehl ihm gab
[A. Eu. 202].

Der aber rit jetzt dem ORESTES, sich nach Athen zu begeben und sich
einem Gerichte des Volkes, dem Areopag, zu stellen.

Dort vor diesem Gericht fithren die Erinyen Anklage gegen ihn wegen Mut-
termordes. Verteidiger ist APOLLON. Vorsitz hat die Stadtgottheit ATHENE.
Es wird auch berichtet [Apollod. ep. 6.25], dass ERIGONE, Tochter der KLY-
TAIMNESTRA und des AIGISTHOS, die Anklage gefiihrt habe.

Nach Rede und Gegenrede stimmen die Richter ab, und es ergibt sich Stim-
mengleichheit dadurch, dass ATHENE fiir ORESTES stimmt.

ORESTES wird also freigesprochen [A. Eu. 752] ,,von der Bluttat Schuld“.

Die Erinyen miissen das so hinnehmen und wandeln sich nun von den
Rachegottheiten zu den ,, Wohlwollenden“, den Fumeniden, und nehmen
Wohnsitz in Athen.

Es bleibt aber noch der Wahnsinn des ORESTES.

Dem, so lasst die Gottheit wissen, konne er entgehen, wenn er aus dem
Lande der Taurer das Kultbild der ARTEMIS hole und nach Athen verbrin-

147



C Entfaltung

ge. PYLADES begleitet ihn zu den Taurern, wo beide gefangengenommen
werden.

Ko6nig THOAS mochte beide, wie iiblich, opfern lassen und lasst sie zur Op-
ferpriesterin bringen. Dort nun wird ORESTES von der Priesterin als ihr
Bruder erkannt. Der Bruder sieht seine tot geglaubte Schwester IPHIGE-
NEIA.

Nach der Freude der Wiedererkennung folgt der Plan, zusammen mit dem
Kultbild zu fliehen.

ATHENE, die Gottin, hilft; sie besénftigt den iiber den Tempeldiebstahl
aufgebrachten Konig THOAS, und schickt giinstigen Wind [E. IT. 1473 ff;
Ebener 1979, S. 227]:

,, ... wohlan, Sohn AGAMEMNONS, fiihr die Schwester heim!

Doch du, mein THOAS, ziirne nicht! ... Thr Winde weht! Geleitet AGA-
MEMNONS Sohn im Schiffe nach Athen. Ich reise mit und will das ...
Bildnis meiner Schwester schiitzen.“

Nun ist ORESTES endgiiltig befreit von der Last der Erinyen. Er iibernimmt
in Mykene die Macht, verheiratet die getreue ELEKTRA mit seinem Freunde
PYLADES und heiratet selbst die HERMIONE, die Tochter des MENELAOS
und der HELENA.

So war auch wieder Einvernehmen hergestellt zwischen Sparta sowie dessen
Konig MENELAOS und Mykene.

ORESTES starb schliefllich in Arkadien an einem Schlangenbiss [Apollod.
ep. 6.28].

Dieses war das Schicksal einer grofien Familie, die den Rahmen fiir den
troischen Krieg darstellte. Dieses Schicksal und die Personen, an denen
sich das Schicksal vollzog, sind jetzt zu bedenken, was sie bedeuten und
wie sie wirken bis in unsere Zeit.

b) Quellen unseres Wissens, Nachtrige, Deutung, Wirkung

Zum Schicksal der heimkehrenden Achaier gab es bei den Griechen nach
HOMER eine umfangreiche Literatur, die zwischen 600 und 500 v. Chr.
verfasst wurde.

Man spricht in der griechischen Literaturwissenschaft vom epischen Zyklus
(xUxhog €mixdc), und man meint damit einen aus Epen bestehenden Kreis

148



XIV Die Heimkehr der Achaier

von inhaltlich zusammenhéangenden, in daktylischen Hexametern verfas-
sten Darstellungen (aulerhalb der Ilias und Odyssee) der damals bekannten
Gotter- und Heldenmythen.

Man wollte mit diesen sozusagen versifizierten Inhaltsbeschreibungen al-
les zusammenfassen, was vor den Ereignissen der Ilias, zwischen Ilias und
Odyssee, und nach der Odyssee bis zum Tode des ODYSSEUS geschah, ein-
schliefllich der Vorstellungen zur Entstehung der Welt [DNP 3. 1154 ff.].
Insbesondere gehorten dazu:

- die Oidipddeia [6.600 Verse, vgl. LESKY 1963, S. 98 ff.] und die The-
bais (7.000 Verse), die Epigonen (7.000 Verse)

die Kypria und die Aithiopis,

die Ilids mikra (kleine Ilias) und die Iliu pérsis (Zerstorung von Ilios),
die Telegéneia
- und die néstoi (Heimkehrgeschichten).

Wihrend in den Kypria (= épe = Geschichten, in denen die Kypris =
APHRODITE dominiert [DNP 6.983]) die Ereignisse, die der Ilias vorausge-
hen, in 11 Biichern behandelt werden, stellt die Aithiopis die letzten Taten
des ACHILLEUS dar, u. a. den Sieg iiber MEMNON, den Fiihrer der Aithio-
pensoldaten.

In der Ilias mikra und der Iliu persis geht es um den Kampf gegen Tro-
ia und deren Zerstorung; die TELEGONEIA behandelt die Geschichte des
TELEGONOS, die noch dargestellt werden wird.

Konig ODIPUS und der Kampf um Theben sind Gegenstéande der Oidipodeia
und Thebais.

An dieser Stelle von Bedeutung ist das ,,ndstoi“ genannte Epos, das etwa
um 500 v. Chr. entstanden ist und einem AGIAS von Troizen zugeschrieben
wird. Es handelt sich unter bewusster Auslassung der Heimkehrgesange des
ODYSSEUS — die lagen ja bereits in Vollendung vor — unter anderem um die
Heimkehr des MENELAOS, des AGAMEMNON, des KALCHAS, des PHOINIX
und des NEOPTOLEMOS.

Leider ist vom epischen Kyklos nichts erhalten aufler Exzerpten und Hinwei-
sen bei anderen Autoren, bei PROKLOS, APOLLODOROS, PHOTIOS, DARES
und DIKTYS, und indirekt {iber das mythologische Lexikon von HEDRICH
bei GOETHE (ACHILLEIS) und KLEIST (PENTHESILEA).

Nur Weniges kann noch als Ergénzung des bisher Gesagten [s. o. S. 143] zu
MENELAOS gesagt sein, weil sowohl bei HOMER als auch spater in Dichtung,

149



C Entfaltung

Malerei und Musik seine Bedeutung gering, seine Rolle marginal und nur
neben HELENA und PARIS, seinem Nebenbuhler, tragender wird:

In der Ilias tat er sich zwei Male hervor. Im dritten Gesang [324 — 382] wird
beschrieben, wie er den PARIS besiegt. Da geht es wohl nur darum zu zeigen,
wie einem Jammerling durch verletzte Eitelkeit und sog. Mannesehre Mut
und Kraft wachsen [369 ff.]. Schlielich tat er sich hervor [Gesang 17], als
PATROKLOS gefallen war:

Er sichert und birgt dessen Leiche durch unentwegten, starken Einsatz
[17.1 ff].

Ansonsten entspringen die spiteren Berichte wohl eher dem dichterischen
Erfindungsreichtum oder sie stellen seine Funktion als bedeutungslosen Be-
gleiter z. B. von HELENA dar.

Von der Bedeutungslosigkeit fiir das ganze Unternehmen des troianischen
Krieges gleitet er hiniiber in die Rolle eines beschaulichen Landesvaters in
der Odyssee des HOMER [4. Gesang]. Dazu passt dann auch die Notiz, dass
er nach seinem Tode mit HELENA in die elysischen Gefilde der Unterwelt
gelangt [4.561 ff.].

Es ist kein Wunder, dass so eine farblose Personlichkeit kaum Nachwirkun-
gen hat.

Im epischen Zyklus nach HOMER spielt er keine besondere Rolle. Die atti-
schen Dramatiker, die sich inhaltlich an diesem Zyklus orientieren bzw. an
einer Quelle, die auf den Zyklus zurtickzufiihren ist, verwenden ihn zwar als
handelnde Person, aber in sechs von 31 erhaltenen Dramen [DNP 7. 1232]
werden seine Charakterziige zum Negativen entfaltet.

Hier wirken sich wohl historisch gesehen die Spannungen (bzw. der Krieg)
zwischen Athen und Sparta im 5. Und 4. Jahrhundert v. Chr. aus.

Auch spéater nehmen sich die Kiinstler kaum des Themas MENELAOS an
und wenn, dann interessieren sich Autoren wie THEOKRIT [18] oder OVID
[epist. 13; 16; 17] fiir die Liebe zwischen HELENA und MENELAOS.

Das war und ist ganz anders bei dem Bruder des MENELAOS:
AGAMEMNON.

Das Fundament seines Lebens bestand aus zwei Komponenten:
Sexualtrieb und Machttrieb.

Als zweifacher Morder und Vergewaltiger macht er sich gleich zu Beginn
einen Namen:

150



XIV Die Heimkehr der Achaier

Seine Frau KLYTAIMNESTRA gewinnt er dadurch, dass er ihren ersten Mann
(seinen Vetter) TANTALOS umbringt und sie vergewaltigt. Deren gemeinsa-
mes Kind zerschldgt er auf dem Fufiboden des Palastes.

Seine Zigellosigkeit ist sogar so grof}, dass er im troianischen Kriege ohne
Riicksicht auf die politischen und militarischen Folgen dem Kameraden
ACHILLEUS die Beutefrau BRISEIS raubt:

Dafiir miissen viele Achaier sterben; denn nun gewinnen die Troer die Uber-
hand, greifen sogar das Schiffslager mit Erfolg an und verbrennen Schiffe,
weil ACHILLEUS sich aus Wut iiber den Verlust vom Kriege zuriickgezogen
hat.

Dazu muss der Mann auch noch KASSANDRA, die Tochter des Konigs PRIA-
MOS, haben. Seine Devise ist eben:

Haben, haben, haben.

Nicht nur gegeniiber ACHILLEUS, sondern auch gegeniiber seiner eigenen
Frau KLYTAIMNESTRA, zeigt er Gefiihllosigkeit, Riicksichtslosigkeit, Takt-
losigkeit.

Er hat die Sensibilitat eines Schlachterhundes, und so présentiert er die
arme KASSANDRA nach dem Kriege in Mykene als seine Beute, und seine
Frau, die eigentlich der KASSANDRA eine Schwester hitte sein konnen, muss
diese als Feindin ansehen, wie sie ihren Mann selbst als Feind ansieht.

Sein Machttrieb ist fatal, weil dieser mit Brutalitdt und Gefiihlskalte ver-
bunden ist:

Die Affare seiner Schwégerin HELENA mit PARIS ist ihm gleichgiiltig. Wich-
tig ist nur, dass es sich bei PARIS um einen Reprasentanten Troias handelt.
Diese Tatsache kann er als Hebel fiir seine Groffmachttraume benutzen.
Endlich hat er einen Kriegsgrund gegen die Grofimacht Troia, wie der Prési-
dent der Vereinigten Staaten von Nordamerika Roosevelt nach dem Uberfall
der japanischen Luftwaffe auf Pearl Harbour gegen Japan.

Er will Troia ausschalten und seinen Machttraum verwirklichen.

Ohne Riicksicht auf die Gefiihle seiner Frau — selbst eben gefiihllos und ge-
wissenlos — lasst er seine Tochter IPHIGENIE in Aulis schéchten, als er guten
Wind fiir seine Flotte braucht. Den ihm treu ergebenen schwerverletzten
PHILOKTETES lasst er bedenkenlos aussetzen. Die Hilflosigkeit des Mannes
ist ihm gleichgiiltig.

151



C Entfaltung

Dem AIAS, Sohn des TELAMON, verweigert er eine ehrenvolle Bestattung,
[Apollod. ep. 5.7]. Zuvor wire es seine Aufgabe gewesen, diesem, als dem
Besten der Achaier nach ACHILLEUS, dessen Waffen zuzuerkennen.

Opportunismus eines Staatsmannes oder wenigstens eines Politikers kénnte
man beschonigend ein solches Verhalten nennen.

Stark ist er gegen Schwache.

Als der APOLLON-Priester CHRYSES von ihm seine Tochter zuriickfordert,
die er als Beutefrau versklavt hat, weist er ihn hochmiitig und demiitigend
aus dem Lager [I 26 fI.]. Doch wenn er auf einen gleichwertigen, gleich
starken Gegner trifft, gibt er lieber auf [XIV 80 f.]:

,Besser durch Flucht dem Unheil zu entgehen, als sich gefangen nehmen zu
lassen. “

Insgesamt also handelt es sich um einen widerwartigen Lumpen, der seine
Grenzen nicht kennt und an seiner Hybris, seinem Hochmut und seiner
Eitelkeit scheitert, erschlagen von seiner Frau wie ein Kalb vom Metzger.

Im Unterschied zu seinem Bruder MENELAOS wurde er ebenso wie KLY-
TAIMNESTRA intensiver Gegenstand kiinstlerischer Gestaltung.

Wir konnen von einem Spannungsbogen sprechen, dessen Enden mit Namen
wie A1SCHYLOS (5. Jahrhundert v. Chr.) und CHRISTINE BRUCKNER (20.
Jahrhundert n. Chr.) benannt werden kénnen.

Die von AISCHYLOS komponierte Trilogie — Orestie genannt (aufgefiihrt
458 v. Chr.) — umfasst die Stiicke AGAMEMNON, Choephdéroi (die ,,Kannen-
tragerinnen“ — die am Grabe opfernden Frauen) und die Eumenides (die
Wohlgesinnten). Behandelt werden die Geschehnisse um das Atridenhaus:

Heimkehr und Ermordung des AGAMEMNON durch seine Frau KLYTAIM-
NESTRA und deren Liebhaber AIGISTHOS, AGAMEMNONSs Vetter, die blu-
tige Rache, die ORESTES fiir den ermordeten Vater auf Befehl des Gottes
APOLLON an der Mutter nimmt, und die Entsiihnung des ORESTES durch
gottlichen Gnadenakt:

Das Haus des ATREUS wird vom Fluche befreit, die verletzten Rechtsnor-
men sind im Sinne eines Ausgleichs wiederhergestellt, die Rachegottheiten
— Erinyen — werden zu Wohlgesinnten = Eumeniden und finden in Athen
ihr Heim, ein Bund mit den Biirgern Athens ist geschlossen [Eu. 1044 ff.].

Doch fiir das Ende des 2. Jahrtausends nach Christi Geburt finden die
Erinyen ihre Heimstatt in den Nachwirkungen der Schoah. JOHNATHAN
LITTELL gibt seiner Darstellung des sog. Holocaust aus der Sicht eines

152



XIV Die Heimkehr der Achaier

Téters den Titel ,,Die Wohlgesinnten “. Es wird da der Eindruck vermittelt,
als seien diese Gottheiten Schutzgottheiten der Tater, aber dieser Eindruck
ist nur der Glaube der (des) Téater(s) am Ende der Gegenwart und soll sie
tauschen:

,Die Wohlgesinnten hatten meine Spur wieder aufgenommen* [S. 1359].
Vielleicht steckt aber dahinter auch homerischer Tiefsinn: Das griechische
Wort fiir ,, Wohlgesinnte“ bedeutet auch , Fliiche®, also Fliiche der Opfer,
die die Téter in Sicherheit wiegen und sie doch treffen.

Interessant ist vielleicht die Komposition der Rolle der KLYTAIMNESTRA.
Sie kennt kein Schwanken oder Zogern oder Bedenken in Bezug auf den
Gattenmord. Daraus ergibt sich auch ihre Verantwortung fiir das, was sie
tut, wenngleich die Tragodie den Menschen prasentiert als Wesen, das zwi-
schen schicksalsbestimmter Unterwerfung und Willensfreiheit lebt.

Aber im Unterschied zu ihrem Sohne ORESTES, der ja auch einen Mord
(Muttermord) begeht, erhélt KLYTAIMNESTRA keine Absolution.

Erst EURIPIDES wird in seiner Tragodie ,,JPHIGENIE in Aulis“ der KLYTAIM-
NESTRA gerecht. Hier wird sie zu einer hilflosen Frau in einer von Méannern
bestimmten Welt.

SENECA nimmt in seiner Tragddie ,AGAMEMNO“ diesen Gedanken auf:

KLYTAIMNESTRA ist eine schwankende [119], zweifelnde Frau, die sich
zum Gattenmord immer wieder iiberreden muss und letztlich statt des
schwachlichen AEGISTHUS, dem sie sexuell horig ist, ihrem Mann den To-
desstofl gibt. AGAMEMNON aber, ,rex ille regum, ductor AGAMEMNON
ducum® — ,jener Konig der Konige, Fiihrer der Fithrer, AGAMEMNON*
[39], ist wie ein orientalischer Potentat, angeberisch, feige und triebhaft.

Beide, AISCHYLOS und SENECA, wirken stark bis in das 20. Jahrhun-
dert. Ihre Wirkung beschrénkt sich aber nur auf die literarische Ausgestal-
tung von Dramen, deren Szenerie sich entsprechend den Geschichtsperioden
andert. Im Mittelalter sind es Ritter, die handeln. Und spéter:

SEBASTIAN BRANT (1494), insbesondere aber HANS SACHS (1554) in sei-
nem Stiick ,Die moérderisch Konigin CLITIMESTRA “ verbiirgerlichen die
Szenerie und stellen dar, wie Untreue eine Gemeinschaft, vor allem aber
eine Gesellschaft, zerstoren kann.

Irgendwie aber hatte KLYTAIMNESTRA immer den Schwarzen Peter, und
sie behielt ihn bis zum 20. Jahrhundert, bis zu CHRISTA WOLF in ihrer

153



C Entfaltung

Erzéhlung ,KASSANDRA“ (1983) und CHRISTINE BRUCKNER ,,Wenn Du
geredet hattest, DESDEMONA “ (1981).

CHRISTINE BRUCKNER prasentiert ,,die nicht iiberlieferte Rede der KLY-
TAIMNESTRA an der Bahre des Konigs von Mykene“. Kern ihrer Ansprache
ist ihre Gefiihlswelt [S. 163]:

» Warum denn Reue? Weil du meinen ersten Mann erschlugst... mein erstes
Kind? Dafiir, dass du mir IPHIGENIE nahmst? Dass du zehn Jahre fort
gingst? Was hétte dir die Treue einer Frau geniitzt, die dich nicht liebt?“

Da begehrt eine Frau auf gegen die Mannerwelt, auch gegen AIGISTHOS,
mit dem sie das Lager teilt, der aber auch nur ein mannlicher Beutemacher
ist — Frauen, Liegenschaften, Schiffe, Kriege.

Der Tote ist fiir sie ein dick- und hangebéauchiger, angsterfiillter Weichling,
und seine Gotter sind nicht ihre. Er reprisentiert das Vaterrecht (nach
BACHOFEN), wihrend sie Vertreterin des Mutterrechts ist [S. 156]:

»lch bin ein Schwamm aus Hass, wehe dem, der diesen Schwamm zusam-
menpresst!“

Und CHRISTA WOLF:

Wie fiir sie ACHILLEUS ,,ein Vieh“ ist, erkennt sie AGAMEMNON als ein ,,ich-
bezogenes Kind*“, ein ,,Nichts“, einen arroganten, angstlichen Schwéchling,
stark vielleicht mit seinem Schwanze an wehrlosen oder nicht mehr sich
wehrenden Frauen, eben ein ,,Nichts“ [S. 15], das sich in Frauenfeindlichkeit
kultiviert.

Der Mord an AGAMEMNON ist die einzige Alternative zur Selbstaufgabe,
eine notwendige Handlung der KLYTAIMNESTRA.

Und fiir eine notwendige Handlung gibt es keine Reue. Thr sexuelles Verhalt-
nis, eine Obsession, zu AIGISTHOS ist dann keine Untreue, wenn auch dieses
Ausdruck von Selbstbehauptung und die Alternative zur Selbstaufgabe ist.

Erst kurz vor dem Beginn des 3. Jahrtausends n. Chr. hat man angesichts
der zerbrechenden patriarchalischen Strukturen der Gesellschaft der Gegen-
wart die Frauenfeindlichkeit des Troia-Mythos gewtirdigt und ist im Begriff,
diese Struktur zu zerstoren.

Aber: Es bleibt die hohe Dichtung, das sprachliche Kunstwerk dessen, der
uns unter dem Namen des HOMER bekannt und unverganglich geworden
ist. Kanon geworden ist dieses eine Kultur begriindende Kunstwerk, und
es steht jenseits jeder Kritik. Reich-Ranitzki und Scheck versagt da die
Stimme.

154



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

a) Vom Fall Troias bis zur Ankunft des Odysseus auf Ithaka

Jetzt muss in einem besonderen Abschnitt von der Heimkehr des ODYSSEUS
erzahlt werden; denn ODYSSEUS ist derjenige, von dessen Heimkehrerleb-
nissen wir am meisten wissen.

Nach dem Fall Troias tritt er mit insgesamt 12 Schiffen die Heimreise an.
Davon wird in dem zweiten Epos erzédhlt, das unter dem Namen des HOMER
iiberliefert ist und den Titel ,,Odyssee tragt.

Die Komposition des Dichters, die viele tausend Verse umfasst, ist so kunst-
voll, dass man viel Zeit benttigte, um diese angemessen darzustellen. Hier
sei in Kiirze zum Aufbau bzw. zur kiinstlerischen Komposition Folgendes
gesagt:

Das Epos kann in zwei etwa gleich grofle Teile geteilt werden. Nach der kurz-
en Einleitung mit dem Beschluss einer Gotterversammlung, dal ODYSSEUS
nun endlich heimkehren solle, reist ATHENE, die Schutzgtttin des ODYSSEUS
und seiner Familie, nach Ithaka und veranlasst den Sohn TELEMACHOS, auf
Suche nach seinem Vater zu gehen [1. 182]. Die Geschichte des TELEMA-
CHOS (die Telemachie) wird sodann in etwa 2200 Versen dargestellt [1. 96
— 4. 847].

Nach einer zweiten Gotterversammlung wird die Geschichte des ODYSSEUS
erzahlt:

HERMES muss auf Befehl des ZEUS der Nymphe KALYPSO mitteilen, das
ODYSSEUS heimkehren darf. Die Erzahllinie um ODYSSEUS verlauft von
Gesang 5 Vers 1 bis Gesang 13 Vers 92. Da wird das erzahlt, was der
Heimkehr und der Vereinigung mit PENELOPEIA, seiner Gattin, vorausgeht.
Ab Gesang 13 Vers 93 bis Gesang 24 wird dann die Heimkehr selbst, die
Bestrafung der Freier und die Begegnung mit seiner Frau dargestellt.

ARISTOPHANES von Byzanz und ARISTARCH setzten [Rengakos / Zimmer-
mann 2011, S. 126] allerdings schon das Ende des Epos bei 23.296 an; doch
man ist (bis) heute der Meinung, dass der uns iiberlieferte Rest dazu gehort,
notwendigerweise; denn Gesang 24 enthélt drei wichtige Szenen:

- HERMES fiihrt die Seelen der , Freierménner“ [24.2] in die Unterwelt,

wo u.a. AGAMEMNON voller Selbstmitleid Klage iiber das Verbrechen
seiner Frau fiihrt;

155



C Entfaltung

- ODYSSEUS gibt sich seinem Vater LAERTES zuerkennen;

- ATHENE beendet den Kampf der Angehorigen der getotenen Freier
mit ODYSSEUS.

Gottliche Intervention also beendet das Grofiepos; dieses umfasst, wie ge-
sagt, etwa 12110 Verse.

Jetzt werden auf dem Hintergrund der eben aufgefiihrten kiinstlerischen
Komposition, die Erlebnisse berichtet und betrachtet.

Zehn Jahre dauerte die Heimreise, genauer: zwei Jahre Fahrt, acht Jahre
Affaren mit zwei Gottinen, KIRKE und KALYPSO. Ziel des ODYSSEUS war
seine Heimatinsel Ithaka im Ionischen Meer. Alle seine Schiffe und seine Ka-
meraden gingen verloren. Allein kehrte er heim, als Fremder und zunéchst
unerkannt.

Diebstahl, Raub, Totschlag, Mord, Vergewaltigung, Riicksichtslosigkeit,
Egoismus, Unzuverlassigkeit und Treulosigkeit kennzeichnen seinen Weg,
den Weg, der nach seinem Namen benannt ist:

eine Odyssee; aber seit fast drei Jahrtausenden (von HOMER an) ist dieser
positiv konotiert. Diese Ambivalenz soll jetzt betrachtet werden.

Doch nun von Anfang an:

Mit 12 Schiffen stach er von Troia aus in See und landete, gegen den geplan-
ten Kurs vom Winde bestimmt, an der thrakischen Kiiste in Ismaros (als
anderer Name fiir diese Stadt wird auch Maroneia, heute Maronia genannt)
im Lande der Kikonen. Siidostliche Winde trieben ihn und seine Ménner
dorthin; der Stadt und den Kikonen brachte er nichts Gutes:

Krieg.

Er zerstorte die Stadt, totete die Manner und die Kinder [Od. 9.40] und
nahm die Frauen, Miitter dieser Kinder, als Beute. Was mit ihnen spéater
geschah? Selbst der gottliche Singer HOMER schweigt davon.

Nur den APOLLON-Priester MARON mit Frau und Sohn verschonte er [9.196
ff.]; dafiir erhielt er als Dank viel Gold, einen Mischkrug und zwolf Kannen
ungemischten, siifen Weines (den man,um ihn zu trinken, im Verhéltnis
1: 20 mit Wasser mischt), ein Geschenk, das sich bald als lebensrettend
erweisen sollte.

Allerdings verlor ODYSSEUS 72 Ménner im Kampf gegen die heranriickende
Verstarkung der Kikonen.

156



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Mit einigem Gliick konnte er gerade noch auslaufen; der Wind trieb ihn
und seine Schiffe nun endlich in die gewiinschte Richtung.

Stdwérts ging es, in schneller Fahrt, und er gelangte am zehnten Tage zu
den Lotophagen [9.83 ff.], die an der Kiiste Libyens lebten. So bestandig
wehte der Wind aus nordlichen Richtungen, dass sie am Kap Malea, am
Stidende der Peloponnes, angekommen, Kurs in Richtung Ithaka (also nach
Norden) nicht nehmen konnten, sondern weiter siidwiérts fahren mussten.

Die Lotophagen, friedfertige Menschen, nahrten sich von der Lotospflanze;
sie wird heute noch als Jujuwa in Libyen gegessen.

Nach HOMER hatte diese Pflanze die Eigenart, dem Esser das Erinnerungs-
vermogen zu nehmen. So musste er seine Spaher, die davon gegessen hatten,
mit Gewalt wieder an Bord holen lassen. Der Aufbruch geschah in héchster
Eile; denn ODYSSEUS hatte die Sorge, dass auch andere von der Lotosfrucht
essen und die Heimat vergessen konnten.

Unter Segel gelangten die Schiffe in die Nahe des Landes der Kyklopen
[9.106 ff.]. Diesem Lande vorgelagert ist eine Insel; dort legten sie an und
schliefen.

,Als aber die frithgeborene erschien, die rosenfingrige Gottin der Mor-
genrote “[152], erkundeten sie die Insel und fanden sie menschenleer, aber
reich an jagdbarem Getier, vor allen Dingen an Ziegen. An diesen labten sie
sich und an dem wunderbaren Wein, den sie vom Priester MARON erhalten
hatten.

Am néchsten Morgen befahl er auf einer Versammlung, dass elf seiner Schif-
fe an der sicheren Insel warten sollten; er selbst aber wolle mit seinen eige-
nen Gefahrten in seinem Schiffe erkunden, wer die Kyklopen seien, rechtlich
gesonnene Wesen oder Wilde, die die Gotter nicht achten.

Er lief aus, und ,sie schlugen mit den Riemen die graue Salzflut“ [9.180].

Alsbald aber gelangten sie zum Lande der Kyklopen, das sie von driiben
gesehen hatten. Mit zwolfen seiner besten Méanner machte er sich auf, das
Land zu erkunden; und er nahm mit sich einen grofien Schlauch von Ziegen-
fell, voll des kostlichen Weines; die anderen Gefahrten blieben als Wachen
am Boot.

Und er fand nahe dem Meere eine Hohle, die mit einer hohen Steinmauer
gefasst war. In dem sich so bildenden Hof pflegte Kleinvieh zu iibernachten;
in der Hohle aber hauste ein Mann, ein Unheimlicher. Er verkehrte nicht
mit anderen, war ganz fiir sich und hegte Gesetzloses im Sinne [9.190 ff.]:

157



C Entfaltung

»Nicht glich er einem Brot essenden Manne, sondern einem bewaldeten
Gipfel, der sich abhebt von anderen hohen Bergen.“

In dessen Hohle begaben sie sich und sahen die Darren von Kase und die
Pferche, voll von kleinen Ziegen, die drauflen noch nicht sein konnten. Angst
kam bei den Mannern auf und ihre Bitte, schnell Lebensmittel zu klauen,
auf das Schiff zu bringen und zu flichen. Die Stimme der Vernunft also.

Aber so ging das bei ODYSSEUS nicht. Weltsiichtig, wie er war, wollte er
den Mann kennenlernen. Doch dieser Wunsch sollte ihnen allen keine Freude
bereiten:

Er kam, ein Riese von Kerl, ein groflies Auge hatte er mitten auf der Stirn.
Er warf ein Biindel Holz in die Hohle, damit es im offenen Feuer zum
Abendessen ihm dienlich wére. Die ménnlichen Tiere blieben drauflen auf
dem Hofe; die Muttertiere aber mit den Jungen kamen in die Hohle.

Dann wuchtete er einen Stein als Abschluss vor den Hohleneingang. Der
war so schwer, dass ihn nicht einmal 22 vierrddrige Wagen hatten wegtragen
konnen.

Jetzt sah er ODYSSEUS und seine Ménner und fragte, was sie denn wollten.

ODYSSEUS stellte sich und seine Ménner als Schutzsuchende vor, die aus
der Armee des groflen AGAMEMNON stammten und von Troia kdmen, und
er appellierte an den Anstand und das Gewissen des Riesen. Er solle sie
alle schiitzen, da Schutzsuchende unter dem Schutz des ZEUS stiinden.

Hohnisch wies der Riese die Bemerkung des ODYSSEUS zuriick:
ZEUS interessiere hier nicht.

ODYSSEUS spiirte schnell, dass er ausgefragt werden soll, als der Riese sich
nach dem Ankerplatz der Schiffe erkundigte. Drum flunkerte er:

,Das Schiff hat mir POSEIDON, der Erderschiitterer, zerschlagen [9.283].

Da packte das Ungeheuer zwei der Gefahrten und schlug sie wie junge Hun-
de auf die Erde, dass das Gehirn nur so spritzte. Dann fraf} er sie ungeriihrt
als ein ihm angenehmes Nachtmahl, Glied fiir Glied wie ein bergernahrter
Lowe.

Die Miidigkeit tibermannte ihn, und er schlief ein.
Aber die Griechen konnten nichts tun:

Hatten sie ihn im Schlaf getotet, dann hatten sie noch langst nicht gesiegt
und ihr Leben erhalten; denn den schweren Stein vor dem Hoéhleneingang
hétten sie nicht wegwuchten kénnen.

158



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Ruhelos verbrachten sie die Nacht.

Am néchsten Morgen melkte der Kyklop das Vieh, trank die Milch und
nahm sich zum Friih-stiick wieder zwei Gefahrten. Danach trieb er das
Vieh aus der Hohle, setzte den Tiirstein wieder vor die Offnung und ging
pfeifend zu Tal.

ODYSSEUS aber blieb, Schlimmes gegen den Ubeltéter sinnend, in der Hohle
zuriick mit all seinen Gefahrten.

Da lag nun in der Hohle ein grofler Pfahl aus Olivenholz, er sah aus wie der
Groflbaum eines Seglers, den 20 Manner sonst mit den Riemen bewegen,
wenn Flaute herrscht. Den zu tragen brauchte man fiinf Manner. Eigentlich
sollte dieser so eine Art Wanderstab fiir den Kyklopen werden, wenn er denn
trocken geworden ist.

Bald aber sollte er dem Kyklopen Unglick bringen.

Als dieser abends wieder heimgekehrt war, verrichtete er seine Werke wie
gewohnt, vergafl aber nicht, mit dem groflen T1irstein die Hohlenoffnung zu
schlieBen.

Als er nun seine Arbeiten an dem Vieh beendet hatte, packte er wiederum
zwel der Gefdhrten und frafl sie zum Nachtmahl. Da waren es nur noch
sechs

Da trat zu ihm ODYSSEUS mit einem Napf Weines vom Priester MARON in
den Hénden, reichte ihm das Getrénk und sagte [9.347 ff.]:

JKyklop, da, trinke den Wein, nachdem du das Menschenfleisch gegessen
hast. Vielleicht hast du dann Mitleid mit mir und lasst wenigstens mich
laufen!” So denkt und redet ein redlicher Fiithrer von Menschen eigentlich
nicht!

Der Kyklop aber freute sich des Weines, bat um einen zweiten Becher,
versprach ein Gegengeschenk, und zugleich wollte er des ODYSSEUS Namen
wissen.

Drei Becher des kostlichen Weines erbat er sich noch; drei Becher trank er
bis zur Neige ,in seiner Dummbheit“ [9.361]. Wusste er doch nicht um die
verheerende Wirkung ungemischten Weines.

Dann sprach ODYSSEUS ihn an und sagte [9.364 ff.]:

JKyklop, nach meinem Namen fragst du; ich will ihn dir nennen. Du aber
gib mir dann das Geschenk, das du versprachst!’

Und er nannte bewusst etwas nuschelnd seinen Namen:

159



C Entfaltung

,, Udisws“, wobei er die beiden letzten Buchstaben fast verschluckte. ,, Utis“
verstand der Riese und bedachte nicht, dass ,,Utis®“ im Griechischen das
Wort fiir ,Niemand“ ist, wie wenn jemand, der in der deutschen Sprache
,Niemann“ heifit, ,, Niemand * ruft.

Da aber sagte der Kyklop [369 f.]:
,Den Utis werde ich als letzten aufessen; das soll mein Gastgeschenk sein.’
Sprach’ s und schlief betrunken ein.

Und vom Weine beschwert, brach er Brocken von Menschenfleisch wieder
aus.

Odysseus aber hob sofort mit vier seiner Geféhrten den Pfahl aus Olivenholz
hoch und schob die Spitze in die Glut des offenen Feuers, bis diese gliihte.
Dann ergriffen die fiinf Méanner den schweren Stamm, nahmen Anlauf und
stieen diesen in das Auge des Ungeheuers. Und es zischte, wie wenn ein

Schmied eine glithende Axt ins Wasser taucht, um diese zu hérten [9.391
ff.].

Da schrie der Kyklop auf, riss sich den Pfahl aus dem Auge und rief laut
und klagend nach seinen Nachbarn.

Diese kamen sogleich und fragten nach dem Grund seines Kummers.
Da sagte er [408 ff]:

,Niemand will mich mit List, nicht aber mit Gewalt umbringen.’
Da sagten sie zu ihm:

,Wenn dich Niemand angreift, kénnen wir dir nicht helfen; bete zu POSEI-
DON, deinem Vater! Der wird deiner Verwirrung abhelfen.’

Und sie gingen ihrer Wege.

Vor Schmerzen stohnend hob er den Tirstein hoch und setzte sich selbst
vor die Hohlen6ffnung.

Nach wie vor also waren die Achaier in der Falle.
Da kam dem ODYSSEUS der rettende Finfall:

Er schloss jeweils drei Schafe zusammen und band unter das mittlere je
einen Gefdhrten. Er selbst aber, da er niemanden hatte, der ihn festbinden
konnte, krallte sich fest in der dicken Wolle eines feisten Schafbockes. So
gelang ihnen im Morgengrauen, als der Kyklop die Tiere ins Freie lief3, die
Flucht.

160



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Sie trieben die Tiere zum wartenden Schiff, verluden sie und wollten, die
toten Kameraden beklagend, ablegen, als ODYSSEUS (wiederum gegen die
Warnungen seiner Gefdhrten) den Kyklopen nun auch noch wverhéhnte.
Hochmut und fehlende Selbstbeherrschung sind keine Merkmale, die einen
guten Fiihrer auszeichnen.

Dann sprach ODYSSEUS seinen Namen deutlich aus; er rief zur Hohle hoch
[502 ff.]:

,Wenn einer der sterblichen Menschen dich dereinst fragt nach dei-
ner Blendung, dann sage, dass ODYSSEUS, der Stadtezerstorer, Sohn
des LAERTES, aus Ithaka, dich geblendet hat, und selbst dein Vater
POSEIDON wird dich nicht wieder sehend machen kénnen!’

Da verfluchte der Kyklop den ODYSSEUS, rief nach seinem Vater POSEIDON
und bat sich von diesem aus, dass er den ODYSSEUS tiberhaupt nicht mehr in
seine Heimat heimkehren lassen solle. Sollte es aber sein Schicksal sein, doch
die Heimat wiederzusehen, dann solle er erst sehr spdt und nur nach vielen
Leiden, allein ohne Gefdhrten und Leid im Hause vorfindend, heimkehren.

Und er riss eine Kuppe von einem der umstehenden Berge, schleuderte sie
in Richtung auf das Schiff, er verfehlte es nur um wenige Ellen.

FEine gewaltige Welle trieb die Achaier zu der Insel, wo die anderen Geféhr-
ten, schon in grofler Furcht wegen der langen Abwesenheit, warteten.

Seitdem aber hat ODYSSEUS einen mdachtigen Feind:
POSEIDON; denn diesen Gott hatte er beleidigt.

ODYSSEUS stach nun mit seinen zwolf Schiffen in See und landete bei A70-
LOS, dem Herrn der Winde, nach dem bis heute die Inseln nérdlich von Sizi-
lien die Aolischen Inseln genannt sind. Dieser schenkte ihm einen Schlauch,
in dem alle widrigen Winde versteckt waren. Und so gelangte ODYSSEUS
mit giinstigem Wind schnell bis in die Nahe seiner geliebten Heimat, der
Insel Ithaka.

Doch er schlief vor Erschopfung ein.

Da offneten die Geféhrten aus Neugierde den Schlauch, und nun fuhren die
widrigen Winde heraus und trieben sie zuriick zum Ausgangspunkt, zum
Herrn der Winde AIOLOS.

Dieser aber hat sie ungnadig empfangen und auch ungnadig entlassen. Er
gewahrte ihnen Flaute.

161



C Entfaltung

Sieben Tage mussten sie nun rudern, bis sie zu den Laistrygonen [10.80 ff.]
gelangten. Dort verlor ODYSSEUS elf seiner Schiffe mitsamt seinen Gefahr-
ten. Kannibalische Riesen brieten die Gefdhrten wie Schaschlik am Spiefle.

Mit allergrofiter Anstrengung gelang ihm mit nur einem Schiff die Flucht
bis zu einer Insel, auf der eine Zauberin wohnte, eine schone.

Der Name dieser Insel lautet Aiaia.

Die Griechen waren nun sehr vorsichtig geworden. Drei Tage warteten sie,
dann warfen sie das Los und bestimmten eine Gruppe, die die Insel erkun-
den sollte.

Thr Fihrer war EURYLOCHOS.

Die Spéher gelangten zu einem wunderschonen Palast und trafen darin die
gottliche Zauberin, Tochter des Sonnengottes,

KIRKE, mit schoner Stimme singend, webend, zaubernd; auch HEs1oD [Th.
1011 ff.] erzéhlte dereinst von ihr.

Sie alle wurden von der Zauberin nach dem gemeinsamen Male in Schweine
verwandelt und eingebuchtet. Das konnte EURYLOCHOS, der, Boses ahnend,
etwas zuriickgeblieben war, dem ODYSSEUS gerade noch melden.

Nun war wieder der kluge, listige und verschlagene ODYSSEUS dran. Er
musste die Gefdhrten retten. Er legte das Schwert an und marschierte los
— chancenlos gegen diese gottliche Frau. Aber er hatte schon immer, vor
allen Dingen in aussichtslosen Situationen, Mut, und er behielt dann auch
die Ubersicht.

Und da traf er den Gotterboten HERMES, seinen Freund, der ihn ebenso wie
die Gottin ATHENE beschiitzt; nicht leibhaftig erschien er, wie alle Gotter
nicht leibhaftig den Menschen sich zeigen, sondern er erschien in Gestalt
eines jungen Mannes.

Dieser gab ihm die Pflanze mdly und riet ihm, durch dieses Kraut geschiitzt,
die Speisen zu essen, die die Zauberin ihm geben sollte.

Aber wenn sie ihn schlagen sollte, mit einer Gerte, moge er mit dem Schwert
auf sie eindringen. Dann werde sie ihn sofort auf das Liebeslager bitten.
Dem aber solle er erst nachgeben, wenn sie den groffen Eid geleistet habe,
dass sie die Gefahrten vom Zauber 16se und ihn selbst nicht impotent mache,
wenn er entbloft die Werke der Liebe mit ihr verrichten wolle. Doppelt
sicher wollte der Achaier sein, geschiitzt vor Impotenz durch das Kraut
moly und den grofien Eid.

162



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

So geschah es denn auch. Und als ODYSSEUS das Schwert gegen sie zog,
schrie sie laut [10.325 ff.].

ODYSSEUS aber tat, wie ihm HERMES geraten hatte, und er teilte das Lager
und die Liebe mit ihr ein volles Jahr lang [10.467]; auch seine Gefdhrten
wurden schnell vom Zauber frei, wurden verjlingt und viel schonere Manner
noch als je zuvor [395 f.]. Was uns HOMER taktvoll verschweigt:

Der Liebesbund der beiden, Abend fiir Abend, wird mit der Geburt ei-
nes Sohnes, des TELEGONOS, d. h. der in der Ferne Gewordene, belohnt.
HESIOD nennt sogar noch zwei weitere Sohne, woraus man schlieen konn-
te, dass der Aufenthalt des ODYSSEUS sogar langer dauerte. Diese schone
Geschichte findet sich ausfiihrlicher behandelt in der Telegonie des EUGAM-
MON von Kyrene.

Doch weiter in der Geschichte: Die Gefahrten drangten nach der langen

schénen Zeit zum Aufbruch, und KIRKE war klug genug, Reisende nicht
aufzuhalten.

Sie wusste vielleicht nicht genau um das Schicksal des ODYSSEUS. Immerhin
verriet sie ihm den néchsten Kurs:

Mit dem Nordwind solle er zum Hain der PERSEPHONE und von dort zum
Hause des HADES fahren und dann den blinden Seher TEIRESIAS aus The-
ben befragen, den Herrn der Volker [10.538 ff.], ,,der dir den Weg und die
Mafle des Kurses und den Heimweg* sagen wird.

Nach eintégiger schneller Fahrt gelangte er zum OKEANOS an den Rand der
Welt.

Er liel das Schiff auflaufen und marschierte mit Opfertieren bis zu der von
KIRKE benannten Stelle, wo man in das Reich der Toten gelangt. Sozusagen
an der Schwelle zum Eingang in die Unterwelt grub er einen Graben und
lie} als Opferspenden Honig, Wein, Wasser und Gerste hineinrinnen, dazu
das Blut zweier Schafe, eines weiflen und eines schwarzen, die die KIRKE
ihm fiir TEIRESIAS gegeben hatte.

Dieser erschien und sagte ihm auf die entsprechenden Fragen voraus

- eine beschwerliche Heimfahrt,
- siegreiche Kédmpfe im eigenen Haus und schliellich

- ein friedliches Ende im Alter.

Eine grofle Szene wurde da entfaltet, und ODYSSEUS traf und sah die Seelen
vieler ihm lieber Menschen, zuerst die seines Geféhrten ELPENOR [11.51],

163



C Entfaltung

der sich im Suff auf der Insel unbemerkt von den anderen das Genick ge-
brochen hatte und dessen Leib noch unbestattet in der Nahe des Palastes
der KIRKE lag; auch seine Mutter traf er, und er erfuhr von ihr, wie stark
sich seine Frau PENELOPE und sein Sohn TELEMACHOS bisher verhalten
haben; auch AGAMEMNON erschien [10.405 ff.] und zeigte sich noch immer
als unverbesserlicher, selbstgerechter und geradezu stupider Macho; das ei-
gene Verhalten kam dem Dreckskerl nicht in den Sinn; er résonierte iiber die
Treue der Frauen, denen seine eigene fiir alle Zeiten Schande gebracht habe
(auch den Rechtschaffenen): ,,So gibt es nichts Gemeineres und Hiindische-
res als eine Frau ...“ Sein Selbstmitleid gipfelt in der Bemerkung, dass er zu
Hause niemandem willkommen war und dass seine Frau ihm, dem Toten,
nicht einmal Augen und Mund schloss.

Selbst ACHILLEUS kam des Weges und klagte iiber die Unterwelt [11.489
ff.]:

,Lieber Ackerknecht bei einem armen Krauter von Bauern als Herr im To-
tenreich!’

Dann traf ODYSSEUS den Totenrichter MINOS und all die, die im Reiche der
Toten von diesem Richter zu grofler Miihsal verurteilt worden waren, den
bekannten TANTALOS z. B. und SISYPHOS.

Schliellich sprach er mit HERAKLES, der den Leidensweg des ODYSSEUS
mit seinem eigenen verglich.

Nach diesen Erlebnissen an der Schwelle zum Reich der Toten kehrte ODYS-
SEUS zur Insel der KIRKE zuriick, verbrannte und begrub als erstes den
ELPENOR, berichtete der KIRKE, und dann teilte er mit ihr das Lager bzw.
sie mit ihm; denn sie nahm ihn bei der Hand und legte sich nieder.

Schliefflich sagte sie ihm, dass drei Aufgaben noch vor ihm stiinden, und sie
wies ihn in die ndhere Zukunft ein:

- An den todlichen Sirenen miisse er vorbei; die sdngen so schon, dass
man alles vergisst.

- Dann gelte es, an SKYLLA und CHARYBDIS vorbei zu kommen.
- Schliellich bedeute noch die Insel Trinakia todliche Gefahr.

Dann schritt sie weg, die Gottin, die Insel hinauf; ODYSSEUS aber ging
zum Schiff, lie} ablegen, und die Kameraden schlugen mit den Riemen die
graue Salzflut. Dann wies er sie alle in die bevorstehenden Gefahren ein
und nannte die von KIRKE aufgezeigten Losungen aus der Gefahr.

164



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Die Sirenen wollte aber ODYSSEUS gern selbst horen. Zu diesem Zwecke lief3
er sich am Groflbaum seines Schiffes festbinden. Seine Gefédhrten jedoch,
deren Ohren mit Wachs vollgestopft waren, mussten wie um ihr Leben
rudern, ebenso bei den Seeungeheuern CHARYBDIS und SKYLLA.

Zudem half KRATAIIS, die Mutter der SKYLLA, den Griechen, nachdem
ODYSSEUS sie angefleht hatte.

Doch auf Trinakia ereilte die Griechen ihr Schicksal.

Gegen die ausdriickliche Warnung der KIRKE schlachteten die Gefdhrten
des ODYSSEUS einige der dem Sonnengott HELIOS heiligen Rinder, von EU-
RYLOCHOS dazu verleitet. Das war, auch wenn sie unter Hunger zu leiden
hatten, unverzeihlich.

Auf dem Meere, wiahrend der Heimfahrt, traf ein Blitzschlag des ZEUS das
Schiff. Die Gefahrten wurden aus dem Schiff geschleudert und ertranken,
alle.

Nur ODYSSEUS wurde auf einigen Schiffstriitmmern, Gro3baum und Kiel, die
er zusammengebunden hatte, gerettet und landete auf der Insel Ogygia, wo
KALYPSO, die Schone, lebte.

Eine Ewigkeit hétte das Liebesverhaltnis dauern konnen, das sich nun bald
entwickelte: Die herrliche G6ttin wollte ihm das ewige Leben geben und auf
seine kluge bittende Nachfrage hin auch die ewige Jugend; denn was niitzt
das ewige Leben ohne die ewige Jugend an der Seite einer iiber alle Maflen
schonen Frau?

Doch nach sieben Jahren trieb es den Griechen doch heim. Man sieht, die
zehnjahrige Irrfahrt des Helden von Troia war durchaus nicht nur, ja nicht
einmal vorwiegend von Leid, Entbehrungen und Kampf gekennzeichnet.

Am Strande saf3 er, weinend, und schaute in Richtung Ithaka.

Da erwirkte seine Freundin und Helferin ATHENE den Beschluss der Gotter-
versammlung, dass nun endlich, auch gegen den Willen des POSEIDON,
ODYSSEUS heimkehren diirfe.

Das war ein tranenreicher emotionsgeladener Abschied, anders als bei der
Trennung von KIRKE.

Auf einem selbstgebauten Flofi gelangte der Grieche zunéchst nach 14-
tdgiger Fahrt zur Insel Scheria, wo die Phdaken wohnen. Fast wére er kurz
vor der Insel noch im Sturm gescheitert, wenn ihm nicht LEUKOTHEA, die
Helferin der Seeleute in Not, ihn mit ihrem Schleier gerettet héatte.

165



C Entfaltung

Allein schon seine Erlebnisse bei den Phéaken von Anfang an zu erzéhlen
dauerte Stunden — hier in Kiirze:

Die anmutige Konigstochter NAUSIKAA fand ihn als einen erschépften und
nackten Fremden am Strande. Ebenso wie sie genierte er sich, und es gelang
ihm mit Miih und Not, seine Blofle etwas zu bedecken.

Nachdem er sie ein wenig beruhigt hatte, geleitete sie ihn zu ihrem Va-
ter ALKINOOS. Dieser versprach dem Unbekannten die Heimkehr, ehrte ihn
durch ein Gastmahl und lieB einen Sadnger kommen, den gottlichen DE-
MODOKOS, am Hofe hochgeachtet wie seine Kiinstlerkollegen in Argos am
Hofe AGAMEMNONS, in Sparta bei MENELAOS, auf Ithaka Sanger PHEMI-
0S. Der besang mit bewegenden Worten und unter Tranen die Heldentaten
des ODYSSEUS. Da zog der schiffbriichige Fremde sein Gewand vor das Ge-
sicht und weinte, wiahrend des gesamten Vortrages. Bei diesem Gastmahl
gab sich der Fremde nun doch zu erkennen [9.19 ff.]; denn der Kénig hatte
ihn ausdriicklich darum gebeten. Er nannte seinen Namen und erzéhlte die
lange Geschichte seiner Irrfahrten.

Fiir die Komposition der Odyssee interessant ist, dass deren Handlung erst
im 10. Jahre der Irrfahrten des Protagonisten beginnt, also am Ende der
Heimreise, so, wie die Ilias im 10. Jahre des troischen Krieges anfangt, also
an dessem Ende.

Alsbald nach dem Gastmahl brachte ein schnelles und mit 52 Méannern
besetztes Schiff den schlafenden ODYSSEUS nach Ithaka:

Exkurs 3: Die Fahrtroute des Odysseus

An dieser Stelle sollte man einhalten und die beschriebene Situation be-
denken; denn es geht darum, die Frage zu beantworten, welche Léander,
Regionen, Stadte und Volker sowie Personen ODYSSEUS tatsédchlich gese-
hen und erfahren hat.

Wenn man von den 10 Jahren, die zwischen der Abfahrt von Troia und der
Ankunft in der Heimat liegen, die sieben Jahre der Affare mit KALYPSO
auf der Insel Ogygia abzieht und das eine Jahr — eigentlich war es langer
— der Liebe mit KIRKE, bleiben als Fahr- und Erlebniszeit des ,treuen*
ODYSSEUS weniger als 2 Jahre. Und da wird nach der Beschreibung des
HOMER ein grofler Raum im Mittelmeer (und dariiber hinaus?) befahren.

Die Art der Zuordnung des Erzéhlten zu tatsdchlichen, geografisch- lan-
deskundlichen Gegebenheiten ist davon abhéngig, wie man die Berichte

166



Radierung

“
9

. Am fiinften Tag entlie ihn die Géttin ...

in Kaltnadeltechnik

9

Ernst Marow:



C Entfaltung

des HOMER einschétzt, als reine Phantasien eines Seefahrers oder dich-
terisch erhohte Tatsachenberichte (aber dennoch Tatsachenberichte). Die
Forschung dazu ist nicht nur in der Neuzeit zu finden. Wie uns der Geograf
STRABON [1.2.15] berichtet, habe schon im dritten vorchristlichen Jahr-
hundert ERATOSTHENES, der Universalgelehrte und Direktor der bedeu-
tendsten Bibliothek der Alten Welt (im &gyptischen Alexandria) erklért,
man werde erst dann finden, wo ODYSSEUS herumgeirrt sei, wenn man den
Schuhmacher gefunden habe, der den Windsack des ATOLOS zugenaht habe.

Eine andere Meinung dazu vertrat der Geograf selbst. Er sagte [1.2.9 FOR-
BIGER]: ,,An gar nichts Wahres leere Wundererzahlung zu kniipfen, ist nicht
HoMERs Sache. “

Sehr lehrreich des weiteren sind fiir unseren Zusammenhang die Erorte-
rungen, die wir in den ersten Kapiteln der ,,Geographika“ des genannten
Strabon finden.

Die umfangreiche Literatur der Gegenwart verbindet eigenes Erleben (als
Seemann, Segler, Soldat) mit den landeskundlichen Zuordnungen. Wir fin-
den in so manchen Abhandlungen ein sehr umfangreiches interdisziplinares
Wissen vereint.

Z.B.: Die Abhandlung von HANS STEUERWALD (1987) identifiziert mit Hilfe
vielfdltigen kulturkundlichen, historischen, naturwissenschaftlichen Materi-
als (Flora, Fauna, Wetterkunde, Stromungslehre, Nautik, Astronmie) zwolf
Stationen, an denen ODYSSEUS sich aufhielt. Daraus ergibt sich eine exak-
te Beschreibung der Route von Troia iiber Thrakien, Tunesien, Marokko
(dort die Hohle des Kyklopen, in der Bucht von Tatha), Madeira, (die In-
sel des Aiolos), bis nach Nordschottland, zur Insel Aiaia (Fair), von dort
iiber die Irische See (mit der Insel Man als Insel Ogygia, wo Kalypso leb-
te), nach Stidwest-England (wo der Hafen der Phéaken vermutet wird) und
schliefflich von dort mithilfe der Phaaken heim nach Ithaka.

Aus dieser Untersuchng ergibt sich, das HOMER Kenntnisse entfaltet, die
nicht allein seiner Phantasie entsprungen sein konnen.Dann ware die Odys-
see eine Art dichterischen Logbuchs.

Jingeren Datums (2016) ist das Buch von JOHN FREELY. Dieser Autor
versteht sein Buch als kulturellen Reisefiihrer zur Ilias und Odyssee und
nimmt den Ausgang von seinem Aufenthalt im Oktober 1945 auf einem
Truppentransporter der US Navy, mit dem er das Kielwasser des Odysseus
zu kreuzen glaubte.

168



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Eine Welt der Wunder tat sich fiir ihn auf. Schritt fiir Schritt durchschrei-
tet er in diesem Buch diese Welt, wie sie sich in der Ilias und der Odyssee
prasentiert, und er kommentiert sie, entweder mit eigenem Wissen und ei-
genem Worten oder mit Texten aus den beiden Groflepen oder von anderen
antiken Autoren oder zeitgenossischen Schriftstellern. Da findet er dann
auch geografische Zuordnungen. SKYLLA und CHARYBDIS setzt er nicht in
den Westen von Schottland wie STEUERWALD, sondern an das Nordende der
Strafle von Messina. Die Insel der KIRKE und den ,,Hexenpalast “ beschreibt
er als nordlich vom Golf von Neapel liegend, und die Sireneninselchen lie-
gen nach FREELY an der Einfahrt in den Golf von Salerno; OGYGIA, die
Insel, auf der die KALYPSO lebt, wird mit der Insel Gozo bei Malta identfi-
ziert. Wie in einem guten Reisefiihrer erfahrt man Besonderheiten, auf die
er selbst aufmerksam geworden ist oder die er von anderen Autoren kennt.
Er gibt aber stets dem Leser die Freiheit, sich selbst eine Meinung und ein
Urteil zu bilden.

Die eben genannten weit auseinandergehenden Zuordnungen und Mei-
nungen sind wohl auf den besonderen Charakter der Heimkehrerliteratur
zurlckzufiihren:

Da vermischen sich exakte Erinnerungen mit Wiinschen und Phantasien,
und der Leser oder Horer — Nachgeborene also — hat nicht die Moglich-
keit, die berichteten Gegebenheiten zu trennen. Vielleicht ist es aber auch
reizvoll, diese Mischung in sich aufzunehmen und selbst auf Suche zu ge-
hen. Und da wird man Orte bis in den Norden der Adria finden, z. B. die
Insel Mljet vor der kroatischen Kiiste mit einer Hohle, in der ODYSSEUS
seine langjahrige Affare mit der Gottin KALYPSO gehabt haben soll. Diese
Verbindung von &dufleren Tatsachen und innerem Erleben geht bei dieser
Betrachtung in die eigene Bildung ein.

b) Ereignisse auf Ithaka bis zum Tod des ODYSSEUS

Nach diesem Exkurs soll jetzt im engeren Sinne die Geschichte der Heimkehr
behandelt werden. Also: Nach 10 Jahren Irrfahrt und im 20. Jahr nach
dem Auslaufen aus Aulis kehrt ODYSSEUS in die Heimat zuriick — doch
nichts erkennt er wieder. Alles ist so anders geworden. So muss ihm seine
Beschiitzerin ATHENE helfen; denn die Not ist grof3:

Seine Frau PENELOPE wird von den Freiern riicksichtslos bedréngt, sich fiir
einen von ihnen zu entscheiden; denn nach 20 Jahren, so sagt man, beste-
he wohl kaum noch Hoffnung, dass der Herr des Hauses heil zuriickkom-

169



C Entfaltung

me. Inzwischen ist man dabei, Hab und Gut des ODYSSEUS zu verprassen.
SchlieBlich entschliefit sich PENELOPE, am Tage eines APOLLON-Festes bzw.
am Folgetage sich fiir einen der Freier zu entscheiden.

Inzwischen hélt sich ODYSSEUS, der nur von seinem Hunde ARGOS wie-
dererkannt wird, bei seinem Schweinehirten auf. Nur diesem und seinem
Sohne TELEMACHOS gibt er sich schliefflich zu erkennen; beiden unterbrei-
tet er seine Absicht, dem Treiben der Freier ein Ende zu setzen.

So begibt sich ODYSSEUS am Festtage des APOLLON in die Stadt und mischt
sich unter die Bettler vor dem Palaste. Dort vermobelt er einen der Bettler
namens IROS, der grofspurig auftritt und ihm sogar die Brosamen neidet,
die er von den Tischen der Freier bekommt.

Schlimme Demiitigungen durch die Freier muss er hinnehmen. Er bleibt
auch unerkannt, als es am Abend zu einer Begegnung und Aussprache mit
PENELOPE kommt; doch diese hat grofle Zweifel an dem, was er erzahlt
und prophezeit [19.306 f.]. Nur EURYKLEIA, seine Amme, erkennt ihn, als
sie ihm auf seine Bitte hin die Fiifle wéscht [474]:

,In der Tat, du bist es, ODYSSEUS, mein liebes Kind!“
Sie erkennt ihn an einer Wunde am Beine, die einst ein Keiler ihm schlug.

Doch ODYSSEUS gebietet auch ihr zu schweigen, damit er selbst und sein
Plan nicht bekannt werden; denn ohne den Uberraschungseffekt ist sein
Plan nicht durchfiihrbar.

Am Tage darauf nun holt PENELOPE den Bogen des ODYSSEUS aus der

Waffenkammer, geht zu den Freiern in den Saal und préasentiert ihnen die
Walffe.

Sie sagt [21.75 ff.]:
»Wer immer am leichtesten den Bogen spannt in seinen Hénden und
durchschiefit von zwolf Axten die Ohre, alle, dem werde ich folgen und
verlassen dieses Haus meines Gatten, das gar schone, mit Wohlstand
gefiillte ...«

Die Messlatte ist also hoch gehdngt!

Und dann versuchen sich am Bogen die Freier, auch, aufler Konkurrenz, TE-
LEMACHOS, der nur zum Scheine am Wettkampf teilnimmt. Keinem gelingt
es, den Bogen zu spannen.

Da nun bittet der unbekannte Bettler, den Bogen spannen zu diirfen, ver-
messenerweise.

170



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Mit Erstaunen und Emporung reagieren die Freier.

Und nach heftiger Debatte bringt der Sauhirte EUMAIOS den Bogen und
reicht ihn unter hohnischem Gelédchter der Freier dem alten, gebrechlichen
Mann.

Noch erkennt keiner der Freier den in diesem Manne steckenden Kern:
ODYSSEUS.
Unbemerkt werden die Tiiren zur Halle und die Hoftore geschlossen.

Da spannt der Mann den Bogen mit leichter Hand. Donner des ZEUS ertont,
und er schieBt den ersten Pfeil durch die Ohre aller zwolf Axte, die aufge-
stellt sind. Dann entbl68t sich der Achaier von den Lumpen des Bettlers,
springt auf die oberste Schwelle, und dann miissen die Freier die bitteren
Pfeile des Hausherrn schmecken.

Zusammen mit TELEMACHOS und EUMAIOS bringt er alle Freier um und
auch die zwolf Méagde, die sich mit den Freiern vergniigt haben; sie werden
gehangt.

Und nach der Reinigung der Hallen darf er sich mit seiner Frau vereinen.

Zuvor aber muss er noch eine Probe bestehen; denn PENELOPE glaubt noch
immer nicht, dass der siegende Bettler ODYSSEUS sei:

Sie weist zum Schein die alte EURYKLEIA an, das Ehebett ihres Mannes
vor der Kammer aufzuschlagen. Da erklért ihr ODYSSEUS, nur ein Gott
konne das Ehebett an eine andere Stelle setzen; denn das Bett stelle eine
Einheit mit einem Olbaum dar, um den herum er selbst das Ehegemach
einst gezimmert habe.

PENELOPE ist nun uberzeugt.

Die Seelen der Freier aber wurden von HERMES in die Unterwelt gefiihrt.
ATHENE gebot dem ODYSSEUS Ruhe und schlichtete den Streit zwischen
diesem und den Anverwandten der getoteten Freier.

,Der aber gehorchte und war aus voller Seele froh“ [24.545].
Dieses ist der vorletzte Satz der Odyssee.
Uber das Ende des ODYSSEUS gibt es verschiedene Versionen:

HOMER erzahlt uns [Od. 11.119 ff.; 23.248 ff], dass er lebenssatt ,,in einem
von Salben glanzenden Alter“ gestorben ist. Jedenfalls ist das die Prophe-
zeiung des TEIRESIAS, den ODYSSEUS damals an der Schwelle zur Unterwelt

171



C Entfaltung

befragt hatte. Zuvor doch, so lautete damals die weitere Prophezeiung, soll-
te er noch Vieles erleiden miissen, was dann auch geschah:

Verlust der Gefdhrten und seiner Schiffe, Selbstherrlichkeit gewalttatiger
Ménner im eigenen Palast — alles, was soeben geschildert worden ist.

Aber eine Rechnung blieb noch offen nach dem Tode der Freier und nach
dem Friedensschluss mit deren Verwandten:

Die Rechnung zwischen POSEIDON und ODYSSEUS; denn noch immer war
der Zorn des Gottes insbesondere liber die Blendung des Kyklopen, seines
Sohnes, nicht abgeklungen.

Und so musste sich ODYSSEUS, wie TEIRESIAS vorhergesagt hatte, auf den
Weg machen zu Méannern, die das Meer nicht kennen, auch keine Schiffe,
und salzlos essen, mit einem handlichen Ruder auf der Schulter. Dann,
wenn er einem Wanderer begegne mit einer Getreideschaufel (zum Worfeln
des Getreides) auf der Schulter, dann solle er das Ruder in die Erde heften
und dem POSEIDON méannliche Tiere (Schafbock, Stier und Eber) als Opfer
darbringen, in die Heimat zuriickkehren und allen anderen unsterblichen
Gottern Hekatomben opfern. Und so werde er dann ,,auflerhalb des Meeres
[11.134] sein Ende finden, keinen Seemannstod also, sondern ein gelindes,
sanftes Ende.

Eine andere Version des Endes findet sich in der bereits genannten Telegonie
(Telegéneia) des epischen Zyklus. Ein Dichter namens EUGAMMON soll das
Epos in den Jahren 568 — 565 v. Chr. verfasst haben. Danach habe KIRKE
ihren Sohn (den sie mit ODYSSEUS hatte) TELEGONOS ausgesandt, den
Vater zu suchen. Auf der Insel Ithaka wird dieser von TELEMACHOS und
ODYSSEUS dabei gestellt, wie er Rinder raubt.

Ahnungslos hat er mit einer von HERAKLES gefertigten Lanze, an deren
Spitze ein todliches von einem Rochen stammendes Gift haftete, seinen
eigenen Vater getotet.

Nach der Aufklarung der Umsténde soll er den Leichnam seines Vaters
sowie den TELEMACHOS und PENELOPE zu KIRKE, seiner Mutter gebracht
haben. Dort, so heifit es, hat TELEMACHOS die KIRKE und TELEGONOS
die PENELOPE geheiratet. Gemeinsames Kind des TELEGONOS und seiner
Stiefmutter PENELOPE ist ITALOS, Namenspatron Italiens.

KIRKE aber, die gottliche Zauberin, machte beide, PENELOPE und TELE-
GONOS unsterblich, den ODYSSEUS wohl auch [DNP 12.1, S. 89].

172



Ernst Marow: ,,... Hier ist des gottergleichen Odysseus grofler Bogen ...“,
Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

¢) ODYSSEUS — Deutung

Begonnen sei mit dem Namen ODYSSEUS.

Es gibt im Raum der altgriechischen Sprache keinen &dlteren Beleg fiir die-
sen Namen als bei HOMER. Doch im mittelmeerischen Sprachraum, z. B.
bei den Griechen in Unteritalien, findet sich die Form ULIXEUS. Diese Form
haben wohl die Romer iibernommen und zu ULIXES umgeformt [DNP 8.
1111]. Sprachwissenschaftler vermuten, dass der Name vorgriechisch ist, ge-
nauer: vorindoeuropéisch; dann befinden wir uns mit diesem Namen schon
im 4. Jahrtausend v. Chr., also in einer Zeit, bevor die Menschen der in-
doeuropaischen Sprachgruppe in den Mittelmeerraum eingedrungen sind,
und das war etwa gegen 2000 v. Chr., eher frither als spater.

Auf jeden Fall gibt es am Worteingang den Wechsel zwischen O und U,
auch findet man im Wortinneren den Wechsel zwischen y zu i, so dass man
bei einem Sprecher auch ULIS oder UDIS horen kann. UDIS aber ist leicht
mit dem griechischen Wort , utis* zu verwechseln, und das heifit zu deutsch
,hiemand“. Mit dieser Moglichkeit und mit geistiger Beschréanktheit hatte
ODYSSEUS beim Kyklopen gerechnet, wie wir bereits horten. Daher sprach
er zu seinen zu Hilfe gerufenen Nachbarn auf deren Fragen von ODYSSEUS
als ,Niemand“, also einem Niemand, der ihn verletzt habe.

Bei HOMER finden wir den Namen von einem Verbum abgeleitet:
odyssesthai / odysasthai, zu deutsch: ziirnen.

ODYSSEUS also der Ziirner.

Diese Ableitung finden wir in der Odyssee [19.406 ff.], wo AUTOLYKOS, der
Grof}vater, kurz nach der Geburt um einen Namen fiir das Kind gebeten
wurde. Er sagte:

»ochwiegersohn und Tochter, gebt einen Namen, den immer ich nenne!
Vielen namlich zlirnend komme ich nach hier,

Ménnern und auch Frauen, iiber die nahrungsreiche Erde; drum sei ODYS-
SEUS danach der Name.*

Man kénnte auch an eine andere Stelle denken, wo der Zorn des POSEIDON
auf ODYSSEUS angedeutet wird [5.339 ff.].

Weniger der Name als vielmehr die von HOMER immer wieder verwendeten
Attribute zu seinem Namen konnen iiber sein Wesen, wie es der Dichter in
den Geschichten deutlich werden lasst, ewas aussagen:

- ,einfallsreich“ (roAuyryavoc — polymechanos),

174



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

- ,gedankenreich“ (moAOuntic - polymetis),
- ,vieles erduldend, standhaft“ (roAOthac — polytlas) v. a. aber
- ,wandlungsreich“ (mohitponoc — polytropos).
Damit werden eine Reihe von besonderen Eigenschaften angesprochen:

Klug ist er, hat viele Ideen, und er findet in Not und Zwangslagen immer
Auswege. Standhaft ist er, Nackenschlége und druckvolle Situationen sowie
Konflikte halt er aus.

Der zuletzt genannte Begriff ,, polytropos soll hier ndher betrachtet werden,
zumal dieser gleich am Anfang im ersten Vers der Odyssee steht, stark
betont und sehr komplex ist.

Noch bevor der Dichter sich in der Einleitung zu Inhalten bzw. zu den Er-
eignissen und zu dem Manne selbst duflert, nennt er dieses wichtige Attribut
polytropon:

»,<Den> Mann mir nenne, Muse, den wandlungsreichen ...!“

Was ist mit diesem wichtigen Wort gemeint? Jedenfalls ist es ein Wort,
das wie ein Schliissel ist, mit dem man ein Haus betritt. Es tragt bei zum
Verstandnis in Bezug auf die Person des ODYSSEUS und auf das Groflepos;
mit einem vergleichbaren Schliisselwort eréffnet der Dichter die Ilias:

,<Die> Wut“ (menin) besinge, Géttin ... <die> Verderben bringende. “

Die Ubersetzungen geben polytropon, das fiinfte Wort des ersten Verses der
Odyssee, mit ,vielgewandt*“ wieder (VON SCHEFFER, SCHADEWALDT) , li-
stig, weithin schweifend“ (EBENER), ,,viel gepriift“ (HUBATSCH), ,,wendig*“
(WEIHER), ,Mann der vielen Wege“ (FREELY) ,,viel gewandert“ (VOsS).

JOHANN HEINRICH V0SS meint in seiner von GOETHE an bis heute von
Fachleuten geschiitzten Ubersetzung, die aber den an Texten nicht so ge-
schulten Menschen unserer Zeit leider nur schwer den Zugang zu HOMER
ermoglicht; ,,viel gewandert® im Sinne von ,,viel gereist“ und ,,in der Welt
herumgeworfen“, |, welterfahren“.

FRIEDRICH AUGUST WOLF denkt eher an ,verschlagen, listig® [vgl. PAs-
sow, Stw. ITohOtponog].

Hier zeigt sich, wie inkommensurabel die archetypische Personlichkeit des
ODYSSEUS ist im Unterschied zu den sehr schlichten, eindimensionalen
Personlichkeiten AGAMEMNON und ACHILLEUS. Und wie hochkomplex sich
die griechische Sprache schon in frithester Zeit in einem einzigen Worte
zeigt.

175



C Entfaltung

Zum FEinen bezeichnet das Wort die Eigenschaft desjenigen, der sich in
vielen (poly-) Lebenssituationen wenden (trop-) und wandeln kann:

Er findet sich immer zurecht, zu Lande oder auf dem Meere.

Zum Zweiten bezeichnet das Wort jemanden, der charakterlich (trépos =
Charakter) vielgestaltig ist; er ist nicht eindimensional wie andere, z.B.
HEKTOR oder ACHILLEUS, sondern ODYSSEUS ist eine Art Mehrzweckgestalt
und fiillt viele gesellschaftlichen und geistigen Rollen aus.

Zum Dritten lasst sich aus der charakterlichen Vielgestaltigkeit eine stark
ausgeprigte Flexibilitat ableiten. Er hat aus den vielen extremen Lebenssi-
tuationen (z.B. als Soldat oder Seemann) gelernt, und aus diesem Lernen
sind neue Lebenssituationen beherrschbar geworden.

Zum Vierten ergibt sich aus seiner Flexibilitdt die Fahigkeit, instrumen-
tell und praxisbezogen zu denken, d. h. vor Entscheidungssituationen stets
Varianten bilden zu kénnen.

Aber man sollte vielleicht noch hinzufiigen, dass sein instrumentelles Den-
ken weithin wertneutral (also amoralisch) verlauft. Daraus ergibt sich ein
Handeln, das sich weniger an allgemeinen ethischen Werten orientiert als
mehr auf Verschlagenheit beruht und in eine auf eigene oder auf Gruppen-
interessen bezogene Praxis auslauft.

Er kann Manner fihren und steht dort in Verantwortung, zugleich ist er
aber auch weitgehend selbstbestimmt und ichbezogen und bewegt sich ohne
Riicksicht auf eben diese Manner — die dann sterben miissen.

So gelangen wir durch den Mythos um ODYSSEUS in die ,,Urgeschichte * der
Individualitdt und Subjektivitdt [DNP, Suppl. 5. 497] des Menschen. Diese
zeigt sich am selbstbewussten Subjekt im Reden und Handeln, in Wort und
Tat.

Man kann den Weg des ODYSSEUS auch als Kreisbewegung sehen:

Er denkt immer an den Ausgangspunkt, er kehrt stets an den Ausgangs-
punkt zuriick und umfasst mit dem Kreis die Fiille der Welt. Als Repréasen-
tant einer allgemeinen Struktur von Welt wachst er in das hinein, was man
spater Weisheit nennen wird. In der Literatur der Renaissance gilt er als
savant “, wissend — weise.

Die zehn Jahre vor Troia und die zehn langen Jahre der Heimfahrt machen
den Griechen zum Reisenden schlechthin.

Auperlich betrachtet sind Ziele seines Reisens einerseits Troia (und die
Zerstorung der Stadt), andererseits Ithaka (und die Heimkehr). Inneres

176



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Ziel und Ergebnis der Reisen sind die von Zwecken freie Welthaltigkeit des
Lebens und das Bewusstsein, dass mit der universalen Erfassung von Welt
permanent Grenziiberschreitungen verbunden sind. Und mit Grenziiber-
schreitung im Handeln (und Riicksichtslosigkeit) kann Schuld verbunden
sein; grenziiberschreitendes Denken ist aber auch Ausdruck von Freiheit
und macht frei zugleich.

Hier sollte wiederum ein Exkurs, ein letzter, einsetzen. Dieser miisste die
Freiheitserfahrung des ODYSSEUS am Beispiel der Sirenengeschichte entfal-
ten:

Exkurs 4: Die Sirenengeschichte, Versuch einer Deutung

Also:

KIRKE, die schone Gottin, hat sich nach der Fahrt in die Unterwelt des
Achaiers wieder angenommen und ihm kiinftige Stationen beschrieben. Sie
sagt:

»Zu den Sirenen wirst du zuerst kommen, die bezaubern alle Menschen... ¢
[12.39 f.]. Vor diesem totlichen Zauber mochte die Gottin alle bewahren,
und sie empfiehlt, dass ODYSSEUS allen seinen Seeleuten die Ohren mit
Bienenwachs bestreicht, damit sie die Sirenen, die auf einer blumenreichen
Wiese sitzen, nicht singen horen kénnen. Thn selbst aber sollen sie an den
Groflbaum des Schiffes fesseln, wenn er, wie HOMER sagt, den , helltonen-
den“ (d.h. erotischen) Gesang horen mochte und vorbeirudern. Und er will.

Sie binden ihn dann noch fester, als er die Sirenen mit ihrer ,, wie Honig klin-
genden® [12.187] Stimme hoért und vom Mast abgebunden werden will, um
deren Wissen iiber Troia und die ganze Welt zu erfahren, d.h. um weltwis-
send zu werden. Weltwissend sein heifit also eine Grenze zu liberschreiten
bis in den Tod. Weltwissen ist Todeswissen.

Was bisher vermutlich noch kaum einer gesagt oder geschrieben hat:
Hier breitet der Dichter eine seemdnnische Erfahrung aus:

Windstille [167 ff.] tritt ein und Meeresglétte. Gleilendes blau-weifles Licht
fiihrt in den betérenden Rausch und in eine grenzauflosende Einsamkeitser-
fahrung. Dazu kommen T6ne und Klange auf und innere Worte, die Klang
sind; alles, was ist, klingt, Honig zum Beispiel. Die Stimme der Séangerinnen
verleiht selbst dem Honig ein Schwingen, weil Honig wie alles andere, was
ist, einen Klang hat; Honig ist Musik.

177



C Entfaltung

Das blaue Licht, die spiegelglatte See, das Schiff, die Einsamkeit mit mir,
der verschwindende Horizont und die zarten Schleier, die dem Himmel und
der See schmeicheln — mit all dem muss ich eins werden. In den Klang muss
ich springen, ich selber werde Klang und der Klang tont auf, ich springe,
ich bin vereint mit dem blauen Licht des Tages, mit mir selbst, ich weigere
mich zu schwimmen; denn Schwimmen verleiht Grenzen, die ich nicht mag.
So schwinge ich mich in die Freiheit wie der Klang der Floten zweier Hirten
am Mittag:

Sie ist da, die Stunde des Gottes PAN.

Das ist mein freier Wille; denn mein Wille ist frei. Der Tod setzt mich ins
Wissen.

Ein Seeman mag iiber solche Grenzerfahrungen nicht sprechen oder nur
insgeheim mit sich selbst, geschweige denn schreiben. Aber es handelt sich
um ein Wissen, das jeder, dem sich dieses Meer als eine Ahnung auftut, wie
ODYSSEUS aufnehmen méchte.

Wer je an solchem Wissen teilgenommen hat, der weif3, dass erst in solchen
Grenziiberschreitungen der Kern von Bildung liegt. Bildung sprengt die
Grenzen unserer Wirklichkeit und hilft, die einengenden Sektoren von Welt
zu dieser als Ganzheit zu weiten.

Darin liegt die eigentliche Freiheit der Person.

Noch wenige Jahrzehnte davor entfaltet der Dichter HOMER eine ganz an-
dere Antwort auf diese Grundfrage [HOSE 2017, S. 92 f.].

Da musste selbst ZEUS, der oberste Gott die beiden Lebenslose des ACHIL-
LEUS und des HEKTOR auf die goldene Waage legen und durfte und konnte
nicht selbst entscheiden, wer in dem Kampf siegen wird. Damit liegt HOMER
auf einer Traditionslinie, die durch Gedanken des Alten Orients umschrie-
ben werden kann, z. B. bei GILGAMESCH und ENKIDU.

Vielleicht weifl man das schon seit HOMER, oder vielleicht bleibt HOMER
auch noch einige Zeit allein mit diesem Wissen, dass Bildung in der Bereit-
schaft besteht, stets Grenzen zu iiberschreiten.

Spéter wird man dieses grenziiberschreitende Denken in den Bildungsbegriff
einbinden, wenn man Bildung versteht als eine Haltung, die stets bereit ist,
Segmente der Wirklichkeit mit den Augen eines héheren Ganzen zu sehen
und die engen Grenzen von Féachern zu tiberschreiten.

Bereits von diesen frithen Entfaltungen mythischen Denkens gehen starke
Impulse auf die Moderne iiber. Vielleicht kann man die Struktur der Mo-

178



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

derne vom Mythos ableiten oder den Mythos ohne Grenzen auf die Moderne
hin erzéhlen.

Hier liegt vielleicht auch die Legitimation fiir die Auseinandersetzung mit
dem Mythos der Griechen; hier liegt dessen Gegenwértigkeit.

d) Wirkungsgeschichte

Da sich die von HEGEL herausgearbeitete epische Totalitdt des mythischen
Helden in ODYSSEUS (trotz seiner Ambivalenz) als omniprisent erweist, ist
die Wirkungsgeschichte so reichhaltig und vielfaltig, dal man eine eigene
Literatur — oder gar Kulturgeschichte schreiben miisste, um die Wirkung
HowMERs in dieser Hinsicht angemessen darzustellen.

Hier muss (und kann tibrigens auch nur) eine schmale Gasse fiir die Dar-
stellung gefunden werden.

Zunéchst dieses: Uns ist von den drei groflen Tragikern kein Drama erhalten,
das (wie AGAMEMNON oder PHILOKTETES) allein dem ODYSSEUS gewidmet
ist und diesen als Titel trigt. Das liegt wohl daran, dafl er in seiner Person
viele Dimensionen vereint. Gleichwohl ist er im griechischen Drama als
handelnde Person vertreten.

Dort ist er Dialektiker, glatter, liigenhafter Redner und Intrigant, der alles
zur Erreichung seines Zieles einsetzt. Sein Denken — eine kalte Logik — ist
frei von moralischen Normen; es ist instrumentalisiert in Bezug auf ein
bestimmtes Ziel, z. B. den PHILOKTETES und den Bogen des HERAKLES
mitsamt den Pfeilen nach Troia zu bringen.

Im Unterschied zu dieser mehr handlungsorientierten Interpretation gibt es
auch eine philosophische Deutung, z. B. bei CICERO, EPIKTET und SENECA.

CICERO weist [off. 1.110 ff., insbes. 113] darauf hin, dass man nicht gegen
die allgemeine Natur (universa natura) handeln und unter deren Bewah-
rung der eigenen folgen soll. Als Beispiel dafiir wird ODYSSEUS genannt. Er
passte sich Frauen wie KIRKE oder KALYPSO an bzw. er diente ihnen und
erduldete vieles, um sein Ziel (quod cupiebat) zu erreichen. Andere hitten
sich vielleicht getotet.

Fir EPIKTET ist er der Typ des Weltbiirgers im Sinne der Stoa und des
Reisenden [3.24.13]; SENECA sieht in ihm den Typ des stoischen Weisen
[ep. 31.2 f.]:

179



C Entfaltung

Er fragt nach der Voraussetzung fiir Weisheit und sucht bei ODYSSEUS
(ULIXES) in seinem Umfeld und kommt zu der Auffassung:

Grundlage dafiir ist das ,,sibi fidere* = sich selbst vertrauen. ,,Es gibt nur
ein Gut, das Grund und Sicherung eines gliicklichen Lebens ist — sich selbst
vertrauen. “

ODYSSEUS ersteht also als eine allein auf sich selbst bauende, sich selbst
vertrauende, autonome und sich allein verantwortliche Personlichkeit. Hier
wird an ODYSSEUS ein Ziel exemplifiziert, das spater Grundlage des histo-
rischen Humanismus in der Renaissance ist. Dieser Humanismus sieht den
Menschen als autonome, sich selbst verantwortliche Personlichkeit, deren
geistiges Wachstum an die Substanz und an die Form der alten Sprachen
gebunden ist. ODYSSEUS liefert uns das Personlichkeitsmuster, das die Neu-
zeit einleitet.

DANTE nimmt in seiner ,,Divina Comedia“ christliche und neuplatonische
Interpretationsmuster auf:

Vom Leidenden und Duldenden, der die wahre Heimat (das Eine, das Kreuz
und die Ewigkeit) mit den Augen des Geistes sucht, formt DANTE [26] den
ODYSSEUS als den, der sich in seinem Verlangen nach Welt von KIRKE frei
gemacht hat und nun alles vergisst (Heimat, Frau und Kind). Er wollte
,durch alle Lander hin das Wesen des Menschen und seine Narrheit ...
erfahren®. Zu seiner kleinen Schar sagt er: ,,Bedenkt, wes hohen Samens
Kind ihr seid und nicht gemacht, um wie das Vieh zu leben. Erkenntnis
suchet auf und Tichtigkeit!“ [Inferno XXVI 118-120)]

Er scheitert, ein Wissensdurstiger, in der Wissenswelt auf seiner letzten
Fahrt gen Westen am Berge des Fegefeuers [HORN / WALTER 1997, S.181].

CHARLES BAUDELAIRE greift in seinem Gedicht ,,Die Reise“ [Die Blumen
des Bosen CXXVI] das Thema des sich von KIRKE l6senden, ewig Reisenden
(ODYSSEUS ist gemeint) auf. Das Motiv ist wie bei DANTE ,,um nicht zum
Tier zu werden“:

,Doch wahre Reisende, die gehen einfach fort,

um fortzugehen, leicht, wie Seifenblasen schweben;
sie nehmen ihr Verhéngnis mit zu jedem Ort

... die traumen ...

endlose, ungeahnte Liiste zu erreichen,

von denen nie ein Mensch den Namen je gekannt. “

180



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Der ODYSSEUS des DANTE (um 1320 vollendete er seine gottliche Komddie)
endet als Reisender im Nichts als Gegenheimat, getrieben von Suche nach
,Erfahrung der unbewohnten Welt“, BAUDELAIRE (Die Blume des Bosen
erschien 1857) verfeinert das Motiv und macht aus der Suche die Sucht
nach Welt: ODYSSEUS ist weltstichtig und auf der Suche nach ,, ungeahnten
Liisten*“.

Von der bewussten rationalen Entscheidung fiir die Reise wird der Gedanke
getragen zum Getriebensein. Beide Reisen aber enden nicht in einer Heimat,
sondern in deren Gegeniiber, vielleicht in der Freiheit des Nichts.

Die Totalitat des Epischen, der Schein, wird erfahren als ,,Sein“ des Nichts.
Von BAUDELAIRE schwillt der Interpretationsstrom gewaltig an.

Bisher eingebaut in Texte, je nach Interpretationmuster wird ODYSSEUS
nun Gegenstand der Betrachtung in Monographien mit kaum beschreibba-
rer Breite.

Hier ist vorrangig zu nennen JAMES JOYCE:
»ULYSSES“ (1922).

Dargestellt werden dort Gedanken, Handlungen, Begegnungen des Dubliner
Anzeigenverkdufers LEOPOLD BLOOM, die Totalitdt des Geschehens von
8.00 Uhr morgens (am 6. Juni 1904) bis zum néchsten Tag morgens um
3.00 Uhr.

Wie PROTEUS oder auch ODYSSEUS wandelt er sich von Situation zu Si-
tuation, und jeder Situation der Jetztzeit entspricht eine mythische. Von
MOLLY, seiner Frau, geht er in die Stadt, wie ODYSSEUS von KALYPSO sich
entfernt; die Fahrt in den Hades ist der Gang zum Friedhof; das Mittages-
sen vollzieht sich unter den Dublinern, wie unter den fressenden Laistry-
gonen ODYSSEUS sich bewegt. Die in einer Kneipe nach ihm geschleuderte
Teebiichse ist der Fels, den der Kyklop gegen das Schiff des ODYSSEUS wirft.
Er begibt sich zu KIRKE, wenn er zu BELLA COHEN ins Bordell geht. Er
begegnet in STEPHAN DEDALUS auf dem Wege nach Haus dem EUMAIOS
und kommt zu MOLLY heim, die ihn liebt und ihn doch — sinnlich und
intellektfern — betriigt. Eine Gegen-PENELOPE:

»1ch bin das Fleisch, das stets bejaht.
Und indem sie einschlaft, sagt sie: ,,...und ja ich sagte ja ich will ja.

Die epische Totalitdt des mythischen Helden bleibt bis heute in ODYSSEUS
omniprasent.

181



C Entfaltung

¢

JOCHEN DISTELMEYER veroffentlichte in diesen Tagen den Roman ,,Otis®
in Anlehnung an den ,,Utis“ des HOMER; er ldsst den Schriftsteller TRISTAN
FUNKE in Berlin eine Adaption der Odyssee an die Gegenwart vornehmen.
Die Stadt — Berlin 2015 — ist voll von Wiedergéngern und ODYSSEUS ist fiir
den Schriftsteller das Medium, Welt iiberhaupt verstehen zu kénnen.

Vom ODYSSEUS-Roman kénnte man zum Schauspiel kommen:
Fiir die Jahre seit 1996 seien zwei Bearbeitungen genannt:

BoTHO STRAUSS z.B. gestaltete ein Drama nach den Heimkehrgesdngen
des ODYSSEUS:

Ithaka [1996]

Es gehort schon das Konnen eines Dramatikers dazu, die vieldimensionale
Handlung in einem Schauspiel zu gestalten. Dieses gelingt

- mit der Einfithrung dreier ,,fragmentarischer Frauen“ mit den Namen
,Knie“, , Schliisselbein“ und ,, Handgelenk *;

- durch Entscheidung, die Handlung erst mit der geheimen Heimkehr
des ODYSSEUS beginnen zu lassen;

- mit dem Versuch, die Dialoge von Versmaflen und rhapsodischem
Sprechton frei zu halten.

Dennoch schwingen und klingen die Dialogtexte und Reflexion zur Hand-
lung; letztere werden von den drei ,,fragmentarischen Frauen “ iibernommen,
was sonst im antiken Drama u.a. der Chor zu leisten hat.

SRAUSS halt sich weitgehend frei von Modernismen und verwendet sie nur
dort, wo er moderne Leser an HOMER heranfiihren mochte.

Das sind dann aber keine selbstdarstellerischen Regieentscheidungen mehr,
sondern dramatische Wendungen, die Fremdheiten der Antike versténdlich
machen sollen, ohne diese zu beseitigen:

Fremdes bleibt fremd.

Das Stiick mit dem Titel ,,Odysseus. Verbrecher“ von Christoph Ransmayr
ist 2010 erschienen. Das Deckblatt ist mit einem Gurt mit Patronen fiir
ein Maschinengewehr versehen. ATHENE erscheint darin mit einer Pistole
im Schulterhalfter, und ODYSSEUS bescheinigt ihr, dass Leute wie sie, ein
Flintenweib, in seiner Armee als ,,Partisanen und Pliinderer standrechtlich
gehangt“ wurden. Dieses mit Willkiir oder Beliebigkeit zusammengehauene
Theaterstiick, das 2010 in Dortmund im Rahmen der Veranstaltung zu
Rubhr. 2010 aufgefiihrt wurden ist, unterscheidet sich sprachlich, inhaltlich,

182



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

insgesamt qualitativ erheblich von dem eben genannten Drama des BOTHO
STRAUSS.

In der bildenden Kunst ist das Material seit dem 7. Jahrhundert v. Chr.
reichlich. Das é&lteste Stiick (aus 680) zeigt die Blendung des POLYPHEM
auf einem Mischkrug des ARISTONOTHOS. Etwa aus dem Jahre 885 n. Chr.
stammt eine Wandmalerei im Westwerk des Klosters Corvey an der Weser;
sie zeigt den Kampf des ODYSSEUS mit der SKYLLA.

Im neuen Museum zu Weimar befinden sich die wohl bekanntesten Fres-
ken von FRIEDRICH PRELLER zu Themen aus der Odyssee (zwischen 1830
und 1878). SchlieBlich seien hier noch hervorgehoben: ARNOLD BOCKLIN:
ODYSSEUS zwischen SKYLLA und CHARYBDIS (1794 — 1796) und Lovis Co-
RINTH (1903): ODYSSEUS’ Kampf mit dem Bettler IROS. In der Gegenwart
hat sich der vor kurzem verstorbene Maler und Graphiker aus Hannover
ERNST MAROW (1934 — 2018) in einem Zyklus von iiber 100 Radierungen
mit der Odyssee auseinandergesetzt und in Ausstellungen weite Anerken-
nung gefunden; es handelt sich bei diesen Radierungen um Arbeiten, die die
von PRELLER durch ihre Vielfalt, Aussagekraft und Gegenwartigkeit weit
iibertreffen. Sie sind jetzt in der Albertina zu Wien présent und in diesem
Buch. Auf die Produktionen der Amerikaner NEWMAN und TWOMBLY sei
hier lediglich hingewiesen, weil sie erstaunlicherweise in einen hervorragen-
den Ausstellungskatalog [LAaTAacz 2008, S. 272 ff.] aufgenommen worden
sind.

SchlieBlich ist noch zur Nachwirkung in der Musik zu sagen:

Drei Dutzend Opern und Ballette sind bis Ende des 18. Jahrhunderts
komponiert [DNP Suppl. 5. 492], herausragend von GEORG FRIEDRICH
HANDEL (1741) die Oper ,Deidamia“. Wiederum MAX BRUCH komponier-
te 1870/1871 Szenen aus der Odyssee. 1968 schloss LUiGI DALLAPICCOLA
die Oper ,,Ulisse“ ab. ODYSSEUS wird als einer gestaltet, der sich selbst
sucht und — Bezug nehmend auf DANTE — selbst der Niemand ist oder wird
(als der er sich dem Kyklopen vorstellt).

Aufgrund der Vielfaltigkeit des Sujets und der bunten Handlungsbreite ist
es nicht verwunderlich, daf} sich friith der Film der Odyssee und der Ilias
angenommen hat. Bereits vor dem ersten Weltkriege im Jahr 1905 finden
wir die erste Bearbeitung des ODYSSEUS-Mythos durch den Filmpionier
GEORGE MELIES:

L ile de Calypso ou Ulysse et le géant Polyphéme [STEIERER 2013, S. 74
ff.]. Da wird franzosisches Revuetheater gezeigt und das Publikum insofern

183



C Entfaltung

einbezogen, als sich die handelnden Personen dem Filmpublikum zuwen-
den. Die prasentierten Szenen finden ihre Einheit darin, das ODYSSEUS als
Traumender dargestellt wird und die Insel der KALYPSO duchgehend das
Szenenbild bestimmt.

Klassisches amerikanisches Erzéhl- und Aktionskino présentiert 1954 der
Film ULISSE von MARIO CAMERINI. Das ist ein Hollywoodfilm, der aber aus
Kostengriinden in Rom (dem Hollywood am Tiber) hergestellt worden ist.
Gleich sieben Drehbuchautoren legten den Grund fiir den damals weltweit
teuersten Film. Der Name von KIRK DOUGLAS (als ODYSSEUS) garantierte
internationale Wirkung, zugleich begriindete ,,ULISSE“ den spéter alles be-
stimmenden amerikanischen Typ der ,,sword — and — sandal — films“. Doch
solch ein Produkt kann trotz der gewaltigen Ausstattung die Inkommen-
surabilitdt des ODYSSEUS nicht deutlich machen. Es dient wie eine lockere
Erzahlung nur oberflachlicher Zerstreuung. Das ist sozusagen die amerika-
nische Variante der narrativen Vergegenwértigung [STEUERER 2013, S.107]
des antiken Mythos, keine Problematisierung, keine Aktualisierung antiken
Denkens, kein Versuch, das Gegenwartige auf dem Hintergrund dessen, was
war, verstdndlich zu machen.

184



D Anhang

I Handreichung

Fiir die Betonung der hier vorgelegten Worter gilt:

Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass man
beim Lesen eines Wortes zugleich weifl, auf welcher Silbe es betont wird.
Von diesen Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acutus)
verwendet, wie er sich z. B. bei philésophos, philia oder agathén findet.

Lange Vokale tragen einen Balkenstrich, wie z. B. das letzte e bei Perikles.
Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (), tragt die Silbe
mit dem langen Vokal auch den Akzent, wie das z. B. bei dem endbetonten
Namen Perikles der Fall ist. Wenn mehrere Silben einen langen Vokal haben,
findet sich der Balken unter der betonten Silbe, z. B. episteme.

Balkenstrich oder acutus finden sich bei lateinischen Wortern nur in er-
kennbar besonderen Fallen und ausnahmsweise.

Bei Namen (von Gottern und Menschen) sowie auch bei geographischen
Bezeichnungen finden sich die beiden Zeichen fiir Liange ~ und Betonung *
nur im Register des Anhanges IVa, nicht im laufenden Text.

Nach Moglichkeit werden die Worter des Altgriechischen nicht latinisiert,
sondern in ihrer Originalform transskribiert, also ACHILLEUS, nicht ACHIL-
LES oder ACHILL, HEKABE, nicht HECUBA. Es gibt aber auch Worter, die
sind seit langem (z. B. iiber das Franzosische) so fest im deutschen Sprach-
gebrauch verankert, dass auf die Originalform verzichtet werden kann, z.B.
bei HOMER auf HOMEROS, bei HELENA auf HELENE oder bei Peloponnes
auf Peloponnesos.

Personennamen wie die eben genannten sind in der Folge stets mit grofien
Buchstaben geschrieben.

Fremde Begriffe, die im laufenden Text verwendet sind, werden im Anhang
IV b aufgefithrt und erklart. Es handelt sich um Eigennamen, geografische
Begriffe oder Fachausdriicke und sonstige fremde Vokabeln.

185



D Anhang

Kiinftig werden wohl auch in Biichern wie in diesem Hinweise auf Suchma-
schinen (wie z. B. auf Google) das Register ersetzen.

Gelegentlich werden griechische Worter mit griechischen Buchstaben auf-
gefiihrt. Dadurch soll deutlich werden, wie viel diese Darstellung dem Medi-
um der alten Sprachen verdankt, auch, welchen Ursprung die gegenwartige
Phonemschrift hat.

Texte des Altgriechischen werden ausnahmslos tibersetzt. Wenn nichts an-
deres angegeben ist, handelt es sich um eigene Ubersetzungen.

Das grofle Interresse an Inhalten wie z. B. an den Mythen der Griechen
und der dahinterliegenden Philosophie zeigt sich in der groflen Anzahl der
Veroffentlichungen — allein schon im deutschen Sprachraum. Daher erhebt
die angegebene Literatur keinen Anspruch auf Vollstdndigkeit und kann
Vollstandigkeit auch nicht leisten. Es handelt sich um eine kleine Auswahl,
die sich auch fiir weiterfithrende Studien eignet und daher iiber den laufen-
den Text dieses Bandes hinausgeht.

Aus arbeitstkonomischen Griinden sind die antiken Autoren abgekiirzt.
Diese Abkiirzungen sind wiederum im Register unter der Ziffer V alpha-
betisiert aufgefiihrt; z.B. steht Th. Fiir Thukydides oder E. fiir Euripides.
Die Titel der Werke sind nur dort (und zwar abgekiirzt) angegeben, wo
mehr als ein Werk bekannt ist. Ansonsten findet sich gleich die Angabe
der Belegstelle. Aus einem einzigen hinterlassenen Werk, also z.B. bei Th.,
bedeutet das gleich folgende I 2 eine Stelle aus dem zweiten Kapitel des
ersten Buches der Geschichte des Peloponnesischen Krieges. Gelegentlich
ist auch zur besseren Identifizierung der Name des Herausgebers genannt,
z. B. bei Sophokles: Pearson.

Einige Literaturangaben — z.B. SEILER — finden sich nur bei den Angaben
zu den Hilfsmitteln im Anhang unter III c.

Bei den Hilfsmitteln handelt es sich um Worterbiicher oder Handbiicher,
wie z.B. ,Der Neue Pauly“ (DNP), dessen sechszehn Bénde heutzutage
leicht zugdnglich sind, ebenso wie dessen Supplemente, hier insbesondere
der fiinfte Band, der die Mythen und ihre Rezeption behandelt und dem
diese Darstellung viel verdankt. Auch Sammlungen wie die , Fragmente
der Vorsokratiker“ sind aufgefiihrt. Die Vornamen der Autoren sind im
Register IV a nicht abgekiirzt worden. Eine Ausnahme stellen lediglich
angelsdchsische Autoren dar. In deren Sprachraum sind die Abkiirzungen
iiblich, also z. B. D.L. Page.

186



I Handreichung

Dem aufmerksamen Leser wird es nicht entgehen, dafl in der Darstellung
die Wahl der Zeiten zwischen Gegenwart und Vergangenheit pendelt. Die
Entscheidung fiir die eine oder andere Zeit ist abhéngig von dem nachemp-
fundenen Grad der erkannten oder beabsichtigten Gegenwartigkeit des zur
Ercrterung des stehenden Gegenstands.

Auch sollte fir den Leser angemerkt werden, dafl des ofteren Wiederho-
lungen, Vor- und Riickverweise vorgenommen werden missen. Das liegt an
der komplizierten Struktur der Groflepen und an der Vielzahl der Eigen-
namen und der Art ihrer Vernetzung. Dem nicht ganz so mit dem Mythos
vertrauten Leser bzw. Leserin wird das nicht unwillkommen sein.

Schlielich sind Worte des Dankes hier wichtig;:

Zunéchst sei Herrn Dr. Buchholtz, dem Verleger des Logos — Verlages, dafiir
gedankt, daf} er sich entschlossen hat, auch diesen zweiten Band der Offent-
lichkeit zu uibergeben.

Wiederum mit gewohnter Griindlichkeit hat Studienfreund Martin Lenz
diesen Text einer sorgfiltigen Priifung unterzogen und manches inhaltlich
Wichtige noch eingebracht.

Besonderer Dank gebiihrt Frau Sabine Schlinke; wiederum hat sie sich un-
ermiidlich um die schriftliche Gestaltung des Manuskripts bemiiht. Eine
grofle Hilfe bedeutete auch Fréulein Darlene Mehrwald fiir die Erstellung
der Dateien.

Ebenso herzlich mochte ich der Witwe von Ernst Marow, Frau Sabine
Schulz-Marow, dafiir danken, dass sie aus dem Nachlass des Kiinstlers Bil-
der und Radierungen fiir dieses Buch zur Verfiigung gestellt hat.

187



D Anhang

II Stemmata

a) Kroniden

RHEA + KRONOS

HADES POSEIDON  ZEUS + PLUTO (+TMOLOS)
\ l
TANTALOS 1 (TANTALOS 1)

b) Familie des PELOPS

OINOMAOS HIPPODAMEIA + PELOPS

ﬁ‘ﬁ

PELOPIA + THYESTES ATREUS + AEROPE TYNDAREOS + LEDA

\ \ \ ‘
AIGISTHOS (TANTALOS 2) + KLYTAIMNESTRA + AGAMEMNON MENELAOS + HELENA KASTOR POLYDEUKES KLYTAIMNESTRA

ELEKTRA IPHIGENIA CHRYSOTHEMIS ORESTES

¢) Familie des PRIAMOS

ZEUS

DARDANOS

ERICHTHONIOS

TROS

ILOS
|
LAOMEDEON
HESIONE  PRIAMOS (+HEKABE)

(ANDROMACHE+) HEKTOR  PARIS

188



IT Stemmata

d) Parteien im troischen Krieg

Atreus Priamos
Klytaimnestra / \ Helena / \
(die Atriden)
Aigisthos Agamemnon Menelaos Paris Hektor
Peleups - Phoinix
HERA : (der Lerer) | APOLLON
ATHENA (der Pelide) Achlleus APHRODITE
HEPHAISTOS = ZEUS
fr Briseis Patroklos fir
j Argeier
Hellenen als{ Danaer } spétere Griechen Troer
Achaier

e) Zeittabelle (Ndherungswerte)

Vor Christus

3. Jahrtausend

(2. Hélfte)
1650 — 1500
1500 — 1400
1400 — 1175
1260

1680 — 1050
15.- 12 Jhdt
1200 — 800
1100 - 950
780

770 — 700
730

700

Einwanderung der Luwier und Hethiter

in Kleinasien

Altes Reich

Mittleres Reich

Grofireich der Hethiter

Troia VII a wird zerstort

Mykenische Zentralpalastkultur

Linear B, Silbenschrift der Mykenischen Kultur
Schwere Rezession (sog. “dunkle Jahrhunderte”)
Aolisch-ionische Besiedlung Kleinasiens
Entwicklung der ersten vollkommenen Phonemschrift
HoOMER

Ilias

Odyssee

189



D Anhang

IIT Literatur

a) Primérliteratur (Quellen und literarische Gestaltungen —
griechisch, lateinisch; deutsche Ubersetzungen)

Antike

AiscHyLos: Werke (1 Band), aus dem Griechischen iibertragen von Diet-
rich Ebener. Weimar 1976, 2. Auflage 1987

APOLLODOROS: Gotter und Helden der Griechen. Griechisch und deutsch.

Eingeleitet, herausgegeben und tiibersetzt von Kai Brodersen. Darmstadt
2004

ARISTOTELES: Poetik — iibersetzt und erldutert von Arbogast Schmitt.
Darmstadt 2008

ARISTOTELES: Nikomachische Ethik, iibersetzt, eingeleitet und kommen-
tiert von Dorothea Frede, Berlin / Boston 2020, 2 Béande

DARES PHRYGIUS: De excidio Troiae historia. Herausgegeben von Ferdi-
nand Meister (Nachdruck). Leipzig/Stuttgart 1991

DikTys CRETENSIS: Ephemeridos belli Troiani libri. Herausgegeben von
Werner Eisenhut. Leipzig/Stuttgart 1994

DARES PHRYGIUS und DIKTYS CRETENSIS sind ins Deutsche iibersetzt
von Wolfgang Hradsky, Magdeburg 2009 und Kai Broderson, Berlin 2019
(Sammlung Tusculum).

ELIADE, Mircea: Die Schopfungsmythen. Agypter, Sumerer, Hurriter, He-
thiter, Kanaaniter und Israeliten. Darmstadt 1996, s. auch Register III c:
Kaiser, Otto

EuRrIPIDES: Werke (3 Bénde), aus dem Griechischen tibertragen von Diet-
rich Ebener. Weimar 1979

GILGAMESCH: Das Gilgameschepos. Ubersetzt von Herman Rank. Wiesba-
den 2006 (s. Register III c: Kaiser, Otto 1993, Band III S. 646 ff.)

HEesiop: Theogonie — Werke und Tage. Griechisch — deutsch. Herausgege-
ben und iibersetzt von Albert von Schirnding. Diisseldorf/Ziirich 1997

EBENER, Dietrich: HOMER Ilias. Berlin/Weimar 1976

HOMER: Ilias. Neue Ubertragung von Wolfgang Schadewaldt. Frankfurt /M
1975.

190



IIT Literatur

VON SCHEFFER, Thassilo: HOMER llias. Leipzig 1938
VON SCHEFFER, Thassilo: HOMER Odyssee. Miinchen/Leipzig 1918
EBENER, Dietrich: HOMER Odyssee. Berlin/Weimar 1976

Die Odyssee. Ubersetzt in deutsche Prosa von Wolfgang Schadewald. Rein-
bek 1958 ff.; 5. Auflage 2017

Voss, Johann-Heinrich: Odyssee. K6ln 2019
WEIHER, Anton: HOMERs Odyssee. Berlin 2013 (14. Auflage)

HyGINUS: Fabulae. Sagen der Antike. Ausgew#hlt und Ubersetzt von Franz
Peter Waiblinger. Miinchen 2008

Lucius ANNAEUS CORNUTUS: Einflihrung in die griechische Gotterlehre.
Herausgegeben, eingeleitet und iibersetzt von Peter Busch und Jirgen K.
Zangenberg. Darmstadt 2009

NONNOS: Leben und Taten des Dionysos (2 Béande). Aus dem Griechischen
iibertragen von Dietrich Ebener. Berlin und Weimar 1985

ORPHICORUM fragmenta, collegit Otto Kern, Berolini 1922

OVID: Metamorphosen. Das Buch der Mythen und Verwandlungen. Uber-
setzt und herausgegeben von Gerhard Fink, Ziirich und Miinchen 1989

PINDARUS ed. Bruno Snell. Zwei Bande. Leipzig 1964

QUINTUS von Smyrna: Der Untergang Trojas. Griechisch und deutsch.
Herausgegeben, iibersetzt und kommentiert von Ursula Géartner. 2 Bande.
Darmstadt 2010

SOoPHOKLES: Werke (2 Bénde) aus dem Griechischen {ibertragen von Diet-
rich Ebener, Berlin 1995

Mittelalter, Neuzeit

Boccaccio, Giovanni: De claris mulieribus. Lateinisch — Deutsch. Aus-
gewdhlt, iibersetzt und kommentiert von Irene ERFEN und Peter SCHMITT.
Stuttgart 1995

BRUCKNER, Christine: Wenn du geredet hattest, Desdemona. Ungehaltene
Reden ungehaltener Frauen. Hamburg 1983

DANTE ALIGHIERI: Die gottliche Kommodie. Deutsch von Karl Vossler.
Ziirich 1941

DIESTELMAYER, Jochen: Otis, Hamburg 2016

191



D Anhang

HOLDERLIN, Friedrich: Werke in einem Band, herausgeben von Hans-
Jirgen BALMES. Miinchen und Wien 1990

LiTELL, Jonathan: Die Wohlgesinnten. Berlin 2008

MARTIN, Uwe: Helenas Schwester ... Miinchen 2003 (2. Auflage)
MULLER, Heiner: Philoktet. Frankfurt/Main 2000

PounD, Ezra: Cantos I — XXX. Ziirich 1964

RAMSMAYR, Christoph: Odysseus. Verbrecher Frankfurt/Main 2010
STRAUSS, Botho: Ithaka... Miinchen 1996

VOLKER, Peter: Agamemnon und Kassandra in Lakonien. 2001
WALCOTT, Derek: Omeros. Miinchen und Wien 1995

WoLr, Christa: Kassandra = Werke in 12 Bénden, herausgegeben von Son-
ja Hilzinger, Band 7. Frankfurt/Main 2000, als Taschenbuch bei Suhrkamp
2008 erschienen

b) Sekundarliteratur

ABENSTEIN, Reiner: Griechische Mythologie. Paderborn 2007 (2. Auflage)

ANDREAE, Bernard A.: Odysseus, Archéologie des européaischen Menschen-
bilds. Frankfurt 1982

BELLINGHAM, David: Die Griechen, Kultur und Mythen. Kéln 2008

BickEeL, Ernst: Das Verbrechen des Laocoon... In: Rheinisches Museum 91
(1942), S. 19 f.

BRANDT, Reinhard / ScHMIDT, Steffen (Hrsg): Mythos und Mythologie.
Berlin 2004

BROMMER, Frank: Odysseus. Die Taten und Leiden des Helden in antiker
Kunst und Literatur. Darmstadt 1983

BURKERT, Walter: Homo necans. Berlin 1997 (2. Auflage)
BURKERT, Walter: Die Griechen und der Orient...Miinchen 2004

BuxToN, Richard: Das grofle Buch der griechischen Mythologie. Stuttgart
2005

CAMPBELL, Joseph: Die Kraft der Mythen. Bilder der Seele im Leben des
Menschen. Ziirich und Miinchen 1989

CERINOTTI, Angela: Bildatlas Mythologie ... Berlin 2008

192



IIT Literatur

DOMMEMUTH-GUDRICH, Gerold: 50 Klassiker-Mythen. Hildesheim 2003
DORNSEIFF, Franz: Antike und alter Orient. Leipzig 1956

FELSTINER, John: PAUL CELAN — eine Biographie, Miinchen, 2000.
Fink, Gerhard: Who’s who in der antiken Mythologie. Miinchen 2005

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums.
Miinchen 1976

FREELY, John: Zuriick nach Ithaka. Auf ODYSSEUS* Spuren durch das Mit-
telmeer (mit ausfithrlicher Literaturliste) Darmstadt 2016

FREUD, Sigmund: Abriss der Psychoanalyse. Das Unbehagen in der Kultur.
Frankfurt/M. 1953 ff.

FREUD, Sigmund: Sexualleben. Studienausgabe Band 5. Frankfurt /M. 1972

FREUND, Sigmund: Die Traumdeutung in: Sigmund, Freud — Werke im
Taschenbuch, herausgegeben von Ilse Grubrich-Simitis, Frankfurt /M. 1991
(zweite Auflage 2010)

FREUD, Sigmund: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Hamburg 2010

GEYER, Carl-Friedrich: Mythos. Formen. Beispiele. Deutungen. Miinchen
1996

GIGON, Olof: Der Ursprung der antiken Philosophie... Basel 1954
GRAF, Fritz: Griechische Mythologie. Mannheim 2012

GRASSINGER, Dagmar (et alii): Die Riickkehr der Gotter... Regensburg
2008

GRUMACHER, Ernst: Goethe und die Antike. Potsdam 1949 (zwei Bénde)
HaAJNAL, Ivo: Troia aus sprachwissenschaftlicher Sicht... Insbruck 2002
HoFMANN, Heinz: Antike Mythen in der européischen Tradition. 1999

HORN, Hans-Jiirgen/ WALTER, Hermann: Die Allegorese des antiken My-
thos. Wiesbaden 1999

Hosg, Martin: Vom Nutzen der Widerspriichlichkeit. Homerische Welt-
entwiirfe und die griechische Kultur. In: Bayerische Akademie der Wis-
senschaften. Jahrbuch 2017. S. 89 - 97

HUBNER, Kurt: Die Wahrheit des Mythos. Miinchen 1985
IMPELLUSO, Lucia: Gotter und Helden der Antike. Berlin 2003

193



D Anhang

JAGER, Werner: Paideia-Die Formung des griechischen Menschen. Berlin
1933 (zweite Auflage 1989)

JAGER, Werner: Die Theologie der frithen griechischen Denker. Stuttgart
1953 (Nachdruck 1964)

JAHN, Stefanie: Der Troia-Mythos... Kéln, Weimar, Wien 2007

JAMME, Christoph/MATUSCHECK, Stefan: Handbuch der Mythologie.
Darmstadt 2014

JASPERS, Karl: Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen 1955

KERENYI, Karl: Die Mythologie der Griechen. Ziirich 1951 (jetzt als Ta-
schenbuch)

KERENYI, Karl: Die Heroen der Griechen. Darmstadt 1959 (jetzt als Ta-
schenbuch)

KERENYI, Karl: Die Er6ffnung des Zugangs zum Mythos. Darmstadt 1967

KIrk, G.S./RAVEN, J.E./ SCHOFIELD, M.: Die Vorsokratischen Philoso-
phen... Stuttgart/Weimar 1994

LARssoON, Lars Olof: Antike Mythen in der Kunst — 100 Meisterwerke.
Stuttgart 2009

LATACz, Joachim (et alii): Troja — Traum und Wirklichkeit. Darmstadt
2001

LaArAcz, Joachim: Homer, der erste Dichter des Abendlandes. Diissel-
dorf/Ziirich 2003 (4. Auflage)

LATACZ, Joachim (et alii): Homer — Der Mythos von Troia in Dichtung und
Kunst. Miinchen 2008

LaArAacz, Joachim: Troia und HOMER. Leipzig 2010, 6. Auflage

LEHMANN, Jiirgen (Hrsg.): Kommentar zu PAUL CELANs ,,Die Niemands-
rose“, Heidelberg 2002, 3. Auflage

LEsky, Albin: Die griechischen Pelopidendramen und Senecas THYESTES.
In: Wiener Studien 43 (1922/1923) S. 172 — 198

LEsky, Albin: Geschichte der griechischen Literatur. Bern und Ziirich 1963
(2. Auflage)

LiEBRUCKS, Bruno: Irrationaler Logos und rationaler Mythos. Wiirzburg
1982

194



IIT Literatur

LUCKE, Hans-K./LUCKE, Susanne: Antike Mythologie. Ein Handbuch...
Wiesbaden 2005 (Hamburg 1999)

LUCKE, Hans-K./LUCKE, Susanne: Helden und Gottheiten der Antike. Ein
Handbuch... Wiesbaden 2006 (Hamburg 2002)

MELLEIN, Richard: Odipus. In: Kindlers Neues Literaturlexikon. Band 15,
S. 205, Miunchen 1993

NESTLE, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos ... Stuttgart 1975

NicHOLI, Marianne: Als Zeus die Welt in Atem hielt ... Bern und Miinchen
1975

NIETZSCHE, Friedrich: Werke in drei Banden. Herausgegeben von Karl
Schléchter(Passau 1954) Darmstadt 1994

NiLssoN, Martin P.: Geschichte der griechischen Religion. 2 Bande.
Miinchen 1992, 3. Auflage

OTTO, Rudolf: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen
und sein Verhéaltnis zum Rationalen. Miinchen 2004

Ot1To, Walter F.: Die Gotter Griechenlands ... Frankfurt/M. 1947
OT1TO0, Walter F.: Dionysos Mythos und Kultus. Tiibingen 1933.

Ot1T0o, Walter F.: Theophania. Der Geist der altgriechischen Religion.
Frankfurt am Main 1993 (3. Auflage)

PicHot, André: Die Geburt der Wissenschaft... Frankfurt/M. 1995
PLECER, Wolfgang: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1991

PoweLL, Barry B.: Einfithrung in die klassische Mythologie. Stuttgart 2009
RADERMACHER, L.: Mythos und Sage bei den Griechen. Wien 1938 ff.

RENGAKOS, Antonios/ ZIMMERMANN, Bernhard: HOMER-Handbuch, Le-
ben. Werk. Wirkung. Stuttgart 2011

RiBBECK, Otto: Die romische Tragodie im Zeitalter der Republik. Hildes-
heim 1968. 2. Auflage

ROHDE, Erwin: Psyche. Tiibingen/Leipzig 1903
ROSENBERGER, Veit: Religion in der Antike. Darmstadt 2012

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfdnge der Philosophie bei den Griechen...
Frankfurt/M. 1978

ScHEFOLD, Karl: Frithgriechische Sagenbilder. Miinchen 1964

195



D Anhang

SCHEFOLD, Karl: Gotter- und Heldensagen der Griechen in der spatantiken
Kunst. Miinchen 1978

SCHEID, John/SVENBRO, Jesper: Schildkrote und Lyra ... Darmstadt 2017
SCHILDT, Goren: Im Kielwasser des ODYSSEUS. Hamburg 1968

SCHLESIER, Renate/ SCHWARZMAIER, Agnes (Herausgeber): Dionysos. Ver-
wandlung und Ekstase. Regensburg 2008

SCcHMIDT, Arno: Die Geburt des Logos. Berlin 2002

SCHMIDT-BERGER, Ute: Mythos Dionysos. Texte von Homer bis Thomas
Mann. Stuttgart 2008

SCHMITT, Arbogast: Aristoteles. Poetik. Ubersetzt und erliutert. Darm-
stadt 2008

SCHOFIELD, Louise: Mykene. Geschichte und Mythos. Darmstadt 2009

SCHOLL, Andreas (Hrsg.): Die Riickkehr der Gotter. Berlins verborgener
Olymp. Berlin 2008

SCHOPENHAUER, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, herausgege-
ben von Wolfgang Freiherr von Lohneysen. Frankfurt /M. 1986

SEGAL, Robert A.: Mythos. Eine kleine Einfiihrung. Stuttgart 2007

STEIERER, Bendedikt: ODYSSEUS‘ Heimkehr. Medien und Mythos im Film.
Wiirzburg 2013

STEUERWALD, Hans: Weit war sein Weg nach Ithaka. Hamburg 1978

STOLL, Heinrich Wilhelm: Mythologie der Griechen und Rémer. Stuttgart
(ohne Jahresangabe)

TWORUSCHKA, Monika und Udo: Als die Welt entstand. Freiburg 2005

VALK, Thorsten: Friedrich Nietzsche und die Literatur der Moderne. Berlin
2009

WALTER, Lutz: Antike Mythen und ihre Rezeption. Leipzig 2004

WALTHER, Angelo: Die Mythen der Antike in der bildenden Kunst. Diissel-
dorf 2003

WESsT, Martin L.: The orphic poems. Oxford 1985 (Nachdruck)

WiLAMOWITZ, Ulrich von: Der Glaube der Hellenen. 2 Bande. Darmstadt
1955

WiLLIS, Roy: Mythologie. Koln 2007

196



IIT Literatur

WILKINSON, Philip/ NEIL, Philip: Mythologie ... London 2007

c¢) Hilfsmittel

AUTENRIETH, Georg: Worterbuch zu den homerischen Gedichten. 9. Auf-
lage, besorgt von Adolf Kaegi. Leipzig/Berlin 1902

Davigs, M.: Epicorum Graecorum Fragmenta. Gottingen 1988

Davies, M.: Poetarum Melicorum Graecorum Fragmenta. Oxford, New
York 1991

DER NEUE Paury: (DNP) Herausgegeben von Hubert Cancik und Helmut
Schneider. Stuttgart/Weimar 1996 ff.

DiELS, Hermann/ KrRANZ, Walther: Die Fragmente der Vorsokratiker. Grie-

chisch und Deutsch von Hermann Diels... 7. Auflage, herausgegeben von
Walther Kranz Berlin 1954

DubpiN Das Fremdworterbuch, herausgegeben von der Duden-Redaktion.
9. aktualisierte Auflage. Mannheim 2007

EVANGELISCHES KIRCHENLEXIKON 5 Bénde. Gottingen 1986 (Redaktion:
Britta Hiibener, Wolfgang Roehl)

HEDRICH, Benjamin: ...griindliches mythologisches Lexikon... Leipzig 1770

HUNGER, Herbert: Lexikon der griechischen und romischen Mythologie.
Wien 1959 ff.

KAISER, Otto: Texte aus dem Umfeld des Alten Testaments, Band III.
Gitersloh 1993

KINDLERS NEUES LITERATURLEXIKON: herausgegeben von Walter Jens.
Miinchen 1988 ff.

MEHLIG, Johannes: Weisheit des Alten Indien. Zwei Bande, herausgegeben
von Johannes Mehlig. Leipzig/Weimar 1987

MooG-GRUNEWALD, Maria (Hrsg.): Mythenrezeption. Die antike Mytho-
logie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfangen bis zur Gegenwart.
In: Der Neue Pauly. Supplemente Band 5. Stuttgart 2008

PAGE, D.L.: Poetae Melici Graeci. Herausgegeben von D.L. Page, Oxford
1962 (und Nachdrucke)

Pape, W.: Worterbuch der griechischen Eigennamen. 3. Auflage, neubear-
beitet von Gustav-Eduard Benseler. 2 Bénde. Braunschweig 1884

197



D Anhang

Passow, Franz: Handworterbuch der griechischen Sprache, neubearbeitet
von Rost/Halm. 5. Bénde. Leipzig 1841 (4. Auflage) Nachdruck Darmstadt
1993

SEILER, E. E.: Vollstdndiges Griechisch-Deutsches Worterbuch iiber die
Gedichte des Homeros und der Homeriden. Leipzig 1872 (7. Auflage)

198



IV Register
IV Register

a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

(Die Lebensdaten sind sehr oft nur Naherungswerte, die einen Anhalt geben sollen)

Abdera - Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort des Demokrit und
des Protagoras

Abderos - Freund des Herakles

Achaia - Landschaft in der nordlichen Peloponnes

Achaier - griech. Achaioi, bei Homer anderes Wort fiir die spéteren Griechen,
auch Danaof (Danaer) und Argefoi (Argeier), Selbstbezeichnung

Acheldos - Flussgottheit und Name mehrer Fliisse
Achilletis - griechischer Held vor Troia, s. Thetis

Adonis - Gott der Vegetation, der Sohn des Kinyras und seiner Tochter, von Zeus
auf Veranlassung der Aphrodite zur Gottheit erhoben, Gott der Jugend
und Schonheit, aus Phénizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Gottin der Liebe Aphrodite

Adrastos - Konig in Argos

Aenéas - griechisch Ainefas, troischer Held, der nach der Zerstorung der Stadt
nach Italien flieht, und sich in Latium niederlésst, literarisch gestaltet in
der Aeneis des Dichters Vergil

Aerépe - Frau des Atreus, ,,die durch Luft <weithin> schaut“
Aétios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

Agamémndon - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkommandierender
der Achaier vor Troia

Agaue - Schwester der Semele
Agenor - Vater der Europa, Kénig von Phonikien

Agfas - von Troizen, Autor der néstoi (Geschichten der Heimkehrer nach dem
Kampf um Troja)

Agiiis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Aidia - s. Kirke

Aijakés - Richter in der Unterwelt

aidos - w. Schamgefiihl, zu einer géttlichen Person erhoht: AIDOS
Afgeira - Kistenstadt in der nérdlichen Peloponnes (Achaia)

Aigets - lat. Aegeus, Konig von Athen, Vater des Theseus; nach ihm ist das Meer
stidlich von Athen das dgaische Meer genannt (16 Aiyoiov)

199



D Anhang

Aligisthos - Sohn des Thyestes und der Pelopia, Liebhaber der Frau des Agamem-
non und dessen Morder; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon,
getotet (Blutrache), s. Klytaimestra

Ainésidemos - griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.
Aiolos - Gott der Winde
Aischylos - lat.Aeschylus, griech. Tragiker, 525 — 456 v. Chr.

aither - w. das strahlende Himmelslicht (Ather), zur gottlichen Person erhoht:
AITHER

Afthra - Tochter des Pittheus von Troizen

Ajas, griech. Afas - 1. der sog. grofle Ajas, Sohn des Telamon, Konig von Salamis,
nach Achilleus der Starkste der Griechen, auch der Grofle genannt

- 2. Aias aus der Landschaft Lokris in Mittelgriechenland, der sog. kleine
Ajas, Ajas der Lokrer

Akademos - Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wurde; nach diesem
wurde die platonische Schule Akademie benannt.

Akkad - Konigstadt im Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris, gilt als ver-
schollen

Akkader - im Reiche von Akkad (3. Jahrtausend) lebende Bevdlkerung
akkadisch - eine semitische Sprache

Akragas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Aleés - Konig von Arkadien, Vater der Auge

Alexandria - Stadt im heutigen Agypten, 331 v. Chr. von Alexander dem Grofien
gegriindet, in der Antike Standort einer einmaligen Forschungseinrichtung
(Museion) und einer

alles Schrifttum der Vergangenheit und Gegenwart erfassenden riesigen
Bibliothek, von der rémischen Soldateska unter Caesar verbrannt

alexandrinisch - wie in Alexandria iiblich
Aléxandros - a) auch Alexander, ,der Grofie“ genannt, (356 — 323 v. Chr.)

- b) anderer Name fiir Paris, den Sohn des Priamos von Troia
Aléxandros - von Aphrodisias, griech.Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.
Alkafos - lyrischer Dichter von der Insel Lesbos (um 600 v. Chr.)

Alkestis - Frau des Admétos, Konigs in Thessalien...

Alkinoos - Konig der Phéaken

Alkmaion - Arzt und Philosoph in Unteritalien, um 500 v.. Chr.
Alkmeéné - Frau des Amphitryon,

200



IV Register

Amasis - auch Ahmose, dgyptischer Pharao, 570 — 526 v. Chr., Freund der Grie-
chen

Ambrosius - von Mailand, Kirchenlehrer, 340 — 397 n. Chr.

Ammonios Sakkas - platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexandria von
232 — 242 n. Chr., geb. um 175, gest. um 242

Amos - dltester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.
Ampelos - ein Satyr,

Amphidraos - Priester, Seher, Kdmpfer in Argos

Amphitryon - Gemahl der Alkmeéne

Amphitrité - Frau des Meeresgottes Poseidon

ananke - w. Zwang, Notwendigkeit

Anatolien -(Land im) Sonnenaufgang, Kleinasien

Anaxagéras - griechischer Philosoph, um 499 — 428 v. Chr., lehrt die endlose
Vielfalt der Stoffe und den nus (Geist) als Bewegungsursache

Anaximandros - auch Anaximander, um 611 — 546 v. Chr., griechischer Philosoph
Anaximénés - griechischer Philosoph, um 585 — 528 v. Chr.

Andrégeos - Sohn des Minos und der Pasiphée

Androméche - Frau des Héktor

Andrénikos - von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Aristoteles, Leiter
der Schule des Aristoteles von 70 — 50 v. Chr.

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033 — 1109 n. Chr., frithscholastischer Phi-
losoph, lehrt die Identitat von Glauben und Wissen (credo, ut intelligam
— ich glaube, damit ich verstehe)

Antigéne - Tochter des Konig Odipus und der Iokaste

Antiochien - griech. Antidcheia, lat. Antiochia, Name vieler Stidte, insbesondere:
damalige Hauptstadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der romischen
Kaiser, am Oréntes (heute Asi Nehri) gelegen, heute Antakya (siidéstl.
Tiirkei),

Antfochos - aus Askalon (Paléstina), Begriinder der 5. Akademischen Schule, ca.
130 — 68 v. Chr.

Antiépe - Konigin der Amazonen
Antiphon - griech. Tragddiendichter, in Syrakus lebend, ca. 430 — 367 v. Chr.

Aolien (#olisch) - Landschaft im nordwestlichen Kleinasien (in dieser Landschaft
gesprochener Dialekt des Altgriechischen)

Aolisch -abgeleitet von Volksstamm der Aolier (im nordwestlichen Kleinasien und
auf Lebos, diese sprechen einen eigenen Dialekt: #dolisch)

201



D Anhang

Apamea - griech. Apdmeia, bedeutende hellenistische Stadt am Oréntés (in Syri-
en)

Aphidna(i) - Siedlungsplatz in Attika (seit 2000 v. Chr.)
Aphrodisids - Ort 6stlich von Milet in Kleinasien
Aphrodite - T. des Zeus, Gottin der Liebe, Helferin des Paris und der Troer

aphthitémetis - griech. w. mit unzerstorbarer Weisheit, Beiname des griech.

CHRONOS (s. dort)
Apollédoros - haufig vorkommender Name; hier wichtig:

Der Historiker und Philologe (ca. 180 bis 110); ihm zugeschrieben wird ein
Mythenhandbuch: bibliotheké (lat. bibliotheca) und daraus gibt es noch
Ausziige (epitomai)

Apdllon - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Artemis; sendet die
Pest in das Lager der vor Troia kdmpfenden Griechen, weil deren Ober-
Kommandeur Agamemnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat

Apuleius - lat. Lucius Ap(p)uleius, romischer Schriftsteller, lebte in Karthago,
platonischer Philosoph (legte den Grund fiir die Platonrezeption im lat.
Westen), von christl. Theologen geschétzt, geb. um 125 n. Chr.; Verfasser
der ,Metamorphosen oder Der goldene Esel

Archilochos - griech. Dichter, lebte im 7. Jahrh. v. Chr.; verfasste Elegien, Spott-
und Schimpfgedichte

Archimedes - griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus lebend, ca. 285
— 212 v. Chr.

Areopag - griech. Areidpagos, s. Aréshiigel
Ares  -'S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund der Troer

Areshiigel - Hiigel nordwestlich der Akropolis von Athen, dort tagte der oberste
Rat

Argeia - Tochter des Adrastos

Argeier - griech. Argeioi, s. Achaier

Argiver - s. Achaier

Argd  -Schiff des Mythos; es brachte Heroen bis zum Kokasus und zuriick
Argolis - Kiistenebene in der 6stlichen Peloponnes

Argonauten - Helden, die auf dem Schiff namens Argo fuhren, um ein Goldenes
Fell aus Kolchis, einer Landschaft im Osten des Schwarzmeeres, zu holen

Argos - Ort auf der Peloponnesos, in der Landschaft Argolis

Ariddneé - Tochter des Minos, durch Dionysos Mutter des Théas, Staphylos, Oi-
nopion und Peparethos

202



IV Register

Aristarchos - auch Aristarch von Samos, griech. Astronom, entwarf das heliozen-
trische System, bestimmte Entfernungen zwischen Himmelskorpern, ca.
310 — 230 v. Chr.

Aristéas - 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes iiber die Entstehung der
griechischen Ubersetzung der 5 Biicher Mose (s. Pentateuch und Thora)

Ariston von Chios - Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, geistiger Lehrer
des Mark Aurel

Aristophanés von Anthen - athenischer Komddiendichter, 445 — 385 v. Chr.,
schrieb z. B. ,Die Vogel“, ,,Die Wolken “und ,,Lysistrate“

Aristophandes von Byzanz -257 — 180; Griechischer Grammatiker, Leiter der Bi-
bilothek von Alexandria

Aristotéles - griech. Philosoph, 384 — 322 v. Chr., Verfasser u. a. der Physik,
Metaphysik, Nikomachischen Ethik

Aristéxenos - von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des Peripatos, geb.
um 376 v. Chr.

Arkadien - historische Landschaft auf der Peloponnesos

Arkesilaos - griech. Platoniker, ca. 316 — 241 v. Chr., Begriinder der mittleren
Akademie

Arzawa -Bezeichnung des zweiten Jahrtausends v. Chr. fiir ein Reich und eine
Region im westlichen Asien

Askélon - Stadt in Paldstina, heute Israel, nordl. Gaza gelegen

Askra - Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am Berge Helikon gelegen

Assos - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

Astydnax - Sohn des Hektor

ate - griech. w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur gottlichen Person erhoht:
ATE

Athéna - auch Athéné, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia auf Seiten der

Griechen; Odysseus und Achilleus sind ihre besonderen Lieblinge, auch
Tritogéneia (dritt Geborene nach Artemis und Apollon) genannt

Athos - Halbinsel in Nordgriechenland, heute autonome Monchsrepublik
Atolien - historische Landschaft im westlichen Mittelgriechenland
Atreus - S. des Pelops

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

Atropos - griech. Géttin (die ,,Unabwendbare“), eine der drei Schicksalsgdttinnen
(Moirai), sie durchtrennt den Lebensfaden eines Menschen

Attalos IT - Konig von Pergamon an der kleinasiatischen Kiiste, 210 — 138 v. Chr.,
Konig seit 159

203



D Anhang

Attis - s. Kybele
Attika - Landschaft in Mittelgriechenland, Hauptstadt: Athen
Augé - Priesterin der Athene in Tegea, von Hades Mutter des Telephos

Augustinus - Bischof von Hippo in Nordafrika, 354 — 430 n. Chr., Philosoph der
Patristik, Kirchenlehrer

Augustus - eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster romischer Kaiser,
regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr., geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar
im Jahr 45 v. Chr.

Aulfs - Hafenstadt in Bootien (Mittelgriechenland) gegeniiber der Insel Euboia
Autélykos - Grofivater des ODYSSEUS

Avicenna - Iba Sina, persischer Philosoph und Arzt 980 — 1037

Bacchantin - Verehrerin des Bacchus (= Dionysos)

Bachofen, Johann, Jakob -Schweizer Kulturwissenschaftler 1815 — 1887, sein
wichtigstes Werk: ,,Das Mutterrecht...“ (1861 ff.)

Békchos - lat. Bacchus, s. Dionysos

Bassariden - griech. zu Bassarets, Beiname des Dionysos; Bassariden war der
Name der Erzieherinnen des Dionysos; Titel eines verlorenen Dramas des
Aischylos

Baudelaire Charles - franz. Lyriker, 1821 — 1867: ,,Die Blumen des B&sen ©

Bellerophon - Nationalheld von Korinth, wird begleitet von Pégasos, dem gefltigel-
ten Pferd

Benedikt - lat. Benedictus, begriindete das abendléandische Ménchstum, griindete
529 das Kloster auf dem Monte Cassino, 480 — 547

Benn, Gottfried - Arzt und Dichter, 1886 — 1956

Benoit de Sainte-Maure - Autor von Le Roman de Troie (verfasst zwischen 1160
und 1165)

Bion - von Borysthenes, geboren in Olbia, einer nahe der Miindung des heutigen
Dnjepr (Borysthenes) gelegenen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335
— 245 v. Chr.

Bithynien - historische Landschaft (heutige Tiirkei) westlich von Pontos (s. dort)
am Schwarzen Meer/Marmarameer

Blegen, Carl William - 1897 — 1971, Ausgrdber von Troia nach Dorpfeld

Boccaccio, Giovanni - 1313 — 1375, Humanist und Dichter; sein beriithmtestes
Werk: Decamerone; sonst auch schrieb er iiber beriihmte Frauen und den
Fall oder Untergang beriithmter Manner

Boethés - von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentarwerk zu Aristoteles,
um 50 v. Chr.

204



IV Register

Boéthius - Anicius Boethius, Staatsmann und westromischer Platoniker, 480 —
524

Bootien - landwirtschaftlich gepréigte Landschaft in Mittelgriechenland
Borysthénes - der heutige Dnjepr

Brahe, Tycho - Astronom, konstruierte Prazisionsgerate von bis dahin unbekann-
ter Genauigkeit, 1546 — 1601

Briseis - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia; Agamemnon nimmt
sie dem Achilleus weg und erregt so die Wut (menis) des Achilleus; Tochter
des Briseus aus Lyrnessos

Brauron - Stadt in Attika

Bultmann, Rudolf - ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie in Mar-
burg, 1884 — 1976

Burke, Edmund -irisch. Britischer Staatsphilosoph, 1727 — 1797
byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

Byzantion - auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von Griechen ge-
griindet, spater Konstantinopel, danach Istanbul genannt

Caesar - lat. Gaius Julius Caesar, romischer Feldherr, Massenmérder (in Gallien),
Staatsmann, Schriftsteller, 100 — 44 v. Chr.

Caesaréa - Hafenstadt in der romischen Provinz Iudaea, heute Israel

Caligula - Spitzname des romischen Kaisers Gaius Julius Caesar (,,Soldatenstiefel-
chen*), Nachfolger des Tiberius, geistesgestorter Gewaltherrscher, regierte
von 37 bis 41 n. Chr.

Celan, Paul - Ubersetzer und deutschsprachiger Lyriker; 1920 — 1970

Chaeronea - griech. Chaironeia, mittelgriechische Stadt, strategisch giinstig gele-
gen, Ort einiger Entscheidungsschlachten

Chaldder - Priester in babylonischen Stddten, die besondere Kenntnisse in der
Zauberkunst (Magie), Astrologie und Astronomie hatten

Chalkedon - auch Kalchedon (heute Kadikdy) 6stlich von Constantinopolis,heute
Stadtteil von Konstantinopel (Istanbul)

Chénia - Stadt auf Kreta

Chéos - griech. w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur goéttlichen Person erho-
ben: CHAOS

Chariklo - Mutter des Teiresias, eine Nymphe
Cheiron - ein Kentaur,Sohn des Kronos, Erzieher vieler griechischer Helden

Cheraskov, Michail Matveevic - 1733 — 1807, bedeutender russischer Epiker

205



D Anhang

Chroénos - griech. w. Zeit, zur gottlichen Person erhoben: CHRONOS, Beiname:
Aphthitometis (s. dort)

Chryse - a) kleine Insel bei Lemnos (westlich von Troia)

b) heilige Stadt siidwestlich von Troia
Chrysefs - Priesterin des Apollon (s. dort)
Chrysippos - griechischer Stoiker der alten Schule, 277 — 208 v. Chr.
Chryséthemis - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra
Churriter - s. Hurriter

Cicero - lat. Marcus Tullius Cicero, romischer Politiker, Staatsmann, Jurist, Red-
ner, Philosoph, 106 — 43 v. Chr.

Claudel, Paul - 1868 — 1955, franz. Schriftsteller

Claudius - lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, romischer Kaiser, regierte
von 41 — 54 n. Chr.

Clemeéns - v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theologe, 150 — 215
n. Chr.

Cocteau, Jean - 1889 — 1963, franz. Schriftsteller und Regisseur
Corinth, Lovis - 1858 — 1925, impressionistischer Maler und Graphiker
Corneille, Pierre - 1606 — 1694, franz. Schriftsteller

Cranach, Lucas, der Altere -(etwa) 1472 — 1553, deutscher Maler, Grafiker,
Buchdrucker, erster bedeutener Medienunternehmer im deutschen Sprach-
raum

Daidalos - Baumeister und Erfinder, baute auf Kreta fiir den Minotaurus das
Labyrinth, Vater des Ikaros

Damaskios - neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des Lehrstuhls fiir pla-
tonische Philosophie, ca. 462 — 530 n. Chr.

Damaéstes - Name eines Riesen, sein anderer Name ist Prokristes
Danaer - s. Achéaer

Danaiden - die 50 Tochter des Danaos; sie ermordeten ihre Freier in der Hoch-
zeitsnacht

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Daniel; dieses geht zuriick
auf den Weisen Daniel, der im 2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte;
verfasst ist das nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl um
167 v. Chr.

Dante Alighieri - ital. Dichter, Hauptwerk: ,Die gottliche Komodie“, 1265 bis
1321

206



IV Register

Dardanellen -tiirkische Meerecken zwischen Mittelmeer und Marmarameer, in der
Tiirkei gelegen; im Altertum Helléspontos genannt

Dardania - Stadt und Region in der Troas
Déardaner - Volk in der Troas
Deiddmeia -Tochter des Konigs Lykomedes von Skyros

Déares - genannt Dares der Phryger, etwa 5. Jahrhundert n. Chr.: ,Uber die
Zerstorung Troias*®; fiktiver lat. Bearbeiter einer &dlteren griechischen Vor-
lage

Deiphobos - Sohn des Priamos, Mann der Helena nach dem Tode des Paris

Delphi - Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig; seine Priesterin heif3t
Pythia; beriihmt waren die Orakelspriiche von Delphi

Demeter - Tochter des Kronos, Gottin der Fruchtbarkeit

Deémeétrios - von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripatetischer Philo-
soph, ca. 360 — 280 v. Chr.

Deémddokos -ein Sénger bei Homer
Demokritos - griech. Philosoph, um 460 — 370 v. Chr., Vertreter der Atomtheorie
Déemophon - 1. Sohn des Konigs von Eleusis;

- 2. Sohn des Theseus;

- 3. Tafelmeister Alexanders des Grofien

Descartes - Begriinder des neuzeitlichen Rationalismus (cogito, ergo sum = ich
denke, also bin ich), 1596 — 1650

Deukalion - Sohn des Prometheus

dike - griech. w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Bufle, Strafe,
oder DIKEzur géttlichen Person erhoben: DIKE

Diktys - genannt der Kreter, etwa 4. Jahrhundert n. Chr., fiktiver Bearbeiter
einer griechischen Vorlage aus dem 1. Jahrhundert n. Chr.: ,, Tagebuch des
trojanischen Krieges*

Dilthey, Wilhelm - 1833 — 1911, Vertreter der geisteswissenschaftlichen Lebens-
philosophie

Diédotos - stoischer Philosoph, véaterlicher Freund des Cicero

Diogénés - v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand, um 440 v. Chr.;
die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert (Kreta?)

Diogénés - von Sinope (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph, Kyniker (s. dort),
ca. 412 — 324

Diogénes Laértios - Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

207



D Anhang

Diomedes - Konig von Argos, Freier Helenas, einer der starksten Griechen vor
Troia

Diénysos 1 und 2 - Dionysos 1 wird auch Zagreus genannt, Sohn des Zeus und
der Persephone oder der Demeter; er wird von Titanen ermordet; danach
ersteht er mit Hilfe des Zeus und wird als Dionysos 2 von Semele geboren,
Gott des Weines; wird im Rausche verehrt; daher spricht man auch vom
orgiastischen Dinoysoskult; anderer Name: Békchos,

Dioskuren -griech. Didskuroi, S6hne des Zeus: Kastor und Polydeukes, auch Pollux
genannt, Briider der Helena

Dorpfeld, Wilhelm - 1853 — 1940, Archéologe, Ausgraber in Troia 1877 — 1881;
Nachfolger von Heinrich Schliemann

Droysen, Johann Gustav - bedeutender deutscher Historiker, 1808 — 1884, fiihren-
des Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

dysnomie - griech. w. gesetzloser Zustand, zur Géttlichen Person erhoben: DYS-
NOMIE

Edonen - nordgriechischer Stamm
Eidothéa - Tochter des Proteus (s. dort), Helferin des Menelaos
eirené - griech. w. Friede, zur gottlichen Person erhoben: EIRENE

Eléa - Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegriindet, Wiege der eleatischen
Philosophie

Eléktra - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra
Eleusis - Stadt in Attika
Eliade, Mircea - Religionswissenschaftler, 1907 — 1986 (s. Literaturverzeichnis)

Elis - historische Landschaft auf der nordwestlichen Peloponnes (Olympia liegt
in der Landschaft Elis)

Elpenor - Seemann des Odysseus

Empedoklés - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend, ca. 483 — 423
v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Trennung der Elemente als Grundlage
allen Geschehens

Enuma Elisch - babylonischer Schépfungsmythos

€0s - auch héos, griech. w. Morgenréte, zur gottlichen Person erhoben: EOS,
Gattin des Titonos

Epaphos - Sohn des Zeus und der Io
Ephesos - kleinasiatische Kiistenstadt (s. Ionien)
Epiktetos - auch Epiktét, jingere Stoa, 55 — 135 n. Chr.

Epikuros - auch Epikur, Begriinder der nach ihm benannten Philosophenschule,
341 — 272 v. Chr.

208



IV Register

Epimethets - Br. des Prometheus (s. dort), der ,,Spater “-Denkende
FErasmus - von Rotterdam, 1466 — 1536, gelehrter Humanist

Eratosthénés - griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaftler, Philologe
und Bibliothekar in Alexandria, entwarf eine Erdkarte, ca. 286 — 206 v.
Chr.

érebos - griech. w. Finsternis, zur gottlichen Person erhoben: EREBOS, gemeint
ist wohl im Unterschied zu nyx die ddmmerige Nacht

Erigone - Tochter des Aigisthos und der Klytaimnestra
Erinyen - griech. strafende Gottinnen (erinyes)

Eriphylé - Frau des Amphiaraos; sie verrét ihren Mann, durch Schmuck bestochen

éris - griech. w. Streit, zur géttlichen Person erhoben: ERIS
Ernst, Max - 1891 — 1976, Maler und Graphiker
éros - griech. w. Begehren, Trieb, zur gottlichen Person erhoben: EROS,

Beiname: Protogonos = der Erstgeborene, auch Phanes
Erymantos - Berg auf der Peloponnes
Eteoklés - Sohn des Odipus
Edboia - Insel 6stlich von Griechenland, lat. Euboea

Eddemos - von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Peripatos, Schiiler
des Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

Eddoxos - von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und Philosoph, etwa 400
— 350 v. Chr.; postulierte die Kugelgestalt der Erde; berechnete die Mafle
der damals bewohnten Welt

Eugdmmon - von Kyrene, Verfasser der Telegonie (in den Jahren von 568 — 565
v. Chr.)

Eukleides - auch Euklid, Mathematiker, um 300 v. Chr.; nach ihm ist die eukli-
dische Geometrie benannt

Eumeniden - griech.Eumenides anderer Name fiir Erinyen, von Aischilos gestaltet

eunomia - griech. w. Rechtsstaatlichkeit, zur gottlichen Person erhoben: EUNO-
MIA, im ionischen Dialekt: EYNOMIE

Euphorion - Sohn des Faust und der Helena
Euripides - 485 — 406 v. Chr., attischer Tragiker

Eurydike - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Musik leider erfolglos aus
dem Reiche des Todes zu holen versuchte

Eusébios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Paldstina, fruchtbarer Kirchen-
schriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio Evangelica, ca. 263 — 339 n. Chr.

209



D Anhang

Faust, Johannes - etwa 1480 — 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als Gei-
sterbeschworer; wurde von Goethe zur Hauptfigur seines gleichnamigen
Dramas gemacht

Ficino, Marco - 1433 — 1499, ital. Arzt und Philosoph, Platoniker
Freud, Siegmund - 1856 — 1939, Neurologe, begriindet die Psychoanalyse
Friedrich IT - auch ,,der Grofle“ genannt, Konig von Preuflen, 1712 — 1786

Fronto - lat. Marcus Cornelius Fronto, berithmter Redner der Kaiserzeit, 2. Jahr-
hundert n. Chr.

Fulgentius - Mythograph,etwa 6. Jahrh. n. Chr.
gaia - auch ge, griech. w. Erde, zur gottlichen Person erhoben: GAIA, auch GE

Galenoés, Klaudios - auch Galeén, berithmter griech. Arzt und Philosoph, Verfasser
bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutzter medizinischer Lehrbiicher,
etwa 129 — 216 n. Chr.

Gallienus - lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus, 218 — 268, rémi-
scher Kaiser

Gassendi, Pierre - franzosischer Physiker, Philosoph, Professor fiir Mathematik in
Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem christlichen Glauben in Einklang zu
bringen, Erneuerer des Atomismus; Epikureer, 1592 — 1655

Gaugin, Paul - franzosischer Maler, 1848 — 1903

George, Stefan Anton - 1868 — 1933, deutscher Lyriker
Geryon - Riese mit drei Leben, in Spanien sich aufhaltend
Gide, André - 1869 — 1951, franzosischer Schriftsteller

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kdmpfen gegen Zeus und
die olympischen Gotter

Gordianus - lat. Marcus Antonius Gordianus, romischer Kaiser von 238 — 244,
geb. 225, unterwarf Mesopotamien

Gorgfas - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt: ,, Alles ist falsch“, etwa
480 — 375 v. Chr.

Guido de Columnis - 1215 — 1290, in Messina lebend, verfasste 1286 ein Handbuch
, Geschichte der Zerstérung Troias*; seine Vorlage ist der ,,Roman de Troie“
des Benoit de Sainte-Maure

Hédes - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur gottlichen Person erhoben: HADES
(Gott der Unterwelt)

Hadrian - eig. Publius Aelius Hadrianus, rémischer Kaiser 117 — 138, liefl im
Norden der Provinz Britannia (heute nérdliches England) den nach ihm
benannten Grenzwall bauen, UNESCO —Weltkulturerbe, geb. 76 n. Chr.

Haimon - Sohn des Kreon, Verlobter der Antigone

210



IV Register

Halikarnassés - heute Bodrum (s. Tonien)
Hélys - Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien
Harmonia - s. Kddmos

Hauptmann, Gerhard - 1862 — 1946, deutscher Dramatiker, Literaturnobelpreis
1912, schrieb u. a. ,,Die Weber*

Hebros - Fluss in Thrakien (heute: Maritza)

Heidegger, Martin - deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom Sein,
Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889 — 1976

Heine, Heinrich - 1797 — 1856, deutscher Dichter

Heisenberg, Werner - Physiker, Begriinder der sog. Quantenmechanik, Nobel-
preistrager, 1901 — 1976

Hekébe - Frau des Priamos, Konigin von Troia
Hekate - Titanentochter

Hekatombaion - griech., etwa unseren Monaten Juli/August entsprechend; ur-
spriinglich Krénios genannt

Héktor - S. des Priamos, stirkster Soldat der Troer,v. Achilleus getotet

Heléne - griech., lat. Hélena, Frau des Konigs Menelaos, von Paris als seine Frau
nach Troia entfiihrt; im laufenden Text auflerhalb von Zitaten wird dem
allgemeinen Sprachgebrauch folgend Helena geschrieben

Helikon - Berg bei Askra im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg, an dem
Hesiod zum Sanger berufen wurde

hélios - griech. w. Sonne, zur goéttlichen Person erhoben: HELIOS, Beiname: Hy-
perion = in der Hohe wohnend, Sohn der Hohe

Hellespontos - heute Dardanellen genannt
Hephaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst und des Feuers
Hera - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

Herédkleitos - auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos (Kleinasien)
lebend, etwa 545 — 480 v. Chr., lehrt den unablassigen Wandel der Dinge,
die Einheit der Gegensétze

Heraklés - Sohn des Zeus und der Alkmene von Theben, lat. Hercules

Herbort von Fritzlar - verfasste zwischen 1190 und 1200 das ,Liet von troye“,
das élteste Troia-Epos in deutscher Sprache (mittelhochdeutsch), wohl im
Auftrage des Landgrafs Hermann von Thiiringen

Herder, Johann Gottfried - Theologe und Kulturphilosoph, 1744 — 1803
Hermes - S. des Zeus, Bote der Gotter

211



D Anhang

Herminos - griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexandros von Aphrodi-
sias, 2. Jahrhundert n. Chr.

Hermiéne - a) Tochter des Menelaos, b) Stadt in der Argolis

Herodes - jiidischer Konig, Freund der Romer, soll den Kindermord in Bethlehem
befohlen haben, 72 v. Chr. — 4 n. Chr.

Herédotos - auch Herodot, Begriinder der wissenschaftlichen Geschichtsschrei-
bung, 484 — 430 v. Chr.

Heron - von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker, 1. Jahrhundert
n. Chr., seine umfangreiche Schrift heiit pneumatikd und behandelt die
Druck- u. Saugwirkung von Wasser, um Maschinen anzutreiben

Hesiodos - auch Hesiéd, Verfasser der ,, Theogonie“ und der ,,Werke und Tage*,
um 700 v. Chr.

Hethiter - zur indoeuropéischen Sprachgruppe (Wasser heifit bei ihnen ,watar)
gehorendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien nachweisbar, bekannt
durch Keilschrift und Hieroglyphen auf Tontafeln; um 1175 v. Chr. brach
ihr Reich (Suppiluliuma IT 1215 — 1180) zusammen; s. auch Hurriter; He-
thitologie ist die Wissenschaft, die sich mit diesen Volk und seiner Sprache
befasst

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Testament (etwa um
200 v. Chr. entstanden); gilt als ein frommer Dulder

Hipparchos - aus Nikaia (heute Iznik in der nérdlichen Tiirkei), Astronom und
Geograph, ca. 191 — 126 v. Chr., berechnete mit hoher Genauigkeit das
Sonnenjahr

Hippoddmeia - Frau des Peirithoos

Hippokrates - von der Insel K&s vor der kleinasiatischen Kiiste, griech. Arzt, Be-
griinder der Medizin als Wissenschaft; die Sammlung der unter seinem
Namen tiberlieferten Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt; ca.
460 — 370 v. Chr.

Hippdlytos - héufig verwendeter griechischer Personenname, insbes.

1. christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

2. Sohn des Theseus und der Amazonenkonigin Hippolyte
Hobbes, Thomas - 1588 — 1679, englischer Mathematiker und Staatstheoretiker
Holderlin, Friedrich - 1770 — 1843, deutscher Ubersetzer und Lyriker

von Hofmannsthal, Hugo - 1874 — 1929, ostereichischer Schriftsteller (Verfasser
des ,,Jedermann*)

Hémeéros - auch Homer, Epiker; unter seinem Namen sind u. a. die Ilias (etwa um
730 v. Chr.) und die Odyssee (etwa um 700 v. Chr.) iiberliefert

Horaz - lat. Quintus Horatius Flaccus, romischer Dichter, 65 — 8 v. Chr.

212



IV Register

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen dem Mittelmeer
und dem im siidwestlichen Iran gelegenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14.
Jahrh. v. Chr. durch die Hethiter besiegt; ihre Gotter: Himmel — Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in die Unterwelt
verbannt; diesen hurritisch-hethitischen Sukzessionsmythos finden wir in
Hesiods Theogonie wieder

Hyginus - Fabeldichter und Sammler, Name und Lebenszeit sind unsicher (viel-
leicht 2. Jahrhundert n. Chr.)

Hyperion - Sohn der Hohe, Beiname des Helios
Ibykos - griechischer Dichter aus Unteritalien (Rhegion); 6. Jahrh. V. Chr.
Ida - auch Ide, Bergzug in der siidlichen Troas unweit von Troia

Ikaros - Sohn des Daidalos, stiirzte aus Ubermut ab

Ilias - 15693 Verse umfassendes Groflepos [Latacz 2005, S. 44], komponiert um
730 v. Chr.
Tlios - Bei Homer der andere Name fiir Troia, eigentlich: Wilios, spéter auch

Ilion davon abgeleitet: Ilias; Homer verwendet Ilios in der Ilias 106
TIokaste - Mutter und Frau des Odipus
Tole - Nebenfrau des Herakles

Ionien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heute Izmir) bis Hali-
karnassos (heute Bodrum) reichend; Ephesos und Miletos liegen in Ionien;
die Stadt Teos, gegeniiber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehdrig; Thales, Anaximander und Anaximenes sind ionische
Philosophen

Iphigéneia - auch Iphigenie, Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra oder
des Theseus und der Helena nach einer Nebeniiberlieferung

Iris - Gotterbotin
Isidoros - auch Isidor von Sevilla, Kirchenlehrer, 560 — 636 n. Chr.

Isis - agypt. Gottin, Schwester und Frau des Osiris; sie entspricht der griechi-
schen Gottin Demeter

[smaros - s. Maroneia (im Stammesgebiet der Kikonen)
Ismene - Tochter des Odipus
Isokratesberithmter griech. Redner, 436 — 338 v. Chr.

Ithaca - lat., Insel des Odysseus; es ist nicht sicher, ob das Ithaka des Odysseus mit
der heutigen Insel Ithaka im Ionischen Meer (westlich von Griechenland
gelegen) identisch ist

Ithédke - griech., auch Ithdka, lat. Ithaca, Insel

Ixion - Konig der Lapithen, totete seinen Schwiegervater

213



D Anhang

Jahwist - einer der Autoren der Schopfungsgeschichte des Alten Testaments (ver-
wendet Jahwe als Begriff fiir Gott), 9. Jahrh. v. Chr.

Jamblich - griech. Iamblichos, Neuplatoniker, etwa 240 — 325
James, Henry - 1843 — 1916, britisch-amerikanischer Schriftsteller
Jaspers, Karl - deutscher Vertreter der Existenzphilosophie, Geschichtsphilosoph,

1883 — 1969
Jelinek, Elfriede - geb. 1946, Osterreichische Schriftstellerin, Nobelpreistragerin
2004

Jens, Walter - 1928 —2013, klassischer Philologe, Schriftsteller

Johdnnes (Twdvvne) - héufig im griechischen Sprachraum vorkommender Name,
z.B.

1. der Evangelist, vermutlich Verfasser des Johannesevangeliums,

2. der Apokalyptiker (w. Enthiiller), Verfasser der sog. Johannesapokalyp-
se des Neuen Testaments, nicht identisch mit dem Verfasser des Johannes-
evangeliums

3.von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Sammlung <ausgewahlter
Lehrsétze> zur Naturphilosophie, um 400 n. Chr.

4. Duns Scotus, Begriinder der jiingeren Franziskanerschule der Hochscho-
lastik, 1266 — 1308

5. Scotus Eritigena- Philosoph der Frithscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Ubersetzungen den Neupla-
tonismus in die Scholastik ein

Julidnus Apéstata - lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apostata
(,der Abtriinnige“) genannt, romischer Kaiser (361 — 363), geb. 331 n.
Chr.

Justinian - lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von 527 — 565 n. Chr.,
geb. 482

Kadmos - phonizischer Konigssohn; Mann der Harmonia; gilt als Grinder The-
bens in Mittelgriechenland und soll das phonizische Alphabet nach Grie-
chenland gebracht haben; Bruder der Europa, Vater der Semele, d. h. Gro8-
vater des Dionysos

Kaiser, Georg - 1878 — 1945, deutscher Schriftsteller

Kalchas - Seher der Griechen vor Troia

Kalchedon - s. Chalkedon

Kalliépe - s. Musen

Kalydon - Kiistenstadt in Atolien

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 — 1804

214



IV Register

Kapherets - Landspitze auf der Ostseite des siidlichen Euboda, Hafen
Karien - historische Landschaft in Kleinasien

Karneddes - griechischer Platoniker, 214 — 129 v. Chr., Begriinder der neueren
Akademie

Kassandra - auch Kasandra, Schwester des Paris, ungliickliche Seherin
Késtor - Sohn des Tyndéreos (oder des Zeus) und der Leda

Kékrops - Griinder von Athen und dort 1. Konig

Keénaion - Vorgebirge im Nordwesten von Euboia

Kentauren - Fabelwesen, halb Pferd, halb Mensch

Kérberos - der Hollenhund; lasst jeden in die Unterwelt hinein, aber keinen heraus;
Orpheus soll ihn durch seine wunderbare Musik besénftigt haben

Kerkyon - ein Ungeheuer
Keryneia - Stadt auf der Peloponnes
Kikonen - Stamm in Thrakien,s. Maroneia
Kilikienhistorische Landschaft (heutige Tiirkei) nordostlich von Zypern
Kimon - Feldherr und Politiker aus Athen (510 — 449)

Kingu - Gott im Enuma-Elisch-Mythos, fiir die Siinden anderer Gottheiten ge-
schlachtet

Kirchner, Ernst Ludwig - 1880 — 1938, deutscher Maler

Kirke - Gottin, Geliebte des Odysseus, auf der Insel Aiaia lebend
Kithairon - Gebirge in Mittelgriechenland

Klazomenai - Stadt an der Kiiste Kleinasiens (in Lydien)

Kleanthes - griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331 — 230 v. Chr.
von Kleist, Heinrich - 1777 — 1811, deutscher Dramatiker

Kleitémachos - Leiter der Akademie 127 — 109 v. Chr., geb. 187 v. Chr.
Klinger, Max - 1857 — 1920 deutscher Maler, Grafiker, Bildhauer
Klinger, Paul - 1907 — 1971,deutscher Filmschauspieler

Klothg - griech. Gottin (die ,,Spinnerin“), eine der drei Schicksalsgéttinnen (Moi-
rai), sie spinnt den Schicksalsfaden eines Menschen

Klytaiméstra - auch Klytaimnéstra, Frau des Agamemnon; totet zusammen mit
ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann nach dessen Riickkehr von Troia

Knidos - Stadt in der westlichen Tiirkei (siidl.Halikarnassos, 6stlich von Kos)

Kolonés - Stadtteil (demos) von Athen

215



D Anhang

Kolophon - griech. Stadt, norddstlich Samos auf dem kleinasiatischen Festland in
der heutigen Ttirkei

Konrad von Wiirzburg - 1225 — 1287, verfasste eine Abhandlung vom Troia-Krieg

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt) ist das helio-
zentrische, 1473 — 1543

Korff, Hermann - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: ,,Geist der
AugustGoethezeit“, 1882 — 1963

Koérinthos - Hafenstadt im mittleren Griechenland

Korybantens - Kureten

Kranaé - kleine Insel im lakonischen Meerbusen (nicht gesichert)

Krates - von Mallos (heute Karataschan an der siiddwesttiirkischen Kiiste bei Ada-
na), Stoiker, Grammatiker, 2. Jahrhundert v. Chr.

Kréon - Regent in Theben nach Odipus, Vater des Haimon

Kroisos - lat. Croesus, letzter Kénig von Lydien (Kleinasien), 595 — 545 v. Chr.,
unermesslich reich durch Steuern und Bodenschétze (vor allem Gold, 546
v. Chr. vom Perserkonig Kyros II besiegt

Krommyon - Ort bei Korinth

Kroniden - Séhne und To6chter des Kronos, z. B. Zeus, Hera, Hades, Poseidon
Krénos - Titan, jiingster Sohn des Uranos und der Gaia

Kréton - Stadt in Unteritalien (jetzt Crotone)

Kumarbi - urspriinglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Griechen entspre-
chend; seine Mythen sind aus der Zeit um 1500 v. Chr. in hethitischer
Sprache auf der sog. Kumarbi-Tafel iiberliefert; s. Hurriter

Kurasch - = Kyros II, Perserkonig; besiegt 546 v. Chr. den marchenhaft reichen
Konig der Lyder Kroisos

Kureten - griech. Kuretes, Wesen aus dem Mythos, sie schiitzten den neugebore-
nen Zeus, werden oft mit den Korybanten gleichgesetzt

Kybéle - im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Tiirkei)als Muttergottheit
verehrt, Geliebte des Attis

Kyme - Hafenort in der historischen Landschaft Aolien, nordwestlich von Smyr-
na (heute Izmir); auch Name einer Hafenstadt an der Ostkiiste der Insel
Euboia

Kyrendika - griech. Kyrénaike, lat. Cyréndica, historische Landschaft (heute Li-
byen), Hauptstadt Kyrene

Kyréne - griech. Stadt im heutigen Lybien (Schakhat), danach ist die Kiistenland-
schaft Kyrenaika benannt

216



IV Register

Libdakos - Konig in Theben (s. Stammbaum)

Léchesis - griech. Gottin(die den Lebensfaden ,Bestimmende“), eine der drei
Schicksalsgottinnen (Moirai), sie legt die Lange des Lebensfadens eines
Menschen fest

Laértes - s. Odysseus
Léios - Konig in Theben (s. Stammbaum)
Lakonien - Landschaft in der siidlichen Peleponnes

Lakydes - griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akademie, starb 207 v.
Chr., das nach ihm benannte Lehrgebéude hiefl Lakydeion

Lémpsakos - Stadt an der Siidostkiiste der heutigen Dardanellen (zwischen Agéﬁs
und dem Marmarameer), heute Lapseki

Laodameia - Frau des Protesilaos

Laomédon - Konig von Troia

Laokéon - Priester des Apollon oder Poseidon in Troia
Lérissa - Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)

Leda - Geliebte des Zeus, Frau des Tyndareos, Mutter der Helena, der Klytaim-
nestra und der Zwillinge Kastor und Polydeukes

Leibniz, Gottfried Wilhelm - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 — 1716
Lemnos - Insel westl. von Troia

Lerna - Ort in der historischen Landschaft Argolis; Herakles soll dort eine Schlan-
ge getotet haben

Lessing, Gotthold Ephraihm - 1729 — 1789, Schriftsteller, Dichter, Kunsttheore-
tiker

Lethe - Gewasser der Unterwelt
Leukothéa - Meeresgottin, deren Schleier den Odysseus im Sturm auf See gerettet
Leto - Mutter des Apollon und der Artemis

Letkippos - begriindet die Atomtheorie; sein Schiiler ist Demokrit, 1. Halfte des
5. Jahrhunderts v. Chr.

Libye - Tochter des Epaphos

Ligurien - historische Landschaft nordl. von Pisa (Norditalien)
Ligyros - Sohn des Peleus und der Thetis, Kindername des Achilleus
Linos - Bruder des Orpheus, Lehrer des Herakles

Lokris - historische Landschaft in Mittelgriechenland

217



D Anhang

Lorenzo di Medici - auch der Prachtige genannt, Politiker und Alleinherrscher in
Florenz, aus der bedeutenden florentinischen Familie der Medic, (fiihrend
im Handel, bei den Banken und in der Politik)1449 — 1492

Loriot - 1923 — 2011, deutscher Schriftsteller, Schauspieler, Humorist
Lukian - 125 — 180 n. Chr., vielseitiger griech. Schriftsteller

Lukréz - lat. Titus Lucretius Carus, romischer Dichter, etwa 99 — 55 v. Chr.
Luwier - Volksgruppe im Hetiterreich, in Kleinasien und Nordsyrien siedelnd

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr stlicher Grenzfluss hieff Halys, Haupt-
stadt: Sardeis

Lykien - Landschaft an der kleinasiatischen Westkiiste (6stlich von Rhodos)
Lykomedes - Konig auf der Insel Skyros, versteckte den jungen Achill
Lyrnessés - Stadt in der historischen Landschaft Troas (Kleinasien)
Maéanaden - Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dionysos

Mahler, Gustav - Gsterr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien, 1860 —
1911

Makedonien - antike Landschaft (Konigreich) auf der Balkanhalbinsel, heute in
Bulgarien, Griechenland und in der Republik Mazedonien aufgehend

Maléai - auch Maléa, Landspitze auf der siidostlichen Peloponnes
Mallés - Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

Mark Aurel - lat., urspriinglich lautet der Name Marcus Annius Verus, nach seiner
Adoption: Marcus Aurelius Antoninus, rémischer Kaiser und Stoiker, 121
— 180 n. Chr., Kaiser seit 161

Méron - Priester der Kikonen
Maroneia - wohl identisch mit I’smaros7 Stadt an der Studkiiste Thrakiens

Medea (M#dewar) - griech.: Médeia, tragische Person, Tochter des Konigs Aiétés
(in der Landschaft Kolchis an der Ostkiiste des Schwarzen Meeres

Meder - indoeuropéisches, stark expandierendes Reitervolk im Nordwesten Irans,
835 v. Chr. erstmals urkundlich erwéhnt; 585 war der Halys ihre West-
grenze, 550 v. Chr. von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk
integriert

Mégara - Stadt westl. von Athen

Meléagros - Konigssohn; totet den kalydonischen Eber

Meliboia - Kiistenstadt in Tessalien

Mélissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein, um 450 v. Chr.

Mémnon - Sohn der Eos und des Titonos, kommt aus Athiopien den Troern zuhilfe
wird von Achilleus getotet

218



IV Register

Mémphis - Tochter des Nils

Ménandros - auch Menénder, bedeutender Dichter der Neuen Komdodie, 342 — 291
v. Chr.

Menélaos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena, Konig von
Sparta

Menestheds - Sohn des Erechtheus (s. Stammbaum Athen)

Ménippos - von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Satiren, Kyniker, 3.
Jahrhundert v. Chr.

Menoikets - Sohn des Kreon

Merépe - Frau des Polybos, Koénigs von Korinth; (nach Apollodoros [bibl. 3.49
Broderson] hief sie Periboia)

Metapont - griechische Stadt in Unteritalien

Méton - athenischer Astronom (5. Jahrh. v. Chr.)

Midas - Konig von Phrygien

Midéa - Burg siidostlich von Mykene

Miletos - auch Milet; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)
Minos - Konig von Kreta

Mithras - iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr Kult drang bis Zen-
traleuropa vor

Mithridates - eig. Mithridates VI Eupator, um 130 — 63,Konig von Pontos
(Stidkiiste des Schwarzen Meeres)

moira - griech. w. Schicksal, zur gottlichen Person erhoben: MOIRA (Schick-
salsgottin)

Molon - berithmter griechischer Redner an der Wende vom 2. zum 1. Jahrhundert
v. Chr.

Moreau, Gustave - 1826 — 1898, franz. Maler
Miiller, Heiner - 1929 — 1995, deutscher Dramatiker

Musen - To6chter des Zeus, Beschiitzerinnen der Kiinste unter Fiihrung des Apol-
lon; Kalliope z. B. gilt als Mutter des Orpheus und ist die Muse der epischen
Dichtung und der Wissenschaften

Mykene - Burg in der historischen Landschaft Argolis auf der Peloponnes; da-
nach ist eine Kultur als mykenische (1680 bis 1050 v. Chr.) benannt, die
sogenannte, mykenische Zentralpalastkultur; Residenz des Agamemnon

Myrmidonen - griech. Myrmidénes, Volkerschaft in Thessalien, die mit Achilleus
gegen Troia zog

Mysien - historische Landschaft in Kleinasien

219



D Anhang

Natorp, Paul - Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus, 1854 — 1924
Nausikda - Tochter des Kénigs der Phiaken Alkinoos

Nausiphéneés - griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demokrit, Lehrer des
Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4. Jahrhundert v. Chr.

némesis - griech. w. Unmut; zur gottlichen Person erhoben (NEMESIS) gilt sie
als Tochter der Nacht; sie racht Hochmut

Neoptoélemos - auch Pyrrhos genannt, Sohn des Achilleus
Nerets - Meergreis, Weissager, Vater der Thetis

Nero - romischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius Domitius Ahenobarbus,
spater nach seiner Adoption Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n.
Chr., wegen seiner Grausamkeit beriichtigt

Nietzsche, Friedrich - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 — 1900

Nigidius - lat. Publius Nigidius Figulus, romischer Naturforscher und Philosoph,
befreundet mit Cicero, etwa um 100 v. Chr. geb., 45 gestorben

Nikaia - auch Nikaia, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (siidostl. von Konstantinopel)
s.Hipparchos

Nikélaos - von Damaskus, aristotelischer Philosoph, Politiker, Diplomat, geb. 64
v. Chr.

Nikostratos - Sohn des Menelaos

Nénnos - epischer Dichter, schrieb die ,,Geschichten um Dionysos* (Dionysiakd),
5. Jahrhundert n. Chr.

Nysai - die Ammen des Dionysos
nyx - w. Nacht, zur gottlichen Person erhoben: NYX, neben EREBOS (s. dort)

Odyssetis - Sohn des Laertes, Konig von Ithaka; nur widerwillig nimmt er — jung
verheiratet — am Krieg gegen Troia teil, seine Erlebnisse auf der Heimfahrt
werden in der Odyssee behandelt, einem Grofiepos mit 12110 Versen, kom-
poniert um 700 vor Chr.

Odipus - griech. Oidipus, Gatte und Sohn der Iokaste, Konig in Theben

Oeta - s. Oite

Ogygia - Insel auf der die Gottin Kalypso lebte

Oingoné - eine Nymphe, zog den Paris auf, galt als seine erste Frau [Q.S. 10.262 ff]
Oinopion - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Oite - lat. Oeta, Gebirge in Mittelgriechenland

Okéanos - Titan, dltester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann der Tethys
Olympia - Ort in Elis (Peloponnes)

Olympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Gotter

220



IV Register

Orchémenos - Stadt in Mittelgriechenland (Béotien)

Oréstés - Sohn des Agamemnon; racht den Mord an seinem Vater, indem er die
Morder, seine eigene Mutter Klytaimestra und den Aigisthos, deren Lieb-
haber, erschlagt

Orff, Carl - deutscher Komponist, 1895 — 1982

Oréntes - 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und ins Mittelmeer
miindend, heute als ,,Asi“ durch den Libanon, Syrien und die Tiirkei flie-
Bend

Orphetis - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Lebenszeit ist nicht
gesichert (vielleicht schon das zweite Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus; orphisch = die Lehre des Orpheus betreffend; Or-
phismus/Orphizismus — theologisch-philosophische Geheimlehre zur See-
lenwanderung und Siinde

Osiris - agyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Totengott

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 — 1937, bekanntestes Werk:
,Das Heilige“

Ovid - romischer Dichter, Publius Ovidius Naso, 43 v. Chr. — 16 n. Chr.

Paktolos - ein kleiner, Gold fiihrender Fluss in Kleinasien (heute Tiirkei in der
historischen Landschaft Lydien)

Palaier - eine hethitische Volksgruppe in Anatolien

Palamédes - Konig von Euboia (Insel 6stlich vom mittleren Griechenland), Sohn
des Nauplios, galt als Erfinder des Alphabets, des Rechnens und des Mes-
sens

Péllas - Beiname der Athéna

Pan - S. des Hermes; stark behaart am ganzen Korper und mit Ziegenfiiflen
und Ziegenhornern ausgestattet, gehort er zum immer liisternen Gefolge
des Dionysos, Wald- und Weidegott

Panaitios - griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185 — 109, lat. Panaetius
Pandora - die erste Frau, von Hephaistos aus Leim geschaffen
Pannwitz, Rudolf - 1881 — 1969, deutscher Schriftsteller

Péris - S. des Priamos v. Troia; entfiihrt die Helena aus Sparta und 16st den
Krieg zwischen Griechen und Tréern aus

Parmenideés - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertreter der elea-
tischen Schule; lehrt die Unmoglichkeit des Werdens, etwa 514 — 445 v.
Chr.

Parnassés - Gebirge in Mittelgriechenland

Pasiphae - Frau des Minos, Konigs von Kreta

221



D Anhang

Parsismus - nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion der Parsen, ge-
stiftet von Zarathustra; sie denkt dualistisch und sieht Welt als Kampf
zwischen dem guten Gott (Ahura Mazda) und dem bésen Gott (Ahriman)

Patara - Ort an der kleinasiatischen Kiiste (im westlichen Lykien) mit dem be-
deutendsten Apollonheiligtum

Patroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fillt vor Troia im Kampf gegen
Hektor

Pausanfas - Verfasser eines Reisehandbuchs (2. Jahrh. n. Chr.)
Pégasos - ein gefliigeltes Pferd

Peirithoos - Freund des Theseus

Peletds - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)
Pelion (IThhov) - Waldgebirge in Thessalien, Heimat des Cheiron
Pelopia - Tochter des Thyestes, Mutter des Aigisthos
Pelopénnésos - die Peloponnes, siidlicher Teil Griechenlands, Halbinsel
Pélops - Sohn des Tantalos

Penelépe - auch Penelopeia, Frau des Odysseus

Penthesileia - Konigin der Amazonen, von Achilleus getotet
Penthets - Sohn der Agaue, Schwester der Semele

Peparethos - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Periboia - s. Merope

Periklés - athenischer Staatsmann, 490 — 429 v. Chr.; schuf die die materiellen
Grundlagen und gestaltete das geistige Klima der griechischen Klassik

Persephéne - T. des Zeus und der Demeter, Gottin der Unterwelt

Phéaken - griech. Phaiekes, Gastfreundliches Seefahrervolk auf der Insel Scheria,
nahm Odysseus auf und brachte ihn heim

Phaidros - Epikureer, ca. 138 — 70 v. Chr.

Phaia - Name einer Sau, die Theseus getotet hat

Phéléron - frither Athens Haupthafen

Phéneés - eine orphische Gottheit, s. eros

Pheidias - auch Phidias, aus Athen, berithmter Bildhauer; 5. Jahrhundert v. Chr.
Phemios - Homerischer Sénger

Philippos - auch Philipp II, Konig von Makedonien, Vater des Alexander, einte
Griechenland unter makedonischer Fithrung, 382 — 336 v. Chr., Konig seit
359

Philipp v. Orléans -1640 — 1701, Herzog von Orléans

222



IV Register

Philoktetes - Konig in Thessalien, totet den Paris

Philon - von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begriinder der 4. akademi-
schen Schule, etwa 158 — 84 v. Chr.

Phonizien - historische Kiistenlandschaft im Ostmittelmeerraum, heute auf dem
Territorium von Israel, Libanon und Syrien

Phoinix - Lehrer des Achilleus

Phokis - historische Landschaft in Mittelgriechenland (dort finden sich Delphi und
der Parnassos)

Photios - Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-orthodoxen Kirche) von
Konstantinopel, der bedeutendste Gelehrte seiner Zeit, etwa 820 — 891 n.
Chr.

Phrygien - historische Landschaft in Kleinasien

Phthia - auch Phthie, Stadt und Region im Siiden Tessaliens in der historischen
Landschaft Phthiotis

Picasso, Pablo - Maler, Grafiker, Bildhauer, 1881] -1973

Pindaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des erhabenen Stils,
ca. 522 — 445 v. Chr.

Pisa - Ort in der historischen Landschaft Elis
Pitthets - Ko6nig von Troizen

Planck, Max - deutscher Physiker, Begriinder der Quantentheorie, 1918 Nobel-
preis, 1858 — 1947

Platon - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 — 347 v. Chr.

Plinius - der Altere, 23 — 79 n. Chr., Offizier, Verwaltungsbeamter und gelehrter
Enzyklopédist, starb beim Ausbruch des Vesuvs, Autor der sog. ,,Naturalis
historia“, des umfangreichsten Prosawerks der lateinischen Antike

Plotin - griech. P16tinos, neuplatonischer Philosoph um 204 — 270 n. Chr., in Rom
lebend, aber griechisch schreibend

Plutarchos - auch Plutdrch philosophischer Schriftsteller, Vertreter des mittleren
Platonismus, um 46 — 126 n. Chr. doxographische Werke (unter vielen
anderen):

placita philosophorum (= Lehrsétze der Philosophen); gelten als unecht;
sind vermutlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. zuzuordnen

stromateis (= Teppiche); gelten ebenfalls als unecht, bei Eusebios z. T.
erhalten

Pluto - Tochter des Kronos, Mutter des Tantalos 1

Podarkes - Sohn des Laomedon, s. Priamos

223



D Anhang

Polémon - konservativer Philosoph aus der Schule des Platon, spéter Leiter der
Schule (Akademie), betont die Ethik als Schwerpunkt der Philosophie, etwa
350 — 275 v. Chr.

Pélybos - Konig von Korinth, Mann der Merope

Polydetkes - Sohn des Tyndareos

Polydoros - Urgrofivater des Odipus

Polykletos - auch Polyklet, aus Argos, berithmter griech. Bildhauer und Kunst-
theoretiker, 2. Hélfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

Polyneikes - Sohn des Odipus
Polyxéné - Tochter des Priamos, soll eine Affare mit Achilleus gehabt haben

Péntos - historische Landschaft (heutige Tiirkei) an der Siidkiiste des Schwarzen
Meeres (Péntos Etxeinos)

Porphyrios - Neuplatoniker, Schiiler und Biograph des Plotin, 234 — 305 n. Chr.,
seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen Schule zu Rom, Lehrer u. a. des
Jamblichos

Poseidon - S. des Kronos, Gott des Meeres und der Erde

Poseidonios - griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geograph und Histo-
riker hoch angesehen, ca. 135 — 50 v. Chr.

Pound, Ezra - 1885 — 1972, amerikanischer Schriftsteller

Priamos - Konig von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris, urspriinglich
hie er Podarkes

Prédikos - griech. Sophist von der Insel Keos, geb. etwa 470 v. Chr.

Préklos - neuplatonischer Philosoph, beriihmter Kommentator platonischer Dia-
loge, ca. 412 — 485 n. Chr.

Prokrustes - s. Damastes

Promeétheus - S. des Titanen Iapetds, w. der Vorausdenkende (i. U. zu Epimeéthets,
der erst denkt, wenn das Kind in den Brunnen gefallen ist); kAmpft mit
List und Geist gegen Zeus

Prosymnos - Liebhaber des Dionysos

Protagéras - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Vertreter der So-
phisten, ca. 480 — 410 v. Chr. Sein Lehrsatz: ,Der Mensch ist Maf aller
Dinge.

Protesilaos - Fiihrer des thessalischen Kontigents gegen Troia, von Hektor get&tet,
das erste Opfer des Krieges

Proteds - Meergeist, Sohn des Poseidon, in Agypten lebend, viele Gestalten an-
nehmend

Protégonos - Erstgeborener

224



IV Register

Protesilaos - von Hektor getoteter Grieche

Pseudo-Dionysios - neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich Bischof
von Athen (d. h. sein Beiname ,, Areopagités“ = Mitglied des Areopag, ei-
nes athenischen Gerichtshofs, der sich nach seinem Sitzungsort, dem Areo-
paghiigel, nannte)

Ptolemaios - griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom, Mathematiker,
ca. 100 — 160 n. Chr.; nach ihm benannt ist das geozentrische Weltsystem
mit der Erde als Zentralgestirn, lebte in Agypten

Pylddes - Freund des Orestes, Sohn des Strophios
Pylos - Stadt in der westlichen Peloponnes

Pyrrha - Tochter des Epimetheus und der Pandora
Pyrrhon - Begriinder der Skepsis, um 365 — 275 v. Chr.

Pythagéras - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter in Unterita-
lien, etwa 570 — 496 v. Chr.; vertritt unter anderem die Lehre von der
Seelenwanderung und die Auffassung, dass alles Zahl sei

Pythia - Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt wegen ihrer mehr-
deutigen Auskiinfte

Quintus von Smyrna - Autor des Versepos: ,,Der Untergang Troias® (wortlich:
,» Was nach Homer geschah®) lat.: Posthomerica, Lebenszeit unsicher, viel-
leicht 3. Jahrhundert n. Chr.

Rhéa, die Grofle - auch Rheia, Rheie; Frau des Kronos, Tochter von Uranos und
Gaia (Himmel und Erde), Mutter des Zeus

Rhégion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

Rostovtzeff, Michael - Althistoriker, 1870 (Kiew) — 1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hellenismus

Rubens, Peter, Paul - Flamischer Maler und Diplomat, 1576 — 1445
Samothrédke - Insel im Norden des dgéischen Meeres
Sardeis - Hauptstadt von Lydien, Sitz des Konigs Kroisos

Satyros - Satyrn sind standig liisterne Begleiter des Dionysos, als Pferde in Men-
schengestalt erscheinend (mit Pferdeohren, Pferdeschwanz und Hufen)

Scipio - lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der Jiingere), rémi-
scher Staatsmann, Feldherr, Schongeist, nach ihm ist der Scipionenkreis
benannt, 185 — 129 v. Chr.

Schadewaldt, Wolfgang - Altphilologe, bekannter Homerforscher, 1900 — 1974

Scherie - auch Scheria, unsichere Identifizierung, vielleicht die Insel Korfu, im
Lande der Phaaken

Schlegel, Johann Elias - 1719 — 1749, Jurist und Schriftsteller

225



D Anhang

von Schlegel, Karl-Wilhelm Friedrich - 1772 — 1829, Kulturphilosoph

von Schlegel, August-Wilhelm - 1767 — 1845, Ubersetzer, Altphilologe und Indo-
loge, Begriinder der altindischen Philologie

Schliemann, Heinrich - 1822 — 1890, Kaufmann, Ausgraber von Troia (ab 1870 —
1890) und Mykene (1876)

Seleucia - oder Seleucea, griech. Seletkeia, Stadt am Tigris, 35 km siidlich von
Bagdad, antikes Handelszentrum mit fast 600000 Einwohnern

Seméle - Tochter des Kadmos, Mutter des Dionysos, Geliebte des Zeus

Séneca - lat. Lucius Annaeus Seneca, romischer Staatsmann und Philosoph, jiinge-
re Stoa, 4. v. Chr. — 65 n. Chr.

Septimius Severus - lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, romischer
Kaiser 193 — 211, geb. 146

Sextus Empiricus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Halfte des 2. Jahrhunderts
n. Chr., wohl in Alexandria lebend

Shakespeare - 1564 — 1616, der berithmteste englische Dramatiker

Simon - genannt der Magier (Zauberer), 1. Jahrh. n. Chr., einer der Begriinder
der Gnosis

Simonides - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.
Simplikios - platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator, 490 — 560

Sinon - Griechischer Spion, gibt den Griechen das Feuerzeichen zum néchtlichen
Angriff

Sipylos - Bergzug nordéstlich von Smyrna

Sisyphos - Biifler in der Unterwelt

Skyros - Insel in der Agiis, Versteck des Achilleus

Smyrna - heute Izmir, Hafenstadt in der Westtiirkei am Aggischen Meer

Sokrates - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platon, Dialektiker, Me-
thodiker (er entwickelte die Methode der Induktion bis zur Vollendung),
469 — 399 v. Chr.

Séloi - a) Stadt an der Nordkiiste Zyperns
- b) Stadt in Kilikien
Sélon - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa 640 — 561 v. Chr.
Sophokles - 497 — 406 v. Chr., attischer Tragiker
Sotion - a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen
Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.

- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

226



IV Register

Spengler, Oswald - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: ,,Der Untergang des Abend-
landes®, 1880 — 1936

Staphylos - s. Ariadne, Sohn des Dionysos

Stesichoros - 630 — 556, auf Sizilien lebend, Dichter, schrieb iiber Troia (Iliu
pérsis), iber Helena (eine Schméhung) und einen Widerruf seiner Schmé-
hung

Stod - griech. Sdulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philosophen, die danach
Stoiker genannt werden

Stobaios - Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.
Strabon - 63 v. Chr. — 13 n. Chr., gelehrter Geograf

Straton - von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269 v. Chr. 3. Ober-
haupt der Schule des Aristoteles

Stymphalos - See in Arkadien

Styx - eines der Gewisser, die die Unterwelt umgeben; man leistete den ernste-
sten aller Eide bei der Styx

Sulla - lat. Lucius Cornelius Sulla, romischer Feldherr,
Staatsmann und Morder, 138 — 78 v. Chr.

Syriands - der Grofle genannt, neuplatonischer Philosoph und Oberhaupt der
Schule von Athen, gest. etwa 437 n. Chr.

Téntalos 1 - Sohn des Zeus und der Pluto, oder des Tmolos und der Pluto

Tantalos 2 - Ehemann der Klytaimnestra, Sohn des Thyestes, ermordet von Aga-
memnon

Tartaros - tief in der Erde, noch unter dem Hadeés gelegener Ort, an dem sich
Schwerstverbrecher authalten mussten und gequalt wurden; das Wort wird
auch allgemein fiir ,,Unterwelt“ verwendet, s. Hades

Taurer - Volk auf der Halbinsel Krim

Tegéa - Ort in Arkadien

Teiresias - griech. Seher in Theben

Teldmon - Vater des Ajas, Kénig von Salamis

Telégonos - Sohn des Odysseus und der Kirke

Telegonia - Das Lied von Telegonos, verfasst vom Dichter Eugdmmon
Telephos - Sohn des Herakles

Ténedos - Insel siidostlich von Troia

Téos - s. lonien

Terénz - lat. Publius Terentius Afer, romischer Komddiendichter, etwa 195 — 159
v. Chr.

227



D Anhang

Tertullidan - lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa 150 — 225 n. Chr.,
bedeutender friihchristlicher Theologe

Tethys - Frau des Okéanos

Teuthras - Konig von Mysien

Thales - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624 — 546,

Thebe - Stadt in der Troas

Theben - Stadt in Mittelgriechenland (griech.: Thebai)

Thémis - Tochter von Uranos und Gaia, Gattin des Zeus

Themiskyra - Stadt und Region im nérdlichen Kleinasien, Heimat der Amazonen

Theodosius I - genannt ,der Grofle“, romischer Kaiser von 379 — 395, erklarte das
Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

Theodoretos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschriftsteller, etwa 393
— 466 n. Chr.

Thermodon - Fluss im nérdlichen Kleinasien, miindet in das Schwarze Meer

Théognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland), 6. Jahrhundert v.
Chr.

Theémnestos - platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

Thedéphrastos - auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schiiler und Nach-
folger des Aristoteles, universaler Wissenschaftler, etwa 372 — 285 v. Chr.

Thesetts - Kénig von Athen, Sohn des Aigeus

Thessalien - historische Landschaft in den Territorien des heutigen Nordgriechen-
land und Bulgarien

Thétis - Gemahlin des Peleus, Mutter des Achilleus, eine Nereide, Tochter des
Meergreises Nereus

Thomas von Aquin - aristotelisch orientierter Philosoph der Hochscholastik, 1224
(oder 1225) — 1274 n. Chr.

Thomas de Vio - gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner; versuchte 1518 in Augs-
burg, Martin Luther zum Widerruf zu bewegen, 1469 — 1534 n. Chr.

Thorwaldsen, Bertel - 1770 — 1844, danischer Bildhauer

Thukydides - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg, um 460 v.
Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

Thyéstes - Bruder des Atreus, Sohn des Pelops, Vater des Aigisthos
Thymbra - Stadt und Ebene in die Landschaft Troas

Thyoné - anderer Name fiir Semele, Mutter des Dionysos 2

Theben - Stadt in Mittelgriechenland (griech.: Thebai)

228



IV Register

Tibérius - lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, romischer Kaiser, Nachfolger des
Kaisers Augustus, regierte von 14 bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

Timon - aus Phlefus (stidwestlich von Korinth), fruchtbarer Schriftsteller von
Komdédien, Tragodien, philosophischen Abhandlungen, insbes. von Spott-
versen (silloi), ca. 320 —230 v. Chr.

Tiryns - Stadt in der norddstlichen Peloponnes

Tischbein, Johann Heinrich - 1722 — 1789, Hofmaler, Direktor der Akademie in
Kassel

Titanen - die 6 Soéhne und 6 Tochter von Uranos und Gaia, u. a. Kronos und
Okeanos

Tithonés - Mann der Eos (s. dort)

Tmolos - Vater des Tantalos 1

Trachis - Stadt in Thessalien am Fufle des Berges Oeta

Trajan - lat. Marcus Ulpius Traianus, romischer Kaiser 98 — 117, geb. 53 n. Chr.

Tritogéneia - griech. die Drittgeborene, Beiname der Athene, nach Artemis und
Apollon als dritte geboren

Troas - im nordwestlichen Kleinasien, das Gebiet um Troia in der historischen
Landschaft Mysien

Troer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

Troia - Stadt im nordwestlichen Kleinasien, auch Troie, bei Homer 53 Mal ge-
nannt, siehe auch Ilios, die zweite Bezeichnung fiir diese Stadt

Troilos - Sohn des Priamos, von Achilleus getotet
Tros - Erbauer von Troia, die Troia haben ihren Namen von diesem
Troizén - Stadt in der Argolis (6stl. Peloponnes)

Tyndéareds - Konig in Sparta, Mann der Leda, Vater der Dioskuren, der Helena
und der Klytaimnestra

Typhon - ein Gigant, Feind des Zeus

Tyrannion - griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Namen als Gram-
matiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

Tyros - reiche Hafenstadt in Phonizien
Ulixes - stiditalische Namesvariante zu ODYSSEUS
Uranésw. Himmel, zur gottlichen Person erhoben: URANOS
Valla, Lorenzo - italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407 — 1457
Vergil - romischer Dichter, 70 — 19 v. Chr., Publius Vergilius Maro

Virchow, Rudolf - 1821 — 1902, Mediziner (Pathologe), Anthropologe, Berater
Schliemanns

229



D Anhang

de Voltaire, Francois-Marie Aroué - franzosischer Schriftsteller und Philosoph,
1694 — 1778

VoB, Johann Heinrich - 1751 — 1826, streitbarer Ubersetzer (1781: Odyssee, 1793:
Odyssee und Ilias) und Philologe

Walcott, Derek - geb. 1930, aus der Karibik stammend, Nobelpreistrager und Ver-
fasser des Romans ,,Omeros“

Watteau, Antoine - 1644 — 1721 Rokkoko-Maler

Wedekind, Frank - deutscher Schriftsteller, Werbetexter und Dramatiker, 1864 —
1918

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von - beriihmter Gelehrter in den alten Spra-
chen, von grofler Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, sah in der Antike, ins-
besondere in den Griechen eine ideale, normative Grofie, 1848 — 1931

Winckelmann, Johann Joachim - 1717 — 1768, Archéologe und Kunsttheoretiker
(bescheinigte der Kunst der Griechen ,edle Einfalt und stille Grofie )

Wittgenstein, Ludwig - Osterreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889 — 1951

Wolf, Friedrich August - 1759 — 1829, Begriinder der klassischen Philologie als
eigenstandiger Wissenschaft, Lehrerbildner und humanistischer Padagoge,
in Halle an der Saale lehrend, begriindete die kritisch-philologische Homer-

Forschung
Xenokrates - griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon, 396 — 314 v.
Chr.

Xenophéneés - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung, dass das, was
ist, nicht werden kann, ca. 570 — 470 v. Chr., erster Religionskritiker

Zagreus - anderer Name fiir Zeus und Dionysos 1

Zarathustra - auch Zoroaster, Begriinder des Parsismus (s. dort), Vertreter des
Dualismus (Kampf des Guten gegen das Bose); Lebenszeit ist wie bei Or-
pheus unsicher; sie wird zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

Zenon - a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise fiir die Unmdoglichkeit der
Bewegung zu erbringen, 5. Jahrh. v. Chr.

- b) von Kition (Zypern) Begriinder der stoischen Schule, ca. 333 — 262 v.
Chr.

- ¢) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikureer, ca. 150 — 75 v.
Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rhea, Vater der Gotter und der Menschen, Wet-
tergott, auf dem Olympos wohnend, oberster Gott der letzten Gotterge-
neration

230



IV Register

b) Fachausdriicke (Fremdworter)

agon - griech. Kampf

agonal - griech., kampfbezogen

akmé - griech. Bliitezeit <des Lebens>, auf das Alter von 40 gesetzt
Akzeptanz - lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung
alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria iiblich war

Allegorie - griech., w. ,andere Bezeichnung*, z. B. ein sprachliches Bild fiir etwas,
was man anders nicht ausdriicken kann

Ambivalenz - lat., Zwiespéltigkeit, Mehrdeutigkeit
Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit
Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen
Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen
anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen
antropomorph - griech., menschengestaltig
apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv
Apotheose - griech., Vergottlichung
Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stiick

Menschheitserfahrung vor jeder individuellen Erfahrung liegt
archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, urspriinglich
archon - griech., Herrscher, hoher staatlicher Wiirdentrager
Askese - griech., Ubung, Enthaltsamkeit

Asthetizismus - griech., die Auffassung, dass etwas, was man fiir schén hélt, als
vorrangig vor anderen Werten steht

dtomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild wird einem
Ereignis als urséchlich zugeordnet — Poseidon dem Erdbeben)

Autarkie - griech., Selbstgeniigsamkeit, Unabhéngigkeit
authentisch - griech., echt, glaubwiirdig, original

Axiom - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht bedarf, weil er unmit-
telbar einleuchtet

Bozetto -Skizze, Entwurf

causa finita - lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom gesprochen
hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem katholischen Kirchenrecht ent-

231



D Anhang

nommen; gemeint ist, dass die Diskussion beendet ist, wenn eine hochste
Instanz entschieden hat

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten und geschicht-
lichen Daten

consensus - lat., Ubereinstimmung

Corpus Hippocraticum - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokratés iiberliefert sind, s. Hip-
pokrates

daimon - griech., gottliches Wesen, zwischen den Gottern und den Menschen ste-
hend i. U. zu theos (= gottliche Person)

daktylisch - griech., s. daktylos

déktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaf}, bestehend aus einer Lange und zwei
Kiirzen: - v v

deduktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz ausgehend und
zu einem besonderen Satze kommend

demos - griech., Volk, Stadtteil

Determinismus - lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Geschehens, auch
des Willens

Diadochenstaat - griech., Nachfolgestaat
Dialog - griech., Gesprach, auch Zwiegesprach und Wechselrede

dianoetisch - griech. dianoeisthai = durchdenken, nachdenken; gedanklich nach-
vollziehend, einen Gedanken nachdenkend

Dithyrambos - griech., urspriinglich ein dem Dionysos gewidmetes Chorlied

Diatribe - griech. diatribe, Zeitvertreib, Studium, auch: populdrwissenschaftlicher
Vortrag, pragnante Predigt (z. B. die christliche), Fachausdruck fiir Moral-
predigt oder kritische Darstellung

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h. ,Kunst des Unterrichtens“; gemeint ist die
Befiahigung und z. T. auch erlernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwis-
senschaften auszuwéhlen u n d zu vermitteln; Didaktik ist ein Handwerk
wie das des Béckers, Schreiners oder Chirurgen

Diskontinuitdt - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbrechungen, s.
Kontinuitat

Diskurs - lat., ein methodisch gefiihrtes wissenschaftliches Gespréch unter gleich-
berechtigten Teilnehmern

doégma - griech., Lehre, auch Lehrsatz

dogmatisch - griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

232



IV Register

Dogmatismus - griech., die Haltung dessen, der unter allen Umstinden an der
(reinen) Lehre (dogma) festhélt

déxa - griech. Lehrmeinung, Meinung

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen (déxai) anderer
aufgefiihrt und beschrieben werden.

Dualismuslat., Zweiheit (duo = zwei), d. h. die Vielheit der Welt ist auf
zwel Substanzen oder Wesenheiten zuriickzufithren (s. Monismus)

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder Form (efdos) betref-
fend

Eklektizismus - lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht und neu zu-
sammengefiigt werden

ékstasis - griech., Verziickung

Elegie - griech., urspriinglich Klagelied, dann auch Lied beliebigen Inhalts (Preis,
Lob, Leid, Schmerz)

Emanation - lat., der Ausfluss, das Hervorgehen <aus>
empathisch - griech., einfithlend, einfiihlsam
emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwéngen (z.B. der Anschauung)

enkyklios paideia - griech. allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion an be-
stimmten Fachern (Grammatik, Dialektik (auch Logik der Kanonik), Rhe-
torik, Arithmetik, Geometrie, Astrologie (=Astronomie)) vollzog; das Kon-
zept ist platonischen Ursprungs und ist spater in den septem artes liberales
(,,7 Fécher fiir die Freien“) der Romer und des Mittelalters und in den Auf-
gabenfeldern der heutigen gymnasialen Oberstufe fassbar

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopéddie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer oder vieler
Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein langeres eine Heldensage erzdhlendes
(narratives) Dichtwerk, das aus daktylischen Hexametern besteht; narra-
tive Epen sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen des Homer
iiberliefert sind

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten Dingen

Ethik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten, Normen und Zielen
menschlichen Verhaltens beschéftigt

Etymologie - griech., Lehre von der Herkunft und Bedeutung eines Wortes

Evolution - lat. w.: Entwicklung (vom Niederen zum Hoheren, kontinuierliche
Aufwirtsentwicklung)

233



D Anhang

Fécherkanon - (s. auch Kanon) Zusammenstellung von Féchern, die in der Schule
fiir die Erziehung und den Unterricht besonders wertvoll sind

Frustration - lat., Enttduschung, Versagen
gadmos - griech., Ehe

Genealogie - griech., Lehre vom Ursprung und den sich ablésenden Generationen
bei Menschen und Géttern, auch Ahnenforschung

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (g€) als Mittelpunkt (kéntron) des
Weltalls; s. Heliozentrik

Gnosis - griech. gnosis = Erkenntnis; esoterisch-philosophische Richtung (Schwer-
punkt im 2. und 3. Jahrhundert n. Chr.), die sich mit der Erkenntnis {iber-
sinnlicher Wahrnehmung befasst, reich an Varianten, orientalische Kulte
werden mit spatantiker Philosophie verschmolzen

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B. in der Physik die
drei Hauptsitze der Thermodynamik

Hekatémbe - urspriinglich Opfer von 100 (hekatén) Tieren, dann allgemein Opfer

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im Planetensystem
die Sonne (helios) ist — von Aristarchos von Samos 265 v. Chr. postuliert;
1543 n. Chr. von Kopernikus veréffentlicht

Hellenismus - griech., von den Griechen (Hellenen) geprigter Zeitraum zwischen
360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne auch dariiber hinaus bis in die
roémische Kaiserzeit)

Hexameter - griech., Sechsmaf}, episches VersmaB, das 6 VersfiiBe (z.B. Daktylen
in der Ilias und Odyssee) umfasst; der letzte Versfufl ist gekiirzt

hierarchisch - griech., durch Unter- und Uberordnung gekennzeichnet
hierés - griech. heilig

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als geschichtlich
gewachsen betrachtet und insofern einseitig Geschichtliches iiberbewertet
und die Gegenwart unterbewertet nach dem Spruch: ,Es ist alles schon
dagewesen “

hyle - griech, Stoff, Materie

hymnos - griech. Gesang, Loblied, Festlied

hyperkosmisch - griech., iiber (hypér) den Kosmos hinausgehend
hypokeimenon - griech. Zugrundeliegendes, Substanz

Hypostése - griech. hypdstasis, w. Bodensatz, in der griech. Medizin verwendet
fiir Sediment (z.B. bei Urin), seit dem 3. Jahrh. v. Chr. philosophischer
Fachausdruck fiir Existenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie sind
Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

234



IV Register

hypostasieren - griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu géttlichen Personen
gestalten, diese personifizieren (z. B. diké zu DIKE

Tamben - lat. iambus, Versmaf v -

induktiv - lat., w.: hinfiihrend, d. h. vom empirischen Einzelfall zum allgemeinen
Gesetz gelangend

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewonnene Eingebung be-
zogen

Intensivpriafix - lat., Vorsilbe, die eine Intensivierung der jeweiligen Wortbedeu-
tung bewirkt, z. B. Za-<a>greus — Zagreus = starker Jager [s. Register IV

a)]

Kanon - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zusammenstellung von
Ideen und Autoren, die fiir einen bestimmten Bereich représentativ sind

katachthdnios - griech., unterirdisch; Beiname des Zeus/Zagreus und des ebenfalls
Zagreus genannten 1. Dionysos

Kategorien - griech., w.: kategoria = Aussage, Urteil; Kategorien sind nach Ari-
stoteleés Urbestimmungen des Seins, die sich in Sétzen ausdriicken, z. B. in
Aussagen zu Ort, Zeit, Beschaffenheit usw.

kontemplativlat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschaulich, in sich
gekehrt dem Geiste lebend

Kontext - lat., Zusammenhang

Kontinuitat - lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Entwicklung, die
Spriinge nicht zulésst [vgl. Arist. Phys.VI 1 ff]

Kontinuum - lat., der zusammenhangende, mit den Sinnen erfassbare Raum
Kosmogonie - griech., Lehre von der Entstehung und Entwicklung der Welt
Késmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Kriterium - griech., Mafistab

Kyniker - griech., eine Gruppe von Philosophen, die bediirfnislos wie ein Hund
(kyon) leben wollte

Linear B - Silbenschrift vom 15. — 12. Jahrhundert v. Chr. der mykenisch-
griechischen Zentralpalastkultur

Logik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zustandekommen von
Urteilen beschéaftigt

légos (Moyog) - griech.;
1. Wort, Rede, Satz
2. Denken, Vernunft, Verstand

235



D Anhang

3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erscheinungen und Ereignisse
nicht durch bildgefiillte oder bildhafte Zuweisungen von Geschichten (my-
thoi), sondern mit Hilfe des Denkens (16gos) aus sich selbst heraus erklért

Mantik - griech., Weissagekunst
Maxime - lat., oberster Satz, Leitsatz
Metaphorik - griech., der Gebrauch von bildhaften Ubertragungen

Metaphysik - griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rhodos (1. Jahr-
hundert v. Chr.) ordnete aus bibliothekarischen Griinden eine Reihe von
Schriften des Aristotelés ,,nach der Physik“ desselben ein; der Fachaus-
druck metaphysikd erscheint zum ersten Mal im vierten Jahrhundert n.
Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappadokien (Kleinasien) [Is. 162]; der
Kommentar zu Isaia gilt allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber ver-
wendet der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.) Metaphysik
im neuzeitlichen Sinne als philosophische Grundwissenschaft (,erste Phi-
losophie®), die
a) iiber die sinnlicherfahrbare Welt und das Sein
als solcheshinausgeht und
b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften gemeinsam ist und diese
begriindet; insofern ist sie die Wissenschaft von der
Wissenschatft.

Modell - lat., 1. Entwurf, 2. ein Gebilde, das

ein nattrliches Objekt (z.B. ein Atom) mafistabsgerecht vergréfiert oder
(z.B. eine Landkarte) verkleinert oder

b) unanschauliche Komponenten eines gréofieren theoretischen Komplexes
und deren Beziehungen anschaulich macht (z.B. ein didaktisches Modell)

Monade - griech. monas = Einheit; Kernbegriff der Philosophie von Leibniz: Ur-
trager substantiellen Seins

Monismus - griech., w. Ein-heitslehre, d. h. die Vielheit der Welt wird zuriick-
gefiihrt auf nur eine Substanz oder nur eine Wesenheit, z. B. eine Idee oder
einen Stoff; s. Dualismus

Monophysit - griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus), dass Christus
,nur eine Natur“ hat; das Konzil von Chalkedon hat 451 diese Lehre ver-
dammt

motorisch - lat., die Bewegung betreffend

Mysterium - griech., ein religioses Geheimnis; eine Mysterienreligion ist eine sol-
che, die von religiosen Geheimnissen ausgeht und diese nur auserwéhlten
Menschen, die ihrerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, ertffnet

Mythograph - griech., ein Schriftsteller, der insbesondere iiber Mythen schreibt

236



IV Register

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Aristotelés auch
philomythisch genannt), die Ereignissen der Welt zu ihrer Erklarung Ge-
schichten (mythoi) zuweist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erkléren versucht

mythos - griech., Geschichte, Erzdhlung, auch geistige Haltung, die Phdnomene
durch Geschichten zu erklaren sucht

narrativ - lat., s. reflexiv und Epos

Nominalismus - lat., Die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie z. B. Viel-
falt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass ihnen aber in der Wirklich-
keit nichts entspricht

Neuplatonismus(250 — 600 n. Chr.) im 18. Jahrhundert gepréagter Begriff
fiir die letzte Denkrichtung platonischer Philosophie

Objektivitat - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefiihlen und Vorur-
teilen nicht bestimmen lésst

Obsession - lat. Besessenheit
Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit iibersinnlichen Kréften befasst

Orakel - lat. oraculum = Stétte oder Tempel, wo Weissagungen verkiindet werden;
Weissagung

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register III a)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtglaubigkeit (die, geistig eng, andere An-
sichten nicht duldet)

Papyrus - griech. papyros, agyptisches Staudengewéchs, das zum Herstellen von
Schreibpapier (daher ,,Papier“) verwendet wurde

Paradigma (nopdderypa) - griech., 1. Muster, Beispiel;
2. das Wesen;

3. die sich in Lehrmeinungen ausdriickende fundamentale Fragehaltung
und allgemeine geistige Haltung

parddoxon - griech. das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersinniges

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische Religion der Par-
sen; Ursprungsland ist Persien (daher Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr.
flohen die Parsen vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Parthenon - Haupttempel auf Akropolis von Athen
Partizip - lat. participium, Mittelwort, z. B. v. lesen: lesend
passim - lat. an vielen Stellen, allenthalben, {iberall

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater (pater) als
Herrscher (drchon) bezogen

237



D Anhang

Pentatetich - griech., hé pentateuchos biblos = das fiinf Kapitel umfassende Buch,
gemeint sind die fiinf Biicher Mose aus dem alten Testament; das Wort ist
weiblichen Geschlechts, dennoch heifit es der Pentateuch

Peripatetikers. Peripatos

Peripatos - griech., Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spazieren geht; Name
der Schule des Aristoteles; davon abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder
Anhénger) der Schule des Aristoteles

Peripetie - griech., Umschwung der Handlung im Drama
phallisch - griech., das ménnliche Glied betreffend
Phéllos (@dAloc) - griech., ménnliches, erigiertes Glied

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung des Aristo-
teles (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige geistige Haltung, die es liebt
(quheiv — philein = lieben), Phédnomene in der Natur und Gesellschaft durch
Zuweisung von Geschichten (mythoi) urséchlich zu erklaren

Philosophem - griech., philosophischer Lehrsatz

Physik - griech. Teil der Philosophie, der sich mit der Natur und ihrer theoreti-
schen Durchdringung befasst; gemeint ist nicht nur die anorganische Natur,
um die (und deren Mathematisierung) sich die moderne Physik bemiiht

physis (gUoiwc) - griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt, auch Be-
schaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische Lage), natiirliche Ordnung,
Natur, das Geschopf

plausibel - lat. plausibilis = einleuchtend

pélis - griech., Stadt (-staat),eig. Burg, dann Stadt(staat) z. B. Athen oder heute
Bremen oder Hamburg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Ubereinstimmung
mit diesem Raume gestaltet, auch politogen

Primat, der - lat., Vorrang

proconsullat., hoher politischer Bemter, der in einer Provinz den Consul
(den hochsten romischen Beamten) vertrat, also Statthalter

Prolegémenon - griech., (Plural: Prolegémena) Einleitung, Vorbemerkung(en) —
oft mehr als nur eine dem Hauptteil vorgelagerte Bemerkung (z.B. bei
Immanuel Kant oder Friedrich August Wolff)

Prooimion - griech., Vorspiel, Einleitung

Propédeutik - griech., Einfithrung in Vor-(Pro) und Grundkenntnisse einer Wis-
senschaft, z.B. tbergeordnetes Bildungsziel der gymnasialen Oberstufe
(,, Wissenschaftspropadeutik “)

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch offentliche Verkiindigung einer be-
sonderen Wahrheit, 6ffentliche Ermahnung

238



IV Register

Protagonist - griech., 1. Schauspieler, Hauptdarsteller, Vorkdmpfer

protreptikés - griech., Lehrschrift, die den Leser fiir den jeweiligen Gegenstand
gewinnen will

reflexiv - lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den gedanklichen Hin-
tergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zuriickblickend, die Verhéltnisse oder Ansichten der Gegen-
wart auf die Vergangenheit zuriicklenkend, auch: die Vergangenheit aus
der Sicht der Gegenwart bewertend

Rgveda - altindisch, abgeleitet von veda = ,,Wissen“; Rgveda bedeutet ., Verswis-
sen“; der Rgveda umfasst 10642 Verse an einzelne Gotter, Damonen und
Konige und ist der &lteste Text der vedischen Literatur; vor der schriftli-
chen Abfassung wurde der Rgveda 2000 Jahre nur miindlich weitergegeben,
Entstehung zwischen 6000 und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig 1987, S. 32 {]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem durch das Land
wandernden Rhapsoden vorgetragen

sékularisiert - lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen
Scholarch - griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

Scholastik - griech. scholastikés: das Studium betreffend; christliche Philosophie
des Mittelalters, bes. Grundlage: Aristoteles, etwa 800 — 1400

Schoélion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erlduterung
Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)
sensorisch - lat., die Empfindung betreffend

Sexagesimalsystem - lat., das babylonische Zahlensystem, das auf der Zahl 60
(sexaginta) griindet; verdrangt durch das Dezimalsystem; noch erhalten
bei Winkel und Zeitmaflen, z. B. 1 Stunde = 60 Minuten, eine Minute =
60 Sekunden

Sképsis - griech., w. Betrachtung, Uberlegung, Bedenken; als Fachausdruck: Be-
zeichnung fiir die Denkrichtung (,,Schule)“ der Skeptiker

Skeptizismus - griech., Haltung, die alles anzweifelt

Sophist - griech., w.: der Kenner (z.B. einer der 7 Weisen), im engeren Sinne
seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der herumzog und gegen Bezahlung
Unterricht erteilte; die Sophisten wandten sich vom Denken in naturphilo-
sophischen Dimensionen ab und stellten den Menschen in den Mittelpunkt
ihres Denkens (daher anthropologische Wende)

Stadion - griech., Maf fiir 180 m

Stémma - griech., Stammbaum (Plural: Stémmata)

239



D Anhang

Stod, die - griech. Halle (in der sich Philosophen einer bestimmten Richtung tra-
fen); davon abgeleitet: Stoiker; Stoa ist die zusammenfassende Bezeichnung
fiir die Schule der Stoiker

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbewusstsein un-
abhangige Erkenntnisse bestreitet

sublunar - lat., unterhalb des Mondes (luna)
Sukzession - lat., Abfolge
Synkretismus - lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

Teleologie - griech. télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der Zielbestimmtheit
einer Entwicklung

télos (téhoc) - griech., Ziel, Zweck

términus technicus - Abkiirzung: t.t. — lat. Fachausdruck (z. B. Ontologie)
Theodizee - griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der Welt
Theogonie - griech., Entstehung der Gotter

Theokrasie - griech., w.: Gottermischung; diese liegt dort vor, wo die Person ei-
nes einzelnen Gottes (z.B. des Zeus) so erweitert wird, dass auch andere
gottliche Personen in ihr aufgehen.

theriomorph - griech., tiergestaltig

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme unter dem
Gesichtspunkte der Warmezufuhr und des Warmeentzuges untersucht, s.
Hauptsatz

Theurgie - griech., ein Verhalten (z.B. Zauber), mit dem man sich an Gotter
wenden kann

thiasos - griech., Gesellschaft, Festschar der Bakchantinnen

Thord - hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Biicher Mose (griech. der Pentateuch,
s. dort)

Thyidden - griech., verziickte Anhéngerinnen (Bakchantinnen) des Dionysos (Bak-
chos)

Thyrsos - griech., ein mit Efeu und Weinranken versehener Stab, der bei dionysi-
schen Umziigen getragen wurde; er lief oben in einen Pinienzapfen aus

Tépos - griech., tépos = feststehende Redewendung, feste Vorstellung

Triade - griech., Einheit von drei Komponenten, ,,Dreiheit “, z. B. Gruppe von drei
Gottern

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft

Transzendentalphilosophie - lat./griech., s. Metaphysik

240



IV Register

Trigonometrie - griech. Lehre vom Dreieck (in der Ebene), speziell: sphérische
Trigonometrie; sie befasst sich mit Dreiecken an einer Kugel (sphaira)

Trochéen - lat./griech. trochaeus, Versmafl — v
Typografie - kiinstlerische Gestaltung von Druckerzeugnissen

Upanischaden - altindisch, von upanigad = verehren, 108 theologische Abhandlun-
gen des altindischen Brahmanismus in Prosa und Versen; sie behandeln die
Entstehung der Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlosung (Nirvana)
durch die Einheit von Individualseele (atman) und Weltseele (brahman)

Universalien - lat., Allgemeinbegriffe wie z. B. Gattung, Art insbes. in der Scho-
lastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel erortert; die Frage war, welchen
Wert die Universalien im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

versus adoneus - lat./griech., Klageruf auf Adonis: - v v - -

Vivisektion - lat., die Offnung eines lebenden Menschen zum Zwecke des Experi-
mentierens (im Hellenismus)

241



D Anhang

V Abkiirzungen

Abkiirzung steht fiir

A Aischylos
A. Agamemnon
Ch. Choephori (Spenderinnen am Grabe)
Eu. Eumenides (Die Wohlwollenden)
Pr. Der gefesselte Prometheus
Apg. Apostelgeschichte (Neues Testament)
Apollod. Apollodoros
bibl. Bibliothek
epit. Epitome
Apul. Apuleius
Met. Metamorphosen
Ar. Aristophanes
Th. Thesmophoriazusae
Aristot. Aristoteles
de An. de Anima
Metaph. Metaphysik
Rhet. Rhetorica
Cic. Cicero
de orat. de oratore
Tusc. Tusculanae disputations
D.K. Diels/Kranz (s. Register III c)
DNP Der Neue Pauly (s. Regsiter III ¢)
E. Euripides
Ba. Die Bakchen
IT. Iphigenia Taurica
Or. Orestes
Ph. Die Phoinikerinnen
EpGF. Epicorum Graecorum Fragmenta (s. Register 11T ¢)
EKL. Evangelisches Kirchenlexikon (s. Register III c)
Hdt. Herodot
Hes. Hesiod
Op. Werke und Tage
Th. Theogonie
Hom. Homer
Il Tias (I bis XXIV)
Od. Odyssee (1 bis 24)

242



Hor.
Ars.

Hyg.
fab.

Iren.
adv. haeres

Isoc.

Just. Mart.
apol.
dial.

Luc. Soph.
D. Deor.

Nonn.

smp.
PMG.

Q.S.

S.
OT.

Serv. An.

Str.
Geogr.

Th.
Thegn.
TUAT

Verg.
Aen.

V' Abkiirzungen

Horaz
Ars Poetica

Hyginus
Fabulae

Irenaeus
adversus haereses

Isokrates

Justinus Martyr
Apologia

dialogus cum Typhone
Lucianus Sophista
Dialogi Deorum

Nonnos
Dionysiaka
Ovid
Metamorphosen

Pindar
Olympische Oden
Pythische Oden

Platon
Symposion

Poetae Melici Graeci (s. Register III ¢)
Quintos Smyrnaios

Sophokles
Oedipus Tyrannus

Servii commentarii in Vergilii Aeneida

Strabon
Geographika (iibersetzt von A. Forbiger. Wiesbaden 2005)

Thukydides
Theognis

Texte aus dem Umfeld des Alten Testaments (s. Register III ¢
unter Kaiser)

Vergil
Aeneis

Wenn der Bezug bei den Werken Homers eindeutig ist, wird auf die Angabe des
Werks verzichtet, und es werde nur die tiblichen Ziffern angewendet, rémische bei
der Ilias, arabische bei er Odyssee.

243



Arno Schmidt, Jahrgang 1934, ist pensionierter Universitatsprofessor, der an den
Universititen in Oldenburg, Halle/Saale und nach der Pensionierung lange Jahre
am Institut fiir Philosophie der Philipps-Universitit zu Marburg gelehrt hat. Nach
dem Schulbesuch in Weimar studierte er an der Martin-Luther-Universitat Halle-
Wittenberg Klassische Philologie (Griechisch und Lateinisch) und war nach der
Flucht aus Thiiringen in Niedersachsen als Studienrat und Oberstudiendirektor, als
Ministerialrat im Kultusministerium sowie als Vizeprasident im Wissenschaftlichen
Landespriifungsamt flir Lehramter tatig. 1985 wurde er als Universitatsprofessor
an die Carl von Ossietzky Universitdt Oldenburg berufen.

Ernst Marow, der 2018 verstorbene Maler und Graphiker, ebenfalls Jahrgang 1934,
stammt aus Konigsberg in der Neumark. Nach der Flucht besuchte er in Peine die
Schule und studierte in Berlin an der Hochschule fiir Bildende Kiinste. Er wurde
Gymnasiallehrer in Hannover. 1972 wurde er freischaffender Kiinstler und widmete
sich ganz der Malerei. Er prasentierte sein Werk, Ausdruck eines magischen Realis-
mus, in Ausstellungen im In- und Ausland, auch im Zweiten Deutschen Fernsehen
(ZDF) und wurde mit Preisen wie dem , Niedersdchsischen Forderpreis“ und dem
,Bernhard-Sprengel-Preis “ ausgezeichnet. Seine Bilder befinden sich in zahlreichen
Sammlungen des In- und Auslandes. Mit dem Zyklus ,,Fiir Odysseus“ begriindete
er seinen Ruf als Graphiker. Die 107 Radierungen dieses Zyklus, aus dem dieses
Buch einige wiedergibt, sind in der Albertina zu Wien présent.






Der Mythos um Troja zahlt zu den bekanntesten griechischen Sagen.
Er umfasst die Vorgeschichte des Krieges, den Kampf um die Stadt
Troja und deren Eroberung mit Hilfe einer List, dem trojanischen
Pferd. Er umfasst auch die Geschichten der Heimkehrer — darunter
die Abenteuer des Odysseus. Aus einem Blickwinkel, der die gangigen
Heldenepen immer wieder bricht, werden die tragischen Geschichten
aus Homers llias und Odyssee, um Tantalos, Pelops, Thyestes, Atreus
und um Agamemnon und Achilleus erzahlt. Arno Schmidt lenkt hierbei
immer wieder das Augenmerk auf die Rolle und das Schicksal der
Frauen, wie Klytaimnestra, Helena und Kassandra.

Am Verlauf Iasst sich ablesen, wie sich Gebiete der Philosophie
herauskristallisieren: Kosmogonie, Ethik, Ontologie und Erkenntnis-
theorie. Arno Schmidt bezieht hierbei ausflihrlich die Mythentheorie
ein. Fundamental ist der Mythos auch fur die Wirkungsgeschichte in
der Literatur, Kunst und Musik, fir das Theater und den Film bis in das
3. Jahrtausend nach Christus. Grafiken und Bilder von Ernst Marow,
Giorgio die Chirico, Edvard Munch und Benozzo Gozzoli belegen die
Gegenwartigkeit des antiken Mythos.

Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-5029-5



	A Vorwort 
	B Einführung 
	I Zwei Namen, eine Stadt 
	II Der Sagenkreis und die Stadt 

	C Entfaltung 
	I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und PELOPS 
	II ATREUS und THYESTES 
	III Deutung und Nachwirkung 
	IV AGAMEMNON und MENELAOS 
	V Troia: Die Stadt und ihr Königshaus 
	VI Deutung und Wirkung 
	VII Ausgangslage des troischen Krieges 
	VIII Deutung und Wirkungsgeschichte 
	IX Der Krieg: sein Verlauf 
	X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte 
	XI Die Komposition der Ilias: Nebenstränge der Handlung 
	XII Szenen aus der Ilias 
	Exkurs 1: Wesen und Funktion des Mythos (Teil 1) 
	Exkurs 2: Wesen des Mythos (Teil 2) 

	XIII Das Ende Troias 
	XIV Die Heimkehr der Achaier 
	XV Die Heimkehr des ODYSSEUS 
	Exkurs 3: Die Fahrtroute des Odysseus 
	Exkurs 4: Die Sirenengeschichte, Versuch einer Deutung . 


	D Anhang 
	I Handreichung 
	II Stemmata 
	III Literatur 
	IV Register 
	V Abkürzungen 


