
Schwer zu ertragen

sind Götter,

wenn sie sich

leibhaftig zeigen

Homer und Troia

Frühe Mythen der Griechen

und ihre Philosophie

(Teil 2)

Arno Schmidt

λογος



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/5029

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/5029


Arno Schmidt

Schwer zu ertragen sind Götter,
wenn sie sich leibhaftig zeigen

Homer und Troia

Frühe Mythen der Griechen

und ihre Philosophie

(Teil 2)

λογος



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlagbild: Ernst Marow,
”
Aiaia“, Öl auf Leinwand, 130 x 100 cm, 2015

c©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2020

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-5029-5

Logos Verlag Berlin GmbH

Georg-Knorr-Straße 4, Geb. 10

12681 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

http://www.logos-verlag.de



coniugi optimae

et vitae et laborum consorti





Inhaltsverzeichnis

A Vorwort 7

B Einführung 9
I Zwei Namen, eine Stadt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
II Der Sagenkreis und die Stadt . . . . . . . . . . . . . . . . 11

C Entfaltung 15
I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und PELOPS 15
II ATREUS und THYESTES . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
III Deutung und Nachwirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
IV AGAMEMNON und MENELAOS . . . . . . . . . . . . . . . . 32
V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus . . . . . . . . . . . . 36
VI Deutung und Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
VII Ausgangslage des troischen Krieges . . . . . . . . . . . . . 64
VIII Deutung und Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . 71
IX Der Krieg – sein Verlauf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte . . . . . . . 84
XI Die Komposition der Ilias – Nebenstränge der Handlung . 92
XII Szenen aus der Ilias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

a) Die Bittgesandtschaft oder des ACHILLEUS Zorn und
Verblendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

Exkurs 1: Wesen und Funktion des Mythos (Teil 1) . . . . 101
b) Der Schild des Achilleus . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
Exkurs 2: Wesen des Mythos (Teil 2) . . . . . . . . . . . . 111

XIII Das Ende Troias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
a) Handlungsstränge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
b) Wichtige Personen und ihre Wirkung . . . . . . . . . . 125

XIV Die Heimkehr der Achaier . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
a) MENELAOS und AGAMEMNON . . . . . . . . . . . . . . 142
b) Quellen unseres Wissens, Nachträge, Deutung, Wirkung 148

XV Die Heimkehr des ODYSSEUS . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
a) Vom Fall Troias bis zur Ankunft des Odysseus auf Ithaka155

5



Inhaltsverzeichnis

Exkurs 3: Die Fahrtroute des Odysseus . . . . . . . . . . . 166
b) Ereignisse auf Ithaka bis zum Tod des ODYSSEUS . . . 169
c) ODYSSEUS – Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Exkurs 4: Die Sirenengeschichte, Versuch einer Deutung . 177
d) Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

D Anhang 185
I Handreichung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185
II Stemmata . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188

a) Kroniden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
b) Familie des PELOPS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
c) Familie des PRIAMOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
d) Parteien im troischen Krieg . . . . . . . . . . . . . . . 189
e) Zeittabelle (Näherungswerte) . . . . . . . . . . . . . . . 189

III Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
a) Primärliteratur (Quellen und literarische Gestaltungen

– griechisch, lateinisch; deutsche Übersetzungen) . . . . 190
b) Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
c) Hilfsmittel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

IV Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische Be-

zeichnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
b) Fachausdrücke (Fremdwörter) . . . . . . . . . . . . . . 231

V Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242

6



A Vorwort

Im ersten Band dieser Publikation ging es um den mythischen Formenkreis,
der in Mittelgriechenland mit den Städten Theben und Athen angesiedelt
ist. Als historische Bezugslandschaften sind Böotien und Attika zu nennen.

Im jetzt folgenden zweiten Band soll es um den Formenkreis gehen, der
die Peloponnes und insbesondere das nordwestliche Kleinasien in den Blick
nimmt. Zu nennen sind hier als historische Bezugslandschaften die Argolis
und die Troas. Dargestellt werden in diesem Zusammenhang die Entstehung
und die Entwicklung des Kampfes zwischen Achaiern und Troern und die
Geschichte der Heimkehr der Achaier nach der Zerstörung Troias und die
Anfangslüge, die als cantus firmus vor jedem Kriege liegt.

Dieses Buch verwendet (außer im Titel) noch nicht die im deutschen Sprach-
gebrauch üblichen Wörter

”
Griechen“ oder

”
Trojaner“, sondern noch die

bei Homer sich findenden Wörter
”
Achaier“ (Achaióı) und

”
Troer“ (Trōes);

denn es möchte von Anfang an falschen Assoziationen entgegenwirken.

Der Krieg gegen Troia war keine Auseinandersetzung zwischen West und
Ost, Okzident und Orient, Abendland und Morgenland, sondern historisch
gesehen mit einiger Sicherheit der Kampf der im Westen wohnenden Achai-
er gegen einen ebenso unermesslich reichen wie lästigen im Osten wohnen-
den Konkurrenten, der die äußerst bedeutende Schiffahrtsroute zwischen
Mittelmeer und Schwarzem Meer beherrschte.

Die Geschichte [Hdt. 1.3-4; Th. 1.9], es gehe um die Rückholung einer ge-
raubten Frau – HELENA – und um die Wiederherstellung einer Ehre, ist die
Ideologie von Gockeln. Wie jede Ideologie ist auch diese eine Lüge. Paul
Celan spricht sogar davon, dass durch Ideologie etwas

”
um“gelogen wird

[vgl. Teil 1 dieser Publikation, S. 80].

Homer und die beiden unter seinem Namen überlieferten Großepen, die
Ilias und die Odyssee, sind zwar die umfangreichsten Quellen der Darstel-
lung. Drum wurde ein Vers aus der Ilias [XX 131] als Titel dieses Buches
ausgesucht. Es würde aber die Grenzen dieses Bandes sprengen, wollte man
die genannten Epen auch noch als sprachliche Kunstwerke würdigen und

7



A Vorwort

Homer als den Dichter und Verkünder des ewig Gegenwärtigen (wie es sich
in der Einheit von Mensch, Welt und Gott zeigt) darstellen.

Ein solches Anliegen müsste an anderer Stelle umgesetzt werden.

Was hier dargestellt werden wird, ist nur ein Mythos als Bericht, als Pa-
radigma und als Fragehaltung, mit der die Menschen sich selbst und ihre
Geschichte ergründen wollen.

Es handelt sich also um frühe Philosophie des 8. Vorchristlichen Jahr-
hunderts. Die Kenntnis des Bandes, der diesem vorausgeht, ist hilfreich
und insofern hinreichende, aber nicht notwendige Voraussetzung für dessen
Verständnis.

Hilfreich ist auch das Register [Anhang IV], das beide Bände berücksichtigt.

8



B Einführung

I Zwei Namen, eine Stadt

Gleich zwei Namen trägt die Stadt, deren Schicksal hier im Mittelpunkt
steht. Die beiden Namen haben Jahrtausende überstanden, und in Europa
erscheinen sie zuerst bei einem Dichter, der uns als

”
erster Dichter des

Abendlandes“ [Latacz 2003] unter dem Namen Homer bekannt ist.

Die beiden Namen sind:

Troia (bei Homer auch Troie) und Ilios (eigentlich <W>Ilios).

Nach letzterem Namen ist das umfangreiche Dichtwerk benannt, als deren
Autor die Überlieferung Homer nennt, die Ilias. Über die Person des Dich-
ters wissen wir nichts. Nicht ganz sicher ist, dass er im 8. Jahrhundert v.
Chr., etwa zwischen 770 und 700 gelebt hat.

Neben der älteren Ilias wird ihm noch ein zweites, etwas jüngeres Großepos
zugeschrieben:

die Odyssee; diese erschien in dem vertrauten Sprachraum etwa 700,
während die Ilias auf 730 anzusetzen ist.

Die beiden Dichtwerke haben Wurzeln und Wachstum in einem schreck-
lichen Kriege zwischen einer Macht im Westen, den später so genannten
Hellenen, und einer Macht im Osten, Troia/lios.

Aber nicht nur Homer bietet die beiden Namen.

Auch hethitische Texte aus der zweiten Hälfte des zweiten Jahrtausends
überliefern uns diese Namen in etwas anderer Gestalt als

Taruǐsa und Uiluša (dieses Wort wird heute aus drucktechnischen und wohl
auch aus leserfreundlichen Gründen in der Forschungsliteratur Wiluša ge-
schrieben, so von nun an auch hier).

Solche Texte nennen aber auch den im 2. Jahrtausend geführten Namen
der westlichen Macht [HAJNAL 2003, S. 20]:

Ahhiiaua (auch Achijawa [Latacz 2010, S. 311] geschrieben).

9



B Einführung

Dieses Wort entspricht höchstwahrscheinlich – die Hethitologen sind sich
noch nicht ganz sicher – dem von Homer für die Angreifer vom westli-
chen Festland (d. h. vom späteren Griechenland) aus präsentierten Wort:
Achaioi.

Diese sogenannten Achaier, wie sie sich auch selbst nannten, sind die Ver-
treter der festländischen Zentralpalastkultur (1680 – 1050), die nach der
späteren Hauptstadt Mykene auch

”
mykenisch“ genannt ist.

Taruǐsa / Wiluša hingegen war ein autonomes Königtum, das einem Staa-
tenverband innerhalb des hethitischen Großreichs (1400 bis 1175) an-
gehörte. Die Stadt, ein Oberzentrum mit 350.000 m2 bebauter Fläche,
etwa 5.000 Einwohnern [Latacz 2010, S. 124] und die Region liegen an
den heute sogenannten Dardanellen nördlich in oder angrenzend an dem
ebenfalls hethitisch-luwischen Teilstaatenverband, der in hethitischen Tex-
ten auch Arzawa (mit der Hauptstadt Abasa = Ephesos) genannt ist und
Königtümer sowie Fürstentümer Westkleinasiens von Kilikien bis zur Troas
umfasste.

Taruǐsa und Wiluša weisen hin auf Troie und <W>Ilios bei Homer. Auch
hier findet sich bei manchen Forschern eine leichte Einschränkung:

Die Gleichsetzung von Taruǐsa mit Troie gilt als
”
höchstwahrscheinlich“

[Latacz 2010, S. 369].

Auf jeden Fall liegt auf dem Boden dieser historischen Region mit dem Na-
men Wiluša der heute so genannte Hügel Hisarlik, auf und um den herum
die gleich zu beschreibenden Grabungen, seit dem 19. Jahrhundert, begin-
nend mit Heinrich Schliemann, stattfanden.

Mit Homer bewegen wir uns also einerseits im Kulturgut des zweiten vor-
christlichen Jahrtausends [Hajnal a. a. O. S. 56], andererseits auch in der
Lebenszeit des Dichters. Da aber auf die ältere Zeit immer wieder rückver-
wiesen wird, nennt man die Ilias auch

”
archaisierend“ [Hajnal a. a. O. S.

59].

Als Quelle der Ilias wird das epische Erzählgut der sogenannten mykeni-
schen Zeit, also des 2. Jahrtausends [Latacz 2003, S. 316] vermutet, ins-
besondere eine sogenannte (mündlich verbreitete) luwische Wilusiade, d.
h. ein Epos, in dem es um den genannten Konflikt zwischen dem in he-
thitischen Texten genannten Land Achijawa und Wiluša geht und das im
Stammesgebiet der Luwier verbreitet war. Der Konflikt endete für die Stadt
mit einer Katastrophe:

10



II Der Sagenkreis und die Stadt

Zu denken ist (aufgrund der Grabungsergebnisse, wie wir gleich sehen wer-
den) an Troia VII a, das 1260 zerstört wurde. Das hethitische Großreich,
in das Troia als autonomes Königtum eingegliedert war, zerfiel 1175. Die-
sem Großreich fehlte damals wohl schon die Kraft, dem verbündeten und
belagerten Troia gegen Achijawa entscheidend zu Hilfe zu kommen.

Nach einer Zeit der Schriftlosigkeit (ca. 1150 – 750) wurde im Mittelmeer-
raum von Trägern des Altgriechischen aus der phönizischen Konsonan-
tenschrift die weltweit erste vollständige Phonemschrift entwickelt, sodass
die unter dem Namen des Homer komponierten Großepen die Kultur des
Abendlandes als eine Textkultur begründeten. Vielleicht liegt hier die Ur-
sache dafür, dass die Ilias und die Odyssee bis heute einen kanonischen
Charakter tragen und jenseits selbst der zeitgenössischen Literaturkritik
(Reich-Ranicki, Scheck) liegen. Im Folgenden soll die Entwicklung des
Konflikts in diesem achäisch-troischen Formenkreis des Mythos dargestellt
werden; der mittelgriechische Formenkreis ist, wie gesagt, in dem bereits
2018 erschienenen ersten Band behandelt worden.

II Der Sagenkreis und die Stadt

Der achäisch-troische Sagenkreis ist schwerpunktmäßig zwei Regionen zu-
zuordnen. Die eine liegt auf der Peloponnes mit der Landschaft Argolis,
die andere befindet sich im nordwestlichen Kleinasien in einer historischen
Region, die den Namen die Troas trägt, südlich des Einganges in die Dar-
danellen, die in alter Zeit Hellespontos genannt waren. Und die Stadt in
dieser Landschaft, die uns der Dichter Homer, unsere wichtigste Quelle, in
der Ilias beschreibt, trägt die beiden Namen Troia und Ilios.

Im Unterschied zur älteren Ilias, in deren Mittelpunkt der Kampf um Tro-
ia/Ilios steht, handelt die etwas jüngere Odyssee vom griechischen König
Odysseus und seinen Erlebnissen auf der Heimfahrt von Troia/Ilios in seine
Heimat, die Insel Ithaka. Über beide Epen wird bald noch mehr berichtet
werden.

Nach der Eroberung und Zerstörung der Stadt Troia/Ilios blieben nur noch
Trümmer erhalten und die Erinnerung an einen großen, lange dauernden
Krieg zwischen den Achaiern und den Troern. Viel besucht, u. a. von Alex-
ander dem Großen, war die Stadt und der Hügel auf und an dem sie lag und
auch oft bebaut, seit 800 v. Chr. von Griechen und später von Römern, die

11



B Einführung

von den Griechen den etwa seit 300 v. Chr. eingeführten Ortsnamen Ilion
(῎Ιλιον) als Ilium weiterführten.

Doch in christlicher Zeit (etwa seit dem 6. Jahrhundert)
”
verödete der

Ort“ [Latacz 2010, S. 48].
”
Das Gebiet wurde Busch-, Weide-, Acker- und

Ödland.“

Seit der Türkenzeit hat der Hügel mit den sichtbaren Resten den Namen

”
Hisarlik“, d. h. übersetzt

”
mit einer Festung bestandener <Hügel>“, und

er wurde eine von vielen Erhebungen im troischen Lande.

Aber die Erinnerungen blieben, vor allem wachgehalten durch den Unter-
richt an den Gelehrtenschulen Europas.

Seit dem 18. Jahrhundert setzten die systematischen und auch sachkun-
digen Untersuchungen sein, die sich um verschiedene im nordwestlichen
Kleinasien in der Nähe der Dardanellen gelegene Hügel bemühten. Die Be-
schreibungen Homers in der Ilias sind dabei so eindeutig, dass eine Suche
in anderen, entfernteren Regionen nicht in Frage kam; denn die Handlung
der Ilias verläuft genau in diesem Gebiet.

Ein Kaufmann, Landwirt und Diplomat mit dem Namen Frank Calvert
stieß schließlich bei seinen Nachforschungen auf den Hügel von Hisarlik ;
diesen identifizierte er als Hügel, auf und an dem Troia zu suchen sei.

Aber erst Heinrich Schliemann gelang durch Grabungen die systema-
tische Untersuchung des Hügels. Vom 11. Oktober 1871 an erfolgten Gra-
bungskampagnen, in denen Mauern und Gebäudekomplexe freigelegt wur-
den. Die Sensation stellte sich – auch nach vielen Enttäuschungen – am 31.
Mai 1873 ein:

Der sog. Schatz des PRIAMOS wurde gefunden – das goldreiche Troia schien
entdeckt.

Insgesamt 8.833 Objekte kamen zutage (Perlen, Armbänder, Ohrgehänge,
Silber- und Goldgefäße): Sie wurden 1883 als Schatz A in das Berliner Mu-
seum für Vor- und Frühgeschichte überführt. Die edelsten Stücke befinden
sich heute, d. h. seit 1945, als

”
Beutekunst“ in Moskau. Schließlich stie-

ßen zu dem Laienarchäologen Schliemann noch Experten wie der Archi-
tekt Wilhelm Dörpfeld und der Mediziner und Anthropologe Rudolf
Virchow.

Man identifizierte auf dem Hügel verschiedene Siedlungsschichten, die als
Troia I bis IX bezeichnet wurden. Während Schliemann glaubte, in Troia

12



II Der Sagenkreis und die Stadt

II das homerische Troia sehen zu können, bestimmte Dörpfeld die Schicht
VI als das homerische Troia.

1932 wurde nach fast 40 Jahren durch die Amerikaner, insbesondere durch
CARL-WILHELM BLEGEN von der Universität Cincinnati, die Grabung
fortgesetzt (sog. 4. Grabungszyklus, der bis 1938 dauerte), und dieser fand
in der Schicht VII a Hinweise auf einen Krieg, in dem die Stadt (um 1250
v. Chr.) durch Feuer zerstört worden ist [Latacz et alii 2001, S. 337].

Nach dem vierten wurde schließlich von dem leider früh verstorbenen Man-
fred Korfmann 1988 ein 5. Grabungszyklus eröffnet. Dieser bestätigte
und verfeinerte die bereits gewonnenen Erkenntnisse über die Bau- und
Siedlungsschichten mit Hilfe moderner Technologien, z. B. Bodenradar,
Magnetprospektionen und nukleartechnische Methoden und identifizierte
noch eine zehnte Schicht, die ein byzantinischer Bischofssitz war und zwei
Friedhöfe umfasst [Latacz 2010, S. 51].

Insgesamt lassen sich bis heute 10 Städte, 49 Siedlungsperioden und mehr
als 140 Bauphasen erkennen, von Troia I (2920 – 2350 v. Chr.) über Troia
VI (1700 – 1300; 5.000 – 10.000 Einwohner), VII a (zerstört um 1260 v.
Chr.), VIII (700 – 85 v. Chr., die geschichtliche Siedlung als Ilion und Zeit
der Griechen sowie Römer beginnt), bis X (13. Und 14. Jahrhundert n.
Chr.).

Troia – seit 1998 Weltkulturerbe – ist also ein reales, eindeutig identifi-
zierbares, historisch-komplexes Gebilde, dem man die jetzt darzustellenden
Mythen zuweisen kann, auch wenn sie diese Stadt selbst und das umlie-
gende Gelände verfremden, d.h. anders wiedergeben als sie sich zeigen und
zeigten, besser: wiedergeben können. Man kann also nicht mit Homer in
der Hand durch Troia/Ilios laufen und sich an den Relikten orientieren, wie
man das mit einem Bädeker in Halberstadt oder Wernigerode oder Con-
stantinopel tun kann. Andererseits können aber auch nicht die Trümmer
und Grabungsreste den Eindruck vermitteln, den Troia einstmals mach-
te. Das ist übrigens bei Athen und Sparta ebenso, wie wir bereits durch
Thukydides wissen [1.10].

Aber was wäre das Troia des 2. Jahrtausends (VII a), wenn es nicht im We-
sten die Gegenseite auf der Peloponnes gegeben hätte und nördlich davon
das mittelgriechische Böotien und die beiden Hauptstädte:

Mykene bzw. Theben.

Damit sind wir bei der zweiten Komponente des genannten achäisch-
troischen Sagenkreises mit Mykene in der Argolis.

13



B Einführung

Nach diesem Mykene, der ebenfalls von Heinrich Schliemann (1876)
ausgegrabenen Stadt, wird heute eine Kultur benannt, die sog. Mykeni-
sche Zentralpalastkultur, die vor allem auf dem griechischen Festland etwa
von 1680 bis 1050 v. Chr. (späthelladisch oder auch als späte Bronzezeit
bezeichnet) bestand und nach Westen, aber auch nach Süden und Osten
(durch singuläre Funde in Troia selbst, wo ein mykenischer Siedlungsplatz
nachgewiesen ist) gewirkt hat.

Wie Troia VII a etwa um 1260 v. Chr. wurde auch Mykene durch Krieg
zerstört, etwa um 1100; 1050 erlosch die Mykenische Zentralpalastkultur.
Danach setzte mit der sog. äolisch-ionischen Wanderung die Besiedelung der
kleinasiatischen Küste durch die Achaier ein, und es eröffnete sich (von 1170
bis 780 ohne die Schrift) eine Sprachenvielfalt, die durch das Nebeneinander
des Luwischen, äolischen und ionischen Griechisch gekennzeichnet war.

Wie Troia war auch Mykene Königssitz und Machtmittelpunkt.

Im Bewusstsein des Zusammenhanges zwischen Griechenland und Klein-
asien werden wir uns zunächst in das 2. Jahrtausend vor Christus zurück-
begeben und die Geschichten erfahren, die man sich damals erzählte und
die man an den Höfen von Sängern hörte.

Begonnen werden soll dort, wo man mit Europa beginnen muss, insbeson-
dere mit dem achäisch-troischen Sagenkreis, in Kleinasien.

14



C Entfaltung

I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und
PELOPS

Sipylos heißt ein Gebirgszug (heute Manisa Daği) nordöstlich von Smyrna
(Izmir) in der historischen Landschaft Lydien und ist zugleich Name einer
dort untergegangenen Stadt, in alten Zeiten vielleicht sogar die Hauptstadt
dieser Landschaft. Dort gab es einen Teich namens Tantalos; in diesem soll
die Stadt versunken sein.

TANTALOS war aber auch der Name des Königs von Lydien; hier heißt er
auch TANTALOS 1, weil es noch einen zweiten Träger des Namens gibt. TAN-

TALOS 1 soll mit seinem Sohn PELOPS im Sipylos-Gebirge die erste Stadt
der Welt überhaupt gegründet haben. Im Sipylos-Gebirge, dessen Höhen
heute noch das Umland von Smyrna beherrschen, wie die Lahnberge Mar-
burg, zeigte man auch das Grab des TANTALOS, in dem seine vergängliche
körperliche Hülle geborgen wurde. Er selbst kam zur ewigen Strafe anders-
wohin – davon hören wir gleich.

Sein Reich aber erstreckte sich auch über Phrygien bis in die Gegend von
Troia, wie uns z. B. Aischylos [frg. 158] erzählt. Sein Vater war ZEUS; die-
ser soll ihn mit PLUTO (abgeleitet vom griechischen Wort plutos = Reich-
tum) gezeugt haben [Nonn. D. 1.115 ff.; 7.149]. Dann wäre er auch noch
Neffe des obersten Gottes; denn wie ZEUS ist PLUTO Kind des KRONOS

und somit Schwester des ZEUS. Sie, die
”
Reiche“, war sozusagen die große

Mutter des lydischen Landes, dessen Goldreichtum sprichwörtlich wurde
bis hin zum König KROISOS von Lydien, den wir in der latinisierten Form
als CROESUS erkennen:

”
Reich von Natur wie CROESUS“, nicht reich von Lug und Trug wie das

Bankergesindel unserer Zeit.

War er nun ein Gott, ein gottähnlicher DAIMON, ein sterblicher Mensch?
Die Meinungen gehen da auseinander.

15



C Entfaltung

Fest steht:

Einst ist er zum Mahle der Götter in den Himmel gestiegen.

Merkwürdig: Statt sich der Ehre zu freuen, dass er am Tische der Götter
sitzen und die Speise der Götter, Nektar und Ambrosia, zu sich nehmen
durfte, plauderte er, zurück in Lydien, wie ein Waschweib aus, was er an
Gesprächen so mitbekommen hatte. Er war eben doch nur ein Mensch,
obwohl er göttlichen Geblüts war und sogar selbst die Speise der Unsterb-
lichkeit (Ambrosia) zu sich genommen hatte.

Seine menschliche Verkommenheit erweist sich an folgender Begebenheit:

So wie er von den Göttern eingeladen war, wurden auch die Götter von ihm
eingeladen, in seine Stadt Sipylos; er begab sich auf die Augenhöhe mit der
Gottheit – er versuchte es jedenfalls. Ungern wird bis jetzt die Geschichte
erzählt, die sich da zutrug; denn immer wieder sträuben sich den Menschen
der Jetztzeit die Nackenhaare, den alten Griechen übrigens auch.

Also: Die Götter waren zu einem Opfermahl von ihm eingeladen. Die Götter
kannten das auch sonst, z. B. POSEIDON, der sich gern von den Äthiopern
einladen ließ und Hekatomben von Stieren mit ihnen aß.

TANTALOS aber reichte den Göttern kein stellvertretendes Tier, nein, das
wertvollste, was man als Vater hat und geben kann, reichte er ihnen:

Er schlachtete seinen kleinen Sohn PELOPS, zerteilte ihn und kochte alles
in einem großen Kessel.

Hat er unterschätzt, dass Götter nicht nur unsterblich, sondern auch allwis-
send sind? Oder wollte er das Wissen der Götter nur auf die Probe stellen?
Wollte er sie einfach nur vorführen? Wir können es nur ahnen.

Jedenfalls die Götter hielten sich wissend zurück, sie aßen nichts.

Doch die große RHEA, die Frau des Titanen KRONOS, hat die Stücke wie-
der zusammengestellt, so wie sie es auch beim DIONYSOS-Kind getan hat,
und MOIRA, die Schicksalsgottheit, brachte PELOPS ins Leben zurück; denn
noch war die Stunde seines Todes nicht gekommen, hatte diese Gottheit sei-
nen Tod nicht beschlossen. Wie DIONYSOS wurde PELOPS wiedergeboren,
man sagt: in noch größerer Schönheit. Eine Schulter allerdings musste die
Gottheit ersetzen – durch Elfenbein [Pi. O. 1.24 ff.; Nonn. D. 18.24 ff.];
denn DEMETER, noch ganz in Trauer über den Verlust ihrer Tochter (der
Gott der Unterwelt hatte sie als Braut genommen und entführt), hatte ein
Stück von dem Fleische gegessen – von der Schulter eben.

16



Ernst Marow:
”

... Dort stand Tantalos im See, mit schweren Qualen
belastet ...“, Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

So kommt es übrigens, dass die Nachkommen des PELOPS als Zeichen auf
ihrer Schulter ein weißes Muttermal gehabt haben sollen.

Es sollte hier noch nachgetragen werden, dass POSEIDON sich in PELOPS

gleich nach dessen Wiedergeburt verliebt und sogar in einem goldenen Ge-
spann entführt hat. Doch er musste ihn wieder herausgeben: Götterstaats-
raison war das; denn PELOPS sollte unter den Menschen noch berühmt
werden.

Immerhin:

TANTALOS war ein Sünder gewaltigen Ausmaßes. Wer käme schon auf die
Idee, das Liebste, was er hat, zu schlachten und anderen zum Essen vor-
zusetzen? Vielleicht wird hier schon so etwas wie die Auffassung deutlich,
dass der Mensch von Anfang an zutiefst verkommen ist und, wie gleich dar-
gestellt werden wird, seine Verkommenheit wie eine Erbsünde weitergibt;
so musste TANTALOS selbst die Götter vorführen und scheute weder Lug
noch Trug:

Als eines Tages der goldene Hund des ZEUS gestohlen wurde, nahm er
das Tier sozusagen als Hehler in Verwahrung und verweigerte später die
Herausgabe. Er leistete sogar den Eid darauf, dass er das Tier nie besessen
habe.

Nach göttlichem Rechtsverständnis muss durch solche Gott-Menschen (we-
gen der Verkommenheit aber vielleicht doch nur Menschen) das All seine
Balance verlieren. Nur Strafe und Buße können diese kosmische Balance
wiederherstellen, aber nur so, dass ein Mann wie TANTALOS zu einem ewi-
gen Büßer geriet:

So schwebt er im Kosmos und zittert ständig vor dem Felsblock, der über
seinem Haupte hängt [E. OR. 6 ff. 982 ff.; Nostoi Frg. 9 EpGF] oder vor
der Sonne als drohendem Gestirn über sich; zwischen Himmel und Erde ist
er ein luftiger Wanderer [Nonn D. 35. 294 f.].

Homer sieht das so (wie es uns wohl auch bekannt ist):

Mit starken Schmerzen steht er in einem See, das Wasser reicht ihm bis zum
Kinn. Doch wenn es ihn dürstet, weicht das Wasser zurück, und er kann,
verdurstend, nicht trinken. So straft ihn ein Daimon. Und Bäume bewegen
Früchte um sein Haupt, Äpfel, Birnen, Feigen, Oliven in vollem Saft. Doch
will er sie greifen, reißt sie ein Windstoß empor in die Wolken [Od. 11. 582
ff.].

18



I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und PELOPS

So ist TANTALOS der ewige Büßer , und Qualen erleidet er bis heute.
Sprichwörtlich handelt es sich um die berühmten TANTALOS-Qualen.

PELOPS, der Sohn des TANTALOS, war also in großer Schönheit mit göttli-
cher Hilfe dem Opferkessel seines Vaters entstiegen und wieder zum Leben
gelangt. Er erhielt als erster das goldene Szepter , das Meister HEPHAI-

STOS im Auftrage des ZEUS geschaffen hatte. Dieses soll ihn als Herrscher
im Großkönigtum Griechenland ausweisen. Sein Weg sollte ihn von Asien
nach Griechenland führen, in den südlichen Teil, der durch den Isthmus von
Korinth mit Mittel- und Nordgriechenland verbunden ist, zu OINOMAOS,
dem dortigen König. Er hatte nämlich von einer wunderbaren Frau gehört,
HIPPODAMEIA (= Roßleite) mit Namen. Mit ihrem Vater lebte sie in der
Stadt Pisa in der Landschaft Elis, die auch das allen bekannte Olympia
birgt.

Das war schon eine etwas ungewöhnliche Verbindung, die zwischen HIPPO-

DAMEIA und ihrem Vater OINOMAOS, einem Sohne des Kriegsgottes ARES,
bestand.

Aber diese HIPPODAMEIA musste PELOPS haben. Und so bat er seinen
göttlichen Liebhaber POSEIDON:

”
Bring mich schnellstens nach Elis, gib

mir HIPPODAMEIA, und hemme die starke Waffe des OINOMAOS!“

Und OINOMAOS:

Der war entweder sexuell so abhängig von seiner Tochter, dass er sie keinem
Freier gönnte, oder er fürchtete einen Orakelspruch, wonach er von seinem
Schwiegersohn getötet werden soll. Jedenfalls mussten sich alle Freier einem
Kampf mit dem starken, göttergleichen OINOMAOS stellen.

Kampfart: Wagenrennen.

Kampfort: das ganze Land, das der Sieger übernehmen durfte.

Ziel: der POSEIDON-Altar am Isthmos von Korinth.

Der jeweilige Freier durfte die HIPPODAMEIA sogar auf dem Wagen mit-
nehmen; OINOMAOS verfolgte dann das Paar. Nur wer mit der Braut den
genannten Altar vor OINOMAOS erreichte, durfte sein Leben und die Braut
behalten. Das aber war bisher allen 12 Freiern misslungen:

Ihre Köpfe hingen in Pisa am Palaste des Königs.

Prinz PELOPS, der
”
mit dem dunklen Gesicht“, hatte also allen Grund, den

Gott POSEIDON um Rettung zu bitten.

19



C Entfaltung

Mit geflügelten Pferden und in einem goldenen Wagen flog also PELOPS

von Sipylos in Asien nach Pisa in den Erdteil, der heute EUROPA heißt.

Gleich nach der Ankunft, so weiß man zu berichten, hat sich HIPPODAMEIA

in PELOPS verliebt, so dass ihr Wunsch, PELOPS möge siegen, verständlich
ist. Doch siegen gegen einen Sohn des ARES?

Sie gewann MYRTILOS, den Wagenlenker ihres Vaters, und versprach ihm
die erste Nacht, wenn er statt der Nägel aus Metall Wachspfropfen in die
Naben des von ihm geführten Kampfwagens treibe. Andere sagen, PELOPS

selbst habe dem MYRTILOS dieses Versprechen gegeben:

”
Noch vor mir bekommst Du für eine Nacht meine künftige Frau.“

Frau also als Ware, die nur einen Tauschwert hat!

Der Wettkampf begann quer durch das Land, doch als die Wachspfropfen
wegen der Hitze geschmolzen waren und sich die Räder vom Wagen des
OINOMAOS lösten, wechselte MYRTILOS rasch auf den Wagen des PELOPS

über; dann brachen die Räder vom Wagen ab;

OINOMAOS wurde zu Tode geschleift.

Andere erzählen, PELOPS habe ihm mit seiner Lanze den Rest gegeben.
Das verbrecherische Handeln kulminierte aber darin, dass er zusätzlich den
helfenden MYRTILOS ermordete, indem er ihn aus dem Rennwagen stieß.
Sterbend soll der den PELOPS und sein Geschlecht verflucht haben. Doch
davon wird bald noch mehr berichtet werden.

Seitdem heißt das Meer östlich dieses südgriechischen Landes nach MYRTI-

LOS das Myrtoische Meer .

Das siegreiche Frevlerpaar aber umrundete mit dem geflügelten Kampfwa-
gen das Herrschaftsgebiet des OINOMAOS und wohl auch noch ein wenig
mehr. Seitdem heißt das südliche Griechenland

”
Insel (nēsos) des PELOPS“

– weil es doch wie eine Halbinsel aussieht und nach dem Durchstich durch
die Landenge eben eine Insel ist:

die Peloponnes.

ZEUS selbst soll durch einen Blitzschlag den furchtbaren Palast in Pisa
zerstört haben. PELOPS aber herrschte seitdem in Olympia und verkörperte
mit seiner Frau die erste Königsdynastie.

20



II ATREUS und THYESTES

II ATREUS und THYESTES

PELOPS hatte mit HIPPODAMEIA, seiner Ehefrau, sechs Söhne und mit
DANAIS, einer Nymphe, den Sohn CHRYSIPPOS. Von diesen sechs Söhnen
mit seiner Ehefrau erbte ATREUS das goldene Szepter , das sein Vater als
äußeres Zeichen der Macht im Auftrage des ZEUS von HERMES erhalten
hatte. Und dieser begründete die zweite Königsdynastie. Doch zuvor floss
auch auf seinem Wege Blut ; denn:

Zusammen mit seinem Bruder THYESTES tötete er auf Bitten der Mutter
den CHRYSIPPOS, seinen Halbbruder und Lieblingssohn des PELOPS. Ihr
Vater PELOPS verfluchte nun – selber bereits ein Verfluchter – die beiden
Söhne und trieb sie zusammen mit ihrer Mutter HIPPODAMEIA aus dem
Land.

Übrigens: Dieser CHRYSIPPOS war uns schon in Theben begegnet. Nach
einer anderen Sagenversion soll er von LAIOS, dem Vater des ÖDIPUS, nach
Theben entführt, dort vergewaltigt worden sein und sich dann selbst getötet
haben.

Immerhin erhielten diese drei, die Mutter und ihre beiden Söhne, das An-
recht auf Argos und die Argolis.

Hier beginnt nach TANTALOS und PELOPS eine dritte Geschichte; sie muss
jetzt vorgestellt werden. Es ist die Geschichte der Brüder ATREUS und
THYESTES.

Diese hatten sich nach ihrer Vertreibung in die Landschaft Argolis zurück-
gezogen und lebten dort – ohne ihre Mutter, die wohl Selbstmord begangen
hatte – auf einer Burg namens Midea. Zu dritt lebten sie übrigens dort,
THYESTES, ATREUS und seine Frau AEROPE, die

”
durch die Luft weithin

schaut“. Ein zweifacher Fluch belastete nun die Brüder:

- der des MYRTILOS gegenüber PELOPS und dessen Familie und

- der Fluch des PELOPS, ihres Vaters, auf sie beide wegen der Ermor-
dung ihres Halbbruders CHRYSIPPOS.

Zu dieser schweren Last kam nun auch noch die Last der Lust ; denn AERO-

PE, die Frau des ATREUS, teilte heimlich auch noch das Lager mit THYE-

STES.

Aber AEROPE barg noch ein zweites Geheimnis. Sie hütete für ihren Mann
das goldene Fell (man sagt auch

”
Vlies“) eines Lamms, das unter der Herde

des ATREUS als göttliches Symbol erschienen war und das (gegen seine

21



C Entfaltung

ursprüngliche Absicht) zu opfern dieser sich scheute. Dieses Fell zusammen
mit dem genannten goldenen Szepter war das untrügliche, sichere Zeichen
königlicher Macht.

Und dieses Fell hatte AEROPE nun ohne Wissen ihres Mannes ihrem Lieb-
haber, dem THYESTES, geschenkt.

Man sieht:

Männer verlieren, wenn es um das Eine geht, sehr früh, aber jedoch jederzeit
widerruflich ihren Kopf, Frauen hingegen verlieren ihn sehr spät, dann aber
unwiderruflich.

Nun ruhte das goldene Fell im Schapp des THYESTES.

Eines Tages wurde in Mykene, nördlich der Midea gelegen, ein Königsthron
frei. Fromm, wie alle Griechen bis heute, schickten die Einwohner Boten
zum Orakel und fragten um Rat. Die Antwort war, dass sie einen PELOPS-
Sohn [Apollod. ep. 2.11] zum König wählen sollten.

Sie holten beide, ATREUS und THYESTES.

THYESTES nun erklärte dem Volk, der von beiden solle König werden, der
das goldene Fell besitze. Dem stimmte ATREUS zu, zumal da er dieses Vlies
in seinem Schranke wähnte. Doch als THYESTES das Fell zeigte, wurde
dieser König, nicht aber ATREUS.

ATREUS war gescheitert und wurde in die Verbannung geschickt. König
wurde THYESTES.

Soweit die Ebene der Menschen. Sie denken. Die Götter aber lenken:

ZEUS, der oberste Gott, hatte nämlich ganz andere Pläne. Vielleicht zeig-
te sich in seinem Kopfe schon der Krieg um Troia ab. In diesem Zusam-
menhang spielt die Familie des ATREUS eine große Rolle, nicht aber die
des THYESTES. Und so ließ er, erzählt Apollodoros, der Mythenerzähler
[ep. 2.12], den ATREUS durch den Götterboten HERMES wissen, er solle
den THYESTES dahingehend beeinflussen, seine tatsächliche Königswürde
davon abhängig zu machen, ob denn nun wirklich die Sonne im Osten auf-
gehe. Dann wäre die Königsherrschaft des THYESTES sogar auch noch ein
natürliches Ereignis wie der Lauf der Sonne. Nun, warum sollte sich THYE-

STES darauf nicht einlassen? Viele Tage zählte sein Leben schon, und an
diesen vielen Tagen ist die Sonne immer im Osten aufgegangen und im
Westen untergegangen. Warum sollte das jetzt anders sein?

Hier eine kleine Nebenbemerkung: Bereits die frühen Griechen hatten so
etwas wie das Gefühl für den engen Zusammenhang zwischen Natur und

22



II ATREUS und THYESTES

Gesellschaft, Kosmos und Erde, Makrokosmos und Mikrokosmos entwickelt.
Im Geschehen zwischen den Menschen in einer Gesellschaft spiegelt sich
nach ihrer Auffassung etwas Größeres wieder – dieses Geschehen ist ein
Bild im Kleinen für etwas, das man auch Kosmos oder Makrokosmos nennen
kann.

Ein Gesetz z. B. ist nicht nur ein gesellschaftliches, parlamentarisches Ver-
handlungsergebnis, sondern auch eine naturgegebene Größe wie in der Phy-
sik die schiefe Ebene. Recht ist nicht etwas, was Menschen autonom schaffen
und gestalten. Recht ist ein kosmisches Ereignis, das auf Balance und auf
Frieden zielt. Und dahinter steht eine oder die Gottheit. Diese fundamentale
Rechtsidee begleitet die Entwicklung griechischen Denkens und begründet
im Abendland den Gedanken der Rechtsstaatlichkeit.

So ist also die Entscheidung für einen König in einer Gesellschaft dem
Naturereignis der aufgehenden Sonne vergleichbar! So müssen wir in diesem
Mythos das Vorgehen von ZEUS und HERMES verstehen.

Also stimmte THYESTES zu in dem Wissen:

’
Ich bin König, so wahr wie die Sonne im Osten auf – und im Westen
untergeht.’

Königtum also als kosmisches Ereignis!

Doch der Sonnengott HELIOS kehrte den Lauf seines Wagens um und be-
wirkte den Aufgang im Westen und den Untergang im Osten. Diesem kos-
mischen Signal musste THYESTES weichen.

ATREUS trat seinen Dienst als König an und vertrieb seinen Bruder THYE-

STES.

Aber da stand zwischen den Brüdern noch eine Rechnung offen:

Aus der Frage, wie THYESTES wohl an das goldene Fell, das dem ATREUS

gehörte, gekommen sein könnte, erwuchs als Antwort die Erkenntnis, dass
THYESTES eine Affäre mit AEROPE gehabt haben muss.

Diese Erkenntnis traf den ATREUS so tief, dass er auf Bestrafung sann.

Man sieht vielleicht schon hier, wie die Saat der beiden Flüche aufgeht:

- MYRTILOS, der Wagenlenker des OINOMAOS, verfluchte PELOPS und
seine Familie,

- PELOPS verfluchte seine beiden Söhne, ATREUS und THYESTES.

Unter dem Vorwande, sich versöhnen zu wollen, schickte ATREUS nun Boten
zu THYESTES und ließ ihn und seine drei Söhne zu sich einladen. Die Kinder

23



C Entfaltung

hatten instinktiv Angst und ließen sich gleich an einem Altare des ZEUS

nieder, der eigens für Schutzsuchende errichtet worden war.

Doch sie mussten sterben und dienten dem ATREUS dazu, ein Gericht ko-
chen zu lassen. Dieses sollte THYESTES essen.

Und er aß von seinen eigenen Kindern, bis er satt war.

Dann eröffnete ATREUS dem Bruder, wen er gegessen hatte und jagte ihn
aus dem Land.

Zuvor aber wurde nun auch dieser noch von THYESTES verflucht:

Das war ein dritter Fluch, mit dem ATREUS alleine beladen war. Es lagen
also gleich zwei Flüche auf ihm, der seines Vaters und der seines Bruders.

Die Spirale erbarmungsloser Gewalt war in Gang gesetzt.

THYESTES sann auf Rache und ließ das Orakel fragen, was er tun müsse,
wenn seine Rache gelingen solle. Dieses erklärte ihm, Rache werde gelingen,
wenn er mit seiner eigenen Tochter PELOPIA schlafe.

Dieses tat er, und sie empfing von ihrem eigenen Vater ein Kind; sie gebar
einen rächenden Sohn und setzte ihn aus. Eine Ziege nährte das Kind. Drum
hieß es später AIGISTHOS, von aix = die Ziege.

Herangewachsen erschlug AIGISTHOS den ATREUS, seinen Onkel, den Bru-
der seines Vaters, und gab seinem Vater THYESTES die Herrschaft über die
Argolis und Mykene, die Hauptstadt, zurück.

Die beiden Söhne aber des ATREUS, AGAMEMNON und MENELAOS, wuchsen
in Sparta auf bei König TYNDAREOS. Dieser führte beide, als sie erwachsen
geworden waren, nach Mykene zurück.

THYESTES rettete sein Leben im Schutz des Altares der HERA.

AGAMEMNON wurde der große König in Mykene, sein Bruder MENELAOS

erbte in Sparta die Macht von TYNDAREOS und ward dort König.

Doch: Bei so vielfältigen Verwünschungen und so schrecklicher Gewalt, die
unser Vorstellungsvermögen geradezu sprengt, konnte das Königtum beider
Brüder nicht glücklich verlaufen. Davon soll später mehr berichtet werden.
Jetzt aber wollen wir ein wenig einhalten und nachdenken.

24



III Deutung und Nachwirkung

III Deutung und Nachwirkung

Wir sind auf Wegen des 2. Jahrtausends v. Chr. und stoßen auf vier be-
merkenswerte Personen:

TANTALOS, PELOPS und dessen Söhne ATREUS und THYESTES. Sie alle eint
eine fast unaussprechliche Verkommenheit ; sie ging wie ein Erbgut durch
die drei Generationen:

Vater, Sohn, Enkel.

Bleiben wir zunächst bei TANTALOS.

Sein Wirken war noch ganz auf Kleinasien bezogen. Das Land, in dem dieser
Mythos seinen Ursprung nahm und ausgestaltet wurde, trug den Namen
Arzawa; es lag im nordwestlichen und westlichen Kleinasien und war Teil
des Reiches der Hethiter. Troia, Angriffsziel der Achaier, lag ebenfalls als
autonomes Königtum in Arzawa und hatte damals die zwei Namen Taruǐsa
(oder Taruwǐsa) und Wiluša. Später wurde, wie wir sahen, aus letzterer die
achäische Bezeichnung Ilios, wie Troia aus Taruǐsa.

Festzuhalten aus alldem ist an dieser Stelle, dass geistig die Wege vom
Osten in den Westen führten, dass die späteren Hellenen des Westens (bei
Homer Achaier genannt) indoeuropäische Erzähltradition und die des Al-
ten Orients aufnahmen und in ihrer Weise gestalteten [Schmidt 2018, S.
120 f.]. Nun zurück zur Geschichte um TANTALOS:

Ob er nun ein Gott, ein Daimon oder ein Mensch war – eines zeichnete das
Denken seines Zeitalters aus:

Die Menschen konnten noch unmittelbar mit den Göttern verkehren und in
ihr Antlitz schauen; die Götter erwiesen sich als direkte Gesprächspartner
in menschlicher Gestalt, man konnte und durfte sie als Personen wahrneh-
men.

Aber TANTALOS beging einen Fehler:

Er verwechselte die unterschiedlichen Ränge und glaubte, wenn er schon auf
Augenhöhe mit der Gottheit stehe, sei er auch ranggleich. Daraus erwuchs
Hochmut , und dieser äußerte sich als wichtigtuerische Prahlerei und darin,
dass er Götter vorführte wie Leute, die nach seiner Flöte tanzen:

Er brachte den Inhalt der Gespräche an der göttlichen Tafel unter die Men-
schen und reichte den Göttern sogar seinen eigenen Sohn als Speise dar
anstelle eines Tieres mit dem Hintergedanken zu prüfen, ob sie als Allwis-
sende das auch merkten.

25



C Entfaltung

Hier macht der TANTALOS-Mythos bereits ein Stück theologischer Reflexion
der Achaier deutlich. Es geht dabei um die Frage, welche Rückwirkungen
unmittelbarer Gottesbezug haben kann. Der Mythos zeigt, dass der Gott in
menschlicher Gestalt für den Menschen eine Versuchung darstellen kann.
Der Mensch betrachtet sich nämlich als gottgleich und auf Augenhöhe mit
der Gottheit verkehrend. An Gestalt ist er es, wenn er an einem Tische mit
Gott speist. An Geist möchte er es sein, wenn er mit ihm Gespräche führt.
Aber er möchte auch die Allwissenheit der Gottheit testen, wohl, weil er
selbst allwissend zu sein glaubt.

Das Alte Testament macht im Buche Genesis nur das Wissen um moralische
Normen zum Kriterium für die Gottgleichheit [1. Buch Mose, 3.22]:

”
Siehe, der Mensch ist geworden wie unsereiner, dass er weiß, was gut und

böse ist.“

Aber der erweiterte Wissensbegriff des achäischen Mythos steht gegen die
Beschränkung des Wissens auf das moralisch-theologische Segment, wie es
bei den Juden der Fall ist. Dies alles gilt für die erste uns erkennbare Etappe
der religionsgeschichtlichen Entwicklung einer Kultur- und Sprachgruppe,
wo die Gottheit als Person in menschlicher Gestalt mit dem Menschen
umgeht.

Wiederum bewegen wir uns mit diesem Wissen wohl im zweiten Jahrtau-
send des Alten Orients, der als eine der Führungsmächte das Reich der
Hethiter (eines indoeuropäisch-sprachlichen Vielvölker- und Vielsprachen-
staates [Latacz 2010, S. 116]) hervorbrachte. Dieses Reich hatte seinen Be-
stand etwa von 1650 bis 1175 v. Chr.

Daraus ableitbar ist eine zweite Phase der Reflexion, die in das erste Jahr-
tausend weist. Das wird z. B. im DIONYSOS-Mythos deutlich:

Da muss SEMELE, die Mutter des DIONYSOS sterben, weil sie begehrt, ihren
Liebhaber, den obersten Gott ZEUS, so zu sehen, wie er sich HERA, seiner
Gattin, zeigt.

Das gleiche begegnet uns wiederum bei den Juden: Als Moses [2. Buch
Mose, 33.18 ff.] Gott darum bittet:

”
Lass mich doch deine Herrlichkeit schauen!“

erhält er als Antwort:

”
Du kannst mein Angesicht nicht schauen; denn kein Mensch bleibt am

Leben, der mich schaut.“ Hier könnte man auch noch die Stelle aus Homers
Ilias (d.h. den Titel dieses Buches) beifügen:

26



III Deutung und Nachwirkung

”
Schwer zu ertragen sind Götter, wenn sie sich leibhaftig zeigen“ [XX 131].

Hier weist der Dichter in der Gestalt einer kurzen Geschichte auf ein Pro-
blem hin. Wie die anderen Quellen präsentiert er durch ein Bild ein Stück
theologischer Reflexion:

Es ist unmöglich, Gott selbst, leibhaftig, wesentlich zu sehen. Aber, wie
kann man ihn dann wahrnehmen und mit ihm umgehen?

Man kann ihn nur denken, sehen kann man ihn nur z. B. als Vogel [Nilsson
1993, I S. 349] oder Mensch; ZEUS zeigte sich der LEDA als Schwan, ATHENE

dem TELEMACHOS als MENTOR, Freund des ODYSSEUS.

Im Verlauf der weiteren Denkentwicklung kommt hieraus die Frage zutage,
was nun Gott ist , wenn er denn nicht durch die sinnliche Wahrnehmung
fassbar, sondern nur durch das Denken, durch den νοῦς (nūs), wie Platon
später sagt, wahrnehmbar/begreifbar/einsehbar wird.

Damit entsteht eine zweite Frage, nämlich, wie ich denn angesichts der Un-
erkennbarkeit der Gottheit und meiner eingeschränkten Erkenntnisfähig-
keit überhaupt von Gott reden kann. Dieses Anliegen durchzieht die Ent-
wicklung der griechischen Philosophie vom Anfang bis in die Spätzeit. Für
den spätantiken PROKLOS [im Kommentar zum Dialog PARMENIDES des
Platon] ist Platon der Begründer einer später so genannten theologia
negativa:

Wenn man nicht sagen kann, was Gott ist, kann man doch wenigstens sagen,
was er nicht ist.

Der Neuplatoniker Plotin weitet diese Erkenntnis dahingehend, dass für
ihn die Gottheit als das Eine prinzipiell sogar jenseits von Wissen und
Begreifen steht. Daraus entwickelt sich die apophatische (von apophánai
= ablehnen) Theologie der griechischen Orthodoxie, die es ablehnt, durch
das Wort die Wahrheit (Gottes) vollkommen auszuschöpfen. Wie schon für
Platon ergibt sich Erkenntnis Gottes aus der Teilnahme der Seele an dem
zu Erkennenden. Darstellbar aber wird Wahrheit durch das Bild , und dieses
wird erzählerisch vermittelt.

Die negative Theologie als Methode der Gotteserkenntnis endet mit Kant
[vgl. EKL 3. S. 659]. Sie lebt wieder auf in der dialektischen Theologie
(Karl Barth, Friedrich Gogarten, Eduard Thurneysen, Rudolf
Bultmann) nach dem ersten Weltkrieg. Danach ist alles Reden über Gott
menschliches, geschichtlich-gewachsenes Reden.

”
Aber es ist kein Gedanke

mehr in uns, der zu ihm reicht“ [a. a. O. 1. S. 866].

27



C Entfaltung

Andererseits macht Gott sich uns in JESUS CHRISTUS bekannt. Gott spricht
uns in der Offenbarung an. Besondere politische Verdienste erwarb sich die
dialektische Theologie im Kirchenkampf der Nazizeit, z. B. bei der Formu-
lierung der Barmer Erklärung durch Karl Barth.

Wir wenden uns jetzt wieder den Griechen direkt zu, insbesondere dem
Mythos um TANTALOS.

Dieser Mythos ist durch die frühen Griechen wie alle anderen indoeu-
ropäischen Mythen Prozessen der Interpretation unterworfen, er bleibt nie
bei sich selbst. Aber er hat wie jeder andere Mythos auch einen geradezu
archetypischen Hintergrund :

Im Falle des TANTALOS handelt es sich um das Menschenopfer .

In vielen frühen Kulturen findet sich dieser Ritus des Menschenopfers. Es
wird dargebracht (das Lehnwort Opfer kommt vom lateinischen offerre =
darbieten) einer Gottheit oder einer göttlichen Macht (oft auch in Verbin-
dung mit Kannibalismus, wie wir es bei TANTALOS und den Kindern des
THYESTES sehen) in der Erwartung einer Gegenleistung, z. B. Sieg in einem
Kriege oder Heilung von einer Krankheit, reiche Ernte oder günstiges Wet-
ter. In der weiteren Entwicklung entsteht das Sühneopfer , durch das man
Verzeihung für regelwidriges Verhalten (d.h. für eine Sünde) erwartet.

Ein sehr altes Beispiel für ein (beabsichtigtes) Menschen- (und Brand-)
Opfer bietet der Jahvist (9. Jahrh. v. Chr.) im 1. Buche Mose, Kapitel 22:

Dort soll Abraham seinen einzigen Sohn Isaak anstelle eines Lamms opfern
und durch dieses bedingungslos vollzogene Opfer Zeugnis für seine Treue
Gott gegenüber ablegen. Das heißt: Gott stellt den Menschen Abraham auf
die Probe – anders als TANTALOS, der mit dem tatsächlichen Menschenop-
fer die Götter auf eine Probe stellen will. Beide Beispiele gehen über die
sonst üblichen Motive für Menschenopfer weit hinaus und belegen bereits
theologische Reflexionen über das Verhältnis zwischen Gott und Mensch.

Ein Beispiel aus dem babylonischen Formenkreis sei noch genannt: Im Enu-
ma Elisch-Mythos wird sogar ein Gott namens KINGU als Opfer ausgesucht
[Schöpfungsmythen, 1996, S. 132; auch S. 145 f.]:

”
Einen Gott soll man schlachten!“ ...

”
Dieser soll sterben, damit die Mensch-

heit entsteht“ [a. a. O. S. 145].

KINGU muss stellvertretend für all diese bösen Gottheiten sterben, die ge-
gen ANU, den obersten Gott, um die Macht gekämpft hatten. Aus dessen
Blut, gemischt mit Erde, wird der Mensch geschaffen.

”
Mensch und Gott

28



III Deutung und Nachwirkung

werden so vereinigt sein“ [a. a. O.]. Dieser mythische Vorgang findet seine
Übertragung im babylonischen Neujahrsfest:

Da wird auf einen Menschen, stellvertretend für alle, die Sünde übertragen,
und dieser Mensch wird aus der Gemeinschaft ausgestoßen.

Er ist das, was der Sündenbock im israelitischen Tempelkult darstellt. Dort
wird am Jom-Kippur-Tage (Versöhnungstag) vom Hohen Priester die Sünde
aller Menschen auf einen Ziegenbock übertragen [3. Mose, 16]. Und dann
wird dieser ausgesondert und in die Wüste getrieben.

Die zeitgenössische Sozialpsychologie entwickelt aus dem Schoße dieses My-
thos ihre Frustrationshypothese:

Danach übertragen die Menschen einer Gruppe die Ursache für ihre Fru-
strationen auf einzelne Mitglieder innerhalb der Gruppe oder außerhalb auf
einzelne oder eine ganze Gruppe. Das zeigt sich dann z. B. als Antisemitis-
mus, Rassismus oder als Fremdenhass.

Der TANTALOS-Komplex ist also ein Archetyp und äußert sich in unter-
schiedlichen Gestalten, je nach dem Entwicklungsstand theologischer Re-
flexion innerhalb eines Kultur- oder Sprachkreises.

Wir fanden den Komplex in Mesopotamien, in Kleinasien und in den We-
sten ausgreifend bei Achaiern und späteren Griechen sowie auch Juden,
also verbreitet in Asien und Europa. Wir werden brutale Ausführungen
noch finden im Mythos um AGAMEMNON und IPHIGENIE; hier geht es um
griechische Heroen bzw. Menschen der Achaier, die für sich das Recht be-
anspruchen, anderen für einen, wie sie meinen, höheren Zweck das Leben
zu nehmen. Die Schlachtung eines Gottes finden wir auch im DIONYSOS-
Mythos beschrieben. Als sog. Erster DIONYSOS, Sohn des ZEUS und der
DEMETER/PERSEPHONE, ist er von Titanen geschlachtet und gekocht wor-
den. Nur sein Herz soll von ZEUS selbst gerettet und als Trunk für seine
Geliebte aufbereitet worden sein. Daraus soll der zweite DIONYSOS entstan-
den sein. Er ist wiederauferstanden.

Abgesehen vom Ritus des Opferns wird archetypisch noch eine zweite in
der Menschheit weit verbreitete Einrichtung deutlich:

Es ist die Blutrache. Und damit kommen wir zu ATREUS, THYESTES, AI-

GISTHOS und AGAMEMNON.

THYESTES lässt durch seinen Sohn AIGISTHOS an ATREUS Blutrache neh-
men dafür, dass ATREUS die Söhne des THYESTES geschlachtet und dem
eigenen Vater als Speise gereicht hat. Mit dem Rechtsinstitut der Blutra-

29



C Entfaltung

che soll Vergeltung geübt und ein gestörter Rechtszustand wiederhergestellt
werden. Blutrache geht oftmals durch Generationen wie hier; denn nicht der
durch den Mord (an den Kindern) unmittelbar betroffene THYESTES nimmt
Rache, sondern dessen Sohn AIGISTHOS; dabei ist noch eine Besonderheit
hervorzuheben:

Bluträcher müssen dem Geschlecht des Ermordeten angehören, normaler-
weise der väterlichen Seite. Hier aber gehört der Bluträcher AIGISTHOS

über die beiden Linien, die seines Vaters THYESTES und die seiner Mutter
PELOPIA, zu den Ermordeten; denn PELOPIA, seine Mutter, ist als Tochter
seines Vaters seine Schwester und zugleich Schwester der ermordeten Söhne
des THYESTES:

Also der Bluträcher gehört sowohl väterlicherseits als auch mütterlicherseits
dem Geschlecht der Ermordeten an. Das scheint ein sehr alter Zug der
Blutrache zu sein.

Auf jeden Fall:

Wie wir bald sehen werden, überträgt sich die Feindschaft der Väter, des
ATREUS und des THYESTES (sie repräsentieren den

”
Inbegriff des Bruder-

hasses“ [DNP, Suppl. 5, S. 180]) auf deren Söhne AGAMEMNON und AI-

GISTHOS; letzterer wird auch seinen Vetter AGAMEMNON erschlagen, wie
er bereits dessen Vater, den ATREUS, seinen Onkel, erschlagen hat. Dass
AGAMEMNON selbst verbrecherischen Unrat darstellt, werden wir bald se-
hen.

In der Nachwirkung dieser Mythen von TANTALOS, PELOPS, ATREUS und
THYESTES wird die ganze Ambivalenz der Stoffe deutlich. Das hat man
schon in der Antike erkannt:

Zum einen eignen sich die Geschichten außerordentlich gut für die Kompo-
sition von Tragödien [Arist. Po. 1452 b 28ff, insbes. 1453 a 7 ff.]; denn sie
sind mehrsträngig und erregen Furcht und Mitleid .

Zum anderen sind diese Stoffe nur ganz schwer auf der Bühne darstell-
bar, z. B. wie THYESTES seine eigenen Kinder verspeist [Hor. Ars 90] oder
ATREUS die Kinder kocht [a. a. O. 186]. Daher sind Gestalten wie TAN-

TALOS (von Sophokles), PELOPS (von Sophokles, Euripides), ATREUS

und THYESTES (von Sophokles, Euripides), gemessen an anderen Ge-
stalten nicht so häufig zu Tragödien, die eigens nach ihnen benannt sind,
komponiert worden und wenn, dann haben wir nur Fragmente erhalten.

30



III Deutung und Nachwirkung

Als die einzige vollständig erhaltene Tragödie ist uns später (eine Lese-
Tragödie) von Seneca der

”
THYESTES“ erhalten. Im Mittelpunkt der

Tragödie, die übrigens ohne Frau spielt, steht die Rache des ATREUS. Die-
ser tischt dem passiven THYESTES, einem gescheiterten stoischen Weisen
(
”
Wer vergilt schon ein Verbrechen durch ein anderes?“ Vs. 1103), dessen

Kinder auf. Dieser erbricht die Mahlzeit, als er an den auf einer Schüssel
präsentierten Händen und Häuptern seine Kinder erkennt, und verflucht
den ATREUS. Seneca nimmt in seinem Stück die Vorliebe des römischen
Publikums für die Darstellung von Perversitäten und von Greueltaten
auf und ergeht sich in ekelerregenden Einzelheiten. Daran knüpft er seine
eigenen Reflexionen zur Zeitgeschichte, insbesondere zu den Folgen tyran-
nischer Machtausübung, wenn diese sich nicht auf einen philosophischen
Hintergrund stützt:

”
Niemand vertraue zu sehr dem Glücke ... Eine Kreisbahn zieht jegliches

Geschick“ [615 ff.]

Erst in der Neuzeit (ab dem 15. Jahrh.) werden mit dem Höhepunkt der
Rezeption des Seneca auch die alten Mythen literarisch bearbeitet. Dabei
spielen weniger die kannibalischen Szenen eine große Rolle als vielmehr der
Ehebruch des THYESTES, wobei die verführte Frau seines Bruders, AEROPE,
als eine hässliche Vettel persifliert wird oder THYESTES statt seiner Kinder
seine Lieblingskatzen verspeist.

Damit wird eine besondere Richtung vorgegeben, die erotische und das
erotische Spiel zwischen THYESTES und der Frau seines Bruders; auf den
politischen Schwerpunkt verzichtet man.

Erst Voltaire (Les Pélopides, 1771) interpretiert den Bruderzwist poli-
tisch als Bürgerkrieg. Als geistiger Aufklärer stellt er die schicksalhafte
Zwangsläufigkeit des Mythos infrage und setzt an die Stelle des Schicksals
die Tatkraft des Menschen.

Doch im 20. Jahrhundert kann die Bestialität der Mythen keinen so großen
Eindruck mehr machen, angesichts der Gräuel zweier Weltkriege, denen
nichts fremd ist. So werden die Motive der Mythen in Senecas

”
THYE-

STES“ z. B. in der Theaterregie des flämischen Autors und Regisseurs HU-
GO CLAUS (geb. 1929) umstilisiert und mit anderem Sinn versehen, z. B.
die Rachegeister werden als Sexbomben umgedeutet, oder es wird der von
Menschenfleisch seiner Kinder überfressene THYESTES als besoffenes Mon-
strum alles Menschlichen entkleidet. An der Ambivalenz des griechischen

31



C Entfaltung

Mythos wird also das moderne Regietheater entwickelt, ein aus Unfähigkeit
und Mangel an eigener Kreativität geborener Popanz.

IV AGAMEMNON und MENELAOS

AGAMEMNON wurde also König in Mykene und MENELAOS König von Spar-
ta.

Die Geschichte beider Männer, Söhne des ATREUS, soll jetzt weitererzählt
werden; sie ist ein wenig kompliziert, weil sie schon in der Antike in unter-
schiedlichen Versionen erzählt wurde.

Fest steht, dass beide, AGAMEMNON und MENELAOS, zunächst in Sparta
bei König TYNDAREOS aufwuchsen. Nicht ganz so sicher ist die Reihenfolge
und Gewichtung dessen, was jetzt zu berichten ist:

TYNDAREOS war verheiratet mit LEDA. Nun war dem obersten Gott ZEUS

nicht entgangen, dass LEDA eine sehr schöne Frau war, und er begehrte sie.
So ganz leicht war das nicht, sich an diese schöne Frau heranzumachen;
ihr Mann war wachsam und sehr aufmerksam, auch ihr selbst stand nicht
unbedingt der Sinn nach anderen Männern – was wir Männer allerdings
schönen Frauen gern unterstellen.

Und sie war in guter Hand, geachtet und geliebt.

Doch ZEUS hatte Erfolg, nicht gerade in der Gestalt eines Brad Pitt, son-
dern in der Gestalt eines Schwanes. Die Vereinigung zwischen Mensch und
Tier hat von jeher die Phantasie der Menschen, der Griechen allemal, be-
wegt; zwar wurde sie später als Sodomie negativ tabuisiert – doch es blieb
diese Vereinigung vielfältig Thema, z. B. in der bildenden Kunst; hingewie-
sen sei auf das Bild von Peter Paul Rubens (1577 – 1640), das die in
Vollendung vollzogene leidenschaftliche Verbindung zwischen Mensch und
Tier, LEDA mit dem anschmiegsamen Schwan, zeigt.

Die schöne LEDA legte, als die Zeit um war, ein Ei , aus dem ein Zwillings-
paar schlüpfte. Aber LEDA hatte noch zwei weitere Kinder, also vier ins-
gesamt: KASTOR, POLYDEUKES, HELENA und KLYTAIMNESTRA. Die wun-
derbare Einheit der Mutter mit diesen vier Kindern zeigt das Bild von
GIAMPIETRINO, einem Meister, der um 1540 in Mailand wirkte. Dieses
Bild kann man übrigens in der staatlichen Galerie zu Kassel sehen.

Schwieriger wird es, welchem Vater man die vier Kinder zuordnen soll. Ho-
mer [Od. 11.298 ff.] nennt als die Söhne des TYNDAREOS den KASTOR und

32



Ernst Marow:
”
Agamemnon“, Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

den POLYDEUKES, HELENA aber soll die Tochter des ZEUS sein [Od. 4.184];
auch KASTOR und POLYDEUKES sollen Kinder des ZEUS sein, wie es in
den sog. Homerischen Hymnen [17.1-2] heißt; Apollodoros, der bereits
genannte Mythograph, erzählt [bibl. 3. 126], dass LEDA, die in derselben
Nacht mit ZEUS und TYNDAREOS geschlafen hat, dem ZEUS POLYDEUKES

und HELENA, dem TYNDAREOS aber KASTOR und KLYTAIMNESTRA gebo-
ren hat.

Die vier Kinder also heißen HELENA, KLYTAIMNESTRA, KASTOR und PO-

LYDEUKES.

Die beiden KASTOR und POLYDEUKES gelten einmal als Söhne des TYNDA-

REOS, heißen dann auch Tyndariden, zum anderen als Söhne des ZEUS;
dann heißen sie Dioskuren, was soviel wie

”
Söhne des ZEUS“ bedeutet.

Merkwürdigerweise werden aber in dem eben zitierten Hymnos XVII die
beiden Zeussöhne Tyndariden, also Söhne des TYNDAREOS, genannt. Bis
heute zeigen sie sich uns am Himmel im Tierkreiszeichen

”
Zwillinge“, den

Seeleuten als Elmsfeuer an den Mastspitzen. Im Sturme werden sie von
den Seeleuten angerufen, und sie zeigen sich helfend gegen das Wetter mit
goldgelben Flügeln.

Uneingeschränkt gilt auch für die Folgezeit HELENA immer als Tochter des
ZEUS; sie potenziert die Schönheit ihrer Mutter LEDA; der Glanz ihres Lieb-
reizes überstrahlt ganz das achäische Land bis hin nach Asien.

So ist sie denn ewiger Gegenstand männlicher Phantasien; fast noch als ein
Kind war sie bereits Opfer von Übergriffen:

THESEUS z.B., König von Athen, entführte sie als ganz kleines Mädchen
nach Aphidna in Attika – doch ihre beiden Brüder KASTOR und POLYDEU-

KES holten sie wieder heim nach Sparta. Die Folge dieser Ent(Ver)führung
war allerdings ein Kind: IPHIGENEIA [Stesichoros, Frg. 191 PMGF]. Die-
ses Kind soll später von KLYTAIMNESTRA adoptiert worden sein. Das ist
aber nur eine Nebenüberlieferung.

Bleibt noch, etwas zu KLYTAIMNESTRA zu sagen:

Vielleicht ist auch sie göttlichen Ursprungs; ganz sicher war man sich im
Unterschied zu HELENA in der Antike nicht. Sicherlich ist sie eine schöne,
ganz starke und leidenschaftliche Frau. Ursprünglich verheiratet war sie mit
TANTALOS 2, einem Sohn des THYESTES, mit diesem hatte Sie ein Kind.
Also ist dieser TANTALOS 2 ein Urenkel des bereits genannten TANTALOS 1

[s. Stemma a)], Vaters des PELOPS, Vaters des THYESTES und des ATREUS.

34



IV AGAMEMNON und MENELAOS

Doch als AGAMEMNON ihr begegnete, verlor er die Nerven. Den TANTA-

LOS, Drecksohn des verhassten Onkels THYESTES, und nicht ganz so stark,
brachte er gleich um; das Kind riss er von der Brust der stillenden KLY-

TAIMNESTRA und zerschlug ihn auf dem Boden des Palastes wie einen über-
flüssigen Welpen; die Frau hat er gleich vergewaltigt und zu seiner eigenen
gemacht.

So war und so blieb AGAMEMNON einfach nur Unrat und ganz stark ge-
gen Schwache und Wehrlose. Eigentlich ist es unverständlich, dass TYN-

DAREOS ihm seine Tochter KLYTAIMNESTRA überhaupt überließ, wie der
Hauptüberlieferungsstrang es uns lehrt. Das aber war nur der Anfang einer
aparten Laufbahn.

Er führte sie in seine Residenz Mykene, wo er König geworden war, und
zeugte mit ihr drei Töchter und einen Sohn: ELEKTRA, IPHIGENEIA, CHRY-

SOTHEMIS und ORESTES; davon werden wir bald noch mehr hören.

Jetzt kommen wir zur HELENA, der schönen HELENA:

Sie war unverheiratet und sollte einen ihrer Schönheit, ihrem Liebreiz und
wohl auch ichrem Charakter angemessenen, würdigen Mann finden. So hoff-
te es ihr Stiefvater TYNDAREOS. Das geschah in Griechenland so, dass man
um sie freite;

”
man“ – d. h. die Besten aus der Jugend der Griechen warben

um sie.

Der Sinn des Freiens war, dass jeder junge Mann die Gelegenheit bekam,
sein Können und seine Habe zu zeigen, im Rahmen eines Wettkampfes.

Aber bei einer solchen Frau roch die Veranstaltung des Freiens gleich nach
Mord und Totschlag. Daher ergab sich die Notwendigkeit, starke Schieds-
richter einzusetzen. Das waren natürlich KASTOR und der fauststarke [Od.
11. 300] POLYDEUKES, die beiden Brüder der HELENA. Zu ihrer Stärke kam
noch ein diplomatischer Fuchs:

ODYSSEUS von Ithaka, auch Freier, aber, wie er selber einschätzte, chan-
cenlos.

Der schlug vor, dass jeder Freier zuvor sich eidlich verpflichten sollte, die
Entscheidung der HELENA zu respektieren und dem Sieger zu helfen, falls
später jemand diesem die Frau streitig machen sollte [Apollod. bibl. 3. 132].

So verlief denn der Wettkampf friedlich und den Siegerkranz erhielt der
Bruder des AGAMEMNON:

MENELAOS.

35



C Entfaltung

Sicherlich konnte dieser ältliche Schlappschwanz keinem der anwesenden
Freier das Wasser reichen – aber niemand wagte, gegen den Bruder des
mächtigen Königs AGAMEMNON anzutreten; denn dieser hatte, stellvertre-
tend für seinen Bruder MENELAOS, der selbst wohl nicht Mannes genug
war, um die Hand der HELENA angehalten.

So waren denn HELENA und MENELAOS vereint und hatten eine Tochter
(HERMIONE) und einen Sohn (NIKOSTRATOS). MENELAOS selbst übernahm
von seinem Schwiegervater die Macht als König von Sparta.

So gelangte die Memme zur Macht, wurde eine Pfeife König .

V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus

Die Welt des Mythos im Westen ist also aufgeteilt in zwei große achäische
Königtümer mit den Königssitzen in Mykene (in der Landschaft Argolis)
und Sparta (in der Landschaft Lakonien). Nachrangig sind auf den Inseln
z. B. ODYSSEUS auf Ithaka oder auf dem nördlichen Festland (z. B. THESEUS

in Attika) Könige, Fürsten, Heerführer.

Alles scheint wohlgeordnet, scheint!

In Wirklichkeit stoßen aber zwei Machtgebilde aufeinander, im Westen das,
dessen Führung AGAMEMNON von Mykene innehat, und in Kleinasien: Tro-
ia, autonomes Königtum in Arzawa, einer Region innerhalb des losen Ver-
bandes hethitischer Staaten. König war z. B. PRIAMOS, wie Homer ihn
nennt.

Troia hat eine ideale Lage:

Die Stadt ist weit genug vom offenen Meer entfernt, so dass sie vor Pi-
ratenüberfällen sicher ist. Sie liegt im 2. Jahrtausend im nordwestlichen
Kleinasien noch an einer großen Bucht, die nördlich davon als Hafen dient
mit Zugang zu den Dardanellen. Diesen Schifffahrtsweg muss bis heute je-
des Schiff befahren, wenn es weiter über das Marmarameer und durch den
Bosporos ins Schwarze Meer gelangen möchte.

Schon die Helden der Vorzeit, z. B. die Brüder der HELENA, KASTOR und
POLYDEUKES, fuhren auf diesem Wege mit dem Schiff Argo ( also als Argo-
nauten ) bis zum Kaukasus. Griechische Kaufleute und Kolonisten nutzten
den Schifffahrtsweg , um nach Südrussland zu gelangen – wenn der Wind
günstig, d. h. von Westen her, wehte. Dann aber, wenn der Nordostpassat
einsetzte, mussten sie im Hafen von Troia bzw. in der Bucht warten; denn

36



V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus

damals und lange Zeit später konnte man noch nicht gegen den Wind se-
geln, d. h. kreuzen. Aber im Hafen zu liegen kostet (bis heute) viel Geld!
Und so wurde Troia zur eigenen Freude, aber zum Ärger der Schiffsführer
und Schiffseigner sehr reich und mächtig. Hier wuchs die Quelle eines Dau-
erkonflikts mit den Achaiern heran.

Übrigens noch heute ist dieses Territorium nördlich von Troia militärisches
Sperrgebiet. Hier ist türkische Schiffsartillerie stationiert, die jederzeit die
Einfahrt in die Dardanellen sperren kann.

Die Stadt selbst liegt in einer Landschaft, die Troas heißt. Homer verwen-
det für diese Stadt neben dem Wort Troiē (in der Ilias 53 mal) auch die
Bezeichnung Ilios (106 mal in der Ilias). Das geht wohl auf hethitische Quel-
len des zweiten Jahrtausends zurück; diese unterscheiden ebenfalls zwischen
Wiluša und Taruwǐsa.

Eine so bedeutende Stadt mit starker Festung wie Troia kann natürlich nur
göttlichen Ursprungs sein:

DARDANOS war ein sterblicher Sohn des ZEUS [Il. XX 215] mit einer sterb-
lichen Frau namens ELEKTRA oder ELEKTRYONE. ZEUS liebte diesen Sohn
mehr als alle anderen, wie Homer in seiner Ilias erzählt [XX 304]. Es gibt
Berichte, wonach dieser Sohn des ZEUS aus der Landschaft Arkadien in
der Peloponnes über die Insel Samothrake in die kleinasiatische Landschaft
Troas gelangt sei, so dass auch die später so genannte Stadt Troia/Ilios
irgendwie griechischen Ursprungs ist. Jedenfalls wurde nach diesem DAR-

DANOS ein am Idagebirge lebender Stamm Dardaner (und die Landschaft
bzw. Stadt Dardania) genannt, und mit den Troern von Homer [III 456]
in Verbindung gebracht.

Auch die Bezeichnung
”
Dardanellen“ ist hiervon abgeleitet.

”
DARDANOS seinerseits zeugte als seinen Sohn den König ERICHTHONIOS,...

ERICHTHONIOS aber zeugte den TROS, den Troern als Herrscher...“ [XX 219
ff.; insbes. XX 230 ff]. Einer von drei Söhnen des TROS ist ILOS; der soll
Ilios/Troia gegründet haben.

LAOMEDON, Sohn des ILOS und ein Enkel des TROS, hat die gewaltige
Mauer um Troia bauen lassen, und zwar von den bedeutenden Göttern
APOLLON und POSEIDON. Aber LAOMEDON war ein Strolch; denn er betrog
die Götter um ihren Lohn. Da sandte zur Strafe APOLLON eine schwere
Erkrankung, eine Seuche, gegen die Stadt; darauf versteht sich der Gott
am besten, wenn er strafen will. Später müssen auch die Griechen diesen
strafenden Gott noch spüren:

37



C Entfaltung

Sie werden die Pest zu schmecken haben, der die kämpfenden Männer er-
liegen.

POSEIDON aber sendet ein Meerungeheuer, das den Troern arg zusetzt. In
großer Not lässt LAOMEDON das Orakel befragen und muss erfahren, dass
nur der Opfertod seiner Tochter HESIONE die Stadt vom Ungeheuer befreit.

Wieder setzt der König eine Belohnung aus für den, der seine Tochter befreit
und das Untier tötet.

Da kommt HERAKLES des Weges:

Der tötet das Tier und befreit die Tochter HESIONE.

Und wieder hält LAOMEDON den versprochenen Lohn zurück. Das allerdings
muss er mit seinem Leben bezahlen; HESIONE aber und ihr Bruder PODAR-

KES geraten in Gefangenschaft. HESIONE wird dem Freunde des HERAKLES

namens TELAMON, der der Bruder des noch zu behandelnden PELEUS ist,
zur Frau gegeben, und es wird ihr erlaubt, PODARKES, ihren Bruder, der
durch die Gefangennahme ein Sklave geworden war, freizukaufen.

So bekam PODARKES nach dem Freikauf den Namen PRIAMOS , d. h. der

”
Freigekaufte“ [Apollod. bibl. 2.136], abgeleitet vom griechischen Verbum

pŕıasthai = freikaufen. Mit diesem PRIAMOS werden wir uns noch intensiver
befassen; denn der baute als König Troia nach der Zerstörung wieder auf,
nachdem HERAKLES und TELAMON abgefahren waren.

HERA aber soll dem HERAKLES Stürme gesandt haben, damit er sein Leben
verliere. Das hat den Herrn Gemahl ZEUS so aufgebracht, dass er seine Frau
an den Olymp gekettet bzw. gehängt hat. So männlich können die Götter
sein, wenn es um rebellische Frauen geht!

Jetzt kennen wir auch die Abfolge in der Königsdynastie Troias (s. auch
Anhang II). Vielleicht sollte man hier noch hinzufügen, dass diese so ganz
rein, wie sie erscheint, doch nicht ist.

Z. B. ist der Name des eben genannten Königs ERICHTHONIOS auch in der
Mythologie Attikas zu finden: Da ist ERICHTHONIOS der Name eines Soh-
nes des HEPHAISTOS und der CHTHON (= Erde) und auf der Akropolis
Athens zur Welt gekommen. Auch wenn ERICHTHONIOS der Name zweier
verschiedener Personen ist, die Tatsache, dass zwei Königspersonen in Eu-
ropa und Asien denselben Namen tragen, zeigt, dass es doch einen gewissen
Zusammenhang gibt. Vielleicht soll aber auch darauf hingewiesen werden,
dass es zwischen dem später bekannten Athen und Troia schon früh einen
Zusammenhang gab.

38



V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus

Folgender Stammbaum könnte hier zusammenfassend gezeigt werden:

ZEUS

DARDANOS

ERICHTHONIOS

TROS

ILOS

LAOMEDON

HESIONE, PRIAMOS (+ HEKABE)

(ANDROMACHE +) HEKTOR, PARIS

(s. Anhang II)

Wenn man den Stammbaum des AGAMEMNON/MENELAOS daneben hält,
also rückwärts gewandt ATREUS, PELOPS, TANTALOS, so läuft auch die-
ser auf ZEUS hinaus. ZEUS ist also der gemeinsame Stammvater führender
Achaier und Troer.

Nun müssen wir uns noch den Kindern des PRIAMOS zuwenden. Er hatte
50 Söhne und vielleicht noch mehr Töchter . Hier wird denen der Vorzug
gegeben, die im troischen Kriege und für dessen Verlauf eine besondere Rolle
gespielt bzw. eine besondere Bedeutung hatten; und begonnen werden soll
mit einer sehr interessanten Person, mit einer Tochter, einer sehr schönen,
die den Namen KASSANDRA (auch KASANDRA geschrieben) trägt:

Eine sehr schöne Frau war sie, zu schön, als dass sie einem sterblichen Mann
auf die Dauer beigesellt werden dürfte. So hat sich sofort APOLLON für sie
interessiert, und er gab ihr vorab schon einmal seherische Fähigkeiten. Doch
seine Liebe hat sie nicht erwidert.

Leider sind Männer in der Liebe nicht weise, auch Götter nicht. Statt dass
sie sich bescheiden, denken sie immer gleich in der Dimension der Strafe.
Und so wird KASSANDRA damit bestraft, dass sie zwar die Zukunft sehen
und ansagen kann, aber so, dass niemand ihr glaubt. Sie ist der Typus
einer Frau, die in sich Empfindsamkeit und Einfühlsamkeit in Personen und
Situationen aufweist und durch männliche Egozentrik nur zerstört werden
kann:

Nichts bleibt ihr durch Männer erspart.

- Verhöhnung wegen der Prophezeiung, dass Troia untergehen wird,

39



C Entfaltung

- Vergewaltigung durch die Griechen im Tempel vor dem Götterbild
der ATHENE,

- Versklavung und Vergewaltigung durch AGAMEMNON, diesen Ab-
schaum von Oberkommandierendem,

- Deportierung nach der Niederlage der Troer nach Mykene, wo AGA-

MEMNON sie, eine kultivierte, fromme Frau, als Sexsklavin erniedrigt
und schließlich in Verkennung ihrer tragischen Situation

- die Ermordung durch AIGISTHOS und KLYTAIMNESTRA, deren Schwe-
ster im Geiste sie hätte sein können.

Ihr vielleicht bedeutendster Bruder ist HEKTOR, erstgeborener Sohn des
PRIAMOS und der HEKABE. Homer spricht von ihm mit großem Respekt:

Er ist fähig und zuverlässig als Politiker und Diplomat , klug und stark
als Soldat und Heerführer, liebevoll im Umgang mit seinen Mitmenschen,
insbesondere mit seiner Frau ANDROMACHE und seinem kleinen Sohn AS-

TYANAX, kurzum:

Er ist der prädestinierte Nachfolger seines Vaters im Amte des Königs von
Troia.

So ganz anders ist PARIS , der zweitgeborene, ein Schönling und nur stark,
wenn es um die Lust an einer Frau geht, feige im direkten Zugriff auf
Menschen [Il. III 329 ff.], ein Mann, der nur als Bogenschütze, d. h. als
Heckenschütze aus der sicheren Ferne wirken und aus dem Hinterhalt scharf
schießen kann; im Nahkampf mit einem Schwert kann man ihn sich nicht
vorstellen; PARIS ist so sehr auf sich selbst bezogen, dass er bedenkenlos
andere für sich sterben lässt.

Daher:

An ihm und durch ihn wird Troia zugrunde gehen, wie wir noch sehen
werden.

Durch ihn und seine Pfeile wird übrigens auch der Stärkste der Griechen,
ACHILLEUS , den Tod aus einem Hinterhalt finden.

Dessen Lebensweg muss jetzt kurz und unvermittelt eingeschoben werden,
da beide, PARIS und ACHILLEUS, schicksalhaft aufeinander bezogen sind.

ACHILLEUS ist Sohn eines sterblichen Mannes, des PELEUS und einer
Göttin, der THETIS. PELEUS darf ZEUS seinen Großvater nennen; denn sein
Vater ist AIAKOS, der ein Sohn des ZEUS und der AIGINA ist und wegen

40



V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus

seiner Frömmigkeit nach seinem Tode Richter in der Unterwelt geworden
ist.

PELEUS ist der Typ des geraden Menschen, der deswegen wohl auch ideales
Opfer von Intrigen ist. Jedenfalls wird er Opfer, in zweifacher Hinsicht:

- Er wurde als Ehebrecher verleumdet, und

- seine Frau hat sich aus Verzweiflung darüber erhängt.

Merkwürdigerweise wurde diese tragische Geschichte nur berichtet, nicht
aber künstlerisch in der Malerei oder Musik oder Dichtkunst der Folge-
zeit behandelt. Ganz anders war das mit dem zweiten Teil des Lebens des
PELEUS – es geht um die Geschichte, wie er seine zweite Frau gewann:

THETIS ,

eine wunderbare Frau, eine Göttin, Tochter des Gottes NEREUS (Sohn des
PONTOS und der GAIA), der insgesamt 50 Töchter (die sog. Nereiden) hatte.

Eine dieser 50 Töchter war also THETIS, eine so schöne Frau, dass sogar
ZEUS (und auch POSEIDON) um sie warb. Aber sie gab nicht nach, aus
Dankbarkeit der HERA gegenüber, die sie aufgezogen hatte. Andere sagen,
ZEUS habe aufgegeben, weil er erfahren hatte, dass aus einer Verbindung
mit dieser Frau ein Sohn hervorgehen werde, der stärker sein werde als er
selbst:

ZEUS werde also eine neue Göttergeneration schaffen und durch diese Zeu-
gung sich selbst ablösen.

Obwohl ZEUS ihr dafür dankbar sein müsste, dass sie seiner Stärke nicht
gleich nachgab, beschloss er, wohl aus gekränkter Eitelkeit, dass sie nun
einen im Vergleich zu seiner Gottheit minderwertigen Sterblichen heiraten
sollte. Seine Gattin HERA lenkte das so, dass es denn doch einer der besten
sein sollte:

PELEUS.

Aber so ohne Weiteres mochte sich die schöne THETIS dem PELEUS nicht
ergeben:

Er musste kämpfen, nicht nur um sie, sondern auch gegen sie. Das war
schwer, denn sie hatte von ihrem Vater wie alle Meerwesen die Fähigkeit,
sich zu verwandeln, in Wasser, Feuer oder einen Löwen. Schließlich half dem
PELEUS der Kentaur CHEIRON [Apollod. bibl. 3. 169 ff.]. Er riet, sie unter
allen Umständen festzuhalten, bis sie ihre ursprüngliche Gestalt wieder an-
genommen habe. So gewann PELEUS die Göttin; es wurde auf dem Berge

41



C Entfaltung

Pelion eine große Hochzeitsfeier veranstaltet. Alle Göttinnen und Götter
waren geladen; denn sie hatten allen Grund zum Feiern:

Sie feierten ihr eigenes Überleben. Denn der, der aus diesem Fest der Liebe
hervorgehen sollte, war auf keinen Fall stärker als ZEUS, der oberste und
stärkste der Götter.

Reichlich und vielfältig gab es Geschenke, einen wunderbaren Speer aus
Esche und unsterbliche Pferde, BALLIOS und XANTHOS, Pferde, die die
menschliche Sprache verstanden und sogar selbst sprechen konnten. Wir
werden davon noch mehr erfahren.

Und als die Zeit erfüllt war, gebar THETIS einen Sohn, LIGYROS (
”
Geller“,

wohl, weil er als Säugling eine helle, gellende Stimme – λιγυρός – hatte)
mit Namen. Später erhielt er den Namen ACHILLEUS, weil er nicht sei-
ne Lippen (χείλη = chéılē) an die Brust seiner Mutter hat legen können.
Der Buchstabe a vor einem Wort wie ACHILLEUS verkehrt im Altgriechi-
schen die Bedeutung eines Wortes in sein Gegenteil; er bedeutet

”
nicht“.

Im Deutschen haben wir dafür die Vorsilbe
”
un-“ wie in ungerecht.

THETIS hat sich bald von ihrem Mann entfernt – aus folgendem Grunde:

Gern wollte sie ihr Kind unsterblich machen, so wie sie selbst es war. Heim-
lich und unbemerkt salbte sie das Kind am Tage mit ambrośıa, des Nachts
aber hielt sie das Kindlein ins Feuer. Als PELEUS sie dabei überraschte,
schrie er aus Sorge laut auf, so dass THETIS ihr Werk nicht vollenden konn-
te. Daher blieb das Kind sterblich und vor allem verwundbar , nur an einer
Stelle, dort, wo es die Mutter festgehalten hatte, an der Ferse. Bis heute
ist einer unserer Körperteile nach dem Kinde benannt, die Achillesferse.

THETIS kann nun nicht länger bleiben; sie geht zurück ins Meer, in den
Palast ihres Vaters NEREUS.

PELEUS aber brachte das Kind nun zur Erziehung zu CHEIRON. CHEIRON,
ein Wesen aus uraltem Geschlecht, wie ZEUS Sohn des Titanen KRONOS,
war ein weiser Kentaur und wohnte unterhalb des Berges Pelion, auf dem
einst PELEUS und THETIS ihre Hochzeit gefeiert hatten. Wie APOLLODOR

[bibl. 3. 172] uns erzählt, erhielt ACHILLEUS von CHEIRON als Nahrung die
Innereien von Wildschweinen und Löwen und das Mark von Bären. Aber
auch geistige Nahrung erhielt er; er lernte Leierspiel, die Heilkunst, Reiten,
Jagen und wohl auch das Kriegshandwerk sowie Taktik und Brettspiel (was
ja bekanntlich zusammenhängt), zunächst noch in kindlicher Art, später
das Führen von Waffen und von Menschen durch die Gabe des Wortes.

42



V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus

Die ganze Erziehung war also darauf angelegt, dass ACHILLEUS Soldat und
Führer von Männern sein wird.

Doch zwei Personen wissen über ihn noch mehr:

Der Seher KALCHAS [Apollod. bibl. 3.174] sah den Krieg um Troia voraus
und dass dieser ohne ACHILLEUS nicht erfolgreich wird beendet werden
können.

Seine Mutter THETIS aber wusste, dass ACHILLEUS im Kampf um die Stadt
den Soldatentod sterben wird. Und so hat sie ihren Sohn, 9 Jahre war er alt,
heimlich unter die Töchter des LYKOMEDES, Königs von Skyros, geschmug-
gelt. Er bekam den Mädchennamen PYRRHA, = die Rotblonde. Da wurde
schon mal diese oder jene Tochter schwanger, aber das war nicht sonderlich
erwähnenswert. Besonders hervorgehoben wird nur [Apollod. bibl. 3.174],
dass er mit DEIDAMEIA einen Sohn hat, PYRRHOS genannt. Später wird
dieser NEOPTOLEMOS heißen.

Darüber noch mehr, wenn der Krieg beginnt und man nach ACHILLEUS

sucht, weil man ihn braucht.

Ein Ereignis während der Hochzeitsfeier seiner Eltern muss hier noch nach-
getragen werden. Man hatte nämlich bei den Vorbereitungen vergessen –
vielleicht war es auch Absicht -, eine bestimmte Göttin einzuladen, nämlich
die ERIS , die Göttin des Streits.

Und so gab es nun den Streit ; man beschwor genau das herauf, was man
unbedingt vermeiden wollte.

ERIS nahm einen wunderschönen großen Apfel aus Gold, schrieb darauf als
Widmung

”
Der Schönsten“ und rollte ihn unter die feiernden Göttinnen.

Natürlich fühlte sich zuerst HERA angesprochen, die
”
Mutter der Göttinnen

und Götter“, Frau des ZEUS; dann aber gleich nach ihr meinte die APHRO-

DITE, sie sei gemeint. Das lag ja auch nahe; denn die Göttin der Liebe muss
ja eine schöne Frau sein.

Und schließlich, was schwerer zu erklären ist, fühlte sich auch ATHENA an-
gesprochen: Als Tochter des ZEUS, sie entspringt seinem Haupte, half sie
ihrem Vater im Kampf gegen die Giganten. Sie zog dem Giganten PALLAS

die Haut ab und bespannte damit ihren Schild. Daher trägt sie wohl auch
den Beinamen PALLAS. Später wurde sie Schutzgöttin vieler Handwerker,
der Wagen- und Schiffsbauer, schließlich schützte sie die Redner, Dichter
und Philosophen. Dass sie wegen der Schönheit sich angesprochen fühlte,

43



C Entfaltung

lag vielleicht daran, dass sie griechischem Denken entsprang, nicht ameri-
kanischem Denken:

Schönheit ist nämlich für den Griechen der alten Zeit ein innerer Wert
(nicht Marilyn Monroe, Lady Gaga oder was sonst noch an mageren Weib-
chen über die Laufstege schlendert), ist Ausdruck einer inneren Befindlich-
keit und einer Haltung, die man mit dem Wort

”
gut“ umschrieb.

”
Schön

und gut“ sind die beiden Begriffe, die man in alter Zeit zu einer Einheit
fügte; wir könnten das heute mit

”
gebildet“ übersetzen. Kurzum:

Drei Göttinnen gerieten in Streit , wer denn nun wohl die Schönste sei. Das
musste entschieden werden. Natürlich drückte sich ZEUS um die Entschei-
dung und suchte ganz diplomatisch einen Schiedsrichter, doch wer von den
Menschen ist weiblicher Schönheit am meisten zugetan?

Er dachte da schon ganz amerikanisch und entschied:

PARIS , der Sohn des Königs von Troia PRIAMOS, der sich zum vordergründi-
gen, oberflächlichen Schönling entwickelte, bald außer Kontrolle geriet und
durch seine Affäre mit HELENA einen schweren Krieg auslösen sollte.

Die Entscheidung aber, die dieser traf, war nach damaligen Maßstäben von
globaler, menschheitsgeschichtlicher Bedeutung, wie wir im Einzelnen noch
sehen werden; denn:

- vom brennenden Troia aus wurde durch AENEAS und dessen Sohn
IULIUS Lavinium, Alba Longa und Rom gegründet und das Römische
Reich. Und

- vom westlichen Teil des Römischen Reiches aus gegründet wurde das
Heilige Römische Reich des christlich geprägten Mittelalters, vor al-
lem das Heilige Römische Reich deutscher Nation.

- Auch von Rom aus gegründet wurde als östliche christliche Variante
Konstantinopel als das zweite Rom.

- Nach der Zerstörung durch die Osmanen verstand sich Moskau als
Rom, als ein drittes Rom. Nun aber weiter:

HERMES musste den goldenen Apfel zu PARIS bringen und die drei Göttin-
nen zu ihm geleiten [Apollod. ep. 3.2]. PARIS lebte damals als Hirte im
Idagebirge, also nicht in Troia, als der zweite der 50 Söhne des PRIAMOS

nach dem erstgeborenen Sohn HEKTOR. Er wuchs deswegen auch nicht in
Troia auf, weil seine Mutter HEKABE während Ihrer Schwangerschaft ge-
träumt hatte, sie werde eine brennende Fackel gebären.

44



V Troia – Die Stadt und ihr Königshaus

KASSANDRA aber, die prophetische Tochter, der das Schicksal zugefallen
war, dass man ihr nicht glaubte, obwohl sie Wahres und Richtiges pro-
phezeite, verlangte von der Mutter, ihrer Mutter, den sofortigen Tod des
neugeborenen Kindes; denn es werde ganz Troia in den Untergang ziehen.
Doch PRIAMOS ließ den Säugling ins Idagebirge bringen und dort aussetzen,
eine leichte Beute wilder Tiere, wie er glaubte.

Doch wie wir von König ÖDIPUS wissen, kommt immer alles anders als man
denkt:

Seinem Schicksal kann niemand entkommen.

Eine Bärin säugte das Kind, und die Hirten, die es später fanden, zogen
es auf und nannten es PARIS, später ALEXANDROS [Il. III 390], d. h.

”
der

Männerabwehrende“. Dann kam er in die Hände einer Nymphe mit dem
Namen OINONE, Tochter eines Flussgottes; diese göttliche Bewohnerin des
Idagebirges hielt ihn am Leben und lehrte ihn die Werke, die ein Mann so
beherrschen muss, insbesondere aber die Werke der Liebe. Spätere Autoren
[Q.S. 10.262 ff.] nennen sie seine Frau und wissen von einem gemeinsamen
Sohn zu berichten.

Zu PARIS also werden die Göttinnen geführt, nachdem sie sich ihre Glanz-
gestalt in den klaren Bergquellen des Ida gewaschen haben. Sie gehen direkt
in seine Schäferhütte an den Herd seines Hauses. Sie hatten es wohl nicht
nötig, sich wie zu einer Schäferstunde auszuziehen, insbesondere APHRODI-

TE nicht, die selbstbewusst in einem farbenfrohen Gewand singend vor ihn
trat.

Was ist nun Kriterium göttlicher Schönheit?

Wuchs, Anmut der Bewegung, Augen, Haare, Brust? Das wird alles bei den
drei Frauen in gleicher Weise göttlich – vollkommen gewesen sein.

Vollkommen ist vollkommen und göttlich ist göttlich.

Am liebsten wäre PARIS davongelaufen [Kerenyi 1959, S. 339]. Es muss
etwas anderes sein, das Grundlage einer Entscheidung sein kann, ein Ver-
sprechen, das mit dem Wesen der anwesenden Frauen zusammenhängt, ein
innerer Wert , der als solcher mit der äußeren Schönheit zusammenhängt.

Und sie könnten ihm einiges vor Augen geführt haben:

ATHENE, die Schöne, spricht vom Werte des Rationalen, des Abwägens, des
Vermögens kluger Einsicht in der Politik. Dieses alles könne und werde sie
ihm gewähren, wenn er sich für sie entscheide.

45



C Entfaltung

HERA, Königin der Gottheiten, könnte hingewiesen haben auf das König-
tum und die Herrschaft über die Länder im Westen und Osten; alles das
könnte sie ihm geben;

APHRODITE aber wird auf die Werte der Körperlichkeit und sinnlichen Lust
hingewiesen haben und darauf, dass sie ihm die Erfüllung dieses Vorder-
gründig-Sinnlichen – wenn nicht gerade bei ihr selbst – so doch bei einer
Menschenfrau gewähren könnte, wenn sein Votum ihr, der Göttin, gelte:

bei HELENA, der Frau des Königs von Sparta.

Was machen aber philosophische Klugheit und politische Macht gegen die
körperliche Lust aus?

Nichts! Jedenfalls nicht bei so einem, an dem sich Hollywood-Schönlinge
orientieren könnten.

Und so entschied sich PARIS für APHRODITE als der Schönsten. Weibertoll,
wie er war und insofern ohne Hirn, entschied er sich für eine Frau, die
er vorher noch nie gesehen hatte, und er beleidigte die beiden anderen
Göttinnen so, dass sie für immer seine Feindinnen, vor allen Dingen aber
die Feindinnen Troias, wurden. HERA, Repräsentantin unbegrenzter Macht
und ATHENA, die für das Rationale steht, beide Feindinnen Troias! Das
hatte dieser penisfixierte unpolitische Dümmling nicht bedacht, vielleicht
auch nicht bedenken können, denn eines Tages, als in Troia Kampfspiele zu
seinem Gedenken stattfanden (alle Welt dachte, er sei tot), begab er sich,
ohne zu wissen, wer er eigentlich sei, dorthin, wurde wegen seiner Schönheit
auffällig, als Sohn des PRIAMOS identifiziert und wieder in die königliche
Familie aufgenommen.

PARIS war wieder zurück in der Familie, und es drängte ihn zu der Frau,
die ihm verheißen ward:

zu HELENA von Sparta.

Zehn Jahre war diese bereits mit dem viel älteren MENELAOS verheiratet,
als PARIS in Lakonien auftauchte. Die Delegation aus Troia wurde in Spar-
ta von MENELAOS empfangen und war neun Tage Gast des Königs und
natürlich auch seiner Frau HELENA.

Was sich im Einzelnen da zwischen den Menschen abgespielt hat, weiß man
nicht mehr. Aber es ging in den Gesprächen sicherlich noch um anderes als
um Politik und Bilanzen; viel Zwischenmenschliches kam da auf, vor allem,
wenn APHRODITE ihre Hände im Spiel hat. Da werden dann schon mal in

46



Ernst Marow:
”

... Helena, der Artemis gleichend ...“, Radierung in
Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

erotischen Begegnungen die
”
claims“, so sagt man heute wohl, abgesteckt,

so, als wäre MENELAOS gar nicht da.

So ward es denn auch wirklich:

Am zehnten Tage musste dieser fort nach Kreta, um seinen Großvater
mütterlicherseits zu bestatten.

Dem erotischen Vorspiel der ersten neun Tage folgte der erste Akt des
sexuellen Dramas:

HELENA bestieg mit PARIS nachts das Schiff, ließ ihre neunjährige Tochter
HERMIONE und NIKOSTRATOS, ihren Sohn, zurück. Erst auf einer der vielen
schönen Inseln, Kranaē mit Namen [Il. III 445 ff.], kamen sie zu den Werken
der Lust:

Sie vermischten sich
”
in Liebe“. Schließlich gelangten sie nach Troia und

feierten dort ihre Hochzeit .

MENELAOS aber, der Jammerlappen, begab sich zu seinem großen Bruder
AGAMEMNON und klagte ihm seine Geschichte, wie sie ihm IRIS, die Götter-
botin, nach Kreta überbracht hatte. Kein Ehemann könne seiner Frau mehr
sicher sein, wenn ein solcher Raub ohne Sanktionen bliebe.

Für die Memme AGAMEMNON und für die anderen achäischen Gockel war
das natürlich kein Ausbruch, sondern ein

”
Raub“,

”
Gewalt“ gegen die Ehe-

frau. Mit dieser Deutung setzten sie die Lügengeschichte in die Welt, und
man hatte, wonach man lange suchte: einen Kriegsgrund.

Hier wollen wir einhalten und die Dinge bedenken.

VI Deutung und Wirkung

Im vergangenen Abschnitt ging es um Personen des troischen Krieges und
um ihre Rollen und Wirkungen in der Folgezeit; denn sonst wäre diese
Darstellung nicht legitimiert, und jetzt geht es um die Betrachtung dessen,
was mit dem genannten Krieg zusammenhängt.

Auffällig ist als erstes, dass es bei den frühen Griechen ebenso wie im Alten
Orient überhaupt Stammmbäume gibt und daß in diesem Zusammenhang
die Stammbäume der führenden Personen zusammenlaufen:

in ZEUS:

48



VI Deutung und Wirkung

Der oberste Gott ist in der sechsten Generation Vater des PRIAMOS und in
der vierten Vater des AGAMEMNON, so wie es nach Matthäus [1.1-17] von
Abraham bis Christus 52 Generationen gab.

Das Gottesverhältnis aber hat sich bei den dem ZEUS nachfolgenden Men-
schen in besonderer Weise entwickelt.

Von Anfang an zeichneten sich die Menschen durch ein ausgeprägtes Selbst-
bewusstsein gegenüber den Göttern aus. Man wusste, wer man war und
probierte aus, wie weit man gehen konnte. Je näher die jeweilige Genera-
tion dem göttlichen Ursprung lag, umso intensiver die Einzelaktionen, die
Ausdruck von Selbstbewusstsein und Willensfreiheit waren.

Es waren aber immer nur Versuche, die in ein Abseits führten oder besser
in eine Absonderung . Damit hängt Sünde zusammen; denn Sünde bedeutet,
sich abzusondern von Normen und von denen, die Normen setzen und diese
in Personen bringen, hypostasieren.

So ist das Sündigwerden der Menschengenerationen seit ihrer Schöpfung
Merkmal des mythischen Paradigmas, bei den Griechen, auch bei den Juden
und im Islam. Nach letzterem wird jeder Neugeborene bei seiner Geburt
vom Satan berührt, außer Maria und Jesus.

Daraus ergibt sich das Bewusstsein, dass nach der Sünde die Strafe kommt.
Denn durch die Strafe, die z. B. ZEUS verhängt, und durch die Sühne bzw.
durch das Abbüßen kommt es wieder zur kosmischen Balance. Aber es wer-
den gestraft mit zunehmender Entfernung vom göttlichen Ursprung nicht
nur einzelne wie TANTALOS und SISYPHOS oder die Danaiden, sondern auch
Völker im Zusammenhang mit einem Kriege, der ohne Unterschied alle
trifft, z. B. wenn man an den Krieg gegen Troia denkt.

Was aber hat nur die kosmische Balance so gestört, dass ein Krieg zur
Herstellung des Gleichgewichts notwendig wurde?

Alles steht und fällt mit der Person der HELENA:

Sie lief ihrem Manne davon und folgte ihrem neuen Liebhaber PARIS über
das Meer bis in das asiatische Troia.

Eigentlich ist HELENA durch ihre Schönheit nur ein Opfer und permanent
männlicher Aggression ausgesetzt:

- Als Kind (vielleicht im Alter von neun Jahren) wurde sie von THESEUS

nach Aphidnai entführt und geschwängert, wie die ebenfalls kindliche
Elisabeth von Thüringen, doch erstere hatte das Glück, von ihren

49



C Entfaltung

starken Brüdern KASTOR und POLYDEUKES nach Sparta zurückge-
holt zu werden.

- Dann musste sie ertragen, dass sie wie einst die Heringe in den Fisch-
hallen zu Cuxhaven einer Horde sich stark wähnender Männer zur
Auswahl gestellt wurde.

- MENELAOS, im Grunde ein Nichts, durfte sie nehmen; denn der große
Bruder AGAMEMNON wollte es so, und keiner wagte es, sich dem zu
widersetzen. Und

- Kinder, eine Tochter und einen Sohn, musste sie auch noch gebären
in einer Ehe ohne Liebe mit einem älteren Mann; vielleicht war es
auch nur eine Ehe, die aus Staatsräson begründet worden ist.

- Schließlich wurde sie auch noch Opfer der Eitelkeit anderer:

APHRODITE wollte als die Schönste gelten und versprach sie dem
schiedsrichternden, eitlen Schönling PARIS als Beute. Der aber war
sicherlich noch eine bessere Wahl als der beschränkte MENELAOS.

Gern gab man ihr die Schuld am troischen Kriege, sowohl Achaier wie
Troer, aber die achäischen Gockel wohl noch mehr. Und wie ein Gespenst
wandelt diese Zuweisung seitdem durch die Welt, bis heute.

Richtig ist vielleicht das Urteil ihre Schwiegervaters PRIAMOS. Der gab [Il.
III 164 f.] den Göttern die Schuld am Kriege, nicht ihr. Selbst die Stadtälte-
sten Troias, die auf der Mauer versammelt sind, um dem Kampf des ME-

NELAOS gegen PARIS beizuwohnen – selber Machos -, äußern Verständnis
dafür, dass man wegen einer so schönen Frau Krieg führt. Homer, der diese
Szene komponiert, weist darauf hin, dass äußere Schönheit und Unheil eng
verbunden bzw. ineinander verwoben sind.

Hier (d. h. schon sehr früh) beginnt wohl schon die Dämonisierung der
schönen Frau, die bei Euripides im 5. Jahrhundert den Höhepunkt findet.
Sie ist ein Daimon, der jeden, der sie sieht, fesselt [Tro. 890 ff.]:

”
... Sie fängt der Männer Augen, erobert Städte, verbrennt Häuser; solch

Zauberkräfte hat sie.“

So pendelt ihre Bewertung zwischen treulos – verführerisch und leiden-
schaftlich-liebend. Eine geradezu philosophische Richtung nimmt eine My-
thenversion an, die sich vom 7. Jahrhundert an (bei Stesichoros) bis zum
4. Jahrhundert entwickelt hat [Hdt. 2.112 ff.; E. Hel. z. B. 611; Pl. Phdr.
243 a 2ff.; R. 586 c 3 ff.; Isoc. Helena, 64]. Danach hat PARIS nach Troia
nicht die wirkliche HELENA gebracht, sondern ein Trugbild , nur den Schein

50



VI Deutung und Wirkung

von ihr; sie selbst sei nach Ägypten entrückt und dort bei König PROTEUS,
wie der Name in der Sprache der Griechen lautet (ägyptisch: PHERON),
geblieben.

Dann aber hätten die Griechen um ein Trugbild Krieg geführt. Tausende
mussten sterben, Soldaten, Alte, Frauen, Kinder; eine prächtige Stadt wur-
de verbrannt für ein Nichts, nur, weil die Menschen zwischen Schein und
Sein nicht unterscheiden konnten.

Am Beispiel der HELENA wird also die Frage nach dem Wesen menschlicher
Erkenntnis gestellt.

Und damit wird durch die Geschichte der HELENA ein Stück Philosophie
eröffnet, nämlich die Erkenntnistheorie.

Zentrales Thema aber in Philosophie, bildender Kunst und Literatur bis in
unsere Zeit ist die Schönheit der HELENA; letztere macht sie immer wieder
zum Opfer , jedoch nun nicht mehr männlicher Aggression, sondern der
Interpretation.

SIMON der Magier [Apg. 8.9 ff.], der zu denen gerechnet wird, die die Phi-
losophie der Gnosis begründet haben (1. Jahrhundert n. Chr.), soll nach
frühen Berichten HELENA als

”
ersten Gedanken (ἔννοια – énnoia) Gottes“

bezeichnet haben; damit sei die Schöpfung begonnen worden. HELENA sei
Mutter von allem, sei von den oberen Himmeln in die Welt gebracht, deren
mütterliches Wesen und deren Weisheit sie sei [Just. Mart., apol. 1.26; Iren.,
adv. Haeret. 1.23]; sie sei von einem Frauenkörper zum anderen gewandert
und schließlich als Dirne in Tyros gelandet, wo sie SIMON losgekauft habe.

Auch in der neuplatonischen Philosophie (nicht nur in der Gnosis) spielt sie
eine Rolle: Proklos deutet in seinem Kommentar zu Platons Staat [6.173
ff.; vgl. DNP, Suppl. 5, S.311] HELENA als Inkarnation göttlicher Schönheit
und den troischen Krieg als Ringen der Seele um diese Schönheit.

Im wichtigsten Troja-Roman des Mittelalters
”
Roman de Troie“ des Benôıt

de Sainte-Maure wird HELENA als höfische Dame des 12. Jahrhunderts und
als außerordentlich schön beschrieben. So auch in den deutschen Fassungen
des 12. Und 13. Jahrhunderts des Herbort von Fritzlar und des Kon-
rad von Würzburg. In der um 1320 vollendeten

”
Göttlichen Komödie“ von

Dante [5. Gesang] wird HELENA im Inferno gezeigt unter den Wollüstlin-
gen, die dafür bestraft werden, dass

”
sie ihrer Lust statt der Vernunft ge-

horchen“.

51



C Entfaltung

Im 2. Teil des Faust knüpft Goethe an die frühen Traditionen an. Den
König zu ergötzen, lässt MEPHISTOPHELES aus dem Reich der

”
Mütter“

PARIS und HELENA erscheinen. FAUST möchte sich mit HELENA vereinen,
doch die versuchte und unreflektierte Vereinigung (das Reine haben wollen)
von Phantom aus dem Reich der Mütter mit der Moderne geht in Dunst
auf.

FAUST wird von einer Explosion getroffen und liegt betäubt. Doch er muss
sie haben und geht nun selbst in das Reich der Mütter, PERSEPHONE um die
HELENA zu bitten. Und nun erscheint im dritten Akt HELENA am Strande
mit einer Schar gefangener troischer Mädchen:

”
Bewundert viel und viel gescholten, HELENA, vom Strande komm’ ich, wo

wir erst gelandet sind ...“

Sie flüchtet als Repräsentantin des antiken Griechenlands zu FAUST, dem
germanischen Heerführer, der das Mittelalter des Nordens verkörpert. Hier
vollzieht sich nun die reflektierte Synthese von antiker strenger Form und
der Seele des romantischen Nordens.

Ihrer Vereinigung entspringt ein Sohn, EUPHORION, ein Kind, das nur den
Grenzen sprengenden Rausch kennt und aus dem Fluge abstürzt wie IKA-

ROS, Sohn des DAIDALOS; HELENA, die Mutter, wird ihm nun wieder in das
Reich der PERSEPHONE folgen und scheidet mit den Worten:

”
Ein altes Wort bewährt sich leider auch an mir: Dass Glück und Schönheit

dauerhaft sich nicht vereint.“ Hier nimmt Goethe Gedanken der Ilias wie-
der auf.

In Goethes FAUST wird HELENA nun wieder Objekt . Für FAUST ist es die
Frau, für Goethe ist sie Gegenstand der Reflexion über die Poesie bzw.
über das Schöne in der Poesie. Das Schöne im sprachlichen Kunstwerk ist
für Goethe die historisch bedingte Ausprägung des Schönen; im 3. Akte
des FAUST II wird das deutlich an den drei präsentierten Kunstepochen:

Antike, Mittelalter, Gegenwart, dokumentiert in Tragödie, Minnesang, Ro-
mantik.

HELENA selbst wird durch Goethe in der Folgezeit

- zu einer Allegorie für Kunst , insbesondere für Dichtung , aber auch

- zu einer treulosen femme fatale in Hugo von Hoffmannthals

”
Ägyptische HELENA“ (vertont durch Richard Strauss, am 6. Juni

1928 in Dresden uraufgeführt): Eine Zauberin (AITHRA) suggeriert
durch einen Zaubertrank dem MENELAOS, die HELENA Troias sei nur

52



VI Deutung und Wirkung

ein Trugbild gewesen; die echte habe sich im Atlasgebirge für ihn un-
berührt bewahrt. Dorthin wird MENELAOS entrückt und mit HELENA

vereint. Es bleibt bei ihm aber noch ein Stück des Wahnes, er ha-
be die echte HELENA getötet. HELENA aber möchte nicht nur sich
als

”
Luftgestalt“ umarmt sehen, sondern als die echte und bereitet

einen Erinnerungstrunk . Auch um den Preis ihres Todes möchte sie
als die Richtige erkannt werden. Schließlich wird die Ankunft ihres
gemeinsamen Kindes HERMIONE zur Wahrheit beitragen.

Das Motiv des Trugbildes geht weiter durch die Literatur und Musik. Zu
nennen sind hier noch das pazifistische Drama von Jean Giraudoux
(
”
Kein Krieg in Troja“, 1935) und von Wolfgang Hildesheimer das

Hörspiel
”

Das Opfer HELENA“, 1955.

Für Giraudoux, der als Diplomat an den Verhandlungen nach dem ersten
Weltkriege teilgenommen hat, ist der sog. Raub der HELENA nur ein Ne-
benstrang der Handlung. Er will zeigen, dass die Unvermeidbarkeit eines
Krieges sich aus

”
einer gewissen allgemeinen Geneigtheit, die von der ent-

sprechenden Atmosphäre und einer jeweiligen Stimmung abhängt“, ergibt.

”
Die große Politik macht das Schicksal“.

HELENA, die schon auf dem Schiffe ist, das sie zurückbringen soll nach Grie-
chenland, muss in Troia bleiben, weil die Intervention des DEMODOKOS,
eines troischen Chauvinisten, verhindern will, den ODYSSEUS um des Frie-
dens willen auslaufen zu lassen. HEKTOR tötet zwar, um seine Absichten
durchzusetzen, diesen DEMODOKOS, der aber nennt sterbend nicht HEK-

TOR, sondern den mitreisenden Offizier des ODYSSEUS, den AJAS, seinen
Mörder.

So müssen die Troer Rache nehmen an dem schuldlosen Griechen. KASSAN-

DRA behält Recht:

”
Ich sehe nichts voraus. Ich ziehe nur die Dummheit in Betracht, die der

Menschen und der Elemente ... Der nächste Krieg steht vor der Tür .“

Giraudoux schrieb das Stück kurz vor dem Einmarsch der Deutschen
Wehrmacht ins entmilitarisierte Rheinland (1936) und weist wohl auf den
bevorstehenden Krieg hin; zwischen den Griechen und den Troern stand,
was zwischen Frankreich und Deutschland steht.

Auch Hildesheimer zeigt in seinem Hörspiel von 1960, dass der Krieg
zwischen Troia und den Griechen längst beschlossen war, bevor PARIS die
HELENA verführte und so die willkommene Provokation der Griechen lie-
ferte.

53



C Entfaltung

Auch das genus der Musik hat HELENA aufgenommen. Aus früher Zeit seien
genannt vom weniger bekannten Puccitelli die Oper

”
Il ratto d’HELENA“

(1634) und von Gluck
”
Paride ed Elena“ (1770). Eine Travestie schuf

Jacques Offenbach mit der Oper
”
Die schöne HELENA“(1864); darin

wird die Schöne eine gelangweilte Ehefrau, der ein junger Liebhaber gerade
Recht ist; ihr Neffe ORESTES tritt mit leichten Mädchen auf und singt frivole
Lieder.

Anders hingegen Richard Strauss, der das Libretto von Hugo von
Hoffmannsthal verwendet. Daran werden die wechselnden Identitäten
der HELENA –

”
beneidet viel und viel gescholten“ gestaltet.

Ein zeitgeschichtliches Drama kommt als Musik auf die Bühne, das Drama
von der vielfältigen Rollenhaftigkeit des Menschen der Moderne.

In der bildenden Kunst wurde immer wieder als Motiv der Raub der HELE-

NA gestaltet. Aber seit dem Ende des 19. Jahrhunderts dringt das Motiv
der HELENA als femme fatale, wie wir es in der Literatur finden, durch.

HELENA als liebende, geliebte und bedenkenlos untreue Frau wird zum Sym-
bol der Kunst schlechthin. Angeführt seien hier nur das Aquarell von Gu-
stave Moreau

”
HELENA auf den Mauern Trojas“ (1885) und

”
Der Raub

der HELENA“ von Ernst Ludwig Kirchner (1936/1937), zwei Kopien
nach einem Bild des Renaissancemalers Benozzo Gozzoli (etwa 1450).
Hier werden in dem einen Bild gleich drei Szenen dargestellt: PARIS, wie
er im Palast HELENA abholt, am Ausgang, wie er sie trägt und unterwegs
sie küssend. Kirchner kopiert nach seiner Art und schafft Figurenbilder,
deren Formen und Farben in die Moderne führen.

Einige Worte müssen jetzt zur Rezeption des PARIS-Mythos gesagt werden.

Schon in der Antike war der Liebling der APHRODITE auch Liebling der
Frauen [Il. III 39 ff.], stark im Bett, würden wir heute sagen, aber kein
gestandener, zuverlässiger Kämpfer, eher ein heimtückischer, aus dem Hin-
terhalt wirkender Heckenschütze, ein Feigling und Betrüger. Während man
ihn noch unter den Kämpfern suchte, lag er längst im Bett seiner Frau [Il.
III 451f.]

Zwei Motive werden immer wieder gestaltet und gedeutet:

- das sog. PARIS-Urteil und

- der Raub der HELENA.

In den Metamorphosen des Apuleius gibt es eine geradezu frivole Gestal-
tung des PARIS-Urteils:

54



Benozzo Gozzoli: Raub der Helena, etwa 1460-1480,
https://commons.wikimedia.org



C Entfaltung

Da wird der junge LUCIUS in einen Esel verwandelt, und dann beschreibt
der Dichter aus der Sicht des Esels u. a. eine Pantomime im Theater: Raf-
finiert werden die Nacktheit der APHRODITE und deren vom

”
neugierigen

Winde“ bewegte, den aufgeilenden Reiz des Körpers zum Durchschimmern
bringender Seidenschal beschrieben und die Wirkung auf den Schiedsrich-
ter:

”
Da nun reichte bereitwillig der phrygische Jungmann den goldenen Apfel

wie einen Stimmstein des Sieges dem Mädchen“ [Apul. Met. 10.32.5]. Die
Frivolität kommt der beim Publikum stets entwickelten Schaulust, dem
Voyeurtum der Zeitgenossen entgegen, zeigt wohl auch, wie die Umstände
menschliches Erkenntnisvermögen irritieren können, letztlich sehen wir, wie
die Endzeit der Religion in einem Kulturkreis beschaffen ist.

Lukian [D. Deor. 20] entfaltet in seinen Göttergesprächen zum PARIS-
Urteil eine Parodie: Hermes geleitet auf Befehl des ZEUS die drei Göttinnen
zu PARIS und muss auf dem Weg noch Fragen beantworten, z. B. ob der
Hirte verheiratet sei.

”
Ein bisschen verheiratet ist er schon“, antwortet er

der APHRODITE, und weist auf das Bauernmädchen hin, mit dem Paris zu-
sammenlebt,

”
stramm, drall und respektgebietend mit Hügeln bepackt ist

sie!“

HERMES stellt die Göttinnen vor und nennt das Anliegen. PARIS fühlt sich
überfordert – aber Befehl ist Befehl. Naiv und schlau zugleich will er sie
denn alle nackend sehen,

”
damit das Urteil umso gründlicher ausfalle“. Ero-

tisierend langsam entkleiden sie sich. Dann nimmt PARIS sich jede einzeln
vor, zuletzt APHRODITE. Diese sagt:

”
Ganz nahe bin ich, schau dir jetzt

jede Einzelheit an, ganz genau, übergehe nichts! Dann, schöner Hirte, höre
zu: Was nützt es deinen Rindern, dass du schön bist? Du brauchst was
Junges, Schönes aus Argos oder Sparta – HELENA, die fängt schnell Feuer!
Geübt ist sie in allen gymnastischen Spielchen. Ich will sie dir zuführen.“
Paris:

”
Dein ist der Apfel, wenn du mir hilfst!“ Der eigentlich ernst gemeinte

PARIS-Mythos wird so in eine raffinierte erotische Parodie gewandelt.

Eine christliche Deutung des PARIS-Urteils nimmt Fulgentius vor: Da-
nach steht PARIS am Scheidewege; er muss entscheiden zwischen dem Le-
ben eines Machers, der vita activa (= HERA / JUNO), dem Leben eines
Denkers, der vita contemplativa (= ATHENA / MINERVA) und dem Leben
eines Lüstlings, der vita voluptaria (= APHRODITE / VENUS) wählen und
entscheidet sich für letzteren Lebensweg.

56



VI Deutung und Wirkung

In einem Brief vom 15.02.1490 an Lorenzo di Medici greift der Renais-
sance-Gelehrte M. Ficino diese Dreiteilung auf, die auf Platons Psycho-
logie [DNP Suppl. 5, S. 552] zurückgeht. Allerdings stellt er fest, dass die
einseitige Ausprägung im Menschen gefährlich sei: HERAKLES als Vertreter
der vita activa sei gescheitert ebenso wie Sokrates als Präsentant der vita
contemplativa und PARIS als Vertreter lustergebenen Lebens (vita volup-
tuosa). Lorenzo habe es richtig gemacht, indem er allen drei Göttinnen
gehuldigt habe.

Die Gedanken Ficinos wirken weiter, z. B. in England, wo das PARIS-Urteil
Bestandteil einer festen Formel wird, mit der die Königin gepriesen wird,
die alle drei Lebensstile verkörpert.

In der bildenden Kunst haben Künstler wie Lucas Cranach der Ältere
(1527), Peter Paul Rubens (1600), Antoine Watteau (um 1720) das
PARIS-Urteil gestaltet oder in neuerer Zeit Max Klinger, Paul Gaugin
und Lovis Corinth oder in neuster Zeit Pablo Picasso, der ein Bordell
als Ort der Handlung aussuchte; dort muss sich PARIS für eine von drei
Prostituierten entscheiden.

Eine gewaltige Interpretationsspanne tut sich bei den zahllosen Bildern auf,
vom Ringen um die Wahl des rechten Lebens, Macht und Liebe, um die
Bestimmung dessen, was schön ist im Unterschied zu Macht und Reichtum,
vom Voyeurtum des PARIS bis hin zum Hurenbock in der Moderne.

Politisch militärisch ist eigentlich nur einer von entscheidender Bedeutung
für Troia:

HEKTOR.

Erstaunlicherweise aber spielt er, gemessen an dieser Bedeutung, nur eine
untergeordnete Rolle in der bildenden Kunst und Literatur. Seine führende
Rolle in und für Troia wird dadurch unterstrichen [Ov. Met. 12.67 f.], dass er
es ist, der den ersten an Land gehenden Griechen, PROTESILAOS, tötet, dass
er die vordringenden Trojaner anführt, ins griechische Schiffslager eindringt,
viele Schiffe in Flammen aufgehen lässt und den PATROKLOS, Freund des
ACHILLEUS, tötet [Ilias, Gesänge XI – XVII].

HEKTOR ist also der Troia erhaltende Kämpfer; sein Tod bedeutet auch
den Tod Troias. Er ist der Mann der Pflicht , der gelernt hat [Il. VI 444 ff.],
immer ein führender Kämpfer zu sein, wissend um das Ende Troias.

Er trägt aber auch ein Stück staatsmännischer Gesinnung in sich:

57



C Entfaltung

Bestandteil seines Pflichtbewusstseins ist die Pflicht für andere, nicht Dienst
an sich selbst und an seinen Neigungen, wie wir es bei seinem narzisstischen
Bruder PARIS finden, Dienst am Gemeinwesen Troia.

Wir lernen aber auch den HEKTOR kennen [Il. Gesang VI] als einen lie-
benden und selbst liebenswerten Familienvater , der sich rührend um AN-

DROMACHE, seine Frau, und ASTYANAX, seinen kleinen Sohn, sorgt – mit
Recht; denn ASTYANAX wird während der Eroberung Troias durch die Grie-
chen von der Mauer geschleudert und so entsorgt; es gibt auch Vasenbilder,
auf denen der Sohn des ACHILLEUS, NEOPTOLEMOS, mit dem kleinen AS-

TYANAX den PRIAMOS erschlägt (den Großvater also mit dem Leib seines
Enkels); ANDROMACHE soll er vergewaltigt und versklavt haben.

In der bildenden Kunst werden vor allem Szenen wie HEKTORs Abschied,
sein Kampf mit ACHILLEUS, die Misshandlung seiner Leiche durch ACHIL-

LEUS und die Freigabe des Leichnams gestaltet.

Erst vom 17. Jahrhundert an [DNP Suppl. 5, S. 305] wächst das Material
an, das die Geschichte um HEKTOR gestaltet; das alles hängt zusammen mit
dem wachsenden literarischen Interesse an der Ilias, aber auch mit dem tief-
greifenden philologischen Interesse, wie es sich 1795 an den

”
Prolegómena“

von Friedrich August Wolf deutlich machen lässt.

Aus der neueren Zeit ragen Gemälde von Giorgio de Chirico zu
”
HEK-

TOR und ANDROMACHE“ heraus. Sie entwickeln sich wie das von 1917 aus
der metaphysischen Kunst des Malers. Vor schwarzem Hintergrund steht
das Paar in einem Tor. Gerundete Platten stehen für die Körper als Zei-
chen, die auf unzerstörbare, eherne Charaktere und Haltungen hinweisen.
Mit diesen ist der Zugang zu Stadt versperrt. Sie sind Gerüst für die Exi-
stenz; ohne das Gerüst führt der Weg in die Nacht der Auflösung.

Insgesamt bietet der mythische HEKTOR das Muster für eine hohe ethische
Qualifikation. Da seine Persönlichkeit aber frei von den zwischenmenschli-
chen Konflikten bleibt, die für eine dramatische Gestaltung tragend sind,
hat sich die Literatur seiner nicht oder kaum angenommen:

Es gibt (schon in der Antike) kein großes, eigens dem HEKTOR gewidmetes
Drama oder Roman, auch keine Oper. Bis in die Neuzeit.

Vielleicht sollte noch darauf hingewiesen werden, dass es von Schiller aus
dem Jahre 1780 (Schiller war da 21 Jahre alt) ein eigens dem HEKTOR

zugedachtes Gedicht gibt; vielleicht ist es das älteste uns von ihm erhaltene
– aber bei aller Wertschätzung Schillers auch ein sehr dürftiges Gedicht.
Nur diese Zeilen seien hier angeführt:

58



Giorgio de Chirico
”
HEKTOR und ANDROMACHE“, 1917

c© VG Bild-Kunst, Bonn 2020, Foto: Mattioli Collection, Mailand /
c© Peter Willi / Bridgeman Images



C Entfaltung

”
All mein Sehnen will ich, all mein Denken

in des Lethe stillen Strom versenken,
aber meine Liebe nicht.
Horch! Der Wilde tobt schon an den Mauern,
gürte mir das Schwert um, lass das Trauern!
Hektors Liebe stirbt im Lethe nicht.“

Dieses Gedicht soll unten [S. 127] noch einmal kurz behandelt werden.

Ganz andere Gestaltungsmöglichkeiten bietet die Person der KASSANDRA,
Schwester des HEKTOR.

Im Unterschied zu der nicht tragischen Figur HEKTOR, der ohne Anfech-
tungen seinen positiv besetzten Werten gemäß leben und sterben durfte, ist
sie eine zutiefst tragische Figur, in der und an der sich die Konflikte eines
Zeitalters entzünden:

Kurz vor ihrer Ermordung in Mykene lässt Christa Wolf, eine Schrift-
stellerin unserer Zeit, auf die wir noch später zu sprechen kommen, sie
sagen:

”
Die Angst lag in mir auf der Lauer“ [2008, S. 87].

Von den geschundenen Frauen ist sie die wohl am meisten Geschundene.
Daher ist sie auch diejenige Person, die sich in Verbindung mit ihrer Seher-
gabe eher für dramatische Bearbeitungen, weniger für Kompositionen der
bildenden Kunst, eignet; ihr Wesen ist das gesprochene Wort , dem man
nicht glaubt; ihr Wesen ist das Leid , das sie mitleidlos erfährt durch den
enttäuschten Liebhaber APOLLON, durch ihre eigenen Landsleute, die sie
ein Leben lang verlachen, durch den Lokrer AJAS, der sie sogar im Ange-
sicht einer Gottheit vor deren Götterbild (dem der ATHENE) vergewaltigt,
durch den griechischen Oberkommandierenden AGAMEMNON, der sie verge-
waltigt und versklavt, durch KLYTAIMNESTRA, die sie schließlich ermordet,
obwohl sie eigentlich ihre Verbündete hätte sein können und müssen. Chri-
sta Wolf lässt sie sagen [a. a. O. S. 57]:

”
Nichts hätte zu anderen Zeiten uns hindern können, uns Schwester zu

nennen.“

Sie ist die klassische Seherin und als solche
”
nicht christianisierbar“ [DNP,

a. a. O. S. 383].

Es gibt dazu einige Vasenbilder, die zeigen, wie der Genannte AJAS lüstern
und mit stehendem Penis ihr nachläuft, ein Bild von Rubens (um 1617)

”
AJAS und KASSANDRA“.

60



VI Deutung und Wirkung

Auch sonst gibt es in der bildenden Kunst wenige Zeugnisse, da es wohl
schwer ist, eine Prophetin, der man nicht glaubt, darzustellen. Eher finden
sich noch Kompositionen, die die Gewalt an ihr darstellen.

Literarisch bleibt KASSANDRA in der Spätantike und im Mittelalter (weil

”
nicht christianisierbar“) Randfigur, z. B. in den Troia-Romanen des Be-

nôıt de Sainte-Maure und Guido de Columnis; ausführlicher [DNP,
Suppl. 5, S. 383] schreibt über sie nur der brühmte Giovanni Boccaccio
in einer lateinischen Abhandlung

”
De claris mulieribus“ =

”
Über berühmte

Frauen“. Die in der Person der KASSANDRA liegende Tragik hat Boccac-
cio allerdings nicht dargestellt. Für ihn ist sie eine Frau, die stärker auf
sich selbst fixiert ist. Dem APOLLON z.B. verspricht sie, dass sie mit ihm
schlafen werde, wenn er ihr die Gabe, die Ereignisse der Zukunft voraus-
zusehen, verleihe. Dieses Versprechen aber hat sie gebrochen, nachdem der
Gott ihr die Gabe gegeben hat. Dafür straft er sie denn auch dadurch, dass
sie diese Gabe behält, aber niemand ihr glaubt (

”
... neminem, quod diceret,

crediturum ...“).

Erst seit dem 18. Jahrhundert wird KASSANDRA intensiver Gegenstand der
Litaratur.

Autoren der Aufklärung nehmen sie als Repräsentantin ihres neuen Pro-
gramms [Johann Elias Schlegel: Trojanerinnen, 1737]. Die Ballade

”
KASSANDRA“ (1802) von Friedrich Schiller bringt ein neues Konzept

in die Öffentlichkeit:

KASSANDRA, die um ihr Schicksal weiß und darum eifersüchtig auf ihre
Schwester ist, die der Hochzeit mit ACHILLEUS entgegensieht, während sie
auf Liebe verzichten muss und auf das Leben auch:

”
Mir erscheint der Lenz

vergebens“ [Vers 85].

Neid, Leidenschaft, Eifersucht, Verzicht und Todesahnung zeigen die Verse
118 ff.

”
Wissend, schauend, unverwandt

muss ich mein Geschick vollenden,
fallend in dem fremden Land.“

An die Schillersche Sicht schließen sich Troia-Dramen des 19. Jahrhun-
derts [DNP, Suppl. 5, S. 383] an. Doch mit der Zeit gehen Verbindungen
mit der tragischen Person der Seherin verloren; KASSANDRA wird z. B. bei
dem bereits genannten Giraudoux zu einer zynischen Wisserin.

61



C Entfaltung

Es ist aber unmöglich, in Kürze die vielfältigen Rezeptionsstränge der Fol-
gezeit darzustellen, z. B. die Kompositionen von Gerhard Hauptmann,
Paul Claudell oder Walter Jens.

Aber schließlich läuft die Entwicklung in dem Fokus
”
KASSANDRA“ der

bereits genannten DDR-Autorin Christa Wolf zusammen. Diese hielt
1982 in Frankfurt am Main Vorlesungen zur Poetik und brachte 1983 als
5. Teil der Vorlesungssequenz die Erzählung

”
KASSANDRA“ heraus. Die

Handlung ist diese:

KASSANDRA sitzt als Gefangene auf den Mauern Mykenes, wissend um
die Zukunft des gerade triumphierenden AGAMEMNON und um ihr eigenes
Schicksal. In einer Art inneren Monologes blickt sie auf die Vergangenheit
zurück, auf ihre Liebe zu AINEIAS (dem Gründungsvater Roms und da-
mit des Heiligen Römischen Reiches deutscher Nation), auf den Krieg, der
sinnlos um ein Phantom geführt worden ist. KASSANDRA wendet das Innere
nach außen und macht ihre Tragik deutlich.

Spezifisch weibliches Wissen als Weitsicht (S. 92:
”
Ein Krieg, um ein Phan-

tom geführt, kann nur verloren gehen“) wendet sich zum Eingeständnis der
Ohnmacht ihres Wissens gegenüber den Interessen der Machthaber ; da-
mit wird die bereits bei Giraudoux sich findende Mythendestruktion an
Maßstäben zeitgenössischer Realpolitik aufgenommen.

Geschunden in Troia durch den eigenen Vater, geschunden und verhöhnt
durch die eigenen Landsleute, von Griechen wie Klein-AJAS und AGAMEM-

NON vergewaltigt, muss sie leben. Christa Wolf interpretiert mit den
Worten des inneren Monologes der KASSANDRA den Mythos um, anders
gesagt:

Es geht nicht mehr um den Mythos, sondern um dessen Aufhebung . Sie
beschreibt nicht mehr den

”
Helden“ ACHILL, sondern

”
ACHILL, das Vieh“,

der die tote PENTHELISEA vergewaltigt. Aber mit der Aufhebung des My-
thos beseitigt sie zugleich die Vorstellung von der Unterdrückung der Frau
als unabänderlichem Schicksal. Christa Wolf führt an

”
ihrer“ KASSAN-

DRA fort, was Elfriede Jelinek formulierte in
”
Was geschah, nachdem

NORA ihren Mann verlassen hatte – oder Stützen der Gesellschaft“ [1977]:

”
Die Geschichte der Frau war bis heute die Geschichte ihrer Ermordung.

Ich sehe nicht, wie man Ermordung wieder ausgleichen kann, wenn nicht
durch einen Akt neuerlicher Gewalt.“

Politisch gewendet wird der Mord an KASSANDRA zum Zeichen des Wider-
standes am Ende des 20. Jahrhunderts gegen die Funktionalisierung und

62



Ernst Marow:
”
Kassandra“, Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

Verdinglichung des Menschen. KASSANDRA wird zur Utopie des Widerstan-
des.

Jetzt wäre Gelegenheit, von ACHILLEUS zu sprechen, von ACHILLEUS, dem
Vieh. Doch zuvor soll die Ausgangslage des Krieges gegen Troia dargestellt
werden.

VII Ausgangslage des troischen Krieges

PARIS war mit HELENA in Troia angekommen; sie hatten Hochzeit gefeiert
und lebten nun in der Stadt des PRIAMOS.

Die Götterbotin IRIS hatte dem Ehemann der HELENA nach Kreta gemel-
det, dass HELENA, seine Frau, dem PARIS nach Troia gefolgt sei. MENELAOS

war sofort unmittelbar nach Mykene zu seinem großen Bruder AGAMEM-

NON gefahren und hatte ihm sein Leid – oder vielleicht auch nur seine Wut
– geklagt.

Jetzt war es für diesen an der Zeit, alle griechischen Männer, vor allem
aber diejenigen, die um HELENA gefreit hatten, an ihren Eid zu erinnern,
wonach sie demjenigen, der HELENA gewinnen sollte, helfen werden, wenn
jemand dem Auserwählten die Frau streitig machen sollte.

AGAMEMNON schickte seine Boten und rief, doch ... alle ließen sich viel
Zeit .

Insgesamt dauerten die ersten Kriegsvorbereitungen zehn Jahre, d. h. zehn
Jahre bis die griechischen Heerführer, Fürsten, Könige bereit waren, unter
dem Oberkommando des AGAMEMNON gegen Troia zu ziehen.

Bei jedem lagen andere
”
Hinderungsgründe“ vor. Letztlich aber sagte sich

wohl ein jeder, warum eigentlich er dem MENELAOS, dieser menschlichen
Null, und dem machtgeilen, immer nur an sich selbst denkenden AGAMEM-

NON beistehen solle, wenn da freiwillig, vielleicht sogar mit Freuden, eine
Ehefrau abhanden gekommen ist; eigentlich hätte diese gut, wenn nicht
sogar besser in das Bett eines jeden anderen von ihnen gepasst.

Und so suchte und fand man den Boten gegenüber schlaue Ausreden.

ODYSSEUS z. B.:

Jung verheiratet war er, mit seiner Frau PENELOPE erfreute er sich der
Geburt eines gesunden Kindes namens TELEMACHOS. Durch ein Orakel
wusste er, dass er im Kriegsfalle erst 20 Jahre später wieder heimkehren

64



VII Ausgangslage des troischen Krieges

werde, also, wie wir jetzt wissen, nach 10 Jahren Kampf um Troia und nach
10 Jahren Irrfahrten. Zudem:

Allein und ohne seine Männer werde er heimkehren, so lautete das Orakel.

Als nun die angekündigte Delegation – sogar mit AGAMEMNON – kam, war
er gerade auf dem Felde, hatte ein ungleiches Gespann, ein Pferd und einen
Ochsen, vor dem Pflug und pflügte, gekleidet wie ein Depp mit einer Kappe,
nicht wie ein König.

Er gab sich irre.

Nun, hier wusste jemand Abhilfe zu schaffen.

PALAMEDES, der Schlaue, der als Erfinder der Buchstaben und der Zahlen
galt [Ar. Th. 769 ff.], nahm den Säugling und legte diesen in aller Ruhe vor
den Pflug. Da ODYSSEUS nun sein Kind nicht unterpflügen wollte, musste
er seinen wahren Zustand zu erkennen geben und mitziehen.

Dafür hat sich übrigens ODYSSEUS vor Troia an PALAMEDES bitter gerächt.
Er schmuggelte in dessen Zelt Geld und einen gefälschten Brief des Königs
von Troia, bezichtigte ihn des Hochverrats und ließ ihn, unschuldig wie er
war, steinigen.

Nun stand auch ACHILLEUS auf der Liste der werbenden Boten, zu de-
nen zwangsläufig auch ODYSSEUS gehörte. Ersterer war zwar kein Freier
der HELENA, aber es gab den Orakelspruch, dass ohne ihn Troia nicht fal-
len könne. THETIS, die Mutter des ACHILLEUS, wusste jedoch noch mehr,
nämlich dass ihr Sohn vor Troia den Soldatentod sterben werde.

Daher hatte sie den erst neunjährigen Knaben beim König LYKOMEDES auf
der Insel Skyros in Mädchenkleidern unter dessen Töchtern versteckt und
ließ ihn wie ein Mädchen erziehen.

PYRRHA, die
”
Rote“, ward er genannt.

LYKOMEDES war ganz sicher, dass die Werberdelegation ihn nicht finden
wird und erlaubte, dass diese die Insel betreten durfte. Hier zeigte sich die
immer wieder gerühmte Verschlagenheit des ODYSSEUS; darum nennt ihn
Homer an vielen Stellen auch

”
polýmētis“ den

”
Vielgedanklichen“. Man

könnte auch sagen:
”
einfallsreich“ oder gar auf

”
neuhochdeutsch“:

”
clever“.

Er führte schöne Kleider für die jungen Mädchen bei sich und bat König
LYKOMEDES, diese den Töchtern schenken zu dürfen.

Deshalb durfte er nicht nur auf die Insel, sondern auch das Haus der
Mädchen betreten.

65



Ernst Marow:
”
ODYSSEUS – wohin?“, Gemälde - Öl auf Leinwand, 2009



VII Ausgangslage des troischen Krieges

Im großen Saale zeigte er die farbigen schönen Gewänder, nachdem er so
nebenbei, aber offenkundig genug, einige Waffen, auch seine eigenen, ab-
gelegt hatte. Unter den Mädchen herrschte große Freude und Jubel, als
plötzlich das Trompetensignal

”
Alarm“ erscholl.

Schreiend liefen die Mädchen weg – nur ACHILLEUS griff zu den Waffen

und war überführt.

ODYSSEUS hatte das Signal ertönen und ihn in diese Falle laufen lassen.

ACHILLEUS musste so auch mit nach Troia.

Es sollten ihn begleiten seine Myrmidonen, ein Volk in Tessalien, das ZEUS

einst aus Ameisen (mýrmēx) geschaffen hatte; sie waren zuverlässig und
königstreu wie die Beduinen im heutigen Jordanien.

Sein Vater PELEUS gab ihm die beiden unsterblichen Pferde BALLIOS und
XANTHOS mit, die er einst zu seiner Hochzeit mit THETIS erhalten hatte
und auch die mächtige Lanze aus Esche. Die Pferde hatten bekanntlich
die Gabe der Weissagung und von HERA noch das Vermögen erhalten, die
menschliche Sprache zu verstehen und zu sprechen.

Später vor Troia sollten sie dem ACHILLEUS den nahen Tod ankündigen.

Aulis war der Hafen, in Böotien gegenüber Euboia gelegen, in dem das
Expeditionsheer der Griechen sich gesammelt hatte.

Könige, Heerführer, Soldaten und Schiffe, alles unter dem Oberkommando
des AGAMEMNON.

Nur ACHILLEUS war sein eigener Herr wie heute die Franzogen in der Nato
und kommandierte seine Myrmidonen; die Myrmidonen hörten nur auf sein
Kommando.

ACHILLEUS allein unterstand dem AGAMEMNON, aber nur pro forma.

Nun gibt es eine Erzählung, dass die griechische Flotte schon zwei Jahre
nach dem sog. Raub der HELENA ausgelaufen sei, aber ihr Ziel Troia im
nordwestlichen Kleinasien verfehlt habe; irrtümlich sei sie weiter südlich
nach Mysien gelangt, und man hielt diese Landschaft irrtümlich für die
Landschaft um Troia: Wie Marodeure haben die Achaier mit unvorstell-
barer Grausamkeit das Land verheert, bis sie schließlich TELEPHOS , der
Nachfolger des Königs TEUTHRAS von Mysien, die Überlegenheit seiner
Waffen schmecken ließ:

Er zwang sie auf ihre Schiffe zurück; ein Großteil ersoff wie Lämmer in den
Strudeln eines Flusses. Einzig ACHILLEUS konnte mit Erfolg Widerstand

67



C Entfaltung

leisten und drängte schließlich TELEPHOS zurück. Dieser verhedderte sich in
den Weinstöcken der Ebene und wurde von ACHILLEUS am Oberschenkel
verwundet, so schwer, dass sich die Wunde nicht schließen wollte.

Doch der Sieg blieb dem TELEPHOS und seinen Soldaten beschieden. Da
der Oberkommandierende AGAMEMNON zum Kampf zu feige war und zum
Rückzug hatte blasen lassen, musten die Achaier ohne Ruhm nach Grie-
chenland zurücksegeln, ACHILLEUS auch. Er musste mit seinen Myrmidonen
das Gefechtsfeld räumen und die Heimreise antreten. Übrigens konnte die-
ser in den Gefechten zeigen, was er als Arzt [Il. XI 831 f.] gelernt hat; denn
sein Freund PATROKLOS war ebenfalls verwundet worden und hatte das
Glück, dass ACHILLEUS ihn erfolgreich als Wundarzt behandeln konnte.

Literarisch viel gestaltet ist die weitere Geschichte des TELEPHOS, hingegen
sind die Geschichten aus seiner Kindheit und Jugend von den Mythogra-
phen zwar aufgezeichnet, aber nicht Gegenstand von erhaltenen Dramen
geworden, obwohl manche interessante Facette an DIONYSOS und ÖDIPUS

erinnert – doch zu den Vorgängen um den Krieg um Troia tragen die Be-
richte nichts bei. Wir werden weiter unten noch einiges zusammentragen.

Doch bleiben wir jetzt bei TELEPHOS nach seiner Verwundung:

Die tiefe, große Wunde am Oberschenkel wollte sich nicht schließen und
heilen. TELEPHOS litt so sehr unter den Schmerzen, dass er das Orakel
des APOLLON von Patara (im westlichen Lykien) befragen ließ. Die kurze
Antwort lautete:

”
Heilen wird die Wunde, der sie schlug.“ [Apollod. ep. 3.20].

Darauf suchte er den noch in Argos mit den anderen Griechen weilenden
ACHILLEUS auf. Und ACHILLEUS, der seinen Freund PATROKLOS geheilt
hatte, heilte nun auch den TELEPHOS; genauer, die Waffe, die die Wunde
schlug, heilte diese:

Er entfernte den rostigen Belag von der Lanzenspitze, fertigte einen Sud
und ließ diesen den TELEPHOS trinken.

Und er wurde wieder ganz, was unser Wort
”
heil“ auch bedeutet.

Daraus erwuchs eine Freundschaft, die TELEPHOS auf alle Achaier übertrug,
so dass er später beim zweiten, dem eigentlichen Feldzug gegen Troia, einer
von denen war, die sich in Aulis einfanden. Er stand also auf der Seite der
Achaier, während sein in Mysien lebender Bruder nach langem Zögern auf
Bitten des PRIAMOS den Troern beistand.

68



VII Ausgangslage des troischen Krieges

Zu den Griechen, die sich in Aulis einfanden, gehörte auch mit sieben Schif-
fen PHILOKTETES , der mit einer Wunderwaffe kam, ohne die Troia nie hätte
eingenommen werden können. Es war der Tod bringende Bogen des HERA-

KLES, den dieser auf dem Ötagebirge dem vorbeiziehenden PHILOKTETES

oder dessen Vater gleichen Namens kurz vor seinem Tode geschenkt hatte.
Davon hören wir bald noch mehr.

Jetzt aber muss noch eine Geschichte erzählt werden, die immer wieder
Empörung auslöst:

Sie ist kompliziert, weil viele Dichter sich dieser Geschichte angenommen
haben. Sie soll vereinfacht werden, aber doch so, dass der Kern deutlich
wird:

Sehr lange Zeit verhinderte schlechtes Wetter das Auslaufen der Schiffe,
monatelange Flaute oder Gegenwinde. Das drückte sehr auf die Stimmung
der Seeleute, der Soldaten, der Heerführer und auch des Oberkommandie-
renden AGAMEMNON.

Da brachte man Opfer dar, die schönsten Kühe des Umlandes, Hunderte.
Während des Opfervorganges kroch plötzlich eine Riesenschlange unter dem
Altar hervor, bewegte sich auf eine nahe stehende Platane zu und erklomm
diese. Ganz oben aber war ein Spatzennest mit acht Jungen. Die Schlange
verschlang diese und schließlich auch die Mutter der Sperlinge, die ihre
Jungen schützen wollte:

Neun Sperlinge verschwanden also im Rachen der Schlange.

KALCHAS , der göttliche Seher, deutete das Ereignis in diese Richtung:

Neun Jahre wird der Krieg gegen Troia dauern. Im zehnten Jahr wird Troia
fallen.

Das war eine Nachricht, die die Stimmung noch mehr verdüsterte.

Hier das lange sinnlose Warten, dort der vorausgesagte lange Kampf .

Da erinnerte KALCHAS den AGAMEMNON an ein Gelübde, das er getan
habe, nämlich er werde das Schönste, was das Jahr erbringe, der Göttin
opfern [E. IT 20 – 21].

Beim Gang durch das Gehölz stieß kurz darauf AGAMEMNON auf ein Hirsch-
kalb, das von großer Anmut und Schönheit gewesen sein muss. Dieses hilflo-
se kleine Tier hat der Mann als das Schönste des Jahres abgeschlachtet und
dabei den Zorn der ARTEMIS erregt.

69



C Entfaltung

Man weiß nun nicht genau, was die Wut der Göttin eigentlich erregte. Es
könnte z. B. sein, dass das Hirschkalb der Göttin geweiht war, ein solches
Tier aber, ein Totemtier, darf natürlich nicht Opfertier werden.

Uns moderne Menschen ekelt eine solche Tat einfach nur an oder empört
uns. Aber das sind unsere und nicht zeitgenössische Maßstäbe der Achaier.

Es könnte aber auch sein, dass ARTEMIS über die Gedanken des AGAMEM-

NON erregt war. Dieser soll nämlich bei sich gedacht und (das heißt nach
damaligem Brauch) laut ausgesprochen haben, dass dieses Tier, das er ei-
genmächtig zum Opfertier hat machen wollen [Apollod. ep. 3.21] nicht ein-
mal die Göttin vor seinem frühen Tod hätte bewahren können [auch S. El.
569].

Das wären also Selbsterhebung und menschliche Missachtung göttlicher All-
macht .

Es könnte aber auch sein, dass für ARTEMIS an ein ganz anderes Opfer
gedacht war:

IPHIGENEIA, die Tochter des AGAMEMNON.

Jedenfalls hat das der Seher KALCHAS so offenbart [Soph. El. 572 f.; E. IT.
17 ff.].

So sandte AGAMEMNON den ODYSSEUS zu seiner Frau KLYTAIMNESTRA

mit dem Befehl, IPHIGENEIA nach Aulis zu holen. Seiner Frau ließ er sagen,
IPHIGENEIA solle mit ACHILLEUS [Hy. 98] verheiratet werden.

Und so kam die Mutter mit ihrem Kind.

Doch nun nahm für alle erkennbar die Geschichte eine schier unerträgliche
Wende:

Ganz überraschend wurde sie vor dem Altar der ARTEMIS entblößt und
geschächtet , wie es schien:

Es floss das Blut vom Leben zum Tod, statt dass sie in die Arme des
ACHILLEUS gegeben wurde.

Aber ARTEMIS zeigt, dass sie in höchster Not doch eine rettende Gottheit
sein kann. Sie entrückte tatsächlich das Mädchen den Blicken und brachte
es auf die taurische Halbinsel, die heute die Halbinsel Krim heißt. Dort
wurde sie bei den barbarischen, d. h. nicht griechisch sprechenden Tauriern
Priesterin, die von nun an Menschenopfer begleitete, vor allem die Opferung
von griechischen Kaufleuten, die dort gefangen genommen waren.

70



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

Wie alle in Aulis Anwesenden musste auch die Mutter KLYTAIMNESTRA

glauben, dass IPHIGENEIA nun tot sei.

Aber KLYTAIMNESTRA, die durch die Ermordung ihres ersten Kindes, ihres
ersten Ehemannes TANTALOS, durch ihre Vergewaltigung und Zwangsehe
mit AGAMEMNON nun keine stille Dulderin mehr war, begehrte leiden-
schaftlich auf. Wie sich das auswirkte, wird ihr Unrat von Mann sehen,
wenn er aus dem Kriege heimgekehrt ist.

Aber eine Reaktion kam sehr schnell:

Bald nach dem Auslaufen der Flotte nahm sie sich den bereits genannten
AIGISTHOS , den Sohn des dem AGAMEMNON verhassten THYESTES, als
Liebhaber . Sie zog in sein Haus. An ihm und durch ihn wuchs ihre Abnei-
gung gegen AGAMEMNON zu unbarmherzigem Hass. AIGISTHOS wird der
Vollstrecker ihres Willens sein.

Hier halten wir kurz ein, um uns Gedanken zu machen über die Handlung,
die handelnden Personen und auch über die Wirkungsgeschichte bis in die
Neuzeit.

VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

Der Ausgangslage entnehmen wir, dass niemand im Grunde so recht in
den Krieg ziehen wollte. Wer will das schon, wenn es darum geht, die Ge-
sundheit und das Leben einzusetzen für eine Sache, mit der man sich nicht
identifizieren kann:

HELENA – das hatte wohl jeder erkannt – war natürlich ihrem Manne nicht
geraubt worden; sie war davongelaufen mit einem ihr eher angemessenen
schönen und vor allen Dingen jüngeren Mann [Dictys, Kap. 10].

MENELAOS , ihr ehelicher Mann, war nicht einmal in der Lage, seine Ange-
legenheit selbst zu erledigen. Er musste sich hinter seinen großen Bruder
klemmen:

Dieser hatte dann die Initiative ergriffen und schließlich mit Erfolg eine
große Streitmacht zusammengebracht. Dieser war es übrigens auch, der
ihm damals HELENA als Frau beschert hatte.

Doch waren seine Interessen ganz andere als nur die, seinem Bruder die
Frau wieder zu beschaffen und so dessen Ehre wiederherzustellen. Ihm ging
es um Macht und darum, die starke Gegenmacht Troia auszuschalten. Da
kam ihm – das hatten Troer wie HEKTOR auch erkannt – die sog. Raub-

71



C Entfaltung

geschichte höchst gelegen; das war Kriegsideologie und wie jede Ideologie
eine Lüge, eine achäisch-griechische Lüge

Auch für Homer ist MENELAOS eigentlich eine Nullfigur . Er lässt ihn
pflichtschuldig an zwei Stellen eher widerwillig und nur der Komposition
wegen als Kämpfer auftreten:

einmal dort, wo er mit seinem Nebenbuhler PARIS kämpft [Il. III 346 ff.]
und zum anderen dort, wo er [ a. a. O. XVII 1 ff.] versucht, den Leichnam
des PATROKLOS zu bergen.

Eigentlich aber kann MENELAOS gar nichts vorweisen.

Im ersten Fall wird er durch APHRODITE gehindert, die den nur im Bett
kampfstarken PARIS schützt; im zweiten Falle sind es die beiden Kämpfer
mit dem gleichen Namen AJAS und der schreiende ACHILLEUS, die ihn im
Kampf ablösen. In der antiken Tragödie [DNP, 7. 1232] wird er bei So-
phokles [AJAS] und Euripides [ANDROMACHE, ORESTES, HELENA, Troe-
rinnen, IPHIGENIE in Aulis] negativ charakterisiert:

opportunistisch, rachsüchtig, feige, ein Großmaul,
”
... unter Danaern der

jämmerlichste Krieger...“ [XVII 26].

Ohne seine Gemahlin HELENA wäre er wohl überhaupt nicht in der bilden-
den Kunst bedacht worden.

Es gibt einige Vasenbilder von beiden aus der Antike. In der Neuzeit hat
Johann Heinrich Tischbein (1722 – 1789) sie gemalt; das Bild befindet
sich im Landesmuseum zu Kassel.

Ganz anders ist es bei AGAMEMNON .

Während der Waschlappen MENELAOS später, wie wir noch sehen werden,
von einer Null (in der Ilias) zum beschaulichen Landesvater (in der Odyssee)
mutiert, drückt AGAMEMNON seiner Umwelt den Stempel seines Machtwil-
lens und seiner Brutalität auf. Wir sahen es schon an der Art, wie er seine
Frau KLYTAIMNESTRA erwarb:

Er erzwang die Ehe, indem er ihren Mann TANTALOS tötete, ihren Säugling
wie eine junge Katze am Boden zerschmetterte und sie dann vergewaltigte.

Später war er ohne Zögern bereit, für günstige Winde in Aulis sogar seine
Tochter IPHIGENEIA schächten zu lassen.

Dieses Maß an Bedenkenlosigkeit im persönlichen Umgang ist ebenso be-
achtlich wie die Streitmacht, die er für den Krieg gegen Troia zusammen-
bringen konnte: Die Flotte bestand aus 1186 Schiffen [gem. Schiffskatalog Il

72



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

II 494 ff.], dazu kamen 100.000 Seeleute und Kämpfer in 29 Kontingenten.
Er selbst stellte mit 100 [a. a. O. II 576] Schiffen das größte Kontingent.

Die erzwungene Ehe mit diesem von sich selbst eingenommenem Monstrum
von Mann muss für die selbstbewusste und leidenschaftliche KLYTAIMNE-

STRA wohl die Hölle gewesen sein. Die Schächtung der IPHIGENEIA bedeu-
tete den Schlussstrich zwischen beiden.

Die Ehe war damit beendet.

Aber für die achäischen Gockel konnte die Tatsache, dass sie sich mit AI-

GISTHOS zusammentat, nur Ergebnis einer Verführung sein. Doch in Wahr-
heit musste AIGISTHOS die KLYTAIMNESTRA nicht verführen:

Ihre Zuwendung zu ihm – vielleicht hat sie ihn sogar verführt – war ein Ra-
cheakt, der mit der Zeit vielleicht nicht nur Befriedigung, sondern vielleicht
auch Lust brachte. Jedenfalls haben beide insgesamt 17 Jahre das Lager ge-
teilt, zehn Jahre während der Abwesenheit des AGAMEMNON, sieben Jahre
nach dessen Ermordung bis zu ihrem gemeinsamen Tod.

Davon später mehr, wenn wir von ORESTES hören werden.

Politisch war PRIAMOS, der König der Troer, Gegenspieler des AGAMEM-

NON; doch aus Gründen seines hohen Alters konnte er sich nicht mehr di-
rekt am Kampf beteiligen, anders als AGAMEMNON, der von vornherein am
liebsten gegen solche Kämpfer antrat, die sich offenkundig als Schwächere
erwiesen hatten, und dessen Kampfesweise gegen solche als besonders grau-
sam und erbarmungslos von Homer beschrieben wird [XI 143 ff.], wie er
z. B. einem Gegner die Hände und den Kopf abhackte und den Rumpf mit
Fußtritten durch die Menge der Kämpfer wälzte.

Mit Ebenbürtigen hat er den Kampf nicht aufgenommen; er konnte Frauen
vergewaltigen und wie Opfertiere schlachten, Säuglinge zerfetzen, einfache
Soldaten massakrieren und seine Befehlsgewalt missbrauchen, wie wir am
Beispiel des ACHILLEUS gleich sehen werden, und er konnte besonders gut
im Hintergrund wie ein Politiker Strippen ziehen und lügen.

Eine Figur, die er an der Strippe hatte, war ACHILLEUS . Doch vor Troia
hat er

”
überzogen“, d. h. er zog, und ACHILLEUS tanzte nicht; er wurde

politisch – ungewollt – ein Gegenspieler .

So brechen in dessen Verhalten vor Troia ein Stück Subjektwerdung des
Einzelnen und Autonomieprozesse hervor.

73



C Entfaltung

ACHILLEUS ist so interessant, dass, wie angekündigt, auf ihn jetzt endlich
und dann später noch einmal (wenn sein Lebenskreis als vollendet darge-
stellt wird) eingegangen werden soll.

Der Mythos seiner Entwicklung ist frühe griechische Theologie; denn es wird
darüber nachgedacht, wie beständig die Herrschaft des obersten Gottes
ZEUS denn nun wirklich ist angesichts der Tatsache, dass auch ZEUS als
Jüngster in einer Reihe von Göttergenerationen steht, an deren Anfang das
CHAOS gedacht wurde:

ZEUS selbst ist natürlich auf die Erhaltung seiner Herrschaft bedacht und
gibt seinen außerehelichen Gefühlen zur Meeresgöttin THETIS nicht nach;
denn THEMIS, die für die kosmische Gerechtigkeit steht, hatte dem ZEUS

prophezeit, dass ein Sohn mit THETIS, falls er sich mit ihr einlasse, ihn
stürzen werde. Zugleich sagte sie aber auch von einem Sohne der THETIS

den Tod im Kampfe voraus [XX 127 ff.].

Dieser Sohn der THETIS, aus ihrer Vereinigung mit dem sterblichen PELEUS

hervorgegangen, ist ACHILLEUS.

Die Mutter weiß um das Schicksal ihres Sohnes, der im Kampf um Tro-
ia fallen wird und möchte ihn dadurch schützen, dass sie ihn unsterblich
macht. Das gelingt ihr nicht, wie wir sahen. Ein Wesen, das beinahe ober-
ster Gott geworden wäre, pendelt zwischen göttlicher Kraft und Schwäche
der Sterblichkeit und hohen Emotionen (mēnis) im Schutz seiner Mutter.

Seine Karriere ist durch den Krieg bestimmt. Er gilt als Soldat schlechthin.
Selbst als er auf Skyros bei König LYKOMEDES versteckt wird in Mädchen-
kleidern, gelingt dem ODYSSEUS die Täuschung:

Auf ein Alarmsignal hin greift er zu den Waffen – ein Mädchen zu den
Waffen.

Seinem Soldatsein gegenüber steht seine Rolle als Liebhaber :

Er schwängert DEIDAMEIA, die Tochter des Königs. Der gemeinsame Sohn
NEOPTOLEMOS wird später, als er vor Troia gefallen war, nach Troia geholt.
Wir nehmen schon vorweg,

- dass er dort in der Rüstung seines Vaters kämpft,

- im hölzernen Pferd mit anderen Griechen sich einschließen lässt,

- den greisen König der Troer PRIAMOS am Altare des ZEUS mit dem
Körper des kleinen Enkels ASTYANAX erschlägt,

- dessen Tochter POLYXENE am Grabe seines Vaters schächtet,

74



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

- die Frau des HEKTOR vergewaltigt und versklavt,

- nach dem Kriege HERMIONE, die Tochter des MENELAOS und der
HELENA, obwohl schon verlobt mit ORESTES, heiratet und schließlich

- in Delphi von ORESTES getötet wird.

ACHILLEUS gibt sich vor Auslaufen der Flotte dazu her, die KLYTAIM-

NESTRA zu täuschen: Ihr Mann AGAMEMNON lässt sie mit IPHIGENEIA

nach Aulis kommen mit dem Hinweis, dass dort ACHILLEUS die gemeinsa-
me Tochter heiraten werde. In Wirklichkeit aber sollte sie gegen günstigen
Wind für die Flotte geschächtet werden.

Auf die Zeit vor Troia wird später noch eingegangen werden.

Doch an dieser Stelle soll schon mal auf seine erbarmungslose Emotionalität
hingewiesen werden:

Er tötet vor Troia den jugendlichen, noch nicht erwachsenen troischen
Königssohn TROILOS, erobert und verheert zahlreiche asiatische Städte;
von seinen Beutefrauen steht ihm die BRISEIS besonders nahe. Die Nähe
von kriegerischer und sexueller Gewalt zeigt die Darstellung seines Kampfs
mit PENTHELISEA, der Königin der Amazonen:

Nachdem er sie getötet hatte bzw. gerade in dem Augenblick, da sein
Schwert der ermatteten Frau von oben durch den Brustpanzer ins Herz
dringt, trifft ihn ihr Blick und er verliebt sich. So können nur Gockel einen
Vorgang verstehen, der in Wirklichkeit die Vergewaltigung einer Sterbenden
darstellt [Wolf 2008, S.156]

BRISEIS hat allen Grund, sich über den unsteten Liebhaber [Ov. Ep. 3] zu
beklagen; denn er ging, obwohl er bereits verheiratet war, auf Freiersfüßen
in Bezug auf die troische Königstochter POLYXENE. Er soll dann auch bei
einem der heimlichen Treffen im Tempel des thymbräischen APOLLON von
PARIS hinterhältig getötet worden sein. POLYXENE wird (wie der Geist des
toten ACHILLEUS es forderte) später vom Sohne des ACHILLEUS NEOPTO-

LEMOS geschächtet. Dazu soll später noch mehr berichtet werden.

Einige Worte werden jetzt doch noch zur TELEPHOS-Geschichte gesagt wer-
den:

TELEPHOS ist ein Sohn des HERAKLES [Apollod. ep. 3.17 ff.; 2. 146 f.; 3.
103 f.] mit der von diesem geschändeten AUGE, einer Priesterin der ATHENE

in Tegea. Nach der Geburt des kleinen TELEPHOS (= der weithin Leuch-
tende) hat ALEOS, der Vater der AUGE, Mutter und Kind in einem Kasten
aussetzen lassen, wie es in einer Sagenversion heißt. Der Kasten sei nach

75



C Entfaltung

Mysien getrieben und beide, Mutter und Kind, seien von König TEUTHRAS

aufgenommen worden, AUGE als Gemahlin, TELEPHOS als Kind adoptiert.

Später, als Nachfolger des TEUTHRAS, hat sich TELEPHOS als Kämpfer ge-
gen die Achaier bewährt, die auf ihrer ersten Fahrt gegen Troia irrtümlich
nach Mysien gelangt waren. Allerdings sei er von ACHILLEUS verletzt und
auch geheilt worden. Daraus sei eine Freundschaft zwischen beiden erwach-
sen.

Auffällig ist,

- dass TELEPHOS in der Ilias überhaupt nicht erwähnt wird,

- dass TELEPHOS eine doppelte Loyalität verkörpert, die gegenüber
Troia und die gegenüber den Achaiern.

Vermutlich ist der TELEPHOS-Mythos eine eigenständige Komposition, die
später mit dem troischen Komplex zusammengelegt worden ist. Sie spiegelt
wohl eine Zeit wieder, da die ersten griechischen Kolonisten im nördlichen
Kleinasien landeten und dort große Schwierigkeiten hatten [Hunger, 1969,
S. 394; anders DNP 12/1, S. 94].

Jedenfalls war die TELEPHOS-Geschichte beliebt und ist von drei griechi-
schen Tragikern bearbeitet worden; leider ist uns nichts oder so gut wie
nichts erhalten.

Mit HERAKLES hängt auch der Mythos um PHILOKTETES zusammen.

PHILOKTETES, König von Meliboia in Thessalien, hatte nämlich eine Wun-
derwaffe, den Bogen des HERAKLES mit Giftpfeilen, wie wir hörten. Er
gehörte mit sieben Schiffen [Il. II 716 ff.] zu den Griechen, die gegen Tro-
ia ausgelaufen waren. Doch bei einem Zwischenaufenthalt auf einer dem
kleinasiatischen Festland vorgelagerten Insel namens Chryse [S. Ph. 260 ff.]
oder Tenedos [Apollod. ep. 3.23-27] oder Lemnos [Hyg. Fab. 102], wurde
er von einer Schlange gebissen. Die Wunde verbreitete, weil sie nicht heilen
wollte, einen solchen Gestank, dass die Griechen sich entschlossen haben,
ihm in seinem Elend im Stich zu lassen (man sagte auch, er sei auf der Insel
Lemnos ausgesetzt worden [II 721 ff.; Apollod. ep. 3.27]) und gegen Troia
weiter zu fahren.

Kümmerlich ernährte er sich auf der einsamen Insel von Vögeln und sonsti-
gen Tieren, die er mit den Giftpfeilen schoss, bis für die Griechen der Tag
der Reue kam:

Im zehnten Kriegsjahr sagte ihnen ihr Seher KALCHAS, dass Troia ohne den
Bogen des HERAKLES, d. h. ohne den Bogen, den jetzt PHILOKTETES be-

76



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

sitzt, nicht fallen könne. Aber wer wollte da wohl zurück zu PHILOKTETES,
nachdem man ihm so übel mitgespielt hatte? ODYSSEUS, der Unbedenkli-
che, der Mann für besondere Aufgaben (d. h. für das Grobe), erklärte sich
bereit und begab sich darauf mit DIOMEDES oder NEOPTOLEMOS zur Insel
und brachte mit Gewalt oder Überredung den PHILOKTETES zugleich mit
dem Bogen und den Pfeilen nach Troia. Dort wurde er mit göttlicher Hil-
fe von einem Arzte geheilt und erschoss den PARIS – die allein zwar nicht
hinreichende, aber doch notwendige Voraussetzung für die Eroberung der
Stadt.

Danach kehrte der untadelige PHILOKTETES heim und starb hoch betagt
in Griechenland oder, wie berichtet wird, in Italien.

Die tragische Gestalt bot allen Dramatikern den idealen Stoff . Zwei von
ihnen seien hier aufgeführt:

Sophokles und Heiner Müller, ein Dichter der Gegenwart.

Sophokles schrieb seinen PHILOKTETES im Alter von fast 90 Jahren. Das
Stück (aufgeführt 409 v. Chr.) handelt auf der Insel Lemnos, auf der einst
ODYSSEUS den schwer kranken PHILOKTETES ausgesetzt hatte. Dort haust
er in einer Höhle und lebt von dem, was er mit dem Bogen des HERAKLES

schießen kann. Der Hass des PHILOKTETES auf den verschlagenen, verloge-
nen und erbarmungslosen ODYSSEUS, der sich auf Befehlsnotstand beruft,
ist verständlich.

Aber der Bogen und die Pfeile müssen zusammen mit PHILOKTETES nach
Troia gebracht werden. Daher wird in der sich entwickelnden Intrige als
Figur zwischen den Fronten NEOPTOLEMOS, der Sohn des ACHILLEUS, ein-
gesetzt.

Diesem vertraut PHILOKTETES vor allem, weil er ihm verspricht, ihn nach
Griechenland zu bringen, und er reicht ihm die Waffe, bevor er hilflos und
ohnmächtig hinsinkt.

Als er schlafend daliegt, bereut NEOPTOLEMOS die Täuschung, die seiner
Art oder seiner Natur so gar nicht entspricht. Als PHILOKTETES wach wird,
eröffnet ihm NEOPTOLEMOS den von ODYSSEUS entworfenen Plan, dass er
zusammen mit dem Bogen nach Troia verbracht werden soll, und er will
den Bogen zurückgeben, was ODYSSEUS verhindert.

NEOPTOLEMOS schwankt, doch siegt seine gerade Art :

Er will PHILOKTETES mitsamt der Waffe wie versprochen nach Griechen-
land bringen gegen den Willen des wütenden ODYSSEUS.

77



C Entfaltung

Doch das Schicksal hat einen anderen Plan – nämlich dass Troia falle. Und
da erscheint plötzlich auf einer Wolke HERAKLES, der ursprüngliche Besitzer
der Waffe.

Er prophezeit dem PHILOKTETES, er werde vor Troia gesund und ein Le-
ben in Erfüllung führen, wenn die Stadt zerstört worden sei. Und er ruft
den Gott der Heilkunst nach Troia, zugleich auch günstige Winde herbei.
PHILOKTETES ist mit seinem Schicksal versöhnt [1466 ff.]:

”
Da nun geben Geleit das gewaltige Schicksal und die Vernunft von Freun-

den und der allmächtige Gott, der dieses alles zur Vollendung bringt.“

Hintergrund der Tragödie ist die geistige Situation der Zeit des Sopho-
kles. Dieser schreibt ein

”
Drama der Bildung“ [Heinrich Weinstock],

sozusagen ein
”
Thesenstück“ [Kindler 1988, 15.753], indem er die Ant-

wort auf die Frage gibt, was denn nun des Menschen Wesen sei und was
sein Handeln bestimmt; es geht um die Frage nach dem Verhältnis zwi-
schen Anlage (φύσις) und Erziehung , deren Hauptkomponente (neben der

”
Gewöhnung“ die

”
Belehrung“) mit dem Wort λόγος umschrieben werden

kann.

Zwei geistige Konzepte stoßen aufeinander: die an der phýsis orientierte
Adelserziehung Athens und die am Worte sich orientierende griechische
Aufklärung, die sich als demokratische Erziehung bei den Sophisten mani-
festiert.

NEOPTOLEMOS kann nicht anders handeln, als es seine Natur ist [1310 f.]:

”
Die Natur zeigtest Du, mein Kind, aus der Du Dich entkeimtest...“

ODYSSEUS ist der widerwärtige Träger des (schönen) Wortes, der demo-
kratische Schwätzer, der keineswegs die Sympathie des Dichters hat; denn
Sophokles ist ein Vertreter des eben genannten adligen phýsis-Konzeptes.

Sarrazin oder Trittin – das ist die Frage.

Heiner Müllers PHILOKTET, 1968 im Münchener Residenztheater urauf-
geführt, steht in der Tradition der Lehrstücke Bert Brechts und durfte
in der DDR nicht aufgeführt werden. Er orientiert sich an einem Extremfall
und folgt dem Konzept des Sophokles bis zu dem Punkt, da der gerade
und aufrichtige NEOPTOLEMOS dem PHILOKTETES die Täuschung offen-
bart. Doch als im Rahmen der Auseinandersetzung mit ODYSSEUS PHILOK-

TETES auf diesen die Waffe anlegt, wird er hinterrücks von NEOPTOLEMOS

erstochen, obwohl dieser den Opportunisten ODYSSEUS hasst. Damit, mit
diesem Mord an PHILOKTETES, macht er den Weg frei zu sich selbst, dem

78



VIII Deutung und Wirkungsgeschichte

”
Schlächter“ von Troia. Er, NEOPTOLEMOS, erfährt seine Mannwerdung

(als Initiation in die Gesellschaft, in der die Frau durch den Tod und die
Liebe durch den Krieg ersetzt wird [Müller, 2000, S. 143]).

Er bleibt im System und erfüllt, was man von ihm erwartet,
”
die Pflicht“.

Doch Pflicht paart sich mit Lüge:

Die Leiche des PHILOKTETES wird den Griechen als Opfer der Troer präsen-
tiert. ODYSSEUS kann also auch mit dieser schwierigen und unerwarteten
Situation fertig werden. Er lügt den Mord um, und er erweist sich als

”
der

erste politische Mensch, das erste politische Tier“ [Müller, 2000, S. 136].

Wiederholt wurde vom Seher KALCHAS gesprochen. Dieser Mann ist fester
und unverzichtbarer Bestandteil griechischer Wirklichkeit und derjenigen
Griechen, die ausgezogen waren, Troia zu erobern:

- Er sagt als Dauer des Krieges zehn Jahre voraus [Il. II 322 ff.];

- er verlangt die Opferung der IPHIGENEIA für den guten Wind zum
Auslaufen der Flotte aus Aulis;

- er erklärt Troia für uneinnehmbar ohne PHILOKTETES und den Bogen
(und die unfehlbaren, giftigen Pfeile) des HERAKLES [Apollod. ep. 5.8]
und auch ohne NEOPTOLEMOS, den Sohn des ACHILLEUS [Q.S. 6.59
ff.].

Man sieht in ihm ein Instrument der Gottheit; seine Zunft ist weithin geach-
tet; seinesgleichen findet sich auch sonst, z. B. TEIRESIAS im thebanischen
Sagenkreis.

Das griechische Wort für
”
Seher“,

”
Weissager“ ist mántis (μάντις) und wird

durch Platon [Phdr. 243 e 9 ff.; 256 b 6] von dem Substantiv mańıa =
Verzückung abgeleitet und

”
göttlich“ genannt; dazu gehört das Verbum

máınesthai = rasen, toben.

Wir kennen in unserer Sprache das Fremdwort die Manie bzw. das Adjektiv
manisch, z. B. im Zusammenhang manisch-depressiv.

Der mantis ist nicht nur im Mythos eine feste Institution, wir kennen Se-
her/Weissager bis in die historische Zeit. Z. B. hat ALEXANDER der Große
den ARISTANDROS als Seher in seiner Begleitung auf Feldzügen gehabt.
Auch sonst findet sich die Einrichtung der Seher weltweit schon im zweiten
Jahrtausend v. Chr. bei den Hethitern, in Syrien – Palästina (Ugarit), in
Ägypten, Mesopotamien und im Iran.

79



C Entfaltung

Wir haben in Keilschrift Sammlungen, die mehr als 10.000 Einträge zu
mantischen Techniken umfassen [DNP 3, S. 704].

Cicero hat eine umfangreiche Abhandlung zur Mantik, lat. Divinatio, ver-
fasst. Darin [2.26] werden zwei Arten (duo genera) unterschieden, die

”
na-

turgebundene“ (naturale) und die
”
mehr technische“ (artificiosum).

Die naturgebundene oder naturbezogene meint mit Inspiration/Intuition
eine Art geistige Aufwallung, in der der Weissager ein Instrument des Gött-
lichen ist.

Die
”
mehr technische“ ist wohl eher lernbar und bezieht sich z. B. auf

die Deutung des Vogelfluges, die Zuckungen der Glieder sterbender Tie-
re, Blitz, Donner, Meteore, Sternschnuppen [Il. IV 75 ff.], Blutregen und
auch Träume. Man spricht auch von der Inspirationsmantik oder intuitiven
Divination und der Zeichendeutung oder der induktiven Divination [Nils-
son 1992, 1. Bd. S. 164].

KALCHAS also gehört zu der Zunft der Weissager und Seher . Wie Homer [l
70 – 72] berichtet, hat PHOIBOS APOLLON ihm die Seherkunst (mantosýnē)
verliehen. Und mit dieser Kunst prophezeite er [II 322 ff.], das Schlangen-
wunder von Aulis deutend, zehn Jahre als die Länge des Krieges um Troia:

”
Im zehnten Jahr werden wir die Stadt erobern, die breitstraßige.“

Mit dieser Prophezeihung lief die griechische Flotte aus Aulis aus.

IX Der Krieg – sein Verlauf

Zum zweiten Mal war nun die Flotte gegen Troia ausgelaufen, aber dieses
Mal mit dem richtigen Kurs:

Nach schneller Fahrt gelangte sie in troisches Hoheitsgebiet, und zwar zu
einer Insel, die neuere Erzähler

”
die Neue“ (hē néa), die alten Erzähler aber

”
die Goldene“ (hē chrýsē) nennen, also:

Man gelangte zur Insel Chryse.

PHILOKTETES führte die Achaier dorthin, weil er mit ihnen als Vorbedin-
gung für die Eroberung Troias der Gottheit ein Opfer darbringen wollte.

Als die Achaier in die Nähe des Altars gelangt waren, griff, wie wir bereits
sahen [S. 76], plötzlich vor aller Augen eine Schlange, heilige Hüterin der
Insel und des Altares, den PHILOKTETES an und biss ihn in den Fuß. Und

80



IX Der Krieg – sein Verlauf

es entwickelte sich in kurzer Zeit eine Wunde, die alle Gefährten anekelte:
Blut, Eiter, Gestank.

Bald trugen ihn die Achaier, allen voran ODYSSEUS, auf die nahe Insel
Lemnos und überließen ihn seinem Schicksal:

Mag er doch sehen, wie er fertig wird!

So lag er und sah die griechische Flotte davonfahren; allein war er mit
seinen Schmerzen.

Doch die Achaier sollten später, was kaum einer wusste, nochmals auf Knien
zu ihm kommen und ihn bitten, mit seiner Waffe persönlich einzugreifen,
mit dem Tod bringenden Bogen des HERAKLES; denn ohne diese Waffe
konnte Troia, wie KALCHAS vorhergesagt hatte, nicht fallen. Es gibt auch
einen Bericht [S. Ph. 604 ff.], wonach ODYSSEUS den troischen Königssohn
(und Bruder der KASSANDRA) HELENOS als Geisel genommen habe. Die-
ser HELENOS, der ebenfalls eine seherische Begabung hatte, habe dann die
genannte Prophezeiung ausgesprochen.

PHILOKTETES war das erste achäische Opfer des schrecklichen Krieges.

Sein Vetter PROTESILAOS, der als erster Achaier troischen Boden betrat,
sollte das zweite sein:

Einen Tag nur konnte er nach der Hochzeit mit seiner jungen Frau LAODA-

MEIA glücklich vereint sein; dann musste er in den Krieg ziehen. Und auf
troischem Boden wurde er als erster Achaier erschlagen. Seine Seele aber
ging den Weg aller Menschen nach dem Tode, den Weg in den Hades.

Seine Frau trauerte so sehr, dass sie später eine zweite Ehe nicht eingehen
wollte. Sie ließ ein Ebenbild ihres Mannes fertigen und eben, als sie dazu
sprechen wollte, erlaubten die Götter, dass PROTESILAOS leiblich erscheint,
als lebte er. Wenige Stunden oder auch einen ganzen Tag blieb er. Und als
er gegangen war, ist sie entschlafen – sei es, dass sie schon in seinen Armen
starb oder sich das Leben nahm.

Jetzt ist es an der Zeit, die Taten des ACHILLEUS zu beschreiben, auszugs-
weise, oder sollte man besser von seinen Untaten sprechen?

ACHILLEUS ging als zweiter nach PROTESILAOS an Land. KYKNOS, König
auf der nahe gelegenen Insel Tenedos und ein Verbündeter des PRIAMOS,
war sein Gegner [PI. O. 2.90; Q. S. 4.468 ff.], Sohn des POSEIDON und einer
Nymphe namens KALYKE (= Blumenkelch).

Von Schwänen war er umgeben, als Fischer ihn einst am Gewässer fanden
– darum hieß er wohl auch KYKNOS = Schwan.

81



C Entfaltung

Ungezügelt erschlug ACHILLEUS ihn, fast ein Wesen aus einer anderen Welt,
wie einen räudigen Hund mit einem schweren Stein [Apollod. ep. 3.31]. Der
aber sang, sterbend, wie ein Schwan sterbend singt.

Da flohen die Troer zurück in den Bereich ihrer schützenden Mauern. Ein
Gefecht in offener Feldschlacht war fortan für sie nicht mehr möglich, so-
lange ACHILLEUS auf Seiten der Griechen das Gefechtsfeld beherrschte.

Nur noch ein einziges Mal konnte ACHILLEUS sozusagen aus dem Hinterhalt
zuschlagen, das war eine schreckliche Untat wie die eines Banditen, nicht
aber die eines bedeutenden Kriegers:

Er lauerte hinter einem Brunnenhaus, aus dem troische Frauen Wasser
holten in Begleitung eines Halbwüchsigen,

”
Halbstarken“ würden wir wohl

sagen:

TROILOS, ein Kind aus dem troischen Königshaus.

Als ACHILLEUS sich zeigte, flohen die Frauen und Mädchen. Der ließ sie
laufen, aber den troischen Buben wollte er haben. Und er bekam ihn, obwohl
der davonritt. ACHILLEUS war schnellfüßig, wie Homer sagt. Er zerrte ihn
an den Haaren an den Altar des APOLLON THYMBRAIOS (von Thymbra)
[E. Rh. 224], wo man sonst Hähne zu schlachten pflegte. Er tötete ihn,
schlug ihm das Haupt ab und warf dieses den heranstürmenden Brüdern
entgegen, ACHILLEUS, das

”
geile Vieh“ [Wolf 2008, S. 98].

Diese mussten sich getroffen in das Innere der Stadt zurückziehen. Man
sagt [Plaut., bacch. 953 ff.], dass mit dem Tode des TROILOS eine weitere
Vorbedingung für den Fall Troias erfüllt war.

Neun Jahre währte die Belagerung der Stadt, das heißt für die Soldaten
der Achaier:

Nichtstun in Bezug auf die uneinnehmbare Stadt; doch Nichtstun, und das
neun Jahre lang, ist für junge Männer in einem Heer fatal . Daher musste der
kommandierende AGAMEMNON seinen Soldaten andere Aufgaben geben:

Raub, Mord, Todschlag, Brandschatzung und Vergewaltigung im Umland,
auch auf der Insel Lesbos.

Der eine Bandit, ACHILLEUS, zeigte sich gegenüber dem anderen Banditen,
AGAMEMNON, großzügig und schenkte diesem seine Beute. Nur die Toch-
ter des Priesters BRISEUS namens BRISEIS (aus Lyrnessos in der Landschaft
Troas) behielt er für sich. Sie glich, wie es heißt, der goldenen APHRODI-

TE [IXX 282]; ihren Mann und dessen drei Brüder hatte er auf der Stelle
totgeschlagen.

82



IX Der Krieg – sein Verlauf

Auf demselben Feldzuge brach er die in der Landschaft Troas gelegene Feste
Thebe:

Dort erschlug er den Vater der ANDROMACHE und sieben seiner Söhne.
Sie selbst lebte mit ihrem Manne HEKTOR und ihrem gemeinsamen Kind
ASTYANAX geschützt in Troia.

Auch CHRYSEIS, Tochter des APOLLON-Priesters von Chryse, fiel in die
Hände der Achaier. Diese wurde dem AGAMEMNON zugesprochen.

Da kam – offiziell – mit goldenem Stabe und im Festgewand der hoch
angesehene Priester des APOLLON, ihr Vater, verlangte sie auf der Stelle
zurück und bot viele, reiche Geschenke zur Auslösung an.

Aber AGAMEMNON, feige [I 223 ff.], hochmütig und ohne Erbarmen, stark
gegen Schwache und vom Stamme

”
Nimm“, wies ihn schroff zurück. Das

hätte er besser nicht tun sollen. APOLLON, der Gott mit dem silbernen
Bogen, erhörte die Verwünschungen und Gebete seines Priesters und nahm
das Heer der Achaier ins Visier:

Seine Pfeile kamen in der Gestalt einer Seuche. Erst starben die Maultiere,
dann die Pferde und die schnellen Hunde. Schließlich starben die Männer.
Das war im zehnten Kriegsjahr, und es schien, dass die Troer, ohne einen
scharfen Schuss abgefeuert zu haben, die Sieger werden könnten [I 59 ff.].

Da hat auf priesterlichen Rat hin (KALCHAS war gefragt) AGAMEMNON die
CHRYSEIS, wie es heißt,

”
unberührt“ dem Vater zurückgegeben.

Aber zur Kompensation hat er von ACHILLEUS die BRISEIS verlangt, sie, in
die sich der Recke offensichtlich Hals über Kopf verliebt hatte. Militärische
Räson siegte:

Im Kriege kann ein Heer es sich nicht leisten, dass ein Offizier den Befehl
des Oberkommandierenden verweigert.

ACHILLEUS musste nachgeben und BRISEIS ausliefern.

Aber:

In grenzenloser Wut hat er sich und seine Myrmidonen aus dem Verband
der Griechen herausgelöst. Er nahm am Kriege nicht mehr teil, und er war
entschlossen, die Rückfahrt anzutreten.

Erst an dieser Stelle (also im letzten, dem zehnten Kriegsjahr) setzt die
Ilias des Homer ein – und sie beschreibt nur den Zorn des ACHILLEUS und
seine Folgen. Die Vorgeschichte des Krieges, die Eroberung Troias sowie
der Heimweg der Armada und deren Führer sind besondere Abschnitte der

83



C Entfaltung

Handlung des Mythos; beides ist jedoch in der Ilias nicht beschrieben, wird
aber, wie Rückverweise zeigen, als dem Hörer bekannt vorausgesetzt; die
Gesamthandlung des Krieges umfasst 30 Jahre, 10 Jahre Vorgeschichte, 10
Jahre Kampf vor Troia und 10 Jahre Heimkehr.

X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte der
Ereignisse bis zur Belagerung

Die Ereignisse und der Verlauf des Krieges von der Konzentration der Flotte
in Aulis bis zum Stellungskrieg bzw. Kampf vor Troia weisen bemerkens-
werte Auffälligkeiten auf:

Da muss wegen andauernder Flaute oder starker Gegenwinde – zurück-
geführt auf göttlichen Zorn – eine Frau (IPHIGENEIA) geopfert werden
[Wilamowitz 1955, Bd. 1, S. 177 f.].

Während das Menschenopfer für den Priester KALCHAS wie selbstverständ-
lich ist (auch für die anderen Achaier), muss die Mutter des zu opfernden
Mädchens erst getäuscht werden, damit sie ihre Tochter freigibt und diese
nach Aulis begleitet:

Vorgetäuscht wird eine geplante Eheschließung mit ACHILLEUS.

Also war auch damals für eine Mutter das Opfer eines Kindes ein unerhörter
Vorgang; im Unterschied dazu wurde in der Männerwelt ein Menschenopfer
toleriert.

Kurzum:

Das Menschenopfer war die selbstverständliche Eröffnung eines Krieges und
bedeutet wie alle Opfer (auch Selbstopfer) den Versuch, den Gang der Er-
eignisse dadurch beeinflussen zu wollen. Wir stehen hier an der Grenze, die
den Glauben vom Aberglauben scheidet:

Im Aberglauben liegt die Auffassung, man könne sich einen Gott oder
Götter durch eigene Werke verfügbar machen:

Ich opfere etwas, was mir sehr lieb ist, und stimme die Gottheit ein, mich
als gefälligen und gerechten Bewohner seines Hauses zu behandeln. Hinzu
kommen Riten bzw. Handlungen, von denen man glaubt, sie seien gott-
gefällig und machten jemanden gerecht, d.h. gottgefällig. Die Welt ist voll
von Religionen, polytheistischen oder monotheistischen, in denen geforderte
Handlungen und geforderte Einstellungen Einzelne oder Gruppen dominie-

84



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

ren bzw. Handlungen und Einstellungen, von denen man glaubt, sie seien
gefordert. Dazu gehören in allen Religionen Opfer.

Opfer bedeuten aber auch Sühne für etwas, was geschehen ist.

Im konkreten Einzelfall hatte AGAMEMNON einen Hirschen erlegt und dabei
sich gebrüstet, dass selbst ARTEMIS das nicht besser hätte tun können [S.
El. 563 ff.].

Er hatte sich also mit Gedanken und Worten gottgleich gemacht. Diese
Hybris wurde durch die lange Flaute oder widrige Winde von ARTEMIS

oder auf ihre Bitte hin vom Gott der Winde (AIOLOS) oder dem Gott des
Wetters (ZEUS) geahndet.

Menschenopfer sind auch in anderen Kulturen der Welt bezeugt, bei den
Azteken, in Babylon, wo am Neujahrsfest ein Mensch stellvertretend für alle
Sünder geopfert wurde; bei den Juden war es anstelle des Menschenopfers
ein Bock, der berühmte Sündenbock , der stellvertretend für alle am Jom-
Kippur-Tage in die Wüste geschickt wurde [Lev. 16.5-10] und dort sterben
musste.

Aber auch die ABRAHAM-Geschichte [Gen. 22] ist Reflex auf ein Menschen-
opfer:

ABRAHAM wollte widerstandslos seinen Sohn ISAAK auf Gottes Befehl op-
fern.

Die Geschichte um die Opferung der IPHIGENEIA weist in eine sehr frühe
Zeit der europäischen Kultur zurück:

Die Rede ist vom Neolithikum (neuere Steinzeit), also etwa vom vierten
Jahrtausend v. Chr.

Aus dieser Zeit stammt wohl das Erzählgut, das viel später schriftlich nie-
dergelegt worden ist bzw. niedergelegt werden konnte. Menschenopfer wer-
den noch nicht in Kulturen von Jägern und Sammlern vollzogen, wohl aber
in durch Sesshaftigkeit gekennzeichneten Kulturen, die sich erst im Neoli-
thikum (5. – 4. Jahrtausend) finden.

Den Geschichten um ABRAHAM / ISAAK und um AGAMEMNON / IPHI-

GENEIA und KALCHAS ist die Unerbittlichkeit und die Gefühlsarmut der
Mitteilungen gemeinsam. Eben dieses Gemeinsame weist die beschriebenen
Menschenopfer in eine sehr frühe Zeit .

Wenn jetzt über die Wirkungsgeschichte gesprochen werden soll, dann muss
darauf hingewiesen werden, dass bereits die Berichte in der Ilias in diese
Wirkungsgeschichte einzureihen sind. Wir hören beispielsweise aus noch

85



C Entfaltung

jüngeren Quellen [Paus. 1.43.1; 2.35.1] die Nachricht aus früher Zeit, dass
IPHIGENEIA eine Gottheit gewesen sei.

In Megara hat es so etwas wie einen Tempel der IPHIGENEIA gegeben;
in Hermione (in der Landschaft Argolis) gab es einen heiligen Hain der
ARTEMIS mit dem Beinamen IPHIGENEIA.

In Attika (Brauron) wurde IPHIGENEIA in einem ARTEMIS-Tempel verehrt.
Dorthin brachte man die Kleider der Frauen, die im Kindbett gestorben
waren [E. IT 1462 ff.].

Schließlich gab es in Aigeira (in der Landschaft Achaia) einen Tempel der
IPHIGENEIA [Paus. 7.26.5], der später nach der Göttin ARTEMIS benannt
wurde [Wilamowitz 1955, 1. S. 173 ff., insb. S. 178; Nilsson 1992, 1. S.
492 ff.]. IPHIGENEIA war also eine uralte Gottheit , die später von ARTEMIS

abgelöst wurde. Sie hatte eine große Nähe zu gebärenden Frauen; Homer
nennt sie eine Tod bringende Löwin für gebärende Frauen; auch ihr Name
weist auf schwere (*iphi) Geburt (*gen) hin.

Dass sie in der Familie des AGAMEMNON ein Fremdkörper ist, lehrt viel-
leicht die Mitteilung des Stesichoros [191 PMGF], dass sie eigentlich
Tochter der HELENA und des THESEUS ist und der KLYTAIMNESTRA zur
Erziehung übergeben wurde. Dadurch aber wurde sie wirkungsgeschichtlich
interessant:

Eine Göttin wird also geopfert (zur Sühne für das Vergehen eines Führers
oder für eine gute Fahrt), wie wir es im altbabylonischen Mythos finden.
Dort wird stellvertretend für die Sünden anderer (Götter) der Gott KINGU

geschlachtet.

Das Schicksal der IPHIGENEIA ist ein allseits beliebter Gegenstand der Be-
trachtungen und von Kompositionen geworden. Epoche machend sind die
dramatischen Gestaltungen des Euripides, der die moralische Bewertung
der ganzen Geschichte eröffnet:

”
IPHIGENIE bei den Taurern“ (etwa 414 v. Chr.) und

”
IPHIGENIE in Aulis“

(zwischen 405 und 400 v. Chr. posthum aufgeführt).

Spärlich sind die Belege aus römischer Zeit und aus dem Mittelalter [Dan-
te:

”
La Divina Comedia“, 5.68 ff.].

Aus der Neuzeit sind hervorzuheben: Racine:
”
IPHIGÉNIE“ (1674) und

Goethe:
”
IPHIGENIE auf Tauris“ (1779 – 1786); Goethes Fassung gilt

als Schlüsseltext eines neuen, die Aufklärung weiterführenden Humanitäts-
ideals, als Muster Weimarer Klassik [DNP, Suppl. 5, S. 271] und als Seelen-

86



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

drama, das den Zwang, unter dem die Seelen der Menschen stehen, in dem
Parzenlied deutlich macht, aber auch die Emanzipation des Menschen und
seine Befreiung aus religiöser Bevormundung gestaltet.

Erst 150 Jahre später wird Gerhard Hauptmann der IPHIGENEIA eine
Tetralogie widmen (1940 – 1945). In diesem Dramenkomplex arbeitet Ger-
hard Hauptmann am antiken Mythos (im Sinne einer von Nietzsche
geforderten

”
dionysischen Revision“ des antiken Mythos [DNP, Suppl. 5, S.

375]) den Nationalsozialismus und den Krieg ab und zeigt, wie Menschen
dem Schicksal ausgeliefert sind:

”
Doch wer zum Opfer einmal ausersehen

von einer Gottheit, ... die Moiren halten immer ihn im Blick

und bringen, wo er dann auch sich versteckt, an den gemiedenen Altar
ihn zurück“

[IPHIGENIE in Delphi, 1941].

Im zweiten Stück der Tetralogie der eigentlichen Kopftragödie
”
IPHIGE-

NIE in Aulis“ (uraufgeführt am 15.11.1943 in Wien) schlachtet der hilflose
AGAMEMNON unter Heilrufen des Heeres seine Tochter, die selbst noch vor
ihrem Tode ...

”
Sieg“ schreit.

Hier werden wohl in der Form des Mythos (aber für jeden erkennbar) die
nationalsozialistische Jugendverführung und der Bruch bzw. die Abwendung
vom deutschen Idealismus und dem Humanitätsideal gestaltet, das Goethe
in seinem Drama an der Person der IPHIGENIE geformt hat.

Die Atridentetralogie Gerhard Hauptmanns ist vielleicht die letzte My-
thenrezeption als eigenständige (und ernstzunehmende) literarische Gestal-
tung, die der Not entstammt.

Später, nach dem Kriege in der Zeit des Wohlstandes, entstehen
”
Stücke

von Stücken“, die Obszönes und Hohes mischen und mit Beliebigkeit
”
An-

titheater“ darstellen wollen.

Als Beispiel sei genannt Rainer Werner Fassbinder mit seinem Stück
von Goethes Stück

”
IPHIGENIE auf Tauris“ (1968) als eine Art Anti-

rezeption und Volker Braun
”
IPHIGENIE in Freiheit“ (1990); Braun

gehört neben Heiner Müller und Christa Wolf zu den wichtigen
DDR-Autoren. Ihm geht es wohl darum zu zeigen, dass sich der griechische
Mythos nicht mehr zur zeitkritischen Darstellung der Gegenwart eignet .

87



C Entfaltung

Naturgemäß konzentriert sich die bildende Kunst auf das Opfer der IPHIGE-

NEIA. Seit dem 16. Jahrhundert finden sich schier zahllose Beispiele in den
Museen der Welt (in Deutschland z. B. in Kassel, München und Potsdam).
Bekannt ist vielleicht das Wandgemälde aus Pompeii. Des Weiteren sind zu
nennen

- von Giovanni Battista Tiepolo: Die Opferung der IPHIGENIE

(1757) und

- von Paul Delvaux: Le sacrifice d’ IPHIGÉNIE (1968).

Schließlich sei auch auf die Musik verwiesen. Hier ist das 18. Jahrhundert
das fruchtbarste:

Ein hervorragendes Beispiel ist Christoph Willibald Gluck mit sei-
nen Opern

”
IPHIGÉNIE en Aulide“ und

”
IPHIGÉNIE en Tauride“ genannt.

Die Libretti schrieben zwei Franzosen. Es gab aber auch schon im 17.
Jahrhundert zu dem hier behandelten Thema eine Menge Singspiele.
Für eines dieser Singspiele schrieb Anton Ullrich, Herzog von Braun-
schweig/Wolfenbüttel, das Libretto.

Der erste Verwundete auf griechischer Seite war PHILOKTETES . Die Ge-
schichte um ihn ist so schrecklich wie die um IPHIGENEIA. Vielleicht ist es
ursprünglich eine Seeräubergeschichte, die später in den troischen Komplex
integriert wurde:

Der Seeräuber dringt in eine heilige Insel ein und wird dafür bestraft.

Im Umfeld des troischen Krieges hat der fromme PHILOKTETES die Achaier
auf die Insel Chryse, die dem APOLLON heilig war, geführt und dem Gotte
Opfer dargebracht, weil damit eine Voraussetzung für den Sieg über Troia
erfüllt werden sollte.

Dass die Achaier ihn nach dem Schlangenbiss in den Fuß wegen der eitern-
den stinkenden Wunde so einfach aussetzten und hilflos liegen ließen, war
sicher kein Ruhmesblatt für die Armee, noch weniger für deren Komman-
deur AGAMEMNON oder für ODYSSEUS, der sich zum Lakaien hat machen
lassen und den Verletzten

”
befehlsgemäß“ ausgesetzt hat:

Im Kriege verletzte Kameraden lässt man nur in höchster Not zurück.

Trug, Arglist und erbarmungsloser Opportunismus des AGAMEMNON hat-
ten nun schon zwei Opfer, IPHIGENEIA und PHILOKTETES, zur Folge.

Das dritte Opfer , PROTESILAOS , starb als erster Achaier, der seinen Fuß
auf troisches Hoheitsgebiet setzte. Zum ersten Mal spielten Lug und Trug

88



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

keine Rolle. Er wurde als Soldat von einem unbekannten Gegner getötet.
Eigentlich hätten MENELAOS oder AGAMEMNON die ersten Soldaten sein
müssen, die troischen Boden betreten. Aber es fehlte ihnen

”
Kampfkraft“,

insbesondere letzterem, wie Homer den DIOMEDES sagen lässt [IX 39].

Während nun die Geschichten um IPHIGENEIA und PHILOKTETES wegen
der Heimtücke alle Menschen aufbringen oder auch anwidern können, ent-
behrt die Geschichte um PROTESILAOS [Il 698 ff.] der Rührung nicht; denn
er war nur kurze Zeit verheiratet, als er in den Krieg ziehen musste. Seine
junge Frau LAODAMEIA litt so sehr unter dem Tode ihres Mannes, dass sie
eine zweite Ehe nicht eingehen wollte. Wir kennen das auch sonst, später,
dass Frauen 60 oder 70 Jahre nach dem Sodatentod oder gewaltsamen To-
de ihrer Männer unverheiratet blieben und hoch betagt starben – in jüng-
ster Zeit die Frau des hingerichteten Widerstandskämpfers Helmut James
Graf von Moltke (23.01.1945).

LAODAMEIA ließ die großen Ehrungen (und das Ehrengrab), die ihr toter
Mann erfuhr, kalt. Stattdessen ließ sie ein Ebenbild ihres Mannes fertigen,
und eben, als sie dieses mit einem dionysischen Getreideopfer (in Getreide-
schwinge) ansprechen wollte, erschien, von HERMES geleitet, leibhaftig ihr
Mann. Sie war mit ihm vereint [Verg. Aen. 6.447] und starb, als er schied.
Man verbrannte sie mitsamt dem Bild und den Opfergeräten.

Man sieht in dieser Geschichte die Kombination [Hunger 1959, S. 357]
zweier Ereignisse. Zum einen wird erzählt, wie ein Toter zurückkommt und
einen Lebenden mit sich nimmt.

Zum anderen knüpft die Geschichte an altes Brauchtum an, das man von
Vegetationsgottheiten kennt:

Z.B.: der schöne ADONIS, geliebt von APHRODITE, stirbt bei einem Jagd-
unfall, darf aber alle halbe Jahre auf die Erde zurückkehren und dort leben
und lieben.

Wahrscheinlich ist also die Geschichte von PROTESILAOS wie viele ande-
re Geschichten dem troischen Komplex willkürlich zugegeben worden, so
dass sie jetzt nicht mehr isoliert steht, sondern sich in einem besonderen
Zusammenhange findet.

Während bisher nur von Opfern die Rede war, muss jetzt wie schon des
Öfteren von einem Täter gesprochen werden, von ACHILLEUS.

Dieser Achaier wenigstens ging mit seinen 2500 Myrmidonen nach dem To-
de des PROTESILAOS an Land [Apollod. ep. 3.31]. Bis zu diesem Zeitpunkt

89



C Entfaltung

war er eher passiv und erledigte Aufgaben, die ihm zugewiesen waren; er
war ein Opfer (als Mädchen verkleidet) oder er gab sich zu etwas her – etwa
in der Rolle als Bräutigam der IPHIGENEIA, damit diese und ihre Mutter
getäuscht werden konnten.

Jetzt aber wird er als selbständig Handelnder dargestellt, rund um das
eingeschlossene Troia und vor allem während der Belagerung als Kämpfer
im Umland:

Sterben musste KYKNOS; dessen Sterbegesang mit den Tönen eines Schwa-
nes ist noch in aller Ohren.

Fast noch ein Kind war TROILOS – aber er ist ein Sohn des PRIAMOS!
Da zeigte sich ACHILLEUS weniger als Kämpfer denn als Metzger. In den
neun Jahren der Belagerung verwüstete er viele Städte [Apollod. ep. 3.32
ff.], wirkte als Rassist auf Minderwertige ein, versklavte, vergewaltigte und
eignete sich Beutefrauen zu, tötete zuvor deren Männer und Verwandte,
so den Mann und die Brüder der BRISEIS, seiner späteren Lieblingssklavin,
den Vater und die Brüder der ANDROMACHE, der Frau des HEKTOR.

Wie sollte man ihn denn nennen? Held, Kämpfer, Recke?

Ein Held war er sicherlich nicht . Ein Held, ob er nun Soldat ist oder Zi-
vilist, steht für Werte, z. B. für Mitleid oder für sein Land, das er wie
HEKTOR verteidigt, oder für das Leben eines Einzelnen, das er schützen
will. Im Unterschied zu HEKTOR aber war ACHILLEUS wurzellos, Oberban-
dit und Teil achäischer Soldateska, deren Hauptinteresse der Zerstörung,
dem Raub, dem Mord und der Vergewaltigung galt; er war ein chaotischer
Individualist .

Er war auch kein Kämpfer; denn ein Kämpfer kämpft fair und nach Regeln,
er war eher ein Marodeur.

Auch als einen Recken könnte man ihn nicht bezeichnen; denn mit ei-
nem Recken verbindet man Respekt und Achtung . Was er hatte, waren
nur Kampfkraft und Mut. Aber:

Er war ein Mörder, der sich vor allen anderen lediglich dadurch auszeich-
nete, dass er keine Auseinandersetzung und keinen Kampf scheute, im Un-
terschied zu AGAMEMNON [I 225 ff.]. Diesem war mit dem Szepter [IX 38]
das Oberkommando gegeben und Mut gegen Schwache.

ACHILLEUS besaß keine Tötungshemmung , unterschiedslos mordete er alles,
Jugendliche, Männer, Frauen, Kinder. Wenn trotzdem alle Berichte, die
wir über ihn kennen, auf eine positive Bewertung und auf eine geradezu

90



X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte

auffällige Bewunderung auslaufen, dann liegt das an deren Perspektive,
deren starkem Einfluss auch Homer und die 100 Menschengenerationen
nach ihm unterliegen:

Es ist die Perspektive des Siegers und dessen, der, wie jeder Sänger, seine
Zeit etwas lehren will. Aber wenn man diese Perspektive des Siegers (und
des Mannes), aus der heraus alle Geschichten erzählt sind, verlässt, und
die Sicht des Besiegten (oder einer Frau) einnimmt, dann ist vielleicht die
Bezeichnung

”
ACHILL, das Vieh“ von Christa Wolf in der Erzählung

”
KASSANDRA“ eher noch untertrieben als angemessen; denn mit dem Wort

”
Vieh“ ist noch eine zu positive Bewertung ausgedrückt. Auf jeden Fall kann

die Persönlichkeit des ACHILLEUS z. B. an der Geschichte der widerwärtigen
Schächtung des jungen TROILOS [Wolf 2008, S. 97] deutlich werden.

Motivgeschichtlich ist die Darstellung der Person des ACHILLEUS in Verbin-
dung mit seinem Liebling PATROKLOS hochinteressant. Sie weist in das 2.
Jahrtausend v. Chr. des Alten Orients auf ein Werk, das als GILGAMESCH-
Epos bekanntgeworden ist. Wiederum kommen wir hier auf die enge Ver-
netzung von Ägäis und Altem Orient [Rengakos/Zimmermann 2011,
S. 221, 226]. ACHILLEUS und PATROKLOS bewegen sich als

”
literarische

Überhöhungen“ in einem Motivnetz mit den tragenden Figuren GILGA-

MESCH und ENKIDU. Das Band, das jeweils ein Paar verbindet, ist mehr
als Freundschaft. Es ist eine enge, homoerotische Liebe. Und eine fast bis
in den Wahnsinn gehende Trauer erfasst den ACHILLEUS und GILGAMESCH

[XVIII 18.316 ff.; TUAT 1993, S. 713 f.] über den Tod des Geliebten. Beide
werden mit einer Löwin verglichen, die ihre Jungen verloren hat. Bei beiden
bedeutet der Tod des Geliebten eine radikale Wendung des Lebens.

Aber Homer ist nicht nur Denker in Charakteren und Handlungen, er formt
nicht nur sprachliches Material des Alten Orients, sondern er gestaltet auch
fein differenziert mythische Szenen, in denen er mit Bildern Grundfragen
der Philosophie entwirft.

Das soll an zwei Szenen gezeigt werden.

Zuvor sollen diese in die Gesamtkonposition der Ilias eingeordnet werden.

91



C Entfaltung

XI Die Komposition der Ilias – Nebenstränge der
Handlung

Vier Kampftage innerhalb eines Kriegsgeschehens von 51 Tagen sind hier
in die Zeitstruktur des Großepos einzubringen. Es beginnt mit dem so-
genannten Prooimion, einer Art Vorrede oder Eröffnungsgesang, der das
Grundthema nennt, den

”
Zorn ...ACHILLS ...“

Der erste Gesang entfaltet die Ursache des Zorns:

AGAMEMNON, der
”
Herr der Männer“, Oberkommandierender der achäi-

schen Streitmacht, hat dem ACHILLEUS die Beutefrau weggenommen, BRI-

SEIS mit Namen, kraft seines Amtes. In grenzenloser Wut zieht sich ACHIL-

LEUS aus dem Kampf zurück. Der Verlauf des Ganzen wird logisch ent-
wickelt:

Gezeigt werden im sogenannten Schiffskatalog die Armada der Achaier und
die Streitkräfte der Troer, eingelagert sind Geschichten, die die Charaktere
der Handelnden (AGAMEMNON, ACHILLEUS, HEKTOR, PARIS, ODYSSEUS

usw.) zeigen können. In einem solchen Kriege ist es wohl das beste, wenn
die beiden, MENELAOS und PARIS, wie eifersüchtige Gockel aufeinander
losgehen und so den Krieg entscheiden, ohne dass eigentlich Unbeteiligte
sterben müssen. Das geschah dann auch, allerdings so, dass eine Göttin,
APHRODITE, eingriff und den PARIS aus dem Gefecht nahm, sie zog ihn
gleich ins Schlafzimmer, wo er weibestoll auf HELENA wartete. Und er tat
an ihr die Werke der Liebe.

AGAMEMNON aber erklärt den auf dem Gefechtsfeld zurückgebliebenen ME-

NELAOS zum Sieger. Daraus folgen die Forderung nach Rückgabe der He-
lena und ein Waffenstillstand. Da dieser jedoch unter göttlicher Begleitung
von den Troern gebrochen wird, entstehen neue Kämpfe. Der Dichter kom-
poniert u.a. die rührende Szene, in der HEKTOR in voller Rüstung Frau und
Kind trifft [VI 369 ff.]. Schließlich nimmt PARIS mit HEKTOR wieder den
Kampf auf.

Ein Zweikampf zwischen AIAS und HEKTOR endet unentschieden.

AGAMEMNON aber fühlt sich jetzt so sicher, daß er seine eigentliche Ansicht
zum Raub der Helena herauslässt:

Auf das Friedensangebot der Troer lässt er
”
den guten Rufer“ DIOMEDES

sagen, dass auch die Rückgabe der Helena für ihn kein Grund zu einem
Frieden sei:

92



XI Die Komposition der Ilias – Nebenstränge der Handlung

”
Nunmehr sind für die Troer des Verderbens Schlingen geknüpft“ [VII 402].

Mit diesen Worten wird deutlich, worum es eigentich geht:

Es geht nur um Macht.

Der erste Teil der Komposition endet mit der Bestattung der Toten und
dem Bau einer Mauer als Schutzwehr der Schiffe [ VII 433 ff.].

Es folgen in den Gesängen VIII bis X die Ereignisse des zweiten Kampf-
tages. Die Gefechte zeigen die Vorherrschaft der Troer, da ACHILLEUS und
sein Kontingent sich vom Gefecht fernhalten. Eine Gesandtschaft der Achai-
er und die Bitte an ACHILLEUS, doch wieder in den Kampf einzugreifen,
bleiben ohne Erfolg. Der zweite Kampftag endet im 10. Gesang mit gegen-
seitigen Aufklärungstätigkeiten.

Der dritte Kampftag beginnt damit, dass ERIS, die Göttin des Streits, die
Achaier, die eigentlich vom Kampf die Nase voll haben, zum Krieg ruft.
Jetzt zeigt endlich AGAMEMNON einmal starken Einsatz. Er führt die Achai-
er mit Erfolg gegen die Troer, bis ZEUS zugunsten letzterer eingreift.

Nun führt HEKTOR, der
”
starke Erreger der Angst“ [XII 39], seine Soldaten

gegen das achäische Schiffslager. Die Achaier müssen trotz tapferer Einsätze
leiden und erleben, wie die Troer schließlich in das Schiffslager eindringen
und ein Schiff nach dem anderen in Flammen aufgehen lassen.

Das ist ganz nach dem Geschmack des ZEUS, auch der APHRODITE und des
APOLLON, nicht aber der HERA, Gattin des ZEUS, und des POSEIDON.

Da greift HERA, die Freundin Troias, ein. Um ihren Mann abzulenken,
verführt sie diesen und bittet den zunächst zögernden Gott des Schlafes,
des

”
Bruders des Todes“ [XIV 231], ihren Mann in den Schlaf zu versetzen.

Jetzt wendet sich wieder mit dieser göttlichen Hilfe das Geschehen, und
POSEIDON führt nach Aufforderung die Achaier gegen die Troer, ein Gott
gegen HEKTOR!

Hier sollte eingehalten und in einem Exkurs die Lage des Gefechts und der
Motive erläutert werden:

Exkurs:

Die Gefechtslage und das Gefecht selbst werden ganz entscheidend von
HERA beeinflusst, sie bedient sich zweier Instrumente, der Verführung und
des Schlafs. Zunächst möchte sie ihren Mann dazu bewegen,

”
in Liebe zu

schlafen an ihrem Körper“ [XIV 163 f.].

93



C Entfaltung

Da das Können ihres Mannes außer Zweifel steht, wohl aber das Wollen,
zieht sie mit Hilfe der APHRODITE, die sie höflich gebeten hat, alle Regi-
ster, zusätzlich noch den Liebesgürtel der Göttin in Anspruch nehmend;
da waren Duft von Öl, der Himmel und Erde erfüllte, kunstvoll gekämmte
Haare, Zöpfe, ein göttliches Gewand mit viel Bildwerk, Ohrringe, Gürtel,
Kopftuch weiß wie die Sonne, Sandalen unter den glänzenden Füßen [170
ff.].

Sodann wendet sie sich an den Gott des Schlafes und bittet ihn – Geschenke
versprechend -, des ZEUS Augen in Schlaf zu versetzen. Und es gelang ihr
der sexuelle Exzess wie beim ersten Mal [295], und es trat bei ZEUS

”
sofort“

[237] danach der freundliche Schlaf ein.

Bisher sahen wir, dass die Götter von den Menschen dreierlei unterscheidet:

- Sie sind unsterblich;

- ihr Anblick, wenn sie sich mit ihrem Wesen, d.h. unmittelbar und
leibhaftig zeigen, ist tödlich;

- sie schlafen nicht, jedenfalls nicht so wie alles, was lebt und sich be-
wegt.

Aber hier bei Homer schläft der oberste Gott, allerdings bezwungen durch
HERA, seine Frau, und den Gott des Schlafes [353]. Das ist allerdings nicht
der kreatürliche Schlaf, den alle sterblichen Lebewesen zu ihrer Erholung
schlafen, sondern ein Schlaf als Waffe anstelle anderer Kriegswaffen, sozu-
sagen ein instrumenteller Schlaf. Und als solcher ist er ein ungewöhnliches
Mittel der Einwirkung.

Da ergibt sich die Frage, ob in einer so außergewöhnlichen Situation die
Darstellung des Schlafes sonst sich findet und in anderen Quellen für den
Dichter präfiguriert ist. Wiederum ist die Literatur des Alten Orients Vor-
bild und Quelle, z. B. der akkadische Enuma-Elisch-Mythos [TUAT III, S.
571, Vs. 60 – 69]:

”
EA, der alles weiß ... schläferte APSU ein ... und MUMMU, der Ratgeber, zog

ab seine Krone ... band (gemeint ist
”
fesselte“ – der Verfasser) den APSU

und tötete ihn.“

Homer gestaltete dieses oder ein solches Motiv, wie wir eben sahen, kreativ
weiter; denn, wie ein Achaier glaubt, kann man den obersten Gott, ZEUS,
nicht töten.

Daher wurde er wieder wach, wie uns der Dichter erzählt, und lässt POSEI-

DON befehlen, den Kampf und die Bevorzugung der Troer einzustellen.

94



XI Die Komposition der Ilias – Nebenstränge der Handlung

Aus welcher Machtstruktur heraus kann denn aber nun ZEUS dem PO-

SEIDON Befehle erteilen? POSEIDON ist schließlich nicht irgendein Gott,
sondern einer von drei ganz mächtigen Göttern, Söhnen des KRONOS und
der RHEIA, denen drei kosmische Regionen zugewiesen sind, dem ZEUS der
Himmel, dem POSEIDON die Erde und das Meer, dem HADES das Unte-
re, Neblich-Dunkle. Jeder hat seinen Bereich, ein kosmisches Segment als
Herrschaftsbereich, und da kann man nicht so ohne Weiteres eingreifen.

Homer greift dabei auf ein Machtparadigma zurück, das sich wiederum
in Texten des Alten Orients findet; hier könnte man beispielshalber den
Atramchasis-Mythos nennen. Dort ist am Anfang die Rede von sieben Gott-
heiten, die für ihren Machtbereich das Los gezogen haben:

”
Sie fassten die (Los-)Flasche ... warfen das Los, (und nun) teilten die

Götter. ANU stieg auf in den Himmel ...“ [TUAT III, S. 618, Vs. 11].

So war denn der Kosmos in Regionen aufgeteilt, und diese waren göttlichen
Herrschern zugewiesen, die im Laufe der Entwicklung getötet oder ihrer
Macht beraubt durch andere ersetzt wurden.

Es gibt also bei Homer eine Menge paradigmatischer, konkret – inhaltlicher
und Strukturen betreffender Gemeinsamkeiten mit den genannten altorien-
talischen Epen. Diese sind sehr viel älter als die Ilias und Odyssee. Alle
altorientalischen Texte weisen in das zweite Jahrtausend v. Chr., das 3200
Verse umfassende und auf 11 Tafeln überlieferte GILGAMESCH-Epos hat
als Redaktor einen um 1200 v. Chr. lebenden Dichter namens Sin-Leque-
Unnini, das Schöpfungslied Enuma-Elisch, das auf sieben Tafeln des ersten
Jahrtausends (zwischen dem 9. Und 2. Jahrhundert v. Chr.) überliefert ist,
entstand wohl schon zwischen 1800 und 1600 v. Chr.; schließlich ist das
vom Sintfluthelden ATRAMCHASIS handelnde Epos für das 2. Jahrtausend
v. Chr. anzusetzen.

Nach diesem kurzen Exkurs geht es zurück zum Text des Homer. Wie er
uns erzählt, wird ZEUS wieder wach und greift zornig für die Troer in das
Kriegsgeschehen ein. In dieser für die Achaier aussichtslosen Lage setzt sich
PATROKLOS, der Geliebte des ACHILLEUS, für die Achaier ein. ACHILLEUS

erlaubt es dem PATROKLOS, seine eigene Rüstung anzulegen und den Kampf
aufzunehmen, so dass man glaubte, ACHILLEUS kämpfe wieder.

PATROKLOS vertreibt zwar die Troer, doch findet er durch HEKTOR, den
Anführer der Troer, den Tod.

Die Rüstung des ACHILLEUS wird Eigentum des Siegers. Über den Tod
seines Freundes tief getroffen, fleht ACHILLEUS seine Mutter THETIS an,

95



C Entfaltung

ihm eine neue Rüstung zu beschaffen. Im damaligen Verständnis wird er
nun ein tragischer Held: Denn in dem Maße, wie er drängt, den Tod seines
Freundes PATROKLOS zu rächen, wird er selber Kind des Todes; es heißt
da [XIX 94 ff.]:

”
Den aber sprach an die THETIS, Tränen vergießend: Bald wirst du sterben,

mein Kind, so wie du <jetzt> sprichst; denn gleich nach HEKTOR ist dir der
Tod beschieden.“

Doch die Mutter erfüllt die Bitte des Sohnes und lässt von HEPHAISTOS

eine Rüstung schmieden – insbesondere einen kunstvoll gestalteten Schild.

Damit endet der 18. Gesang und der dritte Kampftag.

Der vierte Kampftag beginnt damit, dass ACHILLEUS seine neuen Waffen
erhält und des Zornes entsagt. Jetzt gilt seine ganze Aufmerksamkeit, besser
gesagt Wut, dem HEKTOR. Es folgen eine Reihe von Einzelaktionen (sogar
Götter kämpfen gegeneinander), bis schließlich ZEUS die Lebenslose des
ACHILLEUS und des HEKTOR wägt. Zur Neige geht das des HEKTOR.

Es gibt also eine Gottheit, der sich auch der oberste Gott beugen muss.
Und so muss HEKTOR gegen den Willen des ZEUS fallen, d. h. er wird
von ACHILLEUS getötet und geschändet. In seiner Maßlosigkeit schlachtet
der achäische Metzger zudem 12 junge Troer und schändet die Leiche des
HEKTOR vor aller Augen immer wieder.

Zwischendurch wird die Leiche des PATROKLOS verbrannt, und es folgen
Wettkämpfe für den Toten, Wagenrennen, Boxen, Ringen, Laufen, Speer-
werfen, Diskus.

Der letzte Gesang [XXIV] der Ilias endet damit, dass entgegen der ur-
sprünglichen Absicht (die Leiche HEKTORs von Hunden fressen zu lassen)
ACHILLEUS die Leiche dem bittenden Vater PRIAMOS aushändigt und dass
dieser schließlich nach der Totenklage bestattet wird.

Das Großepos gliedert sich also in 5 Teile und umfasst insgesamt 15.693
Verse.

Aber das Ende des ACHILLEUS durch den Pfeilschuss des Heckenschützen
PARIS, gelenkt von APOLLON, erzählt Homer nicht mehr.

96



XII Szenen aus der Ilias

XII Szenen aus der Ilias

a) Die Bittgesandtschaft oder des ACHILLEUS Zorn und
Verblendung

[IX 165 ff.]

Die Szene, die jetzt herausgegriffen werden soll, ist eine Schlüsselszene,
in der Kameraden versuchen, den durch AGAMEMNON schwer gekränkten
und beleidigten ACHILLEUS umzustimmen und wieder für sein Eingreifen
in das Gefecht zu gewinnen. Auf Vorschlag des greisen NESTOR wird eine
Delegation gebildet; diese soll mit ACHILLEUS Verbindung aufnehmen, sie
soll ihm die Entschuldigung des AGAMEMNON überbringen und ihn dazu
bewegen, sich wieder am Kampf zu beteiligen. Führer dieser Delegation soll
der greise PHOINIX sein, der Lehrer des ACHILLEUS. Dazu gehören noch der
große [IX 169] AIAS, ein starker Macher und Kämpfer, und ODYSSEUS, der
wortgewaltige, kluge Diplomat und auch williger Befehlsempfänger. Dazu
werden noch zwei Adjutanten genannt.

Als die Gruppe angekommen ist, wird sie freundlich und üppig bewirtet.
Dann ergreift schnell ODYSSEUS das Wort und beginnt mit einem offiziellen
Gruß. Er stellt sodann die Gefechtslage dar – eine Katastrophe stehe bevor,
wenn ACHILLEUS nicht unverzüglich eingreife und zuvor des gewiss nagen-
den Zornes entsage. Er möchte dem ACHILLEUS die Entscheidung erleich-
tern und überbringt neben der Entschuldigung des Oberkommandierenden
dessen Kompensationsangebote:

Gold, Pferde, Frauen, auch die geraubte Geliebte – unangetastet – reiche
Beute nach Troias Fall, sogar eine von den eigenen Töchtern (ELEKTRA

oder CHRYSOTHEMIS) wird als Ehefrau angeboten, sieben Städte auf der
Peloponnēs mitsamt den Menschen, Tieren und Liegenschaften. Und vor
allem Ehre durch diese Menschen und nach dem Siege Ehre in den Augen
aller Helenen.

Doch ACHILLEUS vergleicht all das, was schon gesagt worden ist und gesagt
werden wird, mit dem hilflosen Gejammer von Jungtieren [311]. Er hält
das Gerede für würdelos, weil es um eines würdelosen und betrügerischen
Oberkommandierenden willen und für diesen geschieht.

Die Bitte, die der diplomatische ODYSSEUS vorträgt, und die vielfältigen
Angebote der Wiedergutmachung werden rundweg abgelehnt ; stattdessen

97



C Entfaltung

kündigt ACHILLEUS für die Zeit der Morgenröte des kommenden Tages den
Abzug an und fordert die anderen Griechen auf, das Gleiche zu tun.

Den PHOINIX aber, seinen Lehrer, - bisher hat er ihn weder eines Blickes
noch eines Wortes gewürdigt – lädt er ein, bei ihm die Nacht zu verbringen,
die göttliche MORGENRÖTE zu erwarten und mit ihm das Kriegsgebiet zu
verlassen und heimzufahren.

Es folgt das Schweigen aller – sie sind tief betroffen, denn es ist alles gesagt –
zwei Positionen, und nicht die geringste Annäherung ist zu spüren, es wagt
auch niemand mehr etwas auf die Worte des ACHILLEUS zu erwidern, denn
er hatte das Wort und die Rede – den Mythos – geführt wie eine Waffe,
scharf, kompromisslos, vernichtend. Die Waffe war wie der Befehl dessen,
der in der Hierarchie ganz oben steht; da müssen alle anderen schweigen.

Nur PHOINIX, sein alter Lehrer , durfte noch das Wort ergreifen, selbst voller
Furcht wegen der Kriegslage und auch in Furcht und Sorge um ACHILLEUS,
seinen Schüler und Schützling; denn noch immer betrachtet er diesen als
ihm anvertraut.

PELEUS, der Vater, hatte ihm den Sohn ACHILLEUS an das Herz gelegt.

Wir spüren die außerordentliche, anrührende Nähe des Lehrers zu seinem
Schüler,

”
ph́ılon tékos“ =

”
liebes Kind“ [444] sagt er zu diesem. Und nur

aus dieser Nähe heraus darf er einen ersten Mýthos ausbreiten, den seiner
eigenen Geschichte und Lebenserfahrung:

Es ist die Erfahrung mit dem Ausbruch eigener Gefühle und ihren Folgen.
Wir hören nun den Mythos, der eine menschliche Fundamentalsituation in
die Gestalt einer erzieherisch vorbildlichen persönlichen Lebensgeschichte
bringt:

Im Streit mit seinem Vater und aus maßloser Wut auf diesen hat er, PHOI-

NIX, vor langen Jahren seine Heimat verlassen. Die flehentlichen Bitten
seiner Freunde und Verwandten schlug er in den Wind. Er ging wie von
Sinnen – doch er hatte das unglaubliche Glück, dem Vater des ACHILLEUS,
dem PELEUS, zu begegnen. Dieser gab ihm Reichtum und vertraute ihm
zur Erziehung den ACHILLEUS an:

”
Und ich habe dich zu deiner jetzigen Bedeutung gebracht, Göttern ähnli-

cher ACHILLEUS“ [485].

Aus der Nähe des Lehrers, Erziehers und
”
Vaters“ darf er ihm den Kopf

waschen – nicht im Sinne von Vorwürfen, sondern im Sinne von Belehrun-
gen durch einen personalen, personengebundenen Mythos, den ACHILLEUS

98



XII Szenen aus der Ilias

– sein
”
Kind“ und Schüler – gewiss schon kennt. Und er darf ihn auffor-

dern, sich zusammenzureißen, so wie selbst Götter es tun, und nicht aus
Unnachgiebigkeit Schuld auf sich zu laden:

Selbst Götter geben den Bitten nach, ja – die Bitten selbst sind Töchter
des ZEUS und insofern Göttinnen, die man zu achten hat.

Das mythische Paradigma zeigte uns bisher göttliche Personen, die in einer
Hierarchie leben und selbst Macht ausüben können. Dem liegt zu Grunde,
dass die Welt aufgeteilt ist und dass über deren Segmente Götterpersonen
walten.

Als lebender und opfernder Mensch kann ich mich an diejenigen Götter und
Göttinnen wenden, die für den von mir gemeinten Weltabschnitt zuständig
sind – sei es für das Meer, den Wind, das Wetter, die Ernte oder den
Himmel.

Hier aber werden neben Weltabschnitten auch noch Bereiche benannt, die
der menschlichen Kommunikation zuzuordnen sind:

Streit, Liebe, Hass oder Bitten.

Diese Gegebenheiten, die in den Bereich zwischenmenschlicher Beziehun-
gen gehören, werden in göttliche Personen gewandelt . Eine Bitte wird zur
Göttin erhöht und Tochter des ZEUS. Jetzt müsste man eigentlich das Wort
mit großen Buchstaben schreiben: BITTE . Kommunikative Werte werden
hypostasiert, werden zu Fleisch und Personen.

Dem personalen, innige Gefühle ausdrückenden ersten Mythos folgt ein
zweiter ausweitender Mythos von der Überwindung der Unnachgiebigkeit;
jeder Achaier kennt ihn eigentlich:

Es ist die Geschichte von MELEAGROS , einem Helden der Vorzeit:

Auf einer Jagd tötete dieser einst einen wilden Eber und außerdem (wohl
unabsichtlich) den Bruder seiner Mutter, also seinen Onkel, als um das Fell
des Untieres Streit ausgebrochen war. Doch seine Mutter verfluchte ihn ob
dieses Totschlages, und das brachte ihn so in Wut, dass er – unpolitisch wie
ACHILLEUS – glaubte, sich aus dem Tagesgeschehen schmollend zurückzie-
hen und den Kampf um das Fell des Ebers den anderen Gruppen überlassen
zu können (und auch zu dürfen).

Doch die Ätoler (das Volk, zu dem MELEAGROS gehörte) drohten in ihrer
Festung Kalydōn zu unterliegen, und da sandten sie Boten zu MELEAGROS,
der bei seiner Gattin ruhte, ungerührt zunächst von dem Gefechtslärm und

99



C Entfaltung

von den Bitten der Verwandten, Freunde und Bekannten und von den ver-
sprochenen Geschenken unbeeindruckt.

Erst dem Menschen, der ihm am nächsten stand, seiner Frau also, gelang
es, seinen Zorn und seinen Gram zu wenden:

So griff er sogar ohne Belohnung in den Kampf ein und
”
wehrte so den

Unglückstag für die Ätoler ab“ [597].

Aber der Lehrer PHOINIX hat so seine Zweifel, ob er mit diesem Mythos
seinen Schüler wirklich getroffen hat; denn er spricht [600] schon nicht mehr
von sich selbst, sondern vom Dáımōn, der hier offensichtlich bei ACHILLEUS

seinen Einfluss ausübt.

Gleichwohl:

Der Lehrer ermutigt sich selbst noch einmal, als er auf die Ehre hinweist, die
dem ACHILLEUS genommen und deren dieser im Falle sofortigen Eingreifens
wieder teilhaftig werden wird.

Aber der weist kompromisslos auch den Vortrag seines Lehrers zurück, fast
so, als hätte dieser überhaupt nicht gesprochen. Nicht nur, dass er sich von
seinem Lehrer das Gejammer für AGAMEMNON verbittet, er verlangt von
seinem Lehrer sogar Gemeinschaft im Hass.

Und im Übrigen empfiehlt er dem alten Herrn, ins Bett zu gehen, damit
schon angesichts der göttlichen MORGENRÖTE Rat gehalten werden kann.

Als letzter der Delegierten spricht der große AIAS, kurz und bündig wie ein
Soldat. Zunächst redet er ACHILLEUS überhaupt nicht an, als wäre der gar
nicht da.

Er spricht zu ODYSSEUS, bedauernd, dass ACHILLEUS um eines Mädchen
willen seine Kameraden zu opfern bereit ist, wo doch früher manch einer
selbst vor dem Mord an einem Bruder oder Sohn Kompensationsgaben (Bu-
ße) angenommen und damit Vergeben ausgedrückt hat [IX 632 ff.; Wöhrle
1999, S. 13 ff.].

Doch dann plötzlich ein letzter Appell an ACHILLEUS.

Aber der bleibt ungehört.

ACHILLEUS steigert sich nun so in seiner Wut, dass er nicht mehr wie vor-
gesehen am Morgen aufbrechen will.

Nur, um zuzuschauen, wie die Schiffe des AGAMEMNON brennen, wie der
Krieg dem Oberkommandierenden verloren geht und seine Männer fallen,

100



XII Szenen aus der Ilias

möchte er über den Morgen hinaus bleiben. Er ist dabei naiv genug anzu-
nehmen, dass die Troer aus Respekt vor seinen Schiffen dann Halt machen.

PHOINIX aber, der Lehrer, ist gescheitert !

Er schweigt, lässt sich das Nachtlager richten und harrt der göttlichen MOR-

GENRÖTE.

Die Nachricht von der Unnachgiebigkeit des ACHILLEUS ruft im Lager des
AGAMEMNON blankes Entsetzen hervor. So weit die Situation um die Bitt-
gesandtschaft.

Exkurs 1: Wesen und Funktion des Mythos (Teil 1)

Die Szene aus dem 9. Gesang gibt viel zum Nachdenken: Es geht um das
Wesen und die Funktion des Mythos.

Der Mythos, wie er im Epos dargestellt ist, soll uns einiges lehren:

1. Zum einen stellen die Mythen in der Gesamtkomposition der Szene
eine zentrale Aussage dar. Diese besagt, dass die Mythen mit dem
Anspruch auf Verbindlichkeit formuliert sind. Wir lernen im mythi-
schen Paradigma den Menschen als jemanden kennen, der scheitern
kann,

- an sich selbst (wie ACHILLEUS), weil eine andere Macht, ein
dáımōn, in ihm wirkt

und

- an einem anderen, wie jetzt PHOINIX an seinem Schüler geschei-
tert ist.

Der Mensch ist also eine tragische Person.

2. Das mythische Paradigma geht von zwei Schichten aus, einer inneren
und einer äußeren Schicht. Das Äußere des Mythos hat kriegerische
Ereignisse einer damals schon grauen Vorzeit zum Inhalt. Da diese
Ereignisse in eine Zeit zurückreichen, die die Buchstabenschrift noch
nicht kannte, sind sie zwangsläufig bereits in ihrer Tatsächlichkeit
verblasst und in dem Maße, wie sie verblassten, wurden sie durch den
Mythos ergänzt und verklärt .

Verklären ist diejenige Stufe des Denkens, die einem durch Zeitläufe
unklar oder ungenau gewordenen, inzwischen des Zusammenhanges

101



C Entfaltung

entbehrenden isolierten Ereignis Bilder , bildhafte Kontexte oder Ge-
schichten (mythoi) zuweist .

Mythos lebt von diesen Attribuierungen und die notwendige Voraus-
setzung für die Entstehung des historischen Mythos ist die fehlende
Schriftlichkeit .

Im Mythos stecken das zugewiesene Wort und das Bild. Er ist ein
Erbgut, das die Indoeuropäer, Ahnherren der Achaier und späteren
Griechen, schon sehr früh bei der Besiedlung Griechenlands mit sich
führten.

Das Innere des Mythos sind die von Homer mitgeteilten Gegeben-
heiten innerhalb eines Menschen (in der Form von Gefühlen) und
innerhalb einer Gruppe von Menschen (in der Gestalt von Auseinan-
dersetzungen in der Ehe, in der Nachbarschaft, im Umgang mitein-
ander bei Geselligkeiten, Riten um Leben und Tod). Dasselbe gilt für
die Götter allein und für Menschen und Götter zusammen.

Das Innere des Mythos hat nun seinerseits zwei Schichten. Beide Schichten
aber sollen, gültig wie sie sind, den Prozess der Erziehung begleiten;

die erste Schicht, die präsentische, zeigt die Person des Lehrers:

Lehrer PHOINIX führt zuerst sein eigenes Leben vor. Erziehung steht und
fällt bis heute mit vorbildlichen Lehrern, nicht vom kriminellen Schlage ei-
nes Gerold Becker, des ehemaligen Leiters der sog. Eliteschule im Oden-
wald und zugleich eines heuchlerischen Kinderschänders und seines blinden
Hofnarren Hartmut von Hentig, Erziehungswissenschaftlers seines Zei-
chens, der nicht sah, was er eigentlich hätte sehen und verwerfen müssen.

Die zweite Schicht entstammt grauer Vorzeit und soll nicht eine an eine
Person gebundene, bis in die Gegenwart reichende Gültigkeit beschreiben,
sondern eine Gültigkeit, die jenseits von Person und Zeit liegt.

”
Es sind

noch Lieder zu singen jenseits der Menschen“, sagte Paul Celan dazu in
dem Gedicht

”
Fadensonnen“.

Bemerkenswert ist Folgendes:

Da ist ein starker Mann, ACHILLEUS, der dem Krieg die Wende geben
kann, seine Redebeiträge sind (abgesehen von der Selbständigkeit) von ho-
her gedanklicher und sprachlicher Qualität – wir würden heute sagen: seine
Handlungskompetenz und kommunikative Kompetenz sind im Höchstmaß
entfaltet.

102



XII Szenen aus der Ilias

Gleichwohl ist der Lehrer (bzw. fühlt sich der Lehrer) nach wie vor an seinen
vom leiblichen Vater des ACHILLEUS erteilten Auftrag gebunden, und der
lautete [443]:

ACHILLEUS soll vom Lehrer PHOINIX dahin erzogen werden, dass er die
Rede mit Verstand führen (mýthōn rhētēra) und das für richtig Erkannte
in Handlung (prēktēra érgōn) umsetzen kann, ein Meister des Wortes und
der Tat zugleich.

”
mýthos“ bedeutet hier auf einer nicht ganz so hohen Ebene so viel wie

argumentativer Vortrag oder verbindliche Rede, die andere überzeugt; wir
würden heute von einer politischen Rede sprechen.

Freilich ist mit diesem Erziehungsziel
”
guter politischer Redner“ noch nicht

die intensive Verbindlichkeit des Mythos überhaupt verbunden, den der
Lehrer selbst vorträgt, um den Schüler umzustimmen.

Die Verbindlichkeit dieses Mythos ergibt sich aus der personalen Dominanz
des Lehrers und letztere wiederum aus der Anbindung des vorgetragenen
Mythos an die gotterfüllte, graue Vorzeit.

In diesem Sinne repräsentiert der Mythos Schichten der menschlichen
Persönlichkeit , die mit der Menschwerdung überhaupt zusammenhängen.

Im Mythos liegt archetypisch dasjenige, wodurch Naturwesen zu Menschen
werden, geworden sind und sein werden:

Mythos als Ganzes steht für die Menschheit im Individuum außerhalb der
Dimensionen Ort und Zeit und erklärt uns Mensch, Welt und Gott.

Eines ist gewiss:

Obwohl der Lehrer die diplomatische und somit auch seine Mission als von
Anfang an gescheitert ansehen muss, ist er auf seine alten Tage noch einmal
gezwungen, mit dem Worte des Erziehers wirksam zu werden:

Eine Gemeinschaft des Schicksals vereint Erzieher und Zögling . Was einst
der Erzieher gab, wird nun zurückerwartet:

Schutz.

Die Rede ist nicht vom Schutz allgemein, sondern vom Schutz, den der
starke ACHILLEUS jetzt seinem Lehrer schuldet. Doch darüber hinaus weist
PHOINIX auf eine tiefere Dimension hin, wenn er betont, dass er ohne ACHIL-

LEUS nicht leben wolle, selbst wenn er mit Hilfe Gottes sich selbst vor den
Feinden schützen könnte:

103



C Entfaltung

Es ist die Dimension des pädagogischen EROS , oder aber auch die Dimension
der Liebe.

Wenn man den im mythischen Paradigma liegenden Dualismus auf das
Menschenbild wendet, dann lässt sich sagen:

Das Menschenbild des mythischen Paradigmas besteht

- zum einen aus der offiziellen Schicht , die den Menschen als in ei-
nem Geflecht von Rollen lebend umfasst z. B. in den Rollen Leh-
rer/Schüler, Mensch/Gott,

- zum anderen aus der Tiefendimension, die durch gewachsene Gefühle
umschrieben werden kann. Während die offizielle Schicht berechenbar
ist und u. a. dem Bereich der offiziellen Götter wie ZEUS u. a. zuzu-
weisen ist, umfasst die Tiefenschicht das unberechenbare Reich des
Irrationalen; Homer spricht vom Dáımōn, der bei ACHILLEUS, aber
auch – so müsste man ergänzen – in PHOINIX wirkt.

Bei ACHILLEUS wirkt der Daimon als einer, der durch den Hass blind macht
für die Aufgaben, die ein Menschenführer eigentlich hat.

PHOINIX ist durch seine Liebe blind, weil er seine Rolle als Lehrer und
Erzieher in naiver Weise mit den politisch-militärischen Zwängen seiner
Gegenwart verwechselt. In höchster Verzweiflung sieht er all das gefährdet,
was er an Liebe, Zuwendung und Wissen seinem Zögling gegeben hat. Diese
Not drängt den Lehrer, zum Mythos und damit zur Verbindlichkeit des
Wortes zu greifen.

Der Mythos berührt als Beleuchtung der Welt zwei große Komplexe:

- Zum einen erläutert er die zwischenmenschliche Beziehung, da je-
mand schuldig wird:

Denn unser Leben – das ist die anthropologische Grundsituation des
mythischen Paradigmas – besteht aus Schuld und aus Befreiung von
Schuld durch Buße und aus Läuterung (kátharsis). Das ist bis heute
aristotelisches Grundschema der Tragödie.

- Zum anderen erläutert der Mythos durch Bilder und personengebun-
dene Zuweisungen oder Attribuierungen unsere äußere Welt als Viel-
falt und Einheit . Erläuterung der Vielheit bedeutet, dass ich dieser
Vielheit Sinn gebe mit Hilfe von Personen, in denen Sachen gebündelt
sind, wie z.B. in HEPHAISTOS die Gewalt des Feuers, in POSEIDON die
Macht des Wassers gebündelt werden, und zugleich wird die Einheit
der Welt hervorgehoben.

104



XII Szenen aus der Ilias

Sinn der Vielheit ist ihre Einheit. Wir sprechen heute von der Vernetzung
des Vielen zu einem Ganzen.

Hier wird aber auch schon ein Stück innerer Entwicklung des Mythos deut-
lich.

Zuerst erkannte man die Gewalten und Mächte der Welt und fühlte sich
diesen hilflos ausgeliefert.

Sodann gewannen diese Gewalten (das Feuer und das Wasser) Form in der
Gestalt von Personen, an die ich mich betend und opfernd wenden kann.

Schließlich entwickelt Homer aus dem mythischen Paradigma heraus ein
System, in dem er die verschiedenen Segmente des Kosmos personalisiert
und ansprechbar macht – das mögen Regionen wie Himmel und Meer sein,
Normen zwischenmenschlicher Beziehungen und diese selbst wie Schuld,
Liebe, Hass und abstrakte Bereiche wie Gerechtigkeit oder die Bitte [Ple-
ger 1991, S. 17].

Aristoteles postuliert in seiner Nikomachischen Ethik als für die Erzie-
hung tragend zwei Dimensionen, die der Gewöhnung und die der Belehrung
[1179b 4 ff.; vgl. Frede 2020, II S. 978 ff.].

Hier erleben wir die Belehrung, fast eine verzweifelte religiöse Unterweisung
[496 – 526].

Zunächst aber hören wir den Appell des Lehrers:
”
Reiß dich zusammen!

Du hast diese Unerbittlichkeit nicht nötig; sie ist deiner unwürdig!“ [496 –
497].

Im Glauben an die göttliche Ordnung des Seins weist er durch die beiden
Mythoi auf diese Ordnung hin. Er geht noch weiter und belehrt:

Selbst Götter lassen sich umstimmen, wenn sie mit Reue gebeten werden.
Und er legt aus:

Die BITTE ist eine Gottheit, die jeder – also auch ACHILLEUS – achten
muss. Das Ergebnis der Interpretation eines religiösen Sachverhalts im
MELEAGROS-Mythos wird zur erzieherischen Norm erhoben und trägt in-
soweit noch höhere Verbindlichkeit als der Mythos von der Lebensgeschich-
te des Lehrers. Appell und Interpretation auf den Menschen hin dürfen
aber nicht alles sein. Sie sind nur unter einer Voraussetzung zulässig, wenn
Einfühlungsvermögen dazu kommt.

In der neuzeitlichen Erziehungspsychologie z. B. von Reinhardt und Anne-
Marie Tausch ist [1970, S.178 ff.] die Rede vom

”
einfühlenden ... Verstehen

als förderliche Dimension erzieherischen Handelns“. Im Unterschied etwa zu

105



C Entfaltung

dem aalglatten ODYSSEUS, dem Diplomaten und willigen Befehlsempfänger,
und auch zu dem geistig schlichten

”
großen“ AIAS bringt der Lehrer dieses

Einfühlungsvermögen auf [523]:

”
Nicht tadelnswert ist deine Wut!“

Oder mit unseren Worten:

”
Ich kann dich schon verstehen“.

Doch nun der Höhepunkt im Seelendrama, im Ringen des Lehrers um seinen
Schüler:

Das Leben des Lehrers und der Appell mögen Verbindlichkeit beanspru-
chen, können aber nicht die Verbindlichkeit schlechthin sein.

Verbindlichkeit schlechthin kann nur der das gegenwärtige Einzelschicksal
übersteigende Mythos beanspruchen, eben der Mythos von MELEAGROS

und seine Deutung. Wir entnehmen daraus:

Zornige Götter schaden den Menschen, aber zornige Menschen schaden sich
selbst. Sie brechen aus einem lebendigen Kommunikationszusammenhang
aus und lassen es zu ihrem eigenen und anderer Nachteil zu, dass ihre
Gefühle sich aus ruhiger Besinnung lösen. Menschenzorn führt zu Unein-
sichtigkeit und Unbelehrbarkeit und damit in die Nacht der Not.

Wir modernen Menschen haben viele Wörter für denselben Sachverhalt:

”
Uneinsichtigkeit“,

”
Unbelehrbarkeit“,

”
Schaden“,

”
Unheil“,

”
Unglück“.

Der Grieche sagt kürzer und umfassender:

átē, ein Wort, das neben der Verblendung im Zorn auch noch den aus der
Verblendung des Herzens entstehenden Schaden meint.

Der MELEAGROS-Mythos mit seiner gemeinten Verbindlichkeit stellt zwi-
schenmenschliches Geschehen, wie es hunderttausendfach vorkommt, in
einen theologischen Rahmen und bedeutet insofern ein Stück verbindlicher
Auslegung einer elementaren zwischenmenschlichen Situation.

Wir dürfen aber vom Denkstil des mythischen Paradigmas die abstrakte
und theoretische Erörterung einer Fundamentalsituation nicht erwarten.
Die Erklärung und Auslegung z. B. einer die Existenz ergreifenden Grenz-
situation geschieht so, dass dieser Grenzsituation ein bildhaltiger Mythos
zugewiesen wird. Ein solcher Mythos selbst steht aus der Sicht dessen, der
ihn einem anderen zuspricht, nicht mehr zur Diskussion. Er darf aus dem
paradigmatischen Zeitgeist heraus Gültigkeit auf Dauer und Verbindlich-
keit beanspruchen. Man kann ihn allenfalls zurückweisen, wie ACHILLEUS

es macht. Zur Diskussion steht er nicht mehr.

106



XII Szenen aus der Ilias

ACHILLEUS also ist blind geworden; diejenige Persönlichkeitsschicht, die
dem Offiziellen einer Kultur (Religion, erzieherische Normen) zugeordnet
ist, wird von der anderen Schicht des Dämonischen überlagert. Homer
lässt PHOINIX vom Dáımōn [600] sprechen.

Gleichwohl ein letzter Appell. Er ist nicht nur ohne die gewünschte Wir-
kung, er bewirkt das Gegenteil. Der Lehrer kann jetzt nur noch eines tun,
was er besser gleich getan hätte:

Er hätte schweigen sollen, wie sein Schüler empfahl, schweigen, sich das
Nachtlager richten lassen und auf die göttliche MORGENRÖTE warten sollen.

Wir bleiben beim mythischen Paradigma und weisen auf eine Besonderheit
hin:

Es ist das Verhältnis zur Zeit :

Ohne jeden Bruch geleitet PHOINIX von sich jetzt zu sich damals und von
dort noch weiter zurück , besser: er springt.

Je entfernter das bildgefüllte Ereignis der Vergangenheit liegt, desto mehr
prägt es die Gegenwart, desto gegenwärtiger wird es. Es besteht also das
Verhältnis direkter Proportionalität. Gegenwart ist für dieses Paradigma
höchst wirksame Vergangenheit . MELEAGROS steht insofern nicht als reines
Bild aus der Vergangenheit, sondern erfüllt mit seinem Fleisch die Gegen-
wart.

Der Marburger Rudolf Otto prägte in seinem Buche
”
Das Heilige“ [1917]

den Begriff des Numinosen. Das Wort ist abgeleitet vom lateinischen numen
(= Wille/Wink des Göttlichen) und meint das ganz Andere, das schauer-
volle (tremendum), anziehende (fascinosum) Göttliche, das als das Heilige
hinter allem, was ist, steht.

Im mythischen Paradigma gewinnt dieses Numinose Namen und bilderrei-
che Form. Namen und Bilder sind Zeichen (numina); sie weisen auf etwas
hin von Zeitdimension zu Zeitdimension, und sie lenken den Sinn dessen,
der anbetet.

Namen und Bilder stehen aber zugleich auch für die Einheit dessen, was
war , ist und sein wird, sie stehen für die Einheit der Zeit ; denn sie wei-
sen auch vor, nicht nur zurück. Und so legt das mythische Paradigma den
Grund für die Erkenntnis, dass das Sein nur in der Einheit der Zeit exi-
stiert. Sofern es alle Zeiten zugleich umfasst, steht es aber jenseits einzelner
Zeitdimensionen und jenseits jeglichen Werdens.

Sein
”
wird“ nicht, sondern

”
ist“.

107



C Entfaltung

Wir stehen hier schon an der Wiege der philosophischen Ontologie der
frühen Griechen.

Mit der Einheit oder auch Gleichzeitigkeit der Zeitdimensionen fassen wir
Gott als den, der ständig gegenwärtig ist. Das Zeitfreie ist das ständig Ge-
genwärtige und als solches schwer zu verstehen.

So sehen wir es z. B. an dem Gedicht von Friedrich Hölderlin
”
Patmos“;

dieses zeigt zugleich die Nachwirkung des mythischen Paradigmas in der
neuzeitlichen Dichtung:

”
Nah ist

und schwer zu fassen der Gott...
Still ist sein Zeichen
am donnernden Himmel“. (Hervorhebungen durch den Verfasser)

Aus der Einheit der Zeitdimensionen im philomythischen Paradigma leuch-
tet noch eine weitere Einheit hervor, die der Lage, d. h. von Nähe und
Distanz.

Bei ACHILL zeigt sich das so:

Ein Mensch ist getroffen, verliert jegliche Nähe zu anderen und seine Oh-
ren versagen den Dienst; er bringt damit sich selbst und anderen Menschen
Elend ohne Maß und schließlich den Untergang. ACHILL ist also der Ver-
blendete, der die Einheit von Nähe und Distanz aufgebrochen hat, und
Homer zeigt an seinem Beispiel die Folge des Bruches:

Der nähelose Mensch kann am Geschehen nicht mehr teilnehmen; er ist
distanziert – unteilnehmend . Er kann auch an dem genannten heiligen Ge-
schehen nicht mehr teilnehmen. Durch seine Distanz ist er ausgeschlossen.

Er hat Augen zu sehen und sieht nicht; er hat Ohren zu hören und hört
nicht.

Dieser Gedanke wirkt durch die Jahrtausende über das Neue Testament
wiederum bis zu Hölderlin. In seinem Gedicht

”
Titanen“ sagt er:

”
Göttliches trifft Unteilnehmende nicht .“

Der Unteilnehmende kann aber auch Vertreter eines ganz anderen Paradig-
mas sein, des logischen und kritisch-rationalen der neuzeitlichen Wissen-
schaft. Dieses ist gekennzeichnet durch den Zerfall der Einheit von Nähe
und Distanz:

Vertreter dieses Paradigmas haben per se die Nähe nie gehabt und können
eine solche nicht zugeben:

108



XII Szenen aus der Ilias

Kühl und distanziert müssen sie, in Wirklichkeitssegmenten denkend, der
Wissenschaft folgen und meinen, es gebe nur ihren Weg durch Dasein und
Zeit. Dabei kann das Dasein durch diese Auffassung seiner Fülle beraubt
oder gar zerstört werden, ob dieses nun Namen hat wie Hiroshima oder
namenlos und unbekannt ist, wie die vielen achäischen Soldaten oder an-
dere, die durch das Verschulden des ACHILLEUS vor Troia fielen oder in
Stalingrad ihr Leben lassen mussten.

Das mythische Paradigma weist dennoch schon sehr früh am Beispiel des
ACHILLEUS verschlüsselt auf die schwerwiegenden Folgen einseitiger Be-
tonung einer der Komponenten. Nähe/Distanz hin. Aus dem Verlust der
Nähe folgt der physische Untergang .

b) Der Schild des Achilleus

[XVIII 478 ff.] Die zweite Szene aus der Ilias.

Der physische Untergang des Achilleus beginnt jetzt damit, dass dieser
Achaier eine neue Rüstung erhält. Seine göttliche Mutter weiß zwar darum,
dass ihm diese Rüstung den Tod bringen wird, aber sie folgt der Bitte ihres
Sohnes und lässt durch HEPHAISTOS, den Gott der Schmiedekunst, die
Rüstung herstellen, zu allererst den Schild [IIXX 478 ff.]. Der Text soll
an dieser Stelle in Umschreibung und gelegentlich in eigener Übersetzung
wiedergegeben werden:

Zuerst machte er den Schild .

Dieser bekam fünf Schichten mit vielen klugen Bildern.
”
Auf ihm gestaltete

er die Erde, auf ihm den Himmel, auf ihm das Meer, die unermüdliche
Sonne und auch den vollen Mond, auf ihm die Sterne, a l l e, mit denen
der Himmel bekränzt ist – die Plejaden und Hyaden und auch den starken
Orion und die Bärin, die sie auch

”
Wagen“ mit Beinamen nennen, die sich

auf derselben Stelle dreht...“.

Zwei Städte schuf er sodann von sterblichen Menschen. In der einen waren
gerade Hochzeit und Geselligkeit:

Jubel, Tanz, Flötenspiel.

Auch Streit war da zwischen zwei Männern, und beide begehrten beim
Richter Spruch und Entscheidung zu erhalten.

Die andere Stadt hingegen wurde gleich von zwei Heeren belagert, die ent-
weder alles zerstören oder sich alles teilen wollten. Doch die Bewohner, von

109



Ernst Marow:
”
... Zornatmend ...“, Radierung in Kaltnadeltechnik



XII Szenen aus der Ilias

ARES und PALLAS ATHENE geführt, wehrten sich. ARES und PALLAS ATHE-

NE waren von Gold prächtig gekleidet und
”
schön und groß in Waffen ...“

[518],

die Bewohner dagegen waren nicht wie die Götter:

Sie waren viel kleiner.

Es kam zum Kampfe, und die Götter wirkten mit, sie zogen voneinander
weg die Toten und schleppten sie an den Füßen durch das Gewühl als ihre
Beute.

Auf den Schild setzte er sodann ein fettes Feld und Pflüger mit ihren Tieren
und einen Mann, der ihnen Wein reichte.

Und was sie umbrachen, war nicht mehr schwarze Erde, sondern Gold.

Weiterhin brachte er auf den Schild ein Königsgut, auf dem gerade geerntet
wurde, fleißig und mit Verstand.

Auch einen von Trauben schwer behangenen Weinberg gestaltete er, ganz
aus Gold und Winzer, Jungen und Mädchen trugen in Körben die honigsüße
Frucht und ein Knabe sang mit zarter Stimme zur Leier ein Volkslied,
andere stampften den Takt.

Auch eine Rinderherde gestaltete er mit Hirten und Hunden: zwei schreck-
liche Löwen hatten sich über den Stier an der Spitze hergemacht und nun
kam es zum Kampf:

”
Der brüllte laut, wie sie ihn schleiften“ [580 f.].

Auch Ställe und Weiden mit Schafen formte er in einem anmutigen Waldtal.

Und ganz fein bildete er ab den zarten Tanz im Reigen von jungen
Männern in Röcken und von viel umworbenen Mädchen in Leinenklei-
dern mit Kränzen auf ihren Häuptern. Und eine Menge staunenden Volks
bildete der hinkende Gott ab.

Mitten unter ihnen sang der göttliche Sänger zur Leier [604].

”
Und auf ihn brachte er des Ozeanstromes riesige Kraft an den Rand, den

äußeren, des dichtgestalteten Schildes“ [607 f.].

Exkurs 2: Wesen des Mythos (Teil 2)

Was steckt hinter dieser Schilderung?

Zunächst wird beschrieben: Welt, Mensch, Gott – alles was mit ihnen zu-
sammenhängt. Berufe, Beziehungen, Einzelwesen, Gesellschaften, Handlun-
gen und Tun des Soldaten, des Künstlers, des Bauern und des Hirten, der

111



C Entfaltung

Himmel mit allen Sternen, die Erde mit Wiesen, Feldern, Wäldern und
Weingärten, mit Siedlungen und was uns umgibt:

Der Ozean. Wasser. Süßwasser!

Sodann wird erklärt: Es wird ein Bild im Kleinen entworfen von allem
Großen und Gewaltigen. Großes wird komprimiert auf den kleinen Raum
eines Bildes: Auf diese Weise können wir alles fassen, anfassen, erfassen –

”
begreifen“, verstehen.

Wir nennen das Instrument, mit dessen Hilfe wir Großes im Kleinen dar-
stellen und verstehen können, ein Modell :

Homer zeigt und entwirft mit den Worten des Mythos ein Modell von Welt ,
wie der Künstler ein Relief gestaltet:

Es wölbt sich wie eine Kuppel der Himmel, und darunter liegen flach aus-
gebreitet die Erde und das Meer – nicht zu verwechseln mit dem OKEANOS

– und die Fülle des Lebens der Menschen und vor ihnen, sie leitend, die
Fülle der Götter. [vgl. Schadewaldt 1978, S. 54].

Man könnte vorsichtig darauf hinweisen, dass das Weltbild des Homer in
Form von konzentrischen Kreisen konstituiert wird. Noch wichtiger scheint
mir die Beobachtung und Bemerkung [aus dem Anfang des Buches VIII
der Ilias], dass man in Bezug auf den gesamten Kosmos sogar wohl schon
von einer Kugelvorstellung ausgehen kann. Über der Erdscheibe wölbt sich
ebenso der Himmel (der Ozean umströmt den Rand der Erde), wie unter der
Erdscheibe der HADES und am tiefsten TARTAROS (das Reich des Todes)
sich wölben.

Was steckt paradigmatisch noch hinter Homers Weltmodell? Es ist die
Genauigkeit , mit der er beschreibt und sein Anspruch auf Vollständigkeit.

Hintergrund dieser geistigen Haltung innerhalb des mythischen Paradigmas
ist etwas, was später Grundmethode jeder Naturwissenschaft geworden ist.
Der Mathematiker Eudoxos von Knidos formulierte als Grundforderung
jenes

”
diasōzein tá phainómena“ (

”
die sich zeigenden <Einzelheiten> fest-

halten und bewahren“), und damit war gemeint, dass man exakt und getreu
das feststellen und festhalten muss, was man sieht, bzw. was in Erscheinung
tritt. Über nichts darf man interpretierend hinwegsehen, bzw. nichts darf
man durch eigene Interpretation ersetzen.

Auf dieser Grundlage versuchte Homer Strukturen zu finden, z. B. den
Kreis und die Kugel.

112



XII Szenen aus der Ilias

Man könnte insgesamt sogar vom Versuch einer Geometrisierung dessen
sprechen, was der Mensch der Zeit des Homer wahrzunehmen in der Lage
ist. Dahinter steckt etwas, was wir allenthalben noch bei frühgriechischen
Denkern finden werden:

Sie suchen in der Vielfalt der Erscheinungen die Einheit , das strukturierte
Ganze, was der Dichter mit der eben genannten Schildbeschreibung ver-
sucht. Es geht darum, durch den Entwurf von Strukturen aus der Geo-
metrie/Mathematik die große Vielfalt des Einzelnen zu verstehen, in diese
Vielfalt Ordnung zu bringen.

Neben der exakten Beschreibung der Welt durch ein Modell findet man bei
Homer auch die Erklärung von Welt und gewinnt Verstehen der Welt.

Homer sieht den Kosmos als einen Dreigeteilten:

Himmel, Erde und Unterwelt; und diesen drei Bereichen sind Götter zuge-
ordnet. Doch als kosmische Urgrößen, aus denen alles wuchs und wächst,
nennt er OKEANOS, eine göttliche Person, und TETHYS:

Beide sind Vater und Mutter von allem, was ist. Im 14. Gesang der Ilias
[XIV, 200 f.] heißt es:

”
Gehen werde ich, zu sehen die Grenzen der viele Nahrung spendenden

Erde und den OKEANOS, Wiege der Götter, und TETHYS, die Mutter.“

In Vers 246 heißt es gar vom OKEANOS allein, dass er (und seines Stromes
Fluten)

”
Ursprung für alles geworden ist“.

An dieser Stelle beginnt schon der Verzicht auf die Zweiheit, benannt wird
nur noch Eines, aber es beginnt der Verzicht auf die Personifizierung und
die Näherung der lebendigen göttlichen Person an eine Substanz: Wasser .

Hier sollte eingehalten werden, weil mit diesem bescheidenen Satz für uns
eine Zumutung ausgedrückt wird. Aber gerade hier fassen wir den Kern
der Welterklärung des mythischen Paradigmas:

Spätestens seit der Ansage des einen Gottes durch JESUS von Nazareth
haben wir es uns verboten, nach dem zu fragen, was vor Gott war. Im
mythischen Paradigma ist das aber die selbstverständlichste aller Fragen
und Antworten:

Gott ist jetzt Gott, und er war Nicht-Gott; vor diesem Gott aber gibt es
auch einen Gott, und nach ihm wird es auch einen geben, einen anderen –
es ist wie in einem Wirbel, in dem alle Teile stets ihren Standort wechseln:

Sie sind Teile und zugleich Nicht-Teile.

113



C Entfaltung

Sprachlich ist bei Homer alles anthropomorph gedichtet, also vom Men-
schen aus menschengestaltig gesehen:

Seine Daseinsinteressen bestimmen die Elemente der Erklärung, handele es
sich um die Erde (Land, Wasser, Ströme), die er bebaut, um den Himmel,
der ihm die Ernte verderben kann, oder um die Welt unter ihm, in die er
gehen muss. Der Mythos lebt von dieser attribuierenden Erklärungsweise.

Der bereits genannte Hang zur Vollständigkeit und Genauigkeit wird noch
durch ein weiteres Merkmal ergänzt: Es ist das Denken in Gegensätzen;
denn Homer formt auf dem Buckel des Schildes zwei Städte,

eine im Frieden,

eine im Kriege.

Die Stadt im Frieden aber bietet ihrerseits Harmonie (Hochzeit, Festlich-
keit, Gesang, Musik) und Streit (neikos), der aber in den Bahnen des Rechts
und des Ausgleiches verläuft.

Der Krieg aber um die andere Stadt führt ins Verderben.

Die agonale Struktur des Kosmos wird wie ein Bild von einem Rahmen
umgeben. Dieser Rahmen des Schildes als eines Bildes des Kosmos ist das
erfüllende und regierende Wasser :

”
Und auf ihm (dem Schild) schuf er des Okeanos-Flusses gewaltige

Stärke am äußersten Rand des Schildes, des dichtgedrängt gestalte-
ten“ [XVIII, 607 – 608].

Das Einzelne wird also möglichst genau beschrieben. Bei der Fülle des Ein-
zelnen ist die Bemühung um Vollständigkeit festzustellen. Insgesamt han-
delt es sich bei der Summe einzelner Vorgänge und Bilder um eine neue
Qualität – es ist ein strukturiertes, geordnetes Ganzes, das uns vorgeführt
wird:

Das spätere griechische Wort dafür ist kósmos; Homer verwendet dieses
Wort als Fachausdruck aber noch nicht.

Grundcharakter des Kosmos ist einerseits das Wirken von Gegensätzen,
die Auseinandersetzung (agōn), andererseits der Ausgleich. Daher könnte
man auch vom Kosmos als einem durch Kampf, Ausgleich und Balance
gekennzeichneten Gebilde sprechen.

Dieses Gebilde, diese Einheit , ist so dargestellt, dass ihre Teile wie Personen
mit lebender Kraft gefüllt sind; sie sind sogar lebende Personen. So wird
Welt im Mythos

114



XII Szenen aus der Ilias

- beschrieben,

- erklärt und

- verstanden.

Im Rückgriff, der die zwei Jahrtausend anderer (noch darzustellender) Para-
digmata überspringt, kann für Hölderlin diese Person Gestalt lebender Ge-
genstand der Dichtung werden. Dazu sagt er [in dem Gedicht

”
Der Rhein“]:

”
Im dunklen Efeu saß ich, an der Pforte

des Waldes, eben, da der goldene Mittag,
den Quell besuchend, herunterkam
von den Treppen des Alpgebirges, ...“

Als erläuterndes Beispiel für die agonale Struktur des Kosmos dient auf
dem Schilde der Krieg :

Es gibt da die Entfaltung höchster Kraft und Gewalt und plötzliche Ver-
wundung – die heilbar ist – oder gar jähen Tod. Siechtum finden wir bei
Homer nicht. Aus der agonalen Struktur des Kosmos folgt, dass schon für
Homer menschliches Leben mordender Kampf ist. Daraus erwächst später
das Bewusstsein des Tragischen am Menschen. Dieses besteht darin, dass
man durch seine Handlung unabwendbar das heraufführt, was man mit der-
selben Handlung vermeiden möchte; man wird ohne eigenes Verschulden
schuldig.

Am Ende dieser Entwicklung steht die griechische Tragödie [Jäger, 1989,
S. 73; Schadewaldt, 1996, S. 43]. Schon Homer gestaltet deren Elemente:
den Jammer (ἔλεος), das Schaudern (φόβος) und die Reinigung (κάθαρσις)
des Zuschauers von den vorgeführten Affekten.

Hier könnte das hinter der homerischen Dichtung stehende Paradigma, das
mythische Paradigma, kurz zusammengefasst werden:

Das mythische Paradigma eröffnet Philosophie durch die fundamenale Fra-
ge nach dem Gang der Erkenntnis und macht drei Schritte des Erkennt-
nisprozesses deutlich:

1. beschreiben

2. erklären

3. verstehen

Das mythische Paradigma bedeutet also:

1. den Versuch, Welt zu beschreiben:

115



C Entfaltung

- Mittel:

- Bild – Modell – Attribution;

- geometrische Figuren;

- insgesamt: Mathematisierung.

- Ziel:

- Vollständigkeit;

- Genauigkeit.

2. den Versuch, das Beschriebene zu erklären als:

- Ganzheit/Einheit/göttlichen Personen zugeordnet;

- Struktur: Himmel – Erde – Unterwelt – agon/innerkosmischer
Ausgleich;

- geworden und rückführbar auf eine Einheit, z. B. Wasser.

3. den Versuch, das Beschriebene zu verstehen als einen Kosmos; dieser

besteht aus

- Göttern, die Segmente der Welt regieren, in einer Hierarchie le-
ben,

- nicht allmächtig sind; sie sind entstanden und sie vergehen;

- Menschen, tragischen Figuren, in Grenzsituationen lebend, mit
freiem Willen versehen und durch Verantwortung konstituiert;

- Himmel/Erde/Unterwelt als den Lebensräumen beider.

Der Mythos selbst beansprucht

1. für den Menschen

- interpersonale Gültigkeit (er steht für die Menschheit im Einzel-
nen);

- Einheit der Zeiten;

- Einheit von Schuld, Sühne und Katharsis und insgesamt

- Einheit der Gegensätze.

2. für die Götter, dass sie

- der Welt Sinn geben;

- die Einheit der Welt ermöglichen;

116



XIII Das Ende Troias

- die Welt als lebendigen Organismus präsentieren.

XIII Das Ende Troias

a) Handlungsstränge

Jetzt soll nach diesem Stück philosophisch-psychologischer Reflexion bei
Homer und den Mythographen vom Kampf um Troia und von deren Er-
oberung berichtet werden:

HEKTOR war im Zweikampf gegen ACHILLEUS gefallen und damit war der
Weg zur Eroberung der Stadt frei.

So scheint es!

Zunächst aber wurde des PATROKLOS Leichnam feierlich verbrannt; ACHIL-

LEUS, dieser Held, schlachtete persönlich am Scheiterhaufen zwölf junge
Troer [Il. XXIII 175 f.], die er im Kampfe gefangen genommen hatte [Il.
XXI 26 ff.]. Dann gab er die Leiche des HEKTOR heraus – und zwar so:

PRIAMOS, der Vater, hatte sich auf Rat des ZEUS in Begleitung des HER-

MES in das Lager der Griechen gewagt und von ACHILLEUS gegen viele
Geschenke die Herausgabe des toten Sohnes erbeten. Dieser gab auf Bitten
der THETIS, seiner Mutter, den Toten heraus.

Mit einer ergreifenden Totenklage dreier Frauen, der ANDROMACHE (Ehe-
frau), HEKABE (Mutter) und HELENA (Schwägerin) endet die Ilias, aber
nicht der Kampf um Troia.

ACHILLEUS selbst hatte bis zu seinem baldigen Tode noch Kämpfe zu beste-
hen; folgender Kampf sei hier noch vorgestellt, denn er spielte Jahrtausende
später noch eine große Rolle:

Die Troer hatten sich in ihre Stadt zurückgezogen und hofften, geschützt
nur durch die von Göttern gebaute Mauer, auf Entsetzung und Hilfe durch
Verbündete aus dem Umland, aus Arzawa und entfernteren Regionen,

z. B. durch die Amazonen. Es hieß, Amazonen dürften sich erst dann einen
Geliebten aussuchen, wenn sie sich im Kampf gegen Männer ausgezeichnet
hätten [Kerenyi 1958, S. 375]. Direkt nach den Beisetzungsfeierlichkeiten
für HEKTOR griffen sie an unter Führung der PENTHESILEA. ACHILLEUS

trat in die erste Reihe, und nach heftiger Gegenwehr wurde sie von sei-
nem Speer an der Brust getroffen. Da erkannte der Held, so heißt es, ihre
geradezu überirdische Schönheit, zumal plötzlich der Panzer und von ih-

117



C Entfaltung

rem Haupte der Helm abgefallen waren. Man sagt, dass ACHILL in diesem
Augenblick von leidenschaftlicher Liebe erfasst worden sei.

Aber:

Zu spät.

Der Grieche konnte nur noch eines tun und ihre Leiche den Troern zur
Bestattung freigeben, eine rührende Heldengeschichte über ein geiles Vieh.

Doch nun kam auch die Zeit, da ACHILLEUS sterben sollte. Seine Mutter
wusste es, seine Pferde BALLIOS und XANTHOS wussten es; von ihnen allen,
besonders von seiner Mutter, war er gewarnt worden [Il XVIII 95 f.]:

”
Rasch wird das Todeslos Dich ereilen ...; denn gleich nach HEKTOR steht

der Tod Dir bereit.“

Doch er konnte nur sagen:

”
So soll es sofort denn sein!“ [a. a. O. 98].

Und er drängte die ausbrechenden Troer zurück in die Stadt durch das
skäische Tor. Dort, so hatte es ihm sterbend Hektor prophezeit [XXII 355
ff., auch 259 f.], ereilte ihn der Tod durch einen Pfeil des PARIS, gelenkt
von APOLLON, ein Schuss durch die rechte Ferse. Ein zweiter Pfeil traf ihn
in die Brust. Man sagt aber auch, PARIS habe sich im Haine des APOLLON

THYMBRAIOS versteckt und von dort die tödlichen Schüsse aus dem Hin-
terhalt abgefeuert. Dort habe ja auch ACHILLEUS den jungen TROILOS am
Altare des Gottes geschächtet.

So kommt denn der Tod über ACHILLEUS selbst, an der Stelle, wo er anderen
den Tod brachte.

Das Dämonische an diesem Achaier und an dessen Mythos ist, dass mit
seinem Ende Troia durch Gewalt nicht mehr einzunehmen ist; denn den
Troern fehlt zwar die Durchsetzungskraft und die politische Führungskunst
ihres HEKTOR, den Griechen aber fehlt die hemmungslose und nicht zu
bändigende Kraft des unsäglichen ACHILLEUS.

Jetzt ist die Stunde der Verschlagenheit gekommen, die Zeit des ODYSSEUS

bricht an.

Die Achaier hatten einen Tag alle Hände voll zu tun, um kämpfend die
Leiche des ACHILLEUS zu bergen. Erst ZEUS setzte durch ein Gewitter dem
Kampf ein Ende.

18 Tage dauerten die Totenklagen der Menschen und auch der Götter, un-
heimlich der Gesang der Meeresgöttinnen und auch der Musen.

118



XIII Das Ende Troias

Gewaschen, gesalbt und mit Honig übergossen wurde ACHILLEUS den Flam-
men übergeben. Seine Asche aber wurde zusammen mit der des PATROKLOS

[XXIII 91] unter einem großen Grabhügel am Eingang zum Hellespont bei-
gesetzt in einer großen mit Wein und Öl gefüllten goldenen Amphore, die
einst DIONYSOS den Eltern des ACHILLEUS zur Hochzeit geschenkt hatte.

Spätere berichten, dass nach der Eroberung Troias die PRIAMOStochter PO-

LYXENE an diesem Grabhügel vom Sohn des ACHILLEUS geschächtet wor-
den ist. Es heißt aber auch [Kerenyi 1958, S. 378], dass er auf Leukē, einer
Insel in der Mündung der Donau oder des Dnjepr, mit HELENA vermählt
worden sei.

Seine göttliche Mutter THETIS soll schon unter den Mauern von Troia ein
vorbereitendes Arrangement getroffen haben.

Wie dem auch sei:

Jetzt fehlte der, der durch seine Kraft dem Krieg noch eine Wende geben
könnte.

AGAMEMNON hatte nicht die geringste Lust, sich persönlich die Finger zu
verbrennen. Also lungerte man untätig vor der Stadt herum und belagerte
sie – das hätte Jahrzehnte so weitergehen können; denn Troia war aut-
ark und hatte hinreichend Wasser und Nahrung, was die Grabungen unter
Korfmann jüngst bestätigten. Doch:

Troia sollte fallen nach dem Willen des Schicksals, nur keiner wusste, wie.

Aber es gab Orakelsprüche (auch Sprüche des KALCHAS), und diese nann-
ten, wie wir bereits sahen, eine Reihe von Bedingungen für den Fall. Diese
waren:

1. Der Bogen des HERAKLES, eine Art Wunderwaffe, musste mitsamt
den Pfeilen ins Schiffslager der Griechen vor Troia geholt werden.
Diesen Bogen aber besaß der, den die Achaier in seiner Not und sei-
nen Schmerzen durch die eiternde Wunde am Fuß achtlos auf einer
einsamen Insel ausgesetzt hatten, wie wir hörten:

PHILOKTETES.

ODYSSEUS, dem Einfallsreichen (polýmētis), gelang es, in einer dra-
matischen Aktion diesen PHILOKTETES zusammen mit dem Bogen
und den Pfeilen nach Troia zu holen. Dort haben dann Ärzte mit gött-
licher Hilfe den Verwundeten geheilt [Apollod. ep. 5.8], so sagt man.
Was soll man sonst sagen angesichts dieser schändlichen Täuschung?

119



C Entfaltung

Danach beendete schließlich ein Schuss vom Bogen des HERAKLES,
abgefeuert von PHILOKTETES, das eigentlich überflüssige Leben des
hinterhältigen Schönlings PARIS.

2. Sodann wurde den Achaiern gesagt, sie könnten Troia nur erobern,
wenn sie NEOPTOLEMOS , den Sohn des ACHILLEUS, für den Krieg
gewännen. Wiederum gelang es dem gedankenreichen ODYSSEUS, die-
sen, der zusammen mit PHOINIX, dem bekannten Lehrer seines Vaters,
auf Skyros weilte, für den Krieg zu gewinnen. Er überließ diesem sogar
die Waffen des ACHILLEUS, die er im Wettstreit mit AIAS gewonnen
hatte.

Das ist übrigens eine ganz andere traurige Geschichte, die Sophokles
in seiner Tragödie

”
AIAS“ gestaltet hat:

Aus Kummer darüber, dass AIAS die Waffen des ACHILLEUS nicht
erhalten hatte, obwohl er sie vor allen Achaiern verdient hätte, hat
er sich das Leben genommen; getäuscht und betrogen war er von
ATHENE und wiederum von ODYSSEUS. AGAMEMNON, der Oberkom-
mandierende, verweigerte ihm sogar ein ehrenvolles Begräbnis.

3. Die dritte Bedingung war schon erfüllt; es geht um das Palladion
[Apollod. ep. 5.13] der Stadt; jetzt muss nachgetragen werden, wie die
Achaier dieses an sich gebracht haben: Zunächst zum Wort selbst:

Palladion wird ein Gottesbild genannt, das den Bestand einer Stadt
garantieren soll. Abgeleitet ist das Wort von Pallas, das an mehr als
40 Stellen bei Homer als Beiwort verwendet ist. Göttinen und Götter
haben in aller Regel Beiwörter, die Erscheinung, lebensgeschichtliches
Merkmal oder Funktion bezeichnen; z. B.:

schön, strahlend, berühmt, keusch, hinkend, Vater, Herr der Zeit, des
Wetters, der Wolken, göttlicher Schmied, Götterbote, Seelengeleiter.

So hat ATHENE den Beinamen Pallas.

Die Ableitung ist nicht sicher:
”
Schwingerin <des Speeres>“, sagen die

einen [Autenrieth-Kaegi, Stichwort: Pallas]; man könnte auch auf
pallaḱıs = Nebenfrau hinweisen.

Die wahrscheinlichste Ableitung weist hin auf das semitische Wort
ba’alat = Herr; hier also: Herrin; dieses findet sich in etwas anderer
Form auch in einer im mittelgriechischen Theben gefundenen Linear-
B-Inschrift.

120



XIII Das Ende Troias

Dieses Palladion nun, eine Statuette der Pallas ATHENE , war eines
Tages vom Himmel gefallen, direkt vor das Zelt des mythischen Hel-
den ILOS. Dieser hat die Erscheinung des Palladion als Zustimmung
des ZEUS zur Gründung einer Stadt angesehen, die dann nach ILOS

Ilios genannt wurde. Wohl in Analogie dazu wurde schon im zwei-
ten Jahrtausend v. Chr. Troia, der zweite Name der Stadt, durch die
Achaier vom Namen TROS abgeleitet.

Also: Wer dieses Bild hat, der hat Troia.

Daher mussten es die Achaier gewinnen. Und da hat auch hier wie-
derum ODYSSEUS seine Hände im Spiel, er ist eben Fachmann für be-
sondere Aufgaben. Er hat es übernommen, das Palladion aus Troia zu
rauben und in das griechische Schiffslager zu verbringen. DIOMEDES,
ein starker Achaier, König von Argos, begleitete ihn und wartete un-
terhalb der Palastmauer noch im Inneren der eigentlichen Stadt. Ver-
kleidet als geprügelter und verunstalteter Bettler schlich indes ODYS-

SEUS durch die Gassen der Stadt zur Burg mit dem Königspalast.

Dort stieß er unvermutet auf HELENA. Sie selbst hat es später dem
TELEMACHOS, dem Sohne des ODYSSEUS, erzählt [4.250 ff.]; sie hatte
ihn sofort erkannt. Da sie irgendwie ihr gesamtes Verhalten bereute
[a. a. O. 259 ff.] verriet sie ihn nicht, zumal er sie es auch hatte
schwören lassen. Sie badete und salbte ihn – soviel Zeit war nun doch
vorhanden – und zeigte ihm den Weg zum Palladion. Er brachte es
an sich, und mit Hilfe des DIOMEDES gelang es ihm, das Standbild
bzw. die Statuette in die Unterstadt und von dort in das achäische
Lager zu bringen.

Aber Troia selbst stand noch.

Niemand konnte als Feind mit Gewalt die göttlichen Mauern brechen.
Die Mauern zerstören – das können aber absonderlicher Weise nur die
jenigen, die auf ihren Schutz angewiesen sind, Freunde der Mauern –
die Troer selbst.

Das hatte wiederum Odysseus erkannt – mit Hilfe der ATHENE, de-
ren Schützling er war. Er hatte sie und ihr Bild, das Palladion, aus
den Händen der auch ihr verhassten Troer unter Einsatz seines Le-
bens sozusagen befreit. Aber wie soll man diesen gewiss schwer zu
verstehenden Gedanken umsetzen?

4. Eine Kriegslist war die vierte Bedingung für Troias Fall:

121



C Entfaltung

Wiederum dem an Einfällen reichen ODYSSEUS gelang dieses, mit
göttlicher Hilfe, ein Sieg nicht durch Gewalt, sondern durch List:

Mit Billigung des Sehers KALCHAS schlug er vor, aus Holz ein großes
Pferd zum Verbleib am Strande zu bauen, dann als Hinterhalt in den
Bauch des Pferdes die Besten der Achaier zu verbringen. Die Kampf-
truppen aber sollten auf den Schiffen in Richtung Tenedos auslaufen,
bis man sie nicht mehr sehen konnte; zuvor aber sollten am Strande
alle verbleibenden, nicht transportwürdigen militärischen Einrichtun-
gen wie Zelte usw. verbrannt werden, damit die Troer glaubten, der
Krieg sei vorbei, die Stadt ohne Furcht verließen und sich in die Ebene
ergießen.

Aber wie konnte man nun die Troer wissen lassen, welche Bewandtnis
es mit diesem Pferd habe und was diese damit tun sollten, das Rich-
tige in ihrem, der Achaier, Sinne? Und wer konnte die militärische
Verbindung zwischen der Besatzung des Pferdes und der Flotte, z. B.
durch Feuerzeichen, halten und wie sollte die Besatzung des Pferdes
wissen, wann sie im Schutz der Dunkelheit der Nacht ohne Gefahr
das Pferd verlassen kann?

Diese Aufgaben zu erfüllen meldete sich ein Mann, der sonst in den
Kämpfen nicht weiter aufgefallen war, eigentlich ein Unbedeutender
und daher den Troern gänzlich Unbekannter. Sein Name war SINON,
ein Verwandter des ODYSSEUS.

Das Netz der Kriegslist war geflochten. Das Pferd war gebaut. SINON

war durch ODYSSEUS mit Instruktionen versehen.

Jetzt konnten die Stärksten der Achaier in den Bauch des Pferdes
steigen.

Sodann lief die Flotte aus, und entschwand am Horizont hinter der Insel
Tenedos.

Da man die Schiffe nun nicht mehr sehen konnte und die Reste des Lagers
am Strande in Flammen standen, musste jeder Mensch in Troia glauben,
dass im zehnten Jahr der Belagerung endlich der Krieg vorbei sei:

Die Danaer (so werden von Homer die Kampftruppen der Achaier ebenfalls
genannt) waren also heimgefahren und hatten als Geschenk das hölzerne
Pferd zurückgelassen.

Freude und Ausgelassenheit bis zur Betörung herrschten vor:

Betörung, d. h. Verblendung.

122



XIII Das Ende Troias

Da kam LAOKOON, der Priester des APOLLON. Er warf einen Speer gegen
den Bauch des Pferdes und riet, dieses sofort zu verbrennen – dabei könne
man sehen, was es in sich berge. Niemandem außer ihm fiel auf, dass der
Bauch des Tieres, an dem der Speer haftete, gar nicht so hohl klang, wie er
eigentlich klingen müsste, wenn er leer wäre. Er rief aus [Verg. Aen. 2.49]:

”
Was es auch sei, ich fürchte Danaer (Danaos), auch wenn sie Geschenke

bringen.“

Daraus wurde später das sprichwörtliche
”
Danaergeschenk“, ein Geschenk,

das Unglück bringt.

Doch die Göttin, die mit ODYSSEUS alles eingefädelt hatte, sandte ein Erd-
beben und blendete ihn, so dass er nun unbeholfen sich durch die Gegend
tastete. Seine Kinder aber, die er mitgebracht hatte, wurden von Schlangen,
wie wir sie noch von Hesiod aus der Urzeit des Kosmos kennen, erwürgt
[siehe auch VERG. Aen. 2.201 ff.]; danach schlängelten sie sich zur Burg in
den Tempel der ATHENE [a. a. O. 2.255].

So beklagte des Sehers Frau ihren blinden Mann und ihre toten Kinder.

Den LAOKOON ereilte also ein gerechtes Schicksal! Warum wollte er denn
auch gegen den göttlichen Willen das Pferd zerstören?

Da kam nun auch noch KASSANDRA, die Tochter des PRIAMOS. Inständig
warnte sie ihre Mitbürger vor dem Pferd und wollte, dass sie dieses sofort
noch außerhalb der Mauern der Stadt verbrennen. Doch man schmähte sie
als Schwätzerin und lachte sie aus. Niemand glaubte ihr.

Das war ihr Schicksal: Sie sagte die Wahrheit, niemand verstand diese
Wahrheit, und die Troer

”
erkannten ihr Verderben nicht“ [Q. S. 12.565].

Da stießen die Troer, die aus der Stadt in die Ebene geströmt waren, auf
den eben genannten SINON. Sie befragten ihn, und er gab wieder, was ihm
ODYSSEUS befohlen hatte und blieb bewundernswert bei seinen Worten, ob-
wohl die Troer ihn bedrängt und ihm sogar Ohren und Nase abgeschnitten
hatten:

Er sei als Menschenopfer von den Achaiern ausgesucht, damit die Götter
diesen eine glückliche Heimkehr gewährten. Sie selbst seien jetzt schon auf
dem Heimwege und hätten auf Geheiß des KALCHAS [Q. S. 12.377] für die
Göttin TRITOGENEIA das Pferd gebaut, damit sie alle glücklich heimkehr-
ten, er selbst sei ebenfalls um der Heimkehr willen für die Meeresgötter als
Opfer ausersehen, er habe aber fliehen und sich verstecken können und sei
so dem Tode entronnen.

123



C Entfaltung

Dieses Pferd nun muss in die Stadt!

Und dazu war es notwendig, eines der gewaltigen Tore aufzubrechen und
den riesigen Deckstein zu entfernen. So kam das Pferd unter dem Freuden-
taumel der Troer und mit Pauken und Zymbeln in die Stadt.

Die Troer selbst also, die Freunde der Mauer, hatten diese Mauer zerstört.
Sie erwiesen sich als ihre stärksten Feinde.

Der Freude folgte der Wein, dem Wein folgte das Bett – wie immer -, und
dem Bett folgte tiefer Schlaf.

Die Blutnacht von Troia begann:

SINON gab der Flotte Feuerzeichen und holte flüsternd die Achaier aus dem
Pferd. Diese nahmen im Handstreich die Stadt und die durch besondere
Mauern geschützte Burg nebst Königspalast.

Da tat sich NEOPTOLEMOS, des ACHILLEUS Sohn, wie sein Vater als blut-
gieriges Raubtier hervor:

Er ermordete am ZEUS-Altar den greisen König PRIAMOS ; den Sohn des
HEKTOR, einen ganz kleinen Jungen, riss er von der Hand der Mutter, tötete
ihn mit seinem Schwert und warf ihn von der Stadtmauer herab. Nach einer
anderen Version soll dieser achäische Mann der Tat den greisen PRIAMOS

mit dem Körper dieses kleinen Jungen, seines Enkels, erschlagen haben.

Die ANDROMACHE , Mutter des Kindes, hat er vergewaltigt. Danach ver-
schleppte er sie und andere Beutefrauen zu den Schiffen. Sie waren seine
Sklavinnen.

KASSANDRA, die tragische Priesterin, deren Schicksal es war, Prophezei-
hungen auszusprechen, denen niemand glaubte, floh zum Götterbild der
ATHENE und wurde dort vom Lokrer AIAS vergewaltigt. Später wurde sie
dem AGAMEMNON als Beute und Sklavin zugeführt.

HEKABE , die Frau des PRIAMOS, wurde Sklavin des ODYSSEUS, eine alte
Frau, aber eine Frau, die Renommee brachte.

ODYSSEUS konnte also alle ihm zugedachten Rollen vollkommen ausfüllen,
vom König bis zum Heerführer, vom Totschläger bis zum Sklavenhalter.

Die Aufzählung der achäischen Gräuel soll hier nicht fortgesetzt werden.

Vielleicht noch kurz zu HELENAs Geschichte:

ODYSSEUS wusste, wo sie war, und führte den MENELAOS, ihren Mann,
gleich zum Palast, wo sie nach dem Tode des PARIS mit ihrem neuen Mann,

124



XIII Das Ende Troias

dem DEIPHOBOS, wohnte. Dieser war schneller niedergestreckt, als er den-
ken konnte.

Und nun war HELENA dran.

Sie rechnete wohl, so berichten die Mythographen, mit ihrem Tode und
entblößte ihre Brüste, um den Schwertstreich ihres Mannes zu empfangen.

Doch ich glaube, einleuchtender ist die Erklärung, dass sie damit ihre Waf-
fen zog und siegte.

Sie präsentierte ihre Brüste und weckte seine Lüste – er warf das Schwert
weg, und schon hing er, dieses Nichts, an ihren Lippen. Euripides [Andr.
629 ff. Ebener] sieht das richtig; er sagt:

”
Als Deine Blicke auf ihre Brust fielen, warfst Du Dein Schwert weg und

ließest Dich küssen von ihr; vor diesem schamlosen Nichts wedelte Dein
Schwanz, Du Knecht der Geilheit, Du Stück Mist ... Du elender Wicht!“

Schnell trat er mit ihr die Heimfahrt an, dieser Held, dessen Rüstung zu
Beginn des Krieges noch genau so makellos und ungenutzt glänzte wie an
dessen Ende:

Sterben mussten andere für diesen Jammerlappen!

Das bisher Gesagte soll jetzt noch ein wenig bedacht werden.

b) Wichtige Personen und ihre Wirkung

Mit dem Tode des HEKTOR könnte man eine Schilderung des Untergan-
ges Troias beginnen; denn damit war das Ende der Stadt eingeläutet. Mit
dem Tode des ACHILLEUS durch den Heckenschützen PARIS beginnt ein Ab-
schnitt der Heimtücke. Dieser endet mit den Ereignissen vor und um den
Bau des hölzernen Pferdes:

PHILOKTETES, NEOPTOLEMOS und das Palladion mussten herbeigeschafft
werden. ODYSSEUS war hier der Mann zur besonderen Verwendung; er war
ebenso bedenkenlos, gewissenlos und tatkräftig wie verschlagen. Hier muss
aber auch gesagt werden, dass ODYSSEUS seine Aufträge so ausführte, dass
er mit diesen auch eine hohe Opferbereitschaft verband. Das unterschei-
det ihn von

”
Führern“ wie AGAMEMNON und MENELAOS, den Helden der

Etappe.

Mit HEKTOR, dem ersten Sohn des PRIAMOS [Apollod. 3.148], sei begon-
nen.

125



C Entfaltung

Homer und die nachfolgenden Mythographen nennen vorwiegend positive
Züge an ihm:

Er ist der eigentliche Beschützer Troias [Il. V 472 ff.] und damit der un-
mittelbare Gegenspieler des ACHILLEUS. Beiden gemeinsam ist ihr militäri-
scher Status. Sie unterstehen, obwohl sie die Stärksten sind, jeweils einem
Oberkommandierenden, HEKTOR seinem

”
gottgleichen“ [XXIV 659] Vater

PRIAMOS, ACHILL dem
”
gebietenden Herrn der Männer“ [I 130; I 172] AGA-

MEMNON.

Sie haben also innerhalb der militärisch-politischen Hierarchie zu gehor-
chen.

Wenn es sich bei dem Oberkommandierenden um einen Mann von Cha-
rakter handelt, wie es nach der Darstellung des Homer bei PRIAMOS der
Fall ist, fällt das Gehorchen nicht schwer. HEKTOR z. B. vergibt sich dabei
nichts.

Immer wieder wird er als Pflichtmensch beschrieben, der anderen ein Vor-
bild bei der Verteidigung seines Landes sein will. Daher fällt es ihm nicht
schwer, seinen Bruder, den Zweitgeborenen, in sich selbst verliebten, egoi-
stischen Narzissten PARIS, zur Teilnahme am Kampf für Troia zu ermahnen
[VI 313 ff.]. Neben seiner militärischen sowie politischen Bedeutung ist auch
noch die diplomatische Bedeutung zu nennen:

Den Krieg als Konsequenz der
”
Entführung“ der HELENA hat er sofort

erkannt und den politischen Führern Troias den Rat gegeben, diese Frau
umgehend nach Griechenland zurückzuschicken. Als das abgelehnt wurde
bzw. als die Griechen das Friedensangebot nicht akzeptierten, hat er unbe-
irrbar zu HELENA gehalten und sie vor Anfeindungen geschützt [XXIV 767
ff.].

Die Lauterkeit seines Charakters und die Sittlichkeit seiner privaten Le-
bensführung zeigt die vom empathischen Dichter Homer so schön gestal-
tete Szene, in der er sich von Frau und Kind verabschiedet [VI 370 ff.], für
immer, wie er es weiß (und auch seine Frau).

Aber es gibt auch ein positives Beispiel, das sich negativ wendet:

Seine Standfestigkeit und Unbeirrbarkeit sind gewiss Charaktermerkmale,
die ihn von vielen abheben bzw. aus der Zahl der Zeitgenossen herausheben;
denn sie deuten auf ein festes, ethisches Fundament:

126



XIII Das Ende Troias

Er bleibt bis in den Tod sich selbst treu, steht für Werte, und auf die
Respektierung dieser Werte besteht er auch. Eine solche Haltung kann aber
auch in Uneinsichtigkeit umschlagen:

Den guten Rat seines Freundes POLYDAMAS [XVIII 254 ff.], mit dem Ein-
greifen des ACHILLEUS in das Gefecht die Truppen zurückzuziehen in den
Schutz der Mauern, folgte er nicht, obwohl dieses für ihn persönlich und für
die Stadt das Beste gewesen wäre.

Er meinte, seine eigene Ehre und der Ruf Troias stehe auf dem Spiele.

Diese aufrechte Persönlichkeit hatte natürlich ihre Wirkung auf die Folge-
zeit .

Der Dichter Vergil sieht in seinem Tode ein Muster von Pflichtbewusstsein
und ein Vorbild für die römische Gesellschaft.

In der Literatur des Mittelalters ist HEKTOR der Ritter schlechthin [Moog-
Grünewald 2008, S. 304 f.], und er gehört mit ALEXANDER dem Großen zu
den guten Helden und ist so bekannt, dass er sogar seit dem 15. Jahrhundert
auf Spielkarten erscheint.

Schon früh hat Friedrich Schiller sich mit der Gestalt des HEKTOR

befasst und 1780 im Alter von 21 Jahren das Gedicht
”
HEKTORs Abschied“

verfasst (vertont 1815 durch Franz Schubert in op. 58/D 312). Hier geht
HEKTOR bereits davon aus, dass er für Troia fallen wird. Aber über allem
Vergessen steht seine Liebe zu ANDROMACHE:

”
All mein Sehnen will ich, all mein Denken

in des Lethe stillen Strom versenken,
aber meine Liebe nicht.
Horch, der Wilde tobt schon an den Mauern,
Gürte mir das Schwert um, lass das Trauern!
Hektors Liebe stirbt im Lethe nicht.“

In diesem etwas naiven Anfängergedicht haben natürlich die Männer das
letzte Wort und das ist auch noch fehlerhaft; denn das griechische Wort

”
Lethe...“ ist weiblichen Geschlechts; also müsste es heißen

”
... der Lethe

stillen Strom...“ und
”
... in der Lethe...“. Letzeres geht aber rhythmisch

nicht auf.

ANDROMACHE kann nichts mehr erwidern.

In der neusten Zeit ist HEKTOR neben ACHILLEUS handelnde Person und
Gegenstand des epischen Gedichts

”
Omeros“ von Derek Walcott. Beide

sind Fischer und ringen um die Gunst einer HELENA; sie vertreten die Tra-

127



C Entfaltung

dition der Karibik (HECTOR) und die westliche Zivilisation (ACHILLEUS).
Es sind homerische Folien oder Metaphern, die der Verfasser über die Ge-
genwart zieht. Im 54. Kapitel [3. Abschnitt, S. 285] kommt das so heraus:

”
...Wann werde ich nicht mehr hören den troianischen Krieg im Fluchen

der Fischer in Ma Kilmans Laden?“

Es ist also das mythische Paradigma ständig präsent und darin wird Lite-
ratur schuldig wie die Geschichte.

Zu den immer wieder behandelten Szenen gehört diejenige, in der HEK-

TOR sich von Frau und Kind für immer verabschiedet. Ein Beispiel aus
der bildenden Kunst ist das Bild von Giorgio de Chirico: HEKTOR und
ANDROMACHE (1917).

Während HEKTOR ein ebenbürtiger Gegner des ACHILLEUS war, allerdings
nach dem Willen der Schicksalsgöttin unterliegen musste, kann man das
von PENTHESILEA nicht sagen:

Sie war ein Opfer des Achaiers, im doppelten Sinne, militärisch und sexuell.

Die Tötung war gleichzeitig eine Vergewaltigung, welch letztere allerdings
sich so wandelte, dass der Täter sich verliebte – und man könnte den Vor-
gang auch negativ beleuchten:

Dann handelt es sich um so etwas wie einen Lustmord oder doch wenigstens
um einen Tötungsvorgang, der beim Totschläger sexuelle Lust auslöste, wie
das wohl auch bei der Ermordung des blutjungen TROILOS der Fall war.

Wie bereits gesagt, handelt es sich bei PENTHESILEA um die Königin der
Amazonen.

Hier sollte erläutert werden, wer denn die Amazonen waren oder sind. Zu-
erst sind sie bei Homer [Il. III 189; VI 186] als die Männergleichen erwähnt
(also um 730 v. Chr.). Ihre älteste bildliche Darstellung findet sich auf ei-
nem Tonschild, der in Tiryns gefunden wurde und um 700 v. Chr. gefertigt
worden ist. Immer wieder sind ihre Kämpfe, Amazonomachien, auf Tem-
pelplastiken oder Sarkophagen dargestellt; am Parthenon stehen sie für die
von den Griechen besiegten Perser. Irgendwie sind sie für die Achaier etwas
Fremdes:

Sie fordern die Machos heraus, militärisch und durch ihr Geschlecht:

Kampfstark sind sie und viele Achaier müssen von ihrer Hand sterben. Ihre
Herkunft ist dunkel, aber

”
sie kamen“, wie Homer sagt. Später siedelte

man sie im fernen Osten an. Quintus von Smyrna z. B. nennt als ihre

128



XIII Das Ende Troias

Heimat [Q.S. 1.18] das Gebiet um den Thermodonfluss, der in das Schwarze
Meer mündet, in Kappadokien gelegen.

Themiskyra ist ihre Heimatstadt.

Von dort, von weit her also, kamen sie, den Troern nach dem Tode HEKTORs
gegen ACHILLEUS und die Achaier zu helfen.

Die späteren Griechen haben ihren Namen missverstanden: Die
”
Brustlo-

sen“, so müsste man übersetzen; angeblich hätten sie sich die rechte Brust
ausgebrannt, um mit ihrer Rechten die Waffe besser führen zu können.
Richtiger ist vielleicht, dass sie im kriegerischen Kampf wenigstens ihre
Brust verkleideten.

Natürlich mussten sie auch nach der Meinung der achäischen Machos ihre
Kämpfe gegen hohe Herren wie HERAKLES, BELLEROPHON und THESEUS

verlieren. Letzterer, der ein Kind mit ihrer Königin HIPPOLYTE gehabt ha-
ben soll, den Sohn HIPPOLYTOS, schlug sie und ihr Heer am Fuße des Areo-
pag zu Athen, als sie ihre Königin aus den Händen des Atheners befreien
wollten. Doch diese kämpfte an der Seite des THESEUS und fiel.

Immer fordern die Amazonen die Achaier heraus, immer
”
unterliegen“ sie,

d. h. sie liegen letztlich
”
unter“ ihnen, sie

”
unter“-liegen.

Macho bleibt Macho. Er muss
”
überliegend über-legen“ sein.

So war es bei PENTHESILEA:

Sie hatte unabsichtlich bei der Jagd ihre Schwester getötet und wollte diesen
Tod durch Kampf sühnen. Hier:

für die Troer gegen die Achaier.

Sie hatte als Kind des ARES von der Gottheit eine zauberhafte Gestalt [Q.
S. 1.19] und eine gewaltige Kampfkraft [36 ff.], die die Kraft der Männer
weit überragte [560 ff.]. Doch gegen ACHILLEUS hatte sie keine Chance,
nachdem sie zuvor viele seiner Kameraden getötet hatte [613 ff.].

Er durchbohrte sie und ihr schönes Pferd zugleich. Ausgestreckt lag sie da
auf dem Bauch und musste sich von dem Griechen im Tode auch noch
verhöhnen lassen [644]:

”
Liege jetzt im Staub für Hunde und Vögel ein Fraß!...“

Doch als er ihr wunderschönes Antlitz sah, nachdem er den Helm entfernt
hatte, quälte er sich und bereute die Tat, wie uns erzählt wird. Besser wäre
es gewesen, er hätte sie als Ehefrau mit in den Westen genommen. Aus
Mitleid gestattete er den Troern, sie mit in die Stadt zu nehmen, und sie

129



C Entfaltung

bejammerten sie wie eine eigene Tochter; man bestattete sie in einer Gruft
neben den Gebeinen des LAOMEDON.

Tod und Liebe sind in einem umfassenden Sinne die beiden Seiten ein und
derselben Münze.

Die Nachwirkung der PENTHESILEA-Geschichte ist erheblich, insbesondere
der Kampf zwischen der Königin und ACHILLEUS. Wir haben bildliche Dar-
stellungen seit dem 7. Jahrhundert v. Chr. auf Vasen, Sarkophagen, Friesen,
als Statuetten aus verschiedenem Material. Ergreifend ist die Darstellung
des sog. PENTHESILEA-Malers als Innenbild auf dem Boden einer Schale,
die um 450 v. Chr. gestaltet wurde.

Aus der Neuzeit haben wir ein Bozetto des Bildhauers Bertel Thorwald-
sen, das eine in sich geschlossene, auf sich bezogene Gruppe zeigt, bei der
ACHILLEUS, die entseelte PENTHESILEA haltend, mit höchster Ergriffenheit
und Liebe die Folgen seines Tuns erkennt.

Im Mittelalter ist die Geschichte von PENTHESILEA und ACHILLEUS immer
wieder gestaltet worden. Grundlagen bilden

- einerseits die (etwa im 4. Jahrhundert n. Chr. entstandene) lateini-
sche Übersetzung einer (im ersten Jahrhundert n. Chr.) griechisch
verfassten aber nicht erhaltenen Geschichte des troianischen Krieges
des Kreters DIKTYS und

- andererseits die unter dem Namen des Phrygers DARES aus dem 5.
nachchristlichen Jahrhundert erhaltene Abhandlung über den Unter-
gang Troias.

Für zeitgenössisches Denken maßgebend und bisher nicht übertroffen ist die
Tragödie Heinrich von Kleists

”
PENTHESILEA“; sie war 1808 erschienen,

aber erst 1878 im königlichen Schauspielhaus in Berlin in überarbeiteter
Fassung uraufgeführt worden.

In diesem Stück wird das Tragische an der Gestalt der PENTHESILEA gera-
dezu so konstruiert, dass ACHILLEUS fällt:

Die Amazonen greifen mit PENTHESILEA vor Troia ein und verwirren Grie-
chen und Troer, weil beide nicht wissen, für wen diese kämpfen:

Sie kämpfen nämlich nur für sich selbst und töten oder nehmen Troer und
Griechen scheinbar beliebig gefangen. Dahinter steht, dass in alter Zeit
äthiopische Stämme die Skyten überfallen, die Männer erschlagen und die
Frauen sich angeeignet haben.

Deren Antwort kam sehr schnell:

130



XIII Das Ende Troias

Sie nahmen Rache und ermordeten ihre Vergewaltiger und gründeten den
Amazonenstaat der Frauen. Damit nun der physische Fortbestand des Staa-
tes gesichert bleibt, werden immer wieder kampfstarke junge Mädchen in
die Welt ausgesandt, die junge Männer erkämpfen, gefangen nehmen und
in das Amazonenland verbringen sollen. Dort wird ein großes Fest gefei-
ert, eine Orgie würden wir sagen; danach dürfen die jungen Männer wieder
heimziehen.

Es gibt also keine individuelle Liebesbeziehung , sondern nur den kollektiven
Sexualrausch zur Reproduktion der Gesellschaft. So war das auch vor Troia
– nur, dass PENTHESILEA immer wieder individuell den Kampf mit ACHIL-

LEUS sucht – beide hatten Feuer füreinander gefangen. Aber
”
haben“ darf

sie ihn nur, wenn er unterliegt . Es gelingt einer Vertrauten der PENTHESI-

LIEA (die nach einem Kampf ohnmächtig geworden war), den ACHILLEUS

dazu zu überreden, sich den Anschein des Unterlegenen zu geben. Die jetzt
zwischen beiden erlaubte und erwachende Liebe wird durch angreifende
Amazonen gestört, die ihre vermeintlich gefangene Königin befreien woll-
ten. PENTHESILEA erfährt von dem Trug ihrer Vertrauten und gerät in
Kämpfe.

Von all dem weiß aber ACHILLEUS nichts; er spielt den Schwächeren, da er
weiß, dass sich PENTHESILEA nur dem Unterlegenen hingeben darf.

Das aber verkennt die Königin, schießt jetzt aus Hassliebe dem Geliebten
einen Pfeil in den Hals und stürzt sich mit einer Hundemeute auf ihn, um
ihn zu zerfleischen.

Doch sie stirbt bald nach dem Geliebten von eigener Hand im Kreise ihrer
Amazonen.

Eigentlich erst durch Kleist wird PENTHESILEA zu einer tragischen Figur ,
die Furcht und Mitleid im Sinne der aristotelischen Dramentheorie erregt:

”
Sie sank, weil sie zu stolz und kräftig blühte! Die abgestorbene Eiche

steht im Sturm, doch die gesunde stürzt er schmetternd nieder, weil
er in ihre Krone greifen kann.“ [Schlusssatz aus

’
Penthesilea‘].

In kaum einem Drama wird das
”
Überzarte“ und das

”
Brutale“ [Thomas

Mann in einem Essay zu Chamisso] so eng vereint. Zugleich weist Kleist
auf den später in der Psychologie aufgeführten Kampf der Geschlechter und
vor allem auf den engen Zusammenhang zwischen EROS und Geschlechter-
hass. Die Königin scheitert an dem unaufhebbaren Widerspruch zwischen
der rituellen Erotik und ihrer persönlichen Liebe [Kindler 1990. 9. S.

131



C Entfaltung

483]. Sie liebt den ACHILLEUS, und doch zerfleischt sie ihn mit den eigenen
Zähnen:

”
... Küsse, Bisse,

das reimt sich, und wer recht von Herzen liebt,
kann schon das Eine für das Andere greifen,“

heißt es.

Schließlich greift Christa Wolf in der Erzählung
”
Kassandra“ (1983) den

Mythenstoff wieder auf und entwickelt zu Kleist einen Gegenentwurf.

ACHILLEUS,
”
das Vieh“, tötet und schändet PENTHESILEA, wie das Vieh

den HEKTOR geschändet hat. Männer werden zu Tätern, Frauen zu Opfern.
Wie das Kind TROILOS ein Opfer des geilen Viehs wurde [Wolf 2000, S.
98] und sich an ihm

”
nackte, grässliche, männliche Lust“ [a. a. O.] vollzog,

so wurde von ACHILLEUS, dem Griechenheld, PENTHESILEA getötet und
geschändet:

”
Der Mann, unfähig das Lebendige zu lieben, wirft sich, weiter tötend, auf

das Opfer ...“

”
Die Männer, schwach, zu Siegern hoch geputscht, brauchen, um sich über-

haupt noch zu empfinden, uns als Opfer“, sagt KASSANDRA.

Die Totenfeier zu Ehren der PENTHESILEA geriet bei den Frauen zu einer
Art dionysischen Exzesses, in dem Lust und Schmerz sich vereinen.

Und tobend zerreißen sie einen zufällig des Weges vorbeikommenden grie-
chischen Priester des APOLLON.

Hier wird ein Thema aus den Bakchen des Euripides verarbeitet.

Wo immer Personen von besonderer Bedeutung für den Troia-Mythos auf-
treten, ist ACHILLEUS nicht fern. Daher soll von jetzt an seine Geschichte
in den Mittelpunkt treten.

Wenn wir einmal von den Geschichten um die Geburt und die Jugend ab-
sehen, können wir bei ihm zwei Karrieren unterscheiden, die des Kämpfers
oder auch Schlägers und die des Liebhabers. Beiden Karrieren gemeinsam
ist Ungehemmtheit bzw. zügellose Emotionalität, die sich einerseits in seiner
verbalen und kriegerischen Agressivität, andererseits in sexueller Gewalt
manifestieren.

Fast 3000 Jahre ist das alles als heldenhaft, bewunderswert und insgesamt
positiv bewertet worden. Daraus kann man wohl schließen, dass Bewer-

132



XIII Das Ende Troias

tung und Wahrheit immer eine Frage des jeweiligen Zeitgeistes oder der
jeweiligen political correctness ist.

Bisher, d.h. lange Zeit ist die dargestellte Perspektive, die der Sieger gewe-
sen; die der Unterlegenen und Opfer bricht eigentlich erst in unseren Tagen
durch, etwa, wie wir eben sahen, bei Christa Wolf, die in ihrer Erzählung

”
KASSANDRA“ ACHILLEUS immer wieder

”
Vieh“ nennt.

Es kommt aber noch eine feministische Perspektive dazu. Man könnte beide
Perspektiven auch zusammennehmen, da seit Jahrtausenden Frauen Opfer
waren. Ganz deutlich wird das gleich bei der Erläuterung der Rolle des

AGAMEMNON , von dem noch zu sprechen sein wird.

Die reine Frauenperspektive bricht durch, wenn man von Christine
Brückner die Erzählung heranzieht.

”
Wenn Du geredet hättest, DES-

DEMONA“ [S. 155 ff.].

Bei den Autoren der Antike ist die Siegerperspektive durchaus schon hin-
terfragt, aber eine Änderung des Paradigmas ist nicht erkennbar. Das wird
deutlich bei der Betrachtung der letzten Gesänge der Ilias. Da werden dem
großkotzigen und beratungsresistenten ACHILLEUS plötzlich sehr anrühren-
de Eigenschaften zugewiesen und die Troer als die Besiegten werden nicht
geschmäht und ins Unrecht gesetzt, sondern durchaus als sympathische
Kämpfer dargestellt, allen voran HEKTOR.

Die Person des ACHILLEUS ist schon bei Platon Gegenstand philosophi-
scher Reflexionen. Es geht nach Platon bei ACHILLEUS darum, dass dieser
für seinen Liebhaber PATROKLOS lieber in den Tod geht als lebend heim-
zukehren und dort in der Heimat betagt zu sterben [Smp. 179 e 1 ff.]. Als
Belohnung für sein Verhalten darf er sich nach dem Tode auf der Insel der
Seligen aufhalten:

”
... Göttlicher als ein Geliebter ist ein Liebhaber; denn er ist voll von Gott.“

Über die Ethisierung des ACHILLEUS als Vertreter von Treue und Wahrhaf-
tigkeit hinaus wird dieser in der Rhetorik gern als Muster dieser Tugenden
angesehen [Aristot. Rhet. 1359 a 3 ff.; Cicero de. Orat. 3.57] und darüber
hinaus als Vertreter der Einheit von Wort und Tat.

Seneca widmet sich in seiner Tragödie
”
Troades“ der Grausamkeit der

Griechen aus der Sicht des stoischen Philosophen. Diese Grausamkeit ist –
philosophisch schon von Cicero so betrachtet [Tusc. 3.18] – eine Krank-
heit. Die Zügellosigkeit und Grausamkeit des ACHILLEUS zeigt sich auch in
seinem Verhalten zu den Frauen. Quintus von Smyrna lässt ihn mit den

133



C Entfaltung

Worten eines Griechen [1.726] gynaikomanēs = weibertoll nennen. Er bie-
tet der eher troiafreundlichen Literatur des Mittelalters das Negativbeispiel
dafür, wie emotionale und sexuelle Zügellosigkeit über Selbstbeherrschung,
Anstand und Zuverlässigkeit siegen können; damit wird im Unterschied zu
ACHILLEUS HEKTOR Vorbild für das, was

”
triuwe“ genannt wird.

Die verderbenbringende Minne zeigt ACHILLEUS, HEKTOR wird dargestellt
als höfischer Ritter. Dante (1314) stellt ACHILL dar als Fleischessünder,
der dafür sich im zweiten Kreis der Hölle aufhalten muss wie KLEOPATRA,
HELENA, PARIS und TRISTAN; [5. Gesang]:

”
...Geworfen an die Felsentrümmer, erheben sie ein Schreien, Klagen, Jam-

mern ...“

Vom 16. Bis 18. Jahrhundert wachsen dramatische Gestaltungen, die ACHIL-

LEUS in den Mittelpunkt nehmen. Hier wird ACHILLEUS als einer gezeigt,
der an der Liebe scheitert.

Eine ganz besondere Ausnahme stellt Shakespeare mit dem Stück
”
TROI-

LOS und CRESSIDA“ dar. Als ob der Dichter Christa Wolf vorwegnimmt,
beschreibt er ACHILLEUS als einen arroganten, narzisstischen Wolllüstling,
der sich in Hetero- und Homosexualität exzessiv ergeht, dem die Ermordung
und Schändung des HEKTOR gut zu Gesichte steht.

In der deutschen Klassik aber wird ACHILLEUS sowohl literaturtheoretisch
[Herder: Briefe zur Beförderung der Humanität, 34. Stück] als auch dra-
matisch [Goethe:

”
ACHILLEIS“] oder lyrisch [Schiller, Hölderlin] zur

erhabenen Musterfigur eines edlen Griechen.

”
Wie groß dagegen ist Achilles und wie zart ... Achill besitzt ... Großher-

zigkeit, Selbstgefühl und die äußerste Wahrheitsliebe ...“ [Herder, a. a.
O.].

Hegel preist ACHILLEUS in seiner Ästhetik [3. Teil, 3. Abschnitt, 3. Ka-
pitel, C I. 2. B] als Beispiel eines großen freien und menschlich-schönen
Charakters, der einen Nationalcharakter in sich zusammenzufassen in der
Lage ist.

Nach der von aufgesetzten Idealen bestimmten Sublimierung der Gestalt
des ACHILLEUS im 18./19. Jahrhundert zieht Friedrich Nietzsche einen
Schlussstrich. Er beantwortet die Frage [Morgenröte, Gedanken über mora-
lische Vorurteile, 1. Buch, Abschnitt 18], wieso Menschen sich an Personen
wie ACHILLEUS so ergötzen und weiden können.

134



XIII Das Ende Troias

Bisher fanden wir Sublimierungen, wenn ACHILLEUS zu einer idealen Ge-
stalt erklärt ist. Im Unterschied dazu findet Nietzsche, dass der Genuss
der Grausamkeit in Gemeinden, wo die strengste Sittlichkeit waltet,

”
der

höchste“ ist.

”
Die Grausamkeit gehört zur ältesten Festfreude der Menschheit.“

Hier wird der sublimierte Aspekt des ACHILLEUS getilgt und eine Richtung
eröffnet, die zu der vielleicht bedeutendsten ACHILL-Reflexion des 20. Jahr-
hunderts führt; gemeint ist die bereits mehrfach erwähnte Erzählung von
Christa Wolf von 1983:

”
KASSANDRA“. In dieser Erzählung präsentiert

die gefangene und in Mykene dem Tode entgegensehende KASSANDRA ihren
Hass

- auf den Krieg, in dem
”
alle Regeln in den Staub“ [S. 97] fielen,

- auf ACHILL,
”
das Vieh“, der den Gewaltapparat des Krieges verkör-

pert, vor allem aber Gewalt als sexuelle Gewalt.

Während in der spätantiken Bildkunst das Interesse an der Kindheit und
Jugend des ACHILLEUS überwiegt, behandelt die mittelalterliche Bildkunst
ACHILL als Ritter , z. B. wenn er eine christliche Kirche betritt. Bis zum 17.
Jahrhundert bleibt es in der Bildkunst bei Szenen aus seiner Jugend (z. B.
bei seinem Umgang mit den Töchtern des LYKOMEDES) und bei Liebessze-
nen.

Der Kampf, wie ihn die Ilias kennt, kommt erst spät in die Gestaltung.

Der Sublimierung in der Literatur entspricht die Erhabenheitsästhetik und
Homer-Begeisterung des 18./19. Jahrhunderts (z. B. Edmund Burke).
Danach nimmt das Interesse merklich ab.

Im 20. Jahrhundert zeigt sich einerseits eine kritische Rezeption bei Max
Slevogt (1907), andererseits auch der Wunsch nach heiler Welt und Idylle
bei Georgio Chirico. Nach dem zweiten Weltkriege wird ACHILLEUS als
gebrochener, verwundeter Mensch dargestellt (Lucio Fontana, 1946).

Auch Musiker, insbesondere seit dem 17. Jahrhundert, haben sich der Per-
son des ACHILLEUS angenommen, z. B. (1698) Scarlatti in der Oper

”
ACHILLE e DEIDAMIA“ und (1739) Händel in

”
DEIDAMIA“.

Max Bruch hat nach einem Text von H. Bulthaupt das Oratorium

”
ACHILL“ komponiert.

Ebenfalls die Rockmusik nahm sich des Themas an [Moog-Grünewald
2008, S. 13].

135



Ernst Marow:
”
Laokoon“, Radierung in Kaltnadeltechnik



XIII Das Ende Troias

Für Filme aller Art bietet der achäisch-troische Sagenkomplex insgesamt
reichlich Stoff. Nach amerkanischer Art werden Muskeln, Waffen, Schif-
fe und – leider – wenig Hirn gezeigt. Der Stoff wird missbraucht zu zer-
streuendem Aktionismus. Als jüngstes und letztes Beispiel aus 2004 sei der
amerikanische Film

”
Troy“ des Regisseurs Wolfgang Petersen genannt.

Darin spielt Brad Pitt die Hauptrolle des ebenso starken wie dümmlichen
ACHILLEUS und entwickelt seine Liebesgeschichte mit BRISEIS. Diese steht
im Mittelpunkt. Gezeigt wird übrigens auch richtigerweise, dass es dem
AGAMEMNON überhaupt nicht um die Rückgewinnung der HELENA und
um seinen Bruder MENELAOS ging, sondern einzig um Machtgewinn, d.
h. um die Zerstörung der Gegenmacht Troia. Da die starke, spannungs-
geladene Handlung im Vordergrund steht, werden Szenen verfälscht (z.B.
MENELAOS wird von HEKTOR getötet) oder beliebig neue erfunden, wie
man das im modernen Regietheater handhabt.

Wir hörten vom Priester des APOLLON oder/und des POSEIDON LAOKOON

(Λαοκόων). Dieser schleuderte gegen den Bauch des von den abziehenden
Griechen aufgestellten Pferdes seinen Speer und wurde dafür mit seinen
beiden Söhnen von der Gottheit bestraft. Das geschah, als er dem Gott PO-

SEIDON am Strande ein Stieropfer darbringen musste. Man vermutet, dass
der als Pferd dargestellte (also theriomorphe) Gott POSEIDON ihn dafür
bestraft, dass er die Waffe gegen ihn, dessen Priester er ja ist, gerichtet
hat [Bickel, 1942]. Eine andere Version der Strafe ist, dass LAOKOON von
APOLLON dafür bestraft wird, dass er gegen den ausdrücklichen Befehl des
Gottes geheiratet hat. Die etwas pikante Version ist die, die zur vorigen
dazu gehört. Danach habe er vor den Augen des verbietenden Gottes in
dessen Tempel das Gebot der Keuschheit verletzt und mit seiner Frau Ge-
schlechtsverkehr gehabt [vgl. Serv. Aen. 2.201].

Jedenfalls fanden er selbst und seine Söhne ein schreckliches Ende, das der
römische Dichter Vergil in seiner Aeneis [2.201 ff.] darstellt.

Verschiedene Motivstränge kommen hier zusammen [Bickel, a. a. O.]:

Zum einen ist es der Mythos, wonach der als Pferd dargestellte Gott POSEI-

DON allein schon durch sein Wiehern Stadtmauern zum Einsturz bringen
kann.

Zum anderen handelt es sich um das konkrete Mythenmärchen, in dem
POSEIDON, von ODYSSEUS beschworen, als Pferd die Mauern Troias zer-
trümmert. Schließlich kommt das novellistische Motiv durch:

137



C Entfaltung

Danach werden in einem gottähnlichen Pferde Recken versteckt, die dazu
helfen, die Stadt Troia zu zerstören.

Dieses Motiv erinnert an eine alte ägyptische Erzählung aus dem 15. Jahr-
hundert, wonach ägyptische Krieger des Thutmosis III, von den scheinbar
abrückenden Kameraden in großen Krügen versteckt, die Stadt Joppe er-
obert haben. Dies wird als eine List des THUTI bezeichnet.

An dieser Stelle spüren wir wieder den globalen Austausch (von Gütern und
Ideen) in der alten Welt, also nicht nur kommerziell, indem Kaufleute von
Kleinasien nach Nordfrankreich segelten, oder von Milet ins Nildelta, wo
es eine milesische Kolonie namens Naukratis gab. Auch philosophisch und
künstlerisch gab es diesen Austausch.

Vielleicht kann man das auch an ARKTINOS aus Milet, dem Dichter des ge-
nannten epischen Zyklus (7. Jahrhundert), festmachen. In dessen Epos mit
dem Titel

”
Iliu persis“ findet sich die früheste Erwähnung der LAOKOON-

Geschichte [EpGF 62.11].

Im Unterschied zu den bereits genannten mythischen Personen ist deren
Nachwirkung in der Antike und auch später nicht so reichhaltig, aber nur
eine Gestaltung hat Geschichte gemacht:

Es ist eine Mamorgruppe (LAOKOON mit seinen beiden Söhnen, von einer
Schlange umschlungen), von der uns der antike Universalgelehrte Plinius
der Ältere in seinem 37 Bücher umfassenden Werk

”
naturalis historia“ =

”
Naturforschung“ berichtet [36. 37].

Diese Gruppe stand seinerzeit im sog. Goldenen Haus des Nero. Plini-
us nennt als Schöpfer der Gruppe die Namen dreier rhodisischer Künstler:
Hagesandros, Athanodoros und Pylodoros; er meint, diese Grup-
pe sei

”
omnibus et picturae et statuariae artis praeferendum“, d. h. allen

(anderen) Darstellungen in Malerei und Bildgießerkunst vorzuziehen.

Das Glück nun wollte es, dass diese LAOKOON-Gruppe am 31.01.1506 in
Rom auf dem Gelände der Trajansthermen gefunden wurde. Es handelt
sich dabei um die meisterliche Marmorkopie des hellenistischen Bronzeori-
ginals (um 160 v. Chr., vielleicht von PYROMACHOS oder aus seinem Umfeld
in Pergamon stammend) und wurde später Gegenstand eines kunsttheore-
tischen Diskurses, in dessen Mittelpunkt die Schrift von Gotthold Eph-
raim Lessing stand:

”
LAOCOON oder: Über die Grenzen der Mahlerey und

Poesie“ (1766 erschienen).

138



XIII Das Ende Troias

Lessing unterschied schon in seiner Seneca-Abhandlung (1754) zwischen
einer malenden und einer dichtenden bzw. schildernden Darstellung. Die
ästhetische Frage war:

Was gilt als schön bzw. wann kann etwas als schön gelten?

Im Unterschied zur Auffassung des Horaz (
”
ut pictura póēsis“ [HOR. Ars.

361]), wonach es mit der Dichtkunst die gleiche Bewandtnis habe wie mit
der Malerei bzw. den bildenden Künsten, gelangt Lessing zu der Auffas-
sung, dass es unterschiedliche Gesetzmäßigkeiten gibt, die sich in kreativen
Prozessen unterschiedlich auswirken. Er hebt sich dabei auch deutlich vom
main stream seiner Zeit ab, nach dem die antiken Meisterwerke, sofern es
solche sind, durch

”
edle Einfalt“ und

”
stille Größe“ zu charakterisieren sind

[Johann Heinrich Winkelmann:
”
Gedanken über die Nachahmung der

griechischen Wercke in der Malerei mit Bildhauer-Kunst (1755)].

Ausgang seiner Betrachtung ist die genannte LAOKOON-Gruppe, die er mit
der Darstellung in der Aenis des Vergil [2.199 ff.] vergleicht, insbesondere
findet er bei dem LAOKOON der Gruppe nur einen verhaltenen Schmerzens-
ausdruck , aber keinen Schrei im Unterschied zu Vergil, dessen LAOKOON

Schreie von sich gibt.

Aber: In Marmor gestaltet, wäre der Schrei als vorübergehender Gemüts-
oder Gefühlsausdruck unwahr, und eine solche auf Dauer angelegte Gestal-
tung verletzt nach Lessing das oberste Gesetz des Schönen.

Bildenden Künsten ist mit Material, Formen und Farben die Koexistenz,
d. h. Gleichzeitigkeit, zu eigen. Hier wird der fruchtbare Augenblick einer
Handlung in eine Gestalt bzw. in einen Körper oder Gegenstand gebracht,
d. h. das prägnante Momentum wird erfasst, z. B. wird das Leid und der
Schmerz des LAOKOON unmittelbar vor dem Schrei dargestellt in einem
Zeitpunkt, da der Kampf mit der Schlange weder gewonnen noch verlo-
ren ist. So kann die bildende Kunst das Hässliche meiden, das, auf Dauer
angelegt, Ekel erregt.

In der Poesie ist das ganz anders. Da wird ein Körper in eine Handlung
gebracht. Es gilt das Gesetz des Nacheinander .

Stück für Stück wird konsekutiv erzählt. Der Raum des Körpers ist durch
die Darstellung von Handlung gezeichnet, deren Eigenschaft es ist, vorüber-
zugehen und die daher Ekel nicht erregt. Poesie darf also Hässliches kompo-
nieren, da es Lächerliches oder Schreckliches nur vorübergehend hervorruft.
Und dort, wo die Poesie Schönes darstellt, ergeht sie sich nicht in Einzelhei-

139



C Entfaltung

ten, sondern beschreibt Wirkungen des Schönen auf den Betrachter, nicht
Körper, sondern Handlungen durch die Folge von Zeichen.

Lessing entwickelt also eine Kunsttheorie, die sich aus dem Gegenstand
selbst ableitet und wendet sich ab von der vorherrschenden Vorstellung, ab-
strakte Regeln bei der Komposition eines Werkes anzuwenden. Damit berei-
tet er die gewaltige Bewegung des

”
Sturm und Drang“ vor und macht auch

Goethes Eindruck, den die LAOKOON-Gruppe auf ihn machte, verständ-
lich:

”
Wenn ein Werk der bildenden Kunst sich wirklich vor dem Auge

bewegen soll, muss ein vorübergehender Moment gewählt sein ... wie
sie (gemeint ist die Gruppe, d. V.) jetzt dasteht, sie ist ein fixierter
Blitz ...“ [bei Grumacher 1949, II 550].

Die eben genannte Auffassung von Lessing befreit von Regeln und vor allen
Dingen von der Deduktion und führt zur unmittelbaren Begegnung mit dem
Gegenstand, das besondere Anliegen von

”
Sturm und Drang“.

Die Darstellung unmittelbarer Erfahrung kulminiert in der bildenden Kunst
der Neuzeit bei Edvard Munch und seinen vier Bildern

”
Der Schrei“. In

der Pastellversion auf Pappe (1893) stellt Munch den Schrei dar. Es ist
aber ein innerer Schrei, den die dargestellte Person selbst, vom Grauen aus
dem Inneren überwältigt, hört. Sie hält sich die Ohren zu im Unterschied
zu den beiden Personen, die sich ungerührt von ihm entfernen oder auf ihn
zukommen. So ganz genau kann man das nicht sagen. Aber der Schrei tönt
über die Krümmung der Person und die Schwärze der Farben bis in den
Himmel, wo die Bewegung in der Farbigkeit vergeht.

140



Edvard Munch: Der Schrei. Öl, Tempera und Pastell auf Pappe (1893),
Foto: National Gallery of Norway



C Entfaltung

XIV Die Heimkehr der Achaier

a) MENELAOS und AGAMEMNON

So ganz glatt verlief die Heimkehr der Achaier nach der Zerstörung Troias
nicht. Nur NESTOR, der greise König von Pylos und Ratgeber des AGA-

MEMNON, kam schnell nach Haus. Ganz anders war das bei MENELAOS,
AGAMEMNON und vor allem ODYSSEUS, dessen Geschichte bald ausfürli-
cher zu beschreiben ist.

Begonnen werden soll mit MENELAOS , dessen Versagen als Ehemann den
troianischen Krieg ausgelöst hat. Acht Jahre dauerte seine Irrfahrt, bis er
mit seiner Frau nach Sparta heimkehren konnte. Im zehnten Jahr besuchte
ihn TELEMACHOS, der Sohn des ODYSSEUS; denn dieser war noch immer
nicht heimgekehrt und wurde von seinem Sohne gesucht. Dem TELEMA-

CHOS erzählte MENELAOS die Geschichte seiner Heimkehr, wie er schließlich
zur Insel Pharos kam, die dem ägyptischen Nildelta vorgelagert ist:

EIDOTHEA [Od. 4.363 ff.], die Tochter des starken PROTEUS , der dort die
Robben des POSEIDON hütete, hat ihm geholfen, indem sie das Geheimnis
um ihren Vater verriet; denn PROTEUS, der unsterbliche Meergreis [4.384],
wusste Antwort auf alle Fragen, die man ihm stellte – aber es war schwer,
ihn zu stellen.

So riet sie, sich an ihm unbeirrt festzuhalten, wenn er denn aus dem Meere
zu seinen Robben komme, ganz gleich, ob er nun die Gestalt eines Löwen,
einer Schlange, eines Wildschweines, eines Panthers, des Wassers oder eines
Baumes annehme oder nicht.

Erst wenn er in ursprünglicher Gestalt erscheine, sollte er ihn loslassen
und seine Fragen stellen. So geschah es, und er erfuhr, wie er die Götter
besänftigen und heimkehren könne, aber auch, dass ODYSSEUS gegen seinen
Willen noch auf der Insel der KALYPSO festgehalten werde. [Il. IV 555 ff.]

Es gibt aber auch den Bericht, MENELAOS habe erst auf der Insel Pharos
die eigentliche HELENA getroffen; sie sei von HERMES zu PROTEUS gebracht
worden, PARIS aber habe nur ein lebendiges Ebenbild der HELENA in den
Armen gehalten. Die wahre HELENA blieb also ihrem Manne treu. HERA,
die Beschützerin der Ehe, wollte das so.

Das allerdings wäre der Gipfel ihrer Rache für das Urteil des PARIS gewesen:

Nur Schein hat der eitle Schönling im Bette gehabt, und wegen eines Trug-
bildes floss das Blut so vieler Menschen, wurde Troia ausgelöscht. Stets

142



XIV Die Heimkehr der Achaier

sollten sich die Menschen bemühen, durch Nachdenken zwischen Sein und
Schein zuunterscheiden.

MENELAOS kehrte heim und lebte beschaulich mit seiner Frau HELENA in
Sparta und soll nach seinem Tode in die elysischen Gefilde an der Grenze
der Erde entrückt worden sein:

Dort sei, sagen die Griechen, das Leben leicht; es gebe keinen Schneefall
oder Regen; milder Westwind kühle die Menschen – ein würdiger Aufenthalt
für den Eidam des ZEUS und dessen Tochter [4.563 ff.]. Vielleicht war er
sogar eine Zeitlang auch König in Mykene [4.561 f.] nach den Wirren dort,
über die jetzt berichtet werden muss:

Es geht um Heimkehr und Schicksal des AGAMEMNON .

Auch die Heimfahrt des AGAMEMNON verlief nicht ganz glatt. Vor dem
Auslaufen gab es noch eine Versammlung der Griechen, auf der unter an-
derem die Beute aufgeteilt wurde. KASSANDRA, wie konnte es anders sein,
wurde als Beutefrau Sklavin des unersättlichen AGAMEMNON:

- Erst hat sie die Troer vor HELENA gewarnt, da sie den Krieg und
dessen Ausgang voraussah. Niemand glaubte ihr.

- Dann warnte sie vor dem hölzernen Pferd; niemand glaubte ihr.

- Vergewaltigt wurde sie angesichts des Kultbildes der ATHENE vom
Achaier aus der Landschaft Lokris namens AIAS, auch der Lokrer
AJAS genannt oder der kleine AJAS.

- Sklavin wurde sie nun gegen ihren Willen, ausgeliefert und preisgege-
ben dem Achaier AGAMEMNON.

Viele der hundert Schiffe, vielleicht sogar alle außer dem des AGAMEMNON,
scheiterten im Sturm vor Kap Kaphereus. Der genannte AIAS ersoff wie
eine Katze im Teich und bekam so seine von der Gottheit gesandte Strafe.

Hier übrigens zeigt sich, wie wir Menschen Instrumente der Gottheit wer-
den.

Herbeigeführt hat den Schiffbruch NAUPLIOS; er hatte nämlich Bäume auf
dem Vorgebirge angesteckt, und die Achaier, die vor dem Sturm Schutz
suchten, hielten das Feuer für die Befeuerung der Hafeneinfahrt. XYLO-

PHAGOS [Apollod. ep. 6.11] = Holzfresser heißt seitdem der Fels.

So nahm die Gottheit Rache für die gotteslästerliche Vergewaltigung der
KASSANDRA an ihrem Kultbild, und NAUPLIOS seinerseits nahm Rache für
den Tod seines Sohnes PALAMEDES, den seine Kameraden wegen, wie ihnen

143



C Entfaltung

eingeredet worden ist, Verrats vor Troia gesteinigt hatten. Aber, wie weiter
erzählt wird, hat NAUPLIOS sich auch noch anders gerächt:

Er hat nämlich bewirkt [Apollod. ep. 6.9], dass die Ehefrauen der führen-
den Griechen die Abwesenheit ihrer Männer ausgenutzt haben, um diese
mit anderen Männern zu betrügen. So rächte sich NAUPLIOS, Sohn des PO-

SEIDON, für die Schmähungen vor Troia, als er für den Tod seines Sohnes
Genugtuung verlangte.

AGAMEMNON mit seinem Schiffe entging dieser Rache nur, damit er bald ein
elendes und würdeloses Ende finden sollte, wie es solchem Unrat zukommt.

Homer erzählt [Od. 4.514 ff.], er sei in einen schweren Sturm in der Nähe
des Kaps Maleia geraten und am Gebiet, wo sich der Palast des THYESTES

und dessen Sohnes AIGISTHOS befunden habe, vorbeigetrieben. Schließlich
sei er in die Heimat gelangt. Dort habe AIGISTHOS den AGAMEMNON zu
einem Festmahl eingeladen. Hier geschah alles, was gleich dargestellt werden
soll.

Aber zunächst wollen wir uns zurückbesinnen:

AGAMEMNON hatte vor elf Jahren am Anfang des troianischen Krieges
seine Frau mit Tochter IPHIGENIE nach Aulis befohlen, wo die griechische
Kriegsflotte lag und wegen fehlender oder ungünstiger Winde lange schon
warten musste und am Auslaufen gehindert wurde.

IPHIGENIE sollte das Opfer sein, durch das ein Auslaufen möglich werden
sollte. Weder KLYTAIMNESTRA, die Gattin, noch IPHIGENIE ahnten etwas
von dem ihnen zugedachten Schicksal. Und es geschah:

Die Mutter musste ihr Kind als Menschenopfer hergeben; IPHIGENIE aber
war das Opfertier, das geschlachtet wurde. Jeder, der dabei war, sah, die
verblutende junge Frau und hörte die Mutter, wie sie gegen ihren Mann,
dieses Monster, herausschrie [E. IA. 1164 ff. Ebener]:

”
Drei Mädchen gebar ich dir und diesen Jungen hier; davon willst ein

Mädchen du mir dreist entreißen ...Trefflich! Kinder bezahlen als Lohn für
ein übles Weib!“

KLYTAIMNESTRA musste diese Opferung, eine scheinbare, wie wir sahen,
mit ansehen, und auch das Auslaufen der griechischen Kriegsflotte gegen
Troia.

Damit aber war ein Trennungsstrich gezogen.

Die starke Frau zog tief getroffen heim nach Mykene und erlaubte schließ-
lich, dass AIGISTHOS mit ihr das Lager teilte. Wir dürfen mit einiger Sicher-

144



XIV Die Heimkehr der Achaier

heit vermuten, dass nur ein kleiner Kreis im Palaste von diesem Verhältnis
wusste; daher blieb dieses Verhältnis dem AGAMEMNON verborgen.

So also kehrte AGAMEMNON heim:

Es waren nach dem Schiffbruch im Sturme vor der Insel Euboia wohl nur
noch wenige Schiffe vorhanden – aber sein eigenes war reich mit Beute be-
laden. Unter den Frauen, die es trug, war als Beutefrau, Sklavin und Bei-
schläferin (von einer

”
Geliebten“ kann man wohl bei der Mentalität dieses

brutalen Lumpen nicht sprechen) KASSANDRA, die troische Königstochter.

Die Ereignisse, die jetzt darzustellen sind, werden zu einer Tragödie, wo-
bei über die handelnden Personen und die Reihenfolge der Geschehnisse
verschieden berichtet wird:

Der große Führer also geht an Land und nimmt gnädigst die Huldigun-
gen seines Volkes entgegen. Der Weg zum Königspalast von Mykene wird
zu einem Triumphzug gestaltet – sicher wird die versklavte Königstochter
KASSANDRA besonders hervorgehoben worden sein.

Welch eine Beute für einen siegreichen König!

Das muss die Ehefrau KLYTAIMNESTRA so hinnehmen, wie jede Frau da-
mals. Aber in ihrem Inneren sieht es schlimm aus:

Nach außen gibt sie sich freudig erregt und bewegt über die Heimkehr ihres
Mannes nach über zehn Jahren aus einem siegreichen Kriege.

Aber das
”
zweifüßige Löwenweib [A. A. 1258 f.], das mit einem Wolfe

schläft“, rüstet sich zum Mord an ihrem Manne und an der Frau,
”
Ge-

nossin seines Lagers, die orakelnde getreue Hure, die des Schiffes Planken
mit ihm drückte! ...Er hat sie mir gebracht als Nachtisch, der meine Rache
für den Ehebruch mir würzt!“ [a. a. O. 1440 ff.; Ebener 1987, S. 201]

Den AGAMEMNON gelüstet es nach einem Bade und dann nach seiner Frau.

Ersteres soll er bekommen von seiner Frau! Letztere sollte er an ihren
Schlägen schmecken und zuvor das Fischernetz über seinem Körper, in dem
er zappelt wie ein Fisch, fühlen.

Sie erschlägt ihn mit einer Axt, wie ein Metzger an der Futterkrippe ein
Kälbchen erschlägt – und noch auf den toten Körper drischt sie ein und
entfernt sich blutüberströmt, um auch an der unglücklichen KASSANDRA,
der

”
Hure“, wie sie glaubt, die Todesstreiche zu vollziehen.

Entsetzen im Volke über das, was sie tat.

Aber weiter über das hinaus, was sie tat, konnte sie nicht denken.

145



C Entfaltung

Jetzt kam die Stunde des AIGISTHOS.

Er sah die Saat des Unheils, das in sein Geschlecht gesät war, aufgehen –

”
Du schönes Licht des Tages, der die Rache bringt“, lässt Aischylos ihn

sagen [A. 1577].

Das heißt:

- MYRTILOS, der Wagenlenker, verfluchte den PELOPS und sein Ge-
schlecht,

- PELOPS aber verfluchte seine Söhne ATREUS und THYESTES, den Va-
ter des AIGISTHOS. Und

- THYESTES wiederum, den ATREUS seine eigenen Kinder hat essen
lassen, verflucht ATREUS, seinen Bruder, und dessen Brut.

Und dessen Brut, AGAMEMNON, liegt nun erschlagen vor AIGISTHOS.

AIGISTHOS aber ist jetzt König von Argos und residiert im Palast von
Mykene. An seiner Seite lebt die starke und leidenschaftliche KLYTAIMNE-

STRA.

Was aber wird nun mit den Kindern des AGAMEMNON?

IPHIGENIE ist geopfert und tot, wie man glaubt; es leben aber noch drei
weitere Kinder:

CHRYSOTHEMIS, ELEKTRA und ORESTES.

Nur ein Kind ist für den neuen König eine Gefahr :

ORESTES, der Sohn, der die Nachfolge des AGAMEMNON nach dessen
natürlichem Ende hätte antreten sollen.

ELEKTRA erkennt das sofort und schafft das Kind unverzüglich aus dem
Lande zu STROPHIOS, einem Freunde des AGAMEMNON, der in der Land-
schaft Phokis am Fuße des Berges Parnassos lebte. Dessen Sohn PYLADES

gewann er als treuen Freund, der ihn überall hin begleitete.

Wo immer er aber war, der Mord an seinem Vater begleitete ihn wie die
Obsession den Kranken.

In solchen Fällen pflegte der Grieche das Orakel zu befragen, also den APOL-

LON zu Delphi; in der Nähe wuchs ORESTES heran.

Also befragte ORESTES das Orakel – die Antwort war gemessen an anderen
dunklen Sprüchen klar:

”
Gesühnt werden muss der Mord!“

146



XIV Die Heimkehr der Achaier

Nun machte er sich mit seinem Freunde auf nach Mykene, wo seine Mutter
mit AIGISTHOS lebte. Als Fremder und unerkannt gelangte er dorthin, wo
seine Schwester ELEKTRA wie eine Sklavin [A. Ch. 135] unter demütigenden
Umständen leben musste.

Jubel, als er sich am Grabe des Vaters beim Opfern zu erkennen gibt. Der
gemeinsame Mordplan wird umgesetzt:

ORESTES tötet zuerst den AIGISTHOS, dann seine eigene Mutter.

- Muttermord also!

Aber er tat doch nur, was das Orakel befahl: Er rächte den Tod seines
Vaters AGAMEMNON.

Gleichwohl: Durch den Muttermord war die kosmische Balance gestört.

Bis zum heutigen Tage sind Gattenmord und Muttermord die Mordarten,
die mit dem schärfsten Tabu belegt sind.

Doch nun muss er selbst Sühne leisten für den Mord an seiner Mutter,
damit diese kosmische Balance wieder hergestellt werden kann:

Rachegöttinnen, Erinyen (lat.: Furiae), treiben ihn in den Wahnsinn; wie-
derum muss er zum Orakel, dessen Gott APOLLON den Mordbefehl ihm gab
[A. Eu. 202].

Der aber rät jetzt dem ORESTES, sich nach Athen zu begeben und sich
einem Gerichte des Volkes, dem Areopag, zu stellen.

Dort vor diesem Gericht führen die Erinyen Anklage gegen ihn wegen Mut-
termordes. Verteidiger ist APOLLON. Vorsitz hat die Stadtgottheit ATHENE.
Es wird auch berichtet [Apollod. ep. 6.25], dass ERIGONE, Tochter der KLY-

TAIMNESTRA und des AIGISTHOS, die Anklage geführt habe.

Nach Rede und Gegenrede stimmen die Richter ab, und es ergibt sich Stim-
mengleichheit dadurch, dass ATHENE für ORESTES stimmt.

ORESTES wird also freigesprochen [A. Eu. 752]
”
von der Bluttat Schuld“.

Die Erinyen müssen das so hinnehmen und wandeln sich nun von den
Rachegottheiten zu den

”
Wohlwollenden“, den Eumeniden, und nehmen

Wohnsitz in Athen.

Es bleibt aber noch der Wahnsinn des ORESTES.

Dem, so lässt die Gottheit wissen, könne er entgehen, wenn er aus dem
Lande der Taurer das Kultbild der ARTEMIS hole und nach Athen verbrin-

147



C Entfaltung

ge. PYLADES begleitet ihn zu den Taurern, wo beide gefangengenommen
werden.

König THOAS möchte beide, wie üblich, opfern lassen und lässt sie zur Op-
ferpriesterin bringen. Dort nun wird ORESTES von der Priesterin als ihr
Bruder erkannt. Der Bruder sieht seine tot geglaubte Schwester IPHIGE-

NEIA.

Nach der Freude der Wiedererkennung folgt der Plan, zusammen mit dem
Kultbild zu fliehen.

ATHENE, die Göttin, hilft; sie besänftigt den über den Tempeldiebstahl
aufgebrachten König THOAS, und schickt günstigen Wind [E. IT. 1473 ff;
Ebener 1979, S. 227]:

”
... wohlan, Sohn AGAMEMNONs, führ die Schwester heim!

Doch du, mein THOAS, zürne nicht! ... Ihr Winde weht! Geleitet AGA-

MEMNONs Sohn im Schiffe nach Athen. Ich reise mit und will das ...
Bildnis meiner Schwester schützen.“

Nun ist ORESTES endgültig befreit von der Last der Erinyen. Er übernimmt
in Mykene die Macht, verheiratet die getreue ELEKTRA mit seinem Freunde
PYLADES und heiratet selbst die HERMIONE, die Tochter des MENELAOS

und der HELENA.

So war auch wieder Einvernehmen hergestellt zwischen Sparta sowie dessen
König MENELAOS und Mykene.

ORESTES starb schließlich in Arkadien an einem Schlangenbiss [Apollod.
ep. 6.28].

Dieses war das Schicksal einer großen Familie, die den Rahmen für den
troischen Krieg darstellte. Dieses Schicksal und die Personen, an denen
sich das Schicksal vollzog, sind jetzt zu bedenken, was sie bedeuten und
wie sie wirken bis in unsere Zeit.

b) Quellen unseres Wissens, Nachträge, Deutung, Wirkung

Zum Schicksal der heimkehrenden Achaier gab es bei den Griechen nach
Homer eine umfangreiche Literatur , die zwischen 600 und 500 v. Chr.
verfasst wurde.

Man spricht in der griechischen Literaturwissenschaft vom epischen Zyklus
(κύκλος ἐπικός), und man meint damit einen aus Epen bestehenden Kreis

148



XIV Die Heimkehr der Achaier

von inhaltlich zusammenhängenden, in daktylischen Hexametern verfas-
sten Darstellungen (außerhalb der Ilias und Odyssee) der damals bekannten
Götter- und Heldenmythen.

Man wollte mit diesen sozusagen versifizierten Inhaltsbeschreibungen al-
les zusammenfassen, was vor den Ereignissen der Ilias, zwischen Ilias und
Odyssee, und nach der Odyssee bis zum Tode des ODYSSEUS geschah, ein-
schließlich der Vorstellungen zur Entstehung der Welt [DNP 3. 1154 ff.].
Insbesondere gehörten dazu:

- die Oidipódeia [6.600 Verse, vgl. Lesky 1963, S. 98 ff.] und die The-
báıs (7.000 Verse), die Epigonen (7.000 Verse)

- die Kýpria und die Aithioṕıs,

- die Iliás mikrá (kleine Ilias) und die Iĺıu pérsis (Zerstörung von Ilios),
die Tēlegóneia

- und die nóstoi (Heimkehrgeschichten).

Während in den Kypria (= épē = Geschichten, in denen die Kýpris =
APHRODITE dominiert [DNP 6.983]) die Ereignisse, die der Ilias vorausge-
hen, in 11 Büchern behandelt werden, stellt die Aithiopis die letzten Taten
des ACHILLEUS dar, u. a. den Sieg über MEMNON, den Führer der Aithio-
pensoldaten.

In der Ilias mikra und der Iliu persis geht es um den Kampf gegen Tro-
ia und deren Zerstörung; die TELEGONEIA behandelt die Geschichte des
TELEGONOS, die noch dargestellt werden wird.

König ÖDIPUS und der Kampf um Theben sind Gegenstände der Oidipodeia
und Thebais.

An dieser Stelle von Bedeutung ist das
”
nóstoi“ genannte Epos, das etwa

um 500 v. Chr. entstanden ist und einem AGIAS von Troizen zugeschrieben
wird. Es handelt sich unter bewusster Auslassung der Heimkehrgesänge des
ODYSSEUS – die lagen ja bereits in Vollendung vor – unter anderem um die
Heimkehr des MENELAOS, des AGAMEMNON, des KALCHAS, des PHOINIX

und des NEOPTOLEMOS.

Leider ist vom epischen Kyklos nichts erhalten außer Exzerpten und Hinwei-
sen bei anderen Autoren, bei PROKLOS, Apollodoros, PHOTIOS, DARES

und DIKTYS, und indirekt über das mythologische Lexikon von Hedrich
bei Goethe (ACHILLEIS) und Kleist (PENTHESILEA).

Nur Weniges kann noch als Ergänzung des bisher Gesagten [s. o. S. 143] zu
MENELAOS gesagt sein, weil sowohl bei Homer als auch später in Dichtung,

149



C Entfaltung

Malerei und Musik seine Bedeutung gering, seine Rolle marginal und nur
neben HELENA und PARIS, seinem Nebenbuhler, tragender wird:

In der Ilias tat er sich zwei Male hervor. Im dritten Gesang [324 – 382] wird
beschrieben, wie er den PARIS besiegt . Da geht es wohl nur darum zu zeigen,
wie einem Jämmerling durch verletzte Eitelkeit und sog. Mannesehre Mut
und Kraft wachsen [369 ff.]. Schließlich tat er sich hervor [Gesang 17], als
PATROKLOS gefallen war:

Er sichert und birgt dessen Leiche durch unentwegten, starken Einsatz
[17.1 ff].

Ansonsten entspringen die späteren Berichte wohl eher dem dichterischen
Erfindungsreichtum oder sie stellen seine Funktion als bedeutungslosen Be-
gleiter z. B. von HELENA dar.

Von der Bedeutungslosigkeit für das ganze Unternehmen des troianischen
Krieges gleitet er hinüber in die Rolle eines beschaulichen Landesvaters in
der Odyssee des Homer [4. Gesang]. Dazu passt dann auch die Notiz, dass
er nach seinem Tode mit HELENA in die elysischen Gefilde der Unterwelt
gelangt [4.561 ff.].

Es ist kein Wunder, dass so eine farblose Persönlichkeit kaum Nachwirkun-
gen hat.

Im epischen Zyklus nach Homer spielt er keine besondere Rolle. Die atti-
schen Dramatiker, die sich inhaltlich an diesem Zyklus orientieren bzw. an
einer Quelle, die auf den Zyklus zurückzuführen ist, verwenden ihn zwar als
handelnde Person, aber in sechs von 31 erhaltenen Dramen [DNP 7. 1232]
werden seine Charakterzüge zum Negativen entfaltet.

Hier wirken sich wohl historisch gesehen die Spannungen (bzw. der Krieg)
zwischen Athen und Sparta im 5. Und 4. Jahrhundert v. Chr. aus.

Auch später nehmen sich die Künstler kaum des Themas MENELAOS an
und wenn, dann interessieren sich Autoren wie Theokrit [18] oder Ovid
[epist. 13; 16; 17] für die Liebe zwischen HELENA und MENELAOS.

Das war und ist ganz anders bei dem Bruder des MENELAOS:

AGAMEMNON.

Das Fundament seines Lebens bestand aus zwei Komponenten:

Sexualtrieb und Machttrieb.

Als zweifacher Mörder und Vergewaltiger macht er sich gleich zu Beginn
einen Namen:

150



XIV Die Heimkehr der Achaier

Seine Frau KLYTAIMNESTRA gewinnt er dadurch, dass er ihren ersten Mann
(seinen Vetter) TANTALOS umbringt und sie vergewaltigt. Deren gemeinsa-
mes Kind zerschlägt er auf dem Fußboden des Palastes.

Seine Zügellosigkeit ist sogar so groß, dass er im troianischen Kriege ohne
Rücksicht auf die politischen und militärischen Folgen dem Kameraden
ACHILLEUS die Beutefrau BRISEIS raubt:

Dafür müssen viele Achaier sterben; denn nun gewinnen die Troer die Über-
hand, greifen sogar das Schiffslager mit Erfolg an und verbrennen Schiffe,
weil ACHILLEUS sich aus Wut über den Verlust vom Kriege zurückgezogen
hat.

Dazu muss der Mann auch noch KASSANDRA, die Tochter des Königs PRIA-

MOS, haben. Seine Devise ist eben:

Haben, haben, haben.

Nicht nur gegenüber ACHILLEUS, sondern auch gegenüber seiner eigenen
Frau KLYTAIMNESTRA, zeigt er Gefühllosigkeit, Rücksichtslosigkeit, Takt-
losigkeit.

Er hat die Sensibilität eines Schlachterhundes, und so präsentiert er die
arme KASSANDRA nach dem Kriege in Mykene als seine Beute, und seine
Frau, die eigentlich der KASSANDRA eine Schwester hätte sein können, muss
diese als Feindin ansehen, wie sie ihren Mann selbst als Feind ansieht.

Sein Machttrieb ist fatal, weil dieser mit Brutalität und Gefühlskälte ver-
bunden ist:

Die Affäre seiner Schwägerin HELENA mit PARIS ist ihm gleichgültig. Wich-
tig ist nur, dass es sich bei PARIS um einen Repräsentanten Troias handelt.
Diese Tatsache kann er als Hebel für seine Großmachtträume benutzen.
Endlich hat er einen Kriegsgrund gegen die Großmacht Troia, wie der Präsi-
dent der Vereinigten Staaten von Nordamerika Roosevelt nach dem Überfall
der japanischen Luftwaffe auf Pearl Harbour gegen Japan.

Er will Troia ausschalten und seinen Machttraum verwirklichen.

Ohne Rücksicht auf die Gefühle seiner Frau – selbst eben gefühllos und ge-
wissenlos – lässt er seine Tochter IPHIGENIE in Aulis schächten, als er guten
Wind für seine Flotte braucht. Den ihm treu ergebenen schwerverletzten
PHILOKTETES lässt er bedenkenlos aussetzen. Die Hilflosigkeit des Mannes
ist ihm gleichgültig.

151



C Entfaltung

Dem AIAS, Sohn des TELAMON, verweigert er eine ehrenvolle Bestattung,
[Apollod. ep. 5.7]. Zuvor wäre es seine Aufgabe gewesen, diesem, als dem
Besten der Achaier nach ACHILLEUS, dessen Waffen zuzuerkennen.

Opportunismus eines Staatsmannes oder wenigstens eines Politikers könnte
man beschönigend ein solches Verhalten nennen.

Stark ist er gegen Schwache.

Als der APOLLON-Priester CHRYSES von ihm seine Tochter zurückfordert,
die er als Beutefrau versklavt hat, weist er ihn hochmütig und demütigend
aus dem Lager [I 26 ff.]. Doch wenn er auf einen gleichwertigen, gleich
starken Gegner trifft, gibt er lieber auf [XIV 80 f.]:

”
Besser durch Flucht dem Unheil zu entgehen, als sich gefangen nehmen zu

lassen.“

Insgesamt also handelt es sich um einen widerwärtigen Lumpen, der seine
Grenzen nicht kennt und an seiner Hybris, seinem Hochmut und seiner
Eitelkeit scheitert, erschlagen von seiner Frau wie ein Kalb vom Metzger.

Im Unterschied zu seinem Bruder MENELAOS wurde er ebenso wie KLY-

TAIMNESTRA intensiver Gegenstand künstlerischer Gestaltung.

Wir können von einem Spannungsbogen sprechen, dessen Enden mit Namen
wie Aischylos (5. Jahrhundert v. Chr.) und Christine Brückner (20.
Jahrhundert n. Chr.) benannt werden können.

Die von Aischylos komponierte Trilogie – Orestie genannt (aufgeführt
458 v. Chr.) – umfasst die Stücke AGAMEMNON, Choēphóroi (die

”
Kannen-

trägerinnen“ – die am Grabe opfernden Frauen) und die Eumeńıdes (die
Wohlgesinnten). Behandelt werden die Geschehnisse um das Atridenhaus:

Heimkehr und Ermordung des AGAMEMNON durch seine Frau KLYTAIM-

NESTRA und deren Liebhaber AIGISTHOS, AGAMEMNONs Vetter, die blu-
tige Rache, die ORESTES für den ermordeten Vater auf Befehl des Gottes
APOLLON an der Mutter nimmt, und die Entsühnung des ORESTES durch
göttlichen Gnadenakt:

Das Haus des ATREUS wird vom Fluche befreit, die verletzten Rechtsnor-
men sind im Sinne eines Ausgleichs wiederhergestellt, die Rachegottheiten
– Erinyen – werden zu Wohlgesinnten = Eumeniden und finden in Athen
ihr Heim, ein Bund mit den Bürgern Athens ist geschlossen [Eu. 1044 ff.].

Doch für das Ende des 2. Jahrtausends nach Christi Geburt finden die
Erinyen ihre Heimstatt in den Nachwirkungen der Schoah. Johnathan
Littell gibt seiner Darstellung des sog. Holocaust aus der Sicht eines

152



XIV Die Heimkehr der Achaier

Täters den Titel
”
Die Wohlgesinnten“. Es wird da der Eindruck vermittelt,

als seien diese Gottheiten Schutzgottheiten der Täter, aber dieser Eindruck
ist nur der Glaube der (des) Täter(s) am Ende der Gegenwart und soll sie
täuschen:

”
Die Wohlgesinnten hatten meine Spur wieder aufgenommen“ [S. 1359].

Vielleicht steckt aber dahinter auch homerischer Tiefsinn: Das griechische
Wort für

”
Wohlgesinnte“ bedeutet auch

”
Flüche“, also Flüche der Opfer,

die die Täter in Sicherheit wiegen und sie doch treffen.

Interessant ist vielleicht die Komposition der Rolle der KLYTAIMNESTRA.
Sie kennt kein Schwanken oder Zögern oder Bedenken in Bezug auf den
Gattenmord. Daraus ergibt sich auch ihre Verantwortung für das, was sie
tut, wenngleich die Tragödie den Menschen präsentiert als Wesen, das zwi-
schen schicksalsbestimmter Unterwerfung und Willensfreiheit lebt.

Aber im Unterschied zu ihrem Sohne ORESTES, der ja auch einen Mord
(Muttermord) begeht, erhält KLYTAIMNESTRA keine Absolution.

Erst Euripides wird in seiner Tragödie
”
IPHIGENIE in Aulis“ der KLYTAIM-

NESTRA gerecht. Hier wird sie zu einer hilflosen Frau in einer von Männern
bestimmten Welt.

Seneca nimmt in seiner Tragödie
”
AGAMEMNO“ diesen Gedanken auf:

KLYTAIMNESTRA ist eine schwankende [119], zweifelnde Frau, die sich
zum Gattenmord immer wieder überreden muss und letztlich statt des
schwächlichen AEGISTHUS, dem sie sexuell hörig ist, ihrem Mann den To-
desstoß gibt. AGAMEMNON aber,

”
rex ille regum, ductor AGAMEMNON

ducum“ –
”
jener König der Könige, Führer der Führer, AGAMEMNON“

[39], ist wie ein orientalischer Potentat, angeberisch, feige und triebhaft.

Beide, Aischylos und Seneca, wirken stark bis in das 20. Jahrhun-
dert . Ihre Wirkung beschränkt sich aber nur auf die literarische Ausgestal-
tung von Dramen, deren Szenerie sich entsprechend den Geschichtsperioden
ändert. Im Mittelalter sind es Ritter, die handeln. Und später:

Sebastian Brant (1494), insbesondere aber Hans Sachs (1554) in sei-
nem Stück

”
Die mörderisch Königin CLITIMESTRA“ verbürgerlichen die

Szenerie und stellen dar, wie Untreue eine Gemeinschaft, vor allem aber
eine Gesellschaft, zerstören kann.

Irgendwie aber hatte KLYTAIMNESTRA immer den Schwarzen Peter, und
sie behielt ihn bis zum 20. Jahrhundert, bis zu Christa Wolf in ihrer

153



C Entfaltung

Erzählung
”
KASSANDRA“ (1983) und Christine Brückner

”
Wenn Du

geredet hättest, DESDEMONA“ (1981).

Christine Brückner präsentiert
”
die nicht überlieferte Rede der KLY-

TAIMNESTRA an der Bahre des Königs von Mykene“. Kern ihrer Ansprache
ist ihre Gefühlswelt [S. 163]:

”
Warum denn Reue? Weil du meinen ersten Mann erschlugst... mein erstes

Kind? Dafür, dass du mir IPHIGENIE nahmst? Dass du zehn Jahre fort
gingst? Was hätte dir die Treue einer Frau genützt, die dich nicht liebt?“

Da begehrt eine Frau auf gegen die Männerwelt, auch gegen AIGISTHOS ,
mit dem sie das Lager teilt, der aber auch nur ein männlicher Beutemacher
ist – Frauen, Liegenschaften, Schiffe, Kriege.

Der Tote ist für sie ein dick- und hängebäuchiger, angsterfüllter Weichling,
und seine Götter sind nicht ihre. Er repräsentiert das Vaterrecht (nach
Bachofen), während sie Vertreterin des Mutterrechts ist [S. 156]:

”
Ich bin ein Schwamm aus Hass, wehe dem, der diesen Schwamm zusam-

menpresst!“

Und Christa Wolf:

Wie für sie ACHILLEUS
”
ein Vieh“ ist, erkennt sie AGAMEMNON als ein

”
ich-

bezogenes Kind“, ein
”
Nichts“, einen arroganten, ängstlichen Schwächling,

stark vielleicht mit seinem Schwanze an wehrlosen oder nicht mehr sich
wehrenden Frauen, eben ein

”
Nichts“ [S. 15], das sich in Frauenfeindlichkeit

kultiviert.

Der Mord an AGAMEMNON ist die einzige Alternative zur Selbstaufgabe,
eine notwendige Handlung der KLYTAIMNESTRA.

Und für eine notwendige Handlung gibt es keine Reue. Ihr sexuelles Verhält-
nis, eine Obsession, zu AIGISTHOS ist dann keine Untreue, wenn auch dieses
Ausdruck von Selbstbehauptung und die Alternative zur Selbstaufgabe ist.

Erst kurz vor dem Beginn des 3. Jahrtausends n. Chr. hat man angesichts
der zerbrechenden patriarchalischen Strukturen der Gesellschaft der Gegen-
wart die Frauenfeindlichkeit des Troia-Mythos gewürdigt und ist im Begriff,
diese Struktur zu zerstören.

Aber: Es bleibt die hohe Dichtung, das sprachliche Kunstwerk dessen, der
uns unter dem Namen des Homer bekannt und unvergänglich geworden
ist. Kanon geworden ist dieses eine Kultur begründende Kunstwerk, und
es steht jenseits jeder Kritik. Reich-Ranitzki und Scheck versagt da die
Stimme.

154



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

a) Vom Fall Troias bis zur Ankunft des Odysseus auf Ithaka

Jetzt muss in einem besonderen Abschnitt von der Heimkehr des ODYSSEUS

erzählt werden; denn ODYSSEUS ist derjenige, von dessen Heimkehrerleb-
nissen wir am meisten wissen.

Nach dem Fall Troias tritt er mit insgesamt 12 Schiffen die Heimreise an.
Davon wird in dem zweiten Epos erzählt, das unter dem Namen des Homer
überliefert ist und den Titel

”
Odyssee“ trägt.

Die Komposition des Dichters, die viele tausend Verse umfasst, ist so kunst-
voll, dass man viel Zeit benötigte, um diese angemessen darzustellen. Hier
sei in Kürze zum Aufbau bzw. zur künstlerischen Komposition Folgendes
gesagt:

Das Epos kann in zwei etwa gleich große Teile geteilt werden. Nach der kurz-
en Einleitung mit dem Beschluss einer Götterversammlung, daß ODYSSEUS

nun endlich heimkehren solle, reist ATHENE, die Schutzgöttin des ODYSSEUS

und seiner Familie, nach Ithaka und veranlasst den Sohn TELEMACHOS, auf
Suche nach seinem Vater zu gehen [1. 182]. Die Geschichte des TELEMA-

CHOS (die Telemachie) wird sodann in etwa 2200 Versen dargestellt [1. 96
– 4. 847].

Nach einer zweiten Götterversammlung wird die Geschichte des ODYSSEUS

erzählt:

HERMES muss auf Befehl des ZEUS der Nymphe KALYPSO mitteilen, das
ODYSSEUS heimkehren darf. Die Erzähllinie um ODYSSEUS verläuft von
Gesang 5 Vers 1 bis Gesang 13 Vers 92. Da wird das erzählt, was der
Heimkehr und der Vereinigung mit PENELOPEIA, seiner Gattin, vorausgeht.
Ab Gesang 13 Vers 93 bis Gesang 24 wird dann die Heimkehr selbst, die
Bestrafung der Freier und die Begegnung mit seiner Frau dargestellt.

ARISTOPHANES von Byzanz und ARISTARCH setzten [Rengakos / Zimmer-
mann 2011, S. 126] allerdings schon das Ende des Epos bei 23.296 an; doch
man ist (bis) heute der Meinung, dass der uns überlieferte Rest dazu gehört,
notwendigerweise; denn Gesang 24 enthält drei wichtige Szenen:

- HERMES führt die Seelen der
”
Freiermänner“ [24.2] in die Unterwelt,

wo u.a. AGAMEMNON voller Selbstmitleid Klage über das Verbrechen
seiner Frau führt;

155



C Entfaltung

- ODYSSEUS gibt sich seinem Vater LAERTES zuerkennen;

- ATHENE beendet den Kampf der Angehörigen der getötenen Freier
mit ODYSSEUS.

Göttliche Intervention also beendet das Großepos; dieses umfasst, wie ge-
sagt, etwa 12110 Verse.

Jetzt werden auf dem Hintergrund der eben aufgeführten künstlerischen
Komposition, die Erlebnisse berichtet und betrachtet .

Zehn Jahre dauerte die Heimreise, genauer: zwei Jahre Fahrt, acht Jahre
Affären mit zwei Göttinen, KIRKE und KALYPSO. Ziel des ODYSSEUS war
seine Heimatinsel Ithaka im Ionischen Meer. Alle seine Schiffe und seine Ka-
meraden gingen verloren. Allein kehrte er heim, als Fremder und zunächst
unerkannt.

Diebstahl, Raub, Totschlag, Mord, Vergewaltigung, Rücksichtslosigkeit,
Egoismus, Unzuverlässigkeit und Treulosigkeit kennzeichnen seinen Weg,
den Weg, der nach seinem Namen benannt ist:

eine Odyssee; aber seit fast drei Jahrtausenden (von Homer an) ist dieser
positiv konotiert. Diese Ambivalenz soll jetzt betrachtet werden.

Doch nun von Anfang an:

Mit 12 Schiffen stach er von Troia aus in See und landete, gegen den geplan-
ten Kurs vom Winde bestimmt, an der thrakischen Küste in Ismaros (als
anderer Name für diese Stadt wird auch Maroneia, heute Maronia genannt)
im Lande der Kikonen. Südöstliche Winde trieben ihn und seine Männer
dorthin; der Stadt und den Kikonen brachte er nichts Gutes:

Krieg.

Er zerstörte die Stadt, tötete die Männer und die Kinder [Od. 9.40] und
nahm die Frauen, Mütter dieser Kinder, als Beute. Was mit ihnen später
geschah? Selbst der göttliche Sänger Homer schweigt davon.

Nur den APOLLON-Priester MARON mit Frau und Sohn verschonte er [9.196
ff.]; dafür erhielt er als Dank viel Gold, einen Mischkrug und zwölf Kannen
ungemischten, süßen Weines (den man,um ihn zu trinken, im Verhältnis
1: 20 mit Wasser mischt), ein Geschenk, das sich bald als lebensrettend
erweisen sollte.

Allerdings verlor ODYSSEUS 72 Männer im Kampf gegen die heranrückende
Verstärkung der Kikonen.

156



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Mit einigem Glück konnte er gerade noch auslaufen; der Wind trieb ihn
und seine Schiffe nun endlich in die gewünschte Richtung.

Südwärts ging es, in schneller Fahrt, und er gelangte am zehnten Tage zu
den Lotophagen [9.83 ff.], die an der Küste Libyens lebten. So beständig
wehte der Wind aus nördlichen Richtungen, dass sie am Kap Malea, am
Südende der Peloponnes, angekommen, Kurs in Richtung Ithaka (also nach
Norden) nicht nehmen konnten, sondern weiter südwärts fahren mussten.

Die Lotophagen, friedfertige Menschen, nährten sich von der Lotospflanze;
sie wird heute noch als Jujuwa in Libyen gegessen.

Nach Homer hatte diese Pflanze die Eigenart, dem Esser das Erinnerungs-
vermögen zu nehmen. So musste er seine Späher, die davon gegessen hatten,
mit Gewalt wieder an Bord holen lassen. Der Aufbruch geschah in höchster
Eile; denn ODYSSEUS hatte die Sorge, dass auch andere von der Lotosfrucht
essen und die Heimat vergessen könnten.

Unter Segel gelangten die Schiffe in die Nähe des Landes der Kyklopen
[9.106 ff.]. Diesem Lande vorgelagert ist eine Insel; dort legten sie an und
schliefen.

”
Als aber die frühgeborene erschien, die rosenfingrige Göttin der Mor-

genröte“[152], erkundeten sie die Insel und fanden sie menschenleer, aber
reich an jagdbarem Getier, vor allen Dingen an Ziegen. An diesen labten sie
sich und an dem wunderbaren Wein, den sie vom Priester MARON erhalten
hatten.

Am nächsten Morgen befahl er auf einer Versammlung, dass elf seiner Schif-
fe an der sicheren Insel warten sollten; er selbst aber wolle mit seinen eige-
nen Gefährten in seinem Schiffe erkunden, wer die Kyklopen seien, rechtlich
gesonnene Wesen oder Wilde, die die Götter nicht achten.

Er lief aus, und
”
sie schlugen mit den Riemen die graue Salzflut“ [9.180].

Alsbald aber gelangten sie zum Lande der Kyklopen, das sie von drüben
gesehen hatten. Mit zwölfen seiner besten Männer machte er sich auf, das
Land zu erkunden; und er nahm mit sich einen großen Schlauch von Ziegen-
fell, voll des köstlichen Weines; die anderen Gefährten blieben als Wachen
am Boot.

Und er fand nahe dem Meere eine Höhle, die mit einer hohen Steinmauer
gefasst war. In dem sich so bildenden Hof pflegte Kleinvieh zu übernachten;
in der Höhle aber hauste ein Mann, ein Unheimlicher. Er verkehrte nicht
mit anderen, war ganz für sich und hegte Gesetzloses im Sinne [9.190 ff.]:

157



C Entfaltung

”
Nicht glich er einem Brot essenden Manne, sondern einem bewaldeten

Gipfel, der sich abhebt von anderen hohen Bergen.“

In dessen Höhle begaben sie sich und sahen die Darren von Käse und die
Pferche, voll von kleinen Ziegen, die draußen noch nicht sein konnten. Angst
kam bei den Männern auf und ihre Bitte, schnell Lebensmittel zu klauen,
auf das Schiff zu bringen und zu fliehen. Die Stimme der Vernunft also.

Aber so ging das bei ODYSSEUS nicht. Weltsüchtig, wie er war, wollte er
den Mann kennenlernen. Doch dieser Wunsch sollte ihnen allen keine Freude
bereiten:

Er kam, ein Riese von Kerl, ein großes Auge hatte er mitten auf der Stirn.
Er warf ein Bündel Holz in die Höhle, damit es im offenen Feuer zum
Abendessen ihm dienlich wäre. Die männlichen Tiere blieben draußen auf
dem Hofe; die Muttertiere aber mit den Jungen kamen in die Höhle.

Dann wuchtete er einen Stein als Abschluss vor den Höhleneingang. Der
war so schwer, dass ihn nicht einmal 22 vierrädrige Wagen hätten wegtragen
können.

Jetzt sah er ODYSSEUS und seine Männer und fragte, was sie denn wollten.

ODYSSEUS stellte sich und seine Männer als Schutzsuchende vor, die aus
der Armee des großen AGAMEMNON stammten und von Troia kämen, und
er appellierte an den Anstand und das Gewissen des Riesen. Er solle sie
alle schützen, da Schutzsuchende unter dem Schutz des ZEUS stünden.

Höhnisch wies der Riese die Bemerkung des ODYSSEUS zurück:

ZEUS interessiere hier nicht.

ODYSSEUS spürte schnell, dass er ausgefragt werden soll, als der Riese sich
nach dem Ankerplatz der Schiffe erkundigte. Drum flunkerte er:

”
Das Schiff hat mir POSEIDON, der Erderschütterer, zerschlagen [9.283].“

Da packte das Ungeheuer zwei der Gefährten und schlug sie wie junge Hun-
de auf die Erde, dass das Gehirn nur so spritzte. Dann fraß er sie ungerührt
als ein ihm angenehmes Nachtmahl, Glied für Glied wie ein bergernährter
Löwe.

Die Müdigkeit übermannte ihn, und er schlief ein.

Aber die Griechen konnten nichts tun:

Hätten sie ihn im Schlaf getötet, dann hätten sie noch längst nicht gesiegt
und ihr Leben erhalten; denn den schweren Stein vor dem Höhleneingang
hätten sie nicht wegwuchten können.

158



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Ruhelos verbrachten sie die Nacht.

Am nächsten Morgen melkte der Kyklop das Vieh, trank die Milch und
nahm sich zum Früh-stück wieder zwei Gefährten. Danach trieb er das
Vieh aus der Höhle, setzte den Türstein wieder vor die Öffnung und ging
pfeifend zu Tal.

ODYSSEUS aber blieb, Schlimmes gegen den Übeltäter sinnend, in der Höhle
zurück mit all seinen Gefährten.

Da lag nun in der Höhle ein großer Pfahl aus Olivenholz, er sah aus wie der
Großbaum eines Seglers, den 20 Männer sonst mit den Riemen bewegen,
wenn Flaute herrscht. Den zu tragen brauchte man fünf Männer. Eigentlich
sollte dieser so eine Art Wanderstab für den Kyklopen werden, wenn er denn
trocken geworden ist.

Bald aber sollte er dem Kyklopen Unglück bringen.

Als dieser abends wieder heimgekehrt war, verrichtete er seine Werke wie
gewohnt, vergaß aber nicht, mit dem großen Türstein die Höhlenöffnung zu
schließen.

Als er nun seine Arbeiten an dem Vieh beendet hatte, packte er wiederum
zwei der Gefährten und fraß sie zum Nachtmahl. Da waren es nur noch
sechs

Da trat zu ihm ODYSSEUS mit einem Napf Weines vom Priester MARON in
den Händen, reichte ihm das Getränk und sagte [9.347 ff.]:

’
Kyklop, da, trinke den Wein, nachdem du das Menschenfleisch gegessen
hast. Vielleicht hast du dann Mitleid mit mir und lässt wenigstens mich
laufen!’ So denkt und redet ein redlicher Führer von Menschen eigentlich
nicht!

Der Kyklop aber freute sich des Weines, bat um einen zweiten Becher,
versprach ein Gegengeschenk, und zugleich wollte er des ODYSSEUS Namen
wissen.

Drei Becher des köstlichen Weines erbat er sich noch; drei Becher trank er
bis zur Neige

”
in seiner Dummheit“ [9.361]. Wusste er doch nicht um die

verheerende Wirkung ungemischten Weines.

Dann sprach ODYSSEUS ihn an und sagte [9.364 ff.]:

’
Kyklop, nach meinem Namen fragst du; ich will ihn dir nennen. Du aber
gib mir dann das Geschenk, das du versprachst!’

Und er nannte bewusst etwas nuschelnd seinen Namen:

159



C Entfaltung

”
Udisws“, wobei er die beiden letzten Buchstaben fast verschluckte.

”
Utis“

verstand der Riese und bedachte nicht, dass
”
Utis“ im Griechischen das

Wort für
”
Niemand“ ist, wie wenn jemand, der in der deutschen Sprache

”
Niemann“ heißt,

”
Niemand“ ruft.

Da aber sagte der Kyklop [369 f.]:

’
Den Utis werde ich als letzten aufessen; das soll mein Gastgeschenk sein.’

Sprach’ s und schlief betrunken ein.

Und vom Weine beschwert, brach er Brocken von Menschenfleisch wieder
aus.

Odysseus aber hob sofort mit vier seiner Gefährten den Pfahl aus Olivenholz
hoch und schob die Spitze in die Glut des offenen Feuers, bis diese glühte.
Dann ergriffen die fünf Männer den schweren Stamm, nahmen Anlauf und
stießen diesen in das Auge des Ungeheuers. Und es zischte, wie wenn ein
Schmied eine glühende Axt ins Wasser taucht, um diese zu härten [9.391
ff.].

Da schrie der Kyklop auf, riss sich den Pfahl aus dem Auge und rief laut
und klagend nach seinen Nachbarn.

Diese kamen sogleich und fragten nach dem Grund seines Kummers.

Da sagte er [408 ff]:

’
Niemand will mich mit List , nicht aber mit Gewalt umbringen.’

Da sagten sie zu ihm:

’
Wenn dich Niemand angreift, können wir dir nicht helfen; bete zu POSEI-

DON, deinem Vater! Der wird deiner Verwirrung abhelfen.’

Und sie gingen ihrer Wege.

Vor Schmerzen stöhnend hob er den Türstein hoch und setzte sich selbst
vor die Höhlenöffnung.

Nach wie vor also waren die Achaier in der Falle.

Da kam dem ODYSSEUS der rettende Einfall:

Er schloss jeweils drei Schafe zusammen und band unter das mittlere je
einen Gefährten. Er selbst aber, da er niemanden hatte, der ihn festbinden
konnte, krallte sich fest in der dicken Wolle eines feisten Schafbockes. So
gelang ihnen im Morgengrauen, als der Kyklop die Tiere ins Freie ließ, die
Flucht.

160



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Sie trieben die Tiere zum wartenden Schiff, verluden sie und wollten, die
toten Kameraden beklagend, ablegen, als ODYSSEUS (wiederum gegen die
Warnungen seiner Gefährten) den Kyklopen nun auch noch verhöhnte.
Hochmut und fehlende Selbstbeherrschung sind keine Merkmale, die einen
guten Führer auszeichnen.

Dann sprach ODYSSEUS seinen Namen deutlich aus; er rief zur Höhle hoch
[502 ff.]:

’
Wenn einer der sterblichen Menschen dich dereinst fragt nach dei-
ner Blendung, dann sage, dass ODYSSEUS, der Städtezerstörer, Sohn
des LAERTES, aus Ithaka, dich geblendet hat, und selbst dein Vater
POSEIDON wird dich nicht wieder sehend machen können!’

Da verfluchte der Kyklop den ODYSSEUS, rief nach seinem Vater POSEIDON

und bat sich von diesem aus, dass er den ODYSSEUS überhaupt nicht mehr in
seine Heimat heimkehren lassen solle. Sollte es aber sein Schicksal sein, doch
die Heimat wiederzusehen, dann solle er erst sehr spät und nur nach vielen
Leiden, allein ohne Gefährten und Leid im Hause vorfindend, heimkehren.

Und er riss eine Kuppe von einem der umstehenden Berge, schleuderte sie
in Richtung auf das Schiff, er verfehlte es nur um wenige Ellen.

Eine gewaltige Welle trieb die Achaier zu der Insel, wo die anderen Gefähr-
ten, schon in großer Furcht wegen der langen Abwesenheit, warteten.

Seitdem aber hat ODYSSEUS einen mächtigen Feind :

POSEIDON ; denn diesen Gott hatte er beleidigt.

ODYSSEUS stach nun mit seinen zwölf Schiffen in See und landete bei AIO-

LOS , dem Herrn der Winde, nach dem bis heute die Inseln nördlich von Sizi-
lien die Äolischen Inseln genannt sind. Dieser schenkte ihm einen Schlauch,
in dem alle widrigen Winde versteckt waren. Und so gelangte ODYSSEUS

mit günstigem Wind schnell bis in die Nähe seiner geliebten Heimat, der
Insel Ithaka.

Doch er schlief vor Erschöpfung ein.

Da öffneten die Gefährten aus Neugierde den Schlauch, und nun fuhren die
widrigen Winde heraus und trieben sie zurück zum Ausgangspunkt, zum
Herrn der Winde AIOLOS.

Dieser aber hat sie ungnädig empfangen und auch ungnädig entlassen. Er
gewährte ihnen Flaute.

161



C Entfaltung

Sieben Tage mussten sie nun rudern, bis sie zu den Laistrygonen [10.80 ff.]
gelangten. Dort verlor ODYSSEUS elf seiner Schiffe mitsamt seinen Gefähr-
ten. Kannibalische Riesen brieten die Gefährten wie Schaschlik am Spieße.

Mit allergrößter Anstrengung gelang ihm mit nur einem Schiff die Flucht
bis zu einer Insel, auf der eine Zauberin wohnte, eine schöne.

Der Name dieser Insel lautet Aiaia.

Die Griechen waren nun sehr vorsichtig geworden. Drei Tage warteten sie,
dann warfen sie das Los und bestimmten eine Gruppe, die die Insel erkun-
den sollte.

Ihr Führer war EURYLOCHOS.

Die Späher gelangten zu einem wunderschönen Palast und trafen darin die
göttliche Zauberin, Tochter des Sonnengottes,

KIRKE , mit schöner Stimme singend, webend, zaubernd ; auch Hesiod [Th.
1011 ff.] erzählte dereinst von ihr.

Sie alle wurden von der Zauberin nach dem gemeinsamen Male in Schweine
verwandelt und eingebuchtet. Das konnte EURYLOCHOS, der, Böses ahnend,
etwas zurückgeblieben war, dem ODYSSEUS gerade noch melden.

Nun war wieder der kluge, listige und verschlagene ODYSSEUS dran. Er
musste die Gefährten retten. Er legte das Schwert an und marschierte los
– chancenlos gegen diese göttliche Frau. Aber er hatte schon immer, vor
allen Dingen in aussichtslosen Situationen, Mut , und er behielt dann auch
die Übersicht.

Und da traf er den Götterboten HERMES, seinen Freund, der ihn ebenso wie
die Göttin ATHENE beschützt; nicht leibhaftig erschien er, wie alle Götter
nicht leibhaftig den Menschen sich zeigen, sondern er erschien in Gestalt
eines jungen Mannes.

Dieser gab ihm die Pflanze móly und riet ihm, durch dieses Kraut geschützt,
die Speisen zu essen, die die Zauberin ihm geben sollte.

Aber wenn sie ihn schlagen sollte, mit einer Gerte, möge er mit dem Schwert
auf sie eindringen. Dann werde sie ihn sofort auf das Liebeslager bitten.
Dem aber solle er erst nachgeben, wenn sie den großen Eid geleistet habe,
dass sie die Gefährten vom Zauber löse und ihn selbst nicht impotent mache,
wenn er entblößt die Werke der Liebe mit ihr verrichten wolle. Doppelt
sicher wollte der Achaier sein, geschützt vor Impotenz durch das Kraut
moly und den großen Eid.

162



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

So geschah es denn auch. Und als ODYSSEUS das Schwert gegen sie zog,
schrie sie laut [10.325 ff.].

ODYSSEUS aber tat, wie ihm HERMES geraten hatte, und er teilte das Lager
und die Liebe mit ihr ein volles Jahr lang [10.467]; auch seine Gefährten
wurden schnell vom Zauber frei, wurden verjüngt und viel schönere Männer
noch als je zuvor [395 f.]. Was uns Homer taktvoll verschweigt:

Der Liebesbund der beiden, Abend für Abend, wird mit der Geburt ei-
nes Sohnes, des TELEGONOS , d. h. der in der Ferne Gewordene, belohnt.
Hesiod nennt sogar noch zwei weitere Söhne, woraus man schließen könn-
te, dass der Aufenthalt des ODYSSEUS sogar länger dauerte. Diese schöne
Geschichte findet sich ausführlicher behandelt in der Telegonie des EUGAM-

MON von Kyrene.

Doch weiter in der Geschichte: Die Gefährten drängten nach der langen
schönen Zeit zum Aufbruch, und KIRKE war klug genug, Reisende nicht
aufzuhalten.

Sie wusste vielleicht nicht genau um das Schicksal des ODYSSEUS. Immerhin
verriet sie ihm den nächsten Kurs:

Mit dem Nordwind solle er zum Hain der PERSEPHONE und von dort zum
Hause des HADES fahren und dann den blinden Seher TEIRESIAS aus The-
ben befragen, den Herrn der Völker [10.538 ff.],

”
der dir den Weg und die

Maße des Kurses und den Heimweg“ sagen wird.

Nach eintägiger schneller Fahrt gelangte er zum OKEANOS an den Rand der
Welt .

Er ließ das Schiff auflaufen und marschierte mit Opfertieren bis zu der von
KIRKE benannten Stelle, wo man in das Reich der Toten gelangt. Sozusagen
an der Schwelle zum Eingang in die Unterwelt grub er einen Graben und
ließ als Opferspenden Honig, Wein, Wasser und Gerste hineinrinnen, dazu
das Blut zweier Schafe, eines weißen und eines schwarzen, die die KIRKE

ihm für TEIRESIAS gegeben hatte.

Dieser erschien und sagte ihm auf die entsprechenden Fragen voraus

- eine beschwerliche Heimfahrt,

- siegreiche Kämpfe im eigenen Haus und schließlich

- ein friedliches Ende im Alter.

Eine große Szene wurde da entfaltet, und ODYSSEUS traf und sah die Seelen
vieler ihm lieber Menschen, zuerst die seines Gefährten ELPENOR [11.51],

163



C Entfaltung

der sich im Suff auf der Insel unbemerkt von den anderen das Genick ge-
brochen hatte und dessen Leib noch unbestattet in der Nähe des Palastes
der KIRKE lag; auch seine Mutter traf er, und er erfuhr von ihr, wie stark
sich seine Frau PENELOPE und sein Sohn TELEMACHOS bisher verhalten
haben; auch AGAMEMNON erschien [10.405 ff.] und zeigte sich noch immer
als unverbesserlicher, selbstgerechter und geradezu stupider Macho; das ei-
gene Verhalten kam dem Dreckskerl nicht in den Sinn; er räsonierte über die
Treue der Frauen, denen seine eigene für alle Zeiten Schande gebracht habe
(auch den Rechtschaffenen):

”
So gibt es nichts Gemeineres und Hündische-

res als eine Frau ...“ Sein Selbstmitleid gipfelt in der Bemerkung, dass er zu
Hause niemandem willkommen war und dass seine Frau ihm, dem Toten,
nicht einmal Augen und Mund schloss.

Selbst ACHILLEUS kam des Weges und klagte über die Unterwelt [11.489
ff.]:

’
Lieber Ackerknecht bei einem armen Krauter von Bauern als Herr im To-
tenreich!’

Dann traf ODYSSEUS den Totenrichter MINOS und all die, die im Reiche der
Toten von diesem Richter zu großer Mühsal verurteilt worden waren, den
bekannten TANTALOS z. B. und SISYPHOS.

Schließlich sprach er mit HERAKLES, der den Leidensweg des ODYSSEUS

mit seinem eigenen verglich.

Nach diesen Erlebnissen an der Schwelle zum Reich der Toten kehrte ODYS-

SEUS zur Insel der KIRKE zurück, verbrannte und begrub als erstes den
ELPENOR, berichtete der KIRKE, und dann teilte er mit ihr das Lager bzw.
sie mit ihm; denn sie nahm ihn bei der Hand und legte sich nieder.

Schließlich sagte sie ihm, dass drei Aufgaben noch vor ihm stünden, und sie
wies ihn in die nähere Zukunft ein:

- An den tödlichen Sirenen müsse er vorbei; die sängen so schön, dass
man alles vergisst.

- Dann gelte es, an SKYLLA und CHARYBDIS vorbei zu kommen.

- Schließlich bedeute noch die Insel Trinakia tödliche Gefahr.

Dann schritt sie weg, die Göttin, die Insel hinauf; ODYSSEUS aber ging
zum Schiff, ließ ablegen, und die Kameraden schlugen mit den Riemen die
graue Salzflut. Dann wies er sie alle in die bevorstehenden Gefahren ein
und nannte die von KIRKE aufgezeigten Lösungen aus der Gefahr.

164



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Die Sirenen wollte aber ODYSSEUS gern selbst hören. Zu diesem Zwecke ließ
er sich am Großbaum seines Schiffes festbinden. Seine Gefährten jedoch,
deren Ohren mit Wachs vollgestopft waren, mussten wie um ihr Leben
rudern, ebenso bei den Seeungeheuern CHARYBDIS und SKYLLA.

Zudem half KRATAIIS, die Mutter der SKYLLA, den Griechen, nachdem
ODYSSEUS sie angefleht hatte.

Doch auf Trinakia ereilte die Griechen ihr Schicksal.

Gegen die ausdrückliche Warnung der KIRKE schlachteten die Gefährten
des ODYSSEUS einige der dem Sonnengott HELIOS heiligen Rinder, von EU-

RYLOCHOS dazu verleitet. Das war, auch wenn sie unter Hunger zu leiden
hatten, unverzeihlich.

Auf dem Meere, während der Heimfahrt, traf ein Blitzschlag des ZEUS das
Schiff. Die Gefährten wurden aus dem Schiff geschleudert und ertranken,
alle.

Nur ODYSSEUS wurde auf einigen Schiffstrümmern, Großbaum und Kiel, die
er zusammengebunden hatte, gerettet und landete auf der Insel Ogygia, wo
KALYPSO, die Schöne, lebte.

Eine Ewigkeit hätte das Liebesverhältnis dauern können, das sich nun bald
entwickelte: Die herrliche Göttin wollte ihm das ewige Leben geben und auf
seine kluge bittende Nachfrage hin auch die ewige Jugend ; denn was nützt
das ewige Leben ohne die ewige Jugend an der Seite einer über alle Maßen
schönen Frau?

Doch nach sieben Jahren trieb es den Griechen doch heim. Man sieht, die
zehnjährige Irrfahrt des Helden von Troia war durchaus nicht nur, ja nicht
einmal vorwiegend von Leid, Entbehrungen und Kampf gekennzeichnet.

Am Strande saß er, weinend , und schaute in Richtung Ithaka.

Da erwirkte seine Freundin und Helferin ATHENE den Beschluss der Götter-
versammlung , dass nun endlich, auch gegen den Willen des POSEIDON,
ODYSSEUS heimkehren dürfe.

Das war ein tränenreicher emotionsgeladener Abschied, anders als bei der
Trennung von KIRKE.

Auf einem selbstgebauten Floß gelangte der Grieche zunächst nach 14-
tägiger Fahrt zur Insel Scheria, wo die Phäaken wohnen. Fast wäre er kurz
vor der Insel noch im Sturm gescheitert, wenn ihm nicht LEUKOTHEA, die
Helferin der Seeleute in Not, ihn mit ihrem Schleier gerettet hätte.

165



C Entfaltung

Allein schon seine Erlebnisse bei den Phäaken von Anfang an zu erzählen
dauerte Stunden – hier in Kürze:

Die anmutige Königstochter NAUSIKAA fand ihn als einen erschöpften und
nackten Fremden am Strande. Ebenso wie sie genierte er sich, und es gelang
ihm mit Müh und Not, seine Blöße etwas zu bedecken.

Nachdem er sie ein wenig beruhigt hatte, geleitete sie ihn zu ihrem Va-
ter ALKINOOS. Dieser versprach dem Unbekannten die Heimkehr, ehrte ihn
durch ein Gastmahl und ließ einen Sänger kommen, den göttlichen DE-

MODOKOS, am Hofe hochgeachtet wie seine Künstlerkollegen in Argos am
Hofe AGAMEMNONs, in Sparta bei MENELAOS, auf Ithaka Sänger PHEMI-

OS. Der besang mit bewegenden Worten und unter Tränen die Heldentaten
des ODYSSEUS. Da zog der schiffbrüchige Fremde sein Gewand vor das Ge-
sicht und weinte, während des gesamten Vortrages. Bei diesem Gastmahl
gab sich der Fremde nun doch zu erkennen [9.19 ff.]; denn der König hatte
ihn ausdrücklich darum gebeten. Er nannte seinen Namen und erzählte die
lange Geschichte seiner Irrfahrten.

Für die Komposition der Odyssee interessant ist, dass deren Handlung erst
im 10. Jahre der Irrfahrten des Protagonisten beginnt, also am Ende der
Heimreise, so, wie die Ilias im 10. Jahre des troischen Krieges anfängt, also
an dessem Ende.

Alsbald nach dem Gastmahl brachte ein schnelles und mit 52 Männern
besetztes Schiff den schlafenden ODYSSEUS nach Ithaka:

Exkurs 3: Die Fahrtroute des Odysseus

An dieser Stelle sollte man einhalten und die beschriebene Situation be-
denken; denn es geht darum, die Frage zu beantworten, welche Länder,
Regionen, Städte und Völker sowie Personen ODYSSEUS tatsächlich gese-
hen und erfahren hat.

Wenn man von den 10 Jahren, die zwischen der Abfahrt von Troia und der
Ankunft in der Heimat liegen, die sieben Jahre der Affäre mit KALYPSO

auf der Insel Ogygia abzieht und das eine Jahr – eigentlich war es länger
– der Liebe mit KIRKE, bleiben als Fahr- und Erlebniszeit des

”
treuen“

ODYSSEUS weniger als 2 Jahre. Und da wird nach der Beschreibung des
Homer ein großer Raum im Mittelmeer (und darüber hinaus?) befahren.

Die Art der Zuordnung des Erzählten zu tatsächlichen, geografisch- lan-
deskundlichen Gegebenheiten ist davon abhängig, wie man die Berichte

166



Ernst Marow:
”

... Am fünften Tag entließ ihn die Göttin ...“, Radierung
in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

des Homer einschätzt, als reine Phantasien eines Seefahrers oder dich-
terisch erhöhte Tatsachenberichte (aber dennoch Tatsachenberichte). Die
Forschung dazu ist nicht nur in der Neuzeit zu finden. Wie uns der Geograf
Strabon [1.2.15] berichtet, habe schon im dritten vorchristlichen Jahr-
hundert Eratosthenes, der Universalgelehrte und Direktor der bedeu-
tendsten Bibliothek der Alten Welt (im ägyptischen Alexandria) erklärt,
man werde erst dann finden, wo ODYSSEUS herumgeirrt sei, wenn man den
Schuhmacher gefunden habe, der den Windsack des AIOLOS zugenäht habe.

Eine andere Meinung dazu vertrat der Geograf selbst. Er sagte [1.2.9 For-
biger]:

”
An gar nichts Wahres leere Wundererzählung zu knüpfen, ist nicht

Homers Sache.“

Sehr lehrreich des weiteren sind für unseren Zusammenhang die Erörte-
rungen, die wir in den ersten Kapiteln der

”
Geographika“ des genannten

Strabon finden.

Die umfangreiche Literatur der Gegenwart verbindet eigenes Erleben (als
Seemann, Segler, Soldat) mit den landeskundlichen Zuordnungen. Wir fin-
den in so manchen Abhandlungen ein sehr umfangreiches interdisziplinäres
Wissen vereint.

Z.B.: Die Abhandlung von Hans Steuerwald (1987) identifiziert mit Hilfe
vielfältigen kulturkundlichen, historischen, naturwissenschaftlichen Materi-
als (Flora, Fauna, Wetterkunde, Stromungslehre, Nautik, Astronmie) zwölf
Stationen, an denen ODYSSEUS sich aufhielt. Daraus ergibt sich eine exak-
te Beschreibung der Route von Troia über Thrakien, Tunesien, Marokko
(dort die Höhle des Kyklopen, in der Bucht von Tatha), Madeira, (die In-
sel des Aiolos), bis nach Nordschottland, zur Insel Aiaia (Fair), von dort
über die Irische See (mit der Insel Man als Insel Ogygia, wo Kalypso leb-
te), nach Südwest-England (wo der Hafen der Phäaken vermutet wird) und
schließlich von dort mithilfe der Phäaken heim nach Ithaka.

Aus dieser Untersuchng ergibt sich, das Homer Kenntnisse entfaltet, die
nicht allein seiner Phantasie entsprungen sein können.Dann wäre die Odys-
see eine Art dichterischen Logbuchs.

Jüngeren Datums (2016) ist das Buch von John Freely. Dieser Autor
versteht sein Buch als kulturellen Reiseführer zur Ilias und Odyssee und
nimmt den Ausgang von seinem Aufenthalt im Oktober 1945 auf einem
Truppentransporter der US Navy, mit dem er das Kielwasser des Odysseus
zu kreuzen glaubte.

168



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Eine Welt der Wunder tat sich für ihn auf. Schritt für Schritt durchschrei-
tet er in diesem Buch diese Welt, wie sie sich in der Ilias und der Odyssee
präsentiert, und er kommentiert sie, entweder mit eigenem Wissen und ei-
genem Worten oder mit Texten aus den beiden Großepen oder von anderen
antiken Autoren oder zeitgenössischen Schriftstellern. Da findet er dann
auch geografische Zuordnungen. SKYLLA und CHARYBDIS setzt er nicht in
den Westen von Schottland wie Steuerwald, sondern an das Nordende der
Straße von Messina. Die Insel der KIRKE und den

”
Hexenpalast“ beschreibt

er als nördlich vom Golf von Neapel liegend, und die Sireneninselchen lie-
gen nach Freely an der Einfahrt in den Golf von Salerno; OGYGIA, die
Insel, auf der die KALYPSO lebt, wird mit der Insel Gozo bei Malta identfi-
ziert. Wie in einem guten Reiseführer erfährt man Besonderheiten, auf die
er selbst aufmerksam geworden ist oder die er von anderen Autoren kennt.
Er gibt aber stets dem Leser die Freiheit, sich selbst eine Meinung und ein
Urteil zu bilden.

Die eben genannten weit auseinandergehenden Zuordnungen und Mei-
nungen sind wohl auf den besonderen Charakter der Heimkehrerliteratur
zurückzuführen:

Da vermischen sich exakte Erinnerungen mit Wünschen und Phantasien,
und der Leser oder Hörer – Nachgeborene also – hat nicht die Möglich-
keit, die berichteten Gegebenheiten zu trennen. Vielleicht ist es aber auch
reizvoll, diese Mischung in sich aufzunehmen und selbst auf Suche zu ge-
hen. Und da wird man Orte bis in den Norden der Adria finden, z. B. die
Insel Mljet vor der kroatischen Küste mit einer Höhle, in der ODYSSEUS

seine langjährige Affäre mit der Göttin KALYPSO gehabt haben soll. Diese
Verbindung von äußeren Tatsachen und innerem Erleben geht bei dieser
Betrachtung in die eigene Bildung ein.

b) Ereignisse auf Ithaka bis zum Tod des ODYSSEUS

Nach diesem Exkurs soll jetzt im engeren Sinne die Geschichte der Heimkehr
behandelt werden. Also: Nach 10 Jahren Irrfahrt und im 20. Jahr nach
dem Auslaufen aus Aulis kehrt ODYSSEUS in die Heimat zurück – doch
nichts erkennt er wieder. Alles ist so anders geworden. So muss ihm seine
Beschützerin ATHENE helfen; denn die Not ist groß:

Seine Frau PENELOPE wird von den Freiern rücksichtslos bedrängt, sich für
einen von ihnen zu entscheiden; denn nach 20 Jahren, so sagt man, beste-
he wohl kaum noch Hoffnung, dass der Herr des Hauses heil zurückkom-

169



C Entfaltung

me. Inzwischen ist man dabei, Hab und Gut des ODYSSEUS zu verprassen.
Schließlich entschließt sich PENELOPE, am Tage eines APOLLON-Festes bzw.
am Folgetage sich für einen der Freier zu entscheiden.

Inzwischen hält sich ODYSSEUS, der nur von seinem Hunde ARGOS wie-
dererkannt wird, bei seinem Schweinehirten auf. Nur diesem und seinem
Sohne TELEMACHOS gibt er sich schließlich zu erkennen; beiden unterbrei-
tet er seine Absicht, dem Treiben der Freier ein Ende zu setzen.

So begibt sich ODYSSEUS am Festtage des APOLLON in die Stadt und mischt
sich unter die Bettler vor dem Palaste. Dort vermöbelt er einen der Bettler
namens IROS, der großspurig auftritt und ihm sogar die Brosamen neidet,
die er von den Tischen der Freier bekommt.

Schlimme Demütigungen durch die Freier muss er hinnehmen. Er bleibt
auch unerkannt, als es am Abend zu einer Begegnung und Aussprache mit
PENELOPE kommt; doch diese hat große Zweifel an dem, was er erzählt
und prophezeit [19.306 f.]. Nur EURYKLEIA, seine Amme, erkennt ihn, als
sie ihm auf seine Bitte hin die Füße wäscht [474]:

”
In der Tat, du bist es, ODYSSEUS, mein liebes Kind!“

Sie erkennt ihn an einer Wunde am Beine, die einst ein Keiler ihm schlug.

Doch ODYSSEUS gebietet auch ihr zu schweigen, damit er selbst und sein
Plan nicht bekannt werden; denn ohne den Überraschungseffekt ist sein
Plan nicht durchführbar.

Am Tage darauf nun holt PENELOPE den Bogen des ODYSSEUS aus der
Waffenkammer, geht zu den Freiern in den Saal und präsentiert ihnen die
Waffe.

Sie sagt [21.75 ff.]:

”
Wer immer am leichtesten den Bogen spannt in seinen Händen und

durchschießt von zwölf Äxten die Öhre, alle, dem werde ich folgen und
verlassen dieses Haus meines Gatten, das gar schöne, mit Wohlstand
gefüllte ...“

Die Messlatte ist also hoch gehängt!

Und dann versuchen sich am Bogen die Freier, auch, außer Konkurrenz, TE-

LEMACHOS, der nur zum Scheine am Wettkampf teilnimmt. Keinem gelingt
es, den Bogen zu spannen.

Da nun bittet der unbekannte Bettler, den Bogen spannen zu dürfen, ver-
messenerweise.

170



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Mit Erstaunen und Empörung reagieren die Freier.

Und nach heftiger Debatte bringt der Sauhirte EUMAIOS den Bogen und
reicht ihn unter höhnischem Gelächter der Freier dem alten, gebrechlichen
Mann.

Noch erkennt keiner der Freier den in diesem Manne steckenden Kern:

ODYSSEUS.

Unbemerkt werden die Türen zur Halle und die Hoftore geschlossen.

Da spannt der Mann den Bogen mit leichter Hand. Donner des ZEUS ertönt,
und er schießt den ersten Pfeil durch die Öhre aller zwölf Äxte, die aufge-
stellt sind. Dann entblößt sich der Achaier von den Lumpen des Bettlers,
springt auf die oberste Schwelle, und dann müssen die Freier die bitteren
Pfeile des Hausherrn schmecken.

Zusammen mit TELEMACHOS und EUMAIOS bringt er alle Freier um und
auch die zwölf Mägde, die sich mit den Freiern vergnügt haben; sie werden
gehängt.

Und nach der Reinigung der Hallen darf er sich mit seiner Frau vereinen.

Zuvor aber muss er noch eine Probe bestehen; denn PENELOPE glaubt noch
immer nicht, dass der siegende Bettler ODYSSEUS sei:

Sie weist zum Schein die alte EURYKLEIA an, das Ehebett ihres Mannes
vor der Kammer aufzuschlagen. Da erklärt ihr ODYSSEUS, nur ein Gott
könne das Ehebett an eine andere Stelle setzen; denn das Bett stelle eine
Einheit mit einem Ölbaum dar, um den herum er selbst das Ehegemach
einst gezimmert habe.

PENELOPE ist nun überzeugt .

Die Seelen der Freier aber wurden von HERMES in die Unterwelt geführt.
ATHENE gebot dem ODYSSEUS Ruhe und schlichtete den Streit zwischen
diesem und den Anverwandten der getöteten Freier.

”
Der aber gehorchte und war aus voller Seele froh“ [24.545].

Dieses ist der vorletzte Satz der Odyssee.

Über das Ende des ODYSSEUS gibt es verschiedene Versionen:

Homer erzählt uns [Od. 11.119 ff.; 23.248 ff], dass er lebenssatt
”
in einem

von Salben glänzenden Alter“ gestorben ist. Jedenfalls ist das die Prophe-
zeiung des TEIRESIAS, den ODYSSEUS damals an der Schwelle zur Unterwelt

171



C Entfaltung

befragt hatte. Zuvor doch, so lautete damals die weitere Prophezeiung, soll-
te er noch Vieles erleiden müssen, was dann auch geschah:

Verlust der Gefährten und seiner Schiffe, Selbstherrlichkeit gewalttätiger
Männer im eigenen Palast – alles, was soeben geschildert worden ist.

Aber eine Rechnung blieb noch offen nach dem Tode der Freier und nach
dem Friedensschluss mit deren Verwandten:

Die Rechnung zwischen POSEIDON und ODYSSEUS; denn noch immer war
der Zorn des Gottes insbesondere über die Blendung des Kyklopen, seines
Sohnes, nicht abgeklungen.

Und so musste sich ODYSSEUS, wie TEIRESIAS vorhergesagt hatte, auf den
Weg machen zu Männern, die das Meer nicht kennen, auch keine Schiffe,
und salzlos essen, mit einem handlichen Ruder auf der Schulter. Dann,
wenn er einem Wanderer begegne mit einer Getreideschaufel (zum Worfeln
des Getreides) auf der Schulter, dann solle er das Ruder in die Erde heften
und dem POSEIDON männliche Tiere (Schafbock, Stier und Eber) als Opfer
darbringen, in die Heimat zurückkehren und allen anderen unsterblichen
Göttern Hekatomben opfern. Und so werde er dann

”
außerhalb des Meeres“

[11.134] sein Ende finden, keinen Seemannstod also, sondern ein gelindes,
sanftes Ende.

Eine andere Version des Endes findet sich in der bereits genannten Telegonie
(Telegóneia) des epischen Zyklus. Ein Dichter namens EUGAMMON soll das
Epos in den Jahren 568 – 565 v. Chr. verfasst haben. Danach habe KIRKE

ihren Sohn (den sie mit ODYSSEUS hatte) TELEGONOS ausgesandt, den
Vater zu suchen. Auf der Insel Ithaka wird dieser von TELEMACHOS und
ODYSSEUS dabei gestellt, wie er Rinder raubt.

Ahnungslos hat er mit einer von HERAKLES gefertigten Lanze, an deren
Spitze ein tödliches von einem Rochen stammendes Gift haftete, seinen
eigenen Vater getötet.

Nach der Aufklärung der Umstände soll er den Leichnam seines Vaters
sowie den TELEMACHOS und PENELOPE zu KIRKE, seiner Mutter gebracht
haben. Dort, so heißt es, hat TELEMACHOS die KIRKE und TELEGONOS

die PENELOPE geheiratet. Gemeinsames Kind des TELEGONOS und seiner
Stiefmutter PENELOPE ist ITALOS, Namenspatron Italiens.

KIRKE aber, die göttliche Zauberin, machte beide, PENELOPE und TELE-

GONOS unsterblich, den ODYSSEUS wohl auch [DNP 12.1, S. 89].

172



Ernst Marow:
”
... Hier ist des göttergleichen Odysseus großer Bogen ...“,

Radierung in Kaltnadeltechnik



C Entfaltung

c) ODYSSEUS – Deutung

Begonnen sei mit dem Namen ODYSSEUS .

Es gibt im Raum der altgriechischen Sprache keinen älteren Beleg für die-
sen Namen als bei Homer. Doch im mittelmeerischen Sprachraum, z. B.
bei den Griechen in Unteritalien, findet sich die Form ULIXEUS. Diese Form
haben wohl die Römer übernommen und zu ULIXES umgeformt [DNP 8.
1111]. Sprachwissenschaftler vermuten, dass der Name vorgriechisch ist, ge-
nauer: vorindoeuropäisch; dann befinden wir uns mit diesem Namen schon
im 4. Jahrtausend v. Chr., also in einer Zeit, bevor die Menschen der in-
doeuropäischen Sprachgruppe in den Mittelmeerraum eingedrungen sind,
und das war etwa gegen 2000 v. Chr., eher früher als später.

Auf jeden Fall gibt es am Worteingang den Wechsel zwischen O und U,
auch findet man im Wortinneren den Wechsel zwischen y zu i, so dass man
bei einem Sprecher auch ULIS oder UDIS hören kann. UDIS aber ist leicht
mit dem griechischen Wort

”
utis“ zu verwechseln, und das heißt zu deutsch

”
niemand“. Mit dieser Möglichkeit und mit geistiger Beschränktheit hatte

ODYSSEUS beim Kyklopen gerechnet, wie wir bereits hörten. Daher sprach
er zu seinen zu Hilfe gerufenen Nachbarn auf deren Fragen von ODYSSEUS

als
”
Niemand“, also einem Niemand, der ihn verletzt habe.

Bei Homer finden wir den Namen von einem Verbum abgeleitet:
odýssesthai / odýsasthai, zu deutsch: zürnen.

ODYSSEUS also der Zürner.

Diese Ableitung finden wir in der Odyssee [19.406 ff.], wo AUTOLYKOS, der
Großvater, kurz nach der Geburt um einen Namen für das Kind gebeten
wurde. Er sagte:

”
Schwiegersohn und Tochter, gebt einen Namen, den immer ich nenne!

Vielen nämlich zürnend komme ich nach hier,

Männern und auch Frauen, über die nahrungsreiche Erde; drum sei ODYS-

SEUS danach der Name.“

Man könnte auch an eine andere Stelle denken, wo der Zorn des POSEIDON

auf ODYSSEUS angedeutet wird [5.339 ff.].

Weniger der Name als vielmehr die von Homer immer wieder verwendeten
Attribute zu seinem Namen können über sein Wesen, wie es der Dichter in
den Geschichten deutlich werden lässt, ewas aussagen:

-
”
einfallsreich“ (πολυμήχανος – polymechanos),

174



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

-
”
gedankenreich“ (πολύμητις - polýmetis),

-
”
vieles erduldend, standhaft“ (πολύτλας – polýtlas) v. a. aber

-
”
wandlungsreich“ (πολύτροπος – polýtropos).

Damit werden eine Reihe von besonderen Eigenschaften angesprochen:

Klug ist er, hat viele Ideen, und er findet in Not und Zwangslagen immer
Auswege. Standhaft ist er, Nackenschläge und druckvolle Situationen sowie
Konflikte hält er aus.

Der zuletzt genannte Begriff
”
polýtropos“ soll hier näher betrachtet werden,

zumal dieser gleich am Anfang im ersten Vers der Odyssee steht, stark
betont und sehr komplex ist.

Noch bevor der Dichter sich in der Einleitung zu Inhalten bzw. zu den Er-
eignissen und zu dem Manne selbst äußert, nennt er dieses wichtige Attribut
polýtropon:

”
<Den> Mann mir nenne, Muse, den wandlungsreichen ...!“

Was ist mit diesem wichtigen Wort gemeint? Jedenfalls ist es ein Wort,
das wie ein Schlüssel ist, mit dem man ein Haus betritt. Es trägt bei zum
Verständnis in Bezug auf die Person des ODYSSEUS und auf das Großepos;
mit einem vergleichbaren Schlüsselwort eröffnet der Dichter die Ilias:

”
<Die> Wut“ (mēnin) besinge, Göttin ... <die> Verderben bringende.“

Die Übersetzungen geben polýtropon, das fünfte Wort des ersten Verses der
Odyssee, mit

”
vielgewandt“ wieder (von Scheffer, Schadewaldt)

”
li-

stig, weithin schweifend“ (Ebener),
”
viel geprüft“ (Hubatsch),

”
wendig“

(Weiher),
”
Mann der vielen Wege“ (Freely)

”
viel gewandert“ (Voß).

Johann Heinrich Voß meint in seiner von Goethe an bis heute von
Fachleuten geschätzten Übersetzung, die aber den an Texten nicht so ge-
schulten Menschen unserer Zeit leider nur schwer den Zugang zu Homer
ermöglicht;

”
viel gewandert“ im Sinne von

”
viel gereist“ und

”
in der Welt

herumgeworfen“,
”
welterfahren“.

Friedrich August Wolf denkt eher an
”
verschlagen, listig“ [vgl. Pas-

sow, Stw. Πολύτροπος].

Hier zeigt sich, wie inkommensurabel die archetypische Persönlichkeit des
ODYSSEUS ist im Unterschied zu den sehr schlichten, eindimensionalen
Persönlichkeiten AGAMEMNON und ACHILLEUS. Und wie hochkomplex sich
die griechische Sprache schon in frühester Zeit in einem einzigen Worte
zeigt.

175



C Entfaltung

Zum Einen bezeichnet das Wort die Eigenschaft desjenigen, der sich in
vielen (poly-) Lebenssituationen wenden (trop-) und wandeln kann:

Er findet sich immer zurecht, zu Lande oder auf dem Meere.

Zum Zweiten bezeichnet das Wort jemanden, der charakterlich (trópos =
Charakter) vielgestaltig ist; er ist nicht eindimensional wie andere, z. B.
HEKTOR oder ACHILLEUS, sondern ODYSSEUS ist eine Art Mehrzweckgestalt
und füllt viele gesellschaftlichen und geistigen Rollen aus.

Zum Dritten lässt sich aus der charakterlichen Vielgestaltigkeit eine stark
ausgeprägte Flexibilität ableiten. Er hat aus den vielen extremen Lebenssi-
tuationen (z. B. als Soldat oder Seemann) gelernt, und aus diesem Lernen
sind neue Lebenssituationen beherrschbar geworden.

Zum Vierten ergibt sich aus seiner Flexibilität die Fähigkeit, instrumen-
tell und praxisbezogen zu denken, d. h. vor Entscheidungssituationen stets
Varianten bilden zu können.

Aber man sollte vielleicht noch hinzufügen, dass sein instrumentelles Den-
ken weithin wertneutral (also amoralisch) verläuft. Daraus ergibt sich ein
Handeln, das sich weniger an allgemeinen ethischen Werten orientiert als
mehr auf Verschlagenheit beruht und in eine auf eigene oder auf Gruppen-
interessen bezogene Praxis ausläuft.

Er kann Männer führen und steht dort in Verantwortung, zugleich ist er
aber auch weitgehend selbstbestimmt und ichbezogen und bewegt sich ohne
Rücksicht auf eben diese Männer – die dann sterben müssen.

So gelangen wir durch den Mythos um ODYSSEUS in die
”
Urgeschichte“ der

Individualität und Subjektivität [DNP, Suppl. 5. 497] des Menschen. Diese
zeigt sich am selbstbewussten Subjekt im Reden und Handeln, in Wort und
Tat.

Man kann den Weg des ODYSSEUS auch als Kreisbewegung sehen:

Er denkt immer an den Ausgangspunkt, er kehrt stets an den Ausgangs-
punkt zurück und umfasst mit dem Kreis die Fülle der Welt . Als Repräsen-
tant einer allgemeinen Struktur von Welt wächst er in das hinein, was man
später Weisheit nennen wird. In der Literatur der Renaissance gilt er als

”
savant“, wissend – weise.

Die zehn Jahre vor Troia und die zehn langen Jahre der Heimfahrt machen
den Griechen zum Reisenden schlechthin.

Äußerlich betrachtet sind Ziele seines Reisens einerseits Troia (und die
Zerstörung der Stadt), andererseits Ithaka (und die Heimkehr). Inneres

176



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Ziel und Ergebnis der Reisen sind die von Zwecken freie Welthaltigkeit des
Lebens und das Bewusstsein, dass mit der universalen Erfassung von Welt
permanent Grenzüberschreitungen verbunden sind. Und mit Grenzüber-
schreitung im Handeln (und Rücksichtslosigkeit) kann Schuld verbunden
sein; grenzüberschreitendes Denken ist aber auch Ausdruck von Freiheit
und macht frei zugleich.

Hier sollte wiederum ein Exkurs, ein letzter, einsetzen. Dieser müsste die
Freiheitserfahrung des ODYSSEUS am Beispiel der Sirenengeschichte entfal-
ten:

Exkurs 4: Die Sirenengeschichte, Versuch einer Deutung

Also:

KIRKE, die schöne Göttin, hat sich nach der Fahrt in die Unterwelt des
Achaiers wieder angenommen und ihm künftige Stationen beschrieben. Sie
sagt:

”
Zu den Sirenen wirst du zuerst kommen, die bezaubern alle Menschen...“

[12.39 f.]. Vor diesem tötlichen Zauber möchte die Göttin alle bewahren,
und sie empfiehlt, dass ODYSSEUS allen seinen Seeleuten die Ohren mit
Bienenwachs bestreicht, damit sie die Sirenen, die auf einer blumenreichen
Wiese sitzen, nicht singen hören können. Ihn selbst aber sollen sie an den
Großbaum des Schiffes fesseln, wenn er, wie Homer sagt, den

”
helltönen-

den“ (d.h. erotischen) Gesang hören möchte und vorbeirudern. Und er will.

Sie binden ihn dann noch fester, als er die Sirenen mit ihrer
”
wie Honig klin-

genden“ [12.187] Stimme hört und vom Mast abgebunden werden will, um
deren Wissen über Troia und die ganze Welt zu erfahren, d.h. um weltwis-
send zu werden. Weltwissend sein heißt also eine Grenze zu überschreiten
bis in den Tod. Weltwissen ist Todeswissen.

Was bisher vermutlich noch kaum einer gesagt oder geschrieben hat:

Hier breitet der Dichter eine seemännische Erfahrung aus:

Windstille [167 ff.] tritt ein und Meeresglätte. Gleißendes blau-weißes Licht
führt in den betörenden Rausch und in eine grenzauflösende Einsamkeitser-
fahrung. Dazu kommen Töne und Klänge auf und innere Worte, die Klang
sind; alles, was ist, klingt, Honig zum Beispiel. Die Stimme der Sängerinnen
verleiht selbst dem Honig ein Schwingen, weil Honig wie alles andere, was
ist, einen Klang hat; Honig ist Musik.

177



C Entfaltung

Das blaue Licht, die spiegelglatte See, das Schiff, die Einsamkeit mit mir,
der verschwindende Horizont und die zarten Schleier, die dem Himmel und
der See schmeicheln – mit all dem muss ich eins werden. In den Klang muss
ich springen, ich selber werde Klang und der Klang tönt auf, ich springe,
ich bin vereint mit dem blauen Licht des Tages, mit mir selbst, ich weigere
mich zu schwimmen; denn Schwimmen verleiht Grenzen, die ich nicht mag.
So schwinge ich mich in die Freiheit wie der Klang der Flöten zweier Hirten
am Mittag:

Sie ist da, die Stunde des Gottes PAN.

Das ist mein freier Wille; denn mein Wille ist frei. Der Tod setzt mich ins
Wissen.

Ein Seeman mag über solche Grenzerfahrungen nicht sprechen oder nur
insgeheim mit sich selbst, geschweige denn schreiben. Aber es handelt sich
um ein Wissen, das jeder, dem sich dieses Meer als eine Ahnung auftut, wie
ODYSSEUS aufnehmen möchte.

Wer je an solchem Wissen teilgenommen hat, der weiß, dass erst in solchen
Grenzüberschreitungen der Kern von Bildung liegt. Bildung sprengt die
Grenzen unserer Wirklichkeit und hilft, die einengenden Sektoren von Welt
zu dieser als Ganzheit zu weiten.

Darin liegt die eigentliche Freiheit der Person.

Noch wenige Jahrzehnte davor entfaltet der Dichter Homer eine ganz an-
dere Antwort auf diese Grundfrage [Hose 2017, S. 92 f.].

Da musste selbst ZEUS, der oberste Gott die beiden Lebenslose des ACHIL-

LEUS und des HEKTOR auf die goldene Waage legen und durfte und konnte
nicht selbst entscheiden, wer in dem Kampf siegen wird. Damit liegt Homer
auf einer Traditionslinie, die durch Gedanken des Alten Orients umschrie-
ben werden kann, z. B. bei GILGAMESCH und ENKIDU.

Vielleicht weiß man das schon seit Homer, oder vielleicht bleibt Homer
auch noch einige Zeit allein mit diesem Wissen, dass Bildung in der Bereit-
schaft besteht, stets Grenzen zu überschreiten.

Später wird man dieses grenzüberschreitende Denken in den Bildungsbegriff
einbinden, wenn man Bildung versteht als eine Haltung, die stets bereit ist,
Segmente der Wirklichkeit mit den Augen eines höheren Ganzen zu sehen
und die engen Grenzen von Fächern zu überschreiten.

Bereits von diesen frühen Entfaltungen mythischen Denkens gehen starke
Impulse auf die Moderne über. Vielleicht kann man die Struktur der Mo-

178



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

derne vom Mythos ableiten oder den Mythos ohne Grenzen auf die Moderne
hin erzählen.

Hier liegt vielleicht auch die Legitimation für die Auseinandersetzung mit
dem Mythos der Griechen; hier liegt dessen Gegenwärtigkeit.

d) Wirkungsgeschichte

Da sich die von Hegel herausgearbeitete epische Totalität des mythischen
Helden in ODYSSEUS (trotz seiner Ambivalenz) als omnipräsent erweist, ist
die Wirkungsgeschichte so reichhaltig und vielfältig, daß man eine eigene
Literatur – oder gar Kulturgeschichte schreiben müsste, um die Wirkung
Homers in dieser Hinsicht angemessen darzustellen.

Hier muss (und kann übrigens auch nur) eine schmale Gasse für die Dar-
stellung gefunden werden.

Zunächst dieses: Uns ist von den drei großen Tragikern kein Drama erhalten,
das (wie AGAMEMNON oder PHILOKTETES) allein dem ODYSSEUS gewidmet
ist und diesen als Titel trägt. Das liegt wohl daran, daß er in seiner Person
viele Dimensionen vereint. Gleichwohl ist er im griechischen Drama als
handelnde Person vertreten.

Dort ist er Dialektiker, glatter, lügenhafter Redner und Intrigant, der alles
zur Erreichung seines Zieles einsetzt. Sein Denken – eine kalte Logik – ist
frei von moralischen Normen; es ist instrumentalisiert in Bezug auf ein
bestimmtes Ziel, z. B. den PHILOKTETES und den Bogen des HERAKLES

mitsamt den Pfeilen nach Troia zu bringen.

Im Unterschied zu dieser mehr handlungsorientierten Interpretation gibt es
auch eine philosophische Deutung, z. B. bei Cicero, Epiktet und Seneca.

Cicero weist [off. 1.110 ff., insbes. 113] darauf hin, dass man nicht gegen
die allgemeine Natur (universa natura) handeln und unter deren Bewah-
rung der eigenen folgen soll. Als Beispiel dafür wird ODYSSEUS genannt. Er
passte sich Frauen wie KIRKE oder KALYPSO an bzw. er diente ihnen und
erduldete vieles, um sein Ziel (quod cupiebat) zu erreichen. Andere hätten
sich vielleicht getötet.

Für EPIKTET ist er der Typ des Weltbürgers im Sinne der Stoa und des
Reisenden [3.24.13]; Seneca sieht in ihm den Typ des stoischen Weisen
[ep. 31.2 f.]:

179



C Entfaltung

Er fragt nach der Voraussetzung für Weisheit und sucht bei ODYSSEUS

(ULIXES) in seinem Umfeld und kommt zu der Auffassung:

Grundlage dafür ist das
”
sibi fidere“ = sich selbst vertrauen.

”
Es gibt nur

ein Gut, das Grund und Sicherung eines glücklichen Lebens ist – sich selbst
vertrauen.“

ODYSSEUS ersteht also als eine allein auf sich selbst bauende, sich selbst
vertrauende, autonome und sich allein verantwortliche Persönlichkeit. Hier
wird an ODYSSEUS ein Ziel exemplifiziert, das später Grundlage des histo-
rischen Humanismus in der Renaissance ist. Dieser Humanismus sieht den
Menschen als autonome, sich selbst verantwortliche Persönlichkeit, deren
geistiges Wachstum an die Substanz und an die Form der alten Sprachen
gebunden ist. ODYSSEUS liefert uns das Persönlichkeitsmuster, das die Neu-
zeit einleitet.

Dante nimmt in seiner
”
Divina Comedia“ christliche und neuplatonische

Interpretationsmuster auf:

Vom Leidenden und Duldenden, der die wahre Heimat (das Eine, das Kreuz
und die Ewigkeit) mit den Augen des Geistes sucht, formt Dante [26] den
ODYSSEUS als den, der sich in seinem Verlangen nach Welt von KIRKE frei
gemacht hat und nun alles vergisst (Heimat, Frau und Kind). Er wollte

”
durch alle Länder hin das Wesen des Menschen und seine Narrheit ...

erfahren“. Zu seiner kleinen Schar sagt er:
”
Bedenkt, wes hohen Samens

Kind ihr seid und nicht gemacht, um wie das Vieh zu leben. Erkenntnis
suchet auf und Tüchtigkeit!“ [Inferno XXVI 118-120]

Er scheitert, ein Wissensdurstiger, in der Wissenswelt auf seiner letzten
Fahrt gen Westen am Berge des Fegefeuers [Horn / Walter 1997, S.181].

Charles Baudelaire greift in seinem Gedicht
”
Die Reise“ [Die Blumen

des Bösen CXXVI] das Thema des sich von KIRKE lösenden, ewig Reisenden
(ODYSSEUS ist gemeint) auf. Das Motiv ist wie bei Dante

”
um nicht zum

Tier zu werden“:

”
Doch wahre Reisende, die gehen einfach fort,

um fortzugehen, leicht, wie Seifenblasen schweben;

sie nehmen ihr Verhängnis mit zu jedem Ort

... die träumen ...

endlose, ungeahnte Lüste zu erreichen,

von denen nie ein Mensch den Namen je gekannt.“

180



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

Der ODYSSEUS des Dante (um 1320 vollendete er seine göttliche Komödie)
endet als Reisender im Nichts als Gegenheimat , getrieben von Suche nach

”
Erfahrung der unbewohnten Welt“, Baudelaire (Die Blume des Bösen

erschien 1857) verfeinert das Motiv und macht aus der Suche die Sucht
nach Welt : ODYSSEUS ist weltsüchtig und auf der Suche nach

”
ungeahnten

Lüsten“.

Von der bewussten rationalen Entscheidung für die Reise wird der Gedanke
getragen zum Getriebensein. Beide Reisen aber enden nicht in einer Heimat,
sondern in deren Gegenüber, vielleicht in der Freiheit des Nichts.

Die Totalität des Epischen, der Schein, wird erfahren als
”
Sein“ des Nichts.

Von Baudelaire schwillt der Interpretationsstrom gewaltig an.

Bisher eingebaut in Texte, je nach Interpretationmuster wird ODYSSEUS

nun Gegenstand der Betrachtung in Monographien mit kaum beschreibba-
rer Breite.

Hier ist vorrangig zu nennen James Joyce:

”
ULYSSES“ (1922).

Dargestellt werden dort Gedanken, Handlungen, Begegnungen des Dubliner
Anzeigenverkäufers LEOPOLD BLOOM, die Totalität des Geschehens von
8.00 Uhr morgens (am 6. Juni 1904) bis zum nächsten Tag morgens um
3.00 Uhr.

Wie PROTEUS oder auch ODYSSEUS wandelt er sich von Situation zu Si-
tuation, und jeder Situation der Jetztzeit entspricht eine mythische. Von
MOLLY, seiner Frau, geht er in die Stadt, wie ODYSSEUS von KALYPSO sich
entfernt; die Fahrt in den Hades ist der Gang zum Friedhof ; das Mittages-
sen vollzieht sich unter den Dublinern, wie unter den fressenden Laistry-
gonen ODYSSEUS sich bewegt. Die in einer Kneipe nach ihm geschleuderte
Teebüchse ist der Fels, den der Kyklop gegen das Schiff des ODYSSEUS wirft.
Er begibt sich zu KIRKE, wenn er zu BELLA COHEN ins Bordell geht. Er
begegnet in STEPHAN DEDALUS auf dem Wege nach Haus dem EUMAIOS

und kommt zu MOLLY heim, die ihn liebt und ihn doch – sinnlich und
intellektfern – betrügt. Eine Gegen-PENELOPE :

”
Ich bin das Fleisch, das stets bejaht.“

Und indem sie einschläft, sagt sie:
”
...und ja ich sagte ja ich will ja.“

Die epische Totalität des mythischen Helden bleibt bis heute in ODYSSEUS

omnipräsent.

181



C Entfaltung

Jochen Distelmeyer veröffentlichte in diesen Tagen den Roman
”
Otis“

in Anlehnung an den
”
Utis“ des Homer; er lässt den Schriftsteller TRISTAN

FUNKE in Berlin eine Adaption der Odyssee an die Gegenwart vornehmen.
Die Stadt – Berlin 2015 – ist voll von Wiedergängern und ODYSSEUS ist für
den Schriftsteller das Medium, Welt überhaupt verstehen zu können.

Vom ODYSSEUS-Roman könnte man zum Schauspiel kommen:

Für die Jahre seit 1996 seien zwei Bearbeitungen genannt:

Botho Strauss z.B. gestaltete ein Drama nach den Heimkehrgesängen
des ODYSSEUS:

Ithaka [1996]

Es gehört schon das Können eines Dramatikers dazu, die vieldimensionale
Handlung in einem Schauspiel zu gestalten. Dieses gelingt

- mit der Einführung dreier
”
fragmentarischer Frauen“ mit den Namen

”
Knie“,

”
Schlüsselbein“ und

”
Handgelenk“;

- durch Entscheidung, die Handlung erst mit der geheimen Heimkehr
des ODYSSEUS beginnen zu lassen;

- mit dem Versuch, die Dialoge von Versmaßen und rhapsodischem
Sprechton frei zu halten.

Dennoch schwingen und klingen die Dialogtexte und Reflexion zur Hand-
lung; letztere werden von den drei

”
fragmentarischen Frauen“ übernommen,

was sonst im antiken Drama u.a. der Chor zu leisten hat.

Srauss hält sich weitgehend frei von Modernismen und verwendet sie nur
dort, wo er moderne Leser an Homer heranführen möchte.

Das sind dann aber keine selbstdarstellerischen Regieentscheidungen mehr,
sondern dramatische Wendungen, die Fremdheiten der Antike verständlich
machen sollen, ohne diese zu beseitigen:

Fremdes bleibt fremd.

Das Stück mit dem Titel
”
Odysseus. Verbrecher“ von Christoph Ransmayr

ist 2010 erschienen. Das Deckblatt ist mit einem Gurt mit Patronen für
ein Maschinengewehr versehen. ATHENE erscheint darin mit einer Pistole
im Schulterhalfter, und ODYSSEUS bescheinigt ihr, dass Leute wie sie, ein
Flintenweib, in seiner Armee als

”
Partisanen und Plünderer standrechtlich

gehängt“ wurden. Dieses mit Willkür oder Beliebigkeit zusammengehauene
Theaterstück, das 2010 in Dortmund im Rahmen der Veranstaltung zu
Ruhr. 2010 aufgeführt wurden ist, unterscheidet sich sprachlich, inhaltlich,

182



XV Die Heimkehr des ODYSSEUS

insgesamt qualitativ erheblich von dem eben genannten Drama des Botho
Strauss.

In der bildenden Kunst ist das Material seit dem 7. Jahrhundert v. Chr.
reichlich. Das älteste Stück (aus 680) zeigt die Blendung des POLYPHEM

auf einem Mischkrug des ARISTONOTHOS. Etwa aus dem Jahre 885 n. Chr.
stammt eine Wandmalerei im Westwerk des Klosters Corvey an der Weser;
sie zeigt den Kampf des ODYSSEUS mit der SKYLLA.

Im neuen Museum zu Weimar befinden sich die wohl bekanntesten Fres-
ken von Friedrich Preller zu Themen aus der Odyssee (zwischen 1830
und 1878). Schließlich seien hier noch hervorgehoben: Arnold Böcklin:
ODYSSEUS zwischen SKYLLA und CHARYBDIS (1794 – 1796) und Lovis Co-
rinth (1903): ODYSSEUS’ Kampf mit dem Bettler IROS. In der Gegenwart
hat sich der vor kurzem verstorbene Maler und Graphiker aus Hannover
Ernst Marow (1934 – 2018) in einem Zyklus von über 100 Radierungen
mit der Odyssee auseinandergesetzt und in Ausstellungen weite Anerken-
nung gefunden; es handelt sich bei diesen Radierungen um Arbeiten, die die
von Preller durch ihre Vielfalt, Aussagekraft und Gegenwärtigkeit weit
übertreffen. Sie sind jetzt in der Albertina zu Wien präsent und in diesem
Buch. Auf die Produktionen der Amerikaner Newman und Twombly sei
hier lediglich hingewiesen, weil sie erstaunlicherweise in einen hervorragen-
den Ausstellungskatalog [Latacz 2008, S. 272 ff.] aufgenommen worden
sind.

Schließlich ist noch zur Nachwirkung in der Musik zu sagen:

Drei Dutzend Opern und Ballette sind bis Ende des 18. Jahrhunderts
komponiert [DNP Suppl. 5. 492], herausragend von Georg Friedrich
Händel (1741) die Oper

”
Deidamia“. Wiederum Max Bruch komponier-

te 1870/1871 Szenen aus der Odyssee. 1968 schloss Luigi Dallapiccola
die Oper

”
Ulisse“ ab. ODYSSEUS wird als einer gestaltet, der sich selbst

sucht und – Bezug nehmend auf Dante – selbst der Niemand ist oder wird
(als der er sich dem Kyklopen vorstellt).

Aufgrund der Vielfältigkeit des Sujets und der bunten Handlungsbreite ist
es nicht verwunderlich, daß sich früh der Film der Odyssee und der Ilias
angenommen hat. Bereits vor dem ersten Weltkriege im Jahr 1905 finden
wir die erste Bearbeitung des ODYSSEUS-Mythos durch den Filmpionier
George Meliès:

L ı̂le de Calypso où Ulysse et le géant Polyphème [Steierer 2013, S. 74
ff.]. Da wird französisches Revuetheater gezeigt und das Publikum insofern

183



C Entfaltung

einbezogen, als sich die handelnden Personen dem Filmpublikum zuwen-
den. Die präsentierten Szenen finden ihre Einheit darin, das ODYSSEUS als
Träumender dargestellt wird und die Insel der KALYPSO duchgehend das
Szenenbild bestimmt.

Klassisches amerikanisches Erzähl- und Aktionskino präsentiert 1954 der
Film ULISSE von Mario Camerini. Das ist ein Hollywoodfilm, der aber aus
Kostengründen in Rom (dem Hollywood am Tiber) hergestellt worden ist.
Gleich sieben Drehbuchautoren legten den Grund für den damals weltweit
teuersten Film. Der Name von Kirk Douglas (als ODYSSEUS) garantierte
internationale Wirkung, zugleich begründete

”
ULISSE“ den später alles be-

stimmenden amerikanischen Typ der
”
sword – and – sandal – films“. Doch

solch ein Produkt kann trotz der gewaltigen Ausstattung die Inkommen-
surabilität des ODYSSEUS nicht deutlich machen. Es dient wie eine lockere
Erzählung nur oberflächlicher Zerstreuung. Das ist sozusagen die amerika-
nische Variante der narrativen Vergegenwärtigung [Steuerer 2013, S.107]
des antiken Mythos, keine Problematisierung, keine Aktualisierung antiken
Denkens, kein Versuch, das Gegenwärtige auf dem Hintergrund dessen, was
war, verständlich zu machen.

184



D Anhang

I Handreichung

Für die Betonung der hier vorgelegten Wörter gilt:

Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass man
beim Lesen eines Wortes zugleich weiß, auf welcher Silbe es betont wird.
Von diesen Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acutus)
verwendet, wie er sich z. B. bei philósophos, phiĺıa oder agathón findet.

Lange Vokale tragen einen Balkenstrich, wie z. B. das letzte e bei Periklēs.
Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (´), trägt die Silbe
mit dem langen Vokal auch den Akzent, wie das z. B. bei dem endbetonten
Namen Periklēs der Fall ist. Wenn mehrere Silben einen langen Vokal haben,
findet sich der Balken unter der betonten Silbe, z. B. epistēmē.

Balkenstrich oder acutus finden sich bei lateinischen Wörtern nur in er-
kennbar besonderen Fällen und ausnahmsweise.

Bei Namen (von Göttern und Menschen) sowie auch bei geographischen
Bezeichnungen finden sich die beiden Zeichen für Länge ¯ und Betonung ´
nur im Register des Anhanges IVa, nicht im laufenden Text.

Nach Möglichkeit werden die Wörter des Altgriechischen nicht latinisiert,
sondern in ihrer Originalform transskribiert, also ACHILLEUS, nicht ACHIL-

LES oder ACHILL, HEKABE, nicht HECUBA. Es gibt aber auch Wörter, die
sind seit langem (z. B. über das Französische) so fest im deutschen Sprach-
gebrauch verankert, dass auf die Originalform verzichtet werden kann, z.B.
bei Homēr auf Hómēros, bei HELENA auf HELÉNE oder bei Peloponnēs
auf Pelopónnēsos.

Personennamen wie die eben genannten sind in der Folge stets mit großen
Buchstaben geschrieben.

Fremde Begriffe, die im laufenden Text verwendet sind, werden im Anhang
IV b aufgeführt und erklärt. Es handelt sich um Eigennamen, geografische
Begriffe oder Fachausdrücke und sonstige fremde Vokabeln.

185



D Anhang

Künftig werden wohl auch in Büchern wie in diesem Hinweise auf Suchma-
schinen (wie z. B. auf Google) das Register ersetzen.

Gelegentlich werden griechische Wörter mit griechischen Buchstaben auf-
geführt. Dadurch soll deutlich werden, wie viel diese Darstellung dem Medi-
um der alten Sprachen verdankt, auch, welchen Ursprung die gegenwärtige
Phonemschrift hat.

Texte des Altgriechischen werden ausnahmslos übersetzt. Wenn nichts an-
deres angegeben ist, handelt es sich um eigene Übersetzungen.

Das große Interresse an Inhalten wie z. B. an den Mythen der Griechen
und der dahinterliegenden Philosophie zeigt sich in der großen Anzahl der
Veröffentlichungen – allein schon im deutschen Sprachraum. Daher erhebt
die angegebene Literatur keinen Anspruch auf Vollständigkeit und kann
Vollständigkeit auch nicht leisten. Es handelt sich um eine kleine Auswahl,
die sich auch für weiterführende Studien eignet und daher über den laufen-
den Text dieses Bandes hinausgeht.

Aus arbeitsökonomischen Gründen sind die antiken Autoren abgekürzt.
Diese Abkürzungen sind wiederum im Register unter der Ziffer V alpha-
betisiert aufgeführt; z.B. steht Th. Für Thukydides oder E. für Euripides.
Die Titel der Werke sind nur dort (und zwar abgekürzt) angegeben, wo
mehr als ein Werk bekannt ist. Ansonsten findet sich gleich die Angabe
der Belegstelle. Aus einem einzigen hinterlassenen Werk, also z.B. bei Th.,
bedeutet das gleich folgende I 2 eine Stelle aus dem zweiten Kapitel des
ersten Buches der Geschichte des Peloponnesischen Krieges. Gelegentlich
ist auch zur besseren Identifizierung der Name des Herausgebers genannt,
z. B. bei Sophokles: Pearson.

Einige Literaturangaben – z.B. Seiler – finden sich nur bei den Angaben
zu den Hilfsmitteln im Anhang unter III c.

Bei den Hilfsmitteln handelt es sich um Wörterbücher oder Handbücher,
wie z. B.

”
Der Neue Pauly“ (DNP), dessen sechszehn Bände heutzutage

leicht zugänglich sind, ebenso wie dessen Supplemente, hier insbesondere
der fünfte Band, der die Mythen und ihre Rezeption behandelt und dem
diese Darstellung viel verdankt. Auch Sammlungen wie die

”
Fragmente

der Vorsokratiker“ sind aufgeführt. Die Vornamen der Autoren sind im
Register IV a nicht abgekürzt worden. Eine Ausnahme stellen lediglich
angelsächsische Autoren dar. In deren Sprachraum sind die Abkürzungen
üblich, also z. B. D.L. Page.

186



I Handreichung

Dem aufmerksamen Leser wird es nicht entgehen, daß in der Darstellung
die Wahl der Zeiten zwischen Gegenwart und Vergangenheit pendelt. Die
Entscheidung für die eine oder andere Zeit ist abhängig von dem nachemp-
fundenen Grad der erkannten oder beabsichtigten Gegenwärtigkeit des zur
Erörterung des stehenden Gegenstands.

Auch sollte für den Leser angemerkt werden, daß des öfteren Wiederho-
lungen, Vor- und Rückverweise vorgenommen werden müssen. Das liegt an
der komplizierten Struktur der Großepen und an der Vielzahl der Eigen-
namen und der Art ihrer Vernetzung. Dem nicht ganz so mit dem Mythos
vertrauten Leser bzw. Leserin wird das nicht unwillkommen sein.

Schließlich sind Worte des Dankes hier wichtig:

Zunächst sei Herrn Dr. Buchholtz, dem Verleger des Logos – Verlages, dafür
gedankt, daß er sich entschlossen hat, auch diesen zweiten Band der Öffent-
lichkeit zu übergeben.

Wiederum mit gewohnter Gründlichkeit hat Studienfreund Martin Lenz
diesen Text einer sorgfältigen Prüfung unterzogen und manches inhaltlich
Wichtige noch eingebracht.

Besonderer Dank gebührt Frau Sabine Schlinke; wiederum hat sie sich un-
ermüdlich um die schriftliche Gestaltung des Manuskripts bemüht. Eine
große Hilfe bedeutete auch Fräulein Darlene Mehrwald für die Erstellung
der Dateien.

Ebenso herzlich möchte ich der Witwe von Ernst Marow, Frau Sabine
Schulz-Marow, dafür danken, dass sie aus dem Nachlass des Künstlers Bil-
der und Radierungen für dieses Buch zur Verfügung gestellt hat.

187



D Anhang

II Stemmata

a) Kroniden

RHEA + KRONOS

HADES        POSEIDON      ZEUS  +  PLUTO    (+TMOLOS)

TANTALOS 1    (TANTALOS 1)

b) Familie des PELOPS

OINOMAOS         HIPPODAMEIA + PELOPS

PELOPIA  +  THYESTES               ATREUS + AEROPE

ELEKTRA   IPHIGENIA   CHRYSOTHEMIS   ORESTES

TYNDAREOS + LEDA

AIGISTHOS  (TANTALOS 2) + KLYTAIMNESTRA  + AGAMEMNON    MENELAOS + HELENA KASTOR POLYDEUKES KLYTAIMNESTRA

c) Familie des PRIAMOS

DARDANOS

ZEUS

ERICHTHONIOS

TROS

ILOS

LAOMEDEON

HESIONE      PRIAMOS (+HEKABE)

(ANDROMACHE+) HEKTOR      PARIS

188



II Stemmata

d) Parteien im troischen Krieg

Hellenen   als Danaer

Argeier

Achaier
{ }

Atreus Priamos

HelenaKlytaimnestra

AgamemnonAigisthos Menelaos Paris Hektor

Peleups Phoinix

Achlleus

Briseis Patroklos

APOLLON
APHRODITE
ZEUS

(der Pelide)

(der Lehrer)

(die Atriden)

HERA
ATHENA
HEPHAISTOS

Troer

für für

spätere Griechen

e) Zeittabelle (Näherungswerte)

Vor Christus
3. Jahrtausend
(2. Hälfte)

Einwanderung der Luwier und Hethiter
in Kleinasien

1650 – 1500 Altes Reich
1500 – 1400 Mittleres Reich
1400 – 1175 Großreich der Hethiter
1260 Troia VII a wird zerstört
1680 – 1050 Mykenische Zentralpalastkultur
15.- 12 Jhdt Linear B, Silbenschrift der Mykenischen Kultur
1200 – 800 Schwere Rezession (sog. “dunkle Jahrhunderte”)

1100 – 950 Äolisch-ionische Besiedlung Kleinasiens
780 Entwicklung der ersten vollkommenen Phonemschrift
770 – 700 Homer
730 Ilias
700 Odyssee

189



D Anhang

III Literatur

a) Primärliteratur (Quellen und literarische Gestaltungen –
griechisch, lateinisch; deutsche Übersetzungen)

Antike

Aischylos: Werke (1 Band), aus dem Griechischen übertragen von Diet-
rich Ebener. Weimar 1976, 2. Auflage 1987

Apollodoros: Götter und Helden der Griechen. Griechisch und deutsch.
Eingeleitet, herausgegeben und übersetzt von Kai Brodersen. Darmstadt
2004

Aristoteles: Poetik – übersetzt und erläutert von Arbogast Schmitt.
Darmstadt 2008

Aristoteles: Nikomachische Ethik, übersetzt, eingeleitet und kommen-
tiert von Dorothea Frede, Berlin / Boston 2020, 2 Bände

Dares Phrygius: De excidio Troiae historia. Herausgegeben von Ferdi-
nand Meister (Nachdruck). Leipzig/Stuttgart 1991

Diktys Cretensis: Ephemeridos belli Troiani libri. Herausgegeben von
Werner Eisenhut. Leipzig/Stuttgart 1994

Dares Phrygius und Diktys Cretensis sind ins Deutsche übersetzt
von Wolfgang Hradský, Magdeburg 2009 und Kai Broderson, Berlin 2019
(Sammlung Tusculum).

Eliade, Mircea: Die Schöpfungsmythen. Ägypter, Sumerer, Hurriter, He-
thiter, Kanaaniter und Israeliten. Darmstadt 1996, s. auch Register III c:
Kaiser, Otto

Euripides: Werke (3 Bände), aus dem Griechischen übertragen von Diet-
rich Ebener. Weimar 1979

Gilgamesch: Das Gilgameschepos. Übersetzt von Herman Rank. Wiesba-
den 2006 (s. Register III c: Kaiser, Otto 1993, Band III S. 646 ff.)

Hesiod: Theogonie – Werke und Tage. Griechisch – deutsch. Herausgege-
ben und übersetzt von Albert von Schirnding. Düsseldorf/Zürich 1997

Ebener, Dietrich: Homer Ilias. Berlin/Weimar 1976

Homer: Ilias. Neue Übertragung von Wolfgang Schadewaldt. Frankfurt/M
1975.

190



III Literatur

von Scheffer, Thassilo: Homer Ilias. Leipzig 1938

von Scheffer, Thassilo: Homer Odyssee. München/Leipzig 1918

Ebener, Dietrich: Homer Odyssee. Berlin/Weimar 1976

Die Odyssee. Übersetzt in deutsche Prosa von Wolfgang Schadewald. Rein-
bek 1958 ff.; 5. Auflage 2017

Voß, Johann-Heinrich: Odyssee. Köln 2019

Weiher, Anton: Homers Odyssee. Berlin 2013 (14. Auflage)

Hyginus: Fabulae. Sagen der Antike. Ausgewählt und Übersetzt von Franz
Peter Waiblinger. München 2008

Lucius Annaeus Cornutus: Einführung in die griechische Götterlehre.
Herausgegeben, eingeleitet und übersetzt von Peter Busch und Jürgen K.
Zangenberg. Darmstadt 2009

Nonnos: Leben und Taten des Dionysos (2 Bände). Aus dem Griechischen
übertragen von Dietrich Ebener. Berlin und Weimar 1985

Orphicorum fragmenta, collegit Otto Kern, Berolini 1922

Ovid: Metamorphosen. Das Buch der Mythen und Verwandlungen. Über-
setzt und herausgegeben von Gerhard Fink, Zürich und München 1989

Pindarus ed. Bruno Snell. Zwei Bände. Leipzig 1964

Quintus von Smyrna: Der Untergang Trojas. Griechisch und deutsch.
Herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Ursula Gärtner. 2 Bände.
Darmstadt 2010

Sophokles: Werke (2 Bände) aus dem Griechischen übertragen von Diet-
rich Ebener, Berlin 1995

Mittelalter, Neuzeit

Boccaccio, Giovanni: De claris mulieribus. Lateinisch – Deutsch. Aus-
gewählt, übersetzt und kommentiert von Irene Erfen und Peter Schmitt.
Stuttgart 1995

Brückner, Christine: Wenn du geredet hättest, Desdemona. Ungehaltene
Reden ungehaltener Frauen. Hamburg 1983

Dante Alighieri: Die göttliche Kommödie. Deutsch von Karl Vossler.
Zürich 1941

Diestelmayer, Jochen: Otis, Hamburg 2016

191



D Anhang

Hölderlin, Friedrich: Werke in einem Band, herausgeben von Hans-
Jürgen Balmes. München und Wien 1990

Litell, Jonathan: Die Wohlgesinnten. Berlin 2008

Martin, Uwe: Helenas Schwester ... München 2003 (2. Auflage)

Müller, Heiner: Philoktet. Frankfurt/Main 2000

Pound, Ezra: Cantos I – XXX. Zürich 1964

Ramsmayr, Christoph: Odysseus. Verbrecher Frankfurt/Main 2010

Strauss, Botho: Ithaka... München 1996

Völker, Peter: Agamemnon und Kassandra in Lakonien. 2001

Walcott, Derek: Omeros. München und Wien 1995

Wolf, Christa: Kassandra = Werke in 12 Bänden, herausgegeben von Son-
ja Hilzinger, Band 7. Frankfurt/Main 2000, als Taschenbuch bei Suhrkamp
2008 erschienen

b) Sekundärliteratur

Abenstein, Reiner: Griechische Mythologie. Paderborn 2007 (2. Auflage)

Andreae, Bernard A.: Odysseus, Archäologie des europäischen Menschen-
bilds. Frankfurt 1982

Bellingham, David: Die Griechen, Kultur und Mythen. Köln 2008

Bickel, Ernst: Das Verbrechen des Laocoon... In: Rheinisches Museum 91
(1942), S. 19 f.

Brandt, Reinhard / Schmidt, Steffen (Hrsg): Mythos und Mythologie.
Berlin 2004

Brommer, Frank: Odysseus. Die Taten und Leiden des Helden in antiker
Kunst und Literatur. Darmstadt 1983

Burkert, Walter: Homo necans. Berlin 1997 (2. Auflage)

Burkert, Walter: Die Griechen und der Orient...München 2004

Buxton, Richard: Das große Buch der griechischen Mythologie. Stuttgart
2005

Campbell, Joseph: Die Kraft der Mythen. Bilder der Seele im Leben des
Menschen. Zürich und München 1989

Cerinotti, Angela: Bildatlas Mythologie ... Berlin 2008

192



III Literatur

Dommemuth-Gudrich, Gerold: 50 Klassiker-Mythen. Hildesheim 2003

Dornseiff, Franz: Antike und alter Orient. Leipzig 1956

Felstiner, John: Paul Celan – eine Biographie, München, 2000.

Fink, Gerhard: Who’s who in der antiken Mythologie. München 2005

Fränkel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1976

Freely, John: Zurück nach Ithaka. Auf ODYSSEUS‘ Spuren durch das Mit-
telmeer (mit ausführlicher Literaturliste) Darmstadt 2016

Freud, Sigmund: Abriss der Psychoanalyse. Das Unbehagen in der Kultur.
Frankfurt/M. 1953 ff.

Freud, Sigmund: Sexualleben. Studienausgabe Band 5. Frankfurt/M. 1972

Freund, Sigmund: Die Traumdeutung in: Sigmund, Freud – Werke im
Taschenbuch, herausgegeben von Ilse Grubrich-Simitis, Frankfurt/M. 1991
(zweite Auflage 2010)

Freud, Sigmund: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Hamburg 2010

Geyer, Carl-Friedrich: Mythos. Formen. Beispiele. Deutungen. München
1996

Gigon, Olof: Der Ursprung der antiken Philosophie... Basel 1954

Graf, Fritz: Griechische Mythologie. Mannheim 2012

Grassinger, Dagmar (et alii): Die Rückkehr der Götter... Regensburg
2008

Grumacher, Ernst: Goethe und die Antike. Potsdam 1949 (zwei Bände)

Hajnal, Ivo: Troia aus sprachwissenschaftlicher Sicht... Insbruck 2002

Hofmann, Heinz: Antike Mythen in der europäischen Tradition. 1999

Horn, Hans-Jürgen/ Walter, Hermann: Die Allegorese des antiken My-
thos. Wiesbaden 1999

Hose, Martin: Vom Nutzen der Widersprüchlichkeit. Homerische Welt-
entwürfe und die griechische Kultur. In: Bayerische Akademie der Wis-
senschaften. Jahrbuch 2017. S. 89 - 97

Hübner, Kurt: Die Wahrheit des Mythos. München 1985

Impelluso, Lucia: Götter und Helden der Antike. Berlin 2003

193



D Anhang

Jäger, Werner: Paideia-Die Formung des griechischen Menschen. Berlin
1933 (zweite Auflage 1989)

Jäger, Werner: Die Theologie der frühen griechischen Denker. Stuttgart
1953 (Nachdruck 1964)

Jahn, Stefanie: Der Troia-Mythos... Köln, Weimar, Wien 2007

Jamme, Christoph/Matuscheck, Stefan: Handbuch der Mythologie.
Darmstadt 2014

Jaspers, Karl: Ursprung und Ziel der Geschichte. München 1955

Kerenyi, Karl: Die Mythologie der Griechen. Zürich 1951 (jetzt als Ta-
schenbuch)

Kerenyi, Karl: Die Heroen der Griechen. Darmstadt 1959 (jetzt als Ta-
schenbuch)

Kerenyi, Karl: Die Eröffnung des Zugangs zum Mythos. Darmstadt 1967

Kirk, G.S./Raven, J.E./ Schofield, M.: Die Vorsokratischen Philoso-
phen... Stuttgart/Weimar 1994

Larsson, Lars Olof: Antike Mythen in der Kunst – 100 Meisterwerke.
Stuttgart 2009

Latacz, Joachim (et alii): Troja – Traum und Wirklichkeit. Darmstadt
2001

Latacz, Joachim: Homer, der erste Dichter des Abendlandes. Düssel-
dorf/Zürich 2003 (4. Auflage)

Latacz, Joachim (et alii): Homer – Der Mythos von Troia in Dichtung und
Kunst. München 2008

Latacz, Joachim: Troia und Homer. Leipzig 2010, 6. Auflage

Lehmann, Jürgen (Hrsg.): Kommentar zu Paul Celans
”
Die Niemands-

rose“, Heidelberg 2002, 3. Auflage

Lesky, Albin: Die griechischen Pelopidendramen und Senecas THYESTES.
In: Wiener Studien 43 (1922/1923) S. 172 – 198

Lesky, Albin: Geschichte der griechischen Literatur. Bern und Zürich 1963
(2. Auflage)

Liebrucks, Bruno: Irrationaler Logos und rationaler Mythos. Würzburg
1982

194



III Literatur

Lücke, Hans-K./Lücke, Susanne: Antike Mythologie. Ein Handbuch...
Wiesbaden 2005 (Hamburg 1999)

Lücke, Hans-K./Lücke, Susanne: Helden und Gottheiten der Antike. Ein
Handbuch... Wiesbaden 2006 (Hamburg 2002)

Mellein, Richard: Ödipus. In: Kindlers Neues Literaturlexikon. Band 15,
S. 205, München 1993

Nestle, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos ... Stuttgart 1975

Nicholi, Marianne: Als Zeus die Welt in Atem hielt ... Bern und München
1975

Nietzsche, Friedrich: Werke in drei Bänden. Herausgegeben von Karl
Schlächter(Passau 1954) Darmstadt 1994

Nilsson, Martin P.: Geschichte der griechischen Religion. 2 Bände.
München 1992, 3. Auflage

Otto, Rudolf: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen
und sein Verhältnis zum Rationalen. München 2004

Otto, Walter F.: Die Götter Griechenlands ... Frankfurt/M. 1947

Otto, Walter F.: Dionysos Mythos und Kultus. Tübingen 1933.

Otto, Walter F.: Theophania. Der Geist der altgriechischen Religion.
Frankfurt am Main 1993 (3. Auflage)

Pichot, Andrè: Die Geburt der Wissenschaft... Frankfurt/M. 1995

Pleger, Wolfgang: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1991

Powell, Barry B.: Einführung in die klassische Mythologie. Stuttgart 2009

Radermacher, L.: Mythos und Sage bei den Griechen. Wien 1938 ff.

Rengakos, Antonios/ Zimmermann, Bernhard: Homer-Handbuch, Le-
ben. Werk. Wirkung. Stuttgart 2011

Ribbeck, Otto: Die römische Tragödie im Zeitalter der Republik. Hildes-
heim 1968. 2. Auflage

Rohde, Erwin: Psyche. Tübingen/Leipzig 1903

Rosenberger, Veit: Religion in der Antike. Darmstadt 2012

Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen...
Frankfurt/M. 1978

Schefold, Karl: Frühgriechische Sagenbilder. München 1964

195



D Anhang

Schefold, Karl: Götter- und Heldensagen der Griechen in der spätantiken
Kunst. München 1978

Scheid, John/Svenbro, Jesper: Schildkröte und Lyra ... Darmstadt 2017

Schildt, Gören: Im Kielwasser des ODYSSEUS. Hamburg 1968

Schlesier, Renate/ Schwarzmaier, Agnes (Herausgeber): Dionysos. Ver-
wandlung und Ekstase. Regensburg 2008

Schmidt, Arno: Die Geburt des Logos. Berlin 2002

Schmidt-Berger, Ute: Mythos Dionysos. Texte von Homer bis Thomas
Mann. Stuttgart 2008

Schmitt, Arbogast: Aristoteles. Poetik. Übersetzt und erläutert. Darm-
stadt 2008

Schofield, Louise: Mykene. Geschichte und Mythos. Darmstadt 2009

Scholl, Andreas (Hrsg.): Die Rückkehr der Götter. Berlins verborgener
Olymp. Berlin 2008

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, herausgege-
ben von Wolfgang Freiherr von Löhneysen. Frankfurt/M. 1986

Segal, Robert A.: Mythos. Eine kleine Einführung. Stuttgart 2007

Steierer, Bendedikt: ODYSSEUS‘ Heimkehr. Medien und Mythos im Film.
Würzburg 2013

Steuerwald, Hans: Weit war sein Weg nach Ithaka. Hamburg 1978

Stoll, Heinrich Wilhelm: Mythologie der Griechen und Römer. Stuttgart
(ohne Jahresangabe)

Tworuschka, Monika und Udo: Als die Welt entstand. Freiburg 2005

Valk, Thorsten: Friedrich Nietzsche und die Literatur der Moderne. Berlin
2009

Walter, Lutz: Antike Mythen und ihre Rezeption. Leipzig 2004

Walther, Angelo: Die Mythen der Antike in der bildenden Kunst. Düssel-
dorf 2003

West, Martin L.: The orphic poems. Oxford 1985 (Nachdruck)

Wilamowitz, Ulrich von: Der Glaube der Hellenen. 2 Bände. Darmstadt
1955

Willis, Roy: Mythologie. Köln 2007

196



III Literatur

Wilkinson, Philip/ Neil, Philip: Mythologie ... London 2007

c) Hilfsmittel

Autenrieth, Georg: Wörterbuch zu den homerischen Gedichten. 9. Auf-
lage, besorgt von Adolf Kaegi. Leipzig/Berlin 1902

Davies, M.: Epicorum Graecorum Fragmenta. Göttingen 1988

Davies, M.: Poetarum Melicorum Graecorum Fragmenta. Oxford, New
York 1991

Der Neue Pauly: (DNP) Herausgegeben von Hubert Cancik und Helmut
Schneider. Stuttgart/Weimar 1996 ff.

Diels, Hermann/ Kranz, Walther: Die Fragmente der Vorsokratiker. Grie-
chisch und Deutsch von Hermann Diels... 7. Auflage, herausgegeben von
Walther Kranz Berlin 1954

Duden Das Fremdwörterbuch, herausgegeben von der Duden-Redaktion.
9. aktualisierte Auflage. Mannheim 2007

Evangelisches Kirchenlexikon 5 Bände. Göttingen 1986 (Redaktion:
Britta Hübener, Wolfgang Roehl)

Hedrich, Benjamin: ...gründliches mythologisches Lexikon... Leipzig 1770

Hunger, Herbert: Lexikon der griechischen und römischen Mythologie.
Wien 1959 ff.

Kaiser, Otto: Texte aus dem Umfeld des Alten Testaments, Band III.
Gütersloh 1993

Kindlers Neues Literaturlexikon: herausgegeben von Walter Jens.
München 1988 ff.

Mehlig, Johannes: Weisheit des Alten Indien. Zwei Bände, herausgegeben
von Johannes Mehlig. Leipzig/Weimar 1987

Moog-Grünewald, Maria (Hrsg.): Mythenrezeption. Die antike Mytho-
logie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfängen bis zur Gegenwart.
In: Der Neue Pauly. Supplemente Band 5. Stuttgart 2008

Page, D.L.: Poetae Melici Graeci. Herausgegeben von D.L. Page, Oxford
1962 (und Nachdrucke)

Pape, W.: Wörterbuch der griechischen Eigennamen. 3. Auflage, neubear-
beitet von Gustav-Eduard Benseler. 2 Bände. Braunschweig 1884

197



D Anhang

Passow, Franz: Handwörterbuch der griechischen Sprache, neubearbeitet
von Rost/Halm. 5. Bände. Leipzig 1841 (4. Auflage) Nachdruck Darmstadt
1993

Seiler, E. E.: Vollständiges Griechisch-Deutsches Wörterbuch über die
Gedichte des Homeros und der Homeriden. Leipzig 1872 (7. Auflage)

198



IV Register

IV Register

a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

(Die Lebensdaten sind sehr oft nur Näherungswerte, die einen Anhalt geben sollen)

Ábdēra - Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort des Demokrit und
des Protagoras

Ábdēros - Freund des Herakles

Acháıa - Landschaft in der nördlichen Peloponnes

Achaier - griech. Achaióı, bei Homer anderes Wort für die späteren Griechen,
auch Danaóı (Danaer) und Argéıoi (Argeier), Selbstbezeichnung

Achelōos - Flussgottheit und Name mehrer Flüsse

Achilleús - griechischer Held vor Troia, s. Thetis

Ádōnis - Gott der Vegetation, der Sohn des Kinýras und seiner Tochter, von Zeus
auf Veranlassung der Aphrodite zur Gottheit erhoben, Gott der Jugend
und Schönheit, aus Phönizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Göttin der Liebe Aphrodite

Ádrastos - König in Argos

Aenéās - griechisch Ainéıās, troischer Held, der nach der Zerstörung der Stadt
nach Italien flieht, und sich in Latium niederlässt, literarisch gestaltet in
der Aeneis des Dichters Vergil

Aerópē - Frau des Atreus,
”
die durch Luft <weithin> schaut“

Aétios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

Agamémnōn - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkommandierender
der Achaier vor Troia

Agauē - Schwester der Semele

Agēnōr - Vater der Europa, König von Phönikien

Aǵıas - von Troizen, Autor der nóstoi (Geschichten der Heimkehrer nach dem
Kampf um Troja)

Ägäis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Aiáia - s. Kirke

Aiakós - Richter in der Unterwelt

aidōs - w. Schamgefühl, zu einer göttlichen Person erhöht: AIDŌS

Aı́geira - Küstenstadt in der nördlichen Peloponnes (Achaia)

Aigeús - lat. Aegeus, König von Athen, Vater des Theseus; nach ihm ist das Meer
südlich von Athen das ägäische Meer genannt (τὸ Αἰγαῖον)

199



D Anhang

Aı́gisthos - Sohn des Thyestes und der Pelopia, Liebhaber der Frau des Agamem-
non und dessen Mörder; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon,
getötet (Blutrache), s. Klytaimestra

Ainēśıdēmos - griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.

Aı́olos - Gott der Winde

Aı́schylos - lat.Aeschylus, griech. Tragiker, 525 – 456 v. Chr.

aithēr - w. das strahlende Himmelslicht (Äther), zur göttlichen Person erhöht:
AITHĒR

Aı́thra - Tochter des Pittheus von Troizen

Ajas, griech. Aı́as - 1. der sog. große Ajas, Sohn des Telamon, König von Salamis,
nach Achilleus der Stärkste der Griechen, auch der Große genannt

- 2. Aias aus der Landschaft Lokris in Mittelgriechenland, der sog. kleine
Ajas, Ajas der Lokrer

Akádēmos - Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wurde; nach diesem
wurde die platonische Schule Akademie benannt.

Akkad - Königstadt im Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris, gilt als ver-
schollen

Akkader - im Reiche von Akkad (3. Jahrtausend) lebende Bevölkerung

akkadisch - eine semitische Sprache

Akrágas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Aleós - König von Arkadien, Vater der Augē

Alexandŕıa - Stadt im heutigen Ägypten, 331 v. Chr. von Alexander dem Großen
gegründet, in der Antike Standort einer einmaligen Forschungseinrichtung
(Museion) und einer

alles Schrifttum der Vergangenheit und Gegenwart erfassenden riesigen
Bibliothek, von der römischen Soldateska unter Caesar verbrannt

alexandrinisch - wie in Alexandria üblich

Aléxandros - a) auch Alexander,
”
der Große“ genannt, (356 – 323 v. Chr.)

- b) anderer Name für Paris, den Sohn des Priamos von Troia

Aléxandros - von Aphrodisiás, griech.Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.

Alkáıos - lyrischer Dichter von der Insel Lesbos (um 600 v. Chr.)

Álkēstis - Frau des Ádmētos, Königs in Thessalien...

Alḱınoos - König der Phäaken

Alkmáıōn - Arzt und Philosoph in Unteritalien, um 500 v.. Chr.

Alkmēnē - Frau des Amphitrýōn,

200



IV Register

Ámasis - auch Ahmose, ägyptischer Pharao, 570 – 526 v. Chr., Freund der Grie-
chen

Ambrōsius - von Mailand, Kirchenlehrer, 340 – 397 n. Chr.

Ammōnios Sakkās - platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexandria von
232 – 242 n. Chr., geb. um 175, gest. um 242

Amos - ältester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.

Ámpelos - ein Satyr,

Amphiárāos - Priester, Seher, Kämpfer in Argos

Amphitrýōn - Gemahl der Alkmēnē

Amphitŕıtē - Frau des Meeresgottes Poseidōn

anánkē - w. Zwang, Notwendigkeit

Anatolien -(Land im) Sonnenaufgang, Kleinasien

Anaxagórās - griechischer Philosoph, um 499 – 428 v. Chr., lehrt die endlose
Vielfalt der Stoffe und den nus (Geist) als Bewegungsursache

Anax́ımandros - auch Anaximander, um 611 – 546 v. Chr., griechischer Philosoph

Anaximénēs - griechischer Philosoph, um 585 – 528 v. Chr.

Andrógeōs - Sohn des Mı́nōs und der Pāsipháē

Andromáchē - Frau des Héktōr

Andrónikos - von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Aristoteles, Leiter
der Schule des Aristoteles von 70 – 50 v. Chr.

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033 – 1109 n. Chr., frühscholastischer Phi-
losoph, lehrt die Identität von Glauben und Wissen (credo, ut intelligam
– ich glaube, damit ich verstehe)

Antigónē - Tochter des König Ödipus und der Iokaste

Antiochien - griech. Antiócheia, lat. Antioch́ıa, Name vieler Städte, insbesondere:
damalige Hauptstadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der römischen
Kaiser, am Oróntēs (heute Asi Nehri) gelegen, heute Antakya (südöstl.
Türkei),

Ant́ıochos - aus Askalon (Palästina), Begründer der 5. Akademischen Schule, ca.
130 – 68 v. Chr.

Antiópē - Königin der Amazonen

Antiphōn - griech. Tragödiendichter, in Syrakus lebend, ca. 430 – 367 v. Chr.

Äolien (äolisch) - Landschaft im nordwestlichen Kleinasien (in dieser Landschaft
gesprochener Dialekt des Altgriechischen)

Äolisch -abgeleitet von Volksstamm der Äolier (im nordwestlichen Kleinasien und
auf Lebos, diese sprechen einen eigenen Dialekt: äolisch)

201



D Anhang

Apamēa - griech. Apámeia, bedeutende hellenistische Stadt am Oróntēs (in Syri-
en)

Áphidna(i) - Siedlungsplatz in Attika (seit 2000 v. Chr.)

Aphrodisiás - Ort östlich von Milet in Kleinasien

Aphrod̄ıtē - T. des Zeus, Göttin der Liebe, Helferin des Paris und der Troer

aphthitómētis - griech. w. mit unzerstörbarer Weisheit, Beiname des griech.
CHRONOS (s. dort)

Apollódōros - häufig vorkommender Name; hier wichtig:

Der Historiker und Philologe (ca. 180 bis 110); ihm zugeschrieben wird ein
Mythenhandbuch: bibliothēkē (lat. bibliotheca) und daraus gibt es noch
Auszüge (epitomáı)

Apóllōn - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Artemis; sendet die
Pest in das Lager der vor Troia kämpfenden Griechen, weil deren Ober-
Kommandeur Agamemnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat

Apuleius - lat. Lucius Ap(p)uleius, römischer Schriftsteller, lebte in Karthago,
platonischer Philosoph (legte den Grund für die Platonrezeption im lat.
Westen), von christl. Theologen geschätzt, geb. um 125 n. Chr.; Verfasser
der

”
Metamorphosen oder Der goldene Esel“

Arch́ılochos - griech. Dichter, lebte im 7. Jahrh. v. Chr.; verfasste Elegien, Spott-
und Schimpfgedichte

Archimēdēs - griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus lebend, ca. 285
– 212 v. Chr.

Areopag - griech. Areiópagos, s. Arēshügel

Árēs - S. des Zeus und der Hēra, Gott des Krieges, Freund der Troer

Arēshügel - Hügel nordwestlich der Akropolis von Athen, dort tagte der oberste
Rat

Argéıa - Tochter des Adrastos

Argeier - griech. Argéıoi, s. Achaier

Argiver - s. Achaier

Argō -Schiff des Mythos; es brachte Heroen bis zum Kokasus und zurück

Argoĺıs - Küstenebene in der östlichen Peloponnes

Argonauten - Helden, die auf dem Schiff namens Argo fuhren, um ein Goldenes
Fell aus Kolchis, einer Landschaft im Osten des Schwarzmeeres, zu holen

Árgos - Ort auf der Peloponnesos, in der Landschaft Argolis

Ariádnē - Tochter des Minos, durch Dionysos Mutter des Thóās, Stáphylos, Oi-
noṕıōn und Pepárēthos

202



IV Register

Aŕıstarchos - auch Aŕıstárch von Samos, griech. Astronom, entwarf das heliozen-
trische System, bestimmte Entfernungen zwischen Himmelskörpern, ca.
310 – 230 v. Chr.

Aristéas - 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes über die Entstehung der
griechischen Übersetzung der 5 Bücher Mose (s. Pentateuch und Thora)

Aŕıstōn von Chios - Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, geistiger Lehrer
des Mark Aurel

Aristophánēs von Anthen - athenischer Komödiendichter, 445 – 385 v. Chr.,
schrieb z. B.

”
Die Vögel“,

”
Die Wolken“und

”
Lysistrate“

Aristophanáes von Byzanz -257 – 180; Griechischer Grammatiker, Leiter der Bi-
bilothek von Alexandria

Aristotélēs - griech. Philosoph, 384 – 322 v. Chr., Verfasser u. a. der Physik,
Metaphysik, Nikomachischen Ethik

Aristóxenos - von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des Peripatos, geb.
um 376 v. Chr.

Arkadien - historische Landschaft auf der Peloponnesos

Arkeśılāos - griech. Platoniker, ca. 316 – 241 v. Chr., Begründer der mittleren
Akademie

Arzawa -Bezeichnung des zweiten Jahrtausends v. Chr. für ein Reich und eine
Region im westlichen Asien

Askálōn - Stadt in Palästina, heute Israel, nördl. Gaza gelegen

Áskra - Heimatort des Hēsiodos, in Mittelgriechenland am Berge Helikōn gelegen

Ássos - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

Astyánax - Sohn des Hektor

átē - griech. w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur göttlichen Person erhöht:
ÁTĒ

Athēnā - auch Athēnē, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia auf Seiten der
Griechen; Odysseus und Achilleus sind ihre besonderen Lieblinge, auch
Tritogéneia (dritt Geborene nach Artemis und Apollon) genannt

Áthōs - Halbinsel in Nordgriechenland, heute autonome Mönchsrepublik

Ätolien - historische Landschaft im westlichen Mittelgriechenland

Atreús - S. des Pelops

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

Átropos - griech. Göttin (die
”
Unabwendbare“), eine der drei Schicksalsgöttinnen

(Moirai), sie durchtrennt den Lebensfaden eines Menschen

Áttalos II - König von Pergamon an der kleinasiatischen Küste, 210 – 138 v. Chr.,
König seit 159

203



D Anhang

Att́ıs - s. Kybele

Attika - Landschaft in Mittelgriechenland, Hauptstadt: Athen

Augē - Priesterin der Athene in Tegea, von Hades Mutter des Telephos

Augustinus - Bischof von Hippo in Nordafrika, 354 – 430 n. Chr., Philosoph der
Patristik, Kirchenlehrer

Augustus - eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster römischer Kaiser,
regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr., geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar
im Jahr 45 v. Chr.

Auĺıs - Hafenstadt in Böotien (Mittelgriechenland) gegenüber der Insel Euboia

Autólykos - Großvater des ODYSSEUS

Avicenna - Iba Sina, persischer Philosoph und Arzt 980 – 1037

Bacchantin - Verehrerin des Bacchus (= Dionysos)

Bachofen, Johann, Jakob -Schweizer Kulturwissenschaftler 1815 – 1887, sein
wichtigstes Werk:

”
Das Mutterrecht...“ (1861 ff.)

Bákchos - lat. Bacchus, s. Dionysos

Bassariden - griech. zu Bassareús, Beiname des Dionysos; Bassariden war der
Name der Erzieherinnen des Dionysos; Titel eines verlorenen Dramas des
Aischylos

Baudelaire Charles - franz. Lyriker, 1821 – 1867:
”
Die Blumen des Bösen“

Bellerophōn - Nationalheld von Korinth, wird begleitet von Pégasos, dem geflügel-
ten Pferd

Benedikt - lat. Benedictus, begründete das abendländische Mönchstum, gründete
529 das Kloster auf dem Monte Cassino, 480 – 547

Benn, Gottfried - Arzt und Dichter, 1886 – 1956

Benôıt de Sainte-Maure - Autor von Le Roman de Troie (verfasst zwischen 1160
und 1165)

B́ıōn - von Borysthenes, geboren in Olbia, einer nahe der Mündung des heutigen
Dnjepr (Borysthenes) gelegenen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335
– 245 v. Chr.

Bithynien - historische Landschaft (heutige Türkei) westlich von Pontos (s. dort)
am Schwarzen Meer/Marmarameer

Blegen, Carl William - 1897 – 1971, Ausgräber von Troia nach Dörpfeld

Boccaccio, Giovanni - 1313 – 1375, Humanist und Dichter; sein berühmtestes
Werk: Decamerone; sonst auch schrieb er über berühmte Frauen und den
Fall oder Untergang berühmter Männer

Boēthós - von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentarwerk zu Aristoteles,
um 50 v. Chr.

204



IV Register

Boēthius - Anicius Boethius, Staatsmann und weströmischer Platoniker, 480 –
524

Böotien - landwirtschaftlich geprägte Landschaft in Mittelgriechenland

Borysthénēs - der heutige Dnjepr

Brahe, Tycho - Astronom, konstruierte Präzisionsgeräte von bis dahin unbekann-
ter Genauigkeit, 1546 – 1601

Brisḗıs - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia; Agamemnon nimmt
sie dem Achilleus weg und erregt so die Wut (mēnis) des Achilleus; Tochter
des Briseús aus Lyrnessos

Braurōn - Stadt in Attika

Bultmann, Rudolf - ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie in Mar-
burg, 1884 – 1976

Burke, Edmund -irisch. Britischer Staatsphilosoph, 1727 – 1797

byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

Byzántion - auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von Griechen ge-
gründet, später Konstantinopel, danach Istanbul genannt

Caesar - lat. Gaius Julius Caesar, römischer Feldherr, Massenmörder (in Gallien),
Staatsmann, Schriftsteller, 100 – 44 v. Chr.

Caesarēa - Hafenstadt in der römischen Provinz Iudaea, heute Israel

Caligula - Spitzname des römischen Kaisers Gaius Julius Caesar (
”
Soldatenstiefel-

chen“), Nachfolger des Tiberius, geistesgestörter Gewaltherrscher, regierte
von 37 bis 41 n. Chr.

Celan, Paul - Übersetzer und deutschsprachiger Lyriker; 1920 – 1970

Chaerōnēa - griech. Chairōneia, mittelgriechische Stadt, strategisch günstig gele-
gen, Ort einiger Entscheidungsschlachten

Chaldäer - Priester in babylonischen Städten, die besondere Kenntnisse in der
Zauberkunst (Magie), Astrologie und Astronomie hatten

Chalkēdōn - auch Kalchēdōn (heute Kadiköy) östlich von Constantinopolis,heute
Stadtteil von Konstantinopel (Istanbul)

Chánia - Stadt auf Kreta

Cháos - griech. w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur göttlichen Person erho-
ben: CHAOS

Chariklō - Mutter des Teiresias, eine Nymphe

Chéırōn - ein Kentaur,Sohn des Kronos, Erzieher vieler griechischer Helden

Cheraskov, Michail Matveevic - 1733 – 1807, bedeutender russischer Epiker

205



D Anhang

Chrónos - griech. w. Zeit, zur göttlichen Person erhoben: CHRONOS, Beiname:
Aphthitometis (s. dort)

Chrýsē - a) kleine Insel bei Lemnos (westlich von Troia)

b) heilige Stadt südwestlich von Troia

Chrysḗıs - Priesterin des Apollon (s. dort)

Chrýsippos - griechischer Stoiker der alten Schule, 277 – 208 v. Chr.

Chrysóthemis - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra

Churriter - s. Hurriter

Ćıcero - lat. Marcus Tullius Cicero, römischer Politiker, Staatsmann, Jurist, Red-
ner, Philosoph, 106 – 43 v. Chr.

Claudel, Paul - 1868 – 1955, franz. Schriftsteller

Claudius - lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, römischer Kaiser, regierte
von 41 – 54 n. Chr.

Clēmēns - v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theologe, 150 – 215
n. Chr.

Cocteau, Jean - 1889 – 1963, franz. Schriftsteller und Regisseur

Corinth, Lovis - 1858 – 1925, impressionistischer Maler und Graphiker

Corneille, Pièrre - 1606 – 1694, franz. Schriftsteller

Cranach, Lucas, der Ältere -(etwa) 1472 – 1553, deutscher Maler, Grafiker,
Buchdrucker, erster bedeutener Medienunternehmer im deutschen Sprach-
raum

Dáıdalos - Baumeister und Erfinder, baute auf Kreta für den Minotaurus das
Labyrinth, Vater des Ikaros

Damáskios - neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des Lehrstuhls für pla-
tonische Philosophie, ca. 462 – 530 n. Chr.

Damástēs - Name eines Riesen, sein anderer Name ist Prokrústēs

Danaer - s. Achäer

Danaiden - die 50 Töchter des Danaos; sie ermordeten ihre Freier in der Hoch-
zeitsnacht

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Daniel; dieses geht zurück
auf den Weisen Daniel, der im 2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte;
verfasst ist das nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl um
167 v. Chr.

Dante Alighieri - ital. Dichter, Hauptwerk:
”
Die göttliche Komödie“, 1265 bis

1321

206



IV Register

Dardanellen -türkische Meerecken zwischen Mittelmeer und Marmarameer, in der
Türkei gelegen; im Altertum Helléspontos genannt

Dardańıa - Stadt und Region in der Troas

Dárdaner - Volk in der Troas

Deidámeia -Tochter des Königs Lykomedes von Skyros

Dárēs - genannt Dares der Phryger, etwa 5. Jahrhundert n. Chr.:
”
Über die

Zerstörung Troias“; fiktiver lat. Bearbeiter einer älteren griechischen Vor-
lage

Dḗıphobos - Sohn des Priamos, Mann der Helena nach dem Tode des Paris

Delphi - Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig; seine Priesterin heißt
Pythia; berühmt waren die Orakelsprüche von Delphi

Dēmētēr - Tochter des Kronos, Göttin der Fruchtbarkeit

Dēmētrios - von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripatetischer Philo-
soph, ca. 360 – 280 v. Chr.

Dēmódokos -ein Sänger bei Homer

Dēmókritos - griech. Philosoph, um 460 – 370 v. Chr., Vertreter der Atomtheorie

Dēmophōn - 1. Sohn des Königs von Eleusis;

- 2. Sohn des Theseus;

- 3. Tafelmeister Alexanders des Großen

Descartes - Begründer des neuzeitlichen Rationalismus (cogito, ergo sum = ich
denke, also bin ich), 1596 – 1650

Deukaĺıōn - Sohn des Prometheus

d́ıkē - griech. w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,

b) Buße, Strafe,

oder DIKEzur göttlichen Person erhoben: DÍKĒ

Diktys - genannt der Kreter, etwa 4. Jahrhundert n. Chr., fiktiver Bearbeiter
einer griechischen Vorlage aus dem 1. Jahrhundert n. Chr.:

”
Tagebuch des

trojanischen Krieges“

Dilthey, Wilhelm - 1833 – 1911, Vertreter der geisteswissenschaftlichen Lebens-
philosophie

Diódotos - stoischer Philosoph, väterlicher Freund des Cicero

Diogénēs - v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand, um 440 v. Chr.;
die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert (Kreta?)

Diogénēs - von Sinōpē (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph, Kyniker (s. dort),
ca. 412 – 324

Diogénēs Laértios - Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

207



D Anhang

Diomēdēs - König von Argos, Freier Helenas, einer der stärksten Griechen vor
Troia

Diónysos 1 und 2 - Dionysos 1 wird auch Zagreus genannt, Sohn des Zeus und
der Persephone oder der Demeter; er wird von Titanen ermordet; danach
ersteht er mit Hilfe des Zeus und wird als Dionysos 2 von Semele geboren,
Gott des Weines; wird im Rausche verehrt; daher spricht man auch vom
orgiastischen Dinoysoskult; anderer Name: Bákchos,

Dioskuren -griech. Dióskuroi, Söhne des Zeus: Kastor und Polydeukes, auch Pollux
genannt, Brüder der Helena

Dörpfeld, Wilhelm - 1853 – 1940, Archäologe, Ausgräber in Troia 1877 – 1881;
Nachfolger von Heinrich Schliemann

Droysen, Johann Gustav - bedeutender deutscher Historiker, 1808 – 1884, führen-
des Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

dysnomı́ē - griech. w. gesetzloser Zustand, zur Göttlichen Person erhoben: DYS-
NOMÍE

Edonen - nordgriechischer Stamm

Eidothéa - Tochter des Proteus (s. dort), Helferin des Menelaos

eirēnē - griech. w. Friede, zur göttlichen Person erhoben: EIRENE

Eléa - Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegründet, Wiege der eleatischen
Philosophie

Eléktrā - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra

Eleuśıs - Stadt in Attika

Eliade, Mircea - Religionswissenschaftler, 1907 – 1986 (s. Literaturverzeichnis)

Ēlis - historische Landschaft auf der nordwestlichen Peloponnēs (Olympia liegt
in der Landschaft Elis)

Elpēnōr - Seemann des Odysseus

Empedoklēs - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend, ca. 483 – 423
v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Trennung der Elemente als Grundlage
allen Geschehens

Enuma Elisch - babylonischer Schöpfungsmythos

ēōs - auch héōs, griech. w. Morgenröte, zur göttlichen Person erhoben: ĒŌS,
Gattin des Titōnós

Épaphos - Sohn des Zeus und der Io

Éphesos - kleinasiatische Küstenstadt (s. Ionien)

Eṕıktētos - auch Epiktēt, jüngere Stoa, 55 – 135 n. Chr.

Eṕıkuros - auch Epikúr, Begründer der nach ihm benannten Philosophenschule,
341 – 272 v. Chr.

208



IV Register

Epimētheús - Br. des Prometheus (s. dort), der
”
Später“-Denkende

Erasmus - von Rotterdam, 1466 – 1536, gelehrter Humanist

Eratosthénēs - griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaftler, Philologe
und Bibliothekar in Alexandria, entwarf eine Erdkarte, ca. 286 – 206 v.
Chr.

érebos - griech. w. Finsternis, zur göttlichen Person erhoben: EREBOS, gemeint
ist wohl im Unterschied zu nyx die dämmerige Nacht

Erigóne - Tochter des Aigisthos und der Klytaimnestra

Erinyen - griech. strafende Göttinnen (erinýes)

Eriphýlē - Frau des Amphiaraos; sie verrät ihren Mann, durch Schmuck bestochen

éris - griech. w. Streit, zur göttlichen Person erhoben: ERIS

Ernst, Max - 1891 – 1976, Maler und Graphiker

érōs - griech. w. Begehren, Trieb, zur göttlichen Person erhoben: EROS,
Beiname: Prōtógonos = der Erstgeborene, auch Phánēs

Erýmantos - Berg auf der Peloponnes

Eteoklēs - Sohn des Ödipus

Eúboia - Insel östlich von Griechenland, lat. Euboea

Eúdēmos - von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Peripatos, Schüler
des Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

Eúdoxos - von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und Philosoph, etwa 400
– 350 v. Chr.; postulierte die Kugelgestalt der Erde; berechnete die Maße
der damals bewohnten Welt

Eugámmōn - von Kyrēnē, Verfasser der Telegonie (in den Jahren von 568 – 565
v. Chr.)

Eukléıdēs - auch Euklid, Mathematiker, um 300 v. Chr.; nach ihm ist die eukli-
dische Geometrie benannt

Eumeniden - griech.Eumeńıdes anderer Name für Erinyen, von Aischilos gestaltet

eunomı́a - griech. w. Rechtsstaatlichkeit, zur göttlichen Person erhoben: EUNO-
MIA, im ionischen Dialekt: EYNOMÍĒ

Euphoŕıōn - Sohn des Faust und der Helena

Euriṕıdēs - 485 – 406 v. Chr., attischer Tragiker

Euryd́ıkē - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Musik leider erfolglos aus
dem Reiche des Todes zu holen versuchte

Eusébios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Palästina, fruchtbarer Kirchen-
schriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio Evangelica, ca. 263 – 339 n. Chr.

209



D Anhang

Faust, Johannes - etwa 1480 – 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als Gei-
sterbeschwörer; wurde von Goethe zur Hauptfigur seines gleichnamigen
Dramas gemacht

Ficino, Marco - 1433 – 1499, ital. Arzt und Philosoph, Platoniker

Freud, Siegmund - 1856 – 1939, Neurologe, begründet die Psychoanalyse

Friedrich II - auch
”
der Große“ genannt, König von Preußen, 1712 – 1786

Fronto - lat. Marcus Cornelius Fronto, berühmter Redner der Kaiserzeit, 2. Jahr-
hundert n. Chr.

Fulgentius - Mythograph,etwa 6. Jahrh. n. Chr.

gáıa - auch gē, griech. w. Erde, zur göttlichen Person erhoben: GAIA, auch GĒ

Galēnós, Klaudios - auch Galēn, berühmter griech. Arzt und Philosoph, Verfasser
bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutzter medizinischer Lehrbücher,
etwa 129 – 216 n. Chr.

Galliēnus - lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus, 218 – 268, römi-
scher Kaiser

Gassendi, Pierre - französischer Physiker, Philosoph, Professor für Mathematik in
Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem christlichen Glauben in Einklang zu
bringen, Erneuerer des Atomismus; Epikureer, 1592 – 1655

Gaugin, Paul - französischer Maler, 1848 – 1903

George, Stefan Anton - 1868 – 1933, deutscher Lyriker

Geryōn - Riese mit drei Leben, in Spanien sich aufhaltend

Gide, André - 1869 – 1951, französischer Schriftsteller

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kämpfen gegen Zeus und
die olympischen Götter

Gordianus - lat. Marcus Antonius Gordianus, römischer Kaiser von 238 – 244,
geb. 225, unterwarf Mesopotamien

Gorǵıās - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt:
”
Alles ist falsch“, etwa

480 – 375 v. Chr.

Guido de Columnis - 1215 – 1290, in Messina lebend, verfasste 1286 ein Handbuch

”
Geschichte der Zerstörung Troias“; seine Vorlage ist der

”
Roman de Troie“

des Benôıt de Sainte-Maure

Hádēs - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur göttlichen Person erhoben: HADES

(Gott der Unterwelt)

Hadrian - eig. Publius Aelius Hadrianus, römischer Kaiser 117 – 138, ließ im
Norden der Provinz Britannia (heute nördliches England) den nach ihm
benannten Grenzwall bauen, UNESCO –Weltkulturerbe, geb. 76 n. Chr.

Háımōn - Sohn des Kreon, Verlobter der Antigone

210



IV Register

Halikarnassós - heute Bodrum (s. Ionien)

Hálys - Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien

Harmońıa - s. Kádmos

Hauptmann, Gerhard - 1862 – 1946, deutscher Dramatiker, Literaturnobelpreis
1912, schrieb u. a.

”
Die Weber“

Hebros - Fluss in Thrakien (heute: Maritza)

Heidegger, Martin - deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom Sein,
Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889 – 1976

Heine, Heinrich - 1797 – 1856, deutscher Dichter

Heisenberg, Werner - Physiker, Begründer der sog. Quantenmechanik, Nobel-
preisträger, 1901 – 1976

Hēkábē - Frau des Priamos, Königin von Troia

Hekátē - Titanentochter

Hekatombaiōn - griech., etwa unseren Monaten Juli/August entsprechend; ur-
sprünglich Krónios genannt

Héktōr - S. des Priamos, stärkster Soldat der Troer,v. Achilleus getötet

Helénē - griech., lat. Hélena, Frau des Königs Menelaos, von Paris als seine Frau
nach Troia entführt; im laufenden Text außerhalb von Zitaten wird dem
allgemeinen Sprachgebrauch folgend Helena geschrieben

Helikōn - Berg bei Askra im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg, an dem
Hesiod zum Sänger berufen wurde

hēlios - griech. w. Sonne, zur göttlichen Person erhoben: HELIOS, Beiname: Hy-
peŕıōn = in der Höhe wohnend, Sohn der Höhe

Hellēspontos - heute Dardanellen genannt

Hēphaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst und des Feuers

Hērā - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

Hērákleitos - auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos (Kleinasien)
lebend, etwa 545 – 480 v. Chr., lehrt den unablässigen Wandel der Dinge,
die Einheit der Gegensätze

Hēraklēs - Sohn des Zeus und der Alkmene von Theben, lat. Hercules

Herbort von Fritzlar - verfasste zwischen 1190 und 1200 das
”
Liet von troye“,

das älteste Troia-Epos in deutscher Sprache (mittelhochdeutsch), wohl im
Auftrage des Landgrafs Hermann von Thüringen

Herder, Johann Gottfried - Theologe und Kulturphilosoph, 1744 – 1803

Hermēs - S. des Zeus, Bote der Götter

211



D Anhang

Hermı̄nos - griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexandros von Aphrodi-
sias, 2. Jahrhundert n. Chr.

Hermiónē - a) Tochter des Menelaos, b) Stadt in der Argolis

Hērōdēs - jüdischer König, Freund der Römer, soll den Kindermord in Bethlehem
befohlen haben, 72 v. Chr. – 4 n. Chr.

Hēródotos - auch Hērodót, Begründer der wissenschaftlichen Geschichtsschrei-
bung, 484 – 430 v. Chr.

Hērōn - von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker, 1. Jahrhundert
n. Chr., seine umfangreiche Schrift heißt pneumatiká und behandelt die
Druck- u. Saugwirkung von Wasser, um Maschinen anzutreiben

Hēśıodos - auch Hēsiód, Verfasser der
”
Theogonie“ und der

”
Werke und Tage“,

um 700 v. Chr.

Hethiter - zur indoeuropäischen Sprachgruppe (Wasser heißt bei ihnen
”
watar)

gehörendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien nachweisbar, bekannt
durch Keilschrift und Hieroglyphen auf Tontafeln; um 1175 v. Chr. brach
ihr Reich (Suppiluliuma II 1215 – 1180) zusammen; s. auch Hurriter; He-
thitologie ist die Wissenschaft, die sich mit diesen Volk und seiner Sprache
befasst

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Testament (etwa um
200 v. Chr. entstanden); gilt als ein frommer Dulder

Hı́pparchos - aus Nikaia (heute Iznik in der nördlichen Türkei), Astronom und
Geograph, ca. 191 – 126 v. Chr., berechnete mit hoher Genauigkeit das
Sonnenjahr

Hippodámeia - Frau des Peiŕıthoos

Hippokrátēs - von der Insel Kōs vor der kleinasiatischen Küste, griech. Arzt, Be-
gründer der Medizin als Wissenschaft; die Sammlung der unter seinem
Namen überlieferten Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt; ca.
460 – 370 v. Chr.

Hippólytos - häufig verwendeter griechischer Personenname, insbes.

1. christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

2. Sohn des Theseus und der Amazonenkönigin Hippolýtē

Hobbes, Thomas - 1588 – 1679, englischer Mathematiker und Staatstheoretiker

Hölderlin, Friedrich - 1770 – 1843, deutscher Übersetzer und Lyriker

von Hofmannsthal, Hugo - 1874 – 1929, östereichischer Schriftsteller (Verfasser
des

”
Jedermann“)

Hómēros - auch Homēr, Epiker; unter seinem Namen sind u. a. die Ilias (etwa um
730 v. Chr.) und die Odyssee (etwa um 700 v. Chr.) überliefert

Horāz - lat. Quintus Horatius Flaccus, römischer Dichter, 65 – 8 v. Chr.

212



IV Register

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen dem Mittelmeer
und dem im südwestlichen Iran gelegenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14.
Jahrh. v. Chr. durch die Hethiter besiegt; ihre Götter: Himmel – Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in die Unterwelt
verbannt; diesen hurritisch-hethitischen Sukzessionsmythos finden wir in
Hēsiods Theogonie wieder

Hyginus - Fabeldichter und Sammler, Name und Lebenszeit sind unsicher (viel-
leicht 2. Jahrhundert n. Chr.)

Hypeŕıōn - Sohn der Höhe, Beiname des Helios

Íbykos - griechischer Dichter aus Unteritalien (Rhegion); 6. Jahrh. V. Chr.

Ídā - auch Ídē, Bergzug in der südlichen Troas unweit von Troia

Íkaros - Sohn des Daidalos, stürzte aus Übermut ab

Ilias - 15693 Verse umfassendes Großepos [Latacz 2005, S. 44], komponiert um
730 v. Chr.

Ilios - Bei Homer der andere Name für Troia, eigentlich: Wilios, später auch
Ilion davon abgeleitet: Ilias; Homer verwendet Ilios in der Ilias 106

Iokástē - Mutter und Frau des Ödipus

Iólē - Nebenfrau des Herakles

Ionien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heute Izmir) bis Hali-
karnassos (heute Bodrum) reichend; Ephesos und Miletos liegen in Ionien;
die Stadt Teos, gegenüber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehörig; Thales, Anaximander und Anaximenes sind ionische
Philosophen

Iphigéneia - auch Iphigenie, Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra oder
des Theseus und der Helena nach einer Nebenüberlieferung

Iris - Götterbotin

Iśıdōros - auch Isidōr von Sevilla, Kirchenlehrer, 560 – 636 n. Chr.

Isis - ägypt. Göttin, Schwester und Frau des Osiris; sie entspricht der griechi-
schen Göttin Demeter

Ísmaros - s. Maroneia (im Stammesgebiet der Kikonen)

Ismēnē - Tochter des Ödipus

Isokrátēsberühmter griech. Redner, 436 – 338 v. Chr.

Ithaca - lat., Insel des Odysseus; es ist nicht sicher, ob das Ithaka des Odysseus mit
der heutigen Insel Ithaka im Ionischen Meer (westlich von Griechenland
gelegen) identisch ist

Ithákē - griech., auch Ithákā, lat. Ithaca, Insel

Ix́ıōn - König der Lapithen, tötete seinen Schwiegervater

213



D Anhang

Jahwist - einer der Autoren der Schöpfungsgeschichte des Alten Testaments (ver-
wendet Jahwe als Begriff für Gott), 9. Jahrh. v. Chr.

Jambĺıch - griech. Iámblichos, Neuplatoniker, etwa 240 – 325

James, Henry - 1843 – 1916, britisch-amerikanischer Schriftsteller

Jaspers, Karl - deutscher Vertreter der Existenzphilosophie, Geschichtsphilosoph,
1883 – 1969

Jelinek, Elfriede - geb. 1946, österreichische Schriftstellerin, Nobelpreisträgerin
2004

Jens, Walter - 1928 –2013, klassischer Philologe, Schriftsteller

Jōhánnēs (᾿Ιωάννης) - häufig im griechischen Sprachraum vorkommender Name,
z. B.

1. der Evangelist, vermutlich Verfasser des Johannesevangeliums,

2. der Apokalyptiker (w. Enthüller), Verfasser der sog. Johannesapokalyp-
se des Neuen Testaments, nicht identisch mit dem Verfasser des Johannes-
evangeliums

3.von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Sammlung <ausgewählter
Lehrsätze> zur Naturphilosophie, um 400 n. Chr.

4. Duns Scotus, Begründer der jüngeren Franziskanerschule der Hochscho-
lastik, 1266 – 1308

5. Scotus Eriúgena- Philosoph der Frühscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Übersetzungen den Neupla-
tonismus in die Scholastik ein

Juliánus Apóstata - lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apostata
(
”
der Abtrünnige“) genannt, römischer Kaiser (361 – 363), geb. 331 n.

Chr.

Justinián - lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von 527 – 565 n. Chr.,
geb. 482

Kádmos - phönizischer Königssohn; Mann der Harmonia; gilt als Gründer The-
bens in Mittelgriechenland und soll das phönizische Alphabet nach Grie-
chenland gebracht haben; Bruder der Europa, Vater der Semele, d. h. Groß-
vater des Dionysos

Kaiser, Georg - 1878 – 1945, deutscher Schriftsteller

Kálchas - Seher der Griechen vor Troia

Kalchēdōn - s. Chalkedon

Kalliópē - s. Musen

Kalydōn - Küstenstadt in Ätolien

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 – 1804

214



IV Register

Kaphēreús - Landspitze auf der Ostseite des südlichen Euböa, Hafen

Karien - historische Landschaft in Kleinasien

Karneádēs - griechischer Platoniker, 214 – 129 v. Chr., Begründer der neueren
Akademie

Kassándra - auch Kasandra, Schwester des Paris, unglückliche Seherin

Kástōr - Sohn des Tyndáreos (oder des Zeus) und der Leda

Kékrops - Gründer von Athen und dort 1. König

Kēnāion - Vorgebirge im Nordwesten von Euboia

Kentauren - Fabelwesen, halb Pferd, halb Mensch

Kérberos - der Höllenhund; lässt jeden in die Unterwelt hinein, aber keinen heraus;
Orpheus soll ihn durch seine wunderbare Musik besänftigt haben

Kerkýōn - ein Ungeheuer

Kerýneia - Stadt auf der Peloponnes

Kikonen - Stamm in Thrakien,s. Maroneia

Kilikienhistorische Landschaft (heutige Türkei) nordöstlich von Zypern

Kı́mōn - Feldherr und Politiker aus Athen (510 – 449)

Kingu - Gott im Enuma-Elisch-Mythos, für die Sünden anderer Gottheiten ge-
schlachtet

Kirchner, Ernst Ludwig - 1880 – 1938, deutscher Maler

Kı́rkē - Göttin, Geliebte des Odysseus, auf der Insel Aiaia lebend

Kitháırōn - Gebirge in Mittelgriechenland

Klazomenáı - Stadt an der Küste Kleinasiens (in Lydien)

Kleánthēs - griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331 – 230 v. Chr.

von Kleist, Heinrich - 1777 – 1811, deutscher Dramatiker

Kleitómachos - Leiter der Akademie 127 – 109 v. Chr., geb. 187 v. Chr.

Klinger, Max - 1857 – 1920 deutscher Maler, Grafiker, Bildhauer

Klinger, Paul - 1907 – 1971,deutscher Filmschauspieler

Klōthō - griech. Göttin (die
”
Spinnerin“), eine der drei Schicksalsgöttinnen (Moi-

rai), sie spinnt den Schicksalsfaden eines Menschen

Klytaimēstra - auch Klytaimnēstra, Frau des Agamemnōn; tötet zusammen mit
ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann nach dessen Rückkehr von Troia

Kn̄idos - Stadt in der westlichen Türkei (südl.Halikarnassos, östlich von Kos)

Kolōnós - Stadtteil (demos) von Athen

215



D Anhang

Kolophōn - griech. Stadt, nordöstlich Samos auf dem kleinasiatischen Festland in
der heutigen Türkei

Konrad von Würzburg - 1225 – 1287, verfasste eine Abhandlung vom Troia-Krieg

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt) ist das helio-
zentrische, 1473 – 1543

Korff, Hermann - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk:
”
Geist der

AugustGoethezeit“, 1882 – 1963

Kórinthos - Hafenstadt im mittleren Griechenland

Korybantens - Kureten

Kranaē - kleine Insel im lakonischen Meerbusen (nicht gesichert)

Krátēs - von Mallos (heute Karataschan an der südwesttürkischen Küste bei Ada-
na), Stoiker, Grammatiker, 2. Jahrhundert v. Chr.

Kréōn - Regent in Theben nach Ödipus, Vater des Haimon

Kroisos - lat. Croesus, letzter König von Lydien (Kleinasien), 595 – 545 v. Chr.,
unermesslich reich durch Steuern und Bodenschätze (vor allem Gold, 546
v. Chr. vom Perserkönig Kyros II besiegt

Krommyōn - Ort bei Korinth

Kroniden - Söhne und Töchter des Kronos, z. B. Zeus, Hera, Hades, Poseidon

Krónos - Titan, jüngster Sohn des Uranos und der Gaia

Krótōn - Stadt in Unteritalien (jetzt Crotone)

Kumarbi - ursprünglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Griechen entspre-
chend; seine Mythen sind aus der Zeit um 1500 v. Chr. in hethitischer
Sprache auf der sog. Kumarbi-Tafel überliefert; s. Hurriter

Kurasch - = Kyros II, Perserkönig; besiegt 546 v. Chr. den märchenhaft reichen
König der Lyder Kroisos

Kurēten - griech. Kurētes, Wesen aus dem Mythos, sie schützten den neugebore-
nen Zeus, werden oft mit den Korybanten gleichgesetzt

Kybélē - im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Türkei)als Muttergottheit
verehrt, Geliebte des Attis

Kýmē - Hafenort in der historischen Landschaft Äolien, nordwestlich von Smyr-
na (heute Izmir); auch Name einer Hafenstadt an der Ostküste der Insel
Euboia

Kyrēnáika - griech. Kyrēnaikē, lat. Cyrēnáica, historische Landschaft (heute Li-
byen), Hauptstadt Kyrēnē

Kyrēnē - griech. Stadt im heutigen Lybien (Schakhat), danach ist die Küstenland-
schaft Kyrenaika benannt

216



IV Register

Lábdakos - König in Theben (s. Stammbaum)

Láchesis - griech. Göttin(die den Lebensfaden
”
Bestimmende“), eine der drei

Schicksalsgöttinnen (Moirai), sie legt die Länge des Lebensfadens eines
Menschen fest

Laértēs - s. Odysseus

Láios - König in Theben (s. Stammbaum)

Lakonien - Landschaft in der südlichen Peleponnes

Lakýdēs - griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akademie, starb 207 v.
Chr., das nach ihm benannte Lehrgebäude hieß Lakydéıon

Lámpsakos - Stadt an der Südostküste der heutigen Dardanellen (zwischen Ägäis
und dem Marmarameer), heute Lapseki

Laodámeia - Frau des Protesilaos

Laomédōn - König von Troia

Laokóōn - Priester des Apollon oder Poseidon in Troia

Lárissa - Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)

Lēdā - Geliebte des Zeus, Frau des Tyndareos, Mutter der Helena, der Klytaim-
nestra und der Zwillinge Kastor und Polydeukes

Leibniz, Gottfried Wilhelm - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 – 1716

Lēmnos - Insel westl. von Troia

Lerna - Ort in der historischen Landschaft Argolis; Herakles soll dort eine Schlan-
ge getötet haben

Lessing, Gotthold Ephraihm - 1729 – 1789, Schriftsteller, Dichter, Kunsttheore-
tiker

Lethe - Gewässer der Unterwelt

Leukothéa - Meeresgöttin, deren Schleier den Odysseus im Sturm auf See gerettet

Lētō - Mutter des Apollon und der Artemis

Leúkippos - begründet die Atomtheorie; sein Schüler ist Dēmokrit, 1. Hälfte des
5. Jahrhunderts v. Chr.

Libýē - Tochter des Epaphos

Ligurien - historische Landschaft nördl. von Pisa (Norditalien)

Ĺıgyros - Sohn des Peleus und der Thetis, Kindername des Achilleus

Ĺınos - Bruder des Orpheus, Lehrer des Herakles

Lokŕıs - historische Landschaft in Mittelgriechenland

217



D Anhang

Lorenzo di Medici - auch der Prächtige genannt, Politiker und Alleinherrscher in
Florenz, aus der bedeutenden florentinischen Familie der Medic, (führend
im Handel, bei den Banken und in der Politik)1449 – 1492

Loriot - 1923 – 2011, deutscher Schriftsteller, Schauspieler, Humorist

Lukian - 125 – 180 n. Chr., vielseitiger griech. Schriftsteller

Lukrēz - lat. Titus Lucretius Carus, römischer Dichter, etwa 99 – 55 v. Chr.

Luwier - Volksgruppe im Hetiterreich, in Kleinasien und Nordsyrien siedelnd

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr östlicher Grenzfluss hieß Halys, Haupt-
stadt: Sardeis

Lykien - Landschaft an der kleinasiatischen Westküste (östlich von Rhodos)

Lykomēdēs - König auf der Insel Skyros, versteckte den jungen Achill

Lyrnēssós - Stadt in der historischen Landschaft Troas (Kleinasien)

Mänáden - Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dionysos

Mahler, Gustav - österr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien, 1860 –
1911

Makedonien - antike Landschaft (Königreich) auf der Balkanhalbinsel, heute in
Bulgarien, Griechenland und in der Republik Mazedonien aufgehend

Maléai - auch Maléa, Landspitze auf der südöstlichen Peloponnes

Mallós - Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

Mark Aurel - lat., ursprünglich lautet der Name Marcus Annius Verus, nach seiner
Adoption: Marcus Aurelius Antoninus, römischer Kaiser und Stoiker, 121
– 180 n. Chr., Kaiser seit 161

Máron - Priester der Kikonen

Marōneia - wohl identisch mit Ísmaros, Stadt an der Südküste Thrakiens

Mēdēa (Μήδεια) - griech.: Mēdeia, tragische Person, Tochter des Königs Aiētēs
(in der Landschaft Kolchis an der Ostküste des Schwarzen Meeres

Mēder - indoeuropäisches, stark expandierendes Reitervolk im Nordwesten Irans,
835 v. Chr. erstmals urkundlich erwähnt; 585 war der Halys ihre West-
grenze, 550 v. Chr. von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk
integriert

Mégara - Stadt westl. von Athen

Meléagros - Königssohn; tötet den kalydonischen Eber

Meĺıboia - Küstenstadt in Tessalien

Mélissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein, um 450 v. Chr.

Mémnōn - Sohn der Eos und des Titonos, kommt aus Äthiopien den Troern zuhilfe
wird von Achilleus getötet

218



IV Register

Mémphis - Tochter des Nils

Ménandros - auch Menánder, bedeutender Dichter der Neuen Komödie, 342 – 291
v. Chr.

Menélāos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena, König von
Sparta

Menestheús - Sohn des Erechtheus (s. Stammbaum Athen)

Ménippos - von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Satiren, Kyniker, 3.
Jahrhundert v. Chr.

Menoikeús - Sohn des Kreon

Merópē - Frau des Polybos, Königs von Korinth; (nach Apollodoros [bibl. 3.49
Broderson] hieß sie Peŕıboia)

Metapont - griechische Stadt in Unteritalien

Métōn - athenischer Astronom (5. Jahrh. v. Chr.)

Mı́dās - König von Phrygien

Midéa - Burg südöstlich von Mykene

Mı́lētos - auch Milēt; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)

Mı́nōs - König von Kreta

Mı́thrās - iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr Kult drang bis Zen-
traleuropa vor

Mithridátēs - eig. Mithridates VI Eupator, um 130 – 63,König von Pontos
(Südküste des Schwarzen Meeres)

móıra - griech. w. Schicksal, zur göttlichen Person erhoben: MOIRA (Schick-
salsgöttin)

Mólōn - berühmter griechischer Redner an der Wende vom 2. zum 1. Jahrhundert
v. Chr.

Moreau, Gustave - 1826 – 1898, franz. Maler

Müller, Heiner - 1929 – 1995, deutscher Dramatiker

Musen - Töchter des Zeus, Beschützerinnen der Künste unter Führung des Apol-
lon; Kalliope z. B. gilt als Mutter des Orpheus und ist die Muse der epischen
Dichtung und der Wissenschaften

Mykēnē - Burg in der historischen Landschaft Argolis auf der Peloponnes; da-
nach ist eine Kultur als mykenische (1680 bis 1050 v. Chr.) benannt, die
sogenannte, mykenische Zentralpalastkultur; Residenz des Agamemnon

Myrmidonen - griech. Myrmidónes, Völkerschaft in Thessalien, die mit Achilleus
gegen Troia zog

Mysien - historische Landschaft in Kleinasien

219



D Anhang

Natorp, Paul - Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus, 1854 – 1924

Nausikáa - Tochter des Königs der Phäaken Alkinoos

Nausiphánēs - griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demokrit, Lehrer des
Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4. Jahrhundert v. Chr.

némesis - griech. w. Unmut; zur göttlichen Person erhoben (NEMESIS) gilt sie
als Tochter der Nacht; sie rächt Hochmut

Neoptólemos - auch Pyrrhos genannt, Sohn des Achilleus

Nēreús - Meergreis, Weissager, Vater der Thetis

Nero - römischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius Domitius Ahenobarbus,
später nach seiner Adoption Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n.
Chr., wegen seiner Grausamkeit berüchtigt

Nietzsche, Friedrich - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 – 1900

Nigidius - lat. Publius Nigidius Figulus, römischer Naturforscher und Philosoph,
befreundet mit Cicero, etwa um 100 v. Chr. geb., 45 gestorben

Nı́kaia - auch Nikáıa, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (südöstl. von Konstantinopel)
s.Hipparchos

Nikólaos - von Damaskus, aristotelischer Philosoph, Politiker, Diplomat, geb. 64
v. Chr.

Nikóstratos - Sohn des Menelaos

Nónnos - epischer Dichter, schrieb die
”
Geschichten um Dionysos“ (Dionysiaká),

5. Jahrhundert n. Chr.

Nýsai - die Ammen des Dionysos

nyx - w. Nacht, zur göttlichen Person erhoben: NYX, neben EREBOS (s. dort)

Odysseús - Sohn des Laertes, König von Ithaka; nur widerwillig nimmt er – jung
verheiratet – am Krieg gegen Troia teil, seine Erlebnisse auf der Heimfahrt
werden in der Odyssee behandelt, einem Großepos mit 12110 Versen, kom-
poniert um 700 vor Chr.

Ödipus - griech. Oid́ıpus, Gatte und Sohn der Iokaste, König in Theben

Oeta - s. Oı́tē

Ōgyǵıa - Insel auf der die Göttin Kalypso lebte

Oinōnē - eine Nymphe, zog den Paris auf, galt als seine erste Frau [Q.S. 10.262 ff.]

Oinoṕıōn - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Oı́tē - lat. Oeta, Gebirge in Mittelgriechenland

Ōkéanos - Titan, ältester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann der Tethys

Olymṕıa - Ort in Elis (Peloponnes)

Ólympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Götter

220



IV Register

Orchómenos - Stadt in Mittelgriechenland (Böotien)

Oréstēs - Sohn des Agamemnon; rächt den Mord an seinem Vater, indem er die
Mörder, seine eigene Mutter Klytaimestra und den Aigisthos, deren Lieb-
haber, erschlägt

Orff, Carl - deutscher Komponist, 1895 – 1982

Oróntēs - 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und ins Mittelmeer
mündend, heute als

”
Asi“ durch den Libanon, Syrien und die Türkei flie-

ßend

Orpheús - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Lebenszeit ist nicht
gesichert (vielleicht schon das zweite Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus; orphisch = die Lehre des Orpheus betreffend; Or-
phismus/Orphizismus – theologisch-philosophische Geheimlehre zur See-
lenwanderung und Sünde

Osiris - ägyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Totengott

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 – 1937, bekanntestes Werk:

”
Das Heilige“

Ovid - römischer Dichter, Publius Ovidius Naso, 43 v. Chr. – 16 n. Chr.

Paktōlos - ein kleiner, Gold führender Fluss in Kleinasien (heute Türkei in der
historischen Landschaft Lydien)

Palaier - eine hethitische Volksgruppe in Anatolien

Palamēdēs - König von Euboia (Insel östlich vom mittleren Griechenland), Sohn
des Nauplios, galt als Erfinder des Alphabets, des Rechnens und des Mes-
sens

Pállas - Beiname der Athēna

Pan - S. des Hermēs; stark behaart am ganzen Körper und mit Ziegenfüßen
und Ziegenhörnern ausgestattet, gehört er zum immer lüsternen Gefolge
des Dionysos, Wald- und Weidegott

Panáıtios - griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185 – 109, lat. Panaetius

Pāndōra - die erste Frau, von Hephaistos aus Leim geschaffen

Pannwitz, Rudolf - 1881 – 1969, deutscher Schriftsteller

Páris - S. des Priamos v. Troia; entführt die Helena aus Sparta und löst den
Krieg zwischen Griechen und Trōern aus

Parmeńıdēs - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertreter der elea-
tischen Schule; lehrt die Unmöglichkeit des Werdens, etwa 514 – 445 v.
Chr.

Parnassós - Gebirge in Mittelgriechenland

Pāsiphāē - Frau des Minos, Königs von Kreta

221



D Anhang

Parsismus - nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion der Parsen, ge-
stiftet von Zarathustra; sie denkt dualistisch und sieht Welt als Kampf
zwischen dem guten Gott (Ahura Mazda) und dem bösen Gott (Ahriman)

Pátara - Ort an der kleinasiatischen Küste (im westlichen Lykien) mit dem be-
deutendsten Apollonheiligtum

Pátroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fällt vor Troia im Kampf gegen
Hektor

Pausańıas - Verfasser eines Reisehandbuchs (2. Jahrh. n. Chr.)

Pégasos - ein geflügeltes Pferd

Peiŕıthoos - Freund des Theseus

Pēleús - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

Pēlion (Πήλιον) - Waldgebirge in Thessalien, Heimat des Cheiron

Peloṕıa - Tochter des Thyestes, Mutter des Aigisthos

Pelopónnēsos - die Peloponnes, südlicher Teil Griechenlands, Halbinsel

Pélops - Sohn des Tantalos

Penelópē - auch Penelópeia, Frau des Odysseus

Pentheśıleia - Königin der Amazonen, von Achilleus getötet

Pentheús - Sohn der Agaue, Schwester der Semele

Pepárēthos - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Peŕıboia - s. Merope

Periklēs - athenischer Staatsmann, 490 – 429 v. Chr.; schuf die die materiellen
Grundlagen und gestaltete das geistige Klima der griechischen Klassik

Persephónē - T. des Zeus und der Demeter, Göttin der Unterwelt

Phäaken - griech. Pháıekes, Gastfreundliches Seefahrervolk auf der Insel Scheria,
nahm Odysseus auf und brachte ihn heim

Pháıdros - Epikureer, ca. 138 – 70 v. Chr.

Phaiā - Name einer Sau, die Theseus getötet hat

Phálēron - früher Athens Haupthafen

Phánēs - eine orphische Gottheit, s. eros

Pheid́ıas - auch Phidias, aus Athen, berühmter Bildhauer; 5. Jahrhundert v. Chr.

Phemios - Homerischer Sänger

Ph́ılippos - auch Philipp II, König von Makedonien, Vater des Alexander, einte
Griechenland unter makedonischer Führung, 382 – 336 v. Chr., König seit
359

Philipp v. Orléans -1640 – 1701, Herzog von Orléans

222



IV Register

Philoktētēs - König in Thessalien, tötet den Paris

Ph́ılōn - von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begründer der 4. akademi-
schen Schule, etwa 158 – 84 v. Chr.

Phönizien - historische Küstenlandschaft im Ostmittelmeerraum, heute auf dem
Territorium von Israel, Libanon und Syrien

Phóın̄ıx - Lehrer des Achilleus

Phoḱıs - historische Landschaft in Mittelgriechenland (dort finden sich Delphi und
der Parnassos)

Phōtios - Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-orthodoxen Kirche) von
Konstantinopel, der bedeutendste Gelehrte seiner Zeit, etwa 820 – 891 n.
Chr.

Phrygien - historische Landschaft in Kleinasien

Phth́ıa - auch Phth́ıē, Stadt und Region im Süden Tessaliens in der historischen
Landschaft Phth̄ıōtis

Picasso, Pablo - Maler, Grafiker, Bildhauer, 1881] -1973

Ṕındaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des erhabenen Stils,
ca. 522 – 445 v. Chr.

P̄ısa - Ort in der historischen Landschaft Elis

Pittheús - König von Troizen

Planck, Max - deutscher Physiker, Begründer der Quantentheorie, 1918 Nobel-
preis, 1858 – 1947

Plátōn - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 – 347 v. Chr.

Plinius - der Ältere, 23 – 79 n. Chr., Offizier, Verwaltungsbeamter und gelehrter
Enzyklopädist, starb beim Ausbruch des Vesuvs, Autor der sog.

”
Naturalis

historia“, des umfangreichsten Prosawerks der lateinischen Antike

Plot́ın - griech. Plōt̄ınos, neuplatonischer Philosoph um 204 – 270 n. Chr., in Rom
lebend, aber griechisch schreibend

Plútarchos - auch Plutárch philosophischer Schriftsteller, Vertreter des mittleren
Platonismus, um 46 – 126 n. Chr. doxographische Werke (unter vielen
anderen):

placita philosophorum (= Lehrsätze der Philosophen); gelten als unecht;
sind vermutlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. zuzuordnen

stromateis (= Teppiche); gelten ebenfalls als unecht, bei Eusebios z. T.
erhalten

Plutō - Tochter des Kronos, Mutter des Tantalos 1

Podárkes - Sohn des Laomedon, s. Priamos

223



D Anhang

Polémōn - konservativer Philosoph aus der Schule des Platon, später Leiter der
Schule (Akademie), betont die Ethik als Schwerpunkt der Philosophie, etwa
350 – 275 v. Chr.

Pólybos - König von Korinth, Mann der Merope

Polydeúkēs - Sohn des Tyndareos

Polýdōros - Urgroßvater des Ödipus

Polýklētos - auch Polyklēt, aus Argos, berühmter griech. Bildhauer und Kunst-
theoretiker, 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

Polynéıkēs - Sohn des Ödipus

Polyxénē - Tochter des Priamos, soll eine Affäre mit Achilleus gehabt haben

Póntos - historische Landschaft (heutige Türkei) an der Südküste des Schwarzen
Meeres (Póntos Eúxeinos)

Porphýrios - Neuplatoniker, Schüler und Biograph des Plotin, 234 – 305 n. Chr.,
seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen Schule zu Rom, Lehrer u. a. des
Jamblichos

Poseidōn - S. des Kronos, Gott des Meeres und der Erde

Poseidōnios - griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geograph und Histo-
riker hoch angesehen, ca. 135 – 50 v. Chr.

Pound, Ezra - 1885 – 1972, amerikanischer Schriftsteller

Pŕıamos - König von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris, ursprünglich
hieß er Podarkes

Pródikos - griech. Sophist von der Insel Keos, geb. etwa 470 v. Chr.

Próklos - neuplatonischer Philosoph, berühmter Kommentator platonischer Dia-
loge, ca. 412 – 485 n. Chr.

Prokrústēs - s. Damastes

Promētheús - S. des Titanen Iapetós, w. der Vorausdenkende (i. U. zu Epimētheús,
der erst denkt, wenn das Kind in den Brunnen gefallen ist); kämpft mit
List und Geist gegen Zeus

Prósymnos - Liebhaber des Dionysos

Prōtagórās - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Vertreter der So-
phisten, ca. 480 – 410 v. Chr. Sein Lehrsatz:

”
Der Mensch ist Maß aller

Dinge.“

Proteśılaos - Führer des thessalischen Kontigents gegen Troia, von Hektor getötet,
das erste Opfer des Krieges

Proteús - Meergeist, Sohn des Poseidon, in Ägypten lebend, viele Gestalten an-
nehmend

Prōtógonos - Erstgeborener

224



IV Register

Proteśılaos - von Hektor getöteter Grieche

Pseudo-Dionýsios - neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich Bischof
von Athen (d. h. sein Beiname

”
Areopaǵıtēs“ = Mitglied des Areopag, ei-

nes athenischen Gerichtshofs, der sich nach seinem Sitzungsort, dem Areo-
paghügel, nannte)

Ptolemáıos - griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom, Mathematiker,
ca. 100 – 160 n. Chr.; nach ihm benannt ist das geozentrische Weltsystem
mit der Erde als Zentralgestirn, lebte in Ägypten

Pyládēs - Freund des Orestes, Sohn des Strophios

Pýlos - Stadt in der westlichen Peloponnes

Pýrrha - Tochter des Epimetheus und der Pandora

Pýrrhōn - Begründer der Skepsis, um 365 – 275 v. Chr.

Pythagórās - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter in Unterita-
lien, etwa 570 – 496 v. Chr.; vertritt unter anderem die Lehre von der
Seelenwanderung und die Auffassung, dass alles Zahl sei

Pyth́ıa - Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt wegen ihrer mehr-
deutigen Auskünfte

Quintus von Smyrna - Autor des Versepos:
”
Der Untergang Troias“ (wörtlich:

”
Was nach Homer geschah“) lat.: Posthomerica, Lebenszeit unsicher, viel-

leicht 3. Jahrhundert n. Chr.

Rhéā, die Große - auch Rhéıā, Rhéıē; Frau des Kronos, Tochter von Uranos und
Gaia (Himmel und Erde), Mutter des Zeus

Rhēgion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

Rostovtzeff, Michael - Althistoriker, 1870 (Kiew) – 1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hellenismus

Rubens, Peter, Paul - Flämischer Maler und Diplomat, 1576 – 1445

Samothrákē - Insel im Norden des ägäischen Meeres

Sárdeis - Hauptstadt von Lydien, Sitz des Königs Kroisos

Sátyros - Satyrn sind ständig lüsterne Begleiter des Dionysos, als Pferde in Men-
schengestalt erscheinend (mit Pferdeohren, Pferdeschwanz und Hufen)

Scipio - lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der Jüngere), römi-
scher Staatsmann, Feldherr, Schöngeist, nach ihm ist der Scipionenkreis
benannt, 185 – 129 v. Chr.

Schadewaldt, Wolfgang - Altphilologe, bekannter Homerforscher, 1900 – 1974

Scheŕıē - auch Scheria, unsichere Identifizierung, vielleicht die Insel Korfu, im
Lande der Phäaken

Schlegel, Johann Elias - 1719 – 1749, Jurist und Schriftsteller

225



D Anhang

von Schlegel, Karl-Wilhelm Friedrich - 1772 – 1829, Kulturphilosoph

von Schlegel, August-Wilhelm - 1767 – 1845, Übersetzer, Altphilologe und Indo-
loge, Begründer der altindischen Philologie

Schliemann, Heinrich - 1822 – 1890, Kaufmann, Ausgräber von Troia (ab 1870 –
1890) und Mykene (1876)

Seleucia - oder Seleucēa, griech. Seleúkeia, Stadt am Tigris, 35 km südlich von
Bagdad, antikes Handelszentrum mit fast 600000 Einwohnern

Semélē - Tochter des Kadmos, Mutter des Dionysos, Geliebte des Zeus

Séneca - lat. Lucius Annaeus Seneca, römischer Staatsmann und Philosoph, jünge-
re Stoa, 4. v. Chr. – 65 n. Chr.

Septimius Sēvērus - lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, römischer
Kaiser 193 – 211, geb. 146

Sextus Empiricus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hälfte des 2. Jahrhunderts
n. Chr., wohl in Alexandria lebend

Shakespeare - 1564 – 1616, der berühmteste englische Dramatiker

Śımon - genannt der Magier (Zauberer), 1. Jahrh. n. Chr., einer der Begründer
der Gnosis

Simońıdēs - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

Simpĺıkios - platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator, 490 – 560

Śınon - Griechischer Spion, gibt den Griechen das Feuerzeichen zum nächtlichen
Angriff

Śıpylos - Bergzug nordöstlich von Smyrna

Śısyphos - Büßer in der Unterwelt

Skyros - Insel in der Ägäis, Versteck des Achilleus

Smyrna - heute Izmir, Hafenstadt in der Westtürkei am Ägäischen Meer

Sōkrátēs - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platōn, Dialektiker, Me-
thodiker (er entwickelte die Methode der Induktion bis zur Vollendung),
469 – 399 v. Chr.

Sóloi - a) Stadt an der Nordküste Zyperns

- b) Stadt in Kilikien

Sólōn - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa 640 – 561 v. Chr.

Sophoklēs - 497 – 406 v. Chr., attischer Tragiker

Sōt́ıōn - a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen

Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.

- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

226



IV Register

Spengler, Oswald - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk:
”
Der Untergang des Abend-

landes“, 1880 – 1936

Stáphylos - s. Ariadne, Sohn des Dionysos

Stēśıchoros - 630 – 556, auf Sizilien lebend, Dichter, schrieb über Troia (Iĺıu
pérsis), über Helena (eine Schmähung) und einen Widerruf seiner Schmä-
hung

Stoá - griech. Säulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philosophen, die danach
Stoiker genannt werden

Stobáıos - Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

Strábon - 63 v. Chr. – 13 n. Chr., gelehrter Geograf

Strátōn - von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269 v. Chr. 3. Ober-
haupt der Schule des Aristoteles

Stýmphalos - See in Arkadien

Styx - eines der Gewässer, die die Unterwelt umgeben; man leistete den ernste-
sten aller Eide bei der Styx

Sulla - lat. Lucius Cornelius Sulla, römischer Feldherr,

Staatsmann und Mörder, 138 – 78 v. Chr.

Syrianós - der Große genannt, neuplatonischer Philosoph und Oberhaupt der
Schule von Athen, gest. etwa 437 n. Chr.

Tántalos 1 - Sohn des Zeus und der Pluto, oder des Tmolos und der Pluto

Tántalos 2 - Ehemann der Klytaimnestra, Sohn des Thyestes, ermordet von Aga-
memnon

Tártaros - tief in der Erde, noch unter dem Hadēs gelegener Ort, an dem sich
Schwerstverbrecher aufhalten mussten und gequält wurden; das Wort wird
auch allgemein für

”
Unterwelt“ verwendet, s. Hadēs

Taurer - Volk auf der Halbinsel Krim

Tegéa - Ort in Arkadien

Teireśıas - griech. Seher in Theben

Telámōn - Vater des Ajas, König von Salamis

Tēlégonos - Sohn des Odysseus und der Kirke

Tēlegońıa - Das Lied von Telegonos, verfasst vom Dichter Eugámmōn

Tēlephos - Sohn des Herakles

Ténedos - Insel südöstlich von Troia

Téōs - s. Ionien

Terénz - lat. Publius Terentius Afer, römischer Komödiendichter, etwa 195 – 159
v. Chr.

227



D Anhang

Tertullián - lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa 150 – 225 n. Chr.,
bedeutender frühchristlicher Theologe

Tēthýs - Frau des Ōkéanos

Teúthrās - König von Mysien

Thalēs - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624 – 546,

Thēbē - Stadt in der Troas

Thēben - Stadt in Mittelgriechenland (griech.: Thēbai)

Thémis - Tochter von Uranos und Gaia, Gattin des Zeus

Themı́skyra - Stadt und Region im nördlichen Kleinasien, Heimat der Amazonen

Theodosius I - genannt
”
der Große“, römischer Kaiser von 379 – 395, erklärte das

Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

Theodōrētos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschriftsteller, etwa 393
– 466 n. Chr.

Thermodōn - Fluss im nördlichen Kleinasien, mündet in das Schwarze Meer

Théognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland), 6. Jahrhundert v.
Chr.

Theómnēstos - platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

Theóphrastos - auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schüler und Nach-
folger des Aristoteles, universaler Wissenschaftler, etwa 372 – 285 v. Chr.

Theseús - König von Athen, Sohn des Aigeus

Thessalien - historische Landschaft in den Territorien des heutigen Nordgriechen-
land und Bulgarien

Thétis - Gemahlin des Peleus, Mutter des Achilleus, eine Nereide, Tochter des
Meergreises Nereus

Thomas von Aquin - aristotelisch orientierter Philosoph der Hochscholastik, 1224
(oder 1225) – 1274 n. Chr.

Thomas de Vio - gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner; versuchte 1518 in Augs-
burg, Martin Luther zum Widerruf zu bewegen, 1469 – 1534 n. Chr.

Thorwaldsen, Bertel - 1770 – 1844, dänischer Bildhauer

Thukyd́ıdēs - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg, um 460 v.
Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

Thyéstēs - Bruder des Atreus, Sohn des Pelops, Vater des Aigisthos

Thýmbra - Stadt und Ebene in die Landschaft Troas

Thyōnē - anderer Name für Semele, Mutter des Dionysos 2

Thēben - Stadt in Mittelgriechenland (griech.: Thēbai)

228



IV Register

Tibérius - lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, römischer Kaiser, Nachfolger des
Kaisers Augustus, regierte von 14 bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

T́ımōn - aus Phléıūs (südwestlich von Korinth), fruchtbarer Schriftsteller von
Komödien, Tragödien, philosophischen Abhandlungen, insbes. von Spott-
versen (silloi), ca. 320 –230 v. Chr.

T́ıryns - Stadt in der nordöstlichen Peloponnes

Tischbein, Johann Heinrich - 1722 – 1789, Hofmaler, Direktor der Akademie in
Kassel

Titanen - die 6 Söhne und 6 Töchter von Uranos und Gaia, u. a. Kronos und
Ōkeanos

Tithōnós - Mann der Ēōs (s. dort)

Tmōlos - Vater des Tantalos 1

Trach́ıs - Stadt in Thessalien am Fuße des Berges Oeta

Traján - lat. Marcus Ulpius Traiānus, römischer Kaiser 98 – 117, geb. 53 n. Chr.

Tritogéneia - griech. die Drittgeborene, Beiname der Athene, nach Artemis und
Apollon als dritte geboren

Trōás - im nordwestlichen Kleinasien, das Gebiet um Troia in der historischen
Landschaft Mysien

Trōer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

Tróıa - Stadt im nordwestlichen Kleinasien, auch Tróıē, bei Homer 53 Mal ge-
nannt, siehe auch Ilios, die zweite Bezeichnung für diese Stadt

Troilos - Sohn des Priamos, von Achilleus getötet

Trōs - Erbauer von Troia, die Troia haben ihren Namen von diesem

Troizēn - Stadt in der Argolis (östl. Peloponnes)

Tyndáreōs - König in Sparta, Mann der Leda, Vater der Dioskuren, der Helena
und der Klytaimnestra

Typhōn - ein Gigant, Feind des Zeus

Tyranńıōn - griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Namen als Gram-
matiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

Týros - reiche Hafenstadt in Phönizien

Uĺıxes - süditalische Namesvariante zu ODYSSEUS

Uranósw. Himmel, zur göttlichen Person erhoben: URANOS

Valla, Lorenzo - italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407 – 1457

Vergil - römischer Dichter, 70 – 19 v. Chr., Publius Vergilius Maro

Virchow, Rudolf - 1821 – 1902, Mediziner (Pathologe), Anthropologe, Berater
Schliemanns

229



D Anhang

de Voltaire, François-Marie Aroué - französischer Schriftsteller und Philosoph,
1694 – 1778

Voß, Johann Heinrich - 1751 – 1826, streitbarer Übersetzer (1781: Odyssee, 1793:
Odyssee und Ilias) und Philologe

Walcott, Derek - geb. 1930, aus der Karibik stammend, Nobelpreisträger und Ver-
fasser des Romans

”
Omeros“

Watteau, Antoine - 1644 – 1721 Rokkoko-Maler

Wedekind, Frank - deutscher Schriftsteller, Werbetexter und Dramatiker, 1864 –
1918

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von - berühmter Gelehrter in den alten Spra-
chen, von großer Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, sah in der Antike, ins-
besondere in den Griechen eine ideale, normative Größe, 1848 – 1931

Winckelmann, Johann Joachim - 1717 – 1768, Archäologe und Kunsttheoretiker
(bescheinigte der Kunst der Griechen

”
edle Einfalt und stille Größe“)

Wittgenstein, Ludwig - österreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889 – 1951

Wolf, Friedrich August - 1759 – 1829, Begründer der klassischen Philologie als
eigenständiger Wissenschaft, Lehrerbildner und humanistischer Pädagoge,
in Halle an der Saale lehrend, begründete die kritisch-philologische Homer-
Forschung

Xenokrátēs - griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon, 396 – 314 v.
Chr.

Xenophánēs - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung, dass das, was
ist, nicht werden kann, ca. 570 – 470 v. Chr., erster Religionskritiker

Zagreús - anderer Name für Zeus und Dionysos 1

Zarathustra - auch Zoroaster, Begründer des Parsismus (s. dort), Vertreter des
Dualismus (Kampf des Guten gegen das Böse); Lebenszeit ist wie bei Or-
pheus unsicher; sie wird zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

Zēnōn - a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise für die Unmöglichkeit der
Bewegung zu erbringen, 5. Jahrh. v. Chr.

- b) von Kition (Zypern) Begründer der stoischen Schule, ca. 333 – 262 v.
Chr.

- c) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikureer, ca. 150 – 75 v.
Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rheā, Vater der Götter und der Menschen, Wet-
tergott, auf dem Olympos wohnend, oberster Gott der letzten Götterge-
neration

230



IV Register

b) Fachausdrücke (Fremdwörter)

agōn - griech. Kampf

agonal - griech., kampfbezogen

akmē - griech. Blütezeit <des Lebens>, auf das Alter von 40 gesetzt

Akzeptanz - lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung

alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria üblich war

Allegorie - griech., w.
”
andere Bezeichnung“, z. B. ein sprachliches Bild für etwas,

was man anders nicht ausdrücken kann

Ambivalenz - lat., Zwiespältigkeit, Mehrdeutigkeit

Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit

Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen

Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen

anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

antropomorph - griech., menschengestaltig

apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv

Apotheose - griech., Vergöttlichung

Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stück

Menschheitserfahrung vor jeder individuellen Erfahrung liegt

archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, ursprünglich

árchōn - griech., Herrscher, hoher staatlicher Würdenträger

Askēse - griech., Übung, Enthaltsamkeit

Ästhetizismus - griech., die Auffassung, dass etwas, was man für schön hält, als
vorrangig vor anderen Werten steht

átomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild wird einem
Ereignis als ursächlich zugeordnet – Poseidon dem Erdbeben)

Autarkie - griech., Selbstgenügsamkeit, Unabhängigkeit

authentisch - griech., echt, glaubwürdig, original

Axiom - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht bedarf, weil er unmit-
telbar einleuchtet

Bozetto -Skizze, Entwurf

causa finita - lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom gesprochen
hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem katholischen Kirchenrecht ent-

231



D Anhang

nommen; gemeint ist, dass die Diskussion beendet ist, wenn eine höchste
Instanz entschieden hat

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten und geschicht-
lichen Daten

cōnsēnsus - lat., Übereinstimmung

Corpus Hippocraticum - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokratēs überliefert sind, s. Hip-
pokratēs

dáımōn - griech., göttliches Wesen, zwischen den Göttern und den Menschen ste-
hend i. U. zu theos (= göttliche Person)

daktylisch - griech., s. daktylos

dáktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaß, bestehend aus einer Länge und zwei
Kürzen: - v v

deduktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz ausgehend und
zu einem besonderen Satze kommend

dēmos - griech., Volk, Stadtteil

Determinismus - lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Geschehens, auch
des Willens

Diadochenstaat - griech., Nachfolgestaat

Dialog - griech., Gespräch, auch Zwiegespräch und Wechselrede

dianoētisch - griech. dianoéısthai = durchdenken, nachdenken; gedanklich nach-
vollziehend, einen Gedanken nachdenkend

Dithýrambos - griech., ursprünglich ein dem Dionysos gewidmetes Chorlied

Diatribē - griech. diatribē, Zeitvertreib, Studium, auch: populärwissenschaftlicher
Vortrag, prägnante Predigt (z. B. die christliche), Fachausdruck für Moral-
predigt oder kritische Darstellung

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h.
”
Kunst des Unterrichtens“; gemeint ist die

Befähigung und z. T. auch erlernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwis-
senschaften auszuwählen u n d zu vermitteln; Didaktik ist ein Handwerk
wie das des Bäckers, Schreiners oder Chirurgen

Diskontinuität - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbrechungen, s.
Kontinuität

Diskurs - lat., ein methodisch geführtes wissenschaftliches Gespräch unter gleich-
berechtigten Teilnehmern

dógma - griech., Lehre, auch Lehrsatz

dogmatisch - griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

232



IV Register

Dogmatismus - griech., die Haltung dessen, der unter allen Umständen an der
(reinen) Lehre (dogma) festhält

dóxa - griech. Lehrmeinung, Meinung

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen (dóxai) anderer
aufgeführt und beschrieben werden.

Dualismuslat., Zweiheit (duo = zwei), d. h. die Vielheit der Welt ist auf
zwei Substanzen oder Wesenheiten zurückzuführen (s. Monismus)

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder Form (éıdos) betref-
fend

Eklektizismus - lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht und neu zu-
sammengefügt werden

ékstasis - griech., Verzückung

Elegie - griech., ursprünglich Klagelied, dann auch Lied beliebigen Inhalts (Preis,
Lob, Leid, Schmerz)

Emanation - lat., der Ausfluss, das Hervorgehen <aus>

empathisch - griech., einfühlend, einfühlsam

emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwängen (z. B. der Anschauung)

enkýklios paidéıa - griech. allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion an be-
stimmten Fächern (Grammatik, Dialektik (auch Logik der Kanonik), Rhe-
torik, Arithmetik, Geometrie, Astrologie (=Astronomie)) vollzog; das Kon-
zept ist platonischen Ursprungs und ist später in den septem artes liberales
(
”
7 Fächer für die Freien“) der Römer und des Mittelalters und in den Auf-

gabenfeldern der heutigen gymnasialen Oberstufe fassbar

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopädie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer oder vieler
Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein längeres eine Heldensage erzählendes
(narratives) Dichtwerk, das aus daktylischen Hexametern besteht; narra-
tive Epen sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen des Homēr
überliefert sind

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten Dingen

Ethik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten, Normen und Zielen
menschlichen Verhaltens beschäftigt

Etymologie - griech., Lehre von der Herkunft und Bedeutung eines Wortes

Evolution - lat. w.: Entwicklung (vom Niederen zum Höheren, kontinuierliche
Aufwärtsentwicklung)

233



D Anhang

Fächerkanon - (s. auch Kanon) Zusammenstellung von Fächern, die in der Schule
für die Erziehung und den Unterricht besonders wertvoll sind

Frustration - lat., Enttäuschung, Versagen

gámos - griech., Ehe

Genealogie - griech., Lehre vom Ursprung und den sich ablösenden Generationen
bei Menschen und Göttern, auch Ahnenforschung

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (gē) als Mittelpunkt (kéntron) des
Weltalls; s. Heliozentrik

Gnōsis - griech. gnōsis = Erkenntnis; esoterisch-philosophische Richtung (Schwer-
punkt im 2. und 3. Jahrhundert n. Chr.), die sich mit der Erkenntnis über-
sinnlicher Wahrnehmung befasst, reich an Varianten, orientalische Kulte
werden mit spätantiker Philosophie verschmolzen

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B. in der Physik die
drei Hauptsätze der Thermodynamik

Hekatómbē - ursprünglich Opfer von 100 (hekatón) Tieren, dann allgemein Opfer

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im Planetensystem
die Sonne (hēlios) ist – von Aristarchos von Samos 265 v. Chr. postuliert;
1543 n. Chr. von Kopernikus veröffentlicht

Hellenismus - griech., von den Griechen (Hellenen) geprägter Zeitraum zwischen
360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne auch darüber hinaus bis in die
römische Kaiserzeit)

Hexameter - griech., Sechsmaß, episches Versmaß, das 6 Versfüße (z.B. Daktylen
in der Ilias und Odyssee) umfasst; der letzte Versfuß ist gekürzt

hierarchisch - griech., durch Unter- und Überordnung gekennzeichnet

hierós - griech. heilig

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als geschichtlich
gewachsen betrachtet und insofern einseitig Geschichtliches überbewertet
und die Gegenwart unterbewertet nach dem Spruch:

”
Es ist alles schon

dagewesen“

hýlē - griech, Stoff, Materie

hýmnos - griech. Gesang, Loblied, Festlied

hyperkosmisch - griech., über (hypér) den Kosmos hinausgehend

hypokéımenon - griech. Zugrundeliegendes, Substanz

Hypostáse - griech. hypóstasis, w. Bodensatz, in der griech. Medizin verwendet
für Sediment (z. B. bei Urin), seit dem 3. Jahrh. v. Chr. philosophischer
Fachausdruck für Existenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie sind
Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

234



IV Register

hypostasieren - griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu göttlichen Personen
gestalten, diese personifizieren (z. B. d́ıkē zu DÍKĒ

Iamben - lat. iambus, Versmaß v -

induktiv - lat., w.: hinführend, d. h. vom empirischen Einzelfall zum allgemeinen
Gesetz gelangend

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewonnene Eingebung be-
zogen

Intensivpräfix - lat., Vorsilbe, die eine Intensivierung der jeweiligen Wortbedeu-
tung bewirkt, z. B. Za-<a>greus→ Zagreus = starker Jäger [s. Register IV
a)]

Kanōn - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zusammenstellung von
Ideen und Autoren, die für einen bestimmten Bereich repräsentativ sind

katachthónios - griech., unterirdisch; Beiname des Zeus/Zagreus und des ebenfalls
Zagreus genannten 1. Dionysos

Kategorien - griech., w.: kategoŕıa = Aussage, Urteil; Kategorien sind nach Ari-
stotelēs Urbestimmungen des Seins, die sich in Sätzen ausdrücken, z. B. in
Aussagen zu Ort, Zeit, Beschaffenheit usw.

kontemplativlat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschaulich, in sich
gekehrt dem Geiste lebend

Kontext - lat., Zusammenhang

Kontinuität - lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Entwicklung, die
Sprünge nicht zulässt [vgl. Arist. Phys.VI 1 ff.]

Kontinuum - lat., der zusammenhängende, mit den Sinnen erfassbare Raum

Kosmogonie - griech., Lehre von der Entstehung und Entwicklung der Welt

Kósmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Kriterium - griech., Maßstab

Kyniker - griech., eine Gruppe von Philosophen, die bedürfnislos wie ein Hund
(kýōn) leben wollte

Linear B - Silbenschrift vom 15. – 12. Jahrhundert v. Chr. der mykenisch-
griechischen Zentralpalastkultur

Logik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zustandekommen von
Urteilen beschäftigt

lógos (λόγος) - griech.;

1. Wort, Rede, Satz

2. Denken, Vernunft, Verstand

235



D Anhang

3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erscheinungen und Ereignisse
nicht durch bildgefüllte oder bildhafte Zuweisungen von Geschichten (my-
thoi), sondern mit Hilfe des Denkens (lógos) aus sich selbst heraus erklärt

Mantik - griech., Weissagekunst

Maxime - lat., oberster Satz, Leitsatz

Metaphorik - griech., der Gebrauch von bildhaften Übertragungen

Metaphysik - griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rhodos (1. Jahr-
hundert v. Chr.) ordnete aus bibliothekarischen Gründen eine Reihe von
Schriften des Aristotelēs

”
nach der Physik“ desselben ein; der Fachaus-

druck metaphysiká erscheint zum ersten Mal im vierten Jahrhundert n.
Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappadokien (Kleinasien) [Is. 162]; der
Kommentar zu Isaia gilt allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber ver-
wendet der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.) Metaphysik
im neuzeitlichen Sinne als philosophische Grundwissenschaft (

”
erste Phi-

losophie“), die

a) über die sinnlicherfahrbare Welt und das Sein

als solcheshinausgeht und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften gemeinsam ist und diese

begründet; insofern ist sie die Wissenschaft von der

Wissenschaft.

Modell - lat., 1. Entwurf, 2. ein Gebilde, das

ein natürliches Objekt (z. B. ein Atom) maßstabsgerecht vergrößert oder
(z. B. eine Landkarte) verkleinert oder

b) unanschauliche Komponenten eines größeren theoretischen Komplexes
und deren Beziehungen anschaulich macht (z. B. ein didaktisches Modell)

Monade - griech. monás = Einheit; Kernbegriff der Philosophie von Leibniz: Ur-
träger substantiellen Seins

Monismus - griech., w. Ein-heitslehre, d. h. die Vielheit der Welt wird zurück-
geführt auf nur eine Substanz oder nur eine Wesenheit, z. B. eine Idee oder
einen Stoff; s. Dualismus

Monophysit - griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus), dass Christus

”
nur eine Natur“ hat; das Konzil von Chalkedon hat 451 diese Lehre ver-

dammt

motorisch - lat., die Bewegung betreffend

Mysterium - griech., ein religiöses Geheimnis; eine Mysterienreligion ist eine sol-
che, die von religiösen Geheimnissen ausgeht und diese nur auserwählten
Menschen, die ihrerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, eröffnet

Mythograph - griech., ein Schriftsteller, der insbesondere über Mythen schreibt

236



IV Register

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Aristotelēs auch
philomythisch genannt), die Ereignissen der Welt zu ihrer Erklärung Ge-
schichten (mythoi) zuweist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erklären versucht

mŷthos - griech., Geschichte, Erzählung, auch geistige Haltung, die Phänomene
durch Geschichten zu erklären sucht

narrativ - lat., s. reflexiv und Epos

Nominalismus - lat., Die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie z. B. Viel-
falt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass ihnen aber in der Wirklich-
keit nichts entspricht

Neuplatonismus(250 – 600 n. Chr.) im 18. Jahrhundert geprägter Begriff
für die letzte Denkrichtung platonischer Philosophie

Objektivität - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefühlen und Vorur-
teilen nicht bestimmen lässt

Obsession - lat. Besessenheit

Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit übersinnlichen Kräften befasst

Orakel - lat. oraculum = Stätte oder Tempel, wo Weissagungen verkündet werden;
Weissagung

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register III a)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtgläubigkeit (die, geistig eng, andere An-
sichten nicht duldet)

Papyrus - griech. pápyros, ägyptisches Staudengewächs, das zum Herstellen von
Schreibpapier (daher

”
Papier“) verwendet wurde

Parad́ıgma (παράδειγμα) - griech., 1. Muster, Beispiel;

2. das Wesen;

3. die sich in Lehrmeinungen ausdrückende fundamentale Fragehaltung
und allgemeine geistige Haltung

parádoxon - griech. das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersinniges

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische Religion der Par-
sen; Ursprungsland ist Persien (daher Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr.
flohen die Parsen vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Parthenon - Haupttempel auf Akropolis von Athen

Partizip - lat. participium, Mittelwort, z. B. v. lesen: lesend

passim - lat. an vielen Stellen, allenthalben, überall

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater (pater) als
Herrscher (árchōn) bezogen

237



D Anhang

Pentateúch - griech., hē pentáteuchos b́ıblos = das fünf Kapitel umfassende Buch,
gemeint sind die fünf Bücher Mose aus dem alten Testament; das Wort ist
weiblichen Geschlechts, dennoch heißt es der Pentateuch

Peripatetikers. Peripatos

Peŕıpatos - griech., Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spazieren geht; Name
der Schule des Aristoteles; davon abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder
Anhänger) der Schule des Aristoteles

Peripetie - griech., Umschwung der Handlung im Drama

phallisch - griech., das männliche Glied betreffend

Phállos (φάλλος) - griech., männliches, erigiertes Glied

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung des Aristo-
telēs (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige geistige Haltung, die es liebt
(φιλεῖν – philein = lieben), Phänomene in der Natur und Gesellschaft durch
Zuweisung von Geschichten (mythoi) ursächlich zu erklären

Philosophēm - griech., philosophischer Lehrsatz

Physik - griech. Teil der Philosophie, der sich mit der Natur und ihrer theoreti-
schen Durchdringung befasst; gemeint ist nicht nur die anorganische Natur,
um die (und deren Mathematisierung) sich die moderne Physik bemüht

phýsis (φύσις) - griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt, auch Be-
schaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische Lage), natürliche Ordnung,
Natur, das Geschöpf

plausibel - lat. plausibilis = einleuchtend

pólis - griech., Stadt (-staat),eig. Burg, dann Stadt(staat) z. B. Athen oder heute
Bremen oder Hamburg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Übereinstimmung
mit diesem Raume gestaltet, auch politogen

Primat, der - lat., Vorrang

proconsullat., hoher politischer Bemter, der in einer Provinz den Consul
(den höchsten römischen Beamten) vertrat, also Statthalter

Prolegómenon - griech., (Plural: Prolegómena) Einleitung, Vorbemerkung(en) –
oft mehr als nur eine dem Hauptteil vorgelagerte Bemerkung (z. B. bei
Immanuel Kant oder Friedrich August Wolff)

Proóımion - griech., Vorspiel, Einleitung

Propädeutik - griech., Einführung in Vor-(Pro) und Grundkenntnisse einer Wis-
senschaft, z. B. übergeordnetes Bildungsziel der gymnasialen Oberstufe
(
”
Wissenschaftspropädeutik“)

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch öffentliche Verkündigung einer be-
sonderen Wahrheit, öffentliche Ermahnung

238



IV Register

Protagonist - griech., 1. Schauspieler, Hauptdarsteller, Vorkämpfer

protreptikós - griech., Lehrschrift, die den Leser für den jeweiligen Gegenstand
gewinnen will

reflexiv - lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den gedanklichen Hin-
tergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zurückblickend, die Verhältnisse oder Ansichten der Gegen-
wart auf die Vergangenheit zurücklenkend, auch: die Vergangenheit aus
der Sicht der Gegenwart bewertend

Ŗgveda - altindisch, abgeleitet von veda =
”
Wissen“; Ŗgveda bedeutet

”
Verswis-

sen“; der Ŗgveda umfasst 10642 Verse an einzelne Götter, Dämonen und
Könige und ist der älteste Text der vedischen Literatur; vor der schriftli-
chen Abfassung wurde der Ŗgveda 2000 Jahre nur mündlich weitergegeben,
Entstehung zwischen 6000 und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig 1987, S. 32 f.]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem durch das Land
wandernden Rhapsoden vorgetragen

säkularisiert - lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen

Scholarch - griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

Scholastik - griech. scholastikós: das Studium betreffend; christliche Philosophie
des Mittelalters, bes. Grundlage: Aristoteles, etwa 800 – 1400

Schólion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erläuterung

Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)

sensorisch - lat., die Empfindung betreffend

Sexagesimalsystem - lat., das babylonische Zahlensystem, das auf der Zahl 60
(sexaginta) gründet; verdrängt durch das Dezimalsystem; noch erhalten
bei Winkel und Zeitmaßen, z. B. 1 Stunde = 60 Minuten, eine Minute =
60 Sekunden

Sképsis - griech., w. Betrachtung, Überlegung, Bedenken; als Fachausdruck: Be-
zeichnung für die Denkrichtung (

”
Schule)“ der Skeptiker

Skeptizismus - griech., Haltung, die alles anzweifelt

Sophist - griech., w.: der Kenner (z. B. einer der 7 Weisen), im engeren Sinne
seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der herumzog und gegen Bezahlung
Unterricht erteilte; die Sophisten wandten sich vom Denken in naturphilo-
sophischen Dimensionen ab und stellten den Menschen in den Mittelpunkt
ihres Denkens (daher anthropologische Wende)

Stádion - griech., Maß für 180 m

Stémma - griech., Stammbaum (Plural: Stémmata)

239



D Anhang

Stoá, die - griech. Halle (in der sich Philosophen einer bestimmten Richtung tra-
fen); davon abgeleitet: Stoiker; Stoa ist die zusammenfassende Bezeichnung
für die Schule der Stoiker

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbewusstsein un-
abhängige Erkenntnisse bestreitet

sublunar - lat., unterhalb des Mondes (luna)

Sukzession - lat., Abfolge

Synkretismus - lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

Teleologie - griech. télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der Zielbestimmtheit
einer Entwicklung

télos (τέλος) - griech., Ziel, Zweck

términus technicus - Abkürzung: t.t. – lat. Fachausdruck (z. B. Ontologie)

Theodizee - griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der Welt

Theogonie - griech., Entstehung der Götter

Theokrasie - griech., w.: Göttermischung; diese liegt dort vor, wo die Person ei-
nes einzelnen Gottes (z. B. des Zeus) so erweitert wird, dass auch andere
göttliche Personen in ihr aufgehen.

theriomorph - griech., tiergestaltig

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme unter dem
Gesichtspunkte der Wärmezufuhr und des Wärmeentzuges untersucht, s.
Hauptsatz

Theurgie - griech., ein Verhalten (z. B. Zauber), mit dem man sich an Götter
wenden kann

th́ıasos - griech., Gesellschaft, Festschar der Bakchantinnen

Thorá - hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Bücher Mose (griech. der Pentateuch,
s. dort)

Thyiáden - griech., verzückte Anhängerinnen (Bakchantinnen) des Dionysos (Bak-
chos)

Thýrsos - griech., ein mit Efeu und Weinranken versehener Stab, der bei dionysi-
schen Umzügen getragen wurde; er lief oben in einen Pinienzapfen aus

Tópos - griech., tópos = feststehende Redewendung, feste Vorstellung

Triāde - griech., Einheit von drei Komponenten,
”
Dreiheit“, z. B. Gruppe von drei

Göttern

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft

Transzendentalphilosophie - lat./griech., s. Metaphysik

240



IV Register

Trigonometrie - griech. Lehre vom Dreieck (in der Ebene), speziell: sphärische
Trigonometrie; sie befasst sich mit Dreiecken an einer Kugel (sphaira)

Trochäen - lat./griech. trochaeus, Versmaß – v

Typografie - künstlerische Gestaltung von Druckerzeugnissen

Upanischaden - altindisch, von upanişad = verehren, 108 theologische Abhandlun-
gen des altindischen Brahmanismus in Prosa und Versen; sie behandeln die
Entstehung der Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlösung (Nirvana)
durch die Einheit von Individualseele (atman) und Weltseele (brahman)

Universalien - lat., Allgemeinbegriffe wie z. B. Gattung, Art insbes. in der Scho-
lastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel erörtert; die Frage war, welchen
Wert die Universalien im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

versus adoneus - lat./griech., Klageruf auf Adonis: - v v - -

Vivisektion - lat., die Öffnung eines lebenden Menschen zum Zwecke des Experi-
mentierens (im Hellenismus)

241



D Anhang

V Abkürzungen

Abkürzung steht für
A Aischylos

A. Agamemnon
Ch. Choephori (Spenderinnen am Grabe)
Eu. Eumenides (Die Wohlwollenden)
Pr. Der gefesselte Prometheus

Apg. Apostelgeschichte (Neues Testament)

Apollod. Apollodoros
bibl. Bibliothek
epit. Epitome

Apul. Apuleius
Met. Metamorphosen

Ar. Aristophanes
Th. Thesmophoriazusae

Aristot. Aristoteles
de An. de Anima
Metaph. Metaphysik
Rhet. Rhetorica

Cic. Cicero
de orat. de oratore
Tusc. Tusculanae disputations

D.K. Diels/Kranz (s. Register III c)

DNP Der Neue Pauly (s. Regsiter III c)

E. Euripides
Ba. Die Bakchen
IT. Iphigenia Taurica
Or. Orestes
Ph. Die Phoinikerinnen

EpGF. Epicorum Graecorum Fragmenta (s. Register III c)

EKL. Evangelisches Kirchenlexikon (s. Register III c)

Hdt. Herodot

Hes. Hesiod
Op. Werke und Tage
Th. Theogonie

Hom. Homer
Il. Ilias (I bis XXIV)
Od. Odyssee (1 bis 24)

242



V Abkürzungen

Hor. Horaz
Ars. Ars Poetica

Hyg. Hyginus
fab. Fabulae

Iren. Irenaeus
adv. haeres adversus haereses

Isoc. Isokrates

Just. Mart. Justinus Martyr
apol. Apologia
dial. dialogus cum Typhone

Luc. Soph. Lucianus Sophista
D. Deor. Dialogi Deorum

Nonn. Nonnos
D. Dionysiaka

Ov. Ovid
Met. Metamorphosen

Pi. Pindar
O. Olympische Oden
P. Pythische Oden

Pl. Platon
smp. Symposion

PMG. Poetae Melici Graeci (s. Register III c)

Q.S. Quintos Smyrnaios

S. Sophokles
OT. Oedipus Tyrannus

Serv. An. Servii commentarii in Vergilii Aeneida

Str. Strabon
Geogr. Geographika (übersetzt von A. Forbiger. Wiesbaden 2005)

Th. Thukydides

Thgn. Theognis

TUAT Texte aus dem Umfeld des Alten Testaments (s. Register III c
unter Kaiser)

Verg. Vergil
Aen. Aeneis

Wenn der Bezug bei den Werken Homers eindeutig ist, wird auf die Angabe des
Werks verzichtet, und es werde nur die üblichen Ziffern angewendet, römische bei
der Ilias, arabische bei er Odyssee.

243



Arno Schmidt, Jahrgang 1934, ist pensionierter Universitätsprofessor, der an den
Universitäten in Oldenburg, Halle/Saale und nach der Pensionierung lange Jahre
am Institut für Philosophie der Philipps-Universität zu Marburg gelehrt hat. Nach
dem Schulbesuch in Weimar studierte er an der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg Klassische Philologie (Griechisch und Lateinisch) und war nach der
Flucht aus Thüringen in Niedersachsen als Studienrat und Oberstudiendirektor, als
Ministerialrat im Kultusministerium sowie als Vizepräsident im Wissenschaftlichen
Landesprüfungsamt für Lehrämter tätig. 1985 wurde er als Universitätsprofessor
an die Carl von Ossietzky Universität Oldenburg berufen.

Ernst Marow, der 2018 verstorbene Maler und Graphiker, ebenfalls Jahrgang 1934,
stammt aus Königsberg in der Neumark. Nach der Flucht besuchte er in Peine die
Schule und studierte in Berlin an der Hochschule für Bildende Künste. Er wurde
Gymnasiallehrer in Hannover. 1972 wurde er freischaffender Künstler und widmete
sich ganz der Malerei. Er präsentierte sein Werk, Ausdruck eines magischen Realis-
mus, in Ausstellungen im In- und Ausland, auch im Zweiten Deutschen Fernsehen
(ZDF) und wurde mit Preisen wie dem

”
Niedersächsischen Förderpreis“ und dem

”
Bernhard-Sprengel-Preis“ ausgezeichnet. Seine Bilder befinden sich in zahlreichen

Sammlungen des In- und Auslandes. Mit dem Zyklus
”
Für Odysseus“ begründete

er seinen Ruf als Graphiker. Die 107 Radierungen dieses Zyklus, aus dem dieses
Buch einige wiedergibt, sind in der Albertina zu Wien präsent.





Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-5029-5

Der Mythos um Troja zählt zu den bekanntesten griechischen Sagen.

Er umfasst die Vorgeschichte des Krieges, den Kampf um die Stadt

Troja und deren Eroberung mit Hilfe einer List, dem trojanischen

Pferd. Er umfasst auch die Geschichten der Heimkehrer – darunter

die Abenteuer des Odysseus. Aus einem Blickwinkel, der die gängigen

Heldenepen immer wieder bricht, werden die tragischen Geschichten

aus Homers Ilias und Odyssee, um Tantalos, Pelops, Thyestes, Atreus

und um Agamemnon und Achilleus erzählt. Arno Schmidt lenkt hierbei

immer wieder das Augenmerk auf die Rolle und das Schicksal der

Frauen, wie Klytaimnestra, Helena und Kassandra.

Am Verlauf lässt sich ablesen, wie sich Gebiete der Philosophie

herauskristallisieren: Kosmogonie, Ethik, Ontologie und Erkenntnis-

theorie. Arno Schmidt bezieht hierbei ausführlich die Mythentheorie

ein. Fundamental ist der Mythos auch für die Wirkungsgeschichte in

der Literatur, Kunst und Musik, für das Theater und den Film bis in das

3. Jahrtausend nach Christus. Grafiken und Bilder von Ernst Marow,

Giorgio die Chirico, Edvard Munch und Benozzo Gozzoli belegen die

Gegenwärtigkeit des antiken Mythos.


	A Vorwort 
	B Einführung 
	I Zwei Namen, eine Stadt 
	II Der Sagenkreis und die Stadt 

	C Entfaltung 
	I Das Geschlecht des AGAMEMNON: TANTALOS und PELOPS 
	II ATREUS und THYESTES 
	III Deutung und Nachwirkung 
	IV AGAMEMNON und MENELAOS 
	V Troia: Die Stadt und ihr Königshaus 
	VI Deutung und Wirkung 
	VII Ausgangslage des troischen Krieges 
	VIII Deutung und Wirkungsgeschichte 
	IX Der Krieg: sein Verlauf 
	X Handlungsstrukturen und Wirkungsgeschichte 
	XI Die Komposition der Ilias: Nebenstränge der Handlung 
	XII Szenen aus der Ilias 
	Exkurs 1: Wesen und Funktion des Mythos (Teil 1) 
	Exkurs 2: Wesen des Mythos (Teil 2) 

	XIII Das Ende Troias 
	XIV Die Heimkehr der Achaier 
	XV Die Heimkehr des ODYSSEUS 
	Exkurs 3: Die Fahrtroute des Odysseus 
	Exkurs 4: Die Sirenengeschichte, Versuch einer Deutung . 


	D Anhang 
	I Handreichung 
	II Stemmata 
	III Literatur 
	IV Register 
	V Abkürzungen 


