
Takahide Imasaki

Nietzsches Philosophie der Masken

Seine Lehre über den Menschen

λογος



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4981

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4981


Takahide Imasaki

Nietzsches Philosophie der Masken

Seine Lehre über den Menschen

Logos Verlag Berlin

λογος



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

c© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2020

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4981-7

Logos Verlag Berlin GmbH
Georg-Knorr-Str. 4, Geb. 10,
12681 Berlin
Tel.: +49 (0)30 / 42 85 10 90
Fax: +49 (0)30 / 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



Inhaltsverzeichnis 
Danksagung .............................................................................................................................. 5 

Einleitung .................................................................................................................................. 7 

1.1 Der Schleier fü r das Leben .............................................................................................................. 7 

1.2 Nietzsches Philosophie der Maske als dritter Weg seiner Philosophie des Scheins 8 

1.3 Das Potenzial des Begriffs der Maske fü r die Nietzsche-Forschüng ............................ 12 

1.4 Strüktür der Arbeit ........................................................................................................................... 14 

I. Nietzsches Philosophie der Maske als  Anthropologie ....................................... 17 

1. Menschliche Seele als Grundproblem ............................................................................... 17 

1.1 Der Mensch als „Colorist“ .............................................................................................................. 17 

1.2 Der Mensch als der „Messende“ im Zentrüm der Welt ...................................................... 18 

1.3 Psychologie als Methode ................................................................................................................ 20 

2. Mensch ist Person ..................................................................................................................... 23 

2.1 Mensch als „dividüüm“ ................................................................................................................... 23 

2.2 Die Person mit Maske ...................................................................................................................... 25 

2.3 Der Spiegel in üns ............................................................................................................................. 29 

2.4 Die Person zwischen zwei Formen der Tierheit: Nacktheit ünd Kleidüng................ 30 

2.4.1 Die Maske gegen die Bestie .................................................................................................................... 30 

2.4.2 Die Maske als „mimicry“ des Herdentiers ........................................................................................ 33 

Exkürs. Die Maske als Rolle ............................................................................................................................... 35 

3. Masken als emotionale Formen des Menschen. Nietzsches Philosophie der 

Gefühle I ............................................................................................................................................ 37 

3.1 Das Gefü hl der Macht als ürsprü ngliches soziales Selbstwertgefü hl .......................... 38 

3.2 Die Eitelkeit im Taüsch der Ta üschüngen ............................................................................... 40 

3.3 Die Scham ünd ihre Ra ümlichkeit der Introspektion ......................................................... 45 

II. Nietzsches Philosophie der Maske zugunsten Individualität ......................... 49 

1. Freigeist als Aufklärer mit Maske ....................................................................................... 51 

1.1 Der Tod Gottes als Sinnverlüst des Daseins ........................................................................... 52 

1.2 Der Freigeist ........................................................................................................................................ 54 

1.2.1 Der Freigeist als Experimentator. Seefahrer als Abenteürer ................................................... 54 

1.2.2 Der Freigeist als Befehlender. Seefahrer als Kapita n .................................................................. 55 

1.2.3 Der Freigeist als Verfü hrer. Seefahrer als Fischer ......................................................................... 57 

1.3 Die Maske gegen den zeitgeno ssischen Strom ...................................................................... 58 

1.3.1. Die Einsamkeit gegen die Masse ......................................................................................................... 60 

1.3.2 Die Maske fü r den „Garten der güten Einsamkeit“ ....................................................................... 62 



 2 

1.3.3 Die Maske gegen den Schaüspieler ..................................................................................................... 65 

1.4 Die Selbst-Maskierüng fü r die geistige Leichtigkeit gegen die schwere 

Ernsthaftigkeit ........................................................................................................................................... 69 

2. Die Maske für die geistige Vornehmheit. Nietzsches Philosophie der Gefühle II

 .............................................................................................................................................................. 72 

2.1 Der Stolz ünd sein Pathos der Distanz ..................................................................................... 73 

2.2 Die Rache ünd das Mitleid im Bereich der Seele .................................................................. 76 

2.3 Die vornehme Scham ünd ihr Zartgefü hl vor der Distanz ................................................ 78 

Exkürs. Reiner Dionysismüs ist keine letzte Hoffnüng Nietzsches .................................................. 80 

III. Die Maske von Zarathustra für den   Übermenschen ....................................... 85 

1. Der „Untergang“ Zarathustras mit der Maske ................................................................ 86 

1.1 Erste Morgenro the ........................................................................................................................... 86 

1.1.1 Zarathüstra als eine Brü cke züm Menschen ................................................................................... 86 

1.1.2 Ü bermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen ...................................... 88 

1.2 Zür zweiten Morgenro the .............................................................................................................. 90 

1.2.1 Die tiefe Klüft zwischen Zarathüstra ünd dem Volk .................................................................... 90 

1.2.2 Eine Nacht mit dem ersten Gefa hrten ................................................................................................ 91 

1.2.3 Eine neüe Wahrheit, die lebendigen Gefa hrten wegzülocken ................................................. 93 

1.2.4 Der Stolz des Adlers ünd die Klügheit der Schlange .................................................................... 94 

2. Die Maske zur Distanzierung, Verstellung und  Verlockung ...................................... 96 

2.1 Die Schichten der Masken Zarathüstras .................................................................................. 97 

2.2 Die Maske fü r die Entfernüng von der Kleinheit des Menschen .................................... 99 

2.2.1 Entfernüng von der „Fliegen des Marktes“ ...................................................................................... 99 

2.2.2 Entfernüng vom neüen Go tzen .......................................................................................................... 102 

2.2.3 Entfernüng von der Verachtüng gegen die kleinen Menschen............................................. 103 

2.2.4 Vorsicht vor seiner Liebe ...................................................................................................................... 104 

2.3 Die Selbst-Maskierüng als Verfü hrer. „Menschen-Klügheit“ am Abhang züm 

Ü bermenschen ........................................................................................................................................ 105 

2.4 Die Maske fü r den Kreis ünd in dem Kreis .......................................................................... 108 

2.4.1 Zarathüstra ünd ein Jü ngling .............................................................................................................. 108 

2.4.2 Die Liebe züm Fernsten ünd Kü nftigen .......................................................................................... 111 

2.4.3 Krieg ünd Kleid fü r die echte Freündschaft .................................................................................. 112 

2.4.4 Die Scham gegen das Mitleid bei der Freündschaft .................................................................. 114 

2.4.5 Die Scham zwischen Gebenden ünd Nehmenden ...................................................................... 116 

2.5 Die Feinde im Spiegelbild Zarathüstras. Sprache ünd Rache ....................................... 119 

2.5.1 Vom Nützen ünd Nachteil der Sprache fü r das Leben ............................................................. 119 

2.5.2 Die Tiefe der Rache des Menschen ................................................................................................... 126 

2.6 Die zwei Ringe von der ewigen Wiederkünft als der schwerste  Gedanke 

Zarathüstras ............................................................................................................................................ 131 



 3 

2.6.1 Erster Ring der ewigen Wiederkünft fü r die Bejahüng seiner eigenen Zeit .................. 132 

2.6.2 Zweiter Ring der ewigen Wiederkünft fü r die Bejahüng seines Schicksals ................... 134 

2.7 Letzte Ü berwindüng Zarathüstras, gegen sein Schicksal „Ja“ zü sagen ................... 137 

2.7.1 Zarathüstras List als „Fischfa nger“ .................................................................................................. 137 

2.7.2 Die Masken ünd die Selbst-Bekenntnisse der ho heren Menschen .................................... 140 

2.7.3 Die Ho hle Zarathüstras .......................................................................................................................... 144 

2.7.4 „Abendmahl“ in der Ho hle. Distanz zwischen Zarathüstra ünd den ho heren Menschen

 ..................................................................................................................................................................................... 146 

2.7.5 Züm grossen Mittag ................................................................................................................................. 152 

Zusammenfassung ........................................................................................................... 159 

Abkürzungsverzeichnis .................................................................................................. 163 

Literaturverzeichnis ........................................................................................................ 165 

  



 4 

  



 5 

Danksagung 
 

Das vorliegende Werk basiert auf meiner Dissertation, welche an der Philosophischen 
Fakultät I der Humboldt-Universität zu Berlin im Februar 2014 in der Disputation prä-
sentiert und verteidigt wurde.  

Der Inhalt ist im Wesentlichen gleich, es wurden nur kleine stilistische Korrekturen vor-
genommen. Mein Anliegen, den kommentierten dritten Teil von Nietzsches Also sprach 
Zarathustra auf philosophische Weise zu restrukturieren und das Thema „Maske“ in der 
Geburt der Tragödie und Ecce Homo – das wären zweifellos sehr wichtige Themen – 
philosophisch zu betrachten, musste ich schließlich aufgeben. Es wäre ein großer Ge-
winn, wenn ein Nietzsche-Forscher mein Versäumnis, zwecks Ergänzung, einer tieferen 
Betrachtung unterziehen würde.  

Ohne die Hilfe meiner Lehrer, Kollegen, meiner Familie und meiner Freunde, ein-
schließlich der Mitarbeiter des Logos Verlags Berlin, denen ich zu großem Dank ver-
pflichtet bin, wäre diese Arbeit nie zustande gekommen. Professor Volker Gerhardt, 
mein Doktorvater an der Humboldt-Universität zu Berlin, hat mich auf meinem Weg 
warmherzig und geduldig begleitet und mich gelehrt, wie tiefgründig und befreiend die 
Philosophie ist. Mein Zweitgutachter Professor Rainer Adolphi und meine Drittgutach-
terin Professorin Renate Reschke haben meine Dissertation erhellend kommentiert. Pro-
fessor Helmut Heit, der damalige Leiter des Berliner Nietzsche-Kolloquiums an der 
Technischen Universität Berlin hat mir die Gelegenheit geboten, in die Debatten der 
Nietzsche-Forschung einzusteigen. Professor Andreas Urs Sommer danke ich für seine 
ausführliche Lektüre und wissenschaftliche Stellungnahme zu meiner Dissertation.   

Zu ganz besonderem Dank bin ich meinen Eltern und älteren Geschwistern verpflichtet, 
die  immer geduldig mit ihren tiefen Liebe an meiner Seite gestanden haben.  

 

Takahide Imasaki 

 

  



 6 

  



 7 

Einleitung 
 

1.1 Der Schleier für das Leben  
In der Vorrede der Fröhlichen Wissenschaft warnt Nietzsche mit Schillers Gedicht Das 
verschleierte Bild zu Sais vor der Einfalt der Jugend, welche eine einfältige Leiden-
schaft nach der „Wahrheit“ verspürt.  

was unsere Zukunft betrifft: man wird uns schwerlich wieder auf den Pfaden 
jener ägyptischen Jünglinge finden, welche Nachts Tempel unsicher machen, 
Bildsäulen umarmen und durchaus Alles, was mit guten Gründen verdeckt 
gehalten wird, entschleiern, aufdecken, in helles Licht stellen wollen. Nein, 
dieser schlechte Geschmack, dieser Wille zur Wahrheit, zur „Wahrheit um 
jeden Preis“, dieser Jünglings-Wahnsinn in der Liebe zur Wahrheit – ist uns 
verleidet: dazu sind wir zu erfahren, zu ernst, zu lustig, zu gebrannt, zu tief 
[]. Wir glauben nicht mehr daran, dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt, 
wenn man ihr die Schleier abzieht. (FW Vorrede 4; 3, 351 f.) 
 

Ein Jüngling, der wegen eines heißen Durstes nach Wissen entgegen der Warnung eines 
Priesters den Schleier der Bildsäule aufgedeckt hat, musste zu Grunde gehen.1 Mit der 
Darstellung des geistigen Zusammenbruchs des Jünglings, der unbedingt die Wahrheit 
sehen will, verweist Schiller auf unseren jugendlichen Hochmut, uns naiv einzubilden, 
das tiefste Geheimnis unserer Welt schauen zu können, ohne unser Dasein in Gefahr zu 
bringen. 

Heute gilt es uns als eine Sache der Schicklichkeit, dass man nicht Alles 
nackt [H. d. V.] sehn, nicht bei Allem dabei sein, nicht Alles verstehn und 
„wissen“ wolle. [] Man sollte die Scham besser in Ehren halten, mit der sich 
die Natur hinter Räthsel und bunte Ungewissenheiten versteckt hat. (FW 
Vorrede 4; 352)2  
 

Nietzsche erkennt, dass Schillers kleine Ballade Das verschleierte Bild zu Sais uns eine 
tiefere Weisheit als die der Aufklärung im engeren Sinne lehrt, die durch das Licht der 
Vernunft alles nackt zu sehen versucht.  

Ein Grund, warum Nietzsche die Griechen so hoch schätzt, besteht darin, dass sie in tie-
fer Weisheit erkannt haben, dass der „Schein“ für das Leben notwendig ist:  

Oh diese Griechen! Sie verstanden sich darauf, zu leben: dazu thut Noth, 
tapfer bei der Oberfläche, der Falte, der Haut stehen zu bleiben, den Schein 
anzubeten, an Formen, an Töne, an Worte, an den ganzen Olymp des 

 
1 Schiller (1955a), S. 207–210.  
2 Einen ähnlichen Text von Nietzsche über die „Gottheit“, die des Schleiers bedarf: „Das ältest 
Götterbild soll den Gott bergen und zugleich verbergen, – ihn andeuten, aber nicht zur Schau stel-
len. [] Wie die Cella das Allerheiligste, das eigentliche Numen der Gottheit birgt und in geheim-
nissvolles Halbdunkel versteckt, doch nicht ganz; wie wiederum der peripterische Tempel die Cel-
la birgt, gleichsam mit einem Schirm und Schleier vor dem ungescheuten Auge schützt, aber nicht 
ganz: so ist das Bild die Gottheit und zugleich Versteck der Gottheit“ (VM 222; 2, 475 f.).  



 8 

Scheins zu glauben! Diese Griechen waren oberflächlich – aus Tiefe! (FW 
Vorrede 4; 3, 352)  
 

Diese Aussage, „oberflächlich – aus Tiefe“, ist die fundamentale These dieser Arbeit, 
die die ganze Betrachtung leitet.  

 

1.2 Nietzsches Philosophie der Maske als dritter Weg seiner Philoso-
phie des Scheins 
Wie allgemein bekannt hat durch seine strenge Kritik an der alten Metaphysik als „Hin-
terwelt“ (Z „Von den Hinterwelten“; 4, 35 ff.) Nietzsche den modernen Menschen auf-
gefordert, das richtungweisende Prinzip seiner Existenz nicht mehr in übersinnlichen 
Ideen, sondern im „Leben“ zu suchen. Das Leben ist deshalb zweifellos das Grundprob-
lem der Philosophie Nietzsches. Aber einer der wichtigsten Grundzüge von Nietzsches 
Gedanken über das Leben besteht darin, dass es vom „Schein“ (Illusion, Täuschung, 
Lüge usw.) nie trennbar ist,3 so Nietzsches eigene Aussage im Vorwort seines Erst-
lingswerkes: „alles Leben ruht auf Schein, Kunst, Täuschung, Optik, Nothwendigkeit 
des Perspektivischen und des Irrthums“ (GT „Versuch einer Selbstkritik“ 5; 1, 18). Im 
Namen des Lebens kehrt Nietzsche den grundlegenden Gegensatz zwischen „Wahrheit“ 
(Sonne) und „Schein“ (Schatten) um, den Platon in seinem Hauptwerk Der Staat darge-
stellt hat.4 Nunmehr bekommt der „Schein“ für unser Leben die einzige und wichtigere 
Realität als die „Wahrheit“.  

Was ist mit jetzt „Schein“! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines We-
sens, – was weiss ich von irgend welchem Wesen auszusagen, als eben nur 
die Prädicate seines Scheines! Wahrlich nicht eine tote Maske, die man ei-
nem unbekannten X aufsetzen und auch wohl abnehmen könnte! Schein ist 
für mich das Wirkende und Lebende selber, das soweit in seiner Selbstver-
spottung geht, mich fühlen zu lassen, dass hier Schein und Irrlicht und Geis-
tertanz und nichts Mehr ist. (FW 54; 3, 417) 
 

In der Nietzsche-Forschung ist Nietzsches Philosophie des Scheins bisher insbesondere 
unter zwei Gesichtspunkten thematisiert worden, nämlich hinsichtlich der Erkenntnis-
theorie und der Ästhetik.  
 
Der „Schein“ im erkenntnistheoretischen Zusammenhang  
Im Kontext der Erkenntnistheorie bzw. Fiktionstheorie betont Nietzsche, dass all unsere 
Erkenntnisse wesentlich „Irrtümer“ sind.  

Wir sehen unsere Gesetze in die Welt hinein und wiederum können wir die-
se Gesetze nicht anders fassen als die Folge dieser Welt auf uns. Der Aus-
gangspunkt ist die Täuschung des Spiegels, wir sind lebendige Spiegelbilder. 

 
3 Liebsch (1992): „In der Philosophie F. Nietzsches bekommt der Begriff ‚Schein‘ einen zentralen 
Stellenwert. [] Nietzsche wertet [] Schein und Wahrheit gegeneinander um“ (S. 1238). Vgl. auch 
Rethy (1991).  
4 Platon (1991a), S. 509 ff.  



 9 

[] Eine optische Täuschung [H. d. V.] von Ringen um uns, die gar nicht 
existiren, ist die Voraussetzung. Erkenntniß ist wesentlich Schein. (N 6[441]; 
9, 311 f.) 
 

Hier radikalisiert Nietzsche die kantische Erkenntnistheorie der „Erscheinung“, welche 
die menschliche Erkenntnis nicht überspringen kann – hier sind Schopenhauer bzw. F. 
A. Lange für Nietzsche der Ausgangspunkt –, indem er das Wesen des „Dings an sich“ 
vernichtet.5  

Während in seiner Erkenntnistheorie seiner frühen Periode – besonders in Ueber Wahr-
heit und Lüge im aussermoralischen Sinne – der kantische Charakter noch erkennbar ist 
(WL 1; 1, 879),6 gewinnt seine Erkenntnistheorie in seiner späten Periode eine viel radi-
kalere Gestalt dadurch, statt des kantisches Schemas der Erkenntnis, welches uns a pri-
ori gegeben wird, den Perspektivismus des Willens zur Macht ins Zentrum seiner Ge-
danken zu rücken.  

Die extremste Form des Nihilismus wäre: daß jeder Glaube, jedes Für-wahr-
halten nothwendig falsch ist: weil es eine wahre Welt gar nicht gibt. Also: 
ein perspektivischer Schein, dessen Herkunft in uns liegt (insofern wir eine 
engere, verkürzte, vereinfachte Welt fortwährend nötig haben) – daß es das 
Maaß der Kraft ist, wie sehr wir uns die Scheinbarkeit, die Nothwendigkeit 
der Lüge eingestehn können, ohne zu Grunde zu gehen. (N 9[41]; 12, 354)  
 

Zwar wird durch die Vernichtung des „Dings an sich“ in Nietzsches Erkenntnistheorie 
die kritische Linie zwischen „Erscheinung“ und „Schein“ ungültig, um die Problematik 
der Unterschiedslosigkeit der verschiedenen Scheine zu besiegen, Nietzsche themati-
siert aber den Willen zur Macht „als real ‚gegeben‘“ (J 36; 5, 54 f.), welcher von „in-
nen“ her zu uns kommt.  

„gegen das Wort „Erscheinungen“. / NB. Schein [] ist die wirkliche und 
einzige Realität der Dinge [] Ich setze also nicht „Schein“ in Gegensatz zur 
„Realität“ sondern nehme umgekehrt [H. d. V.] Schein als die Realität, wel-
che sich der Verwandlung in eine imaginative „Wahrheits-Welt“ widersetzt. 
Ein bestimmter Name für diese Realität wäre „der Wille zur Macht“, näm-
lich von Innen [H. d. V.] her bezeichnet und nicht von seiner unfaßbaren 
flüssigen Proteus-Natur aus. (N 40[53]; 11, 654)  
 

Unter dem Perspektivismus des Willen zur Macht, in welcher jedes Bedürfniss gemäß 
seiner Macht versucht die Welt „aus[zu]legen“ (N 7[60]; 12, 315), ist die „Wahrheit“ 
nichts anderes als „eine Stellung verschiedener Irrthümer zu einander“ (N 38[4]; 11, 
598) bzw. ein (schlechter) Schein, welcher seine Macht der (Neu-) Auslegung der Welt 
verloren hat (vgl. N 2[108]; 12, 114).7  

 

 
5 Zum Einfluss v. Schopenhauer zur Philosophie Nietzsches, vgl. Salaquarda (1984). Zum Ein-
flusss v. F. A. Langes Geschichte des Materialismus zu Philosophie Nietzsches, vgl. Stack (1983).  
6 Vgl. WL 1; 1, 879.  
7 Zur eingehenden Betrachtung dieses Themas, vgl. Kaulbach (1980); Gerhardt (1996), S. 315 ff.; 
Ibbeken (2008); Riccardi (2009); Gerhardt (2011b).  



 10 

Der „Schein“ im ästhetischen Zusammenhang  
Im Gegensatz zu Platons Vorwurf an die Kunst, dass sie als Nachahmung der Erschei-
nung drei Schritte von der Wahrheit entfernt ist,8 da sie nicht mehr ist als ein Schatten-
spiel, kehrt Nietzsche diese Hierarchie um.  

Meine Philosophie umgedrehter Platonismus: je weiter ab vom wahrhaft 
Seienden, umso reiner schöner besser ist es. Das Leben im Schein [H. d. V.] 
als Ziel. (N 7[156]; 7, 199)  
 

Der Grund, warum Nietzsche das Recht des Scheins gegen die Wahrheit verteidigt, liegt 
in seinem Begriff der Wahrheit als schrecklichem Abgrund, ähnlich der „silenischen 
Weisheit“ (GT 3; 1, 35 ff.), die eine Vertiefung von Schopenhauers Willensphilosophie 
ist.9  

so möchte ich doch, [] für jenen geheimnissvollen Grund unseres Wesens, 
dessen Erscheinung wir sind, gerade die entgegengesetzte [H. d. V.] Werth-
schätzung des Traums behaupten. Je mehr ich nämlich in der Natur jene all-
gewaltigen Kunsttriebe und in ihnen eine inbrünstige Sehnsucht zum Schein, 
zum Erlöstwerden durch den Schein gewahr werde, um so mehr fühle ich 
mich zu der metaphysischen Annahme gedrängt, dass das Wahrhaft-Seiende 
und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, zugleich die 
entzückende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten Erlösung 
braucht. (GT 4; 1, 38 f.)  
 

Hier spielt die Kunst als der „Schein des Scheins“ (GT 4; 1, 39) bzw. „die Kunst, als 
de[r] gute [] Wille [] zum Schein“ (FW 107; 3, 464) die unentbehrliche Rolle mit ihrer 
„entzückende[n] Vision“ (GT 4; 1, 38 f.) zu verhindern, an der „Wahrheit“ zu Grunde zu 
gehen. Der Schein hat hier die Potenz, uns von dem Abgrund der Wahrheit unseres Da-
seins zu retten.10 Darin besteht die große Eigentümlichkeit seiner Philosophie in seinem 
Erstlingswerk, die man in der Philosophie Schopenhauers nicht finden kann.11  

Auch wenn Nietzsche später seine Konzeption der „Artisten-Metaphysik“ (GT „Versuch 
einer Selbstkritik“ 2; 1, 13) seiner frühen Periode aufgibt,12 kann man seine unveränder-
te Wertschätzung der Kunst bis zum Ende seines Schaffens finden, z. B.: die „Kunst als 
einzig überlegene Gegenkraft gegen allen Willen zur Verneinung des Lebens“ (N 17[3]; 

 
8 Platon (1991a), S. 727.  
9 Vgl. Salaquarda (1984). 
10 „Die Wahrheit ist häßlich: wir haben die Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit zu Grunde 
gehn“ (N 16[40]; 13, 500). 
11 Ästhetik in der Philosophie Schopenhauers ist platonisch in dem Sinne, dass er die Bedeutung 
der Kunst in der Tätigkeit der „Kontemplation“ sieht, in der der Mensch ohne sein Interesse bzw. 
ohne sein Wollen die ewige Idee als „rein erkennendes Subjekt“ betrachten kann. Vgl. Schopen-
hauer (1986a), S. 256 ff. und 264 ff. Dort spielt der Schein keine positive Rolle wie bei Nietzsches 
Erstlingswerk, um die dunkle Finsternis zu verschleiern.  
12 „Lesern meiner früheren Schriften will ich ausdrücklich erklären, daß ich die metaphysisch-
künstlerischen Ansichten, welche jene im Wesentlichen beherrschen, aufgegeben haben“ (N 
23[159]; 8, 463). „Einst warf Zarathustra seinen Wahn jenseits des Menschen, gleich allen Hinter-
weltlern“ (Z „Von den Hinterweltern“; 4, 35). „[I]ch [will] nicht gänzlich unterdrücken, wie unan-
genehm es mir jetzt erscheint, wie fremd es jetzt nach sechzehn Jahren vor mir steht“ (GT „Ver-
such einer Selbstkritik“ 2; 1, 14).  



 11 

13, 521) bzw. der „Wille zur Macht als Kunst“ (N 14[61]; 13, 246) als seine schöpfe-
rischste Form. Ohne Zweifel besteht eine der größten philosophischen Motive Nietz-
sches darin, das Dasein und die Welt des Menschen so zu verschönern, dass wir sie be-
jahen können. Bis zum Ende verändert sich sein Gedanke nicht, dass nur derjenige diese 
große Aufgabe im wahren Sinne ausführen kann, der den Wert der Kunst als Willen zum 
Schein tief genug versteht.  

Der letzte Philosoph [] Er hat nur zum Leben zu helfen. [] Er beweist die 
Notwendigkeit der Illusion, der Kunst und der das Leben beherrschenden 
Kunst. (N 19[36]; 7, 428)  
 

Nietzsche klagt, dass es sogar echte Philosophie ist, ein künstlerischer „Betrüger“ zu 
werden. „Heran mit den schönen Trugbildern! Seien wir Betrüger und Verschöner der 
Menschheit! Thatsache, was eigentlich ein Philosoph ist“ (N 43[1]; 11, 700). Die Kunst, 
in der der Mensch sein Vermögen der Lüge als solche rechtfertigen kann, ist für Nietz-
sche sein wichtigstes „Heil- und Hülfsmittel im Dienste“ (FW 370; 3, 620) für das Le-
ben.13  

Die Maske als dritter Weg in Nietzsches Philosophie des Scheins  
Auf diese Weise ist Nietzsches Begriff des Scheins bisher hauptsächlich im Bereich der 
Erkenntnistheorie und der Ästhetik diskutiert worden. Jedoch kann Nietzsches Philoso-
phie des Scheins mit dem Begriff der Maske, welchen Nietzsche in seinen Werken so-
wohl häufig als auch vielfältig verwendet, als dritter Weg thematisiert werden, der we-
der auf Erkenntnistheorie noch auf Ästhetik in engem Sinne reduziert werden kann. 
Die Maske, die in der traditionellen Geschichte der europäischen Philosophie noch nicht 
ernst genug diskutiert worden ist, hat tiefe Berührungspunkte mit dem Schein, der 
gleichfalls in der europäischen Geistesgeschichte gering geschätzt wurde, weil er als un-
ter der Wahrheit stehend betrachtet wurde.14 Die Maske, die im Allgemeinen für einen 
Gegensatz zum (echten) Gesicht gehalten wird, ist ein Anschein des Menschen, der vor 
dem Anderen repräsentiert wird, ob er will oder nicht, und der in der Gesellschaft als 
sein Gesicht anerkannt wird. Wohl oder übel kann der Mensch dieses zweite Gesicht 
von sich nicht vermeiden, solange er in der Gesellschaft mit dem Anderen zusammen-
lebt.  

Aus diesem Verständnis der Maske als Bedingung des Menschen entsteht das noch inte-
ressantere Thema, welches sich stärker auf den Schein bezieht; eben als ob dieses zwei-
te Gesicht nur die Fassade ist, die dem Anderen vorgestellt wird, oder eine Lüge, die er 
spontan (bzw. freiwillig) verwendet, um den Anderen zu täuschen bzw. irgendein Ge-
heimnis vor ihm zu verstecken. Im letzteren Fall tritt die Assoziation der Maske mit 
dem lügnerischen Schein namens Klugheit in den Vordergrund.  

Die Maske, deren Herkunft in dem Werkzeug für den Schauspieler des antiken griechi-
schen Theaters zu finden ist, hat die Funktion, vor dem Zuschauer sowohl sein inneres 

 
13 Zur eingehenden Betrachtung dieses Themas, vgl. Bohrer (1981), S. 111–138; Meyer (1991), S. 
466–509; Pădurean (2008).  
14 Vgl. Weihe (2004), S. 36 ff. Dieses Forschungsbuch von Weihe hat für diese Betrachtung viel-
fältige sowohl umfassende als auch lehrreiche Hinweise von der „Maske“ im Allgemein gegeben. 



 12 

(echtes) Gesicht zu verstecken als auch das äußere Gesicht durch die Maske so zu reprä-
sentieren, als ob es sein echtes Gesicht wäre. Im Fall, dass der Schauspieler ganz im 
Rahmen der schon von seiner Gesellschaft anerkannten Manier – wie der Konvention – 
die Maske trägt, wäre sie ein Bild, bei welchem es zwischen dem Schauspieler (dem 
Maskenträger) und dem Zuschauer (dem Anderen) dem Verständnis nach keine große 
Kluft gibt. Denn der Zuschauer beobachtet hier den Schauspieler auf der Bühne als den 
Schauspieler, d. h. die Lüge als Lüge. Doch wenn der Schauspieler die Maske aus einem 
noch tieferen Motiv trägt, das er dem Anderen nicht öffentlich mitteilen kann bzw. soll, 
würde seine Maske ein Werkzeug werden, um sein echtes Gesicht (bzw. Hintergrund) 
vor dem Anderen zu verstecken oder möglicherweise die Anderen zu täuschen. Hier 
verbirgt der Schauspieler auf der Bühne noch das andere Szenario, welches den Zu-
schauern nicht gezeigt wird. Darin besteht der Grund, warum der Begriff Maske – wohl 
oder übel – mit der Lüge korrespondiert.  

In diesem Sinne kann man sagen, dass die Maske ein seelisches Medium des Menschen 
ist, das zwei Sphären schafft, eine zwischen den Menschen und eine zwischen innen 
und außen.15 Wie die Bühne des Theaters die Welt vorbereitet, in der der Schauspieler 
und der Zuschauer zusammentreffen können, sie aber dennoch voneinander trennt, zieht 
dieses seelische Medium eine Grenze zwischen den beiden Sphären, welche die not-
wendige Bedingung ist, damit beide Sphären koexistieren können, dabei aber voneinan-
der getrennt bleiben. Die Maske ermöglicht es, uns sowohl zu verbinden als auch zu 
trennen. In der dazwischenliegenden Sphäre des Scheins – sei es eine Vorstellung, ein 
Schutz oder eine täuschende Lüge –, die sowohl trennend als auch verbindend zwischen 
Schauspieler und Zuschauer wirkt, findet sich die Eigenart des Diskurses der Maske.  

 

1.3 Das Potenzial des Begriffs der Maske für die Nietzsche-Forschung 
Welche neue Erkenntnis in der Nietzsche-Forschung können wir aber durch diese For-
schungsmethode von der Maske erlangen?16 Ich möchte vorläufig drei Punkte nennen: 

 
15 Etymologisch besteht das Wort paradox aus den zwei Wörtern para (gegen) und doxa (Mei-
nung). Vgl. Probst (1989), S. 81.  
16 Es gibt bereits einige wissenschaftliche Betrachtungen zu diesem Thema. Besonderes, Bertram 
(1918); Jaspers (1936); Kaufmann (1981/82); Vivarelli (1998). Dazu als Umriss Christians (2000); 
Wellner (2011b). Schon viel früher – vor der Veröffentlichung der von Colli und Montinari her-
ausgegebenen Kritischen Gesamtausgabe Nietzsches (1967 ff.) – haben Bertram und Jaspers aus 
verschiedenen philosophischen Blickpunkten darauf hingewiesen, dass in der Philosophie Nietz-
sches die Maske eine wesentliche Bedeutung hat: um die verborgene (romantizistische) Kontinui-
tät von Wagner zu Nietzsche zu erleuchten: Bertram (1918), S. 157–180. Um den eigentümlichen 
Charakter der Mitteilung in seiner Philosophie ans Licht zu bringen: Jaspers (1936), S. 359 ff. Die 
Abhandlung von Kaufmann, welche in den Nietzsche-Studien (1972 ff.) dieses Thema zuerst 
hauptsächlich behandelt hat, bietet uns vielfältige Materialien zu diesem Diskurs, die sich auf an-
dere Denker wie Heidegger oder Sartre beziehen: Kaufmann (1981/82). Aber diese Studie fokus-
siert – vielleicht aufgrund dieser vergleichenden Betrachtungen – nicht scharf und tief genug (einer 
dieser Gründe scheint mir daraus zu entstehen, dass diese Abhandlung eigentlich aus einem Kapi-
tel eines anderen Werkes extrahiert wird, welches ein umfangreicheres Thema behandelt: vgl. 
Kaufmann 1980). Das Werk von Vivarelli, Nietzsche und die Masken des freien Geistes: Montaig-
ne, Pascal und Stern, ist instruktiv, weil es die Berührungspunkte der Gedanken und des Stils zwi-
schen Nietzsche und den anderen (moralistischen) Denkern beleuchtet: Vivarelli (1998). Zwar 
stimme ich dem grundlegenden Gedankengerüst dieser Studie zu, dass die Notwendigkeit der 



 13 

Erstens ermöglicht sie es als eine theatralische Metapher, die menschliche Tätigkeit auf 
der gesellschaftlichen Ebene thematisieren zu können. Indem der Schauspieler mit der 
Maske auf die Bühne tritt und einige Rollen spielt – welche sich sowohl auf die andere 
Rolle als auch auf die Handlung untrennbar bezieht –, offenbart die Maske zugleich 
auch die etymologische Herkunft des Begriffs der Person dar, welche in der Gesell-
schaft als soziales Tier mit anderen Menschen unvermeidlicherweise zusammenlebt. 
Die Maske kann auf dieses bisher von der Nietzsche-Forschung wenig beachtete Thema 
vom Menschen als sozialem Tier ein Licht werfen.17 Folglich ist z. B. das Spiel, das in 
der vorliegenden Arbeit diskutiert wird, nicht das große ästhetische Spiel – welches in 
wertschätzender Anlehnung an Heraklit in der Philosophie Nietzsches fast synonym mit 
dem Werden ist,18 –, sondern das öffentlich stattfindende Spiel, das als Umschreibung 
durchaus auf den gesellschaftlichen Verkehr des Menschen angewendet und im Wort 
Schauspieler sinngemäß auch nahegelegt wird.19  

Zweitens trägt die Maske dazu bei, mit dem ersten Diskurs vom Verkehr des Menschen 
die Ebene des Gefühls zu betrachten, das in der Nietzsche-Forschung ebenfalls bislang 
nicht eingehend thematisiert worden ist.20 Es ist bekannt, dass Nietzsche immer betont 
hat, dass die Ebene des Triebes der fundamentalere Teil der menschlichen Natur ist und 
nicht der Intellekt. Mit seiner berühmten Aussage bestimmt Zarathustra den Leib als 
„eine grosse Vernunft“ (Z „Von den Verächtern des Leibes“; 4, 39). Nietzsches Ansicht 
nach ist die herkömmliche Vernunft nur eine kleine Vernunft, welche unseren Leib irr-
tümlich geringer als sich selbst schätzt, obwohl sie selbst ein Teil desselben ist. Aber 
wegen dieses allgemeinen Bildes, das Nietzsche sozusagen als  Verteidiger des Leibes 
porträtiert, hat die Nietzsche-Forschung die bemerkenswerte Ebene des Gefühls, das 
sowohl triebhaft als auch sozial ist, bis heute nicht tief genug thematisiert. Zwar ist das 
Gefühl (wie Eitelkeit, Stolz oder Scham) für uns einerseits ohne Zweifel triebhaft in 
dem Sinne, dass es uns gelegentlich zwangläufig zu bestimmten Handlungen lenkt. An-
dererseits ist das Gefühl zugleich schon eine Art sozialer Handlung, die den „Verkehr 

 
Maske im Grunde aus der abgründigen Tiefe stammt, aber der große Unterschied meiner Betrach-
tung zur Studie Vivarellis besteht darin, dass ich eher der anthropologischen Basis des Menschen 
in der Philosophie Nietzsches die Aufmerksamkeit widme (MA1 51; 2, 71 f. usw.). Auch wenn 
Nietzsche, besonders seit Also sprach Zarathustra, die Notwendigkeit der „zweiten Maske“ (J 40; 
5, 57 usw.) betont, entsteht dieser Gedanke ebenso aus der fundamentalsten anthropologischen Ba-
sis des Menschen, dass er als ein soziales Tier im „Verkehr“ mit Anderen leben muss.  
Die zwei Themen eingehend zu beleuchten, welche sich auf den Begriff der Maske Nietzsches 
stark beziehen, kann der vorliegende Text jedoch nicht leisten. Erstens ist es die Maske des (anti-
ken) Theaters, die Nietzsche in seiner Ästhetik, besonders im Rahmen der griechischen Tragödie 
in seinem Erstlingswerk erwähnt (vgl. GT 9; 1, 65, 71. Bzw. GT 10; 1, 71 f.). Zur eingehenden Be-
trachtung dieses Themas vgl. Cancik/Cancik-Lindemaier (2003). Zweitens ist es die Maske, mit 
der sich Nietzsche mit der biographischen Form des Ecce homo inszeniert. Zur eingehenden Be-
trachtung dieses Themas vgl. Klossowski (1986), S. 323–386; Wellner (2005); Jensen (2011); 
Sommer (2013). 
17 Zur Betrachtung über Nietzsches Sozialphilosophie vgl. Kim (1995).  
18 Vgl. PHG 7; 1, 830. GT 24; 1, 152 f. Bzw. EH „Die Geburt der Tragödie“ 3; 6, 313.  
19 „Der Mensch, erst Mensch, wenn er spielt, sagt Schiller“ (N 3[49]; 7, 74).  
20 Die Umrisse von der Beziehung der Person (Maske) und den konkreten verschiedenen Gefühlen 
(Eitelkeit, Stolz und Scham), welche in dieser Betrachtung behandelt werden, habe ich in der fol-
genden kleinen Abhandlung veröffentlicht: Imasaki (2012).  



 14 

des Menschen“ ermöglicht, welcher die Anwesenheit des Anderen voraussetzt. Dieses 
Thema des Gefühls würde uns auf einfachste Weise einen Grund dafür bieten, warum 
der Mensch eine Maske trägt – und zwar um sich zu äußern oder um sich zu verbergen.  

Drittens gestattet die Maske es, neben dem (radikalen) Individualismus, der in der 
Nietzsche-Forschung häufig diskutiert worden ist,21 die feinen, sorgfältigen und listigen 
Facetten der Philosophie Nietzsches zu akzentuieren. Die Kunst der Selbstmaskierung 
setzt eigentlich ein geistiges Vermögen des Menschen voraus, die feine Distanz zu An-
deren (ihre Nähe und Ferne) beherrschen zu können. Diese geistige Distanz kann eine 
Art feinfühlige Sorge Anderen gegenüber sein, um deren Individualität zu achten, oder 
eine Art listiger Strategie, um irgendein Vorhaben vor dem Verständnis der Allgemein-
heit zu verstecken. Dabei ist bekannt, dass Nietzsche die Individualität des Menschen 
stark hervorhebt. Aber sein Individualismus ist nicht so naiv, wie derjenige in dem eine 
Lebensweise befürwortete wird, bei dem man sich vor Anderen nackt bzw. unmaskiert 
präsentiert. Seine ideale Individualität, die in seinen späten Werken fast synonym für 
Vornehmheit verwendet wird, bedarf nicht nur des Willens zur Freiheit, um von der 
Herrschaft der Sitte loszukommen, sondern auch der Klugheit und Zartheit, mit der der 
Mensch im zwischenmenschlichen Verkehr den Umständen gemäß seine Distanz zum 
Anderen spontan beherrschen soll. In seiner Philosophie bezeichnet er den idealischen 
Individualismus und die Notwendigkeit der Selbstmaskierung als untrennbar.  
Das Ziel der vorliegenden Arbeit besteht darin, solche noch nicht hinreichend geförder-
ten Erzadern in der Philosophie Nietzsches mithilfe des Begriffs der Maske ins Licht zu 
bringen.  
 

1.4 Struktur der Arbeit  
Der erste Teil thematisiert Nietzsches Philosophie der Maske als Anthropologie. Gewiss 
hat Nietzsche selber in seinem Werk das Wort Anthropologie niemals zur Beschreibung 
seiner eigenen Philosophie verwendet. Aber die Maske spielt hier eine so wichtige Rol-
le, dass ohne sie der Mensch nicht zum Menschen werden kann. Die Maske ist sowohl 
notwendige als auch unentbehrliche Form der Seele des Menschen, die es ihm ermög-
licht, gegenüber der Natur als Mensch hervorzutreten.22 In diesem Teil werden die Texte 
seiner mittleren Periode, besonders Menschliches, Allzumenschliches, als zentral be-
trachtet. Mit den vielfältigen konkreten Beispielen vom alltäglichen Leben des Men-
schen geben uns die Aphorismen in den Niederschriften seiner mittleren Periode ver-
schiedene, lehrreiche Materialien, um die Beziehung zwischen dem Menschen und der 
Maske zu betrachten.  

Das Hauptthema des zweiten Teils ist die Rolle von Nietzsches Philosophie der Maske 

 
21 Zum Umriss des Individualismus in der Philosophie Nietzsches,vgl. Wellner (2011a).  
22 Um die Beziehung zwischen der Philosophie Nietzsches und der philosophischen Anthropologie 
zu betrachten, vgl. Ebke und Zhavoronkov (2017). Die Originalität meiner Monographie besteht 
darin, das anthropologischen Thema in der Philosophie Nietzsches fast ausschließlich unter dem 
Gesichtspunkt der Maske zu betrachten, wodurch man nicht nur den gesellschaftlichen Charakter 
des Menschen, sondern auch die dunkle Seite des zwischenmenschlichen Verkehrs (wie Eitelkeit) 
gut behandeln kann.  



 15 

für die zukünftige Individualität des Menschen. In der Philosophie Nietzsches geht das 
Thema der Maske mit dem Thema vom Tod Gottes einher, das sein Denken in seiner 
mittleren und späteren Periode implizit und explizit bestimmt, und eröffnet eine tiefere 
Dimension, die  sozusagen eine „zweite Maske“ erfordert. Mit diesem großen Ereignis 
übernimmt der Mensch die ganz neue Aufgabe, den Sinn seines Daseins auf der Erde 
selber schaffen zu müssen. In dieser Situation würde der tiefe Mensch, der sowohl das 
Schicksal der Neuzeit (als „Tod Gottes“) als auch die neue Aufgabe des Menschen (die 
höchste Individualität zu erreichen) erkennt, die Maske als das notwendige Instrument 
seiner Aufklärung tragen müssen. Dieser „Aufklärer“, der einer Nivellierung des Men-
schen durch und durch abschwört, benötigt die Maske, um sich von der Massengesell-
schaft zu distanzieren oder seine eigene Einsamkeit zu schützen, die für die vornehme 
Individualität notwendig ist. In diesem Teil werden die Texte seiner späten Periode, be-
sonders Jenseits von Gut und Böse – welcher in einem Untertitel Vorspiel einer Philo-
sophie der Zukunft genannt wird –, als zentral betrachtet.  

Der dritte Teil thematisiert Nietzsches Philosophie der Maske in Also sprach Za-
rathustra. Die Maske ist unentbehrlich für die Handlung Zarathustras zur Menschenwelt 
herabzusteigen und kleine Zirkel von „Gefährten“ zu suchen, in der die geistige Distanz 
maximal geachtet werden muss. In Bezug auf die Freundschaft und hinsichtlich der Be-
ziehung zwischen Lehrer und Schüler ‒ warnt Zarathustra seine Schüler oder sich selbst 
vor Mitleid. Der Lehrer muss vielmehr über die Fähigkeit verfügen, auf listige Weise 
seine Schüler rigoros auszuwählen, statt Mitleid mit ihnen zu haben. Dabei spielt die 
Maske für Zarathustra selbst eine wichtige Rolle, um seine eigene Einsamkeit zum 
Übermenschen sowohl zu vertiefen als auch zu vergrößern.  

Durch diese Betrachtung wird klar werden, dass – wie Nietzsche mithilfe Schillers Ver-
schleiertem Bild zu Sais in seiner Vorrede zur Fröhlichen Wissenschaft betont – die 
Maske als „Haut der Seele“ (MA1 82; 2, 86) eine unentbehrliche Rolle für die Seele des 
Menschen spielt.23  

 

  

 
23 In dem Sinne, dass diese Betrachtung sowohl die Aktivität der Maske auf den Verkehr des Men-
schen als auch auf die Spontanität der Selbst-Maskierung des Menschen zu beleuchten versucht, 
ist die Richtung dieser Betrachtung weder der soziologische Konstruktivismus (wie bei Ber-
ger/Luckmann 1969), welcher einerseits die Aktivität der menschlichen Seele gering schätzt, in-
dem er die von der Gesellschaft konstruierten Seite der Person zu stark bedenkt, noch der psycho-
logische Reduktionismus (Philipp 1970), welcher andererseits die spontane Freiheit der Maskie-
rung des Menschen gering schätzt, indem er die Aktivität der menschlichen Seele hauptsächlich als 
Ausdruck des Unbewusstseins des Menschen auslegt.  



 16 

  



 17 

I. Nietzsches Philosophie der Maske als  
Anthropologie 
1. Menschliche Seele als Grundproblem  

1.1 Der Mensch als „Colorist“  
In Menschliches, Allzumenschliches übt Nietzsche scharfe Kritik, die das Leben im All-
tag, d. h. Der Mensch im Verkehr (Titel des sechstes Hauptstücks dieses Werkes) behan-
delt und zuvor in seinem metaphysischen Konzept vom „großen Leben“ im „Ur-Einen“ 
(GT 4; 1, 39) in Die Geburt der Tragödie nicht reflektiert wurde. Der rhetorische Aus-
druck über die Kunst dieser kritischen Reflexion ist die „Chemie der Begriffe und Emp-
findungen“ am Anfang von Menschliches, Allzumenschliches: „eine Chemie der morali-
schen, religiösen, ästhetischen Vorstellungen und Empfindungen [] wie, wenn diese 
Chemie mit dem Ergebniss abschlösse, dass auch diesem Gebiete die herrlichsten Far-
ben aus niedrigen, ja verachteten Stoffen geworden sind?“ (MA1 1; 2, 24)  

So wie die „Chemie“ eine intellektuelle Aktivität ist, die die Verkettung der Sache, wel-
che man mit bloßem Auge nicht erkennen kann, in die Sphäre unseres Denkens bringt, 
so macht die „Chemie der Begriffe und Empfindungen“ die Zusammensetzung der ver-
borgenen Irrtümer sicht- bzw. reflektierbar, die uns unbewusst zähmen:  

Das, was jetzt uns Menschen Leben und Erfahrung heisst – allmählich ge-
worden ist, ja noch völlig im Werden ist []. Dadurch, dass wir seit Jahrtau-
senden mit moralischen, ästhetischen, religiösen Ansprüchen, mit blinder 
Neigung, Leidenschaft oder Furcht in die Welt geblickt und uns in den Un-
arten des unlogischen Denkens recht ausgeschwelgt haben, ist diese Welt 
allmählich so wundersam bunt, schrecklich, bedeutungstief, seelenvoll ge-
worden, sie hat Farbe bekommen, – aber wir sind die Coloristen gewesen: 
der menschliche [H. d. V.] Intellect hat die Erscheinung erscheinen lassen 
und seine irrthümlichen Grundauffassungen in die Dinge hineingetragen. 
(MA1 16; 2, 36 f.).  
 

Nietzsche betont, dass das Material des „Gemäldes“, d. h. der Erscheinung, durch und 
durch in unserer menschlichen Welt seinen Ursprung hat, und weder vom Ding an sich 
noch vom einzelnen bzw. ewig bleibenden Willen, sondern von den verschiedenen Kräf-
ten, wie der „blinden Neigung, Leidenschaft oder Furcht“ auf „unsererseits“ kommt. 
Der Intellekt in diesem Text, der der „menschliche“ genannt wird, stellt nicht die ver-
nünftige Fähigkeit dar, von der falschen Doxa die Wahrheit unterscheiden zu können, 
sondern einen raffinierten Instinkt, der uns um jeden Preis zum Leben bzw. zum Glau-
ben an den Wert des Lebens treibt: „es giebt für jenen Intellect keine weitere Mission, 
die über das Menschenleben hinausführte. Sondern menschlich [H. d. V.] ist er, und nur 
sein Besitzer und Erzeuger nimmt ihn so pathetisch, als ob die Angeln der Welt sich in 
ihm drehten“ (WL 1; 1, 875).  

 

 



 18 

Das Ziel Nietzsches ist es, den Bestandteil der „Farbe“ dieser menschlichen Welt zu 
„seciren“ (WS 19; 2, 553), die diese Erscheinungswelt des „Gemäldes“ entstehen lässt. 
Aber das bedeutet nicht, dass er die Bedeutung der menschlichen Irrtümer, die die Welt 
„färben“, als vollständig sinnlos zu leugnen versucht:  

man glaubt, je tiefer der Mensch denkt, je zarter er fühlt, je höher er sich 
schätzt, je weiter seine Entfernung von den anderen Thieren wird, – je mehr 
er als das Genie unter den Thieren erscheint, – um so näher werde er dem 
wirklichen Wesen der Welt und deren Erkenntniss kommen []. Diese (ihre 
Religionen und Künste) sind zwar eine Blüthe der Welt, aber durchaus nicht 
der Wurzel der Welt näher, als der Stengel ist. [] Der Irrthum hat den Men-
schen so tief, zart, erfinderisch gemacht, eine solche Blühte, wie Religionen 
und Künste, herauszutreiben. [] Das reine Erkennen wäre dazu ausser Stan-
de gewesen. Wer uns das Wesen der Welt enthüllte, würde uns Allen die 
unangenehmste Enttäuschung machen. Nicht die Welt als Ding an sich, 
sondern die Welt als Vorstellung (als Irrthum) ist so bedeutungsreich, tief, 
wundervoll, Glück und Unglück im Schoosse tragend. (MA1 29; 2, 49 f.) 
 

Vielmehr sind diese Irrtümer nach Nietzsches Ansicht für das Leben notwendig. Zwar 
kritisiert Nietzsche die „moralischen, religiösen, ästhetischen Vorstellungen und Emp-
findungen“ der Menschen, aber diese Kritik richtet sich an deren implizierten (falschen) 
„Wunder-Ursprung“ (MA1 1; 2, 23), mit dem die Menschen eine Lehre des Gegensat-
zes von oben und unten schaffen und die Tatsache verbergen, dass sie selbst eigentlich 
„Coloristen“ sind: „Wir sehen alle Dinge durch den Menschenkopf an und können die-
sen Kopf nicht abschneiden“ (MA1 9; 2, 29). Solange wir nicht außerhalb dieser von 
uns vermenschlichten Welt stehen können, ist es unmöglich, dem Menschen die Farbe 
völlig zu entziehen, d. h. die Welt uncoloriert zu betrachten.24  

 

1.2 Der Mensch als der „Messende“ im Zentrum der Welt  
In dem Text Astrologie und Verwandtes sagt Nietzsche: „Es ist wahrscheinlich, dass die 
Objekte des religiösen, und moralischen und ästhetischen Empfindens ebenfalls nur zur 
Oberfläche der Dinge gehören, während der Mensch gerne glaubt, dass er hier wenigs-
tens an das Herz der Welt rühre, er täuscht sich, weil jene Dinge ihn so tief beseligen 
und so tief unglücklich machen, und zeigt also hier denselben Stolz wie bei der Astrolo-
gie“ (MA1 4; 2, 26 f.). Diese Kritik richtet sich an das Fehlen der Selbsterkenntnis der 
Menschen. Nietzsches kritische Bemerkung, dass ihre Vorstellungen fast denen der Ast-
rologen gleichen, die meinen, dass „der Sternenhimmel [] um das Loos des Menschen 
[sich drehte]“ (ebd. 27), bedeutet nicht, dass uns Nietzsche stattdessen optimistisch zu-
redet, die Einstellung des Astronomen zu vertreten, als ob diese die menschliche „Far-
be“ völlig auflöst. Im Aphorismus Der Mensch, der Komödiant der Welt heißt es: 

 
24 Vgl. Gerhardt (1988b), S. 176 f. „Also nicht nur die Lehre vom Willens zur Macht, sondern die 
Experimental-Philosophie als ganze ist damit in ihrem Ursprung (und in ihrer Konsequenz) eine 
Anthropologie – eine begriffliche Selbstauslegung des Menschen, der in allem nur sich selber fin-
det“ (S. 177).  



 19 

Der unbefangenste Astronom selber kann die Erde ohne Leben kaum anders 
empfinden, als wie den leuchtenden und schwebenden Grabhügel der 
Menschheit. (WS 14; 2, 549)  
 

Wie die oben zitierte „Chemie“ nicht buchstäblich diejenige wissenschaftliche Methode 
kennzeichnet, welche die Erscheinungen dieser Welt rational analysiert, sondern viel-
mehr diejenige welche die Irrthümer des menschlichen Glaubens über diese Welt zur 
notwendigen Existenzbedingung erklärt, vertritt hier zugleich der „Astronom“ den für 
den Menschen unentbehrlichen Irrthum, dass diese Welt für ihn allein da wäre: „Alle 
Naturwissenschaft ist nur ein Versuch, den Menschen, das Anthropologische zu verste-
hen: noch richtiger, auf den ungeheuersten Umwegen immer zum Menschen zurückzu-
kommen. Das Aufschwellen des Menschen zum Makrokosmos, um am Ende zu sagen 
‚du bist am Ende, was du bist‘“ (N 19 [91]; 7, 449).  

Egal ob wir bis an die Grenzen des Makrokosmos (Astronomie) oder des Mikrokosmos 
(Chemie) gehen, wir haben keine andere Möglichkeit, von dieser menschlichen Welt 
loszukommen, deren Ursprung im Grunde unserer Seele entstammt. Denn alle Sinne in 
dieser Welt haben ihren Anfang ausschließlich in unserer menschlichen, allzu menschli-
chen Seele. Die Seele ist für uns sowohl Alpha als auch Omega.  

Nietzsche präsentiert uns in der folgenden Passage anhand eines Wortspiels eine interes-
sante Definition darüber, was der Mensch ist:  

Der Mensch als der Messende. – Vielleicht hat alle Moralität der Mensch-
heit in der ungeheuren inneren Aufregung ihren Ursprung, welche die Ur-
menschen ergriff, als sie das Maass und das Messen, die Wage und das Wä-
gen entdeckten (das Wort „Mensch“ bedeutet ja den Messende [H. d. V.], er 
hat sich nach seiner grössten Entdeckung benennen wollen!). (WS 21; 2, 
554)25   
 

Um die physikalische Größe, Länge oder das Gewicht der Dinge in der Außenwelt zu 
messen, ist unser Körper als Maßstab unbedingt nötig. Unser physikalischer Körper ist 
die Bedingung, um die Außenwelt zu messen. Damit die (Außen-) Welt moralische Be-
deutung gewinnt – genauer gesagt, damit wir diese Welt „färben“ (vermenschlichen) 
können –, muss in uns vor allem „innere [] Aufregung“ sein, die uns hilft, die Welt „see-
lisch“ zu messen. In einer anderen Passage nennt Nietzsche diese „innere [] Aufregung“ 
die Eitelkeit in folgendem Sinne:  

Mensch! – Was ist die Eitelkeit des eitelsten Menschen gegen die Eitelkeit, 
welche der Bescheidenste besitzt, in Hinsicht darauf, dass er sich in der Na-
tur und Welt als „Mensch“ fühlt! (WS 304; 2, 689) 
 

Der Mensch wird zum Menschen erst durch die „Eitelkeit“, die ihm im ersten Schritt 
den egozentrischen Stolz verleiht, als Zentrum in der Welt zu existieren, und im zweiten 

 
25 Dieser Gedanke Nietzsches, der in diesem Text geäußert wird, ist nicht Etymologie, sondern 
sein freies Wortspiel. Wie allgemein bekannt, besteht die philosophische Quelle dieses Gedankens 
im Homo-mensura-Satz des Protagoras. Vgl. Platon (1991b): „Er [Protagoras; E. d. V.] sagt näm-
lich, der Mensch sei das Maß aller Dinge, der Seienden wie sie sind, der Nichtseienden, wie sie 
nicht sind“ (S. 185). Zu Nietzsches Wortspiel vgl. Stingelin (1988).  



 20 

Schritt diesen egozentrischen Stolz zu einem geozentrischen Stolz erweitert, wodurch 
der Mensch nicht nur zum Mittelpunkt der Welt sondern des Universums wird. Deswe-
gen können wir die Eitelkeit im grundlegenden Sinn nie aufgeben. Sie verleiht uns das 
notwendige Selbstwertgefühl dafür, in dieser Welt das Drama des Lebens aufführen zu 
können. Nach Nietzsche ist die Eitelkeit der fundamentalste „Wahn“ des Menschen, der 
seine Existenz auf dieser Welt möglich macht.  

Das philosophische Motto, das in diesem Text durchklingt, hat einige Ähnlichkeit mit 
jenem Pascals aus den Pensées: „Der Mensch ist nur ein Schilfrohr, das schwächste der 
Natur, aber er ist ein denkendes Schilfrohr“.26 Mit dem Wort „Schilfrohr“ drückt er die 
grundsätzliche Schwachheit des Menschen in dieser Welt aus. „Das ganze Weltall 
braucht sich nicht zu waffnen, um ihn zu zermalmen; ein Dampf, ein Wassertropfen ge-
nügen, um ihn zu töten“.27 Jedoch kann dieses schwache „Schilfrohr“ zugleich „ein 
denkendes Schilfrohr“ sein, dessen einzigartiges Vermögen dem Menschen eine erhabe-
ne Stellung verleiht, an der andere Lebewesen keinen Anteil haben: „Doch wenn das 
Weltall ihn zermalmte, so wäre der Mensch nur noch viel edeler als das, was ihn tötet, 
denn er weiß ja, daß er stirbt und welche Überlegenheit ihm gegenüber das Weltall hat. 
Das Weltall weiß davon nichts. / Unsere ganze Würde besteht also im Denken“.28 Pascal 
sieht in der Fähigkeit des „Denkens“ die Würde des Menschen, die uns diesem ganzen 
Weltall überlegen sein lässt.  

Doch nicht in der Fähigkeit des Denkens, sondern ganz und gar in der Aktivität der 
menschlichen Seele sieht Nietzsche die Würde des Menschen in der Welt begründet, da 
er die privilegierte Stellung des Denkens nicht anerkennt, welche sich gar nicht auf das 
Leben bezieht.  

Wie jeder Lastträger seinen Bewunderer haben will, so meint gar der stol-
zeste Mensch, der Philosoph, von allen Seiten die Augen [H. d. V.] des 
Weltalls teleskopisch auf sein Handeln und Denken gerichtet zu sehen. (WL 
1; 1, 875 f.)  
 

Die Kraft, die uns Menschen auf dieser Erde in unserer Natur zusammenhält, ist nicht 
physikalische Gravitation, sondern seelische Eitelkeit, mit deren Hilfe wir phantasieren, 
dass wir das Zentrum der Welt wären. In diesem Sinne hat die Eitelkeit für den Men-
schen sowohl eine ontologische als auch eine existenzielle Bedeutung, ohne die der 
Mensch vom Zentrum ins Nichts hinausgeworfen würde. Dank dieses pathetischen 
Wahns kann der Mensch auf dieser Erde als Mensch stehen.  

 

1.3 Psychologie als Methode  
Um den Entstehungsprozess des „Gemäldes“ dieser menschlichen Erscheinungswelt zu 
erfassen, ist es notwendig, den menschlichen Affekt zu analysieren, der in uns den „Co-

 
26 Pascal (1987), Frg. 200/347, S. 103.  
27 Ebd.  
28 Ebd.  



 21 

loristen“ weckt. Deswegen verwendet Nietzsche die Psychologie – die Überlegung 
(griechisch logos) zur Seele (griechisch psyche) – als seine Methode, um die menschli-
che Seele zu erforschen.29 Solange wir die Erscheinung dieser Welt unserer Seele ver-
danken, ist die Psychologie für ihn die zuverlässigste Methode, um sich dem Kern der 
Welt anzunähren.  

Man hat sich besonnen und endlich festgestellt, dass es nichts Gutes, nichts 
Schönes, nichts Erhabenes, nichts Böses an sich giebt, wohl aber Seelenzu-
stände [H. d. V.], in denen wir die Dinge ausser und in uns mit solchen 
Worten belegen. (M 210; 3, 189 f.) 
 

Nicht mehr mit „Schopenhauerischen und Kantischen Formeln“ (GT „Versuch einer 
Selbstkritik“ 6; 1, 19), sondern mit der Psychologie versucht Nietzsche die innere Welt 
des Menschen sichtbar zu machen, die als „Seelenzustände“ benannt die „Menschen-
Welt“ als „Welt als Vorstellung“ (MA1 19; 2, 41) erscheinen lässt:  

Vielleicht thut jetzt, als Vorarbeit für alles zukünftige Philosophieren, nichts 
so noth, als Stein auf Stein, Steinchen auf Steinchen psychologische Arbeit 
[H. d. V.] zu häufen und tapfer jeder Mißachtung dieser Art Arbeit zu wi-
derstreben. (N 23[114]; 8, 444)30 
 

Damit Nietzsche die Psychologie als seine philosophische Methode anwenden kann, 
lehnt er die qualitative Differenz zwischen dem alltäglichen (physischen) Feld und dem 
über-alltäglichen (Meta-Physischen) ab. Man könnte sagen, dass Nietzsche versucht die 
Autorität der herkömmlichen Metaphysik gründlich an ihrem Fundament zu kritisieren, 
indem er solcherlei Grenzlinie ungültig macht. „Es ist das Merkmal einer höhern Cultur, 
die kleinen unscheinbaren Wahrheiten, welche mit strenger Methode gefunden wurden, 
höher zu schätzen, als die beglückenden und bleibenden Irrthümer, welche metaphysi-
schen und künstlerischen Zeitalter und Menschen entstammen“ (MA1 3; 2, 25).  

 Die Ergebnisse der „psychologischen Beobachtung“ (N 23[114]; 8, 443) sind zwar 
„klein und unscheinbar“, aber man kann doch sagen, dass sie näher an der Wahrheit lie-
gen, solange alle Werte dieser Welt, wie oben gesehen, in „de[m] Menschenkopf“ (MA1 
9; 2, 29) ihre Wurzeln haben. 

Der Fehler fast jeder Philosophie ist ein Mangel an Menschen-Kenntniss, 
eine ungenaue psychologische Analyse [H. d. V.]. Die Moralisten fördern 
insofern die Erkenntniss mehr als sie sich bei den vorhandenen Analysen 
der menschlichen Handlungen nicht beruhigen. / Um die falschen psycholo-
gischen Facta breitet der Philosoph sein Naturwissen und hüllt alles in me-
taphysisches Bedürfniss. (N 8, 22[107]; 8, 399)  
 

Es ist bekannt, dass es Moralisten wie Montaigne, La Rochefoucauld, Pascal, Lichten-
berg und Gracian waren, welche Nietzsche den Weg zur psychologischen Methode wie-

 
29 Vgl. Gerhardt (2006), S. 124. Zur großen Bedeutung der Psychologie in der Philosophie Nietz-
sches (als Kernpunkt anerkennend: Klages (1926)) gibt es viel Literatur. Als Umriss dieses Diskur-
ses vgl. Niemeyer (2011).  
30 Vgl. MA1 37; 2, 60.  



 22 

sen.31 In einem Aphorismus in Menschliches, Allzumenschliches zitiert Nietzsche eine 
Sentenz aus den Sentences et maximes morales von La Rochefoucauld: „Ce que le 
monde nomme vertu n’est d’ordinaire qu’un fantôme formé par nos passions, à qui on 
donne un nom honnête pour faire impunément ce qu’on veut (Was alle Welt Tugend 
nennt, ist gewöhnlich nur ein von unseren Leidenschaften hervorgebrachtes Phantom, 
dem man einen ehrbaren Namen gibt, um ungestraft tun zu können, was einem 
beliebt)“.32 Diese Moralisten, die Nietzsche „scharf zielende Schützen, welche immer 
und immer wieder [] in’s Schwarze der menschlichen Natur [H. d. V.] [treffen]“ (MA1 
36; 2, 59), nennt, bringen durch scharfe Beobachtung des gesellschaftlichen Verkehrs im 
Alltag den Gesichtspunkt ans Licht, dass alle Tugend Verwandtschaft mit verstellter Un-
tugend ist. Sie sind nicht die „Prediger der Moral“ (WS 19; 2, 553), sondern scharfe 
Psychologen, welche „die Moral seciren“ (ebd.).  

Das kritische Auge der menschlichen Seele schätzend, kehrt Nietzsche die traditionelle 
Stellung der (metaphysischen) Philosophen und (psychologisch-kritischen) Moralisten 
um. Im Aphorismus Erbsünde der Philosophen heißt es:  

Die Philosophen haben zu allen Zeiten die Sätze der Menschenprüfer 
[H. d. V.] (Moralisten) sich angeeignet und verdorben, dadurch dass sie die-
selben unbedingt nahmen, und Das als nothwendig beweisen wollten, was 
von jenen nur als ungefährer Fingerzeig oder gar als land- oder stadtsässige 
Wahrheit eines Jahrzehnts gemeint war, – während sie gerade dadurch sich 
über jene zu erheben meinten. (VM 5; 2, 382)  
 

Durch die Vernichtung der in allen Sinnen intelligiblen Welt wechselt die Erschei-
nungswelt zur Welt des Irrthums, die die Seele des Menschen einwebt und von der wir 
doch keineswegs loskommen können. Dies ist der Platz, an dem die zarte psychologi-
sche Kritik angeführt wird. Diese Welt, die von den Irrthümern erfunden wird, bietet 
sich für Nietzsche besonders in seiner mittleren Periode als ein attraktives Feld an, um 
sein eigenes Denken erblühen zu lassen. „Aristoteles meint, der Weise [] sei der welcher 
sich nur mit dem Wichtigen Wunderbaren Göttlichen beschäftige. Da steckt der Fehler 
in der ganzen Richtung des Denkens. Gerade das Kleine Schwache Menschliche Unlo-
gische Fehlerhafte wird übersehn und doch kann man nur durch sorgfältigstes Studium 
desselben weise werden“ (N 23[5]; 8, 404 f.).  

Im Prolog von der Wanderer und sein Schatten stellt Nietzsche den Dialog zwischen ei-
nem Wanderer und seinem „Schatten“ dar:  

Der Wanderer: Ich merke erst, wie unartig ich gegen dich bin, mein gelieb-
ter Schatten []. Du wirst es wissen, ich liebe den Schatten, wie ich das Licht 
liebe [H. d. V.]. Damit es Schönheit des Gesichts, Deutlichkeit der Rede, 
Güte und Festigkeit des Charakters gebe, ist der Schatten so nötig wie das 
Licht [H. d. V.]. Es sind nicht Gegner: sie halten sich vielmehr liebevoll an 
den Händen, und wenn das Licht verschwindet, schlüpft ihm der Schatten 
nach. 

 
31 Zum Einfluss der französischen Moralisten zu Philosophie Nietzsches vgl. Donellan (1982).  
32 MA1 36; 2, 59. Vgl. Rochefoucauld (1976), Sentenz-Nr. 606, S. 72.  



 23 

Der Schatten: Und ich hasse das Selbe, was du hassest, die Nacht [H. d. V.]; 
ich liebe die Menschen, weil sie Lichtjünger sind, und freue mich des 
Leuchtens, das in ihrem Auge ist, wenn sie erkennen und entdecken, die un-
ermüdlichen Erkenner und Entdecker. (WS Prolog; 2, 538)  
 

Seit dem berühmten platonischen Gleichnis von der Höhle besitzt das „Licht“ für die 
Philosophen die herausragende Kraft das Irrtümliche der Schatten zu beseitigen und uns 
aus der dunklen Höhle herauszuführen.33 Dabei spielt der „Schatten“ keine Rolle. Aber 
bei Nietzsche wird dieser dunkle Schatten – selbst wenn wir ihn kaum bemerken – der 
wichtigere Partner, der uns besser verstehen lässt, was der Mensch ist. Denn er kann uns 
verraten, was das Licht uns nicht zur Kenntnis bringen kann. Der Schatten sagt: „Von 
Allem, was du vorgebracht hast, hat mir Nichts mehr gefallen, als eine Verheissung: ihr 
wollt wieder gute Nachbarn der nächsten Dinge [H. d. V.] werden. Diess wird auch uns 
armen Schatten zu Gute kommen“ (WS Epilog; 2, 703). Dieser Schatten gleicht dem 
anderen Gesicht von unserem Selbst, welches „[d]ie nächsten und die fernsten Dinge“ 
(N 40[23]; 8, 583) für uns ist.  

Nietzsche zeigt sozusagen als psychologischer Aufklärer, wie unsere menschliche Welt 
zustande kommt. Nicht eine übersinnliche Welt einzurichten, in der es keinen Schatten, 
keinen Schein gibt, ist Nietzsches Absicht, sondern seine Aufklärung bringt ans Licht, 
auf welche Weise das Element der Maske, welches die bisherigen Metaphysiker als et-
was zu Beseitigendes unterschätzt haben, im menschlichen Leben notwendig wirksam 
ist.34  

 

2. Mensch ist Person  

2.1 Mensch als „dividuum“  
Von der Ablehnung der qualitativen Differenz zwischen dem physischen Feld und dem 
metaphysischen aus vertieft Nietzsche noch eingehender seine Betrachtung bezüglich 
der verborgenen Logik unseres „Individuums“, die hinter den falschen metaphysischen 

 
33 Vgl. Platon (1991a), S. 509 ff.  
34 Nach der Nietzsches Lektüre von Kampf des Organismus von W. Roux in 1881 wird der „Leib“ 
ein großes Thema der Philosophie Nietzsches. Zur großen Wirkung und Bedeutung dieser Lektüre 
für den Gedanken Nietzsches vgl. Müller-Lauter (1978); Moore (2002), S. 37. „Am Leitfaden des 
Leibes. – / Gesetzt, daß ‚die Seele‘ ein anziehender und geheimnißvoller Gedanken war, von dem 
sich die Philosophen mit Recht nur wiederstrebend getrennt haben – vielleicht ist das, was sie 
nunmehr dagegen einzutauschen lernen, noch anziehender, noch geheimnißvoller. Der menschli-
che Leib, an dem die ganze fernste und nächste Vergangenheit alles organischen Werdens wieder 
lebendig und leibhaft wird, durch den hindurch, über den hinweg und hinaus ein ungeheurer un-
hörbarer Strom zu fließen scheint: der Leib ist ein erstaunlicherer Gedanke als die alte ‚Seele‘ [H. 
d. V]“ (N 36[35]; 11, 565). Der Grund, warum Nietzsche eigentlich an dem „Leib“ so großes Inte-
resse hatte, besteht aber in seinem Motiv, den alten traditionellen Begriff der Seele gründlich zu 
kritisieren. Anders gesagt ist der „Leib“ für Nietzsche nicht etwas, das von den Naturwissenschaf-
ten wie der Physiologie bzw. Embryologie vollkommen erforscht werden kann, sondern ein „Leit-
faden“, um sich der innersten Ebene des Menschen anzunähern (vgl. J 36; 5, 54 f.). Die „Seele“ 
enthält gerade diese triebhafte Ebene des Menschen. Zur philosophischen Betrachtung des Leibge-
dankens bei Nietzsche vgl. Gerhardt (2011a). 



 24 

Annahmen über das „Individuum“ des atomischen Einzelnen lange Zeit verborgen war.  

Den hier wichtigen Aphorismus Moral als Selbstzertheilung des Menschen (MA1 57; 2, 
76) beginnt Nietzsche damit, konkrete Beispiele des Wünschens zu zeigen: z.B. den 
Wunsch des Autors, von jemandem der Sache willen intellektuell übertroffen zu wer-
den, den des liebenden Mädchens, an der Untreue des Geliebten ihre hingebungsvolle 
Treue zu bewähren, den des Soldaten, für sein siegreiches Vaterland auf dem Schlacht-
feld zu fallen, und den der Mutter, ihrem Kind freigiebig „unter Umständen ihre Ge-
sundheit“ (ebd.) zu geben. Dann fragt Nietzsche, ob denn das alles „unegoistische Zu-
stände“ (ebd.) sind. Mit diesen Beispielen führt er uns zum Anfang der Skepsis gegen-
über dem herkömmlichen Gegensatz zwischen Altruismus und Egoismus. Zwar schei-
nen solche Handlungen wie die des Autors für seine Schriftstellerei, der Liebe des Mäd-
chens, des Kriegsdienstes des Soldaten oder der Sorge der Mutter für ihr Kind selbstlos 
und hingebungsvoll zu sein. Jedoch sieht Nietzsche hinter diesem Anschein die raffi-
nierte Mechanik der Seele des Menschen, die es seinem Ego ermöglicht mehr und tiefe-
re Lust zu genießen.  

Ist es nicht deutlich, dass in all diesen Fällen der Mensch Etwas von sich, 
einen Gedanken, ein Verlangen, ein Erzeugniss mehr liebt, als Etwas Ande-
res von sich, dass er also sein Wesen zertheilt und dem einen Theil den an-
deren zum Opfer bringt? [] Die Neigung zu Etwas (Wunsch, Trieb, Verlan-
gen) ist in allen genannten Fällen vorhanden; ihr nachzugeben, mit allen 
Folgen, ist jedenfalls nicht „unegoistisch“. – In der Moral behandelt sich der 
Mensch nicht als individuum, sondern als dividuum. [H. d. V.] (ebd.)  
 

Die Logik unseres menschlichen Innen-Raums, in dem der Mensch spontan sich selbst 
für etwas opfern kann, ist so tief verwickelt, dass sie beinahe eine paradoxe Logik ge-
nannt werden kann. Nietzsche legt hier die ausgedachte Moral sozusagen auf dem Altar 
aus, auf dem der Mensch, im Namen der Moral, die anderen Wünsche, Triebe und Ver-
langen in ihm opfert, damit er einen tieferen und heimlichen Selbstgenuss fühlen kann. 
Was den Menschen zur moralischen Handlung treibt, ist, nach Nietzsches Erkenntnis, 
weder dessen altruistischer noch egoistischer Instinkt, sondern sein psychologischer Af-
fekt, die Form seines Selbstgenusses zu raffinieren.  

An dieser Gründlichkeit der Untersuchung, als Philosoph das Innere der menschlichen 
Seele durch und durch zu prüfen oder zu kennen zu versuchen, kann man die philoso-
phische Vortrefflichkeit von Nietzsches Psychologie erkennen, die die Moralisten nicht 
erreicht haben. Tatsächlich notierte Nietzsche seine Distanz zu den Moralisten schon im 
damaligen Nachlass:  

Der Fehler der Moralisten besteht darin, daß sie um das Moralische zu er-
klären egoistisch und unegoistisch wie unmoralisch und moralisch einander 
gegenüber stellen, d. h. daß sie das letzte Ziel der moralischen Entwicklung, 
unsere jetzige Empfindung als Ausgangspunkt nehmen. [] Überdies ist mög-
lich, daß unegoistisches Handeln zwar ein uns geläufiger Begriff, aber keine 
wirkliche Thatsache, sondern nur eine scheinbare [H. d. V.] ist. (N 23[96]; 8, 
437).  
 

Den Gegensatz des Altruistischen und des Egoistischen, die der Moralist bei seiner Psy-
chologie voraussetzt, sieht Nietzsche nur als „scheinbaren“ Gegensatz.  



 25 

Im Fall La Rochefoucaulds erkennt er hinter der Moral die starke Eigenliebe bzw. den 
Eigennutz des Menschen als den Beweggrund der „moralischen“ Handlung und führt 
die Moral darauf zurück.35 Aber eine solche Kritik an der Moral und der Erkenntnis 
über den Menschen erscheint Nietzsche im Grunde noch als naiv: „[S]ie [die Philoso-
phie in der Weise La Rochefoucaulds; E. d. V.] führt die gerühmten menschlichen Tu-
genden auf geringe und unedle Beweggründe zurück“ (N 23[152]; 8, 459). Der Punkt, 
an dem Nietzsche hier Moralkritik übt, ist nicht die Reduktion einer scheinbaren altruis-
tische Handlung auf eine selbstliebende und egoistische Handlung, sondern die Annah-
me eines einheitlichen Egos, auf der Moralisten wie La Rochefoucauld ihre Theorie 
vom Egoismus aufbauen. Diese Kritik Nietzsches gegenüber dem Altruismus gilt des-
wegen auch gegenüber dem Egoismus, dessen Begriff zuletzt von der vorherigen An-
nahme der Moralisten über Moral unterstützt wird.  

Unser Verhältniß zu uns selber! Mit Egoismus ist gar nichts gesagt. [] das 
Denken über uns, das Empfinden für und gegen uns, der Kampf in uns – nie 
behandeln wir uns als Individuum, sondern Zwei- und Mehrheit; alle socia-
len Übungen (Freundschaft Rache Neid) üben wir redlich an uns. (N 6[80]; 
9, 215) 
 

Nietzsche zufolge ist das Ego nur scheinbare Einheit, was uns fälschlicherweise glauben 
lässt, dass wir eine solche Einheit des Selbst wirklich hätten: „[D]ie Einheit des Wortes 
[verbürgt] Nichts für die Einheit der Sache“ (MA1 14; 2, 35). Das sogenannte Selbst 
setzt irgendeine pluralistische Mehrheit in sich voraus, mit der das soziale „Verhältniß 
zu uns selber“ (N 6[80]; 9, 215) ermöglicht wird.36 In diesen „socialen Übungen“ (ebd.) 
verkehren wir mit unseren anderen Gesichtern (die uns wie Schatten verfolgen) ebenso, 
wie wir in der Gesellschaft (mit Anderen) mit den verschieden konstruierten Bezie-
hungsformen – wie Freundschaft, Rache oder Neid – verkehren. Der Mensch behandelt 
sich nicht als „individuum“, sondern als „dividuum“ (MA1 57; 2, 76).  

 

2.2 Die Person mit Maske  
Mithilfe des scharfen Blick eines Psychologen deckt Nietzsche den grundlegenden 
schauspielerischen Charakter des Menschen auf. Dieser Ansicht zufolge wird die 
menschliche Welt zu einer Bühne, auf der die feine Analyse der menschlichen Seele 
durchgeführt wird. Im Aphorismus Wie der Schein zum Sein wird, der für die Betrach-
tung in diesem Teil eine zentrale Bedeutung hat, heißt es:  

Der Schauspieler kann zuletzt auch beim tiefsten Schmerz nicht aufhören, 
an den Eindruck seiner Person [H. d. V.] und den gesammten scenischen 
Effect zu denken, zum Beispiel selbst beim Begräbniss seines Kindes; er 
wird über seinen eignen Schmerz und dessen Aeusserung weinen, als sein 

 
35 Vgl. Rochfoucault (1976), „Die Eigenliebe ist die gewaltigste Schmeichlerin“ (Sentenz-Nr. 2, S. 
9) bzw. „Die Tugenden verlieren sich im Eigennutz, wie die Ströme sich im Meer verlieren“ (Sen-
tenz-Nr. 171, S. 25).  
36 Vgl. Gerhardt (1996): „das seiner selbst bewußte Individuum [hat] sozusagen schon ‚in‘ sich 
selbst eine soziale Verfassung“ (S. 334).  



 26 

eigener Zuschauer. Der Heuchler, welcher immer ein und dieselbe Rolle 
spielt, hört zuletzt auf, Heuchler zu sein; zum Beispiel Priester, welche als 
junge Männer gewöhnlich bewusst oder unbewusst Heuchler sind, werden 
zuletzt natürlich und sind dann wirklich, ohne alle Affectation, eben Priester; 
oder wenn es der Vater nicht so weit bringt, dann vielleicht der Sohn, der 
des Vaters Vorsprung benutzt, seine Gewöhnung erbt. Wenn Einer sehr lan-
ge und hartnäckig Etwas scheinen will, so wird es ihm zuletzt schwer, etwas 
Anderes zu sein. Der Beruf fast jedes Menschen, sogar des Künstlers, be-
ginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, mit einem 
Copiren des Wirkungsvollen. Der, welcher immer die Maske [H. d. V.] 
freundlicher Mienen trägt, muss zuletzt eine Gewalt über wohlwollende 
Stimmungen bekommen, ohne welche der Ausdruck der Freundlichkeit 
nicht zu erzwingen ist, – und zuletzt wieder bekommen diese über ihn Ge-
walt, er ist wohlwollend. (MA1 51; 2, 71 f.).  
 

Hier wird die vorhergehende „Selbstzertheilung des Menschen“ sowohl ausführlicher 
als auch konkreter dargestellt, indem verdeutlicht wird, dass die Personen sich mit Mas-
ken zeigen und diese Maskenbildung die Personen in sich selbst differenzieren.37 Nietz-
sche legt die Person als Maske, die moralische Situation als Bühne, das moralische Sub-
jekt sowohl als Schauspieler als auch Zuschauer aus. Seiner Ansicht nach ist das Wort 
„Person“ nichts anderes als eine scheinbare Einheit. In diesem Sinne kann es den ver-
stellten Sachverhalt nicht ausdrücken sondern verbirgt ihn vielmehr, dass die „Person“ 
tatsächlich eine Zusammensetzung von sowohl Schauspieler als auch Zuschauer ist:  

Vielmehr beobachte man Kinder, welche weinen und schreien, damit sie 
bemitleidet werden, und deshalb den Augenblick abwarten, wo ihr Zustand 
in die Augen [H. d. V.] fallen kann; man lebe im Verkehr mit Kranken und 
Geistig-Gedrückten und frage sich, ob nicht das beredte Klagen und Wim-
mern, das Zur-Schau-tragen [H. d. V.] des Unglücks im Grunde das Ziel 
verfolgt, den Anwesenden weh zu thun. (MA1 50; 2, 70) 
 

Die Äußerung von Emotionen wie Weinen oder Schreien hat keinen Sinn, wenn der 
Äußernde keinen Zuschauer hätte. Durch die Anwesenheit der Augen des Zuschauers 
bzw. die Vorstellung, dass sein Ausdruck vor Zuschauern „[z]ur-Schau-getragen“ wer-
den kann, kann die Äußerung seiner Handlung einen Sinn ergeben. In diesem Verhältnis 
zwischen dem Äußernden und den Zuschauern, welche unzertrennbar sind, sieht Nietz-
sche den grundlegenden theatralischen Charakter der Handlung des Menschen.38 Das 
etymologische Verständnis des Wortes Person als Maske hat hier den Vorteil, klarer aus-
zudrücken, dass eine als moralisch befundene Tat primär wegen der Wirkung auf Ande-
re – durch seinen Anschein – und nicht wegen ihrer Tugendhaftigkeit begangen wird.39  

Zwar hat Schopenhauer schon vor Nietzsche die Person vom Gesichtspunkt der Maske 
aus betrachtet und dieser Sichtweise Ausdruck verliehen: „Unbewußt treffend ist der in 

 
37 Vgl. Fuhrmann (1989), S. 269.  
38 Vgl. Gerhardt (1996): „Ein ursprüngliches narzißtisches Vermögen wird in allen menschlichen 
Handlungen vermutet. [] Keine Gestalt des sozialen Leben ist von diesem lustbestimmten Selbst-
bezug ausgenommen“ (S. 132).  
39 Vgl. Gerhardt (1999), S. 334 ff.  



 27 

allen europäischen Sprachen übliche Gebrauch des Wortes ‚Person‘ zur Bezeichnung 
des menschlichen Individuums: denn ‚persona‘ bedeutet eigentlich eine Schauspieler-
maske, und allerdings zeigt keiner sich, wie er ist, sondern jeder trägt eine Maske und 
spielt eine Rolle“.40 Aber der entscheidene Unterschied liegt darin, dass Nietzsche die 
Maske – die Problematik des Anscheins betreffend – schärfer in den Blick nimmt.  

Wir neigen dazu zu glauben, dass wir uns im Alltag unseres Selbst bemächtigen könn-
ten, aber Nietzsches Ansicht nach entsteht die Person erst nachträglich durch den laten-
ten schauspielerischen Charakter, die von der Fähigkeit unterstützt wird, sich selbst von 
dem Gesichtspunkt des Andern reflektieren zu können. Selbstverständlich bringt der 
Schauspieler, welcher mit der Maske sein Spiel auf der Bühne aufführt, sein Spiel erst 
dann reibungslos und auf natürliche Weise gegenüber dem Zuschauer zustande, wenn er 
die Offensichtlichkeit seiner Maske verbergen kann. Ebenso entsteht unsere Person, die 
aus den natürlichen und alltäglichen Lebenszügen konstruiert wird, nur dadurch, dass 
dieser Sachverhalt der „Selbstzertheilung“ sowohl vor dem Schauspieler als auch vor 
den Zuschauern so gut verborgen wird, dass der Anschein entsteht, die Person trüge 
keine Maske.41  

In diesem Punkt gleicht Nietzsches Anthropologie der Masken der wichtigen These 
Diderots über das Wesen des Schauspielers.42 Entgegen der damalig herrschenden Mei-
nung, dass ein guter Schauspieler mit dem Gefühl seine Rolle füllen muss, behauptet 
Diderot die Notwendigkeit, einen kalten Beobachter in seinem Kopf zu haben, um als 
Schauspieler seine Rolle auf der Bühne spielen zu können:  

Ich verlange von ihm [Schauspieler; E. d. V.] sehr viel Urteilskraft; er muß 
meiner Meinung nach ein kalter, ruhiger Beobachter sein. Darum fordere 
ich von ihm durchdringenden Verstand und keinerlei Gefühl, die Kunst, al-
les nachzuahmen, oder, was auf dasselbe herauskommt, eine gleiche Befä-
higung für alle möglichen Rollen und Charaktere.43  
 

Diderot zufolge muss der gute Schauspieler die Sicht eines Zuschauers einnehmen, um 
von seinem Gefühl Abstand halten zu können und sich beherrscht zu beobachten. Der 
Schauspieler, der sich diese Kunst des Zuschauers nicht von selbst aneignet, kann sein 
Spiel auf der Bühne als Schauspieler nicht ausreichend ausführen. Nietzsches Anthropo-
logie der Maske, dass der Mensch eine Zusammensetzung von sowohl Schauspieler als 
auch Zuschauer ist, weist hier Parallelen auf  mit der Theorie Diderots über den Schau-
spieler. Der Mensch, der sich als Person um seinen Anschein kümmern kann, muss in 
der Lage sein, sein Pathos in ihm selbst zu kontrollieren, um das übertriebene Spiel zu 
vermeiden, indem er sich selbst mit den Augen des Anderen bzw. des Beobachters sieht. 

 

 
 

40 Schopenhauer (1986), Aphorismus-Nr. 315, S. 689.  
41 Zur sozialpsychologischen Betrachtung des sozialen Menschen als „Schauspieler“ vgl. Gofmann 
(1959).  
42 Vgl. Weihe 2004, S. 169–177.  
43 Diderot (1953), S. 341.  



 28 

In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht erwähnt Kant den schauspielerischen 
Charakter des Menschen. Kant zufolge ist es eine Bedingung des zivilisierten Men-
schen, Schauspieler zu sein.  

Die Menschen sind insgesamt, je zivilisierter, desto mehr Schauspieler; sie 
nehmen den Schein der Zuneigung, der Achtung vor anderen, der Sittsam-
keit, der Uneigennützigkeit an, ohne irgend jemand dadurch zu betrügen, 
weil ein jeder andere, daß es hiermit eben nicht herzlich gemeint sei, dabei 
einverständigt ist, und es ist auch sehr gut, daß es so in der Welt zugeht. 
Denn dadurch, daß Menschen diese Rolle spielen, werden zuletzt die Tu-
genden, deren Schein sie eine geraume Zeit hindurch nur gekünstelt haben, 
nach und nach wohl wirklich erweckt und gehen in die Gesinnung über.44 
 

In dieser scheinbar moralischen Handlung sieht Kant die unerwartete Konsequenz, in-
dem der Mensch sich wirklich die moralische Gesinnung aneignen kann.45 Doch Nietz-
sche erkennt in diesem Prozess keine solche Zielorientiertheit, in der der Mensch sich 
zum wahren moralischen Wesen entwickelt. Für Nietzsche hat unser Spiel nur mit der 
Welt eine Beziehung, die unsere menschliche, allzu menschliche Seele einwebt.  

Dieser Verständnisunterschied zwischen Nietzsche und Kant liegt in ihren Begriffe von 
der Person begründet. Kants Begriff der Person bezieht sich auf den Dualismus der „in-
telligiblen Welt“ und der „Sinnenwelt“.46 Die „intelligible Welt“ – von der wir im er-
kenntnistheoretischen Diskurs kein Recht haben, außer „Ding an sich“ zu nennen – 
nimmt die positive Stellung als die „Welt der Idee“ in der praktischen Philosophie, zu 
der wir uns ewig zu nähern versuchen sollen. Mit dem Begriff der Person meint Kant 
den Menschen als ein „Glied einer intelligiblen Welt“.47 Aber wie oben gesehen, zielt 
Nietzsche eher darauf ab, diese intelligible Welt Kants auf ein Produkt der menschli-
chen, allzu menschlichen Seele zu reduzieren, und nicht unabhängig von dieser Seele zu 
betrachten.  

Nietzsche behauptet im Gegensatz zu den bisherigen Metaphysiker, die die Person als 
Stütze der Moral betrachtet haben, dass die Person im alltäglichen Leben des Menschen 
weder der Ausgangspunkt noch das Ziel der moralischen Handlung (bzw. Verhalten) ist, 
sondern dass sie nichts anderes ist als das Resultat der Assimilation ihrer Rolle bzw. 
Äußerung.48 Deswegen stellt der „Schein zum Sein“ eine Situation dar, in der ganz ver-
borgen wird, dass man selbst sowohl Schauspieler als auch Zuschauer ist. Das ewige 
substanzielle Sein entwickelt sich nicht, wie in der traditionellen Denkweise, zu einem 
irrigem sekundären Schein, sondern die Richtung geht vom „Schein“ zum „Sein“, d. h. 
die Maske wird zur Person.  

 
44 Kant (2000), S. 40.  
45 Die „ungesellige Geselligkeit“ in seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte ist auch ein ähnli-
cher Diskurs. Vgl. Kant (1999), S. 7 f. Zur Betrachtung von Kants und Nietzsches Geschichtsphi-
losophie vgl. Sommer (2005).  
46 Vgl. Kant (1999), S. 85.  
47 Ebd.  
48 Aber wenn Nietzsche mit seiner Idee von der Individualität das Wort Person verwendet, hat sie 
mehr Bedeutungen als diese. Das ist das Thema des zweiten bzw. dritten Teils dieser Betrachtung.  



 29 

2.3 Der Spiegel in uns  
Da die Privatmaske, die man niemandem zeigt, sowohl unlogisch als auch unsinnig ist, 
muss die Maske (Person) die Anwesenheit des Anderen voraussetzen – sei es in der Re-
alität oder in der Phantasie.  

Nietzsche nennt das „Ich“ radikal das „Phantom“. „Der größte Theil unseres Wesens ist 
uns unbekannt. Trotzdem lieben wir uns, reden als von etwas ganz Bekanntem, auf 
Grund von ein wenig Gedächtniß. Wir haben ein Phantom vom ‚Ich‘ im Kopfe, das uns 
vielfach bestimmt“ (N 32[8]; 8, 561). Dieses „Phantom“, das uns vielfach bestimmt, 
kann man sich ohne die Anwesenheit des Anderen nicht vorstellen. Im Text Der Schein-
Egoismus heißt es:  

Die Allermeisten, was sie auch immer von ihrem „Egoismus“ denken und 
sagen mögen, thun trotzdem ihr Lebenlang Nichts für ihr ego, sondern nur 
für das Phantom von ego [H. d. V.], welches sich in den Köpfen ihrer Um-
gebung über sie gebildet und sich ihnen mitgetheilt hat, – in Folge dessen 
leben sie Alle zusammen in einem Nebel von unpersönlichen, halbpersönli-
chen Meinungen und willkürlichen, gleichsam dichterischen Werthschät-
zungen, Einer immer im Kopfe des Andere, und dieser Kopf wieder in ande-
ren Köpfen: eine wunderliche Welt der Phantasmen [H. d. V.], welche sich 
dabei einen so nüchternen Anschein zu geben weiss! Dieser Nebel von Mei-
nungen und Gewöhnungen wächst und lebt fast unabhängig von den Men-
schen, die er einhüllt. (M 105; 3, 92)  
 

In Bezug auf die Realität des „Anderen“ besitzt die Philosophie Nietzsches im gewissen 
Sinne einen skeptischen Charakter, als ob die Anderen nichts anderes als die Einbildung 
des eigenen Kopfes wären, und deshalb keine Substanz besitzen, und als ob auch das 
Gegenteil wahr wäre (wir also ebenso nur die Einbildung eines anderen Kopfes wären). 
„Der andere Mensch ist nämlich eine Einbildung von uns [H. d. V.] [] und wir sind wie-
der dasselbe in ihm“ (N 2[10]; 9, 35). Gleichartiges sagt Nietzsche über die Liebe: „Die 
Liebe zum Nächsten ist die Liebe zu unserer Vorstellung vom Nächsten“ (N 2[6]; 9, 35).   

Das bedeutet aber nicht, dass in der Philosophie Nietzsches das Wesen des Anderen kei-
ne positive Bedeutung hat: „Den Anderen begreifen und auf uns von ihm aus hinzuse-
hen ist unentbehrlich für den Denker“ (N 6[259]; 9, 265). Die Bedeutung des Anderen 
als unsere Einbildung liegt darin, dass der Mensch ohne sie sich selbst nicht reflektieren 
kann. Über den Nächsten schreibt Nietzsche wie folgt:  

Was ist denn der Nächste! – Was begreifen wir denn von unserem Nächsten, 
als seine Gränzen, ich meine, Das, womit er sich auf und an uns gleichsam 
einzeichnet und eindrückt? Wir begreifen Nichts von ihm, als die Verände-
rungen an uns, deren Ursache er ist, – unser Wissen von ihm gleicht einem 
hohlen geformten Raume. Wir legen ihm die Empfindungen bei, die seine 
Handlungen in uns hervorrufen, und geben ihm so eine falsche umgekehrte 
Positivität. Wir bilden ihn nach unserer Kenntniss von uns, zu einem Satelli-
ten unseres eigenen Systems: und wenn er uns leuchtet oder sich verfinstert, 
und wir von Beidem die letzte Ursache sind, – so glauben wir doch das Ge-
gentheil! Welt der Phantome, in der wir leben! [H. d. V.] Verkehrte, umge-
stülpte, leere, und doch voll und gerade geträumte Welt! (M 118; 3, 111)  
 



 30 

In der Philosophie Nietzsches spielt der Andere die Rolle eines Spiegels, in dem der 
Schauende sein Gesicht reflektieren kann.49 Den folgenden Nachlasstext, der im Grunde 
die Erkenntnistheorie behandelt, kann man demzufolge so auslegen: „Der Ausgangs-
punkt ist die Täuschung des Spiegels [H. d. V.], wir sind lebendige Spiegelbilder. [] Ei-
ne optische Täuschung [H. d. V.] von Ringen um uns, die gar nicht existiren, ist die Vo-
raussetzung“ (N 6[441]; 9, 311 f.).  

Ohne die Spiegel können wir unser Gesicht nicht sehen. Der Andere ist für uns sozusa-
gen der Spiegel, durch den die Selbst-Reflexion erst ermöglicht wird, um in der Gesell-
schaft als ein Schauspieler zu wirken.  

 

2.4 Die Person zwischen zwei Formen der Tierheit: Nacktheit und 
Kleidung  
Das Gebiet des zwischenmenschlichen Verkehrs, das durch die Entstehung der Person 
ermöglicht wird, die die Maske zu tragen vermag, befindet sich zwischen den eigenarti-
gen Gebieten der beiden Tierheiten; d. h. einer Tierheit, die bestialisch ist, und einer an-
deren, die herdentierisch ist. Die Person des Menschen steht im Spannungsfeld zwi-
schen diesen zwei Tierheiten.  

 

2.4.1 Die Maske gegen die Bestie  

Welche Funktion hat die Maske? Der Begriff der Maske im Text Wie der Schein zum 
Sein wird (MA1 51; 2, 71 f.) kann noch eingehender als nur der Anschein für das Ande-
re in der Gesellschaft  analysiert werden. Im Aphorismus Das Ueber-Thier heißt es:  

Die Bestie [H. d. V.] in uns will belogen werden; Moral ist Nothlüge, damit 
wir von ihr nicht zerrissen werden. Ohne die Irrthümer, welche in den An-
nahmen der Moral liegen, wäre der Mensch Thier geblieben. So aber hat er 
sich als etwas Höheres genommen und sich strengere Gesetze auferlegt. Er 
hat desshalb einen Hass gegen die der Thierheit näher geblieben Stufen. 
(MA1 40; 2, 64) 
 

Hier hat die moralische Maske die unentbehrliche Funktion, uns vor unserer eigenen 
starken „Affectation“ (MA1 51; 2, 72) zu beschützen, die uns direkt aus der Natur über-
fällt. Nietzsche sagt: „Die Natur ist nichts so Harmloses, dem man sich ohne Schauder 
übergeben könnte“ (N 7[155]; 7, 199).  

Der Mensch kann erst dadurch zum Menschen werden, indem er sich von seiner eigenen 
inneren Erregungsfähigkeit (bzw. Leidensfähigkeit) mit einer Form der Maske – ohne 
die er wegen der zu starken Leidenschaft zu Grunde gehen würde – so weit selbst dis-
tanziert, dass er sie als sein eigener Zuschauer genießen kann; kurz gesagt, mit der Fä-

 
49 Eine sozialpsychologische Theorie von Cooley, „Looking glass self“, bietet den ähnlichen Dis-
kurs, dass der Mensch durch das Bild, das sich die Anderen in der Gesellschaft von ihm machen, 
sein Selbstbild konstruiert. Vgl. Cooly (2009), S. 183 ff.  



 31 

higkeit, die innere „Bestie“ in uns zu domestizieren. Erst durch diese Kultivierung oder, 
radikal gesagt, durch diese Zucht kann die menschliche Gesellschaft, in der der Verkehr 
des Menschen aufgeführt wird, weiterhin ermöglicht werden.  

Diese fundamentalen Gedanken in der Philosophie Nietzsches, dass man die Natur mit 
dem Schein verschleiern muss, kann man schon in der Geburt der Tragödie finden. 
Zweifellos sieht Nietzsche unseren dionysischen Affekt, der direkt von der Natur 
kommt, als den Kern der schöpferischen Kraft des Lebens an: „Unter dem Zauber des 
Dionysischen schließt sich nicht nur der Bund zwischen Mensch und Mensch wieder 
zusammen: auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr 
Versöhnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen“ (GT 1; 1, 29).  

Jedoch bedeutet das nicht, dass Nietzsche „de[n] Zauber des Dionysischen“ oder das 
„Versöhnungsfest“ mit der Natur unmittelbar naiv preist. In diesem Werk lehnt Nietz-
sche das „Uebermaass“ (GT 4; 1, 40) der „dionysischen Barbaren“ (GT 2; 1, 31), die 
keine Mäßigkeit mehr kennen, deutlich ab. „Fast überall lag das Centrum dieser Feste in 
einer überschwänglichen geschlechtlichen Zuchtlosigkeit, deren Wellen über jedes Fa-
milienthum und dessen ehrwürdige Satzungen hinweg flutheten; gerade die wildesten 
Bestien der Natur wurden hier entfesselt, bis zu jener abscheulichen Mischung von Wol-
lust und Grausamkeit, die mir immer als der eigentliche ‚Hexentrank‘ erschienen ist“ 
(GT 2; 1, 32). Worum es in diesem seinem Erstlingswerk geht, ist nicht, die barbarische 
Nacktheit bzw. die „dionysische [] Trunkenheit“ (ebd., 31) in ihrer reinen Gestalt direkt 
zu bejahen, sondern mit einem anderen Kunsttrieb, dem Apollinischen, dieses „Titani-
sche“ bzw. „Barbarische“ (ebd., 40) zu bändigen.  

Gegen das „Uebermaass“ des Dionysischen mahnt Apollo die „maassvolle Begrenzung“ 
an, die man nicht überschreiten darf (GT 1; 1, 28). Deswegen muss der berühmte Denk-
spruch „Erkenne dich selbst“ (GT 4; 1, 40) in der Philosophie Nietzsches mit einem an-
deren zusammen genannt werden, nämlich: „Nicht zu viel!“ (ebd.)  

Apollo, als ethische Gottheit, fordert von den Seinigen das Maass und, um 
es einhalten zu können, Selbsterkentniss [H. d. V.]. Und so läuft neben der 
ästhetischen Notwendigkeit der Schönheit die Forderung des „Erkenne dich 
selbst“ und des „Nicht zu viel!“ her. (GT 4; 1, 40)  
 

Die „Freiheit von den wilderen Regungen“ (GT 1; 1, 28) wird erst mit dem „Apollo, als 
ethische Gottheit“ ermöglicht. In dieser gespannten Beziehung zwischen Dionysischem 
und Apollinischem besteht die fundamentale „Duplicität“ (GT 1; 1, 25) bzw. die „Dop-
pelheit“ (GT 12; 1, 82) des menschlichen Daseins.  

Deswegen besteht das Ziel der Philosophie Nietzsches nicht darin, einfach via Demas-
kierung das ungeschminkte Gesicht des Menschen ans Licht zu bringen – solch eine 
Haltung würde das (alte) metaphysische Werturteil von Schein und Sein voraussetzen –, 
sondern eher darin klar zu machen, wie unentbehrlich und notwendig die Maske für das 
Zustandekommen unserer Lebenswelt ist.  

Dank dieser Pufferzone der Täuschung kann der Mensch den direkten Kampf vermei-
den, ohne die er sich selbst endlos bekämpfen würde: „[W]eil [] der Mensch zugleich 
aus Noth und Langeweile gesellschaftlich und heerdenweise existiren will, braucht er 
einen Friedensschluss und trachtet danach dass wenigstens das allergröbste bellum om-



 32 

nium contra omnes aus seiner Welt verschwinde“ (WL 1; 1, 877). Dieser Bereich des 
„Friedensschluss[es]“ hat mit der intelligiblen Welt gar nichts zu tun, denn er ist im 
Grunde nur eines der Irrthümer. Jedoch ist er die „Nothlüge“ (MA1 40; 2, 64), damit der 
Mensch auf dem Standpunkt des „Ueber-Thier[es]“ stehen kann.  

Einer der wichtigsten philosophischen Beiträge der Moralisten besteht auch darin, dass 
sie durch ihre „psychologische [] Scharfsichtigkeit“ (MA1 36; 2, 58) uns einen Zugang 
angeboten haben, über unser Leben im Alltag nachzudenken: „[Z]ahllose einzelne Be-
merkungen über Menschliches und Allzumenschliches sind in Kreisen der Gesellschaft 
zuerst entdeckt und ausgesprochen worden“ (MA1 37; 2, 60). Durch diesen Zugang 
können wir sehen, dass die Maske, die die Metaphysiker bisher lediglich für oberfläch-
lich hielten, im alltäglichen gesellschaftlichen Umgang als notwendige Form für das 
Leben des Menschen wirkt.  

Die Lehre der Moralisten besteht darin, nicht nur den nackten „Bund“ zwischen Men-
schen und Menschen (GT 1; 1, 29) zu preisen, sondern die Weisheit des Menschen zu 
beleuchten, die er im Alltagsleben verborgen ausführt. Solange der Verkehr der Men-
schen im Alltag der Existenz der Maske zu verdanken ist – auch wenn es die heuchleri-
sche sein mag (MA1 50; 2, 79 f.) –, haben wir allen Grund dazu, unserer Tätigkeit der 
Lüge gewissermaßen dankbar zu sein .  

Die Maske des Menschen funktioniert (nicht nur, sondern auch als Schutz gegen die in-
nere Natur) als Medium, um die Lust zum Menschlichen verfeinert auszubilden. In den 
Manieren der menschlichen Geselligkeit sieht Nietzsche die Kunst, Wollust auf raffi-
nierte Weise zu genießen.  

Im Zwiegespräche der Gesellschaft werden Dreiviertel aller Fragen gestellt, 
aller Antworten gegeben, um dem Unterredner ein klein Wenig weh zu thun; 
deshalb dürsten viele Menschen so nach Gesellschaft: sie giebt ihnen das 
Gefühl ihrer Kraft. In solchen unzähligen, aber sehr kleinen Dosen, in wel-
chen die Bosheit [H. d. V.] sich geltend macht, ist sie ein mächtiges Reiz-
mittel des Lebens []. Aber wird es viele Ehrliche geben, welche zugestehen, 
dass es Vergnügen macht, wehe zu thun? dass man sich nicht selten damit 
unterhält – und gut unterhält –, anderen Menschen wenigstens in Gedanken 
Kränkungen zuzufügen und die Schrotkörner der kleinen Bosheit nach ihnen 
zu schiessen? (MA1 50; 2, 71)  
 

Nietzsche sagt, die Gesellschaft ist „ein mächtiges Reizmittel des Lebens“ (ebd.). In 
diesem Gebiet genießt der Mensch die Wollust, die er dadurch empfinden kann, den an-
deren Menschen implizit wehzutun. Durch die Kunst, mit der Maske seine Lust zu ver-
vollkommnen, webt der Mensch die neue – menschliche, allzu menschliche – Welt, von 
der das Tier keine Ahnung hat. Im Text Lust und socialer Instinkt heißt es:  

Aus seinen Beziehungen zu andern Menschen gewinnt der Mensch eine 
neue Gattung von Lust zu jenen Lustempfindungen hinzu, welche er aus 
sich selbst nimmt; wodurch er das Reich der Lustempfindung überhaupt be-
deutend umfänglicher macht. (MA1 98; 2, 95) 
 

Das Gebiet der Gesellschaft funktioniert mit der Maske – welche das Antonym des Ge-
ständnisses ist –, mit der der Mensch seine „Bosheit“ (MA1 50; 2, 71) geschickt sowohl 



 33 

zu verstecken als auch zu äußern vermag. Zweifellos ist gewiss, dass Nietzsche in seiner 
Philosophie die gute (vornehme) Maske von der schlechten (gemeinen) Maske zu 
scheiden versucht (dies wird im nächsten Teil dieser Betrachtung thematisiert). Aber das 
bedeutet nicht, dass Nietzsche den Menschen, der imstande ist mit der Nacktheit bzw. 
Unmaskiertheit sein Leben seelenruhig zu führen, als  menschlicher betrachtet als den-
jenigen, der sich „geistige Kleidung“ anzieht.  

 

2.4.2 Die Maske als „mimicry“ des Herdentiers  

Im Diskurs über die Maske in der Philosophie Nietzsches gibt es aber zugleich noch an-
dere Bezugspunkte zur Tierheit, die er kritisch thematisiert. Zwar erschafft der Mensch 
dadurch die Welt, indem er zu seiner inneren Welt der Affekte – durch die Maske – eine 
Distanz zu sich selbst aufbaut. Aber bezüglich der Maske stellt sich ihm zugleich das 
andere Problem, zum „Heerdenthier“ (N 25[379]; 11, 111) zu verkommen, welches sich 
mithilfe der Maske ohne innere Lust einfach seiner äußeren Umgebung anpasst. Im Text 
Die Thiere und die Moral heißt es:  

Die Praktiken, welche in der verfeinerten Gesellschaft gefordert werden: das 
sorgfältige Vermeiden des Lächerlichen, des Auffälligen, des Anmaassen-
den, das Zurückstellen seiner Tugenden sowohl, wie seiner heftigeren Be-
gehrungen, das Sich-gleich-geben, Sich-einordnen, Sich-verringern, – diess 
Alles als die gesellschaftliche [H. d. V.] Moral ist im Groben überall bis in 
die tiefste Thierwelt [H. d. V.] hinab zu finden. [] die Thiere lernen sich be-
herrschen und sich in der Weise verstellen, dass manche zum Beispiel ihre 
Farbe der Farbe der Umgebung anpassen (vermöge der sogenannten „chro-
matischen Funktion“), dass sie sich todt stellen, oder die Formen und Farbe 
eines anderen Thieres oder von Sand, Blättern, Flechten, Schwämmen an-
nehmen (Das, was die englische Forscher mit mimicry [H. d. V.] bezeich-
nen). So verbirgt sich der Einzelne unter der Allgemeinschaft des Begriffes 
„Menschen“ oder unter der Gesellschaft, oder passt sich an Fürsten, Stände, 
Parteien, Meinungen der Zeit oder der Umgebung an: und zu allen den fei-
nen Arten, uns glücklich, dankbar, mächtig, verliebt zu stellen, wird man 
leicht das thierische Gleichniss finden. [] man will sich nicht täuschen las-
sen, sich nicht durch irre fühlen lassen, man hört dem Zureden der eigenen 
Leidenschaften [H. d. V.] misstrauisch zu, man bezwingt sich und bleibt ge-
gen sich auf der Lauer. (M 26; 3, 36 f.) 
 

Hier vergleicht Nietzsche die gesellschaftliche Moral des Menschen mit der Tätigkeit 
der „mimicry“ des Tieres, die in der Kunst besteht, sich innerhalb seiner Umgebung zu 
verstecken.50 Beispielsweise verändert das Chamäleon seine Farbe seiner Umwelt ent-

 
50 In der Vorbereitungszeit zum Werk Morgenröte las Nietzsche das Buch Thierische Gesellschaft 
von Alfred Espinas, welches 1879 auf Deutsch übersetzt wurde sowie das Buch Natürlichen Exis-
tenzbedingungen der Thiere von Karl Semper (1880). Die Ansicht, welche die soziale Tätigkeit 
des Menschen in der Kontinuität mit der tierischen Gesellschaft betrachtet, rührt von der Lektüre 
des Werkes von Espinas her. Etwa: „Wie sich auf vielen Thieren Parasiten ansiedeln, welche das 
Thier nicht los werden kann, so auch auf Menschen“ (N 4[201]; 9, 150). „Nur zu solchen über Mo-
ral zu sprechen, welche sich mit der Lebensweise vieler Thiere vertraue gemacht haben“ (N 8[19]; 
9, 387). Zu dieser Quellenforschung Espinas’ vgl. Orsucci (2002), S. 317 f.; zu Semper vgl. Som-
mer (2012), S. 451 ff.  



 34 

sprechend und das Zebra versteckt sich mit seiner schwarz-weiß gestreiften Haut vor ei-
nem Raubtier.51 Nach Nietzsches Ansicht hat der Mensch ebenfalls die Neigung, sich 
unter den von ihm vorgefundenen und von der Gesellschaft eingerichteten Umständen 
sowie Allgemeinbegriffen, wie z.B. „Mensch“, zu verstecken. Die Maske, hinter der 
sich der Mensch versteckt, stellt in diesem Kontext nicht die Lüge dar, die durch den 
Kampf mit der Natur entsteht, sondern die Anpassung an die Form, welche von der Ge-
sellschaft als die maßgebende Norm bereits anerkannt wird.  

Diese verdrehte Situation, in der nicht der Mensch die Maske trägt sondern der Mensch 
von der Maske getragen wird – da er vergisst, dass sie Maske ist –, kann man auch mit 
der Metapher bezüglich der Kleidung gut darstellen. In Vermischte Meinungen und 
Sprüche bezeichnet Nietzsche die öffentlichen Meinungen, die den Menschen als ein 
Mitglied der Gesellschaft bestimmen, als die „Kleider“.  

Die meisten Menschen sind Nichts und gelten Nichts, bis sie sich in allge-
meine Ueberzeugungen und öffentliche Meinungen eingekleidet haben, 
nach der Schneider-Philosophie: Kleider machen Leute [H. d. V.]. (VM 325; 
2, 514)  
 

Mit dieser „Schneider-Philosophie“ bezieht sich Nietzsche hier auf Carlyles Sartor Res-
artus. In diesem Werk stellt Carlyle die paradoxe Situation eines Menschen dar, der 
seine Kleidung als natürlicher wahrnimmt als seine Nacktheit: „the vestural Tissue, 
namely, of woollen or other Clothes; which Man’s Soul wears as its outmost wrappage 
and overall; wherein his whole other Tissues are included and screened, his whole Fac-
ulties work, his whole Self lives, moves, and has its being? [] In all speculations they 
have tacitly figured man as a Clothed Animal; wheras he is by nature a Naked Animal; 
and only in certain circumstances, by purpose an device, masks himself in Clothes“.52 
Zwar kann der Mensch zum Menschen werden, indem er seine Nacktheit des „Naked 
Animal“ zu überwinden versucht, zugleich ergibt sich aber in der Kleidung des 
„Clothed Animal“ ein anderes Problem: wir vergessen, dass es sich bei der Kleidung um 
Be- bzw. Verkleidung handelt, und dass wir eigentlich nackt sind (FW 352; 3, 588).53 
Der Mensch hat zwar die Kleidung hergestellt, aber die Kleider machen den Menschen 
zum Massen-Mensch.  

Der Ruf, Name und Anschein, die Geltung, das übliche Maass und Gewicht 
eines Dinges – im Ursprunge zuallermeist ein Irrthum und eine Willkürlich-
keit, den Dingen übergeworfen wie ein Kleid [H. d. V.] und seinem Wesen 
und selbst seiner Haut ganz fremd – ist durch den Glauben daran und sein 

 
51 Zur „Mimicry“ des Lebewesens vgl. Wickler (1971).  
52 Carlyle (1987), S. 4.  
53 „Der nackte Mensch ist im Allgemeinen ein schändlicher Anblick [] es scheint, wir Europäer 
können jener Maskerade durchaus nicht entbehren, die Kleidung heisst. Sollte aber die Verklei-
dung der ‚moralischen Menschen‘, ihre Verhüllung unter moralische Formeln und Anstandsbegrif-
fe, das ganze wohlwollende Verstecken unserer Handlungen unter die Begriffe Pflicht, Tugend, 
Gemeinsinn, Ehrenhaftigkeit, Selbstverleugnung nicht seine ebenso guten Gründe haben? Nicht 
dass ich vermeinte, hierbei sollte etwa die menschliche Bosheit und Niederträchtigkeit, kurz das 
schlimme wilde Thier in uns vermummt werden; mein Gedanke ist umgekehrt, dass wir gerade als 
zahme Thiere ein schändlicher Anblick sind und die Moral-Verkleidung brauchen“ (FW 352; 3, 
588).  



 35 

Fortwachsen von Geschlecht zu Geschlecht dem Dinge allmählich gleich-
sam an- und eingewachsen und zu seinem Leibe selber geworden: der 
Schein von Anbeginn wird zuletzt fast immer zum Wesen und wirkt als We-
sen! (FW 58; 3, 422)  
 

Der Mensch wird dadurch zu einem sozialen Wesen, indem er sich die gesellschaftliche 
Norm einverleibt, so wie der Mensch dadurch zu einem zivilisierten Menschen wird, 
indem er Kleidung trägt.54 In dieser „Zucht“ kann das unerwartete Paradoxon entstehen, 
dass die zweite Haut wirklicher als die eigene Haut erscheint. Nietzsche sieht in dieser 
Situation die Gefahr, dass der Mensch zum „Heerdenthier“ (N 25[379]; 11, 111) ver-
dirbt, welches sich passiv (ohne innere Aufgeregtheit) seiner äußeren Umgebung an-
passt.  

Wie bereits gezeigt, ist die innere Wollust, die hinter der Maske wirkt, für die lebendige 
Maske eigentlich unentbehrlich. In diesem Sinne kann man „Schein zum Sein“ (MA1 
51; 2, 79) als einen Übergang auslegen – von einem Menschen, der die Maske mit inne-
rer geistiger Spannung trägt, hin zu einem Menschen, der die Wollust verloren hat, die 
der Maske ihren eigentlichen Sinn verleiht. 

Der, welcher immer die Maske freundlicher Mienen trägt, muss zuletzt eine 
Gewalt über wohlwollende Stimmungen bekommen, ohne welche der Aus-
druck der Freundlichkeit nicht zu erzwingen ist, – und zuletzt wieder be-
kommen diese über ihn Gewalt, er ist wohlwollend. (MA1 51; 2, 72) 
 

Wenn die Maske als eine Form von Mensch zu Mensch oder von Generation zu Genera-
tion ohne innere Wollust weitervererbt wird, würde eine solche Tätigkeit des „Co-
piren[s]“ (ebd.) beinahe einem Prozess gleichen, in dem weißes Papier (Maske als 
Form) ohne den Text (Affekt als Inhalt) kopiert werden würde. In diesem Fall würde ei-
ne solche menschliche Gesellschaft einer „mimicry“ der tierischen Gesellschaft glei-
chen, in der ein Anpassung an das Milieu vorgenommen wird, ohne die Seele zu be-
rücksichtigen.  

 

Exkurs. Die Maske als Rolle 

Der Mensch steht zwischen zwei „Thierheiten“: Erstere ist die „Bestie“, die fast mit der 
Natur synonym ist und die wir nicht direkt akzeptieren sollen. Zweitere ist das „Heer-
denthier“, das die Kunst der „mimicry“ beherrscht, sich selbst teilweise dem Milieu an-
zupassen. Wenn Nietzsche von der „Rolle“ des Menschen spricht, tendiert er dazu den 
letzteren Punkt kritisch zu kommentieren.  

Das Annehmen von Werth-Urtheilen wie von Kleidungsstücken ist trotzdem 
die häufigste Thatsache: so entsteht von außen her [H. d. V.] erst Haut, dann 
Fleisch, endlich Charakter: die Rolle wird Wahrheit. (N 34[134]; 11, 465) 
 

 

 
 

54 Vgl. FW 365; 3, 613.  



 36 

Das Wort „Rolle“ steht etymologisch auch in Beziehung zum Begriff der Person, denn 
seine Herkunft liegt in Theatermetaphern.55 Nietzsche benutzt auch das Wort persona 
mit der Bedeutung die im Wort „Rolle“ liegt: „Aller Charakter ist erst Rolle. Die ‚Per-
sönlichkeit‘ der Philosophen – im Grunde persona“ [H. d. V.] (N 34[57]; 11, 438). Da-
mit der Schauspieler als ein solcher agieren kann, muss er irgendeine Rollen einnehmen, 
die er auf der Bühne spielen kann. Diese Rolle ist notwendig, um sowohl den Charakter 
des Schauspielers zu bestimmen als auch den Sinn der Handlung des Dramas dem 
Schauspieler und dem Zuschauer begreifbar zu machen. Im Nachlass, der mit der Wen-
dung „Inwiefern der Mensch ein Schauspieler ist“ beginnt, heißt es insofern:  

Nehmen wir an, der einzelne Mensch bekomme eine Rolle zu spielen: er 
findet sich nach und nach hinein. Er hat endlich die Urtheile, Geschmäcker, 
Neigungen, die zu seiner Rolle passen, selbst das dafür zugestandene übli-
che Maaß von Intellect: – / – einmal als Kind, Jüngling, usw. dann die Rolle, 
die zum Geschlecht gehört, dann die der socialen Stellung, dann die des 
Amtes, dann die Seiner Werke []. Die Rolle ist ein Resultat der äußeren 
Welt auf uns, zu der wir unsere „Person“ stimmen, wie zu einem Spiel der 
Saiten [H. d. V.]. Eine Simplifikation, Ein Sinn, Ein Zweck. Wir haben die 
Affekte und Begehrungen unserer Rolle – das heißt wir unterstreichen die, 
welche dazu passen und lassen sie sehen. [] Der Mensch ein Schauspieler. 
(N 25[374]; 11, 109 f.) 
 

Wenn die Gesellschaft ein Gebäude wäre, dann wäre eine Rolle ein Zimmer in ihm, in 
dem der Mensch irgendeine Funktion als Teil des (gesellschaftlichen) Ganzen spielt. 
Wir müssen irgendeinen Platz in der Gesellschaft einnehmen, es mag der Platz in der 
Familie – wie z. B. Vater oder Mutter– sein oder ein Platz im Arbeitsleben – wie z. B. 
Arbeiter oder Manager – oder ein Platz, in dem man in anderen Kreisen Geselligkeit 
oder Freundschaft verbreitet.56 Wer keine Rolle in der Gesellschaft hat, gleicht demjeni-
gen, der allein auf einer Insel lebt.  

In diesem Sinne erkennt Nietzsche an, dass die Rolle eine notwendige Bedingung für 
den Menschen als Schauspieler ist, der in der Gesellschaft leben muss. Aber Nietzsche 
schätzt den Begriff der Rolle nicht höher ein als den Begriff der Maske, da er mit der 
Rolle nur die schauspielerische Bedingung des Menschen herausstreicht. Ein Grund, 
warum Nietzsche über die Rolle mit einer kritischen Nuance spricht, besteht darin, dass 
Nietzsches Ansicht nach die Nachahmung, welche die fundamentale Aktivität für ein 
soziales Tier ist, eigentlich eine Tätigkeit ist, welche der Mensch mit dem Herdentier 
gemeinsam hat.57  

 
55 Vgl. Konersmann (1992): „Das Wort ‚Rolle‘ gehört seiner Herkunft nach zu den Theatermeta-
phern, deren Variabilität sich aus den vielfältigen Einsatzmöglichkeiten der Komponenten ‚Autor‘, 
‚Akteur‘ und ‚Zuschauer‘ ergibt“ (S. 1064). Zur soziologischen Betrachtung von der „Rolle“ für 
den Menschen vgl. Dahrendorf (2006).  
56 „Vom Problem des Schauspielers. – Das Problem des Schauspielers hat mich am längsten beun-
ruhigt []. Die Falschheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht herausbre-
chend, den sogenannten ‚Charakter‘ bei Seite schiebend, überfluthend, mitunter auslöschend; das 
innere Verlangen in eine Rolle und Maske, in einen Schein hinein; ein Ueberschuss von Anpas-
sungs-Fähigkeiten aller Art, welche sich nicht mehr im Dienste des nächsten engsten Nutzens zu 
befriedigen wissen: Alles das ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich?“ (FW 361; 3, 608)  
57 Zur eingehenden philosophischen Betrachtung der „Nachahmung“ vgl. Tarde (2009).  



 37 

Als nachahmendes Thier [H. d. V.] ist der Mensch oberflächlich: es genügt 
ihm, wie bei seinen Instinkten, der Anschein der Dinge. Er nimmt Urtheile 
an, das gehört zu dem ältesten Bedürfniß, eine Rolle zu spielen. Entwick-
lung der mimicry [H. d. V.] unter Menschen, vermöge seiner Schwäche. Das 
Heerdenthier [H. d. V.] spielt eine Rolle, die ihm anbefohlen wird. (N 
25[379]; 11, 111) 
 

Nietzsche vergisst nicht zu erwähnen, dass die Nachahmung eine Basis für das soziale 
Leben ist. Aber seiner Ansicht nach ist diese Aktivität der Nachahmung dem Menschen 
nicht mehr als eine Bestimmung „von aussen her“ (N 34[134]; 11, 465), welche eine 
Spur des Lebens des Herdentiers ist. (Dieser kritische Diskurs der „Rolle“ bezieht sich 
auf die Kritik an der Massengesellschaft, welche im zweiten Teil betrachtet wird.)  

 

3. Masken als emotionale Formen des Menschen. Nietzsches 
Philosophie der Gefühle I  
Die Maske ist hier sowohl notwendige als auch unentbehrliche Form der Seele des 
Menschen, die es ihm ermöglicht, überhaupt als Mensch hervorzutreten. Mit der Maske 
hat der Mensch die neue Welt des Verkehrs der Menschen untereinander erfunden, die 
ganz anders als die Welt der reinen Natur ist.  

Es giebt keine Form in der Natur, denn es giebt kein Inneres und kein Äuße-
res [H. d. V.]. (N 19[144]; 7, 465) 
 

Gegen die Natur, die in ihrem rohen Zustand „kein Inneres und kein Äußeres“ hat, er-
schafft der Mensch die Form der Maske, welche die beiden getrennten, aber zugleich 
eng miteinander verflochtenen Welten des Innen und Außen erzeugt, bzw. die naturhaf-
ten als auch die menschlich, allzumenschlichen gesellschaftlichen Eigenschaften des 
Menschen. Hiermit kann er dem Anderen gegenüber seine Majestät vergrößern, den 
Anderen täuschen oder sich vor dem Anderen verstecken. Die Maske ist eine eigentüm-
liche Form des Menschen, mit der die menschliche, allzu menschliche Welt zustande 
kommt.  

Durch den Vorgang dieser Kultivierung (verstanden als Formgebung) wird die rohe Na-
tur (verstanden als Inhalt der Formgebung) zum Menschlichen umgebildet. Dieses Ge-
biet, das  menschlich, zugleich aber auch naturhaft ist, kann man mit dem „Gefühl“ des 
Menschen eingehender thematisieren. Wie die Maske die Anwesenheit des Anderen be-
nötigt, erfordert auch das Gefühl des Menschen immer die Anwesenheit des Anderen – 
ob in der Realität oder in der Phantasie. Man kann sagen, dass es kein Privat-Gefühl 
gibt, das in keinem Zusammenhang mit der menschlichen Gesellschaft steht. 

Der naive Egoismus des Thieres ist durch unsere sociale Einübung ganz al-
terirt []. Die socialen Triebe [] haben uns umgewandelt: wir haben „die Ge-
sellschaft“ in uns verlegt, verkleinert. (N 6[80]; 9, 215)  
 
 
 
 



 38 

Unser Gefühl wird immer schon sozialisiert. Die Ebene des Gefühls ist gar nicht die tie-
rische, sondern durch und durch die soziale Begierde, die nur der Mensch fühlen kann.58 
Wegen des traditionellen Urteils in der europäischen Philosophie, die dem Gefühl einen 
niedrigeren Wert beimisst als dem Intellekt, ist das Gefühl von den Philosophen nicht 
eingehend genug betrachtet worden.59 Aber Nietzsches Philosophie der Gefühle würde 
uns mit ihren lebendigen Gestalten einen neuen Weg zu eingehenden philosophischen 
Betrachtungen weisen.60  

 

3.1 Das Gefühl der Macht als ursprüngliches soziales Selbstwertgefühl  
Das Machtgefühl in Nietzsches mittlerer Periode, das man schon für den Keim des Wil-
lens zur Macht in seiner späteren Periode halten kann,61 benötigt die Anwesenheit des 
Anderen bzw. der Gesellschaft, damit seine Macht als Macht anerkannt wird. Die Notiz, 
in der die Formel des Willens zur Macht erstmals in Nietzsches Schriften erscheint, lau-
tet:  

Das Hauptelement des Ehrgeizes ist, zum Gefühl seiner Macht zu kommen. 
[] Furcht (negativ) und Wille zur Macht (positiv) erklären unsere starke 
Rücksicht [H. d. V.] auf die Meinungen der Menschen. (N 23 [63]; 8, 425) 
 

Nach Nietzsches Dafürhalten ging es selbst in der primitiven bzw. ursprünglichen Ge-
meinschaft für die (stärkeren) Menschen nicht um direkte Gewalt wie Plünderung oder 
Misshandlung, sondern um die Geltung bzw. die Anerkennung durch Vermehrung der 
Vorstellung von „Macht“, durch die eine Gemeinde ihre (hierarchische) Ordnung erhält. 
Im Text Die Eitelkeit als die grosse Nützlichkeit heißt es dazu:  

er [der starke Einzelne; E. d. V.] [will] für mächtiger gelten, als er ist 
[H. d. V.], und missbraucht deshalb die Gelegenheiten: der Furchtzuwachs, 
den er erzeugt, ist sein Machtzuwachs. Er merkt zeitig, dass nicht Das, was 
er ist, sondern Das, was er gilt, ihn trägt oder niederwirft: hier ist der Ur-
sprung der Eitelkeit. Der Mächtige sucht mit allen Mitteln Vermehrung des 
Glaubens an seine Macht. – Die Unterworfenen, die vor ihm zittern und ihm 
dienen, wissen wiederum, dass sie genau so viel werth sind als sie ihm gel-
ten: weshalb sie auf diese Geltung hinarbeiten und nicht auf ihre eigene Be-
friedigung an sich. (WS 181; 2, 630) 

 
58 Da es undenkbar ist, dass ohne die Sprache die menschliche Gesellschaft ermöglicht würde, 
würde es eine wichtige Frage sein, wie das Gefühl sich auf die Sprache bezieht. Aber sowieso ist 
sicher, dass in der Philosophie Nietzsches die Ebene des Gefühls tiefer als die Ebene der Sprache 
ist. Vgl. „Sprache und Gefühl. – Dass die Sprache uns nicht zur Mittheilung des Gefühls gegeben 
ist, sieht man daraus, dass alle einfachen Menschen sich schämen, Worte für ihre tieferen Erregun-
gen zu suchen“ (VM 105; 2, 421 f.); d. h. das Schamgefühl ist für Menschen viel tiefgehender als 
das Wort Scham.  
59 Zum Umriss des philosophischen Diskurses über das Gefühl vgl. Demmerling/Landweer (2007); 
bzw. zur Zusammenfassung der Stellung des Gefühls in der europäische Philosophie vgl. Ladn-
weer/Renz (2008).  
60 Zu einzelnen bedeutungsvollen Forschungen über die Gefühle in der Philosophie Nietzsches: 
Stolz und Eitelkeit: Müller-Lauter (1995): Scham: Planckh (1998) und Tongeren (2007).  
61 Vgl. Mittelman (1980); Kaufmann (1982), S. 208–218; Gerhardt (1996), S. 125 ff.  



 39 

 
Worum es in diesem Kontext geht, ist Nietzsches Hypothese von den zwei Charakteris-
tika des Machtgefühls, als einem fundamentalen Gefühl des Menschen, das sich sowohl 
in seinem Grundcharakter des „Mehr-Wollens“ als auch des „Gelten-Müssens“ zeigt.62  

Erstens taucht die „Machtäusserung“ (ebd.) des Menschen vor allem als die Bestrebung 
nach der Erweiterung seiner Macht auf. Im Text Zur Lehre vom Machtgefühl heißt es: 
„Mit Wohlthun und Wehethun übt man seine Macht an Andern aus – mehr will man da-
bei nicht!“ (FW 13; 3, 384) Ursprünglich „tödtet er [der starke Einzelne; E. d. V.] mehr 
Thiere, als er verzehren kann, und plündert und misshandelt die Menschen mehr, als nö-
tig wäre“ (WS 181; 2, 630). Dieser Charakter des Machtgefühls, mehr zu wollen, ist 
Nietzsches Anthropologie zufolge ein Grundmotiv des Menschen. Dieses Grundmotiv 
verändert sich auch bei Schwächeren nicht. Ebenso genießt der Mensch sein Machtge-
fühl dadurch, anderen Menschen indirekt – d. h. nicht durch das Mittel der direkten 
Gewalt – wehzutun:  

das Mitleiden, welches Jene dann äussern, ist insofern eine Tröstung für die 
Schwachen und Leidenden, als sie daran erkennen, doch wenigstens noch 
Eine Macht zu haben, trotz aller ihrer Schwäche: die Macht, wehe zu thun. 
Der Unglückliche gewinnt eine Art von Lust in diesem Gefühl der Ueberle-
genheit [H. d. V.], welches das Bezeugen des Mitleides ihm zum Bewusst-
sein bringt. (MA1 50; 2, 70 f.) 
 

Gleichgültig, ob er stark oder schwach sein mag, der Mensch genießt seine „Mach-
täusserung“ (WS 181; 2, 630).  

Aber zugleich – und dieser zweite Grundcharakter ist in dieser Betrachtung von wesent-
licher Bedeutung – muss diese Machtäußerung für die Anderen „gelten“. Mit anderen 
Worten: Sie muss von den Anderen bzw. der Gesellschaft anerkannt werden. Demzufol-
ge ist das Machtgefühl niemals der nackte Instinkt wie „[d]er naive Egoismus des Thie-
res“ (N 6[80]; 9, 215), der direkt von der Natur kommt, sondern es setzt schon die geis-
tige Fähigkeit des Menschen voraus, sich selbst vom Standpunkt des Anderen bzw. der 
Gesellschaft reflektieren zu können, um seine Macht als solche zu vermehren. Worum 
es hier im Wesentlichen geht, ist der Punkt, dass diese Anerkennung der Macht nicht 
durch direkte Gewalt erzwungen werden kann. Vielmehr ist der „Glauben“ (WS 181; 2, 
630) an die Vorstellung der Macht hier viel wichtiger als die Macht selber:  

die Vermehrung des Glaubens an Macht [ist] leichter, als die Vermehrung 
der Macht selber, aber nur für Den, der Geist [H. d. V.] hat, – oder, wie es 
für Urzustände heißen muss, der listig und hinterhältig ist. (WS 181; 2, 630)  
 

Ursprünglich konnte ein solcher Mensch der „Mächtige“ werden, welcher geistig so 
„listig“ war, wie er ein Prinzip einsehen konnte, dass der, welcher den „Glauben an 

 
62 In diesem Punkt, in dem Nietzsche bei dem (politischen) Thema der Entstehung der Ordnung in 
menschlicher Gesellschaft die Notwendigkeit der Differenz zur Vorstellung der Macht betont, kann 
man einen Unterschied zu Hobbes finden, der die Gleichheit sowohl des Naturzustandes des bel-
lum omnium contra omnes als auch des Leviathan, unter dem die Menschen gleichermaßen folgen 
müssen, thematisiert – deswegen muss sein Begriff der Macht notwendigerweise eine gewisse 
Rangordnung voraussetzen. Zum Vergleich zwischen Nietzsche und Hobbes vgl. Patton (2001).  



 40 

Macht“ beherrscht, mächtiger ist als der, welcher von seiner direkten Macht wie der 
physischen Gewalt abhängt. Im Text Der Wirkende ein Phantom, keine Wirklichkeit 
heißt es: „Der bedeutende Mensch lernt allmählich, dass er, sofern er wirkt, ein Phan-
tom in den Köpfen Anderer ist“ (VM 330; 2, 515).  

Bei der ursprünglichen Gemeinschaft hat das Gefühl der „Furcht“ die bedeutende Funk-
tion erfüllt, seine Mitglieder mit dem „Gefühl des Müssens [H. d. V.]“ (WS 52; 2, 576) 
in die Sitte einzubetten.63 „[J]eder sogenannte‚ äussere [H. d. V.] Zwang‘ [ist] Nichts 
weiter [], als der innere [H. d. V.] Zwang der Furcht und des Schmerzes“ (WS 23; 2, 
557 f.). Die Sitte als der „äussere Zwang“ wird durch die Verinnerlichung des „inneren 
Zwangs“ ausgeführt. Deswegen spekulierte der „Mächtig-sein-[W]ollende“ (N 41[53]; 
8, 592) darauf, zuallererst die „Phantasie d[er] Furcht“ zu vergrößern (ebd.). Ursprüng-
lich gibt es in der Welt keine Furcht an sich außerhalb unseres Herzens, sondern nur ih-
re Vorstellung bzw. Phantasie in uns: „Die Angst wohnt im Innersten der menschlichen 
Phantasie“ (N 19[108]; 8, 356).64 

Der Mächtige ist es, welcher die Phantasie der Angst oder der Furcht wirksam und er-
folgreich anzuwenden vermag, um den Glauben an seine Macht zu vermehren.  

Von außen her sich seine Macht beweisen lassen, an die man selbst nicht 
glaubt – also durch Furcht in der Unterordnung unter das Urtheil der Ande-
ren – ein Umweg eitler [H. d. V.] Menschen. (N 4[196]; 9, 149) 
 

Der Mächtige gewinnt durch seine geistige Begabung die Phantasie in den Köpfen der 
Anderen. Durch die gewonnene Kontrolle dieser Phantasien beherrscht er zugleich auf 
listige Weise auch die Furcht der Anderen, wodurch er seine soziale Stellung als der 
Mächtige in der Gemeinschaft etablieren kann. Diese (geistige und listige) Begabung 
setzt das Vermögen der Selbst-Reflexion vom Gesichtspunkt des Anderen voraus. 
Nietzsche sieht in dieser Befähigung des Mächtigen in der ursprünglichen Zeit „de[n] 
Ursprung der Eitelkeit“ (WS 181; 2, 630).  

 

3.2 Die Eitelkeit im Tausch der Täuschungen  
Nietzsches Ansicht zufolge wurde das Machtgefühl von der ursprünglichen Gemein-
schaft an die zivilisierte Gesellschaft als eine Form der „Eitelkeit“ weitervererbt.65 „Wir 
kennen die Eitelkeit nur in den abgeschwächtesten Formen, in ihren Sublimirungen 
[H. d. V.] und kleinen Dosen, weil wir in einem späten und sehr gemilderten Zustande 
der Gesellschaft leben (WS 181; 2, 630)“.  

 
63 „[D]ie Furcht ist [] die Mutter der Moral“ (J 201; 5, 122). Vgl. Gerhardt (1996), S. 137 f.; Eh-
renmüller (2008), S. 224–227.  
64 Deswegen denkt Nietzsche, dass mit zunehmender Fähigkeit des Menschen, die Phänomene der 
Welt durch die Kausalität zu erklären, wie z.B. in den Naturwissenschaften, „der Umfang des Rei-
ches der Sittlichkeit“ abnimmt: „jedesmal, wenn man die nothwendigen Wirkungen begriffen hat 
und gesondert von allen Zufällen, allem gelegentlichen Nachher (post hoc) zu denken versteht, hat 
am eine Unzahl phantastischer Causalitäten, an welche als Grundlagen von Sitten bisher geglaubt 
wurde, zerstört“ (M 10; 3, 24).  

65 Vgl. Gerhardt (2006), S. 132.  



 41 

Wenn auch abgeschwächt, kann man die Spur jener zwei Grundcharakteristika des 
Machtgefühls (Mehr-Wollen und Gelten-Müssen) im Umgang innerhalb der zivilisierten 
Gesellschaft bestätigen. Ein Beispiel für das Prinzip des „Mehr-Wollen“: „Die Bosheit 
hat nicht das Leid des Andern an sich zum Ziele, sondern unsern eigenen Genuss, zum 
Beispiel als Rachegefühl oder als stärkere Nervenaufregung. Schon jede Neckerei zeigt, 
wie es Vergnügen macht, am Andern unsere Macht auszulassen und es zum lustvollen 
Gefühle des Uebergewichts zu bringen“ (MA1 103; 2, 99). Und ein Beispiel für das 
Prinzip des „Gelten-Müssens“:  

jene Grundüberzeugung, dass wir auf den Wellen der Gesellschaft viel mehr 
durch Das, was wir gelten, als durch Das, was wir sind, gutes Fahrwasser 
haben oder Schiffbruch leiden – eine Ueberzeugung, die für alles Handeln 
in Bezug auf die Gesellschaft das Steuerruder sein muss. (WS 60; 2, 579)66  
 

In der Lebensweisheit, dass man in der Gesellschaft gegenüber anderen Menschen auf 
seine äußere Erscheinung sowie seinen Anschein, beispielsweise verkörpert in Gerüch-
ten oder im Ruf, Acht geben muss, zeigen sich Spuren jenes Prinzips, das in der ur-
sprünglichen Gemeinschaft nur der Listige verstehen konnte: „Er [der „Mächtige“; 
E. d. V.] merkt zeitig, dass nicht Das, was er ist, sondern Das, was er gilt, ihn trägt oder 
niederwirft“ (WS 181; 2, 630). In Form der Eitelkeit lebt das Machtgefühl fort.  

Schopenhauer konnte in der Eitelkeit getreu der Etymologie des Wortes vanitas (Eitel-
keit) nicht mehr als den Ausdruck von „Leerheit und Nichtigkeit“ erkennen.67 Doch in 
starkem Kontrast zu Schopenhauer beklagt Nietzsche die Etymologie der Eitelkeit, dass 
eines der so inhaltsreichsten Dinge „mit dem allgemeinsten Worte ‚Eitelkeit‘, ,vanitas‘ 
bezeichnet und gebrandmarkt [wird], [] welcher dasselbe als das eigentlich Leere und 
Nichtige bezeichnet, etwas Grosses mit einem Deminutivum, ja mit den Federstrichen 
der Carricatur“ (WS 60; 2, 579).68  

Bei der Eitelkeit taucht das sublimierte Machtgefühl auf kraftvolle Art und Weise auf: 
„[D]as Gefühl der Macht [hat sich] in solcher Feinheit entwickelt, dass es jetzt hierin 
der Mensch mit der delicatesten [H. d. V.] Goldwage aufnehmen kann. Es ist sein 
stärkster Hang geworden“ (M 23; 3, 34 f.). Dieses sublimierte Phänomen des Geistes 
diskutiert Nietzsche mit ökonomischen Metaphern wie Münzen oder Tausch.69 Im Text 
Eitelkeit bereichert heißt es:  

Wie arm wäre der menschliche Geist [H. d. V.] ohne die Eitelkeit! So aber 
gleicht er einem wohlgefüllten und immer neu sich füllenden Waarenmaga-
zin, welches Käufer jeder Art anlockt: Alles fast können sie finden, Alles 

 
66 Nach Nietzsches Ansicht besteht das Geheimnis des Erfolgs Napoleons auch in seiner starken 
Eitelkeit. „Napoleons präsentables Motiv: ‚ich will Allen überlegen sein‘. Wahres Motiv: ‚ich will 
Allen überlegen erscheinen [H. d. V]‘“ (N 1[13]; 9, 11). Bzw. „die Schauspieler nach außen (z. B. 
Napoleon’s)“ (N 7[53]; 9, 328).  
67 Schopenhauer (1986), S. 446.  
68 Vgl. Müller-Lauter (1995), S. 260 ff.  
69 „[D]ie gebildeten Stände und Staaten werden von einer grossartig verächtlichen Geldwirtschaft 
fortgerissen“ (SE 4; 1, 366). Bzw.: „[M]an hat keinen Stand mehr! Man ist ‚Individuum‘! Aber 
Geld ist Macht, Ruhm, Würde, Vorrang, Einfluss“ (M 203; 3, 179).  



 42 

haben, vorausgesetzt, dass sie die gültige Münzsorte [H. d. V.] (Bewunde-
rung) mit sich bringen. (MA1 79; 2, 84 f.)  
 

Was hier rhetorisch als „Waarenmagazin“ ausgewiesen wird, ist der Platz, auf dem die 
Eitelkeit aktiviert bzw. gefördert wird. Nietzsche nennt „die gültige Münzsorte“ die 
„Bewunderung“. Die Eitelkeit ist nicht selbstgenügsam, sondern sie braucht unbedingt 
die Bewunderung der Anderen. Jedoch entsteht dies nur durch Täuschung mittels An-
scheins: „Das Interesse an sich selbst, der Wunsch, sich zu vergnügen, erreicht bei dem 
Eitelen eine solche Höhe, dass er die Anderen [H. d. V.] zu einer falschen, allzu hohen 
Taxation seiner selbst verführt und dann doch sich an die Autorität der Anderen 
[H. d. V.] hält: also Irrthum herbeiführrt und doch ihm Glauben schenkt“ (MA1 89; 2, 
88).  

Die Eitelkeit, die wie „ein Durst nach Selbstgenuss“ (MA1 50; 2, 71) scheint, kann nur 
auf „Unkosten der Mitmenschen“ (ebd.) entstehen:  

Der Mensch, sobald er seine Hülflosigkeit als Einzelner und das Maass sei-
ner Kräfte und Besitzthümer wahrnimmt, sinnt auf Austausch [H. d. V.] mit 
den Nächsten. Je höher diese seine Kräfte und Besitzthümer taxieren, umso 
mehr kann er für sich bei diesem Austausche gewinnen. (N 20[8]; 8, 363)  
 

Aufgrund der beiden folgenden Gründe betrachtet Nietzsche diese Verhältnisse einge-
hender. „Wir sind alle begehrlich nach fremdem Besitz [H. d. V.]. Einmal weil wir die 
Schwächen des eigenen Besitzes zu gut kennen und seine Vorzüge uns durch Gewöh-
nung reizlos geworden sind, sodann weil der Andere [H. d. V.] seinen Besitz in das 
günstigste Licht gestellt hat“ (ebd.). Die Begierde nach Täuschung betätigt sich nicht 
nur selbstgenügsam, sondern auch mit der Anregung des Anscheins des Anderen.  

Beim Tausch glaubt jeder den Anderen übervortheilt und selber den höheren 
Gewinn zu haben [] Der Tauschende [H. d. V.] meint, er sei der Täuschende 
[H. d. V.], aber der, mit welchem er tauscht, glaubt von sich dasselbe. (ebd.) 
 

Die Eitelkeit entsteht durch den „Tausch der Täuschungen“, sozusagen als die „Wech-
selwirkung der Masken“, welche voneinander verschieden sind bzw. sein müssen.70 So 
wie eine private Münze keinen Sinn hat, zu der es kein Gegenstück für einen Tausch 
gibt, ist private Eitelkeit ebenfalls sinnlos. Die Täuschung muss eine Form des Handels 
sein, bei der man sich mit dem Glanz zu überbieten sucht, welcher die eigene Schwäche 
mithilfe der Maske verbirgt. „Feiner als nötig. – Unser Beobachtungsinn dafür, ob An-
dere unsere Schwächen wahrnehmen, ist viel feiner, als unser Beobachtungssinn für die 
Schwächen Anderer (WS 257; 2, 664)“. Solange es sich bei diesem Handel der Eitelkeit 
um ein Spiel für den Menschen handelt, der eines feinen Geistes bedarf – ähnlich wie 
beim Machtgefühl –, ist es gut möglich, dass der, der seine Schwäche aus dem Blick-
punkt des Anderen tiefer zu reflektieren vermag, bei diesem Tausch den größeren Ge-
winn erzielt.  

 
70 „Oekonomie der Güte. – Die Güte und Liebe als die heilsamsten Kräuter und Krähfte im Ver-
kehr der Menschen sind so kostbare Funde, dass man wohl wünschen möchte, es werde in der 
Verwendung dieser balsamischen Mittel so ökonomisch wie möglich verfahren: doch ist diess un-
möglich. Die Oekonomie der Güte ist der Traum der verwegensten Utopisten“ (MA1 48; 2, 69).  



 43 

Gegebenenfalls taucht dieser starke Wunsch nach eitlem Selbstgenuss durch die Aner-
kennung des Anderen auf derart verwickelte Weise auf, dass er fast paradox genannt 
werden kann. „Man muss sich also eingestehen, dass die eitelen Menschen nicht sowohl 
Anderen gefallen wollen, als sich selbst, und dass sie so weit gehen, ihren Vortheil dabei 
zu vernachlässigen; denn es liegt ihnen oft daran, ihre Mitmenschen [H. d. V.] ungüns-
tig, feindlich, neidisch, also schädlich gegen sich zu stimmen, nur um die Freude an sich 
selber, den Selbstgenuss, zu haben (MA1 89; 2, 88). Um einen tiefen Selbstgenuss zu 
genießen, vermeidet der Eitle es sogar nicht sich selbst zu vernachlässigen.71  

Die vorher erwähnte „gültige Münzsorte“ (MA1 79; 2, 84 f.) der Eitelkeit ist kein exis-
tierender Maßstab, sondern nur ein vorläufiger Kurs, der durch diesen Handel nachträg-
lich entsteht, dann gültig geworden ist und der deswegen die latente Eigenschaft besitzt, 
sich durch die Wechselwirkungen ständig zu verändern. Der Grund, weshalb Nietzsche 
den Tausch als betrügerischen Handel darstellt, liegt darin, dass durch die übersteigerte 
Hochschätzung des eigenen Selbst wechselseitig „Neid“ (N 20[8]; 8, 364) hervorgeru-
fen werden soll.  

Der „Neid“, welcher durch gegenseitige Eitelkeit angeregt wird, zeigt auf sublimierte 
Weise eine Spur seiner ursprünglichen Gestalt als agonalen Affekt. In Homer’s Wett-
kampf klassifiziert Nietzsche den Neid in zwei Typen, deren Unterschied ein strenges 
Unterscheidungskriterium ist für die Zeit vor und nach Homer. Das ist das große Ver-
dienst des Griechen, der „eine Eris als böse“ (HW; 1, 787) als den agonalischen Affekt 
im Rohzustand, „welche die Menschen zum feindseligen Vernichtungskampfe gegen ei-
nander führt“ (ebd.), zur „gute[n] Eris“ kultiviert zu haben, „die als Eifersucht Groll 
Neid die Menschen zur That reizt, aber nicht zur That des Vernichtungskampfes, son-
dern zur That des Wettkampfs“ (ebd.).72 Nietzsches Meinung zufolge ist der Neid in 
Form des „Wettkampfes“, welcher den Menschen zu Produktivität bzw. Kreativität ge-
geneinander anregt, dermaßen wichtig, weil ohne ihn die Griechen für ewig in einer 
gewalttätigen Wildheit verblieben wären. „Nehmen wir [] den Wettkampf aus dem grie-
chischen Leben hinweg, so sehen wir sofort in jenen vorhomerischen Abgrund einer 
grauenhaften Wildheit des Hasses und der Vernichtungslust“ (ebd., 791). Der agonali-
sche Affekt im Rohzustand, welcher den Gegner endlos zu vernichten versucht, wurde 
von den Griechen zum menschlichen Gefühl des „Neids“ kultiviert, mit dessen Hilfe der 
Mensch auf den unterschiedlichsten Gebieten (Arbeit, Handwerk oder Kunst usw.) mit 

 
71 Ein seelischer Bereich, in dem dieser paradoxe Selbstgenuss der Eitelkeit auf tiefste Weise zur 
Erscheinung kommt, ist die Religion. „Es giebt einen Trotz gegen sich selbst, zu dessen sublimir-
testen Aeusserungen manche Formen der Askese gehören. Gewisse Menschen haben nämlich ein 
so hohes Bedürfniss, ihre Gewalt und Herrschsucht auzuüben, dass sie, in Ermangelung anderer 
Objecte, oder, weil es ihnen sonst immer misslungen ist, endlich darauf verfallen, gewisse Theile 
ihres eigenen Wesens, gleichsam Ausschnitte oder Stufen ihrer selbst, zu tyrannisiren. [] Dieses 
Zerbrechen seiner selbst, dieser Spott über die eigene Natur, dieses spernere se sperni, aus dem die 
Religionen so viel gemacht haben, ist eigentlich ein sehr hoher Grad der Eitelkeit“ (MA1 137; 2, 
130 f.). „Nicht Das, was der Heilige ist, sondern Das, was er in den Augen der Nicht-Heiligen be-
deutet, giebt ihm seinen welthistorischen Werth“ (MA1 143; 2, 139). Vgl. Gerhardt (1996), S. 
141 f.  
72 Vgl. MA1 170; 2, 158 f. WS 29; 2, 562.  



 44 

dem Anderen produktiv um Überlegenheit in jeglicher Form wetteifern kann.73  

Nietzsche ist desweiteren auch der Meinung, dass wenn sich die Gesellschaft weiter zi-
vilisieren würde, und zwar derart so dass man sich dort sogar die Maske durch „kaufen“ 
erwerben kann (VM 310; 2, 505),74 die Gefahr entsteht das diese produktive Form des 
Neides verdirbt.75 Der Grund, warum Nietzsche die Eitelkeit in der zivilisierten Gesell-
schaft mit kritischer Nuance als den Tausch der Täuschungen bezeichnet, besteht darin, 
dass sie eine Tätigkeit ist, die hauptsächlich nur um den Glanz des Anscheins (der Mas-
ke) willen konkurriert, ohne die wechselseitigen produktiven Motive miteinzubeziehen: 
„[S]ie verstecken sich ins Innere und ihr Äußeres wird maskenhaft und wie gelähmt. Ah 
der Blick – ganz Oberflächliche, kalt“ (N 6[417]; 9, 305). In diesem Fall verliert der 
Neid seine Wettkampfform dadurch, dass sich die Begierde nach dem Anschein in dem 
Maße vergrößert, wie sich das (innere) produktive Motiv verkleinert. Hier findet sich 
die gleiche Problematik, dass der Mensch von der Maske getragen wird. Der Text Der 
Besitz besitzt ironisiert den modernen Menschen, der aufgrund seiner zu starken Hab-
gier zum bloßen Träger seines Besitzes geworden ist:  

Nur bis zu einem gewissen Grade macht der Besitz den Menschen unabhän-
giger, freier; eine Stufe weiter – und der Besitz wird zum Herrn, der Besitzer 
zum Sclaven [H. d. V.]: als welcher ihm seine Zeit, sein Nachdenken zum 
Opfer bringen muss und sich fürderhin zu einem Verkehr verpflichtet, an 
einen Ort angenagelt, einem Staate einverleibt fühlt: Alles vielleicht wider 
sein innerlichstes und wesentlichstes Bedürfniss [H. d. V.]. (VM 317; 2, 507)  
 

Es stimmt, dass Nietzsche die Lebensform des modernen Menschen nicht hoch schätzt, 
da dieser sein Bedürfnis nach Überlegenheit, aufgrund einer zu starken Begierde nach 
Überlegenheit, verloren hat. Zugleich ist jedoch wahr, dass solche menschlichen, allzu 
menschlichen Wesen in Nietzsches Augen als interessante Wesen erscheinen, welche 

 
73 Vgl. HW; 1, 786.  
74 „Gefahr im Reichthum“, lautet: „Nur wer Geist hat, sollte Besitz haben: sonst ist der Besitz ge-
meingefährlich. Der Besitzende nämlich, der von der freien Zeit, welche der Besitz ihm gewähren 
könnte, keinen Gebrauch zu machen versteht, wird immer fortfahren, nach Besitz zu streben: die-
ses Streben wird seine Unterhaltung, seine Kriegslist im Kampf mit der Langenweile sein. So ent-
steht zuletzt, aus mässigem Besitz, welcher dem Geistigen genügen würde, der eigentliche Reicht-
hum: und zwar als das gleissende Ergebniss geistiger Unselbständigkeit und Armuth. Nun er-
scheint er aber ganz anders, als seine armselige Abkunft erwarten lässt, weil er sich mit Bildung 
und Kunst maskiren kann: er kann eben die Maske kaufen. Dadurch erweckt er Neid bei den Aer-
meren und Ungebildeten – welche im Grunde immer die Bildung beneiden und in der Maske nicht 
die Maske sehen – und bereitet allmählich eine siciale Umwälzung vor: denn vergoldete Roheit 
und schauspielerisches Sich-Blähen im angebilchen ‚Genusse der Cultur‘ giebt jenen den Gedan-
ken ein ‚es liegt nur am Geld‘, – während allerdings Etwas am Gelde liegt, aber viel mehr am 
Geiste“ (VM 310; 2, 505). 
75 „Grundgedanken einer Cultur der Handeltreibenden. – Man sieht jetzt mehrfach die Cultur ei-
ner Gesellschaft im Entstehen, für welche das Handeltreiben ebenso sehr die Seele ist, als der per-
sönliche Wettkampf es für die älteren Griechen und als Krieg, Sieg und Recht es für die Römer 
waren. Der Handeltreibende versteht Alles zu taxieren, ohne es zu machen, und zwar zu taxieren 
nach dem Bedürfnisse der Consumenten [] das ist es, worauf ihr Menschen des nächsten Jahrhun-
derts stolz sein werdet“ (M 175; 3, 155 f.). Bzw.: „[D]ie gebildeten Stände und Staaten werden von 
einer grossartig verächtlichen Geldwirthschaft fortgerissen. Niemals war die Welt mehr Welt, nie 
ärmer an Liebe und Güte. [] Alles dient der kommenden Barbei, die jetzige Kunst und Wissen-
schaft mit einbegriffen“ (SE 4; 1, 366).  



 45 

ihm tiefsinnige Hinweise auf das Thema „Was ist der Mensch?“ bieten.  

 

3.3 Die Scham und ihre Räumlichkeit der Introspektion  
Der Begriff der Eitelkeit, der dem Menschen ein Gefühl von Macht verleiht, verhält sich 
zum Begriff der Scham wie eine Seite der Medaille zur anderen Seite: „Neid und Eifer-
sucht sind die Schamtheile [H. d. V.] der menschlichen Seele“ (MA1 503; 2, 321).  

Nietzsche bestimmt die Eitelkeit des Menschen als „Haut der Seele“ (MA1 82; 2, 86). 
Solange die menschliche Seele eine Haut nötig hat – die sich als Maske verstehen 
lässt –, kann man sagen, dass die Eitelkeit die äußere Seite der Maske ist und die Scham 
ihre innere Seite: „Schamhaftigkeit in Hinsicht auf die Nacktheit der Seele [H. d. V.]“ 
(MA1 36; 2, 58). Während demnach die Eitelkeit ein Selbstwertgefühl ist, das nach au-
ßen gerichtet werden muss, ist das Schamgefühl ein Selbstwertgefühl, das sich vielmehr 
empfindlich (gegen) an das Innere des Selbst wendet. Aus diesem Grund, wird das 
Schamgefühl durch die Metapher der „Nacktheit“ treffend ausgedrückt wird, und die Ei-
telkeit durch die Metapher der Kleidung bzw. des Schminkens.  

Das Gefühl der Scham entspringt tieferen Ebenen als die Eitelkeit, und definiert diese, 
so wie die Nacktheit uns die Kleidung erst richtig bewusst werden lässt. Deswegen kann 
man Scham fühlen, wenn die Äußerung von Eitelkeit zu stark übertrieben wird. Die Re-
flexion, seine Eitelkeit als solche introspektiv mit den Augen der Anderen zu betrachten, 
würde für denjenigen schwierig sein, der bar jeden Schamgefühls und hochkonzentriert 
hauptsächlich mit den Äußerungen seiner Eitelkeit beschäftigt ist.  

Daher hat das Schamgefühl eine introspektive Funktion. Es bezieht sich auf die Art und 
Weise, wie man seinen inneres Selbst betrachtet und zwar unter dem Einfluss des Blicks 
der Anderen. Im Text Feinheit der Scham heißt es:  

Die Menschen schämen sich nicht, etwas Schmutziges zu denken, aber wohl, 
wenn sie sich vorstellen [H. d. V.], dass man ihnen diese schmutzigen Ge-
danken zutraue. (MA1 84; 2, 87) 
 

Etwas zu denken, das schamhaft ist, ist nach Nietzsches Psychologie in seinem morali-
schen Auswirkungen etwas völlig anderes als sich vorzustellen, dass der Andere sich 
meiner schamhaften Gedanken bewusst ist. Solange der Mensch darauf vertraut, dass 
sein Innenleben vor dem Anderen erfolgreich verbergen kann, braucht er keine Scham 
zu fühlen, selbst wenn er etwas denkt, was er nicht offenbaren will. Ob die Vorstellung, 
dass der Andere sich meiner schamhaften Gedanken bewusst ist, der Realität entspricht 
oder nicht, lässt uns unser Schamgefühl bewusst werden. Dieses Schamgefühl, das mit 
dem Blick der Anderen operiert, lässt uns somit ebenfalls erkennen, ob wir die Norm 
der Außen-Gesellschaft überschreiten. Die Scham beaufsichtigt also unseren inneren 
Raum wie ein Wächter.  

Den Ursprung dieses räumlichen introspektiven Charakters der Scham sieht Nietzsche 
im „Mysterium“ der religiös „umgränzte[n] Gebiete“ (MA1 100; 2, 97), die man in ur-
sprünglicher Zeit nicht ohne Erlaubnis betreten konnte.  



 46 

Die Scham existirt überall, wo es ein „Mysterium“ giebt; diess aber ist ein 
religiöser Begriff, welcher in der älteren Zeit der menschlichen Cultur einen 
grossen Umfang hatte. Ueberall gab es umgränzte Gebiete [H. d. V.], zu 
welchen das göttliche Recht den Zutritt versagte, ausser unter bestimmten 
Bedingungen: zu allererst ganz räumlich [H. d. V.], insofern gewisse Stätten 
vom Fusse der Uneingeweihten nicht zu betreten waren und in deren Nähe 
Diese Schauder und Angst empfanden. Diess Gefühl wurde vielfach auf an-
dere Verhältnisse übertragen [H. d. V.] []. So ist das Königthum als ein 
Centrum, von wo Macht und Glanz [H. d. V.] ausstrahlt, dem Unterworfe-
nen ein Mysterium voller Heimlichkeit und Scham. [] die ganze Welt inne-
rer Zustände, die sogenannte „Seele“ [ist] auch jetzt [] ein Mysterium [] sie 
ist demnach ein Adyton und erweckt Scham. (ebd.)  
 

Die antiken Menschen empfanden starke Gefühle von „Schauder und Angst“, wenn sie 
die Linie zu übertreten versuchten, die den Raum des „Mysteriums“ vom gewöhnlichen 
Raum religiös trennte. Eigentlich war die Scham das Gefühl der Warnung, „dass wir uns 
in ein Gebiet [H. d. V.] eingedrängt haben, wo wir nicht hingehören, wo wir ausge-
schlossen sein sollten, gleichsam in ein Heiliges oder Allerheiligstes, welche für unsern 
Fuss unbetretbar ist“ (WS 69; 2, 583). Die Scham warnte den antiken Menschen davor, 
dass er sich in einem Gebiet befand, das nur heiligen bzw. privilegierten Menschen er-
laubt war. „Bei aller Scham ist ein Mysterium, welches durch uns entweiht oder in der 
Gefahr der Entweihung zu sein scheint“ (ebd.).  

Nietzsche zufolge findet der räumliche Charakter der Scham, der auf das Eindringen des 
Anderen bzw. das Auge des Anderen reagiert und den privaten Innenraum abzuschirmen 
versucht, seinen Ursprung in der Übertragung des physischen in den seelischen Raum. 
Jene Linie, die das heilige Gebiet räumlich abtrennte, wurde in den Bereich der Seele 
jedes Menschen übertragen. So wie der antike Mensch im geheiligten Gebiet Scham 
fühlte, fühlen wir heute Scham, wenn der Andere in unseren eigenen Bereich der Seele 
eindringt und vice versa. Der Bereich der Seele „ist [] ein Adyton und erweckt Scham“ 
(MA1 100; 2, 97). Die Entstehung des Gefühls in der inneren Welt des Menschen be-
zieht sich direkt auf die Logik der Ordnung in der Außenwelt. Wenn die Mächtigen in 
der Welt keine heilige Linie gezogen hätten, wären im Menschen keine Innenwelt ent-
standen, in der wir uns seelisch schämen können. Der Charakter der Scham als „ein 
Schutztrieb“, etwas zu verstecken (N 7[239]; 10, 315), sowie ein inneres Geheimnis zu 
verbergen, hat seinen Ursprung im „Mysterium“ (MA1 100; 2, 97) der antiken Zeit, das 
der Mächtige erschuf, um dadurch den Anderen die Majestät seiner Macht zu zeigen.  

Dieser introspektive Charakter des Schamgefühls kann deshalb als Werkzeug der Sitte 
fungieren, das den Glauben an die Sitte verstärkt, in derselben Weise, wie das „Mysteri-
um“ in alter Zeit von der Macht des „Königtums“ im Hintergrund gestützt wurde. Das 
Schamgefühl hat die Funktion, die menschliche Gemeinschaft zu ordnen, indem es die 
Sitte verinnerlicht. Diese Seite der Scham, die ein Abweichen von der Konvention der 
Außenwelt unbewusst bremst, ist fast gleichbedeutend mit dem Gefühl der „Furcht“, 
welches in der primitiven bzw. ursprünglichen Gemeinschaft durch die Strafe bewirkt 
wurde.  

Es soll ein Gefühl durch einen Gedanken niedergerungen werden, genauer: 
durch den Gedanken der Furcht (sei dies die Furcht vor der heiligen Sitte 



 47 

oder vor der Strafe und Schande, welche die Sitte androht). [] Furcht ist die 
Macht, von welcher das Gemeinwesen erhalten wird. [] deshalb hat sich die 
Sitte überall als göttlichen Willen eingeführt und sich unter die Furchtbar-
keit von Göttern und dämonischen Strafmitteln zurückgezogen []. Je friedli-
cher der Zustand eines Gemeinwesens ist, je feiger seine Bürger werden, [] 
um so mehr werden die weltlichen Strafen als Abschreckungsmittel schon 
genügen, um so schneller erweisen sich die religiösen Drohungen als über-
flüssig. Der Friede also verdrängt die Religion, die unbestimmten Angstmit-
tel der Phantasie werden nicht mehr nötig; denn die Ängstlichkeit vor den 
bekannten Strafen des Staates und der bürgerlichen Achtung ist schon groß 
genug. In hoch cultivirten Völkern dürften endlich selbst die Strafen höchst 
überflüssige Schreckmittel werden; schon die Furcht vor Schande, das Erzit-
tern der Eitelkeit ist so beständig wirksam, daß daraufhin die unsittlichen 
Handlungen unterbleiben. – Die Verfeinerung der Sittlichkeit nimmt mit der 
Verfeinerung der Furchtsamkeit zu [H. d. V.]. (N 3[119]; 9, 83 ff.) 
 

Die Kultivierung ist ein Prozess der Domestizierung des Menschen, in dem sich das 
Strafmittel von der physischen Gewalt über den furchterregenden und von der Religion 
unterstützten Aberglauben bis hin zur „Furcht vor Schande“ verfeinert.76 Das ist die 
Kehrseite des oben beschriebenen Prozesses jener Sublimierung des Machtgefühls zur 
Eitelkeit.  

Jede Art von Kultur beginnt damit, daß eine Menge von Dingen verschleiert 
werden. Der Fortschritt des Menschen hängt an diesem Verschleiern 
[H. d. V.] – das Leben in einer reinen und edlen Sphäre und das Abschlie-
ßen der gemeineren Reizungen. (N 19[50]; 7, 435) 
 

Die Äußerung des Machtgefühls wurde aus dem Glauben an die Vorstellung der Furcht, 
die vor allem der Mächtige (gegenüber den Unterworfenen) heraus erzeugt, und zur 
weltlichen Form der Eitelkeit sublimiert, welche sich dann wie Geld in der Allgemein-
heit der Gesellschaft verbreitet. Ebenso wird die weltliche Form der Scham, welche sich 
früher im Grunde auf die Furcht „vor der heiligen Sitte oder vor der Strafe“ (N 3[119]; 
9, 83) bezog, als „d[ie] bürgerliche [] Achtung“ (N 3[119]; 9, 85) der Seele des zivili-
sierten Menschen ausgeprägt. Nietzsches Philosophie der Gefühle zufolge ist diese 
Scham, welche wir mit der Maske verstecken, der verfeinerte Nachkomme jener alten 
Strafe, mit der der Mächtige das Gemeinwesen ordnete.  

  

 
76 Auch Elias sieht ein, dass bei dem Zivilisationsprozess des Menschen die Scham eine große Rol-
le spielt: Elias (1992), S. 397–409. „Das Schamgefühl ist eine spezifische Erregung, eine Art von 
Angst, die sich automatisch und gewohnheitsmäßig bei bestimmten Anlässen in dem Einzelnen re-
produziert“ (S. 397). Zu Vergleichen zwischen Elias und Nietzsche vgl. Piazzesi (2010).  



 48 

  



 49 

II. Nietzsches Philosophie der Maske zugunsten 
Individualität 
Im zweiten Hauptstück von Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der 
Zukunft, Der freie Geist, heißt es:  

Alles, was tief ist, liebt die Maske; die allertiefsten Dinge haben sogar einen 
Hass auf Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der Gegensatz die rechte 
Verkleidung sein, in der die Scham eines Gottes einhergienge? (J 40; 5, 57)  
 

Diese berühmte, aber noch nicht eingehend genug analysierte Wendung Nietzsches pre-
digt uns die Notwendigkeit der Maskierung des „Freigeistes“. Nietzsche ist somit weit 
entfernt von einer Tugendlehre, die uns eine Ethik lehren will, mit nacktem Gesicht, d.h. 
ohne Maske respektive kunstlos, zu leben.  

Es ist gewiss korrekt, dass man auch hier den Einfluss der Moralisten wie Gracián fin-
den kann, der die Bedeutsamkeit der Klugheit im gesellschaftlichen Verkehr des Men-
schen gegenüber der Naivität betont. Dieser spanische Moralist, dessen Handorakel und 
Kunst der Weltklugheit von Schopenhauer ins Deutsch übersetzt wurde, vertritt eine 
praktischere Lehre als La Rochefoucauld, der sich darum bemühte, die niederen Hinter-
gedanken des Menschen, wie z.B. die Selbstliebe bzw. die Eitelkeit, zu entlarven. Gra-
cián zufolge muss der Mensch mehr oder weniger ein Stratege sein, um in der Men-
schenwelt zu bestehen.   

Sich anzupassen verstehen. Nicht allen soll man auf gleiche Weise seinen 
Verstand zeigen und nie mehr Kraft verwenden, als gerade nötig ist. [] Der 
gescheite Falkenier lässt nicht mehr Vögel steigen, als die Jagd erfordert. 
Man lege nicht immer alles zur Schau aus.77  
 

In der Kunst der Weltklugheit Graciáns besteht der Kern darin in der Kunst der Maskie-
rung nicht alles zur Schau zu stellen.  

Ohne Zweifel zeigt der Freigeist Nietzsches solche Züge, sich aus der Tugend der 
Klugheit heraus zu maskieren.  

Der Einsiedler spricht noch einmal. – Auch wir gehen mit „Menschen“ um, 
auch wir ziehen bescheiden das Kleid an, in dem (als das) man uns kennt, 
achtet, sucht, und begeben uns damit in Gesellschaft, das heisst unter Ver-
kleidete, die es nicht heissen wollen; auch wir machen es wie alle klugen 
Masken und setzen jeder Neugierde, die nicht unser ‚Kleid‘ betrifft, auf eine 
höfliche Weise den Stuhl vor die Thüre. (FW 365; 3, 613) 
 
 

 
77  Gracián (2005), Aphorismus Nr. 58, S. 28. Vgl. „Über sein Vorhaben in Ungewissheit lassen. [] 
Sogar wo man sich herauslässt, vermeide man, zu offen zu sein, eben wie man auch im Umgang 
sein Inneres nicht jedem aufschließen darf. Behutsames Schweigen ist das Heiligtum der Klug-
heit“ (Aphorismus-Nr. 3, S. 5). Bzw. „Denken wie die wenigsten und reden wie die meisten. [] Die 
Wahrheit ist für wenige, der Trug so allgemein wie gemein. [] Daher zieht der Kluge sich zurück in 
das Heiligthum seines Schweigens; und lässt er je sich bisweilen aus, so ist es im engen Kreise 
weniger und Verständiger“ (Aphorismus-Nr. 43, S. 22).  



 50 

Das „Kleid“ von dem hier die Rede ist, das der „Einsiedler“ verwendet, um in der Ge-
sellschaft mit „Menschen“ zu kommunizieren, weist mehr Bedeutungen auf als das 
„Kleid“, das alle zivilisierten Menschen als soziale Tiere tragen, und ersten Teil bespro-
chen wurde. In dem Sinne, dass beide die Notwendigkeit der spontanen (bzw. strategi-
schen) Maske betonen, besteht große Ähnlichkeit zwischen Gracián und Nietzsche als 
Moralisten. Aber die Notwendigkeit der Maskierung des Freigeistes entstammt einem 
tiefgründigeren philosophischen Motiv als der Lebenskunst bzw. Lebensweisheit der 
Moralisten bezüglich des alltägliche Lebens.  

Ich habe einsam gelebt und mich tüchtig und herzhaft in den Mantel der 
Einsamkeit gewickelt: das gehört zu meiner Klugheit [H. d. V.]. Es ist jetzt 
sogar viel List [H. d. V.] nöthig, um sich selber zu erhalten, selber oben zu 
erhalten. (N 25[9]; 11, 12)  
 

Zwar betont Nietzsche genauso wie Gracián die Bedeutsamkeit der „Klugheit“ (ebd.) 
bzw. der „List“ (ebd.) im zwischenmenschlichen Verkehr (vgl. WS 60; 2, 579), jedoch 
entspringt die Notwendigkeit der Maskierung in der Philosophie Nietzsches viel tieferen 
Gedanken als nur „[d]er Kunst, mit Menschen umzugehen“ (FW 364; 3, 612).  

Das Bild, das Nietzsche mit der Figur des Freigeistes vermittelt, verbirgt hinter seiner 
Oberfläche die Tiefe seines Geistes. Bei dem Thema „Person“ (MA1 51; 2, 72), das im 
ersten Teil behandelt wurde, trägt der Mensch eine Maske, da er als ein soziales Tier im 
zwischenmenschlichen Verkehr eingebettet ist. Zwar mag er dort insofern Freiheit ge-
nießen, indem er als Schauspieler das Spiel mit anderen Menschen in der Gesellschaft 
ausführt. Wenn Nietzsche jedoch im Sinne der höchsten Individualität das Wort „Per-
son“ (MA1 95; 2, 92) verwendet,78 weist es eine tiefere Bedeutung auf als wenn von ei-
ner Person gesprochen wird, die von der Maske im (mit der Sitte eng verbundenen) ge-
sellschaftlichen Verkehr getragen wird. Nietzsche zufolge besteht das Ziel dieser Person 
eher darin, sich bzw. den Menschen zur wahren Freiheit zu verführen, bei der er sich 
von den Ketten der überkommenen Sitte befreit.79  

Es ist diese Person, welche sich spontan bzw. freiwillig gegenüber den Anderen und 
vielleicht sogar sich selbst gegenüber verstecken muss, für die eine „zweite Maske“ (J 
278; 5, 229) gefordert wird. Das Ziel dieses Teils der Arbeit besteht darin, die philoso-
phischen Motive in der Philosophie Nietzsches, die sich mit der „zweiten Maske“ be-
schäftigt, zu beleuchten.  

 
78  In dem Aphorismus Moral des reifen Individuums schreibt Nietzsche: „Aus sich eine ganze 
Person machen und in Allem, was man thut, deren höchstes Wohl in’s Auge fassen – das bringt 
weiter, als jene mitleidigen Regungen und Handlungen zu Gunsten Anderer“ (MA1 95; 2, 92).  
79  Wenn man also den Grund für die Maskierung bei Gracián nachliest, der in dem oben zitierten 
Aphorismus folgt, kann man den großen Unterschied zwischen Nietzsche und Gracián am deut-
lichsten verstehen. „Man lege nicht immer Alles zur Schau: sonst wird es morgen Keiner mehr be-
wundern [H. d. V.]. Immer habe man etwas Neues, damit zu glänzen: denn wer jeden Tag mehr 
aufdeckt, unterhält die Erwartung, und nie werden Gränzen seiner großen Fähigkeiten aufgefun-
den“ (Gracián (2005), Aphorismus Nr. 58, S. 28). Zwar versteht auch Nietzsche die Bedeutsamkeit 
der Maske bzw. deren Anschein für die Anderen im zwischenmenschlichen Verkehr, aber das end-
gültige Ziel der Maskierung in der Philosophie Nietzsches liegt, nie in der Belohnung (Anerken-
nung) durch die Anderen im herkömmlichen Sinne, sondern in dem radikalen Versuch, das Wertur-
teil, der in einem solchen Verkehr vorraussetzt wird, umzubilden, und den Menschen dafür zu 
züchten. 



 51 

1. Freigeist als Aufklärer mit Maske 
Nietzsche erzählt uns, dass Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister 
zum einhundertsten Todesjahr Voltaires herausgegeben wurde, den er als einen bahnbre-
chenden Vertreter der Aufklärung im 18. Jahrhundert betrachtet.80 Nietzsche konzipiert 
in diesem Werk sein Bild des Freigeistes, um den Menschen vom gebundenen Geist zu 
entlassen, der unter der Fessel der Sitte – den Konventionen folgend – lebt.  

Man nennt Den einen Freigeist, welcher anders denkt, als man von ihm auf 
Grund seiner Herkunft, Umgebung, seines Standes und Amtes oder auf 
Grund der herrschenden Zeitansichten erwartet. Er ist die Ausnahme, die 
gebundenen Geister sind die Regel. (MA1 225; 2, 189) 
 

Das wichtigste Merkmal des Freigeistes besteht im Versuch, sich durch eigene Kraft 
von den Fesseln der Sitte zu befreien.81 In diesem Sinne mag man Nietzsches Freigeist 
in der Tradition der Aufklärung Kants sehen, die den Menschen durch die Anwendung 
des Verstands aus „seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit“ heraustreten zu lassen 
versucht. In der berühmten Schrift Was ist Aufklärung? sagt Kant:  

Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten 
Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes 
ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Un-
mündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, 
sondern der Entschließung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung ei-
nes andern zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Ver-
standes zu bedienen! ist also der Wahrspruch der Aufklärung.82  
 

Der Kernpunkt der Aufklärung Kants besteht in der Selbstbestimmung, seinen Verstand 
ohne Leitung von Anderen mithilfe des Mutes zu benutzen. Dieses Motto der Selbstbe-
stimmung kann man auch in der Philosophie Nietzsches finden. In einer Schrift aus dem 
Nachlass schreibt Nietzsche: „[I]ch denke an die immer bleibende Unähnlichkeit und 
möglichste Souveränität des Einzelnen“ (N 11 [40]; 9, 455 f.).  

Ohne Zweifel ist es für Kant und Nietzsche fundamental, die geistige Mündigkeit zu er-
reichen.83 Jedoch gibt es zwischen der traditionellen Aufklärung und Nietzsche große 
Unterschiede, welche im historischen Kontext liegen. 

 
80 „[E]s [Menschliches, Allzumenschliches; E. d. V] [ist] eigentlich die hundertjährige Todesfeier 
Voltaire’s [], womit sich die Herausgabe des Buchs schon für das Jahr 1878 gleichsam entschul-
digt. Denn Voltaire ist, im Gegensatz zu allem, was nach ihm schreibt, vor allem ein grandseigneur 
des Geistes: genau das, was ich auch bin“ (EH „Menschliches, Allzumenschliches“ 1; 6, 322).  
81 Die Phrase „Die neue Aufklärung“ kann man an vielen Stellen im Nachlass Nietzsches finden. 
Vgl. N 25[296]; 11, 86, 26[293]; 11, 228, 26[298]; 11, 229, 27[79]; 11, 294, 27[80]; 11, 295, 
29[40]; 11, 346, N 1[94]; 12, 34.  
82 Kant (1999), S. 20; vgl. Cassirer (2007): „Das achtzehnte Jahrhundert ist durchdrungen von dem 
Glauben an die Einheit und die Unwandelbarkeit der Vernunft. Sie ist dieselbe für alle denkenden 
Subjekte, für alle Nationen, alle Epochen, alle Kulturen. Aus dem Wechsel der religiösen Glau-
benssätze, der sittlichen Maximen und Überzeugungen, der theoretischen Meinungen und Urtheile 
läßt sich ein fester und bleibender Bestand herauslösen, der in sich selbst beharrt und der in dieser 
Identität und Beharrlichkeit das eigentliche Wesen der Vernunft zum Ausdruck bringt“ (S. 4 f.).  
83 Vgl. Himmelmann (1996); Himmelmann (2006b).  



 52 

1.1 Der Tod Gottes als Sinnverlust des Daseins  
Die Aufklärung im 18. Jahrhundert zielte darauf ab, die Menschen insbesondere aus 
dem Aberglauben bzw. von den Vorurteilen der damaligen traditionellen Autoritäten, die 
vor allem durch die kirchlich organisierte Religion vertreten und legitimiert wurden, zu 
befreien. In diesem Punkte kann man in dem Freigeist Nietzsches, welcher uns – durch 
seine Proklamation vom „Tod Gottes“ – aus der größten und stärksten Autorität zu ent-
lassen sucht (FW 125; 3, 480 ff.), eine Gemeinsamkeit mit der traditionellen Aufklärung 
finden. Aber für Nietzsche ist dieses Ereignis nicht nur etwas, durch das der Mensch als 
Ergebnis des Fortschritts der Aufklärung naiv hindurchgehen kann. Eher ist es das größ-
te Schicksal des Menschen, welches er schwierig als solches erkennen kann und wes-
wegen es noch einiger Jahrhunderte bedarf, bis er dies erkannt haben wird (FW 343; 3, 
573 f.). Gemäß der Größe des Ereignisses wird die Forderung Nietzsches gegenüber 
dem Menschen zugleich radikaler, so dass er fast über-menschlich werden muss.  

Das Ziel Nietzsches besteht eigentlich darin, dem Menschen bewusst zu machen, dass er 
mit diesem Ereignis den herkömmlichen Sinn seines Daseins auf der Erde verloren 
hat.84 Mit dem berühmten Text Der tolle Mensch in der Fröhlichen Wissenschaft zeigt 
Nietzsche uns eindrucksvoll, wie groß dieses Ereignis ist. 

Habt ihr nicht vor jenem tollen Menschen gehört, der am hellen Vormittage 
eine Laterne anzündete, auf den Markt lieft und unaufhörlich schrie: „Ich 
suche Gott! Ich suche Gott!“ – Da dort gerade Viele von Denen zusammen 
standen, welche nicht an Gott glaubten [H. d. V.], so erregte er ein grosses 
Gelächter. (FW 125; 3, 480 f.)  
 

Es geht vor allem darum, dass der „tolle Mensch“ den „Tod Gottes“ Menschen predigt, 
„welche nicht an Gott glauben“. Man kann diese Menschen als aufgeklärte moderne 
Menschen betrachten, welche durch die Ergebnisse der Naturwissenschaften Gott nicht 
mehr brauchen. Der „Tod Gottes“ ist eine Folge der europäischen Aufklärung. „Wohin 
ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getödtet, – ihr und ich! Wir Alle 
sind seine Mörder!“ (ebd.)  

Durch das Zeitalter der größten wissenschaftlichen Entdeckungen wissen wir bereits um 
die Tatsache, dass die Ergebnisse der Wissenschaften gelegentlich das Wesen Gottes 
vernichten.85 Wegen seiner heliozentrischen Theorie musste Galileo die Inquisition der 
Kirche durchleiden, die Evolutionstheorie brachte Darwin die Entrüstung des Christen-
tums ein. Die Welt, in der wir heute leben, scheint aber eine Welt zu sein, in der man 
solche Theorien wissenschaftlich zunächst für korrekt hält. Tatsächlich sieht Nietzsche 
selbst ein, dass das 19. Jahrhundert die Zeit ist, in der die Macht solcher wissenschaftli-
cher Erklärungen die Autorität alter Glaubensrichtungen, wie des Christentums, besiegt 
hat.86 Bedeutet dies jedoch auch, dass die heutige Welt durch die Ergebnisse der Wis-
senschaften den „Tod Gottes“ bereits überwunden hat? Die Antwort Nietzsches auf die-
se Frage lautet: Nein .  

 
84 Zur eingehenden Betrachtung von „Gottes Tod“ in der Philosophie Nietzsches vgl. Biser (1962).  
85 Vgl. FW 357; 3, 600.  
86 Vgl. M 49; 3, 53 f.  



 53 

Ironie gegen die, welche das Christentum durch die modernen Naturwissen-
schaften überwunden glauben. Die christlichen Werturteile sind damit abso-
lut nicht überwunden. (N 2[96]; 12, 108) 
 

Nach Nietzsches Ansicht trifft die Kritik der Wissenschaft an Gott nie den Kern, solange 
sie seinen Sinn für das menschliche Dasein nicht behandelt.  

Gott / Wir haben ihn mehr geliebt als uns und ihm nicht nur unseren „einge-
borenen Sohn“ zum Opfer gebracht. / Ihr macht es euch zu leicht, ihr Gott-
losen! Gut, es mag so sein, wie ihr sagt: die Menschen haben Gott geschaf-
fen [H. d. V.] – ist dies ein Grund, sich nicht mehr um ihn zu kümmern? (N 
12[202]; 9, 611)  
 

Nietzsches grundlegender Ansicht nach berührt die atheistische Gotteskritik, derzufolge 
der Mensch sich Gott nur eingebildet, nicht das Grundmotiv für einen Gott, aus dem der 
Mensch einen Sinn für sein Leben in dieser Welt zu begründen versucht. 

Aber wie haben wir diess gemacht? Wie vermochten wir das Meer auszu-
trinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwi-
schen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wo-
hin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? 
Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach al-
len Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch 
ein unendlichen Nichts? (FW 125; 3, 481) 
 

Der Grund, warum Nietzsche den „tollen Menschen“ sozusagen in der Maske des Frei-
geistes dieses Ereignis verkünden lässt, besteht darin, uns mit jener schrecklichen Figur 
die großen Unterschiede deutlich zu machen, welche scheinbar ähnlich sind; d. h. zwi-
schen dem Standpunkt, nicht an Gott zu glauben – ob vom Gesichtspunkt der Naturwis-
senschaften oder des Atheismus her –, und dem zu verstehen, was der „Tod Gottes“ als 
eminentes Ereignis für unser Schicksal bedeutet. Die große Signifikanz dieses Ereignis-
ses besteht nicht darin, dass Gott als Gegenstand des Glaubens seine Autorität verloren 
hat, sondern eher darin, dass die Welt, in der wir Menschen leben, ihre Grundlage ver-
lieren würde, mit welcher bis dahin begründet wurde, was ein Oben oder ein Unten für 
uns bedeutet.  

Das grösste neuere Ereigniss, – dass „Gott todt ist“, dass der Glaube an den 
christlichen Gott unglaubwürdig geworden ist – beginnt bereits eine ersten 
Schatten über Europa zu werfen. Für die Wenigen wenigstens, deren Augen, 
deren Argwohn in den Augen stark und fein genug für dies Schauspiel ist, 
scheint eben irgend eine Sonne untergegangen, irgend ein altes tiefes Ver-
trauen in Zweifel umgedreht. (FW 343; 3, 573) 
 

Durch den Tod Gottes tritt der Mensch auf der neuen Bühne der Geschichte auf, auf der 
er nunmehr mit der großen Aufgabe konfrontiert ist, sich „ökumenische [H. d. V.], die 
ganze Erde umspannende Ziele“ (MA1 25; 2, 46) selber setzen zu müssen. Worum es 
geht, ist ein neues Ziel für den Menschen, dessen Antwort bis dahin Gott für uns vorbe-
reitet hatte. Das Bild des „tollen Menschen“, der am hellen Vormittage eine Laterne an-
zündet, repräsentiert die Notwendigkeit, dass der Mensch ein neues Licht haben muss, 

 



 54 

um dieses ungeheure Ereignis zu erkennen. Das bedeutet zugleich, diese neue Aufgabe 
des Menschen zu erblicken.  

Wenn wir haben nicht aus dem Tode Gottes eine großartige Entsagung und 
einen fortwährenden Sieg über uns machen, so haben wir den Verlust zu 
tragen. (N 12[9]; 9, 577)  
 

Nietzsche sagt: „Mord der Morde! Wir erwachen [H. d. V.] als Mörder!“ (N 12[77]; 9, 
590) Dieses „[E]rwachen“ aus der alten Welt, die Gott als Grundstein vorausgesetzt hat, 
wird erst mit einem Menschen ermöglicht, der sich einen neuen Wert selber tapfer zu 
schaffen versucht. Der Name, den Nietzsche für solche Menschen gefunden hat, ist 
„Freigeist“.  

 

1.2 Der Freigeist  

1.2.1 Der Freigeist als Experimentator. Seefahrer als Abenteurer  

„Ein wozu? ein neues ‚Wozu?‘ – das ist es, was die Menschheit nötig hat“ (N 10[17]; 
12, 463). Sobald wir unsere alte Unterstützung verloren haben, haben wir keine andere 
Wahl, als uns selber eine neue Richtung zu geben.  

„Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein!“ (M 453; 2, 274) Wie oben erwähnt, 
erkennt Nietzsche, dass die Wissenschaft eine große Rolle gespielt hat, um die alten 
Fundamente auszulöschen. Aber zugleich erkennt er, dass die Wissenschaft nicht in der 
Lage ist, uns eine alternative Antwort für den Sinn unseres Daseins zu geben.87 Deswe-
gen lehrt Nietzsche uns die Notwendigkeit, nicht der Ablösung alter Werte nachzulau-
fen, welche durch die Auswirkungen der aufklärerischen Wissenschaften unvermeidlich 
vollzogen wird, sondern vielmehr dieser Ablösung als „Experimente“ vorzulaufen 
(ebd.), also über diese Ablösung hinaus selber neue Ziel zu suchen.  

Eine wesentliche Aktivität des Freigeistes besteht in dem Versuch, den Sonnenuntergang 
(FW 343; 3, 573) Gottes als neue „Morgenröthe“ der Zukunft des Menschen und damit 
als positive Chance zu sehen.  

wir Philosophen und „freien Geister“ fühlen uns bei der Nachricht, dass der 
„alte Gott todt“ ist, wie von   einer neuen Morgenröthe angestrahlt; unser 
Herz strömt dabei über von Dankbarkeit, Erstaunen, Ahnung, Erwartung, – 
endlich erscheint uns der Horizont wieder frei, gesetzt selbst, dass er nicht 
hell ist, endlich dürfen unser Schiffe wieder auslaufen, auf jede Gefahr hin 
auslaufen, jedes Wagniss des Erkennenden ist wieder erlaubt, das Meer, un-
ser Meer liegt wieder offen da, vielleicht gab es noch niemals ein so „offnes 
Meer. (FW 343; 3, 574)  
 

Nietzsche illustriert den Freigeist als einen „neue[n] Columbus“ (N 37[8]; 11, 583), der 
unbekanntes Land zu entdecken versucht.88  Die Metapher des Meers in den Texten 

 
87 Vgl. FW 7; 3, 378 ff. Bzw. GM I „Anmerkung“; 5, 288 f.  
88 Vgl. Gerhardt (1988b ): „Columbus erscheint bei ihm als früher Held der explorativen Weltein-
stellung“ (S. 173).  



 55 

Nietzsches spielt die effektvolle Rolle, die geistige Figur des Freigeistes bildlich (sym-
bolisch) darzustellen, welcher die große historische Wende des Menschen erkennt und 
diese Wende zugleich für eine gute Gelegenheit zum Ablegen des (geistigen) Seefahrers 
hält.89 Dabei versinnbildlicht das Meer auch die Gefahr, die sich unter seiner Oberfläche 
verbirgt, und der sich der Freigeist als Seefahrer stellen muss.90  

Der Abenteuergeist zeigt die Notwendigkeit an, mit Tapferheit ein Wagnis in Bezug auf 
ein unbekanntes, zukünftiges Gebiet einzugehen, weil wir den festen Boden verloren 
haben, auf dem wir bis dato gestanden hatten. Im Text Im Horizont des Unendlichen 
heißt es:  

Wir haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die 
Brücke hinter uns, – mehr noch, wir haben das Land hinter uns abgebrochen! 
[] Oh das armen Vogels, der sich frei gefühlt hat und nun an die befällt, als 
ob dort mehr Freiheit gewesen wäre, – und es giebt kein „Land“ mehr. (FW 
124; 3, 480)  
 

Den Muth, welchen Kant als notwendige Bedingung für die Aufklärung betont, nämlich 
dafür, uns unseres eigenen Verstandes zu bedienen,91 erfährt beim Freigeist Nietzsches 
die viel kühnere und tapfere Wendung sich einer Gefahr aussetzen zu müssen.92  

 

1.2.2 Der Freigeist als Befehlender. Seefahrer als Kapitän  

Neben dem Abenteuer ein Wagnis einzugehen, besitzt die Metapher des Seefahrers noch 
eine andere Bedeutung: die des Schiffskapitäns, der seiner in sich tobende Begierde mit 
einem Kommandoruf Befehle erteilen kann.  

Auf tausend Arten die Segel zu stellen, muss der kühne Schifffahrer 
„Mensch“ sich eingeübt haben, sonst wäre es gar zu schnell mit ihm vorbei, 
und der Ozean schlürfte ihn zu bald hinunter. (FW 318; 3, 550) 
 

Dank der Fähigkeit Kommandos zu erteilen, vermag es der Freigeist wie ein Seefahrer 
Wagnisse einzugehen, ohne Gefahr zu laufen im Meer zu versinken.93 Diese Kraft Be-
fehle zu erteilen, wird durch die Aktivität des menschlichen Willens ermöglicht.  

 
89 Vgl. Blumenberg (1997), S. 23 ff.  
90 „Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein!“ (M 453; 3, 274) „Wir haben den guten Muth 
zum Irren, Versuchen, Vorläufig-nehmen wieder erobert [] Wir dürfen mit uns selber experimenti-
ren!“ (M 501; 3, 294) „Es müssen so viele Versuche noch gamacht werden! Es muss so manche 
Zukunft noch an’s Licht kommen!“ (M 187; 3, 160) Vgl. Gerhardt (1988b), S. 177 f.  
91 Kant (1999): „Sepere aude! Habe Muth dich deines eigenen Verstanden zu bedienen! ist also der 
Wahlspruch der Aufklärung“ (S. 20).  
92 „Die eine Art Mensch will nichts riskiren, die andre will riskiren. Sind wir Anderen Verächter 
des Lebens? Im Gegentheil, wir suchen instinktiv ein potenzirtes Leben, das Leben in der Gefahr“ 
(N 15[94]; 13, 462 f.). Zur Bedeutung von Mut bzw. Tapferkeit in der Philosophie Nietzsches vgl. 
Zibis (2007), S. 175–185.  
93 „Ein Mensch, der über seinen Jähzorn, seine Gall- und Rachsucht, seine Wollust nicht Meister 
werden will und es versucht, irgendworin sonst Meister zu werden, ist so dumm wie der Acker-
mann, der neben einem Wildbach seine Aecker anlegt, ohne sich gegen ihn zu schützen“ (WS 65; 
2, 581).  



 56 

In der Geburt der Tragödie zitiert Nietzsche den Satz Schopenhauers, mit dem er einen 
Menschen illustriert, der auf einem „Kahn“ im Meer steht. „Wie auf dem tobenden 
Meere, das, nach allen Stein unbegrenzt, heulend Wellenberge erhebt und senkt, auf ei-
nem Kahn ein Schiffer sitzt, dem schwachen Fahrzeug vertrauend; so sitzt, mitten in ei-
ner Welt von Qualen, ruhig der einzelne Mensch, gestützt und vertrauend auf das prin-
cipium individuationis“ (GT 1; 1, 28).94 In der Willensphilosophie Schopenhauers hat 
das principium individuationis die Funktion, mithilfe der erkenntnisbedingenden For-
men „Zeit und Raum“, die Welt der Erscheinung in uns entstehen zu lassen. Obwohl die 
Philosophie seines Erstlingswerks schon großes Potenzial besitzt, und Ansätze zeigt 
„Schopenhauerische und Kantische Formeln“ (GT „Versuch einer Selbstkritik“ 6; 1, 19) 
hinter sich zu lassen, ist zugleich der noch großen Einfluss Schopenhauers unüberseh-
bar.95  

Doch in seinem späten Werk löst sich Nietzsche deutlich von der Philosophie Schopen-
hauers ab. Seiner Ansicht nach trifft der Gedanke in Schopenhauers Willensphilosophie, 
dass der Wille etwas Einheitliches sei, nicht zu. „Wollen scheint mir vor Allem etwas 
Complicirtes, Etwas, das nur als Wort eine Einheit ist“ (J 19; 5, 32).96 Der Name, den 
Nietzsche diesem „etwas Complicirten“ gegeben hat, ist der Wille zur Macht.97  

in jedem Willensakte giebt es einen commandirenden Gedanken; – und man 
soll ja nicht glauben, diesen Gedanken von dem „Wollen“ abschieden zu 
können, wie als ob dann noch Wille übrig bliebe! [] [D]er Wille [ist] nicht 
nur ein Complex von Fühlen und Denken, sondern vor Allem noch ein Af-
fekt: und zwar jener Affekt des Commando’s. (ebd.)  
 

Mit der Revision des Grundcharakters des Willens verwandelt sich die Metapher des 
Meers von einem blinden begierigen Charakter, wie bei Schopenhauer, zu einer Ontolo-
gie der agonalischen dynamischen Triebe, die sich wie „ein Meer in sich selber stür-
mender und fluthender Kräfte“ (N 38[12]; 11, 610 f.) verhalten.  

Aber die Figur des Freigeistes Nietzsches, welcher nach neuem Land sucht, stellt nicht 
etwas dar, das in diesem Ozean versinkt. Im Gegenteil ist jene eine praktische Lebens-
form des Menschen, der sich auf diesem tobenden Meer fest und tapfer orientiert, indem 
er mittels seines Willens den namenlosen Trieben „Befehle“ erteilt.98  

 
94 Vgl. Schopenhauer (1986a), S. 482.  
95 Vgl. GT 1; 1, 28.  
96 „Die Philosophen pflegen vom Willen zu reden, wie als ob er die bekannteste Sache von der 
Welt sei; ja Schopenhauer gab zu verstehen, der Wille allein sei uns eigentlich bekannt, ganz und 
gar bekannt, ohne Abzug und Zuthat bekannt. Aber es dünkt mich immer wieder, dass Schopen-
hauer auch in diesem Falle nur gethan hat, was Philosophen eben zu thun pflegen: dass er ein 
Volks-Vorurtheil übernommen und übertrieben hat“ (J 19; 5, 31 f.). Auch wenn er noch nicht sei-
nen Gedanken vom Willen zur Macht thematisiert hat, hat Nietzsche schon in seiner mittleren Pe-
riode seinen Einwand gegen die Annahme Schopenhauers von der Einheit des „Willens“ deutlich 
geäußert. Vgl. VM 5; 2, 382 f.  
97 Zur eingehenden Betrachtung des Willens zur Macht vgl. Gerhardt (1996).  
98 Vgl. „Freiheit und Machtgefühl. Das Gefühl des Spiels bei der Überwindung großer Schwierig-
keiten, z. B. vom Virtuosen; Gewißheit seiner selber, daß auf den Willen die genau entsprechende 
Aktion folgt – eine Art Affekt des Übermuthes ist dabei, höchste Souveränität des Befehlenden. Es 
muß das Gefühl des Widerstandes, Druckes dabei sein“ (N 27[24]; 11, 281). 



 57 

Das, was „Freiheit des Willens“ genannt wird, ist wesentlich der Überle-
genheits-Affekt [H. d. V.] in Hinsicht auf Den, der gehorchen muss: „ich bin 
frei, ,er‘ muss gehorchen“ – dies Bewusstsein steckt in jedem Willen, und 
ebenso jene Spannung der Aufmerksamkeit, jener gerade Blick, der aus-
schliesslich Eins fixiert, jene unbedingte Werthschätzung „jetzt thut dies 
und nichts Anderes Noth“, jene innere Gewissheit darüber, dass gehorcht 
werden wird, und was Alles noch zum Zustande des Befehlenden gehört. 
Ein Mensch, der will, befiehlt einem Etwas in sich, das gehorcht oder von 
dem er glaubt, dass es gehorcht. (J 19; 5, 32)  
 

Das wahre Gesicht des Freigeistes ist ganz verschieden von der Freigeistmaske des „tol-
len Menschen“, der als Figur des Orientierungslosen auftritt (FW 125; 3, 480 f.). Man 
kann dem „tollen Menschen“ weder einen neuen Sinn geben noch seine Orientierung in 
der Welt neu ausrichten. Aber der Freigeist, den Nietzsche als ideale Lebensform dar-
stellt, ist derjenige Mensch, der – entgegen dem Chaos der namenlosen Triebe, welche 
durch den Verlust Gottes hervorbrechen – eine neue Ordnung mithilfe des „Affekt des 
Commando’s“ (J 19; 5, 32) des Willens zur Macht erschaffen kann.99 So heißt die neue 
Selbst-Orientierung des Menschen in der Zeit der Gottlosen.  

Die eigentlichen Philosophen [] sind Befehlende und Gesetzgeber: sie sagen 
„so soll es sein!“, sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen. 
(J 211; 5, 145)  
 

Die Individualität der Freiheit wird durch den Freigeist ermöglicht, weil er dank seiner 
Aktivität des Willens zur Macht in der Lage ist das Chaos zu befehligen.  

 

1.2.3 Der Freigeist als Verführer. Seefahrer als Fischer  

Neben der Tapferkeit zum Wagnis und dem Willensvermögen des Schiffskapitäns ver-
fügt der Freigeist darüberhinaus noch über die Fähigkeit der wichtigen Figur des Fi-
schers (EH „Jenseits von Gut und Böse“ 1; 6, 350),100 die zukünftigen Menschen, wel-
che die neuen Werte zu schaffen in der Lage sind, zu verführen.  

Eine neue Gattung von Philosophie kommt herauf: ich wage es, sie auf ei-
nen nicht ungefährlichen Namen zu taufen. So wie ich sie errathe, so wie sie 
sich errathen lassen – denn es gehört zu ihrer Art, irgend worin Räthsel 
bleiben zu wollen –, möchten diese Philosophen der Zukunft [H. d. V.] ein 
Recht, vielleicht auch eine Unrecht darauf haben, als Versucher bezeichnet 

 
99 Vgl. Himmelmann (1996), S. 148–155.  
100 „Nachdem der jasagende Theil meiner Aufgabe gelöst war, kam die neinsagende, neinthuende 
Hälfte derselben an die Reihe: die Umwerthung der bisherigen Werthe selbst, der grosse Krieg, – 
die Heraufbeschwörung eines Tags der Entscheidung. Hier ist eingerechnet der langsame Umblick 
nach Verwandten, nach Solchen, die aus der Stärke heraus zum Vernichten mir die Hand bieten 
würden. – Von da an sind alle meine Schriften Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut als 
Jemand auf Angeln? [] Wenn Nichts sich fieng, so liget die Schuld nicht an mir. Die Fische fehlen“ 
(EH „Jenseits von Gut und Böse“ 1; 6, 350) . Zum ausführlichen Kommentar zu Ecce homo vgl. 
Sommer (2013).  



 58 

zu werden. Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man 
will, eine Versuchung. (J 42; 5, 59)101 
 

Die innere Welt des Menschen, der eigentlich „das noch nicht festgestellte Thier“ (J 62; 
5, 81) ist, wird durch den Tod Gottes zu einem unbestimmten Chaos wie das tobende 
Meer. Diese Situation scheint für den Freigeist, in der Rolle als Fischer, nunmehr eine 
gute Chance dafür zu sein, die zukünftigen Menschen, welche das große Chaos in sich 
verbergen, dazu zu verführen, neue Werte zu schaffen.  

Die Tätigkeit des Verführens durch den Freigeistes, erzeugt den zukünftigen Menschen 
in der Gegenwart, der ansonsten wie ein Fisch im tobenden Meer umherschweben wür-
de. Jener „tolle Mensch“ hat gesagt: „[I]ch komme zu früh [H. d. V.]“ (FW 125; 3, 481). 
Das bedeutet, dass zwischen ihm und den Menschen auf dem Markt noch eine große 
Kluft besteht. In einem Text aus Jenseits von Gut und Böse sagt Nietzsche:  

Die grössten Ereignisse und Gedanken – aber die grössten Gedanken sind 
die grösste Ereignisse – werden am spätesten begriffen: die Geschlechter, 
welche mit ihnen gleichzeitig sind, erleben solche Ereignisse nicht, – sie le-
ben daran vorbei. Es geschieht da Etwas, wie im Reich der Sterne. Das 
Licht der fernsten Sterne kommt am spätesten zu den Menschen; und bevor 
es nicht angekommen ist, leugnet der Mensch, dass es dort – Sterne giebt. 
„Wie viel Jahrhunderte braucht ein Geist, um begriffen zu werden?“ – das 
ist auch ein Maasstab, damit schafft man auch eine Rangordnung und 
Etiquette, wie sie noth thut. (J 285; 4, 232) 
 

In dem Sinne, dass der Mensch Größe haben soll und auf diese Weise seinen Zeitgenos-
sen entrückt wird, ist sowohl die geistige als auch die zeitliche Kluft zwischen ihm und 
seinen Mitmenschen notwendig. Anders ausgedrückt, es ist ein Beweis von Größe, erst 
von der Nachwelt verstanden zu werden.  

Das bedeutet allerdings nicht, dass der Freigeist einfach tatenlos auf die zukünftigen 
Menschen wartet. Dieser Freigeist in der Maske des Fischers würde nicht nur versu-
chen, durch seine Worte die Menschen zu seinem Versuch zu verführen, sondern die 
Menschen sogar danach auswählen, ob ihr Geist tief genug ist, um das große, gegenwär-
tige Ereignis des Tod Gottes sehen zu können, und danach, ob sein Willen groß genug 
ist, die Zukunft des Menschen eigenständig zu gestalten.102  

 

1.3 Die Maske gegen den zeitgenössischen Strom  
Nietzsches ausgeprägte Forderung nach einem zukünftigen Menschen, welcher nach 
dem Tod Gottes kommen soll, taucht andererseits auf als starkes kritisches Bewusstsein 
gegenüber der zeitgenössische Nivellierung derjenigen Menschen, die wie die Men-

 
101 Vgl. Picht (1988): „Der Name ,Versucher‘ ist um seines Doppelsinnes willen gewählt. Versu-
cher sind die neuen Philosophen, weil sie Männer sind, die Versuche machen. Versucher sind sie 
zugleich, weil die Versuche, die sie machen, nur gelingen können, wenn sie die Menschen in Ver-
suchung führen, ihnen bei diesen Versuchen zu folgen“ (S. 65).  
102 Das ist die Haupthandlung des vierten Teils von Zarathustra. Vgl. das Kapitel: Zarathustras 
List als „Fischfänger“ (III.2.7.1).  



 59 

schen auf dem Markt (FW 125; 3, 480) einfach ihr Leben genießen, ohne zu wissen, 
dass die Welt ihren alten Sinn bereits verloren hat. Während die Aufklärung Kants die 
Hoffnung gehabt hat, ein „Publikum“ aufklären zu können,103 kann man eine eigentüm-
liche Besonderheit der Aufklärung Nietzsches darin finden, dass er im Grunde so gut 
wie keine Zukunft bzw. keine Möglichkeiten im „Publikum“ sieht.  

Das Ziel der traditionellen Aufklärung besteht darin, den Menschen durch den „Aus-
gang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit“ zu seiner Freiheit 
durch Selbstbestimmung zu bringen.104 Aber Nietzsche lehnt es durch und durch ab, die 
Verantwortlichkeit, welche man zugleich mit dem Recht zur Selbstbestimmung über-
nimmt, zu etwas (all-) gemeinem (common) für alle Menschen werden zu lassen.105 In 
diesem Punkt, der harten und starken Ablehnung aller Homogenität, steht die Aufklä-
rung Nietzsches im radikalen Gegensatz zur traditionellen Aufklärung.106  

Zeichen der Vornehmheit [H. d. V.]: nie daran denken, unsre Pflichten zu 
Pflichten für Jedermann herabzusetzen; die eigne Verantwortlichkeit nicht 
abgeben wollen, nicht theilen wollen; seine Vorrechte und deren Ausübung 
unter seine Pflichten rechnen. (J 272; 5, 227) 
 

Nur derjenige, der das Schicksal des Menschen nach dem Tod Gottes einsieht, und der 
dazu bereit ist zu versuchen, neue Werte für die Welt zu schaffen, kann diese große 
„Verantwortlichkeit“ als seine Pflicht annehmen.  

wir sind durchaus nicht „liberal“, wir arbeiten nicht für den „Fortschritt“, 
wir brauchen unser Ohr nicht erst gegen die Zukunfts-Sirenen des Marktes 
zu verstopfen – das, was sie singen, „gleiche Rechte“, „freie Gesellschaft“, 
„keine Herrn mehr und keine Knechte“, das lockt uns nicht! (FW 377; 3, 
629)  
 

Selbst die „liberal[e]“ Gesellschaft erscheint Nietzsche als nichts anderes als ein Auf-
stand der Massengesellschaft, welche über kein Potenzial verfügt, der Welt einen neuen 
Sinn zu verleihen. Ironischerweise ist das neue Schicksal des Menschen, sich selbst ein 
Ziel bzw. einen Sinn für sein Dasein in der Welt zu schaffen, eine Folge des Fortschritts 
der Aufklärung, welche Gott getötet hat.  Nietzsche zufolge wird die Aufgabe, der Welt 
ohne Gott selber einen neuen Sinn zu verleihen, nicht von der liberalen Gesellschaft, in 
welcher sich die Menschen ohne Differenz einander als gleich anerkennen können, be-
wältigt, sondern von den starken Individuen, welche er mit dem Wort der „Vornehm-
heit“ (J 272; 5, 227) charakterisiert.  

 
103 Vgl. Kant (1999): „Daß [] ein Publikum sich selbst aufkläre, ist eher möglich; ja es ist, wenn 
man ihm nur Freiheit läßt, beinahe unausbleiblich. Denn da werden sich immer einige Selbstden-
kende, sogar unter den eingesetzten Vormündern des großen Haufens, finden, welche, nachdem sie 
das Joch der Unmündigkeit selbst abgeworfen haben, den Geist einer vernünftigen Schätzung des 
eigenen Werts und des Berufs jedes Menschen, selbst zu denken, um sich verbreiten werden“ (S. 
21).  
104 Vgl. Kant (1999), S. 20. Zur Bedeutung von Selbstbestimmung vgl. Gerhardt (1999).  
105 Vgl. Gerhardt (2011c), S. 182.  
106 Aus der Wendung Nietzsches, „die demokratische Aufklärung“ (J Vorrede; 5, 13), die er negativ 
verwendet, ist  klar ersichtlich, dass er seine eigene Aufklärung von der traditionellen deutlich 
trennt.  



 60 

Wie allgemein bekannt, ist die Verachtung Nietzsches gegenüber der Masse sehr ausge-
prägt. Aber das letzte Ziel seiner Aufklärung besteht nicht darin, die Masse bloß zu be-
schimpfen, sondern die starke Individualität unter den Menschen zu suchen und für die-
se einen kleinen Zirkel vorzubereiten. Die Maskierung ist dabei eine notwendige Weis-
heit, um dadurch seine eigene Einsamkeit zu beschützen und sich auf sowohl zarte als 
auch sorgfältige Weise von dem herrschenden Zeitgeist zu distanzieren.  

 

1.3.1. Die Einsamkeit gegen die Masse  

Das 19. Jahrhundert als das „Jahrhundert der Masse“ (NW „Wohin Wagner gehört“; 6, 
428) scheint ihm nichts anderes als „progressus in simile, die Fortbildung des Menschen 
in’s Ähnliche, Gewöhnliche, Durchschnittliche, Heerdenhafte – in’s Gemeine“ (J 268; 5, 
222) zu sein.107 Das ist Nietzsche zufolge die große Krise, in der der Mensch jede geis-
tige Individualität vollständig verliert.  

Ich sehe in der staatlichen und gesellschaftlichen Tendenz eine Hemmung 
für die Individuation, ein Ausbilden des homo communis. (N 6[163]; 9, 238) 
 

Das Phänomen des Aufstiegs der Masse, welche eine anonyme Herde des „homo com-
munis“ ist, ist eigentlich ein Merkmal der Neuzeit, in welcher mit der Ansammlung von 
Arbeitskräften des Volkes108 bzw. mit der Einrichtung des Nationalgeistes für diese die 
Entstehung des „nationalen Staat“ (SE 4; 1, 367)109 ermöglicht wurde. Die „öffentlichen 
Meinungen“ (SE1; 1, 338), welche dort in der Zeitung geäußert werden, scheinen Nietz-
sche nichts anderes als „private Faulheiten“ (ebd.) zu sein, die statt die eigene Individu-
alität zu behaupten – eher die Macht des Nationalismus vermehren.110  

 
107 Zu Nietzsches Kritik gegen die Massengesellschaft vgl. Reschke (1992).  
108 „Inwiefern die Maschine demüthigt. – Die Maschine ist unpersönlich, sie entzieht dem Stück 
Arbeit seinen Stolz, sein individuell Gutes und Fehlerhaftes, was jeder Nicht-Maschinenarbeit 
klebt, – also sein Bisschen Humanität. Früher war alles Kaufen von Handwerken ein Auszeichen 
von Personen, mit deren Abzeichen man sich umgab: der Hausrath und die Kleidung wurde derge-
stalt zur Symbolik gegenseitiger Werthschätzung und persönlicher Zusammengehörigkeit, wäh-
rend wir jetzt nur inmitten anonymen und unpersönlichen Sclaventhums zu leben scheinen. – Man 
muss die Erleichterung der Arbeit nicht zu theuer kaufen“ (WS 288; 2, 682 f.). Vgl. Reschke 
(1992), S. 16 ff.  
109 Zur Denkgeschichte des Nationalismus vgl. Dierse/Rath (1984).  
110 Schon früher hat Nietzsche als Grund für dieses Phänomen auf die Degeneration der „Bildung“ 
wegen der Spezialisierung der Wissenschaften hingewiesen. „Unsere Schulen weisen hin auf eine 
noch viel größere Arbeitstheilung. Die volle Bildung wird demnach immer seltener erstrebt: es 
giebt keine Schule, die deren Aufgabe sich stellte. Ja, man weiß sich nicht Rath, wenn man nach 
Lehrstoff für diese volle Bildung sucht. / Demnach dürfte die Macht des verbindenden allgemei-
nen Menschen, des Journalisten, eine Zeitlang noch immer größer werden: sie vereinigen die ver-
schiedensten Sphären: worin ihr Wesen und ihre Aufgabe liegt“ (N 14[25]; 7, 384). Zur histori-
schen und philosophischen Betrachtung auf die damalige Entwicklung hin zu einer Spezialisierung 
der Wissenschaften, und zu seiner Bedeutung für die Philosophie in 19. Jahrhundert vgl. Schnä-
delbach (1991), S. 35–48 bzw. 88–137. „Helmuth Plessner hat am Ende unserer Epoche diesen 
Vorgang unter dem Stichwort ‚Industrialisierung der Wissenschaft‘ analysiert, und er macht deut-
lich, daß die von Max Weber skizzierte Professionalisierung der Wissenschaft, die den Übergang 
von der ‚Bildung durch Wissenschaft‘ zur ‚Wissenschaft als Beruf‘ erzwingt, nur ein Aspekt des 
umfassenderen Industrialisierungsprozesses ist“ (S. 90).  



 61 

Das neuzeitliche Bewusstsein vom „Wir“ hat seine Wurzeln im Zustandekommen eines 
Raumes geistiger Homogenität, welche wiederum aus dem „National-Gefühl“ (J 242; 5, 
182) des Volkes heraus entsteht. Nietzsche sieht in der geistigen Homogenität eine ge-
fährliche Degeneration des Menschen, mit der er seinen Keim für die eigene Individua-
lität verdirbt.111 Gegen alle Tendenzen der Homogenität bzw. der Egalität des Men-
schen, deren Zweck es ist Bedingungen zu erschaffen, in der die Menschen untereinan-
der Mitgefühl zeigen bzw. einander verstehen können,112 hebt er die Bedeutung der Ein-
samkeit bzw. der Einzigkeit für den Menschen hervor, welche man sich als notwendige 
Bedingung für die Individualität im echten Sinne aneignen soll.113 „Ein Jeder trägt eine 
productive Einzigkeit in sich, als den Kern seines Wesens; und wenn er sich dieser Ein-
zigkeit bewusst wird, erscheint um ihn ein fremdartiger Glanz, der des Ungewöhnli-
chen. Dies ist den Meisten etwas Unerträgliches [] das Loos der Vereinsamung ist das 
Geschenk, welches ihm die Mitmenschen machen“ (SE 3; 1, 359). Diese stolze Einsam-
keit als der Beweis einer eigenen Individualität wird in Jenseits von Gut und Böse als 
Vornehmheit bezeichnet.  

Seine dreihundert Vordergründe sich bewahren; auch die schwarze Brille: 
denn es giebt Fälle, wo uns Niemand in die Augen, noch weniger in unsre 
„Gründe“ sehn darf. Und jetzt spitzbübische und heitre Laster sich zur Ge-
sellschaft wählen, die Höflichkeit. Und Herr seiner vier Tugenden bleiben, 
des Muthes, der Einsicht, des Mitgefühls, der Einsamkeit. Denn die Ein-
samkeit ist bei uns eine Tugend, als ein sublimer Hang und Drang der Rein-
lichkeit, welcher erräth, wie es bei Berührung von Mensch und Mensch – 
„in Gesellschaft“ – unvermeidlich-unreinlich zugehen muss. Jede Gemein-
schaft macht, irgendwie, irgendwo, irgendwann – „gemein“ [H. d. V.]. (J 
284; 5, 231) 
 

Gegenüber dem Gemeinem verteidigt Nietzsche vielmehr eine „Kunst, welche uns er-
laubt, Masken zu tragen“ (N 35[9]; 11, 512), und gegen das Verstandenwerden emp-
fiehlt er uns das Recht, „incognito“ (N 35[76]; 11, 543)114 zu sein oder „einen Spiel-
raum und Tummelplatz des Missverständnisses“ (J 27: 5, 46) für Andere zu haben: „Je-
der tiefe Denker fürchtet mehr das Verstanden-werden, als das Missverstanden-werden“ 
(J 290; 5, 234). Phrasen wie „Vordergründe“ (N 34[232]; 11, 498)115 oder „Burg und 

 
111 „Der Mensch, welcher nicht zur Masse gehören will, braucht nur aufzuhören, gegen sich be-
quem zu sein; er folge seinem Gewissen, welches ihm zuruft: ‚sei du selbst! Das bist du alles 
nicht, was du jetzt thust, meinst begehrst‘“ (SE 1; 1, 338). 
112 In der scharfen Kritik gegen die „Gesellschaft“, die jede „Vortrefflichkeit“ des Einzelnen nivel-
liert, kann man eine Ähnlichkeit zwischen Nietzsche und Arendt finden. Anders gesagt hat ihr Be-
griff der Öffentlichkeit aristokratische Charakterzüge (wie bei Nietzsche auch), an welcher nur die 
geistig edlen Menschen teilnehmen können. Vgl. Arendt (2010), S. 52 f. bzw. S. 61.  
113 Zur eingehenden Betrachtung von Einsamkeit in der Philosophie Nietzsches Lämmert (1987); 
Stuppner (2011).  
114 „Was ist vornehm? [] die Sorgfalt im Äußerlichsten, selbst der f[rivole] An[schein], in Wort, 
Kleid, Haltung, insofern diese Sorgfalt abgrenzt, fern hält, vor Verwechselung schützt. [] immer 
verkleidet: je höherer Art, um so mehr bedarf der Mensch des incognito. Gott, wenn es einen gäbe, 
dürfte, schon aus Anstandsgründen, sich nur als Mensch in der Welt bezeigen“ (N 35[76], 11, 543).  
115 „So lernte ich bei Zeiten schweigen, so wie, daß man reden lernen müsse, um recht zu schwei-
gen: daß ein Mensch mit Hintergründen Vordergründe nöthig habe, sei es für Andere, sei es für 
sich selber: denn die Vordergründe sind einem nöthig, um von sich selber sich zu erholen, und um 



 62 

Heimlichkeit“ (J 26; 5, 43)116 kann man als Varianten der Maske des Freigeistes ausle-
gen, mit der er sich von der Massengesellschaft distanziert und seine eigene Individuali-
tät beschützt.  

die „Person“ ein relative isolirtes Faktum; in Hinsicht auf die weit größere 
Wichtigkeit des Fortflusses und der Durchschnittlichkeit somit beinahe et-
was Widernatürliches. Zur Entstehung der Person gehört eine zeitige Isolie-
rung, ein Zwang zu einer Wehr- und Waffen-Existenz, etwas wie Einmaue-
rung, eine größere Kraft des Abschlusses (N 10[59]; 12, 492)  
 

Die „Person“ – welche in diesem Kontext die Figur bedeutet, welche die eigene Indivi-
dualität besitzt – bedarf der Maske, um sich von der Durchschnittlichkeit zu isolieren.117 
Hier spielt die Maske zunächst sozusagen eine defensive Rolle, um die Einsamkeit der 
Person zu beschützen.118  

 

1.3.2 Die Maske für den „Garten der guten Einsamkeit“  

Aus der Notwendigkeit der Distanzierung von der Masse folgt eine andere Besonderheit 
des Freigeistes, nämlich die Verteidigung eines kleinen Zirkels bzw. Kreises, dem soge-
nannten „Garten der guten Einsamkeit“, welcher sich in einer geistigen Ferne (bzw. 
Distanz) zur Massengesellschaft befindet.  

habt eure Maske und Feinheit [H. d. V.], dass man euch verwechsele! Oder 
ein Wenig fürchte! Und vergesst mir den Garten [H. d. V.] nicht, den Gar-
ten mit goldenem Gitterwerk! Und habt Menschen um euch, die wie ein 
Garten sind [] wählt die gute Einsamkeit [H. d. V.], die freie muthwillige 
leichte Einsamkeit, welche euch auch ein Recht giebt, selbst in irgend einem 
Sinne noch gut zu bleiben! (J 25; 5, 42f.)119  
 

 
es Anderen möglich zu machen, mit uns zu leben“ (N 11, 34[232]; 11, 498). Bzw.: „Seine dreihun-
dert Vordergründe sich bewahren; auch die schwarze Brille: denn es giebt Fälle, wo uns Niemand 
in die Augen, noch weniger in unsre ,Gründe‘ sehn darf“ (J 284; 5, 231).  
116 „Jeder auserlesene Mensch trachtet instiktiv nach seiner Burg und Heimlichkeit, wo er von der 
Menge, den Vielen, den Allermeisten erlöst ist, wo er die Regel ‚Mensch‘ vergessen darf, als deren 
Ausnahme“ (J 26; 5, 43). Bzw.: „Dieser herrliche Geist, sich selbst jetzt genug und gut gegen 
Überfälle vertheidigt und abgeschlossen: – ihr zürnt ihm wegen seiner Burg und Heimlichkeit und 
schaut dennoch neugierig duch das goldne Gitterwerk, mit dem er sein Reich umzäunt hat? – neu-
gierig und verführt: denn ein unbekannter undeutlicher Duft bläst euch boshaft an und erzählt et-
was von verschwiegenen Gärten und Seligkeiten“ (N 2[2]; 12, 67).  
117 Vgl. Tongeren (1989): „Die Maskierung des Vornehemen fungiert als Mittel, um in diesem 
Umgang mit anderen ‚sich selbst zu bewahren‘“ (S. 236).  
118 „,Du sollst nicht lügen‘: man fordert Wahrhaftigkeit. Aber die Anerkennung des Thatsächlichen 
(das Sich-nicht-belügen-lassen) ist gerade bei den Lügnern am größten gewesen: sie ‚Wahrhaf-
tigkeit‘. Es wird beständig zu viel oder zu wenig gesagt: die Forderung, sich zu entblößen mit je-
dem Worte, das man spricht, ist eine Naivetät. / Man sagt, was man denkt, man ist ‚wahrhaft‘ nur 
unter Voraussetzungen: nämlich unter der, verstanden zu werden (inter pares), und zwar wohlwol-
lend vestanden zu werden (noch einmal inter pares) Gegen das Fremde verbirgt man sich: und wer 
etwas erreichen will, sagt was er über sich gedacht haben will, nicht aber was er denkt. (Der 
‚Mächtige lügt immer‘)“ (N 7[6]; 12, 273).  
119 Zum Vergleich zwischen Nietzsche und Epikur vgl. Ebersbach (2001).  



 63 

Den „Garten“ Epikurs mit seinem Versammlungsräumen, der sich zwecks Erreichung 
der Seelenruhe (Ataraxie) außerhalb der Polis lokalisiert, 120 formt Nietzsche zu einem 
geistigen Zirkel um, in welchem, durch gegenseitige Distanzierung in guter Einsamkeit, 
die Individualität wachsen kann.  

Der Epikureer sucht sich die Lage, die Personen und selbst die Ereignisse 
aus, welche zu seiner äusserst reizbaren intellectuellen Beschaffenheit pas-
sen, er verzichtet auf das Uebrige – das Allermeiste, – weil es eine zu starke 
und schwere Kost für ihn sein würde. [] der hat ja seinen „Garten!“ (FW 306; 
3, 544) 
 

Der „Garten“ ist bei dem Epikureer eine Methode, mit der er die Außenwelt außer Acht 
lassen kann. Aber für den Freigeist funktioniert die Maske nicht nur als abwehrende 
Verteidigung seiner Einsamkeit gegenüber der Masse, sondern auch als Anreiz für ver-
wandte (noch unbekannten) Geister.  

Jeder vornehmere Geist und Geschmack wählt [H. d. V.] sich, wenn er sich 
mittheilen will, auch seine Zuhörer; indem er sie wählt, zielt er zugleich ge-
gen „die Anderen“ seine Schranken [H. d. V.] [] sie halten zugleich ferne, 
sie schaffen Distanz [H. d. V.], sie verbieten „den Eingang“, das Verständ-
niss [] – während sie Denen die Ohren aufmachen, die uns mit den Ohren 
verwandt [H. d. V.] sind. (FW 381; 3, 634) 
 

Dieser „Garten“ der geistigen Verwandtschaften stellt aber keinen neuen Raum für die 
falsche Homogenität wie das „Volk“ (J 268; 5, 221) dar. Sondern er ist, wie Nietzsche 
literarisch darstellt, das „Inselchen“ für den freigeistigen „Abenteurer“, auf dem er sich 
zwar einstweilen erholen kann, von dem er jedoch in Kürze wieder abreisen muss:  

Inmitten des Ozeans des Werden wachen wir auf einem Inselchen [H. d. V.], 
das nicht grösser als ein Nachen ist, auf, wir Abenteurer und Wandervögel, 
und sehen uns hier eine kleine Weile um: so eilig und so neugierig wie mög-
lich, denn wie schnell kann uns ein Wind verwehen oder eine Welle über 
das Inselchen hinwegspülen, sodass Nichts mehr von uns da ist! Aber hier, 
auf diesem kleinen Raume, finden andere Wandervögel [H. d. V.] und hören 
von früheren, – und so leben wir eine köstliche Minute der Erkenntniss und 
des Errathens, unter fröhlichem Flügelschlagen und Gezwitscher mit einan-
der und abenteuern im Geiste hinaus auf den Ozean, nicht weniger stolz als 
er selber! (M 314; 3, 227) 
 

Hier kann man die Figur des Freigeistes als Seefahrer wiederfinden. Wie schon gesagt, 
ist er ohnehin allein gefahren. Aber durch dieses Wagnis kann er vielleicht den „anderen 
Wandervögeln“ begegnen, auch wenn ihre gemeinsame Zeit kurz sein mag.  

Eigentlich sollte ich einen Kreis [H. d. V.] von tiefen und zarten Menschen 
[H. d. V.] um mich haben, welche mich etwas vor mir selber schützten und 

 
120 „Der Philosoph der Ueppigkeit. – Ein Gärtchen, Feigen, kleine Käse und dazu drei oder vier 
gute Freunde, – das war die Ueppigkeit Epiukur’s“ (WS 192; 2, 638). „Philosophie als die Kunst, 
die Wahrheit zu entdecken: so nach Aristoteles. Dagegen die Epicureer, die sich die sensualistische 
Theorie der Erkenntniß des Aristoteles zu Nutze machten: gegen das Suchen der Wahrheit ganz 
ironisch und ablehnend; ‚Philosophie als eine Kunst des Lebens‘“ (N 9[57]; 12, 363). „Philosophie 
Kunst des Lebens, nicht Kunst zur Entdeckung der Wahrheit Epikur“ (N 12[1]; 13, 197).  



 64 

mich auch erheitern wüßten: denn für einen, der solche Dinge denkt, wie ich 
sie denken muß, ist die Gefahr immer ganz in der Nähe, daß er sich selber 
zerstört. (N 1[1]; 12, 9).  
 

Die „gute Einsamkeit“ (J 25; 5, 42) in der Philosophie Nietzsches bedeutet nicht ein-
fach, allein zu sein, sondern einen geistigen „Kreis“ zu haben, in dem der Freigeist Ab-
stand zur gemeinen Masse halten kann. Dort vermeidet er die Gefahr, sich selbst sowohl 
in der durchschnittlichen „Vielsamkeit“ zu verlieren als auch in eine krankhafte „Ein-
samkeit“ zu geraten: „Aus dem Lande der Menschenfresser. – In der Einsamkeit frisst 
sich der Einsame selbst auf, in der Vielsamkeit fressen ihn die Vielen“ (VM 348; 2, 
520).  

Zweifellos würde in der Philosophie Nietzsches eine der idealen Formen für solche Be-
ziehungen die Freundschaft sein, gerade wenn in ihr die geistige Distanz respektiert 
werden kann, um „eine[n] gemeinsamen höheren Durste nach einem über ihnen stehen-
den Ideale“ (FW 14; 3, 387) halten zu können.121  

Die gute Freundschaft. – Die gute Freundschaft entsteht, wenn man den 
Anderen sehr achtet und zwar mehr als sich selbst, wenn man ebenfalls ihn 
liebt, jedoch nicht so sehr als sich, und wenn man endlich, zur Erleichterung 
des Verkehrs, den zarten Anstrich und Flaum der Intimität hinzuzuthun ver-
steht, zugleich aber sich der wirklichen und eigentlichen Intimität [H. d. V.] 
und der Verwechselung von Ich und Du [H. d. V.] weislich enthält. (VM 241; 
2, 487) 
 

Ein anderer Text, Humanität der Freund- und Meisterschaft, lautet, „Gehst du gen Mor-
gen: so werde ich gen Abend ziehen‘ – so zu empfinden ist das hohe Merkmal von Hu-
manität im engeren Verkehre [H. d. V.]: ohne diese Empfindung wird jede Freundschaft, 
jede Jünger- und Schülerschaft irgendwann einmal zur Heuchelei“ (VM 231; 2, 484). 
Nietzsche warnt uns vor der Intimität der Freundschaft, welche unsere Individualität 
verdirbt. Die ideale Freundschaft kann nur dadurch ermöglicht werden, indem die Ver-
wechslung von Ich und Du sorgfältig vermieden wird: „Möglichste Verschiedenheit der 
Individuen! [H. d. V.] Entfesselung des Kampfes!“ (N 7[1]; 10, 236) Die Maske hat hier 
die Funktion, im freundschaftlichen Verkehr die nötige Distanz zu wahren, um sich ge-
geneinander im Kampf messen zu können. 

Zwar stellt der „tolle Mensch“ die Kluft zwischen dem zukünftigen Menschen und den 
Menschen auf dem Markt dar, er ist aber nicht in der Lage, sich mithilfe eines Mittei-
lungsmediums, d. h. einer Maske, mit den anderen zu verbinden – er kann keine geisti-
gen Verwandten finden, er bleibt letztlich ungehört und damit unverstanden. Der 
Mensch muss mit der Maske über diese Kluft eine Brücke für die Zukunft schlagen, 
d. h. er muss sich Gehör verschaffen, er muss, mit einer Maske, Verwandte finden. Denn 
das Ziel des Freigeistes ist nicht eine schlechte Einsamkeit, die ihn – wie den „tollen 
Menschen“ – von den anderen isoliert, sondern sein Ziel ist eine „gute Einsamkeit“. Ei-

 
121 „Es giebt wohl hier und da auf Erden eine Art Fortsetzung der Liebe, bei der jenes habsüchtige 
Verlangen zweier Personen nach einander einer neuen Begierde und Habsucht, einem gemeinsa-
men höheren Durste nach einem über ihnen stehenden Ideale gewichen ist: aber wer kennt diese 
Liebe? Wer hat sie erlebt? Ihr rechter Name ist Freundschaft“ (FW 14; 3, 387).  



 65 

ne solche gute Einsamkeit setzt einen geistigen Mitteilungskreis voraus, einen Kreis, in 
dem der Freigeist seine geistige Vornehmheit gerade durch eine bestimmte Abgren-
zung – d.h. durch Distanz – zu diesem Kreis wahren kann (dieser Diskurs über die 
„Freundschaft“ wird im nächsten Teil von Also sprach Zarathustra eingehend betrach-
tet).122  

 

1.3.3 Die Maske gegen den Schauspieler 

Um die Einsamkeit der Individualität vor der Massengesellschaft zu schützen oder um 
einen kleinen Zirkel dafür zu schaffen, verteidigt Nietzsche die Maske. Dabei hat er ei-
nen starken Gegner, welcher auch mit der Maske – aber mit der künstlichen Maske – 
das Publikum zu magischer Homogenität verführt: Das ist der Schauspieler.  

Darin besteht auch der Unterschied zwischen der traditionellen Aufklärung und der 
Aufklärung Nietzsches. Während die Aufklärung im 18. Jahrhundert die Macht der Re-
ligion sowie der Kirche als die damalige mächtigste Autorität bekämpfte, sieht Nietz-
sche die Notwendigkeit, als Aufklärer die Macht der Kunst zu bekämpfen. Es scheint, 
dass die Aufklärung mit ihrem rationalen Geist die Macht der Religion relativiert hat. 
Aber nach Nietzsches Ansicht besteht ihre ursprüngliche Wurzel, welche aus der Vor-
stellung über die alte „Zauberei“ (MA1 111; 2, 115) entstammt,123 noch in der Seele des 
modernen Menschen fort.  

Die Kunst erhebt ihr Haupt, wo die Religionen nachlassen. Sie übernimmt 
eine Menge durch die Religion erzeugter Gefühle und Stimmungen, legt sie 
an ihr Herz und wird jetzt selber tiefer, seelenvoller, so dass sie Erhebung 
und Begeisterung mitzutheilen vermag, was sie vordem noch nicht konnte. 
Der zum Strom angewachsene Reichthum des religiösen Gefühls bricht im-
mer wieder aus und will sich neue Reiche erobern: aber die wachsende Auf-
klärung hat die Dogmen der Religion erschüttert und ein gründliches Miss-
trauen eingeflösst: so wirft sich das Gefühl, durch die Aufklärung aus der 
religiösen Sphäre hinausgedrängt, in die Kunst [H. d. V.]. (MA1 150; 2, 
144)  
 

Das Verdienst der Aufklärung, die Macht der Religion in der Öffentlichkeit relativiert zu 
haben, hatte nicht zur Folge, dass der ehemals von der Religion besetzte Bereich der 
Seele völlig vernichtet worden wäre, sondern dass er in einen anderen Bereich umge-
setzt wurde, nämlich in dem Bereich der Kunst. Die Entzauberung der Religion durch 
die Aufklärung erzeugte unerwartet eine Kunst, die gewissermaßen nach der Religion zu 
einer zweiten Verzauberung führte.  

Nietzsches Überzeugung folgend, verbindet sich diese ästhetische zweite Verzauberung 
mit dem Aufstieg der zeitgenössischen Massengesellschaft. In dem Theater, welches der 
neue Raum für die Kunst in der Moderne ist, sieht Nietzsche ein typisches Beispiel da- 
 

 
122 Vgl. das Kapitel: Die Maske für den Kreis und in dem Kreis (III.2.4). 
123 „Kurz, der religiöse Cultus ruht auf den Vorstellungen der Zauberei zwischen Mensch und 
Mensch; und der Zauberer ist älter, als der Priester“ (MA1 111; 2, 115).  



 66 

für, dass die Massen durch einen magischen Zauber zur ekstatischen Homogenität ver-
einigt werden.  

Im Theater ist man nur als Masse [H. d. V.] ehrlich; als Einzelner lügt man, 
belügt man sich. Man lässt sich selbst zu Hause, wenn man in’s Theater geht, 
man verzichtet auf das Recht der eignen Zunge und Wahl, auf seinen Ge-
schmack, selbst auf seine Tapferkeit []. In das Theater bringt Niemand die 
feinsten Sinne seiner Kunst mit, auch der Künstler nicht, der für das Theater 
arbeitet: da ist man Volk, Publikum, Heerde, Weib, Pharisäer, Stimmvieh, 
Demokrat, Nächster, Mitmensch, da unterliegt noch das persönlichste Ge-
wissen dem nivellirenden Zauber der „grössten Zahl“, da wirkt die Dumm-
heit als Lüsternheit und Contagion, da regiert der „Nachbar“, da wird man 
Nachbar. (FW 368; 3, 618)124  

 

Damals hatte das Theater die Funktion inne, die anonymisierte Seele des Menschen, 
welcher von einem Mitglied einer ehemals kleinen Gemeinschaft zu dem eines Volkes 
in der neuzeitlichen Gesellschaft transformiert wurde, mittels des ästhetischen Rausches 
in einem künstlichen Einheitsgefühl zu erlösen, mithilfe dessen Hilfe alle im Publikum 
„Nachbarn“ werden konnten. Dort konnten die Besucher sich an dem Erlebnis des Ein-
heitsgefühls berauschen, das vom Alltagsleben getrennt war. Hier hat man einen neu-
zeitlicher Raum, in dem man das simulierte Erlebnis der Vorneuzeit erfährt.  

Was geht mich das Theater an? Was die Krämpfe seiner „sittlichen“ Eksta-
sen, an denen das Volk – und wer ist nicht „Volk“! – seine Genugthuung hat! 
Was der ganze Gebärden-Hokuspokus des Schauspielers! – Man sieht, ich 
bin wesentlich antitheatralisch geartet. (NW „Wo ich Einwände mache“; 6, 
419)125  
 

Ohne Zweifel hat Nietzsche bei diesem „Theater“ als „Massenkunst“ (ebd.) einen kon-
kreten Verführer im Sinn. In Nietzsche contra Wagner kann man fast denselben Text mit 
den oben zitierten Worten finden, in dem das Wort „Theater“ durch „Bayreuth“ ersetzt 
wurde.126 Wie allgemein bekannt, ist Richard Wagner eine repräsentative Person, wel-
che damals große Erfolge feierte.127 Nietzsche hält ihn für einen großen „Verführer“ (W 
12; 6, 39) der Masse. „Das Theater ist eine Form der Demokratie in Sache des Ge-
schmacks, das Theater ist ein Massen-Aufstand, ein Plebiscit gegen den guten Ge-
schmack ... Dies eben beweist der Fall Wagner: er gewann die Menge“ (W „Nach-
schrift“; 6, 42).128  

 
124 Vgl. N 23[2]; 13, 600 f.  
125 Fast derselbe Text, vgl. FW 368; 3, 617.  
126 „In Bayreuth ist man nur als Masse ehrlich“ (NW „Wo ich Einwände mache“; 6, 420).  
127 „Schon im Sommer 1876, mitten in der Zeit der ersten Festspiele, nahm ich bei mir von Wag-
nern Abschied“ (NW „Wie ich von Wagner loskam“ 1; 6, 431). Vgl. Janz (1993), S. 699–731.  
128 Wie oben kurz erwähnt hat, gibt es hinter diesem Phänomen die zeitgenössische Strömung des 
Nationalismus, die nach dem Deutsch-Französischen Krieg geschah. „Es ist voll tiefer Bedeutung, 
dass die Heraufkunft Wagner’s zeitlich mit der Heraufkunft des ‚Reichs‘ zusammenfällt“ (W 11; 6, 
39). Vgl. auch: „Von allen schlimmen Folgen [], die der letzte mit Frankreich geführte Krieg hinter 
sich drein zieht, ist vielleicht die schlimmste ein weitverbreiteter, ja allgemeiner Irrthum: der 
Irrthum der öffentlichen Meinung und aller öffentlich Meinenden, dass auch die deutsche Kultur in 



 67 

Hinter dieser „Massenkunst“ (NW „Einwände“; 6, 419) sieht Nietzsche das Wesen des 
Schauspielers, welcher mit starkem „dominirenden Instinkt“ (W 8; 6, 30) das Publikum 
in den Raum der Zauberei verführt. Das Ziel im Theater Wagners ist „Schwimmen, 
Schweben – nicht mehr Gehen, Tanzen“ (NW „Wagner als Gefahr“ 1; 6, 422). Während 
der Freigeist Nietzsches den geistigen „Garten“ (J 25; 5, 43) für die Individualität vor-
bereitet, aus dem der Mensch zu seiner eigenen Seefahrt auslaufen soll, bringt der 
Schauspieler durch die „unendliche Melodie“ (NW „Wagner als Gefahr“ 1; 6, 422) die 
modernen Menschen ins neue Meer der „Hallucination“ (W 7; 6, 27), in dem man zu-
gunsten der Illusion der Zauberei auf die Knospe der eigenen Individualität verzichten 
muss. Dort kann man jenen Willen als den „Affekt des Commando’s“ (J 19; 5, 32) nicht 
mehr vorfinden, mit dem man als Schiffskapitän, um eine Seefahrt durchführen zu kön-
nen, gegen sein innerliches Chaos befehlen kann. „Die Gefahr kommt auf die Spitze, 
wenn sich eine solche Musik immer enger an eine ganz naturalistische, durch kein Ge-
setz der Plastik beherrschte Schauspielerei und Gebärdenkunst anlehnt, die Wirkung 
will, nichts mehr“ (NW „Wagner als Gefahr“ 1; 6, 422). Für Nietzsche, welcher als ein 
Aufklärer den Menschen „aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit“129 zur geisti-
gen Individualität zu verführen sucht, ist Wagner ein entgegengesetzter Verführer, wel-
cher auf der Seite der Masse steht.130  

Diese Notwendigkeit der Distanzierung, zwischen den beiden „Antipoden“ (NW „Wir 
Antipoden“; 6, 424) des wagnerischen Schauspielers und des Freigeistes Nietzsches, 
entstammt ihrer scheinbaren Ähnlichkeit, dass beide der Maske auf unentbehrliche Wei-
se bedürfen. „War Wagner überhaupt ein Musiker? Jedenfalls war er etwas Anderes 
mehr: nämlich ein unvergleichlicher Histrio, der grösste Mime, das erstaunlichste Thea-
ter-Genie, das die Deutschen gehabt haben, unser Sceniker per excellence. Er gehört wo 
andershin als in die Geschichte der Musik“ (W 8; 6, 30). Als „ein unvergleichlicher His-
trio“, wie der große Schauspieler genannt wird, maskiert Wagner sich selbst gegenüber 
der Masse.131  

Aber der Grund, warum Nietzsche die Maske dieses Schauspielers kritisieren muss, 
liegt darin, dass dieser nur auf die „Wirkung“ (NW „Wagner als Gefahr“ 2; 6, 422) sei-
ner feierlichen Gebärde auf der Bühne zielt. „[E]r musste Stückwerk machen, ‚Motiv‘, 
Gebärden, Formeln, Verdoppelungen und Verhundertfachungen, er bleib Rhetor als Mu-
siker – er musste grundsätzlich deshalb das ‚es bedeutet‘ in den Vordergrund bringen. 
‚Die Musik ist immer nur ein Mittel‘: das war seine Theorie, das war Allem die einzige 

 
jenem Kampfe gesiegt habe und deshalb jetzt mit den Kränzen geschmückt werden müsse, die so 
ausserordentlichen Begebnissen und Erfolgen gemäss seien. Dieser Wahn ist höchst verderblich: 
nicht etwa weil er ein Wahn ist – denn es giebt die heilsamsten und segensreichsten Irrthümer – 
sondern weil er im Stande ist, unseren Sieg in eine völlige Niederlage zu verwandeln: in die Nie-
derlage, ja Exstirpation des deutschen Geistes zu Gunsten des ‚deutschen Reiches‘“ (DS 1; 1, 
159 f.).  
129 Kant (1999), S. 20.   
130 „Dass der Schauspieler nicht zum Verführer der Echten wird“ (W 12; 6, 39). Während der Frei-
geist auf die geistige Aristokratie zielt, in der seine höchste Individualität gefordert wird, zielt der 
wagnerische Schauspieler auf die „Theatrokratie“ (W Nachschrift; 6, 42), in der ein magischer 
Zauberer seine höchste Macht entfaltet, wenn er die Menschen zu seinen Domestiken zu machen.  
131 Vgl. Campioni (1994); Gerhardt (1996), S. 93–98; Brusotti (1994).  



 68 

ihm überhaupt mögliche Praxis“ (W 10; 6, 35 f.). So wie bei dem Rhetoriker die Spra-
che nicht nur als Medium der Kommunikation dient, sondern auch als Mittel dient um 
mit sprachlicher Schönheit statt mit Argumenten seine Zuhörer zu überzeugen, dient 
beim theatralischen Schauspieler die Musik als ein Mittel, die Wirkung seines Zaubers 
für das Publikum zu verstärken.  

er hat das Sprachvermögen der Musik in’s Unermessliche vermehrt []. Im-
mer vorausgesetzt, dass man zuerst gelten lässt, Musik dürfte unter Umstän-
den nicht Musik, sondern Werkzeug, sondern ancilla dramaturgica sein. [] 
[E]r will Nichts als die Wirkung. [] Man ist Schauspieler damit, dass man 
Eine Einsicht vor dem Rest der Menschen voraus hat: was als wahr wirken 
soll, darf nicht wahr sein [H. d. V.]. Der Satz [] enthält die ganze Psycholo-
gie des Schauspielers. (W 8; 6, 31 f.)132  
 

Beim wagnerischen Schauspieler ist die Maske eine Fassade, welche das wahre Gesicht 
verbirgt. Wie bereits gezeigt, besitzt der Freigeist Nietzsches die Tugend der Maskie-
rung, um den Bereich der geistigen Individualität zu bewahren. Die Maske wirkt hier als 
ein Mittel, um seine eigene Einsamkeit zu beschützen, indem es ihren Träger vom ho-
mogenen Raum zu isoliert bzw. distanziert. In diesem Sinne ist die Maske für den Frei-
geist nicht Ziel, sondern Mittel, um sein wahres Gesicht von der scheinbaren Anerken-
nung der Masse fernzuhalten.133  

Dem Prinzip getreu, „was als wahr wirken soll, darf nicht wahr sein“ (ebd.), spielt der 
Schauspieler seine Gebärden so ernst, als ob diese der Wahrheit entsprächen. Diese 
Macht des Scheins entspringt im Grunde aus der Wirkung des „Selbstbetrugs“, mit wel-
chem der Schauspieler sowohl die Masse als auch sich selbst verzaubert.  

Bei allen grossen Betrügern ist ein Vorgang bemerkenswerth, dem sie ihre 
Macht verdanken. Im eigentlichen Acte des Betruges unter all den Vorberei-
tungen, dem Schauerlichen in Stimme, Ausdruck, Gebärden, inmitten der 
wirkungsvollen Scenerie, überkommt sie der Glaube an sich selbst: dieser 
ist es, der dann so wundergleich und bezwingend zu den Umgebenden 
spricht. Die Religionsstifter unterscheiden sich dadurch von jenen grossen 
Betrügern, dass sie aus diesem Zustande der Selbsttäuschung nicht heraus-
kommen: oder sie haben ganz selten einmal jene helleren Momente, wo der 
Zweifel sie überwältigt; gewöhnlich trösten sie sich aber, diese helleren 
Momente dem bösen Widersacher zuschiebend. Selbstbetrug [H. d. V.] 
muss da sein, damit Diese und Jene grossartig wirken. Denn die Menschen 
glauben an die Wahrheit dessen, was ersichtlich stark geglaubt wird. (MA1 
52; 2, 72 f.)  
 

 
132 „[M]an [dürfte] wohl in ihm [R. Wagner; E. d. V.] eine schauspielerische Urbegabung anneh-
men, welches es sich versagen musste, sich auf dem nächsten trivialsten Wege zu befriedigen und 
welche in der Heranziehung aller Künste zu einer grossen schauspielerischen Offenbarung ihre 
Auskunft und ihre Rettung fand“ (WB 7; 1, 467 f.).  
133 „Es gehört zu den Eigenheiten des metaphysischen Philosophirens, ein Problem zu verschärfen 
und als unlösbar hinzustellen, es sei denn dass man ein Wunder als eine Lösung ansieht, z. B. das 
Wesen des Schauspielers in den Selbstentäusserung und förmlichen Verwandlung zu sehen: wäh-
rend das eigentliche Problem doch ist, durch welche Mittel der Täuschung es der Schauspieler da-
hin bringt, dass es so scheint, als wäre er verwandelt“ (N 23[130]; 8, 449).  



 69 

Mit diesem „Selbstbetrug“ vermehrt der Schauspieler die Feierlichkeit bzw. Ernsthaf-
tigkeit seiner Kunst, mit welcher er den Menschen an ihre Erhabenheit glauben lässt.134 
Darin besteht der Grund, warum Nietzsche im Geist des Schauspielers die große Eitel-
keit sieht.135 Denn die Eitelkeit ist eine Begierde des Menschen, durch die Anerkennung 
seines äußeren Anscheins, welcher in übertriebener Schönheit vor dem Anderen reprä-
sentiert wird, seine Macht zu vergrößern. Dort ist das, was wir zu sein glauben, wichti-
ger als das, was wir sind (vgl. WS 60; 2, 579).  

Der Freigeist zielt darauf ab, diese Atmosphäre der schauspielerischen Feierlichkeit zu 
vertreiben, welche uns in einen magischen Zauber einschließt, auch oder gerade weil er 
selber die große Anziehungskraft dieser Kunst gut kennt.136 Der Freigeist lehrt uns im 
Gegenteil, auf einem Gipfel zu stehen, von dem aus wir über unsere Feierlichkeit bzw. 
Ernsthaftigkeit selber lachen können. „Es giebt Höhen der Seele, von wo aus gesehen 
selbst die Tragödie aufhört, tragisch zu wirken“ (J 30; 5, 48).  

Nietzsche predigt uns keinen Selbstbetrug in der Feierlichkeit, sondern die Selbstdistan-
zierung von eben dieser Feierlichkeit, um unsere falsche Ernsthaftigkeit, welche durch 
Selbstbetrug verstärkt werden kann, weglachen zu können.137 Nicht die Vereinigung mit 
der Masse durch die zauberhafte Maske, sondern die Distanzierung von der Masse 
durch die Maske, zwecks Erreichung der geistigen Individualität, ist das Ziel des Frei-
geistes Nietzsches.  

 

1.4 Die Selbst-Maskierung für die geistige Leichtigkeit gegen die 
schwere Ernsthaftigkeit  
Die fundamentale Idee in der Philosophie Nietzsches, dass der Schein unentbehrlich 
über dem tiefen Abgrund der Welt liegen muss (FW Vorrede 4; 3, 352), gilt ebenso für 
die innere Welt des Menschen, welche Nietzsche mit einem abgründigen „Labyrinth“ (J 
295; 5, 239) vergleicht. Eine der tiefgründigsten Lehren des Freigeistes besteht in seiner 
Lebensweisheit, gelegentlich gegenüber diesem Abgrund eine Distanz zu wahren.  

In der Geschichte der europäischen Philosophie tritt mit dem „cogito“ Descartes die 
Licht-Metapher in eine neue Phase, d. h. in das Vermögen der Selbstreflexion des Sub-
jekts. Descartes hat durch seinen methodischen Zweifel das „Ich“ gefunden, dessen Sein 
man nicht mehr bezweifeln kann. Von diesem Punkt aus, d.h. einem Ich, das denkt, be-
ginnt die Neuzeit, in welcher der Mensch von einem festen Punkt aus, dem Ich als ei-

 
134 Vgl. N 7[53]; 9, 328.  
135 Vgl. das Kapitel: Entzauberung des Dichters (III.2.5.1.3) bzw.: Die Eitelkeit des Zauberers 
(III.2.7.2.1).  
136 Vgl. „Wie stark das metaphysische Bedürfniss ist und wie sich noch zuletzt die Natur den Ab-
schied von ihm schwer macht, kann man daraus entnehmen, dass noch im Freigeiste, wenn er sich 
alles Metaphysischen entschlagen hat, die höchsten Wirkungen der Kunst leicht ein Miterklingen 
der lange verstummten, ja zerrissenen metaphysischen Saite hervorbringen []. In solchen Augen-
blick wird sein intellectualer Charakter auf die Probe gestellt“ (MA 1 153; 2, 145).  
137 „Wer auf den höchsten Bergen steigt, der lacht über alle Trauer-Spiele und Trauer-Ernst“ (Z 
„Vom Lesen und Schreiben“; 4, 49).  



 70 

nem archimedischen Punkt die Außenwelt einem Gegenstand zurechnen bzw. berechnen 
kann. Die Festigkeit des Bodens für das cogito beruht also auf der unmittelbaren „Ge-
wissheit“ (J 16; 5, 29 f.) der Selbst-Reflexion. Aber Nietzsche zufolge ist dieser Zwei-
fel, der sich in „Ich denke also bin ich“ ausdrückt, nicht gründlich genug.138  

„Es muß besser gezweifelt werden als Descartes!“ Wir finden das Umge-
kehrte, die Gegenbewegung gegen die absolute Autorität der Göttin „Ver-
nunft“ überall, wo es tiefere Menschen giebt. (N 40[25]; 11, 641) 
 

Nietzsche fordert uns zu tieferen Zweifeln als denen von Descartes auf, der dargelegt 
hat, dass der Mensch durch das Licht der Vernunft seinen inneren Raum klar sehen 
kann.139 In diesem inneren Raum des Menschen sieht er in einen schrecklichen Ab-
grund, welchen man eher nicht direkt anschauen sollte.  

Wer mit Ungeheuern kämpft, mag zusehen, dass er nicht dabei zum Unge-
heuer wird. Und wenn du lange in einen Abgrund blickst, blickt der Ab-
grund auch in dich hinein. (J 146; 5, 98) 
 

Der Abgrund, der uns in die Tiefe hinabzieht, besteht nicht außerhalb von uns, sondern 
im Menschen. „Seht euch vor, ihr Philosophen und Freunde der Erkenntnis, und hütet 
euch vor dem Martyrium! Vor dem Leiden ‚um der Wahrheit willen‘! Selbst vor der ei-
genen Vertheidigung!“ [H. d. V.] (J 25; 5, 42) Wie der aus tiefer Weisheit entsprungene 
Schleier nötig ist, um uns vor dem Anblick des Abgrunds zu schützen, so müssen wir 
uns aus Ernsthaftigkeit vor der Wahrheit von uns selbst distanzieren.  

Es giebt ein Mißverständniß der Heiterkeit, welches nicht zu haben ist: aber 
wer es theilt, darf zuletzt gerade damit zufrieden sein. – Wir, die wir zum 
Glücke flüchten –: wir, die wir jede Art Süden und unbändige Sonnenfülle 
brauchen und uns dorthin an die Straße setzen, wo das Leben sich wie ein 
trunkener Fratzen-Festzug – als etwas das von Sinnen bringt – vorüberwälzt 
wir, die wir gerade das vom Glücke verlangen, daß es „von Sinnen“ bringt: 
scheint es nicht, daß wir ein Wissen haben welches wir fürchten? [] es 
scheint, wir fürchten diese Hand des Lebens, daß es uns zerbrechen muß 
[H. d. V.] und flüchten uns in seinen Schein, in seine Falschheit, seine 
Oberfläche und bunte Betrügerei [H. d. V.]; es scheint, wir sind heiter, weil 
wir ungeheur traurig sind. Wir sind ernst, wir kennen den Abgrund: deshalb 
wehren wir uns gegen alles Ernste. [] Wir haben ein Wissen, welches wir 
fürchten, mit dem wir nicht allein sein wollen []. Bleib uns tapfer zur Seite, 
spöttischer Leichtsinn: kühle uns, Wind, der über Gletscher gelaufen ist: wir 
wollen nichts mehr ans Herz nehmen, wir wollen zur Maske beten. (N 2[33]; 
12, 79 f.) 

 
138 Vgl. Gerhardt (1988b): „Skepsis ist der Grundzug des von Nietzsche geforderten Philosophen, 
und Kritik ist sein wichtigstes Instrument“ (S. 173).  
139 „Gesetz, es gäbe im Wesen der Dinge etwas Täuschendes Närrisches und Betrügerisches, so 
würde der allerbeste Wille de omnibus dubitare, nach Art des Cartesius, uns nicht vor den Fallstri-
cken dieses Wesens hütten; und gerade jenes Cartesische Mittel könnte ein Hauptkunstgriff sein, 
uns gründlich zu foppen und für Narren zu halten. [] ‚ich will nicht betrogen werden‘ könnte das 
Mittel eines tieferen feineren gründlicheren Willen sein, der gerade das Umgekehrte wollte; näm-
lich sich selber betrügen. / In summa: es ist zu bezweifeln, daß ‚das Subjekt‘ sich selber beweisen 
kann – dazu müßte es eben außerhalb einen festen Punkt haben und der fehlt!“ (N 40[20]; 11, 
638).  



 71 

 
Nietzsche schätzt die „Maske“, mit welcher man sich von der eigenen Ernsthaftigkeit 
distanzieren und zur Oberfläche „flüchten“ kann. Diese Weisheit der Selbst-Maskierung 
für die gewollte Falschheit ist so unentbehrlich wie die Ernsthaftigkeit für die Suche 
nach der Wahrheit. „Alle Menschen der Tiefe [H. d. V.] haben ihre Glückseligkeit darin, 
einmal den fliegenden Fischen zu gleichen und auf den äussersten Spitzen der Wellen zu 
spielen; sie schätzen als das Beste an den Dingen, – dass sie eine Oberfläche [H. d. V.] 
haben: ihre Hautlichkeit [H. d. V.]“ (FW 256; 3, 517). Diese „Hautlichkeit“, welche ein 
anderes Prädikat der Maske ist, bewahrt uns davor, in der Tiefe des Abgrunds zu versin-
ken. Weiter betont Nietzsche die Tugend der „Thorheit“ gegen die (zu starke) Ernsthaf-
tigkeit:  

Wir müssen zeitweilig von uns ausruhen, dadurch, dass wir auf uns hin und 
hinab sehen und, aus einer künstlerischen Ferne her, über uns lachen oder 
über uns weinen; wir müssen den Helden und ebenso den Narren entdecken, 
der in unsrer Leidenschaft der Erkenntniss steckt, wir müssen unsrer Thor-
heit ab und zu froh werden, um unsrer Weisheit froh bleiben zu können! 
Und gerade weil wir im letzten Grunde schwere und ernsthafte Menschen 
und mehr Gewichte als Menschen sind, so thut uns Nichts so gut als die 
Schelmenkappe: wir brauchen sie vor uns selber [H. d. V.]. (FW 107; 3, 
464 f.)  
 

Aus der tiefen Weisheit heraus, dass der Mensch so ernst werden kann, dass er wegen 
seiner Ernsthaftigkeit zu Grunde gehen kann, verteidigt Nietzsche die „Thorheit“ oder 
ihre „Schelmenkappe“ als das Symbol der „künstlerischen Ferne“, mit der wir fern von 
dem „Gewichte“ der Ernsthaftigkeit in uns ausruhen bzw. uns distanzieren können.140 
Um mit uns selber guten Umgang haben zu können, müssen wir die Kunst beherrschen, 
zu uns selbst eine gute Distanz zu bewahren: „bisweilen ist die Narrheit selbst die Mas-
ke für ein unseliges allzugewisses Wissen“ (J 270; 5, 226). 

Man kann diesen Kontext auf das Thema des Denkens anwenden. Freilich müssen wir 
denken, um unseren gegenwärtigen Standort zu kennen, uns in eine Richtung zu orien-
tieren und fortzuschreiten. Man kann sagen, dass die Würde des Menschen darin be-
steht, denken zu können.141 Aber Nietzsche zweifelt an solch einer naiven Auffassung 
vom Denken: „‚Denken‘ und eine Sache ‚ernst nehmen‘, ‚schwer nehmen‘ – das gehört 
bei ihnen [Philosophen; E. d. V.] zu einander“ (J 213; 5, 148). Nietzsche macht darauf 
aufmerksam, dass in einem allzu ernstem und dadurch steifen Denken sich gern die Ge-
fahr versteckt, unsere Geschmeidigkeit im Denken zu verlieren. „[E]s giebt Augenbli-
cke, [] wo wir euren Ernst gefährlicher als irgend welche Leichtfertigkeit finden“ (J 
225; 5, 160 f.). Wenn das Denken im Namen der Wahrheit so schwer oder unbeweglich 
wird, dass es keinen Freiraum mehr hat, mit dem der Mensch über sich selbst mit Dis-

 
140 Bei Zarathustra wird dieser Gedanke als die Bedeutung des Geistes, tanzen zu können, gegen 
den Geist der Schwere, welcher tief, gründlich und feierlich ist, eingesetzt. „Ich würde nur an ei-
nen Gott glauben, der zu tanzen verstünde. / Und als ich meinen Teufel sah, da fand ich ihn ernst, 
gründlich, tief, ferierlich: es war der Geist der Schwere, – durch ihn fallen alle Dinge. [] Jetzt bin 
ich leicht, jetzt fliege ich, jetzt sehe ich mich unter mir [H. d. V.]“ (Z Vom Lesen und Schreiben“; 
4, 49 f.).  
141 Vgl. Pascal (1987), Frg. 200/347, S. 103.  



 72 

tanz reflektieren kann, wäre ein solches Denken falsch. In diesem Sinne haben wir gu-
ten Grund, „oberflächlich“ zu sein – und zwar aus „Tiefe“ (FW Vorrede 4; 3, 352), um  
 
nicht an den Folgen unseres (zu ernsten) Dranges nach der Wahrheit zu Grunde zu ge-
hen.  

In Gegen die Tyrannei der Wahrheit heißt es: „[M]an muss sich von ihr [Wahrheit; 
E. d. V.] im Unwahren ab und zu erholen können“ (M 507; 3, 297).142 Die zu starke 
Ernsthaftigkeit – von der Jugendliche oft befallen sind – kann in der Folge oft unerwar-
tet unter die „Tyrannei der Wahrheit“ geraten. Von diesem Gesichtspunkt aus verteidigt 
Nietzsche die „Unwahrheit“, welche uns aus dieser „Tyrannei der Wahrheit“ einstweilen 
retten kann. Nietzsche lehrt uns die Bedeutsamkeit der Leichtigkeit gegenüber der 
Schwere, der Torheit bzw. Narrheit gegenüber der Ernsthaftigkeit und der Oberfläch-
lichkeit bzw. der Hautlichkeit gegenüber der Tiefe. Dieses Lob der Oberflächlichkeit 
rührt aus dem intimen Wissen über die Seele des Menschen und ihrer Abgründe, in die 
man nicht direkt schauen soll.143  

Der Zweifel Descartes’ ist für Nietzsche ein falscher Zweifel, solange er nicht ernst 
(tief) genug ist, zuzugeben, dass der Schein bzw. die Maske für das Leben eine notwen-
dige Bedingung darstellt. Wir müssen die Kunst beherrschen, bei Gelegenheit Distanz 
zu unserer Ernsthaftigkeit zu wahren, um mit uns selbst guten Umgang haben zu kön-
nen. Dies ist eine tiefsinnige Weisheit des Freigeistes.  

 

2. Die Maske für die geistige Vornehmheit. Nietzsches 
Philosophie der Gefühle II 
Hinter der Maske existiert ein aufklärerisches Motiv, welches die Menschen zu ihrer ei-
genen Individualität verführt. Das bedeutet nicht, dass es sich bei der Philosophie Nietz-
sches um einen Relativismus handelt, der alle Lebensformen des Menschen als gleich 
ansieht. Ganz im Gegensatz dazu zeigt seine Aufklärung eine deutlich idealische Le-
bensform. Sein Begriff der Maske hat eine starke Beziehung zu dieser Lebensform, 
welche Nietzsche mit seinem Gedanken von der Vornehmheit charakterisiert. Als Kont-
rapunkt gegenüber den Beziehungen von Eitelkeit und Scham, welche sich in der Auto-
rität der Sitte verbinden, betont Nietzsche andere Werturteile, genauer gesagt den Stolz 

 
142 „In meinem Fall gehört alles Lesen zu meinen Erholungen: folglich zu dem, was mich von mir 
losmacht, was mich in fremden Wissenschaften und Seelen spazieren gehn lässt, – was ich nicht 
mehr ernst nehme. Lesen erholt mich eben von meinem Ernste“ (EH „Warum ich so klug bin“ 3; 6, 
284).  
143 „Mit dem Leben spielen. – Die Leichtigkeit und Leichtfertigkeit der homerischen Phantasie war 
nötig, um das übermässig leidenschaftliche Gemüth und den überscharfen Verstand des Griechen 
zu beschwichtigen und zeitweilig aufzuheben. Spricht bei ihnen der Verstand: wie herbe und grau-
sam erscheint dann das Leben! Sie täuschen sie nicht, aber sie umspielen absichtlich das Leben mit 
Lügen. Simonides rieth seinen Landsleuten, das Leben wie ein Spiel zu nehmen; der Ernst war 
ihnen als Schmerz allzubekannt (das Elend der Menschen ist ja das Thema, über welches die Göt-
ter so gern singen hören) und sie wussten, dass einzig durch die Kunst selbst das Elend zum Ge-
nusse werden könne“ (MA1 154; 2, 145 f.).  



 73 

und die Scham bei den Vornehmen. Hier tritt wieder Nietzsches Philosophie der Gefühle 
als wichtiges Thema in den Vordergrund.  

 

2.1 Der Stolz und sein Pathos der Distanz  
„Die Eitelkeit ist die Furcht, original [H. d. V.] zu erscheinen, also ein Mangel an Stolz“ 
(M 365; 3, 243). Während das Selbstwertgefühl der Eitelkeit irgendeinen gemeinsamen 
Zirkel von Mitgliedern sozusagen als „die gültige Münzsorte“ (MA I 79; 2, 85) für den 
gegenseitigen „Tausch“ (N 20[8]; 8, 363) voraussetzt, stellt Nietzsche den Charakter des 
Stolzes anhand eines Menschentypus dar, der von keinem Maßstab der vorangegange-
nen Konventionen in der Gesellschaft mehr abhängig ist, sondern stattdessen nur auf der 
eigenen Einzigartigkeit bzw. „Unabhängigkeit“ (J 41; 5, 59) und „Souveränität“ (N 11 
[40]; 9, 456) beruht, nämlich auf „de[m] Stolz auf sich selbst“ (J 260; 5, 210).144  

Anstatt zu wünschen, daß Andere uns so kennen wie wir sind, wünschen wir, 
daß sie so gut als möglich von uns denken; wir begehren also, daß die Ande-
ren sich über uns täuschen: das heißt wir sind nicht stolz [H. d. V.] auf unse-
re Einzigkeit [H. d. V.]. (N 3 [59]; 9, 63) 
 

In diesem Sinne benötigt der Stolz des Einzelnen Distanz zu den Mitmenschen, damit 
eine Einzigartigkeit als solche möglich wird. Der Stolze versucht als höherer Mensch 
aus der Masse der Anderen herauszuragen.  

Diese Distanz nimmt zwei Formen an, erstens die horizontale Distanz, welche vom 
Gleichgewicht der Ehre untereinander gestützt wird, und zweitens die vertikale Distanz, 
welche sich direkt auf die radikale Aristokratie bezieht.  

Im ersten Fall entsteht die Distanz des Stolzes durch das „Gleichgewicht von der 
Macht“ (N 5[82]; 12, 221), damit „Zwei zwei“ bleiben kann.145 Das Gleichgewicht ist 
ein Beweis dafür, dass zwei Menschen, welche ihre eigene Einzigartigkeit mit Stolz 
fühlen, ihren „Egoismus“ gegenseitig als etwas Untauschbares anerkennen. „Es ist ein 
Stück ihres [die Vornehme Seele; E. d. V.] Egoismus mehr, diese Feinheit und Selbstbe-
schränkung im Verkehre mit ihres Gleichen“ (J 265; 5, 220). In diesem „Verkehr mit ih-
res Gleichen“, in dem die Menschen ihren Egoismus als solchen gegenseitig anerkennen 
können, wird nicht der Tausch der Täuschung, welcher bei der Eitelkeit gilt, sondern der 
Austausch der Anerkennung in Form der Ehre ermöglicht.  

sie [die Vornehme Seele; E. d. V.] ehrt sich in ihnen und in den Rechten, 
welche sie an dieselben abgiebt, sie zweifelt nicht, dass der Austausch von 
Ehren und Rechten [H. d. V.] als Wesen alles Verkehrs ebenfalls zum natur-
gemässen Zustand der Dinge gehört. (ebd.)146  

 
144 „Die Edlen ἐσϑλοί die Wahrhaften die sich nicht zu verstellen brauchen! Als Mächtige und In-
dividuen!“ (N 8[78]; 9, 399)  
145 Vgl. Gerhardt (1988a).  
146 In dieser Beziehung des Gleichgewichts sieht Nietzsche den Ursprung des menschengeschaffe-
nen „Rechts“, in dem sich die Einzigartigkeit und damit die Unaustauschbarkeit der Menschen 
ausdrückt. „Recht entsteht nur da, wo es Verträge giebt; damit es aber Verträge geben kann, muß 
ein gewisses Gleichgewicht von Macht da sein. Fehlt ein solches Gleichgewicht, stoßen zwei zu 



 74 

 
Die Freundschaft kann man zu den konkreten Beispielen eines gleichberechtigten bzw. 
ebenbürtigen Verkehrs rechnen, in welchem die Menschen ihren Stolz im gegenseitigen 
Respekt füreinander gleichgewichtig anerkennen können. Sie vermeiden nicht „de[n] 
Kampf als das Mittel des Gleichgewichts“ (N 1[31]; 12, 18). Bei der Freundschaft ist 
der „Kampf“ ein Beweis dafür, dass sich die Gegner einander als würdig anerkennen.147 
Nietzsches Erkenntnis folgend kann man nur im Rahmen dieses agonalischen Verkehrs 
seine schöpferische Kraft maximal offenbaren. „Wie viel Ehrfurcht vor seinen Feinden 
hat schon ein vornehmer Mensch! – und eine solche Ehrfurcht ist schon eine Brücke zur 
Liebe []. Er verlangt ja seinen Feind für sich, als seine Auszeichnung, er hält ja keinen 
andren Feind aus, als solchen, an dem Nichts zu verachten und sehr Viel zu ehren ist!“ 
(GM I 10; 5, 273) Bei der Freundschaft nimmt die Vornehmheit, welche ein Beweis des 
Stolzes ist, die idealische Lebensform an, in der der Mensch sein Gegenüber als Bedin-
gung des Gleichgewichts anerkennen kann.148  

Aber Nietzsches Begriff des Stolzes hat einen (zu) radikalen Charakter, den man schwer 
als geistige Vornehmheit auslegen kann. „Stolz, Pathos der Distanz [] die prachtvolle 
Animalität, die kriegerischen und eroberungslustigen Instinkte“ (N 11[363]; 13, 159). 
Diese unbarmherzige Seite, die man nicht einfach naiv als horizontale Distanz in Form 
vornehmer Freundschaft zwischen den Vornehmen auslegen sollte, sondern als vertikale 
Distanz zwischen den Vornehmen und den „Gemeinen“ (J 268; 5, 222) verstehen muss, 
wird deutlich, wenn Nietzsche das „Pathos der Distanz“ anhand seines Ideals von Aris-
tokratie erwähnt.  

 

Jede Erhöhung des Typus „Mensch“ war bisher das Werk einer aristokrati-
schen Gesellschaft – und so wird es immer wieder sein: als einer Gesell-
schaft, welche an eine lange Leiter der Rangordnung und Werthverschie-
denheit von Mensch und Mensch glaubt und Sklaverei in irgend einem Sin-
ne nöthig hat. Ohne das Pathos der Distanz, wie es aus dem eingefleischten 
Unterschied der Stände, aus dem beständigen Ausblick und Herabblick der 
herrschenden Kaste auf Unterthänige und Werkzeuge und aus ihrer ebenso 
beständigen Übung im Gehorchen und Befehlen, Nieder- und Fernhalten 
erwächst, könnte auch jenes andre geheimnissvollere Pathos gar nicht er-
wachsen, jenes Verlangen nach immer neuer Distanz-Erweiterung innerhalb 
der Seele selbst, die Herausbildung immer höherer, seltnerer, fernerer, weit-
gespannterer, umfänglicherer Zustände, kurz eben die Erhöhung des Typus 

 
verschiedene Macht-Quanten auf einander, so greift das Stärkere über nach dem Schwächeren zu 
dessen fortgesetzter Schwächung, bis endlich Unterwerfung, Anpassung, Einordnung, Einverlei-
bung eintritt: also mit dem Ende, daß aus Zwei Eins geworden ist. Damit Zwei zwei bleibt, ist wie 
gesagt ein Gleichgewicht nötig [H. d. V.]“ (N 5[82]; 12, 221). Zur Betrachtung der Beziehung zwi-
schen dem „Gleichgewicht“ und dem Recht vgl. Kerger (1988); Ottoman (1999), S. 220 ff.; Strau-
be (2012). 
147 Um die Notwendigkeit des agonalischen Verkehrs für den Menschen zu betonen, verwendet 
Nietzsche sogar das Wort Krieg: „Man ist nur fruchtbar um den Preis, an Gegensätzen reich zu 
sein [] Man hat auf das grosse Leben verzichtet, wenn man auf den Krieg verzichtet“ (GD „Moral 
als Widernatur“ 3; 6, 84).  
148 Vgl. N 6[49]; 9, 205.  



 75 

„Mensch“, die fortgesetzte „Selbst-Überwindung des Menschen“, um einem 
übermoralischen Sinne zu nehmen. (J 257; 5. 205)149 
 

Im Rahmen dieser großen Aufgabe der Erhöhung des Typus Mensch – das ist das letzte 
Motiv seiner Philosophie – vermeidet Nietzsche nicht, die Notwendigkeit der aristokra-
tischen Gesellschaft zu betonen, in der die „Sklaverei“ (ebd.) als ihre Folge entsteht.  

Diese (zu) radikale Seite des Stolzgefühls in der Philosophie Nietzsches – das mit dem 
Wort der „blonden Bestie“ (GM I 11; 275) berüchtigt populär ist – leitet sich von seinem 
Problembewusstsein hinsichtlich des Stolzes her, das sich nicht allein zu den Themen 
der Seele des Menschen, sondern vielmehr der Gestalt der Herrschaftsform stärkeren 
Bezug hat.150 Gegen die „modernen Ideen“ (J 260; 5, 210) wie die Demokratisierung (J 
44; 5, 61),151 die unerwartetes Potenzial besitzen, die Angleichung der Menschen in der 
Massengesellschaft herbeizuführen, versucht Nietzsche die Bedeutung des Stolzes zu 
verteidigen, durch welchen der menschlichen Gesellschaft erst Sinn verliehen wird.  

Corruption, als Ausdruck davon, dass innerhalb der Instinkte Anarchie droht, 
und dass der Grundbau der Affekte, der „Leben“ heisst, erschüttert ist []. 
Das Wesentliche an einer guten und gesunden Aristokratie [H. d. V.] ist [], 
dass sie sich nicht als Funktion (sei es des Königthums, sei es des Gemein-
wesens), sondern als dessen Sinn und höchste Rechtfertigung fühlt, – dass 
sie deshalb mit gutem Gewissen das Opfer einer Unzahl Menschen hin-
nimmt, welche um ihretwillen zu unvollständigen Menschen, zu Sklaven, zu 
Werkzeugen herabgedrückt und vermindert werden müssen. Ihr Grundglau-
be muss eben sein, dass die Gesellschaft nicht um der Gesellschaft willen 
dasein dürfte, sondern nur als Unterbau und Gerüst, an dem sich eine ausge-
suchte Art Wesen zu ihrer höheren Aufgabe und überhaupt zu einem höhe-
ren Sein emporzuheben vermag. (J 258; 5, 206 f.)  
 

„Corruption“ ist die entgegengesetzte Situation einer Ordnung, welche durch die verti-
kale Distanz zwischen Befehlen und Gehorsam möglich wird: „die Vervollkommnung 
besteht in der Hervorbringung der mächtigsten Individuen [H. d. V.], zu deren Werkzeug 
die größte Menge gemacht wird“ (N 2[76]; 12, 96 f.).  

Die geistige „Souveränität“ (N 11[40]; 9, 456) ist ein Merkmal des Stolzes. Aber Nietz-
sche lehnt eine Situation, in der ihr höchster Sinn fehlt, als die „Anarchie der Atome“ 
(W 7; 6, 27) ab. „Wir leben die Periode der Atome, des atomistischen Chaos“ (SE 4; 1, 

 
149 „[D]as aristokratische Princip sich selber steigernd erfindet immer eine höhere Art unter den 
Höheren. Der Mächtige wird immer mehr zu dem Seiner-selber-Mächtigen, Kraftausströmenden: 
man sieht, daß die Vornehmheit viele Grade hat – und etwas im Einzelnen Menschen selbst Wach-
sendes ist“ (N 7[101]; 10, 277).  
150 Anhand des biologischen „Leibes“ sieht Nietzsche ein konkretes Exemplar für die Herrschafts-
form der aristokratische Organisation verkörpert. „Eine Art Aristokratie von ‚Zellen‘, in denen die 
Herrschaft ruht?“ (N 40[42]; 11, 650) „Zur Physiologie der Macht. / Die Aristokratie im Leibe, die 
Mehrheit der Herrschenden (Kampf der Gewebe? / Die Sklaverei und die Arbeitstheilung: der hö-
here Typus nur möglich durch Herunterdrückung eines niederen auf eine Funktion“ (N 2[76]; 12, 
96).  
151 „[D]as wachsende Heraufkommen des demokratischen Mannes und die dadurch bedingte Ver-
dummung Europas und Verkleinerung des europäischen Menschen“ (N 2[10]; 12, 70 f.). Zur Be-
trachtung der Philosophie Nietzsches als die Politische Philosophie vgl. Ansell-Pearson (1994).  



 76 

367).152 Dass es an einem Ort eine Ordnung gibt, heißt für Nietzsche, dass sich dort ir-
gendein Mächtiger befindet, welcher dem atomischen Chaos Sinn verleiht. Von diesem 
Gesichtspunkt aus behauptet Nietzsche, dass die Ordnung immer eine „Rangordnung“ 
(J 257; 5. 205) beinhaltet. Eine Ordnung, welche kein „Gehorchen und Befehlen“ (ebd.) 
kennt, ist für Nietzsche undenkbar. „Demokratismus war jeder Zeit die Niedergangs-
Form der organisierenden Kraft [H. d. V.]“ (GD „Streifzüge“ 39; 6, 140).153  

Nietzsche sieht in der Aristokratie vielmehr eine große Möglichkeit, in der die Vor-
nehmheit des Menschen als solche gerechtfertigt werden kann. Dort besteht die wich-
tigste Tugend des Menschen im Stolz, mit dem sich die Macht des Menschen maximal 
entfalten kann. Nur wer in seinem Dasein das triumphierende Gefühl von Stolz ver-
spürt, kann die Herde der Menschen organisieren, welche ohne ihn in anarchischen Cor-
ruption verfallen würde.154  

 

2.2 Die Rache und das Mitleid im Bereich der Seele  
„Das Pathos der Vornehmheit und Distanz, [] das dauernde und dominirende Gesammt- 
und Grundgefühl einer höheren herrschenden Art im Verhältniss zu einer niederen Art, 
zu einem ‚Unten‘ – das ist der Ursprung des Gegensatzes ‚gut‘ und ‚schlecht‘“ (GM I 2; 
5, 259). Die Herkunft des ursprünglichen Werturteils von „gut“ sieht Nietzsche in der 
Macht der Mächtigen gegenüber denen, die sich „unten“ befinden, und dem Mächtigen 
als „schlecht“ erscheinen. Diesem Verständnis nach sind das „Gute“ und die Rangord-
nung unter den Menschen, welche es dem Mächtigen ermöglicht, sich im Gegensatz zu 
den Niedrigen als „gut“ zu bezeichnen, untrennbar miteinander verbunden.155 

Nietzsche zufolge wurde dieses Werturteil der aristokratischen Gesellschaft in der Ge-
schichte des Menschen vergessen. Dieses „Vergessen“ (GM I 3; 5, 260) wird aber nicht 
durch den Ablauf der Zeit, wie die „englischen Psychologen“ (GM I 1; 5, 257) glaubten, 
sondern durch das Auftreten der anderen, ganz neuartigen Moral herbeigeführt – einer 
„Sklaven-Moral“, welche neue Begriffe von „gut“ und „böse“ erfindet, um die Rang-

 
152 Nach Nietzsches Gedanken von der Organisation, welche ohne die Macht unmöglich ist, ist die 
Familie auch „das kleinste Gebilde der Herrschafft“. Vgl.: „Die Ehe als Institution begreift bereits 
die Bejahung der grössten, der dauerhaftesten Organisatonsform in sich: wenn die Gesellschaft 
selbst nicht als Ganzes für sich gutsagen kann bis in die fernsten Geschlechter hinaus, so hat die 
Ehe überhaupt keinen Sinn. – Die moderne Ehe verlor ihren Sinn“ (GD „Streifzüge eines Unzeit-
gemässen“ 39; 6, 142).  
153 Das ist der Grund, warum Nietzsche das Auftreten Napoleons viel höher bewertet als die Fran-
zösische Revolution. Revolution erscheint Nietzsche als nicht anders als der Aufstand der Sklaven 
ohne die Mächtigen, die in der Lage sind ihre Untertanen zu beherrschen. „Die Revolution ermög-
lichte Napoleon: das ist ihre Rechtfertigung. Um einen ähnlichen Preis würde man den anarchisti-
schen Einsturz unserer ganzen Civilisation wünschen müssen“ (N 10[31]; 12, 471). Bzw. GM I 16; 
5, 287 f. Zur Betrachtung Nietzsche und Napoleon vgl. Gerhardt (1996), S. 174 ff.; Dombowsky 
(2008).  
154 Zum Text Nietzsches, in dem er vom Gesichtspunkt der Notwendigkeit der Macht die Meinung 
vertritt, dass die Reformation Luthers als negativ und naiv zu bewerten ist, vgl. FW 358; 3, 602 ff.  
155 „Das Herrenrecht, Namen zu geben, geht so weit, dass man sich erlauben sollte, den Ursprung 
der Sprache selbst als Machtäusserung der Herrschenden zu fassen“ (GM I 2; 5, 260).  



 77 

ordnung unter den Menschen zu vernichten:  

Der Sklavenaufstand in der Moral beginnt damit, dass das Ressentiment 
selbst schöpferisch wird und Werthe gebiert: das Ressentiment solcher We-
sen, denen die eigentliche Reaktion, die der That versagt ist, die sich nur 
durch eine imaginäre Rache schadlos halten. Während alle vornehme Moral 
aus einem triumphierenden Ja-sagen zu sich selber herauswächst, sagt die 
Sklaven-Moral von vornherein Nein zu einem „Ausserhalb“, zu einem „An-
ders“, zu einem „Nicht-selbst“: und dies Nein ist ihre schöpferische That. 
Diese Umkehrung des werthesetzenden Blicks – diese nothwendige Rich-
tung nach Aussen statt zurück auf sich selber – gehört eben zum Ressenti-
ment: die Sklaven-Moral bedarf, um zu entstehen, immer zuerst einer Ge-
gen- und Aussenwelt, sie bedarf, physiologisch gesprochen, äusserer Reiz, 
um überhaupt zu agiren, – ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion. (GM I 
10: 5, 270 f.) 
 

Das „Ressentiment“ ist „eine imaginäre Rache“ an den Mächtigen, die mit ihrer „That“ 
direkt ihre Macht zur Geltung bringen konnten. Die „radikale Umwerthung von deren 
Werthen“ (GM I 7; 5, 267) wird durch „eine imaginäre Rache“ statt einer „That“ ausge-
führt. Von dieser Rache wird die Macht der Mächtigen als „Aussen“ vernichtet. Nietz-
sches Erkenntnis folgend ist der Begriff vom „Bösen“ eine Bezeichnung, erschaffen von 
den Seelen der Schwachen, als „Reaktion“ auf die Mächtigen, um eben ihre Macht zu 
vernichten.  

Aus dieser neuen seelischen Waffe heraus hat der Mensch neue Werturteile von „gut“ 
und „böse“ geschaffen, so als ob das „Mitleid“ das höchste Ideal des „Guten“ wäre. 
Während die Rache ein Gefühl ist, mit Hilfe dessen die Äußerlichkeiten der Macht be-
kämpft wird, ist das „Mitleid“ ein Gefühl, welches hilft die Ungleichheiten bzw. Unter-
schiede innerhalb eines Gemeinwesens zu nivellieren.156 Durch die Erfindung dieser 
neuen Mitleidmoral, in welcher die Rangordnung der Menschen seelisch nivelliert wird, 
wird das Werturteil der „Vornehmen“ – das aus dem „Pathos der Distanz“ entstammt – 
durch das Mitleid derart eingeengt, so dass dessen Pathos als etwas Böses erscheint. 
Nietzsches Kritik an dieser Mitleidmoral besteht darin, dass sie „jenes Verlangen nach 
immer neuer Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst“ (J 257; 5. 205) völlig ver-
nichtet.  

Zugleich aber soll nicht übersehen werden, dass Nietzsche in diesem „Sklavenaufstand 
in der Moral“ (GM I 10: 5, 270) zugleich eine Entwicklungsstufe sieht, in dem der 
Menschen zu einem „interessante[n] Thier“ (GM I 6; 5, 266) geworden ist.157 Gewiss ist 
auch, dass mit dieser Daseinsform des „Sklaven“ die Seele des Menschen die neue „Tie-
fe“ erhielt, von welcher der vornehme Mensch ursprünglich nichts wusste.  

 
156 Zur eingehenden Betrachtung von Nietzsches Kritik am Mitleid vgl. Nussbaum (1993).  
157 „[M]it einiger Billigkeit liesse sich allerdings auch hinzufügen, dass erst auf dem Boden dieser 
wesentlich gefährlichen Daseinsform des Menschen, der priesterlichen, der Mensch überhaupt ein 
interessantes Thier geworden ist, dass erst hier die menschliche Seele in einem höheren Sinne Tie-
fe bekommen hat und böse geworden ist – und das sind ja die beiden Grundformen der bisherigen 
Überlegenheit des Menschen über sonstiges Gethier!“ (GM I 6; 5, 266)  



 78 

Alle Instinkte, welche sich nicht nach Aussen [H. d. V.] entladen, wenden 
sich nach Innen – diess ist das, was ich die Verinnerlichung des Menschen 
nenne: damit wächst erst das an den Menschen heran, was man später seine 
„Seele“ nennt. Die ganze innere Welt, ursprünglich dünn wie zwischen zwei 
Häute eingespannt, ist in dem Maasse aus einander- und aufgegangen, hat 
Tiefe, Breite, Höhe [H. d. V.] bekommen, als die Entladung des Menschen 
nach Aussen gehemmt worden ist. (GM II 16; 5, 322) 
 

Die innere Welt des Menschen – die als „Seele“ bezeichnet wird –, ist als Folge einer 
„Verinnerlichung des Menschen“ entstanden, in der die Instinkte – wie bei den Mächti-
gen - nicht nach außen durch eine direkte Tat, sondern nach innen gewendet werden. 
Zwar kritisiert Nietzsche die Mitleidmoral heftig – solange das Mitleid aus einem reak-
tiven Rachegefühl entsteht und jene „Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst“ (J 
257; 5. 205) bei Menschen nivelliert –, aber zugleich erkennt er, dass es sich dabei um 
eine notwendige Entwicklungsstufe handelt, die es den Menschen ermöglicht einen 
neuen seelischen Raum für sich zu erlangen, in welchem sie durch das Leiden ihre Seele 
vertiefen können.  

 

2.3 Die vornehme Scham und ihr Zartgefühl vor der Distanz  
Gegenüber dem Stolz, der eine direkte Verbindung mit dem „Pathos der Distanz“ er-
möglicht, richtet sich die vornehme Scham schärfer auf die Einzigartigkeit unserer In-
nenwelt.158 Diese geistige Vornehmheit hat ihre Eigenart darin, dass sie dem Eindringen 
der anderen Seele in das eigene geistige Gebiet streng ausweicht. In seiner Kritik gegen 
das christliche Mitleid betont Nietzsche diese geistige Dimension der Vornehmheit. 
Während das vom Christentum vertretene Mitleid darauf abzielt, den Innenraum der 
Menschen anzugleichen, lehnt Nietzsche diese Verallgemeinerung des Leidens ab. Um-
gekehrt verteidigt Nietzsche die geistige Distanz zwischen den menschlichen Seelen, 
um die Einzigartigkeit bzw. Souveränität des Innenraums des Individuums zu schützen.  

Ich werfe den Mitleidigen vor, dass ihnen die Scham, die Ehrfurcht, das 
Zartgefühl vor Distanzen [H. d. V.] leicht abhanden kommt []. Die Über-
windung des Mitleides rechne ich unter die vornehmen Tugenden. (EH 
„Warum ich so weise bin.“ 4; 6, 270)  
 

Diese geistige Distanz zeigt Feinheit und Zartheit, die im „Pathos der Distanz“ (J 257; 
5. 205) schwer zu erkennen war. Diese auf der Scham beruhende Vornehmheit präsen-
tiert ein anderes Gesicht des Vornehmen, der die „Rangordnung“ (ebd.) in der Gesell-
schaft schonungslos durchsetzt und an den Unteren kein Interesse hat. Nur aus dieser 
„Scham“ als „Zartgefühl vor Distanzen“, die ihren Ursprung in der „Ehrfurcht“ vor der 
Seele hat, entsteht die Notwendigkeit einer „Maske“ mit ihren tiefgehenden Zwecken: 
„[E]s bestimmt beinahe die Rangordnung, wie tief Menschen leiden können [] dieser 
geistige schweigende Hochmuth des Leidenden, dieser Stolz des Auserwählten der Er-

 
158 Vgl. Gerhardt (2011c): „[D]ie ,Züchtung‘ eines solchen ‚souverainen Individuums‘ kann nie-
mals bloß mit äußeren Mitteln vor sich gehen, sondern sie bedarf stets auch der leitenden und len-
kenden Impulse von innen her“ (S. 180).  



 79 

kenntniss [] findet alle Formen von Verkleidung [H. d. V.] nöthig, um sich vor der Be-
rührung mit zudringlichen und mitleidigen Händen [] zu schützen. [] Woraus sich er-
giebt, dass es zur feineren Menschlichkeit gehört, Ehrfurcht ‚vor der Maske‘ zu haben“ 
(J 270; 5, 225 f.).159 Hier kann man eine andere Art der Rangordnung in der Philosophie 
Nietzsches deutlich erkennen, welche sich nicht auf die Fähigkeit zur Macht- bzw. Ge-
waltausübung bezieht sondern auf die Fähigkeiten der Seele. Die verschiedenen Formen 
der Verkleidung sind für denjenigen, der die Vornehmheit des Menschen verteidigt, un-
entbehrlich.  

Unser Mitleiden ist ein höheres fernsichtigeres Mitleiden: – wir sehen, wie 
der Mensch sich verkleinert, wie ihr ihn verkleinert! [] Die Zucht des Leides, 
des grossen Leidens – wisst ihr nicht, dass nur diese Zucht alle Erhöhungen 
des Menschen bisher geschafft hat? Jene Spannung der Seele [H. d. V.] im 
Unglück, welche ihr die Stärke anzüchtet, ihre Schauer im Anblick des 
grossen Zugrundegehens, ihre Erfindsamkeit und Tapferkeit im Tragen, 
Ausharren, Ausdeuten, Ausnützen des Unglücks, und was ihr nur je von 
Tiefe, Geheimniss, Maske, Geist, List, Grösse geschenkt worden ist: – ist es 
nicht ihr unter Leiden, unter der Zucht des grossen Leidens geschenkt wor-
den? (J 225; 5, 160 f.)  
 

Es geht nicht um die Abschaffung des Leidens, sondern eher darum das Leiden zu ver-
teidigen, ja, es sogar zu züchten. Aus diesem Grund, dass der Mensch in die Lage ver-
setzt werden kann sein eigenes Leiden zu vertiefen, entsteht die „Maske“, die sowohl 
der barbarisch vornehme als auch der mitleidige Mensch nicht kennt. Der Leidende 
muss „sich [] in den Mantel der äußern, der räumlichen [H. d. V.] Einsamkeit [] wi-
ckeln“ (N 38[11]; 11, 610).160 Jedenfalls ist die Einsamkeit eine notwendige Eigenschaft 
des Stolzes.161 Aber das bedeutet nicht, dass der Stolz sich gar nicht auf die menschliche 
Welt bezieht, wie etwa im Fall des Einsiedlers. Der Grund, warum der stolze Mensch in 
der Philosophie Nietzsches nicht einfach eine gewalttätige Figur ist, sondern gleichzei-
tig über eine geistige Feinheit bzw. Zartheit verfügt, die mittels einer Maske gegen An-
dere verborgen werden muss, besteht in seiner schamhaften „Ehrfurcht“ (EH „Warum 
ich so weise bin“ 4; 6, 270) vor dem Bereich der Seele.  

„[A]uch der vornehme Mensch hilft dem Unglücklichen, aber nicht oder fast nicht aus 
Mitleid“ (J 260; 5, 209 f.). Selbst bei einer Wohltat muss er sich distanziert halten, um 
der Gefahr zu entgehen, dass seine Wohltat in den Augen des Empfängers (und vor sich 
selbst) als Mitleid interpretiert wird. Denn es besteht die Möglichkeit, die Knospe der 
Vornehmheit zu verderben, die im Anderen ungeöffnet vorhanden ist:  

 
159 Vgl. Peinzger (2011): „Ehrfrucht vor der Maske ist aber auch Ehrfurcht für das hinter der Mas-
ke“ (S. 28).  
160 „Ich liebe die Unglücklichen, welche sich schämen; die nicht ihre Nachttöpfe voll Elend auf die 
Gasse schütten; denen so viel guter Geschmack auf Herz und Zunge zurück blieb, sich zu sagen 
‚man muß sein Unglück in Ehren halten, man muß es verbergen‘“ (N 10[141]; 12, 536).  
161 Vgl. Müller-Lauter (1995): „Zum Stolz gehört für Nietzsche die Einsamkeit []. Die Distanz 
zwischen dem Stolzen und dem Eitlen vergrößert sich auf dem philosophischen Wege, der von 
Kant über Schopenhauer zu Nietzsche führt. Der Weg verläuft zugleich entlang dem wachsenden 
Unbehagen an den Nivellierungstendenzen der Massengesellschaft. Die Einsamkeit des Stolzes 
wächst, seine Verbundenheit mir ‚den Vielen‘ schrumpft; seine sittliche Verpflichtung, als allge-
meine angesehen, tendiert nach Auflösung hin“ (S. 273 f.). 



 80 

es giebt Handlungen der Liebe und einer ausschweifenden Grossmuth, hin-
ter denen nichts räthlicher ist, als einen Stock zu nehmen und den Augen-
zeugen durchzuprügeln: damit trübt man dessen Gedächtniss. [] die Scham 
ist erfinderisch. Es sind nicht die schlimmsten Dinge, deren man sich am 
schlimmsten schämt: es ist nicht nur Arglist hinter einer Maske, – es giebt 
so viel Güte in der List. [] die Feinheit seiner Scham [H. d. V.] will es so. (J 
40; 5, 58)  
 

Nietzsche sagt, „die Mächtigen sind es, welche zu ehren verstehen“ (J 260; 5, 210). Die-
se Ehrfurcht verweist nicht nur auf die eigene geistige Souveränität, sondern auch auf 
das Potenzial der  Souveränität des Anderen. Hier spielt das Schamgefühl als Stärke an-
gesichts einer „einzuhaltenden Grenzlinie“ (GT 2; 1, 32) die Rolle des „Wächter[s]“ der 
Seele (MA1 100; 2, 97). In der Philosophie Nietzsches kann es also als ein Prüfstein für 
geistige Vornehmheit gelten, nicht Mitleid für Andere zu empfinden, sondern die geisti-
ge Maske als Lebensnotwendigkeit anzusehen.  

Es scheint, als ob Nietzsche mit der Figur des vornehmen Menschen, die er im Verbund 
mit dem Stolz darstellt, die Sehnsucht nach der Zeit vor dem Sklavenaufstand in der 
Moral äußert. Der Diskurs der Selbstmaskierung bzw. die vornehme Scham beweist je-
doch, dass Nietzsche nicht anachronistisch-naiv die Rückkehr zur alten Zeit lehrt, in der 
die gesellschaftliche Rangordnung die Menschen direkt beherrschte.162 Der geistig vor-
nehme Mensch befindet sich in einer geistigen Zwiespältigkeit der Zeit zwischen dem 
Mitleid und der Sehnsucht nach der Zukunft der Menschheit (vgl. GM I 16; 5, 285 f.).163 
Die Maske, welche der geistig vornehme Mensch aufgrund seines Schamgefühls trägt, 
ist auch eine Folge dieser „Zwiespältigkeit“, welche als Schicksal des Menschen auf-
tritt, der in der Zeit der Gottlosen die geistige Vornehmheit des Menschen sucht.  

Exkurs. Reiner Dionysismus ist keine letzte Hoffnung Nietzsches 

Zweifellos hat Nietzsche von Anfang an bis zu seinem Ende, d. h. seit seinem Erst-
lingswerk bis zu seinem letzten Tag als Philosoph am 3. Januar in 1889, viel Aufmerk-
samkeit für die Gottheit „Dionysos“ gezeigt, – welche er als ein ursprüngliches Symbol 
des dynamischen und kräftigen Lebens sieht.  

Zu der Kraft, die sich wandelt und immer die gleiche bleibt, gehört eine In-
nenseite, eine Art Charakter von Proteus-Dionysos, sich verstellend und sich 
genießend in der Verwandlung [H. d. V.]. Die „Person“ als Täuschung zu 
begreifen. (N 35[68]; 11, 540) 
 

Wenn Nietzsche auf radikale Weise statt der Einheit der „Persönlichkeit“ des Menschen 
 

162 Zur Betrachtung der Unterschiede zwischen den beiden „Vornehmheiten“ („was ist vornehm?“ 
und „was ist es heute?“) in Jenseits von Gut und Böse vgl. Tongeren (1989), S. 137–171.  
163 „Die beiden entgegengesetzten Werthe ‚gut und schlecht‘, ‚gut und böse‘ haben einen furchtba-
ren, Jahrtausende langen Kampf auf Erden gekämpft; und so gewiss auch der zweite Werth seit 
langem im Übergewichte ist, so fehlt es doch auch jetzt noch nicht an Stellen, wo der Kampf un-
entschieden fortgekämpft wird. Man könnte selbst sagen, dass er inzwischen immer höher hinauf 
getragen und eben damit immer tiefer, immer geistiger geworden sei: so dass es heute vielleicht 
kein entscheidenderes Abzeichen der ‚höherern Natur‘, der geistigeren Natur giebt, als zwiespälti-
ge [H. d. V.] in jenem Sinne und wirklich noch ein Kampfplatz für jene Gegensätze zu sein“ (GM I 
16; 5, 285 f.). 



 81 

eher die verschiedenen „,Personae‘ (und Masken)“ betont (N 36[17]; 11, 558),164 ste-
cken hinter dieser radikalen Kritik seine Gedanken zu Dionysos als Symbol des Lebens, 
welcher wie Proteus im griechischen Mythos seine Gestalt verwandeln kann (vgl. auch 
N 40[53]; 11, 654).  

In seinem letzten biographischen Werk, Ecce homo – dessen Untertitel lautet: Wie man 
wird, was man ist –,165 und besonders in seinen letzten Briefen aus dem Spätjahr 1888, 
welche er für seine Freunde – im Zwielicht zwischen Vernunft und Wahnsinn – schrieb, 
kann man Spuren dafür finden, dass für Nietzsche seine Philosophie des Dionysos, wel-
che mittels ihrer lebendigen Kraft Denkformen und -gesetze beliebig verwandeln kann, 
nicht nur auf der theoretischen Ebene seiner Philosophie, sondern auch in seinem Leben 
selbst große Bedeutung hatte.  

Ein Brief, den Nietzsche am 3. Januar in 1889 in Turin an Cosima Wagner schrieb, 
könnte eventuell als Beweis dafür dienen, dass er die Philosophie des Dionysos letzt-
endlich mit seinem eigenen Leib verwirklicht hatte, die er in seiner Philosophie lange 
versteckt hatte.  

Es ist ein Vorurtheil, daß ich ein Mensch bin. Aber ich habe schon oft unter 
den Menschen gelebt und kenne Alles, was Menschen erleben können, vom 
Niedrigsten bis zum Höchsten. Ich bin unter Indern Buddha, in Griechen-
land Dionysos gewesen, – Alexander und Caesar sind meine Inkarnationen, 
insgleichen der Dichter des Shakespeare Lord Bakon. Zuletzt war ich noch 
Voltaire und Napoleon, vielleicht auch Richard Wagner []. Dies Mal aber 
komme ich als der siegreiche Dionysos, der die Erde zu einem Festtag ma-
chen wird []. Nicht daß ich viel Zeit hätte []. Die Himmel freuen sich, daß 
ich da bin []. Ich habe auch am Kreuze gehangen. (KSB 8, Nr. 1241, 
572 f.)166  
 

Klossowski, der meiner Ansicht nach zurzeit der Einzige ist, der die letzte Periode des 
Denkens Nietzsches philosophisch analysiert hat, sagt, „[w]enn man die letzte Schaf-
fensperiode Nietzsches betrachtet, und insbesondere sein letztes ‚bewußtes‘ Jahr, gerät 
man in die starke Versuchung, sich zu sagen: da sieht man, wohin die zwanzig Jahre 
seiner Laufbahn führen mußten: in den Abgrund“.167 In der stärksten „Exzentrizität“ des 

 
164 „[I]ch [leugne] die ‚Persönlichkeit‘ und ihre angebliche Einheit [] und [finde] in jedem Men-
schen das Zeug zu sehr verschiedenen ‚Personae‘ (und Maske) finde“ (N 36[17]; 11, 558).  
165 Vgl. „Ich bin bei weitem der furchtbarste Mensch, den es bisher gegeben hat; dies schliesst 
nicht aus, dass ich der wohlthötigste sein werde. Ich kenne die Lust am Vernichten in einem Grade, 
die meiner Kraft zum Vernichten gemäß ist, – in Beidem gehorche ich meiner dionysischen Natur 
[H. d. V.], welche das Neinthun nicht vom Jasagen zu trennen weiss“ (EH „Warum ich ein Schick-
sal bin“ 2; 6, 366).  
166 Vgl. auch den Brief an Burckhardt in Turin am 6. Januar 1889, KSB 8, Nr. 1256, 577 ff. 
Klossowski weist darauf hin, dass diese euphorische Verwandlung Nietzsches im Brief an Strind-
berg aus Turin am 31. Dezember 1888 deutlich in Erscheinung tritt, in dem Nietzsche als „Nietz-
sche Caesar“ unterschreibt (KSB 8, Nr. 1229, 567 f.). Vgl. Klossowski (1986), S. 351–364. Nach 
Klossowski sind Nietzsches Worte „Dionysos gegen den Gekreuzigten“ (EH „Warum ich Schicksal 
bin“ 8; 6, 374), sein letzter Versuch, angesichts seines bevorstehenden geistigen Zusammenbruchs 
in seinem Geist ein „Gleichgewicht“ zu bewahren (Klossowski (1986), S. 360–364).  
167 Klossowski (1986), S. 329. Vgl. auch: „Der außergewöhnliche ‚Sinn‘-Reichtum, der den letzten 
Brief an Burckhardt in schillernder Weise durchzieht, bedeutet, auch wenn er für die Psychiater die 
Zerrüttung des Philosophen belegt, darum nicht weniger eine volle Apotheose von Nietzsches ‚In-



 82 

Selbst Nietzsches, welche mit der höchsten „Intensität“ bei ihm entsteht, sieht 
Klossowski die letzte Phase der Philosophie Nietzsches,168 d. i. „die Identifikation mit 
Dionysos“.169  

Auch wenn der geistige Zusammenbruch Nietzsches uns eine Lebensweise zeigt, in der 
der Mensch aus seinem – von den alten Werten Europas eingezwängten – kleinen Leben 
loskommen kann, vertritt meine Betrachtung nicht die Position, dass man eine solche 
dionysische Verwandlung als letzte Hoffnung Nietzsches auslegen sollte. Meiner An-
sicht nach zeigt der letzte Text von Jenseits von Gut und Böse, in dem der Namen des 
„Dionysos“ (J 295; 5, 238) auftaucht, eine andere Seite Nietzsches gegenüber dieser 
Gottheit, bei der er sich nicht wie in seiner letzten Phase der Intensität des Dionysismus 
überlässt.  

„Ich – habe keinen Grund, meine Blösse zu dekken!“ [] es fehlt dieser Gott-
heit [Dionysos; E. d. V.] nicht nur an Scham [H. d. V.] –; und es giebt über-
haupt gute Gründe dafür, zu muthmassen, dass in einigen Stücken die Götter 
insgesammt bei uns Menschen in die Schule gehen könnten. Wir Menschen 
sind – menschlicher... (ebd., 238 f.)  
 

Solange er keine „Scham“ hat, gibt es bei dem (reinen) Dionysos keine Notwendigkeit, 
sowohl seine eigene Individualität zu beschützen als auch den Bereich der „Seele“ des 
Anderen zu respektieren. Diejenige Lebensweise, die ihre formierende Kraft – welche 
zugleich die Bedingung für die Individualität des Menschen darstellt – völlig verloren 
hat, ist für den Menschen nicht geeignet. Dieses Urteil gilt, selbst wenn Nietzsche in 
seiner letzten Lebensphase (der Phase seiner geistigen Umnachtung) solch ein Leben 
führte. Darin liegt auch der Grund, bei dieser Betrachtung der Maske nicht nur Dio-
nysos, sondern verstärkt auch die Wirkung einer anderen Gottheit, Apollon, zu beach-
ten. Durch dessen plastische Kraft, die gegenüber einem gewaltigen bzw. übermächti-
gen Chaos ein richtiges „Maass“ findet (GT 4; 1, 40), wird erst ein Leben des Menschen 
ermöglicht, in dem er zu jenen „dionysischen Regungen“ (GT 1; 1, 29) eine angemesse-
ne Distanz halten kann. Wie oben erwähnt,170 hat Nietzsche selbst in seinem Erstlings-
werk, in dem Dionysos als ursprünglichste Quelle des Lebens angesehen wird, sich 
niemals reinem Dionysismus hingegeben.  

Worum es geht, ist weder die Rückkehr zu einer archaischen Orgie (GT 3; 1, 32 f.), in 
der die Individualität unter stärkster Wollust zerrissen wird, noch eine Auflösung des 
Selbst im Chaos der Affekte, zugunsten einer euphorischen Verwandlungen des Selbst 
bzw. der eigenen Identität, sondern um höchste „Souveränität“, mit der der Mensch in 
der Welt einen Sinn für sein Dasein behaupten kann.  

Auch wenn es stimmt ist, dass die letzte Euphorie Nietzsches, die er in Turin erlebte, 
uns Ausdrucksformen eines Lebens zeigen, welche jenseits der herkömmlichen Vorstel-

 
tellekt‘. In einem Aufblitzen von Possenreißerei erscheint die Fülle all dessen, was Nietzsches Le-
ben angesammelt hat“ (ebd., 372). 
168 Ebd., S. 335.  
169 Ebd., S. 375. 
170 Vgl. das Kapitel: Die Maske gegen die Bestie (I.2.4.1). 



 83 

lungen des Guten wie des Bösen liegen, so kann man doch nicht sagen, dass es sich 
hierbei um die Äußerung einer „Philosophie der Zukunft“ handelt. Derjenige, der die 
Aufgabe zum „Vorspiel einer Philosophie der Zukunft“ übernehmen kann, ist weder der 
(reine) „Dionysos“ noch der (gestorbene) „Gekreuzigte“ (EH „Warum ich ein Schicksal 
bin“ 8; 6, 374) sondern der Mensch allein, der ständig neu sich dadurch zu gestalten 
versucht, seinen Horizont nach der Zukunft hin zu überwinden.  
  



 84 

  



 85 

III. Die Maske von Zarathustra für den   
Übermenschen  
In Also sprach Zarathustra, das in Nietzsches Werk eine eigentümliche Stellung ein-
nimmt,171 taucht Nietzsches Philosophie der Maske in sowohl konkreter als auch leben-
diger Weise auf.172 Auch wenn das Wort Maske in diesem Werk nicht verwendet wird, 
ist es sicher, dass sich die Maskierung als wichtiges Motiv durch das gesamte Werk hin-
durch zieht.173 Die Maske ist für Zarathustra ein wesentlicher Teil sowohl seiner Lehre 
als auch seiner Lebensform. Das Ziel der folgenden Ausführungen zu Also sprach Za-
rathustra besteht nicht darin, einen detaillierten Kommentar zu diesem Werk zu bie-
ten,174 sondern vielmehr darin zu ergründen, weshalb für Zarathustra (oder seine Lehre) 
die Maske unentbehrlich ist und welche Rolle sie eigentlich spielt. Innerhalb meiner In-
terpretation von Also sprach Zarathustra als Teil des Freigeist-Projekts von Nietzsche 
wiederholen sich einige Betrachtungen aus meinem zweiten Teil; so z.B. zum „Tod Got-
tes“, zur geistige Aristokratie, zur vornehmen „Scham“ oder zur Bedeutsamkeit der 
Maske für die geistige Leichtigkeit gegen die schwere „Ernsthaftigkeit“ usw.  

Für Zarathustra ist die Maske, mit welcher man sein wahres Gesicht vor der Außenwelt 
verstecken kann, die notwendige Bedingung, um zu handeln. Denn seine Handlungen, 
die den Menschen das Konzept des „Übermenschen“ lehren, kennt keine andere Welt 
als die der Menschen, selbst wenn sein Geist den der Menschen hoch wie ein Gebirge 
überragt oder er einen großen Überdruss am heutigen Menschen verspürt. Die Men-
schenwelt, welche ihm noch menschlich, allzu menschlich erscheint, ist für ihn die ein-
zige Welt, von welcher aus er die Menschen zum Übermenschen führen kann. Für Za-
rathustra, welcher das große Dilemma zwischen dem Überdruss an den Menschen und 
der Sehnsucht nach dem Übermenschen verspürt, ist die Maskierung eine gewollte Me-
thode, um sowohl den Menschen selektiv zu verführen als auch um seine Sehnsucht 
nach dem Übermenschen dadurch zu vergrößern. Durch das ganze Werk hindurch ist 
Zarathustras Ziel erkennbar, seine Einsamkeit im Gebirge nicht allein genießen zu müs-

 
171 EH „Vorrede“ 4; 6, 259. 
172 Eigentlich ist „Zarathustra“ die Maske Nietzsches, mit welcher er die Vergötterung seines Ge-
dankens durch  den Leser zu vermeiden versucht. Der Untertitel Ein Buch für Alle und Keinen 
weist auf seine parodistisch ausgedrückte Hoffnung hin, sein Buch nicht als ein Buch für „Alle“ zu 
deuten, wie z.B. die Bibel. Sein Hass gegenüber der Nivellierung des menschlichen Geistes ist so 
tief, dass er versucht die Anpassung des Autors an den Leser zu vermeiden: „Allerwelts-Bücher 
sind immer übelriechende Bücher“ (J 30; 5, 49). Vgl. Pipiin (1988), S. 65. ff.; Gerhardt (2000c), S. 
5; Himmelmann (2000). S. 18. 
173 In der Nietzsche-Forschung gibt es die Tendenz, eine Verbindung zwischen Zarathustra und 
„Dionysos“ herzustellen; Reschke (2000). In dem Sinne, dass in der Philosophie Nietzsches Za-
rathustras „Überfluss“ an Weisheit eine Kontinuität mit den Weisheiten des Dionysos aufweist, ist 
eine solche Auslegung nicht falsch. Aber meiner Ansicht nach zeigen die Figur und die Worte Za-
rathustras ebenfalls Charakterzüge des „Apollinischen“, welcher die Gottheit des „Scheins“ ist. In 
Also sprach Zarathustra kann man dieses Element in der „Maske“ vorfinden. Vgl. Rosen (2004), 
S. 28 und 73. Das Ziel meiner Betrachtung besteht darin, diese Seite des „Appolinisches“, die 
Notwendigkeit der oberflächlichen Fassade für den Menschen, deutlicher zu machen. 
174 Als stellvertretene Kommentare Naumann (1899/1900/1901); Lampert (1986); Pieper (1990); 
Rosen (2004). 



 86 

sen. Solange er ein Lehrer des Übermenschen ist, bedarf er der Anderen, welche seine 
überquellende Weisheit annehmen können.  

Diese Betrachtung von Also sprach Zarathustra interpretiert den vierten und letzten Teil 
dieses Werkes als unentbehrlichen Schluss dieses Werkes – und nicht als einfachen (pa-
rodistischen) Zusatz.175 Dieser Teil meiner Arbeit vertritt die banale, aber texttreue In-
terpretation, dass das Werk Also sprach Zarathustra mit dem „Untergang“ Zarathustras 
beginnt (Zarathustras Vorrede) und wieder mit dessen „Untergang“ schließt (Das Zei-
chen im vierten und letzten Teil). Die Maske, welche der unerschütterliche Beweis des 
Menschen ist, dass er sich auf die Anderen beziehen muss – ob er das will oder nicht –, 
spielt hier für ihn eine unentbehrliche Rolle, um mit einem erstarkten Willen wieder in 
die Menschen-Welt hinabsteigen zu können.  

 

1. Der „Untergang“ Zarathustras mit der Maske 
Um zu bekräftigen, dass in Also sprach Zarathustra die Maske eine für Zarathustra un-
entbehrliche Rolle spielt, soll uns vor allem die Vorrede Zarathustras als Beweis dienen. 
Die zentrale These in ihr besteht darin, dass Zarathustras wahrer „Untergang“ nicht 
schon mit der ersten „Morgenröthe“ im ersten Kapitel der Vorrede, sondern mit der 
zweiten „Morgenröthe“ im neunten Kapitel beginnt, welche eine „neue Wahrheit“ ge-
nannt wird.  

 

1.1 Erste Morgenröthe  

1.1.1 Zarathustra als eine Brücke zum Menschen  

„Als Zarathustra dreissig Jahre alt war, verliess er seine Heimat und den See seiner 
Heimat und gieng in das Gebirge. Hier genoss er seines Geistes und seiner Einsamkeit 
und wurde dessen zehn Jahre nicht müde“ (Z Vorrede 1; 4, 11). Also sprach Zarathustra 
beginnt mit der Szene, in der Zarathustra sich nach seiner Einsamkeit in den Höhen des 
Gebirges endlich dazu entscheidet, seine „Höhle“ (ebd.) im Gebirge zu verlassen. Die 
zehnjährige Einsamkeit in der Höhle in den Bergen war für ihn eine notwendige Zeit, 
um seine tiefe Trostlosigkeit aufgrund der Enttäuschung seines Glaubens seiner jungen 
Jahre an die traditionellen Werte – die als „Asche“ (Z Vorrede 2; 4, 12) bezeichnet wer-
den – zu überwinden und über diese Trostlosigkeit hinaus seine eigene Weisheit zu ent-
falten, die große Weisheit zum „Übermenschen“ (Z Vorrede 3; 4, 14).176  

 
175 Z. B. Fink (1992): „[D]ie ersten beiden Teile laufen auf den dritten zu, der den Höhepunkt dar-
stellt und die am meisten tiefsinnigen Reden umfaßt; der vierte Teil bedeutet einen starken Abfall, 
das Überhandnehmen einer Allegorik und einer legendenhaften Darstellungsweise, die mitunter 
peinlich berührt“ (S. 64). Zur Einordnung dieses Diskurses in die (insbesondere englische) Nietz-
sche-Forschung, ob der vierte und letzte Teil ein (parodistischer) Zusatz ist oder nicht, vgl. Loeb 
(2010), S. 85 ff. 
176 „[I]ch trug meine eigne Asche zu Berge, eine hellere Flamme erfand ich mir“ (Z „Von den Hin-
terweltern“; 4, 36). Vgl. Blumenberg (1957): „Rückkehr in die Höhle, aus der die Menschheit zu 
ihrem ‚Fortschritt‘ heraustrat, kann auch Distanzierung von diesem Fortschritt bedeuten: so wird 



 87 

Zarathustra wurde durch seine lange Einsamkeit in gewissem Sinne schon so stark und 
tiefsinnig, dass er des Alleinseins gar nicht mehr „müde“ (Z Vorrede 1; 4, 11) wurde. 
Das bedeutet aber nicht, dass er auf dem Berg bleiben könnte, wenn er denn wollte. Der 
„Überfluss“ (ebd.) seiner Weisheit, welche durch seine lange Einkehr so groß geworden 
war, dass er es nicht vermeiden konnte, sie den Menschen zu schenken, erlaubte ihm 
nicht mehr, seine Weisheit in der isolierten Einsamkeit der Höhle weiter allein zu genie-
ßen.  

Mit der „Morgenröthe“ verwandelt sich sein „Herz“. „Du grosses Gestirn! Was wäre 
dein Glück, wenn du nicht Du hättest, welchen du leuchtest! / Zehn Jahre kamst du hier 
hinauf zu meiner Höhle: du würdest deines Lichtes und dieses Weges satt geworden 
sein, ohne mich, meinen Adler und meine Schlange. / Aber wir warteten deiner an je-
dem Morgen, nahmen dir deinen Überfluss ab und segneten dich dafür“ (ebd.). Die erste 
Bedeutung der Sonnenmetapher besteht in diesem „Überfluss“ der Weisheit, der wie die 
Sonne allen Menschen ihr Licht großzügig schenkt.177 Zarathustra sagt dazu, dass es das 
„Glück“ für die Sonne ist, dass sie Empfänger ihres Lichts hat. Genauso bedarf Za-
rathustra des Empfängers, welcher ihm seine übermäßige Weisheit abnehmen kann.178  

Aus dieser untrennbaren Verbindung des Überflusses von Weisheit und der Notwendig-
keit ihres Empfängers entstammt die zweite Bedeutung der Sonnenmetapher, nämlich 
die des „Untergangs“ als zentrale Handlung dieses Werkes.  

Ich bin meiner Weisheit überdrüssig, wie die Biene, die des Honigs zu viel 
gesammelt hat, ich bedarf der Hände [H. d. V.], die sich ausstrecken. Ich 
möchte verschenken und austheilen []. Dazu muss ich in die Tiefe steigen: 
wie du des Abends thust, wenn du hinter das Meer gehst und noch der Un-
terwelt Licht bringst, du überreiches Gestirn! Ich muss, gleich dir, unterge-
hen, wie die Menschen es nennen, zu denen ich hinab will. (ebd., 11 f.)  
 

So wie die Sonne hinter dem Horizont versinkt und durch ihr Licht die Welt hinter die-
sem Horizont weiter erleuchtet, geht Zarathustra aus dem Gebirge zur Welt der Men-
schen hinunter, um ihnen seine Weisheit zu schenken.  

Segne den Becher, welcher überfliessen will, dass das Wasser golden aus 
ihm fliesse und überallhin den Abglanz deiner Wonne trage! / Siehe! Dieser 
Becher will wieder leer werden, und Zarathustra will wieder Mensch wer-
den [H. d. V.]. (ebd.) 
 

Der Satz „Zarathustra will wieder Mensch werden“ heißt, dass er aus seiner isolierten 
Einsamkeit heraus zu einem Lehrer für die Menschen werden will.179 In diesem Sinne 
ist Zarathustra gar kein unmenschliches Wesen, welches fern ab von den Menschen al-

 
die Höhle zum Ort der aristokratischen Absonderung, des Rückzuges aus der Niederung des All-
gemein-Menschlichen, des Willens zur Umkehrung der geschichtlichen Bewegung. Von dieser Art 
ist die Höhle des Zarathustra“ (S. 438). 
177 Vgl. Nehamas (2000), S. 165; Gerhardt (2011e), S. 351. 
178 Vgl. FW 14; 3, 386. 
179 Zur Betrachtung von dem Weg Zarathustras in der Kommunikation zwischen Menschen Vgl. 
Meckel (1980). 



 88 

lein in der Fremde lebt, sondern auch ein „Mit-Mensch“, welcher mittels der Sprache 
eher leidenschaftlich versucht sein Wort den Anderen zu Gehör zu bringen und mit 
ihnen zu kommunizieren. So heißt es auch in seiner folgenden Rede an das Volk:  

Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Brücke [H. d. V.] und kein 
Zweck ist: was geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Über-
gang und ein Untergang ist. (Z Vorrede. 4; 4, 16 f.) 
 

Von Anfang bis Ende dieses Werkes besteht das letzte Ziel Zarathustras nie darin, für 
immer in der isolierten Einsamkeit des Gebirges allein zu bleiben, auch wenn diese 
„Einsamkeit“ für ihn ein sowohl wesentlicher als auch unentbehrlicher Teil seiner Lehre 
ist. Um zu einer „Brücke“ für die Zukunft des Menschen zu werden, bedarf Zarathustra 
des Zuhörers.  

 

1.1.2 Übermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen  

Dem Volk auf dem Markt lehrt Zarathustra den „Übermenschen“. „Ich lehre euch den 
Übermenschen. Der Mensch ist Etwas, das überwunden werden soll“ (Z Vorrede 3; 4, 
14). Der Übermensch ist nicht etwas, das man mit einer konkreten Figur des Menschen 
darstellen kann, sondern ein hochgestecktes „Ziel“ (Z Vorrede 5; 4, 19) für den Men-
schen, zu dessen Erreichen er seine gegenwärtigen Grenzen ständig zu überwinden ver-
suchen soll.180  

Der Übermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Übermensch sei 
der Sinn der Erde! (Z Vorrede 3; 4, 14)  
 

Das heißt, für den zukünftigen Menschen besteht der einzige Weg dem Leben in dieser 
Welt einen Sinn zu verleihen darin sich selbst zu überwinden.181 Zarathustra kündigt 
dem Volk den Übermenschen aus tiefer Notwendigkeit heraus an, denn „Gott [ist] todt“ 
(Z Vorrede 2, 4, 14), aber dieser hat bisher lange Zeit den Sinn des Daseins garantiert. 
„Einst war der Frevel an Gott der grösste Frevel, aber Gott starb, und damit starben 
auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das Furchtbarste und die Ein-
geweide des Unerforschlichen höher zu achten, als den Sinn der Erde!“ (Z Vorrede 3, 4, 
15) Der alte Himmel, welcher von oben herab die Menschen mit der Gnade Gottes er-
leuchtete, konnte den Sinn ihres Daseins dadurch garantieren, indem er der Erde weni-
ger Bedeutung beimaß als dem Himmel. Aber durch den Tod Gottes sehen sich die 
Menschen vor das Schicksal gestellt, sich von dieser alten Unterstützung befreien zu 
müssen. Zarathustra sagt, dass für den Menschen eine Zeit kommt, in der er neue Werte 
für den Sinn seines Daseins schaffen muss. Nunmehr ist für ihn der Wille zum Über-
menschen der einzige Weg, auf welchem der Mensch, als das Ziel seines Daseins auf 
dieser Erde, „über sich hinauswachsen“ kann.  

 
180 Vgl. Pieper (1990): „Übermensch ist überhaupt keine Person, kein Individuum, sondern der 
Name für eine Tätigkeit, eine Aktivität des Individuums“ (S. 56). 
181 Zur Denkgeschichte vom „Sinn des Lebens“ in der europäischen Philosophie vgl. Gerhardt 
(1995). 



 89 

Dem Volk, das seiner Rede nicht zuhört, lehrt Zarathustra ein Gegenbild zum Übermen-
schen, um ihnen eine andere Möglichkeit von der Zukunft des Menschen verständlich 
zu machen. Das ist „der letzte Mensch“ (Z Vorrede 5; 4, 19).  

Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch keinen Stern mehr gebären wird. 
Wehe! Es kommt die Zeit des verächtlichsten Menschen, der sich selber 
nicht mehr verachten kann. [H .d. V.] (ebd.)  
 

Gleichwohl erkennt Zarathustra in der Notwendigkeit des Übermenschen auch die große 
Gefahr, dass der Mensch, welcher weder Höhen noch Tiefen in sich hat, eine sinnlose 
Existenz in einer öden Welt weiterführt. „Sie [die letzte Menschen“; E. d. V.] haben die 
Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben“ (Z Vorrede 5; 4, 19).  

Diese Welt des letzten Menschen stellt eine Antipode zur Welt Zarathustras dar, welche 
in diesem Werk mit topographischen Metaphern wie Gebirge, Meer, Stern oder Sonne 
beschrieben wird und welche des großen Geistes mit all seinen Tiefen und Höhen be-
darf.182 Die größte Sorge Zarathustras besteht in dieser Zukunft des Menschen, in der er 
diese (geistig) flache Welt einfach genießt, ohne den Sinn oder das Ziel für sein Dasein 
zu berücksichtigen . Denn wenn der Mensch auf der Erde einfach nur leben würde, ohne 
eine große Sehnsucht zu größeren Ideen, die über ihn hinaus reichen, zu verspüren, wo-
rin bestünde dann der Unterschied des Menschen zu einem Insekt, welches ohne einen 
Sinn für sein Dasein auf der Erde existiert? Worin besteht dann die Würde des Men-
schen, dank derer wir uns „Mensch“ nennen können?183  

„Was ist Liebe? Was ist Schöpfung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern?“ – 
so fragt der letzte Mensch und blinzelt. / Die Erde ist dann klein geworden, 
und auf ihr hüpft der letzte Mensch, der Alles klein macht. Sein Geschlecht 
ist unaustilgbar, wie der Erdfloh; der letzte Mensch lebt am längsten. (Z 
Vorrede 5; 4, 19) 
 

Der letzte Mensch ist ein zukünftiger Sohn des Fortschritts des Menschen. Durch die 
„Bildung“ (ebd.) hat der Mensch seine Welt auf Erden geschaffen, in der weder die Be-
drohung durch die Natur noch die Gewalt des Tyrannen ihn belästigen. Nunmehr kann 
er glücklich, friedlich und mittelmäßig auf der Erde leben, so wie er will. Das mag man 
als großen Fortschritt ansehen. Aber Zarathustras große Sorge für den Menschen besteht 
darin, dass er in Zukunft wegen dieses Fortschritts unerwartet und unvermeidlich in eine 
Lage gerät, in der er wie ein kleines Insekt ohne Lebenssinn in dieser Welt leben würde. 
Das einzige Ziel des letzten Menschen läge nur noch darin, möglichst lange auf der Er-
de zu leben, ohne irgendeinen Sinn, ohne irgendein Ziel und ohne irgendeine Sehnsucht.  

In dieser „kleinen“ Welt des letzten Menschen herrscht nur noch die geistige Homogeni-
tät, welche keine geistige Differenzierung in sich birgt, die wiederrum für die Selbst-
Überwindung im Grunde notwendig ist.  

 
182 Vgl. Günzel (2001), S. 241‒263. 
183 „Tausend Ziel gab es bisher, denn tausend Völker gab es. Nur die Fessel der tausend Nacken 
fehlt noch, es fehlt das Eine Ziel. Noch hat die Menschheit kein Ziel. / Aber sagt mir doch, meine 
Brüder: wenn der Menschheit das Ziel noch fehlt, fehlt da nicht auch – sie selber noch? [H. d. V.]“ 
(Z „Von tausend und Einem Ziele“; 4, 76) 



 90 

Wer will noch regieren? Wer noch gehorchen? Beide ist zu beschwerlich. / 
Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder will das Gleiche, Jeder ist gleich [H. d. V.]. 
(Z Vorrede 5; 4, 20)  
 

Dieser Wille zur Homogenität, in welchem das Prinzip des „Gleiche[n]“ als einzige Idee 
verehrt wird, ist für Zarathustra die schrecklichste Folge der „flachen Welt“, welche als 
Finale der von dem letzten Menschen verkleinerten Welt zum Vorschein kommt.  

Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch nicht mehr den Pfeil seiner Sehn-
sucht über den Menschen hinaus wirft, und die Sehne seines Bogens ver-
lernt hat, zu schwirren! / Ich sage euch: man muss noch Chaos in sich haben, 
um einen tanzenden Stern gebären zu können [H. d. V.]. Ich sage euch: ihr 
habt noch Chaos in euch. / Wehe! Es kommt die Zeit des verächtlichsten 
Menschen, der sich selber nicht mehr verachten kann. (ebd., 19) 
 

Entgegen der gleichartigen, kleinen und flachen Welt des letzten Menschen hat Za-
rathustra noch die große Erwartung an das Potenzial des „Chaos“ im Menschen, wel-
ches noch in ihm (bzw. in seiner Person) namenlos und unerkannt steckt. Dieses Chaos 
stellt eine notwendige geistige Spannung für die Selbst-Überwindung dar, welche Za-
rathustra „die Sehne seines Bogens“ nennt.184 Die große Sorge Zarathustras um den 
Menschen besteht darin, dass dieser – gleich dem letzten Menschen – das Chaos in sich 
verliert, welches die lebendige (Spann-)Kraft verkörpert, um sich selbst verachten zu 
können und dadurch die große Sehnsucht zur Selbstüberwindung zu entwickeln.185  

 

1.2 Zur zweiten Morgenröthe  

1.2.1 Die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk  

Der Übermensch, von dem Zarathustra dem Volk erzählt, wird vom Volk spöttisch als  
„Seiltänzer“ missverstanden, so als ob Zarathustra von einem Beruf spräche, in dem das 
„Übergehen“ auf einem Seil ausgeübt wird: „Wir hörten nun genug von dem Seiltänzer; 
nun lasst uns ihn auch sehen!“ (Z Vorrede 3; 4, 16) Der Seiltänzer, welcher glaubte, dass 
dieser spöttische Ruf des Volkes sich gilt, beginnt sein „Werk“.  

„Zarathustra aber sahe das Volk an und wunderte sich [H. d. V.]“ (Z Vorrede 4; 4, 16). 
Dieses Wundern Zarathustras veranschaulicht, dass das Missverständnis des Volkes für 
ihn etwas unerwartetes war. Zum Zeitpunkt dieser Vorrede auf dem Markt vertritt Za-
rathustra noch die naive Annahme, dass seine Lehre von den Menschen genau so ver-
standen wird, wie er sie versteht. Jetzt aber versteht Zarathustra zum ersten Mal, dass 
das Überquellende seiner großen Weisheit, welche er durch die zehnjährige Einsamkeit 
im Gebirge vergrößert und vertieft hat, sich dem Volk auf dem Markt als so fremd dar-
bietet, dass er ihnen als „ein Spötter in furchtbaren Spässen“ (Z Vorrede 5; 4, 21) er-

 
184 Zum Begriff der Spannung in der Philosophie Nietzsches vgl. Brussoti (2012). 
185 Im Nachlass heißt es: „die zwei Zukünfte der Menschheit: / 1) die Consequenz der Vermittelmä-
ßigung / 2) das bewußte Abheben, sich-Gestalten [H. d. V.] / eine Lehre, die eine Kluft schafft“ (N 
12 5[61]; 12, 208). 



 91 

scheint: „Zu lange wohl lebte ich im Gebirge, zu viel horchte ich auf Bäche und Bäu-
me“ (Z Vorrede 5; 4, 20). Zwischen ihm und dem Volk besteht eine zu große Kluft der 
Mitteilens und Verstehens, über die er nicht sofort eine Brücke schlagen kann. „[S]ie 
verstehen mich nicht, ich bin nicht der Mund für diese Ohren.“ (Z Vorrede 5; 4, 18)  

Dann ereignet sich die eindrucksvollste Szene der Vorrede, der Absturz des Seiltänzers. 
Dieser wird vom „Possenreißer“ übersprungen, welcher den Seiltänzer mit schnellem 
Schritt verfolgt. In diesem Augenblick stürzt der Seiltänzer inmitten des Volkes ab. Die-
ser Vorfall mit dem Seiltänzer veranschaulicht Zarathustra bildlich und mit allem Schre-
cken die große Kluft zwischen ihm und dem Volk. Beide – der Possenreißer und der 
Seiltänzer – karikieren die Rede Zarathustras. Jener, der den Seiltänzer überspringt, ka-
rikiert die „Überwindung“ als die fundamentale Aktivität zum Übermenschen; dieser, 
der in die Tiefe des Todes abstürzt, den „Untergang“ Zarathustras. Ihre Taten, welche sie 
vor Zarathustra und dem Volk auf dem Markt aufgeführt haben, sind deformierte Figu-
ren der Rede Zarathustras, um die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk anzu-
zeigen.186  

Ein wichtiger Punkt, welcher in dieser Betrachtung nicht übersehen werden darf, besteht 
in den Worten Zarathustras, die er dem sterbenden Seiltänzer zuruft.  

Freund [H. d. V.], [] du hast aus der Gefahr deinen Beruf [H. d. V.] gemacht, 
daran ist Nichts zu verachten. Nun gehst du an deinem Beruf zu Grunde: da-
für will ich dich mit meinem Händen begraben. (Z Vorrede 6; 4, 22)  
 

Zarathustra erweist ihm die Ehre, ihn seinen „Freund“ zu nennen. Der Seiltänzer, der 
aufgrund seiner beruflichen Tätigkeit zu Grunde geht, ist der erste Freund für Zarathust-
ra, den er in der Menschenwelt gefunden hat. Zweifellos erblickt Zarathustra in diesem 
verstorbenen Freund ein Ebenbild seines Werkes in der Menschenwelt untergehen. 
Denn, wie er selber sagt, Zarathustra liebt solche, welche in der Gefahr ihr Leben zu 
riskieren versuchen.187 Aber diese Freundschaft kann für Zarathustra zugleich eine neue 
Gefahr darstellen, welche er in die Menschenwelt trägt.  

 

1.2.2 Eine Nacht mit dem ersten Gefährten  

In der „Nacht“ (Z Vorrede 7; 4, 22) sagt Zarathustra zu sich selbst, während ein Leich-
nam neben ihm liegt: „Wahrlich, einen schönen Fischfang that heute Zarathustra! Kei-
nen Menschen fieng er, wohl aber einen Leichnam. / [] noch bin ich ihnen ferne 
[H. d. V.], und mein Sinn redet nicht zu ihren Sinnen“ (Z Vorrede 7; 4, 23). Die geistige 

 
186 Es ist sicher, dass der Possenreißer, der zugleich als eine Art Doppelgänger Zarathustras agiert, 
hier Zarathustra mehr ähnelt als dem Seiltänzer. Im Nachlass heißt es: „Zarathustra selber der Pos-
senreißer, der über den armen Seiltänzer hinwegspringt“ (N 16[88]; 10, 531). Aber auch wenn Za-
rathustra ein ähnliches Wort wie der Possenreißer am Ende dieser Vorrede sagt: „über die Zögern-
den und Saumseligen werde ich hinwegspringen“ (Z Vorrede 9; 4, 27), würde es falsch sein, den 
Possenreißer in dieser Vorrede direkt als die idealische Figur Zarathustras auszulegen. Denn er 
kennt weder die menschliche Sympatie für den Menschen noch die Notwendigkeit der Maske, 
welche der Beweis des zarten Geistes ist. 
187 „Ich liebe Die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als Untergehende, denn es sind die 
Hinübergehenden“ (Z Vorrede 4; 4, 17). 



 92 

Höhe Zarathustras, mit der er sich weit vom Volk auf dem Markt sich entfernt, macht 
ihn ironischerweise in den Augen des Volkes zu nichts anderem als „den Menschen zwi-
schen einem Narren und einem Leichnam“ (ebd.).  

Dass diese Ferne nicht einfach ein Thema des theoretischen Missverständnisses, son-
dern auch eine gefährliche Kluft darstellt, lehrt ihn jener Possenreißer, welcher zugleich 
ein Doppelgänger Zarathustras ist. „Geh weg von dieser Stadt, oh, Zarathustra, sprach 
er; es hassen [H. d. V.] dich hier zu Viele. Es hassen dich die Guten und Gerechten und 
sie nennen dich ihren Feind und Verächter [H. d. V.]; es hassen dich die Gläubigen des 
rechten Glaubens, und sie nennen dich die Gefahr der Menge. [] Geh aber fort aus die-
ser Stadt – oder morgen springe ich über dich hinweg, ein Lebendiger über einen 
Todten“ (Z Vorrede 8; 4, 23). Der Possenreißer, welcher in der Nacht wieder vor Za-
rathustra erscheint, veranschaulicht die dunkle Finsternis des Menschen, welche eine 
größere und tiefere Kluft als das kommunikative Missverständnis schafft. Diese Fins-
ternis ist der Hass der Menschen.  

Tatsächlich hat Zarathustra dem Volk auf eine Weise zugeredet, in der sein durch den 
Anblick des letzten Menschen gereizten „Stolz“ zum Ausdruck kommt. Dies tat er aber 
damit das Volk besser seine Verachtung gegen sich selbst erlernen kann, die sich zu ei-
ner notwendigen Motivation entwickeln kann, sich zu überwinden: „[S]ie [hören] un-
gern von sich das Wort ‚Verachtung‘. So will ich denn zu ihrem Stolze [H. d. V.] reden“ 
(Z Vorrede 5; 4, 19). Die Rede Zarathustras an das Volk hat aber überraschenderweise 
nicht dazu geführt, dass sich die „Verachtung“ des Volkes für sich selbst zu einem höhe-
ren Stolz auf sich selbst umwandelt, sondern nur den Hass des Volkes auf Zarathustra 
entfacht. Der Grund dieses Hasses besteht darin, dass gerade das Volk auf dem Markt, 
wo der Geist jener Homogenität und Gleichheit herrscht, das Ideal für den „letzten 
Menschen“ darstellt. Zarthustra hat ihre Selbst-Verachtung nicht zu einer größeren 
Sehnsucht hin zum Übermenschen verwandelt, sondern im Gegenteil nur die Verehrung 
für den letzten Menschen hervorgerufen, welche sich mit Hass und Spott gegen Za-
rathustra erregt: „Gieb uns diesen letzten Menschen, oh Zarathustra, [] machte und zu 
diesen letzten Menschen! So schenken wir dir den Übermenschen!“ (Z Vorrede 5; 4, 20)  

Die durch seine Weisheit hervorgerufene – und von vornherein bestehende – Kluft zwi-
schen Zarathustra und dem Volk wurde ihm in ihrer Tiefe erst bewusst, als er sich des 
Hasses des Volkes auf ihn gewahr wurde. Diese Kluft könnte ihn umbringen, wie den 
Seiltänzer, der wegen seiner „reinen Ehrlichkeit“ für seinen Beruf sterben musste. Die 
erste dunkle Nacht, die Zarathustra nach seinem Untergang verbringt, lehrt ihn auf be-
schwerliche Weise, wie schwierig es noch ist, inmitten der Menschen diesen den Weg 
zum Übermenschen aufzuzeigen, d. h. „unterzugehen“.  

Neben dieser Schwierigkeit besteht für Zarathustra in dieser Nacht dazu noch die andere 
Gefahr, den Leichnam fälschlicherweise für seinen Gefährten zu halten. Er sagt zu ihm: 
„Komm, du kalter und steifer Gefährte [H. d. V.]! Ich trage dich dorthin, wo ich dich 
mit meinen Händen begrabe“ (Z Vorrede 7; 4, 23). In dieser Nacht scheint Zarathustra 
auch den Anderen nichts anderes als ein „Todtengräber“ zu sein, welcher den Leichnam 
zu Grabe trägt.188 Zugleich war die Figur eines alten Mannes nicht in der Lage den Un-

 
188 „Zarathustra trägt den todten Hund davon: brav, dass Zarathustra zum Todtengräber wurde!“ (Z 



 93 

terschied zwischen dem noch lebenden Zarathustra und einem Leichnam zu bemer-
ken.189 In dieser dunklen Nacht steht er dem gestorbenen Freund zu nahe. Zarathustra 
nimmt, als Folge seiner Schwierigkeit vor dem Volk zu reden, unabsichtlich eine zu ge-
ringe Distanz gegenüber dem Leichnam des Seiltänzers ein, welcher natürlich nicht 
mehr imstande ist zu reden oder irgendetwas zu schaffen. Um seinen wahren Untergang 
durchzuführen, muss er auch diese Gefahr überwinden.  

 

1.2.3 Eine neue Wahrheit, die lebendigen Gefährten wegzulocken  

Mit der zweiten „Morgenröthe“ (Z Vorrede 9; 4, 25) – die weiter hin zum „Mittag“ 
(ebd.) steigt – erkennt Zarathustra „eine neue Wahrheit“.  

Dann erhob er sich schnell, wie ein Seefahrer, der mit Einem Male Land 
sieht, und jauchzte: denn er sah eine neue Wahrheit [H. d. V.] []. Ein Licht 
gieng mir auf: Gefährten brauche ich und lebendige [H. d. V.], – nicht todte 
Gefährten und Leichname, die ich mit mir trage, wohin ich will. / Sondern 
lebendige Gefährten [H. d. V.] brauche ich, die mir folgen, weil sie sich sel-
ber folgen wollen – und dorthin, wo ich will. [] nicht zum Volke rede Za-
rathustra, sondern zu Gefährten! [] Viele wegzulocken von der Heerde – dazu 
kam ich. (Z Vorrede 9; 4, 25)  
 

Mit der „zweiten Morgenröthe“ nach der tiefen Nacht entscheidet sich Zarathustra end-
lich, seine zwei Naivitäten zu überwinden. Erstere bestand in der äußeren Naivität, dem 
Volk etwas sagen zu können, so als ob der Andere (das Volk) – ohne das Vorhandensein 
einer gefühlsmäßige Kluft – ihn sogleich verstehen könnte, ganz gleich wie er sich ihm 
mitteilte. Er hatte sozusagen „unverhohlen“ vor den Anderen geredet. Die zweite inne-
ren Naivität besteht in der von ihm gefühlten gefährlichen Sympathie für seinen gestor-
benen Gefährten, welcher wegen seiner „reinen Ehrlichkeit“ hatte sterben müssen. Za-
rathustra war zu eng mit seinem ersten Freund verbunden gewesen.  

Diese innere Veränderung wird durch die Distanzierung ermöglicht, welche zugleich 
auch das Prinzip der geistigen Individualität ist. Mit dieser geistigen Distanzierung kann 
er sowohl seine äußere naive Erwartung Anderen gegenüber als auch seine innere naive 
Sympathie für den Nächsten überwinden. Dies bedeutet allerdings nicht, dass er sich 
wieder in seine isolierte Einsamkeit zurückzieht. Ganz im Gegenteil ist das ein neuer 
Schritt auf dem Weg, um denjenigen zu treffen, welchen er wahrhaftig seinen Freund 
nennen kann.  

du, mein erster Gefährte, gehab dich wohl! Gut begrub ich dich in deinem 
hohlen Baume, gut barg ich dich vor den Wölfen. / Aber ich scheide 
[H. d. V.] von dir, die Zeit ist um. Zwischen Morgenröthe und Morgenröthe 
kam mir eine neue Wahrheit. (ebd., 26)  
 
 

 
Vorrede 8; 4, 24) 
189 „Ein Lebendiger und ein Todter, sagte Zarathustra. [] Das geht mich Nichts an, sagte der Alte 
mürrisch“ (Z Vorrede 8; 4, 24 f.). 



 94 

Indem er von seiner naiven Sympathie für den verstorbenen Freund ablässt, lenkt Za-
rathustra sein Handeln wieder auf den Menschen, um seine „lebendigen Gefährten“ zum 
Übermenschen zu verführen: „Zu meinem Ziele will ich, ich gehe meinen Gang“ (ebd., 
27). So versucht er dann weder in die Einsamkeit im Gebirge zurückzugehen noch zum 
Totengräber des verstorbenen Seiltänzers zu werden, sondern probiert Zarathustra seine 
„lebendigen Gefährten“ in der Menschenwelt zu finden. Sein Ziel soll nicht der Leich-
nam, sondern die lebendigen „Mitschaffenden“ (ebd., 26) sein, welche den Willen in 
sich haben, sich selbst zu überwinden zu versuchen.  

Gefährten sucht der Schaffende und nicht Leichname, und auch nicht Heer-
den und Gläubige. Die Mitschaffenden [H. d. V.] sucht der Schaffende, Die, 
welche neue Werthe auf neue Tafeln schreiben. (ebd.)  
 

Zarathustra würde nunmehr nur zu dem reden, der dazu bereit ist, sich seine eigenen 
Werte selber zu schaffen.  

Den Schaffenden, den Erntenden, den Feiernden will ich mich zugesellen 
[H. d. V.]: den Regenbogen will ich ihnen zeigen und alle die Treppen des 
Übermenschen. (ebd.) 
 

Mit der zweite „Morgenröthe“ wird Zarathustras Rede nicht mehr „gnädig“ geführt, um 
allen Menschen gegenüber auf gleicher Augenhöhe zu sprechen, sondern sozusagen se-
lektiv. Er testet eher den Zuhörer daraufhin, ob dessen Seele auch tief und zart genug ist 
und ob sein Blick auf etwas Höheres zielt. Sein Wort wählt das Ohr des Anderen aus, 
um die geistige Differenzierung des Menschen gegenüber der geistigen Homogenität 
des Volkes zu verwirklichen.190  

 

1.2.4 Der Stolz des Adlers und die Klugheit der Schlange  

„Gefährlicher fand ich’s unter Menschen als unter Thieren, gefährliche Wege geht Za-
rathustra. Mögen mich meine Thiere führen!“ (Z Vorrede 10; 4, 27) Vielleicht spricht 
Zarathustra diese Worte in Erinnerung an die Worte jenes Greises, welcher Zarathustra 
den Rat gegeben hat, nicht zum Menschen zu gehen, sondern eher im Wald zu bleiben. 
„Liebe zum Menschen würde mich umbringen [H. d. V.]“ (Z Vorrede 2; 4, 13). Auch 
wenn Zarathustra dem alten Greis nicht zustimmen würde – weil er allzu gut weiß, dass 
Gott bereits tot ist, und er nicht zum Menschen hinuntersteigt, um die Menschen zu lie-
ben, sondern um ihnen ein „Geschenk“ (ebd.) zu bringen191 –, klingen die Worte des 
Greises für Zarathustra bedrückend. Auch wenn er nicht aus „Liebe“, sondern als 
Schenkender einer großen Weisheit zum Menschen hinabgeht, kann er aufgrund des tie-
fen Hasses der Menschen oder aufgrund seiner Sympathie für seinen Freund zu Grunde 
gehen.  

 
190 Vgl. N 10[63]; 12, 494. 
191 Zarathustra sagte einmal unvorsichtig und naiv, dass er aufgrund seiner „Liebe“ zum Menschen 
geht. „Zarathustra antwortete: ‚Ich liebe die Menschen.‘ [] ‚Was sprach ich von Liebe!‘“ (Z Vorre-
de 2; 5, 13) 



 95 

Als Zarathustra bei der Trennung vom verstorbenen Gefährten eine „neue Wahrheit“ 
einfiel, nämlich die lebendigen Gefährten zu verführen, tauchten die Tiere Zarathustras 
vor ihm auf, der Adler und die Schlange. Diese zwei Tiere Zarathustras symbolisieren 
die beiden notwendigen Tugenden, welche für den Menschen, der den Weg zum Über-
menschen zu bestreiten versucht, unentbehrlich sind.192 „Das stolzeste Thiere [H. d. V.] 
unter der Sonne und klügste Thier [H. d. V.] unter der Sonne“ (Z Vorrede 10; 4, 27). 
Wenn der Mensch inmitten der Menschenwelt die Hoffnung auf den Übermenschen 
weiter im Herzen bewahren will, muss er auf seinem gefährlichen Weg zum Übermen-
schen nicht nur den Stolz des Adlers, welcher die geistige Höhe symbolisiert, sondern 
auch die Klugheit der Schlange in sich tragen, welche die tiefste Weisheit des Menschen 
versinnbildlicht – und zwar die Weisheit, um die im Menschen versteckte, dunkle und 
schmutzige Finsternis zu überleben.193  

Zarathustra weiß sehr gut, dass der Mensch unfähig wäre diese „gefährlichen Wege“ (Z 
Vorrede 10; 4, 27) weiter zu bestreiten, solange er hartnäckig ohne die Klugheit allein in 
der Tugend des Stolzes verharrt. Eher würde ihn der zu starke und zu reine Stolz, der 
keine Klugheit kennt, ihn töten. Die Schlange ringelte sich um den Hals des Adlers wie 
eine „Freundin“ (ebd.). Man muss beide Tugenden in sich tragen – weder allein den ed-
len Stolz, der dem Menschen die Sehnsucht nach dem höheren Menschen lehrt, noch 
nur die tiefe Klugheit, mit der er den schrecklichen Abgrund der Finsternis des Men-
schen erkennen kann, sondern die „stolze Klugheit“.  

Als Zarathustra mit der ersten Morgenröte aus dem hohen Gebirge nach unten abstieg, 
war er in gewissem Sinne schon stolz genug. Aber er bedurfte noch mehr Stärke und 
Stolz, um nicht vor dem Versuch zu zögern, trotz der sehr tiefen Kluft zwischen ihm 
und dem Volk noch höher zu steigen. Der Stolz des Adlers fordert ihn auf, seine geistige 
Höhe über die Kleinheit des Menschen hinaus als solche zu akzeptieren. Doch sein 
Stolz muss mit der Klugheit der Schlange einhergehen, welche ihm inmitten der Men-
schen die tiefe Weisheit bewahrt, ohne die er in die Finsternis – z. B. inmitten des Has-
ses oder der Naivität – versinken würde. Er muss zugleich mittels seiner stolzen Klug-
heit „vorsichtige Distanz“ gegenüber den Abgründen der menschlichen Seele, sowohl in 
anderen Menschen als auch in ihm, halten.  

Diese stolze Klugheit fordert von Zarathustra, die Maske zu tragen. Man kann sagen, 
dass es sich bereits um ein Moment der Selbstüberwindung handelt, wenn er sich so-
wohl von seiner äußeren Naivität gegenüber den Anderen als auch von seiner inneren 
Naivität gegenüber dem verstorbenen Freund distanziert und einen Schritt weiter hin-
austritt, um den echten, lebendigen Freund zu erkennen. Sein neuer Weg der Maskie-
rung verstärkt seinen Willen zum Untergang, vergrößert aber auch seinen Stolz und sei-
ne höhere Sehnsucht, mit deren Hilfe er seine echten Gefährten aus der Menschenwelt 

 
192 Auch wenn es korrekt ist, dass diese zwei Tiere (Adler und Schlange) den Gedanken von der 
ewigen Wiederkehr symbolisieren (vgl. Heidegger (1961), S. 298–302) ‒ indem die metaphorische 
Bedeutung des Adlers und der Schlange sehr häufig und intensiv mit dem Gedanken der ewigen 
Wiederkehr verknüpft werden ‒ so scheint aber den konkreten Tugenden (besonders die Klugheit 
der Schlange) in vielen Interpretationen zu wenig Bedeutung und keine ausreichende Analyse bei-
gemessen zu werden. 
193 Vgl. Pieper (1990), S. 97 ff. 



 96 

hervorlockt. Dabei verkennt er nicht, dass dieser Weg für ihn sehr gefährlich werden 
kann. Die Maske zu tragen, ist nie der Rückgang zum isolierten Alleinsein, sondern der 
Wille zum Anderen, welchen man noch nicht sieht.  

Möchte ich klüger sein! Möchte ich klug von Grund aus sein, gleich meiner 
Schlange! / Aber Unmögliches bitte ich da: so bitte ich denn meinen Stolz, 
dass er immer mit meiner Klugheit gehe! [H. d. V.] / Und wenn mich einst 
meine Klugheit verlässt: – ach, sie liebt es, davonzufliegen! – möge mein 
Stolz dann noch mit meiner Thorheit fliegen! (Z Vorrede 10; 4, 27 f.)  
 

Der Stolz ist eine zentrale Tugend für denjenigen Menschen, der seinen Weg zum 
Übermenschen zu gehen versucht. Aber auch die kluge Weisheit, welche uns lehrt, listig 
zu leben, muss er in sich tragen. Zarathustra weiß allzu gut, dass es ab und zu für ihn 
schwierig werden würde, wenn der große Stolz ständig mit der tiefen Klugheit zusam-
mengeht. Es kann sein, dass die tiefe Klugheit wegen ihrer listigen Weisheit ironischer-
weise den Stolz verlässt. Deswegen wünscht Zarathustra, dass, auch wenn die Klugheit 
den Stolz verlässt, mindestens die „Thorheit“ mit dem Stolz bei ihm verbleibt; die 
„Thorheit“, welche für ihn zusammen mit der „klugen Blindheit“ oder mit dem „schö-
nen Schein“ in der Not eine Hilfe werden könnte, um seinen gefährlichen Weg weiter-
zugehen, ohne die Sehnsucht nach dem Übermenschen zu verlieren.194  

Weder den Weg des Greises im Wald, welcher mit dem Glauben an Gott dort verbleibt, 
noch den Weg des Seiltänzers auf dem Markt, welcher wegen seiner reine Hingabe an 
seinen Beruf dort sterben musste – wählt Zarathustra. Stattdessen entscheidet er sich mit 
der stolzen Klugheit der Maskierung seinen eigenen Weg als der Lehrer vom Übermen-
schen zu bestreiten. So also beginnt Zarathustras Untergang mit der Maske.  

 

2. Die Maske zur Distanzierung, Verstellung und  
Verlockung 
Mit der Selbst-Maskierung verführt Zarathustra den Anderen zu seinen tiefreichenden 
Gedanken. Die Reden Zarathustras werden mithilfe der Maske entfaltet, welche ihre ge-
danklichen Abgründe verschleiert. Er würde all seine Gedanken vor den Anderen nie 
unverhüllt aussprechen. Bei ihm ist die Rede selber schon eine zweifache Handlung, 
seine Gedanken sowohl den Anderen mitzuteilen als auch zugleich vor den Anderen zu 
verbergen, um ihnen seine tiefsten Gedanken durch dieses „Schweigen“ nicht zu verra-
ten.  

Meine liebste Bosheit und Kunst ist es, dass mein Schweigen lernte, sich 
nicht durch Schweigen zu verrathen. / Mit Worten und Würfeln klappernd 
überliste ich mir die feierlichen Warter: allen diesen gestrengen Aufpassen 
soll mein Wille und Zweck entschlüpfen. / Dass mir Niemand in meinen 
Grund und letzten Willen hinab sehe, – dazu erfand ich mir das lange lichte 
Schweigen. / So manchen Klugen fand ich: der verschleierte sein Antlitz 
und trübte sein Wasser, dass Niemand ihm hindurch und hinunter sehe. / 

 
194 Vgl. das Kapitel: Die Selbst-Maskierung als Verführer (III.2.3). 



 97 

Aber zu ihm gerade kamen die klügeren Misstrauer und Nussknacker: ihm 
gerade fischte man seinen verborgensten Fisch heraus! / Sondern die Hellen, 
die Wackern, die Durchsichtigen – das sind mir die klügsten Schweiger: de-
nen so tief ihr Grund ist, dass auch das hellste Wasser ihn nicht – verräth. – / 
Du schneebärtiger schweigender Winter-Himmel, du rundäugichter Weiss-
kopf über mir! Oh du himmlisches Gleichniss meiner Seele und ihres 
Muthwillens! / Und muss ich mich nicht verbergen, gleich Einem, der Gold 
verschluckt hat, – dass man mir nicht die Seele aufschlitzte? (Z „Auf dem 
Oelberge“; 4, 220)  
 

Die Rede Zarathustras hat etwas Geheimnisvolles an sich. Einerseits stellt er seinen Zu-
hörer auf die Probe, um festzustellen ob dieser tiefgründig genug ist, die Tiefe Za-
rathustras in ihrem ganzen Ausmaß erahnen zu können, wobei es sich hier zugleich um 
eine Probe, ob der Zuhörer in seiner Person diese Tiefe in sich trägt oder nicht. Anderer-
seits versucht er seine eigenen Gedanken, die er nie gern den Anderen überlässt, durch 
eine Begegnung mit dem Anderen und zugleich durch die Trennung von den Anderen 
noch zu vertiefen bzw. zu vergrößern.  

 

2.1 Die Schichten der Masken Zarathustras  
Die Maske Zarathustras verfügt über vielfältige Schichten, welche ihm abhängig von 
der Entfernung von den Anderen verfügbar sind. Im Kapitel Von der Erlösung am Ende 
des zweiten Teils wird diese Vielfältigkeit der Maske Zarathustras am deutlichsten dar-
gestellt. 

Es gibt zweierlei Gründe, weshalb meine Betrachtungen mit diesem Kapitel beginnen. 
Der erste Grund besteht darin, dass in diesem Kapitel Zarathustra zu drei Personen (dem 
„Bucklichten“, seinen „Jüngern“ und „sich selber“) auf ganz verschiedene Art und Wei-
se redet. Die Pluralität der Objekte stellt eigentlich die Bedingung für die Maske dar, 
welche durch seine trennende Wirkung eine Innen- und Außenwelt schafft. Kurz gesagt, 
um die Maske zu verstehen, muss es mindestens zwei Welten bzw. zwei Gegenstände 
geben. Zweitens deutet dieses Kapitel das „tiefste“ Gesicht Zarathustras schon an, das er 
selbst vor seinen vertrauenswürdigen und in kleinen Zirkeln versammelten Schülern 
versteckt, und das er sich nur vor sich selber offenbart. Auch die qualitative Differenz 
ist zugleich eine Bedingung für die Maske, welche einen Grund dafür liefert sich mithil-
fe einer Selbst-Maskierung sich vor der Außenwelt zu verstecken. Kurz gesagt, um eine 
Maske zu tragen, muss man Geheimnisse haben, welche vor Anderen verborgen bleiben 
sollen. In diesem Kapitel tauchen die zwei fundamentale Elemente der Maske – die viel-
fältigen Objekte und die qualitative Differenz – am deutlichsten auf.  

Das Gespräch mit dem „Bucklichten“ am Ende dieses Kapitels veranschaulicht die 
Schichten der Gesichter Zarathustras am prägnantesten.  

„Aber warum redet Zarathustra anders zu uns als zu seinen Jüngern?“ Za-
rathustra antwortet: „Was ist da zum Verwundern! Mit Bucklichten darf 
man schon bucklicht reden! (Z „Von der Erlösung“; 4, 182)  
 

Der Geistestiefe seines Gesprächspartners entsprechend verwendet Zarathustra eine an-



 98 

gemessene Maske. Die Maske, welche Zarathustra vor dem „Bucklichten“ trägt, läßt 
wenig durchblicken, fast so als ob er auf das Verständnis seines Gesprächspartners zu 
verzichten scheint. Aber das bedeutet nicht, dass Zarathustra vor seinen Schülern keine 
Maske trägt.  

Gut, sagte der Bucklichte; und mit Schülern darf man schon aus der Schule 
schwätzen. Aber warum redet Zarathustra anders zu seinen Schülern – als 
zu sich selber? [H. d. V.] (ebd., 182)  
 

Hinter der Maske für den „Bucklichten“ trägt er noch eine zweite Maske für seine Schü-
ler. Aber hinter der zweiten Maske befindet sich noch ein tieferer Bereich seiner Seele, 
in dem er nur mit sich selber redet. Das sind Beispiele für die Schichten der Maske Za-
rathustras.  

Zu dem „Bucklichten“ redet Zarathustra von der Gefahr für den Menschen, durch die 
Spezialisierung zu „Bruchstücken“ eines Menschen zu werden.195 Aber vor seinen Jün-
gern redet Zarathustra über seine Aufgabe, die Menschen dadurch zu erlösen, diese 
„Bruchstücke“ zu einer  Einheit des Menschen zu „[d]ichten“.196 „[W]ie ertrüge ich es, 
Mensch zu sein, wenn der Mensch nicht auch Dichter und Räthselrather und der Erlöser 
des Zufalls wäre! Die Vergangenheit zu erlösen und alles ‚Es war‘ umzuschaffen in ein 
‚So wollte ich es!‘ – das hiesse mir erst Erlösung!“ (ebd., 179) Zwar handelt es sich hier 
noch um eine suggestive Rede, aber hier wird schon kurz erwähnt, dass sich der Kern 
seiner „Erlösung“ auf die Zeit bezieht, welche sich auf grundlegende Weise auf das 
menschliche Dasein bezieht.   

„Aber an dieser Stelle seiner Rede geschah es, dass Zarathustra plötzlich innehielt und 
ganz einem Solchen gleich sah, der auf das Äusserste erschrickt. Mit erschrecktem Auge 
blickte er auf seine Jünger; seine Auge durchbohrte wie mit Pfeilen ihre Gedanken und 
Hintergedanken“ (ebd., 181 f.). Während er seinen Jüngern seine Hoffnung auf „Erlö-
sung“ darlegt, wird er unwillkürlich geschwätzig. Dann redet er mit einem Lächeln, so 
als ob er sich selber warnen würde.  

Es ist schwer, mit Menschen zu leben, weil Schweigen so schwer ist 
[H. d. V.]. Sonderlich für einen Geschwätzigen. (ebd., 182).  
 

Zarathustra bemerkt, dass er jedoch vor seinen Schülern über zu vieles geredet hat, was 
er seinen Jüngern eigentlich nicht mitteilen kann oder soll. Hier vermied er es sich vor 
seinen Jüngern mit seinen Gedanken zu offenbaren, da diese die Schwierigkeit seines 
Themas noch nicht ahnen,, da sie noch nicht reif dafür genug waren.197  

 
195 „Menschen, denen es an Allem fehlt, ausser dass sie Eins zuviel haben – Menschen, welche 
Nichts weiter sind als ein grosses Auge, oder ein grosses Maul oder ein grossser Bauch oder irgend 
etwas Grosses, – umgekehrte Krüppel heisse ich Solche“ (Z „Von der Erlösung“; 4, 178). 
196 „[D]as ist all mein Dichten und Trachten, dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was 
Bruchstück ist und Räthsel und grauser Zufall“ (Z „Von der Erlösung“; 4, 179). 
197 „Am wenigsten habe ich wohl Lust, meine Meinung auszusprechen über – die Mittheilbarkeit 
der Meinungen (oder über die ‚Mittheilbarkeit der Wahrheit‘, wie alle tugendhaften Heuchler in 
diesem Falle sich ausdrücken würden) Daß ich dies eigens hier noch ausspreche, geht beinahe 
schon über die Grenze [H. d. V.] hinaus, welche ich mir in dem angegebenen Bereiche gezogen 
habe“ (N 26[305]; 11, 232). 



 99 

In dieser kleinen Szene, in der Zarathustra aus Selbstkritik schwieg, klingt der Kern-
punkt für meine Betrachtung über die Maske an. Warum musste Zarathustra hier plötz-
lich in seiner Rede innehalten?198 Vorläufig kann man sagen, dass der Grund darin liegt, 
dass Zarathustra selbst bei der Begegnung mit diesem schwersten Gedanken – dem der 
ewigen Wiederkunft – noch nicht reif genug dafür war, um diesen Gedanken auszuspre-
chen. Aufgrund dieser Rede ahnte Zarathustra, dass er noch einer tieferen Einsamkeit 
bedarf, um diese Schwere zu überwinden.  

Die Maske Zarathustras weist verschiedene Schichten auf, welche er der jeweiligen Si-
tuation entsprechend freizügig verwendet. Diese vielfältigen Schichten der Maske Za-
rathustras, welche in diesem Werke in vielen Varianten dargestellt werden, ordnet diese 
Betrachtung wie folgt ein: Die Maske für die Entfernung von der Kleinheit des Men-
schen (2.2), Menschen-Klugheit als Verführer (2.3), die Maske für den Kreis und in dem 
Kreis (2.4), Spiegel von Zarathustra. Sprache und Rache (2.5), die zwei Ringe von der 
ewigen Wiederkunft (2.6), letzte Überwindung Zarathustras, gegenüber seinem Schick-
sal „Ja“ zu sagen (2.7).  

 

2.2 Die Maske für die Entfernung von der Kleinheit des Menschen 
„Mich selber verbergen [H. d. V.] und meinen Reichthum – das lernte ich da unten“ (Z 
„Die Heimkehr“; 4, 234). Die Maske Zarathustras, die er in den niederen Bereichen vor 
dem Volk trägt, um einen geistigen Abstand zu halten, stellt seine zarte Seele dar. Diese 
feinsinnige Weisheit Zarathustras entsteht aus seiner tiefen psychologischen Einsicht in 
die Schwachheit des Menschen.199  

 

2.2.1 Entfernung von der „Fliegen des Marktes“  

„Fliehe, mein Freund, in deine Einsamkeit! Ich sehe dich betäubt vom Lärme der gros-
sen Männer und zerstochen von den Stacheln der kleinen“ (Z „Von den Fliegen des 
Marktes“; 4, 65). In dem Kapitel Von den Fliegen des Marktes empfiehlt er seinen 
Freunden die Entfernung vom Markt. „Wo die Einsamkeit aufhört, da beginnt der 
Markt“ (ebd.). Für Zarathustra ist der Markt am weitesten von der „guten Einsamkeit“ 
entfernt, welche nur in der stillen Natur wie dem „Wald“ (ebd.) bzw. dem „Berg“ mög-
lich ist.  

Zarathustra zufolge besteht dieser Markt aus einem Gemisch zweier Wesen, nämlich 
„der Lärme der grossen Schauspieler und das Geschwirr der giftigen Fliegen“ (ebd.). 

 
198 Das Kapitel Der Wahrsager, welches vor diesem Kapitel steht, stellt eine ähnliche Szene Za-
rathustras dar. Zarathustra kann seinen Schülern nicht erzählen, was sein Traum bedeutet. „Also 
erzählte Zarathustra seinen Traum und schwieg dann: denn er wusste noch nicht die Deutung sei-
nes Traums“ (Z „Der Wahrsager“; 4, 174). Als einer seiner Schüler ihm von seiner Deutung des 
Traumes erzählt, erkennt Zarathustra, dass dieser Schüler noch nicht in der Lage ist, den tieferen 
Sinn seines Traums zu verstehen. „[A]ber blickte er dem Jünger, welcher den Traumdeuter abge-
geben hatte, lange in’s Gesicht und schüttelte dabei den Kopf“ (ebd.). 
199 Nietzsche selber bezeichnet Zarathustra als „der erste Psycholog“ (EH „Warum ich ein Schick-
sal bin“ 5; 6, 369). 



 100 

„Wenig begreift das Volk das Grosse, das ist: das Schaffende. Aber Sinne hat es für alle 
Aufführer und Schauspieler grosser Sachen“ (ebd.); und: „Geist hat der Schauspieler, 
doch wenig Gewissen des Geistes. Er glaubt immer an Das, womit er am stärksten 
glauben macht, – glauben an sich macht!“ (ebd.) Einerseits gibt es das Volk, das einen 
Veranstalter erwartet, und andererseits den Schauspieler, dem lediglich der Sinn danach 
steht, seinen Ruhm zu vermehren. Der Markt ist eine Mischung dieser zwei Mächte.  

Eigentlich muss der Mensch für sich ausreichend Zeit haben, in der er mit sich selbst in 
aller Ruhe sprechen kann: „Langsam ist das Erleben allen tiefen Brunnen: lange müssen 
sie warten, bis sie wissen, was in ihre Tiefe fiel“ (ebd., 66).200 Aber die Schauspieler als 
die „Herrn“ (ebd.) des Volkes bemühen sich nur um das „Umwerfen“. „Morgen hat er 
einen neuen Glauben und übermorgen einen neueren. Rasche Sinne hat er, gleich dem 
Volke, und veränderliche Witterungen“ (ebd., 65). Auch in der Geschwindigkeit des 
Zeitverlaufs gibt es einen großen Unterschied zwischen den Zuständen des Lärms auf 
dem Markt und der Ruhe im Gebirge. „Würdig wissen Wald und Fels mit dir zu schwei-
gen. Gleiche wieder dem Baume, den du liebst, dem breitästigen: still und aufhorchend 
hängt er über dem Meere“ (ebd., 65).  

Neben der scharfen psychologischen Kritik an dem Phänomen des Marktes erfährt man 
darüber hinaus in diesem Kapitel, was für einen Menschen Zarathustra als seinen 
Freund zu beschreiben versucht. Dabei handelt es sich nicht um einen Typus Mensch, 
der vor anderen Menschen unerschütterlich bleibt, sondern um einen Mensch, der ge-
genüber anderen Menschen sowohl eine verfeinerte Zartheit als auch eine tiefe bzw. zu 
tiefe Sensibilität den anderen Menschen aufweist. „[D]u Tiefer [H. d. V.], du leidest zu 
tief [H. d. V.] auch an kleinen Wunden“ (ebd., 67). Hier wiederholt sich ein Wort Za-
rathustras von dem Übermenschen: „Ich liebe Den, dessen Seele tief [H. d. V.] ist auch 
in der Verwunderung, und der an einem kleinen Erlebnisse zu Grunde gehen kann“ (Z 
Vorrede 4; 4, 18). Ein wichtiges Ziel Zarathustras besteht darin, solche tiefen Menschen 
vor der Rache der Kleinen zu schützen, sie zu ihrer eigenen Einsamkeit zu verführen 
und dann darüber hinaus die verborgene Größe in ihnen zu erwecken, welche sich noch 
– bescheiden und still – hinter ihrer „Milde mit dem edlen Stolz“ versteckt.  

Ermüdet sehe ich dich durch giftige Fliegen, blutig geritzt sehe ich dich an 
hundert Stellen: und dein Stolz [H. d. V.] will nicht einmal zürnen. [] Zu 
stolz [H. d. V.] bist du mir dafür, diese Naschhaften zu tödten. Hüte dich 
aber, dass es nicht dein Verhängniss werde, all ihr giftiges Unrecht zu tra-
gen! [] Dein wortloser Stolz [H. d. V.] geht immer wider ihren Geschmack; 
sie frohlocken, wenn du einmal bescheiden genug bist, eitel [H. d. V.] zu 
sein. (Z „Von den Fliegen des Marktes“; 4, 67) 
 

Zarathustra hatte seine Einsamkeit zehn Jahre lang in der Höhle auf dem Berg genossen. 
Das bedeutet jedoch nicht, dass er gegenüber der „Welt des Unten“ ignorant ist. Viel-
mehr besitzt er ein tiefes Wissen über die innere Welt des Menschen.  

 
200 „Es ist schwer, verstanden zu werden: besonders wenn man gangasrotogati denkt und lebt, un-
ter lauter Menschen, welche anders denken und leben, nämlich kurmagati oder besten Falles ‚nach 
der Gangart des Frosches‘ mandeikagati“ (J 27; 5, 45). 



 101 

Weil du milde [H. d. V.] bist und gerechten Sinnes, sagst du: „unschuldig 
sind sie an ihrem kleinen Daseins.“ Aber ihre enge Seele denkt: „Schuld ist 
alles grosse Dasein.“ Auch wenn du ihnen milde bist, fühlen sie sich noch 
von dir verachtet; und sie geben dir deine Wohlthat zurück mit versteckten 
Wehthaten.  (Z „Von den Fliegen des Marktes“; 4, 67) 
 

Zarathustra ist nicht der Lehrer der Tugend der Einfalt, sondern ein tiefgründiger Men-
schenkenner. Er weiß sehr gut, dass die Größe des Menschen – welche als Stolz im 
wahrsten Sinne bezeichnet werden kann – den Stolz der Kleinen entfacht. Zarathustra 
weiß um die Tiefe der Kluft zwischen Groß und Klein, die man weder mit der Liebe 
noch mit dem kommunikativen Dialog – welche voraussetzen, dass der Andere diesel-
ben Werte vertritt wie man selbst – überbrücken kann. „Das, was wir an einem Men-
schen erkennen, das entzünden wir an ihm auch [H. d. V.]. Also hüte dich vor den Klei-
nen! / Vor dir fühlen sie sich klein, und ihre Niedrigkeit glimmt und glüht gegen dich in 
unsichtbarer Rache [H. d. V.]“ (ebd., 67 f.). Auch wenn der Große dem Kleinen zu hel-
fen versucht, von dessen Kleinheit loszukommen, entzündet diese Wohltat aufgrund ih-
rer Größe ironischerweise die Kleinheit des Kleinen in Form der Rache. Die Rache ist 
der Name eines Affektes, mit dem der Schwächere die Macht des Starken auf sein eige-
nes Niveau geistig herabzuziehen versucht.  

Der große Mensch würde den kleinen Menschen immer mehr zu einem „Schmarotzer“ 
(Z „Von alten und neuen Tafeln“ 19; 4, 260) machen, welcher sich wie ein Parasit um 
das Blut des Großen, welcher – ohne das manchmal zu wissen – lebendige Wär-
me ausstrahlt, zusammenschart, um es einzusaugen.201  Für sich und für die kleinen 
Menschen muss der Mensch, der größer werden will, sich vom „Schmarotzer“ distan-
zieren.  

Zarathustras Ansicht nach folgt daraus die Notwendigkeit, dass man inmitten der Flie-
gen der Kleinen (des Marktes) seine Größe mit einer Maske beschützen muss, um zu 
den Kleinen einen geistigen Abstand zu halten. Ein anderer Name für diesen Abstand ist 
hier die Einsamkeit. „Fliehe in deine Einsamkeit! Du lebtest den Kleinen und Erbärmli-
chen zu nahe [H. d. V.]. Fliehe vor ihrer unsichtbaren Rache! Gegen dich sind sie Nichts 
als Rache. Hebe nicht mehr den Arm gegen sie! Unzählbar sind sie, und es ist nicht dein 
Loos, Fliegenwedel zu sein“ (Z „Von den Fliegen des Marktes“; 4, 66).202 Die einzige 
und beste Manier gegen solch kleine Menschen ist Zarathustras Lehre zufolge der Ab-
stand.  

 

 
201 „Wohin ihr [] auch mit mir steigen mögt, oh meine Brüder: seht zu, dass nicht ein Schmarotzer 
mit euch steige! / Schmarotzer: das ist ein Gewürm, ein kriechendes, geschmiegtes, das fett wer-
den will an euren kranken wunden Winkeln. / Und das ist seine Kunst, dass er steigende Seelen er-
räth, wo sie müde sind: in euren Gram und Unmuth, in eure zarte Scham baut er sein ekles Nest. / 
Wo der Starke schwach, der Edle allzumild ist, – dahinein baut er sein ekles Nest: der Schmarotzer 
wohnt, wo der Grosse kleine wunde Winkel hat. / Was ist die höchste Art alles Seienden und was 
die geringste? Der Schmarotzer ist die geringste Art; wer aber höchster Art ist, der ernährt die 
meisten Schmarotzer“ (Z „Von alten und neuen Tafeln“ 19; 4, 260 f.). 
202 „Du gehst über sie hinaus: aber je höher du steigst, umso kleiner sieht dich das Auge des Nei-
des. Am meisten aber wird der Fliegende gehasst“ (Z „Vom Wege des Schaffenden“; 4, 81). 



 102 

2.2.2 Entfernung vom neuen Götzen  

Das Kapitel Vom neuen Götzen behandelt ein ähnliches Thema in dem Sinne, dass Za-
rathustra seine Freunde darin unterweist, von der lügnerischen Macht „im Unten“ Ab-
stand zu halten. Das Ziel seiner Rede besteht auch darin, seine Freunde bzw. „Brüder“ 
(Z „Vom neuen Götzen“; 4, 63), in denen das Potential des Schaffenden latent vorhan-
den ist, vor der Lüge des Staates zu beschützen. „Staat heisst das kälteste aller kalten 
Ungeheuer. Kalt lügt [H. d. V.] es auch; und diese Lüge kriecht aus seinem Munde: ‚Ich, 
der Staat, bin das Volk.‘ Lüge ist’s! Schaffende waren es, die schufen die Völker und 
hängten einen Glauben und eine Liebe über sie hin: also dienten sie dem Leben“ (ebd., 
61). So wie der Schauspieler die Menge der Menschen mit seiner umwerfenden Maske 
fasziniert, verführt der Staat ebenfalls mit seiner Lüge die Menschen zur geistigen Ho-
mogenität.  

Mit der kalten Lüge verführt der Staat als Ungeheuer den Menschen, und besonders die 
Jugend, zu der falschen Idee, dass ihre Leidenschaften zu einem Staatswesen und dessen 
Vergrößerung vereinigt werden sollen. Der Grund, warum Zarathustra diese Verführung 
durch den Staat als Lüge bezeichnet, besteht darin, dass die Idee des Staates nichts an-
deres als eine Ausrede dafür ist seine Macht und seinen Machtbereich zu vermehren, in-
dem er die Kraft des Menschen zu seinem zuverlässigen Werkzeug macht. „Alles will er 
[Staat; E. d. V.] euch geben, wenn ihr ihn anbetet, der neue Götze: also kauft er sich den 
Glanz eurer Tugend und den Blick eurer stolzen Augen“ (ebd., 62).  

Zarathustra ist ein Verteidiger des „Kriegs“ (Z „Vom Krieg und Kriegsvolke“; 4, 58 f.). 
Aber mit der Formulierung Krieg meint er nicht den Krieg im wörtlichen Sinne, wel-
cher die Absorbierung der Macht des Volkes als seine Bedingung braucht, sondern die 
höchste Form der Individualität, in welcher die Menschen voreinander ihre agonali-
schen Affekte in höchster Form entfalten können. „Ich sehe viel Soldaten []. ‚Ein-form‘ 
nennt man’s, was sie tragen: möge es nicht Ein-form sein, was sie damit verstecken!“ 
(ebd., 58) Der Krieg, vor allem der mit nationalistischen Gepräge, bei welchem man in 
„Uniform“ im Namen des Staates einen Feind bekämpfen muss, den sein Staat als sol-
chen bezeichnet, ist für Zarathustra nichts anderes als geistige Homogenität. Vielmehr 
lehrt Zarathustra, dass der Mensch verschiedene Formen hat und hinter diesen seine ei-
genen Ideen entwickeln soll.  

Im Staat hat die „Zeitung“ (Z „Vom neuen Götzen“; 4, 63) auch die Aufgabe, den Nati-
onalismus des Volkes zu entzünden. „Viel zu Viele werden geboren: für die Überflüssi-
gen ward der Staat erfunden! [] Seht mir doch diese Überflüssigen! Krank sind sie im-
mer, sie erbrechen ihre Galle und nennen es Zeitung. Sie verschlingen einander und 
können sich nicht einmal verdauen. [] Seht sie klettern, diese geschwinden Affen! Sie 
klettern über einander hinweg und zerren sich also in den Schlamm und die Tiefe“ 
(ebd., 62 f.).203 Zarathustra geht es in seiner Lehre nicht um die Hingabe an den Staat, 
 

 
203 Nietzsches Misstrauen gegen die „Zeitung“, welche die Menschen zur öffentlichen Meinungen 
verführt, kann man schon in seinen frühen Werken finden. „Gegensatz zur Presse – die öffentlich 
meinende – wir die öffentlich belehrenden“ (N 19[6]; 7, 418). Vgl. das Kapitel: Die Einsamkeit 
gegen die Masse (II.1.3.1). 



 103 

sondern darum, einen neuen Wert für die Menschheit zu schaffen, mit welchem auch 
dem „Staat“ erst ein Sinn verliehen werden kann.204  

Für Zarathustra ist es eine sehr bedauerliche Situation, dass der Mensch, besonders der 
jüngere, seine Hoffnung auf den Übermenschen durch die Hingabe an den Staat verliert. 
Nach Zarathustra ist der Staat zu klein für den Übermenschen. „Meine Brüder, wollt ihr 
denn ersticken im Dunste ihrer Mäuler und Begierden! Lieber zerbrecht doch die Fens-
ter und springt in’s Freie! [] Frei steht grossen Seelen auch jetzt noch die Erde. Leer 
sind noch viele Sitze für Einsame und Zweisame, um die der Geruch stiller Meere 
weht“ (Z „Vom neuen Götzen“; 4, 63). Hier spricht Zarathustra wieder gegenüber sei-
nen Brüdern von der Notwendigkeit, sich aus dem Staat zu entfernen, um ein neues Ziel 
für den Menschen zu schaffen, das über den Staat hinaus wie „Sterne“ (Z Vorrede 5; 4, 
19) die Zukunft des Menschen erleuchten können.  

 

2.2.3 Entfernung von der Verachtung gegen die kleinen Menschen  

Die Bedeutsamkeit der Distanzierung vom Geschehen auf dem Markt wird in dem Ka-
pitel Vom Vorübergehen noch eingehender besprochen. Ein Narr, den das Volk „den Af-
fen Zarathustra’s“ nennt, gibt Zarathustra einen Rat. „Oh Zarathustra, hier ist die grosse 
Stadt: hier hast du Nichts zu suchen und Alles zu verlieren. Warum wolltest du durch 
diesen Schlamm waten? [] Speie lieber auf das Stadtthor und – kehre um!“ (ebd.) Za-
rathustra tadelt ihn hart: „Warum wohntest du so lange am Sumpfe, dass du selber zum 
Frosch und zur Kröte werden musstest?“ (ebd., 224) Dieser „Affe“ kann als die Figur 
ausgelegt werden, der ein Missfallen gegenüber den Menschen der Stadt ihr einziges 
Ziel im Lebens geworden ist, und die dadurch ihre Sehnsucht nach dem Übermenschen 
ganz verloren hat.  

Warum giengst du nicht in den Wald? Oder pflügtest die Erde? Ich verachte 
dein Verachten [H. d. V.]; und wenn du mich warntest, – warum warntest du 
dich nicht selber? Was war es denn, was dich zuerst grunzen machte? Dass 
Niemand dir genug geschmeichelt hat [] – dass du Grund hättest zu vieler 
Rache! Rache nämlich, du eitler Narr, ist all dein Schäumen, ich errieth dich 
wohl! (ebd.)  
 

Zarathustra schaut in die verborgene Seele des „Affen Zarathustras“, die sich hinter sei-
ner Verachtung versteckt. Dieser Narr ist nicht in der Lage, sein kleinliches Bedürfnis, 
von der Stadt anerkannt zu werden, zu überwinden. Auch wenn die Einsicht des Narren 
bezüglich der Stadt, dass man dort nichts zu sehen hat, im gewissen Sinne richtig sein 
mag, bedarf der Narr doch – aufgrund seiner geistigen Schwäche – der Schmeicheleien 
der Stadt und nicht der Einsamkeit des Waldes oder des Gebirges, in denen er seine ei-
gene Sehnsucht vergrößern könnte.  

Zarathustra weiß sehr gut, dass sich die Liebe für die Menschen leicht in Verachtung 
oder, noch schlimmer, in ein Gefühl der Rache gegenüber den Menschen gegenüber 

 
204 Das ist eine ähnlicher Diskurs, wie der Diskurs über den Stolz, welcher einer Gesellschaft einen 
Sinn verleihen kann; vgl. mein Kapitel: Der Stolz und sein Pathos der Distanz (II.2.1). 



 104 

verwandeln kann. Die einzige Lehre von Zarathustra an den „Affen Zarathustras“ lautet: 
„[W]o man nicht mehr lieben kann, da soll man – vorübergehen!“ (ebd., 225)205 Die 
Selbst-Distanzierung zur Kleinheit des Menschen mittels der Maske ist zugleich auch 
ein Selbst-Schutz gegenüber der unerwarteten Pervertierung der Liebe in die Rache.  

 

2.2.4 Vorsicht vor seiner Liebe  

„Du gehst über sie hinaus: aber je höher du steigst, umso kleiner sieht dich das Auge des 
Neides [H. d. V.]. Am meisten aber wird der Fliegende gehasst“ (Z „Von Wege des 
Schaffenden“; 4, 81). Wie wir schon oben gesehen haben, ist die Einsamkeit die Bedin-
gung für denjenigen, der seinen eigenen Weg geht, und dieser muss sich vom Neid des 
kleinen Menschen distanzieren. Aber die größte Schwierigkeit, welche er auf seinem 
Weg zur Selbstüberwindung antreffen wird, steckt nicht im Neid bzw. in der Rache der 
Anderen, sondern in seiner Liebe zu ihnen.  

„Willst du, mein Bruder, in die Vereinsamung gehen? Willst du den Weg zu dir selber 
suchen? Zaudere noch ein Wenig und höre mich“ (Z „Vom Wege des Schaffenden“; 4, 
80). Zarathustra weiß um die besondere Gefahr, die den Einsamen auf seinem Weg tref-
fen kann, denn sie steckt in ihm selbst.  

der schlimmste Feind, dem du begegnen kannst, wirst du immer dir selber 
sein [H. d. V.]; du selber lauerst dir auf in Höhlen und Wäldern. (ebd., 82) 
 

Eine der größten Gefahren steckt in seiner Liebe zu Anderen: „[H]üte dich auch vor den 
Anfällen deiner Liebe! Zu schnell streckt der Einsame Dem die Hand entgegen, der ihm 
begegnet. / Manchem Menschen darfst du nicht die Hand geben, sondern nur die Tatze: 
und ich will, dass deine Tatze auch Krallen habe“ (ebd.). Die Liebe zum Anderen kann 
ein Ausweg aus der eigenen Einsamkeit sein, und Zarathustra warnt uns, dass solch eine 
Liebe beide verderben kann. Um das zu vermeiden, empfiehlt er uns, unsere Liebe für 
den Anderen mit einer „Kralle“ zu ergänzen, deretwegen der Andere die passende Dis-
tanz zu uns halten muss. Zarathustra selbst gesteht, dass die Liebe für ihn eine Gefahr 
ist:  

Die Liebe ist die Gefahr des Einsamsten, die Liebe zu Allem, wenn es nur 
lebt! Zum Lachen ist wahrlich meine Narrheit und meine Bescheidenheit in 
der Liebe! (Z „Der Wanderer“; 4, 196)  
 
 
 
 

 
205 „Ich liebe die Tapferen: aber es ist nicht genug, Hau-Degen sein, – man muss auch wissen Hau-
schau-Wen! / Und oft ist mehr Tapferkeit darin, dass Einer an sich hält und vorübergeht: damit er 
sich dem würdigeren Feinde aufspare! / Ich sollt nur Feinde haben, die zu hassen sind, aber nicht 
Feinde zum Verachten: ihr müsst stolz auf euren Feind sein: also lehrte ich schon Ein Mal. / Dem 
würdigeren Feinde, oh meine Freunde, sollte ihr euch aufsparen: darum müsst ihr an Vielem vo-
rübergehn, – / – sonderlich an vielem Gesindel, das euch in die Ohren lärmt von Volk und Völkern. 
/ Haltet euer Auge rein von ihrem Für und Wider! Da giebt es viel Recht, viel Unrecht: wer da zu-
sieht, wird zornig. / Dreinschaun, dreinhaun – das ist da Eins: darum geht weg in die Wälder und 
legte euer Schwert schlafen! / Geht eure Wege!“ (Z „Von alten und neuen Tafeln“ 21; 4, 262). 



 105 

Wie wir im Folgenden sehen werden, muss er bei dieser Gelegenheit aufgrund seiner 
großen Liebe mit Hilfe der Scham seine Liebe für seine Schüler zurückhalten.206  

 

2.3 Die Selbst-Maskierung als Verführer. „Menschen-Klugheit“ am 
Abhang zum Übermenschen  
Das „Gebirge“ (Z Vorrede 1; 4, 11) versinnbildlicht die geistige Höhe Zarathustras. Er 
distanziert sich weit vom „Markt des Unten“ und liebt das „Gebirge des Oben“. Das ist 
nicht nur ein wesentlicher Teil seines Lebens, sondern auch seiner Lehre an seine Jün-
ger. Aber das Gebirge hat nicht nur einen Gipfel oder einen Fuß, sondern auch einen 
„Abhang“ (Z „Von der Menschen-Klugheit“; 4, 183).  

Die Beziehung des Gipfels zu seinem Fuß gleichen sozusagen zwei Polen, welche von-
einander am weitesten entfernt stehen: einerseits der Gipfel, der die geistige Höhe Za-
rathustras symbolisiert, der zugleich der spezielle Ort für die höchste und tiefste Ein-
samkeit ist. Der Gipfel ist auch der Ort der dem „Stern“ am nächsten liegt, und den 
Übermenschen symbolisiert. Andererseits gibt es den Fuß, an dem der Markt oder der 
Staat als Symbol der Massengesellschaft sich ausbreitet. Dort unten würde der „letzte 
Mensch“ am besten leben. Diese zwischen den zwei Polen entstandene Spannung be-
herrscht die ganze Atmosphäre dieses Werkes.  

Dagegen ist der „Abhang“ – obwohl die meisten Kommentare zu Also sprach Za-
rathustra die Bedeutsamkeit dieses Gesichtspunktes in diesem Werk übersehen – das 
Gebiet, in dem Zarathustra versucht, zwischen den Polen, seine Gefährten zum Über-
menschen zu verführen. In diesem Spannungsfeld, wo der Mensch zwischen dem Weg 
nach Unten (bzw. zur Kleinheit) und nach Oben (d.h. zur Größe) steht, wird der Za-
rathustras eigentümliche Gedanke geäußert, welcher sich in tiefsinniger Weise auf die 
Maske bezieht. Hierbei handelt es sich um die „Menschen-Klugheit“ (ebd.).  

Nicht die Höhe: der Abhang ist das Furchtbare! / Der Abhang, wo der Blick 
hinunter stürzt und die Hand hinauf greift. Da schwindelt dem Herzen vor 
seinem doppelten Willen [H. d. V.]. Ach, Freunde, errathet ihr wohl auch 
meines Herzens doppelten Willen? Das, Das ist mein Abhang und meine 
Gefahr, dass mein Blick in die Höhe stürzt, und dass meine Hand sich halten 
und stützen möchte – an der Tiefe! [H. d. V.] An den Menschen klammert 
sich mein Wille, mit Ketten binde ich mich an den Menschen, weil es mich 
hinauf reisst zum Übermenschen: denn dahin will mein andrer Wille 
[H. d. V.]. (ebd.) 
 

Zarathustra besitzt in seinem Herzen den „doppelten Willen“, welcher ihn, nach der 
„Höhe“ und der „Tiefe“ zugleich greifend, zerreißt. Während der Jüngling, der in die 
Höhe zu steigen versucht – wie in der Folge zu sehen sein wird – vor dem Abgrund der 
Tiefe Furcht fühlt (Z „Vom Baum am Berg“; 4, 51 f.), fühlt Zarathustra eher Furcht vor 
seiner zu starken Sehnsucht nach dem Übermenschen. Er muss sich selbst an der Tiefe 
halten, um nicht zur Höhe zu stürzen. Die (zu) große Sehnsucht nach dem Übermen-

 
206 Vgl. das Kapitel: Die Scham zwischen Gebenden und Nehmenden (III.2.4.5). 



 106 

schen kann für Zarathustra zugleich eine Gefahr darstellen, nämlich die dass seine Idee 
nur als inhaltslose Seifenblase in die Höhe fliegt. Er weiß sehr gut, dass seine große 
Sehnsucht nach dem Übermenschen keinen Sinn mehr haben würde, wenn sie von der 
Welt des Unten ganz getrennt ist. Die Sehnsucht nach dem Übermenschen muss von der 
Erwartung an die Zukunft des Menschen abgestützt werden (das ist auch eines der wich-
tigen Themen der „ewigen Wiederkunft“).  

Deshalb entsteht für Zarathustra eine eigentümliche Schwierigkeit. Wie wir schon gese-
hen haben, ist Zarathustra unzufrieden mit den derzeitigen Menschen.  

Niemals noch gab es einen Übermenschen. Nackt [H. d. V.] sah ich Beide, 
den grössten und den kleinsten Menschen: – / Allzuähnlich sind sie noch ei-
nander. Wahrlich, auch den Grössten fand ich – allzumenschlich! [H. d. V.] 
(Z „Von den Priestern“; 4, 119) 
 

Der gegenwärtige Mensch scheint Zarathustra noch allzu menschlich zu sein. Jedoch 
weiß niemand, welches von diesen noch menschlich, allzu menschlichen Wesen zum 
Übermenschen geboren ist. Deswegen wagt Zarathustra, am „Abhang“ seine Maske ab-
zuziehen, mit der er dem gegenwärtigen Menschen gegenüber einen Schleier der ge-
wollten Ignoranz trägt. „[D]azu lebe ich blind [H. d. V.] unter den Menschen; gleich als 
ob ich sie nicht kennte [H. d. V.]: dass meine Hand ihren Glauben an Festes nicht ganz 
verliere“ (Z „Von der Menschen-Klugheit“; 4, 183). Hier wagt es Zarathustra absicht-
lich, blind zu sein, um unter den Menschen, mit der Erwartung an die Zukunft des Men-
schen, weiterleben zu können.  

Das ist meine erste Menschen-Klugheit, dass ich mich betrügen lasse, um 
nicht auf der Hut zu sein vor Betrügern [H. d. V.]. / Ach, wenn ich auf der 
Hut wäre vor dem Menschen: wie könnte meinem Balle der Mensch ein 
Anker sein! Zu leicht risse es mich hinauf und hinweg! (ebd., 183 f.)  
 

Die „kluge Blindheit“ (Z „Vom Geist der Schwere“ 2; 4, 243) ist für Zarathustra unent-
behrlich, um sich in der Welt des Menschen aufhalten zu können. Deswegen lautet die 
paradoxe These Zarathustras: Wer die Menschen versteht, muss wagemutig genug sein, 
inmitten von ihnen gegen sie ignorant zu sein.207 

wahrlich! Auch manches Eigene ist schwer zu tragen! Und viel Inwendiges 
am Menschen ist der Auster gleich, nämlich ekel und schlüprig und schwer 
erfasslich –, / – also dass eine edle Schale mit edler Zierath fürbitten muss. 
Aber auch diese Kunst muss man lernen: Schale haben und schönen Schein 
und kluge Blindheit! [H. d. V.] (ebd.)  
 

Aus seiner tiefen Einsicht in den Menschen heraus lehrt Zarathustra die Bedeutung der 
„Kunst“, seine tiefe Menschenkenntnis bei Gelegenheit mit dem gewollten „Schein“ 

 
207 Es ist sicher, dass diese Selbst-Maskierung, welche eine gewollte Blindheit bedeutet, im gewis-
sen Sinne (selbst-) ironisch zu sein scheint. Tatsächlich hat der Begriff der Maske in der Philoso-
phie Nietzsches eine Beziehung zur Ironie. Zur Betrachtung der Beziehung zwischen Maske und 
Ironie in der Philosophie Nietzsches vgl. Behler (1975); Bohrer (2007). Aber worum es in dieser 
„Menschen-Klugheit“ Zarathustras geht, ist, dass sie nicht sein Ziel ist, um sich einfach zu trösten, 
sondern die notwendige Lebenskunst ist, derer nur der bedarf, der eine große Erwartung an den 
Menschen in sich trägt. 



 107 

bzw. mit absichtlicher „Blindheit“ klug zu verschleiern. Ansonsten könnte seine Hoff-
nung auf den Übermenschen zu einem krankhaften Wahn werden, so dass all seine Mü-
he umsonst wäre. „[W]er unter Menschen nicht verschmachten will, muss lernen, aus 
allen Gläsern zu trinken; und wer unter Menschen rein bleiben will, muss verstehen, 
sich auch mit schmutzigem Wasser zu waschen“ (Z „Von der Menschen-Klugheit“; 4, 
184). Dieser „Menschen-Klugheit“ Zarathustras bedarf nur derjenige Mensch, der über 
(geistige) Tiefe verfügt.  

Deshalb spricht Zarathustra in diesem Kapitel auch von anderen wichtigen „Klugheit“, 
die sich auf seinen Gedanken über das Wesen des Menschen beziehen. Auf dem Markt 
hob Zarathustra die Nachteile des „Schauspielers“ für den Menschen hervor, mit denen 
er die Menschen zur Homogenität verführt. Aber das Urteil Zarathustras über den 
Schauspieler in diesem Kapitel ist paradoxerweise wohlwollend. Hier betont er viel-
mehr den Nutzen des Schauspielers für das Leben. Dies ist seine zweite „Menschen-
Klugheit“.  

Diess [] ist meine andre Menschen-Klugheit: ich schone die Eitlen mehr als 
die Stolzen. [] Damit das Leben gut anzuschauen sei, muss sein Spiel gut 
gespielt werden [H. d. V.]: dazu aber bedarf es guter Schauspieler [H. d. V.]. 
Gute Schauspieler fand ich alle Eitlen: sie spielen und wollen, dass ihnen 
gern zugeschaut werde, – all ihr Geist ist bei diesem Willen. Sie führen sich 
auf, sie erfinden sich; in ihrer Nähe liebe ich’s, dem Leben zuzuschauen, – 
es heilt von der Schwermuth [H. d. V.]. Darum schone ich die Eitlen, weil 
sie mir Ärzte sind meiner Schwermuth und mich am Menschen fest halten 
als an einem Schauspiele. (ebd.) 
 

Die Eitelkeit des Schauspielers, welche sich in der Begierde nach einem schöneren An-
schein ausdrückt, erfreut Zarathustra in diesem Kontext. Solch schöner, vom Schauspie-
ler erfundener Schein ist für die Menschen sowie für Zarathustra hilfreich, um aus ihrer 
tiefen Schwermut heraus das Vertrauen in das Leben wiederzuerlangen.  

Diese „Menschen-Klugheit“, die Eitelkeit des Schauspielers vielmehr zu schonen, weist 
eine gedankenreiche Beziehung zum Übermenschen auf.  

Ach, ich ward dieser Höchsten und Besten müde [H. d. V.]: aus ihrer „Hö-
he“ verlangte mich hinauf, hinaus, hinweg zu dem Übermenschen! / Ein 
Grausen überfiel mich, als ich diese Besten nackend [H. d. V.] sah: da 
wuchsen mir die Flügel, fortzuschweben in ferne Zukünfte. In fernere Zu-
künfte, in südlichere Süden, als je ein Bildner träumte: dorthin, wo Götter 
sich aller Kleider schämen! [H. d. V.] / Aber verkleidet will ich euch sehn, 
ihr Nächsten und Mitmenschen, und gut geputzt, und eitel, und würdig, als 
„die Guten und Gerechten,“ – / Und verkleidet will ich selber unter euch sit-
zen [H. d. V.], – dass ich euch und mich verkenne: das ist nämlich meine 
letzte Menschen-Klugheit. (ebd., 186) 
 

Der Übermensch, welcher aus seiner Höhe heraus unsere beschränkten Vorstellungen 
von Gut und Böse weg lachen könnte, mag sich, gleich den Göttern, seiner Kleidung 
schämen, doch wir müssen uns noch unserer Nacktheit schämen. Zarathustra lehrt uns, 
dorthin zu gelangen, „wo Götter sich aller Kleider schämen!“ Ohne Zweifel ist dies die 
Höhe, die uns Zarathustra sehnsüchtig zuruft. Aber hier preist er zugleich die Eitelkeit 



 108 

als schönere äußere Verkleidung, mit welcher der Mensch versuchen kann, sein Ausse-
hen zu schmücken.  

Der „schöne Schein“ und die damit verbundene „Menschen-Klugheit“ verleihen den 
„Kleider[n]“ im sozialen Umgang ihren Wert und ihre Bedeutung. Die „Kleider“ kündi-
gen somit nicht den Verzicht auf den Weg zum Übermenschen an, sondern sind viel-
mehr ein nützliches Mittel, um auf diesem Weg voranzukommen. Das ist die „Men-
schen-Klugheit“ am „Abhang“, die der Mensch kennen muss, der sich auf dem Weg 
zwischen dem Menschen und dem Übermenschen befindet.  

 

2.4 Die Maske für den Kreis und in dem Kreis  
„Ich schliesse Kreise [H. d. V.] um mich und heilige Grenzen [H. d. V.]; immer Wenige-
re steigen mit mir auf immer höhere Berge, – ich baue ein Gebirge aus immer heiligeren 
Bergen“ (Z „Von alten und neuen Tafeln“ 19; 4, 260). Zarathustra geht hinunter, um die 
Menschen zu verführen, aber der „Kreis“, welcher ein Weg zum Übermenschen ist, ist 
nicht für alle zugänglich, sondern hat „heilige Grenzen“, welche den Menschen intensiv 
daraufhin prüfen, ob er ausreichend tief und stark genug für diesen Kreis ist. Wer an 
diesem „Kreise“ teilnehmen will, muss bereit sein, in der Luft des Hochgebirges zu le-
ben. Der Kreis, bestehend aus Zarathustra und seinen Gefährten, befindet sich fern ab 
vom Markt. Die Maske hilft ihnen, ihre Hoffnung auf den Übermenschen gegenüber 
den „Fliegen des Marktes“ zu bewahren. 

Der Kreis Zarathustras ist ganz anders als der Kreis beispielsweise einer Religionsge-
meinschaft, in der – im Namen Gottes – die Gleichheit bzw. die Homogenität der Gläu-
bigen innerhalb ihres Zirkels versprochen wird. Die Tugend, von welcher Zarathustra in 
seinem Zirkel an seine Jünglingen gerichtet spricht, ist dagegen die agonalische Distanz, 
welche als Zeichen der echten Achtung für den Anderen gefordert werden soll. Um die 
Distanz als solche zu halten, spielt hier die Maske wieder eine unentbehrliche Rolle.  

 

2.4.1 Zarathustra und ein Jüngling  

Die Rede Zarathustras an seinen ersten Jüngling im Kapitel Vom Baum am Berg zeigt 
seine feinsinnige Besorgnis um den Menschen, welcher versucht, seinen Weg zu gehen. 
Bei der Begegnung Zarathustras mit dem Jüngling, der an einem Baum gelehnt sitzt und 
mit müdem Blick ins „Thal“ – welches die Metapher für die Tiefe der menschlichen 
Seele ist – schaut (Z I „Vom Baum am Berge“; 4, 51), erblickt Zarathustra die seelische 
Schwermut des Jünglings, welche ein Merkmal für die Sehnsucht ist, sich selbst zu 
überwinden.208 

 
208 Zarathustra hat die Ahnung davon schon früher, als er ihm auswich (Z „Vom Baum am Berge“; 
4, 51). Vgl. Rosen (2004): „that [den Blick abzuwenden; E. d. V.] is already a mark of kinship“ (S. 
99). 



 109 

es ist mit dem Menschen wie mit dem Baume. / Je mehr er hinauf in die 
Höhe und Helle will, um so stärker sterben seine Wurzeln erdwärts, abwärts, 
in’s Dunkele, Tiefe, – in’s Böse. (ebd.) 
 

Gegen dieses Wort Zarathustras – die zugleich einen zentralen Gedanken Zarathustras 
ausdrücken – antwortet ein Jüngling mit der Ruf: „Ja in’s Böse! [] Wie ist es möglich, 
dass du meine Seele entdecktest? [H. d. V.]“ (ebd.) Zarathustra entdeckt im Jüngling die 
Sehnsucht nach geistiger Höhe, welche sich auch vor der Tiefe fürchtet, die (im Grunde) 
notwendig für die Selbstüberwindung ist. Es ist aber zugleich die Zeit, in der Zarathust-
ra seine Maske – wenn auch noch nicht völlig – für seinen Freund ablegt.209 Er redet 
über seine tiefen Gedanken nur vor demjenigen, der hinter seiner Maske den Keim zur 
Selbstüberwindung verbirgt. Der Grund, aus dem Zarathustra sich entschied, mit diesem 
Jüngling ohne Maske zu sprechen, besteht darin, dass der Jüngling so ehrlich zu sich 
selbst ist, dass er – vom Markt entfernt – wahrhaft versucht, sein Leiden zu erkennen.  

Dieser Jüngling birgt in seinem Herzen bereits die Leidenschaft, in die Höhe zu wach-
sen, aber er zögert zugleich angesichts der Tiefe des Abgrunds, welcher sich entspre-
chend dem Wachsen seiner Sehnsucht in die Höhe vertiefen muss. Sein Geist steht noch 
im Konflikt mit seinem an die traditionelle Sitte gebundenen Geisteszustand, welcher 
über ein festgefügtes Wertesystem verfügt, und mit seiner Sehnsucht nach dem Höheren 
im Menschen, welche jenseits solch feststehender Werturteile neue Werte für den Men-
schen erschaffen kann.  

Du sagtest die Wahrheit, Zarathustra. Ich traue mir selber nicht mehr, seit-
dem ich in die Höhe will, und Niemand traut mir mehr, – wie geschieht 
diess doch? Ich verwandele mich zu schnell: mein Heute widerlegt mein 
Gestern. Ich überspringe oft die Stufen, wenn ich steige, – das verzeiht mir 
keine Stufe. Bin ich oben, so finde ich mich immer allein [H. d. V.]. Nie-
mand redet mit mir, der Frost der Einsamkeit [H. d. V.] macht mich zittern. 
Was will ich doch in der Höhe? (ebd. 52)  
 

Wer sein jetziges Selbst zu überwinden versucht, muss die „Einsamkeit“ als seinen Be-
gleiter annehmen. Umgekehrt gesagt ist „der Frost der Einsamkeit“, den dieser Jüngling 
genau jetzt in aller Härte fühlt, ein Anzeichen dafür, dass er sich bereits auf dem Weg 
zum Übermenschen befindet. Dieser Jüngling, der – fern ab vom Markt – für sich allein 
überlegt, hat bereits seinen Weg hinauf zur Höhe begonnen. Aber er selbst ist sich noch 
nicht sicher, was er selber machen oder wohin er gehen soll.  

Die geistige Situation des Jünglings, in welcher er sich noch vor der Tiefe des „Thales“ 
(synonym für die menschliche Seele) fürchtet, ohne seinen Weg ins „Gebirge“ hinauf zu 
beginnen, wird als folgende Gefühlslage umschrieben.  

Meine Verachtung und meine Sehnsucht wachsen mit einander [H. d. V.]; je 
höher ich steige, um so mehr verachte ich Den, der steigt. Was will er doch 
in der Höhe? Wie schäme [H. d. V.] ich mich meines Steigens und Stolperns! 

 
209 Vgl. Rosen (2004): „He [Zarathustra; E. d. V.] cannot speak openly of what he understands and 
of what he is doing. His speech is masked by prophecy or poetry: It is masked, or accommodated 
to the particular condition of his audience” (S. 100 f.). 



 110 

Wie spotte ich meines heftigen Schnaubens! Wie hasse [H. d. V.] ich den 
Fliegenden! Wie müde bin ich in der Höhe! (ebd.)  
 

Da er noch nicht dazu bereit ist, jenseits der traditionellen Werte seinen eigenen Weg ins 
Gebirge hinauf zu bestreiten, legt er seinen innerlich tobenden aber unbestimmten Pa-
thos – welcher eigentlich ein Zeichen für die Unzufriedenheit mit seiner Bindung an 
traditionelle Werte ist – falsch aus, so dass es ihm scheint, als ob die (anzustrebende) 
Höhe etwas wäre, dessen er sich schämen müsse, und der Höhere jemand sei, den es zu 
hassen gelte.  

Wie wir bereits oben gesehen haben, ist das starke Leiden der eigentliche Schöpfer des 
Übermenschen, der aus tiefer Selbstverachtung heraus geboren wird, stimuliert durch 
die große Sehnsucht.210 Jedoch beurteilt er seine verborgene Sehnsucht nach der Höhe 
falsch, da er sein Leiden vom Werturteil eines kleinen Menschen heraus auszulegen ver-
sucht. Beim ersten Gespräch sagte Zarathustra diesem leidenden Jüngling: „Manche 
Seele wird man nie entdecken, es sei denn, dass man sie zuerst erfindet [H. d. V.]“ (ebd., 
51). Zarathustra erkannte, dass der Jüngling, welcher sich in seiner Entwicklung noch 
zwischen dem Markt und dem Gebirge befand, auf falsche Art und Weise mit seinem 
Leiden umging. Statt seine Leiden umzuwandeln und dadurch sich zu überwinden, un-
terdrückt er sie. Seine Leidenschaft orientiert sich noch an der „kleinen Scham“ und am 
„kleinen Hass“ statt an der tiefen Selbstverachtung und der großen Sehnsucht.  

Was fehlt ihm noch? Was für eine Rolle kann Zarathustra als Lehrer des leidenden Jüng-
lings spielen? Die Rolle Zarathustras als der Lehrer des Übermenschen besteht darin, 
zum „Blitz“ für den Jüngling zu werden, welcher aus dem Himmelgewölbe in den Jüng-
ling fährt, der – einem Baume gleich – sowohl in die Höhe strebt als auch mit seinen 
Wurzeln in die Tiefe. „Dieser Baum steht einsam hier am Gebirge; er wuchs hoch hin-
weg über Mensch und Thier. / Und wenn er reden wollte, er würde Niemanden haben, 
der ihn verstünde: so hoch wuchs er. / Nun wartet er und wartet, – worauf wartet er 
doch? Er wohnt dem Sitze der Wolken zu nahe: er wartet wohl auf den ersten Blitz? 
[H. d. V.]“ (ebd.) Gegen dieses Wort Zarathustras ruft der Jüngling mit heftigen Gebär-
den:  

Ja, Zarathustra, du sprichst die Wahrheit. [] du bist der Blitz, auf den ich 
wartete! [] Siehe, was bin ich noch, seitdem du uns erscheinen bist? Der 
Neid auf dich ist’s, der mich zerstört hat! (ebd.)  
 

Der „Blitz“, der – für einen Augenblick mit starkem Licht – dem Menschen seinen Weg 
erleuchtet, auf welchem er sich aufgrund der nächtlichen Dunkelheit verirrt hat, ist eine 
Metapher für den Übermenschen. Mit seiner großen Sehnsucht nach dem Übermen-
schen, welche durch den Blitz gesteigert wird, kann der Jüngling seine „kleine Scham“ 
und seinen „kleinen Hass“ überwinden. Mit diesem Blitz verwandelt Zarathustra die 
falsch empfundene Scham bzw. den Hass des Jünglings zum stärkeren „Neid“ gegen 

 
210  Dieses Leiden wird auch „Widerspruch“ genannt. „[W]eil es [das Leben; E. d. V.] Höhe 
braucht, braucht es Stufen und Widerspruch [H. d. V.] der Stufen und Steigenden! Steigen will das 
Leben und steigend sich überwinden“ (Z „Von den Taranteln“; 4, 130). 



 111 

Zarathustra, welcher höher und damit über diesem Jüngling steht.211 Dieser Neid gegen 
Zarathustra kann ein Anfang für den Jüngling werden, mit dem dieser über die kleine 
Welt des Menschen hinweg zum Übermenschen geistig aufzusteigen versucht, um sei-
nen Lehrer Zarathustra zu besiegen.  

Wie wir gesehen haben, besteht Zarathustras große Besorgnis darin, dass der Mensch, 
insbesondere der Jüngling, wegen seines tiefen Leidens verdirbt, ohne aus seiner größe-
ren Sehnsucht heraus über sich hinauszuwachsen. „Ach, ich kannte Edle, die verloren 
ihre höchste Hoffnung. Und nun verleumdeten sie alle hohen Hoffnungen. / Nun lebten 
sie frech in kurzen Lüsten, und über den Tag hin warfen sie kaum noch Ziele“ (ebd., 
53). Eine Rolle Zarathustras als Lehrer des Übermenschen besteht darin, für solche 
Menschen als „Blitz“ den Weg zum Übermenschen zu beleuchten. Aber wer diesen 
Blitz als solchen annehmen kann, ist nur solch einer, der dazu bereit ist, sein Gebirge al-
lein hinaufzusteigen. Leidenschaftlich ruft Zarathustra dem Jüngling zu: „Ja, ich kenne 
deine Gefahr“ (ebd., 53). „Aber bei meiner Liebe und Hoffnung beschwöre ich dich: 
wirft den Helden in deiner Seele [H. d. V.] nicht weg! Halte heilig deine höchste Hoff-
nung!“ (ebd. 54)  

 

2.4.2 Die Liebe zum Fernsten und Künftigen  

„[E]ure Nächstenliebe ist eure schlechte Liebe zu euch selber“ (Z „Von der Nächsten-
liebe“; 4, 77). Die Nächstenliebe des Christentums tadelt Zarathustra hart, da sie Za-
rathustras Ansicht nach nur eine schlechte Form der Selbstliebe desjenigen darstellt, 
welcher sich selbst nicht wirklich lieben kann. „Der Eine geht zum Nächsten, weil er 
sich sucht, und der Andere, weil er sich verlieren möchte. Eure schlechte Liebe zu euch 
selber macht euch aus der Einsamkeit ein Gefängniss“ (ebd., 78). Es ist ein Prüfstein der 
echten Selbstliebe, ob er seine eigene Einsamkeit hat, welche er niemandem abtreten 
will. „Ihr haltet es mit euch selber nicht aus und liebt euch nicht genug: nun wollt ihr 
den Nächsten zur Liebe verführen und euch mit seinem Irrthum [H. d. V.] vergolden. [] 
Nicht nur Der lügt, welcher wider sein Wissen redet, sondern erst recht Der, welcher 
wider sein Nichtwissen redet. Und so redet ihr von euch im Verkehre und belügt mit 
euch den Nachbar“ (ebd., 77 f.). Zarathustra kritisiert die Nächstenliebe nicht nur, weil 
sie in Wahrheit aus einem Mangel an Liebe zu sich selbst heraus entsteht, sondern auch, 
weil sie den Anderen zum lügnerischen „Irrthum“ der „Nächstenliebe“ – welche man als 
die schlechte Maske der unvollkommenen Eigenliebe bezeichnen kann – verführt.  

Gegen diese schlechte und verkehrte Form der Liebe spricht Zarathustra zu uns von der 
Liebe zum „Fernsten und Künftigen“.  

Rathe ich euch zur Nächstenliebe? Lieber noch rathe ich euch zur Nächsten-
Flucht und zur Fernsten-Liebe! Höher als die Liebe zum Nächsten ist die 
Liebe zum Fernsten und Künftigen [H. d. V.]. (ebd., 77) 
 

 
211 „Ich weiss um den Hass und Neid eures Herzens. Ihr seid nicht gross genug, um Hass und Neid 
nicht zu kennen. So seid denn gross genug, euch ihrer nicht zu schämen!“ (Z „Vom Krieg und 
Kriegsvolke“; 4, 58) 



 112 

Zarathustra empfiehlt uns die Liebe zu demjenigen, welcher noch nicht da ist, aber für 
den wir uns anstrengen können und sollen, auch wenn er erst in der Zukunft kommt. 
Zweifellos ist dies ein anderer Name für den Übermenschen.  

Zarathustra erklärt seinen Jüngern die Freundschaft als eine ideale Brücke hin zum 
Übermenschen – welche zwischen dem Gegenwärtigen und dem Übermenschen als 
Künftigem vermittelt. „Nicht den Nächsten lehre ich euch, sondern den Freund 
[H. d. V.]. Der Freund sei euch das Fest der Erde und ein Vorgefühl des Übermenschen“ 
(ebd., 78). Während die Nächstenliebe die Eigenliebe der Mensch nivelliert, hilft die 
Freundschaft den Menschen, ihre Individualität in Auseinandersetzung miteinander zu 
entwickeln.212 „Die Zukunft und das Fernste sei dir die Ursache deines Heute: in dei-
nem Freunde sollst du den Übermenschen als deine Ursache lieben“ (ebd.). Die Freund-
schaft ist eine Brücke zur Zukunft.  

 

2.4.3 Krieg und Kleid für die echte Freundschaft  

In der Freundschaft nimmt die idealische Lebensform des Menschen eine konkrete 
Form an. Aber gerade dort muss man das „Kleid“ (Z „Vom Freunde“; 4, 72) voreinander 
tragen, um zu seinem Freund eine Distanz als seinem stärksten „Feind“ (ebd., 71) zu 
halten.  

Ich und Mich sind immer zu eifrig im Gespräche: wie wäre es auszuhalten, 
wenn es nicht einen Freund gäbe? / Immer ist für den Einsiedler der Freund 
der Dritte [H. d. V.]: der Dritte ist der Kork, der verhindert, dass das Ge-
spräch der Zweie in die Tiefe [H. d. V.] sinkt. (ebd.)  
 

Vor allem spielt der Freund für den tiefsinnigen Menschen die unentbehrliche Rolle, als 
dritter Gesprächspartner ihn davor zu bewahren, in den Abgrund zu geraten. „Ach, es 
giebt zu viele Tiefen [H. d. V.] für alle Einsiedler. Darum sehnen sie sich so nach einem 
Freunde und nach seiner Höhe“ (ebd.).  

Zwar ist der Dialog mit sich Selbst in der Einsamkeit eine wichtige Zeit, um seine eige-
ne Individualität zu entwickeln. Aber zugleich erkennt Zarathustra, dass in diesem „Ge-
spräch“ eine  Gefahr steckt. Nämlich die Gefahr, in den geschlossenen Tiefen der In-
nenwelt zu versinken, welche keine Verbindung mehr zur Außenwelt hat. Deswegen 
muss man zugleich auch den Freund als „Dritten“ haben, um seinen Berg weiter hoch-
zusteigen, ohne in die Tiefe zu stürzen. Denn je mehr der Mensch in die Höhe will, um-
so stärker streben seine Wurzeln „erdwärts, abwärts, in’s Dunkele, Tiefe wie der Baum“ 
(vgl. Z „Vom Baum am Berge“; 4, 51). Dabei würde dieser „Dritte“, sozusagen als un-
ser Spiegel, uns helfen besser zu verstehen, welche Sehnsucht sich in uns versteckt. 
„Unser Glaube an Andre verräth, worin wir gerne an uns selber glauben möchten. Unsre 
Sehnsucht nach einem Freunde ist unser Verräther“ (Z „Vom Freunde“; 4, 71).  

 
 

212 Vgl. „Dieser einsamste der Einsamen, der Mensch, sucht nun nicht mehr einen Gott, sondern 
einen Genossen. Dies wird der mythenbildende Trieb der Zukunft sein. Er sucht den Freund des 
Menschen“ (N 12[23]; 9, 580). 



 113 

Das Merkmal der idealischen Freundschaft ist das Gefühl von Ehrfurcht, die eine gehö-
rige Distanz zueinander fordert. Für solch eine Beziehung des Menschen verwendet Za-
rathustra die Metapher des Kriegs. „Will man einen Freund haben, so muss man auch 
für ihn Krieg [H. d. V.] führen wollen: und um Krieg zu führen, muss man Feind sein 
können. [] In seinem Freunde soll man seinen besten Feind haben“ (ebd., 71). Ein 
Grund, warum Zarathustra die Freundschaft mit dem Begriff des Kriegs umschreibt, 
was problematische Missverständnisse heraufbeschwören kann, liegt darin, den Charak-
ter der Tapferkeit zu betonen, welche für die Freundschaft notwendig ist.213 „Der Krieg 
und der Muth haben mehr grosse Dinge gethan, als die Nächstenliebe. Nicht euer Mit-
leiden, sondern eure Tapferkeit [H. d. V.] rettete bisher die Verunglückten“ (Z „Vom 
Krieg und Kriegsvolke“; 4, 59).  

Zarathustra lehrt uns, nicht mit der schlechten Form der Liebe, wie der Nächstenliebe, 
die Kluft zwischen den Menschen zu verdecken, sondern mit der Tugend der Tapferkeit 
und des Mutes die Kluft zwischen den Menschen zu ehren, um gegeneinander kämpfen 
zu können. Ein anderer Grund für seine Bezeichnung liegt in seinem Gedanken, dass 
der idealische Freund ein ebenso starker Gegner wie der „Feind“ sein muss, um ein a-
gonalisches Verhältnis zueinander zu gewährleisten. Diese agonale Freundschaft kann 
nur durch ein „Seines-Gleichen“ von zwei Mächtigen zustande kommen: „[W]o finde 
ich Meines-Gleichen? [H. d. V.] Und alle Die sind Meines-Gleichen, die sich selber ih-
ren Willen geben und alle Ergebung von sich abthun“ (Z „Von der verkleinernden Tu-
gend“ 3; 4, 215).214 Solche Gedanken werden auch in dem Kapitel Vom Krieg und 
Kriegsvolke deutlich zum Ausdruck gebracht. „Ihr dürft nur Feinde haben, die zu hassen 
[H. d. V.] sind, aber nicht Feinde zum Verachten. Ihr müsste stolz [H. d. V.] auf euern 
Feind sein: dann sind die Erfolge eures Feindes auch eure Erfolge“ (Z „Vom Krieg und 
Kriegsvolke“; 4, 59). Nur der Feind, den man ohne die Verachtung tief „hassen“ kann, 
kann zu einem Objekt werden, an dem der eigene Stolz wachsen kann.  

Hinzu kommt noch die tiefere Weisheit Zarathustras von der Notwendigkeit des „Klei-
des“, um die Freundschaft als solche zu ermöglichen.  

Du willst vor deinem Freunde kein Kleid [H. d. V.] tragen? Es soll deines 
Freundes Ehre sein, dass du dich ihm gibst, wie du bist? Aber er wünscht 
dich darum zum Teufel! Wer aus sich kein Hehl macht, empört: so sehr 
habt ihr Grund, die Nacktheit zu fürchten! Ja, wenn ihr Götter wäret, da 
dürftet ihr euch eurer Kleider schämen! Du kannst dich für deinen Freund 
nicht schön genug putzen [H. d. V.]: denn du sollst ihm ein Pfeil und eine 
Sehnsucht nach dem Übermensch sein. (Z „Vom Freunde“; 4, 72)  

 

Zarathustra empfiehlt, uns vor dem Freund mit einem „Kleid“ so schön wie möglich 
herzurichten.215 Er warnt uns davor, dem Freund unsere Nacktheit zu zeigen. Das würde 

 
213 Vgl. Zibis (2007). 
214 „Bist du ein Sclave? So kannst du nicht Freund sein. Bist du ein Tyrann? So kannst du nicht 
Freunde haben“ (Z „Vom Freunde“; 4, 72). 
215 Vgl. Rosen (2004): „It is necessary for friends to approach each other with masks, or, as Zara-
thustra calls them here, beautiful clothing. [] Gods could show themselves to one another as they 
are, because they are like animals in being complete natural forces. In human beings, mutual envy 



 114 

die Freundschaft zerstören, indem der Freund durch unsere hässliche Nacktheit von uns 
enttäuscht wird. Denn unsere Nacktheit ist noch menschlich, allzu menschlich.216  

Sahst du deinen Freund schon schlafen, – damit du erfahrest, wie er aussieht? 
Was ist doch sonst das Gesicht deines Freundes? Es ist dein eignes Gesicht, 
auf einem rauhen und unvollkommnen Spiegel [H. d. V.]. / Sahst du deinen 
Freund schon schlafen? Erschrakst du nicht, dass dein Freund so aussieht? 
Oh, mein Freund, der Mensch ist Etwas, das überwunden werden muss. 
(ebd.) 
 

Das Gesicht, welches schutzlos vor seinem Freund ruht, wäre für uns nur ein „Spiegel“, 
welcher zugleich unser schutzloses Gesicht reflektiert. Denn nur die Gegenwart eines 
Freundes, der uns (als unser „Feind“) in unserer Freundschaft mit Masken begleitet, 
kann unseren agonalischen Pathos ermutigen. Bei der Begegnung im Schutz der Mas-
ken können wir gegeneinander kämpfen, ohne von unserem inneren hässlichen, schwa-
chen Teil belästigt zu werden.   

 

2.4.4 Die Scham gegen das Mitleid bei der Freundschaft  

Die Freundschaft wird durch das zarte Gefühl der Distanz ermöglicht. „Im Errathen und 
Stillschweigen soll der Freund Meister sein: nicht Alles muss du sehn wollen [H. d. V.]“ 
(Z „Vom Freund“; 4, 72). In der Freundschaft spielt das „Kleid“ eine wichtige Rolle, um 
nicht alles voneinander sehen zu können. Dieser Gedanke Zarathustras von der Freund-
schaft entspringt aus der tiefen Einsicht über das Wesen des Menschen.  

Oh meine Freunde! So spricht der Erkennende: Scham, Scham, Scham – das 
ist die Geschichte des Menschen! (Z „Von den Mitleidigen“; 4, 113)  
 

Zarathustra bezeichnet den Menschen als „das Thier, das rothe Backen hat“ (ebd.). Za-
rathustras Erkenntnis nennt die „Scham“ eines der tiefsten Gefühle des Menschen, an 
der das Wesen des Menschen „im Verborgenen“ hängt.  

Die „Geschichte des Menschen“, die Zarathustra aus der „Scham“ heraus abgeleitet 
sieht, ist sozusagen die Kehrseite der „Geschichte des Menschen“, welcher sich vorder-
gründig als Produkt der Vernunft versteht. Wenn man nur die Vorderseite der Geschichte 
des Menschen sehen würde, könnte man vielleicht diese Geschichte als einen Fortschritt 
der Vernunft auslegen. Aber worum es Zarathustra geht, ist nicht der scheinbare Fort-
schritt des Menschen, sondern das Moment der Selbstüberwindung des Menschen, wel-
ches stets aus dem tiefsten Inneren der Seele geboren wird. Wie oben beschrieben, ist 
die tiefgreifende Selbst-Verachtung als Voraussetzung der großen Sehnsucht notwendig 
für die Selbstüberwindung. Und das Leiden ist nichts anderes als ein Name für die an-
gespannte Seele, wie sie sich im Fall des leidenden Jünglings zeigt (er litt unter der 

 
must be transposed into longing for the superman. [] To see him [friend; E. d. V.] without his 
masks is to see his naked ambition and desire, and so too his unlovable, or human, all too human, 
self. In order for friendship to endure, we must avoid too much intimacy“ (S. 111). 
216 „Ihr seid hässlich? Nun wohlan, meine Brüder! So nehmt das Erhabene um euch, den Mantel 
des Hässlichen!“ (Z „Vom Krieg und Kriegsvolke“; 4, 59). 



 115 

geistigen Spannung, welche ihn zugleich nach Oben und in die Tiefe riss). Die Scham 
ist ein geistiger Versuch, diesen inneren Raum der Seele des Menschen, welcher sich 
zwischen den beiden Polen auftut, abzuschirmen.  

In seiner Vorrede hat Zarathustra bereits gesagt, dass die geistigen Schritte vom Affen 
zum Menschen und weiter vom Menschen zum Übermenschen mittels der „Scham“ 
gemessen werden können:  

Was ist der Affe für den Menschen? Ein Gelächter oder eine schmerzliche 
Scham. Und ebendas soll der Mensch für den Übermenschen sein: ein Ge-
lächter oder eine schmerzliche Scham. (Z Vorrede 3; 4, 14)  
 

Wir Menschen haben unseren inneren Raum, welchen die Tiere nicht kennen. Dort kön-
nen wir uns unter dem Gesichtspunkt der herkömmlichen Moral selbst reflektieren und 
durch diesen Reflexionsprozess Scham empfinden. Dieser Reflexionsprozess würde die 
geschlechtliche Scham mit umfassen, die der Affe ja gar nicht kennt. Aber worum es 
hier geht, ist die „zweite Scham“, die wir auf dem Weg vom (alten) Menschen – der mit 
Gott zusammengelebt hatte – zum Übermenschen – der der neue Sinn auf der Erde wer-
den soll – kennen müssen. Das ist die Scham dem „Mitleid“ gegenüber, das das Chris-
tentum als eine wichtige Tugend des Menschen vor langer Zeit begründet hat.  

darum gebeut sich der Edle [H. d. V.], nicht zu beschämen: Scham gebeut er 
sich vor allem Leidenden [H. d. V.]. Wahrlich, ich mag sie nicht, die Barm-
herzigen, die selig sind in ihrem Mitleiden: zu sehr gebricht es ihnen an 
Scham. (Z „Von den Mitleidigen“; 4, 113) 
 

Der Mensch hat einen inneren Raum, in dem er leiden kann. Dieses Leiden kann auch 
eine pathetische Form der existenziellen Frage sein in dem Sinne, dass die aus diesem 
Leiden geborene Selbstüberwindung dem Dasein auf Erden Sinn verleihen kann. Der 
innere Raum ist für die geistige Souveränität des Menschen ein unentbehrliche Ort, um 
gegenüber der Welt sein eigenes Territorium behaupten zu können.  

Doch das Mitleid stellt eine Handlung dar, die diese Souveränität auf geistiger Ebene 
verletzt, indem sie die Grenzlinie dieser Souveränität überschreitet. Der edle Mensch ist 
ein solcher, welcher gegenüber diesem Bereich, der dem Menschen eigen ist, sowohl 
tiefe Achtung als auch feine Sensibilität entgegenbringt.217 Er vermeidet, in den inneren 
Raum des Leidenden zu schauen, weil er genau weiß, dass sein Blick den Leidenden tief 
beschämen würde.  

Muss ich mitleidig sein, so will ich’s doch nicht heissen; und wenn ich’s bin, 
dann gerne aus der Ferne [H. d. V.]. / Gerne verhülle [H. d. V.] ich auch das 
Haupt und fliehe davon, bevor ich noch erkannt bin: und also heisse ich 
euch thun, meine Freunde! (ebd.)  
 
 

 
217 Die so verstandene Sensibilität, die Zarathustra als Kennzeichen des Edlen betont, verdeutlicht, 
dass es sich bei den „Kriegsmännern“ – von denen in diesem Kapitel die Rede ist – nicht um ge-
walttätige Krieger handelt. Sie ist eine Form von Stolz, welche die vornehme Scham kennt. „Man 
nennt euch herzlos: aber euer Herz ist ächt, und ich liebe die Scham [H. d. V.] eurer Herzlichkeit“ 
(Z „Vom Krieg und Kriegsvolke“; 4, 59). 



 116 

Mit den Anderen mitzuleiden, ist ein Tun, bei dem man seine Kompetenz (bzw. Zustän-
digkeit) überschreitet.  

Seit es Menschen giebt, hat der Mensch sich zu wenig gefreut: Das allein, 
meine Brüder, ist unsre Erbsünde! [] Darum wasche ich mit die Hande, die 
dem Leidenden half, darum wische ich mir auch den die Seele ab. Denn 
dass ich den Leidenden leidend sah, dessen schämte ich mich um seiner 
Scham willen; und als ich ihm half, da vergieng ich mich hart an seinem 
Stolze [H. d. V.]. (ebd., 114) 
 

Die aufdringliche Liebe gegen den Leidenden verletzt dessen „Stolz“, welcher unent-
behrlich für die agonalische Beziehung in der Freundschaft ist. „Ach, meine Brüder! 
Man weiss von Jedermann Etwas zu viel!“ (ebd., 115) Paradoxerweise muss der, der 
über den Menschen tiefe Einsicht besitzt, in einer solchen Situation so tun, als ob er 
dem Menschen bzw. seinem Leiden gegenüber blind wäre. Die Scham bezieht sich auf 
den Stolz des Leidenden, und beide – Stolz und Scham – sind untrennbar miteinander 
verbunden.218  

Da unter Freunden grundsätzlich mehr auf die Distanz, verstanden als Liebe zum 
„Fernsten und Künftigen“, geachtet wird, ist die achtsame Scham gegenüber dem Ande-
ren innerhalb der Freundschaft noch tiefgehender und ausgeprägter (als in anderen Be-
ziehungen).  

Das Mitleiden mit dem Freunde berge sich unter einer harten Schale 
[H. d. V.], an ihm sollst du dir einen Zahn ausbeissen. So wird es seine 
Feinheit und Süsse haben. (Z „Vom Freunde“; 4, 72) 
 

Wenn Zarathustra vom Mitleiden in der Freundschaft spricht, dann verstärkt sich die In-
tensität des Mitleidens in den Metaphern von der Maske, der „Kleider“ und der „harten 
Schale“. „Hast du aber einen leidenden Freund, so sei seinem Leiden eine Ruhestätte, 
doch gleichsam ein hartes Bett [H. d. V.], ein Feldbett: so wirst du ihm am besten nüt-
zen“ (Z „Von den Mitleidigen“; 4, 115). Zarathustras Gedanken über die Freundschaft 
lehren uns, dass es für den leidenden Freund weder die einzige noch die beste Möglich-
keit ist, ihm mitleidig zu helfen, sondern es ihm mehr zum Vorteil gereicht, ihm ein un-
bequemer Widerstand (das harte „Bett“) zu sein, der ihn zwingt, sein Leiden zu über-
winden, statt sich von ihm auszuruhen.  

 

2.4.5 Die Scham zwischen Gebenden und Nehmenden  

„Als Zarathustra von der Stadt Abschied genommen hatte, [] folgten ihm Viele, die sich 
seine Jünger nannten und gaben ihm das Geleit. Also kamen sie an einen Kreuzweg: da 
sagte ihnen Zarathustra, dass er nunmehr allein [H. d. V.] gehen wolle; denn er war ein 
Freund des Alleingehens [H. d. V.]“ (Z „Von der schenkenden Tugend“ 1; 4, 97). In dem 
Kapitel Von der schenkenden Tugend, dem letzten Kapitel des ersten Teils, wird die 
Trennung Zarathustras von seinen Jüngern dargestellt. Warum muss er sich eigentlich 

 
218 Vgl. das Kapitel: Die vornehme Scham und ihr Zartgefühl vor der Distanz (II.2.3). 



 117 

von seinen Jüngern trennen? Der Grund besteht darin, dass er wieder in seine Höhle zu-
rückgehen muss, um seine Einsamkeit zu vertiefen. Aber seine Trennung kann zugleich, 
entsprechend seiner Rolle als Lehrer, erzieherisch ausgelegt werden. Die Schlüsselwör-
ter lauten hier wieder Distanz und Scham.  

Der erste wichtige Punkt in Zarathustras Lehre von der Distanz liegt in der Praxis, die 
Zarathustra gegenüber seinen Jüngern selber vollzieht, nämlich dass der Schüler sich 
vom Lehrer trennen muss, um selbstständig seinen Weg zu finden. Er verlangt von 
ihnen, sich gegen ihre Lehrer zu wehren.  

Allein gehe ich nun, meine Jünger! Auch ihr geht nun davon und allein! So 
will ich es. / Wahrlich, ich rathe euch: geht fort von mir und wehrt euch ge-
gen Zarathustra! Und besser noch: schämt euch seiner! Vielleicht betrog er 
euch. / Der Mensch der Erkenntniss muss nicht nur seine Feinde lieben, 
sondern auch seine Freunde hassen können. / Man vergilt einem Lehrer 
schlecht, wenn man immer nur der Schüler bleibt [H. d. V.]. Und warum 
wollt ihr nicht an meinem Kranze rupfen? Ihr verehrt mich; aber wie, wenn 
eure Verehrung eines Tages umfällt? Hütet euch, dass euch nicht eine Bild-
säule erschlage! [H. d. V.] (ebd., 3; 4, 101)  
 

Die „Bildsäule“ ist eine Metapher für geistiges Erstarrtsein, von welchem Zarathustra 
sich zu distanzieren versucht. Ein Zirkel, in dem keine Differenz zwischen dem Lehrer 
und seinen Jüngern erlaubt wäre, würde in dem Maß seine geistige Flexibilität verlieren, 
wie der Lehrer zum Gegenstand der Verehrung seiner Jünger wird. Auf diese Weise 
würde der Prozess der Selbstbestimmung des Einzelnen, welcher sich im Zirkel entfal-
tet, Schaden nehmen. Nur wer am Ende eine gewisse Autonomie gegenüber der Lehre 
seines Lehrers gewinnt, kann als Freund seines Lehrers diesen exklusiven Zirkel verlas-
sen. Erst wenn der Jüngling diesen Schritt geschafft hat, steht er auf gleicher Augenhöhe 
mit seinem Lehrer und erlangt ein Gleichgewicht im Verhältnis zu ihm, insbesondere in 
Hinblick auf Gehalt und Bedeutung seiner Weisheit.219 „Nun heisse ich euch, mich ver-
lieren und euch finden; und erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wie-
derkehren“ (ebd., 101).220 Das End-Ziel von Zarathustras Zirkel besteht darin, dass die-
ser von den Zirkelmitgliedern verlassen wird.  

Dieser zweite wichtige Punkt in Zarathustras Lehre von der Distanz liegt in der 
„Scham“, die als ein Gefühl der Zartheit eine wichtige Rolle in diesem Werk spielt; wo-
bei die Scham in diesem Fall nicht die angemessene Distanz zum Leiden eines Freundes 
meint, sondern das angemessene Verhältnis zwischen Schenkendem und Nehmendem, 
welches für den Lehrer und den Schüler von entscheidender Bedeutung ist. In diesem 
Kontext kann man die tiefe Besorgnis Zarathustras, welche er vor seinen Schülern ver-
birgt, erkennen. Sie macht sich in seinem Zögern bemerkbar, seine Weisheit großzügig 
an seine Schüler zu verschenken.  

 

 
219 Vgl. Pieper (2010), S. 19. 
220 „Ich [] bin ein Schenkender: gerne schenke ich, als Freund den Freunden“ (Z „Von den Mitlei-
digen“; 4, 114). 



 118 

Dieser Sachverhalt kann im Monolog Zarathustras zu Beginn des ersten Kapitels des 
zweiten Buch Das Kind mit dem Spiegel verständlich nachvollzogen werden.  

Hierauf gieng Zarathustra wieder zurück in das Gebirge und in die Einsam-
keit seiner Höhle und entzog sich den Menschen: wartend gleich einem 
Säemann, der seinen Samen ausgeworfen hat. Seine Seele aber wurde voll 
von Ungeduld und Begierde nach Denen, welche er liebte: denn er hatte 
ihnen noch Viel zu geben. Diess nämlich ist das Schwerste, aus Liebe die offne 
Hand schliessen und als Schenkender die Scham bewahren [H. d. V.]. (Z 
„Das Kind mit dem Spiegel“; 4, 105) 
 

Der Lehrer, welcher seine Jünger auszubilden versucht, läuft zugleich Gefahr, seine 
Schüler unerwartet zu bettelnden Konsumenten von Weisheit zu machen. Der Mensch 
der um Weisheit bettelt, verliert – im Gegensatz zum Erschaffer von Weisheit – seinen 
eigenen schöpferischen Willen, der die fundamentale Kraft zur Selbstüberwindung dar-
stellt. Aufgrund dieser Gefahr muss Zarathustra gelegentlich seine Großzügigkeit im 
freigiebigen Verschenken von Weisheit aus „Scham“ absichtlich bremsen.221  

Wer immer schenkt, dessen Gefahr [H. d. V.] ist, dass er die Scham 
[H. d. V.] verliere; wer immer austheilt, dessen Hand und Herz hat Schwie-
len vor lauter Austheilen. / Mein Auge quillt nicht mehr über vor der Scham 
der Bittenden; meine Hand wurde zu hart [H. d. V.] für das Zittern gefüllter 
Hände. / Wohin kam die Thräne meinem Auge und der Flaum meinem Her-
zen? Oh Einsamkeit aller Schenkenden! (Z „Nachtlied“; 4, 137)  
 

Hier beklagt Zarathustra (eher) seine Einsamkeit als Schenkender, dessen Hände „zu 
hart“ werden, d. h. an Zartgefühl verlieren. Mit diesem Verlust geht auch langsam seine 
Scham vor dem Anderen, d. h. dem Bittenden bzw. Nehmenden, verloren, so dass er 
nicht mehr in der Lage ist, die Zartheit des Herzens der Anderen zu empfinden (was sei-
ne Einsamkeit weiter steigert). Allein diese Klage über die Einsamkeit als Schenkender 
bedeutet keinen Widerspruch zu seiner Großzügigkeit. Vielmehr bedeutet diese Form 
der Einsamkeit ein Wachsen durch das Treffen mit den Anderen. Durch die Begegnung 
mit Anderen und das Scheiden von ihnen ist Zarathustra noch tiefer, zarter und größer 
geworden, da er die Zartheit und die Scham zwischen dem Schenkenden und Nehmen-
den als Lehrer empfindet.  

Sicher ist, dass der Mensch stärker, größer und mutiger werden muss, um den Weg zum 
Übermenschen zu gehen, aber neben Stärke, Größe und Mut als notwendige Eigen-
schaften muss der Mensch zugleich auch die Zartheit der menschlichen Seele sehen. 
Dem großen Menschen in Zarathustras Lehre kann man keine Größe zusprechen, wenn 
er nicht zugleich fähig ist, die zarte Seite des Menschen zu kennen. Zarathustra musste 
sich von seinen Schülern distanzieren, um die Zartheit der Scham sowohl für sich selbst 
als auch für den Anderen zu behalten.222  

 
221 Vgl. „Scham des Schenkenden. – Es ist so ungrossmüthig, immer den Gebenden und Schenken-
den zu machen und dabei sein Gesicht zu zeigen! Aber geben und schenken und seinen Namen 
und seine Gunst verhehlen! Oder keinen Namen haben, wie die Natur, in der uns eben Diess mehr 
als Alles erquickt, hier endlich einmal nicht mehr einem Schenkenden und Gebenden, nicht mehr 
einem ‚gnädigen Gesichte‘ zu begegnen!“ (M 464; 3, 279) 
222 Vgl. „Gesetzt, man denkt sich einen Philosphen als großen Erzieher, mächtig genug, um von 



 119 

2.5 Die Feinde im Spiegelbild Zarathustras. Sprache und Rache  
Der zweite Teil beginnt mit einem Traum von einem Kind mit einem „Spiegel“.223 Za-
rathustra geht in diesem Teil mit der großen Freude wieder hinab in die Welt der Men-
schen, um sowohl seinen Freunden als auch sogar seinen „Feinden“ seine Lehre mittei-
len zu können.  

Wer aber sind diese mächtigen Feinde? Oder wo sind sie? Diese mächtigen Feinde, wel-
che als Abbild auf dem „Spiegel“ des Kindes reflektiert werden, stellen etwas dar, von 
dem Zarathustra sich nie leicht distanzieren kann, weil es sich – einem Verwandten 
gleich – auf tiefe und eindringliche Weise auf ihn selbst bezieht. Diese zwei Feinde, 
welche beide mit dem Thema der Maske in Beziehung stehen, möchte ich hier beschrei-
ben. Der erste Feind ist die „Sprache“, welche der Mensch unvermeidlich als äußeres 
Medium für die Kommunikation mit dem Anderen benutzen muss. Der zweite Feind ist 
die „Rache“, welche ein innerstes Gefühl des Menschen ist.224  

 

2.5.1 Vom Nutzen und Nachteil der Sprache für das Leben  

Ein Kern der Lehre Zarathustras besteht darin, neue Werte zu schaffen (Z Vorrede 9; 4, 
26). Der Mensch aber verfügt zugleich über eine Fähigkeit, die nur scheinbar schaffend 
ist. Diese Fähigkeit ist das Vermögen zur Dichtung, welche ein bloßes Produkt der 
Sprache ist – die an sich schon bloßer Schein ist. Zarathustras Position zur „schönen 
Lüge“ der Dichtung ist in seiner eigentümlichen Zwiespältigkeit zwischen der Verfüh-
rung zum Traum und der Verantwortung zum Erwachen zu sehen. Einerseits verspürt er 
große Lust, sich im schönen Schein der Dichtung auszuruhen und mit diesem entzückt 

 
einsamer Höhe herab lange Ketten von Geschlechtern zu sich hinaufzuziehen: so muß man ihm 
auch die unheimlichen Vorrede des großen Erziehers zugestehen. Ein Erzieher sagt nie was er sel-
ber denkt sondern immer nur, was er im Verhältniß zum Nutzen Dessen, den er erzieht, über eine 
Sache denkt. In dieser Verstellung [H. d. V.] darf er nicht errathen werden“ (N 37[7]; 11, 580). 
223 „Was erschrak ich doch so in meinem Traum, dass ich aufwachte? Trat nicht ein Kind zu mir, 
das einen Spiegel [H. d. V.] trug? / Oh Zarathustra – sprach das Kind zu mir – schaue Dich an im 
Spiegel! / Aber als ich in den Spiegel schaute, da schrie ich auf, und mein Herz war erschüttert: 
denn nicht mich sahe ich darin, sondern eines Teufels [H. d. V.] Fratze und Hohnlachen. / Wahr-
lich, allzugut verstehe ich des Traumes Zeichen und Mahnung: meine Lehre ist in Gefahr, Unkraut 
will Weizen heissen! / Meine Feinde sind mächtig worden [H. d. V.] und haben meiner Lehre Bild-
niss entstellt, also, dass meine Liebsten sich der Gaben schämen müssen, die ich ihnen gab []. Zu 
meinen Freunden darf ich wieder hinab und auch zu meinen Feinden! [H. d. V.] Zarathustra darf 
wieder reden und schenken und Lieben das Liebste thun!“ (Z „Das Kind mit dem Spiegel“; 4, 
105 f.) 
224 Die Gegenstände, welche Zarathustra in dem zweiten Teil als seinen Feind entlarvt, sind gewiss 
nicht nur solche wie „Sprache“ und „Rache“, sondern auch z. B. „Bildung“, welche Zarathustra 
wegen ihrer „Maske“ kritisiert. „Wahrlich, ihr könntet gar keine bessere Maske tragen, ihr Gegen-
wärtigen, als euer eignes Gesicht ist! Wer könnte euch – erkennen! / Vollgeschrieben mit den Zei-
chen der Vergangenheit, und auch diese Zeichen überpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch 
gut versteckt vor allen Zeichendeutern!“ (Z „Vom Lande der Bildung“; 4, 153) „Diess, ja diess ist 
Bitterniss meinen Gedärmen, dass ich euch weder nackt, noch bekleidet aushalte, ihr Gegenwärti-
gen!“ (ebd., 154) Aber diese Maske der „Bildung“ hat nicht so tiefe Verbindungen zu Zarathustra 
wie die „Sprache“ und die „Rache“. Dagegen ist die Maske, welche die Dichter oder die Rächen-
den tragen, hinsichtlich dieser Betrachtung – auch wenn das Wort Maske dort nicht direkt verwen-
det wird – viel wichtiger. 



 120 

zu spielen, doch andererseits muss er sich von diesem schönen, beruhigenden Traum 
wieder distanzieren, um den Menschen seine wahre Botschaft zu bringen, welches ihr 
Chaos zur großen Sehnsucht erweckt.  

 

2.5.1.1 Alle Sprache ist Lüge  

Vor allem liegt die eigentliche Funktion der Sprache darin, eine „Schein-Brücke“ über 
die Kluft (Z „Der Genesende“ 2; 3, 272) zu schlagen. Aber diese Funktion wird auf 
zweierlei Weise ausgelegt, da es beim Menschen auch zwei Arten der Kluft gibt, über 
welche die „Schein-Brücken“ geschlagen werden müssen. Als Erstes gibt es die grund-
legende Kluft, welche zwischen dem Menschen und der Natur besteht. Das ist die fun-
damentalste Kluft für den Menschen, welche beinahe ausschließlich ontologischen Cha-
rakter hat. Als Zweites gibt es die Kluft, welche unter den Menschen besteht und einen 
kommunikativen Charakter aufweist.  

Die große Kluft zwischen Mensch und Natur ist grundlegend. Von einem erkenntnisthe-
oretischen Gesichtspunkt aus gesagt kann der Mensch die wahre Welt des „absoluten 
Fluss“ (N 11[162]; 9, 503 f.) nicht erfassen.225 Was für den Menschen erfassbar ist, sind 
nur die „Irrthümer“ (ebd.) über die Welt, welche er sich vorher selber konstruiert hat. 
Das „Bewusstsein“ (ebd.) übernimmt hier die Funktion, unter Zuhilfenahme seines ihm 
eigentümlichen Schemas von Zeit, Raum und Kausalität die Welt zu begreifen. Aller-
dings stehen diese Schemata, die die Basis unserer Welterkenntnis bilden, im Wider-
spruch zum absoluten Fluss der Natur und stellen somit eine irrtümliche Voraussetzung 
für die Erkenntnis der Welt dar. Alle Wörter, da sie Produkt dieses unzureichenden 
menschlichen Bewusstsein sind, sind unvermeidlicherweise eine „Lüge“.226 Sie bilden 
die „Schein-Brücke“ zwischen der Natur und dem Menschen.  

Auf Basis dieses grundlegenden Irrtums, aus dem das menschliche Wort entspringt, 
wird die zweite „Schein-Brücke“, diesmal unter den Menschen, ermöglicht – welche 
man als ein „Verbindungsnetz“ (FW 354; 3, 591) für die Kommunikation bezeichnen 
kann. Hier spielt das „Bewusstsein“ (ebd.) seine zweite Rolle, als Kommunikationsme-
dium, um die Verständigung von Menschen zu Menschen zu ermöglichen.227 Mit dieser 
Kommunikationsfähigkeit der Sprache konnte der Mensch seine Leistung im gemein-
schaftlichen Leben (wie z. B. im gemeinsam geführten Krieg oder bei gemeinsamer Ar-
beit) höher entwickeln.228 Das ist ein „Abkürzungs-Prozess“ (J 268; 5, 221), in welchem 

 
225 „Damit es irgend einen Grad von Bewußtsein in der Welt geben könne, mußte eine unwirkliche 
Welt des Irrthums – entstehen [] Erst nachdem eine imaginäre Gegenwelt im Widerspruch zum ab-
soluten Flusse entstanden war, konnte auf dieser Grundlage etwas erkannt werden“ (N 11[162]; 9, 
503 f.). Hier radikalisiert Nietzsche die Erkenntnistheorie Kants. Vgl. Picht (1988), S. 252. 
226 Vgl. WL 1; 1, 878 f. 
227„[D]ass Bewusstsein überhaupt sich nur unter dem Druck des Mittheilungs-Bedürfnisses entwi-
ckelt hat, – dass es von vornherein nur zwischen Mensch und Mensch (zwischen Befehlenden und 
Gehorchenden in Sonderheit) nöthig war, nützlich war, und auch nur im Verhältniss zum Grade 
dieser Nützlichkeit sich entwickelt hat. Bewusstsein ist eigentlich nur ein Verbindungsnetz zwi-
schen Mensch und Mensch“ (FW 354; 3, 591). Zur Betrachtung der Beziehung zwischen Bewusst-
seins und Sprache in der Philosophie Nietzsches vgl. Schlimgen (1999), S. 139–164. 
228 „[W]enn man lange unter ähnlichen Bedingungen (des Klimas, des Bodens, der Gefahr, der Be-



 121 

die seelische Verschiedenheit jedes Menschen durch die „Schein-Brücke“ (Z „Der Ge-
nesende“ 2; 3, 272) der Sprache nivelliert wird, auch wenn sich der Mensch dabei des-
sen nicht bewusst ist, dass er lügt. An diesem Punkt ermöglicht uns die Sprache ohne 
Zweifel, Ordnung ins Chaos des Natur- und Menschengeschehen zu bringen, und stellt 
somit vereinfachend gesagt eine nützliche Lüge dar. So ist es möglich, auf Basis eines 
irrtümlichen Bewusstseins von der Welt und der Natur, welches es dem Menschen er-
möglicht, Wörter zu schaffen und ein interpersonales kommunikatives Bewusstsein zu 
konstruieren.  

Einer der Gründe, warum Zarathustra geistige Distanz zu seinen Schülern halten muss, 
liegt in diesem Zweifel gegenüber dem Nutzen der Sprache, ob er mit ihr den wahren 
Sinn seiner Gedanken seinen Schülern überhaupt mitteilen kann. Denn die Sprache als 
Mitteilungsmedium verändert durch die verallgemeinernde Natur seiner Wörter die In-
dividualität und Ursprünglichkeit der Gedanken Zarathustras (d. h. die Lehre der Dis-
tanz) und stellt somit nur ein blasses Abbild dieser Gedanken dar.  

In seiner Forderung nach geistiger Distanzierung lehnt Zarathustra es eigentlich ab, dass 
seine Gedanken vom Anderen völlig verstanden werden. Solange die geistige Homoge-
nität die zentrale Begebenheit ist, aus der Zarathustra den Menschen zu befreien sucht, 
kann er der Leistung der Sprache nicht blind vertrauen. Seiner Ansicht nach ist Sprache 
unvermeidlich lügnerisch, da sie gezwungen ist zu verallgemeinern, wodurch die Ge-
danken des Denkers notwendig vereinfacht und damit verfälscht werden.  

Deswegen zielt Zarathustras nicht darauf ab, im Rahmen der alltäglichen Kommunika-
tion (sozusagen mit dem „nackten Gesicht“) zu reden – dies würde ironischerweise eine 
geistige Homogenität in den Menschen entstehen lassen –, sondern vielmehr mit der 
Kraft des dichterischen Gleichnisses bzw. der Metapher (sozusagen mit der „Maske des 
Dichters“) den Menschen zu dem Punkt zu verführen, von wo aus er in der Lage ist, 
sein naives Verständnis von Mitteilung in ein skeptisches Verständnis zu verwandeln.  

 

2.5.1.2 Vom Nutzen und Nachteil der Dichtung für das Leben  

Dass Zarathustra mithilfe von Metaphern oder Gleichnissen spricht, bedeutet aber zu-
gleich, dass er zwangsläufig seine Worte schmücken muss. Dieser Schmuck muss bei 
ihm sogar noch verstärkt (verschönert) werden, da er selber ein Liebhaber der Dichtung 
ist. In diesem Kontext entsteht bei ihm ein tiefer Zwiespalt zwischen der Verführung zur 
täuschenden Dichtung, mit der er die unfassbare Natur frei beschreiben will, und seiner 
Redlichkeit, mit deren Hilfe er ernsthaft versucht von der Lehre des Übermenschen zu 
reden, weil der Übermensch für ihn im Grunde gar keine dichterische Täuschung ist. 
Diese Redlichkeit beschämt Zarathustra, der nicht nur Lehrer, sondern auch Dichter ist. 

 
dürfnisse, der Arbeit) zusammen gelebt haben, so entsteht daraus Etwas, das ‚sich versteht‘, ein 
Volk. In allen Seelen hat eine gleiche Anzahl oft wiederkehrender Erlebnisse die Oberhand ge-
wonnen über seltner kommende: auf sie hin versteht man sich, schnell und immer schneller – die 
Geschichte der Sprache ist die Geschichte eines Abkürzungs-Prozesses“ (J 268; 5, 221). 



 122 

dass ich nämlich in Gleichnissen rede und gleich Dichtern hinke und 
stammle: und wahrlich, ich schäme [H. d. V.] mich, dass ich noch Dichter 
sein muss! (Z „Von alten und neuen Tafeln“ 2; 4, 247)  
 

Ein naiver Jünger Zarathustras kann dessen neue Wahrheitslehre nicht voll und ganz er-
fassen, weil er weder die dichterische Sprache Zarathustras noch sein tiefes Dilemma 
versteht, ein Dichter sein zu müssen. Seine Naivität besteht darin, Zarathustras Worte 
wörtlich nehmen zu wollen, um durch dieses wörtliche Verständnis die wahre Lehre Za-
rathustras zu begreifen. Durch dieses beschränkte Verständnis kann der Jünger aber das 
tiefe Dilemma Zarathustras nicht verstehen, so dass der Jünger zwangsläufig dichteri-
sche (Verständnis-) Fähigkeiten erwerben muss, um diese Erkenntnisschwelle überwin-
den zu können.  

„was sagte dir einst Zarathustra? Dass die Dichter zuviel lügen? – Aber auch 
Zarathustra ist ein Dichter [H. d. V.] / Glaubst du nun, dass er hier die Wahr-
heit redet? Warum glaubst du das?“ / Der Jünger antwortete: „ich glaube an 
Zarathustra.“ Aber Zarathustra schüttelte den Kopf und lächelte. / Der 
Glaube macht mich nicht selig, sagte er, zumal nicht der Glaube an mich. / 
„Aber gesetzt, dass Jemand allen Ernstes sagte, die Dichter lügen zuviel: so 
hat er Recht, – wir lügen zuviel [H. d. V.]. / Wir wissen auch zu wenig und 
sind schlechte Lerner: so müssen wir schon lügen. (Z „Von den Dichtern“; 4, 
163 f.)  
 

Vom Gesichtspunkt aus, dass der lügnerische Irrtum bereits unsere Daseinsbedingung 
bestimmt (wie wir oben gesehen haben), nimmt diese Aussage Zarathustras, „die Dich-
ter lügen zu viel!“ (ebd.), eine umgekehrte Bedeutung an.229 Die Dichtung des Dichters 
ist im positiven Sinne zu lügnerisch, weil sie eine freie Aktivität der Seele des Menschen 
ist, welche über den begrenzten Rahmen der Sprache (wie dem der notwendigen Kom-
munikation) hinaus einen neuen Schein schafft. Dieser neue dichterische Schein steht an 
einer privilegierter Stelle, welche sozusagen zwei Stufen entfernt von der wahren Welt 
des „absoluten Fluss[es]“ (N 11[162]; 9, 503) ist. Die erste Stufe bildet die wahre Welt 
des „absoluten Fluss[es]“. Die zweite Stufe bildet die Welt des menschlichen Irrtums, 
welche auf der gewöhnlichen Sprache beruht. Die dritte Stufe bildet die Dichtung, wel-
che der wahren Welt des „absoluten Flusses“ am nächsten kommt, und zwar dank der 
Kunstfertigkeit ihrer Sprache.230 Diese dritte Stufe ist das Reich der freien Phantasie, in 
welchem der Mensch seine Einbildungskraft nach Belieben entfalten kann. Sie ist auch 
der einzige Raum für ihn, wo er mit dem schönen Schein frei zu spielen vermag, ob-
wohl er weiß, dass es sich bei diesem schönen Schein um eine Lüge handelt. Hier kann 
der Mensch mit dem schönen Schein spielen, ohne im ersten Irrtum, d. h. der zweite 
Stufe, gefangen zu bleiben.231  

 

 
229 Vgl. Zittel (2000b), S. 211 f. 
230 Vgl. GT 4; 1, 39. Hier wiederholt Zarathustra diesen ästhetischen Gedanken Nietzsches in des-
sen Erstlingswerk, ohne wie dort von der metaphysischen Annahme des „Ur-Einen“ abzuhängen. 
231 Zur Betrachtung der Beziehung zwischen der „Freiheit“ und dem ästhetischen „Spiel“, das 
durch den „Schein“ ermöglich wird vgl. Schiller (1955b), S. 483 – 489. 



 123 

Zum Beispiel ist man mit der Kraft der Phantasie und ihrer (eigentümlichen) Gleichnis-
se sogar imstande, das Privileg zu erlangen, die Zeit zu beschreiben, welche ja für den 
Menschen den unfassbaren „absoluten Fluss“ am besten versinnbildlicht.  

Böse heisse ich’s und menschenfeindlich: all diess Lehren vom Einen und 
Vollen und Unbewegten und Satten und Unvergänglichen! / Alles Unver-
gängliche – das ist nur ein Gleichniss! / Und die Dichter lügen zuviel. – / 
Aber von Zeit und Werden sollen die besten Gleichnisse reden [H. d. V.]: 
ein Lob sollen sie sein und eine Rechtfertigung aller Vergänglichkeit! [H. d. V.] 
(Z „Auf den glückseligen Inseln“; 110) 
 

Der große Nutzen der Dichtung für das Leben besteht zum einen darin, dass sie mit ih-
ren schönen Gleichnissen „Zeit und Werden“ zum Sprechen bringen kann, welche für 
den Menschen mit der Erkenntnistheorie allein sinnlich gar nicht fassbar sind, und zum 
anderen, dass sie sogar mit ihren Gleichnissen alle „Vergänglichkeit“ in einem gewissen 
Sinne rechtfertigen kann,232 – welche den Menschen ansonsten zum tiefen „Ingrimm“ 
(Z „Von der Erlösung“; 4, 180) verführen könnte.233  

Die Dichter sind lügnerisch in dem Sinne, dass sie Dinge zur Sprache bringen können, 
über die man ohne die Kunst der Dichtung gar nicht reden könnte.  

kommen ihnen [Dichter: E. d. V.] zärtliche Regungen, so meinen die Dich-
ter immer, die Natur selber sei in sie verliebt [H. d. V.]“ (Z „Von den Dich-
tern“; 4, 164) 
 

Obwohl der Mensch, erkenntnistheoretisch gesprochen, von der wahren Welt vollkom-
men getrennt ist, täuscht der Dichter uns darüber hinweg, wie uns das Lächeln einer 
Frau über ihre Ferne und Unerreichbarkeit hinwegtäuscht. Die Dichtung ist für uns ein 
schöner und deswegen zugleich gefährlicher Zauber.  

Was Zarathustra in der Dichtung als ihren großen Nutzen ansieht – und gleichzeitig für 
ihn eine große und gefährliche Verführung darstellt –, besteht genau in dieser Macht des 
Zaubers, der uns mit seinen entzückenden Phantasien auch aus der Schwermut zu retten 
vermag. Aber leider ist dieser Zauber eine Selbst-Täuschung und gleicht insofern dem 
Traum – auch wenn der Zauber uns zu entzücken vermag.  

Im Gespräch über die Anziehungskraft der Dichtung kommt Zarathustra wie von selbst 
zu der gefährlichen Ansicht, dass auch der Übermensch bloß ein phantastisches Gleich-
nis ist. 

Ach, es gibt so viel Dinge zwischen Himmel und Erden, von denen sich nur 
die Dichter Etwas haben träumen lassen! / Und zumal über dem Himmel: 
denn alle Götter sind Dichter-Gleichniss, Dichter-Erschleichniss! / Wahrlich, 
immer zieht es uns hinan – nämlich zum Reich der Wolken: auf diese setzen 
wir unsre bunten Bälge und heissen sie dann Götter und Übermenschen: – / 
Sind sie doch gerade leicht genug für diese Stühl! – alle diese Götter und 
Übermenschen [H. d. V.]. (Z „Von den Dichtern“; 4, 164)  

 
232 „[N]ur als aesthetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt“ (GT 5; 1, 
47). 
233 Vgl. das Kapitel: Die fundamentale Rache des Menschen gegen die Zeit (III.2.5.2.3). 



 124 

 
Hier liegt die Gefahr für Zarathustra darin, den Übermenschen als neue Sinngebung für 
den Menschen auf Erden ohne Unterschied als „Götter“ zu begreifen, welche dichteri-
sche Sprachschöpfungen („Dichter-Gleichnisse“) sind. Er muss aus diesem trügerischen 
Traum, als der Lehrer der Selbstüberwindung zum Übermenschen, erwachen.  

 

2.5.1.3 Entzauberung des Dichters  

„Als Zarathustra so sprach, zürnte ihm sein Jünger, aber er schwieg. Und auch Za-
rathustra schwieg; und sein Auge hatte sich nach innen gekehrt [H. d. V.], gleich ob es 
in weite Fernen sähe. Endlich seufzte er und holte Athem“ (Z „Von den Dichtern“; 4, 
165). Nachdem Zarathustra sich mit unvorsichtigen Worten über den Übermenschen an 
seine Jünger gewendet hat, die ihm deshalb zürnen, wendet Zarathustra sein sehnsüchti-
ges Auge weg vom träumenden Schein, welcher zur äußerlichen Phantasie verführt, hin 
zu seinem Inneren, um sich ernüchtert von der Phantasie der Dichtung distanzieren zu 
können. 

Ich wurde der Dichter müde [H. d. V.], der alten und der neuen: Oberfläch-
liche sind sie mir Alle und seichte Meere. / Sie dachten nicht genug in die 
Tiefe [H. d. V.]: darum sank ihr Gefühl nicht bis zu den Gründen. [] / Sie 
sind mir auch nicht reinlich genug [H. d. V.]: sie trüben Alle ihr Gewässer, 
dass es tief scheine [H. d. V.]. (ebd.) 
 

Die „Oberfläche“ der Dichtungen erscheinen zwar schön, aber ihrem inneren Gehalt 
fehlt es an gedanklicher und emotionaler Tiefe. Vielmehr schmückt sich der Dichter mit 
dem Anschein solch einer Tiefe. Darauf zielt Zarathustras Kritik am Dichter ab. Za-
rathustras Worte „Sie sind mir auch nicht reinlich genug“ bedeuten, dass der Dichter 
nicht wahrhaftig genug ist und somit zugleich in Wahrheit noch nicht tief genug leidet.  

Um aus dem schönen Traum des Dichters zu erwachen, versucht Zarathustra sich von 
ihm dadurch zu distanzieren, indem er seine Seele entlarvt, welche sich hinter seiner 
Dichtung versteckt.  

Ach, ich warf wohl mein Netz in ihre Meere und wollte gute Fische fangen; 
aber immer zog ich eines alten Gottes Kopf herauf. / So gab dem Hungrigen 
das Meer einen Stein. Und sie selber mögen wohl aus dem Meere stammen. 
[] / Sie lernten vom Meere auch noch seine Eitelkeit [H. d. V.]: ist nicht das 
Meer der Pfau der Pfauen? [] Wahrlich, ihr Geist selber ist der Pfau der 
Pfauen und ein Meer von Eitelkeit! / Zuschauer will der Geist des Dichters 
[H. d. V.]. (ebd., 165 f.)234  
 
 

 
234 Diese Kritik an der zuschauerbezogen Eitelkeit des Dichters weist viele Gemeinsamkeiten mit 
den Kritiken an den „Schauspielern“ und der „Menschen-Klugheit“ auf. Vgl. das Kapitel: Die 
Selbst-Maskierung als Verführer (III.2.3). Dort spricht Zarathustra davon, dass die Eitelkeit des 
Schauspielers für uns unter Umständen nützlich sein kann. Dank der (scheinbar) schönen Klei-
dung, mit welcher der eitle Schauspieler sich zu schminken versucht, können wir unseren 
„Schwermuth“ (Z „Von der Menschen-Klugheit“; 4, 184), welcher eine traurige und tiefe Seite des 
Lebens ist, eine Zeit lang vergessen. 



 125 

Die Seele bzw. die Psychologie des Geist des Dichters, der sich hinter seiner Maske ver-
steckt, entlarvt Zarathustra indem er aufzeigt, dass die Eitelkeit des Dichters vielmehr 
versucht ist durch das Entzücken der Augen der Zuschauer bzw. der Anderen eine ge-
heime Zufriedenheit in sich zu vermehren, statt eine tiefe innere Einkehr zu sich selbst 
zu vollziehen um das Ideal des Übermenschens zu erreichen. Das wahre Ziel Zarathust-
ras besteht nicht in einem äußeren Effekt, sondern in der inneren Verwandlung zum 
Übermenschen.  

Der Dichter ist nicht in der Lage, jene geistige Spannung des Leidens zu erahnen, wel-
che die Urheberin der Verwandlung von tiefster Selbstverachtung in die größte Sehn-
sucht ist. Was Zarathustra das wahre „Schaffen“ nennt, ist etwas, das man nur aus dem 
Moment dieser Selbst-Überwindung gebären kann.  

Schaffen – das ist die grosse Erlösung vom Leiden, und des Lebens Leicht-
werden. Aber dass der Schaffende sei, dazu selber thut Leid noth und viel 
Verwandelung [H. d. V.]. (Z „Auf den glückseligen Inseln“; 4, 110)  
 

Wer sich selbst im echten Sinne zu verwandeln sucht, muss sich nach einer Zukunft 
sehnen, in der er seine Vergangenheit mittels höchstvollendeter Ideen verwandeln kann. 
„Ich bin von Heute und Ehedem, sagte er dann; aber Etwas ist in mir, das ist von Mor-
gen und Übermorgen und Einstmals“ (Z „Von den Dichtern“; 4, 165). Diese Überwin-
dung des „Ehedem“ zum „Übermorgen“ entsteht nicht aus jener Sehnsucht, die Zeit als 
„absoluten Fluss“ (N 11[162]; 9, 503) mit einem schönen Gleichnis ausdrücken zu wol-
len, sondern aus dem starken und tiefen Willen, sich durch tiefe Selbstverachtung zu ei-
nem größeren, stärkeren und höheren Selbst neu zu gestalten. Die Verwandlung des 
Dichters ist nichts anderes als die Veränderung seiner äußeren Maske, mit welcher er 
die Anderen zu einem Zauber verführt, in dem keine innerste Selbst-Überwindung ge-
fordert wird. Aus diesem Grund bezeichnet Zarathustra mit seinem kritischen Blick den 
Dichter als lügnerisch.235  

Die Maske ist bei Zarathustra kein Ziel, sondern ein unentbehrliches Medium, um die 
eigene Einsamkeit – das notwendige Element zur Selbstüberwindung – zu beschützen 
und seine Gefährten dazu zu verführen, den Weg zum Übermenschen zu gehen. In die-
sem Sinne weist der Dichter für Zarathustra – auch wenn er Zarathustra schöne Träume 
beschert – nicht den wahren Weg zum Übermenschen.  

dieses Geistes wurde ich müde: und ich sehe kommen, dass er seiner selber 
müde wird. / Verwandelt sah ich schon die Dichter und gegen sich selber 
den Blick gerichtet [H. d. V.]. / Büsser des Geistes sah ich kommen: die 
wuchsen aus ihnen. (Z „Von den Dichtern“; 4, 166)  
 

Die Entzauberung des Dichters ist notwendig, nicht nur für Zarathustra, sondern auch 
für den Dichter selbst. Zarathustra hofft, dass der Dichter seinen Blick reflexiv auf sich 
selbst richten wird, um seine eigene, schön hergerichtete Lüge als solche zu erkennen. 
Wenn er dadurch tiefsinnig und ehrlich zu sich selbst werden würde, um sich von sei-

 
235 Vgl. „Dichter und Lünger. – Der Dichter sieht in dem Lügner seinen Milchbruder, dem er die 
Milch weggetrunken hat; so ist Jener elend geblieben und hat es nicht einmal bis zum guten Ge-
wissen gebracht“ (FW 222; 3, 510). 



 126 

nem schönen Schein distanzieren zu können, würde das auch sein Weg zum Übermen-
schen werden können.  

 

2.5.2 Die Tiefe der Rache des Menschen  

Wie bereits ausgeführt, empfiehlt Zarathustra schon seinem Freunde, sich von der Ra-
che der „Fliegen auf dem Markt“ zu entfernen, welche sich im kleinen Menschen ge-
genüber den Mächtigen entzündet (Z „Von den Fliegen des Marktes“; 4, 68). Aber die 
Rache im zweiten Teil ist viel tiefgehender und stärker als die Rache im ersten Teil, weil 
deren Wurzeln in die Tiefen der menschlichen Seele reichen. Das ist der Grund, weshalb 
für Zarathustra die Rache einen starken Gegenspieler darstellt.  

 

2.5.2.1 Die Höhle der Rache der Taranteln  

Die Höhle ist für Zarathustra ein besonderer Ort, da er dort zehn Jahre lang seine Ein-
samkeit vertieft hatte. Aber im Buch Also sprach Zarathustra taucht neben Zarathustra 
noch eine zweite Figur auf, welche sich ebenfalls in einer dunklen Höhle versteckt. Dies 
ist die „Tarantel“, welche symbolisch für das Ungeheuer in uns steht, das tiefe Rachege-
fühle gegenüber der Welt verspürt.  

Wie bereits oben in der Identifizierung der „Fliegen des Marktes“ mit „giftigen Fliegen“ 
(Z „Von den Fliegen des Marktes“; 4, 65) angedeutet, ist Gift eine Metapher für Rache. 
Jedoch ist das Gift der Taranteln viel stärker als das der Rache der Kleinen.236 „Siehe, 
das ist der Tarantel Höhle! Willst du sie selber sehn? Hier hängt ihr Netz: rühre daran, 
dass es erzittert. / Da kommt sie willig: willkommen, Tarantel!“ (Z „Von den Taranteln“; 
4, 128)  

Während die Höhle des Zarathustra der Ort ist, an dem er seine tiefe Einsamkeit entwi-
ckelt hatte, ohne auf das (alte) Sonnenlicht (der Vernunft) zu vertrauen, damit er alle al-
ten Werte, für die auch das Licht der Vernunft steht, überwinden konnte, zeigt im Ge-
gensatz dazu die Höhle der Tarantel eine andere Finsternis, welche aufgrund der Stärke 
ihrer Dunkelheit noch nicht einmal durch das (alte) Licht der Vernunft ausgeleuchtet 
werden kann. „[I]ch weiss auch, was in deiner Seele sitzt. / Rache sitzt in deiner Seele“ 
(ebd.). In dieser Finsternis versteckt die Tarantel ihre dunklen Hintergedanken, mit der 
sie die Anderen in ihr Netz hineinzieht, weil sie sich aufgrund ihrer inneren Schwäche 
dem nicht entziehen können.  

Die Tarantel ist der „Prediger der Gleichheit“, der aus „Ohnmacht“ dem Mächtigen ge-
genüber starke Rachegefühle hegt. 

 
236 Im ersten Teil hat Zarathustra gegen die „Natter“, welche ihn gebissen hat, ohne Schwierigkei-
ten sagen können: „Wann starb wohl je ein Drache am Gift einer Schlange? [] nimmt dein Gift zu-
rück! Du bist nicht reich genug, es mir zu schenken“ (Z „Vom Biss der Natter“; 4, 87). Das Gift 
der Rache im ersten Teil wirkt kaum auf Zarathustra, so dass er sich eingestehen muss, dass eini-
ges in ihm selbst mit den giftigen Figuren im ersten Teil verwandt ist. 



 127 

„Rache wollen wir üben und Beschimpfung an Allen, die uns nicht gleich 
sind!“ – so geloben sich die Tarantel-Herzen. / Und „Wille zur Gleichheit“ – 
das selber soll fürderhin der Name für Tugend werden; und gegen Alles, 
was Macht hat, wollen wir unser Geschrei erheben! / Ihr Prediger der 
Gleichheit [H. d. V.], der Tyrannen-Wahnsinn der Ohnmacht schreit also 
aus euch nach „Gleichheit“: eure heimlichsten Tyrannen-Gelüste vermum-
men sich also in Tugend-Worte! (ebd., 128 f.)  
 

Die Rache dieses Predigers versteckt sich hinter der Vermummung des „Tugendwortes“ 
Gleichheit und tritt nicht direkt in Erscheinung. Diese Rache des Prediger der Gleichheit 
erschafft sich eine Tugend der „Gerechtigkeit“ (ebd., 128), die auf einer Art geistiger 
Homogenität beruht, in der der Mächtige seine geistigen Stärken verleugnen muss, und 
eben nicht wie in der „Freundschaft“ auf gegenseitigem Respekt zwischen zwei gleich 
mächtigen Personen basiert. 

Ach, wie übel ihnen [„Tugenden“; E. d. V.] das Wort „Tugend“ aus dem 
Munde läuft! Und wenn sie sagen: „ich bin gerecht,“ so klingt es immer 
gleich wie: „ich bin gerächt! [H. d. V.] (Z „Von den Tugendhaften“; 4, 122)  
 

Der Beweis für die Macht der Tarantel liegt in ihrer Fähigkeit, dem Mächtigen die Quel-
le seiner Macht zu entziehen. „Vergrämter Dünkel, verhaltener Neid, vielleicht eurer 
Väter Dünkel und Neid: aus euch bricht’s als Flamme heraus und Wahnsinn der Rache. / 
Was der Vater schwieg, das kommt im Sohne zum Reden; und oft fand ich den Sohn als 
des Vaters entblösstes Geheimniss. / Den Begeisterten gleichen sie: aber nicht das Herz 
ist es, was sie begeistert, – sondern die Rache. Und wenn sie fein und kalt werden, ist’s 
nicht der Geist, sondern der Neid, der sie fein und kalt macht“ (Z „Von den Taranteln“; 
4, 129). Ihre Tugend der Gleichheit, deren Wurzel im Pathos der Rache liegt, wird der 
kommenden Generationen im Verborgendem vererbt, und als wahre Tugend präsentiert.  

 

2.5.2.2 Die Rache des Priesters  

Die Tugend der Gleichheit wird in der Lehre der „Priester“, dank ihrer geistigen Fähig-
keiten und ihrer Macht zur Imagination, zum Charakter der Welt hochstilisiert, so dass 
es scheint, dass jede andere Daseinsform auf der Welt eine Sünde ist. Sie ist eine geisti-
ge Form der Rache der Tarantel, welche die Mächtigen in dunkle Höhlen verführt. Aber 
Zarathustras Kritik an dem Priester als seinem „Feind“ beinhaltet zugleich auch Ver-
ständnis für ihn.  

Hier sind Priester: und wenn es auch meine Feinde sind, geht mir still an 
ihnen vorüber und mit schlafendem Schwerte! / Auch unter ihnen sind Hel-
den [H. d. V.]; Viele von ihnen litten zuviel –: so wollen sie Andre machen. 
/ Böse Feinde sind sie: Nichts ist rachsüchtiger als ihre Demuth. Und leicht 
besudelt sich Der, welcher sie angreift. Aber mein Blut ist mit dem ihren 
verwandt; und ich will mein Blut auch noch in dem ihren geehrt wissen 
[H. d. V.]. (Z „Von den Priestern“; 4, 117)237  

 
237  Dieses Verständnis wird schon in seiner Rede von den „Hinterweltlern“ geäußert. „Milde 
[H. d. V.] ist Zarathustra den Kranken. Wahrlich, er zürnt nicht ihren Arten des Trostes und Un-
danks. Mögen sie Genesende werden und Überwindende und einen höheren Leib sich schaffen! / 



 128 

 
Zarathustra gesteht, dass er an sich selber etwas Verwandtschaft mit dem Priester er-
kennt. Auch wenn er für Zarathustra einer seiner „Feinde“ sein mag, ist zugleich gewiss, 
dass das wahre Wesen, das dieser Rächer hinter seiner Maske versteckt, Tiefe hat. Ge-
wiss ist die Rache ein Ungeheuer, das sich in der Seele des Menschen versteckt, aber 
das Leiden des Priesters ist eine der Formen des Pathos des Menschen, die nur dem Tie-
fen zugänglich ist.  

Der Grund, weshalb Zarathustra Verständnis für den Priester aufbringt, liegt darin, dass 
er am Priester Gefallen findet, da dieser ein zwar heldenhafter aber doch gescheiterter 
Seefahrer ist. „Auf einem Eilande glaubten sie einst zu landen, als das Meer sie herum-
riss; aber siehe, es war ein schlafenden Ungeheuer! [H. d. V.]“ (ebd.) Das „Meer“ ist bei 
Zarathustra ein Symbol für die Unermesslichkeit des Pathos, das noch namenlos stürmt. 
Der Priester, der ein tief Leidender ist, war einst auch ein Seefahrer, der inmitten dieses 
Meers festen Boden für sich zu finden versuchte. Aber er versank während seines Aben-
teuers in der Tiefe des Meeres, welche eigentlich die Tiefe seines eigenen Leidens war.  

Kirchen heissen sie ihre süssduftenden Höhlen [H. d. V.]. [] Wer schuf sich 
solche Höhlen und Buss-Treppen? Waren es nicht Solche, die sich verber-
gen wollten und sich vor dem reinen Himmel schämten? (ebd., 118)  
 

Die Kirche ist auch eine Höhle, welche der Leidende aus seinem Pathos des Leides her-
aus errichtet hat und in welcher er sich verbirgt. „Sie nannten Gott, was ihnen wider-
sprach und wehe that: und wahrlich, es war viel Helden-Art in ihrer Anbetung! 
[H. d. V.]“ (ebd.) Zarathustra scheint von Herzen zu bedauern, dass der tief Leidende 
aufgrund seines Leidens auf den Abweg geraten ist, aus tief empfundener Rache gegen-
über der Welt eine ungeheuerliche „Hinterwelt“ (Z „Von den Hinterweltlern“; 4, 35) er-
funden hat, welche er dann „Gott“ nennt.  

Gott ist eine Muthmaassung; aber ich will, dass eure Muthmaassen nicht 
weiter reiche, als euer schaffender Wille. / Könntet ihr einen Gott schaffen? – 
So schweigt mir doch von Allen Göttern! Wohl aber könntet ihr den Über-
menschen schaffen. (Z „Auf den glückseligen Inseln“; 4, 109) 
 

Der Wille an einen Gott zu glauben würde nicht nur seinen eigenen schaffenden Willen 
zum Übermenschen, sondern auch seine Sehnsucht nach den kommenden Generationen 
verderben, welche er als „Fernsten und Künftigen“ (Z „Von der Nächstenliebe“; 4, 77) 
bezeichnet.  

Nicht ihr vielleicht selber, meine Brüder! Aber zu Vätern und Vorfahren 
könntet ihr euch umschaffen des Übermenschen: und Diess sei euer bestes 
Schaffen! (Z „Auf den glückseligen Inseln“; 4, 109)  
 
 

 
Nicht auch zürnt Zarathustra dem Genesenden, wenn er zärtlich [H. d. V.] nach seinem Wahne 
blickt und Mitternachts um das Grab seines Gottes schleicht: aber Krankheit und kranker Leib 
bleiben mir auch seine Thränen noch“ (Z „Von den Hinterweltlern“; 4, 37). „Allzugut kenne ich 
diese Gottähnlichen: sie wollen, dass an sie geglaubt werde, und Zweifel Sünde sei. Allzugut weiss 
ich auch, woran sie selber am besten glauben“ (ebd.). 



 129 

Der wichtigste Punkt in der Lehre Zarathustras besteht darin, den tief Leidenden nicht 
zur Rache, sondern zum Weg hin zum Übermenschen zu verführen, nachdem der tief 
Leidende über seine Rache hinaus seinen schaffenden Willen entfalten konnte.  

 

2.5.2.3 Die fundamentale Rache des Menschen gegen die Zeit  

Neben der Rache des Priesters, welcher den Wahn von einem „Gottes“ aus seiner Rache 
gegenüber der Welt geboren wurde, besitzt der Mensch noch eine elementalere Rache, 
welche sich als Daseinsbedingung auf alle Menschen bezieht. Dies ist die Rache gegen-
über der Zeit, vor welcher selbst der schaffende Wille aufgrund seiner Ohnmacht ihr ge-
genüber dazu neigt, seine schöpferische Kraft zu verleugnen.238  

Im Kapitel Von der Erlösung – wo unsere Betrachtung beginnt –, vertieft Zarathustra in 
einer Art Selbstgespräch eine Aussagen zum Thema der Beziehung zwischen Zeit und 
Willen.239  

Wille – so heisst der Befreier und Freudebringer: also lehrte ich euch, meine 
Freunde! Und nun lernt diess hinzu: der Wille selber ist noch ein Gefange-
ner [H. d. V.]. / Wollen befreit: aber wie heisst Das, was auch den Befreier 
noch in Ketten schlägt? / „Es war“: also heisst des Willens Zähneknirschen 
und einsamste Trübsal. Ohnmächtig gegen Das, was gethan ist – ist er allem 
Vergangenen ein böser Zuschauer. (Z „Von der Erlösung“; 4, 179 f.) 
 

Der Wille ist die einzige und die zentrale Kraft, mit der der Mensch neue Werte für die 
Welt erschaffen kann. Aber der Wille muss seine Ohnmacht gegenüber der „Zeit“ aner-
kennen, dass er deren Verlauf nicht beherrschen kann.  

Dass die Zeit nicht zurückläuft, das ist sein Ingrimm [H. d. V.]; „Das, was 
war“ – so heisst der Stein, den er nicht wälzen kann. / Und so wälzt er Stei-
ne aus Ingrimm und Unmuth und übt Rache [H. d. V.] an dem, was nicht 
gleich ihm Grimm und Unmuth fühlt. / Also wurde der Wille, der Befreier, 
ein Wehethäter: und an Allem, was leiden kann, nimmt er Rache dafür, dass 
er nicht zurück kann. / Diess, ja diess allein ist Rache selber: des Willens 
Widerwille [H. d. V.] gegen die Zeit und ihr „Es war“. (ebd., 180)  
 

Aus der Ohnmacht des Willens, den Verlauf der Zeit nicht beherrschen zu können, ent-
steht in ihm „des Willens Widerwille“, dessen tiefer „Ingrimm“ seine ihn befreiende 
schöpferische Kraft verneint. Hier verwandelt sich, durch die Erfindung des Wahns, je-
ner Wille der schöpferischen Kraft, der neue Werte schafft, zu dem Willen zur Selbst-

 
238 Vgl. Brusotti (1997), S. 567 ff. 
239 „Wahrlich, meine Freunde, ich wandle unter den Menschen wie unter den Bruchstücken und 
Gliedermaassen von Menschen! / Diess ist meinem Auge das Fürchterliche, dass ich den Men-
schen zertrümmert finde und zerstreut wie über ein Schlacht- und Schlächterfeld hin. / Und flüch-
tet mein Auge vom Jetzt zum Ehemals [H. d. V.]: es findet immer das Gleiche: Bruchstücke und 
Gliedermaassen und grause Zufälle – aber keine Menschen! / [] Ich wandle unter Menschen als 
den Bruchstücken der Zukunft: jener Zukunft, die ich schaue. / Und das ist all mein Dichten und 
Trachten, dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was Bruchstück ist und Rätsel und grauser 
Zufall. / Und wie ertrüge ich es, wenn der Mensch nicht auch Dichter und Rätselrater und der Er-
löser des Zufalls wäre!“ (Z „Von der Erlösung“; 4, 178 f.) 



 130 

verneinung. Dieser Wahn versucht die schöpferische Kraft des Willens im Gefängnis 
des Wahns einzusperren. Dieser Wahn, den der Wille unter der Last der Rache erschuf, 
betrügt uns, indem er uns das ganze Dasein nur als „Strafe“ darzustellen versucht.  

Wahrlich, eine große Narrheit wohnt in unserem Willen; und zum Fluche 
wurde es allem Menschlichen, dass diese Narrheit Geist lernte! / Der Geist 
der Rache: meine Freunde, das war bisher der Menschen bestes Nachdenken; 
und wo Leid war, da sollte immer Strafe sein. / „Strafe“ nämlich, so heisst 
sie die Rache selber: mit einem Lügenwort heuchelt sie sich ein gutes Ge-
wissen. / Und weil im Wollenden selber Leid ist, darob dass es nicht zurück 
wollen kann, – also sollte Wollen selber und alles Leben – Strafe sein! (ebd.)  
 

Der Wille strebt unter dem Einfluss des Wahnsinn der „Strafe“ danach seinen Willen zu 
einem „Nicht-Wollen“ (ebd., 181) umzuwandeln. Das ist ein schmerzlicher Versuch des 
Willens, sich mittels Wahnsinns aus dem „Leid“ zu erlösen, das in seiner Ohnmacht ge-
genüber der Zeit besteht. „[E]in Narr wird jeder Gefangene! Närrisch erlöst sich auch 
der gefangene Wille. [] ‚Und diess ist selber Gerechtigkeit, jenes Gesetz der Zeit, dass 
sie ihre Kinder fressen muss‘: also predigte der Wahnsinn“ (ebd., 180).240  

Die Überwindung dieser tiefsten Rache des Menschen, einer Rache, welche dazu neigt, 
den schöpferischen Willen im „Gefängnis“ des „Willens Widerwillen“ einzuschließen 
und ihn somit zur Ohnmacht zu verdammen, wird für Zarathustra zur größten und 
schwersten Aufgabe. Er sagt: „Die Vergangnen zu erlösen und alles ‚Es war‘ umzu-
schaffen in ein ‚So wollte ich es!‘ – das hiesse mir erst Erlösung!“ (ebd., 179) Aber er 
kann hier noch nicht den richtigen Weg zu dieser „Erlösung“ formulieren.  

wer lehrte ihn Versöhnung mit der Zeit, und Höheres als alle Versöhnung ist? 
/ Höheres als alle Versöhnung muss der Wille wollen, welcher der Wille zur 
Macht ist –: doch wie geschieht ihm das? Wer lehrte ihn auch noch das Zu-
rückwollen? (ebd., 181) 
 

Obwohl Zarathustra in dieser Rede gedanklich der schwierigen Beziehung zwischen 
dem Willen und der Zeit beinahe bis auf den Grund geht – kann er dennoch nicht seinen 
Weg aufzeigen, sich von dieser Schwierigkeit zu erlösen. Aus diesem Grund stoppt Za-
rathustra schließlich seine Rede.  

In der Rede von den „drei Verwandlungen“ sagte Zarathustra, dass der „Löwe“ (Z „Von 
den drei Verwandlungen“; 4, 30) als das Symbol des Willens („Ich will“), zum „Kind“ 
verwandelt werden muss, welches als ein „sich rollendes Rad [H. d. V.]“ (ebd., 31) 
symbolisiert wird. Der Wille gerät aufgrund seiner eigenen Ohnmacht der Zeit gegen-
über ironischerweise zum Willen zur Selbstverleugnung, um sich selbst zu erlösen. 
Durch jene Unterbrechung seiner Rede, über die Erlösung des Willens von der Zeit, be-
fällt Zarathustra eine Ahnung, dass er noch nicht bereit ist für diese Lehre.241 Um diese 

 
240 „Der Mensch ist schwer zu entdecken und sich selber noch am schwersten; oft lügt der Geist 
über die Seele. Also schafft es der Geist der Schwere“ (Z: „Vom Geist der Schwere“; 4, 242). 
241 Zwar deutet Zarathustra diesen Gedanken schon mit Wörtern wie „Ring“ bzw. „Rad“ im ersten 
und zweiten Teile an, aber das ist noch suggestiv geblieben. „Ring“ (Z „Von der Nächstenliebe“; 4, 
78; Z „Von den Tugendhaften“; 4, 121): „Rad“ (Z „Vom Wege des Schaffenden“; 4, 80; Z „Vom 
Kind und Ehe“; 4, 90). 



 131 

Schwierigkeit des Willens zu überwinden, muss Zarathustra seine Einsamkeit noch wei-
ter vertiefen und vergrößern, um zur Ewigkeit, dieser für den Menschen schrecklichste 
Ausformung der Zeit, ja sagen zu können.  

 

2.6 Die zwei Ringe von der ewigen Wiederkunft als der schwerste  
Gedanke Zarathustras  
Die Maske Zarathustras verfügt über vielfältige Schichten, die jeweils einer bestimmten 
geistigen Tiefe entsprechen. Insofern die Lehre Zarathustras voraussetzt, dass sich seine 
Schüler vom Volk entfernen, hat seine Lehre esoterischen Charakter. Mit solch einem 
Charakter hält der Lehrzirkel Zarathustras gegen den homogenen Raum des Volkes die 
geistige Distanz.242 Doch Zarathustra besitzt noch verborgene Eigenschaften, die sein 
Selbst bestimmen, die er aber dennoch nicht vor seinen vertrauenswürdigen Schülern 
offenbart. Diese Eigenschaften sind die Wurzeln seiner Maske, mit welcher Zarathustra 
seine Distanz zu dem Menschen – und damit seine eigene Einsamkeit – vertieft und 
vergrößert. Er tut dies, um seine schwersten Gedanken von der ewigen Wiederkunft be-
jahen zu können; ein Gedanke, der von ihm als der „abgründlichste [] Gedanke“ (Z 
„Der Genesende“ 1; 4, 271) bezeichnet wird.243  

Der dritte Teil, in dem Zarathustra sich endlich mit seinem schwersten Gedanken ausei-
nandersetzt, hat einen anderen Charakter als der erste und zweite Teil, in denen er seine 
Lehre seinen Schülern näherbrachte. Im dritten Teil redet Zarathustra fast immer mit 
sich selber bzw. mit verschiedenen selbstimaginierten Figuren, welche sozusagen Alter 
Egos von Zarathustra darstellen, die ihm helfen, seine schwersten Gedanken zu über-
winden. In dem Sinne, dass Zarathustra seine Einsamkeit innerhalb der Grenzen seines 
Ichs vertieft und vergrößert, ist der dritte Teil dieses Werkes der esoterischste Teil.  

Meiner Ansicht nach weist in diesem Werk das Thema der ewigen Wiederkunft diese 
zwei Ringe auf, d. h. den kleinen Ring und den großen Ring, welche sich zueinander wie 
zwei Seiten ein und derselben Medaille verhalten.244 Denn die Schwere, welche im Ka-
pitel Vom Gesicht und Räthsel in der Metapher von der schwarzen „Schlange“ darge-
stellt wird, die in den Mund Zarathustras kriecht, ist nicht dieselbe Schwere, welche ihn 
im Kapitel Der Genesende quält. Während jene mit dem Thema der Zeit des eigenen 

 
242 Vgl. J 30; 5, 48 f. 
243 Vgl. Gerhardt (2006), S. 196 f. 
244 Mir scheint, dass die ein Großteil der Nietzsche-Forschung sich zu sehr darauf fokussiert, den 
Gedanken der ewigen Wiederkehr entweder zu sehr von einem kosmologischen Gesichtspunkt aus 
zu diskutieren, in dem der Mensch weder eine Rolle spielt noch seine Freiheit finden kann, oder 
von dem höchst subjektiven Gesichtspunkt der höchsten Selbstbejahung aus, um sein eigenes Le-
ben zu bestärken. Wenn Nehamas sagt: „The eternal recurrence is not a theory of the world but a 
view of the self“ (Nehamas (1985), S. 150), oder: „this [die Auseinandersetzung mit der ewigen 
Wiederkehr; E. d. V.] is the time when one would be most likely to be honest with one self“ (ebd., 
S. 163), hat er ganz Recht. Aber wenn die (völlige) Bejahung der ewigen Wiederkehr allein als 
Selbstreflexion ausgeführt werden könnte, muss ich sagen, dass solch eine Bejahung eine reine 
Privatangelegenheit bleiben würde. Aus diesem Grund thematisiert diese Betrachtung den größe-
ren Ring (Kreis) der „ewigen Wiederkehr“, welcher einen stärkeren Bezug zur Zukunft der Men-
schen aufweist. 



 132 

Daseins tief verbunden ist, bezieht diese sich auf das Thema der Kleinheit des Men-
schen, welche für Zarathustra auf ewig inakzeptabel bleibt.  

 

2.6.1 Erster Ring der ewigen Wiederkunft für die Bejahung seiner eigenen Zeit  

Das Kapitel Vom Gesicht und Rätsel, in dem die Auseinandersetzung Zarathustras mit 
der ewigen Wiederkunft anhand der Figuren des „Gesichts“ dargestellt wird, beginnt mit 
seiner Rede an die Schiffsleute, in der der Mut als wichtige Tugend des Menschen an-
gedeutet wird, um den Abgrund zu überwinden. „Euch, den kühnen Suchern, Versu-
chern, und wer je sich mit listigen Segeln auf furchtbare Meere einschiffte, / [] euch al-
lein erzähle ich das Räthsel, das ich sah, – das Gesicht des Einsamsten“ (Z „Vom Ge-
sicht und Räthsel“ 1; 4, 197). Dieses „Gesicht“ besteht aus zwei Szenen: zuerst aus der 
Auseinandersetzung mit dem „Zwerg“ und dann aus der Erzählung vom „Hirten“.  

Im Traum steigt Zarathustra ins Gebirge, auf seiner Schulter den Zwerg tragend. „Oh 
Zarathustra, du Stein der Weisheit, du Schleuderstein, du Stern-Zertrümmerer! Dich sel-
ber warfst du so hoch, – aber jeder geworfene Stein – muss fallen!“ (ebd., 198) Dieser 
Zwerg, welcher die symbolische Figur des „Geistes der Schwere“ (ebd.) darstellt, raunt 
Zarathustra in sein Ohr, dass dieser aufgrund des Gewichtes seiner tiefen Weisheit mit 
Notwendigkeit zurückfallen muss. Doch mit seinem „Muth“ hält Zarathustra diesem 
Verführungsversuch stand und führt seinen Aufstieg zur Höhe des Übermenschen fort. 
„[E]s giebt Etwas in mir, das ich Muth [H. d. V.] heisse: das schlug bisher mir jeden 
Unmuth todt. Dieser Muth hiess mich endlich stille stehn und sprechen“ (ebd.).   

„Zwerg! Du Oder ich!“ [] Der Muth schlägt auch den Schwindel todt an 
Abgründen: und wo stünde der Mensch nicht an Abgründen! Ist Sehen nicht 
selber – Abgründe sehen? / Muth ist der beste Todtschläger [H. d. V.]: der 
Muth schlägt auch das Mitleiden todt. Mitleiden aber ist der tiefste Abgrund: 
so tief der Mensch in das Leben sieht, so tief sieht er auch in das Leiden [H. d. V.]. 
/ Muth aber ist der beste Todtschläger, Muth, der angreift: der schlägt noch 
den Tod todt, denn er spricht: „War das das Leben? Wohlan! Noch Ein Mal! 
(ebd., 198 f.)  
 

Das ist der „Muth“ des Menschen, mit welchem er den Schwindel überwinden kann, der 
ihn vor seinem Abgrund ergreift.245 Mit der Kraft des Mutes kann der Mensch aus den 
anderen Tieren als Mensch hervortreten. Der Zwerg, welcher keinen Abgrund kennt, hat 
keine Ahnung von diesem menschlichen Mut, mit dem der Mensch sich mit dem Ausruf 
„Noch Ein Mal!“ gegen den Geist der Schwere bejahend behaupten kann. Darin besteht 
die höchste Würde des Menschen, aus dem tiefen Abgrund in geistige Höhen aufzustei-
gen.246 „Ich! Oder du! Ich aber bin der Stärkere von uns Beiden –: du kennst meinen 

 
245 Vgl. Rosen (1995), S. 181. 
246 Dieses Thema hat die Kontinuität mit dem von dem Seefahrer, der mit der Tapferkeit seinen be-
grenzten Horizont zu überschreiten versucht. Vgl. das Kapitel: Der Freigeist als Experimentator 
(II.1.2.1). Es ist kein Zufall, dass das Kapitel mit einer Rede Zarathustras anfängt, in der er die 
Schiffsleute zum „Muth“ der „ewigen Wiederkehr“ auffordert. „Zarathustra [] war ein Freund aller 
Solchen, die weite Reisen thun und nicht ohne Gefahr leben mögen“ (Z „Vom Gesicht und Räth-
sel“ 1; 4, 197). „Ihr Kühnen um mich! Ihr Sucher, Versucher, und wer von euch mit listigen Segeln 



 133 

abgründlichen Gedanken nicht! Den – könntest du nicht tragen!“ (Z „Vom Gesicht und 
Räthsel“ 2; 4, 199) Mit dem Abspringen des Zwergs von der Schulter Zarathustras ver-
ändert sich das Thema seiner Gedanken hin zum Sinn der Zeit für den Menschen.  

Siehe diesen Thorweg! […] [] der hat zwei Gesichter. Zwei Wege kommen 
hier zusammen: die gieng noch Niemand zu Ende. / Diese lange Gasse zu-
rück: die währt eine Ewigkeit. Und jene lange Gasse hinaus – das ist eine 
andre Ewigkeit. / Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stossen sich gera-
de vor den Kopf: – und hier, an diesem Thorwege, ist es, wo sie zusammen 
kommen. Der Name des Thorwegs steht oben geschrieben: „Augenblick“. 
(ebd., 199 f.)  
 

Die Vergangenheit sowie die Zukunft breiten sich in unterschiedlicher Richtung in alle 
Ewigkeit aus. Der Mensch, welcher sich nur innerhalb der Welt auf die Zeit (als seine 
Existenzbedingung) bezieht,247 befindet sich im „Augenblick“, welcher von den zwei 
Ewigkeiten hin- und hergerissen wird. Nur der Mensch hat in der Welt das Schicksal, 
zum Zeitpunkt des Augenblicks seine Zukunft willentlich aus seiner Vergangenheit er-
schaffen zu müssen. Aber wie wir oben gesehen haben,248 ist dieses Wollen selbst für 
den schöpferischen Willen ein schwieriger Anspruch, denn er kann die Vergänglichkeit 
der Zeit, welche an ihm Teil hat, nicht beherrschen.  

„Aber wer Einen von ihnen weiter gienge – und immer weiter und immer ferner: glaubst 
du, Zwerg, dass diese Wege sich ewig widersprechen?“ (ebd., 200) Auf die Frage Za-
rathustras reagiert der Zwerg mit einer seichten Auslegung: „Alles Gerade lügt, murmel-
te verächtlich der Zwerg. Alle Wahrheit ist krumm, die Zeit selber ist ein Kreis 
[H. d. V.]“ (ebd.). Dagegen sagt Zarathustra zürnend, „mache dir es nicht zu leicht! [] 
ich trug dich hoch!“ (ebd., 200) Der Grund für Zarathustras Zorn besteht darin, dass der 
„Zwerg“ das Wort „Kreis“ so leicht in seinen Mund nahm, ohne zu wissen, welch 
schwierigen Sinn der Kreis für den Menschen bringt. Die Aussage des Zwergs, „die Zeit 
selber [H. d. V.] ist ein Kreis“ (ebd.), präsentiert eine falsche Sichtweise von der Zeit. In 
dieser wird die Zeit als Phänomen betrachtet, in der es keinen menschlichen Standpunkt 
gibt, von der aus die Zeit erlebt werden kann, ganz so, als ob die erlebbare Zeit ohne 
menschlichen Bezug fortschreiten könnte.  

Gegen den Kreis des Zwergs, in welchem der Daseinssinn des Menschen völlig vernich-
tet wäre – weil sich dort die Zeit um nichts dreht –, formuliert Zarathustra die spezielle 
Bedeutung des „Kreises“ für den Menschen, welcher aus seiner Schwere weiter zur Hö-
he aufzusteigen versucht. Das ist der Gedanke der ewigen Wiederkunft.  

Siehe, sprach ich weiter, diesen Augenblick! Von diesem Thorwege Augen-
blick läuft eine lange ewige Gasse rückwärts: hinter uns liegt eine Ewigkeit. 
/ Muss nicht, was laufen kann von allen Dingen, schon einmal diese Gasse 
gelaufen sein? Muss nicht, was geschehn kann von allen Dingen, schon 
einmal geschehn, gethan, vorübergelaufen sein? / [] Und diese langsame 
Spinne, die im Mondscheine kriecht, und dieser Mondschein selber, und ich 

 
sich in unerforschte Meere einschiffte! Ihr Räthsel-Frohen!“ (ebd., 2; 4, 202) Vgl. Zibis (2007). 
247 Vgl. HL 1; 1, 248 ff. 
248 Vgl. das Kapitel: Die fundamentale Rache des Menschen gegen die Zeit (III.2.5.2.3). 



 134 

und du im Thorwege, zusammen flüsternd, von ewigen Dingen flüsternd – 
müssen wir nicht Alle schon dagewesen sein? / – und wiederkommen und in 
jener anderen Gasse laufen, hinaus, vor uns, in dieser langen schaurigen 
Gasse – müssen wir nicht ewig wiederkommen? [H. d. V.] (ebd.)  
 

Das ist der entscheidende Prüfstein für den Menschen, an dem er erkennen kann, ob er 
sein Leben wahrhaftig bejahen kann oder nicht und ob er hoffen kann, dass sein Augen-
blick ewige Male wiederkehrt.249 Mit der Bejahung des zeitlichen Rings der ewigen 
Wiederkunft verwandelt er das Problem von der Vergänglichkeit der Zeit, welche ihm 
nicht anders als „Es war“ (Z „Von der Erlösung“; 4, 179) bedeutete, zum „So wollte ich 
es!“ (ebd.), mit welchem er den stärkeren Willen zum gewollten Augenblick präsentiert. 
Mit dieser Bejahung seines Augenblicks erschafft Zarathustra einen Lebenssinn, der 
ihm hilft, sich gegen die Zeit zu behaupten. Dieser Augenblick, in welchem Zarathustra 
gegen die Ewigkeit sein Leben bejaht, ist sein eigener Augenblick, den er mit nieman-
dem tauschen könnte.  

Plötzlich tritt ein anderes „Gesicht“ in der Szene auf, nämlich ein Hirte, der am Boden 
liegt. In dessen Mund kroch eine schwarze Schlange – welche die negative Seite des 
Nihilismus symbolisiert. „Einen jungen Hirten sah ich, sich windend, würgend, zu-
ckend, verzerrten Antlitzes, dem eine schwarze schwere Schlange aus dem Munde hi-
eng“ (Z „Vom Gesicht und Räthsel“ 2; 4, 201). Nachdem Zarathustra versucht hatte, 
dem Hirten diese Schlange aus dem Munde zu reißen, schrie Zarathustra ihn an: „Beiss 
zu! Beiss zu!“ (ebd.) Diese Handlung, die schwarze Schlange totzubeißen, skizziert den 
entscheidenden Wendepunkt, in dem er die negative Seite des Nihilismus in der Beja-
hung seines eigenen Lebens überwindet.  

Sicherlich stellt diese Handlung eine Zukunftsvision bzw. ein „Vorhersehn“ (ebd., 202) 
im Traum Zarathustras dar, doch deutet sich in diesem Akt das Vorbild des Übermen-
schen an. „Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, – ein Verwandelter, ein Umleuchteter, 
welcher lachte! Niemals noch auf Erden lachte je ein Mensch, wie er lachte!“ (ebd. 202) 
Dieses große Lachen des Hirten ist ein Zeichen für die geistige Höhe, von der aus man 
seine eigene Existenz von Grund auf bejahen kann.  

 

2.6.2 Zweiter Ring der ewigen Wiederkunft für die Bejahung seines Schicksals  

Für Zarathustra stellt der „Kreis“ des „Zwergs“ – in der Auseinandersetzung – lediglich 
einen Ring dar, der zwar hilft, die Zeit des Menschen mit dem Mut des „Noch-einmal“ 
zu bejahen, aber dennoch nur auf die Zeit eines Einzelmenschen beschränkt bleibt. Der 
Diskurs von der ewigen Wiederkunft in Also sprach Zarathustra beinhaltet noch eine 
größeren Ring, in dem er die Begründung für die Bejahung der Zukunftserwartung der 
Menschheit finden muss. Ansonsten würde die Bejahung der Zeit nur eine private Beja-
hung bleiben, welche kaum noch mit der Menschheit in Beziehung steht.250 Er muss 

 
249 Der Aphorismus Das grösste Schwergewicht in der fröhlichen Wissenschaft, in dem der Gedan-
ke von der ewigen Wiederkehr zuerst auftaucht, lehrt uns diesen Gedanken, der von uns die stärks-
te Bejahung unserer eigenen Zeit fordert (FW 341; 3, 570). 
250 Vgl. Arendt (2010), S. 73 ff.: „Der private Charakter des Privaten liegt in der Abwesenheit von 



 135 

seine eigene Existenz an die Sehnsucht nach der Zukunft der Menschheit anknüpfen. 
Das ist der Grund, warum sich Zarathustra nach der Traumvision im ersten Ring, in dem 
er seinen Augenblick am stärksten bejaht, erneut mit dem „kleinen Menschen“ ausei-
nandersetzen muss, der im zweiten Ring wiederkehrt.  

„Ach dass sein Bösestes so gar klein ist! Ach dass sein Bestes so gar klein 
ist!“ / Der grosse Überdruss am Menschen – der würgte mich und war mir 
in den Schlund gekrochen: und was der Wahrsager wahrsagte: „Alles ist 
gleich, es lohnt sich Nichts, Wissen würgt.“ [] „Ewig kehrt er wieder, der 
Mensch, dass du müde bist, der kleine Mensch [H. d. V.]“ [] „ach, der Mensch 
kehrt ewig wieder! Der kleine Mensch kehrt ewig wieder!“ – / Nackt hatte 
ich einst Beide gesehen, den grössten Menschen und den kleinsten Men-
schen: allzuähnlich einander, – allzumenschlich auch den Grössten noch! / 
Allzuklein der Grösste! – Das war mein Überdruss am Menschen! Und ewi-
ge Wiederkunft auch des Kleinsten! – Das war mein Überdruss an allem 
Dasein!“ (Z „Der Genesende“ 2, 4, 274)  
 

Diese Aussagen zeigen, dass jene „Schlange“, als Metapher für den schwermütigen 
Geist, nicht einfach die Schwere existenzieller Fragen verkörpert, sondern den „Über-
druss“ an der Kleinheit des Menschen, welche bei Zarathustra „Ekel“ (Z „Der Genesen-
de“ 1; 4, 271) erregt.  

Der große Ring bezieht sich nicht auf das Thema der Bejahung seiner eigenen Existenz, 
sondern auf das Thema von der Größe und Kleinheit der Menschheit, an welches die 
Arbeit Zarathustras anknüpft, den Menschen den Übermenschen als neuen Sinn auf Er-
den zu lehren. Sein Wille, im ersten Ring seine eigene Existenz zu bejahen, drängt Za-
rathustra um so stärker dazu, den größeren Ring der ewigen Wiederkunft der kleinen 
Menschen ebenfalls zu bejahen. Ironischerweise quält ihn seine Größe, die ihn gerade 
aufgrund der großen Kluft, welche sich zwischen ihm und anderen Menschen eröffnet, 
belastet.251 Auch wenn Zarathustra im ersten Ring (wie jener „Hirte“ im Traum) die 
Ewigkeit der Zeit mit dem Ruf „Noch Einmal“ bejaht, vergrößert sich seine Qual (bzw. 
sein „Ekel“) im zweiten Ring durch diese Bejahung noch, da in ihm der kleine Mensch, 
den Zarathustra im ersten Ring bereits überwunden glaubte, immer wieder neu auf-
taucht. 

Diese Schwere lässt ihn gegenüber seinen Tieren, welche ihn in der Zuversicht bestär-
ken, dass die Welt außerhalb seiner Höhle wie ein „Garten“ auf ihn wartet (ebd., 271 f.), 
sagen:  

Oh meine Thiere, [] schwätzt also weiter und lasst mich zuhören! Es er-
quickt mich so, dass ihr schwätzt: wo geschwätzt wird, da liegt mir schon 
die Welt wie ein Garten. / Wie lieblich ist es, dass Worte und Töne da sind: 
sind nicht Worte und Töne Regenbogen und Schein-Brücken zwischen Ewig-
Geschiedenem? [H. d. V.] / Zu jeder Seele gehört eine andre Welt; für jede 
Seele ist jede andre Seele eine Hinterwelt. / Zwischen dem Ähnlichsten ge-
rade lügt der Schein am schönsten; denn die kleinste Kluft ist am schwers-

 
anderen“ (S. 73). 
251 Vgl. Brusotti (1997): „Der kleine Mensch ist [] nicht eine bestimmte Art Mensch, sondern der 
Mensch überhaupt, der im Vergleich zum Übermenschen zu klein ist“ (S. 609). 



 136 

ten zu überbrücken. / Für mich – wie gäbe es ein Ausser-mir? Es giebt kein 
Aussen! [H. d. V.] Aber das vergessen wir bei allen Tönen; wie lieblich ist 
es, dass wir vergessen! / Sind nicht den Dingen Namen und Töne geschenkt, 
dass der Mensch sich an den Dingen erquicke? Es ist eine schöne Narrethei, 
das Sprechen: damit tanzt der Mensch über alle Dinge. / Wie lieblich ist al-
les Reden und alle Lügen der Töne! Mit Tönen tanzt unsre Liebe auf bunten 
Regenbögen. (ebd., 272)  
 

Die große Kluft zwischen den Menschen und Zarathustra verführt ihn beinahe dazu, in 
einen gefährlichen Solipsismus zu versinken, in dem die Anwesenheit der Außenwelt 
fast vollständig geleugnet wird, so als ob die Welt nur eine Kopfgeburt von ihm wäre. 
Der Ausspruch „Für mich – wie gäbe es ein Ausser-mir? Es giebt kein Aussen!“ (ebd.) 
zeigt an, dass Zarathustra sich in einer gefährlichen Lage befindet, in der er ohne die 
Maske wie ein Gefangener seiner Innenwelt existiert. Die Maske als Medium zwischen 
Innen-Welt und Außen-Welt ermöglicht es, sowohl anderen Menschen zu begegnen 
(bzw. sie zum Übermenschen verführen) als auch sich von ihnen zu trennen (bzw. dis-
tanzieren) zu können.  

Fest steht, dass Zarathustra hier versucht, mit der Kraft der Sprache eine Brücke über 
diese tiefe Kluft zu schlagen. In diesem Sinne hat er ganz Recht, sich selber in diesem 
Kapitel als ein „Genesender“ zu bezeichnen. Aber er weiß zugleich selber, dass die mo-
nologische Sprache ihm nur noch als „Trost“ bleibt:  

Wie gut ihr [Thiere Zarathustras; E. d. V.] wisst, welchen Trost [H. d. V.] 
ich mir selber in sieben Tagen erfand! (ebd., 275)  
 

Wie bereits oben gesehen,252 weiß Zarathustra sehr gut, dass Sprache eine Lüge ist. 
Schon früher hat er für sich allein seinen Zweifel an der Verständigung zwischen dem 
Gebenden und Nehmenden geäußert: „Sie [Nehmenden; E. d. V.] nehmen von mir: aber 
rühre ich noch an ihre Seele? Eine Kluft ist zwischen Geben und Nehmen [H. d. V.]; und 
die kleinste Kluft ist am letzten zu überbrücken“ (Z „Das Nachtlied“; 4, 137).  

Meiner Ansicht nach kann seine in diesem Kapitel dargestellte Sehnsucht nach der 
Sprache nicht direkt als ein Zeichen der Überwindung des großen Rings der ewigen 
Wiederkunft interpretiert werden.253 Die hier gesprochenen Worte Zarathustras bleiben 
noch als privater „Trost“, welcher ihn einstweilen aus der großen Schwermut befreien 
kann. Die Wirkung dieser Sprache soll nicht ein Zeichen der (völligen) Genesung Za-
rathustras, sondern ein Anzeichen dafür sein, dass er – mit der Hilfe der Kraft der Spra-
che – ein Genesender ist.  

Während die Maske ein Prinzip der Individualität ist, das den starken Willen zum Aus-
druck bringt, sowohl zu versuchen, sich von dem Anderen zu trennen, als auch zu ver-
suchen, seinen wahren Freund im Anderen zu sehen (die spontane Maskierung bedeutet 

 
252 Vgl. das Kapitel: Vom Nutzen und Nachteil der Sprache für das Leben (III.2.5.1). 
253 Meiner Meinung nach stellt auch sein dichterischer Dialog mit dem „Weib“ (Metapher des Le-
bens) im Kapitel Das andere Tanzlied nicht direkt seine Bejahung seines Schicksal dar, sondern 
seine Vorbereitung zu diesem Schicksal. Zur Betrachtung des heimlichen Dialogs Zarathustras mit 
dem Leben vgl. Platt (2010); Nehamas (2000). 



 137 

den Willen, die Angleichung an Andere durch und durch abzulehnen), kann die Sprache 
ironischerweise mit ihrer Kommunikationsfunktion dazu beitragen, diese Kluft – wel-
che man eigentlich mit all seiner Kraft und größten Sehnsucht selber überspringen 
muss – zu überdecken, indem sie mit ihrer schönen Lüge eine falsche Brücke über diese 
Kluft baut. Die Sprache kann eine schlimmere Lüge als die Maske sein.  

Als der „Genesende“ äußert Zarathustra seine Sehnsucht, wieder zu den Menschen zu 
reden. Diese Sehnsucht bereitet ihn auf den Versuch vor, seine Freunde wieder mittels 
der Maske zu verführen, um zu seinem „Schicksal“ (Z „Der Genesende“ 2; 4, 275 f.) ja 
sagen zu können. Deswegen bedarf er noch weiterer Begegnungen und Trennungen von 
seinen tief leidenden Schülern, welche ihm aufgrund ihrer starken Leiden noch näher 
stehen. Dieser Versuch, seinem Schicksal mit einem „Ja“ entgegenzutreten – auch wenn 
die kleinen Menschen ewig vor ihm wiederkehren würden254 –, ist das Thema des vier-
ten und letzten Teils dieses Werkes.  

 

2.7 Letzte Überwindung Zarathustras, gegen sein Schicksal „Ja“ zu 
sagen  
Wie viele Nietzsche-Forschungen zeigen, hat der vierte und letzte Teil dieses Werkes 
sowohl im Sinne einer Kompilation als auch in Bezug auf den inhaltlichen Kontext eine 
besondere Stellung.255 Wenn in diesem Fall die zentrale Handlung des Werkes mit dem 
Untergang Zarathustras beginnt und zum Ende des dritten Teils mit seiner Überwindung 
zur ewigen Wiederkunft abschließt, könnte man in gewissem Sinne sagen, dass der vier-
te Teil eine Resonanz dazu darstellt. Aber, wie oben gezeigt, ist Zarathustras Überwin-
dung, seinem Schicksal gegenüber „Ja“ zu sagen – welches in dieser Betrachtung als der 
große Ring der ewigen Wiederkunft bezeichnet wird –, am Ende des drittes Teils noch 
nicht vollendet.  

Diese Überwindung Zarathustras wird durch seine Entscheidung ermöglicht, von den 
„höheren Menschen“, welche nur geringe Distanz zu ihm halten, sich zu trennen, damit 
Zarathustra über sie hinaus seine „Kinder“ als seine echten Freunde zu sehen vermag. In 
diesem vierten und letzten Teil spielt die Maske Zarathustras für ihn wieder eine unent-
behrliche Rolle, um mit den höheren Menschen sowohl in naher als auch ferner Distanz 
eine intimere Kommunikation führen zu können.  

 

2.7.1 Zarathustras List als „Fischfänger“  

Das erste Kapitel des vierten und letzten Buchs, Das Honig-Opfer, beginnt mit der Sze-
ne, in der Zarathustra seine Tiere, d. h. den Adler und die Schlange, darum bittet, den 

 
254 Die Tiere sprechen wie der „Zwerg“ von der „ewigen Wiederkehr“, als ob diese nur einen kos-
mologischen Charakter hätte (Z „Der Genesende“ 2; 4, 276). Dieses Verständnis ist nicht das Za-
rathustras, der in der „ewigen Wiederkehr“ seine große Schwere zu überwinden versucht. Dieses 
Missverständnis liegt darin begründet, dass die Tiere keinen Sinn für die Bedeutung des Lebens in 
der menschlichen Welt haben und deshalb auch nicht versuchen, dessen Schwere zu überwinden. 
255 Vgl. Ottmann (2000), S. 62 f. 



 138 

Honig für das „Honig-Opfer“ auf einem hohen Berg zu besorgen. Aber das ist seine 
„List“ (Z „Das Honig-Opfer“; 4, 296), damit er seine „Werke“ (ebd., 295) allein 
dadurch beginnt, indem er Abstand zu seinen Tieren gewinnt.256  

Als Zarathustra aber oben auf der Höhe war, sandte er die Thiere heim, die 
ihn geleitet hatten, und fand, dass er nunmehr allein sei: – da lachte er aus 
ganzem Herzen, sah sich um und sprach also: / Dass ich von Opfern sprach 
und Honig-Opfern, eine List [H. d. V.] war’s nur meiner Rede und, wahrlich, 
eine nützliche Thorheit! Hier oben darf ich schon freier reden, als vor Ein-
siedler-Höhlen und Einsiedler-Hausthieren. / Was opfern! Ich verschwende, 
was mit geschenkt wird, ich Verschwender mit tausend Händen: wie dürfte 
ich Das noch – Opfern heissen! / Und als ich nach Honig begehrte, begehrte 
ich nur nach Köder [H. d. V.] und süssem Seime und Schleime, nach dem 
auch Brummbären und wunderliche mürrische böse Vögel die Zunge lecken: 
/ – nach dem besten Köder, wie er Jägern und Fischfängern noththut. (ebd.)  
 

Das „Honig-Opfer“ ist für Zarathustra in Wahrheit ein „Köder“, um die Menschen von 
unten nach oben zu verführen. Sein wahres Ziel ist es, als „Fischfänger“ den höheren 
Menschen aus dem Meer von Menschen heraus auf das Gebirge zu locken.  

Warum musste Zarathustra aber eigentlich seine Tiere belügen? Der Grund besteht in 
der Kluft zwischen den Menschen und der Natur, welche nie geschlossen werden kann. 
Zarathustra weiß sehr gut, dass sein „Werk“ nur für den bestimmt ist, der als „Mensch“ 
(Z Vorrede 1; 4, 12) die große Sehnsucht nach dem Übermenschen in sich tragen kann. 
Obwohl Adler und Schlange räumlich Zarathustra sehr nahe sind, haben diese zwei Tie-
re doch keine Ahnung von dem Werk Zarathustras, da sie selbst Teil der Natur sind.257  

Denn wenn die Welt wie ein dunkler Thierwald ist und aller wilden Jäger 
Lustgarten, so dünkt sie mich noch mehr und lieber ein abgründliches rei-
ches Meer, / – ein Meer voll bunter Fische und Krebse, nach dem es auch 
Götter gelüsten möchte, dass sie an ihm zu Fischern würden und zu Netz-
Auswerfern: so reich ist die Welt an Wunderlichem, grossem und kleinem! / 
Sonderlich die Menschen-Welt, das Menschen-Meer: – nach dem werfe ich 
nun meine goldene Angelruthe aus und spreche: thue dich auf, du Men-
schen-Abgrund! [] Bis sie [viele Menschen-Fische; E. d. V.], anbeissend an 
meine spitzen verborgenen Haken, hinauf müssen in meine Höhe, die bun-
testen Abgrund-Gründlinge zu dem boshaftigsten aller Menschen-
Fischfänger. / Der nämlich bin ich von Grund und Anbeginn, ziehend, her-
anziehend, hinaufziehend, aufziehend, ein Zieher, Züchter und Zuchtmeister, 
der sich nicht umsonst einstmals zusprach: „Werde, der du bist!“ (Z „Das 
Honig-Opfer“; 4, 297)  
 

Durch den „Tod Gottes“, der bisher dem Menschen Sinn in seinem Dasein gegeben hat, 

 
256 Vgl. Lampert (1986): „He [Zarathustra; E. d. V.] has to allege that he is going to make an offer-
ing, but his assertion is a mask, which shelters even his animals from what he has become“ (S. 
292). 
257 Darin liegt auch die Ursache, weshalb Zarathustra mit seinen Tieren nicht weiterredet, auch 
wenn sie ihm die ewige Wiederkunft mit dem Wort Schicksal mittgeteilt haben (Z „Der Genesen-
de“ 2; 4, 277). Zarathustra hat verstanden, dass die Tiere die Schwere des Wortes Schicksal mit 
ihm gemeinsam nicht tragen können. 



 139 

gerät die innere Welt des Menschen in einen Zustand der Unbestimmtheit, der einem to-
benden Meer ähnelt. Doch Zarathustra erblickt in dieser Situation vielmehr eine gute 
Gelegenheit für die Geburt des Übermenschen. Dementsprechend lautet die Vorrede Za-
rathustras: „[M]an muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Sterne gebären 
zu können“ (Z Vorrede 5; 4, 19).  

Die höheren Menschen im vierten Teil sind solche, in denen noch das namenlose Chaos 
tobend stürmt:  

Was Wunders auch, dass ihr missriethet und halb geriethet, ihr Halb-
Zerbrechenen! Drängt und stösst sich nicht in euch – des Menschen Zukunft? 
/ Des Menschen Fernstes, Tiefstes, Sternen-Höchstes, seine ungeheure Kraft: 
schäumt Das nicht alles gegen einander in eurem Topfe? (Z „Vom höheren 
Menschen“ 15; 4, 364)  
 

Das Chaos ist sozusagen der Ursprung des Übermenschen. Diese Kommenden, die Za-
rathustra auf den hohen Berg zu locken versucht, sind solche, die noch ihre eigenen Ab-
gründe haben, aus denen sie ihre eigenen „Sterne“ (Z Vorrede 5; 4, 19) gebären können.  

Zarathustras Handlung, auf dem Gebirge als ein „Fischfänger“ auf die Menschen zu 
warten, hat eine zeitliche Bedeutung. Ein verborgenes Motto in diesem vierten und letz-
ten Teil ist das Verständnis von Zeit, welche die kommenden Generationen umfasst und 
sich nicht auf das Dasein eines einzelnen Menschen beschränkt.  

Also mögen nunmehr die Menschen zu mir hinauf kommen: denn noch war-
te ich der Zeichen [H. d. V.], dass es Zeit [H. d. V.] sei zu meinem Nieder-
gange, noch gehe ich selber nicht unter, wie ich muss, unter Menschen. (Z 
„Das Honig-Opfer“; 4, 297)  
 

Er wartet auf die „Zeichen“ der Kommenden, welche als seine echten Freunde nach ihm 
auf der Erde erscheinen sollen. Einst ging Zarathustra mit der Maske vom Berg hinab, 
um einen kleinen Zirkel für den Übermenschen zu versammeln (Z Vorrede 9; 4, 25 ff.). 
Aber nun sieht sein Werk darin, auf den Gipfelhöhen des Gebirges die Kommenden (er-
neut mit einer Maske) zu erwarten.   

Ich [] und mein Schicksal – wir reden nicht zum Heute, wir reden auch nicht 
zum Niemals: wir haben zum Reden schon Geduld und Überzeit. Denn einst 
muss er doch kommen und darf nicht vorübergehen. / Wer muss einst kom-
men und darf nicht vorübergehen? Unser grosser Hazar, das ist unser gros-
ses fernes Menschen-Reich, das Zarathustra-Reich von tausend Jahren. (ebd., 
298)  
 

Dass Zarathustra oben in der Höhe auf den neuen Menschen wartet, markiert den Zeit-
punkt, an welchem aus den alten Generationen neue Generationen geboren werden. 
Aber das heißt nicht, dass Zarathustra einfach passiv auf die Kommenden wartet. Mit 
seiner listigen Maske verführt er sie und wählt sie aus. Zarathustra verführt solche, wel-
che das große Potenzial in sich haben, um über ihn hinaus das „grosse [] ferne [] Men-
schen-Reich“ schaffen zu können.258  

 
258 „So liebe ich allein noch meiner Kinder Land, das unentdeckte, im fernsten Meere: nach ihm 



 140 

2.7.2 Die Masken und die Selbst-Bekenntnisse der höheren Menschen  

Alle Figuren des höheren Menschen – der König zur Rechten und der König zur Lin-
ken, der alte Zauberer, der Papst, der freiwillige Bettler, der Schatten, der Gewissenhafte 
des Geistes, der traurige Wahrsager und der hässlichste Mensch (Z „Die Begrüssung“; 
4, 346)259 – haben ein tiefes Leiden in sich, welches sie dazu treibt, von ganz unten hoch 
zum Gebirge aufzusteigen.  

Hier möchte ich nur kurz zwei Figuren exemplarisch behandeln, welche einen starken 
Bezug zum Thema der Maske aufweisen. Mit den Worten „ich erkenne dich wohl!“ (Z 
„Der Zauber“ 2; 4, 317 und Z „Der hässlichste Mensch“; 4, 328) zieht Zarathustra den 
Figuren ihre Maske ab.  

Zarathustra demaskiert sowohl die äußere Maske des „Zauberers“, mit welcher der 
Zauberer aufgrund seiner großen Eitelkeit die Menschen seiner Außenwelt zu täuschen 
versucht, als auch die innere Maske des „hässlichsten Menschen“, mit welcher der häss-
lichste Mensch aus tiefer Scham sich vor sich selbst zu verstecken versucht. Durch die 
Entlarvung ihrer Masken führt Zarathustra sie auf den Weg zum Übermenschen.  

 

2.7.2.1 Die Eitelkeit des Zauberers  

In dem Text Der Zauberer wird dargestellt wie Zarathustra sich mit dem Dichter ausei-
nandersetzt.260 Zarathustra begegnet einem alten Mann, der auf dem Weg hinfällt. Zu-
erst glaubt Zarathustra der unglücklichen Gebärde dieses alten Mannes, jedoch schlägt 
er diesen Jammernden, mit seinem Stock nachdem er dessen Gesang gehört hat. „Halt 
ein! [] du Schauspieler! Du Falschmünzer! Du Lügner aus dem Grunde! Ich erkenne 
dich wohl!“ (Z „Der Zauberer“ 2; 4, 317) Getroffen von den harten Schlägen Zarathust-
ras, bekennt der alte Zauberer langsam, dass seine Gebärde lediglich ein „Spiel“ (ebd.) 
sowie eine „Probe“ (ebd.) für Zarathustra war, um herauszufinden, ob er die „Wahrheit“ 
(ebd.) des Jammernden erkennen kann.  

Doch Zarathustra vermeidet es, das Bekenntnis dieses alten Mannes als Wahrheit anzu-
nehmen. „[D]u Schauspieler aus dem Grunde! Du bist falsch: was redest du – von 
Wahrheit! / Du Pfau der Pfauen, du Meer der Eitelkeit“ (ebd., 317). Zarathustra durch-
schaut den Hintergedanken des alten Mannes, indem er in seinem unglücklichen Ausse-
hen nichts weiter als dessen Lüge erkennt, die er aus „Eitelkeit“ auftischt, um die Auf-
merksamkeit des Anderen zu erregen.  

Ich bin nicht auf der Hut vor Betrügern, ich muss ohne Vorsicht sein: so will 
es mein Loos. / Du aber – musst betrügen: so weit kenne ich dich! Du musst 

 
heisse ich meine Siegel suchen und suchen. / An meinen Kindern will ich es gut machen, dass ich 
meiner Väter Kind bin: und an aller Zukunft – diese Gegenwart!“ (Z „Vom Lande der Bildung“; 4, 
155). 
259 Zur eingehenden Betrachtung der „höheren Menschen“ vgl. Santaniello (2005). 
260 Dieses Kapitel weist viele Parallen zum Diskurs über den „Dichter“ auf. Vgl. das Kapitel: Ent-
zauberung des Dichters (III.2.5.1.3). 



 141 

immer zwei- drei- vier und fünfdeutig [H. d. V.] sein! Auch wenn du jetzt 
bekanntest, war mir lange nicht wahr und nicht falsch genug!“ (ebd., 318)  
 

Mit diesen Worten unterscheidet Zarathustra zwei Arten der Lüge, welche sich zu äh-
neln scheinen. Wie wir oben gesehen haben, muss Zarathustra sich gelegentlich von 
dem Anderen bewusst täuschen lassen, um die Sehnsucht nach dem Übermenschen wei-
ter in sich tragen zu können. Diese „Kunst“ (Z „Vom Geist der Schwere“; 4, 243) hat 
Zarathustra selber als „blinde Klugheit“ (ebd.) bezeichnet. Indem er diese gewollte 
Maske zwischen sich und den Anderen bringt, stellt er sich aus Einsicht in die allzu 
menschliche Natur des Menschen ihnen gegenüber absichtlich blind, damit er fähig 
bleibt, seine Sehnsucht nach dem Übermenschen weiter in sich zu bewahren. Durch die-
se „blinde Klugheit“ verteidigt er die Eitelkeit des Menschen, solange diese die Trieb-
kraft für einen schöneren Anschein darstellt, mit welcher er seine noch allzu menschli-
che Seite verschleiern kann. Darin besteht die Bedeutung seiner gewollten Klugheit, die 
ihm dabei behilflich ist, als Lehrer des Übermenschen die Menschen zu verführen. Za-
rathustras Maske verfügt über Schichten, welche er entsprechend der individuellen Tiefe 
(bzw. Höhe) der jeweiligen Menschen frei verwendet. Er tut dies, um sich von der Ho-
mogenität des Marktes distanzieren zu können und um den kleinen Zirkel seiner leben-
digen Gefährten zu verführen. Als höchsten Beweis der Individualität jedes Zirkelmit-
gliedes sollen sie im Zirkel voreinander „Kleider“ tragen. Aus diesem Grund trägt auch 
Zarathustra „zwei- drei- vier und fünfdeutig[e]“ („Der Zauberer“ 2; 4, 318) Masken.  

Aber all diese Schichten seiner äußeren Masken zielen darauf ab, sein Innerstes zu ver-
tiefen und zu vergrößern, d. h. seine große Sehnsucht nach dem Übermenschen zu stei-
gern. Doch beim Zauberer ist die Lüge ein Ziel an sich, um seine große Eitelkeit zu 
vermehren, welche die Anerkennung der Anderen für seine äußere Maske begehrt. 
Deswegen befindet sich hinter der „zwei- drei- vier und fünfdeutig[en]“ (ebd.) Maske 
des Zauberers kein eigenes wahres Gesicht.  

Jedoch kann die große Eitelkeit des Schauspielers auch zu einem Weg zum Übermen-
schen werden, wenn er einem solchen begegnet, der ihn dazu verführt, seine Augen auf 
seine inneren Seiten zu richten (vgl. Z „Von den Dichtern“; 4, 166). Die lügnerische 
Maske, welche der Zauberer aufgrund seiner starken Eitelkeit trägt, kann auch zum An-
lass zur eigenen inneren Einkehr werden, in welcher er sein wahres Gesicht erkennen 
kann, und zwar in dem Fall, wenn es dem Zauberer unmöglich wird, durch Lüge seine 
äußere Maske aufrechtzuerhalten.  

Du schlimmer Falschmünzer, wie könntest du anders! Deine Krankheit 
würdest du noch schminken, wenn du dich deinem Arzte nackt [H. d. V.] 
zeigtest. / So schminktest du eben vor mir deine Lüge, als du sprachst: „ich 
trieb’s also nur zum Spiele!“ Es war auch Ernst darin [] / Ich errathe dich 
wohl: du wurdest der Bezauberer Aller, aber gegen dich hast du keine Lüge 
und List mehr übrig, – du selber bist dir entzaubert! [H. d. V.] / Du erntetest 
den Ekel ein, als deine Eine Wahrheit [H. d. V.]. Kein Wort ist mehr an dir 
ächt, aber dein Mund: nämlich der Ekel, der an deinem Munde klebt. (ebd., 
318)  
 

Der „Ekel“ kündet ihm von seiner tiefe Kluft, welche sich zwischen seiner äußeren 
Maske und seinem inneren Gesicht auftut.  



 142 

Oh Zarathustra, ich bin’s müde, es ekelt mich meiner Künste, ich bin nicht 
gross, was verstelle ich mich! Aber, du weisst es wohl, – ich suchte nach 
Grösse! / Einen grossen Menschen wollte ich vorstellen und überredete Vie-
le: aber diese Lüge gieng über meine Kraft [H. d. V.]. An ihr zerbreche ich. / 
Oh Zarathustra, Alles ist Lüge an mir; aber dass ich zerbreche – diess mein 
Zerbrechen ist ächt! (ebd., 319)  
 

Durch das „Zerbrechen“ seiner Lüge, die allen seine Größe vorgaukeln soll, beginnt der 
Zauberer, sein wahres Gesicht zu erkennen, welches frei von Lüge ist. „Es ehrt dich, 
sprach Zarathustra düster und zur Seite niederblickend, es ehrt dich, dass du nach Grös-
se suchtest, aber es verräth dich auch. Du bist nicht gross. / Du schlimmer alter Zaube-
rer, das ist dein Bestes und Redlichstes, was ich an dir ehre, dass du deiner müde wur-
dest und es aussprachst: ‚ich bin nicht gross‘“ (ebd., 319). Zarathustra sieht in diesem 
Selbstbekenntnis des Zauberers, „ich bin nicht gross“, einen Anfangspunkt, von dem 
aus er vielleicht seinen eigenen Weg zum Übermenschen beginnen kann. In diesem Sin-
ne kann die Eitelkeit des Zauberers ein Anlass sein, um zum Übermenschen zu werden.  

 

2.7.2.2 Die Scham des hässlichsten Menschen  

Die Maske des „hässlichsten Menschen“, welche er aus tiefer „Scham“ trägt, bezieht 
sich auf den „Gott“, genauer gesagt auf die Vorstellung eines Gottes, dessen Augen uns 
sowohl als gleichartig als auch transparent sehen. Durch die tiefen psychologischen 
Einsichten Zarathustras – „Ich erkenne dich wohl [] du bist der Mörder Gottes!“ (Z 
„Der hässlichste Mensch“; 4, 328) – legt der hässlichste Mensch vor Zarathustra ein 
Selbstbekenntnis ab als der „Mörder Gottes“.  

er [Gott; E. d. V.] – musste sterben: er sah mit Augen, welche Alles sahn, – 
er sah des Menschen Tiefen und Gründe, alle seine verhehlte Schmach und 
Hässlichkeit. / Sein Mitleiden kannte keine Scham [H. d. V.]: er kroch in 
meine schmutzigsten Winkel. Dieser Neugierigste, Über-Zudringliche, 
Über-Mitleidige musste sterben. Er sah immer mich: an einem solchen Zeu-
gen wollte ich Rache [H. d. V.] haben – oder selber nicht leben. Der Gott, 
der Alles sah, auch den Menschen: dieser Gott musste sterben! Der Mensch 
erträgt es nicht, dass solch ein Zeuge lebt. (ebd., 331)261  
 

Hier hat das Schamgefühl des Menschen die wichtige Aufgabe, uns den Blick für die 
tiefe Dimension der menschlichen Seele zu eröffnen, in welcher der Mensch sich mit 
Gott verbindet.  

Dem Alten Testament zufolge wurde der Mensch mit dem Bewusstsein von Scham aus 
dem Paradies ins Diesseits vertrieben, welches er auf Kosten der Weisheit erhalten hat. 
Aufgrund seiner Erkenntnis, dass er nackt ist, musste er in die Menschenwelt hinunter-
gehen, um sich zu verstecken. Doch umgekehrt tötet der Mensch sogar – auf der Stufe 

 
261 Schon früher hat Zarathustra einmal gesagt, dass Gott wegen seines Mitleids mit den Menschen 
gestorben ist. „Gott ist todt; an seinem Mitleiden mit den Menschen ist Gott gestorben“ (Z „Von 
den Mitleidigen“; 4, 115). Das Wort „hässlichster Mensch“ stellt diesen Sachverhalt eingehender 
dar. 



 143 

des hässlichsten Menschen – mit seiner „Rache am Zeugen“ (ebd., 328), dessen Wur-
zeln in seiner starken Scham liegen, Gott und damit dessen alles überwachendes Auge. 
Dieses Potential des Schamgefühls im Menschen zum Wandel in etwas Zerstöreri-
sches, ist der Keim für die Selbstbehauptung der geistigen Souveränität im Menschen. 
Es handelt sich um einen Wandel, von einem Zustand der Überwachung des inneren 
Raums, begleitet von einem Gefühl der Sünde, hin zum Zustand der „Rache“, der ver-
sucht mit starken und tiefen Ingrimm die „Zeugen“ seiner Scham zu ermorden.  

Nach Ansicht Zarathustras waren die Masken (Personen), welche die Menschen bis zum 
„Tod Gottes“ trugen, im Kern Selbstbetrug. Denn diese Masken setzen die Erfindung 
eines den Menschen zuschauenden Zuschauers voraus, der als Gott bezeichnet wurde. 
Und nur aufgrund dieser Voraussetzung – dass Gott das Leiden der Menschen betrach-
tet – verliehen die Masken einen Sinn, dem alle folgen mussten.262 Mit dem Wahn, dass 
das Dasein eine Sünde ist, hat der Mensch sich betrogen. Die Scham des hässlichsten 
Menschen, welcher Gott getötet hat, weist den Keim zur Befreiung des Menschen von 
Gott auf, durch die er einen eigenen Sinn im Dasein finden und sich dadurch vom 
Überwachungsgefühl lösen kann.  

Das Ziel der Demaskierung des hässlichsten Menschen durch Zarathustra besteht darin, 
dem hässlichsten Menschen klar zu machen, dass es keinen Zuschauer mehr gibt, der 
über ihm positioniert ist, und seinem Leiden Sinn verleiht. Erst durch diese Erkenntnis 
kann der hässlichste Mensch seine eigene Persönlichkeit (vgl. FW 338; 3, 566)263 ent-
wickeln, welche tief verbunden ist mit seinem Leiden. Diese Entwicklung kann sich nur 
in absoluter Einsamkeit vollziehen. Zarathustra stellt seinen Freunden die Frage:  

Habt ihr Muth, oh meine Brüder? Seid ihr herzhaft? Nicht Muth vor Zeugen, 
sondern Einsiedler- und Adler-Muth, dem auch kein Gott mehr zusieht? (Z 
„Vom höheren Menschen“; 4, 358)  
 

In der Lehre Zarathustras bedeutet der „Muth“ die Bedingung für die Individualität des 
Menschen, welcher in der Zeit nach dem „Tod Gottes“ keiner Zuschauer mehr bedarf. 
Aber dieser „Adler-Muth“ muss zugleich immer mit der vornehmen Scham kombiniert 
werden, mit welcher die „zweite Maske“ als Beweis der höchsten Individualität und 
nicht als Beweis für Gott getragen werden soll. Zarathustra, welcher aufgrund seiner 
großen Scham seinen Blick vom hässlichsten Menschen abwandte, nachdem er diesen 

 
262 Einen ähnlichen (wichtigen) Diskurs kann man in der zweiten Abhandlung von Zur Genealogie 
der Moral finden. Dort erkennt Nietzsche die grosse Bedeutung der griechischen Götter für den 
Menschen in ihrer Rolle als Zuschauer. „Damit das verborgene, unentdeckte, zeugenlose Leiden 
aus der Welt geschafft und ehrlich negiert werden konnte, war man damals beinahe dazu genötigt, 
Götter zu erfinden und Zwischenwesen aller Höhe und Tiefe, kurz Etwas, das auch im Verborge-
nen schweift, das auch im Dunkeln sieht und das sich nicht leicht ein interessantes schmerzhaftes 
Schauspiel entgehen lässt“ (GM II 7; 5, 304). Diese fundamentale Aufgabe, sich um das Leiden 
des Menschen zu sorgen, hat auch der Gott des Christentums (ebd.). Aber während die griechi-
schen Götter das Schauspiel des Menschen auf der Erde mit einer tiefen (bzw. boshaften) Wollust 
genießen, besteht die Besonderheit des Gottes des Christentums darin, dass er den Raum des Lei-
dens dieser Welt im Grunde dadurch zu beseitigen versucht, indem er einen mitleidigen Zuschauer 
erfindet, dessen Augen alles sehen können (vgl. FW Vorrede 4; 3, 352). 
263 „Ueberall [], wo wir als Leidende bemerkt werden, wird unser Leiden flach ausgelegt; es gehört 
zum Wesen der mitleidigen Affection, dass sie das fremde Leid des eigentlich Persönlichen ent-
kleidet“ (FW 338; 3, 566). 



 144 

gesehen hatte (Z „Der hässlichste Mensch“; 4, 328), weiß sehr gut, dass die Maske aus 
vornehmer Scham notwendig für die Individualität ist. Die Scham Zarathustras ist die 
Achtung vor dem Keim der geistigen Souveränität des hässlichsten Menschen, aus dem 
heraus er vielleicht den Weg zum Übermenschen betreten könnte. Deswegen erwidert 
der hässlichste Mensch auf die Scham Zarathustras: „Deine Scham, oh Zarathustra, ehr-
te mich!“ (ebd., 329)  

 

2.7.3 Die Höhle Zarathustras  

„Meine Höhle ist gross und tief und hat viele Winkel; da findet der Versteckteste sein 
Versteck [H. d. V.]“ (Z „Der hässlichste Mensch“; 4, 331).264 Zarathustra lädt alle höhe-
ren Menschen in seine Höhle ein.  

Die Höhle Zarathustras, welche vom Licht der traditionellen Vernunft nicht erreicht 
wird, ist eine antiplatonische Metapher. Im Platonismus ist die Tat, seien Augen weg 
von den Schatten in der Höhle hin zum Licht der Sonne zu wenden, der einzige philo-
sophische Weg.265 Bei Platon spielt die Finsternis der Höhle keine positive Rolle. Aber 
im Gegensatz zu Platon ist die Höhle bei Zarathustra ein unentbehrlicher Ort, an dem er 
seinen Geist und seine Einsamkeit zehn Jahre vertieft hat, ohne sich auf das Licht der 
traditionellen Vernunft zu verlassen. Das ist der notwendige Ort, an dem man vor der 
Außenwelt sozusagen sein eigenes Geheimnis verbergen und großziehen kann, welche 
das notwendige Chaos für den Übermenschen birgt.266  

In der Einsamkeit wächst, was Einer in sie bringt, auch das innere Vieh 
[H. d. V.]. Solchergestalt widerräth sich Vielen die Einsamkeit. (Z „Vom 
höheren Menschen“ 13; 4, 363)   
 

In dieser Höhle, in deren Dunkelheit man sich auf das Licht der bisherigen Vernunft 
nicht mehr verlassen kann, muss man selber aus seinem Chaos seinen eigenen „Stern“ 
gebären, der von oben herab die Menschen erleuchtet.267 Den höheren Menschen sagt 
Zarathustra: „Ihr Verzweifelnden!“ (Z „Die Begrüssung“; 4, 347). Sie alle sind aufgrund 
ihrer eigenen tiefen Verzweiflung ins Gebirge hinaufgestiegen. Diesem aus inneren An-
trieb erfolgten Aufstieg zollt Zarathustra Respekt. Aber worum es für Zarathustra ei-
gentlich geht, ist, ob sie aus ihrer tiefen Verzweiflung heraus eine eigene neue Idee vom 
Menschen schaffen können oder nicht. Indem er ihnen den Weg zurück zum Licht der 
traditionellen Vernunft abschneidet, stellt Zarathustra sie in dieser Höhle auf eine Probe, 
die prüft, ob ihr Abgrund wahrhaftig tief und ihre Sehnsucht wahrhaftig groß ist.  

In dieser Höhle lehrt Zarathustra die höheren Menschen wieder die Notwendigkeit, sich 
 

264 „Wie ist es möglich sich mitzutheilen? Wie kann man gehört werden? Wann komme ich aus der 
Höhle in’s Freie? Ich bin der Versteckteste aller Versteckten“ (N 4[120]; 10, 149). 
265 Vgl. Platon (1991a), S. 509 ff. 
266 Zur philosophischen Betrachtung der Bedeutung der Metapher der Höhle in Nietzsches Philo-
sophie vgl. Blumenberg (1989), S. 613–645. 
267 „Wer ist von mir eingestiegen in die Höhlen, aus denen der Gifthauch dieser Art von Ideal – der 
Weltverleumdung! – emporquillt? Wer hat auch nur zu ahnen gewagt, dass es Höhlen sind?“ (EH 
„Warum ich Schicksal bin“ 6; 6, 371). 



 145 

inmitten des Volkes zu verbergen: „Habt heute ein gutes Misstrauen, ihr höheren Men-
schen, ihr Beherzten! Ihr Offenherzigen! Und haltet eure Gründe geheim [H. d. V.]! 
Diess Heute nämlich ist des Pöbels“ (Z „Vom höheren Menschen“ 9; 4, 361). Zarathust-
ra weiß, dass eine geistige Kluft zwischen den höheren Menschen und den normalen 
Menschen besteht und dass diese Kluft die höheren Menschen quält. Aber zugleich weiß 
er sehr gut, dass immer noch eine Kluft zwischen ihm und den höheren Menschen be-
steht.  

Ihr leidet mir noch nicht genug! Denn ihr leidet an euch, ihr littet noch nicht 
am Menschen. Ihr würdet lügen, wenn ihr’s anders sagtet! Ihr leidet Alle 
nicht, woran ich litt. (Z „Vom höheren Menschen“ 6; 4, 359)  
 

Zarathustra weiß bereits, dass diese höheren Menschen noch eine Stufe vor dem Weg 
zum Übermenschen stehen. Ihre Leiden sind weder tief noch groß, da diese noch zu 
menschlich sind. Die höheren Menschen sollen eher an den Menschen, genauer gesagt 
an der Zukunft der Menschheit leiden. In diesem Unterschied der Ursache des Leidens 
besteht die große Kluft zwischen Zarathustra und den höheren Menschen.  

Ihr seid nur Brücken [H. d. V.]: mögen Höhere auf euch hinüber schreiten! 
Ihr bedeutet Stufen: so zürnt Dem nicht, der über euch hinweg in seine Hö-
he steigt! / Aus eurem Samen mag auch mir einst ein ächter Sohn und voll-
kommener Erbe wachsen: aber das ist ferne. Ihr selber seid Die nicht, wel-
chen mein Erbgut und Name zugehört. / Nicht auf euch warte ich hier in 
diesen Bergen, nicht mit euch darf ich zum letzten Male niedersteigern. Als 
Vorzeichen [H. d. V.] kamt ihr mir nur, dass schon Höhere zu mir unterwegs 
sind [] / auf Höhere, Stärkere, Sieghaftere, Wohlgemuthere, Solche, die 
rechtwinklig gebaut sind an Leib und Seele: lachende Löwen müssen kom-
men! (Z „Die Begrüssung“; 4, 351)  
 

Für Zarathustra sind die höheren Menschen nicht das letzte Ziel, sondern nur ein „Brü-
cke“ zum Übermenschen.  

Diess hier ist mein Reich und meine Herrschaft: was aber mein ist, für die-
sen Abend und diese Nacht soll es euer sein. Meine Thiere sollen euch die-
nen: meine Höhle sei eure Ruhestatt! / Bei mir zu Heim-und-Hause soll 
Keiner verzweifeln, in meinem Reviere schütze ich Jeden vor seinen wilden 
Thieren. Und das ist das Erste, was ich euch anbiete: Sicherheit! (ebd., 
347 f.)  
 

Diesen höheren Menschen, die aus jener Not auf das Gebirge gestiegen sind – der Herr 
jenes „Notschrei[s]“, welcher eigentlich aus der „Tiefe“ ertönte, waren die höhere Men-
schen268 – erweist Zarathustra mit seiner Gastfreundschaft Achtung.  

Aber dieser „Wirt“ (Z „Die Erweckung“ 1; 4, 386) versteckt hinter seiner Gastfreund-
schaft eine „List“, welche er den höheren Menschen nicht zeigt. Bei Zarathustra sind 
„Liebe und Bosheit“ untrennbar.269 Genauer gesagt sind bei ihm die „Liebe“, den Lei-

 
268 Vgl. Z „Der Nothschrei“; 4, 301, sowie Z „Die Begrüssung“; 4, 346. 
269 „Also sprach Zarathustra und lachte vor Liebe und Bosheit [H. d. V.]“ (Z „Die Begrüssung“; 4, 
348). Bzw. „so dass Zarathustra herumgieng und mit Bosheit und Liebe [H. d. V.] seinen Freunden 
die Hände schüttelte“ (Z „Von der Wissenschaft“; 4, 378). 



 146 

denden zum Weg zum Übermenschen zu führen, und die „Bosheit“, mit seiner Weisheit 
die höheren Menschen auf eine harte Probe zu stellen, untrennbar.270 In diesem Sinne ist 
die Maske Zarathustras ein Antonym gegen die christliche Liebe, in der sich alle Men-
schen einander offen umarmen können.  

Mit dieser tiefen List prüft Zarathustra, ob die höheren Menschen stark genug sind, um 
die „Brücke“ vom Menschen zum Übermenschen zu überschreiten. Das „Abendmahl“ 
(Z „Das Abendmahl“; 4, 355) in der Höhle, zu dem Zarathustra seine „Gastfreunde“ (Z 
„Die Begrüssung“; 4, 351) eingeladen hat, ist der Schauplatz, an dem jede versteckte 
Sehnsucht gemäß der Stärke ihres Chaos zur konkreten Gestalt gebracht wird.  

 

2.7.4 „Abendmahl“ in der Höhle. Distanz zwischen Zarathustra und den höheren 
Menschen  

Durch die Gerüche, die Zarathustra in der Höhle (Z „Das Lied der Schwermuth“ 1; 4, 
369) wahrnimmt, ahnt Zarathustra nach und nach immer deutlicher, dass die Sehnsucht 
der höheren Menschen nicht die nach dem Übermenschen, sondern noch eine allzu 
menschliche ist. Die schwüle Luft, in der der Abstand zwischen den höheren Menschen 
allmählich schwindet, macht es Zarathustra immer schwerer, in der Höhle atmen zu 
können. Deswegen geht er mehrfach allein heimlich aus der Höhle hinaus, um die kühle 
Luft in der Nacht zu atmen. Das Verschwinden der Abstände zwischen den höheren 
Menschen in der Höhle macht Zarathustra bewusst, dass die geistige Distanz zwischen 
ihm und den höheren Menschen größer ist, als er sich vorgestellt hat.  

Die Orgie des „Abendmahls“, die in Zarathustras Abwesenheit in der Höhle stattfindet, 
ruft die versteckten Begierden der höheren Menschen hervor. Diese versteckten Begier-
den tauchen zum erste Mal mit dem Lied des Zauberers auf und zum zweiten Mal in 
Gestalt des „Eselsfests“. Hier zeigt Zarathustra zwei Gesichter: das eine Gesicht (mit 
der Maske) vor den höheren Menschen in der Höhle, in dem sich seine Hoffnung als 
Lehrer für den höheren Menschen zeigt, und ein anderes Gesicht, das er außerhalb der 
Höhle zeigt und mit dem er sich als ein Liebhaber der Einsamkeit allein ruhig unterhält.  

 

2.7.4.1 Gegen den „Geist der Schwere“. Weder mit der Kunst noch der  
Wissenschaft  

Der Zauberer, welcher von dem „schwermüthige[n] Teufel“ (Z „Das Lied der Schwer-
muth“ 2; 4, 370) – eine andere Bezeichnung für den „Geist der Schwere“ – überfallen 
wird, singt ein Lied.  

 
270 „[W]ehethun möchte ich Denen, welchen ich leuchte, berauben möchte ich meine Beschenk-
ten: – also hungere ich nach Bosheit [H. d. V.]. / Die Hand zurückziehend, wenn sie schon ihr die 
Hand entgegenstreckt; dem Wasserfalle gleich zögernd, der noch im Sturze zögert: – also hungere 
ich nach Bosheit [H. d. V.]. / Solche Rache sinnt meine Fülle aus; solche Tücke quillt aus meiner 
Einsamkeit“ (Z „Das Nachtlied“; 4, 137). „Still ist der Grund meines Meeres: wer erriethe wohl, 
dass er scherzhafte Ungeheuer birgt!“ (Z „Von den Erhabenen“; 4, 150) 



 147 

Der Wahrheit Freier? Du? [] / Nein! Nur ein Dichter! / Ein Thier, ein listiges, 
raubendes, schleichendes, / Das lügen muss, / Das wissentlich, willentlich 
lügen muss: / Nach Beute lüstern, / Bunt verlarvt, / Sich selber Larve, / Sich 
selbst zur Beute – / Das – der Wahrheit Freier? / Nein! Nur Narr! Nur Dich-
ter! [] Also / Adlerhaft, pantherhaft / Sind des Dichters Sehnsüchte, / Sind 
deine Sehnsüchte unter tausend Larven, / Du Narr! Du Dichter! / [] Dass ich 
verbannt sei / Von aller Wahrheit, / Nur Narr! Nur Dichter! (ebd., 3; 4, 
371 ff.)  
 

Dieses Lied vom Zauberer, welches die höheren Menschen ergriffen hat, beklagt die 
einzige Wahrheit, dass es keine „Wahrheit“ mehr gibt und dass es nur „Narren“ gibt, die 
sich im Larvenstadium befinden. Gewiss errät dieser Zauberer am besten, dass Za-
rathustra vor den höheren Menschen eine Maske trägt,271 und veranschaulicht in seinem 
Lied sehr zutreffend eine Seite des Lebens in der Zeit der Gottlosen nach dem „Tod 
Gottes“. Auf dem „Meer des Scheins“ mit seiner zauberischen Kraft der Kunst des 
Schwebens, und hinter der sich keine Wahrheit mehr verbirgt, ist zwar nicht der Weg 
zum Übermenschen, kann für den Menschen jedoch ein Weg sein, um das Leben zu be-
wältigen. Doch solange der Mensch darauf verzichtet entgegen dem Nihilismus eigene, 
neue Werte zu schaffen, ist dieser Weg nur eine andere Seite des passiven Nihilismus.  

Allein der „Gewissenhafte des Geistes“ klagt gegen die durch das Lied des Zauberers 
hervorgerufene schwüle Luft, um durch seine Klage diese Luft wieder zu kühlen.  

Luft! Lasst gute Luft herein! Lass Zarathustra herein! Du machst diese Höh-
le schwül und giftig, du schlimmer alter Zauberer! / Du verführst, du Fal-
scher, Feiner, zu unbekannten Begierden und Wildnissen. Und wehe, wenn 
Solche, wie du, von der Wahrheit Redens und Wesens machen! / Wehe al-
len freien Geistern, welche nicht vor solchen Zauberern auf der Hut sind! 
Dahin ist es mit ihrer Freiheit: du lehrst und lockst zurück in Gefängnisse 
[H. d. V.] (Z „Von der Wissenschaft“; 4, 375) 
 

Der „Gewissenhafte des Geistes“ ist der einzige Mensch, welcher sich die Gefahr des 
Zauberers bewusst machen konnte, ohne gleichzeitig vom verzaubernden Lied des Zau-
berers völlig verführt zu werden. Aber warum er? Der Grund dafür ist, dass der „Gewis-
senhafte des Geistes“ den Geist der „Wissenschaft“ in sich trägt.272  

Die Furcht nämlich vor wildem Gethier – die wurde dem Menschen am 
längsten angezüchtet, einschliesslich das Thier, das er in sich selber birgt 
und fürchte: – Zarathustra heisst es „das innere Vieh.“ / Solange alte Furcht, 
endlich fein geworden, geistlich, geistig – heute, dünkt mich, heisst sie: 
Wissenschaft. (Z „Von der Wissenschaft“; 4, 377).  
 

Nach Ansicht des „Gewissenhaften des Geistes“ hob die „Furcht“, welche ursprünglich 
das „Erb- und Grundgefühl“ (ebd., 376) des Menschen ist, den Menschen als Menschen 
aus dem Tierreich hervor und erschuf des weiteren die Wissenschaft, welche der 

 
271 „[E]r [Zarathustra; E. d. V] selber dünkt mich öfter gleich einer schönen Heiligen-Larve, / – 
gleich einem neuen wunderlichen Mummenschanze“ (Z „Das Lied der Schwermuth“ 2; 4, 370). 
272 Vgl. Z „Der Blutegel“; 4, 311. 



 148 

Menschheit „Sicherheit“ (ebd.) bot.273 Gegenüber der magischen „Trunkenheit“, die in 
der Zauberkraft der Kunst liegt, konnte der „Gewissenhafte des Geistes“ mithilfe der 
vernünftigsten Form des menschlichen Geistes, dem wissenschaftliche Geist, einen Ab-
stand halten.  

Aber dieser Sachverhalt zeigt zugleich die Grenzen des höherer Menschen auf, weil sei-
ne Distanz zur Trunkenheit der Zauberkraft aus seinem Streben nach Sicherheit inner-
halb einer Zeit, „wo Alles wackelt, wo alle Erde bebt“ (ebd.), herrührt und wegen der er 
ursächlich in die Höhen des Gebirges aufgestiegen war. Der „Gewissenhafte des Geis-
tes“ sagte den anderen höheren Menschen: „[E]uch gelüstet nach dem schlimmsten ge-
fährlichsten Leben, das mir am meisten Furcht macht, nach dem Leben wilder Thiere, 
nach Wäldern, Höhlen, steilen Bergen und Irr-Schlünden“ (ebd.). Die Sehnsucht nach 
der Sicherheit des „Gewissenhaften des Geistes“, welche im Grunde aus der Furcht vor 
dem „gefährlichsten Leben“, dem Leben „wilder Thiere“, stammt, kann zugleich eine 
Sehnsucht nach der „flachen Welt“ sein, in der es für alle Menschen weder Höhen noch 
Abgründe und somit keine Gefahren gibt, und die die Menschen auf diese Weise in geis-
tige und seelische Homogenität versetzt.  

Tatsächlich erschuf uns im gewissen Sinne die Wissenschaft, dank der Kraft ihrer Ob-
jektivität, eine Art Idealwelt. In dieser Welt vermögen wir wohl zu leben, indem wir uns 
der Naturgesetze bedienen  – und mit ihnen alle Dinge der Welt unterschiedslos kalku-
lieren und berechnen können, ohne uns um die Bedrohungen bzw. Unsicherheiten zu 
bekümmern. Aber die Wissenschaft kann auch einer Art Sehnsucht nach dem verstorbe-
nen Gott entsprechen, der uns eine Idealwelt versprach, in der höchste geistige Homo-
genität herrscht.274 In dem Sinne, dass sowohl der Zauberer als auch der „Gewissenhafte 
des Geistes“ nicht stark genug sind, um in ihre Abgründe schauen zu können, sind die 
Kunst des Zauberers und die Wissenschaft des „Gewissenhaften des Geistes“ zwei Sei-
ten ein- und derselben Medaille. Man kann weder mit der bezaubernden Trunkenheit der 
Kunst noch mit der objektiven Nüchternheit der Wissenschaft allein den „Geist der 
Schwere“ vertreiben, welcher notwendig vor dem Abgrund des Daseins entsteht.  

Für Zarathustra ist es nicht die Furcht, die den Menschen vor den anderen Tieren als 
Menschen auszeichnet, sondern der „Muth“, mit dem der Mensch begehrt von seinem 
Abgrund hinauf zur höchsten Größe des Menschen zu steigen und den „Geist der 
Schwere“ zu besiegen (Z „Vom Gesicht und Räthsel“ 1; 4, 198).  

Furcht nämlich – ist unsre Ausnahme. Muth aber und Abenteuer und Lust 
am Ungewissen, am Ungewagten, – Muth dünkt mich des Menschen ganze 
Vorgeschichte. / Den wildesten muthigsten Thieren hat er alle ihre Tugen-

 
273 „Wir suchen Verschiedens auch hier oben, ihr und ich. Ich nämlich suche mehr Sicherheit, 
desshalb kam ich zu Zarathustra. Der nämlich ist noch der festeste Thurm und Wille“ (Z „Von der 
Wissenschaft“; 4, 376). „Furcht nämlich – das ist des Menschen Erb- und Grundgefühl; aus der 
Furcht erklärt sich Jegliches, Erbsünde und Erbtugend. Aus der Furcht wuchs auch meine Tugend, 
die heisst: Wissenschaft. / Die Furcht nämlich vor wildem Gethier – die wurde dem Menschen am 
längsten angezüchtet, einschliesslich das Thier, das er in sich selber birgt und fürchtet: – Zarathust-
ra heisst es ‚das innere Vieh‘“ (ebd. 376 f.). 
274 Vgl. das Kapitel: Übermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen (III.1.1.2). 



 149 

den abgeneidet und abgeraubt: so erst wurde er – zum Menschen. (Z „Von 
der Wissenschaft“; 4, 377) 
 

Gegenüber den höheren Menschen lehrt Zarathustra, ihr „innere[s] Vieh“ (ebd.) – wel-
ches ein anderer Ausdruck für Chaos ist – mithilfe des „Menschen-Muth mit Adler-
Flügeln und Schlangen-Klugheit“ (ebd.) zu domestizieren. Das „innere Vieh“ des Men-
schen benennt hier das Potenzial, aus seiner abgrundtiefen Erkenntnis heraus seine 
größte Sehnsucht zum Übermenschen zu entwickeln. „[E]in grosses Gelächter“ (ebd.), 
welches Zarathustra den höheren Menschen gebracht hat, zeigt, zumindest für Za-
rathustra, eine geistige Höhe an, welche es den höheren Menschen ermöglicht, ihre bis-
herige Kleinheit hinfort lachen zu können, die sie wiederum in ihre Schwermut trieb.275  

 

2.7.4.2 „Eselsfest“. Ein grotesker religiöser Raum 

„Dieser Tag ist ein Sieg: er weicht schon, er flieht, der Geist der Schwere, mein alter 
Erzfeind!“ (Z „Die Erweckung“ 1; 4, 386 f.) Wieder verlässt Zarathustra allein in aller 
Heimlichkeit die Höhle mit der Zufriedenheit, dass seine Gäste mit ihrem „Lärmen [] 
und Lachen“ (ebd., 386) ihre Schwermut aus seiner Höhle haben vertreiben können. 
„Sie sind lustig [] und wer weiss? vielleicht auf ihres Wirthes Unkosten; und lernten sie 
von mir lachen, so ist es doch nicht mein Lachen, dass sie lernten. / Aber was liegt da-
ran!“ (ebd.) Das Ziel Zarathustras als Lehrer besteht darin, die leidenden höheren Men-
schen nicht in den Abgründen des Leidens versinken zu lassen, sondern zu ihrem eige-
nem Lachen zu verführen.  

Sie beissen an, mein Köder wirkt, es weicht auch ihnen ihr Feind, der Geist 
der Schwere. Schon lernen sie über sich selber lachen: höre ich recht? / 
Meine Manns-Kost wirkt, mein Saft- und Kraft-Spruch: und wahrlich, ich 
nährte sie nicht mit Bläh-Gemüsen! Sondern mit Krieger-Kost, mit Erobe-
rer-Kost: neue Begierden weckte ich [H. d. V.]. / Neue Hoffnungen [H. d. V.] 
sind in ihren Armen und Beinen, ihr Herz streckt sich aus. Sie finden neue 
Worte, bald wird ihr Geist Muthwillen athmen. (ebd., 387)  
 

Wie wir oben gesehen haben, war der „Köder“ Zarathustras – in der Rolle des „Fisch-
fänger“ (Z „Das Honig-Opfer“; 4, 296) – eigentlich ein Mittel, um die höheren Men-
schen aus dem „Unten“ zum „Oben“ zu locken. Nunmehr offenbart bei diesem Abend-
mahl in der Höhle der „Köder“ seine zweite Funktion, nämlich als „Manns-Kost“ (Z 
„Die Erweckung“ 1; 4, 386) ihre „neue Begierde“ nach ihren „[n]euen Hoffnungen“ zu 
wecken. Aus dieser neuen Begierde heraus nimmt ihre Hoffnung nach und nach konkre-
te Gestalt an. Darin liegt eine „List“ Zarathustras als Lehrer, um seine Freunde zu prü-
fen, ob sie aus ihrem „Chaos“ (Z Vorrede 5; 4, 19) einen „tanzenden Stern“ (ebd.) – der 
die größte Sehnsucht nach dem Übermenschen symbolisiert – gebären können oder 
nicht. „Der Ekel weicht diesen höheren Menschen: wohlan! das ist mein Sieg. In mei-
nem Reiche werden sie sicher, alle dumme Scham läuft davon, sie schütten sich aus. / 

 
275 „[A]ls ich meinen Teufel sah, da fand ich ihn ernst, gründlich, tief, feierlich: es war der Geist 
der Schwere, – durch ihn fallen alle Dinge. / Nicht durch Zorn, sondern durch Lachen tödtet man. 
Auf, lasst uns den Geist der Schwere tödten!“ (Z „Vom Lesen und Schreiben“; 4, 49) 



 150 

Sie schütten ihr Herz aus []. Das nehme ich als das beste Zeichen: sie werden dankbar. 
Nicht lange noch, und sie denken sich Feste aus und stellen Denksteine ihren alten 
Freuden auf. / Es sind Genesende!“ (Z „Die Erweckung“ 1; 4, 387) Aber das Fest, das 
sie in der Höhle – ohne „Scham“ gegenüber den herkömmlichen Sitten bzw. gegenüber 
den Augen Gottes – ausrichteten, war nicht von der Art, wie Zarathustra es erwartet hat-
te.276  

„Sie sind Alle wieder fromm geworden, sie beten, sie sind toll!“ (ebd., 2; 4, 388) Der 
Anblick, der sich Zarathustra bot, war ein „Eselsfest“, bei dem alle höheren Menschen 
den Esel als Symbol für den „neuen Glauben“ (Z „Das Eselsfest“ 1; 4, 390) anbete-
ten.277  

Er [der Esel; E. d. V.] redet nicht: es sei denn, dass er zur Welt, die er schuf, 
immer Ja sagt: also preist er seine Welt. Seine Schlauheit ist es, die nicht re-
det: so bekömmt er selten Unrecht. / – Der Esel aber schrie dazu I-A. (Z 
„Die Erweckung“ 2; 4, 389)  
 

Das „grosse [] Gelächter“ (Z „Von der Wissenschaft“; 4, 377) der höheren Menschen, 
welche gemeinsam mit Zarathustra den „Geist der Schwere“ vertrieben haben, wird in 
Abwesenheit Zarathustras zu einer ungeheuren Orgie der Narretei, in der die höheren 
Menschen mit dem „I-ah“-Schreien des Esels unterschiedslos immer bejahen.278 Ironi-
scherweise verleitet das Ja-sagen Zarathustras gegenüber dem Geist der Schwermut die 
höheren Menschen dazu zu Gläubigen des Esels zu werden, weil dieses Ja-sagen für sie 
so überwältigend ist, dass sie jeden Unsinn, sogar puren Unsinn, bejahen.279  

Diesmal erscheint weder der Geist der Kunst noch der Geist der Wissenschaft, sondern 
ein neuer religiöse Raum, in welchem sie den Esel als neuen Gott anbeten, da sie sich 
bewusst sind, dass Gott tot ist und es daher für die höheren Menschen bequemer ist, an 
einen Esel zu glauben als an nichts zu glauben. 

Lieber Gott also anbeten, in dieser Gestalt, als in gar keiner Gestalt! 
[H. d. V.] Denke über diesen Spruch nach, mein hoher Freund: du erräthst 
geschwind, in solchem Spruch steckt Weisheit. / Der, welcher sprach „Gott 
ist ein Geist“ – der machte bisher auf Erden den grössten Schritt und Sprung 
zum Unglauben: solch Wort ist auf Erden nicht leicht wieder gut zu machen! 
/ Mein altes Herz springt und hüpft darob, dass es auf Erden noch Etwas an-
zubeten giebt. (Z „Das Eselsfest“ 1; 4, 390 f.) 
 

 
276 Das „morgenländische“ Lied in dem Kapitel Unter Töchtern der Wüste, das der Wanderer singt 
(Z „Unter Töchtern der Wüste“; 4, 380), war schon ein Anzeichen davon, dass das „Lärmen [] und 
Lachen“ (Z „Die Erweckung“; 4, 386) der höheren Menschen nach und nach zu einer unheimli-
chen Orgie werden würde. 
277 Zur eingehenden Betrachtung des „Esels“ bzw. des „Eselsfestes“ von Also sprach Zarathustra 
vgl. Salaquarda (1973); Higgins (1988). 
278 Zarathustra hat draußen schon gewusst, dass ihr Lachen anders als seins ist. „[S]ie [lernten] von 
mir lachen, so ist es doch nicht mein Lachen, dass sie lernten. / Aber was liegt daran! Es sind alte 
Leute: sie genesen auf ihrer Art“ (Z „Die Erweckung“ 1; 4, 386). 
279 „[W]er des Geistes zu viel hat, der möchte sich wohl in die Dumm- und Narrheit selber vernar-
ren. Denke über dich selber nach, oh Zarathustra! / Du selber – wahrlich! auch du könntest wohl 
aus Überfluss und Weisheit [H. d. V.] zu einem Esel werden“ (Z „Das Eselsfest“ 1; 4, 392). 



 151 

Die Begierde der höheren Menschen gebar diese neue groteske Form der Anbetung des 
Unsinns, da sie zwar die Schwermut durch ihr gemeinsames Gelächter mit Zarathustra 
vertrieben, aber über diese Schwermut hinaus keine neuen Werte schufen. Das Eselsfest 
ist der extremste Fall, in der der Wille des Menschen, der eigentlich die Begierde nach 
einem Sinn im Leben ausdrückt, sich zu einem Willen zum Unsinn verkehrt.  

Mit seiner grotesken Form zeigt das Eselsfest wieder deutlich die tiefe Kluft zwischen 
Zarathustra und den höheren Menschen. Während sich Zarathustra jeden Rückzug zu 
Gott verbietet und in dem Übermenschen seine einzige Hoffnung für die nunmehr gott-
lose Menschheit sieht, sind die höheren Menschen noch nicht in der Lage, auf den be-
reits verstorbenen Gott zu verzichten. Das Eselsfest ist ein Nachruf in grotesker Form 
auf den gestorbenen Gott.280  

Man kann gewiss diese Kluft des Missverständnisses zwischen Zarathustra und den hö-
heren Menschen, welche viel Anlass für Ironie bietet, als eine Parodie auslegen. Aber 
worum es hier geht, ist eigentlich, wer diese Kluft als Parodie verlachen kann und wie. 
Im Bemühen, zu diesem grotesken Raum Distanz zu halten, zeigt sich die qualitative 
geistige Differenz zwischen den höheren Menschen und Zarathustra. Während hier für 
die höheren Menschen nur eine Welt (in der Höhle) existiert und sie deswegen an die-
sem Ort das feierliche Fest als „neuen Glauben“ (Z „Das Eselsfest“ 1; 4, 390) praktizie-
ren, in welchem sie alle gleichermaßen zu Gläubigen des Esels werden, existieren für 
Zarathustra zwei Welten, welche (in und außerhalb der Höhle) es ihm als Beweis seiner 
geistigen Höhe und Stärke ermöglichen, sowohl der Lehrer für die höheren Menschen 
als auch ein Liebhaber der eigenen Einsamkeit zu sein, welche ja die notwendige Be-
dingung für den Weg zum Übermenschen ist. Deswegen, auch wenn Zarathustra 
schließlich an diesem Eselsfest mit dem Schrei „I-A!“ (ebd.) selber teilnimmt, trägt er 
vor den höheren Menschen eine Maske, mit welcher er sich nicht ernst, sondern nur 
schauspielerisch verhalten kann.281 Zarathustra hat in sich genügend freien geistigen 
Raum, um sich in Ernsthaftigkeit von diesem grotesken Fest der höheren Menschen zu 
distanzieren.  

Aus der Perspektive dieser geistigen Distanz empfiehlt Zarathustra – bei allem großzü-
gigen Verständnis für ihr Fest, das ihren Willen zum Schaffen ausdrückt (ebd., 4; 394), 
auch wenn es sich um ein irregeleitetes Schaffen handelt,282 – den höheren Menschen, 
aus der Höhle herauszugehen: „nun lasst mir diese Kinderstube, meine eigne Höhle, wo  
 

 
280 In einem Text aus Der fröhlichen Wissenschaft, Neue Kämpfe, heißt es: „Gott ist todt: aber so 
wie die Art der Menschen ist, wird es vielleicht noch Jahrtausende lang Höhlen geben, in denen 
man seinen Schatten zeigt. – Und wir – wir müssen auch noch seinen Schatten besiegen!“ (FW 
108; 3, 467) Der Schatten Gottes ruft in uns die Sehnsucht nach dem alten verstorbenen Gott her-
vor, welche sich aus einem fortwährenden Verlustgefühl nährt. Nur wer über ein tiefes und starkes 
Licht für die Zukunft des Menschen verfügt, kann den „Schatten des Gottes“ letztendlich besiegen. 
281 „An dieser Stelle der Litanei aber konnte Zarathustra sich nicht länger bemeistern, schrie selber 
I-A, lauter noch als der Esel, und sprang mitten unter seine tollgewordenen Gäste“ (Z „Das Esels-
fest“ 1; 4, 390). 
282 „Vergesst diese Nacht und diess Eselsfest nicht, ihr höheren Menschen! Das erfand ihr bei mir, 
Das nehme ich als gutes Wahrzeichen, – Solcherlei erfinden nur Genesende!“ (Z „Das Eselsfest“ 
3; 4, 394) 



 152 

heute alle Kinderei zu Hause ist. Kühlt hier draussen euren heissen Kinder-Übermuth 
und Herzenslärm ab!“ (ebd., 2; 4, 393)  

 

2.7.5 Zum grossen Mittag 

Auch wenn schon beim Abendmahl in der Höhle deutlich wurde, dass die höheren Men-
schen keine echten Freunde Zarathustras sind, ist er dennoch nicht bereit, sich von ihnen 
zu trennen. Genauso wie bei seinem Untergang in der Vorrede stellt die Nacht vor dem 
Morgen auch hier wieder eine wichtige Szene dar, in der er seinen neuen Weg beginnt 
und sich von seinen Gefährten trennt, um weiter nach echten Freunden zu suchen.  

 

2.7.5.1 Verführung zur Ewigkeit. Letzte Probe in der Mitternacht  

Dann lädt Zarathustra die höheren Menschen ein, sich draußen vor seiner Höhle in der 
Luft der Nacht zu kühlen, um ihnen „seine Nacht-Welt“ (Z „Das Nachtwandler-Lied“ 1; 
4, 395) zu zeigen. In dieser kühlen Nacht wird die Distanz zwischen den höheren Men-
schen und Zarathustra so gering, so als ob Zarathustra fast ohne Maske zu ihnen reden 
würde. Das bedeutet, dass Zarathustras Sympathie für die höheren Menschen ihre 
höchste Stufe erreicht hat. „[D]ie Heimlichkeit der Nacht aber kam ihnen näher und nä-
her an’s Herz. Und von Neuem dachte Zarathustra bei sich: ‚oh wie gut sie mir nun ge-
fallen, diese höheren Menschen! [H. d. V.]‘ – aber er sprach es nicht aus, denn er ehrte 
ihr Glück und ihr Stillschweigen“ (ebd.).  

Doch in dieser Nacht, in welcher die Distanz zwischen beiden sehr klein wird, zeigt sich 
in den scheinbar ähnlichen Worten, die sie gebrauchen, die große Kluft zwischen beiden 
schließlich am deutlichsten. In dieser Nacht wird der Gedanke von der ewigen Wieder-
kunft zweier Personen, nämlich dem hässlichsten Menschen und Zarathustra, ausge-
sprochen.  

Zuerst sagt der hässlichste Mensch über die ewige Wiederkunft in beinahe demselben 
Wortlaut wie Zarathustra:  

Meine Freunde insgesammt [] was dünkt euch? Um dieses Tages Willen – 
ich bin’s zum ersten Male zufrieden, dass ich das ganze Leben lebte. / Und 
dass ich so viel bezeuge, ist mir noch nicht genug. Es lohnt sich auf der Erde 
zu leben: Ein Tag, Ein Fest mit Zarathustra lehrte mich die Erde lieben. / 
„War Das – das Leben?“ will ich zum Tode sprechen. „Wohlan! Noch Ein 
Mal!“ / Meine Freunde, was dünket euch? Wollt ihr nicht gleich mir zum 
Tode sprechen: War Das – das Leben? Um Zarathustra’s Willen, wohlan! 
Noch Ein Mal! (Z „Das Nachtwandler-Lied“ 1; 4, 395 f.)  
 

Wie Zarathustra bereits mit den Worten „War das das Leben? Wohlan! Noch Ein Mal!“ 
(Z „Vom Gesicht und Räthsel“ 1; 4, 199) sein eigenes Leben im höchsten Grade bejaht 
und seine Hoffnung zum Ausdruck gebracht hat, dass seine Augenblicke ewig wieder-
kehren werden, bringt der hässlichste Mensch seine Liebe zum Leben auf der Erde zum 
Ausdruck.  



 153 

Sobald die höheren Menschen seine Frage hörten, wurden sie sich mit Ei-
nem Male ihrer Verwandlung und Genesung [H. d. V.] bewusst, und wer 
ihnen dieselbe gegeben habe: da sprangen sie auf Zarathustra zu, dankend, 
verehrend, liebkosend, ihm die Hände küssend, so wie es der Art eines Je-
den eigen war: also dass Einige lachten, Einige weinten. (Z „Das Nacht-
wandler-Lied“ 1; 4, 396) 
 

In dieser Szene, in welcher die „Verwandlung und Genesung“ der höheren Menschen 
stattfindet und in der sie Zarathustra große Dankbarkeit für diese Änderung zeigen, wird 
die Distanz zwischen ihnen und Zarathustra am geringsten.  

Aber wieder verbleibt Zarathustra nicht gemeinsam mit den höheren Menschen, welche 
ihm großen Dank erweisen. Zarathustra, welcher nach dem Gesang des hässlichsten 
Menschen wie ein „Trunkener“ (ebd., 2; 4, 396) schwankt, wehrt mit den Händen die 
höheren Menschen ab und sagt: „Kommt! Kommt! Es geht gen Mitternacht!“ (ebd., 397) 
Mit diesen Worten verwandelt Zarathustra sich (ebd.). Diese Verwandlung ist nicht die 
vom Schwermütigen zum Genesenden wie bei den höheren Menschen, sondern vom 
Lehrer für die höheren Menschen zum tief Einsamen, welcher allein die „Mitternacht“ 
als solche spürt. Hier redet Zarathustra fast nur zu sich selbst, weil er weiß, dass die hö-
heren Menschen seine Worte nicht verstehen können:  

eine Mitternacht-Leier, eine Glocken-Unke, die Niemand versteht, aber 
welche reden muss, vor Tauben, ihr höheren Menschen! Denn ihr versteht 
mich nicht! [H. d. V.] (ebd., 8; 4, 401) 
 

Während Zarathustra bei Mitternacht dem Gesang des Liedes lauscht, empfindet er ei-
nen tiefen Zwiespalt, den er als Einziger wahrnimmt. Einerseits wird er zur tiefen 
„Lust“ verführt, in die „Ewigkeit“ der Nacht zu versinken, andererseits aber auch zur 
Sehnsucht nach dem „Kind“, als dem Kommenden, welches ihn zum Tagewerk leitet.  

Mit der Bejahung der ewigen Wiederkunft, die zugleich eine Bejahung des tiefsten 
Schmerzes beinhaltet, von der er sagt dass er sie mit gewollter Lust liebt, verleiht Za-
rathustra seiner Liebe zum Leben den stärksten Ausdruck.283 Jedoch bedeutet das nicht, 
dass Zarathustra in dieser Mitternacht seine Erfahrung nur in einem Monolog Ausdruck 
verleiht. Hinter der Bejahung der ewigen Wiederkunft in diesem „Nachtwandler-Lied“ 
versteckt sich noch eine andere Nuance, welche sich behutsam aber bestimmt ankün-
digt. Dabei handelt es sich um die Sehnsucht Zarathustras nach denjenigen, die seine 
Erfahrung annehmen können. 

Alles, was leidet, will leben, dass es reif werde und lustig und sehnsüchtig, 
/ – sehnsüchtig nach Fernerem, Höherem, Hellerem. „Ich will Erben, so 
spricht Alles, was leidet, ich will Kinder, ich will nicht mich, [H. d. V.]“ – / 

 
283 „Eben ward meine Welt vollkommen, Mitternacht ist auch Mittag, – / Schmerz ist auch eine 
Lust, Fluch ist auch ein Segen, Nacht ist auch eine Sonne, – geht davon oder ihr lernt: ein Weiser 
ist auch ein Narr. / Sagtet ihr jemals Ja zu Einer Lust? Oh, meine Freunde, so sagtet ihr Ja auch zu 
allem Wehe. Alle Dinge sind verkettet, verfädelt, verliebt, – / – wolltet ihr jemals Ein Mal Zwei 
Mal, spracht ihr jemals ‚du gefällst mir, Glück! Husch! Augenblick!‘ so wolltet ihr Alles zurück! 
/ – Alles von neuem, Alles ewig, Alles verkettet, verfädelt, verliebt, oh so liebtet ihr die Welt, – / – 
ihr Ewigen, liebt sie ewig und allezeit: und auch zum Weh sprecht ihr: vergeh, aber komm zurück! 
Denn alle Lust will – Ewigkeit!“ (ebd., 10; 4, 402) 



 154 

Lust aber will nicht Erben, nicht Kinder, – Lust will sich selber, will Ewig-
keit, will Wiederkunft, will Alles-sich-ewiggleich [H. d. V.]. (ebd., 9; 4, 
401 f.) 
 

Der Zwiespalt, in welchem Zarathustra steckt, kann als einer zwischen zwei Ewigkeiten 
ausgelegt werden. Eine Ewigkeit ist die „All-sich-ewiggleich[e]“ Ewigkeit, in der Za-
rathustra, statt seine Erfahrung von der ewigen Wiederkunft seines Lebens zu bejahen – 
in die tiefste Dunkelheit versinkt. Die zweite Ewigkeit ist die differenzwollende Ewig-
keit, welche von der Sehnsucht nach den „Kindern“ als „Erben“ geprägt ist, welche zu-
gleich die „Fernsten und Künftigen“ (Z „Von der Nächstenliebe“; 4, 77) sind. Der 
Grund weshalb jene Ewigkeit die differenzwollende genannt werden kann, besteht da-
rin, dass diese Ewigkeit sich untrennbar auf eine starke und tiefe Sehnsucht nach den 
„kommenden Generationen“ bezieht, die auf den Tod Zarathustras folgen sollen.284 Die 
differenzwollende Ewigkeit ist die große Sehnsucht nach den „Händen“ (Z Vorrede 1; 4, 
11), welche sich nach dem Übermenschen ausstrecken.  

sie [Lust; E. d. V.] will Liebe, sie will Hass, sie ist überreich, schenkt, wirft 
weg, bettelt, dass Einer sie nimmt, dankt dem Nehmenden [H. d. V.] []. Ihr 
höheren Menschen, nach euch sehnt sie sich, die Lust, die unbändige, selige, 
‒ nach eurem Weh, ihr Missrathenen! Nach Missrathenem sehnt sich alle 
ewige Lust. (Z „Das Nachtwandler-Lied“ 11, 4, 403) 
 

Zarathustra versucht, die „Lust“ zu sich selber, die ihn zu ewigem Schlaf in tiefer Nacht 
verführt, in eine gewollte Ewigkeit zu verwandeln, welche Zarathustra zur größeren 
Sehnsucht nach den „Kindern“ leitet, welche Zarathustra „überwinden“ könnten. Die 
„Ewigkeit“, für welche Zarathustra sich schließlich zu entschieden hat, ist nicht ein 
ewiges Schlafen in der Nacht – auch wenn sie sehr verführerisch erscheinen mag –, 
sondern jene Sehnsucht nach dem „großen fernen Menschen-Reich, dem Zarathustra-
Reich von tausend Jahren“ (Z „Das Honig-Opfer“; 4, 298), in welchem die Kommenden 
ewig versuchen würden, ihre Vorgänger zu „überwinden“.285  

Aus diesem Grund bedeutet Zarathustras Bejahung der ewigen Wiederkehr in dieser 
Nacht (Z „Das Nachtwandler-Lied“ 10; 4, 402) weder eine Entscheidung, zusammen 
mit den höheren Menschen in den Höhen des Gebirges zu bleiben, noch eine monologi-
sche Bejahung seines Lebens, sondern den Willen zum Erwachen, d. h. den Willen zum 
kommenden Morgen, um seine Gefährten wieder zum Übermenschen zu verführen.  

 
284 Aus dem Nachlass von Also sprach Zarathustra kann man Nietzsches Konzept erkennen, dass 
Nietzsche mit dem Tod Zarathustras dessen Untergang – das heißt sein „Werk“ – endet. Aber die-
ser Schluss bedeutet nicht das Ende des Menschen, sondern seinen Wiedergeburt. „[E]r bewegte 
und schloß wieder die Lippen und blickte wie Einer, der noch etwas zu sagen hat und zögert es zu 
sagen. Und es dünkte denen, welche ihm zusahen, daß sein Gesicht dabei leise erröthet sei. Dies 
dauerte eine kleine Weile: dann aber, mit Einem Male, schüttelte er den Kopft, schloß freiwillig 
die Augen – und starb. – Also geschah, daß Zarathustra untergieng“ (N 34[144]; 11, 468). Bzw. N 
34[145]; 11, 468. 
285 Der „Wahnsinn“ des Willens, der aufgrund seiner Ohnmacht tiefen Ingrimm gegen die Zeit ver-
spürt, lehrt uns: „diess ist selber Gerechtigkeit, jenes Gesetz der Zeit, dass sie ihre Kinder fressen 
muss“ (Z „Von der Erlösung“; 4, 180). Aber der Wille in der „ewigen Wiederkehr“, der gegen das 
Schicksal der Zeit (d. h. die Vergänglichkeit der Zeit) sich tief und stark nach der Zukunft der 
Menschheit sehnt, will vorzugsweise „Kinder“, welche über sich selbst hinaus den Weg zum 
Übermenschen verfolgen können. 



 155 

Zarathustra ahnt aber bereits, dass die höheren Menschen die Bedeutung seines Liedes 
nicht verstehen werden: „Lerntet ihr nun mein Lied? Erriethet ihr, was es will?“ (ebd., 
12; 4, 403) Deswegen singt Zarathustra in der Maske des listigen Lehrers einen Rund-
gesang, um seine Freunde auf die „letzte Probe“ zu stellen. Dieser „Rundgesang“ heißt 
„Noch ein Mal“.  

Was spricht die tiefe Mitternacht? / „Ich schlief, ich schlief –, / „Aus tiefem 
Traum bin ich erwacht: – / „Die Welt ist tief, / „Und tiefer als der Tag ge-
dacht. „Tief ist ihr Weh –, „Lust – tiefer noch als Herzeleid: „Weh spricht: 
Vergeh! / „Doch alle Lust will Ewigkeit –, „ – will tiefe, tiefe Ewigkeit! 
(ebd., 404)  
 

Dies ist die letzte List Zarathustras, um die höheren Menschen daraufhin zu prüfen, ob 
sie mit diesem „Rundgesang“ zu einem ewigen Schlaf verführt, oder mit dem Ruf 
„Noch Einmal“ zu ihrem kommenden Tagewerk erweckt werden können. Nur derjenige, 
welcher über die Tiefe der Mitternacht hinaus noch den Willen zum Anderen in sich hat, 
wird auch am kommenden Morgen erwachen.286 

 

2.7.5.2 Das Zeichen für „Kinder“  

Das letzte Kapitel von Also sprach Zarathustra, Das Zeichen, endet mit einer ähnlichen 
Szene wie das erste Kapitel, in dem Zarathustra vor seiner Höhle zur Sonne sprach.  

Du grosses Gestirn, [] du tiefes Glück-Auge, was wäre all dein Glück, wenn 
du nicht Die hättest, welchen du leuchtest! / Und wenn sie in ihren Kam-
mern blieben, während du schon wach bist und kommst und schenkst und 
austheilst: wie würde darob deine stolze Scham [H. d. V.] zürnen! (Z „Das 
Zeichen“; 4, 405)  
 

Nach zehnjähriger Einsamkeit begann Zarathustra mit seiner Rede an die „Sonne“ einen 
Abstieg („Untergang“) in die Menschen-Welt. Seine Vorrede scheitert aber auf dem 
Markt mit dem Tod des Seiltänzers. Nach dem Tod von diesem ersten „Gefährten“ hat 
Zarathustra sich dazu entschieden mit einem noch stärkeren Willen einer „neuen Wahr-
heit“, erneut mit einer Maske zu den Menschen hinabzusteigen, um seine lebendigen 
„Gefährten“ zu verführen.  

In tiefster Nacht redet Zarathustra fast ohne die Distanz einer Maske zu den höheren 
Menschen, und entscheidet sich noch einmal, von ihnen Abschied zu nehmen.287  

 
286 In diesem „Rundgesang“ wird ausgesagt, dass die „Nacht“ tiefer ist, als der „Tag“ dachte. Aber 
meiner Ansicht nach besteht die verborgene Kernaussage eher darin, dass derjenige, welcher die 
Tiefe der Nacht kennt, der Maske als äußerlichen Fassade für die Seele des Menschen bedarf, um 
die „Nehmenden“ dieser Weisheit besser zu erkennen. 
287 Vgl. Nehamas (2000): „And as he [Zarathustra; E. d. V.] spends more time with the higher men, 
he becomes more and more certain that they are the wrong followers and that he has nothing for 
them after all“ (S. 185). Aber meiner Ansicht nach sind die höheren Menschen im vierten Teil 
nicht so „laughtable“ (S. 184), wie Nehamas denkt. Denn ihre Leiden sind in gewissem Sinne tief, 
und ihre (kleinen) Leiden spielen für Zarathustra die notwendige Rolle, um über sein (kleines) 
Mitleid für die höheren Menschen hinaus seinen Untergang zur Zukunft der Menschheit weiter zu 
vollführen. 



 156 

Wohlan! sie schlafen noch, diese höheren Menschen, während ich wach bin: 
das sind nicht meine rechten Gefährten! Nicht auf sie warte ich hier in mei-
nen Bergen. / Zu meinem Werke will ich, zu meinem Tage [H. d. V.]: aber 
sie verstehen nicht, was die Zeichen meines Morgens sind, mein Schritt – ist 
für sie kein Weckruf. / Sie schlafen noch in meiner Höhle, ihr Traum käut 
noch an meinen Mitternächten. Das Ohr, das nach mir horcht, – das gehor-
chende Ohr fehlt in ihren Gliedern [] noch fehlen mir meine rechten Men-
schen! [H. d. V.] (405 f.)  
 

Die höheren Menschen waren nicht in der Lage, die verborgene Bedeutung des Liedes 
und des  „Rundgesangs“ Zarathustras herauszuhören, welche im Erwachen für das Ta-
gewerk liegt. Der Grund, warum die höheren Menschen noch schlafen, besteht darin, 
dass sie, die aufgrund ihrer Nöte ins Gebirge aufstiegen, bis zum Schluss keine andere 
Aufgabe hatten, als die der persönlichen Bejahung ihres eigenen Lebens. Zarathustra 
sagte den höheren Menschen bereits: „Ihr leidet mir noch nicht genug! Denn ihr leidet 
an euch, ihr littet noch nicht am Menschen. Ihr würdet lügen, wenn ihr’s anders sagtet! 
Ihr leidet Alle nicht, woran ich litt“ (Z „Vom höheren Menschen“ 6; 4, 359). Die höhe-
ren Menschen haben nicht das Bedürfnis, von diesem Gebirge wieder herabzusteigen, 
um ihre „Kinder“ zu suchen. Die große Leidenschaft für das Tagewerk kann nur derje-
nige haben, welcher die tiefen Leiden der Erwartung für die Zukunft des Menschen wei-
terhin in sich trägt.  

Als sich Zarathustra entscheidet, sich von seinen Gefährten zu trennen und sein Tage-
werk wieder fortzuführen, stellt sich am Ende der „Löwe“ (Z „Das Zeichen“; 4, 406) 
mit den Tauben vor ihm auf. „Das Zeichen kommt, [] meine Kinder sind nahe, meine 
Kinder“ (ebd.). Mit seinem Gebrüll vertreibt dieser Löwe die höheren Menschen, wel-
che in der Höhle Zarathustras wach geworden sind, um Zarathustra mit einem Morgen-
gruß zu ehren.  

Mit dieser Trennung von den höheren Menschen versteht Zarathustra endlich, worin 
seine letzte Sünde besteht, die er überwinden muss.  

zu eurer Noth wollte er [alter Wahrsager; E. d. V.] mich verführen und ver-
suchen [H. d. V.]: oh Zarathustra, sprach er zu mir, ich komme, dass ich 
dich zu deiner letzten Sünde verführe. / Zu meiner letzten Sünde? rief Za-
rathustra und lachte zornig über sein eigenes Wort: was blieb mir doch auf-
gespart als meine letzte Sünde? [] Mitleiden! Das Mitleiden mit dem höhe-
ren Menschen! (ebd., 408)  
 

Tatsächlich kam Zarathustra einmal in der Mitternacht in Versuchung, sich allein mit der 
Bejahung seines Lebens auf der Erde zufrieden zu geben. Aber diese Bejahung würde 
eine bloß persönliche Bejahung bleiben, solange sie sich nicht zum kommenden Tage-
werk bereithält.  

Mein Leid und mein Mitleiden – was liegt daran! [H. d. V.] Trachte ich 
denn nach Glücke? Ich trachte nach meinem Werke! / Wohlan! Der Löwe 
kam, meine Kinder sind nahe, Zarathustra ward reif, meine Stunde kam: – / 
Dies ist mein Morgen, mein Tag hebt an: herauf nun, herauf, du grosser 
Mittag! (ebd.)  
 
 



 157 

Der „große Mittag“, einem Zeitpunkt, an dem Zarathustra sein Mitleid für die höheren 
Menschen überwunden hat, mit denen er einst beinahe ohne Maske kommunizierte, 
zeigt eine neue Stufe seines Untergangs an, in der er mit einer sowohl tieferen als auch 
stärkeren Maskierung seine echten Freunde zu suchen beginnt.  

Dies ist der Augenblick, in dem Zarathustra gegen jenen großen Ring, der die ewige 
Wiederkunft der kleinen Menschen verkörpert (Z „Der Genesende“ 2, 4; 274), „Noch 
Ein Mal!“ (Z „Vom Gesicht und Räthsel“ 1; 4, 197) ruft. Seine Entscheidung, sich von 
seinem Mitleid für die höheren Menschen zu lösen, ermöglicht es ihm, sich an noch hö-
here und stärkere Menschen zu wenden, selbst wenn die kleinen Menschen ewig wie-
derkehren würden.288 Zarathustras große Schwermut, hervorgerufen durch die ewige 
Wiederkunft der Kleinheit des Menschen, besiegt er mit dem Willen nach „seinen Kin-
dern“, welche fähig sind ihn zu überwinden.289 Diese große Sehnsucht wird dadurch 
ermöglicht, dass er von seinen nächsten Freunden Abschied nehmen kann.290  

Wie Zarathustra selber früher einmal sagte, stellt das „Kind“ (Z „Von den drei Verwand-
lungen“; 4, 31) die letzte Figur der geistigen Verwandlungen des Menschen dar, und 
symbolisiert das „Ja, zum Spiele des Schaffens“ (ebd.). Jedoch bedeutet das nicht, dass 
diese „Verwandlungen“ (ebd.) ganz allein in seinem Kopf geschehen, ohne dass er mit 
anderen Menschen kommuniziert. Von Anfang bis Ende beschränkt sich Zarathustra nie 
allein auf seine Innenwelt, gleich einem Kind, das sich seinem unschuldigen „Spiel“ 
(ebd.) widmet und darüber hinaus seine Außenwelt vergisst. Gewiss sagt Zarathustra, 
dass das „Kind“ (ebd.) ein „aus sich rollendes Rad“ (ebd.) zum „Schaffen“ ist. Aber der 
Grund, dass das „Rad“ (ebd.) zu einem neuen Schaffen werden kann, besteht nur darin, 
dass das Rad einen neuen Beginn für eine Zukunft bedeutet. Nur die Trennung, die zu 
einer neuen Begegnung führt, im Verbund mit der Kraft des Willens zum Anderen, kann 
das Rad anfangen lassen in eine neue Zukunft zu rollen. Die Maskierung ist für Za-
rathustra eine Bedingung, um sich sowohl von seinem nächsten Freund zu trennen als 
auch darüber hinaus seinem neuen, zukünftigen Freund zu begegnen.  

Zarathustra würde nie mit nacktem Gesicht zu den Menschen hinabgehen, sondern nur 
mit einer  Maske. Seine starke Sehnsucht nach „Kindern“, verstanden als Symbol für 
die Zukunft des Menschen, entsteht durch seinen Weggang von den Freunden, welche er 
spontan zu seiner tiefsinnigen Welt verführt hat. Die Maske ermöglicht es ihm, die 
Menschen zu verführen und sich von ihnen zu trennen, um wieder echte Freunde als 
„Seines-Gleichen“ zu finden.291 Das Auffinden „Seines-Gleichen“ kann zugleich ein 

 
288 „Wahrlich, ein Ziel hatte Zarathustra, er warf seinen Ball: nun seid ihr Freunde meines Zieles 
Erbe, euch werfe ich den goldenen Ball zu. / Lieber als Alles sehe ich euch, meine Freunde, den 
goldenen Ball werfen! Und so verziehe ich noch ein Wenig auf Erden: verzeiht es mir!“ (Z „Vom 
freien Tode“; 4, 95 f.) 
289 „[W]ann werde ich [meinen Tod; E. d. V.] wollen? – Wer ein Ziel hat und einen Erben, der will 
den Tod zur rechten Zeit für Ziel und Erben“ (Z „Vom freien Tode“; 4, 94). 
290 „Ich wollte, ihr hieltet es nicht aus mit allerlei Nächsten und deren Nachbarn; so müsstet ihr aus 
euch selber euren Freund und sein überwallendes Herz schaffen“ (Z „Von der Nächstenliebe“; 4, 
77). 
291 „Ich bin Zarathustra, der Gottlose: wo finde ich Meines-Gleichen [H. d. V.]? Und alle Die sind 
Meines-Gleichen, die sich selber ihren Willen geben und alle Ergebung von sich abthun“ (Z „Von 
der verkleinernden Tugend“ 3; 4, 215). 



 158 

Weg sein, um eine „Brücke zur Zukunft“ (Z „Von der Erlösung“; 4, 179) für die Men-
schen hin zum Übermenschen zu werden.  

  



 159 

Zusammenfassung 
Wie der „Schleier“ (bzw. „Schein“) für das Dasein des Menschen unentbehrlich ist, 
spielt in der Philosophie Nietzsches die „Maske“, verstanden als „Haut der Seele“, die 
entscheidende Rolle für die Menschwerdung des Menschen. Das ist die fundamentale 
These, welche die ganze Betrachtung dieser Monographie leitete.  

Die Maske, welche eine Fassade ist, die vor dem Anderen gezeigt und die – ob er will 
oder nicht – von der Gesellschaft als sein Gesicht anerkannt wird, ist ein paradoxes 
formales Mittel, mit dessen Hilfe man sowohl bestimmte Seiten von sich dem Anderen 
präsentiert als auch sein vollständiges Wesen vor Anderen versteckt. Zugleich zeigt die 
Maskierung in seiner aktiven Umsetzung die geistige Aktivität des Menschen an, sich 
mit dem Anderen verbinden und von ihm trennen zu können. Die Maske, welche das 
Medium zwischen der menschlichen Innen- und Außenwelt ist, ermöglicht es uns, ein 
menschliches Verhältnis zu realisieren, in welchem diese zwei Welten (Innen- und Au-
ßenwelt) untrennbar miteinander verknotet werden.  

Die Bedeutung der Maske in der Philosophie Nietzsches ist bis heute nicht genug be-
achtet worden. Doch die Maske, welche Nietzsche auf vielfältige Weise in seinen Wer-
ken verwendet, bietet uns einen neuen Zugang zum Verständnis seiner Philosophie. Die-
se neue Interpretation, welche meine Arbeit aufzeigt, kann in drei sich aufeinander be-
ziehenden Punkten zusammengefasst werden. Erstens ermöglicht sie es, die menschli-
che Tätigkeit als eine theatralische Metapher auf der „sozialen Ebene“, in der man not-
wendig auf den Anderen bezogen ist, thematisieren zu können. Zweitens trägt sie dazu 
bei, die Ebene des Gefühls im Menschen zu betrachten, welche sowohl triebhaft als 
auch sozial bestimmt ist. Drittens gestattet sie es, neben dem (radikalen) Individualis-
mus, welcher im herkömmlichen Bild der Nietzsche-Philosophie überbetont wird, des-
sen zartes, feinfühliges und listiges Gesicht zu akzentuieren, welches besonders im 
(ambivalenten) Charakter Zarathustras erkennbar ist.  

In dem Maße wie der Begriff Persona im griechischen Theater etymologisch ursprüng-
lich mit der „Maske“ verbunden ist, ist der Mensch in Gesellschaft ausnahmslos ein 
Schauspieler, der mit der Maske als soziales Tier in Beziehung zu den Anderen lebt. 
Schauspieler (auf der Bühne der Gesellschaft) zu sein, heißt zugleich auch, der Zu-
schauer des eigenen Selbst sein zu müssen, um sich selbst aus Zuschauerperspektive in 
Distanz beobachten zu können. Hier erfüllt die Maske den unentbehrlichen Zweck, uns 
vor unseren starken Affektationen, welche uns direkt aus unserer Natur überfallen, zu 
schützen. Der Mensch kann erst dadurch zum Menschen werden, indem er sich selbst 
von seiner eigenen empfindlichen Leidensfähigkeit mit einer Maskenform – ohne die er 
aufgrund zu starker Leidenschaften zu Grunde gehen würde – so weit zu distanzieren 
vermag, dass er die eigene Leidensfähigkeit als Zuschauer genießen kann; kurz gesagt, 
indem er die Fähigkeit ausbildet, die innere „Bestie“ in uns zu domestizieren. Durch 
diese Kultivierung des Menschen kann die menschliche Gesellschaft, in der der „Ver-
kehr des Menschen“ stattfindet, weiterhin ermöglicht werden. Dieses Vermögen der 
Selbst-Distanzierung ist eine anthropologische Bedingung des Menschen. In den Worten 
Nietzsches formuliert, behandelt der Mensch sich nicht als „individuum“, sondern als 
„dividuum“.  



 160 

Dieser Lebensbereich der Geselligkeit des Menschen kann nur auf der emotionalen 
Ebene des Menschen entstehen, in der zwischen den zwei „Thierheiten“ des Menschen 
ein Spannungsverhältnis herrscht. Weder in der Welt der „Bestie“, in welcher der 
Mensch sich der berauschenden „Nacktheit“ überlässt, noch in der Welt der „Heerdent-
hiere“, in der er sich als das nachahmende Tier ohne innere Lust an sein äußeres Milieu 
(seiner „Kleidung“) völlig anpasst, wird der lebendige Verkehr des Menschen ermög-
licht. Dieser lebendige Verkehr des Menschen wird weder mit der instinktiven Nacktheit 
noch mit der imitierten Kleidung, sondern nur mittels der Maske möglich, mit welcher 
der Mensch sich aus der Perspektive des Anderen reflektieren und dadurch seinen Af-
fekten einen Sinn verleihen kann, um sich zu kultivieren. 

Die Ebene des „Gefühls“, die sowohl naturhaft als auch sozial ist, bietet uns viele kon-
krete Facetten einer Person an und mit ihnen die Möglichkeit, über deren Masken – die 
den lebendigen Verkehr des Menschen erst entstehen lassen – eingehender nachzuden-
ken. Die Geschichte des Menschen, in der sich unsere menschlichen (allzu menschli-
chen) Gefühlsräume entwickelten, ist mit den Formen der Maske untrennbar verbunden. 
Erst mittels der Form der Maske hat der Mensch entgegen der Natur seine eigene Innen- 
und Außenwelt hervorbringen können.  

Die konkreten Formen der menschlichen Gefühle verweisen auf den geistigen Prozess, 
in dem der Mensch einerseits sein Machtgefühl zur Machtrepräsentation (im Anschein 
der „Eitelkeit“) sublimiert und andererseits sein „Schamgefühl“ zur Ehrfurcht vor der 
geistigen Vornehmheit seelisch weiterentwickelt. Die verschiedenen konkreten Gestal-
tungen der Gefühle – wie Furcht, Eitelkeit, Stolz und Scham – können als Zeichen dafür 
betrachtet werden, dass der Mensch (durch die Formen der Masken) seine namenlosen 
und wilden Instinkte zu etwas definiert „Menschlichem“ umbildet oder umbilden soll.  

Das Motiv von Nietzsches Klassifikation der Gefühle in zwei Kategorien – d. h. in sol-
che, welche stark von der Macht der Sitte geprägt, und solche, welche mit der „Vor-
nehmheit“ charakterisiert werden – entstammt seinem Bewusstsein für die Krise, die 
mit dem  „Tod Gottes“ schicksalhaft einherging. Dieses Bewusstsein der Krise bestimmt 
das Grundmotiv der Philosophie seiner Werke, besonders nach Also sprach Zarathustra. 
Durch den „Tod Gottes“ tritt der Mensch auf eine neue Bühne in der Menschheitsge-
schichte auf, auf welcher er nunmehr mit der Aufgabe konfrontiert wird, sich selber ein 
neues Daseinsziel auf Erden zu schaffen.  

Der Freigeist, welcher den „Tod Gottes“ als neue Morgenröte versteht und – die es ihm 
ermöglicht einen neuen Daseinssinn zu schaffen – als Einzelner zu einem neuen Wagnis 
aufzubrechen versucht, ist in der Philosophie Nietzsches die Figur des „Aufklärers“, der 
in Zeiten ohne einen Gott auftreten muss. Doch das Gebiet, zu dem dieser „neue Co-
lumbus“ aufbricht, ist am weitesten von dem Gebiet entfernt, das mit all seiner Homo-
genität bzw. Gleichartigkeit vom zeitgenössischen Geist verkörpert wird. Aus diesem 
Grund betont Nietzsche die Bedeutsamkeit der Maskierung als Beweis der höchsten In-
dividualität des Menschen, welche mit dem Prinzip der geistigen Distanz realisiert wer-
den soll. Die Funktion der Maskierung besteht darin, die „Einsamkeit“ des Menschen zu 
beschützen, den „Garten“ als Platz für die Freundschaft zu schaffen und bei Gelegenheit 
sich von der eigenen starken „Ernsthaftigkeit“ zu distanzieren.  



 161 

Von der idealischen Individualität des Menschen spricht Nietzsche mit dem Begriff der 
„Vornehmheit“, die als „Pathos der Distanz“ eine Rangordnung unter den Menschen als 
ihre Bedingung benötigt. Aber die geistige Vornehmheit, welche Nietzsche als seine 
idealische Lebensform bezeichnet, soll man nicht als eine Rückkehr zur alten, ursprüng-
lichen und gewalttätigen Aristokratie auslegen. In der Philosophie Nietzsches gilt es 
nicht als Prüfstein für geistige „Vornehmheit“, ob jemand Mitleid für Andere empfindet, 
sondern ob ihm die Maske aus einer vornehmen heraus „Scham“ zur Lebensnotwendig-
keit wird, welche wiederum nichts anderes ist als die Ehrfurcht vor der Souveränität des 
inneren Raums des Anderen.  

Also sprach Zarathustra gibt uns lebendige und vielschichtige Beispiele dafür, wie ein 
Mensch über die große Kluft zwischen sich und dem zeitgenössischen Geist hinweg 
bzw. über seine große „Schwere“ hinaus seinen eigenen Weg zur höchsten Individualität 
weiterzugehen versucht. Um dem Übermenschen zu lehren, neue Werte auf Erden zu 
schaffen, steigt Zarathustra mit einer „stolzen Klugheit“ zur „Menschen-Welt“ hinunter, 
in welcher er verschiedene Hürden wie ein Schicksal überwinden muss. Mit dieser stol-
zen Klugheit wagt er es, selektiv statt unterschiedslos mit den Menschen zu reden. Mit-
hilfe der vielfältigen und vielschichtigen Masken verführt er die Menschen ins hohe 
Gebirge, zu dem die Menschen mit eigener Kraft hinaufsteigen müssen. Zarathustra 
prüft den Anderen darauf, ob dieser hinter seiner Person das namenlose „Chaos“ ver-
steckt, das es dem Menschen ermöglicht neue Ideen in der Welt zu erschaffen.  

Bei Zarathustra ist die Maskierung notwendig, sowohl um die Menschen zu verführen 
als auch um mittels der Maske seine eigene Einsamkeit dem Übermenschen gegenüber 
zu vergrößern bzw. zu vertiefen. Beide Aktivitäten Zarathustras, die Verlockung des 
Anderen zum Weg des Übermenschen und die Vergrößerung seiner eigenen Weisheit 
(bzw. die Vertiefung seiner eigenen Einsamkeit zum Übermenschen), laufen synchron. 
Je größer Zarathustra wird bzw. je höher Zarathustra aufsteigt, desto schwerer wird sei-
ne Last bzw. desto tiefer wird sein Abgrund. Der Ring von der ewigen Wiederkunft 
quält ihn ironischerweise deshalb so schwer, weil er sein eigenes Leben so stark bejaht, 
dass er hofft, dass all seine erlebten Augenblicke ewig wiederkehren mögen. Das bedeu-
tet, dass die kleinen Menschen, welche er nie akzeptieren kann, auch ewig wiederkeh-
ren. Aber dem größeren Ring von der ewigen Wiederkunft des kleinen Menschen stellt 
er sich mit dem Ruf von „Noch Ein Mal!“ entgegen, indem er sich durch eine Trennung 
von seinen nächsten Freunden wieder hinab zur Menschen-Welt begibt, um seine „Kin-
der“ als seine wahren Freunde zu finden. Die Maske ist für Zarathustra, dessen Wesen 
starke Ambivalenzen aufweist, ein notwendiges und unentbehrliches Instrument, um 
seine Arbeit durchzuführen.  

Der Weg Zarathustras beschreibt eine Handlung, in der ein Mensch durch die Begeg-
nung und die Trennung von den Anderen zu seinem Schicksal „ja“ sagt. Dieses Schick-
sal liegt darin, in Gegenwart der Menschenwelt mit einer großen Sehnsucht nach der 
Zukunft des Menschen leben zu müssen. Dieser Weg, seine Weisheit zu vergrößern und 
die Anderen zu ihr zu verführen, wird mit dem „zarten und listigen Geist“ ermöglicht, 
welcher mit einer gewollt oberflächlichen Maske sein tiefstes Inneres verschleiert.  

Die Maske, welche die Menschen sowohl voneinander trennt als auch aufeinander be-
ziehen lässt, ist ein Beweis dafür, dass der Mensch als ein soziales Tier in der Men-



 162 

schenwelt leben muss, von welcher er nie loskommen kann. Diese oberflächliche Fas-
sade, mit welcher man sein eigenes Gesicht verbergen kann, ist für denjenigen notwen-
dig, der sich nicht im Rahmen der herkömmlichen Sitte wie ein Schauspieler benimmt, 
sondern leidenschaftlich versucht, sich und die Menschen vom gefesselten Geist weg 
hin zur höchsten Individualität zu lenken, selbst wenn eine große Kluft zwischen ihm 
und dem Anderen (bzw. zwischen ihm und dem zeitgenössischen Geist) bestehen mag.  

Sein wahres Gesicht, welches er mit einer Maske vor den Anderen versteckt, wäre also 
sowohl der starke Wille zur Souveränität der eigenen Individualität als auch die leiden-
schaftliche Sehnsucht nach dem Anderen, den er wahrhaftig anerkennen kann.  

  



 163 

Abkürzungsverzeichnis 
GT Die Geburt der Tragödie  

HW Homer’s Wettkampf  

PHG Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen 

WL Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne  

DS David Strauss der Bekenner und der Schriftsteller (als 1. Teil von Unzeitgemäße 
Betrachtungen) 

HL Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben (als 2. Teil von Unzeit-
gemäße Betrachtungen) 

SE Schopenhauer als Erzieher (als 3. Teil von Unzeitgemäße Betrachtungen) 

WB Richard Wagner in Bayreuth (als 4. Teil von Unzeitgemäße Betrachtungen) 

MA1  Menschliches, Allzumenschliches I  

VM Vermischte Meinungen und Sprüche (als 1. Teil von Menschliches, Allzu-
menschliches II) 

WS Der Wanderer und sein Schatten (als 2. Teil von Menschliches, Allzumenschli-
ches II)  

M Morgenröthe  

FW Die fröhliche Wissenschaft  

Z Also sprach Zarathustra  

J Jenseits von Gut und Böse  

GM Zur Genealogie der Moral  

W Der Fall Wagner 

GD Götzen-Dämmerung 

AC Der Anti-Christ  

EH Ecce homo  

NW Nietzsche contra Wagner  

N Nachgelassene Fragmente 1869 – 1889  

 

 

 



 164 

  



 165 

Literaturverzeichnis  
 

Nietzsches gesammelte Werk 
Coli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe 

(KSA), Bd. 1 – 15, 2., durchgesehene Auflage, München, 1988.  

Coli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe, 
sämtlicher Briefe (KSB), Bd. 1 – 8, München, 1986.  

 

 

Sekundärliteratur 
Adophi, Rainer (2009): Person. Über das stellvertende Leben, in: Röttgers, 

Kurt/Schmitz-Emans, Monika (Hg.): Masken, Philosophisch-literarische Refle-
xionen, Essen, S. 97‒131.  

Ansell-Pearson, Keith (1994): An Introduction to Nietzsche as Political Thinker, 
Cambridge.  

Arendt, Hanna (2010): Vita activa. Oder vom tätigen Leben, München.  

Bamford, Rebecca (2007): The Virtue of Shame: Defending Nietzsche’s Critique of 
Mitleid, in: Tevenar, Gudrun von (Hg.): Nietzsche and Ethics, Oxford, S. 241‒
261.  

Bennholdt-Thomsen, Anke (1974): Nietzsches Also Sprach Zarathustra als literarisches 
Phänomen. Eine Revision, Frankfurt am Main.  

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1966): The Social Construction of Reality, New 
York.  

Bertram, Ernst (1918): Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin.  

Biser, Eugen (1962): „Gott ist tot“. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewusst-
seins, München.  

Blumenberg, Hans (1947): Das Recht des Scheins in den menschlichen Ordnungen bei 
Pascal, in: Philosophisches Jahrbuch 57, S. 413‒430. 

Blumenberg, Hans (1957): Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophi-
schen Begriffsbildung, in: Studium Generale 10, S. 432‒447.  

Blumenberg, Hans (1989): Höhlenausgänge, Frankfurt am Main.  

Blumenberg, Hans (1997): Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmeta-
pher, Frankfurt am Main.  

Bohrer, Kahr-Heinz (1981): Plötzlichkeit: zum Augenblick des ästhetischen Scheins, 
Frankfurt am Main.  



 166 

Bohrer, Karl Heinz (2007): Nietzsches Aufklärung als Theorie der Ironie, in: Großer 
Stil: Form und Formlosigkeit in der Moderne, Edition Akzente, München, 
S. 236‒261.  

Bolz, Norbert (1991): Eine kuze Geschichte des Scheins, München.  

Bornmann, Fritz (1984): Nietzsches Epikur, in: Nietzsche-Studien Bd. 13, S. 177‒188.  

Brusotti, Marco (1994): Verkehrte Welt und Redlichkeit gegen sich. Rückblicke Nietz-
sches auf seine frühere Wagneranhängerschaft in den Aufzeichnungen 1880 – 
1881, in: Borsche, Tilman/Gerrattana, Fedelico/Venturelli, Aldo (Hg.): „Centau-
ren-Geburten“. Wissenschaft, Kunst und Philosophie beim jungen Nietzsche, 
Berlin, S. 435‒460.  

Brusotti, Marco (1997): Die Lidenschaft der Erkenntnis: Philosophie und ästhetische 
Lebensgestaltung bei Nietzsche von Morgenröthe bis Also sprach Zarathustra, 
Berlin/New York.  

Brusotti, Marco (2011): Kern und Schale, Wissenschaft und Untergang der Religion bei 
Nietzsche, in: Gentili, Carlo/Nielsen, Cathrin (Hg.): Der Tod Gottes und die 
Wissenschaft. Zur Wissenschaftskritik Nietzsches, Berlin, S. 67‒81. 

Brusotti, Marco (2012): Spannung. Ein Begriff für Groß und Klein, in: Caysa, Vol-
ker/Schwarzwald, Konstanze (Hg.): Nietzsche ‒ Macht ‒ Größe. Nietzsche ‒ 
Philosoph der Größe der Macht oder der Macht der Größe, Berlin, S. 51‒73.  

Burnham, Douglas (2007): Reading Nietzsche. An Analysis of Beyond Good and Evil, 
Stocksfield.  

Campioni, Giuliano (1994): Wagner als Historio, in: Borsche, Tilman/Gerrattana, Fede-
lico/Venturelli, Aldo (Hg.): „Centauren-Geburten“. Wissenschaft, Kunst und Phi-
losophie beim jungen Nietzsche, Berlin/New York, S. 461‒488.  

Cancik, Hubert/Cancik-Lindemaier, Hildegard (2003): „Von Masken, Schauspielern und 
Selbstinszenierung: zu Friedrich Nietzsches Rezeption des antiken Theaters“, in: 
Schröder, Bianca-Jeanette/Schröder, Jens-Peter (Hg.): Studium declamatorium: 
Untersuchungen zu Schulübungen und Prunkreden von der Antike bis zur Neu-
zeit. Beiträge zur Altertumskunde, Bd. 176, München/Leipzig, S. 373‒394.  

Carlyle, Thomas (1987): Sartor Resartus, Oxford/New York.  

Cassirer, Ernst (2007): Die Philosophie der Aufklärung, Hamburg.  

Caysa, Volker/Schwarzwald, Konstanze (Hg.) (2012): Nietzsche ‒ Macht ‒ Größe. 
Nietzsche ‒ Philosoph der Größe der Macht oder der Macht der Größe, Berlin.  

Christians, Ingo (2000): „Schauspieler, Maske“, in: Ottmann, Hennig (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 18 f.  

Claessens, Dieter (1970): Rolle und Macht, 2., überarb. Aufl., München.  

Cooley, Charles Horton (2009): Human Nature and the Social Order, New York.  



 167 

Dahrendorf, Ralf (2006): Homo Sociologicus: ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung 
und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle, Wiesbaden. 

Deleuze, Gilles (1991): Nietzsche und die Philosophie, Hamburg.  

Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge (2007): Philosophie der Gefühle. Von Achtung 
bis Zorn, Stuttgart.  

Descartes, René (1997): Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, et cher-
cher la verité dans les sciences (Von der Methode des richtigen Vernunftge-
brauchs und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung), übers. und herausge-
geben von Gäbe, Lüder, Hamburg.  

Descartes, René (2008): Meditationes de prima philophia (Die Meditationen über die 
Erste Philosophie), übers. und herausgegeben von Wohlers, Christian, Hamburg.  

Diderot, Denis (1953): Das Paradoxie über den Schauspieler, in: Erzählungen und Ge-
spräche, übers. von Scheinfuß, Katharina, Leipzig, S. 289‒362.  

Dierse, Urlich/Rath, Herbert (1984): Nation, Nationalismus, Nationalität, in: Ritter, 
Joachim/Gründer, Karlfried/Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Wörterbuch 
der Philosophie, Bd. 6, Basel, S. 406‒414.  

Dombowsky, Don (2008): Nietzsche as Bonapartist, in: Siemens, Herman W./Roodt, 
Vasti (Hg.): Nietzsche, power and politics: rethinking Nietzsche's legacy for po-
litical thought, Berlin/New York, S. 347‒369.  

Donnellan, Brendan (1982): Nietzsche and the French Moralists, Bonn.  

Ebersbach, Volker (2001): Nietzsche im Garten Epikurs, in: Nietzscheforschung Bd. 8, 
S. 43‒61.  

Ebke, Thomas/ Zhavoronkov, Alexey (Hg.) (2017): Nietzsche und die Anthropologie 
(Internationales Jahrbuch für Philosophische Anthropologie, Bd.7), Berlin. 

Ehrenmüller, Josef (2008): Nietzsches Psychologie bzw. Physiologie der Philosophie, 
in: Nietzscheforschung Bd. 15, S. 221‒230. 

Elias, Norbert (1992): Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psycho-
genetische Untersuchungen. Zweiter Band. Wandlungen der Gesellschaft Ent-
wurf zu einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt am Main.  

Fink, Eugen (1992): Nietzsches Philosophie. Sechste Auflage, Stuttgart.  

Fleischer, Margot (1993): Der „Sinn der Erde“ und die Entzauberung des Übermen-
schen: eine Auseinandersetzung mit Nietzsche, Darmstadt.  

Fuchs, Thomas (2002): Zeit-Diagnosen. Philosophisch-psychiatrische Essays, 
Zug/Schweiz.  

Fuhrmann, Manfred (1989): „Person“, in: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried/Gabriel, 
Gottfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, Basel, S. 269‒
283.  



 168 

Gadammer, Hans-Georg (1986): Das Drama Zarathustras, in: Nietzsche-Studien Bd. 
15, Berlin, S. 1‒15.  

Gasser, Peter (1992): Rhetorische Philosophie. Leseversuche zum metaphorischen Dis-
kurs in Nietzsches „Also sprach Zarahustra“, Bern.  

Gentili, Nielsen (Hg.) (2010): Der Tod Gottes und die Wissenschaft. Zur Wissenschafts-
kritik Nietzsches, Berlin.  

Gerhardt, Volker (1988): Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart. 

Gerhardt, Volker (1988a): Das „Prinzip des Gleichgewichts“. Zum Verständnis von 
Recht und Macht bei Nietzsche, in: Gerhardt, Volker (1988): Pathos und Distanz, 
Stuttgart, S. 98‒132. 

Gerhardt, Volker (1988b): „Experimentar-Philosophie“. Versuch einer Rekonstruktion, 
in: Gerhardt, Volker: Pathos und Distanz, Stuttgart, S. 163‒187.  

Gerhardt, Volker (1995): „Sinn des Lebens“, in: Ritter, Joachim/Gründer, 
Karlfried/Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 
Band 9, S. 815‒824.  

Gerhardt, Volker (1996): Vom Willen zur Macht. Anthropologie und Metaphysik der 
Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin.  

Gerhardt, Volker (1999): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualität, Stuttgart.  

Gerhardt, Volker (2000a): Individualität. Das Element der Welt, München.  

Gerhardt, Volker (Hg.) (2000b): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin. 

Gerhardt, Volker (2000c): Die Erfindung eines Weisen. Zur Einleitung in Nietzsches Za-
rathustra, in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathust-
ra, Berlin, S. 1‒15.  

Gerhardt, Volker (2006): Friedrich Nietzsche, 4., akutualisierte Auflage, München.  

Gerhardt, Volker (2011): Die Funken des freien Geistes, Berlin. 

Gerhardt, Volker (2011a): Monadologie des Leibes. Leib, Selbst und Ich in Nietzsches 
Zarathustra, in: Gerhardt, Volker: Die Funken des freien Geistes, Berlin, S. 1‒49.  

Gerhardt, Volker (2011b): Die Perspektive des Perspekvismus, in: Gerhardt, Volker: Die 
Funken des freien Geistes, Berlin, S. 106‒129.  

Gerhardt, Volker (2011c): Selbstbegründung. Nietzsches Moral der Individualität, in: 
Gerhardt, Volker: Die Funken des freien Geistes, Berlin, S. 169‒192.  

Gerhardt, Volker (2011d): Die Tugend des freien Geistes. Nietzsche auf dem Weg zum 
individuellen Gesetz der Moral, in: Gerhardt, Volker: Die Funken des freien 
Geistes, Berlin, S. 224‒242.  



 169 

Gerhardt, Volker (2011e): Der Sinn der Erde. Zur Kritik von Nietzsches Religionskritik, 
in: Gerhardt, Volker: Die Funken des freien Geistes, Berlin, S. 341‒359.  

Gerhardt, Volker (2012): Öffentlichkeit. Die politische Form des Bewusstseins, Mün-
chen.  

Goffman, Erving (1959): The presentation of self in everyday life, Garden City/New 
York.  

Gracián, Baltasar (2005): Handorakel und Kunst der Weltklugheit, übers. von Schopen-
hauer, Arthur, Köln.  

Günther, Holzer, Müller (Hg.) (2010): Zur Genealogie des Zivilisationsprozesses. Fried-
rich Nietzsche und Norbert Elias, Berlin.  

Günzel, Stephan (2001): Geophilosphie. Nietzsches philosophische Geographie, Berlin.  

Heidegger, Martin (1961), Nietzsche. Erster Band, Stuttgart.  

Heit, Helmut (2011): „Interpretation“, in: Niemeyer, Chtistian (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt, S. 177‒179.  

Heller, Peter (1972): Von den ersten und letzten Dingen, Berlin.  

Higgins, Kathleen (1998): Zarathustra IV and Apuleius: Who is Zarathustra’s Ass?, in: 
Conway, Daniel W (Hg.): Nietzsche. Critical Assessments. Volume I, London, 
S. 166‒189. 

Himmelmann, Beatrix (1996): Freiheit und Selbstbestimmung. Zu Nietzsches Philoso-
phie der Subjektivität, München.  

Himmelmann, Beatrix (2000): „Zarathustras Weg“ in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich 
Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin, S. 17‒45. 

Himmelmann, Beatrix (2006a): Nietzsche, Leipzig.  

Himmelmann, Beatrix (2006b): Radikalisierung und Kritik. Kant im Verständniss Fried-
rich Nietzsches, in: Broese, Konstantin/Hütig, Andreas/Immel, Oliver/Reschke, 
Renate (Hg.): Vernunft der Aufklärung. Aufklärung der Vernunft, Berlin, S. 231‒
246.  

Höffe, Otfried (Hg.) (2000): Friedrich Nietzsche. Zur Genealogie der Moral, Berlin 

Hübsche, Stefan (1999): Vom Affekt zum Gefühl, in: Hübsch, Stefan/Kaegi, Dominic 
(Hg.): Affekte. Philosophische Beträge zur Theorie der Emotionen, Heidelberg. 
S. 137‒150.  

Ibbeken, Claudia (2008): Konkurrenzkampf der Perspektiven. Nietzsches Interpretation 
des Perspektivismus, Würzburg.  

Imasaki, Takahide (2012): Die Person zwischen Macht- und Schamgefühl in der Philo-
sophie Friedrich Nietzsches, in: Georg, Jutta/Zittel, Claus (Hg.): Nietzsches Phi-
losophie des Unbewussten, Berlin, S. 273‒280.  



 170 

Imasaki, Takahide (2016): Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Phi-
losophie Friedrich Nietzsches, in: von Georg, Jutta/Reschke, Renate (Hg.): Wag-
ner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin, S. 38‒45.  

Janz, Curt Paul (1993): Friedrich Nietzsche. Biographie. Erster Band. 2., revidierte Auf-
lage, München.  

Jaspers, Karl (1936): Nietzsche: Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, 
Berlin.  

Jensen, Anthony K. (2011): Ecce Homo as Historiography, in: Nietzsche-Studien Bd. 
40, S. 203‒225. 

Kant, Immanuel (1999a): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg.  

Kant, Immanuel (1999b): Idee zu einer allgemeinen Geschichte, in: Was ist Aufklärung? 
Ausgewählte kleine Schriften, Hamburg, S. 3‒19. 

Kant, Immanuel (1999c): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in: Was ist 
Aufklärung? Ausgewählte kleine Schriften, Hamburg, Hamburg, S. 20‒27.  

Kant, Immanuel (2000): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Hamburg.  

Kaufmann, Walter (1978): Nietzsche als der erste große Psychologe, in: Nieztsche-
Studien Bd. 7. S. 261‒287. 

Kaufmann, Walter (1980): Discovering the Mind, New York.  

Kaufmann, Walter (1981/82): Nietzsches Philosophie der Masken, in: Nietzsche-
Studien Bd. 10/11, S. 111‒131.  

Kaufmann, Walter (1982): Nietzsche: Philosoph, Psychologe, Antichrist, übers. von Sa-
laquarda, Jörg, Darmstadt. 

Kaulbach, Friedrich (1980): Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, 
Köln/Wien.  

Kerényi, Karl (1966): Mensch und Maske, in: ders. (Hg.): Humanistische Seelenfor-
schung, München, S. 340‒356.  

Kerger, Henry (1988): Autorität und Recht im Denken Nietzsches, Duncker/Humblot.  

Kerger, Henry (2004): Wille als Sprachakt und Entscheidung. Die psycho-physischen 
Grundlagen des Handelns bei Nietzsche, Königshausen/Neumann.  

Kim, Chŏng-hyŏn (1995): Nietzsches Sozialphilosophie: Versuch einer Überwindung 
der Moderne im Mittelpunkt des Begriffes „Leib“, Würzburg.  

Kirkland, Paul E (2004): Nietzsche’s Honest Masks: From Truth to Nobility Beyond 
Good and Evil, in: The Review of Politics, 66(4), S. 575‒604.  

Klages, Ludwig (1926): Die psychologischen Errungenschaften Nietzsches, Leipzig.  

Klossowski, Pierre (1986): Nietzsche und der Circulus vitiosus deus, München.  



 171 

Kobush, Theo (1997): Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und moder-
nes Menschenbild. 2. durchges. und erw. Aufl., Darmstadt.  

Konersmann, Ralf (1992): „Rolle“, in: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried/Gabriel, Gott-
fried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 8, Basel, S. 1064‒
1067. 

Krüger, Heinz (1988): Über den Aphorismus als philosophische Form, München.  

Ladnweer, Hilge/Renz, Ursula (Hg.) (2008): Klassische Emotionstheorien: Von Platon 
bis Wittgenstein, Berlin.  

Lämmert, Eberhard (1987): Nietzsches Apotheose der Einsamkeit, in: Nietzsche-
Studien Bd. 16, S. 47‒69.  

Lampert, Laurence (1986): Nietzsche’s Teaching. An Interpretation of Thus Spoke Za-
rathustra, New Haven/Londen.  

Lampert, Laurence (2001): Nietzsche’s Task. An Interpretation of Beyond Good and 
Evil, London.  

Lemke, Harald (2000): „Freundschaft“, in: Ottmann, Hennig (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 237 f. 

Lemm, Vanessa (2008): Nietzsches Vision einer „neuen Aristokratie“, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 56(3), S. 365‒383. 

Lersch, Philipp (1970): Aufbau der Person, München.  

Lesmeister, Roman/Metzner, Elke (Hg.) (2011): Nietzsche und die Tiefenpsychologie, 
Freiburg.  

Liebsch, Dimitri (1992): „Schein“, in: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried/Gabriel, Gott-
fried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 8, Basel, S. 1230‒
1243.  

Loeb, Paul S (2010): The Death of Nietzsche’s Zarathustra, Cambridge.  

Loeb, Paul S. (2007): The Thought-Drama of Eternal Recurrence, in: Journal of Nietz-
sche Studies, Issue 34, S. 79‒95.  

Losurdo, Domenico (2009): Nietzsche, der aristokratische Rebell: intellektuelle Biogra-
phie und kritische Bilanz, Hamburg.  

Meckel, Markus (1980): Der Weg Zarathustras als der Weg des Menschen. Zur Anthro-
pologie. Nietzsches im Kontext der Rede von Gott im Zarathustra, in: Nietzsche-
Studien Bd. 9, S. 174‒208. 

Meyer, Theo (1991): Nietzsche: Kunstauffassung und Lebensbegriff, Tübingen. 

Mittelman, Willard (1980): The Relation between Nietzsche’s Theory of the Will to 
Power and his Earlier Conception of Power, in: Nietzsche-Studien Bd. 9, S. 122‒
141. 



 172 

Moore, Gregory (2002): Nietzsche, biology and metaphor, Cambridge.  

Müller-Lauter, Wolfgang (1971): Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die 
Gegensätze seiner Philosophie, Berlin.  

Müller-Lauter, Wolfgang (1978): Der Organismus als innere Kampf. Der Einfluß von 
Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien Bd. 7, S. 189‒223.  

Müller-Lauter, Wolfgang (1995): Über Stolz und Eitelkeit bei Kant, Schopenhauer und 
Nietzsche, in Hoffmann, Thomas Sören/Majetschak, Stefan (Hg.): Denken der 
Individualität: Festschrift für Josef Simon zum 65. Geburtstag, Berlin/New York, 
S. 253‒274. 

Naumann, Gustav (1899/1900/1901): Zarathustra-Kommentar, Leipzig.  

Nehamas, Alexander (1996): Nietzsche: life as literature, Cambridge.  

Nehamas, Alexander (2000), For whom the Sun shines: A Reading of Also sprach Za-
rathustra, in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathust-
ra, Berlin, S. 165‒190.  

Niemeyer, Chtistian (2007): Friedrich Nietzsches „Also sprach Zarathustra“, Darmstadt.  

Niemeyer, Chtistian (Hg.) (2011): Nietzsche-Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt.  

Nussbaum, Martha (1993): Mitleid und Gnade: Nietzsches Stoizismus, in: Zeitschrift 
für deutsche Philosophie 41, S. 831–858.  

Olschanski, Reinhard (2001): Maske und Person. Zur Wirklichkeit des Darstellens und 
Verhüllens, Göttingen.  

Orsucci, Andrea (2002): Beiträge zur Quellenforschung Abhandlungen: Quellen Nietz-
sches in Charles Richet, L’homme et l’intelligence und Alfred Espinas, Die 
thierischen Gesellschaften, in: Nietzsche-Studien Bd. 31, S. 314‒318. 

Ottmann, Hennig (1999): Philosophie und Politik bei Nietzsche, 2., verbesserte und er-
weiterte Auflage, Berlin/New York.  

Ottmann, Hennig (2000): Kompositionsproblem von Nietzsches Also sprach Za-
rathsutra, in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathust-
ra, Berlin, S. 47‒67.  

Ottmann, Hennig (Hg.) (2000): Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-
gart/Weimar.  

Pădurean, Vasile (2008): Spiel – Kunst – Schein. Nietzsche als ursprünglicher Denker, 
Stuttgart.  

Pascal, Blaise (1987): Gedanken, übers. von Kunzmann, Ulrich, Leipzig.  

Patton, Paul (2001): Nietzsche and Hobbes, in: International Studies in Philosophy Vo-
lume 33, Issue 3, S. 99‒116. 



 173 

Peinzger, Masken (2011): Joker, Parasiten. Nietzsches Ästhetik der Selbstverwandlung, 
Hildesheim.  

Piazzesi, Chiara (2010): Die soziale Verinnerlichung von Machtverhältnissen. Über die 
produktiven Aspekte der Selbstdisziplinierung und der Affektkontrolle bei Nietz-
sche und Elias, in: Günther, Holzer, Müller (Hg.): Zur Genealogie des Zivilisati-
onsprozesses. Friedrich Nietzsche und Norbert Elias, Berlin, S. 193‒216. 

Picht, Georg (1988): Nietzsche, Stuttgart.  

Pieper, Annemarie (1990): „Ein Seil, geknüpft zwischen Thier und Übermenschen“. 
Philosophische Erläuterungen zu Nietzsches Also sprach Zarathustra von 1883, 
Basel.  

Planckh, Marcus (1998): Scham als Thema im Denken Friedrich Nietzsches, in: Nietz-
sche-Studien Bd. 27, S. 214‒237.  

Platon (1991a): Politeia (Der Staat), in: Schleiermacher, Friedrich (Übers.)/Hüsler, 
Kahlheinz (Hg.): Sämtliche Werke in 10 Bänden (griechisch und deutsch), Bd. 5, 
Frankfurt am Main. 

Platon (1991b): Theaitetos, in: Schleiermacher, Friedrich (Übers.)/Hüsler, Kahlheinz 
(Hg.): Sämtliche Werke in 10 Bänden (griechisch und deutsch), Bd. 6, Frankfurt 
am Main, S. 151‒367.  

Plessner, Helmuth (1982): Zur Anthropologie des Schauspielers, in: Helmuth Plessner 
Gesammelte Schriften VII, Suhrkamp, S. 399‒418.  

Probst, Peter (1989): „Paradox“, in: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried/Gabriel, Gott-
fried (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, Basel, S. 81‒90.  

Prossliner, Johann (2001): Licht wird alles, was ich fasse. Das Lexikon der Nietzsche-
Zitate, München.  

Reschke, Renate (1992): „Pöbel-Mischmasch“ oder vom notwendigen Niedergang aller 
Kultur. Friedrich Nietzsches Ansätze zu einer Kulturkritik der Masse, in: Krenz-
lin, Norbert (Hg.): Zwischen Angstmetapher und Terminus. Theorien der Mas-
senkultur seit Nietzsche, Berlin, S. 14‒42.  

Reschke, Renate (2000): Die andere Perspektive. Ein Gott, der zu tanzen verstünde. Ei-
ne Skizze zur Ästhetik des Dionysischen im Zarathustra, in: Gerhardt, Volker 
(Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin, S. 257‒284.  

Reschke, Renate (Hg.) (2004): Nietzsche – Radikalaufklärer oder radikaler Gegenauf-
klärer?, Nietzscheforschung, Sonderband 2, Berlin.  

Rethy, Robert (1991): „Schein“ in Nietzsche’s Philosophy, in: Ansell-Pearson, Keith 
(Hg.): Nietzsche and Modern German Thought, London, S. 59‒87.  

Riccardi, Mattia (2009): „Der faule Fleck des Kantischen Kriticismus“. Erscheinung 
und Ding an sich bei Nietzsche, Basel.  

Rochefoucauld, La (1976): Reflexionen oder Sentenzen und moralische Maximen, übrs. 
von Bergmann, Helga/Hörlek, Friedrich, Leipzig.  



 174 

Rosen, Stanley (1995): The Mask of Enlightenment. Nietzsche’s Zarathustra, 
Cambridge.  

Röttgers, Kurt/Schmitz-Emans, Monika (Hg.) (2009): Masken, Philosophisch-
literarische Reflexionen, Essen.  

Salaquarda, Jörg (1973): Zarathustra und der Esel: eine Untersuchung der Rolle des 
Esels im Vierten Teil von Nietzsches „Also sprach Zarathustra“, in: Theologia 
viatorum. Bd. 11 (1966/72). Berlin, S. 181‒213.  

Salaquarda, Jörg (1984): Zur gegenseitigen Verdrängung von Schopenhauer und Nietz-
sche, in: Schopehnauer-Jahrbuch Bd. 65, S. 13‒30.  

Santaniello, Weaver (2005): Zarathustra’s Last Supper. Nietzche's Eight Higher Men, 
Ashgate. 

Schiller, Friedrich (1955a): Das verschleierte Bild zu Sais, in: Abusch, Alexander (Hg.): 
Sämtliche Werke in acht Bänden, Erster Band: Gedichte, Berlin, S. 207‒210.  

Schiller, Friedrich (1955b): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Rei-
he von Briefen, in: Abusch, Alexander (Hg.): Sämtliche Werke in acht Bänden, 
Achter Band: Philosophische Schriften, Berlin, S. 399‒497.  

Schlimgen, Erwin (1998): Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin.  

Schnädelbach, Herbert (1991): Philosophie in Deutschland 1831–1933, Frankfurt am 
Main.  

Schopenhauer, Arthur (1986a): Die Welt als Wille und Vorstellung I, Frankfurt am 
Main. 

Schopenhauer, Arthur (1986b): Parerga und Paralipomena Kleine philosophische Schrif-
ten II, Frankfurt am Main. 

Schwartländer, Johannes (1968): Der Mensch ist Person. Kants Lehre vom Menschen, 
Stuttgart. 

Seggern, Hans-Gerd (1999): Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar.  

Simon, Josef (1986): Der gewollte Schein. Zu Nietzsche’s Begriff der Interpretation, in: 
Djuric, Mihailo/ Simon, Josef (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, 
Würzburg, S. 62‒74.  

Sloterdijk, Peter (1986): Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Suhr-
kamp, Frankfurt am Main.  

Sommer, Andreas Urs (2005): Sieben Thesen zur Geschichtsphilosophie bei Kant und 
Nietzsche, in: Himmelmann, Beatrix (Hg.): Kant und Nietzsche im Widerstreit, 
Berlin, S. 217‒225. 

Sommer, Andreas Urs (2012): Kommentar zu Nietzsches „Der Fall Wagner“, „Götzen-
Dämmerung“ (Nietzsche-Kommentar: Bd. 6/1), Berlin.  



 175 

Sommer, Andreas Urs (2013): Kommentar zu Nietzsches „Der Antichrist“, „Ecce ho-
mo“, „Dionysos-Dithyramben“ und „Nietzsche contra Wagner“ (Nietzsche-
Kommentar: Bd. 6/2), Berlin.  

Spaemann, Robert (1996): Personen. Versuche über den Unterschied zwischen „etwas“ 
und „jemand“, Stuttgart.  

Springmann, Simon (2010): Macht und Organisation. Die Machtkonzeption bei Fried-
rich Nietzsche und in der mikropolitischen Organisationstheorie, Berlin.  

Stack, George J. (1983): Lange and Nietzsche, Berlin.  

Stegmaier, Werner (2010): Der See des Menschen, Das Meer des Übermenschen und 
der Brunnen des Geistes. Fluss und Fassung einer Metapher, in: Nitzsche-
Studien Bd. 39, S. 145‒179.  

Stellino, Paolo (2008): Affekt, Gerechtigkeit und Rache in Nietzsches „Zur Genealogie 
der Moral“, in: Nietzscheforschung Bd. 15, S. 247‒255. 

Stingelin, Martin (1988): Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf poet(olog)ische Ver-
fahren, in: Nietzsche- Studien Bd. 17, S. 336‒349.  

Straube, Sascha (2012): Zum gemeinsamen Ursprung von Recht, Gerechtigkeit und 
Strafe in der Philosophie Friedrich Nietzsches, Berlin.  

Stuppner, Ivan (2011): Formen der Einsamkeit bei Friedrich Nietzsche, Marburg.  

Sturma, Dieter (1997): Philosophie der Person. Die Selbstverhältnisse von Subjektivität, 
Paderborn.  

Tarde, Gabriel (2009): Die Gesetze der Nachahmung, übers. von Wolf, Jadja, Frankfurt 
am Main.  

Thatcher, David (1977): Eagle and Serpent in Zarathustra, in: Nietzsche-Studien Bd. 6, 
S. 240‒60. 

Tongeren, Paul van (1989): Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Studie zu „Jenseits 
von Gut und Böse“, Bonn.  

Tongeren, Paul van (2003): On friends in Nietzsche’s Zarathustra, in: New Nietzsche 
Studies 5 (3/4/1/2), S. 73‒88.  

Tongeren, Paul van (2007): Nietzsches Hermeneutik der Scham, in: Nietzsche-Studien 
Bd. 36, S. 131‒154. 

Trillhaas, Wolfgang (1983): Nietzsches „Priester“, in: Nietzsche-Studien Bd. 12, S. 32‒
50. 

Türcke, Christoph (1991): Der tolle Mensch: Nietzsche und der Wahnsinn der Vernunft. 
Frankfurt am Main.  

Vivarelli, Vivetta (1998): Nietzsche und die Masken des freien Geistes. Montaigne, 
Pascal und Sterne, Würzburg.  



 176 

Weihe, Richard (2004): Die Paradoxie der Maske. Geshichte einer Form, München.  

Wellner, Klaus (2005): Nietzsches Masken in Ecce homo, in: Nietzscheforschung 12, 
S. 143‒150.  

Wellner, Klaus (2011a): „Individualismus“, in: Niemeyer, Chtistian (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt, S. 176.  

Wellner, Klaus (2011b): „Maske, Schauspieler“, in: Niemeyer, Chtistian (Hg.): Nietz-
sche-Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt, S. 238.  

Wickler, Wolfgang (1971): Mimikry. Nachahmung und Täuschung in der Natur, Mün-
chen.  

Williams, William David (2009): Nietzsche’s mask, in: Pasley, Malcolm (Hg.): Nietz-
sche: imagery and thought, Florence, S. 59‒73.  

Wohlfart, Günther (1997): Wer ist Nietzsches Zarathustra?, in: Nietzsche-Studien Bd. 
26, S. 319‒330. 

Woodruff, Martha Kendal (2007): Untergang und Übergang: The Tragic Descent of 
Socrates and Zarathustra, in: Journal of Nietzsche Studies 34, S. 61‒78.  

Wurmser, Léon (1993): Die Maske der Scham: die Psychoanalyse von Schamaffekten 
und Schamkonflikten, 2., erw. Auflage, Heidelberg. 

Zibis, Alexander-Maria (2007): Die Tugend des Mutes. Nietzsches Lehre von der Tap-
ferkeit, Würzburg.  

Zittel, Claus (2000a): „Irrtum und Schein“, in: Ottmann, Hennig (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 257 ff. 

Zittel, Claus (2000b): Das ästhetische Kalkül von Friedrich Nietzsches Also sprach Za-
rathustra, Würzburg.  





Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4981-7

Ein berühmtes Zitat von Nietzsche lautet: „Alles, was tief ist,
liebt die Maske“ (J 40). Nietzsche verwendet die „Maske“
auf vielfältige Weise in seinen Werken. Sie spielt bei ihm die
entscheidende Rolle für die Menschwerdung des Menschen.
Dennoch ist die große Bedeutung dieses Begriffs bis heute
nicht genug untersucht worden.

Die Maske bietet einen neuen Zugang zum Verständnis der
Philosophie von Friedrich Nietzsche. Die neue Interpretation
des Autors Takahide Imasaki ermöglicht es, die menschliche
Tätigkeit als eine theatralische Metapher auf der sozialen
Ebene zu thematisieren, in der man notwendig auf den
anderen bezogen ist. Sie trägt dazu bei, die Ebene des
Gefühls imMenschen zu betrachten, welche sowohl triebhaft
als auch sozial bestimmt ist. Die Interpretation des Autors
gestattet es, das zarte, feinfühlige und listige Gesicht in der
Nietzsche-Philosophie zu akzentuieren, welches besonders im
(ambivalenten) Charakter Zarathustras erkennbar ist.

Die Maske, mit welcher man sein eigenes Gesicht verbergen
kann, ist für denjenigen notwendig, der sich nicht im Rah-
men der herkömmlichen Sitte wie ein Schauspieler benimmt,
sondern leidenschaftlich versucht, sich und die Menschen
vom gefesselten Geist weg hin zur höchsten Individualität zu
lenken, selbst wenn eine große Kluft zwischen ihm und dem
Anderen bestehen mag.

Takahide Imasaki promovierte 2014 an der Philosophischen
Fakultät I der Humboldt-Universität zu Berlin und lehrt seit
2018 die Philosophie am Asahi Culture Center (Kitakyushu)
und seit 2020unterrichtetDeutsch ander KagawaUniversität.


	Danksagung 
	Einleitung 
	1.1 Der Schleier für das Leben 
	1.2 Nietzsches Philosophie der Maske als dritter Weg seiner Philosophie des Scheins 
	1.3 Das Potenzial des Begriffs der Maske für die Nietzsche-Forschung 
	1.4 Struktur der Arbeit 

	I. Nietzsches Philosophie der Maske als Anthropologie 
	1. Menschliche Seele als Grundproblem 
	1.1 Der Mensch als „Colorist“ 
	1.2 Der Mensch als der „Messende“ im Zentrum der Welt 
	1.3 Psychologie als Methode 
	2. Mensch ist Person 
	2.1 Mensch als „dividuum“ 
	2.2 Die Person mit Maske 
	2.3 Der Spiegel in uns 
	2.4 Die Person zwischen zwei Formen der Tierheit: Nacktheit und Kleidung
	2.4.1 Die Maske gegen die Bestie 
	2.4.2 Die Maske als „mimicry“ des Herdentiers 
	Exkurs. Die Maske als Rolle 

	3. Masken als emotionale Formen des Menschen. Nietzsches Philosophie der Gefühle I 
	3.1 Das Gefühl der Macht als ursprüngliches soziales Selbstwertgefühl 
	3.2 Die Eitelkeit im Tausch der Täuschungen 
	3.3 Die Scham und ihre Räumlichkeit der Introspektion 

	II. Nietzsches Philosophie der Maske zugunsten Individualität 
	1. Freigeist als Aufklärer mit Maske 
	1.1 Der Tod Gottes als Sinnverlust des Daseins 
	1.2 Der Freigeist 
	1.2.1 Der Freigeist als Experimentator. Seefahrer als Abenteurer 
	1.2.2 Der Freigeist als Befehlender. Seefahrer als Kapitän 
	1.2.3 Der Freigeist als Verführer. Seefahrer als Fischer 

	1.3 Die Maske gegen den zeitgenössischen Strom 
	
	1.3.1. Die Einsamkeit gegen die Masse 

	1.3.2 Die Maske für den „Garten der guten Einsamkeit“ 
	1.3.3 Die Maske gegen den Schauspieler 

	1.4 Die Selbst-Maskierung für die geistige Leichtigkeit gegen die schwere Ernsthaftigkeit 
	2. Die Maske für die geistige Vornehmheit. Nietzsches Philosophie der Gefühle II 
	2.1 Der Stolz und sein Pathos der Distanz 
	2.2 Die Rache und das Mitleid im Bereich der Seele 
	2.3 Die vornehme Scham und ihr Zartgefühl vor der Distanz 
	Exkurs. Reiner Dionysismus ist keine letzte Hoffnung Nietzsches 


	III. Die Maske von Zarathustra für den Übermenschen 
	1. Der „Untergang“ Zarathustras mit der Maske 
	1.1 Erste Morgenröthe 
	1.1.1 Zarathustra als eine Brücke zum Menschen 
	1.1.2 Übermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen 

	1.2 Zur zweiten Morgenröthe 
	1.2.1 Die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk 
	1.2.2 Eine Nacht mit dem ersten Gefährten 
	1.2.3 Eine neue Wahrheit, die lebendigen Gefährten wegzulocken 
	1.2.4 Der Stolz des Adlers und die Klugheit der Schlange 

	2. Die Maske zur Distanzierung, Verstellung und Verlockung 
	2.1 Die Schichten der Masken Zarathustras 
	2.2 Die Maske für die Entfernung von der Kleinheit des Menschen 
	2.2.1 Entfernung von der „Fliegen des Marktes“ 
	2.2.2 Entfernung vom neuen Götzen 
	2.2.3 Entfernung von der Verachtung gegen die kleinen Menschen
	2.2.4 Vorsicht vor seiner Liebe 

	2.3 Die Selbst-Maskierung als Verführer. „Menschen-Klugheit“ am Abhang zum Übermenschen 
	2.4 Die Maske für den Kreis und in dem Kreis 
	2.4.1 Zarathustra und ein Jüngling 
	2.4.2 Die Liebe zum Fernsten und Künftigen 
	2.4.3 Krieg und Kleid für die echte Freundschaft 
	2.4.4 Die Scham gegen das Mitleid bei der Freundschaft 
	2.4.5 Die Scham zwischen Gebenden und Nehmenden 

	2.5 Die Feinde im Spiegelbild Zarathustras. Sprache und Rache 
	2.5.1 Vom Nutzen und Nachteil der Sprache für das Leben 
	2.5.2 Die Tiefe der Rache des Menschen 

	2.6 Die zwei Ringe von der ewigen Wiederkunft als der schwerste Gedanke Zarathustras 
	2.6.1 Erster Ring der ewigen Wiederkunft für die Bejahung seiner eigenen Zeit 
	2.6.2 Zweiter Ring der ewigen Wiederkunft für die Bejahung seines Schicksals 

	2.7 Letzte Überwindung Zarathustras, gegen sein Schicksal „Ja“ zu sagen 
	2.7.1 Zarathustras List als „Fischfänger“ 
	2.7.2 Die Masken und die Selbst-Bekenntnisse der höheren Menschen 
	2.7.3 Die Höhle Zarathustras 
	2.7.4 „Abendmahl“ in der Höhle. Distanz zwischen Zarathustra und den höheren Menschen 
	2.7.5 Zum grossen Mittag 


	Zusammenfassung 
	Abkürzungsverzeichnis 
	Literaturverzeichnis 

