


Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4981


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4981

Takahide Imasaki

Nietzsches Philosophie der Masken

Seine Lehre liber den Menschen

Logos Verlag Berlin

g )\OVOC_



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

(© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2020
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4981-7

Logos Verlag Berlin GmbH
Georg-Knorr-Str. 4, Geb. 10,
12681 Berlin

Tel.: +49 (0)30/42 851090
Fax: 449 (0)30/42 851092
http://www.logos-verlag.de



Inhaltsverzeichnis

DaANKSAZUNG ...covirrrsmsmsmsmssssssssssssssssssssssss s s 5
0011 L] L 7
1.1 Der Schleier fUr das LEDEIN i ssssss s sssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssssasses 7

1.2 Nietzsches Philosophie der Maske als dritter Weg seiner Philosophie des Scheins 8

1.3 Das Potenzial des Begriffs der Maske fiir die Nietzsche-Forschung.......cccouueniunnee. 12
1.4 SETUKEUT AT ATDEIt..cuieeeceeeereesieeeteeisess st sesse s es bbb s 14

I. Nietzsches Philosophie der Maske als Anthropologie ........ccoconnnnnrnrnsesnsnsens 17
1. Menschliche Seele als Grundproblem ... ————————— 17
1.1 Der Mensch als ,,ColoTiSt .. ssees s sssess s ssssssssssssssans 17
1.2 Der Mensch als der ,Messende” im Zentrum der Welt.........ccoconeonenneenneenseeseesseeenne 18
1.3 Psychologie als Methode......coeeenreeeseceseceseeessseesse s seessessssssesssessssesssssssssssssseesass 20

2. MenSch iSt PEI'SOMN ..o ssssssasans 23
2.1 Mensch als ,,diVIAUUIN et s bbb s b 23
2.2 Die Person Mit MaSKe......oueeencsnernsessessessessse e ssssssessessessssssessssssesssssssssssssssssessssssesssssssssssans 25
2.3 DI SPIEZEL IN UNS cooeueereencereesretseesseeecssessesse s sessse s s s s s nenns 29
2.4 Die Person zwischen zwei Formen der Tierheit: Nacktheit und Kleidung................ 30
2.4.1 Die Maske gegen di€ BESHIE ... eeeeeeeeesecssseeseeseessesssssssessssesssssssessessssssssssssssssssssssssaseens 30

2.4.2 Die Maske als ,mimicry” des Herdentiers.....eeeeernmeeeessesssesseessssssseessessessssessseens 33
Exkurs. Die Maske als Rolle 35

3. Masken als emotionale Formen des Menschen. Nietzsches Philosophie der

GEfUINIE s s 37
3.1 Das Gefiihl der Macht als urspriingliches soziales Selbstwertgefiihl ........c..ccoueeniuunnee 38
3.2 Die Eitelkeit im Tausch der TAUSCHUNGEN .......ovceerreemreerreereereeseesseesssessessseesseesssessesssessens 40
3.3 Die Scham und ihre Raumlichkeit der INtroSpektion........coeoeeereereenecereenseeseesesseesseeseenns 45

I1. Nietzsches Philosophie der Maske zugunsten Individualitat........cccecennennnas 49

1. Freigeist als Aufkldrer mit Maske ... 51
1.1 Der Tod Gottes als Sinnverlust des Daseins .......ccoeneenmeeneerneeenseressseesssesssesssessseesseesns 52
1.2 DT FIOIGEIST e euiuceueeeetreeseseessee et se s ss b s s s bbb s s 54

1.2.1 Der Freigeist als Experimentator. Seefahrer als Abenteurer ..., 54
1.2.2 Der Freigeist als Befehlender. Seefahrer als Kapitin .55
1.2.3 Der Freigeist als Verflihrer. Seefahrer als FiSCher ... eeensseseesecessseseessecsseesnnens 57
1.3 Die Maske gegen den zeitgendssischen Strom.......s 58
1.3.1. Die EinsamKkeit gegen die MaSSE .....oeeeeermeeseesmessseesssesssesssssssssesssssssssssssssssesssssssssssssesssssssess 60

1.3.2 Die Maske fiir den ,Garten der guten EinSamKeit”.......eeeeeesmeernmeesesssssesseessseesssessnens 62




1.3.3 Die Maske gegen den Schauspieler ... 65

1.4 Die Selbst-Maskierung fiir die geistige Leichtigkeit gegen die schwere

ErNStNAEIGREIT e reuueeceeiiseisees et ss s s bbb bbb 69
2. Die Maske fiir die geistige Vornehmbheit. Nietzsches Philosophie der Gefiihle II
............................................................................................................................. 72
2.1 Der Stolz und sein Pathos der DiStanz ... 73
2.2 Die Rache und das Mitleid im Bereich der Seele........coneeenecrneeenseeneeseesseessseeneens 76
2.3 Die vornehme Scham und ihr Zartgefiihl vor der DiStanz..........ocoeeneenseeneereeeseeesneens 78
Exkurs. Reiner Dionysismus ist keine letzte Hoffnung Nietzsches ......coonmnecnneenneeesneernneens 80
I11. Die Maske von Zarathustra fiir den Ubermenschen ... 85
1. Der ,Untergang” Zarathustras mit der Maske ..o 86
1.1 Erste MOTZENTONE ...cueeeceeeeeeseeseesseesseessees s ssesssesssssess s sssssssss s sesssss s sssess s sssesssessssesass 86
1.1.1 Zarathustra als eine Briicke zum Menschen ..., 86
1.1.2 Ubermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des MensSChen..........meeeeeeressssees 88
HEVAVADY gy AT 1S LY (o) g o=) o) 0] o L= 90
1.2.1 Die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk .90
1.2.2 Eine Nacht mit dem ersten Gefdhrten 91
1.2.3 Eine neue Wahrheit, die lebendigen Gefdhrten wegzulocken........oeenneeneeenneeneeennens 93
1.2.4 Der Stolz des Adlers und die Klugheit der Schlange .94
2. Die Maske zur Distanzierung, Verstellung und Verlockung.........cunmmnnnns 96
2.1 Die Schichten der Masken Zarathustras ... 97
2.2 Die Maske fiir die Entfernung von der Kleinheit des Menschen.......cc.coconeenreenreeneens 99
2.2.1 Entfernung von der ,Fliegen des Marktes ... eeeeseesesssssssseessssssssssssssseens 99
2.2.2 Entfernung vom NEUEN GOLZEIN .....vrurerrerremesssssesssesssssssssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnessss 102
2.2.3 Entfernung von der Verachtung gegen die kleinen Menschen........reeeeeens 103
2.2.4 Vorsicht VOT SEINer LIEDE ... sssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 104
2.3 Die Selbst-Maskierung als Verfiihrer. ,,Menschen-Klugheit* am Abhang zum
UDEIMENSCREN...vvvvvveesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 105
2.4 Die Maske fiir den Kreis und in dem KIeis .......ccoeeneneeneeneeesessseeseesseeseeens 108
2.4.1 Zarathustra und ein JUNGINE ....cooeeereeereeeesseerseessesesssssesssessssssssssssessssssssssssssssessssssssessss 108
2.4.2 Die Liebe zum Fernsten und Kiinftigen 111
2.4.3 Krieg und Kleid fiir die echte Freundschaft.........eesersesssessseeens 112
2.4.4 Die Scham gegen das Mitleid bei der Freundschaft .114
2.4.5 Die Scham zwischen Gebenden und Nehmenden......., 116
2.5 Die Feinde im Spiegelbild Zarathustras. Sprache und Rache........couenennennecnernns 119
2.5.1 Vom Nutzen und Nachteil der Sprache fiir das Leben 119
2.5.2 Die Tiefe der Rache des Menschen .. 126
2.6 Die zwei Ringe von der ewigen Wiederkunft als der schwerste Gedanke
F /2N U (103 0 = PPN 131



2.6.1 Erster Ring der ewigen Wiederkunft fiir die Bejahung seiner eigenen Zeit ................. 132

2.6.2 Zweiter Ring der ewigen Wiederkunft fiir die Bejahung seines Schicksals........ccc....... 134
2.7 Letzte Uberwindung Zarathustras, gegen sein Schicksal ,Ja“ zu sagen ..., 137
2.7.1 Zarathustras List als , Fischfinger” .137
2.7.2 Die Masken und die Selbst-Bekenntnisse der hdheren Menschen .........coeoneecneeennennn. 140
2.7.3 Die Hohle Zarathustras 144

2.7.4 ,Abendmahl” in der Hohle. Distanz zwischen Zarathustra und den hoheren Menschen

.................................................................................... 146
2.7.5 Zum grossen Mittag .152
FATEE 1110 00T 11 £ T 1L 159
AbKUrzungsverzeiChnis ... 163
Literaturverzeichnis.......s—————— 165






Danksagung

Das vorliegende Werk basiert auf meiner Dissertation, welche an der Philosophischen
Fakultdt I der Humboldt-Universitdt zu Berlin im Februar 2014 in der Disputation pra-
sentiert und verteidigt wurde.

Der Inhalt ist im Wesentlichen gleich, es wurden nur kleine stilistische Korrekturen vor-
genommen. Mein Anliegen, den kommentierten dritten Teil von Nietzsches Also sprach
Zarathustra auf philosophische Weise zu restrukturieren und das Thema ,,Maske* in der
Geburt der Tragddie und Ecce Homo — das wiren zweifellos sehr wichtige Themen —
philosophisch zu betrachten, musste ich schlieBlich aufgeben. Es wire ein grofler Ge-
winn, wenn ein Nietzsche-Forscher mein Versaumnis, zwecks Ergdnzung, einer tieferen
Betrachtung unterziehen wiirde.

Ohne die Hilfe meiner Lehrer, Kollegen, meiner Familie und meiner Freunde, ein-
schlieBlich der Mitarbeiter des Logos Verlags Berlin, denen ich zu grolem Dank ver-
pflichtet bin, wire diese Arbeit nie zustande gekommen. Professor Volker Gerhardt,
mein Doktorvater an der Humboldt-Universitit zu Berlin, hat mich auf meinem Weg
warmherzig und geduldig begleitet und mich gelehrt, wie tiefgriindig und befreiend die
Philosophie ist. Mein Zweitgutachter Professor Rainer Adolphi und meine Drittgutach-
terin Professorin Renate Reschke haben meine Dissertation erhellend kommentiert. Pro-
fessor Helmut Heit, der damalige Leiter des Berliner Nietzsche-Kolloquiums an der
Technischen Universitit Berlin hat mir die Gelegenheit geboten, in die Debatten der
Nietzsche-Forschung einzusteigen. Professor Andreas Urs Sommer danke ich fiir seine
ausfiihrliche Lektiire und wissenschaftliche Stellungnahme zu meiner Dissertation.

Zu ganz besonderem Dank bin ich meinen Eltern und élteren Geschwistern verpflichtet,
die immer geduldig mit ihren tiefen Liebe an meiner Seite gestanden haben.

Takahide Imasaki






Einleitung

1.1 Der Schleier fiir das Leben

In der Vorrede der Frohlichen Wissenschaft warnt Nietzsche mit Schillers Gedicht Das
verschleierte Bild zu Sais vor der Einfalt der Jugend, welche eine einfiltige Leiden-
schaft nach der ,,Wahrheit™ verspiirt.

was unsere Zukunft betrifft: man wird uns schwerlich wieder auf den Pfaden
jener dgyptischen Jiinglinge finden, welche Nachts Tempel unsicher machen,
Bildsdulen umarmen und durchaus Alles, was mit guten Griinden verdeckt
gehalten wird, entschleiern, aufdecken, in helles Licht stellen wollen. Nein,
dieser schlechte Geschmack, dieser Wille zur Wahrheit, zur ,,Wahrheit um
jeden Preis®, dieser Jiinglings-Wahnsinn in der Liebe zur Wahrheit — ist uns
verleidet: dazu sind wir zu erfahren, zu ernst, zu lustig, zu gebrannt, zu tief
[]. Wir glauben nicht mehr daran, dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt,
wenn man ihr die Schleier abzieht. (FW Vorrede 4; 3, 351 £)

Ein Jiingling, der wegen eines heiflen Durstes nach Wissen entgegen der Warnung eines
Priesters den Schleier der Bildsdule aufgedeckt hat, musste zu Grunde gehen.! Mit der
Darstellung des geistigen Zusammenbruchs des Jiinglings, der unbedingt die Wahrheit
sehen will, verweist Schiller auf unseren jugendlichen Hochmut, uns naiv einzubilden,
das tiefste Geheimnis unserer Welt schauen zu kénnen, ohne unser Dasein in Gefahr zu
bringen.

Heute gilt es uns als eine Sache der Schicklichkeit, dass man nicht Alles
nackt [H. d. V.] sehn, nicht bei Allem dabei sein, nicht Alles verstehn und
,wissen wolle. [] Man sollte die Scham besser in Ehren halten, mit der sich
die Natur hinter Rédthsel und bunte Ungewissenheiten versteckt hat. (FW
Vorrede 4; 352)*

Nietzsche erkennt, dass Schillers kleine Ballade Das verschleierte Bild zu Sais uns eine
tiefere Weisheit als die der Aufkldrung im engeren Sinne lehrt, die durch das Licht der
Vernuntt alles nackt zu sehen versucht.

Ein Grund, warum Nietzsche die Griechen so hoch schitzt, besteht darin, dass sie in tie-
fer Weisheit erkannt haben, dass der ,,Schein® fiir das Leben notwendig ist:

Oh diese Griechen! Sie verstanden sich darauf, zu leben: dazu thut Noth,
tapfer bei der Oberfldche, der Falte, der Haut stehen zu bleiben, den Schein
anzubeten, an Formen, an Tone, an Worte, an den ganzen Olymp des

! Schiller (1955a), S. 207-210.

2 Einen #hnlichen Text von Nietzsche iiber die ,,Gottheit”, die des Schleiers bedarf: ,,Das iltest
Gotterbild soll den Gott bergen und zugleich verbergen, — ihn andeuten, aber nicht zur Schau stel-
len. [] Wie die Cella das Allerheiligste, das eigentliche Numen der Gottheit birgt und in geheim-
nissvolles Halbdunkel versteckt, doch nicht ganz; wie wiederum der peripterische Tempel die Cel-
la birgt, gleichsam mit einem Schirm und Schleier vor dem ungescheuten Auge schiitzt, aber nicht
ganz: so ist das Bild die Gottheit und zugleich Versteck der Gottheit (VM 222; 2, 475 f.).



Scheins zu glauben! Diese Griechen waren oberflichlich — aus Tiefe! (FW
Vorrede 4; 3, 352)

Diese Aussage, ,,oberflichlich — aus Tiefe*, ist die fundamentale These dieser Arbeit,
die die ganze Betrachtung leitet.

1.2 Nietzsches Philosophie der Maske als dritter Weg seiner Philoso-
phie des Scheins

Wie allgemein bekannt hat durch seine strenge Kritik an der alten Metaphysik als ,,Hin-
terwelt” (Z ,,Von den Hinterwelten®; 4, 35 ff.) Nietzsche den modernen Menschen auf-
gefordert, das richtungweisende Prinzip seiner Existenz nicht mehr in iibersinnlichen
Ideen, sondern im ,,.Leben zu suchen. Das Leben ist deshalb zweifellos das Grundprob-
lem der Philosophie Nietzsches. Aber einer der wichtigsten Grundziige von Nietzsches
Gedanken iiber das Leben besteht darin, dass es vom ,,Schein® (Illusion, Tduschung,
Liige usw.) nie trennbar ist,?> so Nietzsches eigene Aussage im Vorwort seines Erst-
lingswerkes: ,,alles Leben ruht auf Schein, Kunst, Tduschung, Optik, Nothwendigkeit
des Perspektivischen und des Irrthums* (GT ,,Versuch einer Selbstkritik* 5; 1, 18). Im
Namen des Lebens kehrt Nietzsche den grundlegenden Gegensatz zwischen ,,Wahrheit*
(Sonne) und ,,Schein® (Schatten) um, den Platon in seinem Hauptwerk Der Staat darge-
stellt hat.* Nunmehr bekommt der ,,Schein‘ fiir unser Leben die einzige und wichtigere
Realitét als die ,,Wahrheit®.

Was ist mit jetzt ,,Schein“! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines We-
sens, — was weiss ich von irgend welchem Wesen auszusagen, als eben nur
die Pradicate seines Scheines! Wahrlich nicht eine tote Maske, die man ei-
nem unbekannten X aufsetzen und auch wohl abnehmen konnte! Schein ist
fiir mich das Wirkende und Lebende selber, das soweit in seiner Selbstver-
spottung geht, mich fiihlen zu lassen, dass hier Schein und Irrlicht und Geis-
tertanz und nichts Mehr ist. (FW 54; 3, 417)

In der Nietzsche-Forschung ist Nietzsches Philosophie des Scheins bisher insbesondere
unter zwei Gesichtspunkten thematisiert worden, ndmlich hinsichtlich der Erkenntnis-
theorie und der Asthetik.

Der ,,Schein*“ im erkenntnistheoretischen Zusammenhang
Im Kontext der Erkenntnistheorie bzw. Fiktionstheorie betont Nietzsche, dass all unsere
Erkenntnisse wesentlich ,, Irrtiimer* sind.

Wir sehen unsere Gesetze in die Welt hinein und wiederum kénnen wir die-
se Gesetze nicht anders fassen als die Folge dieser Welt auf uns. Der Aus-
gangspunkt ist die Tduschung des Spiegels, wir sind lebendige Spiegelbilder.

3 Liebsch (1992): ,,In der Philosophie F. Nietzsches bekommt der Begriff ,Schein® einen zentralen
Stellenwert. [] Nietzsche wertet [] Schein und Wahrheit gegeneinander um® (S. 1238). Vgl. auch
Rethy (1991).

4 Platon (1991a), S. 509 ff.



[] Eine optische Tduschung [H. d. V.] von Ringen um uns, die gar nicht
existiren, ist die Voraussetzung. Erkenntni3 ist wesentlich Schein. (N 6[441];
9,311f)

Hier radikalisiert Nietzsche die kantische Erkenntnistheorie der ,,Erscheinung®, welche
die menschliche Erkenntnis nicht iiberspringen kann — hier sind Schopenhauer bzw. F.
A. Lange fiir Nietzsche der Ausgangspunkt —, indem er das Wesen des ,,Dings an sich*
vernichtet.’

Wihrend in seiner Erkenntnistheorie seiner frithen Periode — besonders in Ueber Wahr-
heit und Liige im aussermoralischen Sinne — der kantische Charakter noch erkennbar ist
(WL 1; 1, 879),° gewinnt seine Erkenntnistheorie in seiner spiten Periode eine viel radi-
kalere Gestalt dadurch, statt des kantisches Schemas der Erkenntnis, welches uns a pri-
ori gegeben wird, den Perspektivismus des Willens zur Macht ins Zentrum seiner Ge-
danken zu riicken.

Die extremste Form des Nihilismus wére: daf jeder Glaube, jedes Fiir-wahr-
halten nothwendig falsch ist: weil es eine wahre Welt gar nicht gibt. Also:
ein perspektivischer Schein, dessen Herkunft in uns liegt (insofern wir eine
engere, verkiirzte, vereinfachte Welt fortwdhrend notig haben) — dal3 es das
Maal3 der Kraft ist, wie sehr wir uns die Scheinbarkeit, die Nothwendigkeit
der Liige eingestehn konnen, ohne zu Grunde zu gehen. (N 9[41]; 12, 354)

Zwar wird durch die Vernichtung des ,,Dings an sich® in Nietzsches Erkenntnistheorie
die kritische Linie zwischen ,,Erscheinung® und ,,Schein‘ ungiiltig, um die Problematik
der Unterschiedslosigkeit der verschiedenen Scheine zu besiegen, Nietzsche themati-
siert aber den Willen zur Macht ,,als real ,gegeben‘ (J 36; 5, 54 f.), welcher von ,,in-
nen‘ her zu uns kommt.

»gegen das Wort ,,Erscheinungen®. / NB. Schein [] ist die wirkliche und
einzige Realitdt der Dinge [] Ich setze also nicht ,,Schein® in Gegensatz zur
,Realitdt“ sondern nehme umgekehrt [H. d. V.] Schein als die Realitét, wel-
che sich der Verwandlung in eine imaginative ,, Wahrheits-Welt* widersetzt.
Ein bestimmter Name fiir diese Realitiat wire ,.der Wille zur Macht®, ndm-
lich von Innen [H. d. V.] her bezeichnet und nicht von seiner unfa3baren
fliissigen Proteus-Natur aus. (N 40[53]; 11, 654)

Unter dem Perspektivismus des Willen zur Macht, in welcher jedes Bediirfniss gemaf
seiner Macht versucht die Welt ,,aus[zu]legen* (N 7[60]; 12, 315), ist die ,,Wahrheit*
nichts anderes als ,,eine Stellung verschiedener Irrthiimer zu einander (N 38[4]; 11,
598) bzw. ein (schlechter) Schein, welcher seine Macht der (Neu-) Auslegung der Welt
verloren hat (vgl. N 2[108]; 12, 114).”

5 Zum Einfluss v. Schopenhauer zur Philosophie Nietzsches, vgl. Salaquarda (1984). Zum Ein-
flusss v. F. A. Langes Geschichte des Materialismus zu Philosophie Nietzsches, vgl. Stack (1983).

6Vgl. WL 1; 1, 879.

7 Zur eingehenden Betrachtung dieses Themas, vgl. Kaulbach (1980); Gerhardt (1996), S. 315 ff;;
Ibbeken (2008); Riccardi (2009); Gerhardt (2011b).



Der ,,Schein® im ésthetischen Zusammenhang

Im Gegensatz zu Platons Vorwurf an die Kunst, dass sie als Nachahmung der Erschei-
nung drei Schritte von der Wahrheit entfernt ist,® da sie nicht mehr ist als ein Schatten-
spiel, kehrt Nietzsche diese Hierarchie um.

Meine Philosophie umgedrehter Platonismus: je weiter ab vom wahrhaft
Seienden, umso reiner schoner besser ist es. Das Leben im Schein [H. d. V.]
als Ziel. (N 7[156]; 7, 199)

Der Grund, warum Nietzsche das Recht des Scheins gegen die Wahrheit verteidigt, liegt
in seinem Begriff der Wahrheit als schrecklichem Abgrund, &hnlich der ,,silenischen
Weisheit™ (GT 3; 1, 35 ff.), die eine Vertiefung von Schopenhauers Willensphilosophie
ist.
so mochte ich doch, [] fiir jenen geheimnissvollen Grund unseres Wesens,
dessen Erscheinung wir sind, gerade die entgegengesetzte [H. d. V.] Werth-
schitzung des Traums behaupten. Je mehr ich ndmlich in der Natur jene all-
gewaltigen Kunsttriebe und in ihnen eine inbriinstige Sehnsucht zum Schein,
zum Erlostwerden durch den Schein gewahr werde, um so mehr fiihle ich
mich zu der metaphysischen Annahme gedréangt, dass das Wahrhaft-Seiende
und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, zugleich die

entziickende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten Erlosung
braucht. (GT 4; 1, 38 f.)

Hier spielt die Kunst als der ,,Schein des Scheins® (GT 4; 1, 39) bzw. ,,die Kunst, als
de[r] gute [] Wille [] zum Schein“ (FW 107; 3, 464) die unentbehrliche Rolle mit ihrer
»entziickende[n] Vision* (GT 4; 1, 38 f.) zu verhindern, an der ,,Wahrheit* zu Grunde zu
gehen. Der Schein hat hier die Potenz, uns von dem Abgrund der Wahrheit unseres Da-
seins zu retten.'? Darin besteht die groBe Eigentiimlichkeit seiner Philosophie in seinem
Erstlingswerk, die man in der Philosophie Schopenhauers nicht finden kann.!!

Auch wenn Nietzsche spéter seine Konzeption der ,,Artisten-Metaphysik* (GT ,,Versuch
einer Selbstkritik™ 2; 1, 13) seiner frithen Periode aufgibt,'? kann man seine unverinder-
te Wertschédtzung der Kunst bis zum Ende seines Schaffens finden, z. B.: die ,,Kunst als
einzig iliberlegene Gegenkraft gegen allen Willen zur Verneinung des Lebens* (N 17[3];

8 Platon (1991a), S. 727.
° Vgl. Salaquarda (1984).

10 Die Wahrheit ist hdBlich: wir haben die Kumnst, damit wir nicht an der Wahrheit zu Grunde
gehn® (N 16[40]; 13, 500).

I Asthetik in der Philosophie Schopenhauers ist platonisch in dem Sinne, dass er die Bedeutung
der Kunst in der Tétigkeit der ,,Kontemplation® sieht, in der der Mensch ohne sein Interesse bzw.
ohne sein Wollen die ewige Idee als ,,rein erkennendes Subjekt* betrachten kann. Vgl. Schopen-
hauer (1986a), S. 256 ff. und 264 ff. Dort spielt der Schein keine positive Rolle wie bei Nietzsches
Erstlingswerk, um die dunkle Finsternis zu verschleiern.

12 Lesern meiner friiheren Schriften will ich ausdriicklich erkldren, daB ich die metaphysisch-
kiinstlerischen Ansichten, welche jene im Wesentlichen beherrschen, aufgegeben haben® (N
23[159]; 8, 463). ,,Einst warf Zarathustra seinen Wahn jenseits des Menschen, gleich allen Hinter-
weltlern* (Z ,,Von den Hinterweltern®; 4, 35). ,,[I]ch [will] nicht génzlich unterdriicken, wie unan-
genehm es mir jetzt erscheint, wie fremd es jetzt nach sechzehn Jahren vor mir steht* (GT ,,Ver-
such einer Selbstkritik* 2; 1, 14).

10



13, 521) bzw. der ,,Wille zur Macht als Kunst*“ (N 14[61]; 13, 246) als seine schopfe-
rischste Form. Ohne Zweifel besteht eine der groften philosophischen Motive Nietz-
sches darin, das Dasein und die Welt des Menschen so zu verschonern, dass wir sie be-
jahen konnen. Bis zum Ende verindert sich sein Gedanke nicht, dass nur derjenige diese
groBe Aufgabe im wahren Sinne ausfiihren kann, der den Wert der Kunst als Willen zum
Schein tief genug versteht.

Der letzte Philosoph [] Er hat nur zum Leben zu helfen. [] Er beweist die
Notwendigkeit der Illusion, der Kunst und der das Leben beherrschenden
Kunst. (N 19[36]; 7, 428)

Nietzsche klagt, dass es sogar echte Philosophie ist, ein kiinstlerischer ,,Betriiger zu
werden. ,,Heran mit den schonen Trugbildern! Seien wir Betriiger und Verschoner der
Menschheit! Thatsache, was eigentlich ein Philosoph ist“ (N 43[1]; 11, 700). Die Kunst,
in der der Mensch sein Vermdgen der Liige als solche rechtfertigen kann, ist fiir Nietz-
sche sein wichtigstes ,,Heil- und Hiilfsmittel im Dienste* (FW 370; 3, 620) fiir das Le-
ben.!?

Die Maske als dritter Weg in Nietzsches Philosophie des Scheins

Auf diese Weise ist Nietzsches Begriff des Scheins bisher hauptsédchlich im Bereich der
Erkenntnistheorie und der Asthetik diskutiert worden. Jedoch kann Nietzsches Philoso-
phie des Scheins mit dem Begriff der Maske, welchen Nietzsche in seinen Werken so-
wohl hdufig als auch vielfiltig verwendet, als dritter Weg thematisiert werden, der we-
der auf Erkenntnistheorie noch auf Asthetik in engem Sinne reduziert werden kann.

Die Maske, die in der traditionellen Geschichte der europdischen Philosophie noch nicht
ernst genug diskutiert worden ist, hat tiefe Beriihrungspunkte mit dem Schein, der
gleichfalls in der europdischen Geistesgeschichte gering geschitzt wurde, weil er als un-
ter der Wahrheit stehend betrachtet wurde.'* Die Maske, die im Allgemeinen fiir einen
Gegensatz zum (echten) Gesicht gehalten wird, ist ein Anschein des Menschen, der vor
dem Anderen reprasentiert wird, ob er will oder nicht, und der in der Gesellschaft als
sein Gesicht anerkannt wird. Wohl oder iibel kann der Mensch dieses zweite Gesicht
von sich nicht vermeiden, solange er in der Gesellschaft mit dem Anderen zusammen-
lebt.

Aus diesem Verstindnis der Maske als Bedingung des Menschen entsteht das noch inte-
ressantere Thema, welches sich stirker auf den Schein bezieht; eben als ob dieses zwei-
te Gesicht nur die Fassade ist, die dem Anderen vorgestellt wird, oder eine Liige, die er
spontan (bzw. freiwillig) verwendet, um den Anderen zu tduschen bzw. irgendein Ge-
heimnis vor ihm zu verstecken. Im letzteren Fall tritt die Assoziation der Maske mit
dem liignerischen Schein namens K/ugheit in den Vordergrund.

Die Maske, deren Herkunft in dem Werkzeug fiir den Schauspieler des antiken griechi-
schen Theaters zu finden ist, hat die Funktion, vor dem Zuschauer sowohl sein inneres

13 Zur eingehenden Betrachtung dieses Themas, vgl. Bohrer (1981), S. 111-138; Meyer (1991), S.
466-509; Padurean (2008).

14 Vgl. Weihe (2004), S. 36 ff. Dieses Forschungsbuch von Weihe hat fiir diese Betrachtung viel-
faltige sowohl umfassende als auch lehrreiche Hinweise von der ,,Maske® im Allgemein gegeben.

11



(echtes) Gesicht zu verstecken als auch das dullere Gesicht durch die Maske so zu repré-
sentieren, als ob es sein echtes Gesicht wire. Im Fall, dass der Schauspieler ganz im
Rahmen der schon von seiner Gesellschaft anerkannten Manier — wie der Konvention —
die Maske trdgt, wire sie ein Bild, bei welchem es zwischen dem Schauspieler (dem
Maskentrdger) und dem Zuschauer (dem Anderen) dem Verstindnis nach keine grof3e
Kluft gibt. Denn der Zuschauer beobachtet hier den Schauspieler auf der Biihne als den
Schauspieler, d. h. die Liige als Liige. Doch wenn der Schauspieler die Maske aus einem
noch tieferen Motiv trdgt, das er dem Anderen nicht 6ffentlich mitteilen kann bzw. soll,
wiirde seine Maske ein Werkzeug werden, um sein echtes Gesicht (bzw. Hintergrund)
vor dem Anderen zu verstecken oder moglicherweise die Anderen zu tduschen. Hier
verbirgt der Schauspieler auf der Biithne noch das andere Szenario, welches den Zu-
schauern nicht gezeigt wird. Darin besteht der Grund, warum der Begriff Maske — wohl
oder tlibel — mit der Liige korrespondiert.

In diesem Sinne kann man sagen, dass die Maske ein seelisches Medium des Menschen
ist, das zwei Sphéren schaftt, eine zwischen den Menschen und eine zwischen innen
und auBen.!> Wie die Biihne des Theaters die Welt vorbereitet, in der der Schauspieler
und der Zuschauer zusammentreffen konnen, sie aber dennoch voneinander trennt, zieht
dieses seelische Medium eine Grenze zwischen den beiden Sphiren, welche die not-
wendige Bedingung ist, damit beide Sphiren koexistieren konnen, dabei aber voneinan-
der getrennt bleiben. Die Maske ermoglicht es, uns sowohl zu verbinden als auch zu
trennen. In der dazwischenliegenden Sphire des Scheins — sei es eine Vorstellung, ein
Schutz oder eine tduschende Liige —, die sowohl trennend als auch verbindend zwischen
Schauspieler und Zuschauer wirkt, findet sich die Eigenart des Diskurses der Maske.

1.3 Das Potenzial des Begriffs der Maske fiir die Nietzsche-Forschung

Welche neue Erkenntnis in der Nietzsche-Forschung kénnen wir aber durch diese For-
schungsmethode von der Maske erlangen?' Ich méchte vorliufig drei Punkte nennen:

15 Etymologisch besteht das Wort paradox aus den zwei Wortern para (gegen) und doxa (Mei-
nung). Vgl. Probst (1989), S. 81.

16 Es gibt bereits einige wissenschaftliche Betrachtungen zu diesem Thema. Besonderes, Bertram
(1918); Jaspers (1936); Kaufmann (1981/82); Vivarelli (1998). Dazu als Umriss Christians (2000);
Wellner (2011b). Schon viel frither — vor der Verdffentlichung der von Colli und Montinari her-
ausgegebenen Kritischen Gesamtausgabe Nietzsches (1967 ff.) — haben Bertram und Jaspers aus
verschiedenen philosophischen Blickpunkten darauf hingewiesen, dass in der Philosophie Nietz-
sches die Maske eine wesentliche Bedeutung hat: um die verborgene (romantizistische) Kontinui-
tdt von Wagner zu Nietzsche zu erleuchten: Bertram (1918), S. 157-180. Um den eigentiimlichen
Charakter der Mitteilung in seiner Philosophie ans Licht zu bringen: Jaspers (1936), S. 359 ff. Die
Abhandlung von Kaufmann, welche in den Nietzsche-Studien (1972 ff.) dieses Thema zuerst
hauptsédchlich behandelt hat, bietet uns vielfaltige Materialien zu diesem Diskurs, die sich auf an-
dere Denker wie Heidegger oder Sartre beziehen: Kaufmann (1981/82). Aber diese Studie fokus-
siert — vielleicht aufgrund dieser vergleichenden Betrachtungen — nicht scharf und tief genug (einer
dieser Griinde scheint mir daraus zu entstehen, dass diese Abhandlung eigentlich aus einem Kapi-
tel eines anderen Werkes extrahiert wird, welches ein umfangreicheres Thema behandelt: vgl.
Kaufmann 1980). Das Werk von Vivarelli, Nietzsche und die Masken des freien Geistes: Montaig-
ne, Pascal und Stern, ist instruktiv, weil es die Bertihrungspunkte der Gedanken und des Stils zwi-
schen Nietzsche und den anderen (moralistischen) Denkern beleuchtet: Vivarelli (1998). Zwar
stimme ich dem grundlegenden Gedankengeriist dieser Studie zu, dass die Notwendigkeit der

12



Erstens ermoglicht sie es als eine theatralische Metapher, die menschliche Tétigkeit auf
der gesellschaftlichen Ebene thematisieren zu konnen. Indem der Schauspieler mit der
Maske auf die Biihne tritt und einige Rollen spielt — welche sich sowohl auf die andere
Rolle als auch auf die Handlung untrennbar bezieht —, offenbart die Maske zugleich
auch die etymologische Herkunft des Begriffs der Person dar, welche in der Gesell-
schaft als soziales Tier mit anderen Menschen unvermeidlicherweise zusammenlebt.
Die Maske kann auf dieses bisher von der Nietzsche-Forschung wenig beachtete Thema
vom Menschen als sozialem Tier ein Licht werfen.!” Folglich ist z. B. das Spiel, das in
der vorliegenden Arbeit diskutiert wird, nicht das gro3e dsthetische Spiel — welches in
wertschitzender Anlehnung an Heraklit in der Philosophie Nietzsches fast synonym mit
dem Werden ist,'® —, sondern das 6ffentlich stattfindende Spiel, das als Umschreibung
durchaus auf den gesellschaftlichen Verkehr des Menschen angewendet und im Wort
Schauspieler sinngemiB auch nahegelegt wird."

Zweitens tragt die Maske dazu bei, mit dem ersten Diskurs vom Verkehr des Menschen
die Ebene des Gefiihls zu betrachten, das in der Nietzsche-Forschung ebenfalls bislang
nicht eingehend thematisiert worden ist.?’ Es ist bekannt, dass Nietzsche immer betont
hat, dass die Ebene des Triebes der fundamentalere Teil der menschlichen Natur ist und
nicht der Intellekt. Mit seiner beriihmten Aussage bestimmt Zarathustra den Leib als
»eine grosse Vernunft™ (Z ,,Von den Veridchtern des Leibes*; 4, 39). Nietzsches Ansicht
nach ist die herkdmmliche Vernunft nur eine kleine Vernunft, welche unseren Leib irr-
tiimlich geringer als sich selbst schitzt, obwohl sie selbst ein Teil desselben ist. Aber
wegen dieses allgemeinen Bildes, das Nietzsche sozusagen als Verteidiger des Leibes
portritiert, hat die Nietzsche-Forschung die bemerkenswerte Ebene des Gefiihls, das
sowohl triebhaft als auch sozial ist, bis heute nicht tief genug thematisiert. Zwar ist das
Gefiihl (wie Eitelkeit, Stolz oder Scham) fiir uns einerseits ohne Zweifel triebhaft in
dem Sinne, dass es uns gelegentlich zwangldufig zu bestimmten Handlungen lenkt. An-
dererseits ist das Gefiihl zugleich schon eine Art sozialer Handlung, die den ,,Verkehr

Maske im Grunde aus der abgriindigen Tiefe stammt, aber der grofle Unterschied meiner Betrach-
tung zur Studie Vivarellis besteht darin, dass ich eher der anthropologischen Basis des Menschen
in der Philosophie Nietzsches die Aufmerksamkeit widme (MA1 51; 2, 71 f. usw.). Auch wenn
Nietzsche, besonders seit Also sprach Zarathustra, die Notwendigkeit der ,,zweiten Maske* (J 40;
5, 57 usw.) betont, entsteht dieser Gedanke ebenso aus der fundamentalsten anthropologischen Ba-
sis des Menschen, dass er als ein soziales Tier im ,,Verkehr“ mit Anderen leben muss.
Die zwei Themen eingehend zu beleuchten, welche sich auf den Begriff der Maske Nietzsches
stark beziehen, kann der vorliegende Text jedoch nicht leisten. Erstens ist es die Maske des (anti-
ken) Theaters, die Nietzsche in seiner Asthetik, besonders im Rahmen der griechischen Tragddie
in seinem Erstlingswerk erwihnt (vgl. GT 9; 1, 65, 71. Bzw. GT 10; 1, 71 f.). Zur eingehenden Be-
trachtung dieses Themas vgl. Cancik/Cancik-Lindemaier (2003). Zweitens ist es die Maske, mit
der sich Nietzsche mit der biographischen Form des Ecce homo inszeniert. Zur eingehenden Be-
trachtung dieses Themas vgl. Klossowski (1986), S. 323-386; Wellner (2005); Jensen (2011);
Sommer (2013).

17 Zur Betrachtung iiber Nietzsches Sozialphilosophie vgl. Kim (1995).
¥ Vgl. PHG 7; 1, 830. GT 24; 1, 152 f. Bzw. EH ,,Die Geburt der Tragddie“ 3; 6, 313.
19 Der Mensch, erst Mensch, wenn er spielt, sagt Schiller” (N 3[49]; 7, 74).

20 Die Umrisse von der Beziehung der Person (Maske) und den konkreten verschiedenen Gefiihlen
(Eitelkeit, Stolz und Scham), welche in dieser Betrachtung behandelt werden, habe ich in der fol-
genden kleinen Abhandlung verdffentlicht: Imasaki (2012).

13



des Menschen ermoglicht, welcher die Anwesenheit des Anderen voraussetzt. Dieses
Thema des Gefiihls wiirde uns auf einfachste Weise einen Grund dafiir bieten, warum
der Mensch eine Maske trdgt — und zwar um sich zu dufern oder um sich zu verbergen.

Drittens gestattet die Maske es, neben dem (radikalen) Individualismus, der in der
Nietzsche-Forschung hiiufig diskutiert worden ist,?! die feinen, sorgfiltigen und listigen
Facetten der Philosophie Nietzsches zu akzentuieren. Die Kunst der Selbstmaskierung
setzt eigentlich ein geistiges Vermogen des Menschen voraus, die feine Distanz zu An-
deren (ihre Nédhe und Ferne) beherrschen zu konnen. Diese geistige Distanz kann eine
Art feinfiihlige Sorge Anderen gegeniiber sein, um deren Individualitdt zu achten, oder
eine Art listiger Strategie, um irgendein Vorhaben vor dem Verstdndnis der Allgemein-
heit zu verstecken. Dabei ist bekannt, dass Nietzsche die Individualitit des Menschen
stark hervorhebt. Aber sein Individualismus ist nicht so naiv, wie derjenige in dem eine
Lebensweise befirwortete wird, bei dem man sich vor Anderen nackt bzw. unmaskiert
prasentiert. Seine ideale Individualitdt, die in seinen spdten Werken fast synonym fiir
Vornehmheit verwendet wird, bedarf nicht nur des Willens zur Freiheit, um von der
Herrschaft der Sitte loszukommen, sondern auch der Klugheit und Zartheit, mit der der
Mensch im zwischenmenschlichen Verkehr den Umstinden geméf seine Distanz zum
Anderen spontan beherrschen soll. In seiner Philosophie bezeichnet er den idealischen
Individualismus und die Notwendigkeit der Selbstmaskierung als untrennbar.
Das Ziel der vorliegenden Arbeit besteht darin, solche noch nicht hinreichend geforder-
ten Erzadern in der Philosophie Nietzsches mithilfe des Begriffs der Maske ins Licht zu
bringen.

1.4 Struktur der Arbeit

Der erste Teil thematisiert Nietzsches Philosophie der Maske als Anthropologie. Gewiss
hat Nietzsche selber in seinem Werk das Wort Anthropologie niemals zur Beschreibung
seiner eigenen Philosophie verwendet. Aber die Maske spielt hier eine so wichtige Rol-
le, dass ohne sie der Mensch nicht zum Menschen werden kann. Die Maske ist sowohl
notwendige als auch unentbehrliche Form der Seele des Menschen, die es thm ermog-
licht, gegeniiber der Natur als Mensch hervorzutreten.?? In diesem Teil werden die Texte
seiner mittleren Periode, besonders Menschliches, Allzumenschliches, als zentral be-
trachtet. Mit den vielféltigen konkreten Beispielen vom alltdglichen Leben des Men-
schen geben uns die Aphorismen in den Niederschriften seiner mittleren Periode ver-
schiedene, lehrreiche Materialien, um die Beziehung zwischen dem Menschen und der
Maske zu betrachten.

Das Hauptthema des zweiten Teils ist die Rolle von Nietzsches Philosophie der Maske

21 Zum Umriss des Individualismus in der Philosophie Nietzsches,vgl. Wellner (2011a).

22 Um die Beziehung zwischen der Philosophie Nietzsches und der philosophischen Anthropologie
zu betrachten, vgl. Ebke und Zhavoronkov (2017). Die Originalitit meiner Monographie besteht
darin, das anthropologischen Thema in der Philosophie Nietzsches fast ausschlielich unter dem
Gesichtspunkt der Maske zu betrachten, wodurch man nicht nur den gesellschaftlichen Charakter
des Menschen, sondern auch die dunkle Seite des zwischenmenschlichen Verkehrs (wie Eitelkeit)
gut behandeln kann.

14



fiir die zukiinftige Individualitdt des Menschen. In der Philosophie Nietzsches geht das
Thema der Maske mit dem Thema vom Tod Gottes einher, das sein Denken in seiner
mittleren und spéteren Periode implizit und explizit bestimmt, und erdffnet eine tiefere
Dimension, die sozusagen eine ,,zweite Maske® erfordert. Mit diesem groen Ereignis
iibernimmt der Mensch die ganz neue Aufgabe, den Sinn seines Daseins auf der Erde
selber schaffen zu miissen. In dieser Situation wiirde der tiefe Mensch, der sowohl das
Schicksal der Neuzeit (als ,,Tod Gottes*) als auch die neue Aufgabe des Menschen (die
hochste Individualitit zu erreichen) erkennt, die Maske als das notwendige Instrument
seiner Aufkldrung tragen miissen. Dieser ,,Aufklédrer”, der einer Nivellierung des Men-
schen durch und durch abschwort, benétigt die Maske, um sich von der Massengesell-
schaft zu distanzieren oder seine eigene Einsamkeit zu schiitzen, die fiir die vornehme
Individualitdt notwendig ist. In diesem Teil werden die Texte seiner spiten Periode, be-
sonders Jenseits von Gut und Bose — welcher in einem Untertitel Vorspiel einer Philo-
sophie der Zukunft genannt wird —, als zentral betrachtet.

Der dritte Teil thematisiert Nietzsches Philosophie der Maske in Also sprach Za-
rathustra. Die Maske ist unentbehrlich fiir die Handlung Zarathustras zur Menschenwelt
herabzusteigen und kleine Zirkel von ,,Gefdhrten* zu suchen, in der die geistige Distanz
maximal geachtet werden muss. In Bezug auf die Freundschaft und hinsichtlich der Be-
ziehung zwischen Lehrer und Schiiler — warnt Zarathustra seine Schiiler oder sich selbst
vor Mitleid. Der Lehrer muss vielmehr iiber die Fahigkeit verfligen, auf listige Weise
seine Schiiler rigoros auszuwéhlen, statt Mitleid mit ihnen zu haben. Dabei spielt die
Maske fiir Zarathustra selbst eine wichtige Rolle, um seine eigene Einsamkeit zum
Ubermenschen sowohl zu vertiefen als auch zu vergroBern.

Durch diese Betrachtung wird klar werden, dass — wie Nietzsche mithilfe Schillers Ver-
schleiertem Bild zu Sais in seiner Vorrede zur Fréhlichen Wissenschaft betont — die
Maske als ,,Haut der Seele” (MA1 82; 2, 86) eine unentbehrliche Rolle fiir die Seele des
Menschen spielt.?

2 In dem Sinne, dass diese Betrachtung sowohl die Aktivitit der Maske auf den Verkehr des Men-
schen als auch auf die Spontanitét der Selbst-Maskierung des Menschen zu beleuchten versucht,
ist die Richtung dieser Betrachtung weder der soziologische Konstruktivismus (wie bei Ber-
ger/Luckmann 1969), welcher einerseits die Aktivitdt der menschlichen Seele gering schétzt, in-
dem er die von der Gesellschaft konstruierten Seite der Person zu stark bedenkt, noch der psycho-
logische Reduktionismus (Philipp 1970), welcher andererseits die spontane Freiheit der Maskie-
rung des Menschen gering schétzt, indem er die Aktivitit der menschlichen Seele hauptséchlich als
Ausdruck des Unbewusstseins des Menschen auslegt.

15



16



I. Nietzsches Philosophie der Maske als
Anthropologie

1. Menschliche Seele als Grundproblem

1.1 Der Mensch als ,,Colorist*

In Menschliches, Allzumenschliches bt Nietzsche scharfe Kritik, die das Leben im All-
tag, d. h. Der Mensch im Verkehr (Titel des sechstes Hauptstiicks dieses Werkes) behan-
delt und zuvor in seinem metaphysischen Konzept vom ,,groen Leben* im ,,Ur-Einen*
(GT 4; 1, 39) in Die Geburt der Tragidie nicht reflektiert wurde. Der rhetorische Aus-
druck tiber die Kunst dieser kritischen Reflexion ist die ,,Chemie der Begriffe und Emp-
findungen* am Anfang von Menschliches, Allzumenschliches: ,,eine Chemie der morali-
schen, religiosen, &sthetischen Vorstellungen und Empfindungen [] wie, wenn diese
Chemie mit dem Ergebniss abschldsse, dass auch diesem Gebiete die herrlichsten Far-
ben aus niedrigen, ja verachteten Stoffen geworden sind?* (MAL1 1; 2, 24)

So wie die ,,Chemie* eine intellektuelle Aktivitét ist, die die Verkettung der Sache, wel-
che man mit bloBem Auge nicht erkennen kann, in die Sphére unseres Denkens bringt,
so macht die ,,Chemie der Begriffe und Empfindungen* die Zusammensetzung der ver-
borgenen Irrtiimer sicht- bzw. reflektierbar, die uns unbewusst zihmen:

Das, was jetzt uns Menschen Leben und Erfahrung heisst — allméhlich ge-
worden ist, ja noch vollig im Werden ist []. Dadurch, dass wir seit Jahrtau-
senden mit moralischen, &sthetischen, religiosen Anspriichen, mit blinder
Neigung, Leidenschaft oder Furcht in die Welt geblickt und uns in den Un-
arten des unlogischen Denkens recht ausgeschwelgt haben, ist diese Welt
allméhlich so wundersam bunt, schrecklich, bedeutungstief, seelenvoll ge-
worden, sie hat Farbe bekommen, — aber wir sind die Coloristen gewesen:
der menschliche [H. d. V.] Intellect hat die Erscheinung erscheinen lassen
und seine irrthiimlichen Grundauffassungen in die Dinge hineingetragen.
(MAL1 16; 2,36 f.).

Nietzsche betont, dass das Material des ,,Geméldes*, d. h. der Erscheinung, durch und
durch in unserer menschlichen Welt seinen Ursprung hat, und weder vom Ding an sich
noch vom einzelnen bzw. ewig bleibenden Willen, sondern von den verschiedenen Kraf-
ten, wie der ,blinden Neigung, Leidenschaft oder Furcht* auf ,,unsererseits* kommt.
Der Intellekt in diesem Text, der der ,,menschliche* genannt wird, stellt nicht die ver-
niinftige Fahigkeit dar, von der falschen Doxa die Wahrheit unterscheiden zu konnen,
sondern einen raffinierten Instinkt, der uns um jeden Preis zum Leben bzw. zum Glau-
ben an den Wert des Lebens treibt: ,.es giebt fiir jenen Intellect keine weitere Mission,
die liber das Menschenleben hinausfiihrte. Sondern menschlich [H. d. V.] ist er, und nur
sein Besitzer und Erzeuger nimmt ihn so pathetisch, als ob die Angeln der Welt sich in
thm drehten (WL 1; 1, 875).

17



Das Ziel Nietzsches ist es, den Bestandteil der ,,Farbe* dieser menschlichen Welt zu
»seciren™ (WS 19; 2, 553), die diese Erscheinungswelt des ,,Geméldes* entstehen ldsst.
Aber das bedeutet nicht, dass er die Bedeutung der menschlichen Irrtiimer, die die Welt
»farben®, als vollstidndig sinnlos zu leugnen versucht:

man glaubt, je tiefer der Mensch denkt, je zarter er fiihlt, je hoher er sich
schitzt, je weiter seine Entfernung von den anderen Thieren wird, — je mehr
er als das Genie unter den Thieren erscheint, — um so niaher werde er dem
wirklichen Wesen der Welt und deren Erkenntniss kommen []. Diese (ihre
Religionen und Kiinste) sind zwar eine Bliithe der Welt, aber durchaus nicht
der Wurzel der Welt néher, als der Stengel ist. [] Der Irrthum hat den Men-
schen so tief, zart, erfinderisch gemacht, eine solche Bliihte, wie Religionen
und Kiinste, herauszutreiben. [] Das reine Erkennen wire dazu ausser Stan-
de gewesen. Wer uns das Wesen der Welt enthiillte, wiirde uns Allen die
unangenehmste Enttduschung machen. Nicht die Welt als Ding an sich,
sondern die Welt als Vorstellung (als Irrthum) ist so bedeutungsreich, tief,
wundervoll, Gliick und Ungliick im Schoosse tragend. (MA1 29; 2, 49 f.)

Vielmehr sind diese Irrtiimer nach Nietzsches Ansicht fiir das Leben notwendig. Zwar
kritisiert Nietzsche die ,,moralischen, religiosen, &dsthetischen Vorstellungen und Emp-
findungen* der Menschen, aber diese Kritik richtet sich an deren implizierten (falschen)
»wunder-Ursprung® (MAT1 1; 2, 23), mit dem die Menschen eine Lehre des Gegensat-
zes von oben und unten schaffen und die Tatsache verbergen, dass sie selbst eigentlich
,»Coloristen® sind: ,,Wir sehen alle Dinge durch den Menschenkopf an und konnen die-
sen Kopf nicht abschneiden (MA1 9; 2, 29). Solange wir nicht au3erhalb dieser von
uns vermenschlichten Welt stehen konnen, ist es unmdglich, dem Menschen die Farbe
vollig zu entziehen, d. h. die Welt uncoloriert zu betrachten.?*

1.2 Der Mensch als der ,,Messende* im Zentrum der Welt

In dem Text Astrologie und Verwandtes sagt Nietzsche: ,,Es ist wahrscheinlich, dass die
Objekte des religiosen, und moralischen und &dsthetischen Empfindens ebenfalls nur zur
Oberflidche der Dinge gehoren, wihrend der Mensch gerne glaubt, dass er hier wenigs-
tens an das Herz der Welt riihre, er tduscht sich, weil jene Dinge ihn so tief beseligen
und so tief ungliicklich machen, und zeigt also hier denselben Stolz wie bei der Astrolo-
gie® (MA1 4; 2, 26 f.). Diese Kritik richtet sich an das Fehlen der Selbsterkenntnis der
Menschen. Nietzsches kritische Bemerkung, dass ihre Vorstellungen fast denen der Ast-
rologen gleichen, die meinen, dass ,,der Sternenhimmel [] um das Loos des Menschen
[sich drehte]* (ebd. 27), bedeutet nicht, dass uns Nietzsche stattdessen optimistisch zu-
redet, die Einstellung des Astronomen zu vertreten, als ob diese die menschliche ,,Far-
be* vollig auflost. Im Aphorismus Der Mensch, der Komddiant der Welt heif3t es:

24 Vgl. Gerhardt (1988b), S. 176 £. ,,Also nicht nur die Lehre vom Willens zur Macht, sondern die
Experimental-Philosophie als ganze ist damit in threm Ursprung (und in ihrer Konsequenz) eine
Anthropologie — eine begriffliche Selbstauslegung des Menschen, der in allem nur sich selber fin-
det“ (S. 177).

18



Der unbefangenste Astronom selber kann die Erde ohne Leben kaum anders
empfinden, als wie den leuchtenden und schwebenden Grabhiigel der
Menschheit. (WS 14; 2, 549)

Wie die oben zitierte ,,Chemie* nicht buchstéblich diejenige wissenschaftliche Methode
kennzeichnet, welche die Erscheinungen dieser Welt rational analysiert, sondern viel-
mehr diejenige welche die Irrthiimer des menschlichen Glaubens iiber diese Welt zur
notwendigen Existenzbedingung erkldrt, vertritt hier zugleich der ,,Astronom* den fiir
den Menschen unentbehrlichen Irrthum, dass diese Welt fiir ihn allein da wére: ,,Alle
Naturwissenschaft ist nur ein Versuch, den Menschen, das Anthropologische zu verste-
hen: noch richtiger, auf den ungeheuersten Umwegen immer zum Menschen zuriickzu-
kommen. Das Aufschwellen des Menschen zum Makrokosmos, um am Ende zu sagen
,du bist am Ende, was du bist*““ (N 19 [91]; 7, 449).

Egal ob wir bis an die Grenzen des Makrokosmos (Astronomie) oder des Mikrokosmos
(Chemie) gehen, wir haben keine andere Moglichkeit, von dieser menschlichen Welt
loszukommen, deren Ursprung im Grunde unserer Seele entstammt. Denn alle Sinne in
dieser Welt haben ihren Anfang ausschlieBlich in unserer menschlichen, allzu menschli-
chen Seele. Die Seele ist fiir uns sowohl Alpha als auch Omega.

Nietzsche présentiert uns in der folgenden Passage anhand eines Wortspiels eine interes-
sante Definition dariiber, was der Mensch ist:

Der Mensch als der Messende.— Vielleicht hat alle Moralitdt der Mensch-
heit in der ungeheuren inneren Aufregung ihren Ursprung, welche die Ur-
menschen ergriff, als sie das Maass und das Messen, die Wage und das Wi-
gen entdeckten (das Wort ,,Mensch* bedeutet ja den Messende [H. d. V.], er

hat sich nach seiner grossten Entdeckung benennen wollen!). (WS 21; 2,
554)%

Um die physikalische GroBe, Lange oder das Gewicht der Dinge in der AuBenwelt zu
messen, ist unser Korper als Maf3stab unbedingt ndtig. Unser physikalischer Korper ist
die Bedingung, um die Aullenwelt zu messen. Damit die (Aullen-) Welt moralische Be-
deutung gewinnt — genauer gesagt, damit wir diese Welt ,.farben* (vermenschlichen)
konnen —, muss in uns vor allem ,,innere [] Aufregung® sein, die uns hilft, die Welt ,,see-
lisch* zu messen. In einer anderen Passage nennt Nietzsche diese ,.,innere [| Aufregung*
die Eitelkeit in folgendem Sinne:

Mensch! — Was ist die Eitelkeit des eitelsten Menschen gegen die Eitelkeit,
welche der Bescheidenste besitzt, in Hinsicht darauf, dass er sich in der Na-
tur und Welt als ,,Mensch* fiihlt! (WS 304; 2, 689)

Der Mensch wird zum Menschen erst durch die , Eitelkeit”, die thm im ersten Schritt
den egozentrischen Stolz verleiht, als Zentrum in der Welt zu existieren, und im zweiten

2 Dieser Gedanke Nietzsches, der in diesem Text geduBert wird, ist nicht Etymologie, sondern
sein freies Wortspiel. Wie allgemein bekannt, besteht die philosophische Quelle dieses Gedankens
im Homo-mensura-Satz des Protagoras. Vgl. Platon (1991b): ,,Er [Protagoras; E. d. V.] sagt ndm-
lich, der Mensch sei das MaB aller Dinge, der Seienden wie sie sind, der Nichtseienden, wie sie
nicht sind“ (S. 185). Zu Nietzsches Wortspiel vgl. Stingelin (1988).

19



Schritt diesen egozentrischen Stolz zu einem geozentrischen Stolz erweitert, wodurch
der Mensch nicht nur zum Mittelpunkt der Welt sondern des Universums wird. Deswe-
gen konnen wir die Eitelkeit im grundlegenden Sinn nie aufgeben. Sie verleiht uns das
notwendige Selbstwertgefiihl dafiir, in dieser Welt das Drama des Lebens auffiihren zu
konnen. Nach Nietzsche ist die Eitelkeit der fundamentalste ,, Wahn* des Menschen, der
seine Existenz auf dieser Welt mdglich macht.

Das philosophische Motto, das in diesem Text durchklingt, hat einige Ahnlichkeit mit
jenem Pascals aus den Pensées: ,,Der Mensch ist nur ein Schilfrohr, das schwéchste der
Natur, aber er ist ein denkendes Schilfrohr*.?® Mit dem Wort ,,Schilfrohr driickt er die
grundsétzliche Schwachheit des Menschen in dieser Welt aus. ,,Das ganze Weltall
braucht sich nicht zu waffnen, um ihn zu zermalmen; ein Dampf, ein Wassertropfen ge-
niigen, um ihn zu tdten*.?’ Jedoch kann dieses schwache ,,Schilfrohr* zugleich ,.ein
denkendes Schilfrohr* sein, dessen einzigartiges Vermogen dem Menschen eine erhabe-
ne Stellung verleiht, an der andere Lebewesen keinen Anteil haben: ,,Doch wenn das
Weltall ihn zermalmte, so wire der Mensch nur noch viel edeler als das, was ihn totet,
denn er weiB ja, daB er stirbt und welche Uberlegenheit ihm gegeniiber das Weltall hat.
Das Weltall weill davon nichts. / Unsere ganze Wiirde besteht also im Denken*.?® Pascal
sieht in der Fahigkeit des ,,Denkens die Wiirde des Menschen, die uns diesem ganzen
Weltall iiberlegen sein ldsst.

Doch nicht in der Fahigkeit des Denkens, sondern ganz und gar in der Aktivitit der
menschlichen Seele sieht Nietzsche die Wiirde des Menschen in der Welt begriindet, da
er die privilegierte Stellung des Denkens nicht anerkennt, welche sich gar nicht auf das
Leben bezieht.

Wie jeder Lasttriger seinen Bewunderer haben will, so meint gar der stol-
zeste Mensch, der Philosoph, von allen Seiten die Augen [H.d. V.] des
Weltalls teleskopisch auf sein Handeln und Denken gerichtet zu sehen. (WL
1; 1,875 1)

Die Kraft, die uns Menschen auf dieser Erde in unserer Natur zusammenhilt, ist nicht
physikalische Gravitation, sondern seelische Eitelkeit, mit deren Hilfe wir phantasieren,
dass wir das Zentrum der Welt wéren. In diesem Sinne hat die Eitelkeit fiir den Men-
schen sowohl eine ontologische als auch eine existenzielle Bedeutung, ohne die der
Mensch vom Zentrum ins Nichts hinausgeworfen wiirde. Dank dieses pathetischen
Wahns kann der Mensch auf dieser Erde als Mensch stehen.

1.3 Psychologie als Methode

Um den Entstehungsprozess des ,,Geméldes™ dieser menschlichen Erscheinungswelt zu
erfassen, ist es notwendig, den menschlichen Affekt zu analysieren, der in uns den ,,Co-

26 Pascal (1987), Frg. 200/347, S. 103.
27 Ebd.
28 Ebd.

20



loristen* weckt. Deswegen verwendet Nietzsche die Psychologie — die Uberlegung
(griechisch logos) zur Seele (griechisch psyche) — als seine Methode, um die menschli-
che Seele zu erforschen.?’ Solange wir die Erscheinung dieser Welt unserer Seele ver-
danken, ist die Psychologie fiir ihn die zuverlédssigste Methode, um sich dem Kern der
Welt anzunéhren.

Man hat sich besonnen und endlich festgestellt, dass es nichts Gutes, nichts
Schones, nichts Erhabenes, nichts Boses an sich giebt, wohl aber Seelenzu-
stinde [H. d. V.], in denen wir die Dinge ausser und in uns mit solchen
Worten belegen. (M 210; 3, 189 £.)

Nicht mehr mit ,,Schopenhauerischen und Kantischen Formeln* (GT ,,Versuch einer
Selbstkritik* 6; 1, 19), sondern mit der Psychologie versucht Nietzsche die innere Welt
des Menschen sichtbar zu machen, die als ,,Seelenzustinde benannt die ,,Menschen-
Welt* als ,,Welt als Vorstellung (MA1 19; 2, 41) erscheinen lésst:

Vielleicht thut jetzt, als Vorarbeit fiir alles zukiinftige Philosophieren, nichts
so noth, als Stein auf Stein, Steinchen auf Steinchen psychologische Arbeit
[H. d. V.] zu hédufen und tapfer jeder MiBBachtung dieser Art Arbeit zu wi-
derstreben. (N 23[114]; 8, 444)*°

Damit Nietzsche die Psychologie als seine philosophische Methode anwenden kann,
lehnt er die qualitative Differenz zwischen dem alltéiglichen (physischen) Feld und dem
tiber-alltdglichen (Meta-Physischen) ab. Man konnte sagen, dass Nietzsche versucht die
Autoritit der herkommlichen Metaphysik griindlich an ihrem Fundament zu kritisieren,
indem er solcherlei Grenzlinie ungiiltig macht. ,,Es ist das Merkmal einer hohern Cultur,
die kleinen unscheinbaren Wahrheiten, welche mit strenger Methode gefunden wurden,
hoher zu schitzen, als die begliickenden und bleibenden Irrthiimer, welche metaphysi-
schen und kiinstlerischen Zeitalter und Menschen entstammen® (MA1 3; 2, 25).

Die Ergebnisse der ,,psychologischen Beobachtung® (N 23[114]; 8, 443) sind zwar
,.klein und unscheinbar®, aber man kann doch sagen, dass sie niher an der Wahrheit lie-
gen, solange alle Werte dieser Welt, wie oben gesehen, in ,,de[m] Menschenkopf (MA1
9; 2, 29) ihre Wurzeln haben.

Der Fehler fast jeder Philosophie ist ein Mangel an Menschen-Kenntniss,
eine ungenaue psychologische Analyse [H. d. V.]. Die Moralisten fordern
insofern die Erkenntniss mehr als sie sich bei den vorhandenen Analysen
der menschlichen Handlungen nicht beruhigen. / Um die falschen psycholo-
gischen Facta breitet der Philosoph sein Naturwissen und hiillt alles in me-
taphysisches Bediirfniss. (N 8, 22[107]; 8, 399)

Es ist bekannt, dass es Moralisten wie Montaigne, La Rochefoucauld, Pascal, Lichten-
berg und Gracian waren, welche Nietzsche den Weg zur psychologischen Methode wie-

2 Vgl. Gerhardt (2006), S. 124. Zur groBen Bedeutung der Psychologie in der Philosophie Nietz-
sches (als Kernpunkt anerkennend: Klages (1926)) gibt es viel Literatur. Als Umriss dieses Diskur-
ses vgl. Niemeyer (2011).

30 Vgl. MAL 37; 2, 60.

21



sen.’! In einem Aphorismus in Menschliches, Allzumenschliches zitiert Nietzsche eine
Sentenz aus den Sentences et maximes morales von La Rochefoucauld: ,,Ce que le
monde nomme vertu n’est d’ordinaire qu’un fantome formé par nos passions, a qui on
donne un nom honnéte pour faire impunément ce qu’on veut (Was alle Welt Tugend
nennt, ist gewohnlich nur ein von unseren Leidenschaften hervorgebrachtes Phantom,
dem man einen ehrbaren Namen gibt, um ungestraft tun zu konnen, was einem
beliebt)“.3> Diese Moralisten, die Nietzsche ,,scharf zielende Schiitzen, welche immer
und immer wieder [] in’s Schwarze der menschlichen Natur [H. d. V.] [treffen]* (MA1
36; 2, 59), nennt, bringen durch scharfe Beobachtung des gesellschaftlichen Verkehrs im
Alltag den Gesichtspunkt ans Licht, dass alle Tugend Verwandtschaft mit verstellter Un-
tugend ist. Sie sind nicht die ,,Prediger der Moral*“ (WS 19; 2, 553), sondern scharfe
Psychologen, welche ,,die Moral seciren® (ebd.).

Das kritische Auge der menschlichen Seele schétzend, kehrt Nietzsche die traditionelle
Stellung der (metaphysischen) Philosophen und (psychologisch-kritischen) Moralisten
um. Im Aphorismus Erbsiinde der Philosophen heil3t es:

Die Philosophen haben zu allen Zeiten die Sétze der Menschenpriifer
[H. d. V.] (Moralisten) sich angeeignet und verdorben, dadurch dass sie die-
selben unbedingt nahmen, und Das als nothwendig beweisen wollten, was
von jenen nur als ungefdhrer Fingerzeig oder gar als land- oder stadtsdssige
Wahrheit eines Jahrzehnts gemeint war, — wiahrend sie gerade dadurch sich
iber jene zu erheben meinten. (VM 5; 2, 382)

Durch die Vernichtung der in allen Sinnen intelligiblen Welt wechselt die Erschei-
nungswelt zur Welt des Irrthums, die die Seele des Menschen einwebt und von der wir
doch keineswegs loskommen konnen. Dies ist der Platz, an dem die zarte psychologi-
sche Kritik angefiihrt wird. Diese Welt, die von den Irrthiimern erfunden wird, bietet
sich fiir Nietzsche besonders in seiner mittleren Periode als ein attraktives Feld an, um
sein eigenes Denken erblithen zu lassen. ,,Aristoteles meint, der Weise [] sei der welcher
sich nur mit dem Wichtigen Wunderbaren Géttlichen beschéftige. Da steckt der Fehler
in der ganzen Richtung des Denkens. Gerade das Kleine Schwache Menschliche Unlo-
gische Fehlerhafte wird libersehn und doch kann man nur durch sorgféltigstes Studium
desselben weise werden* (N 23[5]; 8, 404 1.).

Im Prolog von der Wanderer und sein Schatten stellt Nietzsche den Dialog zwischen ei-
nem Wanderer und seinem ,,Schatten® dar:

Der Wanderer: Ich merke erst, wie unartig ich gegen dich bin, mein gelieb-
ter Schatten []. Du wirst es wissen, ich liebe den Schatten, wie ich das Licht
liebe [H. d. V.]. Damit es Schonheit des Gesichts, Deutlichkeit der Rede,
Giite und Festigkeit des Charakters gebe, ist der Schatten so nétig wie das
Licht [H. d. V.]. Es sind nicht Gegner: sie halten sich vielmehr liebevoll an
den Héinden, und wenn das Licht verschwindet, schliipft ihm der Schatten
nach.

31 Zum Einfluss der franzésischen Moralisten zu Philosophie Nietzsches vgl. Donellan (1982).

32 MA1 36; 2, 59. Vgl. Rochefoucauld (1976), Sentenz-Nr. 606, S. 72.

22



Der Schatten: Und ich hasse das Selbe, was du hassest, die Nacht [H. d. V.];
ich liebe die Menschen, weil sie Lichtjiinger sind, und freue mich des
Leuchtens, das in ihrem Auge ist, wenn sie erkennen und entdecken, die un-
ermiidlichen Erkenner und Entdecker. (WS Prolog; 2, 538)

Seit dem berithmten platonischen Gleichnis von der Hohle besitzt das ,,Licht” fiir die
Philosophen die herausragende Kraft das Irrtiimliche der Schatten zu beseitigen und uns
aus der dunklen Hohle herauszufithren.*® Dabei spielt der ,,Schatten keine Rolle. Aber
bei Nietzsche wird dieser dunkle Schatten — selbst wenn wir ihn kaum bemerken — der
wichtigere Partner, der uns besser verstehen ldsst, was der Mensch ist. Denn er kann uns
verraten, was das Licht uns nicht zur Kenntnis bringen kann. Der Schatten sagt: ,,Von
Allem, was du vorgebracht hast, hat mir Nichts mehr gefallen, als eine Verheissung: ihr
wollt wieder gute Nachbarn der ndchsten Dinge [H. d. V.] werden. Diess wird auch uns
armen Schatten zu Gute kommen* (WS Epilog; 2, 703). Dieser Schatten gleicht dem
anderen Gesicht von unserem Selbst, welches ,,[d]ie ndchsten und die fernsten Dinge*
(N 40[23]; 8, 583) fiir uns ist.

Nietzsche zeigt sozusagen als psychologischer Aufklérer, wie unsere menschliche Welt
zustande kommt. Nicht eine tibersinnliche Welt einzurichten, in der es keinen Schatten,
keinen Schein gibt, ist Nietzsches Absicht, sondern seine Aufklarung bringt ans Licht,
auf welche Weise das Element der Maske, welches die bisherigen Metaphysiker als et-
was zu Beseitigendes unterschétzt haben, im menschlichen Leben notwendig wirksam
ist.3

2. Mensch ist Person

2.1 Mensch als ,,dividuum*

Von der Ablehnung der qualitativen Differenz zwischen dem physischen Feld und dem
metaphysischen aus vertieft Nietzsche noch eingehender seine Betrachtung beziiglich
der verborgenen Logik unseres ,,Individuums®, die hinter den falschen metaphysischen

33 Vgl. Platon (1991a), S. 509 ff.

3% Nach der Nietzsches Lektiire von Kampf des Organismus von W. Roux in 1881 wird der ,,Leib*
ein grofles Thema der Philosophie Nietzsches. Zur groflen Wirkung und Bedeutung dieser Lektiire
fiir den Gedanken Nietzsches vgl. Miiller-Lauter (1978); Moore (2002), S. 37. ,,Am Leitfaden des
Leibes. — / Gesetzt, dafl ,die Seele ein anziehender und geheimnifvoller Gedanken war, von dem
sich die Philosophen mit Recht nur wiederstrebend getrennt haben — vielleicht ist das, was sie
nunmehr dagegen einzutauschen lernen, noch anziehender, noch geheimnifivoller. Der menschli-
che Leib, an dem die ganze fernste und nichste Vergangenheit alles organischen Werdens wieder
lebendig und leibhaft wird, durch den hindurch, tiber den hinweg und hinaus ein ungeheurer un-
horbarer Strom zu flieBBen scheint: der Leib ist ein erstaunlicherer Gedanke als die alte ,Seele’ [H.
d. V]“ (N 36[35]; 11, 565). Der Grund, warum Nietzsche eigentlich an dem ,,Leib* so grofies Inte-
resse hatte, besteht aber in seinem Motiv, den alten traditionellen Begriff der Seele griindlich zu
kritisieren. Anders gesagt ist der ,,Leib* fiir Nietzsche nicht etwas, das von den Naturwissenschaf-
ten wie der Physiologie bzw. Embryologie vollkommen erforscht werden kann, sondern ein ,,Leit-
faden®, um sich der innersten Ebene des Menschen anzundhern (vgl. J 36; 5, 54 f.). Die ,,Seele”
enthélt gerade diese triebhafte Ebene des Menschen. Zur philosophischen Betrachtung des Leibge-
dankens bei Nietzsche vgl. Gerhardt (2011a).

23



Annahmen iiber das ,,Individuum® des atomischen Einzelnen lange Zeit verborgen war.

Den hier wichtigen Aphorismus Moral als Selbstzertheilung des Menschen (MA1 57; 2,
76) beginnt Nietzsche damit, konkrete Beispiele des Wiinschens zu zeigen: z.B. den
Wunsch des Autors, von jemandem der Sache willen intellektuell iibertroffen zu wer-
den, den des liebenden Méddchens, an der Untreue des Geliebten ihre hingebungsvolle
Treue zu bewéhren, den des Soldaten, fiir sein siegreiches Vaterland auf dem Schlacht-
feld zu fallen, und den der Mutter, ihrem Kind freigiebig ,,unter Umstdnden ihre Ge-
sundheit™ (ebd.) zu geben. Dann fragt Nietzsche, ob denn das alles ,,unegoistische Zu-
stande (ebd.) sind. Mit diesen Beispielen fiihrt er uns zum Anfang der Skepsis gegen-
iiber dem herkdmmlichen Gegensatz zwischen Altruismus und Egoismus. Zwar schei-
nen solche Handlungen wie die des Autors fiir seine Schriftstellerei, der Liebe des Méad-
chens, des Kriegsdienstes des Soldaten oder der Sorge der Mutter fiir ihr Kind selbstlos
und hingebungsvoll zu sein. Jedoch sieht Nietzsche hinter diesem Anschein die raffi-
nierte Mechanik der Seele des Menschen, die es seinem Ego ermdglicht mehr und tiefe-
re Lust zu genieBBen.

Ist es nicht deutlich, dass in all diesen Féllen der Mensch Etwas von sich,
einen Gedanken, ein Verlangen, ein Erzeugniss mehr liebt, als Etwas Ande-
res von sich, dass er also sein Wesen zertheilt und dem einen Theil den an-
deren zum Opfer bringt? [] Die Neigung zu Etwas (Wunsch, Trieb, Verlan-
gen) ist in allen genannten Fillen vorhanden; ihr nachzugeben, mit allen
Folgen, ist jedenfalls nicht ,,unegoistisch®. — In der Moral behandelt sich der
Mensch nicht als individuum, sondern als dividuum. [H. d. V.] (ebd.)

Die Logik unseres menschlichen Innen-Raums, in dem der Mensch spontan sich selbst
fiir etwas opfern kann, ist so tief verwickelt, dass sie beinahe eine paradoxe Logik ge-
nannt werden kann. Nietzsche legt hier die ausgedachte Moral sozusagen auf dem Altar
aus, auf dem der Mensch, im Namen der Moral, die anderen Wiinsche, Triebe und Ver-
langen in ithm opfert, damit er einen tieferen und heimlichen Selbstgenuss fiihlen kann.
Was den Menschen zur moralischen Handlung treibt, ist, nach Nietzsches Erkenntnis,
weder dessen altruistischer noch egoistischer Instinkt, sondern sein psychologischer Af-
fekt, die Form seines Selbstgenusses zu raffinieren.

An dieser Griindlichkeit der Untersuchung, als Philosoph das Innere der menschlichen
Seele durch und durch zu priifen oder zu kennen zu versuchen, kann man die philoso-
phische Vortrefflichkeit von Nietzsches Psychologie erkennen, die die Moralisten nicht
erreicht haben. Tatsdchlich notierte Nietzsche seine Distanz zu den Moralisten schon im
damaligen Nachlass:

Der Fehler der Moralisten besteht darin, dafl sie um das Moralische zu er-
kldren egoistisch und unegoistisch wie unmoralisch und moralisch einander
gegentiber stellen, d. h. daB3 sie das letzte Ziel der moralischen Entwicklung,
unsere jetzige Empfindung als Ausgangspunkt nehmen. [] Uberdies ist mog-
lich, daB unegoistisches Handeln zwar ein uns geldufiger Begriff, aber keine
wirkliche Thatsache, sondern nur eine scheinbare [H. d. V.] ist. (N 23[96]; 8,
437).

Den Gegensatz des Altruistischen und des Egoistischen, die der Moralist bei seiner Psy-
chologie voraussetzt, sicht Nietzsche nur als ,,scheinbaren* Gegensatz.

24



Im Fall La Rochefoucaulds erkennt er hinter der Moral die starke Eigenliebe bzw. den
Eigennutz des Menschen als den Beweggrund der ,,moralischen® Handlung und fiihrt
die Moral darauf zuriick.>® Aber eine solche Kritik an der Moral und der Erkenntnis
iiber den Menschen erscheint Nietzsche im Grunde noch als naiv: ,,[S]ie [die Philoso-
phie in der Weise La Rochefoucaulds; E. d. V] fiihrt die geriihmten menschlichen Tu-
genden auf geringe und unedle Beweggriinde zuriick™ (N 23[152]; 8, 459). Der Punkt,
an dem Nietzsche hier Moralkritik {ibt, ist nicht die Reduktion einer scheinbaren altruis-
tische Handlung auf eine selbstliebende und egoistische Handlung, sondern die Annah-
me eines einheitlichen Egos, auf der Moralisten wie La Rochefoucauld ihre Theorie
vom Egoismus aufbauen. Diese Kritik Nietzsches gegeniiber dem Altruismus gilt des-
wegen auch gegeniiber dem Egoismus, dessen Begriff zuletzt von der vorherigen An-
nahme der Moralisten iiber Moral unterstiitzt wird.

Unser Verhiltni3 zu uns selber! Mit Egoismus ist gar nichts gesagt. [] das
Denken iiber uns, das Empfinden fiir und gegen uns, der Kampf in uns — nie
behandeln wir uns als Individuum, sondern Zwei- und Mehrheit; alle socia-
len Ubungen (Freundschaft Rache Neid) iiben wir redlich an uns. (N 6[80];
9,215)

Nietzsche zufolge ist das Ego nur scheinbare Einheit, was uns filschlicherweise glauben
lasst, dass wir eine solche Einheit des Selbst wirklich hétten: ,,[D]ie Einheit des Wortes
[verbiirgt] Nichts fiir die Einheit der Sache* (MA1 14; 2, 35). Das sogenannte Sel/bst
setzt irgendeine pluralistische Mehrheit in sich voraus, mit der das soziale ,,Verhdltnif3
zu uns selber (N 6[80]; 9, 215) ermdglicht wird.*® In diesen ,,socialen Ubungen* (ebd.)
verkehren wir mit unseren anderen Gesichtern (die uns wie Schatten verfolgen) ebenso,
wie wir in der Gesellschaft (mit Anderen) mit den verschieden konstruierten Bezie-
hungsformen — wie Freundschaft, Rache oder Neid — verkehren. Der Mensch behandelt
sich nicht als ,,individuum®, sondern als ,,dividuum® (MAT1 57; 2, 76).

2.2 Die Person mit Maske

Mithilfe des scharfen Blick eines Psychologen deckt Nietzsche den grundlegenden
schauspielerischen Charakter des Menschen auf. Dieser Ansicht zufolge wird die
menschliche Welt zu einer Biihne, auf der die feine Analyse der menschlichen Seele
durchgefiihrt wird. Im Aphorismus Wie der Schein zum Sein wird, der fiir die Betrach-
tung in diesem Teil eine zentrale Bedeutung hat, heif3t es:

Der Schauspieler kann zuletzt auch beim tiefsten Schmerz nicht aufhoren,
an den Eindruck seiner Person [H. d. V.] und den gesammten scenischen
Effect zu denken, zum Beispiel selbst beim Begrébniss seines Kindes; er
wird {liber seinen eignen Schmerz und dessen Aeusserung weinen, als sein

33 Vgl. Rochfoucault (1976), ,,Die Eigenliebe ist die gewaltigste Schmeichlerin“ (Sentenz-Nr. 2, S.
9) bzw. ,,Die Tugenden verlieren sich im Eigennutz, wie die Strome sich im Meer verlieren* (Sen-
tenz-Nr. 171, S. 25).

36 Vgl. Gerhardt (1996): ,,das seiner selbst bewuBte Individuum [hat] sozusagen schon ,in‘ sich
selbst eine soziale Verfassung* (S. 334).

25



eigener Zuschauer. Der Heuchler, welcher immer ein und dieselbe Rolle
spielt, hort zuletzt auf, Heuchler zu sein; zum Beispiel Priester, welche als
junge Ménner gewohnlich bewusst oder unbewusst Heuchler sind, werden
zuletzt natiirlich und sind dann wirklich, ohne alle Affectation, eben Priester;
oder wenn es der Vater nicht so weit bringt, dann vielleicht der Sohn, der
des Vaters Vorsprung benutzt, seine Gewohnung erbt. Wenn Einer sehr lan-
ge und hartnickig Etwas scheinen will, so wird es ihm zuletzt schwer, etwas
Anderes zu sein. Der Beruf fast jedes Menschen, sogar des Kiinstlers, be-
ginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, mit einem
Copiren des Wirkungsvollen. Der, welcher immer die Maske [H.d. V.]
freundlicher Mienen tragt, muss zuletzt eine Gewalt tiber wohlwollende
Stimmungen bekommen, ohne welche der Ausdruck der Freundlichkeit
nicht zu erzwingen ist, — und zuletzt wieder bekommen diese iiber ihn Ge-
walt, er ist wohlwollend. (MA1 51; 2, 71 f.).

Hier wird die vorhergehende ,,Selbstzertheilung des Menschen* sowohl ausfiihrlicher
als auch konkreter dargestellt, indem verdeutlicht wird, dass die Personen sich mit Mas-
ken zeigen und diese Maskenbildung die Personen in sich selbst differenzieren.?’ Nietz-
sche legt die Person als Maske, die moralische Situation als Biihne, das moralische Sub-
jekt sowohl als Schauspieler als auch Zuschauer aus. Seiner Ansicht nach ist das Wort
,,Person nichts anderes als eine scheinbare Einheit. In diesem Sinne kann es den ver-
stellten Sachverhalt nicht ausdriicken sondern verbirgt ihn vielmehr, dass die ,,Person®
tatsdchlich eine Zusammensetzung von sowohl Schauspieler als auch Zuschauer ist:

Vielmehr beobachte man Kinder, welche weinen und schreien, damit sie
bemitleidet werden, und deshalb den Augenblick abwarten, wo ihr Zustand
in die Augen [H. d. V.] fallen kann; man lebe im Verkehr mit Kranken und
Geistig-Gedriickten und frage sich, ob nicht das beredte Klagen und Wim-
mern, das Zur-Schau-tragen [H. d. V.] des Ungliicks im Grunde das Ziel
verfolgt, den Anwesenden weh zu thun. (MA1 50; 2, 70)

Die AuBerung von Emotionen wie Weinen oder Schreien hat keinen Sinn, wenn der
AuBernde keinen Zuschauer hitte. Durch die Anwesenheit der Augen des Zuschauers
bzw. die Vorstellung, dass sein Ausdruck vor Zuschauern ,,[z]Jur-Schau-getragen* wer-
den kann, kann die AuBerung seiner Handlung einen Sinn ergeben. In diesem Verhiltnis
zwischen dem AuBernden und den Zuschauern, welche unzertrennbar sind, sieht Nietz-
sche den grundlegenden theatralischen Charakter der Handlung des Menschen.*® Das
etymologische Verstidndnis des Wortes Person als Maske hat hier den Vorteil, klarer aus-
zudriicken, dass eine als moralisch befundene Tat primir wegen der Wirkung auf Ande-
re — durch seinen Anschein — und nicht wegen ihrer Tugendhaftigkeit begangen wird.*

Zwar hat Schopenhauer schon vor Nietzsche die Person vom Gesichtspunkt der Maske
aus betrachtet und dieser Sichtweise Ausdruck verliehen: ,,Unbewul3t treffend ist der in

37 Vgl. Fuhrmann (1989), S. 269.

38 Vgl. Gerhardt (1996): ,,Ein urspriingliches narzifitisches Vermégen wird in allen menschlichen
Handlungen vermutet. [] Keine Gestalt des sozialen Leben ist von diesem lustbestimmten Selbst-
bezug ausgenommen* (S. 132).

9 Vgl. Gerhardt (1999), S. 334 ff.

26



allen europédischen Sprachen iibliche Gebrauch des Wortes ,Person‘ zur Bezeichnung
des menschlichen Individuums: denn ,persona‘ bedeutet eigentlich eine Schauspieler-
maske, und allerdings zeigt keiner sich, wie er ist, sondern jeder trigt eine Maske und
spielt eine Rolle*.** Aber der entscheidene Unterschied liegt darin, dass Nietzsche die
Maske — die Problematik des Anscheins betreffend — schérfer in den Blick nimmt.

Wir neigen dazu zu glauben, dass wir uns im Alltag unseres Selbst bemichtigen kénn-
ten, aber Nietzsches Ansicht nach entsteht die Person erst nachtraglich durch den laten-
ten schauspielerischen Charakter, die von der Fahigkeit unterstiitzt wird, sich selbst von
dem Gesichtspunkt des Andern reflektieren zu konnen. Selbstverstindlich bringt der
Schauspieler, welcher mit der Maske sein Spiel auf der Biihne auffiihrt, sein Spiel erst
dann reibungslos und auf natiirliche Weise gegeniiber dem Zuschauer zustande, wenn er
die Offensichtlichkeit seiner Maske verbergen kann. Ebenso entsteht unsere Person, die
aus den natiirlichen und alltidglichen Lebensziigen konstruiert wird, nur dadurch, dass
dieser Sachverhalt der ,,Selbstzertheilung® sowohl vor dem Schauspieler als auch vor
den Zuschauern so gut verborgen wird, dass der Anschein entsteht, die Person triige
keine Maske.*!

In diesem Punkt gleicht Nietzsches Anthropologie der Masken der wichtigen These
Diderots iiber das Wesen des Schauspielers.*? Entgegen der damalig herrschenden Mei-
nung, dass ein guter Schauspieler mit dem Gefiihl seine Rolle fiillen muss, behauptet
Diderot die Notwendigkeit, einen kalten Beobachter in seinem Kopf zu haben, um als
Schauspieler seine Rolle auf der Biihne spielen zu konnen:

Ich verlange von ihm [Schauspieler; E. d. V.] sehr viel Urteilskraft; er muf3
meiner Meinung nach ein kalter, ruhiger Beobachter sein. Darum fordere
ich von ihm durchdringenden Verstand und keinerlei Gefiihl, die Kunst, al-
les nachzuahmen, oder, was auf dasselbe herauskommt, eine gleiche Befa-
higung fiir alle moglichen Rollen und Charaktere.*

Diderot zufolge muss der gute Schauspieler die Sicht eines Zuschauers einnehmen, um
von seinem Gefiihl Abstand halten zu konnen und sich beherrscht zu beobachten. Der
Schauspieler, der sich diese Kunst des Zuschauers nicht von selbst aneignet, kann sein
Spiel auf der Biihne als Schauspieler nicht ausreichend ausfiihren. Nietzsches Anthropo-
logie der Maske, dass der Mensch eine Zusammensetzung von sowohl Schauspieler als
auch Zuschauer ist, weist hier Parallelen auf mit der Theorie Diderots tiber den Schau-
spieler. Der Mensch, der sich als Person um seinen Anschein kiimmern kann, muss in
der Lage sein, sein Pathos in ihm selbst zu kontrollieren, um das iibertriebene Spiel zu
vermeiden, indem er sich selbst mit den Augen des Anderen bzw. des Beobachters sieht.

40 Schopenhauer (1986), Aphorismus-Nr. 315, S. 689.

41 Zur sozialpsychologischen Betrachtung des sozialen Menschen als ,,Schauspieler vgl. Gofmann
(1959).

42 Vo], Weihe 2004, S. 169-177.
% Diderot (1953), S. 341.

27



In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht erwédhnt Kant den schauspielerischen
Charakter des Menschen. Kant zufolge ist es eine Bedingung des zivilisierten Men-
schen, Schauspieler zu sein.

Die Menschen sind insgesamt, je zivilisierter, desto mehr Schauspieler; sie
nehmen den Schein der Zuneigung, der Achtung vor anderen, der Sittsam-
keit, der Uneigenniitzigkeit an, ohne irgend jemand dadurch zu betriigen,
weil ein jeder andere, dafl es hiermit eben nicht herzlich gemeint sei, dabei
einverstandigt ist, und es ist auch sehr gut, daB3 es so in der Welt zugeht.
Denn dadurch, dal Menschen diese Rolle spielen, werden zuletzt die Tu-
genden, deren Schein sie eine geraume Zeit hindurch nur gekiinstelt haben,
nach und nach wohl wirklich erweckt und gehen in die Gesinnung iiber.*

In dieser scheinbar moralischen Handlung sieht Kant die unerwartete Konsequenz, in-
dem der Mensch sich wirklich die moralische Gesinnung aneignen kann.* Doch Nietz-
sche erkennt in diesem Prozess keine solche Zielorientiertheit, in der der Mensch sich
zum wahren moralischen Wesen entwickelt. Fiir Nietzsche hat unser Spiel nur mit der
Welt eine Beziehung, die unsere menschliche, allzu menschliche Seele einwebt.

Dieser Verstiandnisunterschied zwischen Nietzsche und Kant liegt in ihren Begriffe von
der Person begriindet. Kants Begriff der Person bezieht sich auf den Dualismus der ,,in-
telligiblen Welt* und der ,.Sinnenwelt*.*® Die Hintelligible Welt“ — von der wir im er-
kenntnistheoretischen Diskurs kein Recht haben, aufler ,,Ding an sich® zu nennen —
nimmt die positive Stellung als die ,,Welt der Idee* in der praktischen Philosophie, zu
der wir uns ewig zu néhern versuchen sollen. Mit dem Begriff der Person meint Kant
den Menschen als ein ,,Glied einer intelligiblen Welt“.*” Aber wie oben gesehen, zielt
Nietzsche eher darauf ab, diese intelligible Welt Kants auf ein Produkt der menschli-
chen, allzu menschlichen Seele zu reduzieren, und nicht unabhingig von dieser Seele zu
betrachten.

Nietzsche behauptet im Gegensatz zu den bisherigen Metaphysiker, die die Person als
Stiitze der Moral betrachtet haben, dass die Person im alltiglichen Leben des Menschen
weder der Ausgangspunkt noch das Ziel der moralischen Handlung (bzw. Verhalten) ist,
sondern dass sie nichts anderes ist als das Resultat der Assimilation ihrer Rolle bzw.
AuBerung.*® Deswegen stellt der ,,Schein zum Sein‘ eine Situation dar, in der ganz ver-
borgen wird, dass man selbst sowohl Schauspieler als auch Zuschauer ist. Das ewige
substanzielle Sein entwickelt sich nicht, wie in der traditionellen Denkweise, zu einem
irrigem sekundiren Schein, sondern die Richtung geht vom ,,Schein® zum ,,Sein*, d. h.
die Maske wird zur Person.

4 Kant (2000), S. 40.

4 Die ,,ungesellige Geselligkeit* in seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte ist auch ein dhnli-
cher Diskurs. Vgl. Kant (1999), S. 7 f. Zur Betrachtung von Kants und Nietzsches Geschichtsphi-
losophie vgl. Sommer (2005).

4 Vgl. Kant (1999), S. 85.
47 Ebd.

4 Aber wenn Nietzsche mit seiner Idee von der Individualitidt das Wort Person verwendet, hat sie
mehr Bedeutungen als diese. Das ist das Thema des zweiten bzw. dritten Teils dieser Betrachtung.

28



2.3 Der Spiegel in uns

Da die Privatmaske, die man niemandem zeigt, sowohl unlogisch als auch unsinnig ist,
muss die Maske (Person) die Anwesenheit des Anderen voraussetzen — sei es in der Re-
alitdt oder in der Phantasie.

Nietzsche nennt das ,,Ich* radikal das ,,Phantom®. ,,Der grofite Theil unseres Wesens ist
uns unbekannt. Trotzdem lieben wir uns, reden als von etwas ganz Bekanntem, auf
Grund von ein wenig Gedichtnifl. Wir haben ein Phantom vom ,Ich‘ im Kopfe, das uns
vielfach bestimmt* (N 32[8]; 8, 561). Dieses ,,Phantom*, das uns vielfach bestimmt,
kann man sich ohne die Anwesenheit des Anderen nicht vorstellen. Im Text Der Schein-
Egoismus heif3t es:

Die Allermeisten, was sie auch immer von ihrem ,,Egoismus* denken und
sagen mogen, thun trotzdem ihr Lebenlang Nichts fiir ihr ego, sondern nur
fiir das Phantom von ego [H. d. V.], welches sich in den K&pfen ihrer Um-
gebung iiber sie gebildet und sich ihnen mitgetheilt hat, — in Folge dessen
leben sie Alle zusammen in einem Nebel von unpersonlichen, halbpersonli-
chen Meinungen und willkiirlichen, gleichsam dichterischen Werthschét-
zungen, Einer immer im Kopfe des Andere, und dieser Kopf wieder in ande-
ren Kopfen: eine wunderliche Welt der Phantasmen [H. d. V.], welche sich
dabei einen so niichternen Anschein zu geben weiss! Dieser Nebel von Mei-
nungen und Gewdhnungen wichst und lebt fast unabhingig von den Men-
schen, die er einhiillt. (M 105; 3, 92)

In Bezug auf die Realitét des ,,Anderen* besitzt die Philosophie Nietzsches im gewissen
Sinne einen skeptischen Charakter, als ob die Anderen nichts anderes als die Einbildung
des eigenen Kopfes wéren, und deshalb keine Substanz besitzen, und als ob auch das
Gegenteil wahr wire (wir also ebenso nur die Einbildung eines anderen Kopfes wiren).
,Der andere Mensch ist ndmlich eine Einbildung von uns [H. d. V.] [] und wir sind wie-
der dasselbe in ihm* (N 2[10]; 9, 35). Gleichartiges sagt Nietzsche iiber die Liebe: ,,Die
Liebe zum Nichsten ist die Liebe zu unserer Vorstellung vom Néchsten* (N 2[6]; 9, 35).

Das bedeutet aber nicht, dass in der Philosophie Nietzsches das Wesen des Anderen kei-
ne positive Bedeutung hat: ,,Den Anderen begreifen und auf uns von ihm aus hinzuse-
hen ist unentbehrlich fiir den Denker* (N 6[259]; 9, 265). Die Bedeutung des Anderen
als unsere Einbildung liegt darin, dass der Mensch ohne sie sich selbst nicht reflektieren
kann. Uber den Nichsten schreibt Nietzsche wie folgt:

Was ist denn der Nichste! — Was begreifen wir denn von unserem Néchsten,
als seine Grinzen, ich meine, Das, womit er sich auf und an uns gleichsam
einzeichnet und eindriickt? Wir begreifen Nichts von ihm, als die Verénde-
rungen an uns, deren Ursache er ist, — unser Wissen von ihm gleicht einem
hohlen geformten Raume. Wir legen ihm die Empfindungen bei, die seine
Handlungen in uns hervorrufen, und geben ihm so eine falsche umgekehrte
Positivitdt. Wir bilden ihn nach unserer Kenntniss von uns, zu einem Satelli-
ten unseres eigenen Systems: und wenn er uns leuchtet oder sich verfinstert,
und wir von Beidem die letzte Ursache sind, — so glauben wir doch das Ge-
gentheil! Welt der Phantome, in der wir leben! [H. d. V.] Verkehrte, umge-
stiilpte, leere, und doch voll und gerade getraumte Welt! (M 118; 3, 111)

29



In der Philosophie Nietzsches spielt der Andere die Rolle eines Spiegels, in dem der
Schauende sein Gesicht reflektieren kann.*’ Den folgenden Nachlasstext, der im Grunde
die Erkenntnistheorie behandelt, kann man demzufolge so auslegen: ,,Der Ausgangs-
punkt ist die Tduschung des Spiegels [H. d. V.], wir sind lebendige Spiegelbilder. ] Ei-
ne optische Tduschung [H. d. V.] von Ringen um uns, die gar nicht existiren, ist die Vo-
raussetzung (N 6[441]; 9, 311 f.).

Ohne die Spiegel konnen wir unser Gesicht nicht sehen. Der Andere ist fiir uns sozusa-
gen der Spiegel, durch den die Selbst-Reflexion erst ermdglicht wird, um in der Gesell-
schaft als ein Schauspieler zu wirken.

2.4 Die Person zwischen zwei Formen der Tierheit: Nacktheit und
Kleidung

Das Gebiet des zwischenmenschlichen Verkehrs, das durch die Entstehung der Person
ermoglicht wird, die die Maske zu tragen vermag, befindet sich zwischen den eigenarti-
gen Gebieten der beiden Tierheiten; d. h. einer Tierheit, die bestialisch ist, und einer an-
deren, die herdentierisch ist. Die Person des Menschen steht im Spannungsfeld zwi-
schen diesen zwei Tierheiten.

2.4.1 Die Maske gegen die Bestie

Welche Funktion hat die Maske? Der Begriff der Maske im Text Wie der Schein zum
Sein wird (MA1 51; 2, 71 £.) kann noch eingehender als nur der Anschein fiir das Ande-
re in der Gesellschaft analysiert werden. Im Aphorismus Das Ueber-Thier heift es:

Die Bestie [H. d. V.] in uns will belogen werden; Moral ist Nothliige, damit
wir von ihr nicht zerrissen werden. Ohne die Irrthiimer, welche in den An-
nahmen der Moral liegen, wire der Mensch Thier geblieben. So aber hat er
sich als etwas Hoheres genommen und sich strengere Gesetze auferlegt. Er
hat desshalb einen Hass gegen die der Thierheit ndher geblieben Stufen.
(MAL1 40; 2, 64)

Hier hat die moralische Maske die unentbehrliche Funktion, uns vor unserer eigenen
starken ,,Affectation (MAT1 51; 2, 72) zu beschiitzen, die uns direkt aus der Natur {iber-
fallt. Nietzsche sagt: ,,Die Natur ist nichts so Harmloses, dem man sich ohne Schauder
iibergeben konnte* (N 7[155]; 7, 199).

Der Mensch kann erst dadurch zum Menschen werden, indem er sich von seiner eigenen
inneren Erregungsfahigkeit (bzw. Leidensfdhigkeit) mit einer Form der Maske — ohne
die er wegen der zu starken Leidenschaft zu Grunde gehen wiirde — so weit selbst dis-
tanziert, dass er sie als sein eigener Zuschauer genieflen kann; kurz gesagt, mit der Fa-

4 Eine sozialpsychologische Theorie von Cooley, ,,Looking glass self*, bietet den #hnlichen Dis-
kurs, dass der Mensch durch das Bild, das sich die Anderen in der Gesellschaft von ihm machen,
sein Selbstbild konstruiert. Vgl. Cooly (2009), S. 183 ff.

30



higkeit, die innere ,,Bestie” in uns zu domestizieren. Erst durch diese Kultivierung oder,
radikal gesagt, durch diese Zucht kann die menschliche Gesellschaft, in der der Verkehr
des Menschen aufgefiihrt wird, weiterhin ermoglicht werden.

Diese fundamentalen Gedanken in der Philosophie Nietzsches, dass man die Natur mit
dem Schein verschleiern muss, kann man schon in der Geburt der Tragodie finden.
Zweifellos sieht Nietzsche unseren dionysischen Affekt, der direkt von der Natur
kommt, als den Kern der schopferischen Kraft des Lebens an: ,,Unter dem Zauber des
Dionysischen schliefit sich nicht nur der Bund zwischen Mensch und Mensch wieder
zusammen: auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr
Versohnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen* (GT 1; 1, 29).

Jedoch bedeutet das nicht, dass Nietzsche ,,de[n] Zauber des Dionysischen* oder das
,, Versohnungsfest™ mit der Natur unmittelbar naiv preist. In diesem Werk lehnt Nietz-
sche das ,,Uebermaass™ (GT 4; 1, 40) der ,,dionysischen Barbaren™ (GT 2; 1, 31), die
keine MéBigkeit mehr kennen, deutlich ab. ,,Fast {iberall lag das Centrum dieser Feste in
einer liberschwinglichen geschlechtlichen Zuchtlosigkeit, deren Wellen iiber jedes Fa-
milienthum und dessen ehrwiirdige Satzungen hinweg flutheten; gerade die wildesten
Bestien der Natur wurden hier entfesselt, bis zu jener abscheulichen Mischung von Wol-
lust und Grausamkeit, die mir immer als der eigentliche ,Hexentrank® erschienen ist*
(GT 2; 1, 32). Worum es in diesem seinem Erstlingswerk geht, ist nicht, die barbarische
Nacktheit bzw. die ,,dionysische [] Trunkenheit™ (ebd., 31) in ihrer reinen Gestalt direkt
zu bejahen, sondern mit einem anderen Kunsttrieb, dem Apollinischen, dieses ,,Titani-
sche* bzw. ,,Barbarische* (ebd., 40) zu bandigen.

Gegen das ,,Uebermaass‘ des Dionysischen mahnt Apollo die ,,maassvolle Begrenzung*
an, die man nicht iiberschreiten darf (GT 1; 1, 28). Deswegen muss der beriihmte Denk-
spruch ,,Erkenne dich selbst* (GT 4; 1, 40) in der Philosophie Nietzsches mit einem an-
deren zusammen genannt werden, ndmlich: ,,Nicht zu viel!* (ebd.)

Apollo, als ethische Gottheit, fordert von den Seinigen das Maass und, um
es einhalten zu konnen, Selbsterkentniss [H. d. V.]. Und so l4uft neben der
asthetischen Notwendigkeit der Schonheit die Forderung des ,,Erkenne dich
selbst* und des ,,Nicht zu viel!* her. (GT 4; 1, 40)

Die ,,Freiheit von den wilderen Regungen® (GT 1; 1, 28) wird erst mit dem ,,Apollo, als
ethische Gottheit* ermdglicht. In dieser gespannten Beziehung zwischen Dionysischem
und Apollinischem besteht die fundamentale ,,Duplicitit (GT 1; 1, 25) bzw. die ,,Dop-
pelheit” (GT 12; 1, 82) des menschlichen Daseins.

Deswegen besteht das Ziel der Philosophie Nietzsches nicht darin, einfach via Demas-
kierung das ungeschminkte Gesicht des Menschen ans Licht zu bringen — solch eine
Haltung wiirde das (alte) metaphysische Werturteil von Schein und Sein voraussetzen —,
sondern eher darin klar zu machen, wie unentbehrlich und notwendig die Maske fiir das
Zustandekommen unserer Lebenswelt ist.

Dank dieser Pufferzone der Téauschung kann der Mensch den direkten Kampf vermei-
den, ohne die er sich selbst endlos bekdmpfen wiirde: ,,[W]eil [] der Mensch zugleich
aus Noth und Langeweile gesellschaftlich und heerdenweise existiren will, braucht er
einen Friedensschluss und trachtet danach dass wenigstens das allergrobste bellum om-

31



nium contra omnes aus seiner Welt verschwinde* (WL 1; 1, 877). Dieser Bereich des
»Friedensschluss[es]* hat mit der intelligiblen Welt gar nichts zu tun, denn er ist im
Grunde nur eines der Irrthiimer. Jedoch ist er die ,,Nothliige* (MA1 40; 2, 64), damit der
Mensch auf dem Standpunkt des ,,Ueber-Thier[es]* stehen kann.

Einer der wichtigsten philosophischen Beitrage der Moralisten besteht auch darin, dass
sie durch ihre ,,psychologische [] Scharfsichtigkeit (MA1 36; 2, 58) uns einen Zugang
angeboten haben, liber unser Leben im Alltag nachzudenken: ,,[Z]ahllose einzelne Be-
merkungen tiber Menschliches und Allzumenschliches sind in Kreisen der Gesellschaft
zuerst entdeckt und ausgesprochen worden* (MA1 37; 2, 60). Durch diesen Zugang
konnen wir sehen, dass die Maske, die die Metaphysiker bisher lediglich fiir oberflach-
lich hielten, im alltiglichen gesellschaftlichen Umgang als notwendige Form fiir das
Leben des Menschen wirkt.

Die Lehre der Moralisten besteht darin, nicht nur den nackten ,,Bund“ zwischen Men-
schen und Menschen (GT 1; 1, 29) zu preisen, sondern die Weisheit des Menschen zu
beleuchten, die er im Alltagsleben verborgen ausfiihrt. Solange der Verkehr der Men-
schen im Alltag der Existenz der Maske zu verdanken ist — auch wenn es die heuchleri-
sche sein mag (MA1 50; 2, 79 f.) —, haben wir allen Grund dazu, unserer Tétigkeit der
Liige gewissermallen dankbar zu sein .

Die Maske des Menschen funktioniert (nicht nur, sondern auch als Schutz gegen die in-
nere Natur) als Medium, um die Lust zum Menschlichen verfeinert auszubilden. In den
Manieren der menschlichen Geselligkeit sieht Nietzsche die Kunst, Wollust auf raffi-
nierte Weise zu genief3en.

Im Zwiegespriche der Gesellschaft werden Dreiviertel aller Fragen gestellt,
aller Antworten gegeben, um dem Unterredner ein klein Wenig weh zu thun;
deshalb diirsten viele Menschen so nach Gesellschaft: sie giebt ihnen das
Geflhl ihrer Kraft. In solchen unzihligen, aber sehr kleinen Dosen, in wel-
chen die Bosheit [H. d. V.] sich geltend macht, ist sie ein méchtiges Reiz-
mittel des Lebens []. Aber wird es viele Ehrliche geben, welche zugestehen,
dass es Vergniigen macht, wehe zu thun? dass man sich nicht selten damit
unterhélt — und gut unterhilt —, anderen Menschen wenigstens in Gedanken
Kriankungen zuzufiigen und die Schrotkérner der kleinen Bosheit nach ihnen
zu schiessen? (MAT1 50; 2, 71)

Nietzsche sagt, die Gesellschaft ist ,,ein machtiges Reizmittel des Lebens* (ebd.). In
diesem Gebiet geniellt der Mensch die Wollust, die er dadurch empfinden kann, den an-
deren Menschen implizit wehzutun. Durch die Kunst, mit der Maske seine Lust zu ver-
vollkommnen, webt der Mensch die neue — menschliche, allzu menschliche — Welt, von
der das Tier keine Ahnung hat. Im Text Lust und socialer Instinkt heifit es:

Aus seinen Beziehungen zu andern Menschen gewinnt der Mensch eine
neue Gattung von Lust zu jenen Lustempfindungen hinzu, welche er aus
sich selbst nimmt; wodurch er das Reich der Lustempfindung tiberhaupt be-
deutend umfanglicher macht. (MA1 98; 2, 95)

Das Gebiet der Gesellschaft funktioniert mit der Maske — welche das Antonym des Ge-
standnisses 1st —, mit der der Mensch seine ,,Bosheit” (MA1 50; 2, 71) geschickt sowohl

32



zu verstecken als auch zu dulern vermag. Zweifellos ist gewiss, dass Nietzsche in seiner
Philosophie die gute (vornehme) Maske von der schlechten (gemeinen) Maske zu
scheiden versucht (dies wird im néchsten Teil dieser Betrachtung thematisiert). Aber das
bedeutet nicht, dass Nietzsche den Menschen, der imstande ist mit der Nacktheit bzw.
Unmaskiertheit sein Leben seelenruhig zu fiihren, als menschlicher betrachtet als den-
jenigen, der sich ,,geistige Kleidung* anzieht.

2.4.2 Die Maske als ,,mimicry“ des Herdentiers

Im Diskurs tiber die Maske in der Philosophie Nietzsches gibt es aber zugleich noch an-
dere Bezugspunkte zur Tierheit, die er kritisch thematisiert. Zwar erschafft der Mensch
dadurch die Welt, indem er zu seiner inneren Welt der Affekte — durch die Maske — eine
Distanz zu sich selbst aufbaut. Aber beziiglich der Maske stellt sich ihm zugleich das
andere Problem, zum ,,Heerdenthier” (N 25[379]; 11, 111) zu verkommen, welches sich
mithilfe der Maske ohne innere Lust einfach seiner dufleren Umgebung anpasst. Im Text
Die Thiere und die Moral heil}t es:

Die Praktiken, welche in der verfeinerten Gesellschaft gefordert werden: das
sorgfiltige Vermeiden des Licherlichen, des Auffilligen, des Anmaassen-
den, das Zuriickstellen seiner Tugenden sowohl, wie seiner heftigeren Be-
gehrungen, das Sich-gleich-geben, Sich-einordnen, Sich-verringern, — diess
Alles als die gesellschafiliche [H. d. V.] Moral ist im Groben {iberall bis in
die tiefste Thierwelt [H. d. V.] hinab zu finden. [] die Thiere lernen sich be-
herrschen und sich in der Weise verstellen, dass manche zum Beispiel ihre
Farbe der Farbe der Umgebung anpassen (vermdge der sogenannten ,,chro-
matischen Funktion®), dass sie sich todt stellen, oder die Formen und Farbe
eines anderen Thieres oder von Sand, Blittern, Flechten, Schwammen an-
nehmen (Das, was die englische Forscher mit mimicry [H. d. V.] bezeich-
nen). So verbirgt sich der Einzelne unter der Allgemeinschaft des Begriffes
»Menschen oder unter der Gesellschaft, oder passt sich an Fiirsten, Sténde,
Parteien, Meinungen der Zeit oder der Umgebung an: und zu allen den fei-
nen Arten, uns gliicklich, dankbar, méchtig, verliebt zu stellen, wird man
leicht das thierische Gleichniss finden. [] man will sich nicht tduschen las-
sen, sich nicht durch irre flihlen lassen, man hort dem Zureden der eigenen
Leidenschaften [H. d. V.] misstrauisch zu, man bezwingt sich und bleibt ge-
gen sich auf der Lauer. (M 26; 3, 36 f.)

Hier vergleicht Nietzsche die gesellschaftliche Moral des Menschen mit der Tatigkeit
der ,,mimicry* des Tieres, die in der Kunst besteht, sich innerhalb seiner Umgebung zu
verstecken.>® Beispielsweise verindert das Chamileon seine Farbe seiner Umwelt ent-

59 In der Vorbereitungszeit zum Werk Morgenrdite las Nietzsche das Buch Thierische Gesellschaft
von Alfred Espinas, welches 1879 auf Deutsch iibersetzt wurde sowie das Buch Natiirlichen Exis-
tenzbedingungen der Thiere von Karl Semper (1880). Die Ansicht, welche die soziale Tatigkeit
des Menschen in der Kontinuitdt mit der tierischen Gesellschaft betrachtet, riihrt von der Lektiire
des Werkes von Espinas her. Etwa: ,,Wie sich auf vielen Thieren Parasiten ansiedeln, welche das
Thier nicht los werden kann, so auch auf Menschen (N 4[201]; 9, 150). ,,Nur zu solchen iiber Mo-
ral zu sprechen, welche sich mit der Lebensweise vieler Thiere vertraue gemacht haben (N 8[19];
9, 387). Zu dieser Quellenforschung Espinas’ vgl. Orsucci (2002), S. 317 f.; zu Semper vgl. Som-
mer (2012), S. 451 ff.

33



sprechend und das Zebra versteckt sich mit seiner schwarz-weil} gestreiften Haut vor ei-
nem Raubtier.’! Nach Nietzsches Ansicht hat der Mensch ebenfalls die Neigung, sich
unter den von ihm vorgefundenen und von der Gesellschaft eingerichteten Umstidnden
sowie Allgemeinbegriffen, wie z.B. ,,Mensch®, zu verstecken. Die Maske, hinter der
sich der Mensch versteckt, stellt in diesem Kontext nicht die Liige dar, die durch den
Kampf mit der Natur entsteht, sondern die Anpassung an die Form, welche von der Ge-
sellschaft als die maf3gebende Norm bereits anerkannt wird.

Diese verdrehte Situation, in der nicht der Mensch die Maske trigt sondern der Mensch
von der Maske getragen wird — da er vergisst, dass sie Maske ist —, kann man auch mit
der Metapher beziiglich der Kleidung gut darstellen. In Vermischte Meinungen und
Spriiche bezeichnet Nietzsche die 6ffentlichen Meinungen, die den Menschen als ein
Mitglied der Gesellschaft bestimmen, als die ,,Kleider.

Die meisten Menschen sind Nichts und gelten Nichts, bis sie sich in allge-
meine Ueberzeugungen und offentliche Meinungen eingekleidet haben,
nach der Schneider-Philosophie: Kleider machen Leute [H. d. V.]. (VM 325;
2,514)

Mit dieser ,,Schneider-Philosophie* bezieht sich Nietzsche hier auf Carlyles Sartor Res-
artus. In diesem Werk stellt Carlyle die paradoxe Situation eines Menschen dar, der
seine Kleidung als natiirlicher wahrnimmt als seine Nacktheit: ,.the vestural Tissue,
namely, of woollen or other Clothes; which Man’s Soul wears as its outmost wrappage
and overall; wherein his whole other Tissues are included and screened, his whole Fac-
ulties work, his whole Self lives, moves, and has its being? [] In all speculations they
have tacitly figured man as a Clothed Animal; wheras he is by nature a Naked Animal,
and only in certain circumstances, by purpose an device, masks himself in Clothes*.>?
Zwar kann der Mensch zum Menschen werden, indem er seine Nacktheit des ,,Naked
Animal®“ zu Uberwinden versucht, zugleich ergibt sich aber in der Kleidung des
,Clothed Animal‘ ein anderes Problem: wir vergessen, dass es sich bei der Kleidung um
Be- bzw. Verkleidung handelt, und dass wir eigentlich nackt sind (FW 352; 3, 588).%
Der Mensch hat zwar die Kleidung hergestellt, aber die Kleider machen den Menschen
zum Massen-Mensch.

Der Ruf, Name und Anschein, die Geltung, das {libliche Maass und Gewicht
eines Dinges — im Ursprunge zuallermeist ein Irrthum und eine Willkiirlich-
keit, den Dingen iibergeworfen wie ein Kleid [H. d. V.] und seinem Wesen
und selbst seiner Haut ganz fremd — ist durch den Glauben daran und sein

1 Zur ,,Mimicry* des Lebewesens vgl. Wickler (1971).
52 Carlyle (1987), S. 4.

53 Der nackte Mensch ist im Allgemeinen ein schindlicher Anblick [] es scheint, wir Europier
konnen jener Maskerade durchaus nicht entbehren, die Kleidung heisst. Sollte aber die Verklei-
dung der ,moralischen Menschen‘, ihre Verhiillung unter moralische Formeln und Anstandsbegrif-
fe, das ganze wohlwollende Verstecken unserer Handlungen unter die Begriffe Pflicht, Tugend,
Gemeinsinn, Ehrenhaftigkeit, Selbstverleugnung nicht seine ebenso guten Griinde haben? Nicht
dass ich vermeinte, hierbei sollte etwa die menschliche Bosheit und Niedertrichtigkeit, kurz das
schlimme wilde Thier in uns vermummt werden; mein Gedanke ist umgekehrt, dass wir gerade als
zahme Thiere ein schindlicher Anblick sind und die Moral-Verkleidung brauchen® (FW 352; 3,
588).

34



Fortwachsen von Geschlecht zu Geschlecht dem Dinge allmdhlich gleich-
sam an- und eingewachsen und zu seinem Leibe selber geworden: der
Schein von Anbeginn wird zuletzt fast immer zum Wesen und wirkt als We-
sen! (FW 58; 3, 422)

Der Mensch wird dadurch zu einem sozialen Wesen, indem er sich die gesellschaftliche
Norm einverleibt, so wie der Mensch dadurch zu einem zivilisierten Menschen wird,
indem er Kleidung trigt.>* In dieser ,,Zucht“ kann das unerwartete Paradoxon entstehen,
dass die zweite Haut wirklicher als die eigene Haut erscheint. Nietzsche sieht in dieser
Situation die Gefahr, dass der Mensch zum ,,Heerdenthier* (N 25[379]; 11, 111) ver-
dirbt, welches sich passiv (ohne innere Aufgeregtheit) seiner duferen Umgebung an-
passt.

Wie bereits gezeigt, ist die innere Wollust, die hinter der Maske wirkt, fiir die lebendige
Maske eigentlich unentbehrlich. In diesem Sinne kann man ,,Schein zum Sein“ (MA1
51; 2, 79) als einen Ubergang auslegen — von einem Menschen, der die Maske mit inne-
rer geistiger Spannung trigt, hin zu einem Menschen, der die Wollust verloren hat, die
der Maske ihren eigentlichen Sinn verleiht.

Der, welcher immer die Maske freundlicher Mienen trigt, muss zuletzt eine
Gewalt iiber wohlwollende Stimmungen bekommen, ohne welche der Aus-
druck der Freundlichkeit nicht zu erzwingen ist, — und zuletzt wieder be-
kommen diese iiber ihn Gewalt, er ist wohlwollend. (MA1 51; 2, 72)

Wenn die Maske als eine Form von Mensch zu Mensch oder von Generation zu Genera-
tion ohne innere Wollust weitervererbt wird, wiirde eine solche Tétigkeit des ,,Co-
piren[s]“ (ebd.) beinahe einem Prozess gleichen, in dem weiles Papier (Maske als
Form) ohne den Text (Affekt als Inhalt) kopiert werden wiirde. In diesem Fall wiirde ei-
ne solche menschliche Gesellschaft einer ,,mimicry* der tierischen Gesellschaft glei-
chen, in der ein Anpassung an das Milieu vorgenommen wird, ohne die Seele zu be-
riicksichtigen.

Exkurs. Die Maske als Rolle

Der Mensch steht zwischen zwei ,,Thierheiten®: Erstere ist die ,.Bestie®, die fast mit der
Natur synonym ist und die wir nicht direkt akzeptieren sollen. Zweitere ist das ,,Heer-
denthier®, das die Kunst der ,,mimicry* beherrscht, sich selbst teilweise dem Milieu an-
zupassen. Wenn Nietzsche von der ,,Rolle* des Menschen spricht, tendiert er dazu den
letzteren Punkt kritisch zu kommentieren.

Das Annehmen von Werth-Urtheilen wie von Kleidungsstiicken ist trotzdem
die hdufigste Thatsache: so entsteht von aufSen her [H. d. V.] erst Haut, dann
Fleisch, endlich Charakter: die Rolle wird Wahrheit. (N 34[134]; 11, 465)

Vgl FW 365; 3, 613.

35



Das Wort ,,Rolle* steht etymologisch auch in Beziehung zum Begriff der Person, denn
seine Herkunft liegt in Theatermetaphern.’® Nietzsche benutzt auch das Wort persona
mit der Bedeutung die im Wort ,,Rolle liegt: ,,Aller Charakter ist erst Rolle. Die ,Per-
sonlichkeit® der Philosophen — im Grunde persona“ [H. d. V.] (N 34[57]; 11, 438). Da-
mit der Schauspieler als ein solcher agieren kann, muss er irgendeine Rollen einnehmen,
die er auf der Biihne spielen kann. Diese Rolle ist notwendig, um sowohl den Charakter
des Schauspielers zu bestimmen als auch den Sinn der Handlung des Dramas dem
Schauspieler und dem Zuschauer begreiftbar zu machen. Im Nachlass, der mit der Wen-
dung ,,Inwiefern der Mensch ein Schauspieler ist* beginnt, hei3t es insofern:

Nehmen wir an, der einzelne Mensch bekomme eine Rolle zu spielen: er
findet sich nach und nach hinein. Er hat endlich die Urtheile, Geschmaécker,
Neigungen, die zu seiner Rolle passen, selbst das dafiir zugestandene iibli-
che Maal3 von Intellect: — / — einmal als Kind, Jiingling, usw. dann die Rolle,
die zum Geschlecht gehort, dann die der socialen Stellung, dann die des
Amtes, dann die Seiner Werke []. Die Rolle ist ein Resultat der dufleren
Welt auf uns, zu der wir unsere ,,Person‘ stimmen, wie zu einem Spiel der
Saiten [H. d. V.]. Eine Simplifikation, Ein Sinn, Ein Zweck. Wir haben die
Affekte und Begehrungen unserer Rolle — das heift wir unterstreichen die,

welche dazu passen und lassen sie sehen. [] Der Mensch ein Schauspieler.
(N 25[374]; 11, 109 1)

Wenn die Gesellschaft ein Gebdude wire, dann wire eine Rolle ein Zimmer in ihm, in
dem der Mensch irgendeine Funktion als Teil des (gesellschaftlichen) Ganzen spielt.
Wir miissen irgendeinen Platz in der Gesellschaft einnehmen, es mag der Platz in der
Familie — wie z. B. Vater oder Mutter— sein oder ein Platz im Arbeitsleben — wie z. B.
Arbeiter oder Manager — oder ein Platz, in dem man in anderen Kreisen Geselligkeit
oder Freundschaft verbreitet.® Wer keine Rolle in der Gesellschaft hat, gleicht demjeni-

gen, der allein auf einer Insel lebt.

In diesem Sinne erkennt Nietzsche an, dass die Rolle eine notwendige Bedingung fiir
den Menschen als Schauspieler ist, der in der Gesellschaft leben muss. Aber Nietzsche
schitzt den Begriff der Rolle nicht hoher ein als den Begriff der Maske, da er mit der
Rolle nur die schauspielerische Bedingung des Menschen herausstreicht. Ein Grund,
warum Nietzsche iiber die Rolle mit einer kritischen Nuance spricht, besteht darin, dass
Nietzsches Ansicht nach die Nachahmung, welche die fundamentale Aktivitit fiir ein
soziales Tier ist, eigentlich eine Tatigkeit ist, welche der Mensch mit dem Herdentier
gemeinsam hat.>’

33 Vgl. Konersmann (1992): ,,Das Wort ,Rolle‘ gehort seiner Herkunft nach zu den Theatermeta-
phern, deren Variabilitdt sich aus den vielféltigen Einsatzmdglichkeiten der Komponenten ,Autor®,
,Akteur® und ,Zuschauer® ergibt* (S. 1064). Zur soziologischen Betrachtung von der ,,Rolle” fiir
den Menschen vgl. Dahrendorf (2006).

56 Vom Problem des Schauspielers. — Das Problem des Schauspielers hat mich am lingsten beun-
ruhigt []. Die Falschheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht herausbre-
chend, den sogenannten ,Charakter® bei Seite schiebend, iiberfluthend, mitunter ausloschend; das
innere Verlangen in eine Rolle und Maske, in einen Schein hinein; ein Ueberschuss von Anpas-
sungs-Fahigkeiten aller Art, welche sich nicht mehr im Dienste des néchsten engsten Nutzens zu
befriedigen wissen: Alles das ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich?“ (FW 361; 3, 608)

57 Zur eingehenden philosophischen Betrachtung der ,,Nachahmung® vgl. Tarde (2009).
36



Als nachahmendes Thier [H. d. V.] ist der Mensch oberfldichlich: es geniigt
thm, wie bei seinen Instinkten, der Anschein der Dinge. Er nimmt Urtheile
an, das gehort zu dem altesten Bediirfni3, eine Rolle zu spielen. Entwick-
lung der mimicry [H. d. V.] unter Menschen, vermdge seiner Schwéche. Das
Heerdenthier [H.d. V.] spielt eine Rolle, die ithm anbefohlen wird. (N
25[379]; 11, 111)

Nietzsche vergisst nicht zu erwihnen, dass die Nachahmung eine Basis fiir das soziale
Leben ist. Aber seiner Ansicht nach ist diese Aktivitdt der Nachahmung dem Menschen
nicht mehr als eine Bestimmung ,,von aussen her* (N 34[134]; 11, 465), welche eine
Spur des Lebens des Herdentiers ist. (Dieser kritische Diskurs der ,,Rolle bezieht sich
auf die Kritik an der Massengesellschaft, welche im zweiten Teil betrachtet wird.)

3. Masken als emotionale Formen des Menschen. Nietzsches
Philosophie der Gefiihle I

Die Maske ist hier sowohl notwendige als auch unentbehrliche Form der Seele des
Menschen, die es ihm ermdglicht, iiberhaupt als Mensch hervorzutreten. Mit der Maske
hat der Mensch die neue Welt des Verkehrs der Menschen untereinander erfunden, die
ganz anders als die Welt der reinen Natur ist.

Es giebt keine Form in der Natur, denn es giebt kein Inneres und kein Auf3e-
res [H. d. V.]. (N 19[144]; 7, 465)

Gegen die Natur, die in ihrem rohen Zustand ,kein Inneres und kein AuBeres* hat, er-
schafft der Mensch die Form der Maske, welche die beiden getrennten, aber zugleich
eng miteinander verflochtenen Welten des Innen und Auflen erzeugt, bzw. die naturhaf-
ten als auch die menschlich, allzumenschlichen gesellschaftlichen Eigenschaften des
Menschen. Hiermit kann er dem Anderen gegeniiber seine Majestdt vergrofern, den
Anderen tiduschen oder sich vor dem Anderen verstecken. Die Maske ist eine eigentiim-
liche Form des Menschen, mit der die menschliche, allzu menschliche Welt zustande
kommt.

Durch den Vorgang dieser Kultivierung (verstanden als Formgebung) wird die rohe Na-
tur (verstanden als Inhalt der Formgebung) zum Menschlichen umgebildet. Dieses Ge-
biet, das menschlich, zugleich aber auch naturhaft ist, kann man mit dem ,,Gefiihl* des
Menschen eingehender thematisieren. Wie die Maske die Anwesenheit des Anderen be-
notigt, erfordert auch das Gefiihl des Menschen immer die Anwesenheit des Anderen —
ob in der Realitdt oder in der Phantasie. Man kann sagen, dass es kein Privat-Gefiihl
gibt, das in keinem Zusammenhang mit der menschlichen Gesellschaft steht.

Der naive Egoismus des Thieres ist durch unsere sociale Einiibung ganz al-
terirt []. Die socialen Triebe [] haben uns umgewandelt: wir haben ,,die Ge-
sellschaft” in uns verlegt, verkleinert. (N 6[80]; 9, 215)

37



Unser Gefiihl wird immer schon sozialisiert. Die Ebene des Gefiihls ist gar nicht die tie-
rische, sondern durch und durch die soziale Begierde, die nur der Mensch fiihlen kann.*®
Wegen des traditionellen Urteils in der europdischen Philosophie, die dem Gefiihl einen
niedrigeren Wert beimisst als dem Intellekt, ist das Gefiihl von den Philosophen nicht
eingehend genug betrachtet worden.>® Aber Nietzsches Philosophie der Gefiihle wiirde
uns mit ihren lebendigen Gestalten einen neuen Weg zu eingehenden philosophischen
Betrachtungen weisen.®

3.1 Das Gefiihl der Macht als urspriingliches soziales Selbstwertgefiihl

Das Machtgefiihl in Nietzsches mittlerer Periode, das man schon fiir den Keim des Wil-
lens zur Macht in seiner spiteren Periode halten kann,®! benédtigt die Anwesenheit des
Anderen bzw. der Gesellschaft, damit seine Macht als Macht anerkannt wird. Die Notiz,
in der die Formel des Willens zur Macht erstmals in Nietzsches Schriften erscheint, lau-
tet:

Das Hauptelement des Ehrgeizes ist, zum Gefiihl seiner Macht zu kommen.
[1 Furcht (negativ) und Wille zur Macht (positiv) erkldren unsere starke
Riicksicht [H. d. V.] auf die Meinungen der Menschen. (N 23 [63]; 8, 425)

Nach Nietzsches Dafiirhalten ging es selbst in der primitiven bzw. urspriinglichen Ge-
meinschaft fiir die (stirkeren) Menschen nicht um direkte Gewalt wie Pliinderung oder
Misshandlung, sondern um die Geltung bzw. die Anerkennung durch Vermehrung der
Vorstellung von ,,Macht®, durch die eine Gemeinde ihre (hierarchische) Ordnung erhilt.
Im Text Die Eitelkeit als die grosse Niitzlichkeit hei3it es dazu:

er [der starke Einzelne; E. d. V.] [will] fiir mdchtiger gelten, als er ist
[H. d. V.], und missbraucht deshalb die Gelegenheiten: der Furchtzuwachs,
den er erzeugt, ist sein Machtzuwachs. Er merkt zeitig, dass nicht Das, was
er ist, sondern Das, was er gilt, ihn trdgt oder niederwirft: hier ist der Ur-
sprung der Eitelkeit. Der Méchtige sucht mit allen Mitteln Vermehrung des
Glaubens an seine Macht. — Die Unterworfenen, die vor ihm zittern und ihm
dienen, wissen wiederum, dass sie genau so viel werth sind als sie thm gel-
ten: weshalb sie auf diese Geltung hinarbeiten und nicht auf ihre eigene Be-
friedigung an sich. (WS 181; 2, 630)

8 Da es undenkbar ist, dass ohne die Sprache die menschliche Gesellschaft ermoglicht wiirde,
wiirde es eine wichtige Frage sein, wie das Gefiihl sich auf die Sprache bezieht. Aber sowieso ist
sicher, dass in der Philosophie Nietzsches die Ebene des Gefiihls tiefer als die Ebene der Sprache
ist. Vgl. ,,Sprache und Gefiihl. — Dass die Sprache uns nicht zur Mittheilung des Gefiihls gegeben
ist, siecht man daraus, dass alle einfachen Menschen sich schimen, Worte fiir ihre tieferen Erregun-
gen zu suchen® (VM 105; 2, 421 f); d. h. das Schamgefiihl ist fiir Menschen viel tiefgehender als
das Wort Scham.

59 Zum Umriss des philosophischen Diskurses iiber das Gefiihl vgl. Demmerling/Landweer (2007);
bzw. zur Zusammenfassung der Stellung des Gefiihls in der europdische Philosophie vgl. Ladn-
weer/Renz (2008).

60 Zu einzelnen bedeutungsvollen Forschungen iiber die Gefiihle in der Philosophie Nietzsches:
Stolz und Eitelkeit: Miiller-Lauter (1995): Scham: Planckh (1998) und Tongeren (2007).

1 'Vgl. Mittelman (1980); Kaufmann (1982), S. 208-218; Gerhardt (1996), S. 125 ff.

38



Worum es in diesem Kontext geht, ist Nietzsches Hypothese von den zwei Charakteris-
tika des Machtgefiihls, als einem fundamentalen Gefiihl des Menschen, das sich sowohl
in seinem Grundcharakter des ,,Mehr-Wollens* als auch des ,,Gelten-Miissens* zeigt.®

Erstens taucht die ,,Machtiusserung* (ebd.) des Menschen vor allem als die Bestrebung
nach der Erweiterung seiner Macht auf. Im Text Zur Lehre vom Machtgefiihl heilit es:
,,Mit Wohlthun und Wehethun iibt man seine Macht an Andern aus — mehr will man da-
bei nicht!* (FW 13; 3, 384) Urspriinglich ,todtet er [der starke Einzelne; E. d. V.] mehr
Thiere, als er verzehren kann, und pliindert und misshandelt die Menschen mehr, als n6-
tig wire* (WS 181; 2, 630). Dieser Charakter des Machtgefiihls, mehr zu wollen, ist
Nietzsches Anthropologie zufolge ein Grundmotiv des Menschen. Dieses Grundmotiv
verandert sich auch bei Schwécheren nicht. Ebenso geniefit der Mensch sein Machtge-
fiilhl dadurch, anderen Menschen indirekt — d. h. nicht durch das Mittel der direkten
Gewalt — wehzutun:

das Mitleiden, welches Jene dann dussern, ist insofern eine Trostung fiir die
Schwachen und Leidenden, als sie daran erkennen, doch wenigstens noch
Eine Macht zu haben, trotz aller ihrer Schwiche: die Macht, wehe zu thun.
Der Ungliickliche gewinnt eine Art von Lust in diesem Gefiihl der Ueberle-
genheit [H. d. V.], welches das Bezeugen des Mitleides ihm zum Bewusst-
sein bringt. (MA1 50; 2, 70 f.)

Gleichgiiltig, ob er stark oder schwach sein mag, der Mensch genief3t seine ,,Mach-
tdusserung (WS 181; 2, 630).

Aber zugleich — und dieser zweite Grundcharakter ist in dieser Betrachtung von wesent-
licher Bedeutung — muss diese Machtduf3erung fiir die Anderen ,,gelten”. Mit anderen
Worten: Sie muss von den Anderen bzw. der Gesellschaft anerkannt werden. Demzufol-
ge ist das Machtgefiihl niemals der nackte Instinkt wie ,,[d]er naive Egoismus des Thie-
res® (N 6[80]; 9, 215), der direkt von der Natur kommt, sondern es setzt schon die geis-
tige Fahigkeit des Menschen voraus, sich selbst vom Standpunkt des Anderen bzw. der
Gesellschaft reflektieren zu konnen, um seine Macht als solche zu vermehren. Worum
es hier im Wesentlichen geht, ist der Punkt, dass diese Anerkennung der Macht nicht
durch direkte Gewalt erzwungen werden kann. Vielmehr ist der ,,Glauben* (WS 181; 2,
630) an die Vorstellung der Macht hier viel wichtiger als die Macht selber:

die Vermehrung des Glaubens an Macht [ist] leichter, als die Vermehrung
der Macht selber, aber nur fiir Den, der Geist [H. d. V.] hat, — oder, wie es
fiir Urzusténde heiBen muss, der /istig und hinterhdiltig ist. (WS 181; 2, 630)

Urspriinglich konnte ein solcher Mensch der ,,Méchtige* werden, welcher geistig so
,listig® war, wie er ein Prinzip einsehen konnte, dass der, welcher den ,,Glauben an

62 In diesem Punkt, in dem Nietzsche bei dem (politischen) Thema der Entstehung der Ordnung in
menschlicher Gesellschaft die Notwendigkeit der Differenz zur Vorstellung der Macht betont, kann
man einen Unterschied zu Hobbes finden, der die Gleichheit sowohl des Naturzustandes des bel-
lum omnium contra omnes als auch des Leviathan, unter dem die Menschen gleichermafien folgen
miissen, thematisiert — deswegen muss sein Begriff der Macht notwendigerweise eine gewisse
Rangordnung voraussetzen. Zum Vergleich zwischen Nietzsche und Hobbes vgl. Patton (2001).

39



Macht*“ beherrscht, michtiger ist als der, welcher von seiner direkten Macht wie der
physischen Gewalt abhéngt. Im Text Der Wirkende ein Phantom, keine Wirklichkeit
hei3t es: ,,Der bedeutende Mensch lernt allméhlich, dass er, sofern er wirkt, ein Phan-
tom in den Kopfen Anderer ist (VM 330; 2, 515).

Bei der urspriinglichen Gemeinschaft hat das Gefiihl der ,,Furcht* die bedeutende Funk-
tion erfillt, seine Mitglieder mit dem ,,Gefiihl des Miissens [H. d. V.]* (WS 52; 2, 576)
in die Sitte einzubetten.®® [J]eder sogenannte, dussere [H. d. V.] Zwang* [ist] Nichts
weiter [], als der innere [H. d. V.] Zwang der Furcht und des Schmerzes* (WS 23; 2,
557 t.). Die Sitte als der ,,dussere Zwang* wird durch die Verinnerlichung des ,,inneren
Zwangs* ausgefiihrt. Deswegen spekulierte der ,,Méchtig-sein-[W]ollende* (N 41[53];
8, 592) darauf, zuallererst die ,,Phantasie d[er] Furcht zu vergroBern (ebd.). Urspriing-
lich gibt es in der Welt keine Furcht an sich aullerhalb unseres Herzens, sondern nur ih-
re Vorstellung bzw. Phantasie in uns: ,,Die Angst wohnt im Innersten der menschlichen
Phantasie” (N 19[108]; 8, 356).%

Der Michtige ist es, welcher die Phantasie der Angst oder der Furcht wirksam und er-
folgreich anzuwenden vermag, um den Glauben an seine Macht zu vermehren.

Von aullen her sich seine Macht beweisen lassen, an die man selbst nicht
glaubt — also durch Furcht in der Unterordnung unter das Urtheil der Ande-
ren — ein Umweg eitler [H. d. V.] Menschen. (N 4[196]; 9, 149)

Der Michtige gewinnt durch seine geistige Begabung die Phantasie in den Kdpfen der
Anderen. Durch die gewonnene Kontrolle dieser Phantasien beherrscht er zugleich auf
listige Weise auch die Furcht der Anderen, wodurch er seine soziale Stellung als der
Michtige in der Gemeinschaft etablieren kann. Diese (geistige und listige) Begabung
setzt das Vermogen der Selbst-Reflexion vom Gesichtspunkt des Anderen voraus.
Nietzsche sieht in dieser Befdhigung des Méchtigen in der urspriinglichen Zeit ,,de[n]
Ursprung der Eitelkeit (WS 181; 2, 630).

3.2 Die Eitelkeit im Tausch der Tduschungen

Nietzsches Ansicht zufolge wurde das Machtgefiihl von der urspriinglichen Gemein-
schaft an die zivilisierte Gesellschaft als eine Form der ,,Eitelkeit™ weitervererbt.®> ,,Wir
kennen die Eitelkeit nur in den abgeschwéchtesten Formen, in thren Sublimirungen
[H. d. V.] und kleinen Dosen, weil wir in einem spiten und sehr gemilderten Zustande
der Gesellschaft leben (WS 181; 2, 630)“.

63 [D]ie Furcht ist [] die Mutter der Moral“ (J 201; 5, 122). Vgl. Gerhardt (1996), S. 137 f.; Eh-
renmiiller (2008), S. 224-227.

% Deswegen denkt Nietzsche, dass mit zunehmender Fihigkeit des Menschen, die Phinomene der
Welt durch die Kausalitédt zu erkldren, wie z.B. in den Naturwissenschaften, ,,der Umfang des Rei-
ches der Sittlichkeit™ abnimmt: ,,jedesmal, wenn man die nothwendigen Wirkungen begriffen hat
und gesondert von allen Zuféllen, allem gelegentlichen Nachher (post hoc) zu denken versteht, hat
am eine Unzahl phantastischer Causalitdten, an welche als Grundlagen von Sitten bisher geglaubt
wurde, zerstort (M 10; 3, 24).

85 Vgl. Gerhardt (2006), S. 132.
40



Wenn auch abgeschwiécht, kann man die Spur jener zwei Grundcharakteristika des
Machtgefiihls (Mehr-Wollen und Gelten-Miissen) im Umgang innerhalb der zivilisierten
Gesellschaft bestétigen. Ein Beispiel fiir das Prinzip des ,,Mehr-Wollen*: ,,Die Bosheit
hat nicht das Leid des Andern an sich zum Ziele, sondern unsern eigenen Genuss, zum
Beispiel als Rachegefiihl oder als stirkere Nervenaufregung. Schon jede Neckerei zeigt,
wie es Vergniigen macht, am Andern unsere Macht auszulassen und es zum lustvollen
Geflihle des Uebergewichts zu bringen* (MA1 103; 2, 99). Und ein Beispiel fiir das
Prinzip des ,,Gelten-Miissens*:

jene Grundiiberzeugung, dass wir auf den Wellen der Gesellschaft viel mehr
durch Das, was wir gelten, als durch Das, was wir sind, gutes Fahrwasser
haben oder Schiffbruch leiden — eine Ueberzeugung, die fiir alles Handeln
in Bezug auf die Gesellschaft das Steuerruder sein muss. (WS 60; 2, 579)%

In der Lebensweisheit, dass man in der Gesellschaft gegeniiber anderen Menschen auf
seine duflere Erscheinung sowie seinen Anschein, beispielsweise verkorpert in Geriich-
ten oder im Ruf, Acht geben muss, zeigen sich Spuren jenes Prinzips, das in der ur-
spriinglichen Gemeinschaft nur der Listige verstehen konnte: ,,Er [der ,Méchtige®;
E. d. V.] merkt zeitig, dass nicht Das, was er ist, sondern Das, was er gilt, ihn trdgt oder
niederwirft (WS 181; 2, 630). In Form der Eitelkeit lebt das Machtgefiihl fort.

Schopenhauer konnte in der Eitelkeit getreu der Etymologie des Wortes vanitas (Eitel-
keit) nicht mehr als den Ausdruck von , Leerheit und Nichtigkeit* erkennen.®’ Doch in
starkem Kontrast zu Schopenhauer beklagt Nietzsche die Etymologie der Eitelkeit, dass
eines der so inhaltsreichsten Dinge ,,mit dem allgemeinsten Worte ,Eitelkeit*, ,vanitas‘
bezeichnet und gebrandmarkt [wird], [] welcher dasselbe als das eigentlich Leere und
Nichtige bezeichnet, etwas Grosses mit einem Deminutivum, ja mit den Federstrichen
der Carricatur* (WS 60; 2, 579).%

Bei der Eitelkeit taucht das sublimierte Machtgefiihl auf kraftvolle Art und Weise auf:
»|DJlas Gefiihl der Macht [hat sich] in solcher Feinheit entwickelt, dass es jetzt hierin
der Mensch mit der delicatesten [H. d. V.] Goldwage aufnehmen kann. Es ist sein
starkster Hang geworden® (M 23; 3, 34 f.). Dieses sublimierte Phdanomen des Geistes
diskutiert Nietzsche mit 6konomischen Metaphern wie Miinzen oder Tausch.® Im Text
Eitelkeit bereichert heil3t es:

Wie arm wére der menschliche Geist [H. d. V.] ohne die Eitelkeit! So aber
gleicht er einem wohlgefiillten und immer neu sich fiillenden Waarenmaga-
zin, welches Kaufer jeder Art anlockt: Alles fast konnen sie finden, Alles

% Nach Nietzsches Ansicht besteht das Geheimnis des Erfolgs Napoleons auch in seiner starken
Eitelkeit. ,,Napoleons prdsentables Motiv: ,ich will Allen iiberlegen sein‘. Wahres Motiv: ,ich will
Allen iiberlegen erscheinen [H. d. V]*“ (N 1[13]; 9, 11). Bzw. ,,die Schauspieler nach auBlen (z. B.
Napoleon’s)*“ (N 7[53]; 9, 328).

7 Schopenhauer (1986), S. 446.
8 Vgl. Miiller-Lauter (1995), S. 260 ff.

6 [D]ie gebildeten Stinde und Staaten werden von einer grossartig verdchtlichen Geldwirtschaft
fortgerissen (SE 4; 1, 366). Bzw.: ,,[M]an hat keinen Stand mehr! Man ist ,Individuum‘! Aber
Geld ist Macht, Ruhm, Wiirde, Vorrang, Einfluss* (M 203; 3, 179).

41



haben, vorausgesetzt, dass sie die giiltige Miinzsorte [H. d. V.] (Bewunde-
rung) mit sich bringen. (MA1 79; 2, 84 {.)

Was hier rhetorisch als ,,Waarenmagazin* ausgewiesen wird, ist der Platz, auf dem die
Eitelkeit aktiviert bzw. gefordert wird. Nietzsche nennt ,.die giiltige Miinzsorte* die
,Bewunderung®. Die Eitelkeit ist nicht selbstgeniigsam, sondern sie braucht unbedingt
die Bewunderung der Anderen. Jedoch entsteht dies nur durch Tduschung mittels An-
scheins: ,,Das Interesse an sich selbst, der Wunsch, sich zu vergniigen, erreicht bei dem
Eitelen eine solche Hohe, dass er die Anderen [H. d. V.] zu einer falschen, allzu hohen
Taxation seiner selbst verfiihrt und dann doch sich an die Autoritit der Anderen
[H. d. V.] hélt: also Irrthum herbeifiihrrt und doch ihm Glauben schenkt (MA1 89; 2,
88).

Die Eitelkeit, die wie ,,ein Durst nach Selbstgenuss* (MA1 50; 2, 71) scheint, kann nur
auf ,,Unkosten der Mitmenschen* (ebd.) entstehen:

Der Mensch, sobald er seine Hiilflosigkeit als Einzelner und das Maass sei-
ner Krifte und Besitzthiimer wahrnimmt, sinnt auf Austausch [H. d. V.] mit
den Nichsten. Je hoher diese seine Krifte und Besitzthiimer taxieren, umso
mehr kann er fiir sich bei diesem Austausche gewinnen. (N 20[8]; 8, 363)

Aufgrund der beiden folgenden Griinde betrachtet Nietzsche diese Verhiltnisse einge-
hender. ,,Wir sind alle begehrlich nach fremdem Besitz [H. d. V.]. Einmal weil wir die
Schwichen des eigenen Besitzes zu gut kennen und seine Vorziige uns durch Gewdh-
nung reizlos geworden sind, sodann weil der Andere [H. d. V.] seinen Besitz in das
giinstigste Licht gestellt hat* (ebd.). Die Begierde nach Tduschung betitigt sich nicht
nur selbstgeniigsam, sondern auch mit der Anregung des Anscheins des Anderen.

Beim Tausch glaubt jeder den Anderen iibervortheilt und selber den hoheren
Gewinn zu haben [] Der Tauschende [H. d. V.] meint, er sei der Tduschende
[H. d. V.], aber der, mit welchem er tauscht, glaubt von sich dasselbe. (ebd.)

Die Eitelkeit entsteht durch den ,,Tausch der Tauschungen®, sozusagen als die ,,Wech-
selwirkung der Masken®, welche voneinander verschieden sind bzw. sein miissen.” So
wie eine private Miinze keinen Sinn hat, zu der es kein Gegenstiick fiir einen Tausch
gibt, ist private Eitelkeit ebenfalls sinnlos. Die Tauschung muss eine Form des Handels
sein, bei der man sich mit dem Glanz zu iiberbieten sucht, welcher die eigene Schwéche
mithilfe der Maske verbirgt. ,.Feiner als notig. — Unser Beobachtungsinn dafiir, ob An-
dere unsere Schwichen wahrnehmen, ist viel feiner, als unser Beobachtungssinn fiir die
Schwiéchen Anderer (WS 257; 2, 664)“. Solange es sich bei diesem Handel der Eitelkeit
um ein Spiel fiir den Menschen handelt, der eines feinen Geistes bedarf — dhnlich wie
beim Machtgefiihl —, ist es gut moglich, dass der, der seine Schwiche aus dem Blick-
punkt des Anderen tiefer zu reflektieren vermag, bei diesem Tausch den groBBeren Ge-
winn erzielt.

70 Oekonomie der Giite. — Die Giite und Liebe als die heilsamsten Krauter und Krihfte im Ver-
kehr der Menschen sind so kostbare Funde, dass man wohl wiinschen mdochte, es werde in der
Verwendung dieser balsamischen Mittel so 6konomisch wie moglich verfahren: doch ist diess un-
moglich. Die Oekonomie der Giite ist der Traum der verwegensten Utopisten® (MA1 48; 2, 69).

42



Gegebenenfalls taucht dieser starke Wunsch nach eitlem Selbstgenuss durch die Aner-
kennung des Anderen auf derart verwickelte Weise auf, dass er fast paradox genannt
werden kann. ,,Man muss sich also eingestehen, dass die eitelen Menschen nicht sowohl
Anderen gefallen wollen, als sich selbst, und dass sie so weit gehen, ihren Vortheil dabei
zu vernachléssigen; denn es liegt ihnen oft daran, ihre Mitmenschen [H. d. V.] ungiins-
tig, feindlich, neidisch, also schédlich gegen sich zu stimmen, nur um die Freude an sich
selber, den Selbstgenuss, zu haben (MA1 89; 2, 88). Um einen tiefen Selbstgenuss zu
genieBen, vermeidet der Eitle es sogar nicht sich selbst zu vernachlissigen.”!

Die vorher erwéhnte ,,gliltige Miinzsorte* (MA1 79; 2, 84 f.) der Eitelkeit ist kein exis-
tierender MaBstab, sondern nur ein vorldufiger Kurs, der durch diesen Handel nachtriag-
lich entsteht, dann giiltig geworden ist und der deswegen die latente Eigenschaft besitzt,
sich durch die Wechselwirkungen stéindig zu verdndern. Der Grund, weshalb Nietzsche
den Tausch als betriigerischen Handel darstellt, liegt darin, dass durch die iibersteigerte
Hochschitzung des eigenen Selbst wechselseitig ,,Neid*“ (N 20[8]; 8, 364) hervorgeru-
fen werden soll.

Der ,,Neid®“, welcher durch gegenseitige Eitelkeit angeregt wird, zeigt auf sublimierte
Weise eine Spur seiner urspriinglichen Gestalt als agonalen Affekt. In Homer's Wett-
kampf klassifiziert Nietzsche den Neid in zwei Typen, deren Unterschied ein strenges
Unterscheidungskriterium ist fiir die Zeit vor und nach Homer. Das ist das gro3e Ver-
dienst des Griechen, der ,,eine Eris als bose” (HW; 1, 787) als den agonalischen Affekt
im Rohzustand, ,,welche die Menschen zum feindseligen Vernichtungskampfe gegen ei-
nander fiihrt* (ebd.), zur ,,gute[n] Eris* kultiviert zu haben, ,,die als Eifersucht Groll
Neid die Menschen zur That reizt, aber nicht zur That des Vernichtungskampfes, son-
dern zur That des Wettkampfs* (ebd.).”? Nietzsches Meinung zufolge ist der Neid in
Form des ,,Wettkampfes®, welcher den Menschen zu Produktivitit bzw. Kreativitét ge-
geneinander anregt, dermaflen wichtig, weil ohne ihn die Griechen fiir ewig in einer
gewalttitigen Wildheit verblieben wéren. ,,Nehmen wir [] den Wettkampf aus dem grie-
chischen Leben hinweg, so sehen wir sofort in jenen vorhomerischen Abgrund einer
grauenhaften Wildheit des Hasses und der Vernichtungslust® (ebd., 791). Der agonali-
sche Affekt im Rohzustand, welcher den Gegner endlos zu vernichten versucht, wurde
von den Griechen zum menschlichen Gefiihl des ,,Neids* kultiviert, mit dessen Hilfe der
Mensch auf den unterschiedlichsten Gebieten (Arbeit, Handwerk oder Kunst usw.) mit

"I Ein seelischer Bereich, in dem dieser paradoxe Selbstgenuss der Eitelkeit auf tiefste Weise zur
Erscheinung kommt, ist die Religion. ,,Es giebt einen Trotz gegen sich selbst, zu dessen sublimir-
testen Aeusserungen manche Formen der Askese gehdren. Gewisse Menschen haben nédmlich ein
so hohes Bediirfniss, ihre Gewalt und Herrschsucht auzuiiben, dass sie, in Ermangelung anderer
Objecte, oder, weil es ihnen sonst immer misslungen ist, endlich darauf verfallen, gewisse Theile
ihres eigenen Wesens, gleichsam Ausschnitte oder Stufen ihrer selbst, zu tyrannisiren. [] Dieses
Zerbrechen seiner selbst, dieser Spott {iber die eigene Natur, dieses spernere se sperni, aus dem die
Religionen so viel gemacht haben, ist eigentlich ein sehr hoher Grad der Eitelkeit“ (MA1 137; 2,
130 £.). ,,Nicht Das, was der Heilige ist, sondern Das, was er in den Augen der Nicht-Heiligen be-
deutet, giebt ihm seinen welthistorischen Werth* (MA1 143; 2, 139). Vgl. Gerhardt (1996), S.
141 f.

2Vgl. MA1 170; 2, 158 £. WS 29; 2, 562.

43



dem Anderen produktiv um Uberlegenheit in jeglicher Form wetteifern kann.”

Nietzsche ist desweiteren auch der Meinung, dass wenn sich die Gesellschaft weiter zi-
vilisieren wiirde, und zwar derart so dass man sich dort sogar die Maske durch ,kaufen‘
erwerben kann (VM 310; 2, 505),”* die Gefahr entsteht das diese produktive Form des
Neides verdirbt.”> Der Grund, warum Nietzsche die Eitelkeit in der zivilisierten Gesell-
schaft mit kritischer Nuance als den Tausch der Tduschungen bezeichnet, besteht darin,
dass sie eine Tatigkeit ist, die hauptsdchlich nur um den Glanz des Anscheins (der Mas-
ke) willen konkurriert, ohne die wechselseitigen produktiven Motive miteinzubeziehen:
,,[Sl]ie verstecken sich ins Innere und ihr AuBeres wird maskenhaft und wie gelihmt. Ah
der Blick — ganz Oberflichliche, kalt“ (N 6[417]; 9, 305). In diesem Fall verliert der
Neid seine Wettkampfform dadurch, dass sich die Begierde nach dem Anschein in dem
Malle vergroflert, wie sich das (innere) produktive Motiv verkleinert. Hier findet sich
die gleiche Problematik, dass der Mensch von der Maske getragen wird. Der Text Der
Besitz besitzt ironisiert den modernen Menschen, der aufgrund seiner zu starken Hab-
gier zum bloBen Triger seines Besitzes geworden ist:

Nur bis zu einem gewissen Grade macht der Besitz den Menschen unabhén-
giger, freier; eine Stufe weiter — und der Besitz wird zum Herrn, der Besitzer
zum Sclaven [H. d. V.]: als welcher ihm seine Zeit, sein Nachdenken zum
Opfer bringen muss und sich fiirderhin zu einem Verkehr verpflichtet, an
einen Ort angenagelt, einem Staate einverleibt fiihlt: Alles vielleicht wider
sein innerlichstes und wesentlichstes Bediirfniss [H. d. V.]. (VM 317; 2, 507)

Es stimmt, dass Nietzsche die Lebensform des modernen Menschen nicht hoch schitzt,
da dieser sein Bediirfnis nach Uberlegenheit, aufgrund einer zu starken Begierde nach
Uberlegenheit, verloren hat. Zugleich ist jedoch wahr, dass solche menschlichen, allzu
menschlichen Wesen in Nietzsches Augen als interessante Wesen erscheinen, welche

B Vgl. HW; 1, 786.

" Gefahr im Reichthum*, lautet: ,Nur wer Geist hat, sollte Besitz haben: sonst ist der Besitz ge-
meingefihrilich. Der Besitzende ndmlich, der von der freien Zeit, welche der Besitz ihm gewédhren
konnte, keinen Gebrauch zu machen versteht, wird immer fortfahren, nach Besitz zu streben: die-
ses Streben wird seine Unterhaltung, seine Kriegslist im Kampf mit der Langenweile sein. So ent-
steht zuletzt, aus missigem Besitz, welcher dem Geistigen geniigen wiirde, der eigentliche Reicht-
hum: und zwar als das gleissende Ergebniss geistiger Unselbstindigkeit und Armuth. Nun er-
scheint er aber ganz anders, als seine armselige Abkunft erwarten lédsst, weil er sich mit Bildung
und Kunst maskiren kann: er kann eben die Maske kaufen. Dadurch erweckt er Neid bei den Aer-
meren und Ungebildeten — welche im Grunde immer die Bildung beneiden und in der Maske nicht
die Maske sehen — und bereitet allméhlich eine siciale Umwilzung vor: denn vergoldete Roheit
und schauspielerisches Sich-Bldhen im angebilchen ,Genusse der Cultur giebt jenen den Gedan-
ken ein ,es liegt nur am Geld‘, — wahrend allerdings Etwas am Gelde liegt, aber viel mehr am
Geiste” (VM 310; 2, 505).

5 Grundgedanken einer Cultur der Handeltreibenden. — Man sieht jetzt mehrfach die Cultur ei-
ner Gesellschaft im Entstehen, fiir welche das Handeltreiben ebenso sehr die Seele ist, als der per-
sonliche Wettkampf es fiir die dlteren Griechen und als Krieg, Sieg und Recht es fiir die Romer
waren. Der Handeltreibende versteht Alles zu taxieren, ohne es zu machen, und zwar zu taxieren
nach dem Bediirfnisse der Consumenten [] das ist es, worauf ihr Menschen des nédchsten Jahrhun-
derts stolz sein werdet* (M 175; 3, 155 f.). Bzw.: ,,[D]ie gebildeten Stinde und Staaten werden von
einer grossartig verdchtlichen Geldwirthschaft fortgerissen. Niemals war die Welt mehr Welt, nie
armer an Liebe und Giite. [] Alles dient der kommenden Barbei, die jetzige Kunst und Wissen-
schaft mit einbegriffen* (SE 4; 1, 366).

44



thm tiefsinnige Hinweise auf das Thema ,,Was ist der Mensch?* bieten.

3.3 Die Scham und ihre Riumlichkeit der Introspektion

Der Begriff der Eitelkeit, der dem Menschen ein Gefiihl von Macht verleiht, verhélt sich
zum Begriff der Scham wie eine Seite der Medaille zur anderen Seite: ,,Neid und Eifer-
sucht sind die Schamtheile [H. d. V.] der menschlichen Seele* (MA1 503; 2, 321).

Nietzsche bestimmt die Eitelkeit des Menschen als ,,Haut der Seele® (MAT1 82; 2, 86).
Solange die menschliche Seele eine Haut nétig hat — die sich als Maske verstehen
lasst —, kann man sagen, dass die Eitelkeit die dullere Seite der Maske ist und die Scham
ihre innere Seite: ,,Schamhaftigkeit in Hinsicht auf die Nacktheit der Seele [H. d. V.]*
(MA1 36; 2, 58). Wihrend demnach die Eitelkeit ein Selbstwertgefiihl ist, das nach au-
Ben gerichtet werden muss, ist das Schamgefiihl ein Selbstwertgefiihl, das sich vielmehr
empfindlich (gegen) an das Innere des Selbst wendet. Aus diesem Grund, wird das
Schamgefiihl durch die Metapher der ,,Nacktheit* treffend ausgedriickt wird, und die Ei-
telkeit durch die Metapher der Kleidung bzw. des Schminkens.

Das Gefiihl der Scham entspringt tieferen Ebenen als die Eitelkeit, und definiert diese,
so wie die Nacktheit uns die Kleidung erst richtig bewusst werden ldsst. Deswegen kann
man Scham fiihlen, wenn die AuBerung von Eitelkeit zu stark {ibertriecben wird. Die Re-
flexion, seine Eitelkeit als solche introspektiv mit den Augen der Anderen zu betrachten,
wiirde flir denjenigen schwierig sein, der bar jeden Schamgefiihls und hochkonzentriert
hauptséchlich mit den AuBerungen seiner Eitelkeit beschéftigt ist.

Daher hat das Schamgefiihl eine introspektive Funktion. Es bezieht sich auf die Art und
Weise, wie man seinen inneres Selbst betrachtet und zwar unter dem Einfluss des Blicks
der Anderen. Im Text Feinheit der Scham heil}t es:

Die Menschen schdmen sich nicht, etwas Schmutziges zu denken, aber wohl,
wenn sie sich vorstellen [H. d. V.], dass man ihnen diese schmutzigen Ge-
danken zutraue. (MA1 84; 2, 87)

Etwas zu denken, das schamhaft ist, ist nach Nietzsches Psychologie in seinem morali-
schen Auswirkungen etwas vollig anderes als sich vorzustellen, dass der Andere sich
meiner schamhaften Gedanken bewusst ist. Solange der Mensch darauf vertraut, dass
sein Innenleben vor dem Anderen erfolgreich verbergen kann, braucht er keine Scham
zu fiihlen, selbst wenn er etwas denkt, was er nicht offenbaren will. Ob die Vorstellung,
dass der Andere sich meiner schamhaften Gedanken bewusst ist, der Realitét entspricht
oder nicht, ldsst uns unser Schamgefiihl bewusst werden. Dieses Schamgefiihl, das mit
dem Blick der Anderen operiert, ldsst uns somit ebenfalls erkennen, ob wir die Norm
der AuBlen-Gesellschaft iiberschreiten. Die Scham beaufsichtigt also unseren inneren
Raum wie ein Wéchter.

Den Ursprung dieses rdumlichen introspektiven Charakters der Scham sieht Nietzsche
im ,,Mysterium* der religios ,,umgrinzte[n] Gebiete* (MA1 100; 2, 97), die man in ur-
spriinglicher Zeit nicht ohne Erlaubnis betreten konnte.

45



Die Scham existirt {iberall, wo es ein ,,Mysterium* giebt; diess aber ist ein
religioser Begriff, welcher in der élteren Zeit der menschlichen Cultur einen
grossen Umfang hatte. Ueberall gab es umgrdnzte Gebiete [H.d. V.], zu
welchen das gottliche Recht den Zutritt versagte, ausser unter bestimmten
Bedingungen: zu allererst ganz rdumlich [H. d. V.], insofern gewisse Stitten
vom Fusse der Uneingeweihten nicht zu betreten waren und in deren Nihe
Diese Schauder und Angst empfanden. Diess Gefiihl wurde vielfach auf an-
dere Verhiltnisse iibertragen [H. d. V.] []. So ist das Konigthum als ein
Centrum, von wo Macht und Glanz [H. d. V.] ausstrahlt, dem Unterworfe-
nen ein Mysterium voller Heimlichkeit und Scham. [] die ganze Welt inne-
rer Zustdande, die sogenannte ,,Seele* [ist] auch jetzt [] ein Mysterium [] sie
ist demnach ein Adyton und erweckt Scham. (ebd.)

Die antiken Menschen empfanden starke Gefiihle von ,,Schauder und Angst®, wenn sie
die Linie zu tibertreten versuchten, die den Raum des ,,Mysteriums* vom gewdhnlichen
Raum religios trennte. Eigentlich war die Scham das Gefiihl der Warnung, ,,dass wir uns
in ein Gebiet [H. d. V.] eingedrdangt haben, wo wir nicht hingehdren, wo wir ausge-
schlossen sein sollten, gleichsam in ein Heiliges oder Allerheiligstes, welche fiir unsern
Fuss unbetretbar ist™ (WS 69; 2, 583). Die Scham warnte den antiken Menschen davor,
dass er sich in einem Gebiet befand, das nur heiligen bzw. privilegierten Menschen er-
laubt war. ,,Bei aller Scham ist ein Mysterium, welches durch uns entweiht oder in der
Gefahr der Entweihung zu sein scheint™ (ebd.).

Nietzsche zufolge findet der rdumliche Charakter der Scham, der auf das Eindringen des
Anderen bzw. das Auge des Anderen reagiert und den privaten Innenraum abzuschirmen
versucht, seinen Ursprung in der Ubertragung des physischen in den seelischen Raum.
Jene Linie, die das heilige Gebiet rdumlich abtrennte, wurde in den Bereich der Seele
jedes Menschen libertragen. So wie der antike Mensch im geheiligten Gebiet Scham
fiihlte, fithlen wir heute Scham, wenn der Andere in unseren eigenen Bereich der Seele
eindringt und vice versa. Der Bereich der Seele ,,ist [] ein Adyton und erweckt Scham*
(MAT1 100; 2, 97). Die Entstehung des Gefiihls in der inneren Welt des Menschen be-
zieht sich direkt auf die Logik der Ordnung in der AuBBenwelt. Wenn die Méchtigen in
der Welt keine heilige Linie gezogen hitten, wéaren im Menschen keine Innenwelt ent-
standen, in der wir uns seelisch schidmen konnen. Der Charakter der Scham als ,,ein
Schutztrieb®, etwas zu verstecken (N 7[239]; 10, 315), sowie ein inneres Geheimnis zu
verbergen, hat seinen Ursprung im ,,Mysterium* (MA1 100; 2, 97) der antiken Zeit, das
der Méchtige erschuf, um dadurch den Anderen die Majestit seiner Macht zu zeigen.

Dieser introspektive Charakter des Schamgefiihls kann deshalb als Werkzeug der Sitte
fungieren, das den Glauben an die Sitte verstéirkt, in derselben Weise, wie das ,,Mysteri-
um* in alter Zeit von der Macht des ,,Konigtums* im Hintergrund gestiitzt wurde. Das
Schamgefiihl hat die Funktion, die menschliche Gemeinschaft zu ordnen, indem es die
Sitte verinnerlicht. Diese Seite der Scham, die ein Abweichen von der Konvention der
AuBenwelt unbewusst bremst, ist fast gleichbedeutend mit dem Gefiihl der ,,Furcht,
welches in der primitiven bzw. urspriinglichen Gemeinschaft durch die Strafe bewirkt
wurde.

Es soll ein Gefiihl durch einen Gedanken niedergerungen werden, genauer:
durch den Gedanken der Furcht (sei dies die Furcht vor der heiligen Sitte

46



oder vor der Strafe und Schande, welche die Sitte androht). [] Furcht ist die
Macht, von welcher das Gemeinwesen erhalten wird. [] deshalb hat sich die
Sitte iiberall als géttlichen Willen eingefiihrt und sich unter die Furchtbar-
keit von Gottern und ddmonischen Strafmitteln zuriickgezogen []. Je friedli-
cher der Zustand eines Gemeinwesens ist, je feiger seine Biirger werden, []
um so mehr werden die weltlichen Strafen als Abschreckungsmittel schon
geniigen, um so schneller erweisen sich die religiosen Drohungen als iiber-
fliissig. Der Friede also verdrangt die Religion, die unbestimmten Angstmit-
tel der Phantasie werden nicht mehr nétig; denn die Angstlichkeit vor den
bekannten Strafen des Staates und der biirgerlichen Achtung ist schon grof3
genug. In hoch cultivirten Volkern diirften endlich selbst die Strafen hochst
tiberfliissige Schreckmittel werden; schon die Furcht vor Schande, das Erzit-
tern der Eitelkeit ist so bestindig wirksam, da3 darauthin die unsittlichen
Handlungen unterbleiben. — Die Verfeinerung der Sittlichkeit nimmt mit der
Verfeinerung der Furchtsamkeit zu [H. d. V.]. (N 3[119]; 9, 83 ftf.)

Die Kultivierung ist ein Prozess der Domestizierung des Menschen, in dem sich das
Strafmittel von der physischen Gewalt iiber den furchterregenden und von der Religion
unterstiitzten Aberglauben bis hin zur ,,Furcht vor Schande“ verfeinert.”® Das ist die
Kehrseite des oben beschriebenen Prozesses jener Sublimierung des Machtgefiihls zur
Eitelkeit.

Jede Art von Kultur beginnt damit, da3 eine Menge von Dingen verschleiert
werden. Der Fortschritt des Menschen héngt an diesem Verschleiern
[H. d. V.] — das Leben in einer reinen und edlen Sphire und das Abschlie-
en der gemeineren Reizungen. (N 19[50]; 7, 435)

Die AuBerung des Machtgefiihls wurde aus dem Glauben an die Vorstellung der Furcht,
die vor allem der Michtige (gegeniiber den Unterworfenen) heraus erzeugt, und zur
weltlichen Form der Eitelkeit sublimiert, welche sich dann wie Geld in der Allgemein-
heit der Gesellschaft verbreitet. Ebenso wird die weltliche Form der Scham, welche sich
frither im Grunde auf die Furcht ,,vor der heiligen Sitte oder vor der Strafe* (N 3[119];
9, 83) bezog, als ,,d[ie] biirgerliche [] Achtung® (N 3[119]; 9, 85) der Seele des zivili-
sierten Menschen ausgeprigt. Nietzsches Philosophie der Gefiihle zufolge ist diese
Scham, welche wir mit der Maske verstecken, der verfeinerte Nachkomme jener alten
Strafe, mit der der Méchtige das Gemeinwesen ordnete.

76 Auch Elias sieht ein, dass bei dem Zivilisationsprozess des Menschen die Scham eine groBe Rol-
le spielt: Elias (1992), S. 397-409. ,,.Das Schamgefiihl ist eine spezifische Erregung, eine Art von
Angst, die sich automatisch und gewohnheitsméBig bei bestimmten Anldssen in dem Einzelnen re-
produziert” (S. 397). Zu Vergleichen zwischen Elias und Nietzsche vgl. Piazzesi (2010).

47



48



I1. Nietzsches Philosophie der Maske zugunsten
Individualitat

Im zweiten Hauptstiick von Jenseits von Gut und Bése. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft, Der freie Geist, heilit es:

Alles, was tief ist, liebt die Maske; die allertiefsten Dinge haben sogar einen
Hass auf Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der Gegensatz die rechte
Verkleidung sein, in der die Scham eines Gottes einhergienge? (J 40; 5, 57)

Diese beriihmte, aber noch nicht eingehend genug analysierte Wendung Nietzsches pre-
digt uns die Notwendigkeit der Maskierung des ,,Freigeistes®. Nietzsche ist somit weit
entfernt von einer Tugendlehre, die uns eine Ethik lehren will, mit nacktem Gesicht, d.h.
ohne Maske respektive kunstlos, zu leben.

Es ist gewiss korrekt, dass man auch hier den Einfluss der Moralisten wie Gracian fin-
den kann, der die Bedeutsamkeit der Klugheit im gesellschaftlichen Verkehr des Men-
schen gegeniiber der Naivitit betont. Dieser spanische Moralist, dessen Handorakel und
Kunst der Weltklugheit von Schopenhauer ins Deutsch iibersetzt wurde, vertritt eine
praktischere Lehre als La Rochefoucauld, der sich darum bemdiihte, die niederen Hinter-
gedanken des Menschen, wie z.B. die Selbstliebe bzw. die Eitelkeit, zu entlarven. Gra-
cian zufolge muss der Mensch mehr oder weniger ein Stratege sein, um in der Men-
schenwelt zu bestehen.

Sich anzupassen verstehen. Nicht allen soll man auf gleiche Weise seinen
Verstand zeigen und nie mehr Kraft verwenden, als gerade nétig ist. [] Der
gescheite Falkenier ldsst nicht mehr Vogel steigen, als die Jagd erfordert.
Man lege nicht immer alles zur Schau aus.”’

In der Kunst der Weltklugheit Gracians besteht der Kern darin in der Kunst der Maskie-
rung nicht alles zur Schau zu stellen.

Ohne Zweifel zeigt der Freigeist Nietzsches solche Ziige, sich aus der Tugend der
Klugheit heraus zu maskieren.

Der FEinsiedler spricht noch einmal. — Auch wir gehen mit ,,Menschen* um,
auch wir ziehen bescheiden das Kleid an, in dem (a/s das) man uns kennt,
achtet, sucht, und begeben uns damit in Gesellschaft, das heisst unter Ver-
kleidete, die es nicht heissen wollen; auch wir machen es wie alle klugen
Masken und setzen jeder Neugierde, die nicht unser ,Kleid* betrifft, auf eine
hofliche Weise den Stuhl vor die Thiire. (FW 365; 3, 613)

77 Gracian (2005), Aphorismus Nr. 58, S. 28. Vgl. ,,Uber sein Vorhaben in Ungewissheit lassen. []
Sogar wo man sich herauslésst, vermeide man, zu offen zu sein, eben wie man auch im Umgang
sein Inneres nicht jedem aufschliefen darf. Behutsames Schweigen ist das Heiligtum der Klug-
heit* (Aphorismus-Nr. 3, S. 5). Bzw. ,,Denken wie die wenigsten und reden wie die meisten. [] Die
Wahrheit ist fiir wenige, der Trug so allgemein wie gemein. [] Daher zieht der Kluge sich zuriick in
das Heiligthum seines Schweigens; und lisst er je sich bisweilen aus, so ist es im engen Kreise
weniger und Verstandiger” (Aphorismus-Nr. 43, S. 22).

49



Das ,,Kleid” von dem hier die Rede ist, das der ,,Einsiedler” verwendet, um in der Ge-
sellschaft mit ,,Menschen” zu kommunizieren, weist mehr Bedeutungen auf als das
»Kleid, das alle zivilisierten Menschen als soziale Tiere tragen, und ersten Teil bespro-
chen wurde. In dem Sinne, dass beide die Notwendigkeit der spontanen (bzw. strategi-
schen) Maske betonen, besteht groBe Ahnlichkeit zwischen Gracian und Nietzsche als
Moralisten. Aber die Notwendigkeit der Maskierung des Freigeistes entstammt einem
tiefgriindigeren philosophischen Motiv als der Lebenskunst bzw. Lebensweisheit der
Moralisten beziiglich des alltdgliche Lebens.

Ich habe einsam gelebt und mich tiichtig und herzhaft in den Mantel der
Einsamkeit gewickelt: das gehort zu meiner Klugheit [H. d. V.]. Es ist jetzt
sogar viel List [H. d. V.] n6thig, um sich selber zu erhalten, selber oben zu
erhalten. (N 25[9]; 11, 12)

Zwar betont Nietzsche genauso wie Gracian die Bedeutsamkeit der ,,Klugheit* (ebd.)
bzw. der ,,List™ (ebd.) im zwischenmenschlichen Verkehr (vgl. WS 60; 2, 579), jedoch
entspringt die Notwendigkeit der Maskierung in der Philosophie Nietzsches viel tieferen
Gedanken als nur ,,[d]er Kunst, mit Menschen umzugehen* (FW 364; 3, 612).

Das Bild, das Nietzsche mit der Figur des Freigeistes vermittelt, verbirgt hinter seiner
Oberflache die Tiefe seines Geistes. Bei dem Thema ,,Person (MA1 51; 2, 72), das im
ersten Teil behandelt wurde, triagt der Mensch eine Maske, da er als ein soziales Tier im
zwischenmenschlichen Verkehr eingebettet ist. Zwar mag er dort insofern Freiheit ge-
nieBen, indem er als Schauspieler das Spiel mit anderen Menschen in der Gesellschaft
ausfiithrt. Wenn Nietzsche jedoch im Sinne der héchsten Individualitit das Wort ,,Per-
son“ (MA1 95; 2, 92) verwendet,”® weist es eine tiefere Bedeutung auf als wenn von ei-
ner Person gesprochen wird, die von der Maske im (mit der Sitte eng verbundenen) ge-
sellschaftlichen Verkehr getragen wird. Nietzsche zufolge besteht das Ziel dieser Person
eher darin, sich bzw. den Menschen zur wahren Freiheit zu verfiihren, bei der er sich
von den Ketten der iiberkommenen Sitte befreit.”

Es ist diese Person, welche sich spontan bzw. freiwillig gegeniiber den Anderen und
vielleicht sogar sich selbst gegeniiber verstecken muss, fiir die eine ,,zweite Maske* (J
278; 5, 229) gefordert wird. Das Ziel dieses Teils der Arbeit besteht darin, die philoso-
phischen Motive in der Philosophie Nietzsches, die sich mit der ,,zweiten Maske* be-
schéftigt, zu beleuchten.

8 In dem Aphorismus Moral des reifen Individuums schreibt Nietzsche: ,,Aus sich eine ganze
Person machen und in Allem, was man thut, deren hdchstes Wohl in’s Auge fassen — das bringt
weiter, als jene mitleidigen Regungen und Handlungen zu Gunsten Anderer” (MA1 95; 2, 92).

7 Wenn man also den Grund fiir die Maskierung bei Gracidn nachliest, der in dem oben zitierten
Aphorismus folgt, kann man den grof8en Unterschied zwischen Nietzsche und Gracian am deut-
lichsten verstehen. ,,Man lege nicht immer Alles zur Schau: sonst wird es morgen Keiner mehr be-
wundern [H. d. V.]. Immer habe man etwas Neues, damit zu glinzen: denn wer jeden Tag mehr
aufdeckt, unterhélt die Erwartung, und nie werden Grénzen seiner groflen Féahigkeiten aufgefun-
den* (Gracian (2005), Aphorismus Nr. 58, S. 28). Zwar versteht auch Nietzsche die Bedeutsamkeit
der Maske bzw. deren Anschein fiir die Anderen im zwischenmenschlichen Verkehr, aber das end-
giiltige Ziel der Maskierung in der Philosophie Nietzsches liegt, nie in der Belohnung (Anerken-
nung) durch die Anderen im herkdmmlichen Sinne, sondern in dem radikalen Versuch, das Wertur-
teil, der in einem solchen Verkehr vorraussetzt wird, umzubilden, und den Menschen dafiir zu
ziichten.

50



1. Freigeist als Aufklirer mit Maske

Nietzsche erzihlt uns, dass Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister
zum einhundertsten Todesjahr Voltaires herausgegeben wurde, den er als einen bahnbre-
chenden Vertreter der Aufklirung im 18. Jahrhundert betrachtet.®’ Nietzsche konzipiert
in diesem Werk sein Bild des Freigeistes, um den Menschen vom gebundenen Geist zu
entlassen, der unter der Fessel der Sitte — den Konventionen folgend — lebt.

Man nennt Den einen Freigeist, welcher anders denkt, als man von ihm auf
Grund seiner Herkunft, Umgebung, seines Standes und Amtes oder auf
Grund der herrschenden Zeitansichten erwartet. Er ist die Ausnahme, die
gebundenen Geister sind die Regel. (MA1 225; 2, 189)

Das wichtigste Merkmal des Freigeistes besteht im Versuch, sich durch eigene Kraft
von den Fesseln der Sitte zu befreien.®! In diesem Sinne mag man Nietzsches Freigeist
in der Tradition der Aufklérung Kants sehen, die den Menschen durch die Anwendung
des Verstands aus ,seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit™ heraustreten zu lassen
versucht. In der beriihmten Schrift Was ist Aufkldrung? sagt Kant:

Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten
Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes
ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Un-
miindigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes,
sondern der EntschlieBung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung ei-
nes andern zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Ver-
standes zu bedienen! ist also der Wahrspruch der Aufklarung.®

Der Kernpunkt der Aufkldrung Kants besteht in der Selbstbestimmung, seinen Verstand
ohne Leitung von Anderen mithilfe des Mutes zu benutzen. Dieses Motto der Selbstbe-
stimmung kann man auch in der Philosophie Nietzsches finden. In einer Schrift aus dem
Nachlass schreibt Nietzsche: ,,[I]ch denke an die immer bleibende Undhnlichkeit und
moglichste Souverdnitdt des Einzelnen* (N 11 [40]; 9, 455 f.).

Ohne Zweifel ist es fiir Kant und Nietzsche fundamental, die geistige Miindigkeit zu er-
reichen.®® Jedoch gibt es zwischen der traditionellen Aufklirung und Nietzsche groBe
Unterschiede, welche im historischen Kontext liegen.

80 [Els [Menschliches, Allzumenschliches; E. d. V] [ist] eigentlich die hundertjihrige Todesfeier
Voltaire's [], womit sich die Herausgabe des Buchs schon fiir das Jahr 1878 gleichsam entschul-
digt. Denn Voltaire ist, im Gegensatz zu allem, was nach ihm schreibt, vor allem ein grandseigneur
des Geistes: genau das, was ich auch bin“ (EH ,,Menschliches, Allzumenschliches* 1; 6, 322).

81 Die Phrase ,,Die neue Aufklirung* kann man an vielen Stellen im Nachlass Nietzsches finden.
Vel. N 25[296]; 11, 86, 26[293]; 11, 228, 26[298]; 11, 229, 27[79]; 11, 294, 27[80]; 11, 295,
29[40]; 11, 346, N 1[94]; 12, 34.

82 Kant (1999), S. 20; vgl. Cassirer (2007): ,,Das achtzehnte Jahrhundert ist durchdrungen von dem
Glauben an die Einheit und die Unwandelbarkeit der Vernunft. Sie ist dieselbe fiir alle denkenden
Subjekte, fiir alle Nationen, alle Epochen, alle Kulturen. Aus dem Wechsel der religiésen Glau-
benssitze, der sittlichen Maximen und Uberzeugungen, der theoretischen Meinungen und Urtheile
146t sich ein fester und bleibender Bestand herausldsen, der in sich selbst beharrt und der in dieser
Identitdt und Beharrlichkeit das eigentliche Wesen der Vernunft zum Ausdruck bringt“ (S. 4 f.).

8 Vgl. Himmelmann (1996); Himmelmann (2006b).

51



1.1 Der Tod Gottes als Sinnverlust des Daseins

Die Aufkldrung im 18. Jahrhundert zielte darauf ab, die Menschen insbesondere aus
dem Aberglauben bzw. von den Vorurteilen der damaligen traditionellen Autoritéten, die
vor allem durch die kirchlich organisierte Religion vertreten und legitimiert wurden, zu
befreien. In diesem Punkte kann man in dem Freigeist Nietzsches, welcher uns — durch
seine Proklamation vom ,,Tod Gottes* — aus der groflten und starksten Autoritdt zu ent-
lassen sucht (FW 125; 3, 480 ft.), eine Gemeinsamkeit mit der traditionellen Aufklarung
finden. Aber fiir Nietzsche ist dieses Ereignis nicht nur etwas, durch das der Mensch als
Ergebnis des Fortschritts der Aufklarung naiv hindurchgehen kann. Eher ist es das grof3-
te Schicksal des Menschen, welches er schwierig als solches erkennen kann und wes-
wegen es noch einiger Jahrhunderte bedarf, bis er dies erkannt haben wird (FW 343; 3,
573 f.). Gemél der GroBe des Ereignisses wird die Forderung Nietzsches gegeniiber
dem Menschen zugleich radikaler, so dass er fast iiber-menschlich werden muss.

Das Ziel Nietzsches besteht eigentlich darin, dem Menschen bewusst zu machen, dass er
mit diesem Ereignis den herkommlichen Sinn seines Daseins auf der Erde verloren
hat.3* Mit dem beriihmten Text Der tolle Mensch in der Fréhlichen Wissenschaft zeigt
Nietzsche uns eindrucksvoll, wie grof dieses Ereignis ist.

Habt ihr nicht vor jenem tollen Menschen gehdrt, der am hellen Vormittage
eine Laterne anziindete, auf den Markt lieft und unaufhoérlich schrie: ,,Ich
suche Gott! Ich suche Gott!“— Da dort gerade Viele von Denen zusammen
standen, welche nicht an Gott glaubten [H. d. V.], so erregte er ein grosses
Geléchter. (FW 125; 3,480 f.)

Es geht vor allem darum, dass der ,,tolle Mensch® den ,,Tod Gottes® Menschen predigt,
,welche nicht an Gott glauben®. Man kann diese Menschen als aufgekldrte moderne
Menschen betrachten, welche durch die Ergebnisse der Naturwissenschaften Gott nicht
mehr brauchen. Der ,,Tod Gottes* ist eine Folge der europdischen Aufkldrung. ,,Wohin
ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getddtet, — ihr und ich! Wir Alle
sind seine Mdrder!* (ebd.)

Durch das Zeitalter der groBten wissenschaftlichen Entdeckungen wissen wir bereits um
die Tatsache, dass die Ergebnisse der Wissenschaften gelegentlich das Wesen Gottes
vernichten.®® Wegen seiner heliozentrischen Theorie musste Galileo die Inquisition der
Kirche durchleiden, die Evolutionstheorie brachte Darwin die Entriistung des Christen-
tums ein. Die Welt, in der wir heute leben, scheint aber eine Welt zu sein, in der man
solche Theorien wissenschaftlich zunéchst fiir korrekt halt. Tatsdchlich sieht Nietzsche
selbst ein, dass das 19. Jahrhundert die Zeit ist, in der die Macht solcher wissenschaftli-
cher Erkliarungen die Autoritét alter Glaubensrichtungen, wie des Christentums, besiegt
hat.3¢ Bedeutet dies jedoch auch, dass die heutige Welt durch die Ergebnisse der Wis-
senschaften den ,,Tod Gottes bereits iiberwunden hat? Die Antwort Nietzsches auf die-
se Frage lautet: Nein .

84 Zur eingehenden Betrachtung von ,,Gottes Tod* in der Philosophie Nietzsches vgl. Biser (1962).
8 Vgl. FW 357; 3, 600.
8Vgl. M 49; 3,53 f.

52



Ironie gegen die, welche das Christentum durch die modernen Naturwissen-
schaften iiberwunden glauben. Die christlichen Werturteile sind damit abso-
lut nicht iiberwunden. (N 2[96]; 12, 108)

Nach Nietzsches Ansicht trifft die Kritik der Wissenschaft an Gott nie den Kern, solange
sie seinen Sinn flir das menschliche Dasein nicht behandelt.

Gott / Wir haben ihn mehr geliebt als uns und ihm nicht nur unseren ,,einge-
borenen Sohn* zum Opfer gebracht. / IThr macht es euch zu leicht, ihr Gott-
losen! Gut, es mag so sein, wie ihr sagt: die Menschen haben Gott geschaf-
fen [H. d. V.] — ist dies ein Grund, sich nicht mehr um ihn zu kiimmern? (N
12[202]; 9, 611)

Nietzsches grundlegender Ansicht nach beriihrt die atheistische Gotteskritik, derzufolge
der Mensch sich Gott nur eingebildet, nicht das Grundmotiv fiir einen Gott, aus dem der
Mensch einen Sinn fiir sein Leben in dieser Welt zu begriinden versucht.

Aber wie haben wir diess gemacht? Wie vermochten wir das Meer auszu-
trinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwi-
schen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wo-
hin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen?
Stiirzen wir nicht fortwahrend? Und riickwirts, seitwérts, vorwarts, nach al-
len Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch
ein unendlichen Nichts? (FW 125; 3, 481)

Der Grund, warum Nietzsche den ,,tollen Menschen* sozusagen in der Maske des Frei-
geistes dieses Ereignis verkiinden ldsst, besteht darin, uns mit jener schrecklichen Figur
die groflen Unterschiede deutlich zu machen, welche scheinbar dhnlich sind; d. h. zwi-
schen dem Standpunkt, nicht an Gott zu glauben — ob vom Gesichtspunkt der Naturwis-
senschaften oder des Atheismus her —, und dem zu verstehen, was der ,,Tod Gottes* als
eminentes Ereignis fiir unser Schicksal bedeutet. Die gro3e Signifikanz dieses Ereignis-
ses besteht nicht darin, dass Gott als Gegenstand des Glaubens seine Autoritét verloren
hat, sondern eher darin, dass die Welt, in der wir Menschen leben, ihre Grundlage ver-
lieren wiirde, mit welcher bis dahin begriindet wurde, was ein Oben oder ein Unten fiir
uns bedeutet.

Das grosste neuere Ereigniss, — dass ,,Gott todt ist™, dass der Glaube an den
christlichen Gott unglaubwiirdig geworden ist — beginnt bereits eine ersten
Schatten iiber Europa zu werfen. Fiir die Wenigen wenigstens, deren Augen,
deren Argwohn in den Augen stark und fein genug fiir dies Schauspiel ist,
scheint eben irgend eine Sonne untergegangen, irgend ein altes tiefes Ver-
trauen in Zweifel umgedreht. (FW 343; 3, 573)

Durch den Tod Gottes tritt der Mensch auf der neuen Biihne der Geschichte auf, auf der
er nunmehr mit der groBen Aufgabe konfrontiert ist, sich ,,0kumenische [H. d. V.], die
ganze Erde umspannende Ziele® (MA1 25; 2, 46) selber setzen zu miissen. Worum es
geht, ist ein neues Ziel fiir den Menschen, dessen Antwort bis dahin Gott fiir uns vorbe-
reitet hatte. Das Bild des ,,tollen Menschen®, der am hellen Vormittage eine Laterne an-
zlindet, reprasentiert die Notwendigkeit, dass der Mensch ein neues Licht haben muss,

53



um dieses ungeheure Ereignis zu erkennen. Das bedeutet zugleich, diese neue Aufgabe
des Menschen zu erblicken.

Wenn wir haben nicht aus dem Tode Gottes eine groBartige Entsagung und
einen fortwihrenden Sieg iiber uns machen, so haben wir den Verlust zu
tragen. (N 12[9]; 9, 577)

Nietzsche sagt: ,,Mord der Morde! Wir erwachen [H. d. V.] als Morder!* (N 12[77]; 9,
590) Dieses ,,[E]Jrwachen® aus der alten Welt, die Gott als Grundstein vorausgesetzt hat,
wird erst mit einem Menschen ermdglicht, der sich einen neuen Wert selber tapfer zu
schaffen versucht. Der Name, den Nietzsche flir solche Menschen gefunden hat, ist
,Freigeist.

1.2 Der Freigeist

1.2.1 Der Freigeist als Experimentator. Seefahrer als Abenteurer

»Ein wozu? ein neues ,Wozu?‘ — das ist es, was die Menschheit notig hat* (N 10[17];
12, 463). Sobald wir unsere alte Unterstiitzung verloren haben, haben wir keine andere
Wahl, als uns selber eine neue Richtung zu geben.

,»Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein!“ (M 453; 2, 274) Wie oben erwéhnt,
erkennt Nietzsche, dass die Wissenschaft eine groB3e Rolle gespielt hat, um die alten
Fundamente auszuloschen. Aber zugleich erkennt er, dass die Wissenschaft nicht in der
Lage ist, uns eine alternative Antwort fiir den Sinn unseres Daseins zu geben.®” Deswe-
gen lehrt Nietzsche uns die Notwendigkeit, nicht der Ablosung alter Werte nachzulau-
fen, welche durch die Auswirkungen der aufkldrerischen Wissenschaften unvermeidlich
vollzogen wird, sondern vielmehr dieser Ablosung als , Experimente” vorzulaufen
(ebd.), also iiber diese Ablosung hinaus selber neue Ziel zu suchen.

Eine wesentliche Aktivitit des Freigeistes besteht in dem Versuch, den Sonnenuntergang
(FW 343; 3, 573) Gottes als neue ,,Morgenrothe der Zukunft des Menschen und damit
als positive Chance zu sehen.

wir Philosophen und ,,freien Geister* fithlen uns bei der Nachricht, dass der
»alte Gott todt™ ist, wie von einer neuen Morgenrdthe angestrahlt; unser
Herz stromt dabei {iber von Dankbarkeit, Erstaunen, Ahnung, Erwartung, —
endlich erscheint uns der Horizont wieder frei, gesetzt selbst, dass er nicht
hell ist, endlich diirfen unser Schiffe wieder auslaufen, auf jede Gefahr hin
auslaufen, jedes Wagniss des Erkennenden ist wieder erlaubt, das Meer, un-
ser Meer liegt wieder offen da, vielleicht gab es noch niemals ein so ,,offnes
Meer. (FW 343; 3, 574)

Nietzsche illustriert den Freigeist als einen ,,neue/n] Columbus®™ (N 37[8]; 11, 583), der
unbekanntes Land zu entdecken versucht.®® Die Metapher des Meers in den Texten

8 Vgl. FW 7; 3, 378 ff. Bzw. GM I ,,Anmerkung®; 5, 288 f.

8 Vgl. Gerhardt (1988b ): ,,Columbus erscheint bei ihm als frither Held der explorativen Weltein-
stellung® (S. 173).

54



Nietzsches spielt die effektvolle Rolle, die geistige Figur des Freigeistes bildlich (sym-
bolisch) darzustellen, welcher die groBe historische Wende des Menschen erkennt und
diese Wende zugleich fiir eine gute Gelegenheit zum Ablegen des (geistigen) Seefahrers
halt.?? Dabei versinnbildlicht das Meer auch die Gefahr, die sich unter seiner Oberflidche
verbirgt, und der sich der Freigeist als Seefahrer stellen muss.”°

Der Abenteuergeist zeigt die Notwendigkeit an, mit Tapferheit ein Wagnis in Bezug auf
ein unbekanntes, zukiinftiges Gebiet einzugehen, weil wir den festen Boden verloren
haben, auf dem wir bis dato gestanden hatten. Im Text /m Horizont des Unendlichen
heif3t es:

Wir haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die
Briicke hinter uns, — mehr noch, wir haben das Land hinter uns abgebrochen!
[] Oh das armen Vogels, der sich frei gefiihlt hat und nun an die befillt, als
ob dort mehr Freiheit gewesen wire, — und es giebt kein ,,Land* mehr. (FW
124; 3, 480)

Den Muth, welchen Kant als notwendige Bedingung fiir die Aufklarung betont, ndmlich
dafiir, uns unseres eigenen Verstandes zu bedienen,’! erfihrt beim Freigeist Nietzsches
die viel kiihnere und tapfere Wendung sich einer Gefahr aussetzen zu miissen.””

1.2.2 Der Freigeist als Befehlender. Seefahrer als Kapitiin

Neben dem Abenteuer ein Wagnis einzugehen, besitzt die Metapher des Seefahrers noch
eine andere Bedeutung: die des Schiffskapitins, der seiner in sich tobende Begierde mit
einem Kommandoruf Befehle erteilen kann.

Auf tausend Arten die Segel zu stellen, muss der kiihne Schifffahrer
,»Mensch sich eingelibt haben, sonst wére es gar zu schnell mit ihm vorbei,
und der Ozean schliirfte ihn zu bald hinunter. (FW 318; 3, 550)

Dank der Féhigkeit Kommandos zu erteilen, vermag es der Freigeist wie ein Seefahrer
Wagnisse einzugehen, ohne Gefahr zu laufen im Meer zu versinken.”® Diese Kraft Be-
fehle zu erteilen, wird durch die Aktivitdt des menschlichen Willens ermdoglicht.

8 Vgl. Blumenberg (1997), S. 23 ff.

% | Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein!“ (M 453; 3, 274) ,,Wir haben den guten Muth
zum Irren, Versuchen, Vorldufig-nehmen wieder erobert [] Wir diirfen mit uns selber experimenti-
ren!* (M 501; 3, 294) ,,Es miissen so viele Versuche noch gamacht werden! Es muss so manche
Zukunft noch an’s Licht kommen!* (M 187; 3, 160) Vgl. Gerhardt (1988b), S. 177 {.

ol Kant (1999): ,,Sepere aude! Habe Muth dich deines eigenen Verstanden zu bedienen! ist also der
Wahlspruch der Aufklarung* (S. 20).

92 Die eine Art Mensch will nichts riskiren, die andre will riskiren. Sind wir Anderen Verichter
des Lebens? Im Gegentheil, wir suchen instinktiv ein potenzirtes Leben, das Leben in der Gefahr*
(N 15[94]; 13, 462 f.). Zur Bedeutung von Mut bzw. Tapferkeit in der Philosophie Nietzsches vgl.
Zibis (2007), S. 175-185.

93 Ein Mensch, der iiber seinen Jihzorn, seine Gall- und Rachsucht, seine Wollust nicht Meister
werden will und es versucht, irgendworin sonst Meister zu werden, ist so dumm wie der Acker-
mann, der neben einem Wildbach seine Aecker anlegt, ohne sich gegen ihn zu schiitzen” (WS 65;
2, 581).

55



In der Geburt der Tragodie zitiert Nietzsche den Satz Schopenhauers, mit dem er einen
Menschen illustriert, der auf einem ,,Kahn“ im Meer steht. ,,Wie auf dem tobenden
Meere, das, nach allen Stein unbegrenzt, heulend Wellenberge erhebt und senkt, auf ei-
nem Kahn ein Schiffer sitzt, dem schwachen Fahrzeug vertrauend; so sitzt, mitten in ei-
ner Welt von Qualen, ruhig der einzelne Mensch, gestiitzt und vertrauend auf das prin-
cipium individuationis® (GT 1; 1, 28).** In der Willensphilosophie Schopenhauers hat
das principium individuationis die Funktion, mithilfe der erkenntnisbedingenden For-
men ,,Zeit und Raum®, die Welt der Erscheinung in uns entstehen zu lassen. Obwohl die
Philosophie seines Erstlingswerks schon grofles Potenzial besitzt, und Ansitze zeigt
»Schopenhauerische und Kantische Formeln™ (GT ,,Versuch einer Selbstkritik* 6; 1, 19)
hinter sich zu lassen, ist zugleich der noch groflen Einfluss Schopenhauers uniiberseh-

bar.”’

Doch in seinem spiten Werk 16st sich Nietzsche deutlich von der Philosophie Schopen-
hauers ab. Seiner Ansicht nach trifft der Gedanke in Schopenhauers Willensphilosophie,
dass der Wille etwas Einheitliches sei, nicht zu. ,,Wollen scheint mir vor Allem etwas
Complicirtes, Etwas, das nur als Wort eine Einheit ist“ (J 19; 5, 32).°° Der Name, den
Nietzsche diesem ,,etwas Complicirten gegeben hat, ist der Wille zur Macht.”’

in jedem Willensakte giebt es einen commandirenden Gedanken; — und man
soll ja nicht glauben, diesen Gedanken von dem ,,Wollen* abschieden zu
konnen, wie als ob dann noch Wille tibrig bliebe! [] [D]er Wille [ist] nicht
nur ein Complex von Fiihlen und Denken, sondern vor Allem noch ein Af-
fekt: und zwar jener Affekt des Commando’s. (ebd.)

Mit der Revision des Grundcharakters des Willens verwandelt sich die Metapher des
Meers von einem blinden begierigen Charakter, wie bei Schopenhauer, zu einer Ontolo-
gie der agonalischen dynamischen Triebe, die sich wie ,,ein Meer in sich selber stiir-
mender und fluthender Krafte* (N 38[12]; 11, 610 f.) verhalten.

Aber die Figur des Freigeistes Nietzsches, welcher nach neuem Land sucht, stellt nicht
etwas dar, das in diesem Ozean versinkt. Im Gegenteil ist jene eine praktische Lebens-
form des Menschen, der sich auf diesem tobenden Meer fest und tapfer orientiert, indem
er mittels seines Willens den namenlosen Trieben ,,Befehle® erteilt.”®

4 Vgl. Schopenhauer (1986a), S. 482.
%Vel. GT 15 1, 28.

%  Die Philosophen pflegen vom Willen zu reden, wie als ob er die bekannteste Sache von der
Welt sei; ja Schopenhauer gab zu verstehen, der Wille allein sei uns eigentlich bekannt, ganz und
gar bekannt, ohne Abzug und Zuthat bekannt. Aber es diinkt mich immer wieder, dass Schopen-
hauer auch in diesem Falle nur gethan hat, was Philosophen eben zu thun pflegen: dass er ein
Volks-Vorurtheil ibernommen und iibertrieben hat“ (J 19; 5, 31 f.). Auch wenn er noch nicht sei-
nen Gedanken vom Willen zur Macht thematisiert hat, hat Nietzsche schon in seiner mittleren Pe-
riode seinen Einwand gegen die Annahme Schopenhauers von der Einheit des ,,Willens“ deutlich
geduBert. Vgl. VM 5; 2, 382 f.

97 Zur eingehenden Betrachtung des Willens zur Macht vgl. Gerhardt (1996).

% Vgl. ,Freiheit und Machtgefiihl. Das Gefiihl des Spiels bei der Uberwindung groBer Schwierig-
keiten, z. B. vom Virtuosen; GewiB3heit seiner selber, da3 auf den Willen die genau entsprechende
Aktion folgt — eine Art Affekt des Ubermuthes ist dabei, hochste Souverinitit des Befehlenden. Es
muf das Gefiihl des Widerstandes, Druckes dabei sein“ (N 27[24]; 11, 281).

56



Das, was ,,Freiheit des Willens* genannt wird, ist wesentlich der Uberle-
genheits-Affekt [H. d. V.] in Hinsicht auf Den, der gehorchen muss: ,,ich bin
frei, ,er* muss gehorchen* — dies Bewusstsein steckt in jedem Willen, und
ebenso jene Spannung der Aufmerksamkeit, jener gerade Blick, der aus-
schliesslich Eins fixiert, jene unbedingte Werthschidtzung ,,jetzt thut dies
und nichts Anderes Noth®, jene innere Gewissheit dariiber, dass gehorcht
werden wird, und was Alles noch zum Zustande des Befehlenden gehort.
Ein Mensch, der will, befiehlt einem Etwas in sich, das gehorcht oder von
dem er glaubt, dass es gehorcht. (J 19; 5, 32)

Das wahre Gesicht des Freigeistes ist ganz verschieden von der Freigeistmaske des ,,tol-
len Menschen®, der als Figur des Orientierungslosen auftritt (FW 125; 3, 480 f.). Man
kann dem ,,tollen Menschen* weder einen neuen Sinn geben noch seine Orientierung in
der Welt neu ausrichten. Aber der Freigeist, den Nietzsche als ideale Lebensform dar-
stellt, ist derjenige Mensch, der — entgegen dem Chaos der namenlosen Triebe, welche
durch den Verlust Gottes hervorbrechen — eine neue Ordnung mithilfe des ,,Affekt des
Commando’s“ (J 19; 5, 32) des Willens zur Macht erschaffen kann.”” So heiBt die neue
Selbst-Orientierung des Menschen in der Zeit der Gottlosen.

Die eigentlichen Philosophen [] sind Befehlende und Gesetzgeber: sie sagen
,,S0 soll es sein!“, sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen.
(J 211; 5, 145)

Die Individualitét der Freiheit wird durch den Freigeist ermoglicht, weil er dank seiner
Aktivitdt des Willens zur Macht in der Lage ist das Chaos zu befehligen.

1.2.3 Der Freigeist als Verfiihrer. Seefahrer als Fischer

Neben der Tapferkeit zum Wagnis und dem Willensvermdgen des Schiffskapitins ver-
fiigt der Freigeist dariiberhinaus noch iiber die Fahigkeit der wichtigen Figur des Fi-
schers (EH ,,Jenseits von Gut und Bése* 1; 6, 350),'% die zukiinftigen Menschen, wel-
che die neuen Werte zu schaffen in der Lage sind, zu verfiihren.

Eine neue Gattung von Philosophie kommt herauf: ich wage es, sie auf ei-
nen nicht ungefdhrlichen Namen zu taufen. So wie ich sie errathe, so wie sie
sich errathen lassen — denn es gehdrt zu ihrer Art, irgend worin Réthsel
bleiben zu wollen —, mdchten diese Philosophen der Zukunft [H. d. V.] ein
Recht, vielleicht auch eine Unrecht darauf haben, als Versucher bezeichnet

% Vgl. Himmelmann (1996), S. 148-155.

100 Nachdem der jasagende Theil meiner Aufgabe gelost war, kam die neinsagende, neinthuende

Halfte derselben an die Reihe: die Umwerthung der bisherigen Werthe selbst, der grosse Krieg, —
die Heraufbeschworung eines Tags der Entscheidung. Hier ist eingerechnet der langsame Umblick
nach Verwandten, nach Solchen, die aus der Stirke heraus zum Vernichten mir die Hand bieten
wiirden. — Von da an sind alle meine Schriften Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut als
Jemand auf Angeln? [] Wenn Nichts sich fieng, so liget die Schuld nicht an mir. Die Fische fehlen*
(EH ,,Jenseits von Gut und Bose* 1; 6, 350) . Zum ausfiihrlichen Kommentar zu Ecce homo vgl.
Sommer (2013).

57



zu werden. Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man
will, eine Versuchung. (J 42; 5, 59)!°!

Die innere Welt des Menschen, der eigentlich ,,das noch nicht festgestellte Thier (J 62;
5, 81) ist, wird durch den Tod Gottes zu einem unbestimmten Chaos wie das tobende
Meer. Diese Situation scheint fiir den Freigeist, in der Rolle als Fischer, nunmehr eine
gute Chance dafiir zu sein, die zukiinftigen Menschen, welche das grofle Chaos in sich
verbergen, dazu zu verfiihren, neue Werte zu schaffen.

Die Tatigkeit des Verfiihrens durch den Freigeistes, erzeugt den zukiinftigen Menschen
in der Gegenwart, der ansonsten wie ein Fisch im tobenden Meer umherschweben wiir-
de. Jener ,tolle Mensch* hat gesagt: ,,[I]ch komme zu friih [H. d. V.]* (FW 125; 3, 481).
Das bedeutet, dass zwischen ihm und den Menschen auf dem Markt noch eine grof3e
Kluft besteht. In einem Text aus Jenseits von Gut und Bése sagt Nietzsche:

Die grossten Ereignisse und Gedanken — aber die grossten Gedanken sind
die grosste Ereignisse — werden am spétesten begriffen: die Geschlechter,
welche mit ihnen gleichzeitig sind, erleben solche Ereignisse nicht, — sie le-
ben daran vorbei. Es geschieht da Etwas, wie im Reich der Sterne. Das
Licht der fernsten Sterne kommt am spétesten zu den Menschen; und bevor
es nicht angekommen ist, leugnet der Mensch, dass es dort — Sterne giebt.
»Wie viel Jahrhunderte braucht ein Geist, um begriffen zu werden?* — das
ist auch ein Maasstab, damit schafft man auch eine Rangordnung und
Etiquette, wie sie noth thut. (J 285; 4, 232)

In dem Sinne, dass der Mensch Grof3e haben soll und auf diese Weise seinen Zeitgenos-
sen entriickt wird, ist sowohl die geistige als auch die zeitliche Kluft zwischen ihm und
seinen Mitmenschen notwendig. Anders ausgedriickt, es ist ein Beweis von Grofle, erst
von der Nachwelt verstanden zu werden.

Das bedeutet allerdings nicht, dass der Freigeist einfach tatenlos auf die zukiinftigen
Menschen wartet. Dieser Freigeist in der Maske des Fischers wiirde nicht nur versu-
chen, durch seine Worte die Menschen zu seinem Versuch zu verfithren, sondern die
Menschen sogar danach auswiéhlen, ob ihr Geist tief genug ist, um das grofe, gegenwér-
tige Ereignis des Tod Gottes sehen zu kénnen, und danach, ob sein Willen grof3 genug
ist, die Zukunft des Menschen eigenstindig zu gestalten.!%?

1.3 Die Maske gegen den zeitgenossischen Strom

Nietzsches ausgeprédgte Forderung nach einem zukiinftigen Menschen, welcher nach
dem Tod Gottes kommen soll, taucht andererseits auf als starkes kritisches Bewusstsein
gegentliber der zeitgendssische Nivellierung derjenigen Menschen, die wie die Men-

101yl Picht (1988): ,,Der Name ,Versucher® ist um seines Doppelsinnes willen gewihlt. Versu-
cher sind die neuen Philosophen, weil sie Manner sind, die Versuche machen. Versucher sind sie
zugleich, weil die Versuche, die sie machen, nur gelingen kénnen, wenn sie die Menschen in Ver-
suchung fiihren, ihnen bei diesen Versuchen zu folgen® (S. 65).

192 Das ist die Haupthandlung des vierten Teils von Zarathustra. Vgl. das Kapitel: Zarathustras
List als ,,Fischfanger (I11.2.7.1).

58



schen auf dem Markt (FW 125; 3, 480) einfach ihr Leben genie3en, ohne zu wissen,
dass die Welt ihren alten Sinn bereits verloren hat. Wihrend die Aufkldrung Kants die
Hoffnung gehabt hat, ein ,,Publikum* aufkliren zu konnen,'?® kann man eine eigentiim-
liche Besonderheit der Aufklarung Nietzsches darin finden, dass er im Grunde so gut
wie keine Zukunft bzw. keine Mdglichkeiten im ,,Publikum* sieht.

Das Ziel der traditionellen Aufkldrung besteht darin, den Menschen durch den ,,Aus-
gang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit* zu seiner Freiheit
durch Selbstbestimmung zu bringen.'®* Aber Nietzsche lehnt es durch und durch ab, die
Verantwortlichkeit, welche man zugleich mit dem Recht zur Selbstbestimmung iiber-
nimmt, zu etwas (all-) gemeinem (common) fiir alle Menschen werden zu lassen.!% In
diesem Punkt, der harten und starken Ablehnung aller Homogenitét, steht die Aufkli-
rung Nietzsches im radikalen Gegensatz zur traditionellen Aufklirung.'%

Zeichen der Vornehmheit [H. d. V.]: nie daran denken, unsre Pflichten zu
Pflichten fiir Jedermann herabzusetzen; die eigne Verantwortlichkeit nicht
abgeben wollen, nicht theilen wollen; seine Vorrechte und deren Ausiibung
unter seine Pflichten rechnen. (J 272; 5, 227)

Nur derjenige, der das Schicksal des Menschen nach dem Tod Gottes einsieht, und der
dazu bereit ist zu versuchen, neue Werte flir die Welt zu schaffen, kann diese grofle
,, Verantwortlichkeit* als seine Pflicht annehmen.

wir sind durchaus nicht , liberal”, wir arbeiten nicht fiir den ,,Fortschritt®,
wir brauchen unser Ohr nicht erst gegen die Zukunfts-Sirenen des Marktes
zu verstopfen — das, was sie singen, ,,gleiche Rechte®, ,,freie Gesellschaft®,
,keine Herrn mehr und keine Knechte®, das lockt uns nicht! (FW 377; 3,
629)

Selbst die , liberal[e]*“ Gesellschaft erscheint Nietzsche als nichts anderes als ein Auf-
stand der Massengesellschaft, welche tiber kein Potenzial verfiigt, der Welt einen neuen
Sinn zu verleihen. Ironischerweise ist das neue Schicksal des Menschen, sich selbst ein
Ziel bzw. einen Sinn fiir sein Dasein in der Welt zu schaffen, eine Folge des Fortschritts
der Aufkldrung, welche Gott getdtet hat. Nietzsche zufolge wird die Aufgabe, der Welt
ohne Gott selber einen neuen Sinn zu verleihen, nicht von der liberalen Gesellschaft, in
welcher sich die Menschen ohne Differenz einander als gleich anerkennen kénnen, be-
wiltigt, sondern von den starken Individuen, welche er mit dem Wort der ,,Vornehm-
heit* (J 272; 5, 227) charakterisiert.

103 Vgl. Kant (1999): ,,DaB [] ein Publikum sich selbst aufklire, ist eher moglich; ja es ist, wenn
man ihm nur Freiheit 148t, beinahe unausbleiblich. Denn da werden sich immer einige Selbstden-
kende, sogar unter den eingesetzten Vormiindern des groBBen Haufens, finden, welche, nachdem sie
das Joch der Unmiindigkeit selbst abgeworfen haben, den Geist einer verniinftigen Schitzung des
eigenen Werts und des Berufs jedes Menschen, selbst zu denken, um sich verbreiten werden® (S.
21).

104 Vo], Kant (1999), S. 20. Zur Bedeutung von Selbstbestimmung vgl. Gerhardt (1999).
105 Vgl. Gerhardt (2011c), S. 182.

106 Ays der Wendung Nietzsches, ,,die demokratische Aufklirung* (J Vorrede; 5, 13), die er negativ
verwendet, ist klar ersichtlich, dass er seine eigene Aufklirung von der traditionellen deutlich
trennt.

59



Wie allgemein bekannt, ist die Verachtung Nietzsches gegeniiber der Masse sehr ausge-
pragt. Aber das letzte Ziel seiner Aufkldrung besteht nicht darin, die Masse bloB zu be-
schimpfen, sondern die starke Individualitit unter den Menschen zu suchen und fiir die-
se einen kleinen Zirkel vorzubereiten. Die Maskierung ist dabei eine notwendige Weis-
heit, um dadurch seine eigene Einsamkeit zu beschiitzen und sich auf sowohl zarte als
auch sorgfiltige Weise von dem herrschenden Zeitgeist zu distanzieren.

1.3.1. Die Einsamkeit gegen die Masse

Das 19. Jahrhundert als das ,,Jahrhundert der Masse* (NW ,,Wohin Wagner gehort®; 6,
428) scheint ihm nichts anderes als ,,progressus in simile, die Fortbildung des Menschen
in’s Ahnliche, Gewdhnliche, Durchschnittliche, Heerdenhafte — in’s Gemeine* (J 268; 5,
222) zu sein.!?” Das ist Nietzsche zufolge die groBe Krise, in der der Mensch jede geis-
tige Individualitét vollstandig verliert.

Ich sehe in der staatlichen und gesellschaftlichen Tendenz eine Hemmung
fiir die Individuation, ein Ausbilden des homo communis. (N 6[163]; 9, 238)

Das Phidnomen des Aufstiegs der Masse, welche eine anonyme Herde des ,,homo com-
munis® ist, ist eigentlich ein Merkmal der Neuzeit, in welcher mit der Ansammlung von
Arbeitskriften des Volkes'® bzw. mit der Einrichtung des Nationalgeistes fiir diese die
Entstehung des ,,nationalen Staat (SE 4; 1, 367)!%° erméglicht wurde. Die ,,6ffentlichen
Meinungen* (SE1; 1, 338), welche dort in der Zeitung gedulert werden, scheinen Nietz-
sche nichts anderes als ,,private Faulheiten” (ebd.) zu sein, die statt die eigene Individu-
alitiit zu behaupten — eher die Macht des Nationalismus vermehren. '

197 Zu Nietzsches Kritik gegen die Massengesellschaft vgl. Reschke (1992).

108 Inwiefern die Maschine demiithigt. — Die Maschine ist unpersonlich, sie entzieht dem Stiick
Arbeit seinen Stolz, sein individuell Gutes und Fehlerhaftes, was jeder Nicht-Maschinenarbeit
klebt, — also sein Bisschen Humanitét. Frither war alles Kaufen von Handwerken ein Auszeichen
von Personen, mit deren Abzeichen man sich umgab: der Hausrath und die Kleidung wurde derge-
stalt zur Symbolik gegenseitiger Werthschédtzung und personlicher Zusammengehorigkeit, wih-
rend wir jetzt nur inmitten anonymen und unpersonlichen Sclaventhums zu leben scheinen. — Man
muss die Erleichterung der Arbeit nicht zu theuer kaufen™ (WS 288; 2, 682 f.). Vgl. Reschke
(1992), S. 16 ff.

109 Zur Denkgeschichte des Nationalismus vgl. Dierse/Rath (1984).

110 Schon friiher hat Nietzsche als Grund fiir dieses Phinomen auf die Degeneration der ,,Bildung*
wegen der Spezialisierung der Wissenschaften hingewiesen. ,,Unsere Schulen weisen hin auf eine
noch viel groBere Arbeitstheilung. Die volle Bildung wird demnach immer seltener erstrebt: es
giebt keine Schule, die deren Aufgabe sich stellte. Ja, man weil3 sich nicht Rath, wenn man nach
Lehrstoff fiir diese volle Bildung sucht. / Demnach diirfte die Macht des verbindenden allgemei-
nen Menschen, des Journalisten, eine Zeitlang noch immer grofer werden: sie vereinigen die ver-
schiedensten Sphéren: worin ihr Wesen und ihre Aufgabe liegt™ (N 14[25]; 7, 384). Zur histori-
schen und philosophischen Betrachtung auf die damalige Entwicklung hin zu einer Spezialisierung
der Wissenschaften, und zu seiner Bedeutung fiir die Philosophie in 19. Jahrhundert vgl. Schné-
delbach (1991), S. 3548 bzw. 88—137. ,,Helmuth Plessner hat am Ende unserer Epoche diesen
Vorgang unter dem Stichwort ,Industrialisierung der Wissenschaft® analysiert, und er macht deut-
lich, daB die von Max Weber skizzierte Professionalisierung der Wissenschaft, die den Ubergang
von der ,Bildung durch Wissenschaft® zur ,Wissenschaft als Beruf® erzwingt, nur ein Aspekt des
umfassenderen Industrialisierungsprozesses ist™ (S. 90).

60



Das neuzeitliche Bewusstsein vom ,,Wir* hat seine Wurzeln im Zustandekommen eines
Raumes geistiger Homogenitit, welche wiederum aus dem ,,National-Gefiihl“ (J 242; 5,
182) des Volkes heraus entsteht. Nietzsche sieht in der geistigen Homogenitit eine ge-
fahrliche Degeneration des Menschen, mit der er seinen Keim fiir die eigene Individua-
litit verdirbt.!!! Gegen alle Tendenzen der Homogenitit bzw. der Egalitit des Men-
schen, deren Zweck es ist Bedingungen zu erschaffen, in der die Menschen untereinan-
der Mitgefiihl zeigen bzw. einander verstehen konnen,'!? hebt er die Bedeutung der Ein-
samkeit bzw. der Einzigkeit fiir den Menschen hervor, welche man sich als notwendige
Bedingung fiir die Individualitit im echten Sinne aneignen soll.!'® | Ein Jeder trigt eine
productive Einzigkeit in sich, als den Kern seines Wesens; und wenn er sich dieser Ein-
zigkeit bewusst wird, erscheint um ihn ein fremdartiger Glanz, der des Ungewohnli-
chen. Dies ist den Meisten etwas Unertrdgliches [] das Loos der Vereinsamung ist das
Geschenk, welches ihm die Mitmenschen machen* (SE 3; 1, 359). Diese stolze Einsam-
keit als der Beweis einer eigenen Individualitidt wird in Jenseits von Gut und Bdse als
Vornehmbheit bezeichnet.

Seine dreithundert Vordergriinde sich bewahren; auch die schwarze Brille:
denn es giebt Fille, wo uns Niemand in die Augen, noch weniger in unsre
,»QGriinde* sehn darf. Und jetzt spitzbiibische und heitre Laster sich zur Ge-
sellschaft wéhlen, die Hoflichkeit. Und Herr seiner vier Tugenden bleiben,
des Muthes, der Einsicht, des Mitgefiihls, der Einsamkeit. Denn die Ein-
samkeit ist bei uns eine Tugend, als ein sublimer Hang und Drang der Rein-
lichkeit, welcher errdth, wie es bei Berithrung von Mensch und Mensch —
»in Gesellschaft — unvermeidlich-unreinlich zugehen muss. Jede Gemein-
schaft macht, irgendwie, irgendwo, irgendwann — ,,gemein“ [H.d. V.]. (J
284; 5, 231)

Gegentiber dem Gemeinem verteidigt Nietzsche vielmehr eine ,,Kunst, welche uns er-
laubt, Masken zu tragen* (N 35[9]; 11, 512), und gegen das Verstandenwerden emp-
fiehlt er uns das Recht, ,,incognito* (N 35[76]; 11, 543)!!* zu sein oder ,,einen Spiel-
raum und Tummelplatz des Missverstandnisses (J 27: 5, 46) fiir Andere zu haben: ,,Je-
der tiefe Denker fiirchtet mehr das Verstanden-werden, als das Missverstanden-werden®
(J 290; 5, 234). Phrasen wie ,,Vordergriinde* (N 34[232]; 11, 498)''° oder ,Burg und

1 Der Mensch, welcher nicht zur Masse gehdren will, braucht nur aufzuhoren, gegen sich be-
quem zu sein; er folge seinem Gewissen, welches ihm zuruft: ,sei du selbst! Das bist du alles
nicht, was du jetzt thust, meinst begehrst*“ (SE 1; 1, 338).

112 In der scharfen Kritik gegen die ,,Gesellschaft®, die jede ,, Vortrefflichkeit“ des Einzelnen nivel-
liert, kann man eine Ahnlichkeit zwischen Nietzsche und Arendt finden. Anders gesagt hat ihr Be-
griff der Offentlichkeit aristokratische Charakterziige (wie bei Nietzsche auch), an welcher nur die
geistig edlen Menschen teilnehmen konnen. Vgl. Arendt (2010), S. 52 f. bzw. S. 61.

113 Zur eingehenden Betrachtung von Einsamkeit in der Philosophie Nietzsches Limmert (1987);
Stuppner (2011).

114 Was ist vornehm? [] die Sorgfalt im AuBerlichsten, selbst der f[rivole] An[schein], in Wort,
Kleid, Haltung, insofern diese Sorgfalt abgrenzt, fern hilt, vor Verwechselung schiitzt. [] immer
verkleidet: je hoherer Art, um so mehr bedarf der Mensch des incognito. Gott, wenn es einen gébe,
diirfte, schon aus Anstandsgriinden, sich nur als Mensch in der Welt bezeigen* (N 35[76], 11, 543).

115 So lernte ich bei Zeiten schweigen, so wie, daB man reden lernen miisse, um recht zu schwei-
gen: daf} ein Mensch mit Hintergriinden Vordergriinde néthig habe, sei es flir Andere, sei es fiir
sich selber: denn die Vordergriinde sind einem nothig, um von sich selber sich zu erholen, und um

61



Heimlichkeit (J 26; 5, 43)!'® kann man als Varianten der Maske des Freigeistes ausle-
gen, mit der er sich von der Massengesellschaft distanziert und seine eigene Individuali-
tat beschiitzt.

die ,,Person* ein relative isolirtes Faktum; in Hinsicht auf die weit groBere
Wichtigkeit des Fortflusses und der Durchschnittlichkeit somit beinahe et-
was Widernatiirliches. Zur Entstehung der Person gehort eine zeitige Isolie-
rung, ein Zwang zu einer Wehr- und Waffen-Existenz, etwas wie Einmaue-
rung, eine grofBere Kraft des Abschlusses (N 10[59]; 12, 492)

Die ,,Person“ — welche in diesem Kontext die Figur bedeutet, welche die eigene Indivi-
dualitit besitzt — bedarf der Maske, um sich von der Durchschnittlichkeit zu isolieren.'!”
Hier spielt die Maske zunéchst sozusagen eine defensive Rolle, um die Einsamkeit der

Person zu beschiitzen.!'®

1.3.2 Die Maske fiir den ,,Garten der guten Einsamkeit*

Aus der Notwendigkeit der Distanzierung von der Masse folgt eine andere Besonderheit
des Freigeistes, ndmlich die Verteidigung eines kleinen Zirkels bzw. Kreises, dem soge-
nannten ,,Garten der guten Einsamkeit™, welcher sich in einer geistigen Ferne (bzw.
Distanz) zur Massengesellschaft befindet.

habt eure Maske und Feinheit [H. d. V.], dass man euch verwechsele! Oder
ein Wenig flirchte! Und vergesst mir den Garten [H. d. V.] nicht, den Gar-
ten mit goldenem Gitterwerk! Und habt Menschen um euch, die wie ein
Garten sind [] wiéhlt die gute Einsamkeit [H. d. V.], die freie muthwillige
leichte Einsamkeit, welche euch auch ein Recht giebt, selbst in irgend einem
Sinne noch gut zu bleiben! (J 25; 5, 42f.)!¥°

es Anderen moglich zu machen, mit uns zu leben* (N 11, 34[232]; 11, 498). Bzw.: ,,Seine dreihun-
dert Vordergriinde sich bewahren; auch die schwarze Brille: denn es giebt Félle, wo uns Niemand
in die Augen, noch weniger in unsre ,Griinde* sehn darf* (J 284; 5, 231).

116 Jeder auserlesene Mensch trachtet instiktiv nach seiner Burg und Heimlichkeit, wo er von der
Menge, den Vielen, den Allermeisten erldst ist, wo er die Regel ,Mensch vergessen darf, als deren
Ausnahme* (J 26; 5, 43). Bzw.: ,,Dieser herrliche Geist, sich selbst jetzt genug und gut gegen
Uberfille vertheidigt und abgeschlossen: — ihr ziirnt ihm wegen seiner Burg und Heimlichkeit und
schaut dennoch neugierig duch das goldne Gitterwerk, mit dem er sein Reich umzdunt hat? — neu-
gierig und verfiihrt: denn ein unbekannter undeutlicher Duft blédst euch boshaft an und erzéhlt et-
was von verschwiegenen Gérten und Seligkeiten® (N 2[2]; 12, 67).

17 Vgl. Tongeren (1989): ,,.Die Maskierung des Vornehemen fungiert als Mittel, um in diesem
Umgang mit anderen ,sich selbst zu bewahren‘“* (S. 236).

118 Du sollst nicht liigen‘: man fordert Wahrhaftigkeit. Aber die Anerkennung des Thatséichlichen
(das Sich-nicht-beliigen-lassen) ist gerade bei den Liignern am grofiten gewesen: sie ,Wahrhaf-
tigkeit‘. Es wird bestidndig zu viel oder zu wenig gesagt: die Forderung, sich zu entblofien mit je-
dem Worte, das man spricht, ist eine Naivetit. / Man sagt, was man denkt, man ist ,wahrhaft® nur
unter Voraussetzungen: namlich unter der, verstanden zu werden (inter pares), und zwar wohlwol-
lend vestanden zu werden (noch einmal inter pares) Gegen das Fremde verbirgt man sich: und wer
etwas erreichen will, sagt was er iiber sich gedacht haben will, nicht aber was er denkt. (Der
,Michtige liigt immer)*“ (N 7[6]; 12, 273).

119 Zum Vergleich zwischen Nietzsche und Epikur vgl. Ebersbach (2001).

62



Den ,,Garten* Epikurs mit seinem Versammlungsrdumen, der sich zwecks Erreichung
der Seelenruhe (Ataraxie) auBerhalb der Polis lokalisiert, !2° formt Nietzsche zu einem
geistigen Zirkel um, in welchem, durch gegenseitige Distanzierung in guter Einsamkeit,
die Individualitdt wachsen kann.

Der Epikureer sucht sich die Lage, die Personen und selbst die Ereignisse
aus, welche zu seiner dusserst reizbaren intellectuellen Beschaffenheit pas-
sen, er verzichtet auf das Uebrige — das Allermeiste, — weil es eine zu starke
und schwere Kost filir ihn sein wiirde. [] der hat ja seinen ,,Garten!* (FW 306;
3, 544)

Der ,,Garten* ist bei dem Epikureer eine Methode, mit der er die Aullenwelt auller Acht
lassen kann. Aber fiir den Freigeist funktioniert die Maske nicht nur als abwehrende
Verteidigung seiner Einsamkeit gegeniiber der Masse, sondern auch als Anreiz fiir ver-
wandte (noch unbekannten) Geister.

Jeder vornehmere Geist und Geschmack wdhlt [H. d. V.] sich, wenn er sich
mittheilen will, auch seine Zuhdrer; indem er sie wahlt, zielt er zugleich ge-
gen ,.die Anderen* seine Schranken [H. d. V.] [] sie halten zugleich ferne,
sie schaffen Distanz [H. d. V.], sie verbieten ,,den Eingang®, das Verstind-
niss [] — wéhrend sie Denen die Ohren aufmachen, die uns mit den Ohren
verwandt [H. d. V.] sind. (FW 381; 3, 634)

Dieser ,,Garten* der geistigen Verwandtschaften stellt aber keinen neuen Raum fiir die
falsche Homogenitit wie das ,,Volk* (J 268; 5, 221) dar. Sondern er ist, wie Nietzsche
literarisch darstellt, das ,,Inselchen* fiir den freigeistigen ,,Abenteurer®, auf dem er sich
zwar einstweilen erholen kann, von dem er jedoch in Kiirze wieder abreisen muss:

Inmitten des Ozeans des Werden wachen wir auf einem Inselchen [H. d. V.],
das nicht grosser als ein Nachen ist, auf, wir Abenteurer und Wandervogel,
und sehen uns hier eine kleine Weile um: so eilig und so neugierig wie mog-
lich, denn wie schnell kann uns ein Wind verwehen oder eine Welle iiber
das Inselchen hinwegspiilen, sodass Nichts mehr von uns da ist! Aber hier,
auf diesem kleinen Raume, finden andere Wandervégel [H. d. V.] und horen
von fritheren, — und so leben wir eine kostliche Minute der Erkenntniss und
des Errathens, unter frohlichem Fliigelschlagen und Gezwitscher mit einan-

der und abenteuern im Geiste hinaus auf den Ozean, nicht weniger stolz als
er selber! (M 314; 3, 227)

Hier kann man die Figur des Freigeistes als Seefahrer wiederfinden. Wie schon gesagt,
ist er ohnehin allein gefahren. Aber durch dieses Wagnis kann er vielleicht den ,,anderen
Wandervogeln® begegnen, auch wenn ihre gemeinsame Zeit kurz sein mag.

Eigentlich sollte ich einen Kreis [H. d. V.] von tiefen und zarten Menschen
[H. d. V.] um mich haben, welche mich etwas vor mir selber schiitzten und

120 Der Philosoph der Ueppigkeit. — Ein Girtchen, Feigen, kleine Kise und dazu drei oder vier
gute Freunde, — das war die Ueppigkeit Epiukur’s® (WS 192; 2, 638). ,,Philosophie als die Kunst,
die Wahrheit zu entdecken: so nach Aristoteles. Dagegen die Epicureer, die sich die sensualistische
Theorie der Erkenntnif} des Aristoteles zu Nutze machten: gegen das Suchen der Wahrheit ganz
ironisch und ablehnend; ,Philosophie als eine Kunst des Lebens “ (N 9[57]; 12, 363). ,,Philosophie
Kunst des Lebens, nicht Kunst zur Entdeckung der Wahrheit Epikur (N 12[1]; 13, 197).

63



mich auch erheitern wiilten: denn fiir einen, der solche Dinge denkt, wie ich
sie denken muB, ist die Gefahr immer ganz in der Nihe, daB er sich selber
zerstort. (N 1[1]; 12, 9).

Die ,,gute Einsamkeit™ (J 25; 5, 42) in der Philosophie Nietzsches bedeutet nicht ein-
fach, allein zu sein, sondern einen geistigen ,,Kreis* zu haben, in dem der Freigeist Ab-
stand zur gemeinen Masse halten kann. Dort vermeidet er die Gefahr, sich selbst sowohl
in der durchschnittlichen ,,Vielsamkeit™ zu verlieren als auch in eine krankhafte , Ein-
samkeit™ zu geraten: ,,Aus dem Lande der Menschenfresser.— In der Einsamkeit frisst
sich der Einsame selbst auf, in der Vielsamkeit fressen ihn die Vielen* (VM 348; 2,
520).

Zweifellos wiirde in der Philosophie Nietzsches eine der idealen Formen fiir solche Be-
ziehungen die Freundschaft sein, gerade wenn in ihr die geistige Distanz respektiert
werden kann, um ,.,eine[n] gemeinsamen hoheren Durste nach einem {iber ihnen stehen-
den Ideale* (FW 14; 3, 387) halten zu konnen. '?!

Die gute Freundschaft. — Die gute Freundschaft entsteht, wenn man den
Anderen sehr achtet und zwar mehr als sich selbst, wenn man ebenfalls ihn
liebt, jedoch nicht so sehr als sich, und wenn man endlich, zur Erleichterung
des Verkehrs, den zarten Anstrich und Flaum der Intimitit hinzuzuthun ver-
steht, zugleich aber sich der wirklichen und eigentlichen Intimitdt [H. d. V.]
und der Verwechselung von Ich und Du [H. d. V.] weislich enthilt. (VM 241;
2,487)

Ein anderer Text, Humanitdt der Freund- und Meisterschaft, lautet, ,,Gehst du gen Mor-
gen: so werde ich gen Abend ziehen® — so zu empfinden ist das hohe Merkmal von Hu-
manitit im engeren Verkehre [H. d. V.]: ohne diese Empfindung wird jede Freundschaft,
jede Jiinger- und Schiilerschaft irgendwann einmal zur Heuchelei (VM 231; 2, 484).
Nietzsche warnt uns vor der Intimitdt der Freundschaft, welche unsere Individualitit
verdirbt. Die ideale Freundschaft kann nur dadurch ermdglicht werden, indem die Ver-
wechslung von Ich und Du sorgfiltig vermieden wird: ,,Méglichste Verschiedenheit der
Individuen! [H. d. V.] Entfesselung des Kampfes!* (N 7[1]; 10, 236) Die Maske hat hier
die Funktion, im freundschaftlichen Verkehr die nétige Distanz zu wahren, um sich ge-
geneinander im Kampf messen zu kdnnen.

Zwar stellt der ,,tolle Mensch* die Kluft zwischen dem zukiinftigen Menschen und den
Menschen auf dem Markt dar, er ist aber nicht in der Lage, sich mithilfe eines Mittei-
lungsmediums, d. h. einer Maske, mit den anderen zu verbinden — er kann keine geisti-
gen Verwandten finden, er bleibt letztlich ungehort und damit unverstanden. Der
Mensch muss mit der Maske iiber diese Kluft eine Briicke fiir die Zukunft schlagen,
d. h. er muss sich Gehor verschaffen, er muss, mit einer Maske, Verwandte finden. Denn
das Ziel des Freigeistes ist nicht eine schlechte Einsamkeit, die ithn — wie den ,tollen
Menschen® — von den anderen isoliert, sondern sein Ziel ist eine ,,gute Einsamkeit®. Ei-

121 Es giebt wohl hier und da auf Erden eine Art Fortsetzung der Liebe, bei der jenes habsiichtige

Verlangen zweier Personen nach einander einer neuen Begierde und Habsucht, einem gemeinsa-
men hoheren Durste nach einem iiber ihnen stehenden Ideale gewichen ist: aber wer kennt diese
Liebe? Wer hat sie erlebt? Thr rechter Name ist Freundschaft“ (FW 14; 3, 387).

64



ne solche gute Einsamkeit setzt einen geistigen Mitteilungskreis voraus, einen Kreis, in
dem der Freigeist seine geistige Vornehmheit gerade durch eine bestimmte Abgren-
zung — d.h. durch Distanz — zu diesem Kreis wahren kann (dieser Diskurs tiber die
nFreundschaft wird im néchsten Teil von Also sprach Zarathustra eingehend betrach-
tet).!22

1.3.3 Die Maske gegen den Schauspieler

Um die Einsamkeit der Individualitit vor der Massengesellschaft zu schiitzen oder um
einen kleinen Zirkel dafiir zu schaffen, verteidigt Nietzsche die Maske. Dabei hat er ei-
nen starken Gegner, welcher auch mit der Maske — aber mit der kiinstlichen Maske —
das Publikum zu magischer Homogenitét verfiihrt: Das ist der Schauspieler.

Darin besteht auch der Unterschied zwischen der traditionellen Aufkldrung und der
Aufkliarung Nietzsches. Wahrend die Aufklarung im 18. Jahrhundert die Macht der Re-
ligion sowie der Kirche als die damalige méchtigste Autoritdt bekdmpfte, siecht Nietz-
sche die Notwendigkeit, als Aufklarer die Macht der Kunst zu bekdmpfen. Es scheint,
dass die Aufkldrung mit ihrem rationalen Geist die Macht der Religion relativiert hat.
Aber nach Nietzsches Ansicht besteht ihre urspriingliche Wurzel, welche aus der Vor-
stellung iiber die alte ,,Zauberei” (MA1 111; 2, 115) entstammt,'?* noch in der Seele des
modernen Menschen fort.

Die Kunst erhebt ihr Haupt, wo die Religionen nachlassen. Sie libernimmt
eine Menge durch die Religion erzeugter Gefiihle und Stimmungen, legt sie
an ihr Herz und wird jetzt selber tiefer, seelenvoller, so dass sie Erhebung
und Begeisterung mitzutheilen vermag, was sie vordem noch nicht konnte.
Der zum Strom angewachsene Reichthum des religiosen Gefiihls bricht im-
mer wieder aus und will sich neue Reiche erobern: aber die wachsende Auf-
klarung hat die Dogmen der Religion erschiittert und ein griindliches Miss-
trauen eingeflosst: so wirft sich das Gefiihl, durch die Aufkldrung aus der
religiosen Sphdre hinausgedrdngt, in die Kunst [H.d. V.]. (MA1 150; 2,
144)

Das Verdienst der Aufklirung, die Macht der Religion in der Offentlichkeit relativiert zu
haben, hatte nicht zur Folge, dass der ehemals von der Religion besetzte Bereich der
Seele vollig vernichtet worden wére, sondern dass er in einen anderen Bereich umge-
setzt wurde, ndmlich in dem Bereich der Kunst. Die Entzauberung der Religion durch
die Aufklarung erzeugte unerwartet eine Kunst, die gewissermaflen nach der Religion zu
einer zweiten Verzauberung fiihrte.

Nietzsches Uberzeugung folgend, verbindet sich diese sthetische zweite Verzauberung
mit dem Aufstieg der zeitgendssischen Massengesellschaft. In dem Theater, welches der
neue Raum fiir die Kunst in der Moderne ist, sieht Nietzsche ein typisches Beispiel da-

122 Vgl. das Kapitel: Die Maske fiir den Kreis und in dem Kreis (I111.2.4).
123 Kurz, der religidse Cultus ruht auf den Vorstellungen der Zauberei zwischen Mensch und

Mensch; und der Zauberer ist dlter, als der Priester (MA1 111; 2, 115).

65



fiir, dass die Massen durch einen magischen Zauber zur ekstatischen Homogenitit ver-
einigt werden.

Im Theater ist man nur als Masse [H. d. V.] ehrlich; als Einzelner liigt man,
beliigt man sich. Man lasst sich selbst zu Hause, wenn man in’s Theater geht,
man verzichtet auf das Recht der eignen Zunge und Wahl, auf seinen Ge-
schmack, selbst auf seine Tapferkeit []. In das Theater bringt Niemand die
feinsten Sinne seiner Kunst mit, auch der Kiinstler nicht, der fiir das Theater
arbeitet: da ist man Volk, Publikum, Heerde, Weib, Pharisder, Stimmvieh,
Demokrat, Nichster, Mitmensch, da unterliegt noch das personlichste Ge-
wissen dem nivellirenden Zauber der ,,grossten Zahl“, da wirkt die Dumm-
heit als Liisternheit und Contagion, da regiert der ,,Nachbar“, da wird man
Nachbar. (FW 368; 3, 618)'%*

Damals hatte das Theater die Funktion inne, die anonymisierte Seele des Menschen,
welcher von einem Mitglied einer ehemals kleinen Gemeinschaft zu dem eines Volkes
in der neuzeitlichen Gesellschaft transformiert wurde, mittels des dsthetischen Rausches
in einem kiinstlichen Einheitsgefiihl zu erlosen, mithilfe dessen Hilfe alle im Publikum
,Nachbarn“ werden konnten. Dort konnten die Besucher sich an dem Erlebnis des Ein-
heitsgefiihls berauschen, das vom Alltagsleben getrennt war. Hier hat man einen neu-
zeitlicher Raum, in dem man das simulierte Erlebnis der Vorneuzeit erfahrt.

Was geht mich das Theater an? Was die Krdmpfe seiner ,,sittlichen” Eksta-
sen, an denen das Volk —und wer ist nicht ,,Volk“! — seine Genugthuung hat!
Was der ganze Gebarden-Hokuspokus des Schauspielers! — Man sieht, ich
bin wesentlich antitheatralisch geartet. (NW ,,Wo ich Einwidnde mache®; 6,
419)%

Ohne Zweifel hat Nietzsche bei diesem ,,Theater als ,,Massenkunst* (ebd.) einen kon-
kreten Verfiihrer im Sinn. In Nietzsche contra Wagner kann man fast denselben Text mit
den oben zitierten Worten finden, in dem das Wort ,, Theater* durch ,,Bayreuth* ersetzt
wurde.'?® Wie allgemein bekannt, ist Richard Wagner eine reprisentative Person, wel-
che damals groBe Erfolge feierte.!?” Nietzsche hilt ihn fiir einen groBen ,,Verfiihrer* (W
12; 6, 39) der Masse. ,,Das Theater ist eine Form der Demokratie in Sache des Ge-
schmacks, das Theater ist ein Massen-Aufstand, ein Plebiscit gegen den guten Ge-
schmack ... Dies eben beweist der Fall Wagner: er gewann die Menge* (W ,,Nach-
schrift; 6, 42).128

124 ygl. N 23[2]; 13, 600 f.
125 Fast derselbe Text, vgl. FW 368; 3, 617.
126 In Bayreuth ist man nur als Masse ehrlich* (NW ,,Wo ich Einwinde mache®; 6, 420).

127 Schon im Sommer 1876, mitten in der Zeit der ersten Festspiele, nahm ich bei mir von Wag-

nern Abschied” (NW ,,Wie ich von Wagner loskam™ 1; 6, 431). Vgl. Janz (1993), S. 699-731.

128 Wie oben kurz erwihnt hat, gibt es hinter diesem Phinomen die zeitgendssische Stromung des
Nationalismus, die nach dem Deutsch-Franzosischen Krieg geschah. ,,Es ist voll tiefer Bedeutung,
dass die Heraufkunft Wagner’s zeitlich mit der Heraufkunft des ,Reichs‘ zusammenfallt“ (W 11; 6,
39). Vgl. auch: ,,Von allen schlimmen Folgen [], die der letzte mit Frankreich gefiihrte Krieg hinter
sich drein zieht, ist vielleicht die schlimmste ein weitverbreiteter, ja allgemeiner Irrthum: der
Irrthum der 6ffentlichen Meinung und aller 6ffentlich Meinenden, dass auch die deutsche Kultur in

66



Hinter dieser ,,Massenkunst (NW , Einwinde®; 6, 419) sieht Nietzsche das Wesen des
Schauspielers, welcher mit starkem ,,dominirenden Instinkt* (W 8; 6, 30) das Publikum
in den Raum der Zauberei verfiihrt. Das Ziel im Theater Wagners ist ,,Schwimmen,
Schweben — nicht mehr Gehen, Tanzen® (NW ,,Wagner als Gefahr* 1; 6, 422). Wihrend
der Freigeist Nietzsches den geistigen ,,Garten (J 25; 5, 43) fiir die Individualitit vor-
bereitet, aus dem der Mensch zu seiner eigenen Seefahrt auslaufen soll, bringt der
Schauspieler durch die ,,unendliche Melodie* (NW ,,Wagner als Gefahr* 1; 6, 422) die
modernen Menschen ins neue Meer der ,,Hallucination® (W 7; 6, 27), in dem man zu-
gunsten der Illusion der Zauberei auf die Knospe der eigenen Individualitdt verzichten
muss. Dort kann man jenen Willen als den ,,Affekt des Commando’s* (J 19; 5, 32) nicht
mehr vorfinden, mit dem man als Schiffskapitdn, um eine Seefahrt durchfiihren zu kon-
nen, gegen sein innerliches Chaos befehlen kann. ,,.Die Gefahr kommt auf die Spitze,
wenn sich eine solche Musik immer enger an eine ganz naturalistische, durch kein Ge-
setz der Plastik beherrschte Schauspielerei und Gebérdenkunst anlehnt, die Wirkung
will, nichts mehr* (NW ,,Wagner als Gefahr* 1; 6, 422). Fiir Nietzsche, welcher als ein
Aufklirer den Menschen ,,aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit“!* zur geisti-
gen Individualitit zu verfiihren sucht, ist Wagner ein entgegengesetzter Verfiihrer, wel-
cher auf der Seite der Masse steht. !

Diese Notwendigkeit der Distanzierung, zwischen den beiden ,,Antipoden® (NW ,,Wir
Antipoden®; 6, 424) des wagnerischen Schauspielers und des Freigeistes Nietzsches,
entstammt ihrer scheinbaren Ahnlichkeit, dass beide der Maske auf unentbehrliche Wei-
se bediirfen. ,,War Wagner iiberhaupt ein Musiker? Jedenfalls war er etwas Anderes
mehr: ndmlich ein unvergleichlicher Histrio, der grosste Mime, das erstaunlichste Thea-
ter-Genie, das die Deutschen gehabt haben, unser Sceniker per excellence. Er gehort wo
andershin als in die Geschichte der Musik* (W 8; 6, 30). Als ,,ein unvergleichlicher His-
trio®, wie der grofle Schauspieler genannt wird, maskiert Wagner sich selbst gegeniiber
der Masse. !

Aber der Grund, warum Nietzsche die Maske dieses Schauspielers kritisieren muss,
liegt darin, dass dieser nur auf die ,,Wirkung* (NW ,,Wagner als Gefahr* 2; 6, 422) sei-
ner feierlichen Gebarde auf der Biihne zielt. ,,[E]r musste Stiickwerk machen, ,Motiv®,
Gebérden, Formeln, Verdoppelungen und Verhundertfachungen, er bleib Rhetor als Mu-
siker — er musste grundsitzlich deshalb das ,es bedeutet* in den Vordergrund bringen.
,Die Musik ist immer nur ein Mittel‘: das war seine Theorie, das war Allem die einzige

jenem Kampfe gesiegt habe und deshalb jetzt mit den Kridnzen geschmiickt werden miisse, die so
ausserordentlichen Begebnissen und Erfolgen gemiss seien. Dieser Wahn ist hochst verderblich:
nicht etwa weil er ein Wahn ist — denn es giebt die heilsamsten und segensreichsten Irrthiimer —
sondern weil er im Stande ist, unseren Sieg in eine vollige Niederlage zu verwandeln: in die Nie-
derlage, ja Exstirpation des deutschen Geistes zu Gunsten des ,deutschen Reiches* (DS 1; 1,
159 f.).

129 Kant (1999), S. 20.

130 Dass der Schauspieler nicht zum Verfiihrer der Echten wird* (W 12; 6, 39). Wihrend der Frei-
geist auf die geistige Aristokratie zielt, in der seine hochste Individualitit gefordert wird, zielt der
wagnerische Schauspieler auf die ,,Theatrokratie (W Nachschrift; 6, 42), in der ein magischer
Zauberer seine hochste Macht entfaltet, wenn er die Menschen zu seinen Domestiken zu machen.

131'Vgl. Campioni (1994); Gerhardt (1996), S. 93-98; Brusotti (1994).

67



thm tiberhaupt mogliche Praxis* (W 10; 6, 35 f.). So wie bei dem Rhetoriker die Spra-
che nicht nur als Medium der Kommunikation dient, sondern auch als Mittel dient um
mit sprachlicher Schonheit statt mit Argumenten seine Zuhdrer zu iiberzeugen, dient
beim theatralischen Schauspieler die Musik als ein Mittel, die Wirkung seines Zaubers
fiir das Publikum zu verstarken.

er hat das Sprachvermégen der Musik in’s Unermessliche vermehrt []. Im-
mer vorausgesetzt, dass man zuerst gelten l4sst, Musik diirfte unter Umstén-
den nicht Musik, sondern Werkzeug, sondern ancilla dramaturgica sein. []
[E]r will Nichts als die Wirkung. [] Man ist Schauspieler damit, dass man
Eine Einsicht vor dem Rest der Menschen voraus hat: was als wahr wirken
soll, darf nicht wahr sein [H. d. V.]. Der Satz [] enthélt die ganze Psycholo-
gie des Schauspielers. (W 8; 6, 31 f.)!*

Beim wagnerischen Schauspieler ist die Maske eine Fassade, welche das wahre Gesicht
verbirgt. Wie bereits gezeigt, besitzt der Freigeist Nietzsches die Tugend der Maskie-
rung, um den Bereich der geistigen Individualitdt zu bewahren. Die Maske wirkt hier als
ein Mittel, um seine eigene Einsamkeit zu beschiitzen, indem es ihren Triger vom ho-
mogenen Raum zu isoliert bzw. distanziert. In diesem Sinne ist die Maske fiir den Frei-

geist nicht Ziel, sondern Mittel, um sein wahres Gesicht von der scheinbaren Anerken-

nung der Masse fernzuhalten.!'3?

Dem Prinzip getreu, ,,was als wahr wirken soll, darf nicht wahr sein* (ebd.), spielt der
Schauspieler seine Gebédrden so ernst, als ob diese der Wahrheit entspriachen. Diese
Macht des Scheins entspringt im Grunde aus der Wirkung des ,,Selbstbetrugs®, mit wel-
chem der Schauspieler sowohl die Masse als auch sich selbst verzaubert.

Bei allen grossen Betriigern ist ein Vorgang bemerkenswerth, dem sie ihre
Macht verdanken. Im eigentlichen Acte des Betruges unter all den Vorberei-
tungen, dem Schauerlichen in Stimme, Ausdruck, Gebérden, inmitten der
wirkungsvollen Scenerie, iiberkommt sie der Glaube an sich selbst: dieser
ist es, der dann so wundergleich und bezwingend zu den Umgebenden
spricht. Die Religionsstifter unterscheiden sich dadurch von jenen grossen
Betriigern, dass sie aus diesem Zustande der Selbsttduschung nicht heraus-
kommen: oder sie haben ganz selten einmal jene helleren Momente, wo der
Zweifel sie iiberwiltigt; gewohnlich trosten sie sich aber, diese helleren
Momente dem bosen Widersacher zuschiebend. Selbstbetrug [H.d. V.]
muss da sein, damit Diese und Jene grossartig wirken. Denn die Menschen
glauben an die Wahrheit dessen, was ersichtlich stark geglaubt wird. (MA1
52;2,72 1)

132 [M]an [diirfte] wohl in ihm [R. Wagner; E. d. V.] eine schauspielerische Urbegabung anneh-

men, welches es sich versagen musste, sich auf dem néichsten trivialsten Wege zu befriedigen und
welche in der Heranziehung aller Kiinste zu einer grossen schauspielerischen Offenbarung ihre
Auskunft und ihre Rettung fand“ (WB 7; 1, 467 f.).

133 Es gehort zu den Eigenheiten des metaphysischen Philosophirens, ein Problem zu verschirfen
und als unlésbar hinzustellen, es sei denn dass man ein Wunder als eine Losung ansieht, z. B. das
Wesen des Schauspielers in den Selbstentdusserung und formlichen Verwandlung zu sehen: wih-
rend das eigentliche Problem doch ist, durch welche Mittel der Tduschung es der Schauspieler da-
hin bringt, dass es so scheint, als wire er verwandelt™ (N 23[130]; 8, 449).

68



Mit diesem ,,Selbstbetrug® vermehrt der Schauspieler die Feierlichkeit bzw. Ernsthaf-
tigkeit seiner Kunst, mit welcher er den Menschen an ihre Erhabenheit glauben lisst.!3*
Darin besteht der Grund, warum Nietzsche im Geist des Schauspielers die gro3e Eitel-
keit sieht.!*> Denn die Eitelkeit ist eine Begierde des Menschen, durch die Anerkennung
seines dufleren Anscheins, welcher in {ibertriebener Schonheit vor dem Anderen repri-
sentiert wird, seine Macht zu vergroB3ern. Dort ist das, was wir zu sein glauben, wichti-
ger als das, was wir sind (vgl. WS 60; 2, 579).

Der Freigeist zielt darauf ab, diese Atmosphére der schauspielerischen Feierlichkeit zu
vertreiben, welche uns in einen magischen Zauber einschlie3t, auch oder gerade weil er
selber die groBe Anziehungskraft dieser Kunst gut kennt.!3® Der Freigeist lehrt uns im
Gegenteil, auf einem Gipfel zu stehen, von dem aus wir iiber unsere Feierlichkeit bzw.
Ernsthaftigkeit selber lachen konnen. ,,Es giebt Hohen der Seele, von wo aus gesehen
selbst die Tragddie authort, tragisch zu wirken* (J 30; 5, 48).

Nietzsche predigt uns keinen Selbstbetrug in der Feierlichkeit, sondern die Selbstdistan-
zierung von eben dieser Feierlichkeit, um unsere falsche Ernsthaftigkeit, welche durch
Selbstbetrug verstirkt werden kann, weglachen zu kénnen.'*” Nicht die Vereinigung mit
der Masse durch die zauberhafte Maske, sondern die Distanzierung von der Masse
durch die Maske, zwecks Erreichung der geistigen Individualitit, ist das Ziel des Frei-
geistes Nietzsches.

1.4 Die Selbst-Maskierung fiir die geistige Leichtigkeit gegen die
schwere Ernsthaftigkeit

Die fundamentale Idee in der Philosophie Nietzsches, dass der Schein unentbehrlich
iiber dem tiefen Abgrund der Welt liegen muss (FW Vorrede 4; 3, 352), gilt ebenso fiir
die innere Welt des Menschen, welche Nietzsche mit einem abgriindigen ,,Labyrinth* (J
295; 5, 239) vergleicht. Eine der tiefgriindigsten Lehren des Freigeistes besteht in seiner
Lebensweisheit, gelegentlich gegeniiber diesem Abgrund eine Distanz zu wahren.

In der Geschichte der europdischen Philosophie tritt mit dem ,,cogito* Descartes die
Licht-Metapher in eine neue Phase, d. h. in das Vermogen der Selbstreflexion des Sub-
jekts. Descartes hat durch seinen methodischen Zweifel das ,,Ich* gefunden, dessen Sein
man nicht mehr bezweifeln kann. Von diesem Punkt aus, d.h. einem Ich, das denkt, be-
ginnt die Neuzeit, in welcher der Mensch von einem festen Punkt aus, dem Ich als ei-

134 Vgl N 7[53]; 9, 328.

135 Vgl. das Kapitel: Entzauberung des Dichters (I11.2.5.1.3) bzw.: Die Eitelkeit des Zauberers
(I1.2.7.2.1).

136 Vgl. ,,Wie stark das metaphysische Bediirfniss ist und wie sich noch zuletzt die Natur den Ab-
schied von ihm schwer macht, kann man daraus entnehmen, dass noch im Freigeiste, wenn er sich
alles Metaphysischen entschlagen hat, die hochsten Wirkungen der Kunst leicht ein Miterklingen
der lange verstummten, ja zerrissenen metaphysischen Saite hervorbringen []. In solchen Augen-

blick wird sein intellectualer Charakter auf die Probe gestellt (MA 1 153; 2, 145).
137 Wer auf den hochsten Bergen steigt, der lacht iiber alle Trauer-Spiele und Trauer-Ernst“ (Z

,,vom Lesen und Schreiben®; 4, 49).

69



nem archimedischen Punkt die Aulenwelt einem Gegenstand zurechnen bzw. berechnen
kann. Die Festigkeit des Bodens fiir das cogito beruht also auf der unmittelbaren ,,Ge-
wissheit (J 16; 5, 29 f.) der Selbst-Reflexion. Aber Nietzsche zufolge ist dieser Zwei-
fel, der sich in ,,Ich denke also bin ich* ausdriickt, nicht griindlich genug.'3®

,»Es muf} besser gezweifelt werden als Descartes!” Wir finden das Umge-
kehrte, die Gegenbewegung gegen die absolute Autoritdt der Gottin ,,Ver-
nunft” iiberall, wo es tiefere Menschen giebt. (N 40[25]; 11, 641)

Nietzsche fordert uns zu tieferen Zweifeln als denen von Descartes auf, der dargelegt
hat, dass der Mensch durch das Licht der Vernunft seinen inneren Raum klar sehen
kann.'* In diesem inneren Raum des Menschen sieht er in einen schrecklichen Ab-
grund, welchen man eher nicht direkt anschauen sollte.

Wer mit Ungeheuern kdmpft, mag zusehen, dass er nicht dabei zum Unge-
heuer wird. Und wenn du lange in einen Abgrund blickst, blickt der Ab-
grund auch in dich hinein. (J 146; 5, 98)

Der Abgrund, der uns in die Tiefe hinabzieht, besteht nicht aulerhalb von uns, sondern
im Menschen. ,,Seht euch vor, ihr Philosophen und Freunde der Erkenntnis, und hiitet
euch vor dem Martyrium! Vor dem Leiden ,um der Wahrheit willen‘! Selbst vor der ei-
genen Vertheidigung!* [H. d. V.] (J 25; 5, 42) Wie der aus tiefer Weisheit entsprungene
Schleier notig ist, um uns vor dem Anblick des Abgrunds zu schiitzen, so miissen wir
uns aus Ernsthaftigkeit vor der Wahrheit von uns selbst distanzieren.

Es giebt ein Millverstdndnil3 der Heiterkeit, welches nicht zu haben ist: aber
wer es theilt, darf zuletzt gerade damit zufrieden sein. — Wir, die wir zum
Gliicke fliichten —: wir, die wir jede Art Siiden und unbédndige Sonnenfiille
brauchen und uns dorthin an die Strafle setzen, wo das Leben sich wie ein
trunkener Fratzen-Festzug — als etwas das von Sinnen bringt — voriiberwélzt
wir, die wir gerade das vom Gliicke verlangen, daf es ,,von Sinnen* bringt:
scheint es nicht, dal wir ein Wissen haben welches wir fiirchten? [] es
scheint, wir fiirchten diese Hand des Lebens, daf3 es uns zerbrechen muf3
[H. d. V.] und fliichten uns in seinen Schein, in seine Falschheit, seine
Oberfliche und bunte Betriigerei [H. d. V.]; es scheint, wir sind heiter, weil
wir ungeheur traurig sind. Wir sind ernst, wir kennen den Abgrund: deshalb
wehren wir uns gegen alles Ernste. [] Wir haben ein Wissen, welches wir
fiirchten, mit dem wir nicht allein sein wollen []. Bleib uns tapfer zur Seite,
spottischer Leichtsinn: kiihle uns, Wind, der liber Gletscher gelaufen ist: wir
wollen nichts mehr ans Herz nehmen, wir wollen zur Maske beten. (N 2[33];
12,79 f.)

138 Vgl. Gerhardt (1988b): ,,Skepsis ist der Grundzug des von Nietzsche geforderten Philosophen,
und Kritik ist sein wichtigstes Instrument™ (S. 173).

139 Gesetz, es gibe im Wesen der Dinge etwas Tduschendes Nirrisches und Betriigerisches, so

wiirde der allerbeste Wille de omnibus dubitare, nach Art des Cartesius, uns nicht vor den Fallstri-
cken dieses Wesens hiitten; und gerade jenes Cartesische Mittel konnte ein Hauptkunstgriff sein,
uns griindlich zu foppen und fiir Narren zu halten. [] ,ich will nicht betrogen werden® konnte das
Mittel eines tieferen feineren griindlicheren Willen sein, der gerade das Umgekehrte wollte; ndm-
lich sich selber betriigen. / In summa: es ist zu bezweifeln, da3 ,das Subjekt* sich selber beweisen
kann — dazu miiite es eben auBerhalb einen festen Punkt haben und der fehlt!* (N 40[20]; 11,
638).

70



Nietzsche schitzt die ,,Maske®, mit welcher man sich von der eigenen Ernsthaftigkeit
distanzieren und zur Oberflidche ,,fliichten* kann. Diese Weisheit der Selbst-Maskierung
fiir die gewollte Falschheit ist so unentbehrlich wie die Ernsthaftigkeit fiir die Suche
nach der Wahrheit. ,,Alle Menschen der Tiefe [H. d. V.] haben ihre Gliickseligkeit darin,
einmal den fliegenden Fischen zu gleichen und auf den dussersten Spitzen der Wellen zu
spielen; sie schitzen als das Beste an den Dingen, — dass sie eine Oberfliche [H. d. V.]
haben: ihre Hautlichkeit [H. d. V.]* (FW 256; 3, 517). Diese ,,Hautlichkeit”, welche ein
anderes Priadikat der Maske ist, bewahrt uns davor, in der Tiefe des Abgrunds zu versin-
ken. Weiter betont Nietzsche die Tugend der ,,Thorheit* gegen die (zu starke) Ernsthaf-
tigkeit:

Wir miissen zeitweilig von uns ausruhen, dadurch, dass wir auf uns hin und

hinab sehen und, aus einer kiinstlerischen Ferne her, iiber uns lachen oder

tiber uns weinen; wir miissen den Helden und ebenso den Narren entdecken,

der in unsrer Leidenschaft der Erkenntniss steckt, wir miissen unsrer Thor-

heit ab und zu froh werden, um unsrer Weisheit froh bleiben zu konnen!

Und gerade weil wir im letzten Grunde schwere und ernsthafte Menschen

und mehr Gewichte als Menschen sind, so thut uns Nichts so gut als die

Schelmenkappe: wir brauchen sie vor uns selber [H.d. V.]. (FW 107; 3,
464 f.)

Aus der tiefen Weisheit heraus, dass der Mensch so ernst werden kann, dass er wegen
seiner Ernsthaftigkeit zu Grunde gehen kann, verteidigt Nietzsche die ,,Thorheit™ oder
ithre ,,Schelmenkappe* als das Symbol der ,.kiinstlerischen Ferne*, mit der wir fern von
dem ,,Gewichte* der Ernsthaftigkeit in uns ausruhen bzw. uns distanzieren konnen. 40
Um mit uns selber guten Umgang haben zu konnen, miissen wir die Kunst beherrschen,
zu uns selbst eine gute Distanz zu bewahren: ,,bisweilen ist die Narrheit selbst die Mas-
ke fiir ein unseliges allzugewisses Wissen* (J 270; 5, 226).

Man kann diesen Kontext auf das Thema des Denkens anwenden. Freilich miissen wir
denken, um unseren gegenwirtigen Standort zu kennen, uns in eine Richtung zu orien-
tieren und fortzuschreiten. Man kann sagen, dass die Wiirde des Menschen darin be-
steht, denken zu konnen.'*! Aber Nietzsche zweifelt an solch einer naiven Auffassung
vom Denken: ,,,Denken‘ und eine Sache ,ernst nehmen®, ,schwer nehmen‘ — das gehort
bei ihnen [Philosophen; E. d. V.] zu einander* (J 213; 5, 148). Nietzsche macht darauf
aufmerksam, dass in einem allzu ernstem und dadurch steifen Denken sich gern die Ge-
fahr versteckt, unsere Geschmeidigkeit im Denken zu verlieren. ,,[E]s giebt Augenbli-
cke, [] wo wir euren Ernst gefdhrlicher als irgend welche Leichtfertigkeit finden* (J
225; 5, 160 f.). Wenn das Denken im Namen der Wahrheit so schwer oder unbeweglich
wird, dass es keinen Freiraum mehr hat, mit dem der Mensch {iber sich selbst mit Dis-

140 Bei Zarathustra wird dieser Gedanke als die Bedeutung des Geistes, tanzen zu konnen, gegen
den Geist der Schwere, welcher tief, griindlich und feierlich ist, eingesetzt. ,,Ich wiirde nur an ei-
nen Gott glauben, der zu tanzen verstiinde. / Und als ich meinen Teufel sah, da fand ich ihn ernst,
griindlich, tief, ferierlich: es war der Geist der Schwere, — durch ihn fallen alle Dinge. [] Jetzt bin
ich leicht, jetzt fliege ich, jetzt sehe ich mich unter mir [H. d. V.]“ (Z Vom Lesen und Schreiben®;
4,49 1).

141'Vgl. Pascal (1987), Frg. 200/347, S. 103.

71



tanz reflektieren kann, wire ein solches Denken falsch. In diesem Sinne haben wir gu-
ten Grund, ,,oberflachlich® zu sein — und zwar aus ,,Tiefe* (FW Vorrede 4; 3, 352), um

nicht an den Folgen unseres (zu ernsten) Dranges nach der Wahrheit zu Grunde zu ge-
hen.

In Gegen die Tyrannei der Wahrheit heillt es: ,,[M]an muss sich von ihr [Wahrheit;
E.d. V.] im Unwahren ab und zu erholen kénnen* (M 507; 3, 297).'*? Die zu starke
Ernsthaftigkeit — von der Jugendliche oft befallen sind — kann in der Folge oft unerwar-
tet unter die ,, Tyrannei der Wahrheit* geraten. Von diesem Gesichtspunkt aus verteidigt
Nietzsche die ,,Unwahrheit®, welche uns aus dieser ,,Tyrannei der Wahrheit* einstweilen
retten kann. Nietzsche lehrt uns die Bedeutsamkeit der Leichtigkeit gegeniiber der
Schwere, der Torheit bzw. Narrheit gegeniiber der Ernsthaftigkeit und der Oberflach-
lichkeit bzw. der Hautlichkeit gegeniiber der Tiefe. Dieses Lob der Oberflichlichkeit
rithrt aus dem intimen Wissen iiber die Seele des Menschen und ihrer Abgriinde, in die
man nicht direkt schauen soll.!+3

Der Zweifel Descartes’ ist fiir Nietzsche ein falscher Zweifel, solange er nicht ernst
(tief) genug ist, zuzugeben, dass der Schein bzw. die Maske fiir das Leben eine notwen-
dige Bedingung darstellt. Wir miissen die Kunst beherrschen, bei Gelegenheit Distanz
zu unserer Ernsthaftigkeit zu wahren, um mit uns selbst guten Umgang haben zu kon-
nen. Dies ist eine tiefsinnige Weisheit des Freigeistes.

2. Die Maske fiir die geistige Vornehmbheit. Nietzsches
Philosophie der Gefiihle II

Hinter der Maske existiert ein aufklarerisches Motiv, welches die Menschen zu ihrer ei-
genen Individualitét verfiihrt. Das bedeutet nicht, dass es sich bei der Philosophie Nietz-
sches um einen Relativismus handelt, der alle Lebensformen des Menschen als gleich
ansieht. Ganz im Gegensatz dazu zeigt seine Aufkldrung eine deutlich idealische Le-
bensform. Sein Begriff der Maske hat eine starke Beziehung zu dieser Lebensform,
welche Nietzsche mit seinem Gedanken von der Vornehmheit charakterisiert. Als Kont-
rapunkt gegeniiber den Beziehungen von Eitelkeit und Scham, welche sich in der Auto-
ritdt der Sitte verbinden, betont Nietzsche andere Werturteile, genauer gesagt den Stolz

142 In meinem Fall gehort alles Lesen zu meinen Erholungen: folglich zu dem, was mich von mir

losmacht, was mich in fremden Wissenschaften und Seelen spazieren gehn ldsst, — was ich nicht
mehr ernst nehme. Lesen erholt mich eben von meinem Ernste* (EH ,,Warum ich so klug bin“ 3; 6,
284).

143 Mit dem Leben spielen. — Die Leichtigkeit und Leichtfertigkeit der homerischen Phantasie war
ndtig, um das liberméssig leidenschaftliche Gemiith und den iiberscharfen Verstand des Griechen
zu beschwichtigen und zeitweilig aufzuheben. Spricht bei ihnen der Verstand: wie herbe und grau-
sam erscheint dann das Leben! Sie tduschen sie nicht, aber sie umspielen absichtlich das Leben mit
Liigen. Simonides rieth seinen Landsleuten, das Leben wie ein Spiel zu nehmen; der Ernst war
ihnen als Schmerz allzubekannt (das Elend der Menschen ist ja das Thema, iiber welches die Got-
ter so gern singen hdren) und sie wussten, dass einzig durch die Kunst selbst das Elend zum Ge-
nusse werden konne* (MA1 154; 2, 145 £.).

72



und die Scham bei den Vornehmen. Hier tritt wieder Nietzsches Philosophie der Gefiihle
als wichtiges Thema in den Vordergrund.

2.1 Der Stolz und sein Pathos der Distanz

,Die Eitelkeit ist die Furcht, original [H. d. V.] zu erscheinen, also ein Mangel an Stolz*
(M 365; 3, 243). Wihrend das Selbstwertgefiihl der Eitelkeit irgendeinen gemeinsamen
Zirkel von Mitgliedern sozusagen als ,,die giiltige Miinzsorte* (MA 1 79; 2, 85) fiir den
gegenseitigen ,,Tausch* (N 20[8]; 8, 363) voraussetzt, stellt Nietzsche den Charakter des
Stolzes anhand eines Menschentypus dar, der von keinem Mafstab der vorangegange-
nen Konventionen in der Gesellschaft mehr abhéngig ist, sondern stattdessen nur auf der
eigenen Einzigartigkeit bzw. ,,Unabhingigkeit™ (J 41; 5, 59) und ,,Souverdnitat“ (N 11
[40]; 9, 456) beruht, ndmlich auf ,,de[m] Stolz auf sich selbst* (J 260; 5, 210).14

Anstatt zu wiinschen, dall Andere uns so kennen wie wir sind, wiinschen wir,
daB sie so gut als moglich von uns denken; wir begehren also, da3 die Ande-
ren sich liber uns tduschen: das heillt wir sind nicht sto/z [H. d. V.] auf unse-
re Einzigkeit [H. d. V.]. (N3 [59]; 9, 63)

In diesem Sinne bendtigt der Stolz des Einzelnen Distanz zu den Mitmenschen, damit
eine Einzigartigkeit als solche mdglich wird. Der Stolze versucht als hoherer Mensch
aus der Masse der Anderen herauszuragen.

Diese Distanz nimmt zwei Formen an, erstens die horizontale Distanz, welche vom
Gleichgewicht der Ehre untereinander gestiitzt wird, und zweitens die vertikale Distanz,
welche sich direkt auf die radikale Aristokratie bezieht.

Im ersten Fall entsteht die Distanz des Stolzes durch das ,,Gleichgewicht von der
Macht* (N 5[82]; 12, 221), damit ,, Zwei zwei* bleiben kann.'*> Das Gleichgewicht ist
ein Beweis dafiir, dass zwei Menschen, welche ihre eigene Einzigartigkeit mit Stolz
fiihlen, ihren ,,Egoismus® gegenseitig als etwas Untauschbares anerkennen. ,,Es ist ein
Stiick ihres [die Vornehme Seele; E. d. V.] Egoismus mehr, diese Feinheit und Selbstbe-
schrankung im Verkehre mit ihres Gleichen* (J 265; 5, 220). In diesem ,,Verkehr mit ih-
res Gleichen®, in dem die Menschen ihren Egoismus als solchen gegenseitig anerkennen
konnen, wird nicht der Tausch der Tduschung, welcher bei der Eitelkeit gilt, sondern der
Austausch der Anerkennung in Form der Ehre ermdglicht.

sie [die Vornehme Seele; E. d. V.] ehrt sich in ihnen und in den Rechten,
welche sie an dieselben abgiebt, sie zweifelt nicht, dass der Austausch von
Ehren und Rechten [H. d. V.] als Wesen alles Verkehrs ebenfalls zum natur-
gemassen Zustand der Dinge gehort. (ebd.)'¢

144 Die Edlen 8c9\oi die Wahrhaften die sich nicht zu verstellen brauchen! Als Michtige und In-
dividuen!* (N 8[78]; 9, 399)

145 Vgl. Gerhardt (1988a).

146 In dieser Beziehung des Gleichgewichts sieht Nietzsche den Ursprung des menschengeschaffe-
nen ,,Rechts”, in dem sich die Einzigartigkeit und damit die Unaustauschbarkeit der Menschen
ausdriickt. ,,Recht entsteht nur da, wo es Vertriage giebt; damit es aber Vertrdge geben kann, muf3
ein gewisses Gleichgewicht von Macht da sein. Fehlt ein solches Gleichgewicht, stoBen zwei zu

73



Die Freundschaft kann man zu den konkreten Beispielen eines gleichberechtigten bzw.
ebenbiirtigen Verkehrs rechnen, in welchem die Menschen ihren Stolz im gegenseitigen
Respekt flireinander gleichgewichtig anerkennen konnen. Sie vermeiden nicht ,,de[n]
Kampf als das Mittel des Gleichgewichts® (N 1[31]; 12, 18). Bei der Freundschaft ist
der ,,Kampf* ein Beweis dafiir, dass sich die Gegner einander als wiirdig anerkennen.'*’
Nietzsches Erkenntnis folgend kann man nur im Rahmen dieses agonalischen Verkehrs
seine schopferische Kraft maximal offenbaren. ,,Wie viel Ehrfurcht vor seinen Feinden
hat schon ein vornehmer Mensch! — und eine solche Ehrfurcht ist schon eine Briicke zur
Liebe []. Er verlangt ja seinen Feind fiir sich, als seine Auszeichnung, er hilt ja keinen
andren Feind aus, als solchen, an dem Nichts zu verachten und sehr Viel zu ehren ist!“
(GM110; 5, 273) Bei der Freundschaft nimmt die Vornehmheit, welche ein Beweis des
Stolzes ist, die idealische Lebensform an, in der der Mensch sein Gegeniiber als Bedin-
gung des Gleichgewichts anerkennen kann.!'#8

Aber Nietzsches Begriff des Stolzes hat einen (zu) radikalen Charakter, den man schwer
als geistige Vornehmheit auslegen kann. ,,Stolz, Pathos der Distanz [] die prachtvolle
Animalitit, die kriegerischen und eroberungslustigen Instinkte® (N 11[363]; 13, 159).
Diese unbarmherzige Seite, die man nicht einfach naiv als horizontale Distanz in Form
vornehmer Freundschaft zwischen den Vornehmen auslegen sollte, sondern als vertikale
Distanz zwischen den Vornehmen und den ,,Gemeinen® (J 268; 5, 222) verstehen muss,
wird deutlich, wenn Nietzsche das ,,Pathos der Distanz* anhand seines Ideals von Aris-
tokratie erwéhnt.

Jede Erhohung des Typus ,,Mensch* war bisher das Werk einer aristokrati-
schen Gesellschaft — und so wird es immer wieder sein: als einer Gesell-
schaft, welche an eine lange Leiter der Rangordnung und Werthverschie-
denheit von Mensch und Mensch glaubt und Sklaverei in irgend einem Sin-
ne ndthig hat. Ohne das Pathos der Distanz, wie es aus dem eingefleischten
Unterschied der Stinde, aus dem bestdndigen Ausblick und Herabblick der
herrschenden Kaste auf Unterthdnige und Werkzeuge und aus ihrer ebenso
bestindigen Ubung im Gehorchen und Befehlen, Nieder- und Fernhalten
erwichst, konnte auch jenes andre geheimnissvollere Pathos gar nicht er-
wachsen, jenes Verlangen nach immer neuer Distanz-Erweiterung innerhalb
der Seele selbst, die Herausbildung immer hoherer, seltnerer, fernerer, weit-
gespannterer, umfénglicherer Zustinde, kurz eben die Erhdhung des Typus

verschiedene Macht-Quanten auf einander, so greift das Stéarkere {iber nach dem Schwécheren zu
dessen fortgesetzter Schwéchung, bis endlich Unterwerfung, Anpassung, Einordnung, Einverlei-
bung eintritt: also mit dem Ende, daB aus Zwei Eins geworden ist. Damit Zwei zwei bleibt, ist wie
gesagt ein Gleichgewicht notig [H. d. V.]* (N 5[82]; 12, 221). Zur Betrachtung der Beziehung zwi-
schen dem ,,Gleichgewicht” und dem Recht vgl. Kerger (1988); Ottoman (1999), S. 220 ff.; Strau-
be (2012).

147 Um die Notwendigkeit des agonalischen Verkehrs fiir den Menschen zu betonen, verwendet
Nietzsche sogar das Wort Krieg: ,,Man ist nur fruchtbar um den Preis, an Gegensitzen reich zu
sein [] Man hat auf das grosse Leben verzichtet, wenn man auf den Krieg verzichtet™ (GD ,,Moral
als Widernatur 3; 6, 84).

145 Vgl. N 6[49]; 9, 205.

74



,Mensch*, die fortgesetzte , Selbst-Uberwindung des Menschen®, um einem
{ibermoralischen Sinne zu nehmen. (J 257; 5. 205)'%

Im Rahmen dieser grolen Aufgabe der Erh6hung des Typus Mensch — das ist das letzte
Motiv seiner Philosophie — vermeidet Nietzsche nicht, die Notwendigkeit der aristokra-
tischen Gesellschaft zu betonen, in der die ,,Sklaverei (ebd.) als ihre Folge entsteht.

Diese (zu) radikale Seite des Stolzgefiihls in der Philosophie Nietzsches — das mit dem
Wort der ,,blonden Bestie* (GM 1 11; 275) berlichtigt populér ist — leitet sich von seinem
Problembewusstsein hinsichtlich des Stolzes her, das sich nicht allein zu den Themen
der Seele des Menschen, sondern vielmehr der Gestalt der Herrschaftsform stirkeren
Bezug hat.!>® Gegen die ,,modernen Ideen* (J 260; 5, 210) wie die Demokratisierung (J
44; 5, 61),"! die unerwartetes Potenzial besitzen, die Angleichung der Menschen in der
Massengesellschaft herbeizufiihren, versucht Nietzsche die Bedeutung des Stolzes zu
verteidigen, durch welchen der menschlichen Gesellschaft erst Sinn verliechen wird.

Corruption, als Ausdruck davon, dass innerhalb der Instinkte Anarchie droht,
und dass der Grundbau der Affekte, der ,,.Leben® heisst, erschiittert ist [].
Das Wesentliche an einer guten und gesunden Aristokratie [H. d. V.] ist [],
dass sie sich nicht als Funktion (sei es des Konigthums, sei es des Gemein-
wesens), sondern als dessen Sinn und hochste Rechtfertigung fiihlt, — dass
sie deshalb mit gutem Gewissen das Opfer einer Unzahl Menschen hin-
nimmt, welche um ihretwillen zu unvollstindigen Menschen, zu Sklaven, zu
Werkzeugen herabgedriickt und vermindert werden miissen. Ihr Grundglau-
be muss eben sein, dass die Gesellschaft nicht um der Gesellschaft willen
dasein diirfte, sondern nur als Unterbau und Geriist, an dem sich eine ausge-
suchte Art Wesen zu ihrer hdheren Aufgabe und iiberhaupt zu einem hohe-
ren Sein emporzuheben vermag. (J 258; 5, 206 f.)

,Corruption ist die entgegengesetzte Situation einer Ordnung, welche durch die verti-
kale Distanz zwischen Befehlen und Gehorsam moglich wird: ,,die Vervollkommnung
besteht in der Hervorbringung der mdchtigsten Individuen [H. d. V.], zu deren Werkzeug
die grofite Menge gemacht wird* (N 2[76]; 12, 96 1.).

Die geistige ,,Souverdnitit (N 11[40]; 9, 456) ist ein Merkmal des Stolzes. Aber Nietz-
sche lehnt eine Situation, in der ihr hochster Sinn fehlt, als die ,,Anarchie der Atome*
(W 7; 6, 27) ab. ,,Wir leben die Periode der Atome, des atomistischen Chaos* (SE 4; 1,

149 [DJas aristokratische Princip sich selber steigernd erfindet immer eine hohere Art unter den
Hoheren. Der Machtige wird immer mehr zu dem Seiner-selber-Mdchtigen, Kraftausstromenden:
man sieht, dafl die Vornehmbheit viele Grade hat — und etwas im Einzelnen Menschen selbst Wach-
sendes ist“ (N 7[101]; 10, 277).

150 Anhand des biologischen ,,Leibes* sicht Nietzsche ein konkretes Exemplar fiir die Herrschafts-
form der aristokratische Organisation verkorpert. ,,Eine Art Aristokratie von ,Zellen®, in denen die
Herrschaft ruht? (N 40[42]; 11, 650) ,,Zur Physiologie der Macht. / Die Aristokratie im Leibe, die
Mehrheit der Herrschenden (Kampf der Gewebe? / Die Sklaverei und die Arbeitstheilung: der ho-
here Typus nur moglich durch Herunterdriickung eines niederen auf eine Funktion® (N 2[76]; 12,
96).

151 [D]as wachsende Heraufkommen des demokratischen Mannes und die dadurch bedingte Ver-
dummung Europas und Verkleinerung des europédischen Menschen* (N 2[10]; 12, 70 f.). Zur Be-
trachtung der Philosophie Nietzsches als die Politische Philosophie vgl. Ansell-Pearson (1994).

75



367).°2 Dass es an einem Ort eine Ordnung gibt, heiBt fiir Nietzsche, dass sich dort ir-
gendein Méchtiger befindet, welcher dem atomischen Chaos Sinn verleiht. Von diesem
Gesichtspunkt aus behauptet Nietzsche, dass die Ordnung immer eine ,,Rangordnung‘
(J 257; 5. 205) beinhaltet. Eine Ordnung, welche kein ,,Gehorchen und Befehlen* (ebd.)
kennt, ist fiir Nietzsche undenkbar. ,,Demokratismus war jeder Zeit die Niedergangs-
Form der organisierenden Kraft [H. d. V.]* (GD ,,Streifziige* 39; 6, 140).!>3

Nietzsche sieht in der Aristokratie vielmehr eine groBe Moglichkeit, in der die Vor-
nehmheit des Menschen als solche gerechtfertigt werden kann. Dort besteht die wich-
tigste Tugend des Menschen im Stolz, mit dem sich die Macht des Menschen maximal
entfalten kann. Nur wer in seinem Dasein das triumphierende Gefiihl von Stolz ver-
spiirt, kann die Herde der Menschen organisieren, welche ohne ihn in anarchischen Cor-

ruption verfallen wiirde.'>*

2.2 Die Rache und das Mitleid im Bereich der Seele

,,.Das Pathos der Vornechmheit und Distanz, [] das dauernde und dominirende Gesammt-
und Grundgefiihl einer hoheren herrschenden Art im Verhiltniss zu einer niederen Art,
zu einem ,Unten‘ — das ist der Ursprung des Gegensatzes ,gut‘ und ,schlecht** (GM I 2;
5, 259). Die Herkunft des urspriinglichen Werturteils von ,,gut* sieht Nietzsche in der
Macht der Méachtigen gegeniiber denen, die sich ,,unten* befinden, und dem Méchtigen
als ,,schlecht™ erscheinen. Diesem Verstidndnis nach sind das ,,Gute” und die Rangord-
nung unter den Menschen, welche es dem Méchtigen ermdglicht, sich im Gegensatz zu

den Niedrigen als ,,gut“ zu bezeichnen, untrennbar miteinander verbunden.'>

Nietzsche zufolge wurde dieses Werturteil der aristokratischen Gesellschaft in der Ge-
schichte des Menschen vergessen. Dieses ,,Vergessen (GM 1 3; 5, 260) wird aber nicht
durch den Ablauf der Zeit, wie die ,,englischen Psychologen® (GM I 1; 5, 257) glaubten,
sondern durch das Auftreten der anderen, ganz neuartigen Moral herbeigefiihrt — einer
»Sklaven-Moral“, welche neue Begriffe von ,,gut* und ,,bose* erfindet, um die Rang-

152 Nach Nietzsches Gedanken von der Organisation, welche ohne die Macht unméglich ist, ist die
Familie auch ,,das kleinste Gebilde der Herrschafft™. Vgl.: ,,.Die Ehe als Institution begreift bereits
die Bejahung der grossten, der dauerhaftesten Organisatonsform in sich: wenn die Gesellschaft
selbst nicht als Ganzes fiir sich gutsagen kann bis in die fernsten Geschlechter hinaus, so hat die
Ehe iiberhaupt keinen Sinn. — Die moderne Ehe verlor ihren Sinn“ (GD ,,Streifziige eines Unzeit-
geméssen” 39; 6, 142).

153 Das ist der Grund, warum Nietzsche das Auftreten Napoleons viel hoher bewertet als die Fran-
zosische Revolution. Revolution erscheint Nietzsche als nicht anders als der Aufstand der Sklaven
ohne die Méchtigen, die in der Lage sind ihre Untertanen zu beherrschen. ,,Die Revolution ermog-
lichte Napoleon: das ist ihre Rechtfertigung. Um einen dhnlichen Preis wiirde man den anarchisti-
schen Einsturz unserer ganzen Civilisation wiinschen miissen” (N 10[31]; 12, 471). Bzw. GM 1 16;
5, 287 f. Zur Betrachtung Nietzsche und Napoleon vgl. Gerhardt (1996), S. 174 ff.; Dombowsky
(2008).

154 Zum Text Nietzsches, in dem er vom Gesichtspunkt der Notwendigkeit der Macht die Meinung
vertritt, dass die Reformation Luthers als negativ und naiv zu bewerten ist, vgl. FW 358; 3, 602 ff.
155 Das Herrenrecht, Namen zu geben, geht so weit, dass man sich erlauben sollte, den Ursprung
der Sprache selbst als Machtdusserung der Herrschenden zu fassen (GM I 2; 5, 260).

76



ordnung unter den Menschen zu vernichten:

Der Sklavenaufstand in der Moral beginnt damit, dass das Ressentiment
selbst schopferisch wird und Werthe gebiert: das Ressentiment solcher We-
sen, denen die eigentliche Reaktion, die der That versagt ist, die sich nur
durch eine imagindre Rache schadlos halten. Wéahrend alle vornehme Moral
aus einem triumphierenden Ja-sagen zu sich selber herauswéchst, sagt die
Sklaven-Moral von vornherein Nein zu einem ,,Ausserhalb®, zu einem ,,An-
ders®, zu einem ,,Nicht-selbst™: und dies Nein ist ihre schopferische That.
Diese Umkehrung des werthesetzenden Blicks — diese nothwendige Rich-
tung nach Aussen statt zuriick auf sich selber — gehort eben zum Ressenti-
ment: die Sklaven-Moral bedarf, um zu entstehen, immer zuerst einer Ge-
gen- und Aussenwelt, sie bedarf, physiologisch gesprochen, dusserer Reiz,
um tiiberhaupt zu agiren, — ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion. (GM I
10: 5,270 1))

Das ,,Ressentiment* ist ,,eine imagindre Rache* an den Machtigen, die mit ihrer ,,That*
direkt ihre Macht zur Geltung bringen konnten. Die ,,radikale Umwerthung von deren
Werthen“ (GM 1 7; 5, 267) wird durch ,,eine imaginédre Rache* statt einer ,, That* ausge-
fithrt. Von dieser Rache wird die Macht der Méchtigen als ,,Aussen vernichtet. Nietz-
sches Erkenntnis folgend ist der Begriff vom ,,Bosen* eine Bezeichnung, erschaffen von
den Seelen der Schwachen, als ,,Reaktion* auf die Machtigen, um eben ihre Macht zu
vernichten.

Aus dieser neuen seelischen Waffe heraus hat der Mensch neue Werturteile von ,,gut®
und ,,bose geschaffen, so als ob das ,,Mitleid* das hochste Ideal des ,,Guten* wiére.
Wihrend die Rache ein Gefiihl ist, mit Hilfe dessen die AuBerlichkeiten der Macht be-
kampft wird, ist das ,,Mitleid* ein Gefiihl, welches hilft die Ungleichheiten bzw. Unter-
schiede innerhalb eines Gemeinwesens zu nivellieren.!*® Durch die Erfindung dieser
neuen Mitleidmoral, in welcher die Rangordnung der Menschen seelisch nivelliert wird,
wird das Werturteil der ,,Vornehmen® — das aus dem ,,Pathos der Distanz* entstammt —
durch das Mitleid derart eingeengt, so dass dessen Pathos als etwas Boses erscheint.
Nietzsches Kritik an dieser Mitleidmoral besteht darin, dass sie ,,jenes Verlangen nach
immer neuer Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst™ (J 257; 5. 205) vollig ver-
nichtet.

Zugleich aber soll nicht iibersehen werden, dass Nietzsche in diesem ,,Sklavenaufstand
in der Moral*“ (GM I 10: 5, 270) zugleich eine Entwicklungsstufe sieht, in dem der
Menschen zu einem ,,interessante[n] Thier (GM I 6; 5, 266) geworden ist.">” Gewiss ist
auch, dass mit dieser Daseinsform des ,,Sklaven® die Seele des Menschen die neue ,,Tie-
fe* erhielt, von welcher der vornehme Mensch urspriinglich nichts wusste.

156 Zur eingehenden Betrachtung von Nietzsches Kritik am Mitleid vgl. Nussbaum (1993).

157 _[Ml]it einiger Billigkeit liesse sich allerdings auch hinzufiigen, dass erst auf dem Boden dieser
wesentlich gefdhrlichen Daseinsform des Menschen, der priesterlichen, der Mensch iiberhaupt ein
interessantes Thier geworden ist, dass erst hier die menschliche Seele in einem hoheren Sinne Tie-
fe bekommen hat und bdse geworden ist — und das sind ja die beiden Grundformen der bisherigen
Uberlegenheit des Menschen iiber sonstiges Gethier!“ (GM 1 6; 5, 266)

77



Alle Instinkte, welche sich nicht nach Aussen [H. d. V.] entladen, wenden
sich nach Innen — diess ist das, was ich die Verinnerlichung des Menschen
nenne: damit wichst erst das an den Menschen heran, was man spéter seine
»Seele” nennt. Die ganze innere Welt, urspriinglich diinn wie zwischen zwei
Héaute eingespannt, ist in dem Maasse aus einander- und aufgegangen, hat
Tiefe, Breite, Hohe [H. d. V.] bekommen, als die Entladung des Menschen
nach Aussen gehemmt worden ist. (GM II 16; 5, 322)

Die innere Welt des Menschen — die als ,,Seele* bezeichnet wird —, ist als Folge einer
, Verinnerlichung des Menschen® entstanden, in der die Instinkte — wie bei den Méchti-
gen - nicht nach auflen durch eine direkte Tat, sondern nach innen gewendet werden.
Zwar kritisiert Nietzsche die Mitleidmoral heftig — solange das Mitleid aus einem reak-
tiven Rachegefiihl entsteht und jene ,,.Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst* (J
257; 5. 205) bei Menschen nivelliert —, aber zugleich erkennt er, dass es sich dabei um
eine notwendige Entwicklungsstufe handelt, die es den Menschen ermdglicht einen
neuen seelischen Raum fiir sich zu erlangen, in welchem sie durch das Leiden ihre Seele
vertiefen konnen.

2.3 Die vornehme Scham und ihr Zartgefiihl vor der Distanz

Gegentiber dem Stolz, der eine direkte Verbindung mit dem ,,Pathos der Distanz* er-
moglicht, richtet sich die vornehme Scham schérfer auf die Einzigartigkeit unserer In-
nenwelt.!*® Diese geistige Vornehmbheit hat ihre Eigenart darin, dass sie dem Eindringen
der anderen Seele in das eigene geistige Gebiet streng ausweicht. In seiner Kritik gegen
das christliche Mitleid betont Nietzsche diese geistige Dimension der Vornehmheit.
Wihrend das vom Christentum vertretene Mitleid darauf abzielt, den Innenraum der
Menschen anzugleichen, lehnt Nietzsche diese Verallgemeinerung des Leidens ab. Um-
gekehrt verteidigt Nietzsche die geistige Distanz zwischen den menschlichen Seelen,
um die Einzigartigkeit bzw. Souverénitit des Innenraums des Individuums zu schiitzen.

Ich werfe den Mitleidigen vor, dass ihnen die Scham, die Ehrfurcht, das
Zartgefiihl vor Distanzen [H. d. V.] leicht abhanden kommt []. Die Uber-
windung des Mitleides rechne ich unter die vormehmen Tugenden. (EH
»Warum ich so weise bin.“ 4; 6, 270)

Diese geistige Distanz zeigt Feinheit und Zartheit, die im ,,Pathos der Distanz (J 257;
5. 205) schwer zu erkennen war. Diese auf der Scham beruhende Vornehmbheit priasen-
tiert ein anderes Gesicht des Vornehmen, der die ,,Rangordnung® (ebd.) in der Gesell-
schaft schonungslos durchsetzt und an den Unteren kein Interesse hat. Nur aus dieser
»Scham* als ,,Zartgefiihl vor Distanzen®, die ihren Ursprung in der ,,Ehrfurcht* vor der
Seele hat, entsteht die Notwendigkeit einer ,,Maske* mit ihren tiefgehenden Zwecken:
» E]s bestimmt beinahe die Rangordnung, wie tief Menschen leiden konnen [] dieser
geistige schweigende Hochmuth des Leidenden, dieser Stolz des Auserwéhlten der Er-

158 Vgl. Gerhardt (2011c): ,,[D]ie ,Ziichtung® eines solchen ,souverainen Individuums‘ kann nie-
mals bloB mit dufleren Mitteln vor sich gehen, sondern sie bedarf stets auch der leitenden und len-
kenden Impulse von innen her* (S. 180).

78



kenntniss [] findet alle Formen von Verkleidung [H. d. V.] n6thig, um sich vor der Be-
riihrung mit zudringlichen und mitleidigen Hénden [] zu schiitzen. [] Woraus sich er-
giebt, dass es zur feineren Menschlichkeit gehort, Ehrfurcht ,vor der Maske® zu haben*
(J 270; 5, 225 £.).!* Hier kann man eine andere Art der Rangordnung in der Philosophie
Nietzsches deutlich erkennen, welche sich nicht auf die Fihigkeit zur Macht- bzw. Ge-
waltausiibung bezieht sondern auf die Fahigkeiten der Seele. Die verschiedenen Formen
der Verkleidung sind fiir denjenigen, der die Vornehmheit des Menschen verteidigt, un-
entbehrlich.

Unser Mitleiden ist ein hoheres fernsichtigeres Mitleiden: — wir sehen, wie
der Mensch sich verkleinert, wie ihr ihn verkleinert! [] Die Zucht des Leides,
des grossen Leidens — wisst ihr nicht, dass nur diese Zucht alle Erh6hungen
des Menschen bisher geschafft hat? Jene Spannung der Seele [H. d. V.] im
Ungliick, welche ihr die Stirke anziichtet, ihre Schauer im Anblick des
grossen Zugrundegehens, ihre Erfindsamkeit und Tapferkeit im Tragen,
Ausharren, Ausdeuten, Ausniitzen des Ungliicks, und was ihr nur je von
Tiefe, Geheimniss, Maske, Geist, List, Grosse geschenkt worden ist: — ist es
nicht ihr unter Leiden, unter der Zucht des grossen Leidens geschenkt wor-
den? (J 225; 5, 160 1)

Es geht nicht um die Abschaffung des Leidens, sondern eher darum das Leiden zu ver-
teidigen, ja, es sogar zu ziichten. Aus diesem Grund, dass der Mensch in die Lage ver-
setzt werden kann sein eigenes Leiden zu vertiefen, entsteht die ,,Maske®, die sowohl
der barbarisch vornehme als auch der mitleidige Mensch nicht kennt. Der Leidende
muss ,,sich [] in den Mantel der duBlern, der rdumlichen [H. d. V.] Einsamkeit [] wi-
ckeln* (N 38[11]; 11, 610).'%° Jedenfalls ist die Einsamkeit eine notwendige Eigenschaft
des Stolzes.!®! Aber das bedeutet nicht, dass der Stolz sich gar nicht auf die menschliche
Welt bezieht, wie etwa im Fall des Einsiedlers. Der Grund, warum der stolze Mensch in
der Philosophie Nietzsches nicht einfach eine gewalttéitige Figur ist, sondern gleichzei-
tig liber eine geistige Feinheit bzw. Zartheit verfligt, die mittels einer Maske gegen An-
dere verborgen werden muss, besteht in seiner schamhaften ,,Ehrfurcht (EH ,,Warum
ich so weise bin“ 4; 6, 270) vor dem Bereich der Seele.

»[AJuch der vornehme Mensch hilft dem Ungliicklichen, aber nicht oder fast nicht aus
Mitleid* (J 260; 5, 209 f.). Selbst bei einer Wohltat muss er sich distanziert halten, um
der Gefahr zu entgehen, dass seine Wohltat in den Augen des Empfangers (und vor sich
selbst) als Mitleid interpretiert wird. Denn es besteht die Moglichkeit, die Knospe der
Vornehmbheit zu verderben, die im Anderen ungedffnet vorhanden ist:

159 Vgl. Peinzger (2011): ,,Ehrfrucht vor der Maske ist aber auch Ehrfurcht fiir das hinter der Mas-
ke® (S. 28).

160 Tch liebe die Ungliicklichen, welche sich schimen; die nicht ihre Nachttopfe voll Elend auf die

Gasse schiitten; denen so viel guter Geschmack auf Herz und Zunge zuriick blieb, sich zu sagen
,man muf} sein Ungliick in Ehren halten, man muB} es verbergen“ (N 10[141]; 12, 536).

161 Vgl. Miiller-Lauter (1995): ,,Zum Stolz gehort fiir Nietzsche die Einsamkeit []. Die Distanz
zwischen dem Stolzen und dem Eitlen vergroBert sich auf dem philosophischen Wege, der von
Kant iiber Schopenhauer zu Nietzsche fiihrt. Der Weg verlduft zugleich entlang dem wachsenden
Unbehagen an den Nivellierungstendenzen der Massengesellschaft. Die Einsamkeit des Stolzes
wichst, seine Verbundenheit mir ,den Vielen‘ schrumpft; seine sittliche Verpflichtung, als allge-
meine angesehen, tendiert nach Auflosung hin“ (S. 273 f.).

79



es giebt Handlungen der Liebe und einer ausschweifenden Grossmuth, hin-
ter denen nichts réthlicher ist, als einen Stock zu nehmen und den Augen-
zeugen durchzupriigeln: damit triibt man dessen Gedéchtniss. [] die Scham
ist erfinderisch. Es sind nicht die schlimmsten Dinge, deren man sich am
schlimmsten schamt: es ist nicht nur Arglist hinter einer Maske, — es giebt
so viel Giite in der List. [] die Feinheit seiner Scham [H. d. V.] will es so. (J
40; 5, 58)

Nietzsche sagt, ,,die Méachtigen sind es, welche zu ehren verstehen (J 260; 5, 210). Die-
se Ehrfurcht verweist nicht nur auf die eigene geistige Souverinitét, sondern auch auf
das Potenzial der Souverinitdt des Anderen. Hier spielt das Schamgefiihl als Stirke an-
gesichts einer ,,einzuhaltenden Grenzlinie* (GT 2; 1, 32) die Rolle des ,,Wéchter[s]* der
Seele (MA1 100; 2, 97). In der Philosophie Nietzsches kann es also als ein Priifstein fiir
geistige Vornehmbheit gelten, nicht Mitleid fiir Andere zu empfinden, sondern die geisti-
ge Maske als Lebensnotwendigkeit anzusehen.

Es scheint, als ob Nietzsche mit der Figur des vornehmen Menschen, die er im Verbund
mit dem Stolz darstellt, die Sehnsucht nach der Zeit vor dem Sklavenaufstand in der
Moral duBert. Der Diskurs der Selbstmaskierung bzw. die vornehme Scham beweist je-
doch, dass Nietzsche nicht anachronistisch-naiv die Riickkehr zur alten Zeit lehrt, in der
die gesellschaftliche Rangordnung die Menschen direkt beherrschte.!®? Der geistig vor-
nehme Mensch befindet sich in einer geistigen Zwiespiltigkeit der Zeit zwischen dem
Mitleid und der Sehnsucht nach der Zukunft der Menschheit (vgl. GM 1 16; 5, 285 £.).!%3
Die Maske, welche der geistig vornehme Mensch aufgrund seines Schamgefiihls tréigt,
ist auch eine Folge dieser ,,Zwiespiltigkeit®, welche als Schicksal des Menschen auf-
tritt, der in der Zeit der Gottlosen die geistige Vornehmbheit des Menschen sucht.

Exkurs. Reiner Dionysismus ist keine letzte Hoffnung Nietzsches

Zweifellos hat Nietzsche von Anfang an bis zu seinem Ende, d. h. seit seinem Erst-
lingswerk bis zu seinem letzten Tag als Philosoph am 3. Januar in 1889, viel Aufmerk-
samkeit fiir die Gottheit ,,Dionysos* gezeigt, — welche er als ein urspriingliches Symbol
des dynamischen und kriftigen Lebens sieht.

Zu der Kraft, die sich wandelt und immer die gleiche bleibt, gehort eine In-
nenseite, eine Art Charakter von Proteus-Dionysos, sich verstellend und sich
genieBend in der Verwandlung [H. d. V.]. Die ,,Person* als Tduschung zu
begreifen. (N 35[68]; 11, 540)

Wenn Nietzsche auf radikale Weise statt der Einheit der ,,Personlichkeit des Menschen

162 Zur Betrachtung der Unterschiede zwischen den beiden ,,Vornehmheiten (,,was ist vornehm?“
und ,,was ist es heute?*) in Jenseits von Gut und Bése vgl. Tongeren (1989), S. 137-171.

163 Die beiden entgegengesetzten Werthe ,gut und schlecht‘, ,gut und bése* haben einen furchtba-
ren, Jahrtausende langen Kampf auf Erden gekd@mpft; und so gewiss auch der zweite Werth seit
langem im Ubergewichte ist, so fehlt es doch auch jetzt noch nicht an Stellen, wo der Kampf un-
entschieden fortgekdmpft wird. Man konnte selbst sagen, dass er inzwischen immer héher hinauf
getragen und eben damit immer tiefer, immer geistiger geworden sei: so dass es heute vielleicht
kein entscheidenderes Abzeichen der ,héherern Natur®, der geistigeren Natur giebt, als zwiespdlti-
ge [H. d. V.] in jenem Sinne und wirklich noch ein Kampfplatz fiir jene Gegensitze zu sein“ (GM I
16; 5, 285 1.).

80



eher die verschiedenen ,,,Personae‘ (und Masken)“ betont (N 36[17]; 11, 558),'%* ste-
cken hinter dieser radikalen Kritik seine Gedanken zu Dionysos als Symbol des Lebens,
welcher wie Proteus im griechischen Mythos seine Gestalt verwandeln kann (vgl. auch
N 40[53]; 11, 654).

In seinem letzten biographischen Werk, Ecce homo — dessen Untertitel lautet: Wie man
wird, was man ist —,'%° und besonders in seinen letzten Briefen aus dem Spétjahr 1888,
welche er fiir seine Freunde — im Zwielicht zwischen Vernunft und Wahnsinn — schrieb,
kann man Spuren dafiir finden, dass fiir Nietzsche seine Philosophie des Dionysos, wel-
che mittels ihrer lebendigen Kraft Denkformen und -gesetze beliebig verwandeln kann,
nicht nur auf der theoretischen Ebene seiner Philosophie, sondern auch in seinem Leben
selbst grof3e Bedeutung hatte.

Ein Brief, den Nietzsche am 3. Januar in 1889 in Turin an Cosima Wagner schrieb,
konnte eventuell als Beweis dafiir dienen, dass er die Philosophie des Dionysos letzt-
endlich mit seinem eigenen Leib verwirklicht hatte, die er in seiner Philosophie lange
versteckt hatte.

Es ist ein Vorurtheil, daf3 ich ein Mensch bin. Aber ich habe schon oft unter
den Menschen gelebt und kenne Alles, was Menschen erleben konnen, vom
Niedrigsten bis zum Hochsten. Ich bin unter Indern Buddha, in Griechen-
land Dionysos gewesen, — Alexander und Caesar sind meine Inkarnationen,
insgleichen der Dichter des Shakespeare Lord Bakon. Zuletzt war ich noch
Voltaire und Napoleon, vielleicht auch Richard Wagner []. Dies Mal aber
komme ich als der siegreiche Dionysos, der die Erde zu einem Festtag ma-
chen wird []. Nicht daB} ich viel Zeit hétte []. Die Himmel freuen sich, daf3
ich da bin []. Ich habe auch am Kreuze gehangen. (KSB 8, Nr. 1241,
572 f.)166

Klossowski, der meiner Ansicht nach zurzeit der Einzige ist, der die letzte Periode des
Denkens Nietzsches philosophisch analysiert hat, sagt, ,,[w]enn man die letzte Schaf-
fensperiode Nietzsches betrachtet, und insbesondere sein letztes ,bewulltes® Jahr, gerit
man in die starke Versuchung, sich zu sagen: da sieht man, wohin die zwanzig Jahre
seiner Laufbahn fithren mufiten: in den Abgrund“.167 In der stiarksten ,.Exzentrizitit™ des

164 [I]ch [leugne] die ,Personlichkeit‘ und ihre angebliche Einheit [] und [finde] in jedem Men-

schen das Zeug zu sehr verschiedenen ,Personae‘ (und Maske) finde* (N 36[17]; 11, 558).

165 Vgl. ,Ich bin bei weitem der furchtbarste Mensch, den es bisher gegeben hat; dies schliesst
nicht aus, dass ich der wohlthotigste sein werde. Ich kenne die Lust am Vernichten in einem Grade,
die meiner Kraft zum Vernichten geméaB ist, — in Beidem gehorche ich meiner dionysischen Natur
[H. d. V.], welche das Neinthun nicht vom Jasagen zu trennen weiss® (EH ,,Warum ich ein Schick-
sal bin* 2; 6, 366).

166 Vgl. auch den Brief an Burckhardt in Turin am 6. Januar 1889, KSB 8, Nr. 1256, 577 ff.
Klossowski weist darauf hin, dass diese euphorische Verwandlung Nietzsches im Brief an Strind-
berg aus Turin am 31. Dezember 1888 deutlich in Erscheinung tritt, in dem Nietzsche als ,,Nietz-
sche Caesar* unterschreibt (KSB 8, Nr. 1229, 567 f.). Vgl. Klossowski (1986), S. 351-364. Nach
Klossowski sind Nietzsches Worte ,,Dionysos gegen den Gekreuzigten* (EH ,,Warum ich Schicksal
bin“ §8; 6, 374), sein letzter Versuch, angesichts seines bevorstehenden geistigen Zusammenbruchs
in seinem Geist ein ,,Gleichgewicht™ zu bewahren (Klossowski (1986), S. 360-364).

167 Klossowski (1986), S. 329. Vgl. auch: ,,Der auBergewohnliche ,Sinn‘-Reichtum, der den letzten
Brief an Burckhardt in schillernder Weise durchzieht, bedeutet, auch wenn er fiir die Psychiater die
Zerriittung des Philosophen belegt, darum nicht weniger eine volle Apotheose von Nietzsches ,In-

81



Selbst Nietzsches, welche mit der hochsten ,,Intensitdt“ bei ihm entsteht, sieht
Klossowski die letzte Phase der Philosophie Nietzsches,'®® d. i. ,,die Identifikation mit

Dionysos*.!®

Auch wenn der geistige Zusammenbruch Nietzsches uns eine Lebensweise zeigt, in der
der Mensch aus seinem — von den alten Werten Europas eingezwéngten — kleinen Leben
loskommen kann, vertritt meine Betrachtung nicht die Position, dass man eine solche
dionysische Verwandlung als letzte Hoffnung Nietzsches auslegen sollte. Meiner An-
sicht nach zeigt der letzte Text von Jenseits von Gut und Bése, in dem der Namen des
,Dionysos® (J 295; 5, 238) auftaucht, eine andere Seite Nietzsches gegeniiber dieser
Gottheit, bei der er sich nicht wie in seiner letzten Phase der Intensitit des Dionysismus
tiberlésst.

,,Ich — habe keinen Grund, meine Blosse zu dekken!* [] es fehlt dieser Gott-
heit [Dionysos; E. d. V.] nicht nur an Scham [H. d. V.] —; und es giebt iiber-
haupt gute Griinde dafiir, zu muthmassen, dass in einigen Stiicken die Gotter
insgesammt bei uns Menschen in die Schule gehen konnten. Wir Menschen
sind — menschlicher... (ebd., 238 f.)

Solange er keine ,,Scham* hat, gibt es bei dem (reinen) Dionysos keine Notwendigkeit,
sowohl seine eigene Individualitit zu beschiitzen als auch den Bereich der ,,Seele* des
Anderen zu respektieren. Diejenige Lebensweise, die ihre formierende Kraft — welche
zugleich die Bedingung fiir die Individualitit des Menschen darstellt — vollig verloren
hat, ist fiir den Menschen nicht geeignet. Dieses Urteil gilt, selbst wenn Nietzsche in
seiner letzten Lebensphase (der Phase seiner geistigen Umnachtung) solch ein Leben
fiihrte. Darin liegt auch der Grund, bei dieser Betrachtung der Maske nicht nur Dio-
nysos, sondern verstirkt auch die Wirkung einer anderen Gottheit, Apollon, zu beach-
ten. Durch dessen plastische Kraft, die gegeniiber einem gewaltigen bzw. iiberméchti-
gen Chaos ein richtiges ,,Maass* findet (GT 4; 1, 40), wird erst ein Leben des Menschen
ermdglicht, in dem er zu jenen ,,dionysischen Regungen* (GT 1; 1, 29) eine angemesse-
ne Distanz halten kann. Wie oben erwihnt,!’® hat Nietzsche selbst in seinem Erstlings-
werk, in dem Dionysos als urspriinglichste Quelle des Lebens angesehen wird, sich
niemals reinem Dionysismus hingegeben.

Worum es geht, ist weder die Riickkehr zu einer archaischen Orgie (GT 3; 1, 32 f.), in
der die Individualitit unter stirkster Wollust zerrissen wird, noch eine Auflésung des
Selbst im Chaos der Affekte, zugunsten einer euphorischen Verwandlungen des Selbst
bzw. der eigenen Identitdt, sondern um hdchste ,,Souverénitdt™, mit der der Mensch in
der Welt einen Sinn fiir sein Dasein behaupten kann.

Auch wenn es stimmt ist, dass die letzte Euphorie Nietzsches, die er in Turin erlebte,
uns Ausdrucksformen eines Lebens zeigen, welche jenseits der herkdmmlichen Vorstel-

tellekt‘. In einem Aufblitzen von Possenreiflerei erscheint die Fiille all dessen, was Nietzsches Le-
ben angesammelt hat“ (ebd., 372).

168 BEbd., S. 335.
199 Ebd., S. 375.
170V gl. das Kapitel: Die Maske gegen die Bestie (1.2.4.1).

82



lungen des Guten wie des Bosen liegen, so kann man doch nicht sagen, dass es sich
hierbei um die AuBerung einer ,,Philosophie der Zukunft handelt. Derjenige, der die
Aufgabe zum ,,Vorspiel einer Philosophie der Zukunft* ibernehmen kann, ist weder der
(reine) ,,Dionysos* noch der (gestorbene) ,,Gekreuzigte™ (EH ,,Warum ich ein Schicksal
bin“ 8; 6, 374) sondern der Mensch allein, der stindig neu sich dadurch zu gestalten
versucht, seinen Horizont nach der Zukunft hin zu iberwinden.

&3



84



I11. Die Maske von Zarathustra fiir den
Ubermenschen

In Also sprach Zarathustra, das in Nietzsches Werk eine eigentiimliche Stellung ein-
nimmt,!”! taucht Nietzsches Philosophie der Maske in sowohl konkreter als auch leben-
diger Weise auf.!”? Auch wenn das Wort Maske in diesem Werk nicht verwendet wird,
ist es sicher, dass sich die Maskierung als wichtiges Motiv durch das gesamte Werk hin-
durch zieht.!”® Die Maske ist fiir Zarathustra ein wesentlicher Teil sowohl seiner Lehre
als auch seiner Lebensform. Das Ziel der folgenden Ausfithrungen zu Also sprach Za-
rathustra besteht nicht darin, einen detaillierten Kommentar zu diesem Werk zu bie-
ten,'’ sondern vielmehr darin zu ergriinden, weshalb fiir Zarathustra (oder seine Lehre)
die Maske unentbehrlich ist und welche Rolle sie eigentlich spielt. Innerhalb meiner In-
terpretation von Also sprach Zarathustra als Teil des Freigeist-Projekts von Nietzsche
wiederholen sich einige Betrachtungen aus meinem zweiten Teil; so z.B. zum ,,Tod Got-
tes, zur geistige Aristokratie, zur vornehmen ,,Scham* oder zur Bedeutsamkeit der
Maske fiir die geistige Leichtigkeit gegen die schwere ,,Ernsthaftigkeit® usw.

Fiir Zarathustra ist die Maske, mit welcher man sein wahres Gesicht vor der Aul3enwelt
verstecken kann, die notwendige Bedingung, um zu handeln. Denn seine Handlungen,
die den Menschen das Konzept des ,,Ubermenschen* lehren, kennt keine andere Welt
als die der Menschen, selbst wenn sein Geist den der Menschen hoch wie ein Gebirge
iiberragt oder er einen groBen Uberdruss am heutigen Menschen verspiirt. Die Men-
schenwelt, welche ihm noch menschlich, allzu menschlich erscheint, ist fiir ihn die ein-
zige Welt, von welcher aus er die Menschen zum Ubermenschen fiihren kann. Fiir Za-
rathustra, welcher das groBe Dilemma zwischen dem Uberdruss an den Menschen und
der Sehnsucht nach dem Ubermenschen verspiirt, ist die Maskierung eine gewollte Me-
thode, um sowohl den Menschen selektiv zu verfithren als auch um seine Sehnsucht
nach dem Ubermenschen dadurch zu vergroBern. Durch das ganze Werk hindurch ist
Zarathustras Ziel erkennbar, seine Einsamkeit im Gebirge nicht allein genieen zu miis-

7L EH ,,Vorrede* 4; 6, 259.

172 Eigentlich ist ,,Zarathustra“ die Maske Nietzsches, mit welcher er die Vergotterung seines Ge-
dankens durch den Leser zu vermeiden versucht. Der Untertitel Ein Buch fiir Alle und Keinen
weist auf seine parodistisch ausgedriickte Hoffnung hin, sein Buch nicht als ein Buch fiir ,,Alle* zu
deuten, wie z.B. die Bibel. Sein Hass gegeniiber der Nivellierung des menschlichen Geistes ist so
tief, dass er versucht die Anpassung des Autors an den Leser zu vermeiden: ,,Allerwelts-Biicher
sind immer {ibelriechende Biicher” (J 30; 5, 49). Vgl. Pipiin (1988), S. 65. ff.; Gerhardt (2000c¢), S.
5; Himmelmann (2000). S. 18.

7 In der Nietzsche-Forschung gibt es die Tendenz, eine Verbindung zwischen Zarathustra und
,Dionysos* herzustellen; Reschke (2000). In dem Sinne, dass in der Philosophie Nietzsches Za-
rathustras ,,Uberfluss® an Weisheit eine Kontinuitit mit den Weisheiten des Dionysos aufweist, ist
eine solche Auslegung nicht falsch. Aber meiner Ansicht nach zeigen die Figur und die Worte Za-
rathustras ebenfalls Charakterziige des ,,Apollinischen®, welcher die Gottheit des ,,Scheins* ist. In
Also sprach Zarathustra kann man dieses Element in der ,,Maske* vorfinden. Vgl. Rosen (2004),
S. 28 und 73. Das Ziel meiner Betrachtung besteht darin, diese Seite des ,,Appolinisches®, die
Notwendigkeit der oberflachlichen Fassade fiir den Menschen, deutlicher zu machen.

174 Als stellvertretene Kommentare Naumann (1899/1900/1901); Lampert (1986); Pieper (1990);
Rosen (2004).

85



sen. Solange er ein Lehrer des Ubermenschen ist, bedarf er der Anderen, welche seine
iiberquellende Weisheit annehmen konnen.

Diese Betrachtung von Also sprach Zarathustra interpretiert den vierten und letzten Teil
dieses Werkes als unentbehrlichen Schluss dieses Werkes — und nicht als einfachen (pa-
rodistischen) Zusatz.!”® Dieser Teil meiner Arbeit vertritt die banale, aber texttreue In-
terpretation, dass das Werk Also sprach Zarathustra mit dem ,,Untergang® Zarathustras
beginnt (Zarathustras Vorrede) und wieder mit dessen ,,Untergang® schlieBt (Das Zei-
chen im vierten und letzten Teil). Die Maske, welche der unerschiitterliche Beweis des
Menschen ist, dass er sich auf die Anderen beziehen muss — ob er das will oder nicht —,
spielt hier fiir ihn eine unentbehrliche Rolle, um mit einem erstarkten Willen wieder in
die Menschen-Welt hinabsteigen zu kdnnen.

1. Der ,,Untergang* Zarathustras mit der Maske

Um zu bekréftigen, dass in Also sprach Zarathustra die Maske eine fiir Zarathustra un-
entbehrliche Rolle spielt, soll uns vor allem die Vorrede Zarathustras als Beweis dienen.
Die zentrale These in ihr besteht darin, dass Zarathustras wahrer ,,Untergang® nicht
schon mit der ersten ,,Morgenrdthe” im ersten Kapitel der Vorrede, sondern mit der
zweiten ,,Morgenrdthe” im neunten Kapitel beginnt, welche eine ,,neue Wahrheit™ ge-
nannt wird.

1.1 Erste Morgenrothe

1.1.1 Zarathustra als eine Briicke zum Menschen

»Als Zarathustra dreissig Jahre alt war, verliess er seine Heimat und den See seiner
Heimat und gieng in das Gebirge. Hier genoss er seines Geistes und seiner Einsamkeit
und wurde dessen zehn Jahre nicht miide* (Z Vorrede 1; 4, 11). Also sprach Zarathustra
beginnt mit der Szene, in der Zarathustra sich nach seiner Einsamkeit in den Hohen des
Gebirges endlich dazu entscheidet, seine ,,Hohle* (ebd.) im Gebirge zu verlassen. Die
zehnjdhrige Einsamkeit in der Hohle in den Bergen war fiir ihn eine notwendige Zeit,
um seine tiefe Trostlosigkeit aufgrund der Enttduschung seines Glaubens seiner jungen
Jahre an die traditionellen Werte — die als ,,Asche* (Z Vorrede 2; 4, 12) bezeichnet wer-
den — zu iiberwinden und tiiber diese Trostlosigkeit hinaus seine eigene Weisheit zu ent-
falten, die groBe Weisheit zum ,,Ubermenschen* (Z Vorrede 3; 4, 14).!76

175 7. B. Fink (1992): ,,[D]ie ersten beiden Teile laufen auf den dritten zu, der den Hohepunkt dar-
stellt und die am meisten tiefsinnigen Reden umfaft; der vierte Teil bedeutet einen starken Abfall,
das Uberhandnehmen einer Allegorik und einer legendenhaften Darstellungsweise, die mitunter
peinlich beriihrt” (S. 64). Zur Einordnung dieses Diskurses in die (insbesondere englische) Nietz-
sche-Forschung, ob der vierte und letzte Teil ein (parodistischer) Zusatz ist oder nicht, vgl. Loeb
(2010), S. 85 ff.

176 [T]ch trug meine eigne Asche zu Berge, eine hellere Flamme erfand ich mir* (Z ,,Von den Hin-
terweltern®; 4, 36). Vgl. Blumenberg (1957): ,,Riickkehr in die Hohle, aus der die Menschheit zu

ihrem ,Fortschritt’ heraustrat, kann auch Distanzierung von diesem Fortschritt bedeuten: so wird

86



Zarathustra wurde durch seine lange Einsamkeit in gewissem Sinne schon so stark und
tiefsinnig, dass er des Alleinseins gar nicht mehr ,miide” (Z Vorrede 1; 4, 11) wurde.
Das bedeutet aber nicht, dass er auf dem Berg bleiben kdnnte, wenn er denn wollte. Der
,,Uberfluss“ (ebd.) seiner Weisheit, welche durch seine lange Einkehr so gro geworden
war, dass er es nicht vermeiden konnte, sie den Menschen zu schenken, erlaubte ihm
nicht mehr, seine Weisheit in der isolierten Einsamkeit der Hohle weiter allein zu genie-
Ben.

Mit der ,,Morgenrdthe® verwandelt sich sein ,,Herz“. ,,Du grosses Gestirn! Was wiére
dein Gliick, wenn du nicht Du héttest, welchen du leuchtest! / Zehn Jahre kamst du hier
hinauf zu meiner Hohle: du wiirdest deines Lichtes und dieses Weges satt geworden
sein, ohne mich, meinen Adler und meine Schlange. / Aber wir warteten deiner an je-
dem Morgen, nahmen dir deinen Uberfluss ab und segneten dich dafiir (ebd.). Die erste
Bedeutung der Sonnenmetapher besteht in diesem ,,Uberfluss* der Weisheit, der wie die
Sonne allen Menschen ihr Licht groBziigig schenkt.!”” Zarathustra sagt dazu, dass es das
,»QGlick® fiir die Sonne ist, dass sie Empfanger ihres Lichts hat. Genauso bedarf Za-
rathustra des Empfingers, welcher ihm seine {ibermiBige Weisheit abnehmen kann.!”®

Aus dieser untrennbaren Verbindung des Uberflusses von Weisheit und der Notwendig-
keit ihres Empfangers entstammt die zweite Bedeutung der Sonnenmetapher, namlich
die des ,,Untergangs* als zentrale Handlung dieses Werkes.

Ich bin meiner Weisheit iiberdriissig, wie die Biene, die des Honigs zu viel
gesammelt hat, ich bedarf der Hdiinde [H. d. V.], die sich ausstrecken. Ich
mochte verschenken und austheilen []. Dazu muss ich in die Tiefe steigen:
wie du des Abends thust, wenn du hinter das Meer gehst und noch der Un-
terwelt Licht bringst, du iiberreiches Gestirn! Ich muss, gleich dir, unterge-
hen, wie die Menschen es nennen, zu denen ich hinab will. (ebd., 11 f.)

So wie die Sonne hinter dem Horizont versinkt und durch ihr Licht die Welt hinter die-
sem Horizont weiter erleuchtet, geht Zarathustra aus dem Gebirge zur Welt der Men-
schen hinunter, um ihnen seine Weisheit zu schenken.

Segne den Becher, welcher tiberfliessen will, dass das Wasser golden aus
thm fliesse und iiberallhin den Abglanz deiner Wonne trage! / Siehe! Dieser
Becher will wieder leer werden, und Zarathustra will wieder Mensch wer-

den [H. d. V.]. (ebd.)

Der Satz ,,Zarathustra will wieder Mensch werden® heil3t, dass er aus seiner isolierten
Einsamkeit heraus zu einem Lehrer fiir die Menschen werden will.!”® In diesem Sinne
ist Zarathustra gar kein unmenschliches Wesen, welches fern ab von den Menschen al-

die Hohle zum Ort der aristokratischen Absonderung, des Riickzuges aus der Niederung des All-
gemein-Menschlichen, des Willens zur Umkehrung der geschichtlichen Bewegung. Von dieser Art
ist die Hohle des Zarathustra* (S. 438).

177 Vgl. Nehamas (2000), S. 165; Gerhardt (2011e), S. 351.
178 Vgl FW 14; 3, 386.

179 Zur Betrachtung von dem Weg Zarathustras in der Kommunikation zwischen Menschen Vgl.
Meckel (1980).

87



lein in der Fremde lebt, sondern auch ein ,,Mit-Mensch®, welcher mittels der Sprache
eher leidenschaftlich versucht sein Wort den Anderen zu Gehdr zu bringen und mit
thnen zu kommunizieren. So heifit es auch in seiner folgenden Rede an das Volk:

Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Briicke [H. d. V.] und kein
Zweck ist: was geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Uber-
gang und ein Untergang ist. (Z Vorrede. 4; 4, 16 f.)

Von Anfang bis Ende dieses Werkes besteht das letzte Ziel Zarathustras nie darin, fiir
immer in der isolierten Einsamkeit des Gebirges allein zu bleiben, auch wenn diese
,,Einsamkeit” fiir thn ein sowohl wesentlicher als auch unentbehrlicher Teil seiner Lehre
ist. Um zu einer ,,Briicke® fiir die Zukunft des Menschen zu werden, bedarf Zarathustra
des Zuhdorers.

1.1.2 Ubermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen

Dem Volk auf dem Markt lehrt Zarathustra den ,,Ubermenschen®. ,,Ich lehre euch den
Ubermenschen. Der Mensch ist Etwas, das iiberwunden werden soll* (Z Vorrede 3; 4,
14). Der Ubermensch ist nicht etwas, das man mit einer konkreten Figur des Menschen
darstellen kann, sondern ein hochgestecktes ,,Ziel”“ (Z Vorrede 5; 4, 19) fiir den Men-
schen, zu dessen Erreichen er seine gegenwértigen Grenzen stindig zu liberwinden ver-
suchen soll.'8°

Der Ubermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Ubermensch sei
der Sinn der Erde! (Z Vorrede 3; 4, 14)

Das heift, fiir den zukiinftigen Menschen besteht der einzige Weg dem Leben in dieser
Welt einen Sinn zu verleihen darin sich selbst zu iiberwinden.'®! Zarathustra kiindigt
dem Volk den Ubermenschen aus tiefer Notwendigkeit heraus an, denn ,,Gott [ist] todt
(Z Vorrede 2, 4, 14), aber dieser hat bisher lange Zeit den Sinn des Daseins garantiert.
»Einst war der Frevel an Gott der grosste Frevel, aber Gott starb, und damit starben
auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das Furchtbarste und die Ein-
geweide des Unerforschlichen héher zu achten, als den Sinn der Erde!* (Z Vorrede 3, 4,
15) Der alte Himmel, welcher von oben herab die Menschen mit der Gnade Gottes er-
leuchtete, konnte den Sinn ihres Daseins dadurch garantieren, indem er der Erde weni-
ger Bedeutung beimall als dem Himmel. Aber durch den Tod Gottes sehen sich die
Menschen vor das Schicksal gestellt, sich von dieser alten Unterstiitzung befreien zu
miissen. Zarathustra sagt, dass fiir den Menschen eine Zeit kommt, in der er neue Werte
fiir den Sinn seines Daseins schaffen muss. Nunmehr ist fiir ihn der Wille zum Uber-
menschen der einzige Weg, auf welchem der Mensch, als das Ziel seines Daseins auf
dieser Erde, ,,iiber sich hinauswachsen‘ kann.

180 vgl. Pieper (1990): ,,Ubermensch ist iiberhaupt keine Person, kein Individuum, sondern der
Name fiir eine Tétigkeit, eine Aktivitit des Individuums® (S. 56).

181 Zur Denkgeschichte vom ,,Sinn des Lebens® in der europdischen Philosophie vgl. Gerhardt
(1995).

88



Dem Volk, das seiner Rede nicht zuhort, lehrt Zarathustra ein Gegenbild zum Ubermen-
schen, um ihnen eine andere Moglichkeit von der Zukunft des Menschen verstidndlich
zu machen. Das ist ,,der letzte Mensch* (Z Vorrede 5; 4, 19).

Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch keinen Stern mehr gebiren wird.
Wehe! Es kommt die Zeit des verdchtlichsten Menschen, der sich selber
nicht mehr verachten kann. [H .d. V.] (ebd.)

Gleichwohl erkennt Zarathustra in der Notwendigkeit des Ubermenschen auch die groB3e
Gefahr, dass der Mensch, welcher weder Hohen noch Tiefen in sich hat, eine sinnlose
Existenz in einer 6den Welt weiterfiihrt. ,,Sie [die letzte Menschen®; E. d. V.] haben die
Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben* (Z Vorrede 5; 4, 19).

Diese Welt des letzten Menschen stellt eine Antipode zur Welt Zarathustras dar, welche
in diesem Werk mit topographischen Metaphern wie Gebirge, Meer, Stern oder Sonne
beschrieben wird und welche des groBen Geistes mit all seinen Tiefen und Héhen be-
darf.'®? Die groBte Sorge Zarathustras besteht in dieser Zukunft des Menschen, in der er
diese (geistig) flache Welt einfach genieBt, ohne den Sinn oder das Ziel fiir sein Dasein
zu berticksichtigen . Denn wenn der Mensch auf der Erde einfach nur leben wiirde, ohne
eine grofle Sehnsucht zu groBeren Ideen, die iiber ihn hinaus reichen, zu verspiiren, wo-
rin bestiinde dann der Unterschied des Menschen zu einem Insekt, welches ohne einen
Sinn fiir sein Dasein auf der Erde existiert? Worin besteht dann die Wiirde des Men-
schen, dank derer wir uns ,,Mensch nennen konnen?'®3

,»Was ist Liebe? Was ist Schopfung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern?*‘ —
so fragt der letzte Mensch und blinzelt. / Die Erde ist dann klein geworden,
und auf ihr hiipft der letzte Mensch, der Alles klein macht. Sein Geschlecht
ist unaustilgbar, wie der Erdfloh; der letzte Mensch lebt am lidngsten. (Z
Vorrede 5; 4, 19)

Der letzte Mensch ist ein zukiinftiger Sohn des Fortschritts des Menschen. Durch die
,»Bildung* (ebd.) hat der Mensch seine Welt auf Erden geschaffen, in der weder die Be-
drohung durch die Natur noch die Gewalt des Tyrannen ihn beldstigen. Nunmehr kann
er gliicklich, friedlich und mittelmaBig auf der Erde leben, so wie er will. Das mag man
als groBBen Fortschritt ansehen. Aber Zarathustras gro3e Sorge flir den Menschen besteht
darin, dass er in Zukunft wegen dieses Fortschritts unerwartet und unvermeidlich in eine
Lage gerit, in der er wie ein kleines Insekt ohne Lebenssinn in dieser Welt leben wiirde.
Das einzige Ziel des letzten Menschen lége nur noch darin, moglichst lange auf der Er-
de zu leben, ohne irgendeinen Sinn, ohne irgendein Ziel und ohne irgendeine Sehnsucht.

In dieser ,,kleinen* Welt des letzten Menschen herrscht nur noch die geistige Homogeni-
tit, welche keine geistige Differenzierung in sich birgt, die wiederrum fiir die Selbst-
Uberwindung im Grunde notwendig ist.

182 Vgl. Giinzel (2001), S. 241-263.

183 Tausend Ziel gab es bisher, denn tausend Volker gab es. Nur die Fessel der tausend Nacken
fehlt noch, es fehlt das Eine Ziel. Noch hat die Menschheit kein Ziel. / Aber sagt mir doch, meine
Briider: wenn der Menschheit das Ziel noch fehlt, fehlt da nicht auch — sie selber noch? [H. d. V.
(Z ,,Von tausend und Einem Ziele*; 4, 76)

89



Wer will noch regieren? Wer noch gehorchen? Beide ist zu beschwerlich. /
Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder will das Gleiche, Jeder ist gleich [H. d. V.].
(Z Vorrede 5; 4, 20)

Dieser Wille zur Homogenitét, in welchem das Prinzip des ,,Gleiche[n] als einzige Idee
verehrt wird, ist fiir Zarathustra die schrecklichste Folge der ,,flachen Welt®, welche als
Finale der von dem letzten Menschen verkleinerten Welt zum Vorschein kommt.

Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch nicht mehr den Pfeil seiner Sehn-
sucht iiber den Menschen hinaus wirft, und die Sehne seines Bogens ver-
lernt hat, zu schwirren! / Ich sage euch: man muss noch Chaos in sich haben,
um einen tanzenden Stern gebdren zu konnen [H. d. V.]. Ich sage euch: ihr
habt noch Chaos in euch. / Wehe! Es kommt die Zeit des veréchtlichsten
Menschen, der sich selber nicht mehr verachten kann. (ebd., 19)

Entgegen der gleichartigen, kleinen und flachen Welt des letzten Menschen hat Za-
rathustra noch die grofle Erwartung an das Potenzial des ,,Chaos* im Menschen, wel-
ches noch in ihm (bzw. in seiner Person) namenlos und unerkannt steckt. Dieses Chaos
stellt eine notwendige geistige Spannung fiir die Selbst-Uberwindung dar, welche Za-
rathustra ,,die Sehne seines Bogens* nennt.'** Die groBe Sorge Zarathustras um den
Menschen besteht darin, dass dieser — gleich dem letzten Menschen — das Chaos in sich
verliert, welches die lebendige (Spann-)Kraft verkorpert, um sich selbst verachten zu
konnen und dadurch die groBe Sehnsucht zur Selbstiiberwindung zu entwickeln.'®®

1.2 Zur zweiten Morgenrothe

1.2.1 Die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk

Der Ubermensch, von dem Zarathustra dem Volk erzihlt, wird vom Volk spéttisch als
»Seiltdnzer™ missverstanden, so als ob Zarathustra von einem Beruf spréche, in dem das
,,Ubergehen“ auf einem Seil ausgeiibt wird: ,,Wir horten nun genug von dem Seilténzer;
nun lasst uns ihn auch sehen!* (Z Vorrede 3; 4, 16) Der Seilténzer, welcher glaubte, dass
dieser spottische Ruf des Volkes sich gilt, beginnt sein ,,Werk*.

,Zarathustra aber sahe das Volk an und wunderte sich [H. d. V.]* (Z Vorrede 4; 4, 16).
Dieses Wundern Zarathustras veranschaulicht, dass das Missverstindnis des Volkes fiir
thn etwas unerwartetes war. Zum Zeitpunkt dieser Vorrede auf dem Markt vertritt Za-
rathustra noch die naive Annahme, dass seine Lehre von den Menschen genau so ver-
standen wird, wie er sie versteht. Jetzt aber versteht Zarathustra zum ersten Mal, dass
das Uberquellende seiner groBen Weisheit, welche er durch die zehnjihrige Einsamkeit
im Gebirge vergrofert und vertieft hat, sich dem Volk auf dem Markt als so fremd dar-
bietet, dass er ihnen als ,,ein Spotter in furchtbaren Spissen* (Z Vorrede 5; 4, 21) er-

184 Zum Begriff der Spannung in der Philosophie Nietzsches vgl. Brussoti (2012).

185 Im Nachlass heiBt es: ,,die zwei Zukiinfte der Menschheit: / 1) die Consequenz der Vermittelm-
Bigung / 2) das bewulite Abheben, sich-Gestalten [H. d. V.] / eine Lehre, die eine Kluft schafft (N
12 5[61]; 12, 208).

90



scheint: ,,Zu lange wohl lebte ich im Gebirge, zu viel horchte ich auf Biche und Bau-
me* (Z Vorrede 5; 4, 20). Zwischen ihm und dem Volk besteht eine zu groBe Kluft der
Mitteilens und Verstehens, iber die er nicht sofort eine Briicke schlagen kann. ,,[S]ie
verstehen mich nicht, ich bin nicht der Mund fiir diese Ohren.* (Z Vorrede 5; 4, 18)

Dann ereignet sich die eindrucksvollste Szene der Vorrede, der Absturz des Seiltdnzers.
Dieser wird vom ,,Possenreiller libersprungen, welcher den Seiltinzer mit schnellem
Schritt verfolgt. In diesem Augenblick stiirzt der Seiltdnzer inmitten des Volkes ab. Die-
ser Vorfall mit dem Seilténzer veranschaulicht Zarathustra bildlich und mit allem Schre-
cken die grofle Kluft zwischen ihm und dem Volk. Beide — der Possenreiler und der
Seiltdnzer — karikieren die Rede Zarathustras. Jener, der den Seiltdnzer iiberspringt, ka-
rikiert die ,,Uberwindung® als die fundamentale Aktivitit zum Ubermenschen; dieser,
der in die Tiefe des Todes abstiirzt, den ,,Untergang® Zarathustras. Thre Taten, welche sie
vor Zarathustra und dem Volk auf dem Markt aufgefiihrt haben, sind deformierte Figu-
ren der Rede Zarathustras, um die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk anzu-

zeigen. '8¢

Ein wichtiger Punkt, welcher in dieser Betrachtung nicht iibersehen werden darf, besteht
in den Worten Zarathustras, die er dem sterbenden Seiltidnzer zuruft.

Freund [H. d. V.], [] du hast aus der Gefahr deinen Beruf [H. d. V.] gemacht,
daran ist Nichts zu verachten. Nun gehst du an deinem Beruf zu Grunde: da-
fiir will ich dich mit meinem Hénden begraben. (Z Vorrede 6; 4, 22)

Zarathustra erweist ihm die Ehre, ihn seinen ,,Freund* zu nennen. Der Seiltidnzer, der
aufgrund seiner beruflichen Tatigkeit zu Grunde geht, ist der erste Freund fiir Zarathust-
ra, den er in der Menschenwelt gefunden hat. Zweifellos erblickt Zarathustra in diesem
verstorbenen Freund ein Ebenbild seines Werkes in der Menschenwelt untergehen.
Denn, wie er selber sagt, Zarathustra liebt solche, welche in der Gefahr ihr Leben zu
riskieren versuchen.!®” Aber diese Freundschaft kann fiir Zarathustra zugleich eine neue
Gefahr darstellen, welche er in die Menschenwelt trédgt.

1.2.2 Eine Nacht mit dem ersten Gefiihrten

In der ,,Nacht* (Z Vorrede 7; 4, 22) sagt Zarathustra zu sich selbst, wihrend ein Leich-
nam neben ihm liegt: ,,Wahrlich, einen schonen Fischfang that heute Zarathustra! Kei-
nen Menschen fieng er, wohl aber einen Leichnam. / [] noch bin ich ihnen ferne
[H. d. V.], und mein Sinn redet nicht zu ihren Sinnen* (Z Vorrede 7; 4, 23). Die geistige

186 Eg ist sicher, dass der PossenreiBer, der zugleich als eine Art Doppelgénger Zarathustras agiert,
hier Zarathustra mehr dhnelt als dem Seiltdnzer. Im Nachlass heil3t es: ,,Zarathustra selber der Pos-
senreifler, der iiber den armen Seiltdnzer hinwegspringt™ (N 16[88]; 10, 531). Aber auch wenn Za-
rathustra ein dhnliches Wort wie der Possenreiler am Ende dieser Vorrede sagt: ,,iiber die Zogern-
den und Saumseligen werde ich hinwegspringen (Z Vorrede 9; 4, 27), wiirde es falsch sein, den
Possenreifler in dieser Vorrede direkt als die idealische Figur Zarathustras auszulegen. Denn er
kennt weder die menschliche Sympatie fiir den Menschen noch die Notwendigkeit der Maske,
welche der Beweis des zarten Geistes ist.

187 Ich liebe Die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als Untergehende, denn es sind die
Hinilibergehenden* (Z Vorrede 4; 4, 17).

91



Hohe Zarathustras, mit der er sich weit vom Volk auf dem Markt sich entfernt, macht
ihn ironischerweise in den Augen des Volkes zu nichts anderem als ,,den Menschen zwi-
schen einem Narren und einem Leichnam* (ebd.).

Dass diese Ferne nicht einfach ein Thema des theoretischen Missverstandnisses, son-
dern auch eine gefihrliche Kluft darstellt, lehrt ihn jener Possenreifer, welcher zugleich
ein Doppelginger Zarathustras ist. ,,Geh weg von dieser Stadt, oh, Zarathustra, sprach
er; es hassen [H. d. V.] dich hier zu Viele. Es hassen dich die Guten und Gerechten und
sie nennen dich ithren Feind und Verdchter [H. d. V.]; es hassen dich die Glaubigen des
rechten Glaubens, und sie nennen dich die Gefahr der Menge. [] Geh aber fort aus die-
ser Stadt— oder morgen springe ich iiber dich hinweg, ein Lebendiger {iber einen
Todten* (Z Vorrede 8; 4, 23). Der Possenreifler, welcher in der Nacht wieder vor Za-
rathustra erscheint, veranschaulicht die dunkle Finsternis des Menschen, welche eine
groBere und tiefere Kluft als das kommunikative Missverstdndnis schafft. Diese Fins-
ternis ist der Hass der Menschen.

Tatsédchlich hat Zarathustra dem Volk auf eine Weise zugeredet, in der sein durch den
Anblick des letzten Menschen gereizten ,,Stolz* zum Ausdruck kommt. Dies tat er aber
damit das Volk besser seine Verachtung gegen sich selbst erlernen kann, die sich zu ei-
ner notwendigen Motivation entwickeln kann, sich zu {iberwinden: ,,[S]ie [horen] un-
gern von sich das Wort , Verachtung‘. So will ich denn zu ihrem Stolze [H. d. V.] reden®
(Z Vorrede 5; 4, 19). Die Rede Zarathustras an das Volk hat aber iiberraschenderweise
nicht dazu gefiihrt, dass sich die ,,Verachtung* des Volkes fiir sich selbst zu einem hoéhe-
ren Stolz auf sich selbst umwandelt, sondern nur den Hass des Volkes auf Zarathustra
entfacht. Der Grund dieses Hasses besteht darin, dass gerade das Volk auf dem Markt,
wo der Geist jener Homogenitdt und Gleichheit herrscht, das Ideal fiir den ,letzten
Menschen® darstellt. Zarthustra hat ihre Selbst-Verachtung nicht zu einer groferen
Sehnsucht hin zum Ubermenschen verwandelt, sondern im Gegenteil nur die Verehrung
fiir den letzten Menschen hervorgerufen, welche sich mit Hass und Spott gegen Za-
rathustra erregt: ,,Gieb uns diesen letzten Menschen, oh Zarathustra, [] machte und zu
diesen letzten Menschen! So schenken wir dir den Ubermenschen!* (Z Vorrede 5; 4, 20)

Die durch seine Weisheit hervorgerufene — und von vornherein bestehende — Kluft zwi-
schen Zarathustra und dem Volk wurde ihm in ihrer Tiefe erst bewusst, als er sich des
Hasses des Volkes auf ihn gewahr wurde. Diese Kluft konnte ihn umbringen, wie den
Seiltdnzer, der wegen seiner ,,reinen Ehrlichkeit* fiir seinen Beruf sterben musste. Die
erste dunkle Nacht, die Zarathustra nach seinem Untergang verbringt, lehrt ihn auf be-
schwerliche Weise, wie schwierig es noch ist, inmitten der Menschen diesen den Weg
zum Ubermenschen aufzuzeigen, d. h. ,,unterzugehen®.

Neben dieser Schwierigkeit besteht fiir Zarathustra in dieser Nacht dazu noch die andere
Gefahr, den Leichnam falschlicherweise fiir seinen Gefdhrten zu halten. Er sagt zu ihm:
»~Komm, du kalter und steifer Gefihrte [H. d. V.]! Ich trage dich dorthin, wo ich dich
mit meinen Handen begrabe® (Z Vorrede 7; 4, 23). In dieser Nacht scheint Zarathustra
auch den Anderen nichts anderes als ein ,, Todtengridber* zu sein, welcher den Leichnam
zu Grabe trigt.!®® Zugleich war die Figur eines alten Mannes nicht in der Lage den Un-

188

92

,Zarathustra tragt den todten Hund davon: brav, dass Zarathustra zum Todtengréber wurde! (Z



terschied zwischen dem noch lebenden Zarathustra und einem Leichnam zu bemer-
ken.!®” In dieser dunklen Nacht steht er dem gestorbenen Freund zu nahe. Zarathustra
nimmt, als Folge seiner Schwierigkeit vor dem Volk zu reden, unabsichtlich eine zu ge-
ringe Distanz gegeniiber dem Leichnam des Seiltdnzers ein, welcher natiirlich nicht
mehr imstande ist zu reden oder irgendetwas zu schaffen. Um seinen wahren Untergang
durchzufiihren, muss er auch diese Gefahr liberwinden.

1.2.3 Eine neue Wahrheit, die lebendigen Gefiihrten wegzulocken

Mit der zweiten ,,Morgenrothe” (Z Vorrede 9; 4, 25) — die weiter hin zum ,,Mittag*
(ebd.) steigt — erkennt Zarathustra ,,eine neue Wahrheit®.

Dann erhob er sich schnell, wie ein Seefahrer, der mit Einem Male Land
sieht, und jauchzte: denn er sah eine neue Wahrheit [H. d. V.] []. Ein Licht
gieng mir auf: Gefdhrten brauche ich und lebendige [H. d. V.], — nicht todte
Gefihrten und Leichname, die ich mit mir trage, wohin ich will. / Sondern
lebendige Gefiihrten [H. d. V.] brauche ich, die mir folgen, weil sie sich sel-
ber folgen wollen — und dorthin, wo ich will. [] nicht zum Volke rede Za-
rathustra, sondern zu Geféhrten! [] Viele wegzulocken von der Heerde — dazu
kam ich. (Z Vorrede 9; 4, 25)

Mit der ,,zweiten Morgenrdthe nach der tiefen Nacht entscheidet sich Zarathustra end-
lich, seine zwei Naivitditen zu iberwinden. Erstere bestand in der dufleren Naivitit, dem
Volk etwas sagen zu kdnnen, so als ob der Andere (das Volk) — ohne das Vorhandensein
einer gefiihlsmiBige Kluft — ihn sogleich verstehen konnte, ganz gleich wie er sich ihm
mitteilte. Er hatte sozusagen ,,unverhohlen“ vor den Anderen geredet. Die zweite inne-
ren Naivitét besteht in der von ihm gefiihlten gefdhrlichen Sympathie fiir seinen gestor-
benen Gefdhrten, welcher wegen seiner ,reinen Ehrlichkeit* hatte sterben miissen. Za-
rathustra war zu eng mit seinem ersten Freund verbunden gewesen.

Diese innere Verdnderung wird durch die Distanzierung ermoglicht, welche zugleich
auch das Prinzip der geistigen Individualitdt ist. Mit dieser geistigen Distanzierung kann
er sowohl seine duflere naive Erwartung Anderen gegeniiber als auch seine innere naive
Sympathie fiir den Néchsten iiberwinden. Dies bedeutet allerdings nicht, dass er sich
wieder in seine isolierte Einsamkeit zuriickzieht. Ganz im Gegenteil ist das ein neuer
Schritt auf dem Weg, um denjenigen zu treffen, welchen er wahrhaftig seinen Freund
nennen kann.

du, mein erster Gefdhrte, gehab dich wohl! Gut begrub ich dich in deinem
hohlen Baume, gut barg ich dich vor den Wolfen. / Aber ich scheide
[H. d. V.] von dir, die Zeit ist um. Zwischen Morgenréthe und Morgenrdthe
kam mir eine neue Wahrheit. (ebd., 26)

Vorrede 8; 4, 24)
18 Ein Lebendiger und ein Todter, sagte Zarathustra. [] Das geht mich Nichts an, sagte der Alte

miirrisch® (Z Vorrede 8; 4, 24 f.).

93



Indem er von seiner naiven Sympathie fiir den verstorbenen Freund abldsst, lenkt Za-
rathustra sein Handeln wieder auf den Menschen, um seine ,,lebendigen Geféhrten™ zum
Ubermenschen zu verfithren: ,,Zu meinem Ziele will ich, ich gehe meinen Gang* (ebd.,
27). So versucht er dann weder in die Einsamkeit im Gebirge zuriickzugehen noch zum
Totengriber des verstorbenen Seiltinzers zu werden, sondern probiert Zarathustra seine
Llebendigen Gefahrten™ in der Menschenwelt zu finden. Sein Ziel soll nicht der Leich-
nam, sondern die lebendigen ,,Mitschaffenden (ebd., 26) sein, welche den Willen in
sich haben, sich selbst zu iiberwinden zu versuchen.

Gefdhrten sucht der Schaffende und nicht Leichname, und auch nicht Heer-
den und Glaubige. Die Mitschaffenden [H. d. V.] sucht der Schaffende, Die,
welche neue Werthe auf neue Tafeln schreiben. (ebd.)

Zarathustra wiirde nunmehr nur zu dem reden, der dazu bereit ist, sich seine eigenen
Werte selber zu schaffen.

Den Schaffenden, den Erntenden, den Feiernden will ich mich zugesellen
[H. d. V.]: den Regenbogen will ich ihnen zeigen und alle die Treppen des
Ubermenschen. (ebd.)

Mit der zweite ,,Morgenrdthe wird Zarathustras Rede nicht mehr ,,gnédig* gefiihrt, um
allen Menschen gegeniiber auf gleicher Augenhohe zu sprechen, sondern sozusagen se-
lektiv. Er testet eher den Zuhorer darauthin, ob dessen Seele auch tief und zart genug ist
und ob sein Blick auf etwas Hoheres zielt. Sein Wort wahlt das Ohr des Anderen aus,
um die geistige Differenzierung des Menschen gegeniiber der geistigen Homogenitdit

des Volkes zu verwirklichen.'*°

1.2.4 Der Stolz des Adlers und die Klugheit der Schlange

,»QGefdhrlicher fand ich’s unter Menschen als unter Thieren, gefdhrliche Wege geht Za-
rathustra. Mogen mich meine Thiere fithren!* (Z Vorrede 10; 4, 27) Vielleicht spricht
Zarathustra diese Worte in Erinnerung an die Worte jenes Greises, welcher Zarathustra
den Rat gegeben hat, nicht zum Menschen zu gehen, sondern eher im Wald zu bleiben.
»Liebe zum Menschen wiirde mich umbringen [H. d. V.] (Z Vorrede 2; 4, 13). Auch
wenn Zarathustra dem alten Greis nicht zustimmen wiirde — weil er allzu gut weil3, dass
Gott bereits tot ist, und er nicht zum Menschen hinuntersteigt, um die Menschen zu lie-
ben, sondern um ihnen ein ,,Geschenk“ (ebd.) zu bringen'! —, klingen die Worte des
Greises fiir Zarathustra bedriickend. Auch wenn er nicht aus ,Liebe”, sondern als
Schenkender einer groBen Weisheit zum Menschen hinabgeht, kann er aufgrund des tie-
fen Hasses der Menschen oder aufgrund seiner Sympathie fiir seinen Freund zu Grunde
gehen.

190 Vgl N 10[63]; 12, 494.

191 Zarathustra sagte einmal unvorsichtig und naiv, dass er aufgrund seiner ,,Liebe zum Menschen
geht. ,,Zarathustra antwortete: ,Ich liebe die Menschen.‘ [] ,Was sprach ich von Liebe! “*“ (Z Vorre-
de 2; 5, 13)

94



Als Zarathustra bei der Trennung vom verstorbenen Gefdhrten eine ,,neue Wahrheit*
einfiel, ndmlich die lebendigen Gefidhrten zu verfiihren, tauchten die Tiere Zarathustras
vor ihm auf, der Adler und die Schlange. Diese zwei Tiere Zarathustras symbolisieren
die beiden notwendigen Tugenden, welche fiir den Menschen, der den Weg zum Uber-
menschen zu bestreiten versucht, unentbehrlich sind.'*? , Das stolzeste Thiere [H. d. V.]
unter der Sonne und kliigste Thier [H. d. V.] unter der Sonne*“ (Z Vorrede 10; 4, 27).
Wenn der Mensch inmitten der Menschenwelt die Hoffnung auf den Ubermenschen
weiter im Herzen bewahren will, muss er auf seinem gefihrlichen Weg zum Ubermen-
schen nicht nur den Stolz des Adlers, welcher die geistige Hohe symbolisiert, sondern
auch die Klugheit der Schlange in sich tragen, welche die tiefste Weisheit des Menschen
versinnbildlicht — und zwar die Weisheit, um die im Menschen versteckte, dunkle und
schmutzige Finsternis zu iiberleben.'*?

Zarathustra weil3 sehr gut, dass der Mensch unfihig wire diese ,,gefdhrlichen Wege* (Z
Vorrede 10; 4, 27) weiter zu bestreiten, solange er hartnickig ohne die Klugheit allein in
der Tugend des Stolzes verharrt. Eher wiirde ihn der zu starke und zu reine Stolz, der
keine Klugheit kennt, ihn téten. Die Schlange ringelte sich um den Hals des Adlers wie
eine ,,Freundin“ (ebd.). Man muss beide Tugenden in sich tragen — weder allein den ed-
len Stolz, der dem Menschen die Sehnsucht nach dem hoheren Menschen lehrt, noch
nur die tiefe Klugheit, mit der er den schrecklichen Abgrund der Finsternis des Men-
schen erkennen kann, sondern die ,,stolze Klugheit®.

Als Zarathustra mit der ersten Morgenrote aus dem hohen Gebirge nach unten abstieg,
war er in gewissem Sinne schon stolz genug. Aber er bedurfte noch mehr Stirke und
Stolz, um nicht vor dem Versuch zu zdgern, trotz der sehr tiefen Kluft zwischen ihm
und dem Volk noch hdher zu steigen. Der Stolz des Adlers fordert ihn auf, seine geistige
Hohe iiber die Kleinheit des Menschen hinaus als solche zu akzeptieren. Doch sein
Stolz muss mit der Klugheit der Schlange einhergehen, welche ihm inmitten der Men-
schen die tiefe Weisheit bewahrt, ohne die er in die Finsternis — z. B. inmitten des Has-
ses oder der Naivitdt — versinken wiirde. Er muss zugleich mittels seiner stolzen Klug-
heit ,,vorsichtige Distanz* gegeniiber den Abgriinden der menschlichen Seele, sowohl in
anderen Menschen als auch in ihm, halten.

Diese stolze Klugheit fordert von Zarathustra, die Maske zu tragen. Man kann sagen,
dass es sich bereits um ein Moment der Selbstiiberwindung handelt, wenn er sich so-
wohl von seiner dufleren Naivitdt gegeniiber den Anderen als auch von seiner inneren
Naivitdt gegeniiber dem verstorbenen Freund distanziert und einen Schritt weiter hin-
austritt, um den echten, lebendigen Freund zu erkennen. Sein neuer Weg der Maskie-
rung verstdrkt seinen Willen zum Untergang, vergrofert aber auch seinen Stolz und sei-
ne hohere Sehnsucht, mit deren Hilfe er seine echten Gefdhrten aus der Menschenwelt

192 Auch wenn es korrekt ist, dass diese zwei Tiere (Adler und Schlange) den Gedanken von der
ewigen Wiederkehr symbolisieren (vgl. Heidegger (1961), S. 298-302) — indem die metaphorische
Bedeutung des Adlers und der Schlange sehr hdufig und intensiv mit dem Gedanken der ewigen
Wiederkehr verkniipft werden — so scheint aber den konkreten Tugenden (besonders die Klugheit
der Schlange) in vielen Interpretationen zu wenig Bedeutung und keine ausreichende Analyse bei-
gemessen zu werden.

193 Vgl. Pieper (1990), S. 97 ff.

95



hervorlockt. Dabei verkennt er nicht, dass dieser Weg fiir ihn sehr gefdhrlich werden
kann. Die Maske zu tragen, ist nie der Riickgang zum isolierten Alleinsein, sondern der
Wille zum Anderen, welchen man noch nicht sieht.

Mochte ich kliiger sein! Mdochte ich klug von Grund aus sein, gleich meiner
Schlange! / Aber Unmogliches bitte ich da: so bitte ich denn meinen Stolz,
dass er immer mit meiner Klugheit gehe! [H. d. V.] / Und wenn mich einst
meine Klugheit verldsst: — ach, sie liebt es, davonzufliegen! — mége mein
Stolz dann noch mit meiner Thorheit fliegen! (Z Vorrede 10; 4, 27 £.)

Der Stolz ist eine zentrale Tugend fiir denjenigen Menschen, der seinen Weg zum
Ubermenschen zu gehen versucht. Aber auch die kluge Weisheit, welche uns lehrt, /istig
zu leben, muss er in sich tragen. Zarathustra weil3 allzu gut, dass es ab und zu fiir ihn
schwierig werden wiirde, wenn der grof3e Stolz stindig mit der tiefen Klugheit zusam-
mengeht. Es kann sein, dass die tiefe Klugheit wegen ihrer listigen Weisheit ironischer-
weise den Stolz verlédsst. Deswegen wiinscht Zarathustra, dass, auch wenn die Klugheit
den Stolz verldsst, mindestens die ,,Thorheit“ mit dem Stolz bei ihm verbleibt; die
,» Thorheit”, welche fiir ihn zusammen mit der ,,klugen Blindheit* oder mit dem ,,scho-
nen Schein® in der Not eine Hilfe werden konnte, um seinen gefahrlichen Weg weiter-
zugehen, ohne die Sehnsucht nach dem Ubermenschen zu verlieren.'**

Weder den Weg des Greises im Wald, welcher mit dem Glauben an Gott dort verbleibt,
noch den Weg des Seiltidnzers auf dem Markt, welcher wegen seiner reine Hingabe an
seinen Beruf dort sterben musste — wihlt Zarathustra. Stattdessen entscheidet er sich mit
der stolzen Klugheit der Maskierung seinen eigenen Weg als der Lehrer vom Ubermen-
schen zu bestreiten. So also beginnt Zarathustras Untergang mit der Maske.

2. Die Maske zur Distanzierung, Verstellung und
Verlockung

Mit der Selbst-Maskierung verfithrt Zarathustra den Anderen zu seinen tiefreichenden
Gedanken. Die Reden Zarathustras werden mithilfe der Maske entfaltet, welche ihre ge-
danklichen Abgriinde verschleiert. Er wiirde all seine Gedanken vor den Anderen nie
unverhiillt aussprechen. Bei ihm ist die Rede selber schon eine zweifache Handlung,
seine Gedanken sowohl den Anderen mitzuteilen als auch zugleich vor den Anderen zu
verbergen, um ihnen seine tiefsten Gedanken durch dieses ,,Schweigen® nicht zu verra-
ten.

Meine liebste Bosheit und Kunst ist es, dass mein Schweigen lernte, sich
nicht durch Schweigen zu verrathen. / Mit Worten und Wiirfeln klappernd
iiberliste ich mir die feierlichen Warter: allen diesen gestrengen Aufpassen
soll mein Wille und Zweck entschliipfen. / Dass mir Niemand in meinen
Grund und letzten Willen hinab sehe, — dazu erfand ich mir das lange lichte
Schweigen. / So manchen Klugen fand ich: der verschleierte sein Antlitz
und triibte sein Wasser, dass Niemand ihm hindurch und hinunter sehe. /

194 Vgl. das Kapitel: Die Selbst-Maskierung als Verfiihrer (I11.2.3).

96



Aber zu ithm gerade kamen die kliigeren Misstrauer und Nussknacker: thm
gerade fischte man seinen verborgensten Fisch heraus! / Sondern die Hellen,
die Wackern, die Durchsichtigen — das sind mir die kliigsten Schweiger: de-
nen so tief ihr Grund ist, dass auch das hellste Wasser ihn nicht — verréth. —/
Du schneebiértiger schweigender Winter-Himmel, du runddugichter Weiss-
kopf iiber mir! Oh du himmlisches Gleichniss meiner Seele und ihres
Muthwillens! / Und muss ich mich nicht verbergen, gleich Einem, der Gold
verschluckt hat, — dass man mir nicht die Seele aufschlitzte? (Z ,,Auf dem
Oclberge*; 4, 220)

Die Rede Zarathustras hat etwas Geheimnisvolles an sich. Einerseits stellt er seinen Zu-
horer auf die Probe, um festzustellen ob dieser tiefgriindig genug ist, die Tiefe Za-
rathustras in ihrem ganzen Ausmal} erahnen zu kdnnen, wobei es sich hier zugleich um
eine Probe, ob der Zuhdrer in seiner Person diese Tiefe in sich trégt oder nicht. Anderer-
seits versucht er seine eigenen Gedanken, die er nie gern den Anderen iiberldsst, durch
eine Begegnung mit dem Anderen und zugleich durch die Trennung von den Anderen
noch zu vertiefen bzw. zu vergrofBern.

2.1 Die Schichten der Masken Zarathustras

Die Maske Zarathustras verfligt iiber vielfdltige Schichten, welche ihm abhéngig von
der Entfernung von den Anderen verfiigbar sind. Im Kapitel Von der Erlosung am Ende
des zweiten Teils wird diese Vielfdltigkeit der Maske Zarathustras am deutlichsten dar-
gestellt.

Es gibt zweierlei Griinde, weshalb meine Betrachtungen mit diesem Kapitel beginnen.
Der erste Grund besteht darin, dass in diesem Kapitel Zarathustra zu drei Personen (dem
»Bucklichten, seinen ,,Jiingern* und ,,sich selber*) auf ganz verschiedene Art und Wei-
se redet. Die Pluralitdt der Objekte stellt eigentlich die Bedingung fiir die Maske dar,
welche durch seine trennende Wirkung eine Innen- und Aulenwelt schafft. Kurz gesagt,
um die Maske zu verstehen, muss es mindestens zwei Welten bzw. zwei Gegenstinde
geben. Zweitens deutet dieses Kapitel das ,.tiefste* Gesicht Zarathustras schon an, das er
selbst vor seinen vertrauenswiirdigen und in kleinen Zirkeln versammelten Schiilern
versteckt, und das er sich nur vor sich selber offenbart. Auch die qualitative Differenz
ist zugleich eine Bedingung fiir die Maske, welche einen Grund dafiir liefert sich mithil-
fe einer Selbst-Maskierung sich vor der AuBlenwelt zu verstecken. Kurz gesagt, um eine
Maske zu tragen, muss man Geheimnisse haben, welche vor Anderen verborgen bleiben
sollen. In diesem Kapitel tauchen die zwei fundamentale Elemente der Maske — die viel-
faltigen Objekte und die qualitative Differenz — am deutlichsten auf.

Das Gespriach mit dem ,,Bucklichten“ am Ende dieses Kapitels veranschaulicht die
Schichten der Gesichter Zarathustras am prégnantesten.

»Aber warum redet Zarathustra anders zu uns als zu seinen Jiingern?* Za-
rathustra antwortet: ,,Was ist da zum Verwundern! Mit Bucklichten darf
man schon bucklicht reden! (Z ,,Von der Erlosung®; 4, 182)

Der Geistestiefe seines Gesprichspartners entsprechend verwendet Zarathustra eine an-

97



gemessene Maske. Die Maske, welche Zarathustra vor dem ,,Bucklichten* tragt, 146t
wenig durchblicken, fast so als ob er auf das Verstdndnis seines Gesprichspartners zu
verzichten scheint. Aber das bedeutet nicht, dass Zarathustra vor seinen Schiilern keine
Maske trégt.

Gut, sagte der Bucklichte; und mit Schiilern darf man schon aus der Schule
schwitzen. Aber warum redet Zarathustra anders zu seinen Schiilern — als
zu sich selber? [H. d. V.] (ebd., 182)

Hinter der Maske fiir den ,,Bucklichten® trdgt er noch eine zweite Maske fiir seine Schii-
ler. Aber hinter der zweiten Maske befindet sich noch ein tieferer Bereich seiner Seele,
in dem er nur mit sich selber redet. Das sind Beispiele fiir die Schichten der Maske Za-
rathustras.

Zu dem ,,Bucklichten® redet Zarathustra von der Gefahr fiir den Menschen, durch die
Spezialisierung zu ,,Bruchstiicken* eines Menschen zu werden.'®> Aber vor seinen Jiin-
gern redet Zarathustra iiber seine Aufgabe, die Menschen dadurch zu erldsen, diese
,Bruchstiicke* zu einer Einheit des Menschen zu ,,[d]ichten*.!?® | [W]ie ertriige ich es,
Mensch zu sein, wenn der Mensch nicht auch Dichter und Réthselrather und der Erloser
des Zufalls wire! Die Vergangenheit zu erlésen und alles ,Es war® umzuschaffen in ein
,50 wollte ich es!® — das hiesse mir erst Erlosung!* (ebd., 179) Zwar handelt es sich hier
noch um eine suggestive Rede, aber hier wird schon kurz erwéhnt, dass sich der Kern
seiner ,,Erlosung® auf die Zeit bezieht, welche sich auf grundlegende Weise auf das
menschliche Dasein bezieht.

»Aber an dieser Stelle seiner Rede geschah es, dass Zarathustra plotzlich innehielt und
ganz einem Solchen gleich sah, der auf das Ausserste erschrickt. Mit erschrecktem Auge
blickte er auf seine Jiinger; seine Auge durchbohrte wie mit Pfeilen ihre Gedanken und
Hintergedanken* (ebd., 181 f.). Wihrend er seinen Jiingern seine Hoffnung auf ,,Erlo-
sung® darlegt, wird er unwillkiirlich geschwitzig. Dann redet er mit einem Léacheln, so
als ob er sich selber warnen wiirde.

Es ist schwer, mit Menschen zu leben, weil Schweigen so schwer ist
[H. d. V.]. Sonderlich fiir einen Geschwitzigen. (ebd., 182).

Zarathustra bemerkt, dass er jedoch vor seinen Schiilern iiber zu vieles geredet hat, was
er seinen Jiingern eigentlich nicht mitteilen kann oder soll. Hier vermied er es sich vor
seinen Jlingern mit seinen Gedanken zu offenbaren, da diese die Schwierigkeit seines
Themas noch nicht ahnen,, da sie noch nicht reif dafiir genug waren.'”’

195 Menschen, denen es an Allem fehlt, ausser dass sie Eins zuviel haben — Menschen, welche
Nichts weiter sind als ein grosses Auge, oder ein grosses Maul oder ein grossser Bauch oder irgend
etwas Grosses, — umgekehrte Kriippel heisse ich Solche* (Z ,,Von der Erlosung*; 4, 178).

196 [D]as ist all mein Dichten und Trachten, dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was

Bruchstiick ist und Rithsel und grauser Zufall*“ (Z ,,Von der Erlosung*; 4, 179).

197 Am wenigsten habe ich wohl Lust, meine Meinung auszusprechen iiber — die Mittheilbarkeit
der Meinungen (oder iiber die ,Mittheilbarkeit der Wahrheit‘, wie alle tugendhaften Heuchler in
diesem Falle sich ausdriicken wiirden) Dal} ich dies eigens hier noch ausspreche, geht beinahe
schon iiber die Grenze [H. d. V.] hinaus, welche ich mir in dem angegebenen Bereiche gezogen
habe* (N 26[305]; 11, 232).

98



In dieser kleinen Szene, in der Zarathustra aus Selbstkritik schwieg, klingt der Kern-
punkt fiir meine Betrachtung iiber die Maske an. Warum musste Zarathustra hier plotz-
lich in seiner Rede innehalten?'*® Vorliufig kann man sagen, dass der Grund darin liegt,
dass Zarathustra selbst bei der Begegnung mit diesem schwersten Gedanken — dem der
ewigen Wiederkunft — noch nicht reif genug dafiir war, um diesen Gedanken auszuspre-
chen. Aufgrund dieser Rede ahnte Zarathustra, dass er noch einer tieferen Einsamkeit
bedarf, um diese Schwere zu liberwinden.

Die Maske Zarathustras weist verschiedene Schichten auf, welche er der jeweiligen Si-
tuation entsprechend freiziigig verwendet. Diese vielfiltigen Schichten der Maske Za-
rathustras, welche in diesem Werke in vielen Varianten dargestellt werden, ordnet diese
Betrachtung wie folgt ein: Die Maske fiir die Entfernung von der Kleinheit des Men-
schen (2.2), Menschen-Klugheit als Verfiihrer (2.3), die Maske fiir den Kreis und in dem
Kreis (2.4), Spiegel von Zarathustra. Sprache und Rache (2.5), die zwei Ringe von der
ewigen Wiederkunft (2.6), letzte Uberwindung Zarathustras, gegeniiber seinem Schick-
sal ,,Ja* zu sagen (2.7).

2.2 Die Maske fiir die Entfernung von der Kleinheit des Menschen

»Mich selber verbergen [H. d. V.] und meinen Reichthum — das lernte ich da unten* (Z
,Die Heimkehr; 4, 234). Die Maske Zarathustras, die er in den niederen Bereichen vor
dem Volk triagt, um einen geistigen Abstand zu halten, stellt seine zarte Seele dar. Diese
feinsinnige Weisheit Zarathustras entsteht aus seiner tiefen psychologischen Einsicht in
die Schwachheit des Menschen.'*

2.2.1 Entfernung von der ,, Fliegen des Marktes“

,Fliche, mein Freund, in deine Einsamkeit! Ich sehe dich betdubt vom Lirme der gros-
sen Minner und zerstochen von den Stacheln der kleinen* (Z ,,Von den Fliegen des
Marktes*; 4, 65). In dem Kapitel Von den Fliegen des Marktes empfiehlt er seinen
Freunden die Entfernung vom Markt. ,Wo die Einsamkeit aufhort, da beginnt der
Markt*“ (ebd.). Fiir Zarathustra ist der Markt am weitesten von der ,,guten Einsamkeit*
entfernt, welche nur in der stillen Natur wie dem ,,Wald* (ebd.) bzw. dem ,,Berg* mog-
lich ist.

Zarathustra zufolge besteht dieser Markt aus einem Gemisch zweier Wesen, ndmlich
»der Larme der grossen Schauspieler und das Geschwirr der giftigen Fliegen*™ (ebd.).

198 Das Kapitel Der Wahrsager, welches vor diesem Kapitel steht, stellt eine dhnliche Szene Za-
rathustras dar. Zarathustra kann seinen Schiilern nicht erzdhlen, was sein Traum bedeutet. ,,Also
erzdhlte Zarathustra seinen Traum und schwieg dann: denn er wusste noch nicht die Deutung sei-
nes Traums® (Z ,,Der Wahrsager*; 4, 174). Als einer seiner Schiiler ihm von seiner Deutung des
Traumes erzéhlt, erkennt Zarathustra, dass dieser Schiiler noch nicht in der Lage ist, den tieferen
Sinn seines Traums zu verstehen. ,,[A]ber blickte er dem Jiinger, welcher den Traumdeuter abge-
geben hatte, lange in’s Gesicht und schiittelte dabei den Kopf* (ebd.).

199 Nietzsche selber bezeichnet Zarathustra als ,,der erste Psycholog* (EH ,,Warum ich ein Schick-
sal bin“ 5; 6, 369).

99



,Wenig begreift das Volk das Grosse, das ist: das Schaffende. Aber Sinne hat es fiir alle
Auffiihrer und Schauspieler grosser Sachen® (ebd.); und: ,,Geist hat der Schauspieler,
doch wenig Gewissen des Geistes. Er glaubt immer an Das, womit er am stérksten
glauben macht, — glauben an sich macht!* (ebd.) Einerseits gibt es das Volk, das einen
Veranstalter erwartet, und andererseits den Schauspieler, dem lediglich der Sinn danach
steht, seinen Ruhm zu vermehren. Der Markt ist eine Mischung dieser zwei Méchte.

Eigentlich muss der Mensch fiir sich ausreichend Zeit haben, in der er mit sich selbst in
aller Ruhe sprechen kann: ,,Langsam ist das Erleben allen tiefen Brunnen: lange miissen
sie warten, bis sie wissen, was in ihre Tiefe fiel* (ebd., 66).2°° Aber die Schauspieler als
die ,,Herrn* (ebd.) des Volkes bemiihen sich nur um das ,,Umwerfen®. ,,Morgen hat er
einen neuen Glauben und libermorgen einen neueren. Rasche Sinne hat er, gleich dem
Volke, und verdnderliche Witterungen™ (ebd., 65). Auch in der Geschwindigkeit des
Zeitverlaufs gibt es einen groBen Unterschied zwischen den Zustidnden des Larms auf
dem Markt und der Ruhe im Gebirge. ,,Wiirdig wissen Wald und Fels mit dir zu schwei-
gen. Gleiche wieder dem Baume, den du liebst, dem breitéstigen: still und aufthorchend
hingt er liber dem Meere* (ebd., 65).

Neben der scharfen psychologischen Kritik an dem Phdnomen des Marktes erfahrt man
dariiber hinaus in diesem Kapitel, was fiir einen Menschen Zarathustra als seinen
Freund zu beschreiben versucht. Dabei handelt es sich nicht um einen Typus Mensch,
der vor anderen Menschen unerschiitterlich bleibt, sondern um einen Mensch, der ge-
geniiber anderen Menschen sowohl eine verfeinerte Zartheit als auch eine tiefe bzw. zu
tiefe Sensibilitidt den anderen Menschen aufweist. ,,[D]u Tiefer [H. d. V.], du leidest zu
tief [H. d. V.] auch an kleinen Wunden* (ebd., 67). Hier wiederholt sich ein Wort Za-
rathustras von dem Ubermenschen: ,.Ich liebe Den, dessen Seele tief [H. d. V.] ist auch
in der Verwunderung, und der an einem kleinen Erlebnisse zu Grunde gehen kann* (Z
Vorrede 4; 4, 18). Ein wichtiges Ziel Zarathustras besteht darin, solche tiefen Menschen
vor der Rache der Kleinen zu schiitzen, sie zu ihrer eigenen Einsamkeit zu verfithren
und dann dariiber hinaus die verborgene Grof3e in ithnen zu erwecken, welche sich noch
— bescheiden und still — hinter threr ,,Milde mit dem edlen Stolz ““ versteckt.

Ermiidet sehe ich dich durch giftige Fliegen, blutig geritzt sehe ich dich an
hundert Stellen: und dein Sto/z [H. d. V.] will nicht einmal ziirnen. [] Zu
stolz [H. d. V.] bist du mir dafiir, diese Naschhaften zu todten. Hiite dich
aber, dass es nicht dein Verhédngniss werde, all ihr giftiges Unrecht zu tra-
gen! [] Dein wortloser Stolz [H. d. V.] geht immer wider ihren Geschmack;
sie frohlocken, wenn du einmal bescheiden genug bist, eite/ [H.d. V.] zu
sein. (Z ,,Von den Fliegen des Marktes*; 4, 67)

Zarathustra hatte seine Einsamkeit zehn Jahre lang in der Hohle auf dem Berg genossen.
Das bedeutet jedoch nicht, dass er gegeniiber der ,,Welt des Unten* ignorant ist. Viel-
mehr besitzt er ein tiefes Wissen tiber die innere Welt des Menschen.

200 | Es ist schwer, verstanden zu werden: besonders wenn man gangasrotogati denkt und lebt, un-
ter lauter Menschen, welche anders denken und leben, ndmlich kurmagati oder besten Falles ,nach
der Gangart des Frosches‘ mandeikagati* (J 27; 5, 45).

100



Weil du milde [H. d. V.] bist und gerechten Sinnes, sagst du: ,,unschuldig
sind sie an ihrem kleinen Daseins.“ Aber ihre enge Seele denkt: ,,Schuld ist
alles grosse Dasein.” Auch wenn du ihnen milde bist, fiihlen sie sich noch
von dir verachtet; und sie geben dir deine Wohlthat zuriick mit versteckten
Wehthaten. (Z ,,Von den Fliegen des Marktes*; 4, 67)

Zarathustra ist nicht der Lehrer der Tugend der Einfalt, sondern ein tiefgriindiger Men-
schenkenner. Er weil} sehr gut, dass die GroBe des Menschen — welche als Stolz im
wahrsten Sinne bezeichnet werden kann — den Stolz der Kleinen entfacht. Zarathustra
welll um die Tiefe der Kluft zwischen Grofl und Klein, die man weder mit der Liebe
noch mit dem kommunikativen Dialog — welche voraussetzen, dass der Andere diesel-
ben Werte vertritt wie man selbst — Uberbriicken kann. ,,Das, was wir an einem Men-
schen erkennen, das entziinden wir an ihm auch [H. d. V.]. Also hiite dich vor den Klei-
nen! / Vor dir fiihlen sie sich klein, und ihre Niedrigkeit glimmt und gliiht gegen dich in
unsichtbarer Rache [H. d. V.]* (ebd., 67 f.). Auch wenn der Grof3e dem Kleinen zu hel-
fen versucht, von dessen Kleinheit loszukommen, entziindet diese Wohltat aufgrund ih-
rer Grofe ironischerweise die Kleinheit des Kleinen in Form der Rache. Die Rache ist
der Name eines Affektes, mit dem der Schwichere die Macht des Starken auf sein eige-
nes Niveau geistig herabzuziehen versucht.

Der grofle Mensch wiirde den kleinen Menschen immer mehr zu einem ,,Schmarotzer*
(Z ,,Von alten und neuen Tafeln* 19; 4, 260) machen, welcher sich wie ein Parasit um
das Blut des Groflen, welcher — ohne das manchmal zu wissen — lebendige Wir-
me ausstrahlt, zusammenschart, um es einzusaugen.?! Fiir sich und fiir die kleinen
Menschen muss der Mensch, der groBBer werden will, sich vom ,,Schmarotzer* distan-
zieren.

Zarathustras Ansicht nach folgt daraus die Notwendigkeit, dass man inmitten der Flie-
gen der Kleinen (des Marktes) seine Grofle mit einer Maske beschiitzen muss, um zu
den Kleinen einen geistigen Abstand zu halten. Ein anderer Name fiir diesen Abstand ist
hier die Einsamkeit. ,,Fliche in deine Einsamkeit! Du lebtest den Kleinen und Erbarmli-
chen zu nahe [H. d. V.]. Fliehe vor ihrer unsichtbaren Rache! Gegen dich sind sie Nichts
als Rache. Hebe nicht mehr den Arm gegen sie! Unzéhlbar sind sie, und es ist nicht dein
Loos, Fliegenwedel zu sein“ (Z ,,Von den Fliegen des Marktes*; 4, 66).22 Die einzige
und beste Manier gegen solch kleine Menschen ist Zarathustras Lehre zufolge der Ab-
stand.

201 'Wohin ihr [] auch mit mir steigen mogt, oh meine Briider: seht zu, dass nicht ein Schmarotzer
mit euch steige! / Schmarotzer: das ist ein Gewiirm, ein kriechendes, geschmiegtes, das fett wer-
den will an euren kranken wunden Winkeln. / Und das ist seine Kunst, dass er steigende Seelen er-
rith, wo sie miide sind: in euren Gram und Unmuth, in eure zarte Scham baut er sein ekles Nest. /
Wo der Starke schwach, der Edle allzumild ist, — dahinein baut er sein ekles Nest: der Schmarotzer
wohnt, wo der Grosse kleine wunde Winkel hat. / Was ist die hochste Art alles Seienden und was
die geringste? Der Schmarotzer ist die geringste Art; wer aber hochster Art ist, der erndhrt die
meisten Schmarotzer (Z ,,Von alten und neuen Tafeln 19; 4, 260 f.).

202 Du gehst iiber sie hinaus: aber je hoher du steigst, umso kleiner sieht dich das Auge des Nei-

des. Am meisten aber wird der Fliegende gehasst* (Z ,,Vom Wege des Schaffenden®; 4, 81).

101



2.2.2 Entfernung vom neuen Gotzen

Das Kapitel Vom neuen Gétzen behandelt ein dhnliches Thema in dem Sinne, dass Za-
rathustra seine Freunde darin unterweist, von der liignerischen Macht ,,im Unten* Ab-
stand zu halten. Das Ziel seiner Rede besteht auch darin, seine Freunde bzw. ,,Briider*
(Z ,,Vom neuen Gotzen®; 4, 63), in denen das Potential des Schaffenden latent vorhan-
den ist, vor der Liige des Staates zu beschiitzen. ,,Staat heisst das kélteste aller kalten
Ungeheuer. Kalt Ziigt [H. d. V.] es auch; und diese Liige kriecht aus seinem Munde: ,Ich,
der Staat, bin das Volk.* Liige ist’s! Schaffende waren es, die schufen die Volker und
hiangten einen Glauben und eine Liebe tiber sie hin: also dienten sie dem Leben* (ebd.,
61). So wie der Schauspieler die Menge der Menschen mit seiner umwerfenden Maske
fasziniert, verfiihrt der Staat ebenfalls mit seiner Liige die Menschen zur geistigen Ho-
mogenitit.

Mit der kalten Liige verfiihrt der Staat als Ungeheuer den Menschen, und besonders die
Jugend, zu der falschen Idee, dass ihre Leidenschaften zu einem Staatswesen und dessen
VergroBerung vereinigt werden sollen. Der Grund, warum Zarathustra diese Verfithrung
durch den Staat als Liige bezeichnet, besteht darin, dass die Idee des Staates nichts an-
deres als eine Ausrede dafiir ist seine Macht und seinen Machtbereich zu vermehren, in-
dem er die Kraft des Menschen zu seinem zuverlissigen Werkzeug macht. ,,Alles will er
[Staat; E. d. V.] euch geben, wenn ihr ihn anbetet, der neue Gotze: also kauft er sich den
Glanz eurer Tugend und den Blick eurer stolzen Augen* (ebd., 62).

Zarathustra ist ein Verteidiger des ,,Kriegs* (Z ,,Vom Krieg und Kriegsvolke*; 4, 58 f.).
Aber mit der Formulierung Krieg meint er nicht den Krieg im wortlichen Sinne, wel-
cher die Absorbierung der Macht des Volkes als seine Bedingung braucht, sondern die
hochste Form der Individualitdt, in welcher die Menschen voreinander ihre agonali-
schen Affekte in hochster Form entfalten konnen. ,,Ich sehe viel Soldaten []. ,Ein-form*
nennt man’s, was sie tragen: moge es nicht Ein-form sein, was sie damit verstecken!*
(ebd., 58) Der Krieg, vor allem der mit nationalistischen Geprége, bei welchem man in
,Uniform* im Namen des Staates einen Feind bekdmpfen muss, den sein Staat als sol-
chen bezeichnet, ist fiir Zarathustra nichts anderes als geistige Homogenitét. Vielmehr
lehrt Zarathustra, dass der Mensch verschiedene Formen hat und hinter diesen seine ei-
genen Ideen entwickeln soll.

Im Staat hat die ,,Zeitung* (Z ,,Vom neuen Gotzen*; 4, 63) auch die Aufgabe, den Nati-
onalismus des Volkes zu entziinden. ,,Viel zu Viele werden geboren: fiir die Uberfliissi-
gen ward der Staat erfunden! [] Seht mir doch diese Uberfliissigen! Krank sind sie im-
mer, sie erbrechen ihre Galle und nennen es Zeitung. Sie verschlingen einander und
konnen sich nicht einmal verdauen. [] Seht sie klettern, diese geschwinden Affen! Sie
klettern {liber einander hinweg und zerren sich also in den Schlamm und die Tiefe*
(ebd., 62 £.).23 Zarathustra geht es in seiner Lehre nicht um die Hingabe an den Staat,

203 Nietzsches Misstrauen gegen die ,,Zeitung*, welche die Menschen zur 6ffentlichen Meinungen
verfiihrt, kann man schon in seinen frithen Werken finden. ,,Gegensatz zur Presse — die dffentlich
meinende — wir die offentlich belehrenden* (N 19[6]; 7, 418). Vgl. das Kapitel: Die Einsamkeit
gegen die Masse (I1.1.3.1).

102



sondern darum, einen neuen Wert fiir die Menschheit zu schaffen, mit welchem auch
dem ,,Staat“ erst ein Sinn verlichen werden kann.?**

Fir Zarathustra ist es eine sehr bedauerliche Situation, dass der Mensch, besonders der
jiingere, seine Hoffnung auf den Ubermenschen durch die Hingabe an den Staat verliert.
Nach Zarathustra ist der Staat zu klein fiir den Ubermenschen. ,,Meine Briider, wollt ihr
denn ersticken im Dunste ihrer Mauler und Begierden! Lieber zerbrecht doch die Fens-
ter und springt in’s Freie! [] Frei steht grossen Seelen auch jetzt noch die Erde. Leer
sind noch viele Sitze fiir Einsame und Zweisame, um die der Geruch stiller Meere
weht“ (Z ,,Vom neuen Gotzen*; 4, 63). Hier spricht Zarathustra wieder gegeniiber sei-
nen Briidern von der Notwendigkeit, sich aus dem Staat zu entfernen, um ein neues Ziel
fiir den Menschen zu schaffen, das iiber den Staat hinaus wie ,,Sterne (Z Vorrede 5; 4,
19) die Zukunft des Menschen erleuchten konnen.

2.2.3 Entfernung von der Verachtung gegen die kleinen Menschen

Die Bedeutsamkeit der Distanzierung vom Geschehen auf dem Markt wird in dem Ka-
pitel Vom Voriibergehen noch eingehender besprochen. Ein Narr, den das Volk ,,den Af-

(13

fen Zarathustra’s* nennt, gibt Zarathustra einen Rat. ,,Oh Zarathustra, hier ist die grosse
Stadt: hier hast du Nichts zu suchen und Alles zu verlieren. Warum wolltest du durch
diesen Schlamm waten? [] Speie lieber auf das Stadtthor und — kehre um!* (ebd.) Za-
rathustra tadelt ihn hart: ,,Warum wohntest du so lange am Sumpfe, dass du selber zum
Frosch und zur Kréte werden musstest? (ebd., 224) Dieser ,,Affe” kann als die Figur
ausgelegt werden, der ein Missfallen gegeniiber den Menschen der Stadt ihr einziges
Ziel im Lebens geworden ist, und die dadurch ihre Sehnsucht nach dem Ubermenschen

ganz verloren hat.

Warum giengst du nicht in den Wald? Oder pfliigtest die Erde? Ich verachte
dein Verachten [H. d. V.]; und wenn du mich warntest, — warum warntest du
dich nicht selber? Was war es denn, was dich zuerst grunzen machte? Dass
Niemand dir genug geschmeichelt hat [] — dass du Grund hittest zu vieler
Rache! Rache namlich, du eitler Narr, ist all dein Schaumen, ich errieth dich
wohl! (ebd.)

Zarathustra schaut in die verborgene Seele des ,,Affen Zarathustras®, die sich hinter sei-
ner Verachtung versteckt. Dieser Narr ist nicht in der Lage, sein kleinliches Bediirfnis,
von der Stadt anerkannt zu werden, zu iiberwinden. Auch wenn die Einsicht des Narren
beziiglich der Stadt, dass man dort nichts zu sehen hat, im gewissen Sinne richtig sein
mag, bedarf der Narr doch — aufgrund seiner geistigen Schwiche — der Schmeicheleien
der Stadt und nicht der Einsamkeit des Waldes oder des Gebirges, in denen er seine ei-
gene Sehnsucht vergrofern konnte.

Zarathustra weill sehr gut, dass sich die Liebe fiir die Menschen leicht in Verachtung
oder, noch schlimmer, in ein Gefiihl der Rache gegeniiber den Menschen gegeniiber

204 Das ist eine dhnlicher Diskurs, wie der Diskurs iiber den Stolz, welcher einer Gesellschaft einen

Sinn verleihen kann; vgl. mein Kapitel: Der Stolz und sein Pathos der Distanz (I1.2.1).

103



verwandeln kann. Die einzige Lehre von Zarathustra an den ,,Affen Zarathustras* lautet:
,[W]o man nicht mehr lieben kann, da soll man — voriibergehen!* (ebd., 225)*% Die
Selbst-Distanzierung zur Kleinheit des Menschen mittels der Maske ist zugleich auch
ein Selbst-Schutz gegeniiber der unerwarteten Pervertierung der Liebe in die Rache.

2.2.4 Vorsicht vor seiner Liebe

,»Du gehst iiber sie hinaus: aber je hoher du steigst, umso kleiner sieht dich das Auge des
Neides [H. d. V.]. Am meisten aber wird der Fliegende gehasst“ (Z ,,Von Wege des
Schaffenden®; 4, 81). Wie wir schon oben gesehen haben, ist die Einsamkeit die Bedin-
gung flr denjenigen, der seinen eigenen Weg geht, und dieser muss sich vom Neid des
kleinen Menschen distanzieren. Aber die groBte Schwierigkeit, welche er auf seinem
Weg zur Selbstiiberwindung antreffen wird, steckt nicht im Neid bzw. in der Rache der
Anderen, sondern in seiner Liebe zu ihnen.

,Willst du, mein Bruder, in die Vereinsamung gehen? Willst du den Weg zu dir selber
suchen? Zaudere noch ein Wenig und hore mich“ (Z ,,Vom Wege des Schaffenden®; 4,
80). Zarathustra weill um die besondere Gefahr, die den Einsamen auf seinem Weg tref-
fen kann, denn sie steckt in thm selbst.

der schlimmste Feind, dem du begegnen kannst, wirst du immer dir selber
sein [H. d. V.]; du selber lauerst dir auf in Hohlen und Wildern. (ebd., 82)

Eine der groften Gefahren steckt in seiner Liebe zu Anderen: ,,[H]iite dich auch vor den
Anfillen deiner Liebe! Zu schnell streckt der Einsame Dem die Hand entgegen, der ihm
begegnet. / Manchem Menschen darfst du nicht die Hand geben, sondern nur die Tatze:
und ich will, dass deine Tatze auch Krallen habe* (ebd.). Die Liebe zum Anderen kann
ein Ausweg aus der eigenen Einsamkeit sein, und Zarathustra warnt uns, dass solch eine
Liebe beide verderben kann. Um das zu vermeiden, empfiehlt er uns, unsere Liebe fiir
den Anderen mit einer ,,Kralle* zu erginzen, deretwegen der Andere die passende Dis-
tanz zu uns halten muss. Zarathustra selbst gesteht, dass die Liebe fiir ihn eine Gefahr
ist:
Die Liebe ist die Gefahr des Einsamsten, die Liebe zu Allem, wenn es nur

lebt! Zum Lachen ist wahrlich meine Narrheit und meine Bescheidenheit in
der Liebe! (Z ,,Der Wanderer*; 4, 196)

205 Ich liebe die Tapferen: aber es ist nicht genug, Hau-Degen sein, — man muss auch wissen Hau-

schau-Wen! / Und oft ist mehr Tapferkeit darin, dass Einer an sich hélt und voriibergeht: damit er
sich dem wiirdigeren Feinde aufspare! / Ich sollt nur Feinde haben, die zu hassen sind, aber nicht
Feinde zum Verachten: ihr miisst stolz auf euren Feind sein: also lehrte ich schon Ein Mal. / Dem
wiirdigeren Feinde, oh meine Freunde, sollte ihr euch aufsparen: darum miisst ihr an Vielem vo-
riibergehn, — / — sonderlich an vielem Gesindel, das euch in die Ohren ldrmt von Volk und Vélkern.
/ Haltet euer Auge rein von ihrem Fiir und Wider! Da giebt es viel Recht, viel Unrecht: wer da zu-
sieht, wird zornig. / Dreinschaun, dreinhaun — das ist da Eins: darum geht weg in die Wilder und
legte euer Schwert schlafen! / Geht eure Wege!* (Z ,,Von alten und neuen Tafeln* 21; 4, 262).

104



Wie wir im Folgenden sehen werden, muss er bei dieser Gelegenheit aufgrund seiner
groBen Liebe mit Hilfe der Scham seine Liebe fiir seine Schiiler zuriickhalten.?%

2.3 Die Selbst-Maskierung als Verfiihrer. ,,Menschen-Klugheit“ am
Abhang zum Ubermenschen

Das ,,Gebirge* (Z Vorrede 1; 4, 11) versinnbildlicht die geistige Hohe Zarathustras. Er
distanziert sich weit vom ,,Markt des Unten* und liebt das ,,Gebirge des Oben*. Das ist
nicht nur ein wesentlicher Teil seines Lebens, sondern auch seiner Lehre an seine Jiin-

ger. Aber das Gebirge hat nicht nur einen Gipfel oder einen Ful3, sondern auch einen
,»Abhang* (Z ,,Von der Menschen-Klugheit*; 4, 183).

Die Beziehung des Gipfels zu seinem Ful} gleichen sozusagen zwei Polen, welche von-
einander am weitesten entfernt stehen: einerseits der Gipfel, der die geistige Hohe Za-
rathustras symbolisiert, der zugleich der spezielle Ort fiir die hochste und tiefste Ein-
samkeit ist. Der Gipfel ist auch der Ort der dem ,,Stern“ am nichsten liegt, und den
Ubermenschen symbolisiert. Andererseits gibt es den FuB, an dem der Markt oder der
Staat als Symbol der Massengesellschaft sich ausbreitet. Dort unten wiirde der ,,letzte
Mensch* am besten leben. Diese zwischen den zwei Polen entstandene Spannung be-
herrscht die ganze Atmosphire dieses Werkes.

Dagegen ist der ,,Abhang® — obwohl die meisten Kommentare zu Also sprach Za-
rathustra die Bedeutsamkeit dieses Gesichtspunktes in diesem Werk iibersehen — das
Gebiet, in dem Zarathustra versucht, zwischen den Polen, seine Gefahrten zum Uber-
menschen zu verfithren. In diesem Spannungsfeld, wo der Mensch zwischen dem Weg
nach Unten (bzw. zur Kleinheit) und nach Oben (d.h. zur Grof3e) steht, wird der Za-
rathustras eigentiimliche Gedanke gedufert, welcher sich in tiefsinniger Weise auf die
Maske bezieht. Hierbei handelt es sich um die ,,Menschen-Klugheit* (ebd.).

Nicht die Hohe: der Abhang ist das Furchtbare! / Der Abhang, wo der Blick
hinunter stirzt und die Hand hinauf greift. Da schwindelt dem Herzen vor
seinem doppelten Willen [H. d. V.]. Ach, Freunde, errathet ihr wohl auch
meines Herzens doppelten Willen? Das, Das ist mein Abhang und meine
Gefahr, dass mein Blick in die Hohe stiirzt, und dass meine Hand sich halten
und stiitzen mochte — an der Tiefe! [H. d. V.| An den Menschen kiammert
sich mein Wille, mit Ketten binde ich mich an den Menschen, weil es mich
hinauf reisst zum Ubermenschen: denn dahin will mein andrer Wille

[H.d. V.]. (ebd.)

Zarathustra besitzt in seinem Herzen den ,,doppelten Willen*, welcher ihn, nach der
,»HOhe* und der ,, Tiefe* zugleich greifend, zerreift. Wahrend der Jiingling, der in die
Hohe zu steigen versucht — wie in der Folge zu sehen sein wird — vor dem Abgrund der
Tiefe Furcht fiihlt (Z ,,Vom Baum am Berg®; 4, 51 f.), fiihlt Zarathustra eher Furcht vor
seiner zu starken Sehnsucht nach dem Ubermenschen. Er muss sich selbst an der Tiefe
halten, um nicht zur Héohe zu stiirzen. Die (zu) groBe Sehnsucht nach dem Ubermen-

206 Vgl. das Kapitel: Die Scham zwischen Gebenden und Nehmenden (111.2.4.5).

105



schen kann flir Zarathustra zugleich eine Gefahr darstellen, ndmlich die dass seine Idee
nur als inhaltslose Seifenblase in die Hohe fliegt. Er weill sehr gut, dass seine grof3e
Sehnsucht nach dem Ubermenschen keinen Sinn mehr haben wiirde, wenn sie von der
Welt des Unten ganz getrennt ist. Die Sehnsucht nach dem Ubermenschen muss von der
Erwartung an die Zukunft des Menschen abgestiitzt werden (das ist auch eines der wich-
tigen Themen der ,,ewigen Wiederkunft®).

Deshalb entsteht fiir Zarathustra eine eigentiimliche Schwierigkeit. Wie wir schon gese-
hen haben, ist Zarathustra unzufrieden mit den derzeitigen Menschen.

Niemals noch gab es einen Ubermenschen. Nackt [H. d. V.] sah ich Beide,
den grossten und den kleinsten Menschen: — / Allzudhnlich sind sie noch ei-
nander. Wahrlich, auch den Gréssten fand ich — allzumenschlich! [H. d. V.]
(Z ,,Von den Priestern®; 4, 119)

Der gegenwirtige Mensch scheint Zarathustra noch allzu menschlich zu sein. Jedoch
weill niemand, welches von diesen noch menschlich, allzu menschlichen Wesen zum
Ubermenschen geboren ist. Deswegen wagt Zarathustra, am ,,Abhang* seine Maske ab-
zuziehen, mit der er dem gegenwirtigen Menschen gegeniiber einen Schleier der ge-
wollten Ignoranz trigt. ,,/D]Jazu lebe ich blind [H. d. V.] unter den Menschen; gleich als
ob ich sie nicht kennte [H. d. V.]: dass meine Hand ihren Glauben an Festes nicht ganz
verliere” (Z ,,Von der Menschen-Klugheit™; 4, 183). Hier wagt es Zarathustra absicht-
lich, blind zu sein, um unter den Menschen, mit der Erwartung an die Zukunft des Men-
schen, weiterleben zu kénnen.

Das ist meine erste Menschen-Klugheit, dass ich mich betriigen lasse, um
nicht auf der Hut zu sein vor Betriigern [H. d. V.]. / Ach, wenn ich auf der
Hut wire vor dem Menschen: wie kdnnte meinem Balle der Mensch ein
Anker sein! Zu leicht risse es mich hinauf und hinweg! (ebd., 183 f.)

Die ,,kluge Blindheit” (Z ,,Vom Geist der Schwere* 2; 4, 243) ist filir Zarathustra unent-
behrlich, um sich in der Welt des Menschen aufhalten zu konnen. Deswegen lautet die
paradoxe These Zarathustras: Wer die Menschen versteht, muss wagemutig genug sein,

inmitten von ihnen gegen sie ignorant zu sein.*®’

wabhrlich! Auch manches Eigene ist schwer zu tragen! Und viel Inwendiges
am Menschen ist der Auster gleich, ndmlich ekel und schliiprig und schwer
erfasslich —, / — also dass eine edle Schale mit edler Zierath fiirbitten muss.
Aber auch diese Kunst muss man lernen: Schale haben und schonen Schein
und kluge Blindheit! [H. d. V.] (ebd.)

Aus seiner tiefen Einsicht in den Menschen heraus lehrt Zarathustra die Bedeutung der
»Kunst“, seine tiefe Menschenkenntnis bei Gelegenheit mit dem gewollten ,,Schein®

207 Es ist sicher, dass diese Selbst-Maskierung, welche eine gewollte Blindheit bedeutet, im gewis-
sen Sinne (selbst-) ironisch zu sein scheint. Tatsdchlich hat der Begriff der Maske in der Philoso-
phie Nietzsches eine Beziehung zur Ironie. Zur Betrachtung der Beziehung zwischen Maske und
Ironie in der Philosophie Nietzsches vgl. Behler (1975); Bohrer (2007). Aber worum es in dieser
»Menschen-Klugheit* Zarathustras geht, ist, dass sie nicht sein Ziel ist, um sich einfach zu trosten,
sondern die notwendige Lebenskunst ist, derer nur der bedarf, der eine groBle Erwartung an den
Menschen in sich trigt.

106



bzw. mit absichtlicher ,,Blindheit* klug zu verschleiern. Ansonsten konnte seine Hoft-
nung auf den Ubermenschen zu einem krankhaften Wahn werden, so dass all seine Mii-
he umsonst ware. ,,[W]er unter Menschen nicht verschmachten will, muss lernen, aus
allen Glédsern zu trinken; und wer unter Menschen rein bleiben will, muss verstehen,
sich auch mit schmutzigem Wasser zu waschen* (Z ,,Von der Menschen-Klugheit®; 4,
184). Dieser ,,Menschen-Klugheit* Zarathustras bedarf nur derjenige Mensch, der iiber
(geistige) Tiefe verfiigt.

Deshalb spricht Zarathustra in diesem Kapitel auch von anderen wichtigen ,,Klugheit®,
die sich auf seinen Gedanken tliber das Wesen des Menschen beziehen. Auf dem Markt
hob Zarathustra die Nachteile des ,,Schauspielers* fiir den Menschen hervor, mit denen
er die Menschen zur Homogenitét verfiihrt. Aber das Urteil Zarathustras iiber den
Schauspieler in diesem Kapitel ist paradoxerweise wohlwollend. Hier betont er viel-
mehr den Nutzen des Schauspielers fiir das Leben. Dies ist seine zweite ,,Menschen-
Klugheit*.

Diess [] ist meine andre Menschen-Klugheit: ich schone die Eitlen mehr als
die Stolzen. [] Damit das Leben gut anzuschauen sei, muss sein Spiel gut
gespielt werden [H. d. V.]: dazu aber bedarf es guter Schauspieler [H. d. V.].
Gute Schauspieler fand ich alle Eitlen: sie spielen und wollen, dass ihnen
gern zugeschaut werde, — all ihr Geist ist bei diesem Willen. Sie fithren sich
auf, sie erfinden sich; in ihrer Néhe liebe ich’s, dem Leben zuzuschauen, —
es heilt von der Schwermuth [H. d. V.]. Darum schone ich die Eitlen, weil
sie mir Arzte sind meiner Schwermuth und mich am Menschen fest halten
als an einem Schauspiele. (ebd.)

Die Eitelkeit des Schauspielers, welche sich in der Begierde nach einem schoneren An-
schein ausdriickt, erfreut Zarathustra in diesem Kontext. Solch schéner, vom Schauspie-
ler erfundener Schein ist fiir die Menschen sowie fiir Zarathustra hilfreich, um aus ihrer
tiefen Schwermut heraus das Vertrauen in das Leben wiederzuerlangen.

Diese ,,Menschen-Klugheit®, die Eitelkeit des Schauspielers vielmehr zu schonen, weist
eine gedankenreiche Beziehung zum Ubermenschen auf.

Ach, ich ward dieser Hochsten und Besten miide [H. d. V.]: aus ihrer ,,HO-
he* verlangte mich hinauf, hinaus, hinweg zu dem Ubermenschen! / Ein
Grausen iiberfiel mich, als ich diese Besten nackend [H.d. V.] sah: da
wuchsen mir die Fliigel, fortzuschweben in ferne Zukiinfte. In fernere Zu-
kiinfte, in siidlichere Siiden, als je ein Bildner trdumte: dorthin, wo Gotter
sich aller Kleider schdmen! [H. d. V.] / Aber verkleidet will ich euch sehn,
thr Néchsten und Mitmenschen, und gut geputzt, und eitel, und wiirdig, als
,,die Guten und Gerechten,* — / Und verkleidet will ich selber unter euch sit-
zen [H. d. V.], — dass ich euch und mich verkenne: das ist ndmlich meine
letzte Menschen-Klugheit. (ebd., 186)

Der Ubermensch, welcher aus seiner Hohe heraus unsere beschriinkten Vorstellungen
von Gut und Bose weg lachen konnte, mag sich, gleich den Géttern, seiner Kleidung
schidmen, doch wir miissen uns noch unserer Nacktheit schdmen. Zarathustra lehrt uns,
dorthin zu gelangen, ,,wo Goétter sich aller Kleider schiamen!*“ Ohne Zweifel ist dies die
Hohe, die uns Zarathustra sehnsiichtig zuruft. Aber hier preist er zugleich die Eitelkeit

107



als schonere duflere Verkleidung, mit welcher der Mensch versuchen kann, sein Ausse-
hen zu schmiicken.

Der ,,schone Schein® und die damit verbundene ,,Menschen-Klugheit* verleihen den
»Kleider[n]* im sozialen Umgang ihren Wert und ihre Bedeutung. Die ,,Kleider* kiindi-
gen somit nicht den Verzicht auf den Weg zum Ubermenschen an, sondern sind viel-
mehr ein niitzliches Mittel, um auf diesem Weg voranzukommen. Das ist die ,,Men-
schen-Klugheit* am ,,Abhang®, die der Mensch kennen muss, der sich auf dem Weg
zwischen dem Menschen und dem Ubermenschen befindet.

2.4 Die Maske fiir den Kreis und in dem Kreis

,»Ich schliesse Kreise [H. d. V.] um mich und keilige Grenzen [H. d. V.]; immer Wenige-
re steigen mit mir auf immer hohere Berge, — ich baue ein Gebirge aus immer heiligeren
Bergen® (Z ,,Von alten und neuen Tafeln 19; 4, 260). Zarathustra geht hinunter, um die
Menschen zu verfiihren, aber der ,,Kreis, welcher ein Weg zum Ubermenschen ist, ist
nicht fiir alle zugénglich, sondern hat ,,heilige Grenzen®, welche den Menschen intensiv
daraufhin priifen, ob er ausreichend tief und stark genug fiir diesen Kreis ist. Wer an
diesem ,,Kreise* teilnehmen will, muss bereit sein, in der Luft des Hochgebirges zu le-
ben. Der Kreis, bestehend aus Zarathustra und seinen Gefihrten, befindet sich fern ab
vom Markt. Die Maske hilft ihnen, ihre Hoffnung auf den Ubermenschen gegeniiber
den ,,Fliegen des Marktes* zu bewahren.

Der Kreis Zarathustras ist ganz anders als der Kreis beispielsweise einer Religionsge-
meinschaft, in der — im Namen Gottes — die Gleichheit bzw. die Homogenitit der Gliu-
bigen innerhalb ihres Zirkels versprochen wird. Die Tugend, von welcher Zarathustra in
seinem Zirkel an seine Jiinglingen gerichtet spricht, ist dagegen die agonalische Distanz,
welche als Zeichen der echten Achtung fiir den Anderen gefordert werden soll. Um die
Distanz als solche zu halten, spielt hier die Maske wieder eine unentbehrliche Rolle.

2.4.1 Zarathustra und ein Jiingling

Die Rede Zarathustras an seinen ersten Jiingling im Kapitel Vom Baum am Berg zeigt
seine feinsinnige Besorgnis um den Menschen, welcher versucht, seinen Weg zu gehen.
Bei der Begegnung Zarathustras mit dem Jiingling, der an einem Baum gelehnt sitzt und
mit miidem Blick ins ,,Thal*“— welches die Metapher fiir die 7iefe der menschlichen
Seele ist — schaut (Z 1 ,,Vom Baum am Berge*; 4, 51), erblickt Zarathustra die seelische
Schwermut des Jiinglings, welche ein Merkmal fiir die Sehnsucht ist, sich selbst zu
iiberwinden.?%®

208 Zarathustra hat die Ahnung davon schon friiher, als er ihm auswich (Z ,,Vom Baum am Berge*;
4, 51). Vgl. Rosen (2004): ,.that [den Blick abzuwenden; E. d. V.] is already a mark of kinship* (S.
99).

108



es ist mit dem Menschen wie mit dem Baume. / Je mehr er hinauf in die
Hohe und Helle will, um so stirker sterben seine Wurzeln erdwarts, abwarts,
in’s Dunkele, Tiefe, — in’s Bose. (ebd.)

Gegen dieses Wort Zarathustras — die zugleich einen zentralen Gedanken Zarathustras
ausdriicken — antwortet ein Jiingling mit der Ruf: ,,Ja in’s Bose! [] Wie ist es moglich,
dass du meine Seele entdecktest? [H. d. V.]* (ebd.) Zarathustra entdeckt im Jiingling die
Sehnsucht nach geistiger Hohe, welche sich auch vor der Tiefe flirchtet, die (im Grunde)
notwendig fiir die Selbstiiberwindung ist. Es ist aber zugleich die Zeit, in der Zarathust-
ra seine Maske — wenn auch noch nicht véllig — fiir seinen Freund ablegt.?” Er redet
iiber seine tiefen Gedanken nur vor demjenigen, der hinter seiner Maske den Keim zur
Selbstiiberwindung verbirgt. Der Grund, aus dem Zarathustra sich entschied, mit diesem
Jiingling ohne Maske zu sprechen, besteht darin, dass der Jiingling so ehrlich zu sich
selbst ist, dass er — vom Markt entfernt — wahrhaft versucht, sein Leiden zu erkennen.

Dieser Jiingling birgt in seinem Herzen bereits die Leidenschaft, in die Hohe zu wach-
sen, aber er zogert zugleich angesichts der Tiefe des Abgrunds, welcher sich entspre-
chend dem Wachsen seiner Sehnsucht in die Hohe vertiefen muss. Sein Geist steht noch
im Konflikt mit seinem an die traditionelle Sitte gebundenen Geisteszustand, welcher
iiber ein festgefiigtes Wertesystem verfiigt, und mit seiner Sehnsucht nach dem Hoheren
im Menschen, welche jenseits solch feststehender Werturteile neue Werte fiir den Men-
schen erschaffen kann.

Du sagtest die Wahrheit, Zarathustra. Ich traue mir selber nicht mehr, seit-
dem ich in die Hohe will, und Niemand traut mir mehr, — wie geschieht
diess doch? Ich verwandele mich zu schnell: mein Heute widerlegt mein
Gestern. Ich iiberspringe oft die Stufen, wenn ich steige, — das verzeiht mir
keine Stufe. Bin ich oben, so finde ich mich immer allein [H. d. V.]. Nie-
mand redet mit mir, der Frost der Einsamkeit [H. d. V.] macht mich zittern.
Was will ich doch in der Hohe? (ebd. 52)

Wer sein jetziges Selbst zu iiberwinden versucht, muss die ,,Einsamkeit* als seinen Be-
gleiter annehmen. Umgekehrt gesagt ist ,,der Frost der Einsamkeit®, den dieser Jiingling
genau jetzt in aller Hérte fiihlt, ein Anzeichen dafiir, dass er sich bereits auf dem Weg
zum Ubermenschen befindet. Dieser Jiingling, der — fern ab vom Markt — fiir sich allein
iiberlegt, hat bereits seinen Weg hinauf zur Hohe begonnen. Aber er selbst ist sich noch
nicht sicher, was er selber machen oder wohin er gehen soll.

Die geistige Situation des Jiinglings, in welcher er sich noch vor der Tiefe des ,,Thales*
(synonym fiir die menschliche Seele) flirchtet, ohne seinen Weg ins ,,Gebirge* hinauf zu
beginnen, wird als folgende Gefiihlslage umschrieben.

Meine Verachtung und meine Sehnsucht wachsen mit einander [H. d. V.]; je
hoher ich steige, um so mehr verachte ich Den, der steigt. Was will er doch
in der Hohe? Wie schdme [H. d. V.] ich mich meines Steigens und Stolperns!

209 Vgl. Rosen (2004): ,,He [Zarathustra; E. d. V.] cannot speak openly of what he understands and
of what he is doing. His speech is masked by prophecy or poetry: It is masked, or accommodated
to the particular condition of his audience” (S. 100 f.).

109



Wie spotte ich meines heftigen Schnaubens! Wie hasse [H. d. V.] ich den
Fliegenden! Wie miide bin ich in der Hohe! (ebd.)

Da er noch nicht dazu bereit ist, jenseits der traditionellen Werte seinen eigenen Weg ins
Gebirge hinauf zu bestreiten, legt er seinen innerlich tobenden aber unbestimmten Pa-
thos — welcher eigentlich ein Zeichen fiir die Unzufriedenheit mit seiner Bindung an
traditionelle Werte ist — falsch aus, so dass es ithm scheint, als ob die (anzustrebende)
Hohe etwas wire, dessen er sich schimen miisse, und der Hohere jemand sei, den es zu
hassen gelte.

Wie wir bereits oben gesehen haben, ist das starke Leiden der eigentliche Schopfer des
Ubermenschen, der aus tiefer Selbstverachtung heraus geboren wird, stimuliert durch
die groBe Sehnsucht.?!® Jedoch beurteilt er seine verborgene Sehnsucht nach der Hohe
falsch, da er sein Leiden vom Werturteil eines kleinen Menschen heraus auszulegen ver-
sucht. Beim ersten Gesprach sagte Zarathustra diesem /leidenden Jingling: ,,Manche
Seele wird man nie entdecken, es sei denn, dass man sie zuerst erfindet [H. d. V.]* (ebd.,
51). Zarathustra erkannte, dass der Jiingling, welcher sich in seiner Entwicklung noch
zwischen dem Markt und dem Gebirge befand, auf falsche Art und Weise mit seinem
Leiden umging. Statt seine Leiden umzuwandeln und dadurch sich zu iiberwinden, un-
terdriickt er sie. Seine Leidenschaft orientiert sich noch an der ,,kleinen Scham® und am
,kleinen Hass* statt an der tiefen Selbstverachtung und der gro3en Sehnsucht.

Was fehlt ihm noch? Was fiir eine Rolle kann Zarathustra als Lehrer des leidenden Jiing-
lings spielen? Die Rolle Zarathustras als der Lehrer des Ubermenschen besteht darin,
zum ,,Blitz* fiir den Jiingling zu werden, welcher aus dem Himmelgewdlbe in den Jiing-
ling fahrt, der — einem Baume gleich — sowohl in die Hohe strebt als auch mit seinen
Wurzeln in die Tiefe. ,,Dieser Baum steht einsam hier am Gebirge; er wuchs hoch hin-
weg liber Mensch und Thier. / Und wenn er reden wollte, er wiirde Niemanden haben,
der ihn verstiinde: so hoch wuchs er. / Nun wartet er und wartet, — worauf wartet er
doch? Er wohnt dem Sitze der Wolken zu nahe: er wartet wohl auf den ersten Blitz?
[H. d. V.]* (ebd.) Gegen dieses Wort Zarathustras ruft der Jiingling mit heftigen Gebér-
den:

Ja, Zarathustra, du sprichst die Wahrheit. [] du bist der Blitz, auf den ich
wartete! [] Siehe, was bin ich noch, seitdem du uns erscheinen bist? Der
Neid auf dich ist’s, der mich zerstort hat! (ebd.)

Der ,,Blitz*, der — fiir einen Augenblick mit starkem Licht — dem Menschen seinen Weg
erleuchtet, auf welchem er sich aufgrund der nichtlichen Dunkelheit verirrt hat, ist eine
Metapher fiir den Ubermenschen. Mit seiner groBen Sehnsucht nach dem Ubermen-
schen, welche durch den Blitz gesteigert wird, kann der Jiingling seine ,,kleine Scham*
und seinen ,kleinen Hass“ {iberwinden. Mit diesem Blitz verwandelt Zarathustra die
falsch empfundene Scham bzw. den Hass des Jiinglings zum stérkeren ,,Neid* gegen

210 Dieses Leiden wird auch ,,Widerspruch® genannt. ,[W]eil es [das Leben; E. d. V.] Hohe
braucht, braucht es Stufen und Widerspruch [H. d. V.] der Stufen und Steigenden! Steigen will das
Leben und steigend sich iiberwinden* (Z ,,Von den Taranteln®; 4, 130).

110



Zarathustra, welcher hoher und damit iiber diesem Jiingling steht.?!! Dieser Neid gegen
Zarathustra kann ein Anfang flir den Jiingling werden, mit dem dieser iiber die kleine
Welt des Menschen hinweg zum Ubermenschen geistig aufzusteigen versucht, um sei-
nen Lehrer Zarathustra zu besiegen.

Wie wir gesehen haben, besteht Zarathustras gro3e Besorgnis darin, dass der Mensch,
insbesondere der Jiingling, wegen seines tiefen Leidens verdirbt, ohne aus seiner grof3e-
ren Sehnsucht heraus iiber sich hinauszuwachsen. ,,Ach, ich kannte Edle, die verloren
ihre hochste Hoffnung. Und nun verleumdeten sie alle hohen Hoffnungen. / Nun lebten
sie frech in kurzen Liisten, und iiber den Tag hin warfen sie kaum noch Ziele* (ebd.,
53). Eine Rolle Zarathustras als Lehrer des Ubermenschen besteht darin, fiir solche
Menschen als ,,Blitz* den Weg zum Ubermenschen zu beleuchten. Aber wer diesen
Blitz als solchen annehmen kann, ist nur solch einer, der dazu bereit ist, sein Gebirge al-
lein hinaufzusteigen. Leidenschaftlich ruft Zarathustra dem Jiingling zu: ,,Ja, ich kenne
deine Gefahr* (ebd., 53). ,,Aber bei meiner Liebe und Hoffnung beschwore ich dich:
wirft den Helden in deiner Seele [H. d. V.] nicht weg! Halte heilig deine hochste Hoff-
nung!*“ (ebd. 54)

2.4.2 Die Liebe zum Fernsten und Kiinftigen

»|EJure Néachstenliebe ist eure schlechte Liebe zu euch selber” (Z ,,Von der Néchsten-
liebe*; 4, 77). Die Nichstenliebe des Christentums tadelt Zarathustra hart, da sie Za-
rathustras Ansicht nach nur eine schlechte Form der Selbstliebe desjenigen darstellt,
welcher sich selbst nicht wirklich lieben kann. ,,Der Eine geht zum Néchsten, weil er
sich sucht, und der Andere, weil er sich verlieren mochte. Eure schlechte Liebe zu euch
selber macht euch aus der Einsamkeit ein Gefdngniss (ebd., 78). Es ist ein Priifstein der
echten Selbstliebe, ob er seine eigene Einsamkeit hat, welche er niemandem abtreten
will. ,,Ihr haltet es mit euch selber nicht aus und liebt euch nicht genug: nun wollt ihr
den Néchsten zur Liebe verfiihren und euch mit seinem Irrthum [H. d. V.] vergolden. []
Nicht nur Der liigt, welcher wider sein Wissen redet, sondern erst recht Der, welcher
wider sein Nichtwissen redet. Und so redet ihr von euch im Verkehre und beliigt mit
euch den Nachbar* (ebd., 77 f.). Zarathustra kritisiert die Nachstenliebe nicht nur, weil
sie in Wahrheit aus einem Mangel an Liebe zu sich selbst heraus entsteht, sondern auch,
weil sie den Anderen zum liignerischen ,,Irrthum* der ,,Nichstenliebe* — welche man als
die schlechte Maske der unvollkommenen Eigenliebe bezeichnen kann — verfiihrt.

Gegen diese schlechte und verkehrte Form der Liebe spricht Zarathustra zu uns von der
Liebe zum ,,Fernsten und Kiinftigen®.

Rathe ich euch zur Nichstenliebe? Lieber noch rathe ich euch zur Néichsten-
Flucht und zur Fernsten-Liebe! Hoher als die Liebe zum Néchsten ist die
Liebe zum Fernsten und Kiinftigen [H. d. V.]. (ebd., 77)

211 Ich weiss um den Hass und Neid eures Herzens. Thr seid nicht gross genug, um Hass und Neid

nicht zu kennen. So seid denn gross genug, euch ihrer nicht zu schamen!* (Z ,,Vom Krieg und
Kriegsvolke*; 4, 58)

111



Zarathustra empfiehlt uns die Liebe zu demjenigen, welcher noch nicht da ist, aber flir
den wir uns anstrengen konnen und sollen, auch wenn er erst in der Zukunft kommt.
Zweifellos ist dies ein anderer Name fiir den Ubermenschen.

Zarathustra erkldrt seinen Jiingern die Freundschaft als eine ideale Briicke hin zum
Ubermenschen — welche zwischen dem Gegenwirtigen und dem Ubermenschen als
Kiinftigem vermittelt. ,,Nicht den Nichsten lehre ich euch, sondern den Freund
[H. d. V.]. Der Freund sei euch das Fest der Erde und ein Vorgefiihl des Ubermenschen*
(ebd., 78). Wihrend die Nichstenliebe die Eigenliebe der Mensch nivelliert, hilft die
Freundschaft den Menschen, ihre Individualitit in Auseinandersetzung miteinander zu
entwickeln.?'? . Die Zukunft und das Fernste sei dir die Ursache deines Heute: in dei-
nem Freunde sollst du den Ubermenschen als deine Ursache lieben* (ebd.). Die Freund-
schaft ist eine Briicke zur Zukunft.

2.4.3 Krieg und Kleid fiir die echte Freundschaft

In der Freundschaft nimmt die idealische Lebensform des Menschen eine konkrete
Form an. Aber gerade dort muss man das ,,Kleid* (Z ,,Vom Freunde*; 4, 72) voreinander
tragen, um zu seinem Freund eine Distanz als seinem stédrksten ,,Feind* (ebd., 71) zu
halten.

Ich und Mich sind immer zu eifrig im Gespriache: wie wire es auszuhalten,
wenn es nicht einen Freund gébe? / Immer ist fiir den Einsiedler der Freund
der Dritte [H. d. V.]: der Dritte ist der Kork, der verhindert, dass das Ge-
spriach der Zweie in die Tiefe [H. d. V.] sinkt. (ebd.)

Vor allem spielt der Freund fiir den tiefsinnigen Menschen die unentbehrliche Rolle, als
dritter Gesprachspartner ihn davor zu bewahren, in den Abgrund zu geraten. ,,Ach, es
giebt zu viele Tiefen [H. d. V.] fiir alle Einsiedler. Darum sehnen sie sich so nach einem
Freunde und nach seiner Hohe* (ebd.).

Zwar ist der Dialog mit sich Selbst in der Einsamkeit eine wichtige Zeit, um seine eige-
ne Individualitdt zu entwickeln. Aber zugleich erkennt Zarathustra, dass in diesem ,,Ge-
sprach® eine Gefahr steckt. Namlich die Gefahr, in den geschlossenen Tiefen der In-
nenwelt zu versinken, welche keine Verbindung mehr zur AuBlenwelt hat. Deswegen
muss man zugleich auch den Freund als ,,Dritten* haben, um seinen Berg weiter hoch-
zusteigen, ohne in die Tiefe zu stiirzen. Denn je mehr der Mensch in die Hohe will, um-
so stirker streben seine Wurzeln ,,erdwarts, abwarts, in’s Dunkele, Tiefe wie der Baum*
(vgl. Z ,,Vom Baum am Berge*; 4, 51). Dabei wiirde dieser ,,Dritte, sozusagen als un-
ser Spiegel, uns helfen besser zu verstehen, welche Sehnsucht sich in uns versteckt.
,unser Glaube an Andre verrith, worin wir gerne an uns selber glauben mochten. Unsre
Sehnsucht nach einem Freunde ist unser Verrither (Z ,,Vom Freunde*; 4, 71).

212 Vgl. ,Dieser einsamste der Einsamen, der Mensch, sucht nun nicht mehr einen Gott, sondern
einen Genossen. Dies wird der mythenbildende Trieb der Zukunft sein. Er sucht den Freund des
Menschen® (N 12[23]; 9, 580).

112



Das Merkmal der idealischen Freundschaft ist das Gefiihl von Ehrfurcht, die eine geho-
rige Distanz zueinander fordert. Fiir solch eine Beziehung des Menschen verwendet Za-
rathustra die Metapher des Kriegs. ,,Will man einen Freund haben, so muss man auch
fiir ihn Krieg [H. d. V.] filhren wollen: und um Krieg zu flihren, muss man Feind sein
konnen. [] In seinem Freunde soll man seinen besten Feind haben“ (ebd., 71). Ein
Grund, warum Zarathustra die Freundschaft mit dem Begriff des Kriegs umschreibt,
was problematische Missverstandnisse heraufbeschworen kann, liegt darin, den Charak-
ter der Tapferkeit zu betonen, welche fiir die Freundschaft notwendig ist.?!* | Der Krieg
und der Muth haben mehr grosse Dinge gethan, als die Néachstenliebe. Nicht euer Mit-
leiden, sondern eure Tapferkeit [H. d. V.] rettete bisher die Verungliickten* (Z ,,Vom
Krieg und Kriegsvolke®; 4, 59).

Zarathustra lehrt uns, nicht mit der schlechten Form der Liebe, wie der Néchstenliebe,
die Kluft zwischen den Menschen zu verdecken, sondern mit der Tugend der Tapferkeit
und des Mutes die Kluft zwischen den Menschen zu ehren, um gegeneinander kdmpfen
zu konnen. Ein anderer Grund fiir seine Bezeichnung liegt in seinem Gedanken, dass
der idealische Freund ein ebenso starker Gegner wie der ,,Feind* sein muss, um ein a-
gonalisches Verhiltnis zueinander zu gewdihrleisten. Diese agonale Freundschaft kann
nur durch ein ,,Seines-Gleichen* von zwei Méachtigen zustande kommen: ,,[W]o finde
ich Meines-Gleichen? [H. d. V.] Und alle Die sind Meines-Gleichen, die sich selber ih-
ren Willen geben und alle Ergebung von sich abthun® (Z ,,Von der verkleinernden Tu-
gend* 3; 4, 215).2!* Solche Gedanken werden auch in dem Kapitel Vom Krieg und
Kriegsvolke deutlich zum Ausdruck gebracht. ,,Ihr diirft nur Feinde haben, die zu hassen
[H. d. V.] sind, aber nicht Feinde zum Verachten. Ihr miisste sto/z [H. d. V.] auf euern
Feind sein: dann sind die Erfolge eures Feindes auch eure Erfolge* (Z ,,Vom Krieg und
Kriegsvolke®; 4, 59). Nur der Feind, den man ohne die Verachtung tief ,,hassen kann,
kann zu einem Objekt werden, an dem der eigene Stolz wachsen kann.

Hinzu kommt noch die tiefere Weisheit Zarathustras von der Notwendigkeit des ,,Klei-
des, um die Freundschatft als solche zu ermoglichen.

Du willst vor deinem Freunde kein Kleid [H. d. V.] tragen? Es soll deines
Freundes Ehre sein, dass du dich ihm gibst, wie du bist? Aber er wiinscht
dich darum zum Teufel! Wer aus sich kein Hehl macht, emport: so sehr
habt ihr Grund, die Nacktheit zu fiirchten! Ja, wenn ihr Gétter wdret, da
diirftet ihr euch eurer Kleider schamen! Du kannst dich fiir deinen Freund
nicht schén genug putzen [H. d. V.]: denn du sollst ihm ein Pfeil und eine
Sehnsucht nach dem Ubermensch sein. (Z ,,Vom Freunde*; 4, 72)

Zarathustra empfiehlt, uns vor dem Freund mit einem ,,Kleid* so schon wie moglich
herzurichten.?!> Er warnt uns davor, dem Freund unsere Nacktheit zu zeigen. Das wiirde

213 ygl. Zibis (2007).

214 Bist du ein Sclave? So kannst du nicht Freund sein. Bist du ein Tyrann? So kannst du nicht

Freunde haben® (Z ,,Vom Freunde®; 4, 72).

215 Vgl. Rosen (2004): ,,It is necessary for friends to approach each other with masks, or, as Zara-
thustra calls them here, beautiful clothing. [] Gods could show themselves to one another as they
are, because they are like animals in being complete natural forces. In human beings, mutual envy

113



die Freundschaft zerstoren, indem der Freund durch unsere hissliche Nacktheit von uns
enttiduscht wird. Denn unsere Nacktheit ist noch menschlich, allzu menschlich.?'®

Sahst du deinen Freund schon schlafen, — damit du erfahrest, wie er aussieht?
Was ist doch sonst das Gesicht deines Freundes? Es ist dein eignes Gesicht,

auf einem rauhen und unvollkommnen Spiegel [H. d. V.]. / Sahst du deinen

Freund schon schlafen? Erschrakst du nicht, dass dein Freund so aussieht?

Oh, mein Freund, der Mensch ist Etwas, das iiberwunden werden muss.

(ebd.)

Das Gesicht, welches schutzlos vor seinem Freund ruht, wére fiir uns nur ein ,,Spiegel®,
welcher zugleich unser schutzloses Gesicht reflektiert. Denn nur die Gegenwart eines
Freundes, der uns (als unser ,,Feind*) in unserer Freundschaft mit Masken begleitet,
kann unseren agonalischen Pathos ermutigen. Bei der Begegnung im Schutz der Mas-
ken konnen wir gegeneinander kdmpfen, ohne von unserem inneren hésslichen, schwa-
chen Teil beldstigt zu werden.

2.4.4 Die Scham gegen das Mitleid bei der Freundschaft

Die Freundschaft wird durch das zarte Gefiihl der Distanz ermoglicht. ,,Im Errathen und
Stillschweigen soll der Freund Meister sein: nicht Alles muss du sehn wollen [H. d. V.]*
(Z ,,Vom Freund*; 4, 72). In der Freundschatft spielt das ,,Kleid* eine wichtige Rolle, um
nicht alles voneinander sehen zu konnen. Dieser Gedanke Zarathustras von der Freund-
schaft entspringt aus der tiefen Einsicht iiber das Wesen des Menschen.

Oh meine Freunde! So spricht der Erkennende: Scham, Scham, Scham — das
ist die Geschichte des Menschen! (Z ,,Von den Mitleidigen®; 4, 113)

Zarathustra bezeichnet den Menschen als ,,das Thier, das rothe Backen hat* (ebd.). Za-
rathustras Erkenntnis nennt die ,,Scham* eines der tiefsten Gefiihle des Menschen, an
der das Wesen des Menschen ,,im Verborgenen* héngt.

Die ,,Geschichte des Menschen®, die Zarathustra aus der ,,Scham® heraus abgeleitet
sieht, ist sozusagen die Kehrseite der ,,Geschichte des Menschen®, welcher sich vorder-
griindig als Produkt der Vernunft versteht. Wenn man nur die Vorderseite der Geschichte
des Menschen sehen wiirde, konnte man vielleicht diese Geschichte als einen Fortschritt
der Vernunft auslegen. Aber worum es Zarathustra geht, ist nicht der scheinbare Fort-
schritt des Menschen, sondern das Moment der Selbstiiberwindung des Menschen, wel-
ches stets aus dem tiefsten Inneren der Seele geboren wird. Wie oben beschrieben, ist
die tiefgreifende Selbst-Verachtung als Voraussetzung der groflen Sehnsucht notwendig
fiir die Selbstiiberwindung. Und das Leiden ist nichts anderes als ein Name fiir die an-
gespannte Seele, wie sie sich im Fall des leidenden Jiinglings zeigt (er litt unter der

must be transposed into longing for the superman. [] To see him [friend; E. d. V.] without his
masks is to see his naked ambition and desire, and so too his unlovable, or human, all too human,
self. In order for friendship to endure, we must avoid too much intimacy* (S. 111).

216 Thr seid hisslich? Nun wohlan, meine Briider! So nehmt das Erhabene um euch, den Mantel
des Hisslichen!* (Z ,,Vom Krieg und Kriegsvolke*; 4, 59).

114



geistigen Spannung, welche ihn zugleich nach Oben und in die Tiefe riss). Die Scham
ist ein geistiger Versuch, diesen inneren Raum der Seele des Menschen, welcher sich
zwischen den beiden Polen auftut, abzuschirmen.

In seiner Vorrede hat Zarathustra bereits gesagt, dass die geistigen Schritte vom Affen
zum Menschen und weiter vom Menschen zum Ubermenschen mittels der ,,Scham“
gemessen werden konnen:

Was ist der Affe fiir den Menschen? Ein Gelachter oder eine schmerzliche
Scham. Und ebendas soll der Mensch fiir den Ubermenschen sein: ein Ge-
lachter oder eine schmerzliche Scham. (Z Vorrede 3; 4, 14)

Wir Menschen haben unseren inneren Raum, welchen die Tiere nicht kennen. Dort kon-
nen wir uns unter dem Gesichtspunkt der herkdmmlichen Moral selbst reflektieren und
durch diesen Reflexionsprozess Scham empfinden. Dieser Reflexionsprozess wiirde die
geschlechtliche Scham mit umfassen, die der Affe ja gar nicht kennt. Aber worum es
hier geht, ist die ,,zweite Scham®, die wir auf dem Weg vom (alten) Menschen — der mit
Gott zusammengelebt hatte — zum Ubermenschen — der der neue Sinn auf der Erde wer-
den soll — kennen miissen. Das ist die Scham dem ,,Mitleid* gegeniiber, das das Chris-
tentum als eine wichtige Tugend des Menschen vor langer Zeit begriindet hat.

darum gebeut sich der Edle [H. d. V.], nicht zu beschdmen: Scham gebeut er
sich vor allem Leidenden [H. d. V.]. Wahrlich, ich mag sie nicht, die Barm-
herzigen, die selig sind in ihrem Mitleiden: zu sehr gebricht es ihnen an
Scham. (Z ,,Von den Mitleidigen*; 4, 113)

Der Mensch hat einen inneren Raum, in dem er leiden kann. Dieses Leiden kann auch
eine pathetische Form der existenziellen Frage sein in dem Sinne, dass die aus diesem
Leiden geborene Selbstiiberwindung dem Dasein auf Erden Sinn verleihen kann. Der
innere Raum ist fiir die geistige Souverénitdt des Menschen ein unentbehrliche Ort, um
gegeniiber der Welt sein eigenes Territorium behaupten zu konnen.

Doch das Mitleid stellt eine Handlung dar, die diese Souverénitdt auf geistiger Ebene
verletzt, indem sie die Grenzlinie dieser Souveranitit liberschreitet. Der edle Mensch ist
ein solcher, welcher gegeniiber diesem Bereich, der dem Menschen eigen ist, sowohl
tiefe Achtung als auch feine Sensibilitiit entgegenbringt.?!” Er vermeidet, in den inneren
Raum des Leidenden zu schauen, weil er genau weil, dass sein Blick den Leidenden tief
beschimen wiirde.

Muss ich mitleidig sein, so will ich’s doch nicht heissen; und wenn ich’s bin,
dann gerne aus der Ferne [H. d. V.]. / Gerne verhiille [H. d. V.] ich auch das
Haupt und fliehe davon, bevor ich noch erkannt bin: und also heisse ich
euch thun, meine Freunde! (ebd.)

217 Die so verstandene Sensibilitit, die Zarathustra als Kennzeichen des Edlen betont, verdeutlicht,
dass es sich bei den ,,Kriegsmannern“ — von denen in diesem Kapitel die Rede ist — nicht um ge-
walttitige Krieger handelt. Sie ist eine Form von Stolz, welche die vornehme Scham kennt. ,,Man
nennt euch herzlos: aber euer Herz ist dcht, und ich liebe die Scham [H. d. V.] eurer Herzlichkeit*
(Z ,,Vom Krieg und Kriegsvolke*; 4, 59).

115



Mit den Anderen mitzuleiden, ist ein Tun, bei dem man seine Kompetenz (bzw. Zustin-
digkeit) tiberschreitet.

Seit es Menschen giebt, hat der Mensch sich zu wenig gefreut: Das allein,
meine Briider, ist unsre Erbsiinde! [] Darum wasche ich mit die Hande, die
dem Leidenden half, darum wische ich mir auch den die Seele ab. Denn
dass ich den Leidenden leidend sah, dessen schiamte ich mich um seiner
Scham willen; und als ich ihm half, da vergieng ich mich hart an seinem
Stolze [H. d. V.]. (ebd., 114)

Die aufdringliche Liebe gegen den Leidenden verletzt dessen ,,Stolz*, welcher unent-
behrlich fiir die agonalische Beziehung in der Freundschaft ist. ,,Ach, meine Briider!
Man weiss von Jedermann Etwas zu viel!* (ebd., 115) Paradoxerweise muss der, der
iiber den Menschen tiefe Einsicht besitzt, in einer solchen Situation so tun, als ob er
dem Menschen bzw. seinem Leiden gegeniiber blind wire. Die Scham bezieht sich auf
den Stolz des Leidenden, und beide — Stolz und Scham — sind untrennbar miteinander
verbunden.?!®

Da unter Freunden grundsitzlich mehr auf die Distanz, verstanden als Liebe zum
»Fernsten und Kiinftigen®, geachtet wird, ist die achtsame Scham gegeniiber dem Ande-
ren innerhalb der Freundschaft noch tiefgehender und ausgeprégter (als in anderen Be-
ziehungen).

Das Mitleiden mit dem Freunde berge sich unter einer harten Schale
[H. d. V.], an ihm sollst du dir einen Zahn ausbeissen. So wird es seine
Feinheit und Siisse haben. (Z ,,Vom Freunde*; 4, 72)

Wenn Zarathustra vom Mitleiden in der Freundschaft spricht, dann verstirkt sich die In-
tensitdt des Mitleidens in den Metaphern von der Maske, der ,,Kleider” und der ,,harten
Schale®. ,,Hast du aber einen leidenden Freund, so sei seinem Leiden eine Ruhestitte,
doch gleichsam ein hartes Bett [H. d. V.], ein Feldbett: so wirst du ihm am besten niit-
zen“ (Z ,,Von den Mitleidigen*; 4, 115). Zarathustras Gedanken iiber die Freundschaft
lehren uns, dass es fiir den leidenden Freund weder die einzige noch die beste Moglich-
keit ist, ihm mitleidig zu helfen, sondern es ihm mehr zum Vorteil gereicht, ihm ein un-
bequemer Widerstand (das harte ,,Bett™) zu sein, der ithn zwingt, sein Leiden zu iiber-
winden, statt sich von ihm auszuruhen.

2.4.5 Die Scham 7wischen Gebenden und Nehmenden

,Als Zarathustra von der Stadt Abschied genommen hatte, [] folgten thm Viele, die sich
seine Jiinger nannten und gaben ihm das Geleit. Also kamen sie an einen Kreuzweg: da
sagte thnen Zarathustra, dass er nunmehr allein [H. d. V.] gehen wolle; denn er war ein
Freund des Alleingehens [H. d. V.]* (Z ,,Von der schenkenden Tugend* 1; 4, 97). In dem
Kapitel Von der schenkenden Tugend, dem letzten Kapitel des ersten Teils, wird die
Trennung Zarathustras von seinen Jiingern dargestellt. Warum muss er sich eigentlich

218 Vgl. das Kapitel: Die vornehme Scham und ihr Zartgefiihl vor der Distanz (11.2.3).

116



von seinen Jiingern trennen? Der Grund besteht darin, dass er wieder in seine Hohle zu-
riickgehen muss, um seine Einsamkeit zu vertiefen. Aber seine Trennung kann zugleich,
entsprechend seiner Rolle als Lehrer, erzieherisch ausgelegt werden. Die Schliisselwor-
ter lauten hier wieder Distanz und Scham.

Der erste wichtige Punkt in Zarathustras Lehre von der Distanz liegt in der Praxis, die
Zarathustra gegeniiber seinen Jiingern selber vollzieht, nimlich dass der Schiiler sich
vom Lehrer trennen muss, um selbststindig seinen Weg zu finden. Er verlangt von
ihnen, sich gegen ihre Lehrer zu wehren.

Allein gehe ich nun, meine Jiinger! Auch ihr geht nun davon und allein! So
will ich es. / Wahrlich, ich rathe euch: geht fort von mir und wehrt euch ge-
gen Zarathustra! Und besser noch: schidmt euch seiner! Vielleicht betrog er
euch. / Der Mensch der Erkenntniss muss nicht nur seine Feinde lieben,
sondern auch seine Freunde hassen konnen. / Man vergilt einem Lehrer
schlecht, wenn man immer nur der Schiiler bleibt [H. d. V.]. Und warum
wollt ihr nicht an meinem Kranze rupfen? Thr verehrt mich; aber wie, wenn
eure Verehrung eines Tages umfallt? Hiitet euch, dass euch nicht eine Bild-
sdule erschlage! [H. d. V.] (ebd., 3; 4, 101)

Die ,,Bildsdule* ist eine Metapher fiir geistiges Erstarrtsein, von welchem Zarathustra
sich zu distanzieren versucht. Ein Zirkel, in dem keine Differenz zwischen dem Lehrer
und seinen Jiingern erlaubt wire, wiirde in dem MaB seine geistige Flexibilitét verlieren,
wie der Lehrer zum Gegenstand der Verehrung seiner Jiinger wird. Auf diese Weise
wiirde der Prozess der Selbstbestimmung des Einzelnen, welcher sich im Zirkel entfal-
tet, Schaden nehmen. Nur wer am Ende eine gewisse Autonomie gegeniiber der Lehre
seines Lehrers gewinnt, kann als Freund seines Lehrers diesen exklusiven Zirkel verlas-
sen. Erst wenn der Jiingling diesen Schritt geschafft hat, steht er auf gleicher Augenhdhe
mit seinem Lehrer und erlangt ein Gleichgewicht im Verhéltnis zu ihm, insbesondere in
Hinblick auf Gehalt und Bedeutung seiner Weisheit.?'? , Nun heisse ich euch, mich ver-
lieren und euch finden; und erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wie-
derkehren® (ebd., 101).22° Das End-Ziel von Zarathustras Zirkel besteht darin, dass die-
ser von den Zirkelmitgliedern verlassen wird.

Dieser zweite wichtige Punkt in Zarathustras Lehre von der Distanz liegt in der
»Scham®, die als ein Gefiihl der Zartheit eine wichtige Rolle in diesem Werk spielt; wo-
bei die Scham in diesem Fall nicht die angemessene Distanz zum Leiden eines Freundes
meint, sondern das angemessene Verhiltnis zwischen Schenkendem und Nehmendem,
welches fiir den Lehrer und den Schiiler von entscheidender Bedeutung ist. In diesem
Kontext kann man die tiefe Besorgnis Zarathustras, welche er vor seinen Schiilern ver-
birgt, erkennen. Sie macht sich in seinem Zdgern bemerkbar, seine Weisheit groBziigig
an seine Schiiler zu verschenken.

219 Vgl. Pieper (2010), S. 19.

220 Ich [] bin ein Schenkender: gerne schenke ich, als Freund den Freunden* (Z ,,Von den Mitlei-
digen*; 4, 114).

117



Dieser Sachverhalt kann im Monolog Zarathustras zu Beginn des ersten Kapitels des
zweiten Buch Das Kind mit dem Spiegel verstindlich nachvollzogen werden.

Hierauf gieng Zarathustra wieder zuriick in das Gebirge und in die Einsam-
keit seiner Hohle und entzog sich den Menschen: wartend gleich einem
Sdemann, der seinen Samen ausgeworfen hat. Seine Seele aber wurde voll
von Ungeduld und Begierde nach Denen, welche er liebte: denn er hatte
ihnen noch Viel zu geben. Diess ndmlich ist das Schwerste, aus Liebe die offne
Hand schliessen und als Schenkender die Scham bewahren [H.d. V.]. (Z
,»Das Kind mit dem Spiegel*; 4, 105)

Der Lehrer, welcher seine Jiinger auszubilden versucht, lduft zugleich Gefahr, seine
Schiiler unerwartet zu bettelnden Konsumenten von Weisheit zu machen. Der Mensch
der um Weisheit bettelt, verliert — im Gegensatz zum Erschaffer von Weisheit — seinen
eigenen schopferischen Willen, der die fundamentale Kraft zur Selbstiiberwindung dar-
stellt. Aufgrund dieser Gefahr muss Zarathustra gelegentlich seine GrofBziigigkeit im
freigiebigen Verschenken von Weisheit aus ,,Scham® absichtlich bremsen.?*!

Wer immer schenkt, dessen Gefahr [H.d.V.] ist, dass er die Scham
[H. d. V.] verliere; wer immer austheilt, dessen Hand und Herz hat Schwie-
len vor lauter Austheilen. / Mein Auge quillt nicht mehr iiber vor der Scham
der Bittenden; meine Hand wurde zu hart [H. d. V.] fiir das Zittern gefiillter
Héande. / Wohin kam die Thrane meinem Auge und der Flaum meinem Her-
zen? Oh Einsamkeit aller Schenkenden! (Z ,,Nachtlied*; 4, 137)

Hier beklagt Zarathustra (eher) seine Einsamkeit als Schenkender, dessen Hinde ,,zu
hart* werden, d. h. an Zartgefiihl verlieren. Mit diesem Verlust geht auch langsam seine
Scham vor dem Anderen, d. h. dem Bittenden bzw. Nehmenden, verloren, so dass er
nicht mehr in der Lage ist, die Zartheit des Herzens der Anderen zu empfinden (was sei-
ne Einsamkeit weiter steigert). Allein diese Klage iiber die Einsamkeit als Schenkender
bedeutet keinen Widerspruch zu seiner Grofziigigkeit. Vielmehr bedeutet diese Form
der Einsamkeit ein Wachsen durch das Treffen mit den Anderen. Durch die Begegnung
mit Anderen und das Scheiden von ihnen ist Zarathustra noch tiefer, zarter und groBer
geworden, da er die Zartheit und die Scham zwischen dem Schenkenden und Nehmen-
den als Lehrer empfindet.

Sicher ist, dass der Mensch stirker, groer und mutiger werden muss, um den Weg zum
Ubermenschen zu gehen, aber neben Stirke, GroBe und Mut als notwendige Eigen-
schaften muss der Mensch zugleich auch die Zartheit der menschlichen Seele sehen.
Dem grofien Menschen in Zarathustras Lehre kann man keine Grofle zusprechen, wenn
er nicht zugleich fdhig ist, die zarte Seite des Menschen zu kennen. Zarathustra musste
sich von seinen Schiilern distanzieren, um die Zartheit der Scham sowohl fiir sich selbst
als auch fiir den Anderen zu behalten.???

21 Vgl. ,Scham des Schenkenden. — Es ist so ungrossmiithig, immer den Gebenden und Schenken-
den zu machen und dabei sein Gesicht zu zeigen! Aber geben und schenken und seinen Namen
und seine Gunst verhehlen! Oder keinen Namen haben, wie die Natur, in der uns eben Diess mehr
als Alles erquickt, hier endlich einmal nicht mehr einem Schenkenden und Gebenden, nicht mehr
einem ,gnédigen Gesichte zu begegnen! (M 464; 3, 279)

22 Vgl. ,,Gesetzt, man denkt sich einen Philosphen als groBen Erzieher, médchtig genug, um von

118



2.5 Die Feinde im Spiegelbild Zarathustras. Sprache und Rache

Der zweite Teil beginnt mit einem Traum von einem Kind mit einem ,,Spiegel*.??* Za-
rathustra geht in diesem Teil mit der groen Freude wieder hinab in die Welt der Men-
schen, um sowohl seinen Freunden als auch sogar seinen ,,Feinden* seine Lehre mittei-
len zu kdnnen.

Wer aber sind diese michtigen Feinde? Oder wo sind sie? Diese machtigen Feinde, wel-
che als Abbild auf dem ,,Spiegel” des Kindes reflektiert werden, stellen etwas dar, von
dem Zarathustra sich nie leicht distanzieren kann, weil es sich — einem Verwandten
gleich — auf tiefe und eindringliche Weise auf ihn selbst bezieht. Diese zwei Feinde,
welche beide mit dem Thema der Maske in Beziehung stehen, mochte ich hier beschrei-
ben. Der erste Feind ist die ,,Sprache®, welche der Mensch unvermeidlich als duferes
Medium fiir die Kommunikation mit dem Anderen benutzen muss. Der zweite Feind ist
die ,,Rache®, welche ein innerstes Gefiihl des Menschen ist.?**

2.5.1 Vom Nutzen und Nachteil der Sprache fiir das Leben

Ein Kern der Lehre Zarathustras besteht darin, neue Werte zu schaffen (Z Vorrede 9; 4,
26). Der Mensch aber verfiigt zugleich iiber eine Féahigkeit, die nur scheinbar schaffend
ist. Diese Fahigkeit ist das Vermodgen zur Dichtung, welche ein bloBes Produkt der
Sprache ist — die an sich schon blofer Schein ist. Zarathustras Position zur ,,schonen
Liige* der Dichtung ist in seiner eigentiimlichen Zwiespéltigkeit zwischen der Verfiih-
rung zum Traum und der Verantwortung zum Erwachen zu sehen. Einerseits verspiirt er
groBBe Lust, sich im schonen Schein der Dichtung auszuruhen und mit diesem entziickt

einsamer Hohe herab lange Ketten von Geschlechtern zu sich hinaufzuziehen: so mufl man ihm
auch die unheimlichen Vorrede des grofen Erziehers zugestehen. Ein Erzieher sagt nie was er sel-
ber denkt sondern immer nur, was er im Verhiltnil zum Nutzen Dessen, den er erzieht, iiber eine
Sache denkt. In dieser Verstellung [H. d. V.] darf er nicht errathen werden* (N 37[7]; 11, 580).

223 'Was erschrak ich doch so in meinem Traum, dass ich aufwachte? Trat nicht ein Kind zu mir,
das einen Spiegel [H. d. V.] trug? / Oh Zarathustra — sprach das Kind zu mir — schaue Dich an im
Spiegel! / Aber als ich in den Spiegel schaute, da schrie ich auf, und mein Herz war erschiittert:
denn nicht mich sahe ich darin, sondern eines 7eufels [H. d. V.] Fratze und Hohnlachen. / Wahr-
lich, allzugut verstehe ich des Traumes Zeichen und Mahnung: meine Lehre ist in Gefahr, Unkraut
will Weizen heissen! / Meine Feinde sind mdchtig worden [H. d. V.] und haben meiner Lehre Bild-
niss entstellt, also, dass meine Liebsten sich der Gaben schimen miissen, die ich ihnen gab []. Zu
meinen Freunden darf ich wieder hinab und auch zu meinen Feinden! [H. d. V.] Zarathustra darf
wieder reden und schenken und Lieben das Liebste thun!“ (Z ,,Das Kind mit dem Spiegel®; 4,
105 )

224 Die Gegenstinde, welche Zarathustra in dem zweiten Teil als seinen Feind entlarvt, sind gewiss
nicht nur solche wie ,,Sprache* und ,,Rache®, sondern auch z. B. ,,Bildung®, welche Zarathustra
wegen ihrer ,,Maske® kritisiert. ,,Wahrlich, ihr konntet gar keine bessere Maske tragen, ihr Gegen-
wartigen, als euer eignes Gesicht ist! Wer kdnnte euch — erkennen! / Vollgeschrieben mit den Zei-
chen der Vergangenheit, und auch diese Zeichen iiberpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch
gut versteckt vor allen Zeichendeutern!* (Z ,,Vom Lande der Bildung*; 4, 153) ,,Diess, ja diess ist
Bitterniss meinen Gedédrmen, dass ich euch weder nackt, noch bekleidet aushalte, ihr Gegenwérti-
gen!“ (ebd., 154) Aber diese Maske der ,,Bildung* hat nicht so tiefe Verbindungen zu Zarathustra
wie die ,,Sprache* und die ,,Rache®. Dagegen ist die Maske, welche die Dichter oder die Réchen-
den tragen, hinsichtlich dieser Betrachtung — auch wenn das Wort Maske dort nicht direkt verwen-
det wird — viel wichtiger.

119



zu spielen, doch andererseits muss er sich von diesem schonen, beruhigenden Traum
wieder distanzieren, um den Menschen seine wahre Botschaft zu bringen, welches ihr
Chaos zur groflen Sehnsucht erweckt.

2.5.1.1 Alle Sprache ist Liige

Vor allem liegt die eigentliche Funktion der Sprache darin, eine ,,Schein-Briicke* iiber
die Kluft (Z ,,.Der Genesende™ 2; 3, 272) zu schlagen. Aber diese Funktion wird auf
zweierlei Weise ausgelegt, da es beim Menschen auch zwei Arten der Kluft gibt, liber
welche die ,,Schein-Briicken* geschlagen werden miissen. Als Erstes gibt es die grund-
legende Kluft, welche zwischen dem Menschen und der Natur besteht. Das ist die fun-
damentalste Kluft fiir den Menschen, welche beinahe ausschlieBlich ontologischen Cha-
rakter hat. Als Zweites gibt es die Kluft, welche unter den Menschen besteht und einen
kommunikativen Charakter aufweist.

Die grofie Kluft zwischen Mensch und Natur ist grundlegend. Von einem erkenntnisthe-
oretischen Gesichtspunkt aus gesagt kann der Mensch die wahre Welt des ,,absoluten
Fluss* (N 11[162]; 9, 503 f.) nicht erfassen.??> Was fiir den Menschen erfassbar ist, sind
nur die ,,Irrthiimer (ebd.) iiber die Welt, welche er sich vorher selber konstruiert hat.
Das ,,.Bewusstsein‘ (ebd.) tibernimmt hier die Funktion, unter Zuhilfenahme seines ihm
eigentiimlichen Schemas von Zeit, Raum und Kausalitit die Welt zu begreifen. Aller-
dings stehen diese Schemata, die die Basis unserer Welterkenntnis bilden, im Wider-
spruch zum absoluten Fluss der Natur und stellen somit eine irrtiimliche Voraussetzung
fir die Erkenntnis der Welt dar. Alle Worter, da sie Produkt dieses unzureichenden
menschlichen Bewusstsein sind, sind unvermeidlicherweise eine ,,Liige”.??° Sie bilden
die ,,Schein-Briicke* zwischen der Natur und dem Menschen.

Auf Basis dieses grundlegenden Irrtums, aus dem das menschliche Wort entspringt,
wird die zweite ,,Schein-Briicke®, diesmal unter den Menschen, ermdglicht — welche
man als ein ,,Verbindungsnetz® (FW 354; 3, 591) fiir die Kommunikation bezeichnen
kann. Hier spielt das ,,Bewusstsein“ (ebd.) seine zweite Rolle, als Kommunikationsme-
dium, um die Verstindigung von Menschen zu Menschen zu ermdglichen.??” Mit dieser
Kommunikationsfahigkeit der Sprache konnte der Mensch seine Leistung im gemein-
schaftlichen Leben (wie z. B. im gemeinsam gefiihrten Krieg oder bei gemeinsamer Ar-
beit) hoher entwickeln.??® Das ist ein ,,Abkiirzungs-Prozess“ (J 268; 5, 221), in welchem

225 Damit es irgend einen Grad von Bewuftsein in der Welt geben kdnne, muBte eine unwirkliche

Welt des Irrthums — entstehen [] Erst nachdem eine imaginédre Gegenwelt im Widerspruch zum ab-
soluten Flusse entstanden war, konnte auf dieser Grundlage etwas erkannt werden* (N 11[162]; 9,
503 f.). Hier radikalisiert Nietzsche die Erkenntnistheorie Kants. Vgl. Picht (1988), S. 252.

26ygl. WL 1; 1, 878 f.

227 [Dlass Bewusstsein iiberhaupt sich nur unter dem Druck des Mittheilungs-Bediirfnisses entwi-

ckelt hat, — dass es von vornherein nur zwischen Mensch und Mensch (zwischen Befehlenden und
Gehorchenden in Sonderheit) néthig war, niitzlich war, und auch nur im Verhéltniss zum Grade
dieser Niitzlichkeit sich entwickelt hat. Bewusstsein ist eigentlich nur ein Verbindungsnetz zwi-
schen Mensch und Mensch* (FW 354; 3, 591). Zur Betrachtung der Beziehung zwischen Bewusst-
seins und Sprache in der Philosophie Nietzsches vgl. Schlimgen (1999), S. 139-164.

228

120

[ W]enn man lange unter dhnlichen Bedingungen (des Klimas, des Bodens, der Gefahr, der Be-



die seelische Verschiedenheit jedes Menschen durch die ,,Schein-Briicke* (Z ,,Der Ge-
nesende® 2; 3, 272) der Sprache nivelliert wird, auch wenn sich der Mensch dabei des-
sen nicht bewusst ist, dass er liigt. An diesem Punkt ermdglicht uns die Sprache ohne
Zweifel, Ordnung ins Chaos des Natur- und Menschengeschehen zu bringen, und stellt
somit vereinfachend gesagt eine niitzliche Liige dar. So ist es mdglich, auf Basis eines
irrtiimlichen Bewusstseins von der Welt und der Natur, welches es dem Menschen er-
moglicht, Worter zu schaffen und ein interpersonales kommunikatives Bewusstsein zu
konstruieren.

Einer der Griinde, warum Zarathustra geistige Distanz zu seinen Schiilern halten muss,
liegt in diesem Zweifel gegeniiber dem Nutzen der Sprache, ob er mit ihr den wahren
Sinn seiner Gedanken seinen Schiilern iiberhaupt mitteilen kann. Denn die Sprache als
Mitteilungsmedium verdndert durch die verallgemeinernde Natur seiner Worter die In-
dividualitdt und Urspriinglichkeit der Gedanken Zarathustras (d. h. die Lehre der Dis-
tanz) und stellt somit nur ein blasses Abbild dieser Gedanken dar.

In seiner Forderung nach geistiger Distanzierung lehnt Zarathustra es eigentlich ab, dass
seine Gedanken vom Anderen vollig verstanden werden. Solange die geistige Homoge-
nitdt die zentrale Begebenheit ist, aus der Zarathustra den Menschen zu befreien sucht,
kann er der Leistung der Sprache nicht blind vertrauen. Seiner Ansicht nach ist Sprache
unvermeidlich liignerisch, da sie gezwungen ist zu verallgemeinern, wodurch die Ge-
danken des Denkers notwendig vereinfacht und damit verfalscht werden.

Deswegen zielt Zarathustras nicht darauf ab, im Rahmen der alltdglichen Kommunika-
tion (sozusagen mit dem ,,nackten Gesicht*) zu reden — dies wiirde ironischerweise eine
geistige Homogenitdt in den Menschen entstehen lassen —, sondern vielmehr mit der
Kraft des dichterischen Gleichnisses bzw. der Metapher (sozusagen mit der ,,Maske des
Dichters®) den Menschen zu dem Punkt zu verfiihren, von wo aus er in der Lage ist,
sein naives Verstidndnis von Mitteilung in ein skeptisches Verstindnis zu verwandeln.

2.5.1.2 Vom Nutzen und Nachteil der Dichtung fiir das Leben

Dass Zarathustra mithilfe von Metaphern oder Gleichnissen spricht, bedeutet aber zu-
gleich, dass er zwangsldufig seine Worte schmiicken muss. Dieser Schmuck muss bei
thm sogar noch verstéirkt (verschonert) werden, da er selber ein Liebhaber der Dichtung
ist. In diesem Kontext entsteht bei thm ein tiefer Zwiespalt zwischen der Verfiihrung zur
tduschenden Dichtung, mit der er die unfassbare Natur frei beschreiben will, und seiner
Redlichkeit, mit deren Hilfe er ernsthaft versucht von der Lehre des Ubermenschen zu
reden, weil der Ubermensch fiir ihn im Grunde gar keine dichterische TAuschung ist.
Diese Redlichkeit beschdmt Zarathustra, der nicht nur Lehrer, sondern auch Dichter ist.

diirfnisse, der Arbeit) zusammen gelebt haben, so entsteht daraus Etwas, das ,sich versteht, ein
Volk. In allen Seelen hat eine gleiche Anzahl oft wiederkehrender Erlebnisse die Oberhand ge-
wonnen iiber seltner kommende: auf sie hin versteht man sich, schnell und immer schneller — die
Geschichte der Sprache ist die Geschichte eines Abkiirzungs-Prozesses* (J 268; 5, 221).

121



dass ich ndmlich in Gleichnissen rede und gleich Dichtern hinke und
stammle: und wahrlich, ich schdme [H. d. V.] mich, dass ich noch Dichter
sein muss! (Z ,,Von alten und neuen Tafeln* 2; 4, 247)

Ein naiver Jiinger Zarathustras kann dessen neue Wahrheitslehre nicht voll und ganz er-
fassen, weil er weder die dichterische Sprache Zarathustras noch sein tiefes Dilemma
versteht, ein Dichter sein zu miissen. Seine Naivitdt besteht darin, Zarathustras Worte
wortlich nehmen zu wollen, um durch dieses wortliche Verstdndnis die wahre Lehre Za-
rathustras zu begreifen. Durch dieses beschrankte Verstdndnis kann der Jiinger aber das
tiefe Dilemma Zarathustras nicht verstehen, so dass der Jiinger zwangslaufig dichteri-
sche (Verstidndnis-) Fahigkeiten erwerben muss, um diese Erkenntnisschwelle liberwin-
den zu koénnen.

,was sagte dir einst Zarathustra? Dass die Dichter zuviel liigen? — Aber auch
Zarathustra ist ein Dichter [H. d. V.] / Glaubst du nun, dass er hier die Wahr-
heit redet? Warum glaubst du das?* / Der Jiinger antwortete: ,,ich glaube an
Zarathustra.” Aber Zarathustra schiittelte den Kopf und lachelte. / Der
Glaube macht mich nicht selig, sagte er, zumal nicht der Glaube an mich. /
»Aber gesetzt, dass Jemand allen Ernstes sagte, die Dichter liigen zuviel: so
hat er Recht, — wir liigen zuviel [H. d. V.]. / Wir wissen auch zu wenig und
sind schlechte Lerner: so miissen wir schon liigen. (Z ,,Von den Dichtern®; 4,
163 f.)

Vom Gesichtspunkt aus, dass der liignerische Irrtum bereits unsere Daseinsbedingung
bestimmt (wie wir oben gesehen haben), nimmt diese Aussage Zarathustras, ,,die Dich-
ter liigen zu viel!“ (ebd.), eine umgekehrte Bedeutung an.??’ Die Dichtung des Dichters
ist im positiven Sinne zu liignerisch, weil sie eine freie Aktivitit der Seele des Menschen
ist, welche iiber den begrenzten Rahmen der Sprache (wie dem der notwendigen Kom-
munikation) hinaus einen neuen Schein schaftt. Dieser neue dichterische Schein steht an
einer privilegierter Stelle, welche sozusagen zwei Stufen entfernt von der wahren Welt
des ,,absoluten Fluss[es]*“ (N 11[162]; 9, 503) ist. Die erste Stufe bildet die wahre Welt
des ,,absoluten Fluss[es]“. Die zweite Stufe bildet die Welt des menschlichen Irrtums,
welche auf der gewohnlichen Sprache beruht. Die dritte Stufe bildet die Dichtung, wel-
che der wahren Welt des ,,absoluten Flusses® am nichsten kommt, und zwar dank der
Kunstfertigkeit ihrer Sprache.?*° Diese dritte Stufe ist das Reich der fieien Phantasie, in
welchem der Mensch seine Einbildungskraft nach Belieben entfalten kann. Sie ist auch
der einzige Raum fiir ihn, wo er mit dem schonen Schein frei zu spielen vermag, ob-
wohl er weil3, dass es sich bei diesem schonen Schein um eine Liige handelt. Hier kann
der Mensch mit dem schdnen Schein spielen, ohne im ersten Irrtum, d. h. der zweite
Stufe, gefangen zu bleiben.?*!

29 ygl. Zittel (2000b), S. 211 £,

B0Vgl. GT 4; 1, 39. Hier wiederholt Zarathustra diesen #sthetischen Gedanken Nietzsches in des-
sen Erstlingswerk, ohne wie dort von der metaphysischen Annahme des ,,Ur-Einen‘ abzuhédngen.

231 Zur Betrachtung der Beziehung zwischen der ,,Freiheit und dem dsthetischen ,,Spiel®, das
durch den ,,Schein® ermoglich wird vgl. Schiller (1955b), S. 483 — 489.

122



Zum Beispiel ist man mit der Kraft der Phantasie und ihrer (eigentiimlichen) Gleichnis-
se sogar imstande, das Privileg zu erlangen, die Zeit zu beschreiben, welche ja fiir den
Menschen den unfassbaren ,,absoluten Fluss* am besten versinnbildlicht.

Bose heisse ich’s und menschenfeindlich: all diess Lehren vom Einen und
Vollen und Unbewegten und Satten und Unverginglichen! / Alles Unver-
géingliche — das ist nur ein Gleichniss! / Und die Dichter liigen zuviel. — /
Aber von Zeit und Werden sollen die besten Gleichnisse reden [H.d. V.]:
ein Lob sollen sie sein und eine Rechitfertigung aller Vergdinglichkeit! [H. d. V.]
(Z ,,Auf den gliickseligen Inseln‘; 110)

Der grofe Nutzen der Dichtung fiir das Leben besteht zum einen darin, dass sie mit ih-
ren schonen Gleichnissen ,,Zeit und Werden* zum Sprechen bringen kann, welche fiir
den Menschen mit der Erkenntnistheorie allein sinnlich gar nicht fassbar sind, und zum
anderen, dass sie sogar mit ihren Gleichnissen alle ,,Vergédnglichkeit* in einem gewissen
Sinne rechtfertigen kann,>*? — welche den Menschen ansonsten zum tiefen LIngrimm*
(Z ,,Von der Erlosung*; 4, 180) verfiihren konnte.?*?

Die Dichter sind liignerisch in dem Sinne, dass sie Dinge zur Sprache bringen konnen,
iiber die man ohne die Kunst der Dichtung gar nicht reden konnte.

kommen ihnen [Dichter: E. d. V.] zirtliche Regungen, so meinen die Dich-
ter immer, die Natur selber sei in sie verliebt [H. d. V.]* (Z ,,Von den Dich-
tern“; 4, 164)

Obwohl der Mensch, erkenntnistheoretisch gesprochen, von der wahren Welt vollkom-
men getrennt ist, tduscht der Dichter uns dariiber hinweg, wie uns das Lécheln einer
Frau iiber ihre Ferne und Unerreichbarkeit hinwegtduscht. Die Dichtung ist fiir uns ein
schoner und deswegen zugleich gefahrlicher Zauber.

Was Zarathustra in der Dichtung als ithren grof3en Nutzen ansieht — und gleichzeitig fiir
thn eine grof3e und gefdhrliche Verfithrung darstellt —, besteht genau in dieser Macht des
Zaubers, der uns mit seinen entziickenden Phantasien auch aus der Schwermut zu retten
vermag. Aber leider ist dieser Zauber eine Selbst-Tauschung und gleicht insofern dem
Traum — auch wenn der Zauber uns zu entziicken vermag.

Im Gespréch iiber die Anziehungskraft der Dichtung kommt Zarathustra wie von selbst
zu der gefihrlichen Ansicht, dass auch der Ubermensch blo ein phantastisches Gleich-
nis ist.

Ach, es gibt so viel Dinge zwischen Himmel und Erden, von denen sich nur
die Dichter Etwas haben triumen lassen! / Und zumal ziber dem Himmel:
denn alle Gotter sind Dichter-Gleichniss, Dichter-Erschleichniss! / Wahrlich,
immer zieht es uns hinan — ndmlich zum Reich der Wolken: auf diese setzen
wir unsre bunten Bilge und heissen sie dann Goétter und Ubermenschen: — /
Sind sie doch gerade leicht genug fiir diese Stiithl! — alle diese Gotter und
Ubermenschen [H. d. V.]. (Z ,,Von den Dichtern*; 4, 164)

22 [Nlur als aesthetisches Phinomen ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt (GT 5; 1,

47).
23 Vgl. das Kapitel: Die fundamentale Rache des Menschen gegen die Zeit (111.2.5.2.3).

123



Hier liegt die Gefahr fiir Zarathustra darin, den Ubermenschen als neue Sinngebung fiir
den Menschen auf Erden ohne Unterschied als ,,Gétter” zu begreifen, welche dichteri-
sche Sprachschopfungen (,,Dichter-Gleichnisse) sind. Er muss aus diesem triigerischen
Traum, als der Lehrer der Selbstiiberwindung zum Ubermenschen, erwachen.

2.5.1.3 Entzauberung des Dichters

,»Als Zarathustra so sprach, zlirnte ihm sein Jiinger, aber er schwieg. Und auch Za-
rathustra schwieg; und sein Auge hatte sich nach innen gekehrt [H. d. V.], gleich ob es
in weite Fernen sdhe. Endlich seufzte er und holte Athem® (Z ,,Von den Dichtern; 4,
165). Nachdem Zarathustra sich mit unvorsichtigen Worten iiber den Ubermenschen an
seine Jiinger gewendet hat, die ihm deshalb ziirnen, wendet Zarathustra sein sehnsiichti-
ges Auge weg vom triumenden Schein, welcher zur duflerlichen Phantasie verfiihrt, hin
zu seinem Inneren, um sich erniichtert von der Phantasie der Dichtung distanzieren zu
konnen.

Ich wurde der Dichter miide [H. d. V.], der alten und der neuen: Oberfldch-
liche sind sie mir Alle und seichte Meere. / Sie dachten nicht genug in die
Tiefe [H. d. V.]: darum sank ihr Gefiihl nicht bis zu den Griinden. [] / Sie
sind mir auch nicht reinlich genug [H. d. V.]: sie triilben Alle ihr Gewdésser,
dass es tief scheine [H. d. V.]. (ebd.)

Die ,,Oberfldche* der Dichtungen erscheinen zwar schon, aber ihrem inneren Gehalt
fehlt es an gedanklicher und emotionaler Tiefe. Vielmehr schmiickt sich der Dichter mit
dem Anschein solch einer Tiefe. Darauf zielt Zarathustras Kritik am Dichter ab. Za-
rathustras Worte ,,Sie sind mir auch nicht reinlich genug®“ bedeuten, dass der Dichter
nicht wahrhaftig genug ist und somit zugleich in Wahrheit noch nicht tief genug leidet.

Um aus dem schonen Traum des Dichters zu erwachen, versucht Zarathustra sich von
ithm dadurch zu distanzieren, indem er seine Seele entlarvt, welche sich hinter seiner
Dichtung versteckt.

Ach, ich warf wohl mein Netz in ihre Meere und wollte gute Fische fangen;
aber immer zog ich eines alten Gottes Kopf herauf. / So gab dem Hungrigen
das Meer einen Stein. Und sie selber mogen wohl aus dem Meere stammen.
[]/ Sie lernten vom Meere auch noch seine Eitelkeit [H. d. V.]: ist nicht das
Meer der Pfau der Pfauen? [] Wabhrlich, ihr Geist selber ist der Pfau der
Pfauen und ein Meer von Eitelkeit! / Zuschauer will der Geist des Dichters
[H. d. V.]. (ebd., 165 £.)***

234 Diese Kritik an der zuschauerbezogen Eitelkeit des Dichters weist viele Gemeinsamkeiten mit
den Kritiken an den ,,Schauspielern” und der ,,Menschen-Klugheit* auf. Vgl. das Kapitel: Die
Selbst-Maskierung als Verfiihrer (I11.2.3). Dort spricht Zarathustra davon, dass die Eitelkeit des
Schauspielers fiir uns unter Umstinden niitzlich sein kann. Dank der (scheinbar) schonen Klei-
dung, mit welcher der eitle Schauspieler sich zu schminken versucht, kdnnen wir unseren
»Schwermuth® (Z ,,Von der Menschen-Klugheit®; 4, 184), welcher eine traurige und tiefe Seite des
Lebens ist, eine Zeit lang vergessen.

124



Die Seele bzw. die Psychologie des Geist des Dichters, der sich hinter seiner Maske ver-
steckt, entlarvt Zarathustra indem er aufzeigt, dass die Eitelkeit des Dichters vielmehr
versucht ist durch das Entziicken der Augen der Zuschauer bzw. der Anderen eine ge-
heime Zufriedenheit in sich zu vermehren, statt eine tiefe innere Einkehr zu sich selbst
zu vollziehen um das Ideal des Ubermenschens zu erreichen. Das wahre Ziel Zarathust-
ras besteht nicht in einem &ulleren Effekt, sondern in der inneren Verwandlung zum
Ubermenschen.

Der Dichter ist nicht in der Lage, jene geistige Spannung des Leidens zu erahnen, wel-
che die Urheberin der Verwandlung von tiefster Selbstverachtung in die groBte Sehn-
sucht ist. Was Zarathustra das wahre ,,Schaffen* nennt, ist etwas, das man nur aus dem
Moment dieser Selbst-Uberwindung gebéren kann.

Schaffen — das ist die grosse Erlosung vom Leiden, und des Lebens Leicht-
werden. Aber dass der Schaffende sei, dazu selber thut Leid noth und viel
Verwandelung [H. d. V.]. (Z ,,Auf den gliickseligen Inseln*; 4, 110)

Wer sich selbst im echten Sinne zu verwandeln sucht, muss sich nach einer Zukunft
sehnen, in der er seine Vergangenheit mittels hochstvollendeter Ideen verwandeln kann.
»Ich bin von Heute und Ehedem, sagte er dann; aber Etwas ist in mir, das ist von Mor-
gen und Ubermorgen und Einstmals“ (Z ,,Von den Dichtern®; 4, 165). Diese Uberwin-
dung des ,,Ehedem* zum ,,Ubermorgen“ entsteht nicht aus jener Sehnsucht, die Zeit als
»absoluten Fluss* (N 11[162]; 9, 503) mit einem schonen Gleichnis ausdriicken zu wol-
len, sondern aus dem starken und tiefen Willen, sich durch tiefe Selbstverachtung zu ei-
nem groferen, stirkeren und hoheren Selbst neu zu gestalten. Die Verwandlung des
Dichters ist nichts anderes als die Verdnderung seiner dulleren Maske, mit welcher er
die Anderen zu einem Zauber verfiihrt, in dem keine innerste Selbst-Uberwindung ge-
fordert wird. Aus diesem Grund bezeichnet Zarathustra mit seinem kritischen Blick den
Dichter als liignerisch.?*

Die Maske ist bei Zarathustra kein Ziel, sondern ein unentbehrliches Medium, um die
eigene Einsamkeit — das notwendige Element zur Selbstiiberwindung — zu beschiitzen
und seine Gefdhrten dazu zu verfiihren, den Weg zum Ubermenschen zu gehen. In die-
sem Sinne weist der Dichter fiir Zarathustra — auch wenn er Zarathustra schone Triume
beschert — nicht den wahren Weg zum Ubermenschen.

dieses Geistes wurde ich miide: und ich sehe kommen, dass er seiner selber
mide wird. / Verwandelt sah ich schon die Dichter und gegen sich selber
den Blick gerichtet [H. d. V.]. / Biisser des Geistes sah ich kommen: die
wuchsen aus ihnen. (Z ,,Von den Dichtern®; 4, 166)

Die Entzauberung des Dichters ist notwendig, nicht nur fiir Zarathustra, sondern auch
fiir den Dichter selbst. Zarathustra hofft, dass der Dichter seinen Blick reflexiv auf sich
selbst richten wird, um seine eigene, schon hergerichtete Liige als solche zu erkennen.
Wenn er dadurch tiefsinnig und ehrlich zu sich selbst werden wiirde, um sich von sei-

25 Vgl. ,,Dichter und Liinger. — Der Dichter sieht in dem Liigner seinen Milchbruder, dem er die
Milch weggetrunken hat; so ist Jener elend geblieben und hat es nicht einmal bis zum guten Ge-
wissen gebracht (FW 222; 3, 510).

125



nem schonen Schein distanzieren zu konnen, wiirde das auch sein Weg zum Ubermen-
schen werden konnen.

2.5.2 Die Tiefe der Rache des Menschen

Wie bereits ausgefiihrt, empfiehlt Zarathustra schon seinem Freunde, sich von der Ra-
che der ,,Fliegen auf dem Markt“ zu entfernen, welche sich im kleinen Menschen ge-
geniiber den Michtigen entziindet (Z ,,Von den Fliegen des Marktes®; 4, 68). Aber die
Rache im zweiten Teil ist viel tiefgehender und stérker als die Rache im ersten Teil, weil
deren Wurzeln in die Tiefen der menschlichen Seele reichen. Das ist der Grund, weshalb
fiir Zarathustra die Rache einen starken Gegenspieler darstellt.

2.5.2.1 Die Hohle der Rache der Taranteln

Die Hoéhle ist fiir Zarathustra ein besonderer Ort, da er dort zehn Jahre lang seine Ein-
samkeit vertieft hatte. Aber im Buch Also sprach Zarathustra taucht neben Zarathustra
noch eine zweite Figur auf, welche sich ebenfalls in einer dunklen Hoéhle versteckt. Dies
ist die ,, Tarantel*, welche symbolisch fiir das Ungeheuer in uns steht, das tiefe Rachege-
fithle gegentiber der Welt verspiirt.

Wie bereits oben in der Identifizierung der ,,Fliegen des Marktes* mit ,,giftigen Fliegen*
(Z ,,Von den Fliegen des Marktes*; 4, 65) angedeutet, ist Gift eine Metapher fiir Rache.
Jedoch ist das Gift der Taranteln viel stiarker als das der Rache der Kleinen.?*¢ ,,Siche,
das ist der Tarantel Hohle! Willst du sie selber sehn? Hier hingt ihr Netz: rithre daran,
dass es erzittert. / Da kommt sie willig: willkommen, Tarantel!* (Z ,,Von den Taranteln®;
4, 128)

Waihrend die Hohle des Zarathustra der Ort ist, an dem er seine tiefe Einsamkeit entwi-
ckelt hatte, ohne auf das (alte) Sonnenlicht (der Vernunft) zu vertrauen, damit er alle al-
ten Werte, fiir die auch das Licht der Vernunft steht, iiberwinden konnte, zeigt im Ge-
gensatz dazu die Hohle der Tarantel eine andere Finsternis, welche aufgrund der Stirke
threr Dunkelheit noch nicht einmal durch das (alte) Licht der Vernunft ausgeleuchtet
werden kann. ,, [I]ch weiss auch, was in deiner Seele sitzt. / Rache sitzt in deiner Seele
(ebd.). In dieser Finsternis versteckt die Tarantel ihre dunklen Hintergedanken, mit der
sie die Anderen in ihr Netz hineinzieht, weil sie sich aufgrund ihrer inneren Schwiche
dem nicht entziehen kdnnen.

Die Tarantel ist der ,,Prediger der Gleichheit®, der aus ,,Ohnmacht* dem Maéchtigen ge-
geniiber starke Rachegefiihle hegt.

236 Im ersten Teil hat Zarathustra gegen die ,,Natter*, welche ihn gebissen hat, ohne Schwierigkei-
ten sagen konnen: ,,Wann starb wohl je ein Drache am Gift einer Schlange? [] nimmt dein Gift zu-
riick! Du bist nicht reich genug, es mir zu schenken* (Z ,,Vom Biss der Natter™; 4, 87). Das Gift
der Rache im ersten Teil wirkt kaum auf Zarathustra, so dass er sich eingestehen muss, dass eini-
ges in ihm selbst mit den giftigen Figuren im ersten Teil verwandt ist.

126



,»Rache wollen wir iiben und Beschimpfung an Allen, die uns nicht gleich
sind!*“ — so geloben sich die Tarantel-Herzen. / Und ,,Wille zur Gleichheit* —
das selber soll fiirderhin der Name fiir Tugend werden; und gegen Alles,
was Macht hat, wollen wir unser Geschrei erheben! / Ihr Prediger der
Gleichheit [H. d. V.], der Tyrannen-Wahnsinn der Ohnmacht schreit also
aus euch nach ,,Gleichheit*: eure heimlichsten Tyrannen-Geliiste vermum-
men sich also in Tugend-Worte! (ebd., 128 f.)

Die Rache dieses Predigers versteckt sich hinter der Vermummung des ,,Tugendwortes*
Gleichheit und tritt nicht direkt in Erscheinung. Diese Rache des Prediger der Gleichheit
erschafft sich eine Tugend der ,,Gerechtigkeit™ (ebd., 128), die auf einer Art geistiger
Homogenitét beruht, in der der Michtige seine geistigen Stirken verleugnen muss, und
eben nicht wie in der ,,Freundschaft” auf gegenseitigem Respekt zwischen zwei gleich
maéchtigen Personen basiert.

Ach, wie iibel ihnen [,,Tugenden®; E. d. V.] das Wort ,,Tugend* aus dem
Munde l4uft! Und wenn sie sagen: ,,ich bin gerecht,” so klingt es immer
gleich wie: ,,ich bin gerdcht! [H. d. V.] (Z ,,Von den Tugendhaften; 4, 122)

Der Beweis fiir die Macht der Tarantel liegt in ihrer Fahigkeit, dem Méchtigen die Quel-
le seiner Macht zu entziehen. ,,Vergramter Diinkel, verhaltener Neid, vielleicht eurer
Viter Diinkel und Neid: aus euch bricht’s als Flamme heraus und Wahnsinn der Rache. /
Was der Vater schwieg, das kommt im Sohne zum Reden; und oft fand ich den Sohn als
des Vaters entblosstes Geheimniss. / Den Begeisterten gleichen sie: aber nicht das Herz
ist es, was sie begeistert, — sondern die Rache. Und wenn sie fein und kalt werden, ist’s
nicht der Geist, sondern der Neid, der sie fein und kalt macht* (Z ,,Von den Taranteln®;
4, 129). Ihre Tugend der Gleichheit, deren Wurzel im Pathos der Rache liegt, wird der
kommenden Generationen im Verborgendem vererbt, und als wahre Tugend présentiert.

2.5.2.2 Die Rache des Priesters

Die Tugend der Gleichheit wird in der Lehre der ,,Priester, dank ihrer geistigen Fahig-
keiten und ihrer Macht zur Imagination, zum Charakter der Welt hochstilisiert, so dass
es scheint, dass jede andere Daseinsform auf der Welt eine Siinde ist. Sie ist eine geisti-
ge Form der Rache der Tarantel, welche die Méchtigen in dunkle Hohlen verfiihrt. Aber
Zarathustras Kritik an dem Priester als seinem ,,Feind*“ beinhaltet zugleich auch Ver-
standnis fur ihn.

Hier sind Priester: und wenn es auch meine Feinde sind, geht mir still an
thnen voriiber und mit schlafendem Schwerte! / Auch unter ihnen sind Hel-
den [H. d. V.]; Viele von ihnen litten zuviel —: so wollen sie Andre machen.
/ Bose Feinde sind sie: Nichts ist rachstichtiger als ihre Demuth. Und leicht
besudelt sich Der, welcher sie angreift. Aber mein Blut ist mit dem ihren
verwandt; und ich will mein Blut auch noch in dem ihren geehrt wissen
[H. d. V.]. (Z ,,Von den Priestern®; 4, 117)%’

27 Dieses Verstindnis wird schon in seiner Rede von den ,Hinterweltlern® geduBert. ,,Milde

[H. d. V.] ist Zarathustra den Kranken. Wahrlich, er ziimt nicht ihren Arten des Trostes und Un-
danks. Mogen sie Genesende werden und Uberwindende und einen héheren Leib sich schaffen! /

127



Zarathustra gesteht, dass er an sich selber etwas Verwandtschaft mit dem Priester er-
kennt. Auch wenn er flir Zarathustra einer seiner ,,Feinde* sein mag, ist zugleich gewiss,
dass das wahre Wesen, das dieser Récher hinter seiner Maske versteckt, Tiefe hat. Ge-
wiss ist die Rache ein Ungeheuer, das sich in der Seele des Menschen versteckt, aber
das Leiden des Priesters ist eine der Formen des Pathos des Menschen, die nur dem Tie-
fen zuginglich ist.

Der Grund, weshalb Zarathustra Verstiandnis fiir den Priester aufbringt, liegt darin, dass
er am Priester Gefallen findet, da dieser ein zwar heldenhafter aber doch gescheiterter
Seefahrer ist. ,,Auf einem Eilande glaubten sie einst zu landen, als das Meer sie herum-
riss; aber siehe, es war ein schlafenden Ungeheuer! [H. d. V.]* (ebd.) Das ,,Meer* ist bei
Zarathustra ein Symbol fiir die Unermesslichkeit des Pathos, das noch namenlos stiirmt.
Der Priester, der ein tief Leidender ist, war einst auch ein Seefahrer, der inmitten dieses
Meers festen Boden fiir sich zu finden versuchte. Aber er versank wihrend seines Aben-
teuers in der Tiefe des Meeres, welche eigentlich die Tiefe seines eigenen Leidens war.

Kirchen heissen sie ihre siissduftenden Hohlen [H. d. V.]. [ Wer schuf sich
solche Hohlen und Buss-Treppen? Waren es nicht Solche, die sich verber-
gen wollten und sich vor dem reinen Himmel schamten? (ebd., 118)

Die Kirche ist auch eine Hohle, welche der Leidende aus seinem Pathos des Leides her-
aus errichtet hat und in welcher er sich verbirgt. ,,Sie nannten Gott, was ihnen wider-
sprach und wehe that: und wahrlich, es war viel Helden-Art in ihrer Anbetung!
[H. d. V.]* (ebd.) Zarathustra scheint von Herzen zu bedauern, dass der tief Leidende
aufgrund seines Leidens auf den Abweg geraten ist, aus tief empfundener Rache gegen-
iiber der Welt eine ungeheuerliche ,,Hinterwelt™ (Z ,,Von den Hinterweltlern; 4, 35) er-
funden hat, welche er dann ,,Gott” nennt.

Gott ist eine Muthmaassung; aber ich will, dass eure Muthmaassen nicht
weiter reiche, als euer schaffender Wille. / Konntet ihr einen Gott schaffen? —
So schweigt mir doch von Allen Géttern! Wohl aber kénntet ihr den Uber-
menschen schaffen. (Z ,,Auf den gliickseligen Inseln*; 4, 109)

Der Wille an einen Gott zu glauben wiirde nicht nur seinen eigenen schaffenden Willen
zum Ubermenschen, sondern auch seine Sehnsucht nach den kommenden Generationen
verderben, welche er als ,,Fernsten und Kiinftigen“ (Z ,,Von der Nichstenliebe*; 4, 77)
bezeichnet.

Nicht ihr vielleicht selber, meine Briider! Aber zu Vitern und Vorfahren
konntet ihr euch umschaffen des Ubermenschen: und Diess sei euer bestes
Schaffen! (Z ,,Auf den gliickseligen Inseln®; 4, 109)

Nicht auch ziirnt Zarathustra dem Genesenden, wenn er zdrtlich [H. d. V.] nach seinem Wahne
blickt und Mitternachts um das Grab seines Gottes schleicht: aber Krankheit und kranker Leib
bleiben mir auch seine Thrianen noch®“ (Z ,,Von den Hinterweltlern®; 4, 37). ,,Allzugut kenne ich
diese Gottdhnlichen: sie wollen, dass an sie geglaubt werde, und Zweifel Siinde sei. Allzugut weiss
ich auch, woran sie selber am besten glauben‘ (ebd.).

128



Der wichtigste Punkt in der Lehre Zarathustras besteht darin, den tief Leidenden nicht
zur Rache, sondern zum Weg hin zum Ubermenschen zu verfiihren, nachdem der tief
Leidende tiber seine Rache hinaus seinen schaffenden Willen entfalten konnte.

2.5.2.3 Die fundamentale Rache des Menschen gegen die Zeit

Neben der Rache des Priesters, welcher den Wahn von einem ,,Gottes* aus seiner Rache
gegentiber der Welt geboren wurde, besitzt der Mensch noch eine elementalere Rache,
welche sich als Daseinsbedingung auf alle Menschen bezieht. Dies ist die Rache gegen-
iiber der Zeit, vor welcher selbst der schaffende Wille aufgrund seiner Ohnmacht ihr ge-
geniiber dazu neigt, seine schdpferische Kraft zu verleugnen.?3®

Im Kapitel Von der Erlosung — wo unsere Betrachtung beginnt —, vertieft Zarathustra in
einer Art Selbstgespriach eine Aussagen zum Thema der Beziehung zwischen Zeit und
Willen.?*”

Wille — so heisst der Befreier und Freudebringer: also lehrte ich euch, meine
Freunde! Und nun lernt diess hinzu: der Wille selber ist noch ein Gefange-
ner [H. d. V.]. / Wollen befreit: aber wie heisst Das, was auch den Befreier
noch in Ketten schldgt? / ,,Es war: also heisst des Willens Zéhneknirschen
und einsamste Triibsal. Ohnméchtig gegen Das, was gethan ist — ist er allem
Vergangenen ein boser Zuschauer. (Z ,,Von der Erlosung®; 4, 179 £.)

Der Wille ist die einzige und die zentrale Kraft, mit der der Mensch neue Werte fiir die
Welt erschaffen kann. Aber der Wille muss seine Ohnmacht gegeniiber der ,,Zeit* aner-
kennen, dass er deren Verlauf nicht beherrschen kann.

Dass die Zeit nicht zuriicklduft, das ist sein Ingrimm [H. d. V.]; ,,Das, was
war" — so heisst der Stein, den er nicht wilzen kann. / Und so wilzt er Stei-
ne aus Ingrimm und Unmuth und {ibt Rache [H. d. V.] an dem, was nicht
gleich ihm Grimm und Unmuth fiihlt. / Also wurde der Wille, der Befreier,
ein Wehethéater: und an Allem, was leiden kann, nimmt er Rache dafiir, dass
er nicht zuriick kann. / Diess, ja diess allein ist Rache selber: des Willens
Widerwille [H. d. V.] gegen die Zeit und ihr ,,Es war*. (ebd., 180)

Aus der Ohnmacht des Willens, den Verlauf der Zeit nicht beherrschen zu konnen, ent-
steht in ihm ,,des Willens Widerwille®, dessen tiefer ,Ingrimm® seine ihn befreiende
schopferische Kraft verneint. Hier verwandelt sich, durch die Erfindung des Wahns, je-
ner Wille der schopferischen Kraft, der neue Werte schafft, zu dem Willen zur Selbst-

238 Vgl. Brusotti (1997), S. 567 ff.

239 Wahrlich, meine Freunde, ich wandle unter den Menschen wie unter den Bruchstiicken und
Gliedermaassen von Menschen! / Diess ist meinem Auge das Fiirchterliche, dass ich den Men-
schen zertriimmert finde und zerstreut wie iiber ein Schlacht- und Schlichterfeld hin. / Und fliich-
tet mein Auge vom Jetzt zum Ehemals [H. d. V.]: es findet immer das Gleiche: Bruchstiicke und
Gliedermaassen und grause Zufdlle — aber keine Menschen! / [] Ich wandle unter Menschen als
den Bruchstiicken der Zukunft: jener Zukunft, die ich schaue. / Und das ist all mein Dichten und
Trachten, dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was Bruchstiick ist und Rétsel und grauser
Zufall. / Und wie ertriige ich es, wenn der Mensch nicht auch Dichter und Rétselrater und der Er-
16ser des Zufalls wire! (Z ,,Von der Erlosung*; 4, 178 f.)

129



verneinung. Dieser Wahn versucht die schopferische Kraft des Willens im Gefiangnis
des Wahns einzusperren. Dieser Wahn, den der Wille unter der Last der Rache erschuf,
betriigt uns, indem er uns das ganze Dasein nur als ,,Strafe* darzustellen versucht.

Wahrlich, eine groe Narrheit wohnt in unserem Willen; und zum Fluche
wurde es allem Menschlichen, dass diese Narrheit Geist lernte! / Der Geist
der Rache: meine Freunde, das war bisher der Menschen bestes Nachdenken;
und wo Leid war, da sollte immer Strafe sein. / ,,Strafe* ndmlich, so heisst
sie die Rache selber: mit einem Liigenwort heuchelt sie sich ein gutes Ge-
wissen. / Und weil im Wollenden selber Leid ist, darob dass es nicht zuriick
wollen kann, — also sollte Wollen selber und alles Leben — Strafe sein! (ebd.)

Der Wille strebt unter dem Einfluss des Wahnsinn der ,,Strafe® danach seinen Willen zu
einem ,,Nicht-Wollen* (ebd., 181) umzuwandeln. Das ist ein schmerzlicher Versuch des
Willens, sich mittels Wahnsinns aus dem ,,Leid* zu erlésen, das in seiner Ohnmacht ge-
geniiber der Zeit besteht. ,,[E]in Narr wird jeder Gefangene! Nérrisch erldst sich auch
der gefangene Wille. [] ,Und diess ist selber Gerechtigkeit, jenes Gesetz der Zeit, dass
sie ihre Kinder fressen muss*: also predigte der Wahnsinn® (ebd., 180).24

Die Uberwindung dieser tiefsten Rache des Menschen, einer Rache, welche dazu neigt,
den schopferischen Willen im ,,Gefangnis® des ,,Willens Widerwillen® einzuschlieBen
und ihn somit zur Ohnmacht zu verdammen, wird fiir Zarathustra zur groBten und
schwersten Aufgabe. Er sagt: ,,Die Vergangnen zu erldsen und alles ,Es war® umzu-
schaffen in ein ,So wollte ich es!‘ — das hiesse mir erst Erlosung!“ (ebd., 179) Aber er
kann hier noch nicht den richtigen Weg zu dieser ,,Erldsung* formulieren.

wer lehrte ithn Versohnung mit der Zeit, und Hoheres als alle Vers6hnung ist?
/ Hoheres als alle Versohnung muss der Wille wollen, welcher der Wille zur
Macht ist —: doch wie geschieht ihm das? Wer lehrte ihn auch noch das Zu-
riickwollen? (ebd., 181)

Obwohl Zarathustra in dieser Rede gedanklich der schwierigen Beziehung zwischen
dem Willen und der Zeit beinahe bis auf den Grund geht — kann er dennoch nicht seinen
Weg aufzeigen, sich von dieser Schwierigkeit zu erlésen. Aus diesem Grund stoppt Za-
rathustra schlielich seine Rede.

In der Rede von den ,,drei Verwandlungen* sagte Zarathustra, dass der ,,Lowe* (Z ,,Von
den drei Verwandlungen®; 4, 30) als das Symbol des Willens (,,Ich will*), zum ,,Kind*
verwandelt werden muss, welches als ein ,,sich rollendes Rad [H.d. V.] (ebd., 31)
symbolisiert wird. Der Wille gerét aufgrund seiner eigenen Ohnmacht der Zeit gegen-
iiber ironischerweise zum Willen zur Selbstverleugnung, um sich selbst zu erldsen.
Durch jene Unterbrechung seiner Rede, iiber die Erlosung des Willens von der Zeit, be-
fillt Zarathustra eine Ahnung, dass er noch nicht bereit ist fiir diese Lehre.>*! Um diese

240 Der Mensch ist schwer zu entdecken und sich selber noch am schwersten; oft Ligt der Geist

iiber die Seele. Also schafft es der Geist der Schwere® (Z: ,,Vom Geist der Schwere®; 4, 242).

241 Zwar deutet Zarathustra diesen Gedanken schon mit Wortern wie ,,Ring* bzw. ,,Rad* im ersten
und zweiten Teile an, aber das ist noch suggestiv geblieben. ,,Ring* (Z ,,Von der Nichstenliebe®; 4,
78; Z ,,Yon den Tugendhaften; 4, 121): ,,Rad* (Z ,,Vom Wege des Schaffenden®; 4, 80; Z ,,Vom
Kind und Ehe*; 4, 90).

130



Schwierigkeit des Willens zu liberwinden, muss Zarathustra seine Einsamkeit noch wei-
ter vertiefen und vergroBern, um zur Ewigkeit, dieser fiir den Menschen schrecklichste
Ausformung der Zeit, ja sagen zu konnen.

2.6 Die zwei Ringe von der ewigen Wiederkunft als der schwerste
Gedanke Zarathustras

Die Maske Zarathustras verfligt iiber vielfaltige Schichten, die jeweils einer bestimmten
geistigen Tiefe entsprechen. Insofern die Lehre Zarathustras voraussetzt, dass sich seine
Schiiler vom Volk entfernen, hat seine Lehre esoterischen Charakter. Mit solch einem
Charakter hilt der Lehrzirkel Zarathustras gegen den homogenen Raum des Volkes die
geistige Distanz.?*? Doch Zarathustra besitzt noch verborgene Eigenschaften, die sein
Selbst bestimmen, die er aber dennoch nicht vor seinen vertrauenswiirdigen Schiilern
offenbart. Diese Eigenschaften sind die Wurzeln seiner Maske, mit welcher Zarathustra
seine Distanz zu dem Menschen — und damit seine eigene Einsamkeit — vertieft und
vergrofert. Er tut dies, um seine schwersten Gedanken von der ewigen Wiederkunft be-
jahen zu kénnen; ein Gedanke, der von ihm als der ,,abgriindlichste [] Gedanke* (Z
,.Der Genesende* 1; 4, 271) bezeichnet wird.>*?

Der dritte Teil, in dem Zarathustra sich endlich mit seinem schwersten Gedanken ausei-
nandersetzt, hat einen anderen Charakter als der erste und zweite Teil, in denen er seine
Lehre seinen Schiilern ndherbrachte. Im dritten Teil redet Zarathustra fast immer mit
sich selber bzw. mit verschiedenen selbstimaginierten Figuren, welche sozusagen Alter
Egos von Zarathustra darstellen, die ihm helfen, seine schwersten Gedanken zu {iber-
winden. In dem Sinne, dass Zarathustra seine Einsamkeit innerhalb der Grenzen seines
Ichs vertieft und vergroBert, ist der dritte Teil dieses Werkes der esoterischste Teil.

Meiner Ansicht nach weist in diesem Werk das Thema der ewigen Wiederkunft diese
zwei Ringe auf, d. h. den kleinen Ring und den groen Ring, welche sich zueinander wie
zwei Seiten ein und derselben Medaille verhalten.?** Denn die Schwere, welche im Ka-
pitel Vom Gesicht und Rdthsel in der Metapher von der schwarzen ,,Schlange* darge-
stellt wird, die in den Mund Zarathustras kriecht, ist nicht dieselbe Schwere, welche ihn
im Kapitel Der Genesende quilt. Wahrend jene mit dem Thema der Zeit des eigenen

M2Vgl. J30; 5,48 1.
23 Vgl. Gerhardt (2006), S. 196 f.

244 Mir scheint, dass die ein GroBteil der Nietzsche-Forschung sich zu sehr darauf fokussiert, den
Gedanken der ewigen Wiederkehr entweder zu sehr von einem kosmologischen Gesichtspunkt aus
zu diskutieren, in dem der Mensch weder eine Rolle spielt noch seine Freiheit finden kann, oder
von dem hdchst subjektiven Gesichtspunkt der hdchsten Selbstbejahung aus, um sein eigenes Le-
ben zu bestérken. Wenn Nehamas sagt: ,,The eternal recurrence is not a theory of the world but a
view of the self“ (Nehamas (1985), S. 150), oder: ,,this [die Auseinandersetzung mit der ewigen
Wiederkehr; E. d. V] is the time when one would be most likely to be honest with one self* (ebd.,
S. 163), hat er ganz Recht. Aber wenn die (vollige) Bejahung der ewigen Wiederkehr allein als
Selbstreflexion ausgefiihrt werden konnte, muss ich sagen, dass solch eine Bejahung eine reine
Privatangelegenheit bleiben wiirde. Aus diesem Grund thematisiert diese Betrachtung den grdfe-
ren Ring (Kreis) der ,,ewigen Wiederkehr, welcher einen stirkeren Bezug zur Zukunft der Men-
schen aufweist.

131



Daseins tief verbunden ist, bezieht diese sich auf das Thema der Kleinheit des Men-
schen, welche fiir Zarathustra auf ewig inakzeptabel bleibt.

2.6.1 Erster Ring der ewigen Wiederkunft fiir die Bejahung seiner eigenen Zeit

Das Kapitel Vom Gesicht und Rditsel, in dem die Auseinandersetzung Zarathustras mit
der ewigen Wiederkunft anhand der Figuren des ,,Gesichts* dargestellt wird, beginnt mit
seiner Rede an die Schiffsleute, in der der Mut als wichtige Tugend des Menschen an-
gedeutet wird, um den Abgrund zu iiberwinden. ,,Euch, den kiihnen Suchern, Versu-
chern, und wer je sich mit listigen Segeln auf furchtbare Meere einschiffte, / [] euch al-
lein erzdhle ich das Réthsel, das ich sah, — das Gesicht des Einsamsten® (Z ,,Vom Ge-
sicht und Réthsel* 1; 4, 197). Dieses ,,Gesicht* besteht aus zwei Szenen: zuerst aus der
Auseinandersetzung mit dem ,,Zwerg® und dann aus der Erzdhlung vom ,,Hirten®.

Im Traum steigt Zarathustra ins Gebirge, auf seiner Schulter den Zwerg tragend. ,,Oh
Zarathustra, du Stein der Weisheit, du Schleuderstein, du Stern-Zertrimmerer! Dich sel-
ber warfst du so hoch, — aber jeder geworfene Stein — muss fallen!* (ebd., 198) Dieser
Zwerg, welcher die symbolische Figur des ,,Geistes der Schwere* (ebd.) darstellt, raunt
Zarathustra in sein Ohr, dass dieser aufgrund des Gewichtes seiner tiefen Weisheit mit
Notwendigkeit zuriickfallen muss. Doch mit seinem ,,Muth* hilt Zarathustra diesem
Verfithrungsversuch stand und fiihrt seinen Aufstieg zur Hohe des Ubermenschen fort.
» E]s giebt Etwas in mir, das ich Muth [H. d. V.] heisse: das schlug bisher mir jeden
Unmuth todt. Dieser Muth hiess mich endlich stille stehn und sprechen® (ebd.).

wZwerg! Du Oder ich!*™ [] Der Muth schldgt auch den Schwindel todt an
Abgriinden: und wo stiinde der Mensch nicht an Abgriinden! Ist Sehen nicht
selber — Abgriinde sehen? / Muth ist der beste Todtschldger [H. d. V.]: der
Muth schlédgt auch das Mitleiden todt. Mitleiden aber ist der tiefste Abgrund:
so tief der Mensch in das Leben sieht, so tief sieht er auch in das Leiden [H. d. V.].
/ Muth aber ist der beste Todtschldger, Muth, der angreift: der schldgt noch
den Tod todt, denn er spricht: ,,War das das Leben? Wohlan! Noch Ein Mal!
(ebd., 198 f.)

Das ist der ,,Muth* des Menschen, mit welchem er den Schwindel liberwinden kann, der
ihn vor seinem Abgrund ergreift.>* Mit der Kraft des Mutes kann der Mensch aus den
anderen Tieren als Mensch hervortreten. Der Zwerg, welcher keinen Abgrund kennt, hat
keine Ahnung von diesem menschlichen Mut, mit dem der Mensch sich mit dem Ausruf
,»Noch Ein Mal!“ gegen den Geist der Schwere bejahend behaupten kann. Darin besteht
die hochste Wiirde des Menschen, aus dem tiefen Abgrund in geistige Hohen aufzustei-
gen.2*® Ich! Oder du! Ich aber bin der Stirkere von uns Beiden — du kennst meinen

245 Vgl. Rosen (1995), S. 181.

246 Dieses Thema hat die Kontinuitit mit dem von dem Seefahrer, der mit der Tapferkeit seinen be-
grenzten Horizont zu iiberschreiten versucht. Vgl. das Kapitel: Der Freigeist als Experimentator
(II.1.2.1). Es ist kein Zufall, dass das Kapitel mit einer Rede Zarathustras anféngt, in der er die
Schiffsleute zum ,,Muth* der ,,ewigen Wiederkehr* auffordert. ,,Zarathustra [] war ein Freund aller
Solchen, die weite Reisen thun und nicht ohne Gefahr leben mdgen* (Z ,,Vom Gesicht und Réth-
sel“ 1; 4, 197). ,,Jhr Kithnen um mich! Thr Sucher, Versucher, und wer von euch mit listigen Segeln

132



abgriindlichen Gedanken nicht! Den — konntest du nicht tragen!* (Z ,,Vom Gesicht und
Réthsel* 2; 4, 199) Mit dem Abspringen des Zwergs von der Schulter Zarathustras ver-
andert sich das Thema seiner Gedanken hin zum Sinn der Zeit fiir den Menschen.

Siehe diesen Thorweg! [...] [] der hat zwei Gesichter. Zwei Wege kommen
hier zusammen: die gieng noch Niemand zu Ende. / Diese lange Gasse zu-
rick: die wihrt eine Ewigkeit. Und jene lange Gasse hinaus — das ist eine
andre Ewigkeit. / Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stossen sich gera-
de vor den Kopf: — und hier, an diesem Thorwege, ist es, wo sie zusammen
kommen. Der Name des Thorwegs steht oben geschrieben: ,,Augenblick.
(ebd., 199 f.)

Die Vergangenheit sowie die Zukunft breiten sich in unterschiedlicher Richtung in alle
Ewigkeit aus. Der Mensch, welcher sich nur innerhalb der Welt auf die Zeit (als seine
Existenzbedingung) bezieht,?*’ befindet sich im ,, Augenblick®, welcher von den zwei
Ewigkeiten hin- und hergerissen wird. Nur der Mensch hat in der Welt das Schicksal,
zum Zeitpunkt des Augenblicks seine Zukunft willentlich aus seiner Vergangenheit er-
schaffen zu miissen. Aber wie wir oben gesehen haben,?*® ist dieses Wollen selbst fiir
den schopferischen Willen ein schwieriger Anspruch, denn er kann die Verginglichkeit
der Zeit, welche an ihm Teil hat, nicht beherrschen.

»Aber wer Einen von ihnen weiter gienge — und immer weiter und immer ferner: glaubst
du, Zwerg, dass diese Wege sich ewig widersprechen?* (ebd., 200) Auf die Frage Za-
rathustras reagiert der Zwerg mit einer seichten Auslegung: ,,Alles Gerade liigt, murmel-
te verdchtlich der Zwerg. Alle Wahrheit ist krumm, die Zeit selber ist ein Kreis
[H. d. V.] (ebd.). Dagegen sagt Zarathustra ziirnend, ,,mache dir es nicht zu leicht! []
ich trug dich hoch!* (ebd., 200) Der Grund fiir Zarathustras Zorn besteht darin, dass der
wZwerg® das Wort , Kreis“ so leicht in seinen Mund nahm, ohne zu wissen, welch
schwierigen Sinn der Kreis fiir den Menschen bringt. Die Aussage des Zwergs, ,,die Zeit
selber [H. d. V.] ist ein Kreis* (ebd.), prasentiert eine falsche Sichtweise von der Zeit. In
dieser wird die Zeit als Phidnomen betrachtet, in der es keinen menschlichen Standpunkt
gibt, von der aus die Zeit erlebt werden kann, ganz so, als ob die erlebbare Zeit ohne
menschlichen Bezug fortschreiten konnte.

Gegen den Kreis des Zwergs, in welchem der Daseinssinn des Menschen vollig vernich-
tet wire — weil sich dort die Zeit um nichts dreht —, formuliert Zarathustra die spezielle
Bedeutung des ,,Kreises* flir den Menschen, welcher aus seiner Schwere weiter zur Ho-
he aufzusteigen versucht. Das ist der Gedanke der ewigen Wiederkuntt.

Siehe, sprach ich weiter, diesen Augenblick! Von diesem Thorwege Augen-
blick lduft eine lange ewige Gasse riickwdrts: hinter uns liegt eine Ewigkeit.
/ Muss nicht, was laufen kann von allen Dingen, schon einmal diese Gasse
gelaufen sein? Muss nicht, was geschehn kann von allen Dingen, schon
einmal geschehn, gethan, voriibergelaufen sein? / [] Und diese langsame
Spinne, die im Mondscheine kriecht, und dieser Mondschein selber, und ich

sich in unerforschte Meere einschiffte! Thr Réthsel-Frohen!* (ebd., 2; 4, 202) Vgl. Zibis (2007).
27Vgl. HL 1; 1, 248 ff.
28 Vgl. das Kapitel: Die fundamentale Rache des Menschen gegen die Zeit (111.2.5.2.3).

133



und du im Thorwege, zusammen fliisternd, von ewigen Dingen fliisternd —
miissen wir nicht Alle schon dagewesen sein? / — und wiederkommen und in
jener anderen Gasse laufen, hinaus, vor uns, in dieser langen schaurigen
Gasse — miissen wir nicht ewig wiederkommen? [H. d. V.] (ebd.)

Das ist der entscheidende Priifstein fiir den Menschen, an dem er erkennen kann, ob er
sein Leben wahrhaftig bejahen kann oder nicht und ob er hoffen kann, dass sein Augen-
blick ewige Male wiederkehrt.?** Mit der Bejahung des zeitlichen Rings der ewigen
Wiederkunft verwandelt er das Problem von der Vergénglichkeit der Zeit, welche ihm
nicht anders als ,,Es war* (Z ,,Von der Erlosung®; 4, 179) bedeutete, zum ,,So wollte ich
es!“ (ebd.), mit welchem er den stirkeren Willen zum gewollten Augenblick prisentiert.
Mit dieser Bejahung seines Augenblicks erschafft Zarathustra einen Lebenssinn, der
ihm hilft, sich gegen die Zeit zu behaupten. Dieser Augenblick, in welchem Zarathustra
gegen die Ewigkeit sein Leben bejaht, ist sein eigener Augenblick, den er mit nieman-
dem tauschen konnte.

Plotzlich tritt ein anderes ,,Gesicht® in der Szene auf, nidmlich ein Hirte, der am Boden
liegt. In dessen Mund kroch eine schwarze Schlange — welche die negative Seite des
Nihilismus symbolisiert. ,,Einen jungen Hirten sah ich, sich windend, wiirgend, zu-
ckend, verzerrten Antlitzes, dem eine schwarze schwere Schlange aus dem Munde hi-
eng®“ (Z ,,Vom Gesicht und Rithsel* 2; 4, 201). Nachdem Zarathustra versucht hatte,
dem Hirten diese Schlange aus dem Munde zu reilen, schrie Zarathustra ihn an: ,,Beiss
zu! Beiss zu!“ (ebd.) Diese Handlung, die schwarze Schlange totzubei3en, skizziert den
entscheidenden Wendepunkt, in dem er die negative Seite des Nihilismus in der Beja-
hung seines eigenen Lebens iiberwindet.

Sicherlich stellt diese Handlung eine Zukunftsvision bzw. ein ,,Vorhersehn (ebd., 202)
im Traum Zarathustras dar, doch deutet sich in diesem Akt das Vorbild des Ubermen-
schen an. ,,Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, — ein Verwandelter, ein Umleuchteter,
welcher lachte! Niemals noch auf Erden lachte je ein Mensch, wie er lachte!* (ebd. 202)
Dieses grof3e Lachen des Hirten ist ein Zeichen fiir die geistige Hohe, von der aus man
seine eigene Existenz von Grund auf bejahen kann.

2.6.2 Zweiter Ring der ewigen Wiederkunft fiir die Bejahung seines Schicksals

Fiir Zarathustra stellt der ,,Kreis* des ,,Zwergs* — in der Auseinandersetzung — lediglich
einen Ring dar, der zwar hilft, die Zeit des Menschen mit dem Mut des ,,Noch-einmal*
zu bejahen, aber dennoch nur auf die Zeit eines Einzelmenschen beschriankt bleibt. Der
Diskurs von der ewigen Wiederkunft in Also sprach Zarathustra beinhaltet noch eine
groBeren Ring, in dem er die Begriindung fiir die Bejahung der Zukunftserwartung der
Menschheit finden muss. Ansonsten wiirde die Bejahung der Zeit nur eine private Beja-
hung bleiben, welche kaum noch mit der Menschheit in Beziehung steht.?>* Er muss

24 Der Aphorismus Das grdsste Schwergewicht in der frohlichen Wissenschaft, in dem der Gedan-
ke von der ewigen Wiederkehr zuerst auftaucht, lehrt uns diesen Gedanken, der von uns die stirks-
te Bejahung unserer eigenen Zeit fordert (FW 341; 3, 570).

B0 Vgl. Arendt (2010), S. 73 ff.: ,,Der private Charakter des Privaten liegt in der Abwesenheit von
134



seine eigene Existenz an die Sehnsucht nach der Zukunft der Menschheit ankniipfen.
Das ist der Grund, warum sich Zarathustra nach der Traumvision im ersten Ring, in dem
er seinen Augenblick am stirksten bejaht, erneut mit dem ,,kleinen Menschen* ausei-
nandersetzen muss, der im zweiten Ring wiederkehrt.

»Ach dass sein Bosestes so gar klein ist! Ach dass sein Bestes so gar klein
ist! / Der grosse Uberdruss am Menschen — der wiirgte mich und war mir
in den Schlund gekrochen: und was der Wahrsager wahrsagte: ,,Alles ist
gleich, es lohnt sich Nichts, Wissen wiirgt. [] ,,Ewig kehrt er wieder, der
Mensch, dass du miide bist, der kleine Mensch [H. d. V.]* [] ,,ach, der Mensch
kehrt ewig wieder! Der kleine Mensch kehrt ewig wieder!* — / Nackt hatte
ich einst Beide gesehen, den grossten Menschen und den kleinsten Men-
schen: allzudhnlich einander, — allzumenschlich auch den Groéssten noch! /
Allzuklein der Grosste! — Das war mein Uberdruss am Menschen! Und ewi-
ge Wiederkunft auch des Kleinsten! — Das war mein Uberdruss an allem
Dasein!* (Z ,,.Der Genesende* 2, 4, 274)

Diese Aussagen zeigen, dass jene ,,Schlange®, als Metapher fiir den schwermiitigen
Geist, nicht einfach die Schwere existenzieller Fragen verkdrpert, sondern den ,,Uber-
druss® an der Kleinheit des Menschen, welche bei Zarathustra ,,Ekel* (Z ,,Der Genesen-
de*“ 1; 4, 271) erregt.

Der grof3e Ring bezieht sich nicht auf das Thema der Bejahung seiner eigenen Existenz,
sondern auf das Thema von der Grofle und Kleinheit der Menschheit, an welches die
Arbeit Zarathustras ankniipft, den Menschen den Ubermenschen als neuen Sinn auf Er-
den zu lehren. Sein Wille, im ersten Ring seine eigene Existenz zu bejahen, dringt Za-
rathustra um so stirker dazu, den groeren Ring der ewigen Wiederkunft der kleinen
Menschen ebenfalls zu bejahen. Ironischerweise quélt ihn seine Grofle, die ihn gerade
aufgrund der groBlen Kluft, welche sich zwischen ihm und anderen Menschen erdffnet,
belastet.>! Auch wenn Zarathustra im ersten Ring (wie jener ,,Hirte* im Traum) die
Ewigkeit der Zeit mit dem Ruf ,,Noch Einmal* bejaht, vergroBert sich seine Qual (bzw.
sein ,,Ekel*) im zweiten Ring durch diese Bejahung noch, da in ihm der kleine Mensch,
den Zarathustra im ersten Ring bereits iiberwunden glaubte, immer wieder neu auf-
taucht.

Diese Schwere ldsst ihn gegeniiber seinen Tieren, welche ihn in der Zuversicht bestér-
ken, dass die Welt aullerhalb seiner Hohle wie ein ,,Garten* auf ihn wartet (ebd., 271 f.),
sagen:

Oh meine Thiere, [] schwitzt also weiter und lasst mich zuhoéren! Es er-
quickt mich so, dass ihr schwitzt: wo geschwitzt wird, da liegt mir schon
die Welt wie ein Garten. / Wie lieblich ist es, dass Worte und Toéne da sind:
sind nicht Worte und Tone Regenbogen und Schein-Briicken zwischen Ewig-
Geschiedenem? [H. d. V.] / Zu jeder Seele gehort eine andre Welt; fiir jede
Seele ist jede andre Seele eine Hinterwelt. / Zwischen dem Ahnlichsten ge-
rade liigt der Schein am schonsten; denn die kleinste Kluft ist am schwers-

anderen* (S. 73).

»!'Vgl. Brusotti (1997): ,,Der kleine Mensch ist [] nicht eine bestimmte Art Mensch, sondern der
Mensch iiberhaupt, der im Vergleich zum Ubermenschen zu klein ist* (S. 609).

135



ten zu iiberbriicken. / Fiir mich — wie gdbe es ein Ausser-mir? Es giebt kein
Aussen! [H. d. V.] Aber das vergessen wir bei allen Tonen; wie lieblich ist
es, dass wir vergessen! / Sind nicht den Dingen Namen und T6ne geschenkt,
dass der Mensch sich an den Dingen erquicke? Es ist eine schone Narrethei,
das Sprechen: damit tanzt der Mensch iiber alle Dinge. / Wie lieblich ist al-
les Reden und alle Liigen der Tone! Mit Tonen tanzt unsre Liebe auf bunten
Regenbogen. (ebd., 272)

Die groBle Kluft zwischen den Menschen und Zarathustra verfiihrt ihn beinahe dazu, in
einen gefahrlichen Solipsismus zu versinken, in dem die Anwesenheit der Aullenwelt
fast vollstindig geleugnet wird, so als ob die Welt nur eine Kopfgeburt von ihm wiére.
Der Ausspruch ,,Fiir mich — wie gibe es ein Ausser-mir? Es giebt kein Aussen!* (ebd.)
zeigt an, dass Zarathustra sich in einer gefdhrlichen Lage befindet, in der er ohne die
Maske wie ein Gefangener seiner Innenwelt existiert. Die Maske als Medium zwischen
Innen-Welt und AuBlen-Welt ermoglicht es, sowohl anderen Menschen zu begegnen
(bzw. sie zum Ubermenschen verfiihren) als auch sich von ihnen zu trennen (bzw. dis-
tanzieren) zu konnen.

Fest steht, dass Zarathustra hier versucht, mit der Kraft der Sprache eine Briicke tiber
diese tiefe Kluft zu schlagen. In diesem Sinne hat er ganz Recht, sich selber in diesem
Kapitel als ein ,,Genesender zu bezeichnen. Aber er weil3 zugleich selber, dass die mo-
nologische Sprache ihm nur noch als ,, Trost* bleibt:

Wie gut ihr [Thiere Zarathustras; E. d. V.] wisst, welchen Trost [H. d. V.]
ich mir selber in sieben Tagen erfand! (ebd., 275)

Wie bereits oben gesehen,”>? weil Zarathustra sehr gut, dass Sprache eine Liige ist.
Schon frither hat er fiir sich allein seinen Zweifel an der Verstindigung zwischen dem
Gebenden und Nehmenden geduflert: ,,Sie [Nehmenden; E. d. V.] nehmen von mir: aber
rithre ich noch an ihre Seele? Eine Kluft ist zwischen Geben und Nehmen [H. d. V.]; und
die kleinste Kluft ist am letzten zu liberbriicken (Z ,,Das Nachtlied*; 4, 137).

Meiner Ansicht nach kann seine in diesem Kapitel dargestellte Sehnsucht nach der
Sprache nicht direkt als ein Zeichen der Uberwindung des groBen Rings der ewigen
Wiederkunft interpretiert werden.”>* Die hier gesprochenen Worte Zarathustras bleiben
noch als privater ,,Trost”, welcher ihn einstweilen aus der groen Schwermut befreien
kann. Die Wirkung dieser Sprache soll nicht ein Zeichen der (volligen) Genesung Za-
rathustras, sondern ein Anzeichen dafiir sein, dass er — mit der Hilfe der Kraft der Spra-
che — ein Genesender ist.

Wihrend die Maske ein Prinzip der Individualitit ist, das den starken Willen zum Aus-
druck bringt, sowohl zu versuchen, sich von dem Anderen zu trennen, als auch zu ver-
suchen, seinen wahren Freund im Anderen zu sehen (die spontane Maskierung bedeutet

22 Vgl. das Kapitel: Vom Nutzen und Nachteil der Sprache fiir das Leben (I11.2.5.1).

253 Meiner Meinung nach stellt auch sein dichterischer Dialog mit dem ,,Weib* (Metapher des Le-
bens) im Kapitel Das andere Tanzlied nicht direkt seine Bejahung seines Schicksal dar, sondern
seine Vorbereitung zu diesem Schicksal. Zur Betrachtung des heimlichen Dialogs Zarathustras mit
dem Leben vgl. Platt (2010); Nehamas (2000).

136



den Willen, die Angleichung an Andere durch und durch abzulehnen), kann die Sprache
ironischerweise mit ihrer Kommunikationsfunktion dazu beitragen, diese Kluft — wel-
che man eigentlich mit all seiner Kraft und grofSten Sehnsucht selber iiberspringen
muss — zu liberdecken, indem sie mit ihrer schonen Liige eine falsche Briicke iiber diese
Kluft baut. Die Sprache kann eine schlimmere Liige als die Maske sein.

Als der ,,Genesende dullert Zarathustra seine Sehnsucht, wieder zu den Menschen zu
reden. Diese Sehnsucht bereitet ihn auf den Versuch vor, seine Freunde wieder mittels
der Maske zu verfiihren, um zu seinem ,,Schicksal® (Z ,,Der Genesende* 2; 4, 275 1) ja
sagen zu konnen. Deswegen bedarf er noch weiterer Begegnungen und Trennungen von
seinen tief leidenden Schiilern, welche ihm aufgrund ihrer starken Leiden noch nédher
stehen. Dieser Versuch, seinem Schicksal mit einem ,,Ja* entgegenzutreten — auch wenn
die kleinen Menschen ewig vor ihm wiederkehren wiirden®* —, ist das Thema des vier-
ten und letzten Teils dieses Werkes.

2.7 Letzte Uberwindung Zarathustras, gegen sein Schicksal ,,Ja“ zu
sagen

Wie viele Nietzsche-Forschungen zeigen, hat der vierte und letzte Teil dieses Werkes
sowohl im Sinne einer Kompilation als auch in Bezug auf den inhaltlichen Kontext eine
besondere Stellung.>>> Wenn in diesem Fall die zentrale Handlung des Werkes mit dem
Untergang Zarathustras beginnt und zum Ende des dritten Teils mit seiner Uberwindung
zur ewigen Wiederkunft abschlieBt, konnte man in gewissem Sinne sagen, dass der vier-
te Teil eine Resonanz dazu darstellt. Aber, wie oben gezeigt, ist Zarathustras Uberwin-
dung, seinem Schicksal gegentiber ,,Ja* zu sagen — welches in dieser Betrachtung als der
grofle Ring der ewigen Wiederkunft bezeichnet wird —, am Ende des drittes Teils noch
nicht vollendet.

Diese Uberwindung Zarathustras wird durch seine Entscheidung ermdglicht, von den
»hoheren Menschen®, welche nur geringe Distanz zu ihm halten, sich zu trennen, damit
Zarathustra tiber sie hinaus seine ,,Kinder* als seine echten Freunde zu sehen vermag. In
diesem vierten und letzten Teil spielt die Maske Zarathustras fiir ihn wieder eine unent-
behrliche Rolle, um mit den hoheren Menschen sowohl in naher als auch ferner Distanz
eine intimere Kommunikation fithren zu konnen.

2.7.1 Zarathustras List als ,, Fischfinger‘

Das erste Kapitel des vierten und letzten Buchs, Das Honig-Opfer, beginnt mit der Sze-
ne, in der Zarathustra seine Tiere, d. h. den Adler und die Schlange, darum bittet, den

234 Die Tiere sprechen wie der ,,Zwerg* von der ,.,ewigen Wiederkehr, als ob diese nur einen kos-
mologischen Charakter hitte (Z ,,Der Genesende™ 2; 4, 276). Dieses Verstindnis ist nicht das Za-
rathustras, der in der ,,ewigen Wiederkehr* seine grole Schwere zu {iberwinden versucht. Dieses
Missversténdnis liegt darin begriindet, dass die Tiere keinen Sinn fiir die Bedeutung des Lebens in
der menschlichen Welt haben und deshalb auch nicht versuchen, dessen Schwere zu iiberwinden.

255 Vgl. Ottmann (2000), S. 62 f.

137



Honig fiir das ,,Honig-Opfer* auf einem hohen Berg zu besorgen. Aber das ist seine
»List“ (Z ,,Das Honig-Opfer; 4, 296), damit er seine ,,Werke* (ebd., 295) allein
dadurch beginnt, indem er Abstand zu seinen Tieren gewinnt.?*°

Als Zarathustra aber oben auf der Hohe war, sandte er die Thiere heim, die
ihn geleitet hatten, und fand, dass er nunmehr allein sei: — da lachte er aus
ganzem Herzen, sah sich um und sprach also: / Dass ich von Opfern sprach
und Honig-Opfern, eine List [H. d. V.] war’s nur meiner Rede und, wahrlich,
eine niitzliche Thorheit! Hier oben darf ich schon freier reden, als vor Ein-
siedler-Hohlen und Einsiedler-Hausthieren. / Was opfern! Ich verschwende,
was mit geschenkt wird, ich Verschwender mit tausend Hianden: wie diirfte
ich Das noch — Opfern heissen! / Und als ich nach Honig begehrte, begehrte
ich nur nach Kéder [H. d. V.] und siissem Seime und Schleime, nach dem
auch Brummbaren und wunderliche miirrische bose Vogel die Zunge lecken:
/ —nach dem besten Koder, wie er Jagern und Fischfangern noththut. (ebd.)

Das ,,Honig-Opfer* ist fiir Zarathustra in Wahrheit ein ,,Koder*, um die Menschen von
unten nach oben zu verfithren. Sein wahres Ziel ist es, als ,,Fischfinger den hoheren
Menschen aus dem Meer von Menschen heraus auf das Gebirge zu locken.

Warum musste Zarathustra aber eigentlich seine Tiere beliigen? Der Grund besteht in
der Kluft zwischen den Menschen und der Natur, welche nie geschlossen werden kann.
Zarathustra weil} sehr gut, dass sein ,,Werk* nur fiir den bestimmt ist, der als ,,Mensch*
(Z Vorrede 1; 4, 12) die groBe Sehnsucht nach dem Ubermenschen in sich tragen kann.
Obwohl Adler und Schlange raumlich Zarathustra sehr nahe sind, haben diese zwei Tie-
re doch keine Ahnung von dem Werk Zarathustras, da sie selbst Teil der Natur sind.**’

Denn wenn die Welt wie ein dunkler Thierwald ist und aller wilden Jager
Lustgarten, so diinkt sie mich noch mehr und lieber ein abgriindliches rei-
ches Meer, / — ein Meer voll bunter Fische und Krebse, nach dem es auch
Gotter geliisten mochte, dass sie an ihm zu Fischern wiirden und zu Netz-
Auswerfern: so reich ist die Welt an Wunderlichem, grossem und kleinem! /
Sonderlich die Menschen-Welt, das Menschen-Meer: — nach dem werfe ich
nun meine goldene Angelruthe aus und spreche: thue dich auf, du Men-
schen-Abgrund! [] Bis sie [viele Menschen-Fische; E. d. V.], anbeissend an
meine spitzen verborgenen Haken, hinauf miissen in meine Héhe, die bun-
testen Abgrund-Griindlinge zu dem boshaftigsten aller Menschen-
Fischfianger. / Der ndmlich bin ich von Grund und Anbeginn, ziehend, her-
anziehend, hinaufziehend, aufziehend, ein Zieher, Ziichter und Zuchtmeister,
der sich nicht umsonst einstmals zusprach: ,,Werde, der du bist!“ (Z ,,Das
Honig-Opfer*; 4, 297)

Durch den ,, Tod Gottes®, der bisher dem Menschen Sinn in seinem Dasein gegeben hat,

2% Vgl. Lampert (1986): ,,He [Zarathustra; E. d. V.] has to allege that he is going to make an offer-
ing, but his assertion is a mask, which shelters even his animals from what he has become* (S.
292).

257 Darin liegt auch die Ursache, weshalb Zarathustra mit seinen Tieren nicht weiterredet, auch
wenn sie ihm die ewige Wiederkunft mit dem Wort Schicksal mittgeteilt haben (Z ,,Der Genesen-
de“ 2; 4, 277). Zarathustra hat verstanden, dass die Tiere die Schwere des Wortes Schicksal mit
ihm gemeinsam nicht tragen kdnnen.

138



gerét die innere Welt des Menschen in einen Zustand der Unbestimmtheit, der einem to-
benden Meer dhnelt. Doch Zarathustra erblickt in dieser Situation vielmehr eine gute
Gelegenheit fiir die Geburt des Ubermenschen. Dementsprechend lautet die Vorrede Za-
rathustras: ,,[M]an muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Sterne gebéren
zu konnen* (Z Vorrede 5; 4, 19).

Die hoheren Menschen im vierten Teil sind solche, in denen noch das namenlose Chaos
tobend stiirmt:

Was Wunders auch, dass ihr missriethet und halb geriethet, ihr Halb-

Zerbrechenen! Dréingt und stosst sich nicht in euch — des Menschen Zukunft?
/ Des Menschen Fernstes, Tiefstes, Sternen-Hdochstes, seine ungeheure Kraft:
schdumt Das nicht alles gegen einander in eurem Topfe? (Z ,,Vom hdéheren

Menschen® 15; 4, 364)

Das Chaos ist sozusagen der Ursprung des Ubermenschen. Diese Kommenden, die Za-
rathustra auf den hohen Berg zu locken versucht, sind solche, die noch ihre eigenen Ab-
griinde haben, aus denen sie ihre eigenen ,,Sterne* (Z Vorrede 5; 4, 19) gebiren konnen.

Zarathustras Handlung, auf dem Gebirge als ein ,,Fischfanger” auf die Menschen zu
warten, hat eine zeitliche Bedeutung. Ein verborgenes Motto in diesem vierten und letz-
ten Teil ist das Verstdndnis von Zeit, welche die kommenden Generationen umfasst und
sich nicht auf das Dasein eines einzelnen Menschen beschrankt.

Also mogen nunmehr die Menschen zu mir Ainauf kommen: denn noch war-
te ich der Zeichen [H. d. V.], dass es Zeit [H. d. V.] sei zu meinem Nieder-
gange, noch gehe ich selber nicht unter, wie ich muss, unter Menschen. (Z
,Das Honig-Opfer*; 4, 297)

Er wartet auf die ,,Zeichen* der Kommenden, welche als seine echten Freunde nach ihm
auf der Erde erscheinen sollen. Einst ging Zarathustra mit der Maske vom Berg hinab,
um einen kleinen Zirkel fiir den Ubermenschen zu versammeln (Z Vorrede 9; 4, 25 ff.).
Aber nun sieht sein Werk darin, auf den Gipfelhdhen des Gebirges die Kommenden (er-
neut mit einer Maske) zu erwarten.

Ich [] und mein Schicksal — wir reden nicht zum Heute, wir reden auch nicht
zum Niemals: wir haben zum Reden schon Geduld und Uberzeit. Denn einst
muss er doch kommen und darf nicht voriibergehen. / Wer muss einst kom-
men und darf nicht voriibergehen? Unser grosser Hazar, das ist unser gros-

ses fernes Menschen-Reich, das Zarathustra-Reich von tausend Jahren. (ebd.,
298)

Dass Zarathustra oben in der Hohe auf den neuen Menschen wartet, markiert den Zeit-
punkt, an welchem aus den alten Generationen neue Generationen geboren werden.
Aber das hei3t nicht, dass Zarathustra einfach passiv auf die Kommenden wartet. Mit
seiner listigen Maske verfiihrt er sie und wihlt sie aus. Zarathustra verfiihrt solche, wel-
che das groBe Potenzial in sich haben, um iiber ihn hinaus das ,,grosse [] ferne [] Men-
schen-Reich* schaffen zu kénnen.2®

28 So liebe ich allein noch meiner Kinder Land, das unentdeckte, im fernsten Meere: nach ihm

139



2.7.2 Die Masken und die Selbst-Bekenntnisse der hoheren Menschen

Alle Figuren des hoheren Menschen — der Konig zur Rechten und der Konig zur Lin-
ken, der alte Zauberer, der Papst, der freiwillige Bettler, der Schatten, der Gewissenhafte
des Geistes, der traurige Wahrsager und der hisslichste Mensch (Z ,,Die Begriissung*;
4, 346)* — haben ein tiefes Leiden in sich, welches sie dazu treibt, von ganz unten hoch
zum Gebirge aufzusteigen.

Hier mochte ich nur kurz zwei Figuren exemplarisch behandeln, welche einen starken
Bezug zum Thema der Maske aufweisen. Mit den Worten ,,ich erkenne dich wohl!* (Z
,Der Zauber 2; 4, 317 und Z ,,Der héasslichste Mensch*; 4, 328) zieht Zarathustra den
Figuren ihre Maske ab.

Zarathustra demaskiert sowohl die dufere Maske des ,,Zauberers®, mit welcher der
Zauberer aufgrund seiner grofen Eitelkeit die Menschen seiner Aullenwelt zu tduschen
versucht, als auch die innere Maske des ,,hédsslichsten Menschen®, mit welcher der héiss-
lichste Mensch aus tiefer Scham sich vor sich selbst zu verstecken versucht. Durch die
Entlarvung ihrer Masken fiihrt Zarathustra sie auf den Weg zum Ubermenschen.

2.7.2.1 Die Eitelkeit des Zauberers

In dem Text Der Zauberer wird dargestellt wie Zarathustra sich mit dem Dichter ausei-
nandersetzt.?® Zarathustra begegnet einem alten Mann, der auf dem Weg hinfillt. Zu-
erst glaubt Zarathustra der ungliicklichen Gebérde dieses alten Mannes, jedoch schlagt
er diesen Jammernden, mit seinem Stock nachdem er dessen Gesang gehort hat. ,,Halt
ein! [] du Schauspieler! Du Falschmiinzer! Du Liigner aus dem Grunde! Ich erkenne
dich wohl!* (Z ,,Der Zauberer* 2; 4, 317) Getroffen von den harten Schldgen Zarathust-
ras, bekennt der alte Zauberer langsam, dass seine Gebérde lediglich ein ,,Spiel* (ebd.)
sowie eine ,,Probe‘ (ebd.) fiir Zarathustra war, um herauszufinden, ob er die ,,Wahrheit*
(ebd.) des Jammernden erkennen kann.

Doch Zarathustra vermeidet es, das Bekenntnis dieses alten Mannes als Wahrheit anzu-
nehmen. ,,[D]Ju Schauspieler aus dem Grunde! Du bist falsch: was redest du— von
Wahrheit! / Du Pfau der Pfauen, du Meer der Eitelkeit” (ebd., 317). Zarathustra durch-
schaut den Hintergedanken des alten Mannes, indem er in seinem ungliicklichen Ausse-
hen nichts weiter als dessen Liige erkennt, die er aus ,,Eitelkeit* auftischt, um die Auf-
merksamkeit des Anderen zu erregen.

Ich bin nicht auf der Hut vor Betriigern, ich muss ohne Vorsicht sein: so will
es mein Loos. / Du aber — musst betriigen: so weit kenne ich dich! Du musst

heisse ich meine Siegel suchen und suchen. / An meinen Kindern will ich es gut machen, dass ich
meiner Viter Kind bin: und an aller Zukunft — diese Gegenwart!* (Z ,,Vom Lande der Bildung*; 4,
155).

2% Zur eingehenden Betrachtung der ,,hdheren Menschen® vgl. Santaniello (2005).

260 Dieses Kapitel weist viele Parallen zum Diskurs iiber den ,,Dichter auf. Vgl. das Kapitel: Ent-
zauberung des Dichters (I11.2.5.1.3).

140



immer zwei- drei- vier und fiinfdeutig [H. d. V.] sein! Auch wenn du jetzt
bekanntest, war mir lange nicht wahr und nicht falsch genug!“ (ebd., 318)

Mit diesen Worten unterscheidet Zarathustra zwei Arten der Liige, welche sich zu dh-
neln scheinen. Wie wir oben gesehen haben, muss Zarathustra sich gelegentlich von
dem Anderen bewusst tduschen lassen, um die Sehnsucht nach dem Ubermenschen wei-
ter in sich tragen zu kénnen. Diese ,,Kunst” (Z ,,.Vom Geist der Schwere®; 4, 243) hat
Zarathustra selber als ,,blinde Klugheit* (ebd.) bezeichnet. Indem er diese gewollte
Maske zwischen sich und den Anderen bringt, stellt er sich aus Einsicht in die allzu
menschliche Natur des Menschen ihnen gegeniiber absichtlich blind, damit er fahig
bleibt, seine Sehnsucht nach dem Ubermenschen weiter in sich zu bewahren. Durch die-
se ,,blinde Klugheit*“ verteidigt er die Eitelkeit des Menschen, solange diese die Trieb-
kraft fiir einen schoneren Anschein darstellt, mit welcher er seine noch allzu menschli-
che Seite verschleiern kann. Darin besteht die Bedeutung seiner gewollten Klugheit, die
ihm dabei behilflich ist, als Lehrer des Ubermenschen die Menschen zu verfiihren. Za-
rathustras Maske verfiigt iiber Schichten, welche er entsprechend der individuellen Tiefe
(bzw. Hohe) der jeweiligen Menschen frei verwendet. Er tut dies, um sich von der Ho-
mogenitit des Marktes distanzieren zu konnen und um den kleinen Zirkel seiner leben-
digen Gefédhrten zu verfiihren. Als hochsten Beweis der Individualitit jedes Zirkelmit-
gliedes sollen sie im Zirkel voreinander ,,Kleider* tragen. Aus diesem Grund trigt auch
Zarathustra ,,zwei- drei- vier und flinfdeutig[e]* (,,Der Zauberer* 2; 4, 318) Masken.

Aber all diese Schichten seiner dufleren Masken zielen darauf ab, sein Innerstes zu ver-
tiefen und zu vergroBern, d. h. seine groBe Sehnsucht nach dem Ubermenschen zu stei-
gern. Doch beim Zauberer ist die Liige ein Ziel an sich, um seine grof3e Eitelkeit zu
vermehren, welche die Anerkennung der Anderen fiir seine duflere Maske begehrt.
Deswegen befindet sich hinter der ,,zwei- drei- vier und fiinfdeutig[en]* (ebd.) Maske
des Zauberers kein eigenes wahres Gesicht.

Jedoch kann die groBe Eitelkeit des Schauspielers auch zu einem Weg zum Ubermen-
schen werden, wenn er einem solchen begegnet, der ihn dazu verfiihrt, seine Augen auf
seine inneren Seiten zu richten (vgl. Z ,,Von den Dichtern®; 4, 166). Die liignerische
Maske, welche der Zauberer aufgrund seiner starken Eitelkeit triagt, kann auch zum An-
lass zur eigenen inneren Einkehr werden, in welcher er sein wahres Gesicht erkennen
kann, und zwar in dem Fall, wenn es dem Zauberer unmdoglich wird, durch Liige seine
aufere Maske aufrechtzuerhalten.

Du schlimmer Falschmiinzer, wie konntest du anders! Deine Krankheit
wiirdest du noch schminken, wenn du dich deinem Arzte nackt [H. d. V.]
zeigtest. / So schminktest du eben vor mir deine Liige, als du sprachst: ,,ich
trieb’s also nur zum Spiele!” Es war auch Ernst darin [] / Ich errathe dich
wohl: du wurdest der Bezauberer Aller, aber gegen dich hast du keine Liige
und List mehr tibrig, — du selber bist dir entzaubert! [H. d. V.] / Du erntetest
den Ekel ein, als deine Eine Wahrheit [H. d. V.]. Kein Wort ist mehr an dir
dcht, aber dein Mund: namlich der Ekel, der an deinem Munde klebt. (ebd.,
318)

Der ,,Ekel”“ kiindet ihm von seiner tiefe Kluft, welche sich zwischen seiner dul3eren
Maske und seinem inneren Gesicht auftut.

141



Oh Zarathustra, ich bin’s miide, es ekelt mich meiner Kiinste, ich bin nicht
gross, was verstelle ich mich! Aber, du weisst es wohl, — ich suchte nach
Grosse! / Einen grossen Menschen wollte ich vorstellen und iiberredete Vie-
le: aber diese Liige gieng tiber meine Kraft [H. d. V.]. An ihr zerbreche ich. /
Oh Zarathustra, Alles ist Liige an mir; aber dass ich zerbreche — diess mein
Zerbrechen ist dcht! (ebd., 319)

Durch das ,,Zerbrechen® seiner Liige, die allen seine GroBe vorgaukeln soll, beginnt der
Zauberer, sein wahres Gesicht zu erkennen, welches frei von Liige ist. ,,Es ehrt dich,
sprach Zarathustra diister und zur Seite niederblickend, es ehrt dich, dass du nach Gros-
se suchtest, aber es verridth dich auch. Du bist nicht gross. / Du schlimmer alter Zaube-
rer, das ist dein Bestes und Redlichstes, was ich an dir ehre, dass du deiner miide wur-
dest und es aussprachst: ,ich bin nicht gross*“ (ebd., 319). Zarathustra sieht in diesem
Selbstbekenntnis des Zauberers, ,,ich bin nicht gross®, einen Anfangspunkt, von dem
aus er vielleicht seinen eigenen Weg zum Ubermenschen beginnen kann. In diesem Sin-
ne kann die Eitelkeit des Zauberers ein Anlass sein, um zum Ubermenschen zu werden.

2.7.2.2 Die Scham des hisslichsten Menschen

Die Maske des ,hidsslichsten Menschen®, welche er aus tiefer ,,Scham* trigt, bezieht
sich auf den ,,Gott“, genauer gesagt auf die Vorstellung eines Gottes, dessen Augen uns
sowohl als gleichartig als auch transparent sehen. Durch die tiefen psychologischen
Einsichten Zarathustras — ,,Ich erkenne dich wohl [] du bist der Mdrder Gottes!* (Z
,Der hisslichste Mensch®; 4, 328) — legt der hisslichste Mensch vor Zarathustra ein
Selbstbekenntnis ab als der ,,Mdrder Gottes*.

er [Gott; E. d. V.] — musste sterben: er sah mit Augen, welche Alles sahn, —
er sah des Menschen Tiefen und Griinde, alle seine verhehlte Schmach und
Hiésslichkeit. / Sein Mitleiden kannte keine Scham [H. d. V.]: er kroch in
meine schmutzigsten Winkel. Dieser Neugierigste, Uber-Zudringliche,
Uber-Mitleidige musste sterben. Er sah immer mich: an einem solchen Zeu-
gen wollte ich Rache [H. d. V.] haben — oder selber nicht leben. Der Gott,
der Alles sah, auch den Menschen: dieser Gott musste sterben! Der Mensch
ertrégt es nicht, dass solch ein Zeuge lebt. (ebd., 331)%%!

Hier hat das Schamgefiihl des Menschen die wichtige Aufgabe, uns den Blick fiir die
tiefe Dimension der menschlichen Seele zu erdffnen, in welcher der Mensch sich mit
Gott verbindet.

Dem Alten Testament zufolge wurde der Mensch mit dem Bewusstsein von Scham aus
dem Paradies ins Diesseits vertrieben, welches er auf Kosten der Weisheit erhalten hat.
Aufgrund seiner Erkenntnis, dass er nackt ist, musste er in die Menschenwelt hinunter-
gehen, um sich zu verstecken. Doch umgekehrt totet der Mensch sogar — auf der Stufe

261 Schon frither hat Zarathustra einmal gesagt, dass Gott wegen seines Mitleids mit den Menschen

gestorben ist. ,,Gott ist todt; an seinem Mitleiden mit den Menschen ist Gott gestorben* (Z ,,Von
den Mitleidigen*; 4, 115). Das Wort ,,hdsslichster Mensch* stellt diesen Sachverhalt eingehender
dar.

142



des hidsslichsten Menschen — mit seiner ,,Rache am Zeugen‘ (ebd., 328), dessen Wur-
zeln in seiner starken Scham liegen, Gott und damit dessen alles tiberwachendes Auge.
Dieses Potential des Schamgefiihls im Menschen zum Wandel in etwas Zerstoreri-
sches, ist der Keim fiir die Selbstbehauptung der geistigen Souverénitidt im Menschen.
Es handelt sich um einen Wandel, von einem Zustand der Uberwachung des inneren
Raums, begleitet von einem Gefiihl der Siinde, hin zum Zustand der ,,Rache®, der ver-
sucht mit starken und tiefen Ingrimm die ,,Zeugen* seiner Scham zu ermorden.

Nach Ansicht Zarathustras waren die Masken (Personen), welche die Menschen bis zum
,»lod Gottes™ trugen, im Kern Selbstbetrug. Denn diese Masken setzen die Erfindung
eines den Menschen zuschauenden Zuschauers voraus, der als Gott bezeichnet wurde.
Und nur aufgrund dieser Voraussetzung — dass Gott das Leiden der Menschen betrach-
tet — verliehen die Masken einen Sinn, dem alle folgen mussten.?®?> Mit dem Wahn, dass
das Dasein eine Siinde ist, hat der Mensch sich betrogen. Die Scham des hédsslichsten
Menschen, welcher Gott getotet hat, weist den Keim zur Befreiung des Menschen von
Gott auf, durch die er einen eigenen Sinn im Dasein finden und sich dadurch vom
Uberwachungsgefiihl 16sen kann.

Das Ziel der Demaskierung des hésslichsten Menschen durch Zarathustra besteht darin,
dem haésslichsten Menschen klar zu machen, dass es keinen Zuschauer mehr gibt, der
tiber ihm positioniert ist, und seinem Leiden Sinn verleiht. Erst durch diese Erkenntnis
kann der hisslichste Mensch seine eigene Personlichkeit (vgl. FW 338; 3, 566)*% ent-
wickeln, welche tief verbunden ist mit seinem Leiden. Diese Entwicklung kann sich nur
in absoluter Einsamkeit vollziehen. Zarathustra stellt seinen Freunden die Frage:

Habt ihr Muth, oh meine Briider? Seid ihr herzhaft? Nicht Muth vor Zeugen,
sondern Einsiedler- und Adler-Muth, dem auch kein Gott mehr zusieht? (Z
,»Vom hoheren Menschen®; 4, 358)

In der Lehre Zarathustras bedeutet der ,,Muth* die Bedingung fiir die Individualitét des
Menschen, welcher in der Zeit nach dem ,,Tod Gottes* keiner Zuschauer mehr bedarf.
Aber dieser ,,Adler-Muth* muss zugleich immer mit der vornehmen Scham kombiniert
werden, mit welcher die ,,zweite Maske® als Beweis der hochsten Individualitdt und
nicht als Beweis flir Gott getragen werden soll. Zarathustra, welcher aufgrund seiner
groflen Scham seinen Blick vom hésslichsten Menschen abwandte, nachdem er diesen

262 Einen dhnlichen (wichtigen) Diskurs kann man in der zweiten Abhandlung von Zur Genealogie

der Moral finden. Dort erkennt Nietzsche die grosse Bedeutung der griechischen Gétter fiir den
Menschen in ihrer Rolle als Zuschauer. ,,Damit das verborgene, unentdeckte, zeugenlose Leiden
aus der Welt geschafft und ehrlich negiert werden konnte, war man damals beinahe dazu gendtigt,
Gotter zu erfinden und Zwischenwesen aller Hohe und Tiefe, kurz Etwas, das auch im Verborge-
nen schweift, das auch im Dunkeln sieht und das sich nicht leicht ein interessantes schmerzhaftes
Schauspiel entgehen ldsst (GM II 7; 5, 304). Diese fundamentale Aufgabe, sich um das Leiden
des Menschen zu sorgen, hat auch der Gott des Christentums (ebd.). Aber wihrend die griechi-
schen Gotter das Schauspiel des Menschen auf der Erde mit einer tiefen (bzw. boshaften) Wollust
genieBen, besteht die Besonderheit des Gottes des Christentums darin, dass er den Raum des Lei-
dens dieser Welt im Grunde dadurch zu beseitigen versucht, indem er einen mitleidigen Zuschauer
erfindet, dessen Augen alles sehen konnen (vgl. FW Vorrede 4; 3, 352).

263 Ueberall [], wo wir als Leidende bemerkt werden, wird unser Leiden flach ausgelegt; es gehort

zum Wesen der mitleidigen Affection, dass sie das fremde Leid des eigentlich Personlichen ent-
kleidet (FW 338; 3, 560).

143



gesehen hatte (Z ,,Der hésslichste Mensch®; 4, 328), weill sehr gut, dass die Maske aus
vornehmer Scham notwendig fiir die Individualitit ist. Die Scham Zarathustras ist die
Achtung vor dem Keim der geistigen Souverénitit des hisslichsten Menschen, aus dem
heraus er vielleicht den Weg zum Ubermenschen betreten kénnte. Deswegen erwidert

der hasslichste Mensch auf die Scham Zarathustras: ,,Deine Scham, oh Zarathustra, ehr-
te mich!* (ebd., 329)

2.7.3 Die Hohle Zarathustras

,»Meine Hohle ist gross und tief und hat viele Winkel; da findet der Versteckteste sein
Versteck [H. d. V.]* (Z ,.Der hisslichste Mensch®; 4, 331).26% Zarathustra l4dt alle hohe-
ren Menschen in seine Hohle ein.

Die Hohle Zarathustras, welche vom Licht der traditionellen Vernunft nicht erreicht
wird, ist eine antiplatonische Metapher. Im Platonismus ist die Tat, seien Augen weg
von den Schatten in der Hohle hin zum Licht der Sonne zu wenden, der einzige philo-
sophische Weg.?% Bei Platon spielt die Finsternis der Hohle keine positive Rolle. Aber
im Gegensatz zu Platon ist die Hohle bei Zarathustra ein unentbehrlicher Ort, an dem er
seinen Geist und seine Einsamkeit zehn Jahre vertieft hat, ohne sich auf das Licht der
traditionellen Vernunft zu verlassen. Das ist der notwendige Ort, an dem man vor der
AuBenwelt sozusagen sein eigenes Geheimnis verbergen und groBziehen kann, welche
das notwendige Chaos fiir den Ubermenschen birgt.?%

In der Einsamkeit wichst, was Einer in sie bringt, auch das innere Vieh
[H. d. V.]. Solchergestalt widerrdth sich Vielen die Einsamkeit. (Z ,,Vom
hoheren Menschen® 13; 4, 363)

In dieser Hohle, in deren Dunkelheit man sich auf das Licht der bisherigen Vernunft
nicht mehr verlassen kann, muss man selber aus seinem Chaos seinen eigenen ,,Stern*
gebiren, der von oben herab die Menschen erleuchtet.?®’ Den héheren Menschen sagt
Zarathustra: ,,Ihr Verzweifelnden!* (Z ,,Die Begriissung*; 4, 347). Sie alle sind aufgrund
ithrer eigenen tiefen Verzweiflung ins Gebirge hinaufgestiegen. Diesem aus inneren An-
trieb erfolgten Aufstieg zollt Zarathustra Respekt. Aber worum es fiir Zarathustra ei-
gentlich geht, ist, ob sie aus ihrer tiefen Verzweiflung heraus eine eigene neue Idee vom
Menschen schaffen konnen oder nicht. Indem er ihnen den Weg zuriick zum Licht der
traditionellen Vernunft abschneidet, stellt Zarathustra sie in dieser Hohle auf eine Probe,
die priift, ob ithr Abgrund wahrhaftig tief und ihre Sehnsucht wahrhaftig groB ist.

In dieser Hohle lehrt Zarathustra die hoheren Menschen wieder die Notwendigkeit, sich

264 Wie ist es moglich sich mitzutheilen? Wie kann man gehért werden? Wann komme ich aus der

Hohle in’s Freie? Ich bin der Versteckteste aller Versteckten* (N 4[120]; 10, 149).
265 Vgl. Platon (1991a), S. 509 ff.

266 Zur philosophischen Betrachtung der Bedeutung der Metapher der Hohle in Nietzsches Philo-
sophie vgl. Blumenberg (1989), S. 613-645.

267 Wer ist von mir eingestiegen in die Hohlen, aus denen der Gifthauch dieser Art von Ideal — der
Weltverleumdung! — emporquillt? Wer hat auch nur zu ahnen gewagt, dass es Hohlen sind?* (EH
,»Warum ich Schicksal bin* 6; 6, 371).

144



inmitten des Volkes zu verbergen: ,,Habt heute ein gutes Misstrauen, ihr hoheren Men-
schen, ihr Beherzten! Thr Offenherzigen! Und haltet eure Griinde geheim [H. d. V.]!
Diess Heute niamlich ist des Pobels* (Z ,,Vom hoheren Menschen® 9; 4, 361). Zarathust-
ra weil}, dass eine geistige Kluft zwischen den hoéheren Menschen und den normalen
Menschen besteht und dass diese Kluft die hoheren Menschen quélt. Aber zugleich weif3
er sehr gut, dass immer noch eine Kluft zwischen ihm und den héheren Menschen be-
steht.

Ihr leidet mir noch nicht genug! Denn ihr leidet an euch, ihr littet noch nicht
am Menschen. Thr wiirdet ligen, wenn ihr’s anders sagtet! Thr leidet Alle
nicht, woran ich litt. (Z ,,Vom hoheren Menschen* 6; 4, 359)

Zarathustra weil} bereits, dass diese hoheren Menschen noch eine Stufe vor dem Weg
zum Ubermenschen stehen. Ihre Leiden sind weder tief noch groB, da diese noch zu
menschlich sind. Die hheren Menschen sollen eher an den Menschen, genauer gesagt
an der Zukunft der Menschheit leiden. In diesem Unterschied der Ursache des Leidens
besteht die groBe Kluft zwischen Zarathustra und den hoheren Menschen.

Ihr seid nur Briicken [H. d. V.]: mdgen Hohere auf euch hiniiber schreiten!
Ihr bedeutet Stufen: so ziirnt Dem nicht, der liber euch hinweg in seine Ho-
he steigt! / Aus eurem Samen mag auch mir einst ein dchter Sohn und voll-
kommener Erbe wachsen: aber das ist ferne. Ihr selber seid Die nicht, wel-
chen mein Erbgut und Name zugehdrt. / Nicht auf euch warte ich hier in
diesen Bergen, nicht mit euch darf ich zum letzten Male niedersteigern. Als
Vorzeichen [H. d. V.] kamt ihr mir nur, dass schon Hohere zu mir unterwegs
sind [] / auf Hohere, Stirkere, Sieghaftere, Wohlgemuthere, Solche, die
rechtwinklig gebaut sind an Leib und Seele: lachende Léwen miissen kom-
men! (Z ,,.Die Begriissung®; 4, 351)

Fiir Zarathustra sind die h6heren Menschen nicht das letzte Ziel, sondern nur ein ,,Brii-
cke zum Ubermenschen.

Diess hier i1st mein Reich und meine Herrschaft: was aber mein ist, fiir die-
sen Abend und diese Nacht soll es euer sein. Meine Thiere sollen euch die-
nen: meine Hohle sei eure Ruhestatt! / Bei mir zu Heim-und-Hause soll
Keiner verzweifeln, in meinem Reviere schiitze ich Jeden vor seinen wilden
Thieren. Und das ist das Erste, was ich euch anbiete: Sicherheit! (ebd.,
347 1)

Diesen hoheren Menschen, die aus jener Not auf das Gebirge gestiegen sind — der Herr
jenes ,,Notschrei[s]“, welcher eigentlich aus der ,,Tiefe* ertonte, waren die héhere Men-
schen?®® — erweist Zarathustra mit seiner Gastfreundschaft Achtung.

Aber dieser ,,Wirt” (Z ,,Die Erweckung® 1; 4, 386) versteckt hinter seiner Gastfreund-
schaft eine ,,List*, welche er den hoheren Menschen nicht zeigt. Bei Zarathustra sind
,Liebe und Bosheit* untrennbar.?®® Genauer gesagt sind bei ihm die ,,Liebe*, den Lei-

268 Vgl. Z ,,.Der Nothschrei; 4, 301, sowie Z ,,Die Begriissung*; 4, 346.

269 Also sprach Zarathustra und lachte vor Liebe und Bosheit [H. d. V. (Z ,,Die Begriissung®; 4,
348). Bzw. ,,s0 dass Zarathustra herumgieng und mit Bosheit und Liebe [H. d. V.] seinen Freunden
die Hénde schiittelte* (Z ,,Von der Wissenschaft; 4, 378).

145



denden zum Weg zum Ubermenschen zu fiihren, und die ,,Bosheit*, mit seiner Weisheit
die hoheren Menschen auf eine harte Probe zu stellen, untrennbar.?’? In diesem Sinne ist
die Maske Zarathustras ein Antonym gegen die christliche Liebe, in der sich alle Men-
schen einander offen umarmen konnen.

Mit dieser tiefen List priift Zarathustra, ob die hoheren Menschen stark genug sind, um
die ,,Briicke” vom Menschen zum Ubermenschen zu iiberschreiten. Das ,,Abendmahl®
(Z ,,Das Abendmahl®; 4, 355) in der Hohle, zu dem Zarathustra seine ,,Gastfreunde* (Z
,Die Begriissung®; 4, 351) eingeladen hat, ist der Schauplatz, an dem jede versteckte
Sehnsucht geméf der Stirke ihres Chaos zur konkreten Gestalt gebracht wird.

2.7.4 ,,Abendmahl* in der Hohle. Distanz zwischen Zarathustra und den hoheren
Menschen

Durch die Geriiche, die Zarathustra in der Hohle (Z ,,.Das Lied der Schwermuth® 1; 4,
369) wahrnimmt, ahnt Zarathustra nach und nach immer deutlicher, dass die Sehnsucht
der hoheren Menschen nicht die nach dem Ubermenschen, sondern noch eine allzu
menschliche ist. Die schwiile Luft, in der der Abstand zwischen den hoheren Menschen
allmahlich schwindet, macht es Zarathustra immer schwerer, in der Hohle atmen zu
konnen. Deswegen geht er mehrfach allein heimlich aus der Hohle hinaus, um die kiihle
Luft in der Nacht zu atmen. Das Verschwinden der Abstidnde zwischen den hoheren
Menschen in der Hohle macht Zarathustra bewusst, dass die geistige Distanz zwischen
ihm und den héheren Menschen groBer ist, als er sich vorgestellt hat.

Die Orgie des ,,Abendmahls®, die in Zarathustras Abwesenheit in der Hohle stattfindet,
ruft die versteckten Begierden der hoheren Menschen hervor. Diese versteckten Begier-
den tauchen zum erste Mal mit dem Lied des Zauberers auf und zum zweiten Mal in
Gestalt des ,,Eselsfests”. Hier zeigt Zarathustra zwei Gesichter: das eine Gesicht (mit
der Maske) vor den hoheren Menschen in der Hohle, in dem sich seine Hoffnung als
Lehrer fiir den hoheren Menschen zeigt, und ein anderes Gesicht, das er aullerhalb der
Hohle zeigt und mit dem er sich als ein Liebhaber der Einsamkeit allein ruhig unterhélt.

2.7.4.1 Gegen den ,,Geist der Schwere“. Weder mit der Kunst noch der
Wissenschaft

Der Zauberer, welcher von dem ,,schwermiithige[n] Teufel* (Z ,,Das Lied der Schwer-
muth 2; 4, 370) — eine andere Bezeichnung fiir den ,,Geist der Schwere* — iiberfallen
wird, singt ein Lied.

270 [W]ehethun mdchte ich Denen, welchen ich leuchte, berauben mdchte ich meine Beschenk-

ten: — also hungere ich nach Bosheit [H. d. V.]. / Die Hand zuriickziehend, wenn sie schon ihr die
Hand entgegenstreckt; dem Wasserfalle gleich zogernd, der noch im Sturze zdgert: — also hungere
ich nach Bosheit [H. d. V.]. / Solche Rache sinnt meine Fiille aus; solche Tiicke quillt aus meiner
Einsamkeit™ (Z ,,Das Nachtlied*; 4, 137). ,,Still ist der Grund meines Meeres: wer erriethe wohl,
dass er scherzhafte Ungeheuer birgt!*“ (Z ,,Von den Erhabenen®; 4, 150)

146



Der Wabhrheit Freier? Du? [] / Nein! Nur ein Dichter! / Ein Thier, ein listiges,
raubendes, schleichendes, / Das liigen muss, / Das wissentlich, willentlich
liigen muss: / Nach Beute liistern, / Bunt verlarvt, / Sich selber Larve, / Sich
selbst zur Beute — / Das — der Wahrheit Freier? / Nein! Nur Narr! Nur Dich-
ter! [] Also / Adlerhaft, pantherhaft / Sind des Dichters Sehnsiichte, / Sind
deine Sehnsiichte unter tausend Larven, / Du Narr! Du Dichter! / [] Dass ich
verbannt sei / Von aller Wahrheit, / Nur Narr! Nur Dichter! (ebd., 3; 4,
371 ff.)

Dieses Lied vom Zauberer, welches die hoheren Menschen ergriffen hat, beklagt die
einzige Wahrheit, dass es keine ,,Wahrheit* mehr gibt und dass es nur ,,Narren* gibt, die
sich im Larvenstadium befinden. Gewiss errdt dieser Zauberer am besten, dass Za-
rathustra vor den héheren Menschen eine Maske trigt,’! und veranschaulicht in seinem
Lied sehr zutreffend eine Seite des Lebens in der Zeit der Gottlosen nach dem ,,Tod
Gottes™. Auf dem ,Meer des Scheins® mit seiner zauberischen Kraft der Kunst des
Schwebens, und hinter der sich keine Wahrheit mehr verbirgt, ist zwar nicht der Weg
zum Ubermenschen, kann fiir den Menschen jedoch ein Weg sein, um das Leben zu be-
waltigen. Doch solange der Mensch darauf verzichtet entgegen dem Nihilismus eigene,
neue Werte zu schaffen, ist dieser Weg nur eine andere Seite des passiven Nihilismus.

Allein der ,,Gewissenhafte des Geistes klagt gegen die durch das Lied des Zauberers
hervorgerufene schwiile Luft, um durch seine Klage diese Luft wieder zu kiihlen.

Luft! Lasst gute Luft herein! Lass Zarathustra herein! Du machst diese Hoh-
le schwiil und giftig, du schlimmer alter Zauberer! / Du verfiihrst, du Fal-
scher, Feiner, zu unbekannten Begierden und Wildnissen. Und wehe, wenn
Solche, wie du, von der Wahrheit Redens und Wesens machen! / Wehe al-
len freien Geistern, welche nicht vor solchen Zauberern auf der Hut sind!
Dahin ist es mit ihrer Freiheit: du lehrst und lockst zuriick in Gefingnisse
[H. d. V.] (Z ,,Von der Wissenschaft; 4, 375)

Der ,,Gewissenhafte des Geistes* ist der einzige Mensch, welcher sich die Gefahr des
Zauberers bewusst machen konnte, ohne gleichzeitig vom verzaubernden Lied des Zau-
berers vollig verfiihrt zu werden. Aber warum er? Der Grund dafiir ist, dass der ,,Gewis-
senhafte des Geistes* den Geist der ,,Wissenschaft* in sich trigt.?"?

Die Furcht ndmlich vor wildem Gethier — die wurde dem Menschen am
lingsten angeziichtet, einschliesslich das Thier, das er in sich selber birgt
und fiirchte: — Zarathustra heisst es ,,das innere Vieh.“ / Solange alte Furcht,
endlich fein geworden, geistlich, geistig— heute, diinkt mich, heisst sie:
Wissenschaft. (Z ,,Von der Wissenschaft®; 4, 377).

Nach Ansicht des ,,Gewissenhaften des Geistes* hob die ,,Furcht®, welche urspriinglich
das ,,Erb- und Grundgefiihl“ (ebd., 376) des Menschen ist, den Menschen als Menschen
aus dem Tierreich hervor und erschuf des weiteren die Wissenschaft, welche der

27 [E]r [Zarathustra; E. d. V] selber diinkt mich ofter gleich einer schonen Heiligen-Larve, / —
gleich einem neuen wunderlichen Mummenschanze* (Z ,,Das Lied der Schwermuth 2; 4, 370).

212 Vgl. Z ,Der Blutegel; 4, 311.

147



Menschheit ,,Sicherheit* (ebd.) bot.?’®> Gegeniiber der magischen ,, Trunkenheit®, die in
der Zauberkraft der Kunst liegt, konnte der ,,Gewissenhafte des Geistes* mithilfe der
vernilinftigsten Form des menschlichen Geistes, dem wissenschaftliche Geist, einen Ab-
stand halten.

Aber dieser Sachverhalt zeigt zugleich die Grenzen des hoherer Menschen auf, weil sei-
ne Distanz zur Trunkenheit der Zauberkraft aus seinem Streben nach Sicherheit inner-
halb einer Zeit, ,,wo Alles wackelt, wo alle Erde bebt* (ebd.), herriihrt und wegen der er
ursdchlich in die Hohen des Gebirges aufgestiegen war. Der ,,Gewissenhafte des Geis-
tes* sagte den anderen hoheren Menschen: ,,[EJuch geliistet nach dem schlimmsten ge-
fahrlichsten Leben, das mir am meisten Furcht macht, nach dem Leben wilder Thiere,
nach Wildern, Hohlen, steilen Bergen und Irr-Schliinden® (ebd.). Die Sehnsucht nach
der Sicherheit des ,,Gewissenhaften des Geistes®, welche im Grunde aus der Furcht vor
dem ,,gefdhrlichsten Leben®, dem Leben ,,wilder Thiere®, stammt, kann zugleich eine
Sehnsucht nach der ,,flachen Welt“ sein, in der es fiir alle Menschen weder Hohen noch
Abgriinde und somit keine Gefahren gibt, und die die Menschen auf diese Weise in geis-
tige und seelische Homogenitdt versetzt.

Tatsdchlich erschuf uns im gewissen Sinne die Wissenschaft, dank der Kraft ihrer Ob-
jektivitdt, eine Art Idealwelt. In dieser Welt vermdgen wir wohl zu leben, indem wir uns
der Naturgesetze bedienen — und mit ihnen alle Dinge der Welt unterschiedslos kalku-
lieren und berechnen kénnen, ohne uns um die Bedrohungen bzw. Unsicherheiten zu
bekiimmern. Aber die Wissenschaft kann auch einer Art Sehnsucht nach dem verstorbe-
nen Gott entsprechen, der uns eine Idealwelt versprach, in der hochste geistige Homo-
genitét herrscht.?’* In dem Sinne, dass sowohl der Zauberer als auch der ,,Gewissenhafte
des Geistes™ nicht stark genug sind, um in ihre Abgriinde schauen zu kdnnen, sind die
Kunst des Zauberers und die Wissenschaft des ,,Gewissenhaften des Geistes” zwei Sei-
ten ein- und derselben Medaille. Man kann weder mit der bezaubernden Trunkenheit der
Kunst noch mit der objektiven Niichternheit der Wissenschaft allein den ,,Geist der
Schwere* vertreiben, welcher notwendig vor dem Abgrund des Daseins entsteht.

Fiir Zarathustra ist es nicht die Furcht, die den Menschen vor den anderen Tieren als
Menschen auszeichnet, sondern der ,,Muth®, mit dem der Mensch begehrt von seinem
Abgrund hinauf zur hochsten Grofe des Menschen zu steigen und den ,,Geist der
Schwere* zu besiegen (Z ,,Vom Gesicht und Réthsel 1; 4, 198).

Furcht ndmlich — ist unsre Ausnahme. Muth aber und Abenteuer und Lust
am Ungewissen, am Ungewagten, — Muth diinkt mich des Menschen ganze
Vorgeschichte. / Den wildesten muthigsten Thieren hat er alle ihre Tugen-

213 Wir suchen Verschiedens auch hier oben, ihr und ich. Ich nidmlich suche mehr Sicherheit,
desshalb kam ich zu Zarathustra. Der ndmlich ist noch der festeste Thurm und Wille* (Z ,,Von der
Wissenschaft™; 4, 376). ,,Furcht ndmlich — das ist des Menschen Erb- und Grundgefiihl; aus der
Furcht erklért sich Jegliches, Erbsiinde und Erbtugend. Aus der Furcht wuchs auch meine Tugend,
die heisst: Wissenschaft. / Die Furcht ndmlich vor wildem Gethier — die wurde dem Menschen am
langsten angeziichtet, einschliesslich das Thier, das er in sich selber birgt und fiirchtet: — Zarathust-
ra heisst es ,das innere Vieh* (ebd. 376 f.).

274 Vgl. das Kapitel: Ubermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen (I11.1.1.2).

148



den abgeneidet und abgeraubt: so erst wurde er — zum Menschen. (Z ,,Von
der Wissenschaft™; 4, 377)

Gegentiber den hoheren Menschen lehrt Zarathustra, ihr ,,innere[s] Vieh* (ebd.) — wel-
ches ein anderer Ausdruck fiir Chaos ist — mithilfe des ,,Menschen-Muth mit Adler-
Fliigeln und Schlangen-Klugheit* (ebd.) zu domestizieren. Das ,,innere Vieh* des Men-
schen benennt hier das Potenzial, aus seiner abgrundtiefen Erkenntnis heraus seine
groBte Sehnsucht zum Ubermenschen zu entwickeln. ,,[E]in grosses Gelédchter (ebd.),
welches Zarathustra den hoheren Menschen gebracht hat, zeigt, zumindest fiir Za-
rathustra, eine geistige Hohe an, welche es den héheren Menschen ermdglicht, ihre bis-
herige Kleinheit hinfort lachen zu konnen, die sie wiederum in ihre Schwermut trieb.?”

2.7.4.2 ,Eselsfest“. Ein grotesker religioser Raum

»Dieser Tag ist ein Sieg: er weicht schon, er flieht, der Geist der Schwere, mein alter
Erzfeind!* (Z ,,Die Erweckung* 1; 4, 386 f.) Wieder verldsst Zarathustra allein in aller
Heimlichkeit die Hohle mit der Zufriedenheit, dass seine Géste mit ithrem ,,Larmen []
und Lachen® (ebd., 386) ihre Schwermut aus seiner Hohle haben vertreiben konnen.
»Sie sind lustig [] und wer weiss? vielleicht auf ihres Wirthes Unkosten; und lernten sie
von mir lachen, so ist es doch nicht mein Lachen, dass sie lernten. / Aber was liegt da-
ran!“ (ebd.) Das Ziel Zarathustras als Lehrer besteht darin, die leidenden hoheren Men-
schen nicht in den Abgriinden des Leidens versinken zu lassen, sondern zu ihrem eige-
nem Lachen zu verfiihren.

Sie beissen an, mein Kdder wirkt, es weicht auch ihnen ihr Feind, der Geist
der Schwere. Schon lernen sie iiber sich selber lachen: hore ich recht? /
Meine Manns-Kost wirkt, mein Saft- und Kraft-Spruch: und wahrlich, ich
ndhrte sie nicht mit Bldh-Gemiisen! Sondern mit Krieger-Kost, mit Erobe-
rer-Kost: neue Begierden weckte ich [H. d. V.]. / Neue Hoffnungen [H. d. V.]
sind in ihren Armen und Beinen, ihr Herz streckt sich aus. Sie finden neue
Worte, bald wird ihr Geist Muthwillen athmen. (ebd., 387)

Wie wir oben gesehen haben, war der ,,Kdder* Zarathustras — in der Rolle des ,,Fisch-
fanger* (Z ,,Das Honig-Opfer*; 4, 296) — eigentlich ein Mittel, um die héheren Men-
schen aus dem ,,Unten‘ zum ,,Oben‘ zu locken. Nunmehr offenbart bei diesem Abend-
mahl in der Hohle der ,,Koder* seine zweite Funktion, namlich als ,,Manns-Kost* (Z
,Die Erweckung® 1; 4, 386) ihre ,,neue Begierde* nach ihren ,,[n]euen Hoffnungen* zu
wecken. Aus dieser neuen Begierde heraus nimmt ihre Hoffnung nach und nach konkre-
te Gestalt an. Darin liegt eine ,,List™ Zarathustras als Lehrer, um seine Freunde zu prii-
fen, ob sie aus ihrem ,,Chaos* (Z Vorrede 5; 4, 19) einen ,,tanzenden Stern* (ebd.) — der
die groBte Sehnsucht nach dem Ubermenschen symbolisiert — gebiren kénnen oder
nicht. ,,.Der Ekel weicht diesen hoheren Menschen: wohlan! das ist mein Sieg. In mei-
nem Reiche werden sie sicher, alle dumme Scham l4uft davon, sie schiitten sich aus. /

275 [Alls ich meinen Teufel sah, da fand ich ihn ernst, griindlich, tief, feierlich: es war der Geist

der Schwere, — durch ihn fallen alle Dinge. / Nicht durch Zorn, sondern durch Lachen tddtet man.
Auf, lasst uns den Geist der Schwere todten!* (Z ,,Vom Lesen und Schreiben®; 4, 49)

149



Sie schiitten ihr Herz aus []. Das nehme ich als das beste Zeichen: sie werden dankbar.
Nicht lange noch, und sie denken sich Feste aus und stellen Denksteine ihren alten
Freuden auf. / Es sind Genesende!* (Z ,,Die Erweckung* 1; 4, 387) Aber das Fest, das
sie in der Hohle — ohne ,,Scham® gegeniiber den herkdmmlichen Sitten bzw. gegeniiber

den Augen Gottes — ausrichteten, war nicht von der Art, wie Zarathustra es erwartet hat-
te.276

»die sind Alle wieder fromm geworden, sie beten, sie sind toll!* (ebd., 2; 4, 388) Der
Anblick, der sich Zarathustra bot, war ein ,,Eselsfest”, bei dem alle h6heren Menschen
den Esel als Symbol fiir den ,,neuen Glauben* (Z ,,Das Eselsfest” 1; 4, 390) anbete-

ten.?”’

Er [der Esel; E. d. V.] redet nicht: es sei denn, dass er zur Welt, die er schuf,
immer Ja sagt: also preist er seine Welt. Seine Schlauheit ist es, die nicht re-
det: so bekommt er selten Unrecht. / — Der Esel aber schrie dazu I-A. (Z

,Die Erweckung* 2; 4, 389)

Das ,,grosse [] Geldchter (Z ,,Von der Wissenschaft™; 4, 377) der héheren Menschen,
welche gemeinsam mit Zarathustra den ,,Geist der Schwere* vertrieben haben, wird in
Abwesenheit Zarathustras zu einer ungeheuren Orgie der Narretei, in der die hoheren
Menschen mit dem ,,I-ah“-Schreien des Esels unterschiedslos immer bejahen.?’® Ironi-
scherweise verleitet das Ja-sagen Zarathustras gegeniiber dem Geist der Schwermut die
hoheren Menschen dazu zu Glaubigen des Esels zu werden, weil dieses Ja-sagen fiir sie
so iiberwilltigend ist, dass sie jeden Unsinn, sogar puren Unsinn, bejahen.?””

Diesmal erscheint weder der Geist der Kunst noch der Geist der Wissenschaft, sondern
ein neuer religiése Raum, in welchem sie den Esel als neuen Gott anbeten, da sie sich
bewusst sind, dass Gott tot ist und es daher fiir die hoheren Menschen bequemer ist, an
einen Esel zu glauben als an nichts zu glauben.

Lieber Gott also anbeten, in dieser Gestalt, als in gar keiner Gestalt!
[H. d. V.] Denke iiber diesen Spruch nach, mein hoher Freund: du errithst
geschwind, in solchem Spruch steckt Weisheit. / Der, welcher sprach ,,Gott
ist ein Geist* — der machte bisher auf Erden den grdssten Schritt und Sprung
zum Unglauben: solch Wort ist auf Erden nicht leicht wieder gut zu machen!
/ Mein altes Herz springt und hiipft darob, dass es auf Erden noch Etwas an-
zubeten giebt. (Z ,,Das Eselsfest” 1; 4, 390 f.)

276 Das ,,morgenlindische Lied in dem Kapitel Unter Téchtern der Wiiste, das der Wanderer singt
(Z ,,Unter Tochtern der Wiiste®; 4, 380), war schon ein Anzeichen davon, dass das ,,Larmen [] und
Lachen® (Z ,,Die Erweckung®; 4, 386) der hoheren Menschen nach und nach zu einer unheimli-
chen Orgie werden wiirde.

277 Zur eingehenden Betrachtung des ,,.Esels* bzw. des ,,Eselsfestes” von Also sprach Zarathustra
vgl. Salaquarda (1973); Higgins (1988).

278 Zarathustra hat drauBen schon gewusst, dass ihr Lachen anders als seins ist. ,,[S]ie [lernten] von
mir lachen, so ist es doch nicht mein Lachen, dass sie lernten. / Aber was liegt daran! Es sind alte
Leute: sie genesen auf ihrer Art* (Z ,,Die Erweckung* 1; 4, 386).

279 [Wler des Geistes zu viel hat, der mdchte sich wohl in die Dumm- und Narrheit selber vernar-
ren. penke iiber dich selber nach, oh Zarathustra! / Du selber — wahrlich! auch du kénntest wohl
aus Uberfluss und Weisheit [H. d. V.] zu einem Esel werden* (Z ,,Das Eselsfest” 1; 4, 392).

150



Die Begierde der hoheren Menschen gebar diese neue groteske Form der Anbetung des
Unsinns, da sie zwar die Schwermut durch ihr gemeinsames Geldchter mit Zarathustra
vertrieben, aber tiber diese Schwermut hinaus keine neuen Werte schufen. Das Eselsfest
ist der extremste Fall, in der der Wille des Menschen, der eigentlich die Begierde nach
einem Sinn im Leben ausdriickt, sich zu einem Willen zum Unsinn verkehrt.

Mit seiner grotesken Form zeigt das Eselsfest wieder deutlich die tiefe Kluft zwischen
Zarathustra und den hoheren Menschen. Wéhrend sich Zarathustra jeden Riickzug zu
Gott verbietet und in dem Ubermenschen seine einzige Hoffnung fiir die nunmehr gott-
lose Menschheit sieht, sind die hoheren Menschen noch nicht in der Lage, auf den be-
reits verstorbenen Gott zu verzichten. Das Eselsfest ist ein Nachruf in grotesker Form
auf den gestorbenen Gott.?8

Man kann gewiss diese Kluft des Missverstandnisses zwischen Zarathustra und den ho-
heren Menschen, welche viel Anlass fiir Ironie bietet, als eine Parodie auslegen. Aber
worum es hier geht, ist eigentlich, wer diese Kluft als Parodie verlachen kann und wie.
Im Bemiihen, zu diesem grotesken Raum Distanz zu halten, zeigt sich die qualitative
geistige Differenz zwischen den hoheren Menschen und Zarathustra. Wéhrend hier fiir
die hoheren Menschen nur eine Welt (in der Hohle) existiert und sie deswegen an die-
sem Ort das feierliche Fest als ,,neuen Glauben* (Z ,,Das Eselsfest™ 1; 4, 390) praktizie-
ren, in welchem sie alle gleichermafen zu Glaubigen des Esels werden, existieren fiir
Zarathustra zwei Welten, welche (in und auerhalb der Hohle) es ihm als Beweis seiner
geistigen Hohe und Stirke ermoglichen, sowohl der Lehrer flir die hoheren Menschen
als auch ein Liebhaber der eigenen Einsamkeit zu sein, welche ja die notwendige Be-
dingung fiir den Weg zum Ubermenschen ist. Deswegen, auch wenn Zarathustra
schlieBlich an diesem Eselsfest mit dem Schrei ,,I-A!* (ebd.) selber teilnimmt, tragt er
vor den hoheren Menschen eine Maske, mit welcher er sich nicht ernst, sondern nur
schauspielerisch verhalten kann.?®! Zarathustra hat in sich geniigend fieien geistigen
Raum, um sich in Ernsthaftigkeit von diesem grotesken Fest der hoheren Menschen zu
distanzieren.

Aus der Perspektive dieser geistigen Distanz empfiehlt Zarathustra — bei allem groBzii-
gigen Verstandnis fiir ihr Fest, das ihren Willen zum Schaffen ausdriickt (ebd., 4; 394),
auch wenn es sich um ein irregeleitetes Schaffen handelt,?®> — den hoheren Menschen,
aus der Hohle herauszugehen: ,,nun lasst mir diese Kinderstube, meine eigne Hohle, wo

289 In einem Text aus Der fiohlichen Wissenschaft, Neue Kdimpfe, heiBt es: ,,Gott ist todt: aber so
wie die Art der Menschen ist, wird es vielleicht noch Jahrtausende lang Hohlen geben, in denen
man seinen Schatten zeigt. — Und wir — wir miissen auch noch seinen Schatten besiegen!* (FW
108; 3, 467) Der Schatten Gottes ruft in uns die Sehnsucht nach dem alten verstorbenen Gott her-
vor, welche sich aus einem fortwahrenden Verlustgefiihl néhrt. Nur wer iiber ein tiefes und starkes
Licht fiir die Zukunft des Menschen verfiligt, kann den ,,Schatten des Gottes* letztendlich besiegen.

281 An dieser Stelle der Litanei aber konnte Zarathustra sich nicht linger bemeistern, schrie selber

I-A, lauter noch als der Esel, und sprang mitten unter seine toligewordenen Géste™ (Z ,,Das Esels-
fest 1; 4, 390).

282 Vergesst diese Nacht und diess Eselsfest nicht, ihr hoheren Menschen! Das erfand ihr bei mir,

Das nehme ich als gutes Wahrzeichen, — Solcherlei erfinden nur Genesende!* (Z ,,Das Eselsfest*
3;4,394)

151



heute alle Kinderei zu Hause ist. Kiihlt hier draussen euren heissen Kinder-Ubermuth
und Herzensldarm ab!* (ebd., 2; 4, 393)

2.7.5 Zum grossen Mittag

Auch wenn schon beim Abendmahl in der Hohle deutlich wurde, dass die hoheren Men-
schen keine echten Freunde Zarathustras sind, ist er dennoch nicht bereit, sich von ihnen
zu trennen. Genauso wie bei seinem Untergang in der Vorrede stellt die Nacht vor dem
Morgen auch hier wieder eine wichtige Szene dar, in der er seinen neuen Weg beginnt
und sich von seinen Gefidhrten trennt, um weiter nach echten Freunden zu suchen.

2.7.5.1 Verfithrung zur Ewigkeit. Letzte Probe in der Mitternacht

Dann 1adt Zarathustra die hoheren Menschen ein, sich drauflen vor seiner Hohle in der
Luft der Nacht zu kiihlen, um ihnen ,,seine Nacht-Welt* (Z ,,Das Nachtwandler-Lied* 1;
4, 395) zu zeigen. In dieser kiithlen Nacht wird die Distanz zwischen den hoheren Men-
schen und Zarathustra so gering, so als ob Zarathustra fast ohne Maske zu ihnen reden
wiirde. Das bedeutet, dass Zarathustras Sympathie fiir die héheren Menschen ihre
hochste Stufe erreicht hat. ,,[D]ie Heimlichkeit der Nacht aber kam ihnen ndher und né-
her an’s Herz. Und von Neuem dachte Zarathustra bei sich: ,oh wie gut sie mir nun ge-
fallen, diese hoheren Menschen! [H. d. V.]* — aber er sprach es nicht aus, denn er ehrte
ithr Gliick und ihr Stillschweigen* (ebd.).

Doch in dieser Nacht, in welcher die Distanz zwischen beiden sehr klein wird, zeigt sich
in den scheinbar dhnlichen Worten, die sie gebrauchen, die groB3e Kluft zwischen beiden
schlieBlich am deutlichsten. In dieser Nacht wird der Gedanke von der ewigen Wieder-
kunft zweier Personen, ndmlich dem hésslichsten Menschen und Zarathustra, ausge-
sprochen.

Zuerst sagt der hisslichste Mensch iiber die ewige Wiederkunft in beinahe demselben
Wortlaut wie Zarathustra:

Meine Freunde insgesammt [] was diinkt euch? Um dieses Tages Willen —
ich bin’s zum ersten Male zufrieden, dass ich das ganze Leben lebte. / Und
dass ich so viel bezeuge, ist mir noch nicht genug. Es lohnt sich auf der Erde
zu leben: Ein Tag, Ein Fest mit Zarathustra lehrte mich die Erde lieben. /
»War Das — das Leben? will ich zum Tode sprechen. ,,Wohlan! Noch Ein
Mal!“ / Meine Freunde, was diinket euch? Wollt ihr nicht gleich mir zum
Tode sprechen: War Das — das Leben? Um Zarathustra’s Willen, wohlan!
Noch Ein Mal! (Z ,,Das Nachtwandler-Lied* 1; 4, 395 f.)

Wie Zarathustra bereits mit den Worten ,,War das das Leben? Wohlan! Noch Ein Mal!*
(Z ,,Vom Gesicht und Réthsel* 1; 4, 199) sein eigenes Leben im hochsten Grade bejaht
und seine Hoffnung zum Ausdruck gebracht hat, dass seine Augenblicke ewig wieder-
kehren werden, bringt der hésslichste Mensch seine Liebe zum Leben auf der Erde zum
Ausdruck.

152



Sobald die hoheren Menschen seine Frage horten, wurden sie sich mit Ei-
nem Male ihrer Verwandlung und Genesung [H. d. V.] bewusst, und wer
ihnen dieselbe gegeben habe: da sprangen sie auf Zarathustra zu, dankend,
verehrend, liebkosend, ihm die Hiande kiissend, so wie es der Art eines Je-
den eigen war: also dass Einige lachten, Einige weinten. (Z ,,Das Nacht-
wandler-Lied® 1; 4, 396)

In dieser Szene, in welcher die ,,Verwandlung und Genesung* der hheren Menschen
stattfindet und in der sie Zarathustra groBe Dankbarkeit fiir diese Anderung zeigen, wird
die Distanz zwischen ihnen und Zarathustra am geringsten.

Aber wieder verbleibt Zarathustra nicht gemeinsam mit den hoheren Menschen, welche
ithm groBBen Dank erweisen. Zarathustra, welcher nach dem Gesang des hasslichsten
Menschen wie ein ,, Trunkener” (ebd., 2; 4, 396) schwankt, wehrt mit den Hénden die
hoheren Menschen ab und sagt: ,,Kommt! Kommt! Es geht gen Mitternacht!** (ebd., 397)
Mit diesen Worten verwandelt Zarathustra sich (ebd.). Diese Verwandlung ist nicht die
vom Schwermiitigen zum Genesenden wie bei den hoheren Menschen, sondern vom
Lehrer fiir die hGheren Menschen zum tief Einsamen, welcher allein die ,,Mitternacht
als solche spiirt. Hier redet Zarathustra fast nur zu sich selbst, weil er weil3, dass die ho-
heren Menschen seine Worte nicht verstehen konnen:

eine Mitternacht-Leier, eine Glocken-Unke, die Niemand versteht, aber
welche reden muss, vor Tauben, ihr hoheren Menschen! Denn ihr versteht
mich nicht! [H. d. V.] (ebd., 8; 4, 401)

Wihrend Zarathustra bei Mitternacht dem Gesang des Liedes lauscht, empfindet er ei-
nen tiefen Zwiespalt, den er als Einziger wahrnimmt. Einerseits wird er zur tiefen
,Lust“ verfithrt, in die ,,Ewigkeit der Nacht zu versinken, andererseits aber auch zur
Sehnsucht nach dem ,,Kind*, als dem Kommenden, welches ihn zum Tagewerk leitet.

Mit der Bejahung der ewigen Wiederkunft, die zugleich eine Bejahung des tiefsten
Schmerzes beinhaltet, von der er sagt dass er sie mit gewollter Lust liebt, verleiht Za-
rathustra seiner Liebe zum Leben den stirksten Ausdruck.?®® Jedoch bedeutet das nicht,
dass Zarathustra in dieser Mitternacht seine Erfahrung nur in einem Monolog Ausdruck
verleiht. Hinter der Bejahung der ewigen Wiederkunft in diesem ,,Nachtwandler-Lied*
versteckt sich noch eine andere Nuance, welche sich behutsam aber bestimmt ankiin-
digt. Dabei handelt es sich um die Sehnsucht Zarathustras nach denjenigen, die seine
Erfahrung annehmen konnen.

Alles, was leidet, will leben, dass es reif werde und lustig und sehnsiichtig,
/ — sehnsiichtig nach Fernerem, Hoherem, Hellerem. ,,Ich will Erben, so
spricht Alles, was leidet, ich will Kinder, ich will nicht mich, [H. d. V.]*“ -/

283 Eben ward meine Welt vollkommen, Mitternacht ist auch Mittag, — / Schmerz ist auch eine
Lust, Fluch ist auch ein Segen, Nacht ist auch eine Sonne, — geht davon oder ihr lernt: ein Weiser
ist auch ein Narr. / Sagtet ihr jemals Ja zu Einer Lust? Oh, meine Freunde, so sagtet ihr Ja auch zu
allem Wehe. Alle Dinge sind verkettet, verfadelt, verliebt, — / — wolltet ihr jemals Ein Mal Zwei
Mal, spracht ihr jemals ,du gefallst mir, Gliick! Husch! Augenblick!‘ so wolltet ihr Alles zurtick!
/ — Alles von neuem, Alles ewig, Alles verkettet, verfadelt, verliebt, oh so liebtet ihr die Welt, — / —
ihr Ewigen, liebt sie ewig und allezeit: und auch zum Weh sprecht ihr: vergeh, aber komm zuriick!
Denn alle Lust will — Ewigkeit!“ (ebd., 10; 4, 402)

153



Lust aber will nicht Erben, nicht Kinder, — Lust will sich selber, will Ewig-
keit, will Wiederkunft, will Alles-sich-ewiggleich [H.d. V.]. (ebd., 9; 4,
401 1))

Der Zwiespalt, in welchem Zarathustra steckt, kann als einer zwischen zwei Ewigkeiten
ausgelegt werden. Eine Ewigkeit ist die ,,All-sich-ewiggleich[e]* Ewigkeit, in der Za-
rathustra, statt seine Erfahrung von der ewigen Wiederkunft seines Lebens zu bejahen —
in die tiefste Dunkelheit versinkt. Die zweite Ewigkeit ist die differenzwollende Ewig-
keit, welche von der Sehnsucht nach den ,,Kindern als ,,Erben‘ geprégt ist, welche zu-
gleich die ,,Fernsten und Kiinftigen* (Z ,,Von der Néachstenliebe®; 4, 77) sind. Der
Grund weshalb jene Ewigkeit die differenzwollende genannt werden kann, besteht da-
rin, dass diese Ewigkeit sich untrennbar auf eine starke und tiefe Sehnsucht nach den
,kommenden Generationen* bezieht, die auf den Tod Zarathustras folgen sollen.?®* Die
differenzwollende Ewigkeit ist die grole Sehnsucht nach den ,,Hénden* (Z Vorrede 1; 4,
11), welche sich nach dem Ubermenschen ausstrecken.

sie [Lust; E. d. V.] will Liebe, sie will Hass, sie ist liberreich, schenkt, wirft
weg, bettelt, dass Einer sie nimmt, dankt dem Nehmenden [H. d. V.] []. Thr
héheren Menschen, nach euch sehnt sie sich, die Lust, die unbéndige, selige,
— nach eurem Weh, ihr Missrathenen! Nach Missrathenem sehnt sich alle
ewige Lust. (Z ,,Das Nachtwandler-Lied“ 11, 4, 403)

Zarathustra versucht, die ,,Lust™ zu sich selber, die ihn zu ewigem Schlaf in tiefer Nacht
verfuhrt, in eine gewollte Ewigkeit zu verwandeln, welche Zarathustra zur groferen
Sehnsucht nach den ,Kindern* leitet, welche Zarathustra ,,iiberwinden® konnten. Die
»Ewigkeit”, fiir welche Zarathustra sich schlielich zu entschieden hat, ist nicht ein
ewiges Schlafen in der Nacht — auch wenn sie sehr verfiihrerisch erscheinen mag —,
sondern jene Sehnsucht nach dem ,,groflen fernen Menschen-Reich, dem Zarathustra-
Reich von tausend Jahren* (Z ,,Das Honig-Opfer*; 4, 298), in welchem die Kommenden

ewig versuchen wiirden, ihre Vorginger zu ,,iiberwinden*. 2>

Aus diesem Grund bedeutet Zarathustras Bejahung der ewigen Wiederkehr in dieser
Nacht (Z ,,Das Nachtwandler-Lied* 10; 4, 402) weder eine Entscheidung, zusammen
mit den hoheren Menschen in den Hohen des Gebirges zu bleiben, noch eine monologi-
sche Bejahung seines Lebens, sondern den Willen zum Erwachen, d. h. den Willen zum
kommenden Morgen, um seine Gefihrten wieder zum Ubermenschen zu verfiihren.

284 Aus dem Nachlass von Also sprach Zarathustra kann man Nietzsches Konzept erkennen, dass
Nietzsche mit dem Tod Zarathustras dessen Untergang — das heif3t sein ,,Werk® — endet. Aber die-
ser Schluss bedeutet nicht das Ende des Menschen, sondern seinen Wiedergeburt. ,,[E]r bewegte
und schlof wieder die Lippen und blickte wie Einer, der noch etwas zu sagen hat und zogert es zu
sagen. Und es diinkte denen, welche ihm zusahen, dal} sein Gesicht dabei leise errdthet sei. Dies
dauerte eine kleine Weile: dann aber, mit Einem Male, schiittelte er den Kopft, schlo freiwillig
die Augen — und starb. — Also geschah, daf} Zarathustra untergieng® (N 34[144]; 11, 468). Bzw. N
34[145]; 11, 468.

285 Der ,,Wahnsinn“ des Willens, der aufgrund seiner Ohnmacht tiefen Ingrimm gegen die Zeit ver-
spiirt, lehrt uns: ,,diess ist selber Gerechtigkeit, jenes Gesetz der Zeit, dass sie ihre Kinder fressen
muss® (Z ,,Von der Erlosung*; 4, 180). Aber der Wille in der ,,ewigen Wiederkehr*, der gegen das
Schicksal der Zeit (d. h. die Verginglichkeit der Zeit) sich tief und stark nach der Zukunft der
Menschheit sehnt, will vorzugsweise ,,Kinder”, welche iiber sich selbst hinaus den Weg zum
Ubermenschen verfolgen kénnen.

154



Zarathustra ahnt aber bereits, dass die hoheren Menschen die Bedeutung seines Liedes
nicht verstehen werden: ,,Lerntet ihr nun mein Lied? Erriethet ihr, was es will?** (ebd.,
12; 4, 403) Deswegen singt Zarathustra in der Maske des listigen Lehrers einen Rund-
gesang, um seine Freunde auf die ,,letzte Probe zu stellen. Dieser ,,Rundgesang® heif3t
,.Noch ein Mal“.

Was spricht die tiefe Mitternacht? / ,,Ich schlief, ich schlief —, / ,,Aus tiefem
Traum bin ich erwacht: — / ,,Die Welt ist tief, / ,,Und tiefer als der Tag ge-
dacht. ,,Tief ist ihr Weh —, ,,Lust — tiefer noch als Herzeleid: ,,Weh spricht:
Vergeh! / ,,.Doch alle Lust will Ewigkeit —, ,, — will tiefe, tiefe Ewigkeit!
(ebd., 404)

Dies ist die letzte List Zarathustras, um die hoheren Menschen darauthin zu priifen, ob
sie mit diesem ,,Rundgesang® zu einem ewigen Schlaf verfiihrt, oder mit dem Ruf
,»Noch Einmal* zu ihrem kommenden Tagewerk erweckt werden konnen. Nur derjenige,
welcher iiber die Tiefe der Mitternacht hinaus noch den Willen zum Anderen in sich hat,
wird auch am kommenden Morgen erwachen.?%¢

2.7.5.2 Das Zeichen fiir ,,Kinder*

Das letzte Kapitel von Also sprach Zarathustra, Das Zeichen, endet mit einer dhnlichen
Szene wie das erste Kapitel, in dem Zarathustra vor seiner Hohle zur Sonne sprach.

Du grosses Gestirn, [] du tiefes Gliick-Auge, was wire all dein Gliick, wenn
du nicht Die hittest, welchen du leuchtest! / Und wenn sie in ihren Kam-
mern blieben, wihrend du schon wach bist und kommst und schenkst und
austheilst: wie wiirde darob deine stolze Scham [H. d. V.] ziirnen! (Z ,,.Das
Zeichen®; 4, 405)

Nach zehnjihriger Einsamkeit begann Zarathustra mit seiner Rede an die ,,Sonne* einen
Abstieg (,,Untergang®) in die Menschen-Welt. Seine Vorrede scheitert aber auf dem
Markt mit dem Tod des Seiltinzers. Nach dem Tod von diesem ersten ,,Gefdhrten* hat
Zarathustra sich dazu entschieden mit einem noch stirkeren Willen einer ,,neuen Wahr-
heit®, erneut mit einer Maske zu den Menschen hinabzusteigen, um seine lebendigen
,»Gefdhrten* zu verfiihren.

In tiefster Nacht redet Zarathustra fast ohne die Distanz einer Maske zu den hoheren
Menschen, und entscheidet sich noch einmal, von ihnen Abschied zu nehmen.?®’

286 In diesem ,,Rundgesang‘ wird ausgesagt, dass die ,,Nacht* tiefer ist, als der ,,Tag* dachte. Aber
meiner Ansicht nach besteht die verborgene Kernaussage eher darin, dass derjenige, welcher die
Tiefe der Nacht kennt, der Maske als duBlerlichen Fassade fiir die Seele des Menschen bedarf, um
die ,,Nehmenden* dieser Weisheit besser zu erkennen.

287 Vgl. Nehamas (2000): ,,And as he [Zarathustra; E. d. V.] spends more time with the higher men,
he becomes more and more certain that they are the wrong followers and that he has nothing for
them after all“ (S. 185). Aber meiner Ansicht nach sind die héheren Menschen im vierten Teil
nicht so ,,laughtable* (S. 184), wie Nehamas denkt. Denn ihre Leiden sind in gewissem Sinne tief,
und ihre (kleinen) Leiden spielen fiir Zarathustra die notwendige Rolle, um iiber sein (kleines)
Mitleid fiir die hoheren Menschen hinaus seinen Untergang zur Zukunft der Menschheit weiter zu
vollfiihren.

155



Wohlan! sie schlafen noch, diese hoheren Menschen, wihrend ich wach bin:
das sind nicht meine rechten Gefihrten! Nicht auf sie warte ich hier in mei-
nen Bergen. / Zu meinem Werke will ich, zu meinem Tage [H. d. V.]: aber
sie verstehen nicht, was die Zeichen meines Morgens sind, mein Schritt — ist
fiir sie kein Weckruf. / Sie schlafen noch in meiner Hohle, ihr Traum kaut
noch an meinen Mitterndchten. Das Ohr, das nach mir horcht, — das gehor-
chende Ohr fehlt in ihren Gliedern [] noch fehlen mir meine rechten Men-
schen! [H. d. V.] (405 f.)

Die hoheren Menschen waren nicht in der Lage, die verborgene Bedeutung des Liedes
und des ,,Rundgesangs® Zarathustras herauszuhoren, welche im Erwachen fiir das Ta-
gewerk liegt. Der Grund, warum die héheren Menschen noch schlafen, besteht darin,
dass sie, die aufgrund ihrer Note ins Gebirge aufstiegen, bis zum Schluss keine andere
Aufgabe hatten, als die der personlichen Bejahung ihres eigenen Lebens. Zarathustra
sagte den hoheren Menschen bereits: ,,Ihr leidet mir noch nicht genug! Denn ihr leidet
an euch, ihr littet noch nicht am Menschen. Ihr wiirdet liigen, wenn ihr’s anders sagtet!
Ihr leidet Alle nicht, woran ich litt™ (Z ,,Vom hoheren Menschen® 6; 4, 359). Die hohe-
ren Menschen haben nicht das Bediirfnis, von diesem Gebirge wieder herabzusteigen,
um ihre ,,Kinder* zu suchen. Die grofle Leidenschatft fiir das Tagewerk kann nur derje-
nige haben, welcher die tiefen Leiden der Erwartung fiir die Zukunft des Menschen wei-
terhin in sich trigt.

Als sich Zarathustra entscheidet, sich von seinen Gefdhrten zu trennen und sein Tage-
werk wieder fortzufiihren, stellt sich am Ende der ,,Lowe*™ (Z ,,Das Zeichen*; 4, 406)
mit den Tauben vor ihm auf. ,,Das Zeichen kommt, [| meine Kinder sind nahe, meine
Kinder* (ebd.). Mit seinem Gebriill vertreibt dieser Lowe die hoheren Menschen, wel-
che in der Hohle Zarathustras wach geworden sind, um Zarathustra mit einem Morgen-
gruf} zu ehren.

Mit dieser Trennung von den hoheren Menschen versteht Zarathustra endlich, worin
seine letzte Stinde besteht, die er iiberwinden muss.

zu eurer Noth wollte er [alter Wahrsager; E. d. V.] mich verfiihren und ver-
suchen [H. d. V.]: oh Zarathustra, sprach er zu mir, ich komme, dass ich
dich zu deiner letzten Siinde verfiihre. / Zu meiner letzten Siinde? rief Za-
rathustra und lachte zornig iiber sein eigenes Wort: was blieb mir doch auf-
gespart als meine letzte Siinde? [| Mitleiden! Das Mitleiden mit dem hohe-
ren Menschen! (ebd., 408)

Tatsdchlich kam Zarathustra einmal in der Mitternacht in Versuchung, sich allein mit der
Bejahung seines Lebens auf der Erde zufrieden zu geben. Aber diese Bejahung wiirde
eine bloB personliche Bejahung bleiben, solange sie sich nicht zum kommenden Tage-
werk bereithilt.

Mein Leid und mein Mitleiden — was liegt daran! [H. d. V.] Trachte ich
denn nach Gliicke? Ich trachte nach meinem Werke! / Wohlan! Der Lowe
kam, meine Kinder sind nahe, Zarathustra ward reif, meine Stunde kam: — /
Dies ist mein Morgen, mein Tag hebt an: herauf nun, herauf, du grosser

Mittag! (ebd.)

156



Der ,,gro3e Mittag®, einem Zeitpunkt, an dem Zarathustra sein Mitleid fiir die héheren
Menschen iiberwunden hat, mit denen er einst beinahe ohne Maske kommunizierte,
zeigt eine neue Stufe seines Untergangs an, in der er mit einer sowohl tieferen als auch
stairkeren Maskierung seine echten Freunde zu suchen beginnt.

Dies ist der Augenblick, in dem Zarathustra gegen jenen groBen Ring, der die ewige
Wiederkunft der kleinen Menschen verkorpert (Z ,,Der Genesende* 2, 4; 274), ,,Noch
Ein Mal!* (Z ,,Vom Gesicht und Rithsel* 1; 4, 197) ruft. Seine Entscheidung, sich von
seinem Mitleid fiir die hoheren Menschen zu 16sen, ermdglicht es ihm, sich an noch ho-
here und stiarkere Menschen zu wenden, selbst wenn die kleinen Menschen ewig wie-
derkehren wiirden.?®® Zarathustras groBe Schwermut, hervorgerufen durch die ewige
Wiederkunft der Kleinheit des Menschen, besiegt er mit dem Willen nach ,,seinen Kin-
dern®, welche fihig sind ihn zu {iberwinden.?®’ Diese groBe Sehnsucht wird dadurch
ermdglicht, dass er von seinen nichsten Freunden Abschied nehmen kann.?*°

Wie Zarathustra selber frither einmal sagte, stellt das ,,Kind*“ (Z ,,Von den drei Verwand-
lungen*; 4, 31) die letzte Figur der geistigen Verwandlungen des Menschen dar, und
symbolisiert das ,,Ja, zum Spiele des Schaffens* (ebd.). Jedoch bedeutet das nicht, dass
diese ,,Verwandlungen* (ebd.) ganz allein in seinem Kopf geschehen, ohne dass er mit
anderen Menschen kommuniziert. Von Anfang bis Ende beschrénkt sich Zarathustra nie
allein auf seine Innenwelt, gleich einem Kind, das sich seinem unschuldigen ,,Spiel*
(ebd.) widmet und dariiber hinaus seine Aullenwelt vergisst. Gewiss sagt Zarathustra,
dass das ,,Kind*“ (ebd.) ein ,,aus sich rollendes Rad* (ebd.) zum ,,Schaffen* ist. Aber der
Grund, dass das ,,Rad* (ebd.) zu einem neuen Schaffen werden kann, besteht nur darin,
dass das Rad einen neuen Beginn fiir eine Zukunft bedeutet. Nur die Trennung, die zu
einer neuen Begegnung fiihrt, im Verbund mit der Kraft des Willens zum Anderen, kann
das Rad anfangen lassen in eine neue Zukunft zu rollen. Die Maskierung ist fiir Za-
rathustra eine Bedingung, um sich sowohl von seinem néichsten Freund zu trennen als
auch dariiber hinaus seinem neuen, zukiinftigen Freund zu begegnen.

Zarathustra wiirde nie mit nacktem Gesicht zu den Menschen hinabgehen, sondern nur
mit einer Maske. Seine starke Sehnsucht nach ,,Kindern®, verstanden als Symbol fiir
die Zukunft des Menschen, entsteht durch seinen Weggang von den Freunden, welche er
spontan zu seiner tiefsinnigen Welt verfiihrt hat. Die Maske ermdglicht es ihm, die
Menschen zu verfiithren und sich von ihnen zu trennen, um wieder echte Freunde als
,Seines-Gleichen” zu finden.?®' Das Auffinden ,,Seines-Gleichen® kann zugleich ein

288 Wahrlich, ein Ziel hatte Zarathustra, er warf seinen Ball: nun seid ihr Freunde meines Zieles
Erbe, euch werfe ich den goldenen Ball zu. / Lieber als Alles sehe ich euch, meine Freunde, den
goldenen Ball werfen! Und so verziehe ich noch ein Wenig auf Erden: verzeiht es mir!*“ (Z ,,Vom
freien Tode*; 4, 95 1.)

289 [W]ann werde ich [meinen Tod; E. d. V.] wollen? — Wer ein Ziel hat und einen Erben, der will

den Tod zur rechten Zeit fiir Ziel und Erben* (Z ,,Vom freien Tode*; 4, 94).

290 Tch wollte, ihr hieltet es nicht aus mit allerlei Néchsten und deren Nachbarn; so miisstet ihr aus
euch selber euren Freund und sein iiberwallendes Herz schaffen* (Z ,,Von der Nichstenliebe®; 4,
77).

21 Ich bin Zarathustra, der Gottlose: wo finde ich Meines-Gleichen [H. d. V.]? Und alle Die sind
Meines-Gleichen, die sich selber ihren Willen geben und alle Ergebung von sich abthun“ (Z ,,Von
der verkleinernden Tugend* 3; 4, 215).

157



Weg sein, um eine ,,Briicke zur Zukunft” (Z ,,Von der Erlosung®; 4, 179) fiir die Men-
schen hin zum Ubermenschen zu werden.

158



Zusammenfassung

Wie der ,,Schleier” (bzw. ,,Schein®) fiir das Dasein des Menschen unentbehrlich ist,
spielt in der Philosophie Nietzsches die ,,Maske®, verstanden als ,,Haut der Seele®, die
entscheidende Rolle fiir die Menschwerdung des Menschen. Das ist die fundamentale
These, welche die ganze Betrachtung dieser Monographie leitete.

Die Maske, welche eine Fassade ist, die vor dem Anderen gezeigt und die — ob er will
oder nicht — von der Gesellschaft als sein Gesicht anerkannt wird, ist ein paradoxes
formales Mittel, mit dessen Hilfe man sowohl bestimmte Seiten von sich dem Anderen
présentiert als auch sein vollstindiges Wesen vor Anderen versteckt. Zugleich zeigt die
Maskierung in seiner aktiven Umsetzung die geistige Aktivitidt des Menschen an, sich
mit dem Anderen verbinden und von ihm trennen zu konnen. Die Maske, welche das
Medium zwischen der menschlichen Innen- und AuBlenwelt ist, ermdglicht es uns, ein
menschliches Verhéltnis zu realisieren, in welchem diese zwei Welten (Innen- und Au-
Benwelt) untrennbar miteinander verknotet werden.

Die Bedeutung der Maske in der Philosophie Nietzsches ist bis heute nicht genug be-
achtet worden. Doch die Maske, welche Nietzsche auf vielféltige Weise in seinen Wer-
ken verwendet, bietet uns einen neuen Zugang zum Verstidndnis seiner Philosophie. Die-
se neue Interpretation, welche meine Arbeit aufzeigt, kann in drei sich aufeinander be-
ziechenden Punkten zusammengefasst werden. Erstens ermoglicht sie es, die menschli-
che Tétigkeit als eine theatralische Metapher auf der ,,sozialen Ebene®, in der man not-
wendig auf den Anderen bezogen ist, thematisieren zu konnen. Zweitens tragt sie dazu
bei, die Ebene des Gefiihls im Menschen zu betrachten, welche sowohl triebhaft als
auch sozial bestimmt ist. Drittens gestattet sie es, neben dem (radikalen) Individualis-
mus, welcher im herkdmmlichen Bild der Nietzsche-Philosophie tliberbetont wird, des-
sen zartes, feinfiihliges und listiges Gesicht zu akzentuieren, welches besonders im
(ambivalenten) Charakter Zarathustras erkennbar ist.

In dem Malle wie der Begriff Persona im griechischen Theater etymologisch urspriing-
lich mit der ,,Maske* verbunden ist, ist der Mensch in Gesellschaft ausnahmslos ein
Schauspieler, der mit der Maske als soziales Tier in Beziehung zu den Anderen lebt.
Schauspieler (auf der Biihne der Gesellschaft) zu sein, heiit zugleich auch, der Zu-
schauer des eigenen Selbst sein zu miissen, um sich selbst aus Zuschauerperspektive in
Distanz beobachten zu konnen. Hier erfiillt die Maske den unentbehrlichen Zweck, uns
vor unseren starken Affektationen, welche uns direkt aus unserer Natur iiberfallen, zu
schiitzen. Der Mensch kann erst dadurch zum Menschen werden, indem er sich selbst
von seiner eigenen empfindlichen Leidensfahigkeit mit einer Maskenform — ohne die er
aufgrund zu starker Leidenschaften zu Grunde gehen wiirde — so weit zu distanzieren
vermag, dass er die eigene Leidensfahigkeit als Zuschauer genieen kann; kurz gesagt,
indem er die Fahigkeit ausbildet, die innere ,,Bestie* in uns zu domestizieren. Durch
diese Kultivierung des Menschen kann die menschliche Gesellschaft, in der der ,,Ver-
kehr des Menschen® stattfindet, weiterhin ermdglicht werden. Dieses Vermdgen der
Selbst-Distanzierung ist eine anthropologische Bedingung des Menschen. In den Worten
Nietzsches formuliert, behandelt der Mensch sich nicht als ,,individuum®, sondern als
,,dividuum®.

159



Dieser Lebensbereich der Geselligkeit des Menschen kann nur auf der emotionalen
Ebene des Menschen entstehen, in der zwischen den zwei ,,Thierheiten® des Menschen
ein Spannungsverhdltnis herrscht. Weder in der Welt der ,,Bestie®, in welcher der
Mensch sich der berauschenden ,,Nacktheit™ {iberldsst, noch in der Welt der ,,Heerdent-
hiere®, in der er sich als das nachahmende Tier ohne innere Lust an sein dulleres Milieu
(seiner ,,Kleidung*) vollig anpasst, wird der lebendige Verkehr des Menschen ermog-
licht. Dieser lebendige Verkehr des Menschen wird weder mit der instinktiven Nacktheit
noch mit der imitierten Kleidung, sondern nur mittels der Maske moglich, mit welcher
der Mensch sich aus der Perspektive des Anderen reflektieren und dadurch seinen Af-
fekten einen Sinn verleihen kann, um sich zu kultivieren.

Die Ebene des ,,Gefiihls®, die sowohl naturhaft als auch sozial ist, bietet uns viele kon-
krete Facetten einer Person an und mit ihnen die Moglichkeit, iiber deren Masken — die
den lebendigen Verkehr des Menschen erst entstehen lassen — eingehender nachzuden-
ken. Die Geschichte des Menschen, in der sich unsere menschlichen (allzu menschli-
chen) Gefiihlsrdume entwickelten, ist mit den Formen der Maske untrennbar verbunden.
Erst mittels der Form der Maske hat der Mensch entgegen der Natur seine eigene Innen-
und AuBBenwelt hervorbringen kdnnen.

Die konkreten Formen der menschlichen Gefiihle verweisen auf den geistigen Prozess,
in dem der Mensch einerseits sein Machtgefiihl zur Machtreprisentation (im Anschein
der ,,Eitelkeit*) sublimiert und andererseits sein ,,Schamgefiihl* zur Ehrfurcht vor der
geistigen Vornehmheit seelisch weiterentwickelt. Die verschiedenen konkreten Gestal-
tungen der Gefiihle — wie Furcht, Eitelkeit, Stolz und Scham — kdnnen als Zeichen dafiir
betrachtet werden, dass der Mensch (durch die Formen der Masken) seine namenlosen
und wilden Instinkte zu etwas definiert ,,Menschlichem® umbildet oder umbilden soll.

Das Motiv von Nietzsches Klassifikation der Gefiihle in zwei Kategorien — d. h. in sol-
che, welche stark von der Macht der Sitte geprigt, und solche, welche mit der ,,Vor-
nehmheit” charakterisiert werden — entstammt seinem Bewusstsein fiir die Krise, die
mit dem ,,Tod Gottes* schicksalhaft einherging. Dieses Bewusstsein der Krise bestimmt
das Grundmotiv der Philosophie seiner Werke, besonders nach Also sprach Zarathustra.
Durch den ,,Tod Gottes* tritt der Mensch auf eine neue Biihne in der Menschheitsge-
schichte auf, auf welcher er nunmehr mit der Aufgabe konfrontiert wird, sich selber ein
neues Daseinsziel auf Erden zu schaffen.

Der Freigeist, welcher den ,,Tod Gottes* als neue Morgenrdte versteht und — die es ihm
ermoglicht einen neuen Daseinssinn zu schaffen — als Einzelner zu einem neuen Wagnis
aufzubrechen versucht, ist in der Philosophie Nietzsches die Figur des ,,Aufklirers®, der
in Zeiten ohne einen Gott auftreten muss. Doch das Gebiet, zu dem dieser ,,neue Co-
lumbus* aufbricht, ist am weitesten von dem Gebiet entfernt, das mit all seiner Homo-
genitit bzw. Gleichartigkeit vom zeitgendssischen Geist verkorpert wird. Aus diesem
Grund betont Nietzsche die Bedeutsamkeit der Maskierung als Beweis der hochsten In-
dividualitdt des Menschen, welche mit dem Prinzip der geistigen Distanz realisiert wer-
den soll. Die Funktion der Maskierung besteht darin, die ,,Einsamkeit* des Menschen zu
beschiitzen, den ,,Garten* als Platz fiir die Freundschaft zu schaffen und bei Gelegenheit
sich von der eigenen starken ,,Ernsthaftigkeit* zu distanzieren.

160



Von der idealischen Individualitit des Menschen spricht Nietzsche mit dem Begriff der
,»Vornehmheit®, die als ,,Pathos der Distanz* eine Rangordnung unter den Menschen als
ihre Bedingung bendtigt. Aber die geistige Vornehmheit, welche Nietzsche als seine
idealische Lebensform bezeichnet, soll man nicht als eine Riickkehr zur alten, urspriing-
lichen und gewalttitigen Aristokratie auslegen. In der Philosophie Nietzsches gilt es
nicht als Priifstein flir geistige ,,Vornehmheit, ob jemand Mitleid fiir Andere empfindet,
sondern ob ihm die Maske aus einer vornehmen heraus ,,Scham® zur Lebensnotwendig-
keit wird, welche wiederum nichts anderes ist als die Ehrfurcht vor der Souveranitit des
inneren Raums des Anderen.

Also sprach Zarathustra gibt uns lebendige und vielschichtige Beispiele dafiir, wie ein
Mensch iiber die groe Kluft zwischen sich und dem zeitgendssischen Geist hinweg
bzw. iiber seine grofe ,,Schwere* hinaus seinen eigenen Weg zur hochsten Individualitit
weiterzugehen versucht. Um dem Ubermenschen zu lehren, neue Werte auf Erden zu
schaffen, steigt Zarathustra mit einer ,,stolzen Klugheit* zur ,,Menschen-Welt* hinunter,
in welcher er verschiedene Hiirden wie ein Schicksal tiberwinden muss. Mit dieser stol-
zen Klugheit wagt er es, selektiv statt unterschiedslos mit den Menschen zu reden. Mit-
hilfe der vielfiltigen und vielschichtigen Masken verfiihrt er die Menschen ins hohe
Gebirge, zu dem die Menschen mit eigener Kraft hinaufsteigen miissen. Zarathustra
priift den Anderen darauf, ob dieser hinter seiner Person das namenlose ,,Chaos® ver-
steckt, das es dem Menschen ermdglicht neue Ideen in der Welt zu erschaffen.

Bei Zarathustra ist die Maskierung notwendig, sowohl um die Menschen zu verfiihren
als auch um mittels der Maske seine eigene Einsamkeit dem Ubermenschen gegeniiber
zu vergroflern bzw. zu vertiefen. Beide Aktivititen Zarathustras, die Verlockung des
Anderen zum Weg des Ubermenschen und die VergroBerung seiner eigenen Weisheit
(bzw. die Vertiefung seiner eigenen Einsamkeit zum Ubermenschen), laufen synchron.
Je groBer Zarathustra wird bzw. je hoher Zarathustra aufsteigt, desto schwerer wird sei-
ne Last bzw. desto tiefer wird sein Abgrund. Der Ring von der ewigen Wiederkunft
quélt ihn ironischerweise deshalb so schwer, weil er sein eigenes Leben so stark bejaht,
dass er hofft, dass all seine erlebten Augenblicke ewig wiederkehren mogen. Das bedeu-
tet, dass die kleinen Menschen, welche er nie akzeptieren kann, auch ewig wiederkeh-
ren. Aber dem grofBeren Ring von der ewigen Wiederkunft des kleinen Menschen stellt
er sich mit dem Ruf von ,,Noch Ein Mal!* entgegen, indem er sich durch eine Trennung
von seinen ndchsten Freunden wieder hinab zur Menschen-Welt begibt, um seine ,,Kin-
der als seine wahren Freunde zu finden. Die Maske ist fiir Zarathustra, dessen Wesen
starke Ambivalenzen aufweist, ein notwendiges und unentbehrliches Instrument, um
seine Arbeit durchzufiihren.

Der Weg Zarathustras beschreibt eine Handlung, in der ein Mensch durch die Begeg-
nung und die Trennung von den Anderen zu seinem Schicksal ,,ja* sagt. Dieses Schick-
sal liegt darin, in Gegenwart der Menschenwelt mit einer groBen Sehnsucht nach der
Zukunft des Menschen leben zu miissen. Dieser Weg, seine Weisheit zu vergrofern und
die Anderen zu ihr zu verfiihren, wird mit dem ,,zarten und listigen Geist* ermdglicht,
welcher mit einer gewollt oberfldchlichen Maske sein tiefstes Inneres verschleiert.

Die Maske, welche die Menschen sowohl voneinander trennt als auch aufeinander be-
ziehen lésst, ist ein Beweis dafiir, dass der Mensch als ein soziales Tier in der Men-

161



schenwelt leben muss, von welcher er nie loskommen kann. Diese oberfldchliche Fas-
sade, mit welcher man sein eigenes Gesicht verbergen kann, ist fiir denjenigen notwen-
dig, der sich nicht im Rahmen der herkdmmlichen Sitte wie ein Schauspieler benimmt,
sondern leidenschaftlich versucht, sich und die Menschen vom gefesselten Geist weg
hin zur hochsten Individualitét zu lenken, selbst wenn eine grofle Kluft zwischen ihm
und dem Anderen (bzw. zwischen ihm und dem zeitgendssischen Geist) bestehen mag.

Sein wahres Gesicht, welches er mit einer Maske vor den Anderen versteckt, wére also
sowohl der starke Wille zur Souveranitit der eigenen Individualitit als auch die leiden-
schaftliche Sehnsucht nach dem Anderen, den er wahrhaftig anerkennen kann.

162



Abkiirzungsverzeichnis

GT

HW

PHG

WL

DS

HL

SE

WB

MAI

VM

WS

FW

GM

GD

AC

EH

NW

Die Geburt der Tragodie

Homer’s Wettkampf

Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen

Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne

David Strauss der Bekenner und der Schriftsteller (als 1. Teil von UnzeitgemélBe

Betrachtungen)

Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben (als 2. Teil von Unzeit-

geméfe Betrachtungen)

Schopenhauer als Erzieher (als 3. Teil von UnzeitgeméBe Betrachtungen)

Richard Wagner in Bayreuth (als 4. Teil von UnzeitgeméafB3e Betrachtungen)

Menschliches, Allzumenschliches I

Vermischte Meinungen und Spriiche (als 1. Teil von Menschliches, Allzu-

menschliches II)

Der Wanderer und sein Schatten (als 2. Teil von Menschliches, Allzumenschli-

ches II)

Morgenrdthe

Die frohliche Wissenschaft
Also sprach Zarathustra
Jenseits von Gut und Bose
Zur Genealogie der Moral
Der Fall Wagner
Gotzen-Dadmmerung

Der Anti-Christ

Ecce homo

Nietzsche contra Wagner

Nachgelassene Fragmente 1869 — 1889

163



164



Literaturverzeichnis

Nietzsches gesammelte Werk

Coli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe
(KSA), Bd. 1 - 15, 2., durchgesehene Auflage, Miinchen, 1988.

Coli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe,
samtlicher Briefe (KSB), Bd. 1 — 8, Miinchen, 1986.

Sekundarliteratur

Adophi, Rainer (2009): Person. Uber das stellvertende Leben, in: Réttgers,
Kurt/Schmitz-Emans, Monika (Hg.): Masken, Philosophisch-literarische Refle-
xionen, Essen, S. 97-131.

Ansell-Pearson, Keith (1994): An Introduction to Nietzsche as Political Thinker,
Cambridge.

Arendt, Hanna (2010): Vita activa. Oder vom titigen Leben, Miinchen.

Bamford, Rebecca (2007): The Virtue of Shame: Defending Nietzsche’s Critique of
Mitleid, in: Tevenar, Gudrun von (Hg.): Nietzsche and Ethics, Oxford, S. 241-
261.

Bennholdt-Thomsen, Anke (1974): Nietzsches Also Sprach Zarathustra als literarisches
Phanomen. Eine Revision, Frankfurt am Main.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1966): The Social Construction of Reality, New
York.

Bertram, Ernst (1918): Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin.

Biser, Eugen (1962): ,,Gott ist tot”. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewusst-
seins, Miinchen.

Blumenberg, Hans (1947): Das Recht des Scheins in den menschlichen Ordnungen bei
Pascal, in: Philosophisches Jahrbuch 57, S. 413—430.

Blumenberg, Hans (1957): Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der philosophi-
schen Begriffsbildung, in: Studium Generale 10, S. 432-447.

Blumenberg, Hans (1989): Hohlenausgénge, Frankfurt am Main.

Blumenberg, Hans (1997): Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmeta-
pher, Frankfurt am Main.

Bohrer, Kahr-Heinz (1981): Plotzlichkeit: zum Augenblick des dsthetischen Scheins,
Frankfurt am Main.

165



Bohrer, Karl Heinz (2007): Nietzsches Aufkldarung als Theorie der Ironie, in: GroBer
Stil: Form und Formlosigkeit in der Moderne, Edition Akzente, Miinchen,
S. 236-261.

Bolz, Norbert (1991): Eine kuze Geschichte des Scheins, Miinchen.
Bornmann, Fritz (1984): Nietzsches Epikur, in: Nietzsche-Studien Bd. 13, S. 177-188.

Brusotti, Marco (1994): Verkehrte Welt und Redlichkeit gegen sich. Riickblicke Nietz-
sches auf seine friihere Wagneranhingerschaft in den Aufzeichnungen 1880 —
1881, in: Borsche, Tilman/Gerrattana, Fedelico/Venturelli, Aldo (Hg.): ,,Centau-
ren-Geburten®. Wissenschaft, Kunst und Philosophie beim jungen Nietzsche,
Berlin, S. 435-460.

Brusotti, Marco (1997): Die Lidenschaft der Erkenntnis: Philosophie und &sthetische
Lebensgestaltung bei Nietzsche von Morgenrdthe bis Also sprach Zarathustra,
Berlin/New York.

Brusotti, Marco (2011): Kern und Schale, Wissenschaft und Untergang der Religion bei
Nietzsche, in: Gentili, Carlo/Nielsen, Cathrin (Hg.): Der Tod Gottes und die
Wissenschaft. Zur Wissenschaftskritik Nietzsches, Berlin, S. 67-81.

Brusotti, Marco (2012): Spannung. Ein Begriff fiir Grof3 und Klein, in: Caysa, Vol-
ker/Schwarzwald, Konstanze (Hg.): Nietzsche — Macht — Grofle. Nietzsche —
Philosoph der GréBe der Macht oder der Macht der Grof3e, Berlin, S. 51-73.

Burnham, Douglas (2007): Reading Nietzsche. An Analysis of Beyond Good and Evil,
Stocksfield.

Campioni, Giuliano (1994): Wagner als Historio, in: Borsche, Tilman/Gerrattana, Fede-
lico/Venturelli, Aldo (Hg.): ,,Centauren-Geburten®. Wissenschaft, Kunst und Phi-
losophie beim jungen Nietzsche, Berlin/New York, S. 461-488.

Cancik, Hubert/Cancik-Lindemaier, Hildegard (2003): ,,Von Masken, Schauspielern und
Selbstinszenierung: zu Friedrich Nietzsches Rezeption des antiken Theaters®, in:
Schroder, Bianca-Jeanette/Schroder, Jens-Peter (Hg.): Studium declamatorium:
Untersuchungen zu Schuliibungen und Prunkreden von der Antike bis zur Neu-
zeit. Beitrdge zur Altertumskunde, Bd. 176, Miinchen/Leipzig, S. 373-394.

Carlyle, Thomas (1987): Sartor Resartus, Oxford/New York.
Cassirer, Ernst (2007): Die Philosophie der Aufkldrung, Hamburg.

Caysa, Volker/Schwarzwald, Konstanze (Hg.) (2012): Nietzsche — Macht — GroBe.
Nietzsche — Philosoph der Grof3e der Macht oder der Macht der Grofe, Berlin.

Christians, Ingo (2000): ,,Schauspieler, Maske®, in: Ottmann, Hennig (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 18 f.

Claessens, Dieter (1970): Rolle und Macht, 2., iiberarb. Aufl., Miinchen.

Cooley, Charles Horton (2009): Human Nature and the Social Order, New York.

166



Dahrendorf, Ralf (2006): Homo Sociologicus: ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung
und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle, Wiesbaden.

Deleuze, Gilles (1991): Nietzsche und die Philosophie, Hamburg.

Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge (2007): Philosophie der Gefiihle. Von Achtung
bis Zorn, Stuttgart.

Descartes, René (1997): Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, et cher-
cher la verit¢ dans les sciences (Von der Methode des richtigen Vernunftge-
brauchs und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung), libers. und herausge-
geben von Gibe, Liider, Hamburg.

Descartes, René (2008): Meditationes de prima philophia (Die Meditationen iiber die
Erste Philosophie), iibers. und herausgegeben von Wohlers, Christian, Hamburg.

Diderot, Denis (1953): Das Paradoxie iiber den Schauspieler, in: Erzédhlungen und Ge-
sprache, libers. von Scheinfuf}, Katharina, Leipzig, S. 289-362.

Dierse, Urlich/Rath, Herbert (1984): Nation, Nationalismus, Nationalitdt, in: Ritter,
Joachim/Griinder, Karlfried/Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Worterbuch
der Philosophie, Bd. 6, Basel, S. 406-414.

Dombowsky, Don (2008): Nietzsche as Bonapartist, in: Siemens, Herman W./Roodt,
Vasti (Hg.): Nietzsche, power and politics: rethinking Nietzsche's legacy for po-
litical thought, Berlin/New York, S. 347-369.

Donnellan, Brendan (1982): Nietzsche and the French Moralists, Bonn.

Ebersbach, Volker (2001): Nietzsche im Garten Epikurs, in: Nietzscheforschung Bd. 8,
S. 43-61.

Ebke, Thomas/ Zhavoronkov, Alexey (Hg.) (2017): Nietzsche und die Anthropologie
(Internationales Jahrbuch fiir Philosophische Anthropologie, Bd.7), Berlin.

Ehrenmiiller, Josef (2008): Nietzsches Psychologie bzw. Physiologie der Philosophie,
in: Nietzscheforschung Bd. 15, S. 221-230.

Elias, Norbert (1992): Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psycho-
genetische Untersuchungen. Zweiter Band. Wandlungen der Gesellschaft Ent-
wurf zu einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt am Main.

Fink, Eugen (1992): Nietzsches Philosophie. Sechste Auflage, Stuttgart.

Fleischer, Margot (1993): Der ,,Sinn der Erde* und die Entzauberung des Ubermen-
schen: eine Auseinandersetzung mit Nietzsche, Darmstadt.

Fuchs, Thomas (2002): Zeit-Diagnosen. Philosophisch-psychiatrische Essays,
Zug/Schweiz.

Fuhrmann, Manfred (1989): ,,Person®, in: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/Gabriel,
Gottfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, Basel, S. 269—
283.

167



Gadammer, Hans-Georg (1986): Das Drama Zarathustras, in: Nietzsche-Studien Bd.
15, Berlin, S. 1-15.

Gasser, Peter (1992): Rhetorische Philosophie. Leseversuche zum metaphorischen Dis-
kurs in Nietzsches ,,Also sprach Zarahustra®, Bern.

Gentili, Nielsen (Hg.) (2010): Der Tod Gottes und die Wissenschaft. Zur Wissenschafts-
kritik Nietzsches, Berlin.

Gerhardt, Volker (1988): Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart.

Gerhardt, Volker (1988a): Das ,,Prinzip des Gleichgewichts®. Zum Verstindnis von
Recht und Macht bei Nietzsche, in: Gerhardt, Volker (1988): Pathos und Distanz,
Stuttgart, S. 98—132.

Gerhardt, Volker (1988b): ,,Experimentar-Philosophie®. Versuch einer Rekonstruktion,
in: Gerhardt, Volker: Pathos und Distanz, Stuttgart, S. 163—187.

Gerhardt, Volker (1995): ,Sinn des Lebens”, in: Ritter, Joachim/Griinder,
Karlfried/Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie,
Band 9, S. 815-824.

Gerhardt, Volker (1996): Vom Willen zur Macht. Anthropologie und Metaphysik der
Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches, Berlin.

Gerhardt, Volker (1999): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitit, Stuttgart.
Gerhardt, Volker (2000a): Individualitit. Das Element der Welt, Miinchen.
Gerhardt, Volker (Hg.) (2000b): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin.

Gerhardt, Volker (2000c): Die Erfindung eines Weisen. Zur Einleitung in Nietzsches Za-
rathustra, in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathust-
ra, Berlin, S. 1-15.

Gerhardt, Volker (2006): Friedrich Nietzsche, 4., akutualisierte Auflage, Miinchen.
Gerhardt, Volker (2011): Die Funken des freien Geistes, Berlin.

Gerhardt, Volker (2011a): Monadologie des Leibes. Leib, Selbst und Ich in Nietzsches
Zarathustra, in: Gerhardt, Volker: Die Funken des freien Geistes, Berlin, S. 1-49.

Gerhardt, Volker (2011b): Die Perspektive des Perspekvismus, in: Gerhardt, Volker: Die
Funken des freien Geistes, Berlin, S. 106—129.

Gerhardt, Volker (2011c): Selbstbegriindung. Nietzsches Moral der Individualitét, in:
Gerhardt, Volker: Die Funken des freien Geistes, Berlin, S. 169-192.

Gerhardt, Volker (2011d): Die Tugend des freien Geistes. Nietzsche auf dem Weg zum

individuellen Gesetz der Moral, in: Gerhardt, Volker: Die Funken des freien
Geistes, Berlin, S. 224-242.

168



Gerhardt, Volker (2011e): Der Sinn der Erde. Zur Kritik von Nietzsches Religionskritik,
in: Gerhardt, Volker: Die Funken des freien Geistes, Berlin, S. 341-359.

Gerhardt, Volker (2012): Offentlichkeit. Die politische Form des Bewusstseins, Miin-
chen.

Goffman, Erving (1959): The presentation of self in everyday life, Garden City/New
York.

Gracian, Baltasar (2005): Handorakel und Kunst der Weltklugheit, iibers. von Schopen-
hauer, Arthur, Koln.

Giinther, Holzer, Miiller (Hg.) (2010): Zur Genealogie des Zivilisationsprozesses. Fried-
rich Nietzsche und Norbert Elias, Berlin.

Giinzel, Stephan (2001): Geophilosphie. Nietzsches philosophische Geographie, Berlin.
Heidegger, Martin (1961), Nietzsche. Erster Band, Stuttgart.

Heit, Helmut (2011): ,Interpretation”, in: Niemeyer, Chtistian (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt, S. 177-179.

Heller, Peter (1972): Von den ersten und letzten Dingen, Berlin.

Higgins, Kathleen (1998): Zarathustra IV and Apuleius: Who is Zarathustra’s Ass?, in:
Conway, Daniel W (Hg.): Nietzsche. Critical Assessments. Volume I, London,
S. 166—189.

Himmelmann, Beatrix (1996): Freiheit und Selbstbestimmung. Zu Nietzsches Philoso-
phie der Subjektivitit, Miinchen.

Himmelmann, Beatrix (2000): ,,Zarathustras Weg* in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich
Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin, S. 17-45.

Himmelmann, Beatrix (2006a): Nietzsche, Leipzig.

Himmelmann, Beatrix (2006b): Radikalisierung und Kritik. Kant im Verstédndniss Fried-
rich Nietzsches, in: Broese, Konstantin/Hiitig, Andreas/Immel, Oliver/Reschke,
Renate (Hg.): Vernunft der Aufklarung. Aufklarung der Vernunft, Berlin, S. 231-
246.

Hofte, Otfried (Hg.) (2000): Friedrich Nietzsche. Zur Genealogie der Moral, Berlin

Hiibsche, Stefan (1999): Vom Affekt zum Gefiihl, in: Hiibsch, Stefan/Kaegi, Dominic
(Hg.): Aftekte. Philosophische Betrige zur Theorie der Emotionen, Heidelberg.
S. 137-150.

Ibbeken, Claudia (2008): Konkurrenzkampf der Perspektiven. Nietzsches Interpretation
des Perspektivismus, Wiirzburg.

Imasaki, Takahide (2012): Die Person zwischen Macht- und Schamgefiihl in der Philo-
sophie Friedrich Nietzsches, in: Georg, Jutta/Zittel, Claus (Hg.): Nietzsches Phi-
losophie des Unbewussten, Berlin, S. 273-280.

169



Imasaki, Takahide (2016): Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Phi-
losophie Friedrich Nietzsches, in: von Georg, Jutta/Reschke, Renate (Hg.): Wag-
ner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin, S. 38—45.

Janz, Curt Paul (1993): Friedrich Nietzsche. Biographie. Erster Band. 2., revidierte Auf-
lage, Miinchen.

Jaspers, Karl (1936): Nietzsche: Einfiihrung in das Versténdnis seines Philosophierens,
Berlin.

Jensen, Anthony K. (2011): Ecce Homo as Historiography, in: Nietzsche-Studien Bd.
40, S. 203-225.

Kant, Immanuel (1999a): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg.

Kant, Immanuel (1999b): Idee zu einer allgemeinen Geschichte, in: Was ist Aufklarung?
Ausgewibhlte kleine Schriften, Hamburg, S. 3—19.

Kant, Immanuel (1999c): Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?, in: Was ist
Aufklarung? Ausgewihlte kleine Schriften, Hamburg, Hamburg, S. 20-27.

Kant, Immanuel (2000): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Hamburg.

Kaufmann, Walter (1978): Nietzsche als der erste groBe Psychologe, in: Nieztsche-
Studien Bd. 7. S. 261-287.

Kaufmann, Walter (1980): Discovering the Mind, New York.

Kaufmann, Walter (1981/82): Nietzsches Philosophie der Masken, in: Nietzsche-
Studien Bd. 10/11, S. 111-131.

Kaufmann, Walter (1982): Nietzsche: Philosoph, Psychologe, Antichrist, iibers. von Sa-
laquarda, Jorg, Darmstadt.

Kaulbach, Friedrich (1980): Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie,
Koln/Wien.

Kerényi, Karl (1966): Mensch und Maske, in: ders. (Hg.): Humanistische Seelenfor-
schung, Miinchen, S. 340-356.

Kerger, Henry (1988): Autoritit und Recht im Denken Nietzsches, Duncker/Humblot.

Kerger, Henry (2004): Wille als Sprachakt und Entscheidung. Die psycho-physischen
Grundlagen des Handelns bei Nietzsche, Konigshausen/Neumann.

Kim, Chong-hydn (1995): Nietzsches Sozialphilosophie: Versuch einer Uberwindung
der Moderne im Mittelpunkt des Begriffes ,,Leib*, Wiirzburg.

Kirkland, Paul E (2004): Nietzsche’s Honest Masks: From Truth to Nobility Beyond
Good and Evil, in: The Review of Politics, 66(4), S. 575-604.

Klages, Ludwig (1926): Die psychologischen Errungenschaften Nietzsches, Leipzig.

Klossowski, Pierre (1986): Nietzsche und der Circulus vitiosus deus, Miinchen.

170



Kobush, Theo (1997): Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und moder-
nes Menschenbild. 2. durchges. und erw. Aufl., Darmstadt.

Konersmann, Ralf (1992): ,,Rolle®, in: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/Gabriel, Gott-
fried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, Basel, S. 1064—
1067.

Kriiger, Heinz (1988): Uber den Aphorismus als philosophische Form, Miinchen.

Ladnweer, Hilge/Renz, Ursula (Hg.) (2008): Klassische Emotionstheorien: Von Platon
bis Wittgenstein, Berlin.

Lammert, Eberhard (1987): Nietzsches Apotheose der Einsamkeit, in: Nietzsche-
Studien Bd. 16, S. 47-69.

Lampert, Laurence (1986): Nietzsche’s Teaching. An Interpretation of Thus Spoke Za-
rathustra, New Haven/Londen.

Lampert, Laurence (2001): Nietzsche’s Task. An Interpretation of Beyond Good and
Evil, London.

Lemke, Harald (2000): ,Freundschaft, in: Ottmann, Hennig (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 237 f.

Lemm, Vanessa (2008): Nietzsches Vision einer ,,neuen Aristokratie®, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 56(3), S. 365-383.

Lersch, Philipp (1970): Aufbau der Person, Miinchen.

Lesmeister, Roman/Metzner, Elke (Hg.) (2011): Nietzsche und die Tiefenpsychologie,
Freiburg.

Liebsch, Dimitri (1992): ,,Schein®, in: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/Gabriel, Gott-
fried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, Basel, S. 1230—
1243.

Loeb, Paul S (2010): The Death of Nietzsche’s Zarathustra, Cambridge.

Loeb, Paul S. (2007): The Thought-Drama of Eternal Recurrence, in: Journal of Nietz-
sche Studies, Issue 34, S. 79-95.

Losurdo, Domenico (2009): Nietzsche, der aristokratische Rebell: intellektuelle Biogra-
phie und kritische Bilanz, Hamburg.

Meckel, Markus (1980): Der Weg Zarathustras als der Weg des Menschen. Zur Anthro-
pologie. Nietzsches im Kontext der Rede von Gott im Zarathustra, in: Nietzsche-
Studien Bd. 9, S. 174-208.

Meyer, Theo (1991): Nietzsche: Kunstauffassung und Lebensbegriff, Tiibingen.

Mittelman, Willard (1980): The Relation between Nietzsche’s Theory of the Will to
Power and his Earlier Conception of Power, in: Nietzsche-Studien Bd. 9, S. 122—
141.

171



Moore, Gregory (2002): Nietzsche, biology and metaphor, Cambridge.

Miiller-Lauter, Wolfgang (1971): Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensétze und die
Gegensitze seiner Philosophie, Berlin.

Miiller-Lauter, Wolfgang (1978): Der Organismus als innere Kampf. Der Einflul von
Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien Bd. 7, S. 189-223.

Miiller-Lauter, Wolfgang (1995): Uber Stolz und Eitelkeit bei Kant, Schopenhauer und
Nietzsche, in Hoffmann, Thomas Soéren/Majetschak, Stefan (Hg.): Denken der
Individualitit: Festschrift fiir Josef Simon zum 65. Geburtstag, Berlin/New York,
S. 253-274.

Naumann, Gustav (1899/1900/1901): Zarathustra-Kommentar, Leipzig.
Nehamas, Alexander (1996): Nietzsche: life as literature, Cambridge.

Nehamas, Alexander (2000), For whom the Sun shines: A Reading of Also sprach Za-
rathustra, in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathust-
ra, Berlin, S. 165-190.

Niemeyer, Chtistian (2007): Friedrich Nietzsches ,,Also sprach Zarathustra®, Darmstadt.
Niemeyer, Chtistian (Hg.) (2011): Nietzsche-Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt.

Nussbaum, Martha (1993): Mitleid und Gnade: Nietzsches Stoizismus, in: Zeitschrift
fiir deutsche Philosophie 41, S. 831-858.

Olschanski, Reinhard (2001): Maske und Person. Zur Wirklichkeit des Darstellens und
Verhiillens, Gottingen.

Orsucci, Andrea (2002): Beitrdge zur Quellenforschung Abhandlungen: Quellen Nietz-
sches in Charles Richet, L’homme et I’intelligence und Alfred Espinas, Die
thierischen Gesellschaften, in: Nietzsche-Studien Bd. 31, S. 314-318.

Ottmann, Hennig (1999): Philosophie und Politik bei Nietzsche, 2., verbesserte und er-
weiterte Auflage, Berlin/New York.

Ottmann, Hennig (2000): Kompositionsproblem von Nietzsches Also sprach Za-
rathsutra, in: Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathust-
ra, Berlin, S. 47-67.

Ottmann, Hennig (Hg.) (2000): Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stutt-
gart/Weimar.

Péadurean, Vasile (2008): Spiel — Kunst — Schein. Nietzsche als urspriinglicher Denker,
Stuttgart.

Pascal, Blaise (1987): Gedanken, iibers. von Kunzmann, Ulrich, Leipzig.

Patton, Paul (2001): Nietzsche and Hobbes, in: International Studies in Philosophy Vo-
lume 33, Issue 3, S. 99-116.

172



Peinzger, Masken (2011): Joker, Parasiten. Nietzsches Asthetik der Selbstverwandlung,
Hildesheim.

Piazzesi, Chiara (2010): Die soziale Verinnerlichung von Machtverhiltnissen. Uber die
produktiven Aspekte der Selbstdisziplinierung und der Affektkontrolle bei Nietz-
sche und Elias, in: Glinther, Holzer, Miiller (Hg.): Zur Genealogie des Zivilisati-
onsprozesses. Friedrich Nietzsche und Norbert Elias, Berlin, S. 193-216.

Picht, Georg (1988): Nietzsche, Stuttgart.

Pieper, Annemarie (1990): ,Ein Seil, gekniipft zwischen Thier und Ubermenschen®.
Philosophische Erlduterungen zu Nietzsches Also sprach Zarathustra von 1883,
Basel.

Planckh, Marcus (1998): Scham als Thema im Denken Friedrich Nietzsches, in: Nietz-
sche-Studien Bd. 27, S. 214-237.

Platon (1991a): Politeia (Der Staat), in: Schleiermacher, Friedrich (Ubers.)/Hiisler,
Kahlheinz (Hg.): Sdmtliche Werke in 10 Binden (griechisch und deutsch), Bd. 5,
Frankfurt am Main.

Platon (1991b): Theaitetos, in: Schleiermacher, Friedrich (Ubers.)/Hiisler, Kahlheinz
(Hg.): Samtliche Werke in 10 Bénden (griechisch und deutsch), Bd. 6, Frankfurt
am Main, S. 151-367.

Plessner, Helmuth (1982): Zur Anthropologie des Schauspielers, in: Helmuth Plessner
Gesammelte Schriften VII, Suhrkamp, S. 399-418.

Probst, Peter (1989): ,,Paradox®, in: Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/Gabriel, Gott-
fried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, Basel, S. 81-90.

Prossliner, Johann (2001): Licht wird alles, was ich fasse. Das Lexikon der Nietzsche-
Zitate, Miinchen.

Reschke, Renate (1992): ,,Pobel-Mischmasch®™ oder vom notwendigen Niedergang aller
Kultur. Friedrich Nietzsches Ansédtze zu einer Kulturkritik der Masse, in: Krenz-
lin, Norbert (Hg.): Zwischen Angstmetapher und Terminus. Theorien der Mas-
senkultur seit Nietzsche, Berlin, S. 14-42.

Reschke, Renate (2000): Die andere Perspektive. Ein Gott, der zu tanzen verstiinde. Ei-
ne Skizze zur Asthetik des Dionysischen im Zarathustra, in: Gerhardt, Volker
(Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin, S. 257-284.

Reschke, Renate (Hg.) (2004): Nietzsche — Radikalaufkldrer oder radikaler Gegenauf-
klarer?, Nietzscheforschung, Sonderband 2, Berlin.

Rethy, Robert (1991): ,,Schein® in Nietzsche’s Philosophy, in: Ansell-Pearson, Keith
(Hg.): Nietzsche and Modern German Thought, London, S. 59-87.

Riccardi, Mattia (2009): ,,Der faule Fleck des Kantischen Kriticismus“. Erscheinung
und Ding an sich bei Nietzsche, Basel.

Rochefoucauld, La (1976): Reflexionen oder Sentenzen und moralische Maximen, {ibrs.
von Bergmann, Helga/Horlek, Friedrich, Leipzig.

173



Rosen, Stanley (1995): The Mask of Enlightenment. Nietzsche’s Zarathustra,
Cambridge.

Rottgers, Kurt/Schmitz-Emans, Monika (Hg.) (2009): Masken, Philosophisch-
literarische Reflexionen, Essen.

Salaquarda, Jorg (1973): Zarathustra und der Esel: eine Untersuchung der Rolle des
Esels im Vierten Teil von Nietzsches ,,Also sprach Zarathustra®, in: Theologia
viatorum. Bd. 11 (1966/72). Berlin, S. 181-213.

Salaquarda, Jorg (1984): Zur gegenseitigen Verdringung von Schopenhauer und Nietz-
sche, in: Schopehnauer-Jahrbuch Bd. 65, S. 13-30.

Santaniello, Weaver (2005): Zarathustra’s Last Supper. Nietzche's Eight Higher Men,
Ashgate.

Schiller, Friedrich (1955a): Das verschleierte Bild zu Sais, in: Abusch, Alexander (Hg.):
Samtliche Werke in acht Banden, Erster Band: Gedichte, Berlin, S. 207-210.

Schiller, Friedrich (1955b): Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Rei-
he von Briefen, in: Abusch, Alexander (Hg.): Sdmtliche Werke in acht Bénden,
Achter Band: Philosophische Schriften, Berlin, S. 399-497.

Schlimgen, Erwin (1998): Nietzsches Theorie des BewuBtseins, Berlin.

Schnidelbach, Herbert (1991): Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt am
Main.

Schopenhauer, Arthur (1986a): Die Welt als Wille und Vorstellung I, Frankfurt am
Main.

Schopenhauer, Arthur (1986b): Parerga und Paralipomena Kleine philosophische Schrif-
ten II, Frankfurt am Main.

Schwartldnder, Johannes (1968): Der Mensch ist Person. Kants Lehre vom Menschen,
Stuttgart.

Seggern, Hans-Gerd (1999): Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar.

Simon, Josef (1986): Der gewollte Schein. Zu Nietzsche’s Begriff der Interpretation, in:
Djuric, Mihailo/ Simon, Josef (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,
Wiirzburg, S. 62-74.

Sloterdijk, Peter (1986): Der Denker auf der Biihne. Nietzsches Materialismus, Suhr-
kamp, Frankfurt am Main.

Sommer, Andreas Urs (2005): Sieben Thesen zur Geschichtsphilosophie bei Kant und
Nietzsche, in: Himmelmann, Beatrix (Hg.): Kant und Nietzsche im Widerstreit,
Berlin, S. 217-225.

Sommer, Andreas Urs (2012): Kommentar zu Nietzsches ,,Der Fall Wagner®, ,,Gotzen-
Déammerung* (Nietzsche-Kommentar: Bd. 6/1), Berlin.

174



Sommer, Andreas Urs (2013): Kommentar zu Nietzsches ,,Der Antichrist®, ,,Ecce ho-

13

mo®, ,,.Dionysos-Dithyramben“ und ,,Nietzsche contra Wagner* (Nietzsche-
Kommentar: Bd. 6/2), Berlin.

Spaemann, Robert (1996): Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen ,,etwas®
und ,,jemand®, Stuttgart.

Springmann, Simon (2010): Macht und Organisation. Die Machtkonzeption bei Fried-
rich Nietzsche und in der mikropolitischen Organisationstheorie, Berlin.

Stack, George J. (1983): Lange and Nietzsche, Berlin.

Stegmaier, Werner (2010): Der See des Menschen, Das Meer des Ubermenschen und
der Brunnen des Geistes. Fluss und Fassung einer Metapher, in: Nitzsche-
Studien Bd. 39, S. 145-179.

Stellino, Paolo (2008): Affekt, Gerechtigkeit und Rache in Nietzsches ,,Zur Genealogie
der Moral®, in: Nietzscheforschung Bd. 15, S. 247-255.

Stingelin, Martin (1988): Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf poet(olog)ische Ver-
fahren, in: Nietzsche- Studien Bd. 17, S. 336-349.

Straube, Sascha (2012): Zum gemeinsamen Ursprung von Recht, Gerechtigkeit und
Strafe in der Philosophie Friedrich Nietzsches, Berlin.

Stuppner, Ivan (2011): Formen der Einsamkeit bei Friedrich Nietzsche, Marburg.

Sturma, Dieter (1997): Philosophie der Person. Die Selbstverhéltnisse von Subjektivitit,
Paderborn.

Tarde, Gabriel (2009): Die Gesetze der Nachahmung, iibers. von Wolf, Jadja, Frankfurt
am Main.

Thatcher, David (1977): Eagle and Serpent in Zarathustra, in: Nietzsche-Studien Bd. 6,
S. 240-60.

Tongeren, Paul van (1989): Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Studie zu ,,Jenseits
von Gut und Bose*, Bonn.

Tongeren, Paul van (2003): On friends in Nietzsche’s Zarathustra, in: New Nietzsche
Studies 5 (3/4/1/2), S. 73-88.

Tongeren, Paul van (2007): Nietzsches Hermeneutik der Scham, in: Nietzsche-Studien
Bd. 36, S. 131-154.

Trillhaas, Wolfgang (1983): Nietzsches ,,Priester, in: Nietzsche-Studien Bd. 12, S. 32—
50.

Tiircke, Christoph (1991): Der tolle Mensch: Nietzsche und der Wahnsinn der Vernuntt.
Frankfurt am Main.

Vivarelli, Vivetta (1998): Nietzsche und die Masken des freien Geistes. Montaigne,
Pascal und Sterne, Wiirzburg.

175



Weihe, Richard (2004): Die Paradoxie der Maske. Geshichte einer Form, Miinchen.

Wellner, Klaus (2005): Nietzsches Masken in Ecce homo, in: Nietzscheforschung 12,
S. 143-150.

Wellner, Klaus (2011a): ,,Individualismus®, in: Niemeyer, Chtistian (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt, S. 176.

Wellner, Klaus (2011b): ,,Maske, Schauspieler, in: Niemeyer, Chtistian (Hg.): Nietz-
sche-Lexikon, 2. Auflage, Darmstadt, S. 238.

Wickler, Wolfgang (1971): Mimikry. Nachahmung und Téuschung in der Natur, Miin-
chen.

Williams, William David (2009): Nietzsche’s mask, in: Pasley, Malcolm (Hg.): Nietz-
sche: imagery and thought, Florence, S. 59-73.

Wohlfart, Giinther (1997): Wer ist Nietzsches Zarathustra?, in: Nietzsche-Studien Bd.
26, S. 319-330.

Woodruff, Martha Kendal (2007): Untergang und Ubergang: The Tragic Descent of
Socrates and Zarathustra, in: Journal of Nietzsche Studies 34, S. 61-78.

Wurmser, Léon (1993): Die Maske der Scham: die Psychoanalyse von Schamaffekten
und Schamkonflikten, 2., erw. Auflage, Heidelberg.

Zibis, Alexander-Maria (2007): Die Tugend des Mutes. Nietzsches Lehre von der Tap-
ferkeit, Wiirzburg.

Zittel, Claus (2000a): ,Irrtum und Schein®, in: Ottmann, Hennig (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 257 {f.

Zittel, Claus (2000b): Das asthetische Kalkiil von Friedrich Nietzsches Also sprach Za-
rathustra, Wiirzburg.

176






Ein berihmtes Zitat von Nietzsche lautet: , Alles, was tief ist,
liebt die Maske” (J 40). Nietzsche verwendet die , Maske"
auf vielfaltige Weise in seinen Werken. Sie spielt bei ihm die
entscheidende Rolle fiir die Menschwerdung des Menschen.
Dennoch ist die groBe Bedeutung dieses Begriffs bis heute
nicht genug untersucht worden.

Die Maske bietet einen neuen Zugang zum Verstandnis der
Philosophie von Friedrich Nietzsche. Die neue Interpretation
des Autors Takahide Imasaki ermdglicht es, die menschliche
Tatigkeit als eine theatralische Metapher auf der sozialen
Ebene zu thematisieren, in der man notwendig auf den
anderen bezogen ist. Sie tragt dazu bei, die Ebene des
Gefilihls im Menschen zu betrachten, welche sowohl triebhaft
als auch sozial bestimmt ist. Die Interpretation des Autors
gestattet es, das zarte, feinfihlige und listige Gesicht in der
Nietzsche-Philosophie zu akzentuieren, welches besonders im
(ambivalenten) Charakter Zarathustras erkennbar ist.

Die Maske, mit welcher man sein eigenes Gesicht verbergen
kann, ist fir denjenigen notwendig, der sich nicht im Rah-
men der herkdmmlichen Sitte wie ein Schauspieler benimmt,
sondern leidenschaftlich versucht, sich und die Menschen
vom gefesselten Geist weg hin zur hochsten Individualitat zu
lenken, selbst wenn eine groBe Kluft zwischen ihm und dem
Anderen bestehen mag.

Takahide Imasaki promovierte 2014 an der Philosophischen
Fakultat | der Humboldt-Universitat zu Berlin und lehrt seit
2018 die Philosophie am Asahi Culture Center (Kitakyushu)
und seit 2020 unterrichtet Deutsch an der Kagawa Universitat.

Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4981-7



	Danksagung 
	Einleitung 
	1.1 Der Schleier für das Leben 
	1.2 Nietzsches Philosophie der Maske als dritter Weg seiner Philosophie des Scheins 
	1.3 Das Potenzial des Begriffs der Maske für die Nietzsche-Forschung 
	1.4 Struktur der Arbeit 

	I. Nietzsches Philosophie der Maske als Anthropologie 
	1. Menschliche Seele als Grundproblem 
	1.1 Der Mensch als „Colorist“ 
	1.2 Der Mensch als der „Messende“ im Zentrum der Welt 
	1.3 Psychologie als Methode 
	2. Mensch ist Person 
	2.1 Mensch als „dividuum“ 
	2.2 Die Person mit Maske 
	2.3 Der Spiegel in uns 
	2.4 Die Person zwischen zwei Formen der Tierheit: Nacktheit und Kleidung
	2.4.1 Die Maske gegen die Bestie 
	2.4.2 Die Maske als „mimicry“ des Herdentiers 
	Exkurs. Die Maske als Rolle 

	3. Masken als emotionale Formen des Menschen. Nietzsches Philosophie der Gefühle I 
	3.1 Das Gefühl der Macht als ursprüngliches soziales Selbstwertgefühl 
	3.2 Die Eitelkeit im Tausch der Täuschungen 
	3.3 Die Scham und ihre Räumlichkeit der Introspektion 

	II. Nietzsches Philosophie der Maske zugunsten Individualität 
	1. Freigeist als Aufklärer mit Maske 
	1.1 Der Tod Gottes als Sinnverlust des Daseins 
	1.2 Der Freigeist 
	1.2.1 Der Freigeist als Experimentator. Seefahrer als Abenteurer 
	1.2.2 Der Freigeist als Befehlender. Seefahrer als Kapitän 
	1.2.3 Der Freigeist als Verführer. Seefahrer als Fischer 

	1.3 Die Maske gegen den zeitgenössischen Strom 
	
	1.3.1. Die Einsamkeit gegen die Masse 

	1.3.2 Die Maske für den „Garten der guten Einsamkeit“ 
	1.3.3 Die Maske gegen den Schauspieler 

	1.4 Die Selbst-Maskierung für die geistige Leichtigkeit gegen die schwere Ernsthaftigkeit 
	2. Die Maske für die geistige Vornehmheit. Nietzsches Philosophie der Gefühle II 
	2.1 Der Stolz und sein Pathos der Distanz 
	2.2 Die Rache und das Mitleid im Bereich der Seele 
	2.3 Die vornehme Scham und ihr Zartgefühl vor der Distanz 
	Exkurs. Reiner Dionysismus ist keine letzte Hoffnung Nietzsches 


	III. Die Maske von Zarathustra für den Übermenschen 
	1. Der „Untergang“ Zarathustras mit der Maske 
	1.1 Erste Morgenröthe 
	1.1.1 Zarathustra als eine Brücke zum Menschen 
	1.1.2 Übermensch oder letzter Mensch als das Schicksal des Menschen 

	1.2 Zur zweiten Morgenröthe 
	1.2.1 Die tiefe Kluft zwischen Zarathustra und dem Volk 
	1.2.2 Eine Nacht mit dem ersten Gefährten 
	1.2.3 Eine neue Wahrheit, die lebendigen Gefährten wegzulocken 
	1.2.4 Der Stolz des Adlers und die Klugheit der Schlange 

	2. Die Maske zur Distanzierung, Verstellung und Verlockung 
	2.1 Die Schichten der Masken Zarathustras 
	2.2 Die Maske für die Entfernung von der Kleinheit des Menschen 
	2.2.1 Entfernung von der „Fliegen des Marktes“ 
	2.2.2 Entfernung vom neuen Götzen 
	2.2.3 Entfernung von der Verachtung gegen die kleinen Menschen
	2.2.4 Vorsicht vor seiner Liebe 

	2.3 Die Selbst-Maskierung als Verführer. „Menschen-Klugheit“ am Abhang zum Übermenschen 
	2.4 Die Maske für den Kreis und in dem Kreis 
	2.4.1 Zarathustra und ein Jüngling 
	2.4.2 Die Liebe zum Fernsten und Künftigen 
	2.4.3 Krieg und Kleid für die echte Freundschaft 
	2.4.4 Die Scham gegen das Mitleid bei der Freundschaft 
	2.4.5 Die Scham zwischen Gebenden und Nehmenden 

	2.5 Die Feinde im Spiegelbild Zarathustras. Sprache und Rache 
	2.5.1 Vom Nutzen und Nachteil der Sprache für das Leben 
	2.5.2 Die Tiefe der Rache des Menschen 

	2.6 Die zwei Ringe von der ewigen Wiederkunft als der schwerste Gedanke Zarathustras 
	2.6.1 Erster Ring der ewigen Wiederkunft für die Bejahung seiner eigenen Zeit 
	2.6.2 Zweiter Ring der ewigen Wiederkunft für die Bejahung seines Schicksals 

	2.7 Letzte Überwindung Zarathustras, gegen sein Schicksal „Ja“ zu sagen 
	2.7.1 Zarathustras List als „Fischfänger“ 
	2.7.2 Die Masken und die Selbst-Bekenntnisse der höheren Menschen 
	2.7.3 Die Höhle Zarathustras 
	2.7.4 „Abendmahl“ in der Höhle. Distanz zwischen Zarathustra und den höheren Menschen 
	2.7.5 Zum grossen Mittag 


	Zusammenfassung 
	Abkürzungsverzeichnis 
	Literaturverzeichnis 

