
λογος

DIGITALES
KAPITAL

0010 1010 0000 1010 1100 1110 0101 0001 1111 1011 0010 1111 0011 0100 1000 0000 1110 0001 0011 0001

0110 1111 1100 1011 0000 0000 1110 1111 1100 1001 0011 1010 1010 0111 0000 0101 1111 1000 1100 0010

1110 1101 0011 1011 0111 1010 1111 1000 1010 0110 1100 0001 0001 0110 0110 1101 1010 1010 0010 0001

0001 1101 0010 1000 0000 0001 1100 1001 1000 0101 0010 1101 0100 0101 1001 0001 1110 0001 1010 0110

0011 1011 0111 1100 0011 1011 0110 0001 0111 1101 0001 0011 0011 0100 1001 0110 0011 1110 1101 1101

1110 0000 0100 1010 1010 0100 1011 0101 1010 1001 0001 0010 0011 1000 1111 1100 1110 1100 0011 1110

1010 1011 0111 0101 0000 0000 1101 0110 0111 1001 1101 1000 1101 0111 0100 1010 1101 0111 1001 0111

1000 1101 1110 0000 0010 1110 1001 1010 0000 0111 0101 0000 0000 0010 1100 0100 1101 1110 0001 1101

1010 0111 1011 1011 0011 0010 1010 0110 0101 1010 1011 0101 1111 1000 1110 0101 1111 0000 0100 0011

0110 0111 1111 0001 1100 0000 1001 1110 1101 1010 0101 0011 0010 1000 0101 1000 0110 1001 0111 0001

1000 1101 0010 0111 1111 0101 1111 1101 1101 0010 0010 1011 1111 1010 0111 0001 1101 1110 0001 0001

1101 0101 1000 1010 0000 1110 0010 0011 0011 1100 0111 0001 1110 0000 0101 1011 1110 1000 0110 1011

0111 0110 1011 1110 0011 0110 0101 1110 0100 0011 1010 1101 1000 0110 1010 1101 0011 1111 1000 0111

1101 0000 1001 1100 0011 0111 1010 1000 1101 0101 0010 1010 0110 0010 0111 0000 1010 0111 0000 0010

1000 0010 0010 1110 0101 0000 1000 0001 1011 1010 1101 0000 0001 0001 1011 0101 1011 1010 0101 1010

1011 0101 1001 1001 0111 0110 1000 1111 0010 0100 0000 0001 0100 1000 0001 0000 0110 1100 0011 1011

1100 0100 1101 1001 1110 1110 0110 0001 0110 0100 1100 1111 1000 1001 1111 1000 1011 1111 0110 1011

0101 0001 0001 0101 0010 1101 0010 0001 1010 1011 1010 1111 1101 1010 0101 0101 0101 1010 1010 0111

0000 1011 0011 0011 0101 0011 1110 0111 0100 1110 1111 1010 1100 0000 0011 1000 0111 1000 0000 0100

0000 0011 0100 0011 1101 0001 1100 0110 0001 1000 0110 0011 1001 0001 1000 1010 0001 1010 0010 0110

0010 0001 0100 0100 1010 0110 1110 0110 1101 1000 0000 1111 0100 1111 0110 1100 1111 1010 0011 1010

1100 0111 1001 0001 1010 0111 1010 0110 1000 1101 0000 0011 0000 0001 0111 1010 1100 0010 1011 0000

0110 1001 0110 1111 1000 1011 0100 1101 0000 0111 1011 1011 0100 0000 0111 0111 1011 0000 1111 0011

1101 1001 0101 1111 1010 0100 0011 0101 0011 1011 1001 0001 1101 1010 0010 1001 1100 1010 0001 0011

1100 1001 1100 0000 1100 1010 1101 1100 0100 1011 0010 1100 1101 1100 0010 0111 0010 1100 1001 1100

Otto Hansmann

Ein Versuch, den Kapitalbegriff

im Lichte nachholender

Aufklärung an das Konzept der

Souveränität zu binden



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Un-
terstützung des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://
philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attributi-
on 4.0 Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/
by-sa/4.0/). Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gel-
ten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Ma-
terial aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe)
wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfor-
dert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen
Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4950

https://philportal.de/
https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4950


Digitales Kapital





Otto Hansmann

DIGITALES KAPITAL
Ein Versuch, den Kapitalbegriff im Lichte
nachholender Aufklärung an das Konzept
der Souveränität zu binden

Logos Verlag Berlin
λογος



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

c© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2019

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4950-3

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof, Gubener Str. 47,
D-10243 Berlin
Germany

Tel.: +49 (0)30 / 42 85 10 90
Fax: +49 (0)30 / 42 85 10 92

http://www.logos-verlag.de



Inhaltsverzeichnis

Einführung 9

1 Vom erweiterten Kapitalbegriff: Rückbindung
des Kapitalbegriffs an das Konzept der Sou-
veränität neuzeitlicher Aufklärung 25

2 Beschreibung der Problemlage unserer Zivilisati-
on aus Perspektiven der neuzeitlichen Aufklärung 41
2.1 Horizonte aufgeklärter Erkenntnis . . . . . . 51
2.2 Aufstieg der Souveränität, digitale Zurich-

tung und Ausbeutung personenbezogener
Daten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

2.3 Dynamik globalisierter Verkehrsformen . . . 76
2.4 Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . 84

3 Nachholende Aufklärung. Kernaspekte im 21. Jahr-
hundert 89
3.1 Anschlüsse an die neuzeitliche Aufklärung . . 89
3.2 Souveränität – eine Idee ohne gesellschaftli-

che Macht? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
3.3 Einschreibung der inneren Organisation der

Dinge in die Dialektik konkreter Allgemeinheit 96
3.4 Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . 100

4 Digitales Kapital und souveräner Kapitalismus 105
4.1 Einbeziehen der spezifisch kapitalistischen

Funktionalisierung gesellschaftlicher Kom-
munikation und Verkehrsformen in die Dia-
lektik des Konkreten . . . . . . . . . . . . . 106

5



4.2 Individuelle, soziale und politische Sou-
veränität. Künstliche Intelligenz. Digitaler
Kapitalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

4.3 Digitales Kapital. Dialektik der Aufklärung.
Digitale Bildung, informationelle Selbstbe-
stimmung, Open Access und öffentliche
Kontrolle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
4.3.1 Von der Old Economy zur digitalisier-

ten Ökonomie . . . . . . . . . . . . . . 113
4.3.2 Digitalisierung aller Lebensbereiche . . 114
4.3.3 Nachholende Aufklärung. Digitale Bil-

dung. Allgemeine Menschenbildung . . 117
4.4 Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . 120

5 Erneuerungsansätze im Lichte nachholender
Aufklärung 123
5.1 Renaissance allgemeiner Bildung . . . . . . . 124
5.2 Philosophisch-soziologische Provokationen . 130
5.3 Radikale Demokratisierung der Gesellschaft

und kommunikative Verständigung . . . . . 132
5.4 Beschränkung der Geltungsfunktion der all-

gemeinen Wertform, des Warenmarktes und
des spekulativen Finanzkapitals. Future Eco-
nomy I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

5.5 Förderung der Potentiale aller Menschen und
Bewahrung der Lebensgrundlagen . . . . . . 140

5.6 Future Economy II. Eckpfeiler . . . . . . . . 142
5.7 Uneingeschränkte Beachtung der Grund-

rechte des Menschen und Verwirklichung
der allgemeinen Menschenrechte . . . . . . . 143

5.8 Zusammenfassung und Ausblick . . . . . . . 150

Literatur 155

Personenregister 165

6



Danksagung 169

Abbildungsnachweis 171

Über den Autor 173

7





Einführung

Der Begriff des Kapitals ist seit den philosophisch-öko-
nomischen Frühschriften von Karl Marx und den ökono-
mischen Analysen von Marx und Engels breit bekannt.
Während Marx und Engels und Vertreter materialisti-
scher Gesellschaftstheorien bis heute den Kapitalbegriff
auf die abstrakte Wertform als Vermittlung von Waren-
produktion (einschließlich des ”Konsumtionsprozesses
der Arbeitskraft“) und Zirkulationssphäre reduzieren,
sodass bürgerliche Verkehrs- und Denkformen als Aus-
druck der Wertabstraktion dargestellt werden können,
sehen Vertreter liberaler Gesellschaftstheorien Grund für
die Annahme, dass die Klammer, welche Produktions-
und Zirkulationssphäre wie Glieder einer Kette verbin-
det, aufbricht und kritischem Denken Raum gibt. Die
Widersprüchlichkeit dieser Problematik wird von Rudolf
Wolfgang Müller in ihrer Systematik und Genese seit der
Antike am Beispiel der Beziehung von bürgerlichem Iden-
titätsbewusstsein und abstrakter Rationalität ausführlich
dargestellt und differenziert begründet (vgl. Müller 1977).

Philosophen von Ernst Cassirer (1874–1945) bis Karl-Otto
Apel (1922–2017) und Soziologen wie Pierre Bourdieu
(1930–2002) oder Niklas Luhmann (1927–1998) entdecken
im symbolischen System der Sprache strukturelle Bedin-
gungen der Möglichkeit, den Raum des Sozialen durch
Produktion von Sinn und Methoden der Durchsetzung
von Sinn als Vielfalt intersubjektiver Beziehungen und der
Gestaltung von Lebensformen auszudifferenzieren. Die-
ser durch Sprache und Sprechen gestaltete soziale Raum
schien die Fokussierung des Kapitalbegriffs auf die öko-

9



nomische Sphäre von Produktion aufzubrechen, was der
Demokratisierung aufgeklärter Gesellschaften neue Wege
der Partizipation und der Weltdeutung erschließen sollte.
Doch der Kampf der Theorien um die Deutungshoheit
der realen Welt findet unter scharfen Konkurrenzbedin-
gungen statt. Er kennt bis heute keinen Sieger, wohl
aber einen umstrittenen Pluralismus theoretischer und
politisch-praktischer Ansätze.

So entdecken beispielsweise Kenner dialektischer Philoso-
phie im Negativen – beispielsweise in materiell destrukti-
ven Entwicklungen der Produktivkräfte – Keime eines bes-
seren Möglichen. Die soziologisch einflussreiche ”Kritische
Theorie“ (Horkheimer) und ”Dialektik der Aufklärung“
(Horkheimer/Adorno) konstatieren dagegen Regressio-
nen aufgrund des anschwellenden Potentials gesellschaftli-
cher Destruktivkräfte. Was Horkheimer und Adorno den
Verblendungskünsten der Kulturindustrie zugeschrieben
haben, darf aktuell auf Massenmedien, Infotainment, Fake
News, soziale Medien und die Kapitalisierung von Mas-
sensportarten erweitert werden. Kritische Soziologie und
Gesellschaftstheorien haben ehemals fruchtbares Terrain
eingebüßt, teils aus immunologischen Gründen, teils im
Zuge des durchgreifenden Neoliberalismus.

Demgegenüber sehen wir im Projekt ”nachholende Auf-
klärung“ potentiell gegenwirkende Kräfte, was an dieser
Stelle weiterer Ausführungen bedarf.

Da Gesellschaftskritik auf Krisenphänomene gesellschaft-
licher Entwicklung reagiert, gerät der Fortschritt kapitali-
stisch organisierter Gesellschaften verstärkt ins Zwielicht.
Zuzuschreiben ist diese Ambivalenz den Kriegen um
Rohstoffpfründe, politischen Hegemonialansprüchen vor-
maliger Kolonialmächte, der Abwehr von Armuts- und
Wirtschaftsflüchtlingen an den Grenzen Europas und der
USA, der Verdrängung von Klimawandel und gravierender

10



Verschmutzung von Luft, Wasser und Land sowie zuneh-
mender Militarisierung der Innen- und Außenpolitik eu-
ropäischer Länder. Es scheint, als wolle man die Folgen ag-
gressiver Außenwirtschafts- und interventionistischer Ent-
wicklungspolitik, wodurch regionale Produktion zerstört,
Märkte der ”Dritten Welt“ durch erdrückende Exporte aus
den Industrienationen Europas überschwemmt und Men-
schen in die Armut getrieben worden sind, nicht sehen,
geschweige denn verantworten.

Die Wahrnehmung dieser Krisenerscheinungen nötigt
nicht nur zur Kapitalismuskritik, sondern – und dies ist
meine These – zur Erweiterung des Kapitalbegriffs sowie
zur Rückbindung eines erweiterten Kapitalbegriffs an un-
eingelöste Versprechen neuzeitlicher Aufklärung; darunter
an das Prinzip der Souveränität. Sollte es nicht als Orga-
nisationsprinzip moderner Gesellschaften implementiert
werden? Nicht als politisch zentralisierte Macht unbe-
grenzter Verfügung über außermenschliche Natur; nicht
als autokratische Herrschaft über Menschen; nicht als neo-
liberalistischer Ausverkauf gemeinschaftlicher Rechte, wie
sie im Grundgesetz Deutschlands verbrieft sind oder noch
sicherzustellen wären; nicht als Monopol von Information
und rücksichtslose Digitalisierung aller Lebensbereiche
durch Großkonzerne. Politische Souveränität wäre wie-
derzugewinnen durch radikaldemokratische Verfahrens-
formen, gerechtes Bespielen des sozialen Raums, unbe-
schränkte Partizipation an kultureller Vielfalt. Individuel-
le Souveränität wäre zu erweitern durch informationelle
Selbst- und Mitbestimmung sowie als uneingeschränk-
te Verfügungsmacht über personenbezogene Daten. Das
sind Grundgesichtspunkte dieses Projekts nachholender
Aufklärung.

Souveränität, wie ich dieses Prinzip verstehe, beschreibt
die individuelle, soziale und politische Potentialität kom-
munikativen und verständigungsorientierten Denkens

11



und Handelns zwischen Aktualität und Möglichkeit so-
wie ausgleichend gerechter Partizipation der Menschen
in Bezug auf materielle, soziale, kulturelle, ökonomische
und logische Ressourcen. Der Terminus Souveränität un-
terscheidet scharf Identität und Nichtidentität. Als politi-
scher Begriff beschreibt er die dialektische Beziehung von
rechtlicher Gleichheit und sozialer Ungleichheit in der
Absicht, soziale Verhältnisse ausgleichender Gerechtigkeit
auszuhandeln und zu verwirklichen. Diese unterschiede-
nen Hinsichten und Beziehungen spiegeln sich in einem
ausdifferenzierten Kapitalbegriff wider, sodass wir von
ökonomischem, sozialem, individuellem, kulturellem, po-
litischem, logischem und digitalem Kapital sprechen. In
die Erweiterung des ökonomischen Kapitalbegriffs bezie-
hen wir virtuelle Geld- beziehungsweise Transfersysteme
wie ”Bitcoin“ ein. In diesem thematischen Kontext sind sie
nicht explizit Gegenstand der Ausführungen. Der Begriff
Digitales Kapital konzentriert sich in kritischer Absicht
auf die Verfügungsmacht über personenbezogene Daten.

In der hier favorisierten Analyse stehen jeweils zwei Pola-
ritäten im Fokus: Fähigkeiten von Menschen auf der einen
Seite und Ressourcen auf der anderen Seite. Beide Seiten
sind über den jeweils spezifizierten Kapitalbegriff ver-
mittelt. Als erweiterter Begriff bedeutet Kapital ideeller,
struktureller, materieller und informationeller Reichtum
als Versprechen auf Verfügbarkeit zur Befriedigung daten-
basierter Bedürfnisse im globalen Maßstab. Souveränität
stellt auf unvertretbare individuelle und öffentliche Kon-
trolle der Prozesse beziehungsweise Verfahren der Verspre-
chenseinlösung nach Maßgaben praktischer Vernunft ab.
Dies gilt umso dringlicher angesichts der prognostizierten

”technologischen Singularität“ (Kurzweil 2005), die nach
Auffassung der Vertreter des ”Transhumanismus“ den
fehlbaren Menschen durch ”künstliche Intelligenz“ und

12



Mensch-Maschine-Verbindungen verbessern oder über-
winden soll.

Um die Bindung des Kapitalbegriffs an das Konzept der
Souveränität verteidigen zu können, scheint mir ein selek-
tiver Rückblick auf die Genese des souveränen Subjekts hilf-
reich.

Die Entdeckung des souveränen Subjekts gilt als das Para-
digma für Erkenntnis und Handeln in der Epoche der neu-
zeitlichen Aufklärung des 18. Jahrhunderts. Das Verhältnis
von Ich und Welt sollte neu bestimmt werden. Anstelle
von Aberglauben, Animismus, bodenlosem Spiritualismus
und haltloser Schwärmerei auf der einen Seite, barbari-
scher Tyrannei, politischem Absolutismus und Herrschaft
von Menschen über ihresgleichen und die nichtmenschli-
che Natur auf der anderen Seite kämpften Philosophen,
Naturforscher, Schriftsteller und furchtlose Publizisten in
seinerzeit noch spärlichen Verbreitungsmedien und losen
Druckschriften für die Beseitigung sozialer Ungleichheit
und für soziale Anerkennung. Das Licht der Erkenntnis
schien in Form von Einblattdrucken und Flugblättern
sowie Journalen, wie sie in Frankreich von bekannten
Akademien herausgegeben und in intellektuellen Kreisen
kommuniziert wurden, selbst unter scharfen Bedingun-
gen herrschender Zensur und des königlichen Privilegs
der Druckerlaubnis dazu geeignet, die dunklen Wolken

”schlechter“, das heißt nicht verifizierbarer Metaphysik
am verhangenen Firmament zu verscheuchen. Die Freiheit
des Handelns dagegen blieb in eng gezogenen Grenzen
absolutistischer Herrschaft gefesselt.

In subjekt- und erkenntnistheoretischer Hinsicht war es
Immanuel Kant gelungen, Schwärmerei, Glauben an Am-
menmärchen, Fatalismus von kritisch begründeter Meta-
physik durch revolutionäre ”Veränderung der Denkart“
(Kant 1787/1956) zu unterscheiden und die Vernunft in

13



ihren theoretischen Prinzipien sowie praktischen Grund-
sätzen durch die Einschränkung auf Erfahrung – in theo-
retisch-experimenteller und praktisch-ethischer Hinsicht –
als notwendige Grundlage allen gegenständlichen Wissens
erkenntnistheoretisch auszudifferenzieren. Während die
theoretische Vernunft im Horizont der Verstandeskate-
gorien zur Begründung der Gesetze außermenschlicher
Natur wissenschaftlicher Wahrheit zum Ausdruck verhel-
fen sollte, befassten sich die Prinzipien der praktischen
Vernunft mit der Grundlegung der Gesetze der Freiheit
menschlichen Handelns im politischen Raum.

In der Vorrede zur zweiten Auflage der ”Kritik der reinen
Vernunft“ von 1781 hält Kant unmissverständlich fest:

Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis müsse
sich nach den Gegenständen richten; aber alle Versu-
che, über sie a priori etwas durch Begriffe auszuma-
chen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert würde,
gingen unter dieser Voraussetzung zu nichte (Kant
1787/1956, 25).

Kants theoretische Revolution bestand in einer radikalen
Umkehrung der Denkart:

Die Vernunft muß mit ihren Prinzipien, nach denen
allein übereinkommende Erscheinungen für Geset-
ze gelten können, in einer Hand, und mit dem Ex-
periment, das sie nach jenen ausdachte, in der ande-
ren, an die Natur gehen, zwar um von ihr belehrt
zu werden, aber nicht in der Qualität eines Schülers,
der sich alles vorsagen läßt, was der Lehrer will, son-
dern eines bestallten Richters, der die Zeugen nötigt,
auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt
(Kant 1787/1975, 23).

Diese Revolution der Denkart legte den Grundstein zur
philosophischen Legitimation reiner Logik der Erkenntnis

14



und rücksichtsloser Erforschung nichtmenschlicher Natur,
um in erster Linie Gesetzmäßigkeiten nach dem Modell
von Ursache und Wirkung wissenschaftlich beschreiben
sowie experimentell beweisen zu können, die das rational
entfesselte Subjekt selbst in die natürliche Welt hinein-
gelegt hat. Diese reine, nicht auf Erfahrung gegründete,
jedoch durch sinnliche Wahrnehmung nachweisbare Lo-
gik der Erkenntnis wird als Metaphysik bezeichnet und
von vormodernen metaphysischen Behauptungen unter-
schieden, die ohne Nachweis durch experimentelle Erfah-
rung auszukommen glaubten. Im sozialwissenschaftlichen
Feld wurde später mit empirisch-statistischen Methoden
operiert und im geisteswissenschaftlichen Gebiet mit Re-
lationen von Grund und Folge beziehungsweise herme-
neutischer Methodik gleichgezogen, um zumindest den
umstrittenen Rang geisteswissenschaftlicher Arbeitsweise
als theoriegeleiteter und erfahrungsbezogener Wissen-
schaft unter Beweis stellen zu können. In der scharfen
Unterscheidung von Natur- und Geisteswissenschaften
spiegelt sich die gesellschaftlich wirksame Sezession des
Souveränitätsbegriffs in die abstrakten Denkformen reiner
Verstandesrationalität einerseits und bürgerlicher Identität
andererseits wider.

Der Wiener Philosoph Konrad Paul Liessmann erinnert
in begriffsgeschichtlicher Hinsicht zu Recht an die Her-
kunft des Wortes Aufklärung, abgeleitet aus der meteoro-
logischen Sprachfamilie:

Wenn dunkle Wolken sich verziehen, der Him-
mel wieder klar wird, das Licht der Sonne die Ge-
genstände dieser Welt deutlich erkennen lässt, dann
klärt sich etwas auf. Untrennbar ist dieser Begriff
an die Metapher des Lichts und damit des Sehens
gebunden, es geht um die Herstellung von Verhält-
nissen, in der alles Dunkle, Verborgene, Falsche,

15



Verdüsterte, aber auch jeder falsche Schein, jedes
Blendwerk, jede Täuschung, jede Illusion ihrer Un-
wahrheit überführt werden. (Liessmann 2017, 219)

Aus der Sicht von Georg Wilhelm Friedrich Hegel schreibt
sich der Geist der Verblendung als zu überwindende und
zugleich ”aufgehobene“ Gestalt in die Dialektik philoso-
phischer Selbstbewegung ein. Sein Comeback als dyna-
mische Einheit von Geist und Natur, Allgemeinem und
Einzelnem, Realität und Wirklichkeit feiert er in der Folge
künftiger Generationen im subjektiven Geist wiederkeh-
rend, sodass die Aufklärung über die natürliche, soziale
und geistige Welt als anhaltende Aufgabe und Arbeit
begreifenden Denkens (Hegel) bestehen bleibt. In dieser
geschichtsphilosophischen Dynamik verloren Geist und
Natur ihre Einheit als substantielles Sein. Sie trennten sich
in entgegengesetzte Bestimmungen wie Idee einerseits,
Materie andererseits und verdichteten sich zu Formen der
Auseinandersetzung individuellen Bewusstseins, ohne das
anvisierte Ziel empirisch gehaltvoller Einheit in der Idee
des ”absoluten Geistes“ aufzugeben. Während Kants Dua-
lismus von reiner Rationalität auf der Seite begründender
Verstandeslogik und experimentell sinnlicher Erfahrung
auf der anderen Seite schulbildend wurde, konnte sich
Hegels System der Selbstbewegung des Geistes von der

”objektiven Logik“ über die ”subjektive Logik oder die Be-
griffslehre“ bis zur ”absoluten Idee“ den politisch und öko-
nomisch herrschenden Interessen an der Verfügungsmacht
über die nichtmenschliche Natur, deren technologischen
Ausbeutung und profitablen Verwertung nicht empfeh-
len. Es blieb als Geschichte begreifenden Denkens und
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften bei
sich, sozusagen schulbildend, und Maßstab dialektischer
Vernunft.

16



An dieser Stelle seien die ”Grundzüge der dialektischen
Vernunft“ erinnert, wie sie Karel Kosik (1976) in vier Ge-
sichtspunkten zusammengefasst hat:

1. Historismus der Vernunft im Gegensatz zur
Überhistorizität der rationalistischen Vernunft. 2.
Im Gegensatz zum analytisch-summativen Prozeß
der rationalistischen Vernunft, der vom Einfachen
zum Komplizierten fortschreitet und ein für allemal
gesicherten Ausgangsprinzipien zur Summierung
des menschlichen Wissens aufsteigt, geht die dialek-
tische Vernunft von der Erscheinung zum Wesen,
vom Teil zum Ganzen usw. und faßt den Fortschritt
der Erkenntnis als dialektischen Prozeß der Tota-
lisierung auf, der die Revisierbarkeit der Grund-
prinzipien einschließt. 3. Die dialektische Vernunft
ist nicht nur die Fähigkeit, rational zu denken,
sondern gleichzeitig der Prozeß der rationalen Bil-
dung der Wirklichkeit, d. h. der Realisierung der
Freiheit. 4. Die dialektische Vernunft ist eine Nega-
tivität, die die erreichten Stufen der Erkenntnis und
Realisierung der menschlichen Freiheit historisch
festlegt und jede dieser Stufen in die Entwicklungs-
totalität theoretisch wie praktisch überschreitet. Sie
vermengt nicht das Relative mit dem Absoluten,
sondern versteht und realisiert die Dialektik von
Relativem und Absolutem im historischen Prozeß
(Kosik 1976, 103f.).

Wenn im Folgenden von dialektischer Bewegung und von

”der Sache selbst“ die Rede ist, dann sind diese vier Ge-
sichtspunkte dialektischer Vernunft mitzudenken. Doch
die Moderne sollte die Totalität dialektischen Denkens
als abstraktes Systemdenken philosophischen Selbstver-
liebten überantworten, um sich unvoreingenommen ans
Werk der Naturbeherrschung und deren technologischen
Verwertung machen zu können.

17



”Theoretische Neugierde“ (Blumenberg), Streben nach
Naturbeherrschung und intellektueller Macht ohne Rück-
sicht auf die Tradition humanistischer Wertüberzeugun-
gen sind zur Signatur der Moderne ausgerufen worden. Die
Verfügungsgewalt des neuzeitlichen Subjekts entledigt sich
des gewichtigen Rucksacks aus geschichtlich begründeten
Überlieferungen. Unbekümmert stürzt sie sich auf die
gegenständliche Welt in geblendeter Hybris: Ich mach es,
weil ich es kann! Und zwar ohne Verzug und unter der
zwanghaft kompetitiven Vorstellung: Wenn ich es nicht
mache, dann macht es ein anderer“ (Weizenbaum). Der
Wettstreit um die Herrschaft über die natürliche, sozia-
le und geistige Welt war entbrannt. Die Vermessung der
Welt mit wissenschaftlichen Instrumenten und logisch-
mathematisch begründeten Verfahren öffnete Räume für
die Privatisierung vormals gemeinschaftlich genutzter
Güter in den ausdifferenzierten sozialen Organisations-
strukturen moderner Gesellschaften. Die rechtliche Form
und die ökonomische Strategie der Privatisierung, welche
mit der Krönung des Subjekts die soziale Vereinzelung
in der modernen Gesellschaft mit sich führte, sollten die
Monotonie kapitalistischer Dynamik beflügeln.

Folgen dieser hegemonialen Hybris sind längst sichtbar
in der Natur, in der nichtmenschlichen wie der mensch-
lichen, im Denken und in den lebensweltlichen Verhält-
nissen, und zwar den natürlichen wie den menschlichen.
Während die politisch-sozialen Ausdifferenzierungen neu-
zeitlicher Aufklärung wie der Moderne immer noch funk-
tionieren, Beobachtungen sowie Diskurse der Intellektuel-
len den Dingen äußerlich bleiben und professionell poli-
tisch Handelnde vorrangig die Interessen der besitzenden
Klasse bedienen, scheint sich die unter experimentelle Be-
dingungen gezwungene und institutionellen Zugzwängen
(Kuhn 1962/1973) ausgesetzte außermenschliche und
menschliche Natur ihrer Eigenständigkeit und Freiheit

18



zu besinnen: teils als widerständig, teils als zerstörerisch.
Es sieht so aus, als würden Vertreter des Transhumanis-
mus (vgl. Göcke 2018; Schneider 2018; Sorgner 2018 und
2016; Hansmann 2016 und 2015) und der ”Künstlichen
Intelligenz“ auf das Ziel hinarbeiten, den Menschen zu
überwinden, seine körperlichen Mängel und intellektu-
ellen Unzulänglichkeiten durch technologische Applika-
tionen, Implantate oder Brain-Interface-Konstrukte be-
ziehungsweise Mensch-Maschine-Verbindungen vergessen
zu machen. Unsterblichkeit – in welcher Form oder mit
welcher Technologie auch immer – ist das Zauberwort
postmoderner Hybris. Der ”Übermensch“ leuchtet als
verheißungsvolles Menetekel an der mit dicken Brettern
vernagelten Wand subjektiven Bewusstseins. Doch Fried-
rich Nietzsches Prophet Zarathustra stieg als Freund des
Menschen am Ende seiner Erleuchtung zu seinesgleichen
wieder herab, um den Menschen Zugänge zu Selbster-
kenntnis und zur Überwindung geistiger Umnachtung
zu eröffnen sowie Mut zuzusprechen. Das Projekt des
Transhumanismus scheint Nietzsches Prophetie in die
Wirklichkeit zu überführen, misstraut jedoch zugleich der
menschlichen Perfektibilität (Rousseau) und setzt auf die
Überlegenheit künstlicher Intelligenz.

Die Singularität, der supersensible, superintelligente und
superemotionale Roboter vollendet die Befreiung des Men-
schen aus seinen Abhängigkeiten von der geistigen, der
natürlichen und der sozialen Wirklichkeit sowie letztend-
lich auch von sich selbst. Technologischer und sozialer
Atomismus einerseits unter Kontrolle global operieren-
der Großkonzerne der Digitalität andererseits polarisieren
den geschichtlichen Raum. Diese Dissoziation zerschnei-
det den inneren Zusammenhang – besser: die Dialektik –
von Aktualität und Möglichkeit, Realität und Wirklich-
keit, Empirie und Kritik. Die befreienden Errungenschaf-

19



ten der neuzeitlichen Aufklärung geraten in Gefahr, ja
womöglich in Vergessenheit.

Bei dieser düsteren Aussicht verwundert nicht, wenn die-
se großenteils verbrauchte Welt aufgegeben zu werden
scheint und die Flucht auf Sterne im unendlichen Uni-
versum angetreten wird, statt auf die Idee eines irdischen
Multiversums (Bryant) umzustellen. Was genau versteht
Levy Bryant unter dem Begriff Multiversum?

Nach Auffassung von Slavoj Žižek spielt Bryant auf das
Scheitern der Ökologiebewegung in kapitalistischen Ge-
sellschaften an. Den wichtigsten Grund erkennt er dar-
in, dass Verantwortliche in Wirtschaft, wirtschaftsnaher
Forschung und Politik Unterscheidungen treffen, ”mit de-
nen wir nichtmenschliche Akteure ausschließen“ (Žižek
2018, 74). Gemeint sind technologische Eingriffe in Tie-
fenstrukturen dynamisch organisierter Natur, wodurch
physikalische, chemische und organische Prozesse in ihrer
Eigenständigkeit sowie strukturellen Kohärenz erheblich
gestört, unterbrochen oder gar zerstört werden. Žižek
spricht von einer ”Logik der inhärenten Überschreitung“
(Žižek 2018, 75), welche die vorherrschende Ideologie
einer abstrakt-rationalen Praxis der Naturbeherrschung
und ihrer rücksichtslosen Ausbeutung auszeichne. Was ein
Multiversum begrifflich erfordern würde, wäre eine Ein-
schreibung formallogischer Rationalität in eine Dynamik
dialektisch begreifenden Denkens (Hegel), welche sinnli-
che Erscheinung und Idee, Formen äußerer und Struktu-
ren innerer Zweckmäßigkeit, Aktualität und Möglichkeit
lebendiger Ausdrucksformen aufzugreifen und allgemein-
verständlich zur Darstellung zu bringen vermag.

Žižek lenkt die Aufmerksamkeit auf die entscheidende po-
litische Frage demokratischer Gesellschaften:

20



Warum scheitern all die ideologiekritischen Mobili-
sierungsaufrufe, warum ist die große Mehrheit nicht
bereit, ernsthafte Maßnahmen zu ergreifen? Wenn
wir bloß die ideologischen Diskursmechanismen
betrachten, wird dieses Scheitern unerklärlich, und
wir sind gezwungen, irgendwelche dunklen ,ideo-
logischen Täuschungsprozesse‘ anzuführen (Žižek
2018, 74).

Aus kritischen Medien kennen wir jedoch mittlerweile
hinreichende Gründe jenseits ideologischer Kommunika-
tion. Auch Žižek sind diese nicht unbekannt, wenn er
feststellt:

Wenn wir unseren Fokus jedoch erweitern und
andere Aktanten einbeziehen, andere Vorgänge in
der sozialen Wirklichkeit, die unsere Entscheidun-
gen beeinflussen – wie tendenziöse Medienberichte,
ökonomischen Druck auf Arbeiter (drohenden Ar-
beitsplatzverlust), materielle Einschränkungen und
so weiter –, wird die fehlende Bereitschaft viel be-
greiflicher (Žižek 2018, 74f.).

Was sich gegenwärtig in Europa und darüber hinaus un-
ter der Parole ”Fridays for Future“ im Denken und Han-
deln politisch engagierter Menschen öffentlich vollzieht,
kann auch als Bedürfnis nachholender Aufklärung gedeu-
tet werden. Es bleibt zu beobachten, ob dieser Funke ent-
flammt und das Potential grundlegender gesellschaftlicher
Veränderungen erreicht oder gesellschaftlich durch die vor-
herrschende ”Kulturindustrie“ (Horkheimer/Adorno) be-
ziehungsweise durch professionelle politische Kommuni-
kation neutralisiert wird.

In Anbetracht dieser zeitdiagnostischen Befunde scheint
eine ”nachholende Aufklärung“ das Gebot der Stunde. Ihr
philosophisches Organon ist die Einschreibung des ratio-

21



nal und technologisch Ausgeschlossenen in eine Dynamik
dialektisch begreifenden Denkens (Hegel), in welcher die
Gegensätze nicht als unversöhnliche Antagonismen, son-
dern als Formen der Auseinandersetzung der Sache selbst
gedacht und begrifflich zur Darstellung gebracht werden.
Die Rede von der Sache selbst spielt dabei auf die Nich-
tidentität von Selbstbewusstsein und objektorientiertem
Bewusstsein beziehungsweise von Ich und Nichtich an.
Zugleich steht dieses Nichtidentische unter dem kritischen
Anspruch beobachtender Vernunft. Transhumanismus, Di-
gitalisierung, Digitales Kapital, Künstliche Intelligenz,
Mensch-Maschine-Verbindungen, Cyborgs sind in dialek-
tischer Auslegung logisch notwendige geistige, technologi-
sche und politisch-ökonomische Entwicklungen auf dem
Weg der Schaffung potentiell vernünftiger Wirklichkeit –
allerdings erst dann, wenn in Anknüpfung an Hegels Dia-
lektik begreifenden Denkens die Idee in der Sache selbst
aufscheint und die versteinerte Realität in einer begrifflich
darstellbaren Fülle dynamischer Wirklichkeit ”aufgeho-
ben“ wird. Nehmen wir das Beispiel unserer technologi-
schen Entwicklung. Sind wir nicht auf dem Weg, immer
mehr Arbeitsprozesse durch Automaten (Robotersyste-
me) verrichten zu lassen und uns der Marx’schen Utopie
befreiter Menschen zu nähern? So betrachtet steckt in der
Automation die Idee von von Arbeit entlasteter Menschen
und vom Genuss des Lebens. Es kommt nur darauf an,
diese Idee in Wirklichkeit umzusetzen.

Kurzum: Was ist gemeint, wenn von der Idee in der Sache
selbst die Rede ist? Wenn nicht in vernunftbegründeter
Orientierung aller Erfindungen und Formen gesellschaft-
lichen Fortschritts am Wohlergehen menschlichen und
nichtmenschlichen Lebens, worin dann?

22







1 Vom erweiterten Kapitalbegriff:
Rückbindung des Kapitalbegriffs an
das Konzept der Souveränität
neuzeitlicher Aufklärung

Die neuzeitliche Aufklärung des 18. Jahrhunderts brachte
im Zuge der Französischen Revolution von 1789 das po-
litische System des Absolutismus zu Fall. So legen es uns
geschichtliche Erzählungen nahe. Das eigentliche Ziel der
Aufklärung in ihrer frühen Phase mit Wurzeln in Renais-
sance und Humanismus konzentrierte sich auf die Abwen-
dung von alten Autoritäten, die Verbesserung der Sitten
und damit auf die ethisch-moralische Vervollkommnung
des Menschen. Dazu stellt Günther Böhme treffend fest:

Der Bildungsgedanke ist die Antwort sowohl auf
die Bedürfnisse der dominierenden Mächte von
Staat und Kirche, die ihre Institutionen zu erhalten
suchen, als auch auf die Bedürfnisse der Individuen,
die sich in einer ständisch gegliederten, auf Arbeits-
teilung angelegten Welt orientieren und behaupten
müssen. Humanistische Bildung wird zum gemein-
samen Fundament der ’gehobenen Stände‘ und
zum Signum der Epoche des Rationalismus (Böhme
1988, 122).

Doch dieser wiederbelebte Idealismus musste sich erst
mit dem Materialismus der feudalökonomisch und po-
litisch bedingten Herrschaftsstrukturen verbinden, um
den durch Nebelwolken verhangenen Himmel über den
Verhältnissen sozialer Ungleichheit aufzuklären. Es war

25



schließlich dem Aufstand des ”Pöbels“, dem Marsch der
Empörten über die unerträglich gewordenen Lebens-
verhältnisse und der Arroganz der Herrschenden zuzu-
schreiben, dass am Ende Leichen der Aristokraten an
Laternenmasten baumelten oder abgeschlagene Köpfe
habhaft gewordener Unterdrücker, an Zäunen aufgespießt,
zahlreiche Straßen in Paris und Wege nach Versailles säum-
ten. Was ließ den Zorn der Massen dergestalt entflammen?

Kontinuierlich steigende Steuerlast, der Kirchenzehnt, die
Ausweitung der Rechte der Grundherren, die Ausbeutung
der Landarbeiter, soziale Ungleichheit, Kinderarbeit, die
zunehmende Verarmung, Preissteigerungen bei Grund-
nahrungsmitteln infolge von Unwettern, Misswirtschaft
und Ernteausfällen entfachten die längst glimmende Wut
der Abhängigen und Unterdrückten. Die vereinigten In-
teressen des traditionellen Adels und der zu Grundherren
avancierten Neureichen ”an einer zeitgemäßen Gestal-
tung des grundherrschaftlichen Systems, zumindest an
einer effektiveren und ertragreicheren Bewirtschaftung
der Landgüter“ (Bluche 1989, 303), brachten das Fass,
prall gefüllt mit ”Zornanreicherungen“ (Sloterdijk), zum
Überlaufen.

Nicht nur die Dramaturgie dieses letztlich gewaltsamen
politischen Umsturzes konnte ihre Vorbilder in den klas-
sischen Tragödien finden. Auch die ideelle Komponente
streute fruchtbare Samenkörner in den Boden des Mit-
telalters, trieb Wurzeln im 15. und 16. Jahrhundert und
schlug mit weithin sichtbaren Blüten im 17. und 18. Jahr-
hundert zur ästhetischen Entflammung sozialer Kritik
aus. Einseitig bedruckte Blätter mit aufrüttelnden Klagen
über kirchliche und politische Missstände wie über öko-
nomische und soziale Abhängigkeit flatterten übers Land
oder wurden an Türen und Wänden angeschlagen. In in-
tellektuellen Kreisen kursierten kritische Abhandlungen,
autorisiert durch bekannte Akademien in Frankreich, die

26



sich der Aufklärung verpflichtet fühlten. Schriftsteller,
Philosophen und Wissenschaftler verknüpften theoreti-
sche Einsichten mit empirischen Befunden und machten
beides in der von Diderot und d’Alembert herausgegebe-
nen ”Großen Enzyklopädie“ ab 1751 einer Öffentlichkeit
zugänglich, welche sich nach Beseitigung schreiender Un-
gerechtigkeit sehnte. In der ausführlichen Einleitung zu
Band I dieser ersten großen Sammlung geschichtlichen
Wissens brachte d’Alembert zwei Zielstellungen zum Aus-
druck, welche das Mammutwerk verfolgen sollte:

Als Enzyklopädie soll es, soweit dies möglich ist,
Gliederung und Verkettung der menschlichen Kennt-
nisse aufzeigen; als Methodisches Sachwörterbuch der
Wissenschaften, Künste und Gewerbe, soll es von Wis-
senschaft und Künsten – freien wie mechanischen –
die allgemeinen Prinzipien enthalten, auf denen sie
beruhen und darüber hinaus über die wichtigsten
Einzelheiten berichten, die ihre Zusammensetzung
und ihren Gehalt bestimmen (zit. in Nieser 1992,
38; Hervorheb. v. Nieser).

Diese sichtbare Verknüpfung von Wissen als Gestalt ge-
wordene Verschränkung von Geist und Natur sowie ak-
tueller Erfahrung – was außermenschliche, menschliche
und sozialpolitische Naturerfahrungen einschloss – mus-
ste die herrschende Nomenklatura erschrecken. Denn die
Macht geschlossener und gegenseitig abgeschotteter Berei-
che geistiger Arbeit, herrschaftspolitischen Handelns und
geschichtlicher, ökonomisch-sozialer Erfahrung war durch
lexikalisch geordnetes und öffentlich zugängliches Wissen
gebrochen. Dieser Bruch verdankte sich der Beziehung
von Theorie und Empirie auf politische Praxis, wie er in
den meisten Artikeln der ”Enzyklopädie“ gelungen ist.

Wir müssen jedoch einräumen, dass Wissen nach klassi-
scher Auffassung noch keine kritische Bildung impliziert

27



und selbst prinzipiell unbeschränkte Bildung keine logi-
sche Notwendigkeit praktisch-politischen Handelns nach
sich zieht. Woran das liegt? Begrifflich ist zu unterschei-
den zwischen Kenntnissen im Sinne von ”Kenntnis von
etwas haben“ und Gewissheit, das heißt ”nicht nur etwas
zu wissen, sondern (...) Wissen auch als Wissen präsent
zu haben“ (Koch 2015, 60f. Hervorheb. v. Autor). Wissen
als Wissen schließt die Negation, was heißt, ”das Gegen-
teil des Gewussten“ (Koch 2015, 61), das Nichtwissen bei-
spielsweise in der Form bloßer Behauptung oder von Aus-
sagen von Unrichtigem paradoxerweise zugleich aus und
ein. Diese Paradoxie oder besser Widersprüchlichkeit stellt
Wissen als Gewissheit in die Dialektik geistiger Bildung ein.
Kritische Bildung weiß um die Widersprüchlichkeit von
Gewissheit und Wahrheit als relationale Gestalten in ei-
nem unendlichen Prozess des Wissendwerdens. Zu Wissen,
Gewissheit und kritisch-dialektischer Bildung muss noch
ein Können als das ”Sich-auf-etwas-Verstehen“ (Koch 2015,
30; Hervorheb. v. Autor) in der Weise des ”Wissen(s) um
das Bewirken von etwas“ (ebd.) hinzukommen, ein techni-
sches oder ein praktisches Wissen. Wissen, Gewissheit und
Können sind prüfender Bewährung ausgesetzt, und zwar
unter Rücksicht auf die jeweilige Sache oder auf den jewei-
ligen Sachverhalt. Zwar sind Wissen, Gewissheit, Können
und Bewährung programmatische Gesichtspunkte schuli-
scher Bildung und damit professionell pädagogischer Ver-
bindung von Lehren und Lernen, doch die Schule als in-
stitutioneller Ort pädagogischer Professionalität sieht sich
seit Festschreibung der allgemeinen Schulpflicht im ausge-
henden 18. Jahrhundert vielseitiger Kritik ausgesetzt. Und
der gewichtigste Vorwurf besteht in der Verfehlung der
Ziele neuzeitlicher Aufklärung (vgl. Heydorn 1970 und
1980; Benner/Göstemeyer/Sladek 1999; Liessmann 2017).

28



Wenn im Titel dieser Publikation die Aufmerksamkeit
auf ein vordringliches Thema der politischen Agenda ge-
lenkt wird, dann geht es darum, die Öffentlichkeit über
problematische oder prekäre Zustände spätmoderner Ge-
sellschaften erneut aufzuklären. Ich erachte diese nachho-
lende und zugleich erweiterte Aufklärung – den eingestan-
denen Grenzen ihrer Wirksamkeit zum Trotz – für eine
praktisch-politische Notwendigkeit, zumal auf eine neu-
erliche Arbeit an der Befreiung von selbstverschuldeten
Abhängigkeiten und von zunehmender sozialer Ungleich-
heit unter der Herrschaft eines neoliberal verschärften
und digital verschleierten Kapitalismus abgezielt wird.
Dazu erscheint es mir unumgänglich, an die neuzeitliche
Aufklärung des 18. Jahrhunderts anzuknüpfen.

Diese geschichtliche Anknüpfung ist nur dann aufschluss-
reich, wenn die maßgebenden Ideen der neuzeitlichen Auf-
klärung von den Denkanstößen unter Bedingungen der
gegenwärtigen Moderne oder Postmoderne sowie ”Kultur
der Digitalität“ (Stalder 2017) unterschieden, in Verbindung
mit den uneingelösten Versprechen der Aufklärung des
18. Jahrhunderts herausgearbeitet und aktualisiert werden.
In dieser kritischen Verknüpfung von durchgreifender Di-
gitalisierung aller gesellschaftlichen Bereiche beziehungs-
weise sozialen Systeme und des Menschen selbst sehe ich
die Legitimation dieser Publikation.

Dabei steht die Erweiterung des Kapitalbegriffs im Zen-
trum. In den ”Ökonomisch-philosophischen Manuskrip-
ten“ von 1844 bezieht sich Karl Marx auf den schottischen
Philosophen und Soziologen sowie Begründer der mo-
dernen Nationalökonomie Adam Smith, den er wie folgt
zitiert: ”,Einer, der z. B. ein großes Vermögen erbt, er-
wirbt dadurch zwar nicht unmittelbar politische Macht.
Die Art von Macht, die diese Besitzung ihm unmittelbar
und direkt überträgt, das ist die Macht zu kaufen, das ist
ein Recht des Befehls über alle Arbeit von andern oder

29



über alles Produkt dieser Arbeit, welches zur Zeit auf
dem Markt existiert‘.“ (Marx 1844/1990, 49f. Hervorh. v.
Autor) Marx zieht daraus Konsequenzen für den Kapital-
begriff: ”Das Kapital ist also die Regierungsgewalt über die
Arbeit und ihre Produkte. (...) Kapital ist aufgespeicherte
Arbeit“ (ebd. Hervorheb. v. Autor).

Verbindet man, wie später Alfred Sohn-Rethel, körperliche
Arbeit mit geistiger Arbeit und begreift beides als erwor-
benes Vermögen in Form von Fähigkeiten, dann erweitert
sich der Horizont über das ökonomische Potential ”kaufen-
de(r) Gewalt“ (Marx 1844/1990, 50; Hervorheb. v. Autor)
hinaus auf alle Tätigkeitsfelder des Menschen. Dass infolge
der vergesellschafteten Lebensform (Rousseau 1755/1990)
und der Begründung des Privateigentums (Rousseau und
Marx) die Verkehrung von geistiger und körperlicher Ar-
beit zur sozialen Ungleichheit und zur Herrschaft von
Besitzern kaufender Gewalt über Besitzer von körperli-
cher Arbeitskraft zur Signatur kapitalistischer Produktion
und Zirkulation geworden ist, hat nicht nur zur Zer-
rissenheit des Bewusstseins zwischen Geist und Natur,
Fähigkeitskonzept und Wertbegriff menschlicher Arbeit,
geistigem und materiellem Reichtum geführt, sondern die
abstrakte Wertform zur durchgreifenden gesellschaftspoli-
tischen Denkform und zur totalen Entfremdung erhoben.
Die Erhabenheit der Wertformabstraktion sollte im Zuge
ihrer hegemonialen Gewalt die Dialektik gesellschaftli-
cher Entwicklung und darüber hinaus die Dialektik der
Aufklärung (Horkheimer/Adorno) zumindest stillstellen,
wenn nicht sogar ihre Antithese verpuffen lassen.

Um den gesellschaftlichen Verblendungszusammenhang
zu entlarven und das Kapital weder nur auf die Macht
der Verfügung über ökonomische Produktionsmittel noch
auf das Vermögen zu reduzieren, zu kaufen beziehungs-
weise die Zirkulation von Waren und Dienstleistungen in
Gang zu halten, schlage ich vor, den Kapitalbegriff mit

30



Pierre Bourdieu auf kulturelle, soziale und symbolische
Verfügungsmacht zu erweitern. Bourdieu unterscheidet
in seiner topologischen Analyse des sozialen Raums zwei
Arten von Macht oder Kapital, und zwar ”Kapital – in
seiner objektivierten Form als materielles Eigentum wie
in seiner inkorporierten Form zum Beispiel als kulturelles
Kapital (...) – stellt Verfügungsmacht im Rahmen eines
Feldes dar, und zwar Verfügungsmacht über das in der
Vergangenheit erarbeitete Produkt (insbesondere die Pro-
duktionsmittel) wie zugleich über die Mechanismen zur
Produktion einer bestimmten Kategorie von Gütern und
damit über eine bestimmte Menge von Einkommen und
Gewinne“ (Bourdieu 1985, 10).

Wenige Zeilen später unterscheidet Bourdieu (1985, 11)
neben dem ”primär ökonomischen Kapital (in seinen
diversen Arten)“ ”kulturelles und soziales Kapital, schließ-
lich noch symbolisches Kapital als wahrgenommene und
als legitim anerkannte Form der drei vorgenannten Kapita-
lien (gemeinhin als Prestige, Renomee, usw. bezeichnet)“.
Die gemeine Auslegung des Begriffs des symbolischen
Kapitals ergänze ich durch die stärkere Interpretation als
Macht, über soziale Räume unterschiedlicher Beziehungen
durch soziale Attribuierungen sowie Zuschreibungen zu
verfügen wie Familie, Verwandte, Freunde, Kollegen usw.,
womit ich den Begriff soziales Kapital beschreibe. Davon
zu unterscheiden ist der Begriff des kulturellen Kapitals,
den ich auf die Macht der Selbstbeherrschung, Verfügung
über Verfahren der Produktion, Darstellung und Durch-
setzung von Sinn – beispielsweise durch vielseitige Bildung
individueller Fähigkeiten wie Verstand, Vernunft und
Urteilskraft – konzentriere.

Mit anderen Worten: Ich plädiere dafür, den Kapitalbegriff
auf das zu erweitern, was dem gesellschaftlichen Vermögen
in volkswirtschaftlicher Hinsicht zugrunde liegt, nämlich
Fähigkeiten von Menschen, Bürgerinnen und Bürgern,

31



nicht nur ihre betriebswirtschaftliche Arbeitskraft auf
dem Arbeitsmarkt anzubieten, sondern ihre geistige Arbeit
beziehungsweise ihr intellektuelles und kreatives Potential
in den Ring um den Wettbewerb gemeinwohlorientier-
ter volkswirtschaftlicher Produktion, Dienstleistungen
und kultureller Entfaltung zu werfen. Diese Erweite-
rung würde zur Folge haben, dass eine Vielfalt geistigen
Vermögens oder kreativen Kapitals, also eine Fülle von
Fähigkeiten, einem Geldvermögen gegenübersteht, wel-
ches zur Finanzierung von Projekten mit dem Ziel der
Verbesserung der Lebensverhältnisse zum Wohle aller
bereitzuhalten wäre. Auf der Grundlage eines gesellschaft-
lichen Paktes wären Finanzinstitute anzuweisen, günstige
Kredite all denen zu vermitteln, die ihre Fähigkeiten er-
klärtermaßen in dem skizzierten Sinn bereitstellen und
den Nachweis führen können.

Diese Rückbindung des Kapitalbegriffs im Sinne eines er-
weiterten Verständnisses volkswirtschaftlichen Vermögens
und individueller Souveränität erfordert zunächst eine Be-
schreibung der gegenwärtigen Problemlage unserer fort-
geschrittenen Zivilisation in Kapitel 2. Dabei zeigt sich,
dass zentrale Begriffe, die im 18. Jahrhundert die Kritik
von Gesellschaft, Politik und Kultur begründeten, auch
die Problemzonen unserer gegenwärtigen Gesellschaft an-
satzweise beschreiben. Diese Beschreibung ist absichtlich
begrifflich pointiert angelegt und bündig gehalten. Sie ist
für Leserinnen sowie Leser gedacht, die über hinreichende
geschichtliche wie philosophisch-systematische Vorkennt-
nisse verfügen, sodass sie nur in kritisch-unterscheidender
Hinsicht den einen oder anderen vertiefenden Exkurs im
Anschluss an die Kapitel und Abschnitte überfliegen bezie-
hungsweise zur genaueren Prüfung heranziehen können.
Damit möchte ich nicht zum Ausdruck bringen, dass es
sich erübrigen würde, die Exkurse vorzunehmen, wenn
nicht zur Belehrung, dann vielleicht in der Aussicht, ei-

32



gene Beobachtungen daran zu schärfen, argumentativ zu
unterlegen oder meine Provokationen zu kritisieren.

Die begriffs- und sozialgeschichtlich ausholenden Exkur-
se geben über die sachliche Darstellung hinaus Auskunft
über den Autor als Beobachter. Was ist gewonnen, wenn
sich der Autor auf den Standpunkt eines Beobachters und
gerade nicht auf den eines Wissenden im Sinn eines durch
Gewissheit gestählten Sachverständigen beruft?

Dazu muss ich auf die Situierung des Autors als Beob-
achter eingehen. Dieser Schritt erfolgt aus Gründen rhe-
torischer Legitimation, indem ich die Fundorte meiner
Argumente offenlege, die Logik der Darstellung meiner
Schlussfolgerungen plausibel zu machen versuche und
es dem Leser ermögliche, die Selektivität meiner Pro-
blemwahrnehmung nachzuvollziehen. Dabei muss ich in
gebotener Kürze auf philosophische Voraussetzungen und
beobachtungstheoretische Unterscheidungen eingehen.
Kants Erkenntnistheorie wird in ihrer Komplexität auf
beobachtungstheoretische Unterscheidungen reduziert und
historisiert sowie ihrer metaphysischen Voraussetzungen
enthoben.

Spätestens seit Immanuel Kants theoretischer Revolution ist
jeder kritische Zeitgenosse als ein Subjekt aufzufassen, wel-
ches die Gegenstände der Erkenntnis seinem theoretischen
Interesse gemäß zurichtet, das heißt von sich als einem
sinnlich Wahrnehmenden ausgeht und bereits mit dieser
Aktion die Unterscheidung trifft zwischen sich selbst auf
der einen Seite und auf der anderem Seite anderem, was
diesem individuellen Selbst nicht zuzurechnen ist. Diese
Unterscheidung fällt bezogen auf den jeweiligen Stand-
punkt des Subjekts in Raum und Zeit. Das heißt, jedes
Subjekt fungiert als Beobachter auf drei Ebenen:

Zunächst auf der Ebene erster Ordnung: Auf dieser Ebene
konstituiert sich das Subjekt als ein selbständiges Individu-

33



um im sozialen Raum, genauer in seinen sozialen Lebens-
welten wie beispielsweise in Familie, Schule, Öffentlich-
keit, Beruf, Freundschaftsverhältnissen, Vereinen. Diese
Beispiele belegen Operationen des Unterscheidens im zeit-
lichen Nacheinander – aus Perspektiven der individuellen
Biographie vom Kind zum Erwachsenen – oder im gleich-
zeitigen Nebeneinander verschiedener Lebenswelten –
beispielsweise Familie, Beruf, Freizeit. Beide Seiten der
getroffenen Unterscheidungen auf dieser Ebene der Beob-
achtung können weder absolute noch allgemeine Geltung
für andere Subjekte beanspruchen. Allenfalls können sie
als Exempel oder als Beispiele (vgl. Buck 1981) dafür tau-
gen, wie man unterscheiden kann. So unterscheidet jeder
Mensch sich von seinesgleichen, die Frau von ihrem Mann,
den Mann von seiner Frau, jeder für sich wieder von ihren
gemeinsamen Kindern, diese wiederum von ihrem Va-
ter und von ihrer Mutter, jeder von den Haustieren, den
Pflanzen im Haus oder Vorgarten usw.

Intersubjektive Geltungsansprüche subjektiver Unter-
scheidungen sind durch Beobachtungen auf zwei weiteren
Ebenen begründbar oder bestreitbar:

Erstens auf der Ebene der Beobachtung, welche sich dar-
auf bezieht, wie der Beobachter vorgegangen ist, der die
primäre Unterscheidung getroffen und die eine Seite der
Unterscheidung mittels seiner Sprache beschrieben hat,
wobei die andere Seite unbeschrieben bleibt oder durch
Negation – in der Regel unartikuliert – ausgeschlossen
wird. Dies stellt die Ebene zweiter Ordnung dar. Trifft
zum Beispiel der Beobachter die Unterscheidung zwischen
sich und anderen Beobachtern, indem er in einer Ent-
scheidungssituation für den Vorschlag A plädiert und sein
Plädoyer argumentativ unterlegt, verwirft er alle übrigen
Vorschläge von B bis Z. Angenommen Vorschlag A hieße:
Ich würde heute Abend gerne ins Kino gehen, weil gerade
ein spannender neuer Film anläuft. Möglich wäre auch:

34



Anstelle des Kinobesuchs, einer Aufführung im Theater
(Vorschlag B), weil ein Klassiker neu inszeniert wird, oder
im Konzerthaus (Vorschlag C), weil eine ungewöhnliche
Aufführung eines Meisterkonzerts angekündigt ist, beizu-
wohnen; oder lieber zuhause zu bleiben, weil ich zu müde
bin, um noch auszugehen (Vorschlag Z). Dies geschieht
in der sinnbegründenden ”Differenz von Aktualität und
Möglichkeit“ (Luhmann 1987, 100). Denn die Entschei-
dung für A zum Zeitpunkt (x) könnte zum Zeitpunkt
(x + 1) und je nach situativer Gefühlslage oder Präferenz
für Vorschlag B, C oder Z ausfallen.

Zweitens ist von dieser Beobachtung auf der Ebene zweiter
Ordnung die Beobachtung in der Ebene dritter Ordnung
abzuheben. Im Horizont beobachtungstheoretischer Lo-
gik ist keine vierte Ordnungskategorie eingebaut, sodass
in der geschichtlichen Unterscheidung und Beschreibung
die beiden Ebenen der ersten und der zweiten Ordnung
eingeschrieben sind. Deshalb ist jetzt von den Aktivitäten
des Beobachters in der dritten Beobachtungsebene zu spre-
chen.

In dieser Ebene dritter Ordnung von Beobachtung werden
die Operationen des Unterscheidens und des Beschreibens
beziehungsweise des Unterlassens oder der Negation im
zeitgeschichtlichen Wandel beurteilt. Um in diesem schlich-
ten Beispiel aus dem Alltag zu bleiben, könnte eine invol-
vierte angesprochene zweite Person auf die vorgebrachten
Vorschläge A, B, C und Z entgegnen: So wie ich dich
kenne, habe ich den Vorschlag A erwartet, denn ich weiß,
dass du einen Kinobesuch allen möglichen Alternativen
vorziehst. Oder kurz: Seit ich dich kenne, kommt immer
der gleiche Vorschlag. Wie die Vorschläge B, C und Z zu
beurteilen sind, kann aus der routinierten Favorisierung
von A erschlossen werden. Im herangezogenen Beispiel ist
der zeitgeschichtliche Wandel auf die Biographiegeschich-
te beschränkt. Wir können das Beispiel eines politischen

35



Beobachters heranziehen, um aus dem entgegengesetzten
Standpunkt den geschichtlichen Wandel im Kampf um
Einflusssphären des Westens im Unterschied zum Osten
zu beschreiben. Seit dem Zerfall der Sowjetunion bemüht
sich der Westen unter der Hegemonie der USA und der
NATO, ehemalige Staaten, welche der Sowjetunion ver-
bunden waren, unter den politischen, ökonomischen und
militärischen Einfluss des Westens zu ziehen und dem
Interesse am Bestand politisch-ökonomischer Macht und
Einflusssphären eines erstarkenden Russland abspenstig
zu machen. Kritische Beobachter dieser Strategien um po-
litische Einflusssphären und Gebietsansprüche könnten
diesen ”kalten Krieg“ um die Erweiterung des Westens
nach Osten und umgekehrt aus Kenntnis der jeweili-
gen politisch-strategischen Machtkalküle und der daraus
abzuleitenden Handlungen beurteilen und damit einher-
gehende Risiken prognostizieren.

Durch Verbindung dieser drei Ebenen der Beobachtung
steigert jeder Beobachter seine Glaubwürdigkeit, was nicht
nur die Verallgemeinerbarkeit seiner Operationen des Un-
terscheidens, Beschreibens und Negierens an seinem Bei-
spiel möglich macht, sondern auch kritische Einwände,
Relativierungen oder neue Unterscheidungen, Beschrei-
bungen usw. provozieren kann.

Journalisten der Verbreitungsmedien verstehen sich ger-
ne als Welterklärer. Genauer verstanden sind sie Beobach-
ter. Ein Beispiel zur Veranschaulichung: Versetzen Sie sich
in die Situation morgendlicher Zeitungslektüre. Ihre Auf-
merksamkeit bleibt auf der Seite 3 an einem brisanten Arti-
kel zur Flüchtlingspolitik hängen. Der Artikel ist nament-
lich gekennzeichnet. Der Autor ist Ihnen als kritischer Be-
obachter politischer Ereignisse bereits bekannt. Aufgrund
früherer Artikel können Sie seine Unterscheidungen, Be-
schreibungen, Analysen, politischen Einordnungen, seine
Positionierung zwischen Aktualität und Möglichkeit so-

36



wie seine Weglassungen (Negationen) nachvollziehen, tei-
len oder kritisieren. All dies tun Sie auf der Grundlage Ih-
rer eigenen Unterscheidungen, begrifflichen Beschreibun-
gen, politischen Auffassungen und Negationen, die Sie Ih-
rer schulischen Bildung, Ihren eigenständigen Überlegun-
gen, Ihren Informationsquellen oder auch zurechtgelegten
Vorurteilen verdanken. Als Leser betrachten Sie Autoren
als subjektive Beobachter von Ereignissen oder als Erfinder
von Geschichten aus dem jeweiligen Standpunkt des Au-
tors und dem, den Sie selbst im sozialen Raum und in der
linear verlaufenden Zeit einnehmen. Kein Text steht ohne
Beziehung auf einen Autor, dessen Standpunkt in Raum –
genauer in sozialen, ökonomischen sowie durch institutio-
nalisierte Macht- und Entscheidungsstrukturen geprägten
Verhältnissen – und Zeit sowie dessen gebildeten Fähigkei-
ten des Unterscheidens, des Beschreibens und der Negati-
on möglicher Alternativen. Kein Leser versteht einen Text
ohne mindestens diese unterschiedenen Komponenten.

Diese Analyse der Beobachtung auf den drei in kritische
Beziehung gesetzten Ebenen könnte auch in eine dialek-
tische Theorie dergestalt eingebaut werden, dass diese drei-
fach unterschiedenen Beobachtungen in das Beobachtete
selbst eingeschrieben werden. So würde aus dem äuße-
ren Beobachtungsverhältnis ein inneres der Sache selbst.
Die philosophische Begründung dieser Umstellung von
äußerer Beobachtung auf die begriffliche Darstellung der
Sache selbst ist Hegels ”Phänomenologie des Geistes“ und

”Wissenschaft der Logik“ geschuldet (vgl. Hegel 1832–
1945/1974, Band 3; Hösle 1988). Dabei ist es erforderlich,
vom personalen Beobachter auf objektorientierte Beob-
achtungsmedien umzustellen. Objektorientierte Beob-
achtung heißt sacherschließende Beobachtung. Dies geht
durch den Einsatz unterschiedlicher Medien und Verfah-
ren, sodass sich deren Analysen und Synthese wechselseitig
befruchten. Denn erst subjekt- und objektorientierte Be-

37



obachtung führt zur dynamischen Erkenntnis von Mensch
und Nichtmensch zwischen Aktualität und Möglichkeit,
Wissen und Gewissheit. Dabei zeigen sich – bei breiter
Anwendung sensibler Medien – Strukturen der Sache
selbst.

Um das oben angesprochene Problem der Flucht aufzu-
nehmen, markieren die Beobachtungen, Beschreibungen
und Negationen Gesichtspunkte, die nicht nur subjekti-
ven Beobachtern zugeschrieben werden können, sondern
in der Sache selbst, also in diesem Beispiel in komplexen
Problemdimensionen der Flucht, aufzufinden sind und
durch unterschiedliche Strukturdimensionen auseinander-
gesetzt werden können; so beispielsweise in die der Flucht
aus Bedrohung durch kriegerische Handlungen und aus
Angst vor der Gefahr getötet zu werden oder in die der
Flucht aus ökonomischen Gründen und aus Furcht vor
Armut oder in die der Flucht aus Motiven religiöser Ver-
folgung und der Sorge um das Seelenheil usw.

Anders formuliert: Die in raumzeitlicher Hinsicht auf
definierte Standpunkte bezogene Beobachtung sinnlicher
Erscheinung von Objekten (O), Subjekten (S) oder Be-
ziehungen zwischen O und S beziehungsweise O und O
oder S und S, wie sie die moderne Wissenschaft einer
ausdifferenzierten Ökologie (Populationsökologie, Na-
turökologie, Tierökologie, Pflanzenökologie, Kulturöko-
logie, Sozialökologie, ökologische Ethik) erforscht, würde
auf die Darstellung der inneren Zweckmäßigkeit oder der
komplexen Organisation der Sache selbst umgestellt werden
können. Einer der wichtigsten Vorzüge der dialektischen
Theorie der Beobachtung besteht darin, dass die Beobach-
tung nicht nur auf Unterscheidungen, Beschreibungen und
Negationen subjektiver Beobachter beruht, sondern auf
dynamische Strukturen der beobachteten Sache selbst trifft –
was Selbstbeobachtung und Selbstregulierung einschließt –

38



und diese diskursiv zur Darstellung bringt (dazu mehr in
Abschnitt 3.3).

39





2 Beschreibung der Problemlage
unserer Zivilisation aus Perspektiven
der neuzeitlichen Aufklärung

Die neuzeitliche Aufklärung, deren Ansätze in die Mitte
des 18. Jahrhunderts fallen, hat eine neue Ära der Frei-
heit des Denkens, Empfindens und Handelns eingeleitet.
Ich möchte diese Epochenschwelle durch fünf Revolu-
tionen beschreiben: eine philosophische Revolution, eine

”politische Revolution“ (Bosse 2012, 47), eine ”industri-
elle Revolution“ (ebd.), eine ”Bildungsrevolution“ (ebd.).
Diese vier Revolutionen verbinde ich mit einer fünften
Umwälzung, welche die Digitalisierung aller Lebensberei-
che vorantreibt.

Die philosophische Revolution geht auf die ”Kritische Philo-
sophie“ Immanuel Kants (1724–1804) zurück. Dazu muss
ich etwas ausholen. Diese philosophische Umwälzung be-
ruht auf drei intellektuellen Wendungen:

1. auf der Umstellung des Denkens von Obskurantis-
mus, Aberglauben und fragloser Metaphysik ohne
Realitätsbezug auf die Subjektivität von Erkenntnis
(theoretische Wendung);

2. auf der Umstellung einer konventionellen, stan-
desbürgerlichen Ethik auf das Ethos der Willens-
freiheit mit dem Prinzip der Selbstgesetzgebung
(praktische Wendung);

3. auf der Umstellung von materialistischer und theore-
tisch-rationaler Ästhetik auf eine Ästhetik reflektie-
render Urteilskraft und eines auf allgemeine Zustim-

41



mung sinnenden Geschmacks, des sensus communis
(ästhetische Wendung).

Diese folgenreichen Wendungen bedürfen näherer Ausfüh-
rungen.

Erstens zu Kants theoretischer Wendung: Kants Wendung
setzt mit der trennscharfen Unterscheidung zwischen
Subjekt oder Ich und Objekt oder Nichtich an. Mit die-
sem Dualismus ist es ihm gelungen, die Geschichte des
Denkens, sinnlichen Wahrnehmens und Handelns neu
zu schreiben, und zwar konsequent aus der Perspekti-
ve des Subjekts. Dabei setzt Kant den Funktionen der
Sinnesorgane die operative Funktion der ”höheren“ Er-
kenntnisorgane von Verstand und Vernunft gegenüber.
Dem kategorial vernetzten Verstand fällt die rein formal
begründete Funktion allgemeiner Erkenntnis der natürli-
chen Welt zu. Das Neue an Kants umwälzendem erkennt-
nistheoretischen Ansatz ist das rein konstruktivistische
Moment der Erfindung des Nichtichs, genauer: der Natur,
durch das rational fragende Ich, welches die Natur expe-
rimentell zu Antworten zwingt. Johann Gottlieb Fichte
(1762–1814) hat die rationale Verfahrensweise konsequent
zu Ende gedacht, während Kant Rationalität und Empirie
im Experiment aufeinander bezieht, wobei den gewon-
nenen Daten nicht gestattet wurde, die Begründung der
Fragen anzuzweifeln.

Um nachvollziehen zu können, wie Kant den Begriff der
Erkenntnis philosophisch-kritisch bestimmt, sei kurz auf
die ”Tafel der Kategorien“, also die ”reinen Verstandesbe-
griffe“ aus der ”Kritik der reinen Vernunft“ (KrV) einge-
gangen. Kant unterscheidet vier Kategorien in der Funk-
tion der ”Verzeichnung aller ursprünglich reinen Begriffe
der Synthesis, die der Verstand a priori in sich enthält, und
um deren willen er auch nur ein reiner Verstand ist“ (Kant,
KrV, 1781/1975, 118). Kants Tafel der Kategorien umfasst

42



solche der Quantität, der Qualität, der Relation und der
Modalität. Es ist hier nicht der Ort, ausführlich darauf ein-
zugehen.

Kants reine Verstandesbegriffe sollten als notwendige Be-
dingungen der Möglichkeit apriorischer Synthesis fun-
gieren, um mittels ”ursprünglich reiner Begriffe der Syn-
thesis“ (ebd.) erfahrungsgesättigte Erkenntnis begründen
oder empirisches Wissen durch Gewissheitsnachweis fun-
dieren zu können. Dieses Netzwerk reiner Verstandesbe-
griffe macht die transzendentalphilosophische Differenz
zur Welt der sinnlichen beziehungsweise geschichtlichen
Erfahrungswelt aus. Durch diese Differenz weiß Kant
Gesetzmäßigkeiten der nichtmenschlichen Natur als wis-
senschaftlich bewiesene Wahrheit gesichert. Darüber hin-
aus konnte er das Programm neuzeitlicher Aufklärung
einlösen, jeglichen Formen von Irrationalität den Boden
entziehen und mit dem Netzwerk reiner Verstandesbe-
griffe oder Kategorien Geist und Natur, Rationalität und
Sinnlichkeit trennscharf unterscheiden.

Zur Erläuterung möchte ich Kants Bestimmung des Sche-
matismus des reinen Verstandes aus der ”transzendenta-
len Analytik“ der KrV hinzufügen. Dieser Schematismus
ermöglicht in Ansehung der Sinne Bilder der produktiven
Einbildungskraft, genauer: Figurationen:

Dagegen (gemeint ist das ”Schema sinnlicher Be-
griffe“ qua Bilder als ”Produkt des empirischen
Vermögens der produktiven Einbildungskraft“;
O.H.) ist das Schema eines reinen Verstandesbe-
griffes etwas, was in gar kein Bild gebracht werden
kann, sondern nur die reine Synthesis, gemäß ei-
ner Regel der Einheit nach Begriffen überhaupt,
die die Kategorie ausdrückt, und ist ein transzen-
dentales Produkt der Einbildungskraft, welches die
Bestimmung des inneren Sinnes überhaupt, nach

43



Bedingungen ihrer Form (der Zeit), in Ansehung al-
ler Vorstellungen, betrifft, so fern diese die Einheit
der Apperzeption gemäß a priori in einem Begriff
zusammenhängen sollten (ebd., 190).

Kants Dualismus von reiner Rationalität und Empi-
rie hat ihm in logischer Folge die zu klärende Frage
eingebracht, wie die reinen Kategorien des Verstandes
mit unreinen, das heißt sich geschichtlich wandelnden
Sinneserfahrungen kompatibel zu machen sind, sodass
philosophisch-wissenschaftliche Aussagen möglich wer-
den, die beides synthetisieren, den eingehandelten Wi-
derspruch auflösen, empirisch gehaltvolles Wissen durch
Gewissheit begründen und mit dem Anspruch auf Wahr-
heit verteidigen können.

Kant will deutlich machen, dass nur durch diesen philoso-
phischen Überbau wahre Erkenntnis und Verständigung
unter Subjekten im Allgemeinen, also ohne jegliche kul-
turanthropologische Disparitäten, für möglich gedacht
werden können. Dieser transzendentalphilosophisch be-
gründete Überbau bildet das metaphysische Fundament
jeder Wissenschaft, welche auf Wahrheit ihrer Aussagen
abzielt. Kants metaphysisch grundierte Wissenschafts-
theorie steht demnach der realen Welt sinnlicher Reize
und geschichtlicher Erfahrung konträr gegenüber. Wie ist
diese Gegensätzlichkeit zu verstehen? Was folgt daraus?

Die Sinnesreize gehen ausschließlich von den oberflächli-
chen Erscheinungen der Dinge aus. Die ”Dinge an sich“
bleiben in ihrer inneren Organisation nicht nur in dieser
ersten Beobachtungsebene, sondern prinzipiell unzugäng-
lich. Sie werden in moderner Sprache als ”Black Boxes“
aufgefasst. Die moderne Theorie der Beobachtung kommt
ohne Kants Anspruch metaphysisch begründeter Gewis-
sheit des Wissens aus, indem die Beobachtung von etwas
in der ersten Ebene von Beobachtung auf das Wie der Be-

44



obachtung, also auf Methoden und Medien, bezogen und
diese mit bisher angewandten Beobachtungsmethoden ab-
geglichen wird. Diese Historisierung von Beobachtung
sollte Wege der Annäherung an die Objekte der Beobach-
tung beschreiben, was die Objekte in ihrer Erscheinung
an die Verfahren des Beobachtens bindet. Das darüber
Ausgesagte gilt so lange, bis anschließende Beobachtun-
gen neue Aspekte zeitigen und den Beobachtungshorizont
erweitern oder von Grund auf umbauen.

Aus dem Zusammenhang derartiger Vergleiche lässt
sich eine Historiographie wissenschaftlichen Fortschritts
schreiben, Wissensstand vorher und danach vergleichen,
was Kants Anspruch an Begriff und Notwendigkeit wis-
senschaftlicher Wahrheit nicht genügt. Anknüpfend an
Kant gelingt es zwar der Beobachtungstheorie, allgemeine
Begriffe der natürlichen, sozialen und kulturellen Wirk-
lichkeit mit intersubjektivem Geltungsanspruch zu ver-
binden, allerdings mit der Einschränkung, dass der Gel-
tungsanspruch auf die bloße Erscheinung der Dinge in
Raum und Zeit begrenzt ist. Die beobachtende Erkennt-
nisfähigkeit bleibt selbst noch in einem Historismus von
Unterscheidungen beobachtender Subjekte den Dingen in
räumlicher und zeitlicher Hinsicht äußerlich. Die jeweilig
erfasste Gestalt der Dinge im Wandel ihrer geschichtlichen
Aktualität erschließt nicht ihre immanente Möglichkeit
beziehungsweise ihre Idee in je konkreter Besonderheit.

Aufgrund dieses erkenntnistheoretischen Defizits und in
Anbetracht von Gegenständen organisierter, das heißt le-
bendiger und eigenständiger außermenschlicher Natur:
Tiere, Pflanzen, Vögel, Fische, Organismen jeglicher
Komplexität sah sich Kant genötigt, neben der äuße-
ren Zweckmäßigkeit, wie sie der Verstand mittels der
bestimmenden Urteilskraft festlegt, Strukturen innerer
Zweckmäßigkeit einzuräumen, die singuläres Leben in sei-
ner Besonderheit, Eigenständigkeit als Wesen eigener Ord-

45



nung anerkennen. Dieses Zugeständnis wenigstens der Idee
nach in die subjektive Erkenntnistheorie einzuschreiben,
hat Kant der Vernunft beziehungsweise der teleologisch
reflektierenden Urteilskraft zugedacht. Der Vernunft fällt
demnach zu, Prozesse innerer Zweckmäßigkeit in der or-
ganisierten Lebenswelt zu beobachten und derart symbo-
lisch darzustellen, als ob es individuell-allgemeine Gesetze
der organisierten natürlichen Welt zwischen erfahrbarer
Aktualität und ideeller Möglichkeit seien. Anders for-
muliert: Kants Vernunftbegriffe sind nicht imstande, die
erkenntnistheoretisch harte Schale des ”Dings an sich“ zu
knacken, die Struktur des Kerns freizulegen und begriff-
lich objektiv sowie ideell darzustellen.

Zweitens zu Kants praktischer Wendung: Auf die Funkti-
on der praktischen Vernunft, welche die praktische Revolu-
tion bewirkt hat, möchte ich nur kurz einzugehen. Auf-
grund ihrer ”reinen“, das heißt erfahrungsunabhängigen
Prinzipien sprudelt aus ihr die Quelle des moralischen Ur-
teils in der Form des ”moralischen Gesetzes“, welches der
Wille sich selbst gibt. Und dieser beruft sich in Ernst- und
Zweifelsfällen auf das ”reine“ Gewissen. Von Vertretern
der Neurowissenschaften wird die Willensfreiheit jedoch
infrage gestellt. In der modernen Moralforschung (Kohl-
berg et al.) entspricht Kants Form moralischer Urteile den
Anforderungen an die Stufe ”postkonventioneller“ morali-
scher Begründung des Handelns. Jeder ist prinzipiell darin
frei, einer Aufforderung zu einer Handlung, die er vor sei-
nem Gewissen nicht verantworten kann, zu widerstehen.
Aber so einfach lässt sich eine derart moralische Entschei-
dung innerhalb sozialer Macht- und Abhängigkeitsstruk-
turen praktisch nicht durchsetzen. Dennoch verweist die
Geschichte des Widerstandes während der Naziherrschaft
auf prominente Beispiele. Worin bestehen die Schwierig-
keiten?

46



Empirisch-experimentelle Studien haben gezeigt, dass
Strukturen sozialer Lebensformen die Liste moralischer
Begründungen ausdifferenzieren. Nicht nur normative
Überzeugungen und sozialstrukturell bedingte Erwägun-
gen, sondern auch psychologische Einflüsse sind nachweis-
bar. Beruft man sich beispielsweise auf sozialmoralische
Normen, dann stehen gelegentlich schwierige Wertent-
scheidungen gegenüber: Leben retten um jeden Preis oder
geltende Gesetze zu befolgen?

Obwohl die Beziehungen zwischen Moralphilosophie,
Moral- und Entwicklungspsychologie sowie moralischer
Sozialisation umstritten sind (vgl. Kohlberg 1986/1988),
ist Kants Prinzip der Willensfreiheit auf der Stufe postkon-
ventioneller Urteilsbegründung anzusiedeln. Außerdem
verstricken Werttheorien herangezogene Begründungen
in moralische Dilemmata und in Aporien der Letztbe-
gründung. Darüber hinaus unterstreicht die Begründung
auf postkonventioneller Reflexionsebene die Radikalität
nachholender Aufklärung, indem sie sich für Form und
Prinzipien individueller Souveränität begeistert.

Drittens zu Kants ästhetischer Wendung: Diese Wendung
begründet die Möglichkeit sinnlicher Erkenntnis des
Schönen und Erhabenen in der Welt der Erscheinun-
gen. Dabei fällt der ästhetischen Urteilskraft die Funktion
zu, in der Form eines Geschmacksurteils zu befinden, was
allgemein gefällt oder nicht gefällt. ”Das Schöne ist das,
was ohne Begriffe als Objekt eines allgemeinen Wohlge-
fallens vorgestellt wird“ (Kant, ”Kritik der Urteilskraft“
(KdU), § 6). Der Ausdruck ”sinnliche Erkenntnis“ darf
demnach nur eingeschränkt verstanden werden, und zwar
beschränkt auf ”das Gefühl des Subjekts“ (§ 17), auf die
bloße ”Form der subjektiven Zweckmäßigkeit einer Vor-
stellung“ (§ 12) im Sinne eines ”freien Spiels der Erkennt-
nisvermögen“ (§ 9; Hervorheb. v. Autor). Den Grund
sieht Kant in der ”Reflexion“ auf die Wahrnehmung eines

47



”regelmäßige(n) Spiel(s) der Eindrücke“ (§ 14), fokussiert
auf ”das Ideal des Schönen“ (§ 17) als dem ”Urbild des
Geschmacks“ (ebd.) und nur exemplarisch, also ”nur in
einzelner Darstellung“ (ebd.) angesichts eines Kunstwerks
vorgestellt. Diese Einschränkungen begründen eine bloß
subjektive Allgemeinheit (§ 8), die darin zum Ausdruck
kommt, dass ”das Wohlgefallen“ an einem gegenständlich
Schönen ”jedermann“ (ebd.) ”als einen Fall der Regel, in
dessen es die Bestätigung nicht von Begriffen, sondern
von anderer Beitritt erwartet“ (ebd.) angesinnt und nicht
postuliert wird.

Dieses Ansinnen des Beitritts zum Geschmacksurteil hat
den Grund in dem gemeinschaftstiftenden Sinn des sensus
communis. Dieser trägt nicht nur die ästhetischen Pro-
dukte reflektierender Urteilskraft, sondern darüber hinaus
auch die rationalen Erkenntnisse der bestimmenden Ur-
teilskraft. Daraus ergibt sich eine innere Beziehung zwi-
schen Naturerkenntnis und sinnlicher Erkenntnis auf dem
Grund des Urteilsvermögens. Für Georg Wilhelm Fried-
rich Hegel lieferte genau dieses Vermögen der Urteilskraft
das Argument, diese innere Beziehung als Ansatz zur
Einschreibung des kantischen Dualismus in das System
philosophischer Dialektik heranzuziehen. Durch diesen
Anschluss kann Hegel die Immanenz der Wechselbeziehung
zwischen der Philosophie des Geistes und der Naturphiloso-
phie begründen.

Diese Ausführungen zur philosophischen Revolution soll-
ten genügen. Ich komme auf die eingangs unterschiedenen
vier Revolutionen zurück. Nach der ausführlich beschrie-
benen philosophischen Revolution gehe ich auf die folgen-
den drei Umwälzungen kürzer ein, die nach Heinrich Bos-
se (2012) für folgenreiche gesellschaftliche Entwicklungen
des 18. Jahrhunderts kennzeichnend sind.

48



Erstens zur politischen Revolution:

”Die politische Revolution, von der Erstürmung der Ba-
stille (1789) bis zur Niederlage Napoleons (1815), eröffnet
den anhaltenden Widerspruch von Demokratie und Mi-
litärdiktatur“ (Bosse 2012, 47). Dieser Widerspruch wurde
in der Epoche der preußischen Reformen zwar gemildert,
aber nicht aufgelöst. International besteht er bis heute.

Zweitens zur industriellen Revolution:

Die industrielle Revolution beginnt damit, daß
James Watt seine verbesserte Dampfmaschine pa-
tentieren läßt (1769), und triumphiert in der Ti-
mes vom 29. November 1814, erstmals auf einer
dampfgetriebenen Schnellpresse gedruckt; seitdem
konkurriert die mechanische Energie der Natur-
und Körperkräfte mit der industriell produzierten
Energie (ebd.).

Drittens zur Bildungsrevolution:

Die Bildungsrevolution läßt sich ebenfalls symbo-
lisch datieren, von dem Verbot des Jesuitenordens
(1773) bis zu Humboldts Gesetz über die Lehrer-
prüfung (1812); sie begründet das moderne Dilem-
ma von Lernen und Geprüftwerden (ebd.).

Zur Bildungsrevolution ist zu ergänzen, dass Hegels

”Phänomenologie des Geistes“ die idealistische Grund-
struktur der dialektischen Theorie allgemeiner Menschen-
bildung entfaltet, wie sie Wilhelm von Humboldt in sei-
nem Bruchstück ”Theorie der Bildung des Menschen“ von
1792/93 theoretisch begründet und pädagogisch skizziert
hat.

”Es wäre ein grosses und trefliches Werk zu liefern“, setzt
Humboldt in diesem Fragment an, ”wenn jemand die
eigenthümlichen Fähigkeiten zu schildern unternähme,

49



welche die verschiedenen Fächer der menschlichen Er-
kenntnis zu ihrer glücklichen Erweiterung voraussetzen;
den ächten Geist, in dem sie einzeln bearbeitet, und die
Verbindung, in die sie alle mit einander gesetzt werden
müssen, um die Ausbildung der Menschheit, als ein Gan-
zes zu vollenden. Der Mathematiker, der Naturforscher,
der Künstler, ja oft selbst der Philosoph beginnen nicht
nur jetzt gewöhnlich ihr Geschäft, ohne seine eigentliche
Natur zu kennen und es in seiner Vollständigkeit zu über-
sehen, sondern nur wenige erheben sich selbst späterhin
zu diesem höheren Standpunkt und dieser allgemeineren
Übersicht“ (Humboldt 1792/1793/1980, 234).

Humboldt hatte Kant studiert, konnte Hegel aber nicht
mehr gelesen haben, zumindest nicht zum Zeitpunkt
der Abfassung des Bruchstücks. Auf der Grundlage des
kantischen Dualismus wird die Struktur der Bildungstheo-
rie verständlich, indem sie erstens vom Subjekt ausgeht,
zweitens sich dieser Subjektivität gegenüber negierend
verhält und sich ihr entfremdet, objektives Wissen über
die natürliche und (sozial-)moralische Welt aneignet und
schließlich drittens durch diesen Aneignungsprozess wie-
der zu sich selbst als einem sinnlich und rational berei-
cherten Subjekt zurückkehrt. Humboldts Bildungstheorie
kann als Bindeglied zwischen Kants subjektivem Idealis-
mus und Hegels objektivem Idealismus betrachtet werden.
Hegels ”Phänomenologie des Geistes“ entfaltet eine kom-
plexe Bildungsstruktur von der ”sinnlichen Gewissheit“
bis zum ”absoluten Wissen“. Damit hat er in bildungsphi-
losophischer Hinsicht einen Anspruch vorgelegt, der über
die Möglichkeit schulischer Bildung hinausreicht.

Bleibt noch die fünfte Revolution zu ergänzen, welche
die Digitalisierung aller Lebensbereiche vorantreiben will
und im Fokus dieser Publikation steht (dazu mehr in
Abschnitt 2.2 und Kapitel 4).

50



Diese beschriebenen Revolutionen mit den implizierten
Wendungen begründeten die Souveränität des Subjekts.
Diese drückt sich aus in einem erweiterten Horizont auf-
geklärter Erkenntnis (Abschnitt 2.1), in dem tiefgreifen-
den Widerspruch zwischen radikaler Demokratisierung
mit globaler Reichweite einerseits und einer Form der Di-
gitalisierung der natürlichen, sozialen, kulturellen und gei-
stigen Welt im globalen Maßstab andererseits, die sich den
Vorwurf gefallen lassen muss, Errungenschaften der neu-
zeitlichen Aufklärung zu unterlaufen und die Souveränität
individuell wie politisch auszuhöhlen (Abschnitte 2.2 und
2.3).

2.1 Horizonte aufgeklärter Erkenntnis

Wir wissen in theoretischer Hinsicht und aus empirisch
validierten Studien zunehmend mehr über natürliche und
soziale Welten. Zugleich sind wir genötigt zuzugeben,
dass dieses Wissen oberflächlich und kontingent erscheint;
oberflächlich deshalb, weil unsere Sinne wahrnehmen,
was ihnen vom Äußeren der Dinge, der Erscheinungsfor-
men und Lebensweisen der Menschen sichtbar ist. Innere
Strukturen und Prozesse des sinnlich Wahrgenommenen
bleiben unserer sinnlichen Wahrnehmung verschlossen,
sofern die Dinge durch technische Mittel oder Eingriffe
nicht gezwungen werden, innere Funktionen offenzule-
gen. Unser Wissen über natürliche und soziale Welten
scheint kontingent deshalb, weil im Verlauf unserer Ge-
schichte die Sinne durch Übung, technische Mittel und
Verfahren geschärft werden, sodass wir unsere Wahrneh-
mungen verbessern und vertiefen.

So gelingt es biomedizinischer beziehungsweise neurowis-
senschaftlicher Forschung inzwischen, genetische Struktu-
ren zu identifizieren und zu manipulieren sowie neuronale

51



Prozesse des Gehirns auszulesen und digital darzustel-
len. Dennoch begreifen wir zureichend nur, was wir selbst
hervorbringen, also was wir unter hypothetischen Annah-
men, bedingungsweise konstruierten Kausalbeziehungen
(wenn ... dann ...) und experimentellen Arrangements
je gegenwärtig realisieren sowie in seiner vielfältigen
Möglichkeit noch zur Entfaltung bringen können. Was
unseren Sinnen gegeben ist und uns nicht als Schöpfer oder
Produzenten zugeschrieben werden kann, begreifen wir
nur hinreichend, und zwar aufgrund unserer begrenzten
Erkenntnisvermögen. Im Unterschied zu den Einsichten
zur Zeit Immanuel Kants verfügen wir heute über deutlich
differenzierteres Wissen über unsere ideellen Fähigkeiten
und wissenschaftlich-technologischen Fertigkeiten. Wir
dringen neugierig und rücksichtslos in Tiefendimensio-
nen der außermenschlichen und der menschlichen Natur
vor. Trotzdem stehen wir immer noch vor vielen Rätseln
bezüglich der Selbsterkenntnis und der Erkenntnis des
anderen, als des kantischen ”Ding an sich“ beziehungswei-
se der kontingenten Realität (Hegel) im Unterschied zur
Wirklichkeit, die im dialektischen Zugriff auf den allge-
meinen Begriff gehoben werden oder die ihre inhärente
Idee zur Darstellung bringen kann. Slavoj Žižek erhellt
diesen Unterschied anhand eines treffenden Beispiels:

Nehmen wir etwa einen barbarischen Staat, in dem
gesetzlose Gewalt herrscht. Dieser ist zwar Teil der
Realität, aber nicht wirklich, weil er nicht die Idee
eines Staates verwirklicht (in diesem Sinne ist für
Hegel das Wirkliche vernünftig und umgekehrt)
(Žižek 2018, 84).

Wir stützen uns mit Hilfe der erkenntnistheoretischen Ex-
pertise der ”Kritischen Philosophie“ Kants auf das erhellte
verständige Bewusstsein, während gleichzeitig Organisa-
tionsformen, Strukturierung und Verfahren der Präsen-

52



tation dieses Wissens den Horizont eines auf Vernunft
gegründeten Bewusstseins verdunkeln, was einer Privati-
sierung des ideell Allgemeinen und des Humanen gleich-
kommt. Anders formuliert: Nicht mehr die geschicht-
lich zum Ausdruck gebrachten begrifflichen Gestalten
des allgemeinen Geistes, sondern die Form des subjekti-
ven Geistes wurde Ausgangspunkt der Konstruktion von
Wirklichkeit. Die geschichtlich erkämpfte und erkennt-
nistheoretisch ausgearbeitete Autonomie des Subjekts be-
zeichnet unter Einschluss der empirischen Bewährung
wissenschaftlich gewonnener Aussagen die Signatur der
Moderne. Wir müssen anerkennen, dass die nichtmensch-
liche Natur ihr Recht auf Eigenständigkeit und Freiheit
gegen den konventionellen Nominalismus menschlichen
Rechts behauptet oder zumindest zu verteidigen sucht.
Mit anderen Worten: Unsere Bemühungen um empirisch
gehaltvolle subjektive Erkenntnis würde ins Nichts laufen,
wenn unseren Erkenntnisvermögen – den Sinnesorganen,
dem Gefühl, dem Gehirn mit seinen Arealen der Daten-
verarbeitung, der Logik des Urteils und der praktischen
Vernunft auf der Basis der Willensfreiheit – nichts dinglich
Eigenständiges entgegenstünde. Bezeugt nicht die lebendi-
ge Natur mittels bildgebender Verfahren ein Stück weit ihr
Recht auf Eigenständigkeit und Freiheit sowie Schönheit?
Doch sehen wir uns genötigt einzugestehen: Im Schatten
der Negationen moderner Beobachter verlieren die Blüten
des Humanismus und Idealismus sowie Symbolismus an
allgemeiner Überzeugungskraft, von der zunehmenden
Anerkennung der Erkenntnisse ökologischer Wissenschaf-
ten abgesehen.

Ein kurzer philosophischer Exkurs soll zeigen, wie es dazu
gekommen ist. Dabei möchte ich erstens auf den Begriff
der Perfektibilität zurückgreifen, den Jean-Jacques Rous-
seau eingeführt und der als Beschreibung der Fähigkeit des
Menschen, sich selbst bildend zu befähigen, die neuzeitli-

53



che Anthropologie ausgezeichnet hat. Zweitens gilt es, drei
zentrale Grundbegriffe der Erkenntnistheorie Immanuel
Kants (1781–1790) aufzugreifen, und zwar Verstand, Ver-
nunft und Urteilskraft. Aber der Reihe nach:

Erstens: Der ”Diskurs über die Ungleichheit“ von 1755
gilt als theoretische Begründung der individuellen Natur
des Menschen; in ”Emil oder Über die Erziehung“ (1762)
entwickelt Rousseau die pädagogische Ergänzung. In dieser
grundlegenden Abhandlung von 1755 trifft er eine folgen-
reiche Unterscheidung, indem er der Beschreibung des hi-
storisch vergesellschafteten bürgerlichen Menschen die hy-
pothetische Vorstellung eines ursprünglich natürlichen Men-
schen gegenüberstellt. Diese Unterscheidung hilft, die mo-
dallogisch begründete Differenz zwischen der Aktualität
vergesellschafteter Lebensformen und der Möglichkeit ei-
ner Lebensform zu begründen, in welcher der Mensch voll-
kommen unabhängig von Gesellschaftsformationen bezie-
hungsweise sozialen Systemen als unteilbares Ganzes (Mo-
nade, In-dividuum) beschrieben wird.

Die vier wichtigsten Kennzeichen von Rousseaus Beschrei-
bung des vorgestellten ursprünglich natürlichen Menschen
will ich an dieser Stelle nur kurz durch die buchstäbliche
Unterscheidung von a) bis d) darstellen. Ausführlich bin
ich auf Rousseaus Anthropologie an anderer Stelle einge-
gangen (Hansmann 2012 und 2018a).

a) Perfektibilität ( perfectibilit́e) unterscheidet sich begriffs-
logisch vom Terminus Perfektion, der in zweckgerichteter
Aussicht auf Vervollkommnung des bürgerlichen Men-
schen abstellt. In der Terminologie des Transhumanismus
ist in diesem Sinn von Menschenverbesserung (human
enhancement) die Rede. Im Unterschied dazu bezeichnet
Perfektibilität die gesellschaftlich unbestimmte ”Fähig-
keit, sich selbst zu befähigen“ (Benner/Brüggen 1996).
Möglich wird diese Befähigung nach Rousseaus pädago-

54



gischem Konzept von 1762 im Raum privat-häuslicher
Erziehung jenseits gesellschaftlicher Bestimmung und au-
ßerhalb sozial normierter, linear-abstrakter Zeitformen
sowie institutionalisierten Lehr-Lern-Traditionen.

b) Das Befähigungskonzept der Perfektibilität umfasst die
Ausdifferenzierung des Selbst in vier Hinsichten: ästhetisch,
emotional, kognitiv und moralisch. In Auseinanderset-
zung mit den Bedingungen und Herausforderungen der
jeweiligen Umwelt bildet sich ein dynamisches Selbst-
verhältnis zwischen Aktualität und Möglichkeit heraus.
Die vorgestellte ursprünglich natürliche Umwelt ist aus-
schließlich durch die menschlich unberührte Natur aus-
gezeichnet und hält Herausforderungen bereit, die dem
Begriff der wilden Lebensform entsprechen. Wildheit als
Lebensform stellt auf die gesellschaftlich ungebrochene
individuelle Einheit und widerspruchsfreie Übereinstim-
mung des Subjekts mit der natürlichen Mitwelt ab. Dem-
gegenüber muss die gesellschaftliche Umwelt durch poli-
tische Herrschaftsformen ausgezeichnet werden, welche
erhebliche Herausforderungen an den Einzelnen stellen,
die aus der Ausdifferenzierung sozialer Systeme resul-
tieren und die man mit dem Begriff widersprüchlicher
bürgerlicher Lebensform zusammenfassen kann.

c) Perfektibilität ist durch die Dynamik der Leidenschaft
beziehungsweise des Bestrebens zu beschreiben, nicht nur
sich selbst zu erhalten, sondern über sich selbst hinaus-
zuwachsen. Umweltherausforderungen und gesellschaftli-
che Programme der Bildung des Menschen rechnen mit
dieser subjektorientierten Dynamik. Zugleich fordern
sie die Erweiterung des subjektiven Horizonts um die
objektorientierten Anforderungen und gesellschaftspoli-
tischen Verpflichtungen sowie Erwartungen. Rousseaus
ursprünglich natürliche Umwelt fordert den wilden Men-
schen primär dazu heraus, sich selbst zu erhalten. Er
lernt, Genießbares von Ungenießbarem zu unterschei-

55



den und sich gegen Angriffe wilder Tiere zu verteidigen.
Darüber hinaus zeichnet diesen Wilden Empathie mit al-
len leidensfähigen Lebewesen aus. Diese Ausweitung auf
andere Aktanten sieht Rousseau ohne jegliche Reflexi-
on, basierend auf spontan gefühltem Mitleid angesichts
leidender Lebewesen. Selbsterhaltung und Mitleid sind
anthropologisch-moralische Konstanten, die prinzipiell
jedem Menschen attestiert werden. In vergesellschafteten
Lebensformen werden diese Konstanten durch geltende
Wertüberzeugungen, soziale Strukturen und Normen so-
wie sozialmoralische Begründungsmuster individuelles
Urteil und praktisches Handeln überformen.

d) Der Begriff der Perfektibilität ist schließlich durch das
moralisch begründete Normativ der Selbstbegrenzung
ausgezeichnet. Denn die Fähigkeit, sich selbst zu befähi-
gen, ist zwar genetisch offen und prinzipiell unbestimmt,
aber dennoch an die biologische Dynamik individueller
Entwicklung gekoppelt. Und diese bleibt an die Lebens-
phasen zwischen Kindheit und Alter gebunden. Dennoch
gestaltet sich diese Bindung evolutiv durch die Interaktion
zwischen genetisch programmierter Perfektibilität einer-
seits und einer sich ständig wandelnden Umwelt mit ihren
Ansprüchen und Herausforderungen andererseits. Rous-
seaus Begriff der Perfektibilität legt den gesellschaftlich
ungebrochenen Kern menschlicher Natur in ihrer Selbst-
bezüglichkeit, ihrer Mitleidsmoral und inneren Poten-
tialität frei, wie sie vom humanistischen Bildungsbegriff
Wilhelm von Humboldts aufgegriffen und bis heute in
ihm ”aufgehoben“ ist.

Zweitens zu Kants erkenntnistheoretischen Grundbegrif-
fen: Verstand und Vernunft sowie ein unterscheidendes Ur-
teilsvermögen bilden aus Kants philosophischer Sicht die
formale Trias unserer Erkenntnis. Verstand und Vernunft
als die eigentlichen Erkenntnisvermögen des Menschen
sind die konstruktiven Bedingungen der Möglichkeit,

56



Weltbilder auf der Grundlage von wissenschaftlich be-
gründeten und sich selbst gewissen Wissens zu erzeugen.
Hinzu kommen Sinnesempfindungen. Die Erkenntnis-
vermögen erstrecken sich auf zwei Dimensionen der Er-
scheinungswirklichkeit: horizontal auf Breite und Vielfalt
des Erfahrungswissens, vertikal auf Horizonte des theo-
retischen, ästhetischen und praktischen Bildungswissens
sowie auf Prinzipien ethisch-moralischer Reflexion.

Während der analytisch operierende Verstand kategorial-
begrifflich auseinandersetzt, was ihm objektiv voraus-
oder zugrunde liegt, nämlich die natürliche Welt in ihrer
Eigenständigkeit und Freiheit, führt die Reflexion der Ver-
nunft wieder in den Horizont der Erkenntnis ein, aber
nur in der Form des reflektierenden Urteils im defizitären
Modus eines Als-ob. Als ob es ”innere Zweckmäßigkeit“ in
Gestalt von verbundenen biologischen Funktionen oder
vernetzte Lebensräume von Pflanzen und Tierpopulatio-
nen gäbe. Defizitär bleibt diese modallogische Betrach-
tungsweise deshalb, weil die Vernunft sich genötigt sieht,
die außermenschliche Natur in ihrer Selbständigkeit refle-
xiv anzuerkennen, ohne sie in ihrer inneren Zweckmäßig-
keit erkennen und diskursiv darzustellen zu können. Die
Urteilskraft teilt sich in die Bereiche sinnlicher Wahr-
nehmung und Beurteilung der Sinnesempfindungen auf-
grund des ästhetischen Geschmacks auf der einen Seite
und auf der anderen Seite in die Erschließung teleologisch
begründeten Wissens. Ersteres erschließt die Schönheit
der Dinge und Handlungen, Letzteres bezieht sich auf
Strukturen innerer Zweckmäßigkeit der außermenschli-
chen Natur wie Prozesse der Selbstorganisation und der
Selbstentfaltung lebendiger Natur. Beide Funktionen der
Urteilskraft – ästhetisch-reflexives Geschmacksempfinden
und teleologische Urteile der reflektierenden Vernunft –
stehen unter Kants Vorbehalt, als ob sie allgemeiner Zu-
stimmung für würdig befunden werden könnten.

57



Kants philosophische Revolution erhob die Subjektivität
in den Rang des Herrschaftswissens über Mensch, nicht-
menschliche Natur und Gesellschaft. Seit dem 15. Jahr-
hundert, der Epoche der Renaissance und des Humanis-
mus, begründet die Einheit dieses Wissens die Würde des
Menschen, seine nobilitas. Als conditio humana ging sie in
die Geschichte unserer Spezies ein. Die Einseitigkeit die-
ser Revolution der Denkungsart sollte sich in einer Form
des Wissens zeigen, die sich auf die bloße sinnliche Erschei-
nung der Dinge, der Subjekte und ihrer gesetzmäßigen Be-
ziehungen beschränkte. Die begriffliche Darstellung die-
ser rational begründeten Erkenntnisse blieb in den Gren-
zen des abstrakt Allgemeinen abgeschlossen. Damit leg-
te Kant das Fundament moderner Wissenschaft, basierend
auf theoretischem Formalismus und empirischem Nach-
weis allgemeingültiger Gesetzmäßigkeiten der Natur. Die
logisch-mathematische Vermessung der Welt bekam ihre er-
kenntnistheoretische Begründung.

Doch diese Form der Erkenntnis unterscheidet sich scharf
vom konkret Allgemeinen des lebendigen Inneren der
Objekte als Wissen von der Sache selbst. Dazu verweist
Kant auf die beschränkte Fähigkeit der teleologischen
Urteilskraft, deren theoretischen Status auf die bloße Re-
flexion begrenzt bleibt, als ob angesichts der lebendigen
Natur die Annahme von Zwecken einzuräumen sei, die
für eine Überzeugung über Eigenständigkeit und Freiheit
derselben zugrunde zu legen seien. Erst Georg Wilhelm
Friedrich Hegel ist es gelungen, Kants Philosophie des sub-
jektiven Idealismus in die Dialektik einer Philosophie und
Wissenschaft des Geistes einzuschreiben. Damit konnte
Kants Dualismus von Geist und Natur als logisch notwen-
dige Auseinandersetzung im Fortschreiten begreifenden
Denkens ”aufgehoben“ werden. Im Unterschied zu Kants
Kategorien des reinen Verstandes begreife Hegel ”die Ka-
tegorien als Grundbestimmungen des absoluten Wissens.

58



Die Kategorien werden zu Strukturmomenten des abso-
luten Wissens, das als sich selbst bestimmenden Denkens
sich selbst zum Gegenstand hat und sich dabei der Katego-
rien in verschiedenen Weisen der Gegenstandsbeziehung
bewegt. (...) Als die wichtigste Konsequenz der Hegelschen
Kategorienlehre erscheint die Aufhebung des Unterschie-
des von Verstandesbegriff und Anschauungsform, indem
die Momente der reinen Anschauung (gemeint sind Raum
und Zeit; O.H.) und des reinen Begriffs in den Gesamtpro-
zeß der sich begreifenden Vernunft vollständig integriert
werden“ (Oehler 1984, 47).

Aus philosophischer Sicht befeuern Kant und Hegel bis
heute Kritik an Denkformen und Entwicklungen bürger-
lich-kapitalistischer Gesellschaften, was ein Stück weit an-
hand dieser Publikation gezeigt werden kann.

Während Hegels Immanenz begreifenden Denkens spe-
kulativer Vernunft die Epigonen spalten sollte, gewann
Kants Interesse an verallgemeinerungsfähiger Erkenntnis
paradigmatisch überzeugendes wissenschaftliches Profil
durch rücksichtslose Neugierde, wie Hans Blumenberg
treffend befunden hat, welche in Logik und Methodik
des Experiments ihren Erfolg zeitigen konnte. Blumen-
berg hält die ”theoretische Neugierde“ ( curiositas) für die
Signatur der Neuzeit. An der ”poetischen Figur des Dok-
tor Faustus“ (Blumenberg 1996, 445) zeigen sich Rück-
sichtslosigkeit, unbegrenzter Forschungstrieb, ”empirische
Unbefangenheit“ (ebd., 444) und Tragik undifferenzierter
Wissbegierde. Kein Geringerer als Jean-Jacques Rousseau
warf den zeitgenössischen Enthusiasten der neuzeitlichen
Aufklärung wissenschaftliche Fortschrittsgläubigkeit und
künstlerischen Opportunismus vor. Adressaten seines
Vorwurfs waren Enzyklopädisten (Diderot, d’Alembert),
Literaten wie Voltaire, Historiker und politisch involvier-
te Philosophen (Thomas Hobbes), welche die Auffassung
teilten, dass die menschliche Natur sich mit ihrer vorfind-

59



lichen Erscheinungsweise decke. Während Wissenschaftler
ihre Gegenstände der Logik und Funktionalität des Expe-
riments unterwarfen, erwiesen sich Künstler als Meister
des Designs in Architektur und Kunsthandwerk im Auf-
trag der Herrschenden und Reichen.

Rousseau sah eine frühe Fassung der Dialektik der Auf-
klärung voraus. Sie bestand im Widerspruch von theoreti-
schem Fortschritt einerseits und andererseits im Stillstand
oder genauer in einer Krise der Urteilsfähigkeit, nicht nur
in ästhetischer und teleologischer, sondern auch praktisch-
moralischer Hinsicht. Zur Bestimmung von Individualität
in ihrer Perfektibilität (Rousseau; vgl. Benner/Brüggen
1996) und Potentialität kristallisierten sich – vom Bil-
dungstrieb ausgehend – Begriff und Programm allgemeiner
Bildung des Menschen heraus, wie beides im Neuhumanis-
mus Wilhelm von Humboldts theoretisch und praktisch
schulbildend werden konnte (vgl. Hansmann 2014; Bosse
2012; Menze 1980). Die ausgearbeiteten Unterrichtspro-
gramme blieben in der Praxis Makulatur, und zwar aus
politischen Bedenken der preußischen Regierung, die sich
von den philosophischen Höhenflügen der Regierung
Friedrich des Großen distanzierte, und mit dem Argu-
ment der Nichtfinanzierbarkeit einer flächendeckenden
Neuorganisation der Schulbildung die bildungsphiloso-
phischen und gesellschaftspolitischen Ansprüchen des
Neuhumanismus abschmetterte. In der Folge quittierte
Humboldt als Chef der Sektion Kultus und Unterricht
den Dienst. Als attraktivere affirmative Reformer boten
sich schulpraktische Konzepte von Nachzüglern an: Ver-
treter der Spätaufklärung wie Johann Bernhard Basedow
(1724–1790), Friedrich Eberhard von Rochow (1734–1805)
und Christian Gotthilf Salzmann (1744–1811) hatten die
bildungsrevolutionären Ambitionen auf nützliche Anfor-
derungen gesellschaftlicher Brauchbarkeit in (schul-)pädago-

60



gische Programme eingeschrieben, und zwar mit flächen-
deckendem und wirkungsgeschichtlichem Erfolg.

Philosophisch-ökonomischer Utilitarismus, nationaler
Merkantilismus, Militarismus, Imperialismus und politi-
scher Konservativismus setzten im 19. Jahrhundert dem
Subjektivismus und bürgerlichen Egozentrismus Gren-
zen, die durch politisch opportune Aktionsfelder mit der
Aussicht auf private Profite entschärft werden konnten.

”Räsoniert soviel Ihr wollt, aber gehorcht¡‘ (Friedrich Wil-
helm II.) Aufklärung und politischer Absolutismus zerris-
sen das Bewusstsein der Bürger in Preußen-Deutschland
zwischen Restauration monarchistischer Realität und ver-
passter demokratischer Möglichkeit. Soziale Ungerech-
tigkeit und die Befestigung der berufsständischen Gesell-
schaftsordnung trieben Keile in ihr Streben um politische
Partizipation und gerechte Teilhabe am wissenschaftlich-
technologischen Fortschritt.

Vielleicht ist deutlich geworden, dass die Profilierung des
Subjekts zum zentralen Thema der neuzeitlichen Auf-
klärung werden konnte. Poeten, Philosophen und Histori-
ker lieferten bereits vor dem 18. Jahrhundert zeitgeschicht-
liche Einordnungen und leisteten begriffliche Vorarbeiten,
um schließlich durch die ”Große Enzyklopädie“ von Denis
Diderot und Jean Le Ronde d’Alembert einen erstaunli-
chen Wissensstand in gebundener Form der Öffentlichkeit
präsentieren zu können. Zwischen 1751 und 1765 ent-
standen siebzehn Textbände; die Veröffentlichung der
Bildbände konnte 1772 abgeschlossen werden. Diese Ver-
knüpfung von Poesie, Philosophie, Wissenschaft und Em-
pirie musste die Herrschenden elektrisieren. Sie sahen
ihre Hegemonie in Gefahr. Denn Aufklärung basierte
auf Wissen, Wissen konnte den Bildungstrieb entfachen,
die Leidenschaft der ”theoretischen Neugier“ entflammen
und die Macht gesellschaftlicher Erneuerung in die Hände
aufgeklärter Beherrschten spielen. Die ergriffenen Gegen-

61



maßnahmen von der Verhaftung des Herausgebers Dide-
rot bis zur Zensur durch das Zentralbüro von Malesherbes
in Paris konnten das Feuer erwachender Subjektivität
nicht mehr ersticken.

Die Enzyklopädie enthielt nicht nur die Summe
dessen, was sich seit der Renaissance, parallel mit
dem fortschreitenden Aufstieg des europäischen
Bürgertums, an fortschrittlichem Wissen und Den-
ken angesammelt hatte, sie stellte dieses Wissen
und Denken nicht nur auf dem Niveau der damals
progressivsten Klasse vor, des an der Aufklärung
geschulten französischen Bürgertums; sie enthielt
darüber hinaus auch ein Programm zur praktischen
Verwirklichung der erreichten theoretischen Er-
kenntnisse (Naumann 1967, 12; Hervorh. v. Autor).

Die Frage der Souveränität sprang über das Subjekt hinaus
auf Gesellschaft und das politische System über. Sou-
veränität kristallisierte sich zum Schlüsselbegriff der
bürgerlichen Gesellschaft in politischer, ökonomischer
und moralisch-ethischer Hinsicht heraus. Er verknüpfte
Selbst- und Welterkenntnis mit begründeter Selbstdiszi-
plin.

2.2 Aufstieg der Souveränität, digitale
Zurichtung und Ausbeutung
personenbezogener Daten

Bürgerliche und politische Souveränität begründen als
erkämpfte Freiheitsrechte in gesetzlich verfassten Staa-
ten gerechte Teilhabe aller an dem, was Bürgerinnen und
Bürgern unterschiedslos rechtlich nach Grundsätzen aus-
gleichender Gerechtigkeit zusteht. Die aus der griechi-
schen Antike überlieferten Dialoge Platons bereiteten den

62



ideellen Grund für den Übergang von literarischer Fik-
tion zu diskursiven Auseinandersetzungen über Formen
bürgerlicher Freiheit, deren Ermöglichung und Siche-
rung durch rechtsstaatliche Rahmung sowie handlungs-
leitende Grundsätze ethisch-moralischer Reflexion. Die
politisch-ökonomische und kulturelle Realität konnte
diesem geistigen Grund kein tragfähiges Fundament un-
terlegen. Die vielversprechenden Anfänge neuzeitlicher
Aufklärung und erkämpfter Souveränitätsrechte blieben
im Netz gesellschaftlicher Widersprüche stecken. Anstelle
unbeschränkter allgemeiner Bildung des Menschen setzten
sich Gestalten der Halbbildung (Adorno) in Bewusstsein
und Charakter der bürgerlichen Subjekte fest. Der Begriff
Halbbildung beschreibt nicht in quantitativer Hinsicht die
Hälfte eines angenommenen Bildungsganzen, etwa eines
epochal geltenden Bildungskanons mit Abschlusszertifika-
ten und Eintrittsversprechen in gesellschaftliche Statuspo-
sitionen. Klassisch betrachtet gilt Bildung als unbegrenzt,
der Form und Struktur nach als offen, unabschließbar.
Im Horizont des Unbegrenzten bliebe Halbbildung oh-
ne verifizierbaren Sinn, haltlos, destruktiv und bloße
Ideologie. Belegen lässt sich dies anhand von Institutio-
nen der Halbbildung wie den Verbreitungsmedien. Sie
überspielen die Unterscheidung von Sachverhalten und
Meinungsjournalismus, verschweigen Quellen, halten ge-
sellschaftliche Strukturen für Sachzwänge und verleugnen
ideelle Gesichtspunkte beziehungsweise inkorporierte Ide-
en. Stillstand des Denkens und der Reflexion breitet sich
aus. Menschliche Kommunikation implodiert in Phrasen-
drescherei, dringt über den Austausch von sedimentierten
Standpunkten nicht hinaus.

In dialektischer Hinsicht bremst sie die Bewegung des
Geistes aus. Entlarvend an Adornos Begriff der Halb-
bildung ist die gesellschaftlich forcierte Beschränkung der
Bildsamkeit. Während die Programme der Spätaufklärer

63



den Stachel der Bildung noch aufrecht hielten und scharf
hielten, zerbrach er unter der Herrschaft eines auf Pri-
vateigentum der Produktionsmittel und Profit reduzierten
ökonomischen Kapitalbegriffs. Institutionelle Organisa-
tionsformen und bürokratische Strukturen, ökonomisch-
berufliche Zwänge, interessengeleitete Information, po-
litisch affirmative Verbreitungsmedien und soziale Un-
gleichheit bauten unüberwindbare Hürden auf, um die
Kraft der Perfektibilität (Rousseau) strukturkonservativen
Zielen gesellschaftlicher Reproduktion unterordnen zu
können.

Ist diese bildungsphilosophisch motivierte Kritik am ge-
sellschaftlichen Fortschritt noch haltbar? Begeistern wir
uns nicht längst an der Möglichkeit, die sich mit dem In-
ternet und den elektrischen Medien eröffnet, im ”globalen
Dorf“ (McLuhan) zu navigieren? Die sich durchsetzende

”Kultur der Digitalität“ (Stalder 2017) scheint auf den er-
sten Blick die Stafette der neuzeitlichen Aufklärungsidee
aufzugreifen und zu dynamisieren. Denn die technisch un-
begrenzte Digitalisierung aller Bereiche des Politischen ein-
schließlich des Privaten ermöglicht in Bezug auf Erreich-
barkeit unbeschränkte Souveränität im Raum der digitali-
sierten Welt. Wenn dieser Raum mit dem der modernen
Mathematik strukturgleich ist, gilt für die binäre Logik der
Digitalität das Paradigma der Formalisierung, was heißt,

”daß alle in diesen beiden monumentalen Systemen vor-
kommenden Sätze und Beweise ihres inhaltlichen Charak-
ters restlos beraubt und im Leibnizischen Sinne durch Zei-
chenreihen bzw. durch Umformungen von Zeichenreihen
ersetzt werden“ (Scholz 1969, 287). Dennoch – oder gerade
deshalb? – scheint die vollständige Formalisierung eine Be-
dingung der Möglichkeit darzustellen, die Wirklichkeit in
ihrer Selbständigkeit und Freiheit dem Kalkül der Erreich-
barkeit sowie Erregbarkeit anzudienen. Auf politische Pro-
bleme und konkrete Inhalte bezogen, befördert sie die Mo-

64



bilisierung gesellschaftspolitischer Befreiungskämpfe, und
zwar national, potentiell und auch international. Struktu-
relle Voraussetzung dafür wäre Freiheit der Information
und des Zugangs zu allen erfassten Daten, welche poli-
tische Souveränität demokratisch gestaltbar machen. Zu-
gleich beschränkt, neutralisiert und entleert die fortschrei-
tende Kultur der Digitalisierung kämpferisch und kompe-
titiv ausgetragene Auseinandersetzungen dem Inhalt nach.
Dinge, Subjekte, soziale und politische Systeme werden
rein äußerlich und verhaltenstheoretisch als Black Boxes
aufgefasst, outputgesteuert durch Inputs intelligenter, algo-
rithmisch operierender Maschinen auf der Grundlage ope-
rativ geschlossener Standards gigantischer Datenkonzerne.
Die von naiven Mediennutzern eingespielten personenbe-
zogenen Daten gerinnen zu digitalem Kapital.

Digitales Kapital verfügt in kapitalistischen Gesellschafts-
systemen über binär codierte Macht, welche sich selektiv
selbstlernende Algorithmen und ”Clickworker“ aneignet,
wodurch globale Informationstransfers und Bedürfnis-
muster von Adressaten gesteuert werden. Während die
Erscheinungsoberfläche der Demokratie der Meinungen
exponentiell anschwillt, verdünnen sich im umgekehrten
Verhältnis reflektierte Erkenntnis, kritische Urteilsfähig-
keit, praktisches Wissen und Können im Sinne des ”Sich-
Verstehens-auf“ (Koch 2015). Das spezifisch kapitalistisch-
postdemokratische Setting der Operationen entzieht der
Ermöglichung bürgerlicher und politischer Souveränität
jegliche Sinnalternativen gemeinwohlorientierter Rich-
tungswechsel. Die Herrschaft digitalen Kapitals wirft die
Frage nach der logischen Genese auf, die der Aufklärung
bedarf.

Im Anschluss an den Philosophen, Physiker, Mathemati-
ker und Historiker Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–
1716) wurde die ”Idee der Mechanisierung ,geistiger‘
Abläufe“ (Stalder 2017, 170) von dem Briten Charles

65



Babbage im 18. Jahrhundert aufgegriffen und transfor-
miert, 1937 von Alan Turing zu einer ”Logical Computing
Machine“ (Dyson 2014, 359) weiterentwickelt.

Turing führte zwei grundlegende Prämissen ein:
die Diskretheit der Zeit und die Diskretheit der
Geisteszustände. Für eine Turingmaschine ist die
Zeit kein Kontinuum, sondern eine Abfolge von
Zustandsänderungen (Dyson 2014, 360).

Die Diskretheit der sogenannten Geisteszustände be-
schränkte sich auf zwei innere Zustände der Turing-Ma-
schine, und zwar auf die Zeichen 0 und 1.

Jeder Schritt der Turingmaschine wird durch eine
Liste von Befehlen gesteuert (ein Zeichen lesen,
schreiben oder löschen, um eine Stelle nach rechts
oder links rücken, den inneren Zustand verändern),
die die Maschine ausführen muss, wenn sie an die
Reihe kommen. Die Turingmaschine befolgt An-
weisungen und macht nie einen Fehler (ebd., 361).

Die Anweisungen erfolgen in der Form von logisch wi-
derspruchsfreien Befehlsketten, wodurch die Operationen
in Gang gesetzt werden. Dabei ist vorausgesetzt, dass die
zu lösenden Problemstellungen in Programmcodes (ope-
rative Zeichenstrukturen) transformiert werden, welche
die Maschinen zum Berechnen von Lösungen bringen,
die wiederum in die jeweilige Umgangssprache übersetzt
werden. Anders formuliert: Man muss die Fragen ken-
nen, um die Maschine nach Antworten suchen zu lassen.
Verfügungsmacht über massenhaft akquirierte personen-
bezogene Daten ermöglicht die Erkennung von Mustern,
die auf Bedürfnisse der Datenträger zurückbezogen wer-
den können, sodass diese gar nicht erst abgefragt zu werden
brauchen, weil die Fragen längst bekannt sind. Wie ist dies
möglich? Dazu muss ich etwas ausholen.

66



Aufgrund der begrenzten Länge operativer Zeichenket-
ten wurde eine neue Entwicklungsstufe erreicht, indem
man von der Außensteuerung auf die Eigensteuerung der
Maschinen umgestellt hat. Vorausgesetzt werden jetzt um-
gekehrt Mengen von Antworten beziehungsweise Lösun-
gen zu Fragen beziehungsweise Problemstellungen oder
Suchbegriffen, wozu die Maschine ein Feld von Treffern
aufgrund von ”lernenden“ Programmstrukturen auswirft.
Dabei steht die Menge der Antworten in einem mani-
pulativen Verhältnis zur Menge der Fragen. ”Lernen“
beschränkt sich in diesem definierten Kontext auf die
Identifizierung von wiederholten Zeichenketten, die als
Muster die Aufmerksamkeit der Experten finden. Einen
logisch-operativen Schritt weiter führt die Verknüpfung
derartiger Muster durch extrahierte Algorithmen, was
mit dem Terminus deep learning ausgedrückt wird. Diese
Muster werden in symbolisches Kapital übertragen, was
aktuell der Bedürfnismanipulation dient, der Möglichkeit
nach in neue Formen der Koordination von Produkti-
on und Konsumtion im Rahmen einer Future Economy
überführt werden könnte.

1947 erfand Turing ”intelligente“ Maschinen, die Fehler
machen sollten, um aus ihnen lernen zu können, was
bedeutete, ”die Programmbefehle des Computers entspre-
chend zu modifizieren“ (Dyson 2014, 381), sodass die

”Maschine lernen (konnte), sich selbst etwas beizubrin-
gen“ (ebd.). Dazu war es erforderlich, die Komplexität
der inneren Zustände zu erhöhen, um der Maschine die
rechnerische Möglichkeit zuzuspielen, nach kombinato-
rischen Reduktionen suchen zu können, die im Output
brauchbaren Sinn ergeben. Dazu mussten eigentlich nur
noch sinnvolle, eindeutige numerische Adresslisten vor-
gegeben und mit sinnvollen Zeichenketten vernetzbar
archiviert werden, um aus einem Zufallsnetzwerk mittels

67



einer ziellosen Suche durch intelligente Kombinatorik
oder mustergültige Algorithmen Treffer zu erzielen.

Suchmaschinen sind Kopiermaschinen – sie repli-
zieren alles, was sie finden. Wenn ein Suchergebnis
dingfest gemacht ist, werden die zugehörigen Da-
ten lokal abgelegt, sowohl auf dem Hostrechner als
auch auf diversen Servern und Caches entlang des
Übermittlungsweges. Daten, von denen zahlreiche
Kopien vorliegen oder die häufig im Zusammen-
hang mit Suchanfragen auftauchen, erlangen einen
Status physischer und zeitlicher Nähe. Sinnvollere
Suchergebnisse erscheinen weiter oben in der Liste,
nicht nur dank irgendeines geheimnisvollen Algo-
rithmus, sondern wie sie tatsächlich ,näherliegen‘.
Es sind die sinnvollen Antworten, die den Such-
maschinen als Erste ,in den Sinn‘ kommen (ebd.,
386).

An dieser Stelle darf der Begriff Sinn systemtheoretisch in-
terpretiert werden, was heißt, die Suchmaschine operiert
im Netz digitalisierter Daten zwischen ”Aktualität und
Möglichkeit“ (Luhmann 1987, 100). Die Seite der Aktua-
lität wird durch den Suchbegriff besetzt, die der Möglich-
keit durch die Liste der Treffer. In Analogie zur Feststel-
lung des Philosophen Erich Heintel, wonach sich ”von den
Sinnmöglichkeiten des Menschen (...) sagen läßt, daß alles
Erkennen ein Erkennen von vorausgesetztem Sinn ist“
(Heintel 1984, 103), bietet sich eine aufschlussreiche Bezie-
hung zwischen dem neuronalen System des menschlichen
Gehirns und dem System der Künstlichen Intelligenz (KI)
an. Heintel macht allerdings an gleicher Stelle den ent-
scheidenden Unterschied klar, wenn er darauf insistiert,
dass beim Erkennen des Menschen ”der Vorrang des Sei-
enden vor der Reflexion auf das Seiende und damit (...) der
Unterschied von natürlich Seiendem und durch den Men-

68



schen hervorgebrachten Seiendem aufrecht bleibt“ (ebd.).
Die Digitalität scheint dieses Verhältnis umzukehren, ja
mehr noch: ”aufzuheben“, wenn nicht gar zu verschlei-
ern oder in den Hintergrund zu verschieben, sofern sie
den Kontakt mit der Realität marginalisiert. An dieser
Stelle stellt sich die Frage: Entspricht die binäre Logik im
prozessierenden Verbund mit den operativen Algorith-
men, welche den Artefakten der KI zugrunde liegt, nicht
der Verbindung von Schematismus und Anschauung des
Verstandes bei Kant?

Sybille Krämer beschreibt einen weiteren Aspekt dieser
Problematik. Die Crux der Digitalität besteht nach ihrer
Auffassung darin, dass das Ordnungssystem, welches den
uns umgebenden Raum durch unsere körperliche Stellung

”phänomenal in oben und unten, rechts und links, vorne
und hinten“ (Krämer 2016, 16) gliedert, ”auf die Flächen
übertragen wird. Indem wir durch Linienzüge, durch Be-
schriftung und Bebilderung eine Oberfläche von Körpern
in eine Fläche umwandeln, transformieren wir umge-
bungsräumliche Dreidimensionalität in artifizielle Zwei-
dimensionalität: Auf der Fläche entfällt für Leser und Be-
trachter das ”Darunter“. Damit wird jene Dimension eines
,Dahinter‘ bzw. ”Darunter“ annulliert, über das wir in le-
bensweltlicher Situierung keine visuelle Kontrolle haben;
der Bereich des für uns Nichteinsehbaren ist eliminiert“
(ebd.). Diese mathematisch-formallogische Zurichtung der
gegenständlichen Lebenswelt befähigt uns, durch Opera-
tionen des Unterscheidens und des Beschreibens der einen
Seite des Unterschiedenen die gegenständliche Welt nur
in ihrer oberflächlichen Erscheinung zu erkennen. Dabei
bleibt die andere Seite der Unterscheidung unbeschrieben,
leer. ”Flächigkeit evoziert den Eindruck von Sichtbarkeit,
Kontrolle und Beherrschung dessen, was sich darauf zeigt;
sie verwandelt Leser und Betrachter – ein Stück weit –
in externe Beobachter“ (Krämer 2016, 16). Das heißt, wir

69



verkehren aus philosophisch-erkenntnistheoretischer Sicht
(Kant) in der natürlichen, der sozialen Wirklichkeit und
in der ”Kultur der Digitalität“ (Stalder 2017) als externe
Beobachter. Aus Perspektiven einer Philosophie der Diffe-
renz schreibt sich in die ontologische Differenz, das heißt
die Unterscheidung von Sein (Wesen) und Seiendem (Welt
der Gegenstände), die transzendentale Differenz (Kant)
zwischen Sein an sich (”Ding an sich“) und Sein für sich
(subjektiv erkannte Erscheinungen der gegenständlichen
Wirklichkeit) eine Differenz zwischen dem symbolischen
Code (Sprache) und dem digitalen Code (digitus, Finger)
ein.

Dieser Kode (gemeint ist der digitale; O.H.) soll

’dem handlosen Menschen der Zukunft einen spiri-
tuellen Zustand erschließen. Ihm einen reinen und
inneren optischen Raum zurückgeben‘, der in sei-
nen formalen Elementen indessen äußerst reduziert
sein könnte. ,Die Hand reduziert sich auf den Fin-
ger, der auf eine innere optische Klaviatur drückt‘
wie auf die Tasten des Keyboards vor dem Monitor
eines PC. ,Der Kode ist zwangsläufig zerebral, und
es fehlt ihm die Sensation, die wesentliche Realität
des Sturzes‘ in das Chaos (Kimmerle 2000, 101).

Was Heinz Kimmerle an dieser Stelle zur Unterscheidung
einer ”Logik der Sensation“ und einer Logik des Denkens
in Zeichen unter Berufung auf Deleuze (1995) auseinander-
setzt, trifft die Problematik der Digitalität im Kern.

Neben dem ökonomischen Begriff des Geldkapitals (Marx)
und dem soziologischen Begriff des sozialen Kapitals
(Bourdieu) nimmt der neue Terminus digitales Kapital
die Gestalt globaler Wirksamkeit an. Je mehr man davon
besitzt, desto reicher ist man vernetzt. Wer informativ
optimal vernetzt ist, verfügt über enorme Rechnerkapa-
zitäten und Speichervolumen. Er ist ein digitaler Kapitalist.

70



Ihm steht größtmöglicher Reichtum greifbarer Informati-
on zur Verfügung, den er unter kompetitiven Bedingungen
profitabel realisieren kann. Nachholende Aufklärung soll-
te den digitalen Code über den symbolischen Code an
das Fähigkeitspotential der Adressaten binden, um der
individuellen Souveränität zu uneingeschränktem Recht
zu verhelfen. Die ”theoretische Neugierde“ (Blumenberg)
der neuzeitlichen Aufklärung müsste hinter die verschlos-
senen Türen der privatkapitalistisch organisierten Daten-
konzerne blicken und rücksichtslos auf Offenlegung der
Datengenerierungsverfahren und der Datenverarbeitungs-
mechanismen pochen.

An diese Klärung der logischen Genese der Digitalität, die
unsere Kultur bis in die alltäglichen Lebensbereiche zu be-
herrschen scheint, vertiefe ich im folgenden der Terminus
Digitales Kapital:

Als Digitales Kapital bezeichne ich die Verfügungsmacht
von Großkonzernen als Eigentümer entfremdeter Ar-
beit (Marx), durch die personenbezogene Informationen
akquiriert, von individuellen Eigentümlichkeiten abstra-
hiert, mit gleichwertigen Daten ausgetauscht, vernetzt und
durch algorithmische Verarbeitungsoperationen hierarchi-
siert sowie adressiert werden können.

Aktuell nimmt entfremdete Arbeit auch in den IT-
dominierten Tätigkeitsbereichen zu, wo es sich nach
Ansicht des machtkonformen Zeitgeistes eigentlich
um Reservate kreativen, eigenverantwortlichen und
selbstbestimmten Arbeitens handeln solle. In der
Welt zunehmend computergesteuerter und digital
vermittelter Reglementierung der Arbeitsabläufe
stellt ,Kreativarbeit‘ nur ein ,Randphänomen‘ dar,
denn es existiert eine gravierende Tendenz der Aus-
dehnung von restriktiven Arbeitsverhältnissen (in
durchaus ,traditionellen‘ Formen), weil sich ,die

71



Schere zwischen jenen, die Systeme erstellen und
jenen, die sie nur bedienen‘ beständig vergrößert
(Seppmann 2019, 13).

Die im Hintergrund rechnenden Suchmaschinen leisten
dabei die Verknüpfung von adressierten Antworten und
Suchaufträgen. Die Penetration von Verknüpfungen vi-
sualisiert individuell hierarchisierte Antworten auf den
Displays der Endgeräte. Die konkrete menschliche Arbeit,
die ein Programmierer aufbringt, um die Maschine zum

”selbst“ lernenden ( deep learning) und sich ”selbst“ steu-
ernden Automaten aufzurüsten, steht im Verhältnis zum
Wert des mit personenbezogenen Daten zu erzielenden
Profits. Die Profitrate steigt in dem Maß, wie die Ma-
schine eingerichtet ist, aus Fehlern eigenständig zu lernen,
sodass die anfänglich erforderliche Arbeit des Programmie-
rers schließlich gegen null tendiert. Von selbst lernenden
beziehungsweise sich selbst steuernden Maschinen zu spre-
chen, ergibt Sinn, wenn menschliche Gehirnleistungen auf
Operationen Künstlicher Intelligenz übertragen werden.
Kants formallogischer Schematismus reiner Verstandes-
operationen liefert die philosophische Blaupause für die
Operationen der KI auf der mathematischen Basis binärer
Logik.

Einschränkend ist zu betonen, dass der dafür herangezoge-
ne Lernbegriff erheblich komplexer ausgearbeitet vorliegt
(vgl. Koch 2015; Krapp 2007; Buck 1989). Es erhebt sich
darüber hinaus die Frage, wie der Output dieser Maschi-
nen in eine Wirklichkeit eingefügt wird, die aus einer Viel-
falt von Gegenständlichkeit (vgl. Heintel 1984, 100) in ih-
rer Eigenständigkeit und Freiheit besteht. Wenn es gelingt,
Maschinen mit KI, ausdifferenzierter Sensorik und Emo-
tionalität in den unterschiedlichsten Umwelten operativ fit
zu machen, dann ist das ambitionierte Ziel der Protagoni-
sten des Transhumanismus erreicht. Ich meine die ”tech-

72



nologische Singularität“. Sie treten in Gestalt von selbst
lernenden Automaten in Kooperation mit Menschen oder
Mensch-Maschine-Verbindungen auf. Ein Beispiel soll eine
bereits erfolgreich operierende Singularität illustrieren:

Roboter-Frau Sophia von Hanson-Robotics, äußer-
lich ganz Audrey Hepburn und inzwischen mit
saudi-arabischem Paß ausgestattet, tingelt weltweit
durch Talkshows und brilliert wahlweise als schlag-
fertige Gesellschaftsdame oder einfühlsamer Pflege-
roboter nicht mehr nur mit künstlicher Intelligenz,
sondern mit künstlich-emotionaler Intelligenz. Ein
Prototyp der empathischen Maschine (Beuth 2018,
31).

Die dem ökonomischen Begriff des Kapitals entsprechen-
de Pointe dabei ist: Die Strukturen der Dinge, der Ver-
kehrsformen und der personenbezogenen Daten bleiben
uns Beobachtern in ihren eigenständig organisierten Tie-
fendimensionen des Darunter beziehungsweise Dahinter
und in ihren manipulativ-operativen Freiheitsgraden ver-
borgen. Sie vollziehen sich ”hinter dem Rücken“ (Marx)
der Benutzer. Die Wertform des digitalen Kapitals besticht
durch formale Tauschbarkeit, operativ globale Funktiona-
lität, massenhafte Verarbeitung komplexer Datenmengen,
kaum zu übertreffende Geschwindigkeit ihrer Umsetzung
und hohe Äquivalenz bezüglich der Bedürfnisstruktur der
Adressaten.

Jaron Lanier, Schriftsteller und kritischer Internetvorden-
ker, unterscheidet das Schlechte vom Guten, was im Inter-
net geschieht:

Das Schlechte, das im Internet passiert, macht das
Gute, des es hervorbringt nicht ungeschehen. Ärz-
te trainieren länderübergreifend in virtuellen Simu-
lationen für Operationen, Menschen tauschen sich
über mathematische Probleme aus, Bauern können

73



ihre Ernteerträge steigern, das ist alles toll. Nur der
Schaden überwiegt (Lanier 2018, 15).

Lanier identifiziert diesen Schaden nicht mit dem Internet
als einem globalen Medium, sondern kritisiert die kapita-
listische Organisation ungerechter Verteilung der Server:

Wäre das Internet so, wie seine Erfinder es sich ur-
sprünglich vorgestellt haben, verteilt auf Milliarden
von Servern, wäre es anders. Aber heute ist es so
dermaßen zentralisiert, dass man nur die richtigen
Unternehmen ausschalten muss und wir haben ein
massives Problem (ebd.).

Lanier sieht die funktionale Verkehrung des Internet dar-
in, dass es sich der Manipulation als ihrem Kerngeschäft
verschrieben habe. Es gehe deshalb darum, die Geschäfts-
modelle großer Internetunternehmen wie Google und Fa-
cebook umzustellen von Profitmaximierung auf Dienstlei-
stung zum Wohl aller. Weil derart zusammentrifft, was
vernünftiger Erwägung widerspricht, gerät der technolo-
gische Fortschritt zum Witz.

Der Soziologe Zygmunt Bauman spielt mit einem Witz auf
die diffuse Angst vor der Zukunft der Automation an. Der
Witz geht so:

In der Fabrik der Zukunft wird es nur zwei Lebewe-
sen geben: einen Mann und einen Hund. Der Mann
ist dazu da, um den Hund zu füttern, und der Hund
ist da, um aufzupassen, daß der Mann nichts anrührt
(zit. n. Beuth 2018, 30).

Beuth lenkt die Interpretation dieses Witzes auf das
Zerstörungspotenzial des Disruptiven in der technolo-
gischen Entwicklung, welche die Linie der Kontinuität
rücksichtslos zerschneidet, wenn er schreibt:

74



Die diffuse Angst im Witz weist über die men-
schenleere Fabrik hinaus. Sie betrifft fast alle Pro-
duktionsformen der Wissensgesellschaft: in Büros,
Redaktionen, Kliniken, Pflegeeinrichtungen, Denk-
fabriken, Institutionen (...). Dabei ist die Studienlage
alles andere als eindeutig. Sie reicht vom Alptraum-
Szenario ,Bürger ohne Arbeit‘, zu dem die Forde-
rung nach einem bedingungslosen Grundeinkom-
men gehört, bis hin zur Annahme, daß mehr Jobs
geschaffen als vernichtet würden. Die Wissensge-
sellschaft weiß nicht genau (ebd., 31; Hervorheb. v.
Autor).

Beuth fährt an gleicher Stelle unmittelbar fort:

Der Grund dieser Angst hat auch mit den irrwit-
zigen Erfolgsmeldungen in der Erforschung um
Künstliche Intelligenz (KI) zu tun, wie sie seit den
1960er und siebziger Jahren nicht mehr vorkamen.
Niemand kann sich in Sicherheit wähnen, daß sein
Tun nicht früher oder später durch die universel-
le Turingmaschine (Computer) zu ersetzen wäre,
deren Besonderheit gegenüber allen dagewesenen
Maschinen darin besteht, über Transformations-
regeln jede andere Maschine imitieren zu können
(ebd.).

Unter dem Leitgedanken einer nachholenden Aufklärung
wäre zu prüfen, wie aus der beschränkten Situierung als
externe Beobachter herauszukommen, die gegenständliche
Welt in ihrer Eigenständigkeit sowie Freiheit zu erschlie-
ßen, die Digitalität in ihren Tiefenstrukturen transparent
und womöglich allgemein zugänglich zu machen ist. Kri-
tischen Geisteswissenschaften fiele die Aufgabe zu, den
technologischen Fortschritt nicht nur zu kompensieren,
sondern den Witz in die Dialektik historischer Progressi-
on einzuschreiben. Dabei müsste nach meiner Auffassung

75



insbesondere der individuelle Gebrauchswert des digi-
talen Kapitals ins Zentrum subjektiver und politischer
Souveränität gestellt werden, ohne die Dynamik der Glo-
balisierung aus dem Feld der Beobachtung zu verdrängen.

2.3 Dynamik globalisierter Verkehrsformen

Die Globalisierung uneingeschränkter Kapitalisierung
aller sozialen Systeme bietet der Freiheit des Verkehrs
von Ideen, Produkten, Dienstleistungen, kulturellen Her-
vorbringungen und Menschen prinzipiell unbegrenzte
Möglichkeiten. Die Crux dieser Dynamik in Raum und
Zeit liegt unter einer sinnverkehrenden Bedingung, dass
die eigenständige Natur, ökonomisch produzierte Güter,
menschliche Entäußerungen, soziale Verkehrsweisen und
kulturelle Hervorbringungen Form und Wert einer Ware
annehmen, um im globalisierten Markt zur Erscheinung
kommen und sinnlich wahrgenommen werden zu können.
Das entscheidende Merkmal der Warenform ist ihre spe-
zifisch kapitalistische Funktion als Tauschwert. Dabei
löscht die Inwertsetzung menschlicher Arbeit nicht nur
die Besonderheit subjektiv-kreativer Fähigkeiten aus, son-
dern prämiert an Bildung und Weiterbildungsanstrengun-
gen nur, was institutionell und betrieblich als funktional
anerkannt wird. Darüber hinaus zielende Bestrebungen
gelten als dysfunktional und bleiben dem privaten Belie-
ben überlassen. Private Beliebigkeit darf sich unter dem
Dach der Freiheitsrechte in Nischen ausleben, gesetzlich
geschützt fühlen. Doch sie trifft auf mangelnde soziale
Anerkennung. Schlussendlich führt sie zu Disruption und
desaströser subjektiver Deformation.

Das berufliche Leistungsspektrum unter diesen Be-
dingungen der Ambivalenz wird in der Regel durch
Selbststilisierung, mit Hilfe des Einsatzes geeigneter

76



Konsumgüter und der Nachahmung von Marke-
tingschablonen (durch die ein ,kreativer‘ Lebensstil
zum Ausdruck gebracht werden soll) erzeugt. Nach-
ahmung wird als ,Persönlichkeitsentfaltung‘ und
als Ausdruck eines Selbstmanagements des eigenen
,Humankapitals‘ (miss)verstanden: Lebensstilisie-
rung wird zur Performanz, also einer ’wachsenden
Theaterspielerei, in der alles vorgetäuscht wird, was
man nur vortäuschen kann‘. Diese Stilisierungspra-
xis ist für diese ,Neuen Angestellten‘ (die sich in
einer vorgeblich ,postmateriellen‘ Arbeitswelt als
,Kreative‘ mit ,nichtaustauschbarer Einzigartigkeit‘
wähnen) zum zentralen Bestandteil ihrer Selbster-
haltungsstrategien geworden (Seppmann 2019, 13).

Was sich demzufolge nicht kapitalisieren lässt, existiert
nicht im Markt des Warentauschs, und was nicht im Raum
kapitalistisch spezifizierter Kommunikation erscheint, exi-
stiert nicht einmal im Markt der Möglichkeiten. Alterna-
tivlosigkeit gerät unter diesen gesellschaftlichen Bedingun-
gen zur Zauberformel professioneller Politiker, die nur
noch als leere Geste gesellschaftlich sattsam zugerichtete
Bürgerinnen und Bürger mit verschwurbelter politischer
Rhetorik beeindruckt oder die Sinne anästhetisiert. Al-
ternativlosigkeit ist Ausdrucksform der Gestalt interes-
sengeleiteter Halbbildung. Als Einwand gegen Vorschläge
aus Utopia fungiert sie wie ein Totschlagargument im
politisch-praktischen Diskurs.

Die Rede von der kapitalistischen Inwertsetzung menschli-
cher Arbeit setzt die Kenntnis des Marxschen Wertbegriffs
voraus. Dazu dient der folgende Exkurs:

Aus anthropologischer Sicht gehört es zur Bestimmung
des Menschen, dass er als selbständiges Wesen ein ”gutes“
Leben führt, sich von der Umwelt unterscheidet und sie
zugleich als Mitwelt einbezieht. Doch wie geht das? Als

77



ein organisiertes und empirisch gehaltvolles Selbst muss
er sich erst in der Auseinandersetzung mit dem, was er
(noch) nicht ist, bilden. Dieser Bildungsprozess beginnt be-
reits im Mutterleib, setzt sich nach der Geburt extern fort
durch die Wechselwirkungen zwischen den Widerständen
und Herausforderungen der sozialen Umwelten, zunächst
der familiären Umwelt, dann erweitert um die schulischen
Bildungswelten – bezogen auf die Gegenstände des Leh-
rens und Lernens –, dann wiederum ausgreifend auf die
beruflichen Welten. Im Verlauf dieses komplexen Bildungs-
prozesses konstituiert der Heranwachsende sein konkret-
besonderes Selbst. Er legt die biographische Spur seiner un-
verwechselbaren Identität. Die klassische Theorie der Bil-
dung des Menschen (Wilhelm von Humboldt 1792/1793)
hat dafür die Figur der Dialektik von Entfremdung und
Rückkehr aus dieser zu sich selbst ausgearbeitet (vgl. Hans-
mann 2014).

Dieser Prozess der Wechselwirkung zwischen Mensch
und Lebens- beziehungsweise Arbeitswelten setzt voraus,
dass sich der Mensch entäußert, aus sich heraus auf die
Wahrnehmung der natürlichen, sozialen und kulturellen
Umwelten zugeht, was wiederum in entgegengesetzter
Richtung auf ihn, sein Bewusstsein und seinen Habitus
(Bourdieu) bereichernd, zurückwirkt. Diese Rückwirkung
trägt einerseits zu seiner logischen, intellektuellen und
moralischen Bildung bei. Auf der anderen Seite schränkt
sie seine Bildung ein, je nachdem, welche Gelegenheiten,
Widrigkeiten, Herausforderungen, gesetzlichen Gebote
oder Verbote, Üblichkeiten oder Unüblichkeiten, norma-
tiven Vorgaben, Anreize oder Sanktionen die jeweilige
Gesellschaftsordnung bereithält. Als tradierter klassischer
Begriff umspannt Bildung die Differenz zwischen gesell-
schaftlich bedingter Aktualität beziehungsweise Nützlich-
keit und der Möglichkeit, wie sie sich aus der Sicht speku-
lativer Vernunft darstellen lässt. Georg Wilhelm Friedrich

78



Hegel spannt diese Differenz zwischen Realität einerseits
und Wirklichkeit andererseits auf, in der Vorrede zu den

”Grundlinien der Philosophie des Rechts“ dargestellt als
zwei Seiten der Vernunft, wenn er schreibt:

Was zwischen der Vernunft als selbstbewußtem Gei-
ste und der Vernunft als vorhandener Wirklichkeit
liegt, was jene Vernunft von dieser scheidet und in
ihr nicht die Befriedigung finden läßt, ist die Fessel
irgendeines Abstraktums, das nicht zum Begriffe be-
freit ist. Die Vernunft als die Rose im Kreuze der
Gegenwart zu erkennen und damit dieser sich zu er-
freuen, diese vernünftige Einsicht ist die Versöhnung
mit der Wirklichkeit, welche die Philosophie denen
gewährt, an die einmal die innere Anforderung er-
gangen ist, zu begreifen und in dem, was substantiell
ist, ebenso die subjektive Freiheit zu erhalten sowie
mit der subjektiven Freiheit nicht in einem Beson-
deren und Zufälligen, sondern in dem, was an und
für sich ist, zu stehen (Hegel 1821/1973, 26f. Her-
vorheb. v. Autor).

Dieser anspruchsvolle Versöhnungsprozess der Realität
mit der dynamisch erfüllten Wirklichkeit beginnt aus
anthropologischer Sicht mit der Arbeit des Menschen.
Dazu gehören Erziehungsarbeit, Bildungsarbeit, berufli-
che Arbeit, soziale Arbeit, Kulturarbeit usw. Arbeit ist in
bürgerlichen Gesellschaften existentiell, um unabhängig
und auf sich selbst gestellt sein Leben führen zu können.
In bürgerlich-kapitalistisch organisierten Gesellschaften
beruht der Reichtum auf menschlicher Arbeit unter Bedin-
gungen privater Produktionsverhältnisse aufgrund gesetz-
lich geregelter bürgerlicher Eigentumsordnung. Menschli-
che Arbeit wird als Qualität der Produktivkraft beurteilt
und am Maßstab funktionaler Arbeitszeit gemessen. Der
durch die Produktivkräfte erarbeitete gesellschaftliche

79



Reichtum ”erscheint als eine ,ungeheure Warensamm-
lung‘, die einzelne Ware als seine Elementarform“ (Marx
1867/1973, MEW 23, 49).

Aus der Sicht des Arbeiters in privaten Produktions-
verhältnissen wie Handwerksbetrieben, Industrieunter-
nehmen oder Großkonzernen ist das Produkt seiner Ar-
beit – unabhängig von den installierten Produktionsver-
fahren – Eigentum des Besitzers des Betriebs, des Un-
ternehmens oder Konzerns, in welcher Eigentumsform
auch immer. Dieses Produkt wird als Ware bezeichnet.
Aufgrund der spezifischen Organisation der Produkti-
onsverhältnisse und der Produktivkräfte, wodurch die
Arbeitsprodukte nur noch anzeigen, dass ”in ihrer Pro-
duktion menschliche Arbeitskraft verausgabt, menschliche
Arbeit aufgehäuft ist“ (ebd., 52), stellt das Arbeitsprodukt
in der gesellschaftlichen Erscheinungsform der Ware ihren
Wert dar. ”Als Kristalle dieser ihnen gemeinschaftlichen
gesellschaftlichen Substanz sind sie Werte – Warenwerte“
(ebd.). Dass die Produktionsverhältnisse so weit fortge-
schritten und die Produktivkraft der Menschen durch in-
telligente Maschinen beziehungsweise Automaten ersetzt
wird, ändert am Warencharakter der Produkte nichts.

Die Ware zeigt zwei Seiten in ihrer spezifisch gesellschaft-
lichen Erscheinung. Die eine Seite erweist sich in ihrer
Nützlichkeit als Verbrauchsgut beispielsweise durch Kon-
sum. Darin besteht ihr Gebrauchswert. Die andere Seite
bezieht sich auf ihren Tauschwert. Dieser Wert zeigt
sich praktisch darin, dass verschiedene Produkte von un-
terschiedlichen Produzenten getauscht werden können,
beispielsweise drei Brötchen vom Bäcker gegen ein halbes
Pfund Kartoffeln vom Bauern oder 200 Gramm Schlagsah-
ne aus dem Kaufladen oder gegen ein Paar Schnürsenkel
vom Schuster. Schon bei diesem Tausch von natürlichen
Produkten untereinander wird von der konkret besonderen
Arbeit abstrahiert, die erforderlich ist, um das jeweilige

80



Produkt zu ernten oder herzustellen und aus unterschied-
lich entfernten Orten durch verschiedene Transportmittel
auf den Markt zu bringen. Es dürfte einsichtig sein, dass
die Arbeit des Bäckers, die des Bauern, die des Herstellers
von Schlagsahne und die des Schusters verschieden ist. Die
Unterschiede bestehen in den erforderlichen Fähigkeiten
und Fertigkeiten, in den zu beschaffenden Rohstoffen,
Zutaten, Be- und Verarbeitungsweisen, Transportmöglich-
keiten usw. Wie konnten sich Verkäufer und Käufer den-
noch einigen? In den Zeiten des Tauschs von Naturalien
auf Märkten, wo die Produzenten Produkte angeboten
hatten, die sie selbst nicht verbrauchten und dafür ande-
re eingetauscht hatten, die sie selbst nicht herzustellen
vermochten, weil sie dafür weder die Mittel noch die
nötige Zeit aufwenden konnten, lag die Abschätzung des
Tauschverhältnisses oder der Wertsetzung des jeweiligen
Produkts noch in den Händen der unmittelbaren Tausch-
partner. Auf Viehmärkten gilt noch heute der Handschlag
als Geste des abgeschlossenen Handelsvertrags.

In modernen Gesellschaften, die durch intransparente
sowie vermittelte Produktionsverhältnisse und Produk-
tivkräfte eine Vielfalt parallel organisierter lokaler, re-
gionaler, nationaler und globaler Märkte ausgezeichnet
sind, ist die Inwertsetzung der Dinge und der Arbeit auf
ein Ausdrucksmittel angewiesen, welches die Gleichset-
zung von qualitativ Verschiedenem ermöglicht und das
Vertrauen der Produzenten und der Konsumenten bezie-
hungsweise der (Welt-)Bürgerinnen und Bürger zugespro-
chen bekommt. Es ist das Geld in seinen materiell relativ
beständigsten Ausdrucksmitteln.

Das Geld stellt demnach die allgemein geltende gesell-
schaftliche Wertform dar.

Die allgemeine Wertform, welche die Arbeitspro-
dukte als bloße Gallerten unterschiedsloser Arbeit

81



darstellt, zeigt durch ihr eignes Gerüste, dass sie der
gesellschaftliche Ausdruck der Warenwelt ist. So of-
fenbart sie, dass innerhalb dieser Welt der allgemein
menschliche Charakter der Arbeit ihren spezifi-
schen gesellschaftlichen Charakter bildet (ebd., 81).

Rudolf Wolfgang Müller stellt aus historischer und syste-
matischer Sicht treffend fest:

Das bürgerliche Subjekt ist erst voll entstanden, wenn
der Wert – Ausdruck der bewusstlosen Vergesell-
schaftung der Arbeit als privater Arbeit – soweit
autonom geworden ist, dass er auch die gesellschaft-
liche Produktion insgesamt seiner Bewegung unter-
wirft. Indem die Menschen sich von den Banden
unmittelbarer Vergesellschaftung zur Freiheit des
privaten Individuums beziehungsweise Warenbe-
sitzers emanzipiert haben, nur ihren besonderen
Vorteil verfolgen, erzeugen sie den wirklichen Zu-
sammenhang ihrer Betätigung als eine sie blind und
bewusstlos zwingende, ja überwältigende Macht,
werden sie von diesem ihnen entfremdeten gesell-
schaftlichen Zusammenhang ihrer Einzeltätigkeiten
abhängig, zu Agenten und Ausführungsorganen des
als Kapital verselbständigten Werts (Müller 1977,
98; Hervorheb. v. Autor).

Indem Menschen als Produzenten und Konsumenten ver-
schiedener Waren auf Märkten auftreten, beziehen sie

”ihre Arbeitsprodukte nicht aufeinander als Werte, weil
diese Sachen ihnen als bloß sachliche Hüllen gleichartig
menschlicher Arbeit gelten. Umgekehrt. Indem sie ihre
verschiedenartigen Produkte einander im Austausch als
Werte gleichsetzen (was sie tun, wenn sie mit Bargeld oder
Kreditkarte bezahlen; O.H.), setzen sie ihre verschiedenen
Arbeiten einander als menschliche Arbeit gleich. Sie wis-

82



sen das nicht, aber sie tun es“ (Marx 1867/1973, MEW 23,
88).

Diese spezifisch ökonomische Verkehrsweise der Markt-
teilnehmer befördert Abstraktionsformen des Bewusst-
seins, wodurch die natürlichen Dimensionen der Arbeits-
produkte vom Glanz ihrer gesellschaftlichen Erscheinung,
ihrem Design, absorbiert werden. Die konsumierenden
Käufer verlieren die unmittelbaren Beziehungen zu den
Produzenten, ihren konkreten Arbeitsbedingungen und
Lebensverhältnissen.

”Es ist (...) diese fertige Form – die Geldform – der Waren-
welt, welche den gesellschaftlichen Charakter der Privat-
arbeiten und daher die gesellschaftlichen Verhältnisse der
Privatarbeiter verschleiert, statt sie zu offenbaren“ (ebd.,
90). Marx bezeichnet diese Verkehrung gesellschaftlicher
Verhältnisse als ”verrückte Form“ (ebd.). Zur Verschleie-
rung dieser Verkehrung springt die bürgerliche Theorie
der Ökonomie und des Geldes bei.

Derartige Formen bilden eben die Kategorien der
bürgerlichen Ökonomie. Es sind gesellschaftlich
gültige, also objektive Gedankenformen für die Pro-
duktionsverhältnisse dieser historisch bestimmten
gesellschaftlichen Produktionsweise, der Warenpro-
duktion (ebd.).

Es ist Marx zufolge nicht verstiegen, von einer durch die
Praxis der Warenzirkulation geschliffenen Spiegelung der
Geldform in der Denkform zumindest der Theoretiker
bürgerlich-kapitalistischer Ökonomie beziehungsweise im
Tausch-Handeln der Bürgerinnen und Bürger im Markt
der Warenwelten zu sprechen.

Einschränkend ist festzuhalten, dass außerhalb der bür-
gerlich-kapitalistischen Inwertsetzung menschlicher Ar-
beit direkte Formen menschlichen Verkehrs sich ent-

83



falten können, wenn nicht allgemein, dann in Nischen
gemeinschaftlichen Austauschs jenseits funktionaler Kom-
munikation sozialer Systeme. Dies widerspricht nicht
der Auffassung, dass die bürgerlich-kapitalistische Denk-
form die privaten Lebensverhältnisse durchdringt und das
menschliche Bewusstsein zerreißt, was nach Georg Wil-
helm Friedrich Hegel ins subjektive oder soziale Unglück
driftet.

2.4 Zusammenfassung

Kapitel 2 konzentrierte sich auf die kritische Verbindung
der Errungenschaften der neuzeitlichen Aufklärung des
18. Jahrhunderts mit der Forderung nachholender Auf-
klärung. Begründet ist diese Forderung durch die drohen-
de Geschichtsvergessenheit postmoderner Gesellschaften
und der Rücksichtslosigkeit des wissenschaftlichen Fort-
schritts unter dem Paradigma ”Künstlicher Intelligenz“
in Verbindung mit dem Konstrukt ”technologischer Sin-
gularität“. Dazu war eine prägnante Beschreibung der
Problemlage unter Gesichtspunkten der neuzeitlichen
Aufklärung unverzichtbar.

Im Fokus der Aufklärungsbewegung des 18. Jahrhunderts
irritierten und erhitzten fünf beziehungsweise sechs unter-
scheidbare Revolutionen interessierte Kreise kritischer In-
tellektueller:

1. eine philosophische Revolution, basierend auf Im-
manuel Kants Begründung kritisch-idealistischer
Philosophie (”Kritik der reinen Vernunft“, ”Kritik
der praktischen Vernunft“, ”Kritik der Urteilskraft“)
mit der Konstruktion souveräner Subjektivität in
Bezug auf die Erkenntnis der natürlichen, der sozia-
len und der kulturellen Welt im Allgemeinen sowie
im Besonderen des Geschmackurteils;

84



2. eine wissenschaftstheoretische Revolution, fokus-
siert auf den Begriff der theoretischen Neugierde
(Blumenberg), der als Signatur der Neuzeit gilt
und durch die Merkmale geschichtlicher Entkopp-
lung sowie Rücksichtslosigkeit wissenschaftlicher
Ansatzweise, experimenteller Methodik und tech-
nologischer Umsetzung erzielter Erfolge. Damit
war das Paradigma bürgerlicher Wissenschaftspraxis
besiegelt;

3. eine bildungstheoretische Revolution, gegründet auf
Jean-Jacques Rousseaus anthropologisches Grund-
konzept der Perfektibilität – interpretiert als basale
Fähigkeit, sich selbst zu befähigen (Benner/Brüggen
1996) – als Fundament einer Theorie allgemei-
ner Menschenbildung (Wilhelm von Humboldt
1792/1793) herangezogen und programmatisch so-
wie organisatorisch zur Konzeption der preußischen
Bildungsreform weiterentwickelt;

4. eine bildungsbürgerliche Revolution mit ambiva-
lenter Zielsetzung: Einerseits sollte der Anspruch
auf allgemeine Geltung in Humboldts bildungstheo-
retisch begründeter Bildungsreform für Preußen-
Deutschland entschärft werden, andererseits wur-
den Inhalte und Strukturen an den realen Anfor-
derungen der standesbürgerlichen Gesellschaft des
18. Jahrhunderts ausgerichtet, wofür das Paradigma
gesellschaftlicher Brauchbarkeit Pate stand;

5. eine Revolution der Öffentlichkeit, wie sie durch die

”Große Enzyklopädie“ unter der Regie von Denis
Diderot und Jean Le Rond d’Alembert publizistisch
inszeniert und zur Verbreitung allen gesammelten
Wissens der breiten Öffentlichkeit unter dem Risiko
der französischen Zensurpraxis präsentiert wurde –
eine beispiellose empirische Datensammlung;

85



6. eine digitale Revolution, einerseits in einem globa-
lisierten demokratischen Gewand, was andererseits
unter diesem Gewand verdeckt operierende algorith-
mische Prozesse in der Regie kapitalistisch organi-
sierter Großkonzerne beherbergt.

Die ersten fünf Revolutionen zeigten eine Differenzierung
der Differenz in fünffacher Hinsicht: eine ontologische
Differenz (Sein/Seiendes), eine transzendentale Differenz
(Sein/Ding an sich), eine bildungstheoretische Differenz
(allgemeine/spezielle Bildung), eine bildungsbürgerli-
che Differenz (allgemein/ständisch-beruflich) und eine
öffentlichkeitstheoretische Differenz (allgemein zugäng-
lich/zensiert). Diese fünf Revolutionen begleiten den ge-
schichtlich herausragenden Kampf um Souveränität in sub-
jektorientierter und politisch-sozialer Hinsicht. Im Fokus
kritischer Aufmerksamkeit standen Fragen nach sozialer
Gerechtigkeit und gesellschaftspolitischer Partizipation.

Die sechste Revolution basiert auf der Differenz symbo-
lisch/binär. Diese zeichnet die Umwälzung postmoderner
Kultur durch globale Digitalisierung aus. Kennzeichnend
ist die Reduktion einer komplexen philosophischen Logik
auf die rein formale binäre Logik. Sie weist auf die Gren-
zen der kantischen Verstandeskategorien zurück. Eine re-
konstruierte nachholende Aufklärung wird durch die welt-
weite Digitalisierung aller Lebenswelten, der sozialen und
der nichtmenschlich-natürlichen, herausgefordert. Die un-
eingeschränkte Kapitalisierung der Natur, der sozialen Sy-
steme und des Menschen gefährdet in Verbindung mit dem
Konstrukt der Singularität, wie es von Vertretern des tech-
nologischen Transhumanismus und Apologeten Künstli-
cher Intelligenz massiv protegiert wird, die geschichtlich
erkämpfte Souveränität.

Im folgenden Kapitel möchte ich auf Gesichtspunkte und
Argumente eingehen, die auf eine aktualisierte Aufklärung

86



abzielen. Ich schlage dafür den Begriff nachholende Auf-
klärung vor. Dabei rückt der Begriff der Souveränität
unter Bedingungen der sich durchsetzenden Digitalisie-
rung unserer Kultur in den Mittelpunkt (Abschnitt 3.2).
In Abschnitt 3.3 plädiere ich für eine verstärkte Wieder-
aufnahme dialektischer Philosophie in die Debatte um
uneingelöste Versprechen gesellschaftlicher Erneuerung
mit prominenter Unterstützung.

87





3 Nachholende Aufklärung.
Kernaspekte im 21. Jahrhundert

3.1 Anschlüsse an die neuzeitliche Aufklärung

Die neuzeitliche Aufklärung des 18. Jahrhunderts stellt
Hans Blumenberg (1996, 443) unter den Begriff der ”rück-
sichtslosen Neugierde“. Dabei beruft er sich auf Friedrich
Nietzsches Kritik historischer Überfrachtung allen Le-
bens. Nietzsche vertrat die Auffassung: Je monumentaler
Geschichte betrieben wird, desto mehr wird Leben, kon-
notiert mit Neuem beziehungsweise Werden überhaupt
erstickt. Kritiker der alten Metaphysik, die sich metho-
disch gesicherter Überprüfung an der geschichtlichen
Erfahrung entzog, stellten sich auf einen voraussetzungs-
losen Standpunkt, von dem aus die gegenständliche Welt
fortan zu erschließen sei. Blumenberg bezeichnete die-
sen neuen Standpunkt als den einer ”theoretischen Ein-
stellung“ (ebd.). Nietzsches Adjektiv ”rücksichtslos“ ist
paradigmatisch zu verstehen, und zwar insofern, als Rück-
sicht auf die überlieferte monumentale Geschichte den
Blick für das werdende Leben und dessen unbeschränk-
te Möglichkeiten verstellen und die geforderte radikale
Neugierde unter dem Übergewicht geschichtlicher Vor-
urteile begraben oder zumindest in beengender Weise
beeinflussen kann (vgl. Nietzsche 1982). Blumenberg zieht
beide Markierungen – ”rücksichtslose Neugierde“ und

”theoretische Einstellung“ – zum epochalen Begriff der

”theoretischen Neugierde“ (Blumenberg 1996, 445) zusam-
men. Mit dieser Darstellung einer offenen, auf spontane

89



Erforschung der natürlichen und sozialen Welt fokus-
sierten wissenschaftlich-rationalen Haltung konnte der
verdunkelnde Schleier dogmatischer Metaphysik, blin-
den Obskurantismus, transzendenter Glaubensvorstellun-
gen, teleologischer Naturbetrachtungen und trügerischen
Weltvertrauens, wie es die vorneuzeitliche Geschichte
kennzeichnete, gelüftet werden. Diese Entlastung von
geschichtlicher Bevormundung durch Ziel- und Zweck-
vorstellungen, welche der Natur von Philosophen und
Historikern zugeschrieben wurden, gab Räume frei für
den Sinn hypothetisch-experimenteller Forschungsmethodik
und für ”empirische Unbefangenheit“ (ebd., 444).

Diese neue, rücksichtslose und abstrakt rational vorpre-
schende Zugriffsweise ließ zunächst in drastischer Umwen-
dung der Blicke jegliche Metaphysik hinter sich. Dabei gin-
gen aufschlussreiche Erkenntnisfaktoren philosophisch-
kritischer Begründungen metaphysischer Einsichten verlo-
ren, wie sie vernunftbegründeter Reflexion zuzuschreiben
sind. Dieser Verlust des philosophisch-erkenntnistheore-
tisch fundierten Allgemeinen und des vernunftbasierten
Humanen kann nicht bilanztechnisch abgeschrieben wer-
den. Die darin verdichtete conditio humana muss rekon-
struiert und in die nachholende Aufklärung eingebunden
werden, zumal unüberbietbare Ansätze einer dialektischen
Einheit verständigen und vernünftigen Bewusstseins be-
reits im 15. und 16. Jahrhundert ausgearbeitet wurden.
War es nicht Immanuel Kant, welcher der Wendung auf
das Subjekt als dem Topos wissenschaftlich approbier-
ter Erkenntnis ohne jedes metaphysische Fundament eine
deutliche Absage erteilte (vgl. Kant 1783)? Während Kant
auf einer kritisch-metaphysischen Grundlegung der Wis-
senschaft insistierte, um Wahrheit durch die Gewissheit
wissenschaftlichen Wissens vor dem Relativismus von
Wahrscheinlichkeitsbehauptungen zu retten, versuchen

90



konkurrierende Wahrheitstheorien die Begründungslücke
auszufüllen.

Vor allem in den naturwissenschaftlichen, biotechno-
logischen, neurowissenschaftlichen und medizinischen
Forschungs- und Arbeitsbereichen ist die ”theoretische
Neugierde“ in Strukturtiefen der nichtmenschlichen und
der menschlichen Natur vorgedrungen, sodass die Na-
tur zum Gegenstand rücksichtsloser Ausbeutung und der
Mensch auf ein Objekt des Designs (vgl. Göcke/Meier-
Hamidi 2018) im Horizont transhumanistischer Visionen
(vgl. Sorgner 2018; Hansmann 2015 und 2016) reduziert
werden konnte.

Die ”empirische Unbefangenheit“ theoretisch neugierig ge-
wordener Wissenschaften steht im 21. Jahrhundert vor der
Herausforderung, sich kritischer Überprüfung durch zu-
verlässige Daten stellen zu müssen, die mittels massenhaft
erschließbarer Quellen und leistungsfähiger Großrech-
ner (”Big Data“) in nie zuvor erreichter Geschwindigkeit
die Spreu vom Weizen unterscheiden lässt. Durchkreuzt
wird dieser aufklärungspragmatische Gewinn durch wi-
dersprüchliche Interessen im Wissenschaftssystem mit
Verbindungen zum politisch-ökonomischen Netzwerk.
Die theoretische Souveränität zerfällt unter den Einflüssen
des postmodernen Kapitalismus in posthumane Dispa-
ritäten, denn mit dem global ausgreifenden, neoliberal
infizierten Kapitalismus exponiert sich ”ein sekundäres
Moment (...) zum Dreh- und Angelpunkt für die Re-
gulierung der gesamten gesellschaftlichen Reproduktion“
(Žižek 2018, 23). Žižek scheint damit eine treffende Bemer-
kung von Karl Marx aus den ”Grundrissen der Kritik der
politischen Ökonomie“ (Rohentwurf 1857/1858) variiert
zu haben. Dort heißt es: ”Die Gesellschaft besteht nicht
aus Individuen, sondern drückt die Summe der Beziehun-
gen, Verhältnisse aus, worin diese Individuen zueinander

91



stehen“ (Marx 1857/58/1974, 176). Anders formuliert:
Der theoretisch neugierige, systematisch und empirisch
zu Werke gehende Bürger ist nicht schlicht Mensch im
allgemein humanen Sinn, sondern primär Vertreter des so-
zialen Systems Wissenschaft und damit ein gesellschaftlich
bestimmtes Subjekt. Mit Karl Marx müssten die Produk-
te des Wissenschaftssystems an der Wertform des Geldes
als Ware kritisch beurteilt werden, denn die allgemeine
Wertform ist Ausdruck der gesellschaftlichen Bestimmt-
heit aller Verhältnisse im postmodernen Kapitalismus mit
unterschwellig posthumanen Tentakeln, die den Bürgern
als neue Freiheit angepriesen wird.

Wir werden einräumen müssen, dass die philosophisch
und historisch gebildeten Beobachter die theoretische
Wende in ihrer Radikalität zwar treffend beschrieben,
aber im Überschwang aufklärender Entschleierung zu-
gleich Nebelwolken vorgeschoben haben, die politische
Herrschaft sichern, indem sie so tun, als ob Zukunft ohne
kritisch reflektierte Herkunft (Odo Marquard) sinnvoll
sei.

3.2 Souveränität – eine Idee ohne
gesellschaftliche Macht?

Die Idee der Souveränität, wie sie unter dem Begriff der
Neuzeit die geschichtliche Epoche des 18. Jahrhunderts
geprägt hat, führt Blumenberg (1996) auf kritische Schrift-
steller und Philosophen wie Denis Diderot (1713–1784),
Jean-Jacques Rousseau (1712–1778) und Voltaire (1694–
1778) in Frankreich sowie Immanuel Kant (1724–1804) in
Preußen-Deutschland zurück. Sie hatten Fragestellungen
zum Zusammenhang von Mensch, Gesellschaft und Na-
tur, Erkenntnis sowie Erfahrung, Moralität, Praxis und
Politik aufgegriffen, die in der Antike und im Mittel-

92



alter aufgeworfen und angedacht, aber im Modus eines

”auf dem Nullpunkt ansetzenden Monologs des absoluten
Subjekts“ (Blumenberg 1996, 442) dargestellt worden wa-
ren. Als leuchtendes Beispiel des 17. Jahrhunderts sei auf
die Monadologie von Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–
1716) verwiesen. Mit einem Fuß noch in der Philosophie
beharrender Substanzen, mit dem anderen in der vorgrei-
fenden Philosophie unabhängiger, auf sich selbst gestellter
Individualität setzt Leibniz auf die immanente Kraft sei-
ner Monaden, welche im Rückgriff auf die aristotelische
Entelechie im Modus stoischer Selbstgenügsamkeit ihre
unteilbare Welt erzeugen.

In Wahrheit gehen philosophische Systeme aus Verdich-
tungen dialogischer Strukturen hervor, was sich anhand
der Dialoge Platons zeigen lässt. In Abschnitt 2.2 ist bereits
darauf Bezug genommen worden. Was also die epochale
Bestimmung der Neuzeit als geschichtlicher wie systemati-
scher Neuansatz behauptet, ist in Wahrheit Produkt eines
virtuellen Dialogs unter bekanntgewordenen Denkern seit
der Antike. Den Vertretern der neuzeitlichen Aufklärung
gelang das Kunststück, diesen virtuellen Dialog unter den
gesellschaftlichen Bedingungen des 18. Jahrhunderts zu re-
konstruieren und anthropologisch zu begründen.

Unter dem Prinzip der Freiheit eröffnete sich theoretisch
und politisch-praktisch die Chance, bürgerliche und poli-
tische Souveränität als Ausdifferenzierung demokratischer
Teilhabe auszubuchstabieren, grundrechtlich zu verankern
und positiv-gesetzlich auszuformulieren. Soziologisch-
systemtheoretische Beschreibungen moderner Gesellschaf-
ten binden Souveränität unter dem Begriff der Kommuni-
kation in die synthetischen Operationen der Selektion von
Information, Mitteilung dieser Information und Verstehen
oder Missverstehen der Form dieser Mitteilung oder ih-
res Inhaltes in eine moderne Theorie der Gesellschaft ein
(vgl. Hansmann 2014). Diese Form der Einbindung spal-

93



tet die Souveränität auf in eine Gestalt, die dem Zweck
der Prozessierung von Kommunikation sozialer Syste-
me unterworfen ist, und in individuelle Ausdrucksweisen
jenseits sozialer Systeme, was ihr kommunikationsfreie
Räume erschließt. Niklas Luhmann sieht darin nicht das
Verschwinden subjektiver Souveränität, sondern vielmehr
ihre Rettung vor gesellschaftlicher Instrumentalisierung in
der Form unaufhaltsam prozessierender Kommunikation,
welche durch die binäre Logik der Digitalisierung in ihrer
Zielgerichtetheit zugespitzt wird.

Die sich durchsetzende ”Kultur der Digitalität“ (Stalder
2017) eröffnet zwar scheinbar Räume globaler Kommu-
nikation von Souveränität. Bei hinreichender medialer
Ausstattung ist prinzipiell jeder Weltenbürger zu jeder
Zeit kommunikativ erreichbar und könnte von seinem
Recht auf bürgerliche und politische Teilhabe praktischen
und vernünftigen Gebrauch machen. Stellt die Tatsache,
dass Forscher, Studenten und Interessierte jederzeit an je-
dem Ort mit stabilem Netz auf die digitalisierten Bestände
der größten Bibliotheken zugreifen können, nicht eine der
gegenwärtig wichtigsten Errungenschaften des Informa-
tionszeitalters dar? Was aber heißt, davon in praktischer
und vernünftiger Hinsicht Gebrauch machen?

Praktischer Gebrauch würde heißen, seine willkürlichen
privaten Interessen zu kommunizieren und mit Hilfe ge-
eigneter Mittel im gesetzlich erlaubten Rahmen zu realisie-
ren. Vernünftig wäre derjenige Gebrauch von Souveränität
zu nennen, der über das gesetzlich Erlaubte hinaus ethisch-
moralische Grundsätze heranzieht, um die Folgen seines
Handelns oder Unterlassens nach Maßgaben des moralisch
Guten, ethisch Verantwortbaren und der Beförderung des
Gemeinwohls zu reflektieren.

Die Offenheit global digitalisierter Kommunikationsräu-
me wird jedoch konterkariert durch die technische Ab-

94



geschlossenheit datenrequirierender und -verarbeitender,
international operierender Großkonzerne wie Amazon,
Facebook, Google oder Twitter, die ihre Adressaten tech-
nologisch monopolisieren, durch ihre Dienste an sich bin-
den und angebotspsychologisch manipulieren. Die User
spielen auf der medialen Benutzeroberfläche ihrer End-
geräte, während die Dienste im Hintergrund die eingefan-
genen Daten für ihre Zwecke algorithmisch modellieren,
verarbeiten und durch ästhetisch attraktive Diagramme
(vgl. Krämer 2016) wieder in die Oberfläche der Computer
einspielen, um neue Reize zu platzieren. Mobilität unter
den Providern wird den Adressaten erheblich erschwert.
Partizipation an den Mechanismen der Datenverarbeitung
ist bürgerlichen wie politischen Souveränen nicht zuletzt
aufgrund der gegenwärtig unbefriedigenden komplexen
Rechtslage verwehrt. ”Die Nutzer“, hält Felix Stalder fest,

”haben keine Einflussmöglichkeiten auf die Ausgestaltung
oder die Entwicklung der Bedingungen, unter denen sie
handeln (müssen)“ (Stalder 2017, 216).

Sind Form, Subjekte und Praxis bürgerlicher und po-
litischer Souveränität hinreichend gebildet, greifen die
Verführungen der digitalisierten Kultur gesellschaftlicher
Kommunikation nicht. Jeder entscheidet nach reiflich kri-
tischer Überlegung: ”take it or leave it“ (Stalder 2017, 216).
Der Raum der Kommunikation im spezifisch kapitali-
stisch strukturierten System der Produktionsverhältnisse
und Produktionskräfte hält alle erfolgversprechenden
Entwicklungen an die Wertform der Ware gefesselt, ange-
fangen von der Bildung des Menschen über die Verkehrs-
formen der Bürgerinnen und Bürger inner- und außerhalb
der Märkte sowie ihre Ängste und Sehnsüchte bis hin zu
einem Altern in Würde. Selbst das natürlich-menschliche
Bestreben, über sich selbst hinauszuwachsen, wird durch
transhumanistische Technologien (vgl. Hansmann 2015;
Göcke/Meier-Hamidi 2018) in sich verkehrt und letztlich

95



gegen den Menschen als antiquierte Spezies gewendet, so-
fern es gelingen sollte, den Körper durch unermüdliche
Ersatzteile hinter sich zu lassen, das Gehirn auszulesen
und in bewusstseinsfähige Systeme Künstlicher Intelligenz
zu kopieren.

3.3 Einschreibung der inneren Organisation der
Dinge in die Dialektik konkreter
Allgemeinheit

Slavoj Žižek bringt Georg Wilhelm Friedrich Hegels Dia-
lektik begreifenden Denkens aus dem Horizont einer

”objektorientierten Ontologie“ (Žižek 2018, 36) unter Be-
rufung auf Levi Bryant gegen den transzendentalphiloso-
phischen Ansatz der ”Kritischen Philosophie“ Immanuel
Kants erneut in Stellung. Damit soll der erkenntnistheore-
tische Idealismus total entfremdeter und isolierter Subjekte
aus seiner zweiseitigen Beschränkung befreit werden: auf
der einen Seite aus der Beschränkung des analytischen Ver-
standes, der kategorial auseinanderreißt, was nach Hegel
als lebendige Form ”das einheimische Wesen des konkre-
ten Inhalts selbst ist“ (Hegel 1807/1974, 55) und ”in der
spekulativen Philosophie ihre eigene Darstellung“ (ebd.)
hat; auf der anderen Seite aus der Beschränkung einer
bloß reflektierenden Vernunft, deren Modus Operandi
in einem Als-ob existierender ”innerer Zweckmäßigkeit“
(Kant 1790/1968) den Dingen eines empirisch gehaltvollen
Multiversums äußerlich bleibt.

Žižek bringt als postneuzeitliches und posthumanes Er-
kenntnismodell Hegels ”dialektischen Begriff der Abstrak-
tion“ (2018, 61) ins Spiel, dessen Form der ”konkreten
Allgemeinheit“ (ebd.) Kants abstrakte Form sinnlicher
Erscheinung mit der unbeschränkten Möglichkeit des

96



Werdens der Dinge innerlich verbindet, so, ”dass sie ,Ab-
straktionen‘ in die konkrete Realität selbst als deren im-
manente Konstituenten mit einschließt“ (ebd.). Das heißt,
nicht der subjektive Verstand reißt als Beobachter äußer-
lich auseinander, was substantiell eine organisierte Einheit
darstellt, sondern die Analyse vollzieht sich in der Sache
selbst als deren Bewegung im Werden zwischen Aktualität
und Möglichkeit oder zwischen erscheinender Einzelheit
und konkreter Allgemeinheit. Diese Einschreibung der
analytischen Abstraktion des kategorial operierenden Ver-
standes in die ”lebendige Substanz“ (Hegel 1974, 23) ist
durch die ”Darstellung des Systems selbst“ (ebd., 22; vgl.
Hösle 1988) legitimiert. Hegels systematisch begründeter
Begriff der Substanz ist Ausdruck des ”Wahre(n) nicht als
Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt“ (Hegel 1974, 23;
Hervorheb. v. Autor). Diese Einfaltung des Äußeren in
das Innere der Sache selbst ist nichts anderes als das, was
Karl Marx später die ”Humanisierung der Natur“ nannte.

”Die lebendige Substanz ist (...) das Sein, welches in Wahr-
heit Subjekt oder, was dasselbe heißt, welches in Wahrheit
wirklich ist, nur insofern sie die Bewegung des Sichselbst-
setzens oder die Vermittlung des Sichanderswerdens mit
sich selbst ist. Sie ist als Subjekt die reine einfache Negati-
vität, eben dadurch die Entzweiung des Einfachen; oder die
entgegensetzende Verdopplung, welche wieder die Negati-
on dieser gleichgültigen Verschiedenheit und ihres Gegen-
satzes ist; nur diese sich wiederherstellende Gleichheit oder
die Reflexion im Anderssein in sich selbst – nicht eine ur-
sprüngliche Einheit als solche oder unmittelbare als solche –
ist das Wahre. Es ist das Werden seiner selbst, der Kreis, der
sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und zum Anfange
hat und nur durch die Ausführung und sein Ende wirklich
ist“ (ebd. Hervorheb. v. Autor).

97



Und wenige Zeilen später:

Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur
das durch seine Entwicklung sich vollendende We-
sen. Es ist von dem Absoluten zu sagen, daß es we-
sentlich Resultat, daß es erst am Ende das ist, was es
in Wahrheit ist; und hierin eben besteht seine Natur,
Wirkliches, Subjekt oder Sichselbstwerden zu sein
(ebd., 24).

An Kants Verständnis der Vernunft adressiert Žižek den
treffenden Einwand Hegels:

Es ist (...) ein Verkennen der Vernunft, wenn die Re-
flexion aus dem Wahren ausgeschlossen und nicht als
positives Moment des Absoluten erfaßt wird (ebd.,
25).

Hegel springt dem begriffsstutzigen Leser mit folgendem
Beispiel bei:

Wenn der Embryo wohl an sich Mensch ist, so ist er
es aber nicht für sich; für sich ist er es nur als gebilde-
te Vernunft, die sich zu dem gemacht hat, was sie an
sich ist. Dies erst ist ihre Wirklichkeit (Hegel 1974,
25; Hervorheb. v. Autor).

Und Žižek legt nach mit der Frage, welche die treffende
Antwort bereits insinuiert:

Denn worin besteht für Hegel der grundlegende
Schritt der Philosophie im Hinblick auf die Ab-
straktion? (Žižek 2018, 61)

Worauf prompt die Antwort folgt:

Doch darin, die allgemein verbreitete empiristische
Vorstellung zu verabschieden, die Abstraktion führe
vom Reichtum der konkreten empirischen Realität

98



mit ihrer irreduziblen Merkmalsvielfalt weg: Das
Leben ist grün, Begriffe sind grau, sie sezieren die
konkrete Wirklichkeit, töten sie ab (ebd.).

Mit dieser Umstülpung subjektiv begründeter Erkenntnis-
theorie neuzeitlicher Aufklärung in eine immanente Dia-
lektik konkret-begreifenden Denkens sieht Žižek das ei-
gentliche philosophische Denken beginnen, ”wenn einem
aufgeht, dass ein solcher ,Abstraktions‘-Prozess der Realität
selbst inhärent ist: Die Spannung zwischen der empirischen
Realität und ihren ,abstrakten‘ begrifflichen Bestimmun-
gen ist der Realität immanent; sie ist ein Merkmal der ,Din-
ge selbst“‘ (ebd., 62). Žižeks ontologische, sachorientierte
Dialektik scheint mir geeignet, die Wissenschaft der Öko-
logie mit der postneuzeitlichen und posthumanen Konzep-
tion beobachtender Vernunft zu verschränken.

Žižeks Rückgriff auf Hegels Dialektik begreifenden Den-
kens würde missverstanden, wollte man ihr einen Rückfall
hinter das moderne wissenschaftliche Denken vorwerfen.
Ich denke, genau das Gegenteil ist der Fall. Wenn zutrifft,
dass die durchgreifende Digitalisierung der Kultur eine
universal-abstrakte Form formallogisch-mathematischer
Darstellung der Welt ohne Einschreibung konkreter Rea-
lität – was heißt, in ihrer Eigenständigkeit und Freiheit –
anstrebt, dann springen die Vorzüge des neu zu durch-
denkenden Primats einer objektorientierten Ontologie
vor der subjektzentrierten Epistemologie ins sensibilisier-
te Auge eines dialektisch geübten Beobachters. Populär
formuliert: Es gilt, den neuzeitlich aufgeklärten, selbst-
ermächtigten Menschen nicht hinter sich zu lassen oder
zum ”Übermenschen“ (Nietzsche) zu erhöhen, sondern
einen Humanismus zu rekonstruieren, der die Dialektik
begreifenden Denkens als Einschreibung von Abstrakti-
onsprozessen in die Immanenz des Werdens von Mensch
und nichtmenschlicher Natur beziehungsweise von Indi-

99



viduum und Gesellschaft in die Autonomie von Objekten
und Subjekten versteht und zur konkret-begrifflichen
Darstellung bringt. Zeigt sich damit nicht, dass Hegels
Dialektik begreifenden Denkens geeignet ist, die Idee der
Souveränität als Bewegung der Sache selbst und damit als
Fokus nachholender Aufklärung begrifflich auszuarbeiten
und als Kritik einer Omnipotenz der Digitalität stark zu
machen?

3.4 Zusammenfassung

Die Idee, mein Projekt der Rekonstruktion der neuzeit-
lichen Aufklärung mit der nachholenden Aufklärung zu
erweitern, gehört – soweit ich sehe – zur Avantgarde
philosophisch-kritischer Literatur. Um die ideelle Kon-
struktion zu verdeutlichen, erachte ich es für begründet,
das anthropologische Grundkonzept der Perfektibilität
menschlicher Natur, wie es Jean-Jacques Rousseau im

”Diskurs über die Ungleichheit“ (1755/1990) ausgearbeitet
hat, mit der soziologisch-systemtheoretischen Logik von
Niklas Luhmann in Beziehung zu setzen. Diese Dialektik
neuzeitlicher und nachholender Aufklärung vor dem Hin-
tergrund moderner sozialhistorischer Anthropologie und
soziologisch-systemtheoretischer Logik bildet das Funda-
ment zur Profilierung meiner Kritik eines nachholend
aufgeklärten Kapitalismus, dem Thema des folgenden Ka-
pitels 4. Kritisiert wurde die beispiellose Dynamik des
neuen digitalen Kapitalismus und dessen Rückwirkungen
auf Arbeit und Verkehrsformen der Menschen, wobei die
verdeckten Chancen dialektischen Denkens in Betracht
gezogen worden sind.

Rousseaus Neologismus Perfektibilität sollte den Grund
für die neue Sicht des Menschen befestigen, die den Auf-
bruch in die Aufklärungsbewegung des 18. Jahrhunderts

100



anzeigte. Gemeint war die natürlich fundierte Fähigkeit
des Menschen, sich selbst durch Bildungsanstrengungen
dazu zu befähigen, sein Leben selbständig, in Freiheit und
unter Leitung der Vernunft zu führen. Immanuel Kant hat
im Rückgriff auf Rousseau die Souveränität des Subjekts
auf vier Säulen gegründet: Sinnlichkeit in Verbindung
mit dem kategorial strukturierten sowie operierenden
Verstand, Reflexivität der Vernunft und Urteilskraft mit
ihrem reflexiven Ausgriff auf einen gemeinschaftstiftenden
Sinn. Gegen unkritisches reflexives Denken moniert Hegel
zu Recht: ”Die Reflexion ist die Thätigkeit, die Gegensätze
festzustellen und von dem einen zum anderen zu gehen,
ohne aber ihre Verbindung und durchdringende Einheit
zustande zu bringen“ (zit. in Kosik 1976, 16, Anm. 6).

Das philosophische Problem, welches Kants Profilierung
der Perfektibilität aufwarf, arbeitete Georg Wilhelm Fried-
rich Hegel heraus. Slavoj Žižek hat es auf die Disparität
von äußerer Zugriffsweise auf die natürliche sowie sozia-
le Realität und innerer Darstellung einer auf Vernunft ge-
gründeten Wirklichkeit zugespitzt. Diese basale Disparität
durchzieht wie ein roter Faden die Dekohärenzen von Na-
tur und Geist, Erscheinung und Sache, Subjekt und Ob-
jekt, Individuum und Gesellschaft, symbolische und digi-
tale Codierung, soziales und digitales Kapital, Aktualität
und Möglichkeit.

Kapitel 4 soll zeigen, dass diese Disparitäten nur durch Ein-
schreibung der vernunftvergessenen Zugriffsweisen auf die
Realität in eine dialektische Darstellung einer auf Vernunft
gegründeten Wirklichkeit logisch unterschieden, diskursiv
beschrieben und durch sachimmanente Explikation ”auf-
gehoben“ werden können.

101









4 Digitales Kapital und souveräner
Kapitalismus

Die globale Kapitalisierung aller sozialen Systeme subsu-
miert Personen und Dinge unter die allgemeine Wertform.
In diese eingeschrieben sind die Würde des Menschen und
der Gebrauchswert der Dinge. Abstraktion und Entfrem-
dung zeichnen die Bewegungsform der Dialektik des Kon-
kreten aus. Doch neoliberale Tendenzen halten die dia-
lektische Bewegung an, sodass die negative Seite der Ab-
straktion und Entfremdung ohne Vermittlung erscheint,
sich in ihrer logischen Form als ein Mangel darstellt und
die gesellschaftlichen Beziehungen auseinanderreißt, ohne
vernünftigere Verhältnisse anzuzeigen. Vernunftbegründe-
te Verhältnisse setzen Ausarbeitung individueller und po-
litischer Souveränität voraus. Souveränität stellt auf indivi-
duelle Verfügung über Fähigkeiten sowie Fertigkeiten und
natürliche sowie gesellschaftliche Ressourcen zum Wohle
aller Menschen ab, was bei ausgleichend gerechter Vertei-
lung Armut und Hunger weitgehend aus der Welt schaffen
könnte.

Um die Dialektik wieder in Bewegung zu bringen, unter-
scheide ich Arbeitsfelder, deren Restrukturierungsprozesse
sich wechselseitig befruchten, sodass die Aufzählung hier
keine Rangfolge präjudiziert.

105



4.1 Einbeziehen der spezifisch kapitalistischen
Funktionalisierung gesellschaftlicher
Kommunikation und Verkehrsformen in
die Dialektik des Konkreten

Elmar Altvater (2006) schreibt dem Kapitalismus vier Ver-
fahrensformen operativ-privater Aneignung von ursprüng-
lich dem Gemeinnutzen zufallenden natürlichen Ressour-
cen und menschlichen Fähigkeiten zu: Erstens die ”Inwert-
setzung der Natur“ (Altvater 2006, 51):

Die Natur, die Flächen, die sozialen Verhältnisse,
das Zeitregime werden in die Welt der Werte inte-
griert (und diese umgekehrt dadurch erzeugt). Die
Logik der Kapitalverwertung beherrscht Zeit und
Raum durch Beschleunigung und territoriale Expan-
sion, durch Aneignung und Enteignung von Kon-
kurrenten im Territorium (ebd., 52).

Zweitens: ”Absolute Mehrwertproduktion“ (ebd., 54): In-
dem ”Arbeitskräfte einen Überschuss produzieren, der
von anderen, also von Kapitalisten angeeignet werden
kann“ (ebd.), wird ein materielles und soziales Verhältnis
der Ungleichheit etabliert, weil die Höhe der Arbeits-
produktivität in Relation zur Höhe der Aufwendungen
zur Reproduktion der Arbeitskräfte mit steigender Pro-
duktivitätsrate auseinanderklafft. Diese Steigerung wird
befeuert durch Modellierung der Arbeitszeit, Intensivie-
rung der Arbeit, Lohnsenkung, Automation, Steuerung
der Produktion durch ”Künstliche Intelligenz“, womit
die dritte Form der Aneignung erreicht ist: die ”relative
Mehrwertproduktion“ (ebd., 55). ”Der Wirkungsgrad der
Naturaneignung wird durch neue und effizientere Technik
und rationale Organisation verbessert. Das ist die dem
Kapitalismus angemessene Methode“ (ebd., 55). Damit
einher geht die zunehmende Belastung der Natur ”durch

106



Ausbeutung der Ressourcen und eine für die Tragfähigkeit
zu hohe Schadstoffbelastung der Senken“ (ebd., 56). Die
vierte Form der Aneignung subsumiert Altvater unter die
Begriffe ”Geopolitik und neuer Imperialismus“ (ebd., 65).
Globalisierung ermöglicht die ”Aneignung des weltweit
produzierten Surplus“ (ebd., 67) im Zuge liberalisierter
Märkte einschließlich der Finanzmärkte, was die ”Mobi-
lität des Kapitals“ (ebd.) exponentiell beschleunigt.

Die absolute Mehrwertproduktion kann mit so-
phistizierten technischen Methoden, sozialen und
ökonomischen Mechanismen und politischen Inter-
ventionen gesteigert werden. Vor allem dient die
Gesamtheit der Finanzinvestitionen diesem Zweck
der Aneignung durch Enteignung. (...) Kapitalan-
leger in den Industriestaaten beispielsweise haben
nur die Rendite, die sie erzielen können, vor Augen
und nicht den Produktionsprozess dieser Rendite.
Dabei handelt es sich um die ’begriffslose Form der
wirklichen Kapitalbewegung‘(Marx, MEW 25: 361),
um den auf die Spitze getriebenen Fetischismus,
weil der vermittelnde Produktionsprozess zwischen
Kapitalanlage und Rückkehr des angelegten Kapitals
(vermehrt um die Rendite) keine Beachtung findet.
Dafür rücken die Tricks der Ausplünderung umso
mehr ins Blickfeld der Finanzberater und -anleger
(Altvater 2006, 67).

Die Krisen, in welche sich die Operationen des spezifi-
zierten kapitalistischen Systems periodisch wiederholt hin-
einmanövrieren, sind systembedingt und insofern bereini-
gend, als neue Märkte erschlossen und die Strategien der
Profitrealisierung überarbeitet werden können.

Die ökonomische Logik (der Erzielung eines Maxi-
malprofits) wird durch eine territoriale Logik (der
Macht und Aneignung) ergänzt. Die territoriale

107



Präsenz der USA mit Militärstützpunkten in den
Kernregionen der Welt ist eindeutig geostrategisch
ausgerichtet (...). Enteignung und Aneignung wer-
den also auch mit militärischen Mitteln, als Raub
und ungleicher Tausch organisiert (ebd., 70).

Nach neuesten Verlautbarungen des Präsidenten der USA
im August 2018 wird der Weltraum zum Kampfplatz um
die amerikanische Hegemonie erklärt. ”America first“ be-
schränkt sich nicht länger auf das Territorium des Globus.
Es rüstet auf für die exterritorialen Kriege im Weltraum.

Dass staatskapitalistisch organisierte Großmächte wie Rus-
sland und China oder islamische Republiken wie der Iran
oder die Türkei geostrategisch gleichzuziehen versuchen,
ist gegenwärtig im umkämpften Syrien zu beobachten. Die
Bestückung des Weltraums mit Stützpunkten und Beob-
achtungssatelliten wird nicht lange auf sich warten lassen.

Nimmt man den Widerspruch zwischen Aneignung bei
gleichzeitiger Enteignung auf, der das kapitalistische Sy-
stem kennzeichnet, dann kann mit Walter Benjamin
(1921/2004) und Dirk Baecker (2004) die Logik des Ka-
pitals mit der einer Religion darin gleichgesetzt werden,
dass beide Logiken ”bestimmte Dinge sichtbar“ (ebd., 10)
machen und ”andere unsichtbar werden“ (ebd.) lassen. Da
im Raum globaler Kommunikation nicht existiert, was
nicht in Erscheinung tritt, bleibt das, was im Hintergrund
als operative Strukturen die Sichtbarkeit ermöglicht, un-
sichtbar. Dennoch existieren diese Hintergrundoperatio-
nen, allerdings nicht in den Kommunikationskanälen der
Nutzer digitalisiert konstruierter Oberflächen. Die Digi-
talisierung der Kultur trennt den Raum des Sozialen wie
auch das Geld in eine sichtbare Sphäre des Gebrauchswerts
der Dinge und in eine unsichtbare Sphäre des Tauschwerts
derjenigen Dinge, die im Markt auftreten beziehungsweise
präsentiert werden.

108



Das Geld ist in der Gestalt von Münzen, Scheinen und Zif-
fern einerseits sichtbarer Ausdruck des unsichtbaren, aber
umso wirkungsvolleren Vertrauens der Bürgerinnen und
Bürger in die geistige und soziale Funktion des Geldes,
wie sie in der abstrakten Wertform des nach Gesetzen der
Finanzmärkte operierenden Kapitals verdeckt zum Aus-
druck kommt. Der Glaube des Geldbesitzers ist fokussiert
darauf, dass der Kapitalismus befriedigt, worauf ”ehemals
die so genannten Religionen Antwort gaben“ (Benjamin
1921/2004, 15). Deshalb kann man vom ”Kapitalismus als
Religion“ (Baecker 2004) sprechen.

Im Lateinischen bedeutet religio eine kommunikative Sinn-
klammer von Verbindlichkeit, heiliger Verpflichtung oder
heiligem Versprechen, was eine deutliche Einschreibung
von Ausdifferenzierungen subjektiven Sinns in die gesell-
schaftliche Kommunikation unterstellt.

4.2 Individuelle, soziale und politische
Souveränität. Künstliche Intelligenz.
Digitaler Kapitalismus

Industriesoziologischen Untersuchungen der 1970er Jahre
war es bereits gelungen nachzuweisen, dass die Arbeits-
produktivität in dem Verhältnis steigt, wie sich geistiges
Klima, soziale Beziehungen und der Gestaltungsraum
für Arbeitsgruppen öffnen, in welchen unterschiedliche
Fähigkeiten relativ autonom kooperieren, um grob um-
rissene Zukunftsprojekte in produktionstechnologische
Verfahren zu übersetzen oder – weniger anspruchsvoll –
die Produktqualität zu kontrollieren und gegebenenfalls
eigenverantwortlich Verbesserungen zu implementieren.

Im Innovationsrahmen der ”Industrie 4.0“, in welchem

”disruptive Technologien die bisher übliche Technik in-

109



nerhalb kurzer Zeit verdrängen“ (Schwarzbach 2018, 12f.),
scheint die gesetzliche Überregulierung durch ”größere
Freiräume zur Gestaltung der Arbeit“ (ebd.) ersetzt zu
werden. Nicht nur die Kommunikation in arbeitsteiligen
Teams soll prioritäre Wertschätzung genießen. Anstelle
des einzelnen Mitarbeiters in dessen überholten Status
als insbesondere gewerkschaftlich ”geschütztes oder kon-
trolliertes Objekt“ (ebd.) soll das ”Individuum als Subjekt“
(ebd.) von einschränkenden betrieblichen Standards befreit
werden. ”Der Trend Industrie 4.0 entgrenzt das Unterneh-
men räumlich und zeitlich. Die Wertschöpfung endet
nicht mehr an Unternehmensgrenzen, sondern verbindet
eine Vielzahl von Unternehmen“ (ebd.).

Automation und Digitalisierung in den Sektoren industri-
eller Produktion und Dienstleistung bringen die Grenzen
zwischen Unternehmen und Privatheit in fließende Bewe-
gung. Freiräume für Kreativität, Selbstorganisation, indi-
viduelle Entscheidungsfreiheit, Selbstverantwortung und
neue Geschäftsmodelle (zer-)stören (disrupt) vermeintliche
Sachzwänge und Regelungen. Zugleich werden Bestrebun-
gen nach Selbständigkeit und eigenverantwortlichem Ar-
beiten untergraben. Die damit einhergehenden Entflech-
tungen lockern traditionelle Bindungen und betriebliche
Identitätsvorstellungen. Sie führen zu Risiken der Arbeits-
platzsicherheit und erhöhen die privaten Kosten für konti-
nuierliche Investitionen in die Anpassung der Fähigkeiten
an die Entwicklung der Produktions- und Dienstleistungs-
verhältnisse.

Jerry Kaplan sieht ”eine der bemerkenswertesten Errun-
genschaften der modernen KI“ (Kaplan 2017, 80) in der

”Art und Weise, wie das einfache Aufspüren von Kor-
relationen in genügend Beispielen auf übermenschlichem
Niveau Einsichten bringen und Probleme lösen kann ohne
dass ein tieferes Verständnis oder Wissen über Kausalzu-
sammenhänge in einem Fachbereich gegeben ist“ (ebd.).

110



Was demzufolge die modernen Rechner gegenüber dem
menschlichen Gehirn überlegen erscheinen lässt, ist aus-
schließlich auf die Herstellung korrelativ-struktureller
Beziehungen unter massenhaft erworbenen personenbe-
zogen Daten fokussiert, woraus sich Figurationen ab-
strahieren und Muster erkennen lassen. Selbstlernende
Algorithmen sorgen für automatisch mitlaufende Kom-
patibilität mit den implementierten Programmen ohne
jeglichen Kontakt mit der natürlichen und sozialen Welt.

Machine-Learning-Algorithmen leiden unter dem-
selben konzeptionellen Defizit (wenn es auch kein
praktisches Defizit darstellt): Sie bilden die Kom-
plexität der realen Welt ohne jede Verbindung mit
dieser Welt ab. Alles ist verankerte Struktur (ebd.,
86).

Michael Betancourt erkennt in der ”Konvergenz des Ma-
schinenhaften, Semiotischen und Biologischen“ (Betan-
court 2018, 36) den Grund, ”aus dem sich das Paradigma
des digitalen mit der politischen Ökonomie und denjeni-
gen Problemen überschneidet, die sich durch das mensch-
liche Handeln bezüglich der autonomen Aspekte des di-
gitalen Bereichs ergeben“ (ebd.). Die Produktivität der
digitalisierten Industrie des 21. Jahrhunderts verlagert sich
zunehmend von der Materialität menschlicher Arbeit auf
Digitalität im neuen Rahmen einer ”Informationswirt-
schaft“ (ebd., 35). In dieser wird die Kreativität zur Ware,

”wobei die Daten selbst ein ,Objekt‘ (intellektuelles Eigen-
tum) werden, das die Rolle anderer Rohmaterialien spielt,
die in anderen Arten der Herstellung verwendet werden“
(ebd.).

Die von Maschinen verrichtete autonome Arbeit –
sei es durch automatisierte, von Algorithmen gesteu-
erte Prozesse (wie bei der Software für den Hochfre-
quenzhandel mit Aktien), durch generative Systeme

111



oder physisch an einem Roboterfließband – ist ei-
ne Kristallisation der Arbeit-als-Ware, ohne dass die
Kosten der gesellschaftlichen Reproduktion lebendi-
ger Arbeit dafür anfallen. Die Automation erfordert
keinen Lohn, stellt keine sozialen Forderungen an
ihre Besitzer, und wenn sie aufgebraucht ist, kann
sie verworfen werden, um durch neuere Technolo-
gie ersetzt zu werden (ebd., 56).

In diesem postmodernen Szenario digitalisierter Produk-
tion und Kreativität scheint eine ”neue Ästhetik“ (ebd.,
45ff.) die Souveränität stilbildender menschlicher Kreati-
vität zu verdrängen. Betancourt sieht darin einen ”Trans-
fer, der das Immaterielle in einer physischen Form instan-
ziiert: einem ,Aus-Druck‘, dessen Greifbarkeit dann zu
einer operativen Dimension wird, indem sie die Präsenz
eines immateriellen, digitalen ,Informationsraums‘ be-
kräftigt“ (ebd., 47).

Ist die Souveränität kreativer menschlicher Arbeit damit
am Ende oder handelt es sich um einen fundamentalen
Paradigmenwechsel? Sicher scheint, dass eine ”neue Klas-
se von Objekten“ (ebd., 66) den Markt erobern wird. Be-
zeichnend für diese neue Objektklasse ist, dass sich das
digitale Original von seinen Reproduktionen nicht mehr
unterscheidet, was den Begriff und rechtlichen Status eines
Urhebers digitaler Objekte ins Abseits drängt.

Diese paradigmatische Wende könnte die politische Uto-
pie wiederbeleben, wonach Maschinenarbeit die harte
menschliche Arbeit durch digitalisierte Produktionsver-
fahren mittels hochsensibler, intelligenter und selbst ler-
nender Roboter minimiert, die freigesetzten Menschen
nicht in unwürdige Sozialsysteme entlässt, sondern auf der
Basis eines qualifizierten Grundeinkommens in Prozesse
der Höherbildung im Sinne allgemeiner oder beruflicher
Bildung einbindet.

112



4.3 Digitales Kapital. Dialektik der Aufklärung.
Digitale Bildung, informationelle
Selbstbestimmung, Open Access und
öffentliche Kontrolle

4.3.1 Von der Old Economy zur digitalisierten
Ökonomie

Karl Marx unterscheidet im ”Kapital“ die Old Economy
von der spezifisch kapitalistischen Ökonomie. Für den ge-
schlossenen Kreislauf der Old Economy steht die auf Pro-
duktion und Tausch bezogene Formel Ware (W) – Geld
(G) – Ware (W). Das heißt: Ein Besitzer oder Hersteller
bestimmter Waren, worauf er sich handwerklich ausgebil-
det und spezialisiert hat, trägt den Teil zum Markt, den
er nicht für sich ver- oder gebraucht, tauscht diesen Teil
in Geld und kauft im gleichen Wert Waren von anderen
Besitzern oder Herstellern, die er nicht selbst produzie-
ren kann, aber zum eigenen Verbrauch oder Gebrauch
benötigt, beispielsweise ein Paar Schuhe vom Schuster
gegen ein Jackett vom Schneider. Die spezifisch kapitali-
stische Ökonomie ist dagegen gekennzeichnet durch die
offene Zirkulation von Geld (G) – Ware (W) – Geld (G),
genauer: G – W – ∆-Geld (mehr Geld, Profit). Das heißt:
Der Kapitalist kauft mit seinem Geld (Vermögen oder
Kredit) Produktionsmittel einschließlich Arbeitskraft, bei-
des in der Form von Waren, ausschließlich, um die damit
produzierten Waren für mehr Geld zu verkaufen, als er
investiert hat.

Von diesen beiden Ökonomien unterscheide ich die digi-
tale Ökonomie. Diese kennzeichne ich durch die Formel
G – (KI + pD) – ∆-G. Anstelle von W (Produktions-
mittel + Arbeitskraft) stehen KI, Künstliche Intelligenz,
Robotik + pD = personenbezogene Daten, wobei die

113



KI-gesteuerte Produktionstechnologie lebendige Arbeit
verdrängt beziehungsweise durch ”Clickworker“ ersetzt
wird, die nur noch locker mit dem Unternehmen verbun-
den sind oder durch Konsumenten verkörpert werden,
welche die Endgeräte in der technischen Kommunikati-
onsschleife bedienen und Unternehmen fleißig mit in-
dividualisierten Daten und ”Likes“ füttern, sodass diese
imstande sind, aus den massenhaft akquirierten Daten
mit der Hilfe von Algorithmen scheinbar bedürfnisori-
entierte Cluster zu konstruieren, diese als mustergültige
Vorgaben in den Produktionsprozess einzuspeisen, um
die Konsumenten mit Angeboten überraschen zu können,
die subjektiv zugeschnitten erscheinen, in Wirklichkeit
massenhaft produzierten Mustern gleichen.

Auf der einen Seite drohen den freigesetzten Arbeits-
kräften alter Schule prekäre Verhältnisse, soziale Verwer-
fungen, Verlust sozialen Kapitals beziehungsweise Rück-
zug aus sozialen Räumen, Minderung kulturellen Kapitals
beziehungsweise kulturelle Partizipationsverluste. Auf der
anderen Seite investieren die privaten Unternehmen auf
der Basis digitalisierter Ökonomie in automatisierte und
zunehmend autonome Technologien sowie personenbe-
zogene Datenakquise, was zu erheblicher Minimalisie-
rung von Arbeitskosten führt. Dadurch steigende Profite
werden mit hoher Wahrscheinlichkeit in soziales Kapi-
tal transferiert, womit politischer Lobbyismus verstärkt
werden kann.

4.3.2 Digitalisierung aller Lebensbereiche

Wenn zutreffen sollte, dass die Digitalisierung der Kul-
tur nicht aufzuhalten, die Monopolstellung der Global
Player hinsichtlich der Abgeschlossenheit ihrer operati-
ven Datenverarbeitungssysteme nicht zu zerschlagen ist
und folglich freier Zugang zu den strukturierenden Al-

114



gorithmen und Konfigurationen der Benutzeroberflächen
verwehrt bleibt, dann läuft der Automatismus dieser sich
selbst reproduzierenden Systeme ohne öffentliche Kon-
trolle ununterbrochen weiter. Das heißt, die Nutzer helfen
unwillkürlich dabei mit, die Großunternehmen der Daten-
verarbeitung mit informativen personenbezogenen Daten
zu füttern, die wiederum den Nutzern vermeintlich nütz-
liche Informationen analog sowie instantan (McLuhan
1964/1968/1997) auf ihren Displays zuspielen und zu-
gleich das Begehren entflammen, haben zu wollen, was
bei reiflicher Überlegung sich als überflüssig herausstellen
könnte.

Es dürfte kaum überraschen, dass Anbieter wie Fa-
cebook mit jeder Neuerung das Machtgefälle zwi-
schen Nutzern und Betreibern verschärfen. Mit je-
der neuen Version, mit jedem Update werden die
Interaktionsmöglichkeiten so verändert, dass inner-
halb des geschlossenen Netzwerks mehr Daten pro-
duziert und einheitlicher formatiert werden. So las-
sen sie sich miteinander verknüpfen, wodurch sie
erst wirklich wertvoll werden (Stalder 2017, 217).

Was die Betreiber im Hintergrund mit den Daten opera-
tiv anfangen, dient der profitsteigernden Verwertung und
letztlich der Überwachung. Dazu gehören die Erstellung
umfassender Nutzerprofile und deren Verknüpfung.

Viele Dienste bieten immer neue Funktionen an, die
noch mehr Daten generieren, auch neue Gebiete der
Datenerfassung werden erschlossen, man denke nur
an Googles selbststeuerndes Auto. Für die Nutzer
ist nur der allerkleinste Teil dieser Daten, die sie
selbst generiert haben und mit denen sie beschrieben
werden, zugänglich. Einzig die Programmierer und
Analysten haben vollen Zugriff auf sie (ebd., 218).

115



Ergänzt man die Erweiterung der Datengenerierung um
die, die mit dem ”Smart Home“ erreicht wird, wo Jalou-
sien, Kühlschrank, Waschmaschine, Kaffeemaschine, Fern-
sehgeräte usw. miteinander verknüpft und über Smartpho-
ne erfasst und bedient werden können, dann ist ”Big Brot-
her“ Herr im Hause. Was im Licht dieser Form der Daten-
akquisition ”smart“ erscheint und das Leben ”easy“ organi-
sieren lässt, verkehrt sich in Wahrheit in disrupte Privation
(Beraubung), vollendete Entfremdung und Untergrabung
der Souveränität. Klaus Erlach verbindet mit der Digitali-
sierung eine ”effiziente Lebensführung“, wenn er feststellt:

Vor allem ist es dank Digitalisierung erstmals prin-
zipiell möglich, umfassend in alle Räume zu blicken,
und nicht nur in jeweils einen, sei es in Gefängnis,
Fabrik, Kaserne oder Schule. Durch die mittlerweile
allgegenwärtige und allumfassende Datenerhebung
kommt insbesondere in verdichteten städtischen
Großräumen auch der private Lebensraum in den
durchdringenden Blick panoptischer Systeme. So
ermöglicht die Digitalisierung eine effiziente Ge-
staltung des Privatlebens in Analogie zu Foucaults
Überlegungen in drei Hinsichten: effizienter Kon-
sum von Produkten und Informationen, Optimie-
rung der körperlichen Leistungsfähigkeit sowie Op-
timierung des Sozialverhaltens. Die Digitalisierung
ermöglicht es, privat so effizient zu leben, wie wir
industriell arbeiten (Erlach 2019, 44).

Was die Effizienz des Konsums anbelangt, sieht Erlach
das psychologische Instrument kostspieliger Produktwer-
bung ersetzt durch den vorausschauenden ”Ansatz des
datenbasierten ,Lifetime Anticipatory Shipping‘ (...), den
Amazon-Chef Jeff Bezos jüngst als ,Gipfel der Effizienz‘
verkündete. Demnach ist der herkömmliche Weg, Dinge
zu bestellen, obsolet. Waren werden von Amazon für den

116



Kunden bestellt, bevor dieser überhaupt weiß, dass er sie
benötigen wird“ (ebd., 45).

Aus den bezeichneten Datenpools erzeugen die Datenver-
arbeitungsunternehmen digitales Kapital. Damit ist der
Tauschwert akquirierter Benutzerdaten bezeichnet. Diese
Wertform wird geschaffen, indem die personenbezogenen
Daten komprimiert, formalisiert, hierarchisiert und ver-
netzt werden, sodass diese Datennetze auf möglichst viele
Endgeräte aufgespielt und instantan visualisiert werden
können. Mit diesem digitalen Kapital werden Massen-
bedürfnisse evoziert, die profitabel realisiert werden.

Abtretung der Souveränität über personenbezogene Da-
ten liefert gutgläubige Nutzer den Interessen der Groß-
konzerne aus, die sie eifrig mit ihren Daten bedienen, ob
bewusst oder unbewusst. Digitale Bildung, informationel-
le Selbstbestimmung, ”Open Access“, öffentliche Kontrol-
le und Aufklärung über die Mechanismen und Automatis-
men der Datenverarbeitung scheinen mir daher eine logi-
sche Folgerung und dringliche Forderung.

4.3.3 Nachholende Aufklärung. Digitale Bildung.
Allgemeine Menschenbildung

Diese Schatten der Digitalität sollten das Licht nicht absor-
bieren, welches die Akteure der ”Großen Enzyklopädie“
im 18. Jahrhundert auf die fassbaren Dinge der natürlichen
Welt, die unterscheid- und beschreibbaren Verhältnisse der
sozialen Welt und die Erkenntnisvermögen der Subjek-
te geworfen hatten. Die ”Kultur der Digitalität“ (Stalder
2017) stellt die Leistung der Empiriker und Datensamm-
ler der neuzeitlichen Aufklärung auf eine neue Stufe der
Aufklärung des Denkens und Handelns im weltweiten
Maßstab, in davor kaum vorstellbarer Geschwindigkeit
und Leistungsfähigkeit.

117



Wenn die Problematik der Digitalisierung in Programme
der allgemeinen Bildung des Menschen aufgenommen wer-
den sollten, dann scheint mir unumgänglich, Theorie und
Geschichte der Menschenbildung in Betracht zu ziehen
(vgl. Hansmann 2014), insbesondere die Bildungstheorie
des Neuhumanismus aus der Beobachtungsperspektive
Wilhelm von Humboldts. Dieser fasste am Ausgang des
18. Jahrhunderts die Idee der allgemeinen Bildung des
Menschen in folgende Worte:

Es wäre ein grosses und trefliches Werk zu liefern,
wenn jemand die eigenthümlichen Fähigkeiten zu
schildern unternähme, welche die verschiedenen Fä-
cher der menschlichen Erkenntnis zu ihrer glückli-
chen Erweiterung voraussetzen; den ächten Geist, in
dem sie einzeln bearbeitet, und die Verbindung, in
die sie alle mit einander gesetzt werden müssen, um
die Ausbildung der Menschheit, als ein Ganzes zu
vollenden.

Mit diesen Worten beginnt Wilhelm von Humboldt sein
Bruchstück ”Theorie der Bildung des Menschen“ in den
Jahren 1792/93 (zit n. Flitner/Giel 1980, 234). Damit lässt
sich die Frage verbinden: Könnte die Digitalisierung dieses

”grosse und trefliche“ Unternehmen wenn nicht ”vollen-
den“, so doch mit Wucht und globaler Durchschlagskraft
anschieben?

Zur Bearbeitung dieser Frage halte ich für unausweich-
lich, auf Grundgesichtspunkte der ”Dialektik der Auf-
klärung“ von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno
(1947/1971) zurückzugreifen. Wenn es gelänge, die Negati-
vität kapitalistischer Inwertsetzung und Instrumentalisie-
rung von Natur, Denken und Kultur als notwendige Ent-
fremdung in die Dialektik von Aktualität und Möglichkeit
einzuschreiben, könnte die Negativität wieder zum An-

118



stoß begreifenden Denkens und inhärenter Darstellung der
Bewegung vernünftiger Wirklichkeit fruchtbar werden.

Als Beobachter entscheidender Prozesse gesellschaftlicher
Entwicklung in den Gründungsjahren der Bundesrepublik
Deutschland und als Begründer der ”Kritischen Theo-
rie“ der ”Frankfurter Schule“ erkannten Adorno und
Horkheimer noch vor dem Durchbruch der ”Kultur der
Digitalität“ (Stalder 2017), dass sich das Denken ”zu einem
selbsttätig ablaufenden, automatischen Prozeß (verding-
licht), der Maschine nacheifernd, die er (der Mensch;
O.H.) selber hervorbringt, damit sie ihn schließlich erset-
zen kann. (...) Die mathematische Verfahrensweise wurde
gleichsam zum Ritual des Gedankens. Trotz der axiomati-
schen Selbstbeschränkung instauriert sie sich als notwen-
dig und objektiv; sie macht das Denken zur Sache, zum
Werkzeug, wie sie es selber nennt“ (Horkheimer/Adorno
1971, 26).

Und gewissermaßen als Fazit dieser total werdenden Ent-
gegensetzung von Geist und Natur innerhalb einer Kultur,
welche den ”gesellschaftlichen Verblendungszusammen-
hang“ (ebd., 40) durch allseitigen Konsumismus absor-
biert, halten Horkheimer und Adorno fest:

Mit der Preisgabe des Denkens, das in seiner ver-
dinglichten Gestalt als Mathematik, Maschine, Or-
ganisation an den seiner (gemeint: sich selbst; O.H.)
vergessenden Menschen sich rächte, hat Aufklärung
ihrer eigenen Verwirklichung entsagt. In dem sie
alles Einzelne in Zucht nahm, ließ sie dem unbe-
griffenen Ganzen die Freiheit, als Herrschaft über
die Dinge auf Sein und Bewußtsein der Menschen
zurückzuschlagen (ebd., 40).

Um die dialektische Dynamik dieser Negativität wieder
fruchtbar werden zu lassen, führt nach meiner Auffas-
sung kein gangbarer Weg an einem Programm allgemeiner

119



Bildung des Menschen vorbei. Dabei ”lernen Alle an der
Macht der Dinge, der Macht endlich zu entraten“ (ebd.,
41), sofern es gelingen sollte, die ”verkannte Natur (des
Menschen und der realen Welt; O.H.), als die des Ur-
sprungs“ (ebd.) zu erinnern. Verbindet man in Program-
men nachholender Aufklärung diese ”verkannte Natur“
mit den technischen Möglichkeiten des ”digitalen Kapi-
tals“, könnten geistige Fähigkeiten, kulturelle Hervorbrin-
gungen, gesellschaftliche Kommunikation und Strukturen
materieller Produktion sowie Verfahren ausgleichender
Gerechtigkeit individuelle und politische Souveränität
weltweit befördern.

4.4 Zusammenfassung

Kapitel 4 konnte zeigen, dass die Logik des Kapitals in Ver-
bindung mit der Logik der Digitalisierung auf der einen
Seite Prosperitätsschübe generiert, auf der anderen Seite
Verluste an individueller und politischer Souveränität zur
Folge hat.

Das Konstrukt der Künstlichen Intelligenz lässt in Ver-
bindung mit dem technologischen Transhumanismus den
klassischen Humanismus hinter sich. Digitales Kapital
im Sinne der Verfügungsmacht über massenhaft akqui-
rierte personenbezogene Daten führt dem Kapitalismus
Zugriffe auf Souveränitätsrechte der Bürgerinnen und
Bürger zu, die sich der Selbstbestimmung, Transparenz
und öffentlichen Kontrolle entziehen. Der Kapitalbegriff
als Verfügungsmacht über materiellen und potentiell in-
korporierten Reichtum muss aus der Reduktion auf die
digitalisierte kapitalistische Ökonomie befreit (Abschnitte
4.3.1 und 4.3.2) und als kulturelle, soziale sowie symboli-
sche Verfügungsmacht ausgearbeitet werden, um der De-
generation individueller Souveränität, kultureller Vielfalt

120



und symbolischer Darstellung alternativer Weltentwürfe
wirkungsvoll begegnen zu können.

Die begründete Erweiterung des Kapitalbegriffs befeuert
die Bemühungen, die Disparitäten oder Pseudokonkret-
heit (Kosik) infolge der durchgreifenden Digitalisierung in
eine Dialektik des Konkreten einzuschreiben, die hinter
dem Schein das ”Gesetz der Erscheinung, hinter der sicht-
baren Bewegung die wirkliche, innere Bewegung“ (Kosik
1976, 15) beziehungsweise ”die Sache selbst“ begreift. Da-
von hängt ab, ob der Begriff aufgeklärter Souveränität
zum Motor gesellschaftlicher Veränderung werden kann.
Wie das geht, will Kapitel 5 aufzeigen.

121





5 Erneuerungsansätze im Lichte
nachholender Aufklärung

Es ist hier nicht Raum genug, um alle Baustellen zu bear-
beiten, was buchstäblich notwendig wäre, um unsere Ge-
sellschaft – zumal im Weltmaßstab – zu erneuern. Unver-
zichtbar sind vielfältige Programme und Institutionen all-
gemeiner Menschenbildung, und zwar in quantitativer, qua-
litativer und kulturell diversifizierter Hinsicht, die bei al-
ler Unterschiedlichkeit das gemeinsame Band geistiger und
körperlicher Bildung nicht zerreißen. Aus diesem Grund
setze ich mit der Baustelle allgemeiner Bildung auf der ge-
netisch offenen Basis menschlicher Perfektibilität (Rous-
seau) an (Abschnitt 5.1).

Logisch und politisch-praktisch folgerichtig schließt der
Abschnitt 5.2 mit dem noch immer uneingelösten Verspre-
chen radikaler Demokratisierung durch gleichberechtigte
Chancen der Partizipation aller Bürgerinnen und Bürger an
Entscheidungen, die existenzielle Themen um die Frage
betreffen, wie wir lokal und global leben wollen sowie
können, indem wir lernen, uns auf die Mitwelt zu verste-
hen.

Wenn wir das große Thema gesellschaftlicher Erneuerung
nachholender Aufklärung ernsthaft bearbeiten wollen,
dann sind drei Beschränkungen grundlegend. Ich begin-
ne mit der Aufgabe der Selbstbegrenzung, die eng mit
der Problematik allgemeiner Bildung verknüpft ist. An
zweiter Stelle nenne ich die Beschränkung der allgemei-
nen Wertform, des Warenmarktes und des spekulativen
Finanzkapitals (Abschnitt 5.3). Negativ und pointiert

123



formuliert: Rechtsansprüche auf Eigentum (Artikel 14
Grundgesetz), bezahlbare Wohnung, Grundsicherung,
hochwertige medizinische Versorgung und auskömmli-
ches Einkommen im dritten Lebensaltersabschnitt sind
von der kapitalistischen Inwertsetzung auszuschließen.

Wir sollten uns von den heranwachsenden Generationen
nicht vorwerfen lassen müssen, dass wir es nicht vermocht
haben, die individuellen Potentiale an Fähigkeiten und Fer-
tigkeiten anzusprechen und auszuschöpfen sowie finanziell
großzügig zu fördern, und den künftigen Generationen ei-
ne Erde zu hinterlassen, welche Leben bereichert und nicht
die Risiken erhöht (Abschnitt 5.4).

Nicht zuletzt gilt es, die Grundrechte des Menschen vor-
behaltlos zu schützen und die Verwirklichung der all-
gemeinen Menschenrechte in Angriff zu nehmen (Ab-
schnitt 5.5).

5.1 Renaissance allgemeiner Bildung

Bildung des Menschen gehörte zum Erziehungsprogramm
demokratisch orientierter Staaten seit der griechischen
Aufklärung, anfangs allerdings mit der Einschränkung nur
für freie Bürger. Aus der exklusiven Einheit der enkyklios
paideia des griechischen Bildungskanons für die privilegier-
ten Bürger wurde das römische Programm der septem artes
liberales mit dem philosophisch-geisteswissenschaftlich
orientierten Trivium (Grammatik, Rhetorik, Dialektik)
und dem universal- sowie naturhistorisch ausgerichteten
Quadrivium (Arithmetik, Geometrie, Musik, Astrono-
mie). Ergänzend oder fundierend, was die erfolgreiche
Vermittlung von Botschaften an Adressatengruppen an-
belangt, fand die Rhetorik als Lehre von der überzeu-
gungstiftenden Rede Einzug in Schulen und Akademien.
Da allgemeine Bildung nicht für alle Bürger des römi-

124



schen Imperiums verpflichtend und schulorganisatorisch
bereitgestellt worden war, konnten die gebildeten und
rhetorisch geschulten Redner professionelle Hilfe für Auf-
tritte im römischen Senat, vor Gericht oder bei Anlässen
für Lob verdienstvoller Persönlichkeiten und Tadel bei
gegenteiligen Auffälligkeiten anbieten. Die Abgänger be-
kannter Rednerschulen unterschieden sich von den bei
Platon kritisierten Rhetoren, die ihre vollmundig ange-
priesenen Überredungskünste teuer verkauften, jedoch
durch klare Gliederung, nachvollziehbare Argumentation,
Angaben ihrer Fundorte beziehungsweise Referenzen und
ihr Ethos aus der Masse hervortreten konnten. Dadurch
erreichten sie einen überzeugenden Status professioneller
Glaubwürdigkeit.

Ihre gesellschaftliche Funktion verloren sie im gleichen
Maße, wie Rhetorik von kirchlichen Bildungsträgern –
beispielsweise von Jesuiten – integriert und zu einem zen-
tralen Gesichtspunkt humanistischer Bildung wurde. Wie
war das Feld der Anbieter institutionalisierter Bildung
bestellt?

Vom Mittelalter bis zur Neuzeit stand das Schulwesen
unter Aufsicht der katholischen Kirche. Die Kloster-
beziehungsweise Lateinschulen besorgten die Rekrutie-
rung des Priesternachwuchses, sicherten den personellen
Bestand der Kirche und besorgten darüber hinaus Bil-
dungszertifikate zur Besetzung hoher staatlicher Ämter.
Vor der Einführung der allgemeinen Schulpflicht in
Preußen-Deutschland 1794 bildeten Bürger aus gutsitu-
ierten Häusern ihren Nachwuchs durch Privatunterricht,
diejenigen, die sich diesen nicht leisten konnten oder gegen
den Schuldrill eingestellt waren, mittels autodidaktischer
Studien, sofern sie über eine reichlich ausgestattete Bi-
bliothek oder Zugang zu klösterlichen beziehungsweise
öffentlichen Bibliotheken verfügten.

125



Neben der Bestandserhaltung von Kirche und Staat ent-
flammten kirchliche und private Bildungsanstrengungen
die lange schlummernde Glut unbeschränkten Wissenser-
werbs, um die Grenzen gesellschaftlich nützlichen Wissens
überschreiten, die Erscheinungsoberfläche der Dinge, die
sozialen Verkehrsformen und politischen Herrschaftsme-
chanismen durchdringen, mit anderen Worten die physi-
sche Erscheinungswelt durch Verbindung metaphysischer
Theorien einerseits und hypothetisch-experimentell zuge-
richteter wissenschaftlicher Erfahrung sachgemäß prüfen
und darüber hinaus vor den Richterstuhl kritischer Ver-
nunft ziehen zu können. Philosophie, Naturwissenschaf-
ten, Politik und Moral bildeten das Fundament allgemei-
ner Bildung des Menschen. Philosophische Enzyklopädie,
Logik, Begriffslehre, Rechts-, Pflichten- sowie Religions-
lehre, Bildungswissen, wissenschaftliches Wissen, ethisch-
moralisches Wissen und kritisch-vernünftige Reflexion
gehörten zum Bildungskanon des 19. Jahrhunderts. Wer
diesen Bildungsanspruch für unwahrscheinlich und über-
zogen hält, der nehme sich die Texte zur philosophischen
Propädeutik und die Gymnasialreden Georg Wilhelm
Friedrich Hegels aus seiner Zeit als Rektor des Ägydien-
gymnasiums zwischen 1809 und 1815 zu Nürnberg vor
(vgl. Hegel 1832–1845, Band 4).

Um von zureichender Bildung sprechen zu können, feh-
len noch die komplexen Felder der praktischen Bildung
beziehungsweise des Handlungswissens oder des Könnens,
wie es für souveräne Bürgerinnen und Bürger in ausdiffe-
renzierten Gesellschaften erforderlich ist, aber mit diesem
Anspruch in kritischer Hinsicht in spezifisch kapitalistisch
organisierten Gesellschaftsformationen nicht allgemein
überzeugend gefördert wird. ”Nicht finanzierbar“ gilt als
politischer Unterlassungsgrund seit der Regierung unter
König Friedrich Wilhelm III. (1797–1840) in Preußen-
Deutschland zur Zeit der ”Großen Bildungsreform“ des

126



18. Jahrhunderts unter Wilhelm von Humboldt in seiner
Funktion als Chef der Sektion für Kultus und Unterricht.

Um den politisch progressiven Anspruch dieser Leitung
der Sektion für Kultus und Unterricht würdigen zu
können, sei aus dem ”Bericht der Sektion des Kultus und
Unterricht an den König“ vom Dezember 1809 zitiert:

Der Wirkungskreis der Section des Cultus und
öffentlichen Unterrichts ist von einem ungemein
grossen Umfang; er umfasst zugleich die sittliche
Bildung der Nation, die Erziehung des Volks, den
Unterricht, der zu den verschiedenen Gewerben
des Landes geschickt macht, die Verfeinerung, wel-
cher die höheren Stände bedürfen, den Anbau der
Gelehrsamkeit auf Universitäten und Akademien
(Bericht 1809, 211).

Wenn auch in diesem Bericht die bürgerliche Stände-
ordnung den politischen Rahmen strukturkonservativ
erscheinen lässt, so ist der Blick auf das allgemeine Ganze,
die Nation und das Volk, unmissverständlich formuliert,
allerdings in Bezug auf die sittliche Bildung überzogen.

Es ist demnach im 21. Jahrhundert nicht damit genüge
getan, im Zuge der sich durchsetzenden ”Kultur der Di-
gitalität“ (Stalder 2017) ehrgeizige Programme digitaler
Bildung aufzulegen und bereits von der Grundschule an
möglichst allen Kindern Grundkenntnisse im Umgang
mit PCs zu vermitteln oder darüber hinaus in Program-
miersprachen einzuführen. Buchstäblich notwendig im
Sinne kritisch unbeschränkter Aufklärung wäre tiefgrei-
fende Kritik an der binären Logik und den algorithmisch
operierenden Prozessoren, der Datenakquisitionsmono-
pole und Datenverarbeitungsgroßkonzerne sowie deren
im Hintergrund verdeckten Mechanismen massenhafter
Daten- und Bedürfnismanipulation.

127



Selbst wenn dieses Programm umfassender digitaler Bil-
dung gelänge, müsste es an die Rekonstruktion der allge-
meinen Bildung seit der Aufklärung des 18. Jahrhunderts
angeschlossen und in kritisch-konstruktive Bildungskon-
zepte nachholender Aufklärung eingebunden werden.
Odo Marquard hat für diese historische Gesamtsicht das
Motto geprägt: ”Ohne Herkunft keine Zukunft“ oder

”Zukunft braucht Herkunft“. Damit ist kein monumental
überfülltes historisches Curriculum gemeint, sondern ein
exemplarisch aufgefädeltes Band profilierter Programme
allgemeiner und beruflicher Bildung.

Die geforderte Einbindung des rekonstruierten Pro-
gramms allgemeiner Menschenbildung würde den An-
spruch der Provokation (Liessmann 2017) im 21. Jahr-
hundert erst dann erfüllen, wenn das Wissen um die
Grundrechte und Aufklärung über die allgemeinen Men-
schenrechte die Programmatik allgemeiner Bildung durch-
dringen würde. Wer sich jetzt an den Kopf fasst und denkt,
ein derart umfassendes und anspruchsvolles Bildungs-
programm kann keine Bildungsinstitution leisten, der
denkt nur in quantitativen Kategorien. Er unterschätzt,
dass dabei qualitativ und exemplarisch-selektiv vorge-
gangen werden kann. Doch wie? Zunächst aus ideell-
bildungstheoretischer Perspektive:

• indem exemplarisch gezeigt wird, wie Wissen me-
thodisch generiert, begründet und kommuniziert
wird, wozu Wissenschaftsgeschichte und Wissen-
schaftspolitik schlagkräftige Beispiele vorhalten (vgl.
Fischer 2005);

• indem dargelegt wird, wie sich dieses Wissen im Lau-
fe der Geschichte verändert hat und worauf diese
Veränderungen zurückzuführen sind;

• indem dieses geschichtlich sich wandelnde Wissen je-
weils in ein dialektisches Verhältnis zum Nichtwis-

128



sen gesetzt wird oder anders formuliert: Wissen der
natürlichen, sozialen und geistigen Welten in Relati-
on zur noch nicht ausgeschöpften Möglichkeit künf-
tigen Wissens dargestellt wird; schließlich

• indem in Fortbildung skeptischer Tradition ein-
geräumt wird, dass unser Wissen auf der Basis in-
dividueller Perfektibilität (Rousseau) abhängig ist
von den Gelegenheiten sowie Instrumenten, die wir
vorfinden oder erfinden, um Wissen zu generieren.

Der schulpädagogisch spezifizierte Terminus dafür heißt
Exemplarisches Lehren und Lernen. Als Bildungsgang
empfiehlt sich ein wechselseitig aufeinander bezogenes
Verfahren: einerseits top-down, von hypothetisch-theore-
tischen Sätzen zu empirischen Befunden, andererseits um-
gekehrt bottom-up, von konkret Besonderem zu Verall-
gemeinerbarem. Die dabei erzielbaren Ergebnisse decken
sich nicht. Denn ein empirischer Befund ist nicht identisch
mit dem konkret Besonderen, und umgekehrt: Verallge-
meinerbares fällt nicht mit spontan formulierten theore-
tischen Annahmen zusammen. So decken sich empirisch-
statistische Erhebungen über Bildungsabschlüsse nicht
mit dem Grad individueller Bildung von Menschen und
umgekehrt: Das Maß individueller Bildung fällt nicht zu-
sammen mit theoretischen Annahmen zur Möglichkeit
allgemeiner Menschenbildung. Beides ergänzt sich und
deckt auf, was bei nur eindimensionaler Verfahrensweise
unbeschrieben bleibt.

Was oben prinzipiell bildungstheoretisch dargelegt ist,
müsste organisatorisch umgesetzt und programmatisch im-
plementiert werden, wenn es darum geht, Gelegenheiten
und Instrumente bereitzustellen, allgemeine Menschen-
bildung nicht nur national, sondern international und
darüber hinaus global zu befördern. Selbst in Europa sind
politisches Mandat, Institutionen und Zuständigkeiten

129



für Fragen der Bildung, Lehrpläne und Bildungsstandards
sowie Qualifikationsnormen den Mitgliedstaaten zuge-
ordnet. Nur in Feldern von Forschung und beruflicher
Bildung gibt es Ansätze zur Kooperation, zur Anglei-
chung von Leistungsstandards und zur Anerkennung von
Schulbildungsabschlüssen. Wenn ein europäischer Bil-
dungsraum heute noch bloße Wunschvorstellung ist, wie
steht es dann erst um die Verständigung über einen welt-
weiten Bildungshorizont?

Während Wirtschaftsbeziehungen, technologische Ent-
wicklungen, Digitalisierung und Währungssysteme ihre
weltweite Vernetzung erfolgreich vorantreiben, liegen
Bildung und Kultur meilenweit zurück. Wären die eu-
ropäischen und internationalen Beziehungen mit der Be-
arbeitung von Bildungsthemen und Aspekten kultureller
Kommunikation sowie Kooperation begonnen worden,
könnten wir bei der Lösung von Problemen globaler po-
litischer Kommunikation, Fragen sozialer Ungleichheit,
ausgleichender Gerechtigkeit und der Friedenssicherung
weitergekommen sein? Die Beantwortung scheint müßig,
denn die politischen, kulturellen und sozialen Systeme le-
ben von ihren Differenzen, was die Vertiefung der Befähi-
gung zu Formen von Kommunikation umso dringlicher
macht, welche geeignet sind, Differenzen zu überwinden.

5.2 Philosophisch-soziologische Provokationen

Um dem vorgeschlagenen Programm allgemeiner Bildung
Rechnung tragen zu können, scheint unverzichtbar, Logik
und Methodik naturwissenschaftlicher Forschung sowie
die binäre Logik der Digitalität in die philosophische
Dialektik von Geist und Natur einzuschreiben. Damit die-
se Einbindung des theoretisch-experimentellen Denkens
und Programmierens auf der Grundlage binärer Logik

130



gelingt, müsste Philosophie in enzyklopädischer Breite
und die dialektische Logik wenigstens exemplarisch in
das Programm allgemeiner Bildung eingestellt, in Schule
und Hochschule gelehrt und gelernt werden. Dazu wäre
notwendig, philosophische Bindestrichfächer wie ”Philo-
sophy and Economy“ in den universitären Curricula in
den Kanon allgemeiner Philosophie verpflichtend für al-
le Studienfächer und Fächerverbindungen einzupflegen,
zumindest im Sinne eines Propädeutikums innerhalb des
Grundstudiums.

Erwartungsgemäß hagelnden Einwänden gegen derartige
programmatische Provokationen, derartige Forderungen
seien völlig überzogen, würden Schule, Hochschule, das
Lehrpersonal und die Studierenden überfordern, darüber
hinaus seien sie nicht finanzierbar, in bildungsökonomi-
scher Hinsicht hybrid und aus maßgebenden Interessen
des Beschäftigungssystem unerwünscht, wäre mit dem
bildungstheoretisch begründeten Argument zu begegnen,
dass zuerst scharf zu unterscheiden und gründlich zu be-
arbeiten sei, was in philosophischer Dialektik von Geist
und Natur zu verschränken ist und in konkrete Praxis zu
überführen gilt.

In curricularer Verbindung mit Philosophie wäre ein
gründliches Studium der Soziologie unter besonderer
Berücksichtigung der soziologisch-systemtheoretisch be-
gründeten Kommunikationstheorie zu organisieren. Denn
die Ausdifferenzierung moderner Gesellschaften in ein
Netzwerk sozialer Systeme erfordert allgemeine Kennt-
nisse über Fähigkeiten, gesellschaftliche Entwicklungen
zwischen Realität und vernünftig gestalteter Wirklichkeit,
Aktualität und Möglichkeit sprachlich zum Ausdruck zu
bringen und in spezifizierte systeminterne und externe
Kommunikation einzubeziehen.

131



Diese skizzierte Verbindung philosophisch-soziologischer
Studienprogramme bildet eine unverzichtbare Grundlage
für Prozesse radikaler Demokratisierung der Gesellschaft
und kommunikativer Verständigung über notwendige
Veränderungen zum Wohle aller.

5.3 Radikale Demokratisierung der Gesellschaft
und kommunikative Verständigung

Verbreitet ist die Auffassung, dass eine demokratisch ver-
fasste und politisch organisierte Gesellschaft allen anderen
Gesellschaftsmodellen, die wir kennen, vorzuziehen ist.
Sie zeichnet sich aus durch Gewaltenteilung, Liberalität,
Selbstbestimmung sowie politisch und betrieblich geregel-
te Mitbestimmung, soziale Sicherung, Ausgleich von Rech-
ten und Pflichten, formelle Gleichheit vor dem Gesetz und
Verzicht auf metaphysische Letztbegründungen. Der De-
mos, die Stimme des Volkes, soll politische Wirksamkeit
entfalten. Dass man von der gesetzlich und bürgerlich-
rechtlich zugestandenen Freiheit vernünftigen Gebrauch
machen sollte, gilt seit Kant als moralisches Regulativ auf
der Basis der Willensfreiheit. Theorien und Programme
politischer Moral sind inkompatibel mit modernen, so-
ziologisch begründeten Gesellschaftsorganisationen (vgl.
Lau/Reinhardt/Voigt 2018). Ethisch-moralisch begründe-
te Argumente dagegen befeuern politische Urteilskraft,
kritisieren Einflussversuche politischer Lobbyisten und
orientieren politisches Handeln.

Das Prinzip der Willensfreiheit unterscheidet sich einer-
seits von subjektiver Willkür und andererseits von bloßer
Freiheit der Wahl unter gegebenen Handlungsalternativen.
Subjektive Willkür kann gesetzloses, unsoziales und un-
moralisches Agieren heißen. Unter gegebenen Handlungs-
alternativen zu wählen bedeutet, angesichts wertgleicher

132



Güter oder Produkte nach subjektivem Belieben das eine
dem anderen vorzuziehen. Derartiges Präferieren setzt
nicht nur Gewissheit des Wissens voraus, sondern darüber
hinaus ein Können in der Weise des ”Sich-Verstehens-
auf-Etwas“ (Koch 2015). Philosophisch betrachtet zielt
das Prinzip der Willensfreiheit auf die subjektive Be-
gründung individuellen Handelns oder des Unterlassens
einer Handlung aus Einsicht in die praktische Notwen-
digkeit, die Freiheit des anderen – Eigenständigkeit und
Freiheit organisierter Lebewesen eingeschlossen – nicht zu
beschränken. Diese Philosophie der Freiheit fordert ein
Zweifaches: zum einen eine ethisch begründete Politik aus
dem Gesichtspunkt des politisch Allgemeinen oder des
Staates, zum anderen vom Standpunkt des bürgerlichen
Subjekts Sittlichkeit beziehungsweise brüderliches Han-
deln in gegenseitigem Respekt und aus Achtung vor dem
(moralisch begründeten und gemeinschaftlich beschlosse-
nen) Gesetz.

Die politische Praxis bürgerlicher Gesellschaften mit spe-
zifisch kapitalistischer Ausdifferenzierung der Produkti-
onsverhältnisse einerseits und der Produktivkräfte ande-
rerseits ist von der oben profilierten Beschreibung demo-
kratisch geordneter Gesellschaft erheblich weit entfernt.
Zwar sind strukturelle Widersprüche und antagonisti-
sche Interessen bürgerlicher Subjekte, Korporationen und
Wirtschaftsunternehmen durch politische, soziale und
ökonomische Interessenvertretungen fast bis zur Unüber-
sichtlichkeit ausdifferenziert, aber grundsätzliche Wider-
sprüche und Interessengegensätze sind nicht dialektisch
aufgehoben. Sie führen im ”Rücken“ der Subjekte Regie,
während die Regisseure ihren ”wahren“ Charakter unter
der Maske gesellschaftlich wohltätiger Mitbürger verdeckt
halten.

Diese politisch-ökonomische Doppelmoral kommt neu-
erdings durch die sich exponentiell verbreitende ”Kultur

133



der Digitalität“ (Stalder 2017) deutlich zur Erscheinung.
Ausdruck dieser Doppelmoral ist die strikte Trennung
von Benutzeroberfläche moderner Verbreitungsmedien
einerseits und dem operativen Hintergrund der Dienstlei-
stungsunternehmen andererseits. Während die User von
Smartphones, PCs und Internetseiten beeindruckt sind
von der instantanen Ästhetik auf ihren Displays, der Fülle
von Informationen und der zunehmenden Geschwindig-
keit der Suchmaschinen, basteln Informatiker an immer
effizienteren Programmen, Mechanismen der Generierung
personenbezogener Daten und Manipulation wachsender
Datenmengen und subjektiver Bedürfnisse. Der Zugang,
die Partizipation und die Kontrolle der Hintergrundope-
rationen sind den Nutzern versperrt. Darüber hinaus
schotten sich diese digitalen Datenverarbeitungskonzerne
durch abgeschlossene Programme algorithmischer Daten-
verarbeitungssystem gegenseitig ab, was den Nutzern den
Wechsel des Anbieters erschwert und die Wahlfreiheit
einschränkt.

Was kapitalistische Gesellschaften als widersprüchlich
und höchstproblematisch erweist, ist nicht dem Kapi-
tal und dessen abstrakter Wertform geschuldet, son-
dern ungleichen Bestimmungen der Verteilung und der
zerstörerischen Ausbeutung natürlicher Ressourcen zur
privaten Erzielung von Profiten sowie ihres Einsatzes
in menschen- wie kapitalvernichtenden Kriegen. Und
die Widersprüche der Digitalisierung sind nicht der
mathematisch-formalisierenden Technologie zuzuschrei-
ben, sondern vor allem spezifisch kapitalistischen Ver-
fahren der Profitmaximierung und der Privatisierung
ursprünglich gemeinen Eigentums. Denn diese unterwer-
fen alles Lebendige und Besondere der binären Logik, die
als Wertform in Gestalt von Information algorithmischer
Verwertung unterlegt ist. Verfügung über Information
aus Verhältnissen gesellschaftlicher Entfremdung redu-

134



ziert den Kapitalbegriff auf die Erwirtschaftung privater
Profite.

Paul Mason sieht die Aufgabe des Staates im Postkapitalis-
mus darin, ”die neuen Wirtschaftsformen – gemeint sind

”Peer-to-Peer-Projekte, kollaborative Geschäftsmodelle
und Aktivitäten ohne Gewinnzweck“ (Mason 2016, 350) –
zu fördern, bis diese eigenständig funktionieren können“
(ebd., 349). Voraussetzung dafür ist vor allem die Lösung
des Verschuldungsproblems. Mason schlägt ”kontrollierte
Schuldenerlässe“ (ebd., 351) und ”Kapitalverkehrskontrol-
len“ (ebd.) vor. Was wir brauchen, argumentiert Mason,
sind ”Kooperativen, deren Rechtsform durch eine wirkli-
che Allmendeproduktion oder durch einen Allmendekon-
sum mit klaren sozialen Ergebnissen ergänzt wird“ (ebd.,
352f.). Regionale und örtliche Genossenschaftsbanken
sollten die Funktion der Gewährung von günstigen Kre-
diten für Start-up-Unternehmungen unter dem Vorbehalt
ihrer Gemeinnützigkeit übernehmen.

Radikale Demokratisierung bedarf vor allem ausdifferen-
zierter Strukturen und regionaler Foren kommunikativer
Verständigung zwischen Massenmedien, sozialen Medien,
Parteien sowie Bürgerinnen und Bürgern. Beklagt werden
vermehrt Verwerfungen in der politischen Debattenkultur
infolge sprachlicher Verflachung, Entflammung von Hass,
Reduktion sachlicher Komplexität durch Reduktion auf
selektiv verkürzte Botschaften in der Darstellung. Ferner
ist zu beobachten, dass Botschaften nicht durch Qualität
bestechen, sondern quantitativ darin, wie hoch Abrufzah-
len, Likes, Followers registriert werden. Tsunamis an In-
formationen im Netz gaukeln Informiertheit vor, lassen
das Prüfen der Quellen vermissen, sodass die derart In-
formierten interessengesteuerte Verlautbarungen von Mei-
nungen für bare Münze oder durch Gewissheit begründe-
tes Wissen halten. So deformiert verbreitete Halbbildung
(Adorno) kommunikative Verständigung und untergräbt

135



radikale Demokratisierung. Die Kultur der Digitalisierung
gießt noch Öl in den Flächenbrand bürgerlicher Halbbil-
dung.

Klaus Erlach sieht die Chance, das ”Kernproblem“ der Di-
gitalisierung anzugehen, in der Eigensinnigkeit individuel-
len Umgangs, wenn er schreibt:

Nur der individuelle, eigensinnige Umgang mit
den Mitteln der Digitalisierung kann uns vor ei-
ner fremdbestimmten ökonomischen Verwertung
und staatlichen Zwangsverwaltung all unserer Le-
bensvollzüge retten. (...) Dem durch Digitalisierung
erreichbaren Fortschritt, der wie jede Zivilisierung
eine Einschränkung spontanen Verhaltens bedeu-
tet, muss im Gegenzug auch ein Freiheitsgewinn an
Handlungsmöglichkeiten gegenüberstehen. Denn
wozu sollte man ein nach definierten Kriterien
im voraus berechnetes Leben auch führen? (Erlach
2019, 47)

Wäre eine wichtige Voraussetzung dafür nicht, dass die
Monopole der verdeckten Datenverarbeitung durch Groß-
konzerne gebrochen, die operativen Strukturen sowie Pro-
zesse transparent gestaltet und offen zugänglich gemacht
werden?

5.4 Beschränkung der Geltungsfunktion der
allgemeinen Wertform, des Warenmarktes
und des spekulativen Finanzkapitals. Future
Economy I

In Abschnitt 4.3.1 sind die Unterscheidungen Old Eco-
nomy, kapitalistische Ökonomie und digitale Ökonomie
getroffen und jeweils skizziert worden. Hinzuzufügen ist
eine Art Future Economy. Abgezielt wird an dieser Stel-

136



le nur grob auf die folgenden Gesichtspunkte: Was ein-
mal Gemeineigentum war und respektiert wurde, ist aus-
zudifferenzieren in Eigentum der nichtmenschlichen Na-
tur selbst und Eigentum aller Bürgerinnen und Bürger, so-
fern es Menschen- und Grundrechte betrifft wie beispiels-
weise Wasser, Luft, Wohnen. Dies muss rechtlich verbrieft
und einklagbar sein. Natürliche Ressourcen, seltene Arten
von Pflanzen und Tiere sind vor unbegrenzter Ausbeutung
beziehungsweise Ausrottung zu schützen.

In neoliberalistisch orientierten gesellschaftlichen Syste-
men des durchgreifenden Kapitalismus wird alles unter-
schiedslos der Wertform der Ware unterworfen, was ka-
pitalisierbar ist und in den Märkten getauscht werden
kann. Dazu gehören auf unserer Erde endliche Güter
wie Grund und Boden, fossile Rohstoffe, sauberes Was-
ser, Tiere, Naturlandschaften wie der Regenwald, ferner
Grundnahrungsmittel wie Brot, Wohnraum, des Weiteren
Energie, Information, personenbezogene Daten.

Grund und Boden, Wasser sowie Naturlandschaften und
Nutztiere waren ursprünglich Gemeineigentum ansässi-
ger Stämme beziehungsweise Völker. Sie kultivierten,
pflegten, hegten und nutzten ihre Güter beziehungsweise
Früchte ausschließlich zur Befriedigung ihrer bescheide-
nen Grundbedürfnisse. Sie lebten in Übereinstimmung
mit sich und ihrer Mitwelt. Darin haben sie die Sorge um
ihre Erhaltung mit Blick auf nachwachsende Generationen
eingeschlossen.

Diese lebenswichtigen Güter müssten wieder in Gemein-
eigentum überführt werden – nicht in Staatseigentum
von monarchisch, oligarchisch oder kapitalistisch durch-
strukturierten sozialistischen wie demokratischen Staa-
ten. Denn nur Gemeineigentum unterliegt im Prinzip
der gemeinschaftlichen Kultivierung, nachhaltiger Be-
wirtschaftung sowie Pflege und öffentlicher Kontrolle.

137



Grundnahrungsmittel sowie Energie sollten allen Men-
schen zu erschwinglichen Preisen zur Verfügung gestellt
werden. Die Ausbeutung nicht erneuerbarer Energie sollte
bis zur vollständigen Umstellung auf alternative Träger
mit beherrschbaren Risiken unter strengen Kontrollen
beschränkt werden. Artikel 15 Grundgesetz sieht die
Möglichkeit von Sozialisierung vor:

Grund und Boden, Naturschätze und Produktions-
mittel können zum Zwecke der Vergesellschaf-
tung durch ein Gesetz das Art und Ausmaß der
Entschädigung regelt, in Gemeineigentum oder in
andere Formen der Gemeinwirtschaft überführt
werden.

Diese Entschädigungspflicht der Allgemeinheit gegenüber
privaten Eigentümern baut erhebliche Hürden auf, wenn
nicht in anderer Weise als in Form von Geld abgeglichen
werden kann.

Um weitere Austrocknung der Erde und Überflutung von
Inseln sowie Küstengebieten nachhaltig zu verhindern,
sind nicht allein höhere Deiche oder Spulwände zu bauen,
sondern die steigende Erderwärmung und deren Verur-
sacher zu stoppen. Verfahren der Kapitalisierung von
Risikofaktoren führen nur dazu, dass die soziale Ungleich-
heit unter den Menschen zunimmt, die Schere zwischen
Reichen und Armen weiter auseinanderklafft. Außerdem
löst eine finanzielle Verrechnung von Verstößen gegen
gesetzlich festgelegte Grenzwerte oder Normen nicht das
Problem an der Wurzel. Einpreisung führt in der Regel
zur Verteuerung und zu mehr sozialer Ungerechtigkeit.

Stalder macht auf kulturell tradierte Formen der ”All-
mendefertigung durch Gleichberechtigte“ (Stalder 2017,
245) aufmerksam, die er unter Berufung auf den Rechts-
wissenschaftler Yochai Benkler unter dem Terminus der

138



commons-based peer production zusammenfasst. Stalder
unterscheidet drei Ausrichtungen von commons:

Da sind zum einen die commons pool ressources,
also jene Güter, die gemeinschaftlich genutzt wer-
den. Sie werden bewirtschaftet, das ist die zweite
Dimension, von den ,Commoners‘, also von den
Mitgliedern von Gemeinschaften, die die Ressour-
cen herstellen, nutzen und pflegen. Dabei bilden
sich, drittens, Formen des ,Commoning‘ heraus,
das heißt Praktiken, Normen und Institutionen, die
von den Gemeinschaften selbst entwickelt werden
(Stalder 2017, 246).

Information sollte frei zugänglich sein und selbstbestimmt
kontrolliert werden. Dazu gehören die Angabe der genutz-
ten Quellen, sachgemäße Verbreitung – das heißt mit der
Darstellung von Argumenten und Gegenargumenten ohne
Täuschungsabsichten durch öffentlich kontrollierte Medi-
en. Formate des Infotainments müssten ihre primäre Un-
terhaltungsfunktion offenlegen. Die Möglichkeit kosten-
loser interaktiver Kommunikationskanäle sollte zur Regel
werden und politische Partizipation befördern. Die Digita-
lisierung aller Lebensbereiche spielt den Konsumenten die
Möglichkeit zu, interaktiv in Prozesse der Warenprodukti-
on, in Bereitstellung und Organisation von Dienstleistun-
gen, kulturellen Darbietungen effizient und nachhaltig ein-
zugreifen. Anbieter und Nutzer nehmen über Onlineplatt-
formen blitzschnell und weltweit Kontakt untereinander
auf. Werbung und Produktplatzierung könnten herunter-
gefahren, Überproduktion ausgeschaltet und Vermüllung
erheblich reduziert werden.

Bürgerlich-privates und professionell-politisches Handeln
wäre am Gemeinwohl zu orientieren. Die Verfolgung pri-
vater ökonomischer Interessen dürfte grundlegenden Wer-
ten des Gemeinwohls nicht widersprechen.

139



Nationale wie globale Transaktionen des international
operierenden Finanzsystems müssten der demokratischen
Funktion der Kreditierung von uneingeschränkter allge-
meiner Bildung der Menschen, von menschlichen Fähig-
keiten und Fertigkeiten und Projekten sowie Unterneh-
mungen unterworfen werden mit dem Ziel, gemeinwohl-
orientierte und genossenschaftlich organisierte Betriebe,
Forschungsinstitutionen, Bildungs- und Kultureinrich-
tungen durch Anschubfinanzierung oder dauerhaft zu
fördern. Die Politik der Geldschöpfung durch die Zen-
tralbanken sollte diesen gemeinwohlorientierten Werten
ebenfalls unterliegen. Profitorientierte Kapitalwirtschaft
müsste der öffentlichen Kontrolle unterworfen und be-
schränkt werden. Leerkäufe gehörten auf den Index ebenso
wie Spekulationen auf fremde Währungen und Staaten mit
sinkender Wirtschaftsleistung sowie drohender Insolvenz.

5.5 Förderung der Potentiale aller Menschen
und Bewahrung der Lebensgrundlagen

Vertreter der neuzeitlichen Aufklärung sind mit dem Ver-
sprechen angetreten, allen Menschen ohne Unterschied
von Geschlecht, Herkunft oder Hautfarbe die Möglich-
keit prinzipiell unbeschränkter allgemeiner Bildung zu
eröffnen. Wilhelm von Humboldt arbeitete am Ausgang
des 18. Jahrhunderts Idee und Programm einer flächen-
deckenden allgemeinen Menschenbildung aus. Diese ho-
he Erwartung eines alle Heranwachsenden individuell
fördernden und zugleich verbindenden Weges schulischer
Bildung vom Elementarunterricht bis zum Universitäts-
unterricht ist nicht erfüllt worden. Stattdessen ist ein
bürgerlich berufsständisches Konzept schulischer Erzie-
hung und Bildung durchgesetzt worden. Zwar hat sich
die Durchlässigkeit unter den Schularten verbessert und

140



die Zahl der höheren Bildungsabschlüsse konnte gestei-
gert werden. Dabei drängen sich Fragen auf: Korrelieren
höhere Bildungsabschlüsse mit dem Absinken schulischer
Bildungsniveaus? Beeinflussen moderne Medien in Verbin-
dung mit den Informationsportalen des Internets Lern-
prozesse und Schülerverhalten im Unterricht? Ist es nicht
bezeichnend, dass das Verfahren des deep learning eher
Automaten mit KI-Ausrüstung auf der Grundlage binärer
Logik zugeschrieben wird? Was ist aus den Wegen des
Wissendwerdens geworden, die nicht Wissen mit Infor-
mation gleichsetzen und das Kriterium der Gewissheit
mit der Suche nach Wahrheit verknüpfen, wie es in den
Schulbildungsprogrammen des 18./19. Jahrhunderts noch
festgeschrieben und eingeübt worden war? Ernsthafte Ver-
suche nachholender Aufklärung hätten derartige Fragen
und mehr zu klären, um die neue große Herausforderung
digitaler Bildung nicht unter dem bildungsgeschichtlich
erkämpften Niveau zu bearbeiten.

Was das Problem der ”ausgebeuteten“ und erhitzten Erde
anbelangt, gibt die angelaufene Bewegung von Jung und
Alt ”Fridays for Future“ Anlass zur Hoffnung auf Be-
wegung im Denken und Handeln professioneller Politik.
Die Gefahr der Gegensteuerung vonseiten der Leugner
einer durch Menschen, Automobile, Energieerzeugung
usw. verursachten Klimaerwärmung droht die Bewegung
zu kapitalisieren und damit womöglich systemisch zu
integrieren oder zumindest politisch zu neutralisieren.
Massenmedial verbreitete Kampagnen elektrisieren beide
Parteien, Ankläger wie Leugner. Die grundsätzlich interes-
sierte Bevölkerung könnte zu Lagerkämpfen angestachelt
werden und die Einsicht vernebeln, dass das Problem der
Erderwärmung und klimaneutraler Produktion, Konsum-
tion und Verkehrsverhältnisse nur global gelöst werden
kann.

141



5.6 Future Economy II. Eckpfeiler

Die digitale Ökonomie habe ich durch die Formel G –
(KI + pD) – ∆-G dargestellt. Sie bezeichnet auch die
Grundstruktur der Future Economy. Ausgehend von ei-
nem erweiterten Kapitalbegriff und einer Orientierung
der Kapitalfunktion am Wohl aller Menschen einschließ-
lich leidensfähiger Tierpopulationen bildet aus volkswirt-
schaftlicher Sicht die Berechnung des Bruttosozialpro-
dukts alle gemeinwohlorientierten Leistungen der Men-
schen ab. Reichtum an Bodenschätzen gehört im Prinzip
allen Menschen. Nationale Unterschiede sind internatio-
nal, regionale Unterschiede sind national auszugleichen.
Eigentum an Produktionsmitteln ist als gesellschaftlich
geliehenes Recht zur betriebswirtschaftlich organisierten
Befriedigung menschlicher Bedürfnisse und zum Wohle
aller wertzuschätzen und zu behandeln.

Erster Eckpfeiler: ∆-G wird gebraucht, um zu reinvestie-
ren und technologische Automation, Autonomisierung,
Administration, Vertrieb usw. laufend auf den neuesten
Stand zu bringen.

Zweiter Eckpfeiler: Wenn zutreffen sollte, dass in naher
Zukunft 0,1 Prozent der Menschen, Unternehmensmit-
arbeiter und Aktionäre, die Maschinen kontrollieren, die
restlichen glücklichen 0,9 Prozent für Überwachung und
Verwaltung zuständig sind und der Rest der Bevölke-
rung, also 99 Prozent, um das kämpft, was noch übrig
ist, dann wird klar: ∆-G muss als Reichtum für alle be-
wertet und dazu beansprucht werden, nach Maßgaben
ausgleichender Gerechtigkeit prekäre Verhältnisse, Unter-
bezahlung, Armut, Ausbeutung national wie internatio-
nal zu überwinden, ob durch ein menschenrechtlich ver-
brieftes Grund- beziehungsweise Bürgereinkommen oder
über rechtlich gesicherte Beteiligungsformen an Unterneh-

142



mensgewinnen. Denn: Sind wir nicht alle ”Clickworker“,
die den datenverarbeitenden Unternehmen personenbe-
zogene Informationen kostenlos zuführen, also an der
Wertschöpfungskette beteiligt?

Dritter Eckpfeiler: Bodenschätze, Grund und Boden, Na-
turlandschaften wie Regenwälder oder Erholungsgebiete,
Wohnen, Luft, Wasser, Klima, leidensfähige Tiere und
schützenswerte Pflanzen gelten grundsätzlich als nicht
kapitalisierbar. Energie für Produktion, Dienstleistung,
Gewerbe und Haushalte muss gewährleistet sein.

Vierter Eckpfeiler: Volkswirtschaften, Kreditinstitute,
Währungen sind spekulativem Kapital zu entziehen. Zu
Theorien und Funktion von Geld liegen Modelle aus ver-
schiedensten Denkschulen vor. Es ist hier nicht der Ort,
diese auch nur ansatzweise vorzustellen.

Fünfter Eckpfeiler: Informationelle Selbstbestimmung
und Open Access in Mechanismen der Datenakquise und
Datenverarbeitung muss Grundrecht werden.

Diese fünf Eckpfeiler sind ganz sicher nicht der Weisheit
letzter Schluss. Wenn sie unser Denken, unseren Verstand
und unsere Vernunft anregen, die Urteilsfähigkeit bilden
sowie schärfen und das Handeln orientieren, ist ihre Funk-
tion erfüllt.

5.7 Uneingeschränkte Beachtung der
Grundrechte des Menschen und
Verwirklichung der allgemeinen
Menschenrechte

Uwe Wesel, Professor für Römisches Recht und Bürgerli-
ches Recht an der Freien Universität zu Berlin, hält in sei-
nem Buch ”Geschichte des Rechts – Von den Frühformen

143



bis zum Vertrag von Maastricht“ (1997) zum Gründungs-
dokument der Bundesrepublik Deutschland fest:

Am 1. Juli 1948 übergaben die drei Militärgouver-
neure (der Westalliierten; O.H.) in Frankfurt den
Ministerpräsidenten der elf westdeutschen Länder
die ,Frankfurter Dokumente‘. Sie enthielten erstens
die Ermächtigung – besser: Aufforderung – zur Ein-
berufung einer verfassunggebenden Versammlung
bis zum 1. September, die eine Verfassung des neuen
Staates ausarbeiten sollte. Zweitens die Aufforde-
rung für eine bessere Neugliederung der weitge-
hend zufällig zustandegekommenen westdeutschen
Länder. Und drittens die Grundzüge eines künftigen
Besatzungsstatus, unter dem der westdeutsche Staat
existieren würde. Die Militärgouverneure forder-
ten eine Verfassung auf demokratischer und stark
föderalistischer Grundlage mit der Garantie von
Menschenrechten und stellten ihre Genehmigung in
Aussicht, wenn sie diesen Forderungen entsprechen
würde (Wesel 1997, 519).

Artikel 1 des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutsch-
land dient dem Schutz der Menschenwürde. Satz (1) lau-
tet: ”Die Würde des Menschen ist unantastbar. Sie zu ach-
ten und zu schützen ist Verpflichtung aller staatlichen Ge-
walt“. Satz (2): ”Das Deutsche Volk bekennt sich darum
zu unverletzlichen und unveräußerlichen Menschenrech-
ten als Grundlage jeder menschlichen Gemeinschaft, des
Friedens und der Gerechtigkeit in der Welt.“ Beide Sätze
dieses Artikels 1 des Grundgesetzes beziehen sich auf den
Artikel 2 der Konvention zum Schutz der Menschenrechte
und Grundfreiheiten (BGBl. II, 1054). Dieser Artikel 2 ist
dem ”Recht auf Leben“ gewidmet. Satz (1) lautet:

Das Recht jedes Menschen auf Leben wird gesetzlich
geschützt. Niemand darf absichtlich getötet werden,

144



außer durch Vollstreckung eines Todesurteils, das
ein Gericht wegen eines Verbrechens verhängt hat,
für das die Todesstrafe gesetzlich vorgesehen ist.

Menschenrechte sind nicht auf menschliche Satzungen be-
ziehungsweise positives Recht zurückzuführen, sondern
auf die Natur des Menschen. Thomas von Aquin, italieni-
scher Graf und christlicher Philosoph, schrieb um 1270 die

”Summa Theologica“. Im zweiten Teil dieser Schrift ”ent-
wickelte er eine neue christliche Ethik auf der Grundlage
der Nikomachischen Ethik des Aristoteles, nach antikem
Vorbild nicht nur eine Theorie der Moral, sondern auch
des Rechts, das ein christliches Naturrecht ist, abgeleitet
aus der Natur des Menschen“ (Wesel 1997, 315). Anders
als bei Aristoteles beschreibt Aquin die menschliche Natur
in ihrer Zwiespältigkeit.

Der Mensch hat zwei Naturen, eine vernünftige,
die das Gute will, und eine sündige, die das Böse
nicht immer vermeiden kann. (...) Zum erstenmal
erscheint die Vernunft im Zentrum der christlichen
Theologie, appetitus quidam rationalis, wie er sie
nennt (ebd.).

Thomas nimmt damit Unterscheidungen vorweg, welche
das christliche Mittelalter mit neuzeitlichen Bestimmun-
gen verbindet. Er unterscheidet drei Ordnungssphären.

Die größte, allumfassende ist die göttliche Ord-
nung der Welt, die der Mensch nur erahnen und
nie ganz erkennen, in der er nur glauben kann.
Die lex aeterna, das ewige Gesetz, die Welt des
Glaubens. Die nächst engere nennt er lex natura-
lis, das natürliche Gesetz, der eigentliche Bereich
des christlichen Naturrechts. Es ist derjenige Teil
der Schöpfungsordnung, der lex aeterna, den der
Mensch mit seinem Verstand erkennen kann. (...)

145



Dieses Naturrecht der lex naturalis ist jener größere
Rahmen, der durch die dritte Ordnungssphäre aus-
gefüllt wird, die lex humana, das von den Menschen
selbst gesetzte Recht, die Gesetze von Kirche und
Staat. Denn letztlich müssen sich die Menschen ihre
Gesetze selber machen, weil sie die Schöpfungsord-
nung mit den beiden anderen Sphären nie genau
genug erkennen können (Wesel 1997, 215).

Die Moderne, die mit der neuzeitlichen Aufklärung des
18. Jahrhunderts anzusetzen ist, sieht in den Erkennt-
nisvermögen des Menschen den einzigen Grund für die

”theoretische Neugierde“ (Blumenberg) des Verstandes in
Bezug auf die Empfindungen, welche die Sinne über die
Erscheinung der gegenständlichen Welt beisteuern und
für die reinen Prinzipien der praktischen Vernunft. Auf
Letztere berufen sich Vertreter der Menschenrechte. Die

”Reinheit“ dieser Prinzipien besteht in der Überzeugung,
dass jeder Mensch – unabhängig von seiner Herkunft,
seiner kulturellen Erfahrung und sozialen Stellung – den
allgemeinen Bestimmungen der Menschenrechtskonventi-
on zustimmen könne.

In Gesellschaftssystemen des neoliberalen Kapitalismus
wird die philosophische Begründung der Vernunft durch
die jeweiligen Interessen systemrelevanter Institutionen
sowie mächtiger Interessengruppen an den Rand gedrängt.
Gestützt wird dieser Verdrängungsmechanismus durch
wissenschaftliche Theorien, welche ihre Hypothese des
kulturellen Relativismus beispielsweise durch ethnogra-
phische Forschungen vorzüglich in Entwicklungsländern
zu belegen meinen. Ich verzichte an dieser Stelle auf ei-
ne Auseinandersetzung und versuche stattdessen, meine
Argumentation zugunsten der allgemeinen Geltung von
Menschenrechten auf das Verfahren der Negation relati-

146



vistischer Positionierung zu stützen, und dies am Beispiel
der Würde des Menschen.

Die Würde des Menschen positiv auszulegen, das heißt so-
zialethisch und moralisch zu bestimmen, wäre ein aufwen-
diges philosophisches Unternehmen. An dieser Stelle ist
dafür kein Platz, zumal jeder Versuch, eine Bestimmung zu
wagen, auf keine einhellige Zustimmung aller Weltbürger
hoffen dürfte. Es reicht deshalb vielleicht schon hin, ne-
gativ vorzugehen und zu beschreiben, was der Würde des
Menschen entgegengesetzt ist, ihr geradezu und offenkun-
dig widerspricht.

Ist es nicht geboten, den ethisch-moralischen Begriff der
Würde des Menschen materiell zu untermauern vor al-
lem in Gesellschaftssystemen, die man als reich bezeich-
nen kann und in welchen immer mehr Bürgerinnen und
Bürger in Wohlstand leben? Wäre es dann nicht an der
Zeit, über Fragen der Gerechtigkeit und Strukturen so-
zialer Ungleichheit gründlich nachzudenken? Ist es nicht
unwürdig, sozial schwachen Mitbürgern den lebensnot-
wendigen Unterhalt zu kürzen oder sogar zu entziehen –
aus welchen Umständen oder bürokratisch peinlich umge-
setzten Maßgaben auch immer?

Widerspricht nicht der Würde des Menschen, dass das
Recht auf Leben jedem verwehrt wird, der steigende Mie-
ten nicht mehr bezahlen kann und seine vertraute Woh-
nung einschließlich des sozialen Umfeldes verliert, folglich
auf der Straße zu überleben versuchen muss?

Widerspricht nicht dem Recht auf Leben, dass lebensnot-
wendige Güter wie Grund und Boden, Wasser, saubere
Luft kapitalisiert werden und die Armen sowie die stei-
gende Anzahl von Menschen, die dem sozialen Zwischen-
system des abstiegsgefährdeten Prekariats zugerechnet
werden, keine aussichtsreiche Chance finden, dieses Recht
einzuklagen?

147



Widerspricht nicht der Würde des Menschen, dass die
sozialen Disparitäten in schwindelerregendem Tempo
zunehmen, die Reichen reicher und die Armen ärmer
werden?

Widerspricht nicht dem Artikel 2 der Menschenrechtskon-
vention, Flüchtlinge im Meer ertrinken zu lassen oder auf
Rettungsschiffen, welchen die Anlandung in den Häfen eu-
ropäischer Anrainerstaaten verwehrt wird, ihrem lebens-
bedrohlichen Schicksal auszusetzen?

Ist es nicht ein eklatanter Widerspruch, dass gesellschaftli-
che Institutionen die Würde des Menschen missachten, in-
dem sie die schwächsten Mitglieder nicht davor schützen,
von Erwachsenen missbraucht zu werden, welche sich in
der Öffentlichkeit schamlos als Bekenner christlicher Mo-
ralvorstellungen ausloben?

Widerspricht nicht der Würde des Menschen, sie der Rela-
tivität einer Werteskala zuzuordnen, die ihren Rang nach
Maßgaben ihrer gesellschaftlichen Brauchbarkeit und so-
zialen Integrationsfähigkeit bestimmt und damit ihre prin-
zipielle Perfektibilität (Rousseau; vgl. Benner/Brüggen
1996) leugnet, wodurch jedem die Befähigung nicht abge-
sprochen werden kann, sich selbst zu befähigen, wenn er
nur Gelegenheit dazu bekommen würde?

Mit welcher rationalen Begründung ist zu rechtfertigen,
dass reiche europäische Länder ärmere oder in Not gerate-
ne Staaten Südeuropas nur unter Bedingungen einer sozial
desaströsen Spar- und Privatisierungspolitik finanziell der-
art unter die Arme greifen, dass die Geldgeber auch noch
Profite daraus schlagen? Begriffe wie Brüderlichkeit oder
Solidarität können dabei nicht in Anschlag gebracht wer-
den. Widerspricht eine derartige Politik nicht der Würde
und Souveränität eines Staates, dem jeglicher Respekt ver-
wehrt wird?

148



Ist es angesichts der Migrationsproblematik nicht ange-
sagt, in Diskurse darüber einzutreten, ob europäische
Strategien der Entwicklungspolitik und der Propaganda,
des Exports von Überschüssen aus Industrie, aus Land-
wirtschaft und der Ausfuhr von Waffen zur Motivation
und zum Entschluss geführt haben, den Kontinent der
kühnsten Träume aufzusuchen, um ein besseres Leben
ohne Krieg, ohne Hunger, befreit aus bitterster Armut in
Würde und Sicherheit führen zu können?

Es ergibt Sinn, dem digitalen Kapitalismus einen ”digi-
talen Humanismus“ gegenüberzustellen und eine ”Ethik
für das Zeitalter der künstlichen Intelligenz“ (Julian Nida-
Rümelin) zu fordern. Den hegemonialen digitalen Ka-
pitalismus dürfte diese ethische Herausforderung nicht
erschrecken. Während das digitale Kapital alles frisst und
profitabel wieder ausspuckt, was ihm die Marktteilnehmer
über ihre Endgeräte an Daten ohne kritische Reflexion
zuführen, muss eine Ethik argumentativ um ihre huma-
nitären Vorbehalte werben, um allgemeine Zustimmung
und Unterstützung zu erreichen. Wie wenig aussichtsreich
ein derartiges Unternehmen ist, zeigt die Geschichte der
philosophischen Ethik seit der griechischen Antike und
die der ausdifferenzierten Bereichsethiken seit der neuzeit-
lichen Moderne (vgl. Nida-Rümelin 1996).

Wie es scheint, sind Verfassungsrecht und Menschenrecht
zu unterscheiden. Während sich das Verfassungsrecht
auf Willensbekundungen von Bürgerinnen und Bürgern
nationaler Staaten, den Demos oder internationaler Bünd-
nisse beruft, stützt sich das Menschenrecht auf Rechts-
ansprüche, die dem Individuum von Natur aus zustehen.
Prinzipiell und begründungstheoretisch stehen Menschen-
rechte sozialen und kulturellen Grundrechten gegenüber.
Wo das Wir gegen das Ich politisch ausgespielt wird,
Kollektivisten und Individualisten Kämpfe um gelten-
des Recht ausfechten, ist die ”gegenläufige Einheit von

149



Individuierungs- und Vergesellschaftsprozessen“ (Haber-
mas 1998, 188) noch nicht in positives Recht umgesetzt.
Selbst dort, wo dies geschehen ist und Individualrechte als

”Grundrechte“ in Verfassungen ausgewiesen sind, finden
Rechtsansprüche von Individuen gegen festgeschriebe-
ne Kollektivrechte Ausdruck in politischen Kämpfen, weil
die ”gegenläufige Einheit“ in den dialektischen Prozess von
Natur und Geist beziehungsweise Sittlichkeit und Moral
zwar eingeschrieben ist, aber stets aufs Neue expliziert
werden muss.

5.8 Zusammenfassung und Ausblick

Die Einbeziehung nachholender Aufklärung in die neu-
zeitliche Aufklärung des 18. Jahrhunderts ist kein Plädoyer
für einen Rückwärtssalto. Im Gegenteil: Die Potentialität
des Menschen muss endlich zu uneingeschränkter Ent-
faltung gebracht werden. Das geht nicht ohne kritisch-
selektive Aufnahme uneingelöster Versprechen der an-
tiken und der neuzeitlichen Aufklärung. Diese müssen
gleichwohl im Lichte wissenschaftlicher und technolo-
gischer Fortschritte neu beurteilt und im erweiterten
Horizont nachholender Aufklärung verbunden und unter
ethischen Gesichtspunkten bewertet werden.

Dies erfordert erstens geistige Arbeit, weil es darum geht,
Formen und Verfahren eindimensionalen, formallogischen
Denkens – einschließlich der binären Logik – in die Dialek-
tik begreifenden Denkens einzuschreiben. Dazu sind nach-
holende Bildungsanstrengungen unverzichtbar, wie sie in
4.3.3 und oben im Abschnitt 5.1 beschrieben sind.

Zweitens ist von den Motiven, Zwecken und Mitteln
ausschließlich auf Profite ausgerichteten betriebswirt-
schaftlichen Strategien auf primär volkswirtschaftlich
begründetes Handeln zum Wohl aller Menschen und

150



unter Einbeziehung nachhaltiger, ökologisch-ethischer
Gesichtspunkte umzustellen. Dazu muss der Kapitalbe-
griff aus der Klammer kapitalistischer Semantik befreit,
als Verfügungsmacht über Fähigkeiten und Fertigkeiten
souveräner (Welt-)Bürgerinnen sowie (Welt-)Bürger und
über die erforderlichen Mittel – Kredite, materielle Res-
sourcen, Informationen, Kommunikationsmedien usw. –
sowie über soziale Beziehungen und kulturelle Darstel-
lungsformen begriffen werden. Derart könnte ein vielfälti-
ger Reichtum für alle und zum Wohle aller verwirklicht
werden.

Daraus ergibt sich, drittens, die Folgerung, dass der
Mensch nicht ”überwunden“ (Transhumanismus) werden,
sondern die Möglichkeit haben sollte, seine Souveränität
in allen Bereichen des Denkens, Urteilens und Handelns
nach Maßgaben praktischer Vernunft zur Geltung bringen
zu können. Es ist ein gravierender Widerspruch, auf der
globalen Erscheinungsoberfläche Zugewinne an vermeint-
licher Souveränität verbuchen zu können, während in den
operativen Hintergründen datenverarbeitender Großun-
ternehmen gleichzeitig Souveränitätsrechte einer Strategie
der Privatisierung, genauer Beraubung, ausgesetzt sind.
Dieser Widerspruch sollte begriffen und in verändernder
Praxis aufgelöst werden.

Schließlich, viertens, zu den pädagogischen Herausforde-
rungen: Wenn unter dem Begriff Bildung allgemein Wis-
sendwerden verstanden und Perfektibilität als Fähigkeit
auszulegen ist, sich selbst zu befähigen, dann ist zunächst
einem Begriff geistigen Kapitals Rechnung zu tragen. Über
geistigen Reichtum zu verfügen setzt Wissen, Gewissheit,
Treffen auf chaotische Zustände und Erfahrung voraus.
Eine philosophisch anspruchsvolle Gestalt des Wissens
und des Wissendwerdens bietet Hegels ”Phänomenologie
des Geistes“. Humboldts Bruchstück ”Theorie der Bildung
des Menschen“ von 1792/93 schließt im Ansatz daran an,

151



während bereits Rousseau im ”Emil oder Über die Erzie-
hung“ von 1762 ein theoretisch begründetes pädagogisches
Programm von der Frühkinderziehung bis ins Erwachse-
nenalter vorgelegt hat. Jüngere Bildungsphilosophen und
Bildungstheoretiker wie Lutz Koch, Konrad Paul Liess-
mann, Heinrich Bosse und Käte Meyer-Drawe knüpfen
daran an. Thema und Problematik der Bildung des Men-
schen in ihren philosophischen, soziologischen und tech-
nologischen Perspektiven wird Gegenstand pädagogischer
beziehungsweise erziehungswissenschaftlicher Forschung
bleiben.

Die aktuell aufregendste Herausforderung für die Pädago-
gik stellt der Transhumanismus. Während Programme
und Technologie der Menschenverbesserung weitgehend
noch an überlieferte pädagogische Theorien und Konzep-
te anschließen, führt die Vision, den Menschen selbst zu
überwinden, letztlich dazu, auch die Pädagogik zu verab-
schieden. Programme um das Zukunftsprojekt der ”Singu-
larität“ (Ray Kurzweil) setzen auf Maschinenintelligenz.
Menschenbildung mutiert dann zur Privatangelegenheit.
Gezielte selektive Eingriffe in die menschliche Keimbahn
züchten Menschen auf Bestellung. Was kann bei Erfolg
derartiger Vorhaben Pädagogik noch ausrichten? Im Über-
gang von Menschenverbesserung zur Überwindung des
Menschen könnten pädagogische Aufgaben auf Sozialisa-
tion, Enkulturation und Gewöhnung an die Vielfalt der
Mensch-Maschine-Verbindung und der kommunikativen
Kollaboration reduziert werden. Diesbezüglich würden
der Sozialpädagogik nicht nur Anpassungsaufgaben zu-
wachsen, sondern sich auch kritische Angriffsflächen bie-
ten. Die Reduktion auf affirmative Kollaboration könnte
das Ende einer wissenschaftsorientierten Pädagogik be-
deuten, die sich ihrer disziplinären Identität noch nicht
versichern konnte und in einen Pluralismus von Metho-
den sowie Forschungsinteressen auseinanderdriftet. Oder

152



der absehbare Rückzug aus den schulpädagogischen Auf-
gabenfeldern könnte die freiwerdenden Kapazitäten zur
Stärkung des disziplinären Kerns umwidmen und die nicht
abschließbare Aufgabe der Wissenschaftsorientierung von
Pädagogik beziehungsweise Erziehungswissenschaften un-
ter den neuen Herausforderungen fokussiert bearbeiten.

In der pädagogischen Praxis stellt die Digitalisierung eine
unausweichliche Herausforderung dar. Die Gestalt digi-
taler Bildung bedeutet eine logische Vertiefung und pro-
grammatische Erweiterung schulischer und universitärer
Curricula. Digitale Bildung muss eingeschrieben werden
in die Bildungsprogramme und Bildungspläne, sodass die
Provokation aktueller Digitalisierung aller Lebensberei-
che und die Möglichkeit allgemeiner Menschenbildung
Fortschritt und Kritik verknüpft. Es reicht nicht, Schüle-
rinnen und Schüler von der Grundschule oder davor fit
für die digitale Welt zu machen. Derartig kurzatmige Pro-
gramme spielen den Interessen der datenakquirierenden
Großunternehmen in die Hände, führen am Ziel nachho-
lender Aufklärung und Erweiterung individueller sowie
politischer Souveränität vorbei.

Nachholende Aufklärung ist ohne Diskretheit des Kapital-
und des Bildungsbegriffs nicht zu betreiben. Souveränität
ist allerdings ohne innere Verbindung der Diskretheiten
nicht zu erreichen.

Alles in allem: Das herausfordernde Gebot der Stunde be-
steht in der verbindenden Rekonstruktion der großen Auf-
klärungsbewegungen seit der Antike mit dem Fokus auf
individueller und politischer Souveränität sowie einem er-
weiterten Kapitalbegriff.

Große Worte und nichts dahinter? Keineswegs! Hört
man auf die Menschen, auf die ”einfachen Leute“, wo
man auch immer hinkommt, in Ost und West, Nord
und Süd, scheint vernünftiges Denken und Sprechen in

153



aller Munde: ein Beleg für die tiefverwurzelte Humanität.
Diese Formen des ”Commoning“ sollten als Grund aller
technologischen Revolutionen erinnert und als basale Le-
gitimation aller Kapitalbegriffe sowie Kapitaleinsätze in
Betracht gezogen werden.

154



Literatur

A

Altvater, Elmar. 2006. Das Ende des Kapitalismus wie wir ihn
kennen. Eine radikale Kapitalismuskritik. 4. Auflage, Münster:
Westfälisches Dampfboot.

Apel, Karl-Otto. 1976. Transformation der Philosophie. 2 Bände.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

B

Baecker, Dirk (Hrsg.). 2004. Kapitalismus als Religion. 2. Aufla-
ge, Berlin: Kulturverlag Kadmos.

Bauman, Zygmunt. 2017. Das Vertraute unvertraut machen. Ein
Gespräch mit Peter Haffner. Hamburg.

Benjamin, Walter (1921). Kapitalismus als Religion. In: D.
Baecker (Hrsg.). Kapitalismus als Religion. Kulturverlag Kad-
mos 2004, S. 15–18.

Benner, Dietrich/Brüggen, Friedhelm 1996. Das Konzept der
Perfectibilité bei Jean-Jacques Rousseau. Ein Versuch, Rousseaus
Programm theoretischer und praktischer Urteilsbildung pro-
blemgeschichtlich und systematisch auszulegen. In: Hansmann
(Hrsg.) 1996, S. 12–48.

Benner, Dietrich/Göstemeyer, Karl-Franz/Sladek, Horst (Hrsg.).
1999. Bildung und Kritik. Studien zum Gebrauch von Kritik im
Umgang mit Bildungszielen und -problemen. Weinheim: Deut-
scher Studien Verlag.

Bericht der Sektion des Kultus und Unterrichts an den König.
Dezember 1809. In: Wilhelm von Humboldt. Werke in fünf

155



Bänden. Hrsg. v. Andreas Flitner und Klaus Giel. Band IV:
Schriften zur Politik und zum Bildungswesen. 2. Auflage, Darm-
stadt. Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1964, S. 210–238.

Betancourt, Michael. 2018. Kritik des digitalen Kapitalismus
(The Critique of Digital Capitalism. An Analysis of Political
Economy of Digital Culture and Technology. Puctum Books
2016). Aus dem Englischen von Manfred Weltecke. Mit einem
Vorwort des Übersetzers. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft.

Beuth, Frank. 2018. Starmans Mission. Wie die Raumfahrt-
behörde zur Startrampe ür eine ”Kindische“ Idee wurde. In:
Lettre International, LI Nr. 122, Berlin: Lettre International,
S. 29–31.

Bluche, François. 1989. Frankreich zur Zeit Ludwigs XVI. Le-
ben und Kultur am Vorabend der Revolution (Im Original: La
Vie quotidienne au temps de Louis XVI). Aus dem Französischen
übersetzt und für die deutsche Ausgabe bearbeitet von Eva Marie
Herrmann unter Mitwirkung von Ulrich Herrmann. Stuttgart:
Reclam

Blumenberg, Hans. 1996. Die Legitimität der Neuzeit. Erneuerte
Ausgabe. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Böhme, Günther. 1988. Wirkungsgeschichte des Humanismus im
Zeitalter des Rationalismus. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Bosse, Heinrich. 2012. Bildungsrevolution 1770-1830. Herausge-
geben mit einem Gespräch von Nacim Ghanbari. Heidelberg:
Universitätsverlag Winter.

Bourdieu, Pierre. 1985. Sozialer Raum und ”Klassen“. Leçon sur
la leçon. Zwei Vorlesungen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bryant, Levi R. 2011. The Democracy of Objects, Ann Arbor,
MI: Open Humanities.

156



Buck, Günther. 1981. Thesen über das Exemplarische. In: ders.:
Hermeneutik und Bildung. Elemente einer verstehenden Bil-
dungslehre. München: Wilhelm Fink Verlag, S. 199–212.

Ders. 1989. Lernen und Erfahrung – Epagogik. Zum Begriff der
didaktischen Induktion. 3. um einen dritten Teil erweiterte Auf-
lage, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

C

Cassirer, Ernst 1985. Philosophie der symbolischen Formen. Er-
ster Teil. Die Sprache. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

D

D’Alembert, Jean LeRond. 1975. Einleitung zur Enzyklopädie.
Hrsg. und eingel. von E. Köhler. Hamburg.

Deleuze, Gilles. 1992. Differenz und Wiederholung. München:
Wilhelm Fink.

Ders. 1995. Logik der Sensation. München: Wilhelm Fink.

Diderots Enzyklopädie. Artikel. Auswahl und Einführung von
Manfred Naumann. Frankfurt/M.: Röderberg-Verlag 1985.

Dyson, George. 2014. Turings Kathedrale. Die Ursprünge des di-
gitalen Zeitalters (Im Original: Turing’s Cathedral. The Origins
of the Digital Universe. New York 2012). Aus dem Amerikani-
schen von Karl Heinz Siber. Berlin: Ullstein.

E

Erlach, Klaus. 2019. Die Digitalisierung des Privatlebens. Effizi-
ente Lebensführung und das Ende der Freiheit. In: der blaue rei-
ter – Journal für Philosophie 43/1, S. 42–47.

157



F

Fischer, Ernst Peter. 2005. Einstein trifft Picasso und geht mit
ihm ins Kino oder Die Erfindung der Moderne. München: Piper.

G

Göcke, Benedikt Paul. 2018. Designobjekt Mensch?! Ein Dis-
kursbeitrag über die Probleme und Chancen transhumanisti-
scher Menschenoptimierung. In: Göcke, B.P./Meier-Hamidi,
Frank (Hrsg.), S. 117–151.

Göcke, Benedikt Paul/Meier-Hamidi, Frank (Hrsg.). 2018. De-
signobjekt Mensch. Die Agenda des Transhumanismus auf dem
Prüfstand. Freiburg im Br.: Herder.

H

Habermas, Jürgen. 1998. Zur Legitimation durch Menschenrech-
te, In: Ders., Die postnationale Konstellation. Politische Essays.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 170–192.

Hansmann, Otto (Hrsg). 1969. Seminar: Der Pädagogische Rous-
seau. Band II: Kommentare, Interpretationen, Wirkungsgeschich-
te. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Ders. 2002. Jean-Jacques Rousseau (1712–1778). Reihe Basiswis-
sen Pädagogik, Abt. Historische Pädagogik, hrsg. von C. Lost
und C. Ritzi. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren.

Ders. 2008. Jean-Jacques Rousseau (1712–1778). In: Bernd Dol-
linger (Hrsg.): Klassiker der Pädagogik. Die Bildung der moder-
nen Gesellschaft. 2., durchgesehene Auflage, Wiesbaden: VS Ver-
lag für Sozialwissenschaften, S. 27–52.

Ders. 2012. Vom Menschen. Über Erziehung. Zum Bürger. Vor-
lesungen zu Rousseaus Anthropologie, Pädagogik und Staatsphi-
losophie. Würzburg: Königshausen & Neumann.

158



Ders. 2013. Logik der Paradoxie. Jean-Jacques Rousseaus Parado-
xien im Spannungsfeld von Philosophie, Pädagogik und Politik.
Würzburg: Königshausen & Neumann.

Ders. 2014. Die Bildung des Menschen und des Menschenge-
schlechtes. Eine herausfordernde Synopse vom 18. Jahrhundert
bis zur Gegenwart. Berlin: Logos.

Ders. 2015. Transhumanismus. Ein problemgeschichtlicher und
kritischer Versuch. Berlin: Logos.

Ders. 2016a. Zwischen Kontrolle und Freiheit. Die vierte indu-
strielle Revolution und ihre Gesellschaft. Berlin: Logos.

Ders. 2016b. Von der Kunst, Kunst wahrnehmen, Kunst verste-
hen und darüber reden zu können. Mit graphischen Arbeiten
von Brigitte Henker-Hansmann und einem Beitrag von Andrea-
Katharina Schraepler. Berlin: PalmArtPress.

Ders. 2018a. Rousseaus Anthropologie als Schlüssel zum Ver-
ständnis seiner Gesellschaftstheorie. In: Lau/Reinhardt/Voigt
(Hrsg.): Der Bürger als Souverän. Jean-Jacques Rousseaus Leh-
re von der volont́e générale im Spiegel der Zeit. Baden-Baden:
Nomos, S. 169–199.

Ders. 2018b. Lügen. Ein Gesellschaftsdrama aus analytischer
Sicht. Berlin: Logos.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1970: Nürnberger Schriften
und Heidelberger Schriften (1808–1817), in: ders., Werke in
zwanzig Bänden, Band 4, Theorie Werkausgabe. Frankfurt/M.:
Suhrkamp Verlag, S. 9–376.

Ders. 1807/1974. Die Phänomenologie des Geistes, erster Teil
des Systems der Wissenschaft (Bamberg und Würzburg 1807).
G.W.F. Hegel. Werke in zwanzig Bänden, Band 3. Theorie Werk-
ausgabe. Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag.

Heintel, Erich. 1984. Grundriß der Dialektik. Band II: Zum Lo-
gos der Dialektik und zu seiner Logik. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.

159



Heydorn, Heinz-Joachim. 1970. Über den Widerspruch von Bil-
dung und Herrschaft. Frankfurt/M.: Europäische Verlagsanstalt.

Ders. 1980. Zur bürgerlichen Bildung. Anspruch und Wirklich-
keit. Frankfurt/M.: Syndikat.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor Wiesengrund. 1947/1969/
1971. Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. Am-
sterdam und Frankfurt/M: Fischer.

Hösle, Vittorio. 1988. Hegels System. Der Idealismus der Subjek-
tivität und das Problem der Intersubjektivität. Hamburg: Felix
Meiner.

Humboldt, Wilhelm von. 1792/1793.1980. Theorie der Bil-
dung des Menschen. In: Wilhelm von Humboldt. Werke in fünf
Bänden. Herausgegeben von Andreas Flitner und Klaus Giel.
Band I: Schriften zur Anthropologie und Geschichte. 3. Aufl.,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 234–240.

K

Kant, Immanuel. 1781/1975. Kritik der reinen Vernunft, 2 Teile.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Ders. 1783/1975. Prolegomena zu einer jeden künftigen Meta-
physik die als Wissenschaft wird auftreten können. In: Ders.,
Werke in zehn Bänden. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel,
Band 5. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 109–
264.

Ders. 1784/1981. Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?
In: Was ist Aufklärung? Beiträge aus der Berlinischen Monats-
schrift. In Zusammenarbeit mit Michael Albrecht ausgewählt,
eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Norbert Hinske.
Dritte, im Anmerkungsteil ergänzte Auflage, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, S. 452–465.

Ders. 1787/1975. Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
S. 20–41.

160



Kaplan, Jerry. 2017. Künstliche Intelligenz. Eine Einführung.
(Artificial Intelligence. What Everyone needs to know. Oxford
University Press 2016) Übersetzt aus dem Englischen von Guido
Lenz. Frechen: mitp Verlags GmbH & Co. KG.

Kimmerle, Heinz. 2000. Philosophien der Differenz. Eine
Einführung. Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann.

Koch, Lutz. 2015. Lehren und Lernen. Wege zum Wissen. Pader-
born: Ferdinand Schöningh.

Kohlberg, Lawrence. 1986/1988. Consensus and Controversy.
Edited by Sohan Modgil & Celia Modgil. Philadelphia and Lon-
don: The Falmer Press.

Kosik, Karel. 1976. Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur
Problematik des Menschen und der Welt. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Krämer, Sybille. 2016. Figuration, Anschauung, Erkenntnis.
Grundlinien einer Diagrammatologie. Berlin: Suhrkamp.

Krapp, Andreas. 2007. Lehren und Lernen. In: Tenorth/Tippelt
(Hrsg.): Beltz Lexikon Pädagogik. Weinheim und Basel: Beltz.

Kuhn, Thomas S. 1962/1973. Die Struktur wissenschaftlicher Re-
volutionen. (Im Original: The Structure of Scientific Revoluti-
ons. The University of Chicago 1962). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kurzweil, Ray. 2005. The Singularity is Near. When Humans
Transcend Biology. New York.

L

Lanier, Jaron. 2018. Ein Gespräch mit Lanier, geführt von Axel
Weidemann. In: FAZ, Nr. 289, vom 12. Dezember 2018, S. 15.

Lau, Thomas/Reinhardt, Volker/Voigt, Rüdiger (Hrsg.). 2018.
Der Bürger als Souverän. Jean-Jacques Rousseaus Lehre von der
volont́e générale im Spiegel der Zeit. Baden-Baden: Nomos.

161



Liessmann, Konrad Paul. 2017. Bildung als Provokation. Wien:
Paul Zsolnay.

M

Marx, Karl. 1844/1990. Ökonomisch-philosophische Manu-
skripte. In: Karl Marx. Friedrich Engels. Studienausgabe in 4
Bänden. Band II. Politische Ökonomie. Herausgegeben von Iring
Fetscher. Ergänzte Neuausgabe, Frankfurt/M.: Fischer Taschen-
buch Verlag, S. 38–128.

Ders. 1973. Das Kapital. MEW Band 23. Berlin (DDR): Dietz.

Ders. 1974: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie
(Rohentwurf 1857–1858). 2. Auflage Berlin (DDR): Dietz.

Mason, Paul. 2016. Postkapitalismus. Grundrisse einer kommen-
den Ökonomie. (Im Original: PostCapitalism. A Guide to Our
Future. 2015) Aus dem Englischen von Stephan Gebauer. 2. Auf-
lage Berlin: Suhrkamp.

McLuhan, Marshall. 1964/1968/1997. Die magischen Kanäle. In:
Medien verstehen. Der McLuhan Reader. Herausgegeben von M.
Baltes, F. Böhler, R. Höltsch, J. Reuß. Mannheim: Bollmann, S.
112–155.

Menze, Clemens. 1980. Bildung und Bildungswesen. Aufsätze zu
ihrer Theorie und ihrer Geschichte. Hildesheim/New York: Ge-
org Olms.

Müller, Rudolf Wolfgang. 1977. Geld und Geist. Zur Entste-
hungsgeschichte von Identitätsbewußtsein und Rationalität seit
der Antike. Frankfurt/New York: Campus.

N

Naumann, Manfred. 1967/1985. Einführung. In: Artikel aus der
von Diderot und d’Alembert herausgegebenen Enzyklopädie.
Frankfurt/M.: Röderberg, S. 5–21.

162



Nida-Rümelin, Julian (Hrsg.). 1996. Angewandte Ethik. Die Be-
reichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Stuttgart: Alfred
Kröner.

Nieser, Bruno. 1992. Aufklärung und Bildung. Studien zur Ent-
stehung und gesellschaftlichen Bedeutung von Bildungskonzep-
tionen in Frankreich und Deutschland im Jahrhundert der Auf-
klärung. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Nietzsche, Friedrich. 1981. Also sprach Zarathustra, In: F. Nietz-
sche, Werke in drei Bänden, herausgegeben von Karl Schlechta,
Band II. 9. Auflage, München: C. Hanser, S. 275–561.

Ders. 1982. Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Le-
ben. Aus: Unzeitgemäße Betrachtungen. In: F. Nietzsche. Wer-
ke in drei Bänden. Hrsg. von K. Schlechta, Band I. 9. Auflage,
München: C. Hanser, S. 209–285.

O

Oehler, Klaus. 1984. Aristoteles. Werke in deutscher Überset-
zung. Band 1. Kategorien. Einleitung. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.

R

Rousseau, Jean-Jacques. 1755/1990. Diskurs über die Ungleich-
heit. Discours sur l’inégalité. Edition Meier. Kritische Ausgabe
des integralen Textes. Mit sämtlichen Fragmenten und ergänzen-
den Materialien nach den Originalausgaben und den Handschrif-
ten neu ediert, übersetzt und kommentiert von Heinrich Meier.
Zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage, Paderborn u. a.:
Ferdinand Schöningh.

Ders. 1762/1980. Emil oder Über die Erziehung. Herausgegeben,
eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Martin Rang.
Unter Mitwirkung des Herausgebers aus dem Französischen
übertragen von E. Sckommodau. Stuttgart: Reclam.

S

163



Schneider, Susan. 2018. Künstliche Intelligenz und die Zukunft
der Menschheit. In: Göcke, Benedikt Paul/Meier-Hamidi, Frank
(Hrsg.), Freiburg Br.: Herder Verlag, S. 259-268.

Scholz, Heinrich. 1969: Mathesis Universalis. Abhandlungen zur
Philosophie als strenger Wissenschaft. 2. Auflage, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Schwarzbach, Marcus. 2018: ”Es hört niemals auf.“ ”Disruptiver“
Angriff des Kapitals. Wie Unternehmen die Arbeitswelt durch
Digitalisierung verändern. In: Junge Welt. Nr. 211, vom 11.09.,
Thema, S. 12/13.

Seppmann, Werner. 2019. Ganz außer sich. Der moderne Kapita-
lismus verlangt den permanenten (Selbst)betrug. Zur Aktualität
der Marxschen Entfremdungstheorie. In: junge Welt, Nr. 44 vom
21.02.2019, s. 12/13.

Sohn-Rethel, Alfred: Geistige und körperliche Arbeit. Zur Theo-
rie der gesellschaftlichen Synthesis. Frankfurt/M.: Suhrkamp
Verlag 1970.

Sorgner, Stefan L. 2016. Transhumanismus: ”Die gefährlichste
Idee der Welt“!? Freiburg i. Br.: Herder Verlag

Ders. 2018. Was wollen Transhumanisten? In: Göcke, Benedikt
Paul/Meier-Hamidi, Frank (Hrsg.), S. 153–179

Stalder, Felix. 2017: Kultur der Digitalität. 3. Auflage, Berlin:
Suhrkamp Verlag.

Z

Žižek, Slavoj. 2018: Disparitäten. (Disparities. Bloomsbury Pu-
blishing Inc. 2016). Aus dem Englischen übersetzt von Axel Wal-
ter. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

164



Personenregister

A
Adorno, T.W. . . 10, 21, 30,

63, 118, 119, 135
Altvater, E. . . . . . . 106, 107
Apel, K.-O. . . . . . . . . . . . . .9

B
Böhme, G. . . . . . . . . . . . . 25
Babbage, C. . . . . . . . . . . . 66
Baecker, D. . . . . . . 108, 109
Basedow, J.B. . . . . . . . . . . 60
Benjamin, W. . . . . 108, 109
Benner, D. . . 28, 54, 60, 85,

148
Betancourt, M. . . . 111, 112
Beuth, F. . . . . . . . . . . . 73–75
Bluche, F. . . . . . . . . . . . . . 26
Blumenberg, H. 17, 59, 71,

85, 89, 92, 93,
146

Bosse, H. . . . 41, 48, 49, 60,
152

Bourdieu, P. . . 9, 31, 70, 78
Brüggen, F. .54, 60, 85, 148
Bryant, L. . . . . . . . . . .20, 96
Buck, G. . . . . . . . . . . . 34, 72

C
Cassirer, E. . . . . . . . . . . . . . 9

D
D’Alembert, J.L.R. .27, 59,

61, 85
Deleuze, G. . . . . . . . . . . . 70
Diderot, D. . 27, 59, 61, 62,

85, 92
Dyson, G. . . . . . . . . . 66, 67

E
Engels, F. . . . . . . . . . . . . . . .9
Erlach, K. . . . . . . . .116, 136

F
Friedrich Wilhelm II. . . 61
Friedrich Wilhelm III. .126

G
Göcke, B.P. . . . . . 19, 91, 95
Göstemeyer, K-F. . . . . . . 28

H
Hösle, V. . . . . . . . . . . . . . . 37
Habermas, J. . . . . . . . . . 150
Hansmann, O. . 19, 54, 60,

78, 91, 93, 95,
118

Hegel, G.W.F. . . 16, 20, 22,
37, 48–50, 52,
58, 59, 79, 84,
96–101, 126, 151

Heintel, E. . . . . . . . . . 68, 72
Heydorn, H.J. . . . . . . . . . 28

165



Hobbes, T. . . . . . . . . . . . . 59
Horkheimer, M. 10, 21, 30,

118, 119
Humboldt, W.v. 49, 50, 56,

60, 78, 85, 118,
127, 140, 151

K
Kant, I. . . . . . 13, 14, 16, 33,

41–48, 50, 52,
54, 56–59, 69,
70, 72, 84, 86,
90, 92, 96, 98,
101, 132

Kaplan, J. . . . . . . . . . . . . 110
Kimmerle, H. . . . . . . . . . 70
Koch, L. . . . 28, 65, 72, 133,

152
Kohlberg, L. . . . . . . . 46, 47
Kosik, K. . . . . . 17, 101, 121
Krämer, S. . . . . . . . . . 69, 95
Kuhn, T.S. . . . . . . . . . . . . 18
Kurzweil, R. . . . . . . 12, 152

L
Lanier, J. . . . . . . . . . . . 73, 74
Lau, T. . . . . . . . . . . . . . . . 132
Leibniz, G.W. . . 64, 65, 93
Liessmann, K.P. 15, 16, 28,

128, 152
Luhmann, N. 9, 35, 68, 94,

100

M
Müller, R.W. . . . . . . . . 9, 82
Marx, K. . 9, 22, 29, 30, 70,

71, 73, 77, 80,
83, 91, 92, 97,
107, 113

Mason, P. . . . . . . . . . . . . 135
McLuhan, M. . . . . . 64, 115
Meier-Hamadi, F. . . . 91, 95
Menze, C. . . . . . . . . . . . . . 60

N
Naumann, M. . . . . . . . . . 62
Nida-Rümelin, J. . . . . . 149
Nieser, B. . . . . . . . . . . . . . 27
Nietzsche, F. . . . .19, 89, 99

O
Oehler, K. . . . . . . . . . . . . . 59

P
Platon . . . . . . . . .62, 93, 125

R
Reinhardt, V. . . . . . . . . . 132
Rochow, E. v. . . . . . . . . . .60
Rousseau, J.-J. . . . . . 19, 30,

53–56, 59, 60,
64, 85, 92, 100,
101, 123, 129,
148, 152

S
Salzmann, C.G. . . . . . . . .60
Scholz, H. . . . . . . . . . . . . . 64
Schwarzbach, M. . . . . . 110
Seppmann, W. . . . . . .72, 77
Sladek, H. . . . . . . . . . . . . . 28
Sohn-Rethel, A. . . . . . . . .30
Sorgner, S. L. . . . . . . .19, 91
Stalder, F. . . .29, 64, 65, 70,

94, 95, 115, 117,
119, 127, 134,
138, 139

T
Turing, A. . . . . . . . . . 66, 67

166



V
Voigt, R. . . . . . . . . . . . . . 132
Voltaire . . . . . . . . . . . . 59, 92

W
Weizenbaum, J. . . . . . . . . 18

Wesel, U. . . . . . . . . 143–146

Z
Žižek, S. 20, 21, 52, 91, 96,

98, 99, 101

167





Danksagung

Dem Wahlspruch von Odo Marquard, dass Zukunft Her-
kunft braucht, stimme ich mit der Einschränkung Fried-
rich Nietzsches zu: nicht in Gestalten monumentaler Hi-
storie, wodurch werdendes Leben erstickt und Neues zu-
geschüttet würde, sondern im Auffädeln von Verdichtun-
gen des Denkens an Brennpunkten unserer Geschichte. Al-
les jederzeit neu erfinden zu wollen, führte zum Verges-
sen eines bereits vertieft durchdrungenen Gedankens, zu
Kurzatmigkeit und zu Hybris.

Ich kann nicht allen danken, die mich gelehrt haben,
Fäden des Gedachten aufzunehmen und Neues daran zu
beurteilen, ob es die Bezeichnung überhaupt verdient.
Zwei akademische Lehrer haben mir den historischen
Sinn geöffnet: Prof. Dr. Karl-Ernst Nipkow hinsichtlich
der Frage nach Herkunft und Zukunft allgemeiner Men-
schenbildung; Prof. Dr. Jürgen-Eckardt Pleines in Bezug
auf die Möglichkeit, aristotelische Philosophie in die He-
gelsche Dialektik einzuschreiben. In den 1970er Jahren
setzte ich mich zusammen mit Studienfreunden insbeson-
dere mit den MEW-Bänden 23 bis 25 des ”Kapitals“ aus-
einander. Parallel dazu bezogen wir die ”Traditionelle und
kritische Theorie“ von Max Horkheimer sowie die ”Dia-
lektik der Aufklärung“ von Horkheimer und Adorno ein.
Zum Kern dieses Studienkreises gehörten Dr. Hermann
Berner, Dr. Eberhard Bolay, Dr. Bernhard Trieb und Prof.
Dr. Arnim von Gleich. Die Fäden dieser Auseinander-
setzungen rissen nie ab; Freundschaften halten bis heute
das kommunikative Band. Davon profitiert meine Idee,
den Kapitalbegriff aufzunehmen und mit Pierre Bourdieu

169



durch die Digitalisierung aller gesellschaftlichen Sektoren
einschließlich des Privaten aufzuladen. Im erweiterten
Kapitalbegriff fädeln sich biographische Knotenpunkte
menschlicher Perfektibilität beispielhaft auf.

Danken möchte ich meiner lieben Frau für ihr Verständ-
nis, dass die gemeinsame Lebenszeit gelegentlich zu kurz
gekommen ist, und vor allem, dass sie ihre Geduld nie ver-
loren hat. Als Künstlerin hat sie einen Begriff davon, was
es heißt, sich in seinem Vorhaben zu verlieren. Durch ih-
re sprachliche Begleitung konnten viele Unebenheiten und
Stolperfallen vermieden werden. Sollten sich noch welche
finden oder Fehler auftauchen, dann geht das auf meine
Kappe. Zu danken habe ich ferner für ihre Bereitschaft,
zwei Werke zur Verfügung zu stellen: Allegorie I und Alle-
gorie II. Sie sind als Ablichtungen in dieses Buch eingefügt.

Dank gilt dem Verleger Volkhard Buchholtz für seine Be-
reitschaft, diese Publikation in das Verlagsprogramm auf-
zunehmen und seinen Mitarbeitenden für die verlegerische
Betreuung.

Berlin, im Juni 2019

170



Abbildungsnachweis

Allegorie I und II (Skulptur/Collage aus Papier, Ölkreide
und Bleistift), beide im Juni 2019 entstanden von Brigitte
Henker-Hansmann.

Fotos: Anette Wörner. Home: www.textkanzlei.de

171





Über den Autor

Otto Hansmann, Diplompädagoge (Schulpädagogik), Dr.
rer.soc. (Universität Tübingen), Dr. phil. habil. (Univer-
sität Karlsruhe), Ernennung zum Privatdozenten; apl.
Prof. für Allgemeine Pädagogik und Akademischer Direk-
tor in der Kulturwissenschaftlichen Fakultät der Univer-
sität Bayreuth bis zur Pensionierung Oktober 2013.

Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Theorien der Bil-
dung und Erziehung, Pädagogik Jean-Jacques Rousseaus,
Operative Pädagogik, Kommunikationstheorien, Zeitma-
nagement in Schule und Studium.

Zahlreiche Veröffentlichungen zu den genannten Arbeits-
schwerpunkten als Autor und Herausgeber bzw. Mither-
ausgeber von Sammelbänden und einer Buchreihe ”Studien
zur Philosophie und Theorie der Bildung“ (mit Winfried
Marotzki).
Nach der Pensionierung publizierte er im Logos Verlag
Berlin:

2014: Kommunikation. Praxis – Ästhetik – Logik – Kommuni-
kationsmanagement. [ISBN 978-3-8325-3684-8]

2014: Die Bildung des Menschen und des Menschengeschlechtes.
Eine herausfordernde Synopse vom 18. Jahrhundert bis zur Ge-
genwart. [ISBN 978-3-8325-3819-4]

2015: Transhumanismus. Vision und Wirklichkeit. Ein problem-
geschichtlicher und kritischer Versuch. [ISBN 978-3-8325-4035-7]

173



2016: Zwischen Kontrolle und Freiheit. Die vierte industrielle
Revolution und ihre Gesellschaft. [ISBN 978-3-8325-4209-2]

2018: Lügen. Ein Gesellschaftsdrama aus analytischer Sicht.
[ISBN 978-3-8325-4658-8]

Außerhalb des Hausverlags

2016: Von der Kunst, Kunst wahrnehmen, Kunst verstehen und
darüber reden zu können. Mit graphischen Arbeiten von Brigit-
te Henker-Hansmann und dem Beitrag ”Zwischenwelten“ von
Andrea-Katharina Schraepler. PalmArtPress Berlin. [ISBN 978-
3-941524-73-6]

174



Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4950-3

„Digitales Kapital“ spielt auf Gewinne an, die Groß-

konzerne im Spätkapitalismus aus personenbezoge-

nen Daten und deren algorithmisch operierenden Ver-

arbeitungsfunktionen erwirtschaften. Darauf bauen

neue Geschäftsmodelle einer „new economy“ unter

Mitarbeit von „clickworkern“. Diese werden über

Rekrutierungsplattformen angeheuert, ohne Kosten

innerbetrieblicher Integration zu verursachen. Sie

verbinden Produzenten und Konsumenten weltweit

digital in Bruchteilen von Sekunden und bedienen

Bedürfnisse, die dem Konsumenten zugerechnet wer-

den. Diese Zurechnung erfolgt sobald der Konsument

selbst sein Nutzerprofil preisgibt, indem er den Aufruf

zugespielter Seiten mit adressierten Ikons bedient.

Andererseits hat das digitale Kapital das Potential,

individuellen Nutzen daraus ziehen zu können, wenn

es gelingt, den Kapitalbegriff an das Versprechen

individueller und politischer Souveränität zu binden,

wie wir es seit der neuzeitlichen Aufklärung ken-

nen. Dieses Versprechen ist dann eingelöst, wenn

die Verfügungsmacht über digitales Kapital – im

Gleichzug mit ökonomischem, sozialem, kulturellem

und symbolischem Kapital – den Individuen nach

Maßgaben ausgleichender Gerechtigkeit übereignet

und am Wohl Aller ausgerichtet wird.


	Einführung 
	1 Vom erweiterten Kapitalbegriff: Rückbindung des Kapitalbegriffs an das Konzept der Souveränität neuzeitlicher Aufklärung 
	2 Beschreibung der Problemlage unserer Zivilisation aus Perspektiven der neuzeitlichen Aufklärung 
	2.1 Horizonte aufgeklärter Erkenntnis 
	2.2 Aufstieg der Souveränität, digitale Zurichtung und Ausbeutung personenbezogener Daten 
	2.3 Dynamik globalisierter Verkehrsformen 
	2.4 Zusammenfassung 

	3 Nachholende Aufklärung. Kernaspekte im 21. Jahrhundert 
	3.1 Anschlüsse an die neuzeitliche Aufklärung 
	3.2 Souveränität – eine Idee ohne gesellschaftliche Macht? 
	3.3 Einschreibung der inneren Organisation der Dinge in die Dialektik konkreter Allgemeinheit 
	3.4 Zusammenfassung 

	4 Digitales Kapital und souveräner Kapitalismus 
	4.1 Einbeziehen der spezifisch kapitalistischen Funktionalisierung gesellschaftlicher Kommunikation und Verkehrsformen in die Dialektik des Konkreten 


