
λογος

Holger Nielen

Philosophische Grundprobleme
in der Science Fiction I

Prolegomena, Geschichtsphilosophie, Metaphysik



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4948

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4948


Holger Nielen 

 
 

Philosophische Grundprobleme 

in der Science Fiction I 

 
Prolegomena, Geschichtsphilosophie, Metaphysik 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

λογος 
 





Inhaltsverzeichnis 
 
Prolegomena                        1 
 I. Einleitung                        5 
 II. Die Definition der Science Fiction              23 

1. Was ist Science Fiction?                23 
2. Die Grenze zur Phantastik                33 
3. Die Grenze zur Utopie                 40 
4. Die Grenze zur Fantasy                46 

III. Das Problem der Technik                49 
1. Was ist Technik?                  49 
2. Kurze Geschichte der Technik              52 
3. Positionen von „Technikphilosophen“            54 
4. Philosophische Fragen zur Technik             67 
5. Ein Zukunftsszenario                 72 

IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction           75 
1. Die historischen Wurzeln der Science Fiction          75 
2. Die Science Fiction als Massen- und Trivialliteratur        80 
3. Die New Wave                   84 
4. Die kritische Rezeption der Science Fiction im 
   deutschsprachigen Raum                86 
5. Science Fiction heute                 93 

 
Hauptteil 
Die Philosophie in der Science Fiction I: 
Geschichtsphilosophie und Metaphysik              95 

V. Geschichtsphilosophie                  97 
1. Was ist Geschichtsphilosophie?              97 

   1.1. Beginn der Geschichtsphilosophie in den Religionen      99 
   1.2. Augustinus und das Mittelalter           100 
   1.3. Der neuzeitliche Umbruch und die Aufklärung      101 
   1.4. Der Historismus               109 
   1.5. Friedrich Nietzsche              111 
   1.6. Deutsche Geschichtsphilosophie der Gegenwart     113 
   1.7. Amerikanische Geschichtsphilosophie der Gegenwart   120 
   1.8. Das historische Bewusstsein heute         125 

2. Science Fiction als Geschichtsphilosophie und Selbstverständnis 
   unserer Zeit                  127 

2.1. Die Zeitmaschine als Geschichtsphilosophie      130 
    a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (I)         131 

b) Stephen Baxter, Zeitschiffe           135 
Exkurs 1: Was ist Zeit?             142 

2.2. Science Fiction als Universalgeschichte        154 
a) Olaf Stapledon, Die letzten und die ersten Menschen   155 



    b) Isaac Asimov, Die Foundation-Trilogie       159 
c) Arthur C. Clarke, Die sieben Sonnen        165 

    d) Arthur C. Clarke, 2001 – Odyssee im Weltraum     170 
    e) Doris Lessing, Shikasta            173 
   2.3. Das Ende der Menschheit als Motiv der Science Fiction   180 
    a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (II)         180 

b) Walter M. Miller, Lobgesang auf Leibowitz      182 
    c) Whitley Strieber / James Kunetka, Kriegstag und die Reise 

danach                  184 
    d) J.G. Ballard, Kristallwelt            189 
    e) Brian W. Aldiss, Am Vorabend der Ewigkeit      195 
   2.4. Alternativwelten als Geschichtsphilosophie       197 
    a) Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge        198 
    b) Otto Basil, Wenn das der Führer wüsste (I)      205 
    c) Robert Harris, Vaterland            209 

2.5. Parallelwelten als Geschichtsphilosophie       214 
    a) H.G. Wells, A Modern Utopia (I)         215 
    b) Frank Capra, Ist das Leben nicht schön?       218 
    c) Star Trek – Raumschiff Enterprise, Ein Paralleluniversum  221 
    d) Frank Schätzing, Die Tyrannei des Schmetterlings (I)   222 
                         

VI. Metaphysik                   229 
1. Was ist Metaphysik?               229 

   1.1. Aristoteles                 231 
   1.2. Übergang zur Frühen Neuzeit           233 
   1.3. Immanuel Kant               234 
   1.4. Metaphysik und ihre Kritik im 19. Jahrhundert      237 
   1.5. Theodor W. Adorno              242 

2. Die Frage nach der Wirklichkeit            245 
 2.1. Aristoteles                 245 
 2.2. David Hume                246 
 2.3. Immanuel Kant               248 
 2.4. G.W.F. Hegel                249 
 2.5. Neuere Ansätze im 20. Jahrhundert         252 

2.6. Poststrukturalistisch: Jean Baudrillard        260 
3. Wirklichkeit und Science Fiction           264 

   3.1. Philip K. Dick, Die drei Stigmata des Palmer Eldritch   266 
   3.2. Philip K. Dick, Ubik              270 
   3.3. Philip K. Dick, Umstellungsteam          279 
   3.4. Philip K. Dick, Entdecker sind wir         282 
   3.5. Philip K. Dick, Erinnerungen en gros         285 

Exkurs 2: Resümee zu Philip K. Dick          288 
3.6. J.G. Ballard, Die Wachttürme           291 

   3.7. J.G. Ballard, Das Meer erwacht          295 



4. Die virtuelle Realität: der Cyberspace          298 
   4.1. Anglo-amerikanische Positionen          299 
   4.2. Deutschsprachige Positionen           305 

5. Der Cyberspace in der Science Fiction          313 
   5.1. Daniel F. Galouye, Simulacron-Drei         314 
   5.2. Steven Lisberger, Tron             318 

5.3. Tad Williams, Otherland            321 
5.4. Star Trek – Raumschiff Voyager, Chaoticas Braut     334 

6. Die Frage nach der Identität des Ich           338 
   6.1. René Descartes               339 
   6.2. John Locke                 340 
   6.3. Edmund Husserl               342 
   6.4. Jean-Paul Sartre               343 
   6.5. Paul Ricœur                345 
   6.6. Emmanuel Lévinas              346 
   6.7. Catherine Keller               348 
   6.8. Wolfgang Giegerich              351 
   6.9. Gerrit Confurius               354 
  7. Das Identitätsproblem in der Science Fiction        355 
   7.1. Philip K. Dick, Hochstapler            356 
   7.2. Philip K. Dick, Die elektrische Ameise        362 
   7.3. Stanisław Lem, Die Auferstehungsmaschine      365 
   7.4. Stanisław Lem, Sterntagebücher          370 
   7.5. Star Trek – Raumschiff Voyager, Tuvix (I)        374 

8. Noch einmal Parallelwelten oder: Das Ich als ein Anderer    380 
 
Literaturverzeichnis                  389 

1. Primärliteratur                  389 
2. Filme und Fernsehserien               390 
3. Sekundärliteratur                 391 

 
 





 

 

 

 

 

Die Zukunft ist der große Traum. 

Aber nicht jene Zukunft der Soziologen, 

Zukunftsforscher und Utopisten. 

Wolfgang Giegerich 

 
 





Prolegomena 

 
Weshalb sieht man die Sterne zittern? Vielleicht, weil sie ahnen, 

dass wir bald andere Himmelskörper besetzen werden. 

Eduardo Galeano 
 
 
Sich philosophisch mit der Science Fiction (SF) auseinanderzusetzen, ist ein 

Gebot der Zeit. In den Medien ist die Science Fiction heutzutage breit vertreten, 
sowohl was die Literatur als auch was den Film betrifft. Die Science Fiction trifft 
den Nerv der Zeit. Die Zeitgenossen befassen sich mit Fragen um die Zukunft und 
das Schicksal der Menschen so intensiv wie nie zuvor. Immer neue technische 
Entwicklungen lassen den Glauben an den einen Fortschritt zu einem Faktum wer-
den, dem niemand entgehen kann. Was aber in der Science Fiction ist glaubwürdi-
ges Szenario und was gehört nach wie vor ins Reich der Phantasie und Spekula-
tion? Und ist das, was wir Realität nennen, nicht auch schon etwas Gedachtes? Wie 
hängen Fiktion und Faktum zusammen? Warum erdenken wir uns Szenarien wie 
Zeitreisen, Begegnungen mit Außerirdischen und Robotern, Atomkriegen und Rei-
sen in den unendlichen Weltraum? Welche Ängste und Sehnsüchte kommen darin 
zum Ausdruck? Welche Erkenntnisse erhoffen wir uns von einer Forschung, die 
mit ihren Teleskopen die Bewegung fernster Sterne aufzeichnet? Gibt es außer uns 
noch Leben im All? Und wenn ja, wie könnte es aussehen? 

Die Hauptthese dieses Buches lautet: Die Fragen, die die Science Fiction auf-
wirft, sind zugleich Fragen der Philosophie. Und Fragen der Philosophie sind Fra-
gen, die im Prinzip alle Menschen betreffen. Es sind existentielle Fragen, wie die 
nach Leben und Tod, dem Sinn des Lebens und der Geschichte, einer moralischen 
Verantwortung, einer gerechten Gesellschaft und nach dem Menschen selbst. Die 
Science Fiction, so die These dieses Buches, ist eine andere Form der philosophi-
schen Fragestellung, wobei sie häufig in Gestalt der Metapher ins Spiel kommt. 
Science Fiction hat etwas mit Zukunft zu tun, und für viele Menschen wird die 
Zukunft immer wichtiger, ja, die Zukunft bzw. der Gedanke an sie treibt die Men-
schen um, heute in viel intensiverem Maße als in früheren Zeiten. Höchste Zeit 
also, sich philosophisch mit der Science Fiction zu befassen. 

 
Bevor wir überhaupt das Problemfeld Science Fiction und Philosophie erörtern 

können, ist es notwendig, einige Vorüberlegungen anzustellen. Diese werden in 
vier Kapiteln dargestellt. Zunächst erfolgt im ersten Kapitel eine allgemeine Ein-

leitung in das Thema. Wir wollen uns darüber klar werden, dass Science Fiction 
ein philosophisches Gedankenexperiment ist. Wir wollen darüber nachdenken, was 
ein Gedankenexperiment ist und welche Zwecke es in der Science Fiction erfüllt. 
Wir werden hier zudem kurz darlegen, auf welche Weisen die Science Fiction 
philosophische Grundprobleme wie Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkennt-
nistheorie, Anthropologie, Ethik und Politische Theorie erörtert. Im zweiten Kapi-
tel der Prolegomena geht es um eine Definition der Science Fiction. Was meinen 



I. Einleitung 

 2 

wir eigentlich, wenn wir von Science Fiction sprechen? Haben alle Menschen 
dabei das Gleiche im Kopf? Wir werden im dritten Kapitel der Prolegomena auch 
sehen, dass Science Fiction etwas mit Technik zu tun hat, weshalb wir uns mit ihr 
philosophisch befassen müssen. Im vierten Kapitel beschäftigen wir uns schließlich 
mit einer kleinen Geschichte der Science Fiction, womit wir die Frage beantworten 
wollen, weshalb die Science Fiction überhaupt in die Welt gekommen ist. Die 
Science Fiction selbst hält selbstverständlich keinen Diskurs über die philosophi-
schen Probleme ab, die sich in ihr finden. Vielmehr sind diese bloß implizit in den 
Romanen bzw. Filmen angelegt. Erst wir als Philosophen sind es, die die philoso-
phische Problematik herausarbeiten. 

 
Im Hauptteil werden wir uns dann im einzelnen mit den philosophischen 

Grundproblemen wie Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkenntnistheorie, Anth-
ropologie, Ethik sowie Politische Theorie und ihren Problemstellungen in der 
Science Fiction auseinandersetzen. Das heißt, bevor wir die philosophische Dis-
kussion mit der Science Fiction beginnen, werden zunächst die einzelnen Grund-
probleme jeweils mit einer einleitenden Erklärung vorgestellt und Porträts der 
jeweiligen Science-Fiction-Literatur angefertigt. Wir wollen sehen, was die 
Science Fiction mit Philosophie eigentlich zu tun hat. Dabei wird es nicht darum 
gehen, die Philosophien etwa von Kant, Hegel, Marx oder Nietzsche in der Science 
Fiction wiederzufinden, sondern darum, mit Hilfe dieser Philosophen den Horizont 
abzustecken, in welchem sich die Science Fiction bewegt und ihre Argumente gel-
tend macht. In Bezug auf metaphysische Fragestellungen, um ein Beispiel zu nen-
nen, müssen wir uns zunächst einmal in aller Breite darüber klar werden, worüber 
wir gemeinsam denken und reden. Man kann nicht einfach über Metaphysisches in 
der Science Fiction sprechen, ohne sich über die philosophische Tradition dazu im 
klaren zu sein. Wer die Philosophie kennt, der rezipiert Science Fiction bereits mit 
einem Hintergrundwissen, erkennt, worauf es in diesem Film, in dieser Geschichte, 
in diesem Roman ankommt, was das Problem ist, das uns alle als Menschen 

angeht. Die philosophischen Positionen sind gleichsam Hilfestellungen auf dem 
Weg, das Philosophische an der Science Fiction zu erkennen. Ich wende mich 
daher an eine Leserschaft, die sich intensiv mit der Science Fiction auseinander-
setzt, aber von der Philosophie bislang nur rudimentäre Kenntnisse hat. Wer sich 
dagegen in der Philosophie auskennt, mag die Kapitel, die sich mit der Philosophie 
befassen, getrost überspringen. 

 
Das vorliegende Werk Philosophische Grundprobleme in der Science Fiction 

ist auf drei Bände angelegt. Der erste Band, der hier vorliegt, beinhaltet die Prole-
gomena (Einleitung, Definition, Technik, Geschichte) und die beiden ersten 
Grundprobleme, mit denen wir uns befassen wollen, nämlich Geschichtsphiloso-
phie und Metaphysik. Der zweite Band behandelt die Grundprobleme, die die 
Science Fiction in Erkenntnistheorie, Anthropologie und Ethik aufwirft. Der dritte 
Band konzentriert sich auf die Implikationen der Science Fiction hinsichtlich der 
Politischen Theorie. 



I. Einleitung 

 3 

Zum Abschluss dieser einführenden Worte möchte ich noch auf einige Formalia 
hinweisen Im Inhaltsverzeichnis erscheint hinter einigen Romanen bzw. Filmen 
eine römische Zahl in Klammern. Dies ist ein Hinweis darauf, dass wir uns in die-
sem oder in einem nachfolgenden Band noch einmal oder sogar öfter mit dieser 
Science-Fiction-Geschichte befassen werden. Es gibt also Science Fiction, die sich 
in mehr als nur einer Hinsicht philosophisch interpretieren lässt. Wenn die Porträts 
der Science-Fiction-Literatur vorgestellt werden, tauchen im Fließtext Klammern 
auf. Hierbei handelt es sich um die Seitenzahl aus dem entsprechenden Werk. Alle 
Hervorhebungen in Zitaten stammen, sofern nicht anders angegeben, aus dem Ori-
ginal. 

Eckige Klammern in Zitaten stammen, wenn nicht anders angegeben, von mir, 
weshalb ich auf das Kürzel H.N. jeweils verzichtet habe. Runde Klammern in 
Zitaten stammen dagegen von den Originalautoren. 

Die Kapitel sind so angelegt, dass es zunächst eine Einführung in das jeweilige 
philosophische Grundproblem (Geschichtsphilosophie, Metaphysik usw.) gibt. In 
einem zweiten Schritt folgt die Darstellung ausgewählter Science-Fiction-Literatur 
oder -Filme. Zuletzt wird eine kritische Würdigung des Werkes vorgenommen. 

 



I. Einleitung 

 4 



I. Einleitung 

 5 

I. Einleitung 

 
Will man in der technischen Zivilisation relevante,  

d.h. orientierende Gesellschaftstheorie machen, 

so muss sie notwendig ein Stück 

Science Fiction enthalten. 

Gernot Böhme 
 
 
Schon seit einiger Zeit leben wir in der Zukunft. Wir leben mit ihr und von ihr. 

Wir zehren von ihr. Die Zukunft ist unsere heilige Kuh der Gegenwart. Sie ist es, 
die uns aus den Medien jeden Tag mit geradezu religiöser Inbrunst entgegenschallt, 
aus Werbung, Radio, Fernsehen, Internet, Zeitungen. Nicht das, was wir jetzt tun, 
wer wir jetzt sind, treibt uns um, sondern was wir demnächst, in naher oder ferner 
Zukunft tun wollen, was und wie wir planen, wie wir leben wollen und leben wer-
den, wo wir uns in den nächsten fünf, zehn, zwanzig Jahren sehen, das ist der Zug 
der Zeit. Man will die Zukunft im Griff haben, ihrer habhaft werden, sich ausma-
len, möglichst genau wissen, was wann wo wie geschehen wird. Die Gegenwart ist 
dagegen klein geworden. Sie ist allerhöchstens die Magd der Zukunft, obwohl sie 
es ist, in der wir tatsächlich leben und unsere Pläne ausdenken. 

Aber die Zukunft ist mittlerweile bar jeder Verheißung geworden, die ihr früher 
einmal innewohnte. Zukunft und Verheißung, das waren einmal Zwillingsschwe-
stern. Heute ist solche Zukunft Vergangenheit. Zukunft ist vielmehr die Frage 
danach, wer am schnellsten auf den Zug der Zeit aufspringt. Dem Individuum wird 
suggeriert, es könne den Anschluss an die Weltbewegung versäumen, wenn es dem 
technischen Fortschritt sich nicht einschmiegt, als müsse der postmoderne Mensch 
ständig in Bewegung sein, hundert Dinge gemacht und tausend Orte besucht haben, 
bevor er stirbt. Das gegenwärtige Menschentum ist ein getriebenes. Es ist auf der 
Suche nach der verlorenen Zeit, die sich aus der Angst speist, das Leben zu verpas-
sen. Das Schlimmste zu vermuten wäre: auch die Zukunft könnte bereits eine ver-
lorene Zeit sein. 

Im 21. Jahrhundert ist dem aufgeklärten Geist gerade die Ungewissheit des 
Zukünftigen ein Ärgernis, wie bis ins 20. Jahrhundert hinein die Metaphysik das 
Ärgernis der Philosophie war. Die neuesten technischen Erfindungen können gar 
nicht schnell genug die Ungeduld nach dem Neuen befriedigen. Darum reden wir 
von der Zukunft bis zum Schwindligwerden. – Diese Zukunft hat einen literarisch-
philosophischen Ort: die Science Fiction. An diesem Ort werden Zukünfte als sozi-
ale, kulturelle, ökonomische, politische, historische, kurz: gesellschaftliche Ent-
wicklungen dargestellt. So gesehen ist die Zukunft nichts, was auf uns zukommt, 
sondern ist literarisch und filmisch schon mitten unter uns anwesend. Heutzutage 
erlebt die Science Fiction eine Blüte, wie man sie nie zuvor gekannt hat. Die 
Science Fiction ist keine reine Phantasterei, kein bloßes Hirngespinst, keine unver-
bindliche Spekulation, sondern eine wissenschaftlich sich gebende Auseinanderset-
zung mit dem, was der Mensch rational für die Zukunft plant, sei diese Zukunft uns 



I. Einleitung 

 6 

unmittelbar nahe, sei sie in weiter Ferne angesiedelt. Die Weltgesellschaft von 
heute hat jene Phase der Geschichte erreicht, von dem frühere Science-Fiction-
Schriftsteller nur träumen konnten oder alpgeträumt haben. Die Frage nach der 
Bedeutsamkeit der Science Fiction für unsere Zeit ist ein Anlass zur philosophi-
schen Reflexion.  

 
Science Fiction ist nicht in erster Linie der Versuch, zu beschreiben, wie es in 

der Zukunft aussehen könnte, sondern von der Gegenwart ausgehend der Versuch, 
den Menschen als seine eigene Alternative zu denken. Es handelt sich nicht allein 
um Utopien, sondern auch darum, was der Mensch sein könnte angesichts fremder 
Umstände, noch nicht in Erscheinung getretener Probleme oder fremder Wesen. 
Wie reagiert der Mensch, wenn Roboter versuchen, Menschen zu sein? Und heute 
bedrängen uns gerade die Fragen der Bioethik, die ja im Grunde schon realisierte 
Science Fiction ist. Ist unsere realisierte globalisierte Weltgesellschaft die einzige, 
die sich denken lässt? Antworten auf diese drängenden Fragen gibt es im Grunde 
nicht. Vielmehr zeigt die nicht enden wollende Diskussion darüber, in welcher 
Weise uns die Fundamente unter den Füßen weggezogen werden. Leben wir nicht 
längst in der realisierten „Utopie“ oder „Anti-Utopie”, in der gewordenen „Science 
Fiction“? 

 
Nun ist es ein Anspruch der Philosophie, das Ganze des Menschen, eben das 

Humanum im Auge zu haben, und keinen Einzelbereich des Menschlichen wie er 
bei den Einzelwissenschaften vorliegt. Deshalb will diese Untersuchung es unter-
nehmen, das Ganze der Philosophie in ihren jeweiligen Grundproblemen im Hin-
blick auf das Phänomen „Science Fiction“ zu untersuchen. Worüber reden wir, 
wenn wir von Science Fiction sprechen? Hören wir den Begriff „Science Fiction“, 
denken wir zunächst an Weltraumabenteuer, Zeitreisen, zukünftige Gesellschafts-
utopien, Alternativwelten, Außerirdische oder Roboter. Was die Philosophie hier 
interessiert, ist die Tatsache, dass die Menschen dadurch mit neuen, existentiellen 
Problemen konfrontiert werden.  

Diese Probleme betreffen die Lebenswelt des Menschen, die Ethik, die politi-
sche Theorie, berühren metaphysische und geschichtsphilosophische Fragestellun-
gen. Die Science Fiction beschreibt Wirklichkeit unter der Frage „Was wäre, 
wenn…“ Die Philosophie hat sich mit diesen Fragen bisher nur marginal befasst. 
Das vorliegende Buch erörtert die sinnvollen Möglichkeiten der Science Fiction 
kritisch-philosophisch. Die Inhalte der Science Fiction sollen in den verschiedenen 
philosophischen Grundproblemen analysiert werden. Bislang wurde sie vor allem 
von der Physik szientifisch verstanden, das heißt hauptsächlich unter dem Ge-
sichtspunkt, ob bestimmte Technologien funktionieren könnten und welche logi-
schen Probleme sich daraus ergeben. Doch diese Voraussetzungen sind unzurei-
chend für die Bedeutung der Science Fiction für das Humanum. Die Science Fic-
tion kann Beiträge zu einem besseren Verständnis etwa anthropologischer oder 
ethischer Theorien liefern. Wir wollen zum Beispiel verstehen, wie kosmologische 
Gedankenexperimente unsere Auffassung von Metaphysik verändern, oder wie 



I. Einleitung 

 7 

Robotergeschichten unsere Ansichten von Ethik beeinflussen können. Wir fragen 
nach den weitergehenden Bedeutungen, die die Geschichten der Science Fiction 
uns präsentieren. Nach Platon ist Philosophie „Streben nach Weisheit“ bzw. die 
Beantwortung der Frage, wie wir leben sollen. Die Philosophie kann das nur, wenn 
sie sich intensiv mit den menschlichen Ausdrucksformen in Geschichte, Religion, 
Kunst oder Technik auseinandersetzt. Laut Kant ist Philosophie das, „was jeder-
mann notwendig interessiert“. Wir schenken also dem Aufmerksamkeit, was uns an 
der Science Fiction allgemein menschlich angeht. Die Science Fiction als promi-
nenter Bereich zukunftgerichteten Denkens ist deshalb ein wichtiges, keinesfalls zu 
unterschätzendes Arbeitsfeld der Philosophie. 

Science Fiction ist aber keine Prophetie oder Futurologie, die uns sagt, diese 
oder jene Technik könnte in Zukunft angewandt werden, diese oder jene gesell-
schaftspolitische Situation wird uns gegenüberstehen. Die Antizipation der Zukunft 
in der Science Fiction darf nicht mit Vorhersage verwechselt werden. Sie stammt 
von der Vorstellungskraft, nicht von der Hypothese.1 Der Science Fiction geht es 
also in erster Linie um ein Gedankenexperiment, darum sich vorzustellen, was 
eigentlich wäre, wenn… 

… das Klonen von Menschen alltägliche Praxis würde. Was würde es für 
das Menschliche bedeuten, wenn es auf der Welt Menschen gebe, die massen-
weise keine Individuen mehr wären? 

… Roboter eigenständig zu denken anfingen? Worüber würden sie nachsin-
nen? Würden sie zu Menschen werden wollen? Müssten wir sie dann auch 
moralisch wie Menschen behandeln? Dürften wir weiterhin mit ihnen umgehen 
wie mit Maschinen? 

… Außerirdische in der Antarktis landen würden, auf der Suche nach neuem 
Lebensraum? Was geschähe, wenn sie die Kälte dort viel besser vertragen 
könnten als wir? Dürften wir sie von dort vertreiben, und wenn ja, mit welcher 
Begründung? 

… es eine Zeitmaschine gebe, mit der wir in die Zukunft reisen könnten? 
Und von dort wieder zurück in unsere Zeit? Wäre die Zukunft festgelegt oder 
könnten wir sie ändern? Oder würden wir bei der Rückkehr in eine Parallelwelt 
gleiten? Und vor allem: Warum wollen wir überhaupt in der Zeit reisen? 

… ein Atomkrieg ausbrechen würde? Wie würden sich die überlebenden 
Menschen organisieren? Hätten sie etwas gelernt, und wenn ja, was? 

… die Erdrotation in ferner Zukunft zum Stillstand käme? Wie würde sich 
das Leben ändern? Würden sich die Menschen auf die Zonen des Dämmer-
lichts zusammendrängen? Wie könnte eine Menschheit in weit entfernten Zei-
ten aussehen? 

„Und was wollen wir eigentlich wissen, wenn wir solche Fragen aufwerfen?“2 
 

                                                 
1 Vgl. Saint-Gelais, Impossible Times, 25f. 
2 Wunschel / Macho, Zur Einleitung, 13. 



I. Einleitung 

 8 

Wenn wir uns philosophisch mit der Science Fiction auseinandersetzen, wird es 
notwendig sein, sich zunächst einmal den Modus zu vergegenwärtigen, in welchem 
wir diese Auseinandersetzung abhandeln. Wir sagten gerade, der Science Fiction 
gehe es um ein Gedankenexperiment. Im Grunde ist sie selbst ein riesiges Feld von 
Gedankenexperimenten. Das heißt, der Boden, auf dem wir argumentieren, ist ein 
Noch-nicht, eine Fiktion, nichts Handfestes. Wir wollen uns bereits hier vergewis-
sern, dass die Philosophie, die sich mit der Science Fiction befasst, keine hohle 
Phrasendrescherei ist, kein Wolkenkuckucksheim, kein bloßes Fabulieren ohne 
Fundament. Ganz im Gegenteil. Das Gedankenexperiment ist in Natur- wie Gei-
steswissenschaften eine conditio sine qua non.  

Das Gedankenexperiment ist häufig zu Unrecht als unnütze Spielerei abgetan 
worden. Wer sich ein Haus bauen möchte, macht sich vorher auch Gedanken dar-
über, welche Schritte dazu sinnvollerweise neben- und nacheinander auszuführen 
sind. Georg Bertram erinnert uns daran, dass der Mensch über die Fähigkeit ver-
fügt, „Situationen durchzuspielen, die es als solche noch nicht, nicht mehr oder 
überhaupt nicht gibt.“3 Davon machen wir Gebrauch, wenn wir Häuser bauen, als 
wir Mammuts jagten oder wenn wir uns nur vorstellen, wie das Leben zu anderen 
Zeiten gewesen sein könnte. Diese Fähigkeit spiele eine Rolle beim Versuchsauf-
bau im Labor oder bei der Konzeption von Texten. Die Philosophie selbst stecke 
voller Gedankenexperimente: Platons Höhlengleichnis, Descartes’ genius mali-

gnus, Hobbes’ Naturzustand, Putnams Gehirn im Tank oder Nagels Fledermaus 
seien Beispiele dafür.4 Die Frage laute: „Wie können Vorstellungen über etwas, das 
nicht der Fall ist, in der Philosophie zu einer Erweiterung des Wissens führen? Wie 
kann man etwas lernen, ohne dass man Erfahrungen macht?“5 Wenn wir in Gedan-
ken experimentieren, dann stellen wir uns etwas vor, was nicht der Fall ist, was 
bedeutet, dass das Gedankenexperiment ein kontrafaktisches Szenario ist. Diese 
Szenarien seien dabei „nicht darauf angelegt, in der Wirklichkeit umgesetzt werden 
zu können. Wir erproben mit ihnen vielmehr unser Verständnis von Begriffen, die 
für unser Verständnis von uns selbst grundlegend sind.“6  

Weil die Philosophie nicht empirisch ist, ersetzt nach Bertram das Gedankenex-
periment in gewisser Weise das reale Experiment. Im Gedankenexperiment werde 
ein Szenario nicht nur verfolgt, sondern auch durchgespielt, was letzten Endes zu 
verschiedenen Thesen führe oder führen solle.7 Aber warum erzählen wir etwas 
von Gegenständen, Sachverhalten oder Ereignissen, die es gar nicht gibt? Und wie 
kann man dadurch zu Erkenntnissen kommen? Wie kann man allein durch Gedan-
ken Erfahrungen machen?8 Gedankenexperimente könnten begriffliche Zusammen-
hänge erklären, sie könnten auf die Änderung bestimmter Überzeugungen abzielen 

                                                 
3 Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 9. 
4 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 9f. 
5 Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 11. 
6 Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 16. 
7 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 18-22. 
8 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 27. 



I. Einleitung 

 9 

oder aber auch begriffliche Schärfungen und Innovationen provozieren.9 Gedan-
kenexperimente, die auf eine Änderung von Überzeugungen aus seien, könne man 
Bertram zufolge als Argumente verwenden; sie könnten dann etwa zeigen, dass 
bestimmte philosophische Positionen nicht haltbar seien.10 Mit Hilfe von Gedan-
kenexperimenten könnten wir Modelle entwickeln, oder über Phantasie und Fiktio-
nalität reden. Auch Kunst und Literatur seien zunächst kontrafaktische Szenarien. 
Es gehe dabei nicht um eine Auseinandersetzung mit der äußeren Welt, sondern 
„um Begriffe, mittels deren sich Verständnisse artikulieren lassen. Und genau in 
der Bestimmung und Weiterentwicklung solcher Begriffe liegt die Aufgabe der 
Philosophie.“11 

Die Science Fiction begleitet die Gesellschaft als eine Art Seismograph, der die 
Erschütterungen, die kommen könnten, vorbereitend aufzeichnet. In diesem 
Zusammenhang hat Sigrid Weigel darauf hingewiesen, dass in der heutigen Wis-
senschaftslandschaft „Fiktion“ immer noch als gegenläufig zu „Fakten“ bewertet 
wird. „Die umgangssprachliche Erkennungsmarke einer solchen Bedeutung ist das 
Wörtchen ‚bloß’: ein Bild, einen Text oder eine Erzählung als ‚bloße Fiktion’ zu 
bezeichnen bedeutet, die entsprechende Darstellung ins Reich der Phantasie zu 
verlegen, als irrelevant zu bewerten.“12 Doch damit liege man Weigel zufolge 
falsch, denn auch die reinste Wissenschaft, die Physik, sei eine Vorreiterin von 
Gedankenexperimenten, ohne sie würde man auch in dieser Wissenschaft weder 
Fragen stellen noch zu Ergebnissen kommen. Die Entgegensetzung von Fiktion 
und Fakten sei ein Ergebnis der Wissenschaft und der Wissenschaftsgeschichte 
selbst, die ihrerseits die Wirklichkeit fingiert habe. Seit der Frühen Neuzeit komme 
die Fiktion als Methode zum Einsatz, um zwischen den einzelne Begriffen wie 
Vorstellungen, Ideen, Einbildungen, Täuschungen, Irrtümern usw. genau zu unter-
scheiden. Die Abwertung von Vorstellungen, die „nur Einbildungen“ seien, 
geschehe in demselben Augenblick, wo die fiktive Annahme zur Methode werde.13 
Das Erforschen und Erkennen von Zusammenhängen sei selbst ein Erfinden. Die 
jüngere Wissenschaftstheorie, so Weigel weiter, habe daher die Fiktion rehabili-
tiert, da sie den Begriff der puren „Fakten“ selbst als Fiktion beschreibe. „Denn 
auch wissenschaftliche Fakten sind nicht einfach Gegebenheiten, sondern Ideen 
werden in Fakten verwandelt, indem sie durch Beobachtung überprüft werden und 
die Gestalt eines rationalen Gedankens annehmen.“14 Damit werde die Fiktion 
letztlich zum Bestandteil wissenschaftlicher Praxis. So wären zum Beispiel ohne 
die Pflanzenversuche Linnés keine Arten ermittelt worden; auch die Vererbungsge-
setze Mendels wären nicht ohne notierte Versuchsreihen über mehrere „Generatio-
nen“ entdeckt worden. Die Genetik ist nach Weigel geradezu das Paradebeispiel 
für eine naturwissenschaftliche Erfindungskunst mit deren Ideengebern Informatik 

                                                 
9 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 36. 
10 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 40-42. 
11 Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 75. 
12 Weigel, Gedankenexperiment, 184. 
13 Vgl. Weigel, Gedankenexperiment, 190. 
14 Weigel, Gedankenexperiment, 193. 



I. Einleitung 

 10 

und Kybernetik.15 Wir sehen also, dass die Naturwissenschaften sich etwas vorma-
chen, wenn sie behaupten, sie beruhten im Gegensatz zu den Geisteswissenschaften 
auf den puren Fakten. Auch sie sind das Ergebnis der menschlichen Vorstellungs-
kraft. So „wird das Gedankenexperiment also zu einem erkenntnistheoretischen 
Medium in der Selbstreflexion der Wissenschaft.“16 Wir sprechen von der Science 
Fiction als einem Gedankenexperiment. Wir fragen uns, was wäre, wenn… und 
konkretisieren die Experimente mit Geschichten, die kohärent sein müssen. Der 
Glaube in der Science Fiction besteht darin, zu meinen, das Gedankenexperiment 
sei zumindest im Prinzip mit Hilfe der Technik einlösbar. Wo aber selbst die prin-
zipielle Einlösbarkeit unmöglich oder unwahrscheinlich ist, da wird die Science 
Fiction vollumfänglich zur Metapher für die Sehnsüchte des Menschen. 

 
Das Gedankenexperiment wiederum ist Teil der Heuristik, auf die wir uns im 

vorliegenden Buch ebenfalls berufen wollen. Die Heuristik ist eine denktheoreti-
sche Disziplin zur Lösung eines Problems. Die Heuristik als philosophische 
Arbeitsmethode ist nach Werner Hartkopf „die denktheoretische Disziplin, die sich 
[…] auf das bewußte, methodische, geistige Bemühen erstreckt, neue Denk- oder 
Erkenntnisresultate zu erzielen.“17 Die Heuristik ist ein Verfahren zum Lösen von 
Fragen, wobei das Kernproblem die schöpferische Seite am Denken ist. Hartkopf 
macht darauf aufmerksam, dass schon Raimundus Lullus und Descartes sich an 
einer Universalheuristik versucht hätten, und dieser Traum „scheint mit der Com-
puterprogrammierung und der vielseitigen Anwendbarkeit der elektronischen 
Rechenmaschinen in Erfüllung gegangen zu sein.“18 Jedoch habe sich gezeigt, dass 
mit den elektronischen Rechen- und Denkmaschinen nicht jede Fragestellung 
behandelt werden könne. Gegen Descartes habe Leibniz erkannt, dass sich nicht 
alles quantifizieren lasse. Jedoch könne nicht davon die Rede sein, dass „unsere 
jeweils vorliegende Begriffs- und Aussagenmannigfaltigkeit für die Erfassung des 
Weltgeschehens zureichend ist.“19 Es könne nämlich immer nur ein Teilausschnitt 
geliefert werden. Hartkopf zufolge habe es eine Wende im Heuristikverständnis bei 
Schleiermacher und Bolzano gegeben. Sie hätten versucht, das heuristische 
Moment im Erkenntnisfortschritt klarzustellen, „sich dabei aber, ohne dem Phan-
tom einer universellen sicheren Methode nachzujagen, an die kritische Durch-
leuchtung der praktischen Denk- und Erkenntnisprozesse“20 gehalten. Sie hätten 
klargestellt, dass die logische Struktur eines Beweises und die Heuristik zum Fin-
den eines Beweises nicht dasselbe seien. Zunächst einmal müsse man sich einer 
bestimmten Problemstellung bewusst werden. Dazu sei das heuristische Denken 
ein „findendes“. Die Heuristik, bei der es um das Finden neuer Erkenntnisse gehe, 
hänge aufs engste mit dem architektonischen Denken zusammen, bei dem es um 

                                                 
15 Vgl. Weigel, Gedankenexperiment, 196f. 
16 Weigel, Gedankenexperiment, 205. 
17 Hartkopf, Dialektik – Heuristik – Logik, 108. 
18 Hartkopf, Dialektik – Heuristik – Logik, 115. 
19 Hartkopf, Dialektik – Heuristik – Logik, 117. 
20 Hartkopf, Dialektik – Heuristik – Logik, 119. 



I. Einleitung 

 11 

die Herstellung von Wissenszusammenhängen gehe. Nun habe Schleiermacher 
angenommen, dass die beiden äußersten Enden des heuristischen Verfahrens das 
besondere Sein des Gegenstandes (Kongruenz) und der allgemeine Zusammenhang 
(Analogie) seien. In der Kongruenz gehe es um eine Gesetzmäßigkeit des Verhal-
tens der untergeordneten einzelnen Teile zu sich selbst, zu den anderen Teilen und 
zum Ganzen. Die Analogie wiederum bestehe in der Voraussetzung von Ähnli-
chem auf anderen Gebieten. Kongruenz und Analogie ergänzten einander. Logik 
und Heuristik machten ihrer Sinn und Funktion nach zwei grundlegend verschie-
dene Seiten des praktischen Denkens aus, auch wenn sie miteinander verflochten 
seien. Bolzano wiederum habe die Unerfüllbarkeit des klassischen Programms für 
die Heuristik erkannt. Dieser verstehe die Heuristik nicht als eigene erkenntnis-
theoretische Disziplin, sondern als konstitutives Moment rationalen Denkens. Die 
Erfindungskunst sei der krönende Abschluss der Theorie der Rationalität. Aus-
gangspunkt für die Heuristik sei das „Nachdenken“. Dieses Nachdenken habe den 
Zweck, eine Erkenntnis, die bislang noch nicht bekannt gewesen sei, zu Bewußt-
sein zu bringen. Bolzanos Methode sei dabei nicht zwingend voll-logisch, weil nur 
eine freie, der Willkür anheimgestellte Handlungsweise zum Hervorbringen des 
gewünschten Erfolges führe. Nicht die Logizität der eindeutigen Verknüpfung 
bestimme den Zusammenhang der Einzelschritte, sondern die durch die jeweiligen 
Problemstellungen eröffneten Möglichkeiten.21 Indem das heuristische Denken 
experimentieren müsse, überschreite es die Logik. Die kritische Überprüfung der 
Lösung gehöre zur vollständigen Auflösung des Problems hinzu. Ebenfalls hinzu-
zudenken sei der psychologische Aspekt. Furcht vor bestimmten Ergebnissen oder 
Hoffnung auf ein bestimmtes Resultat seien zu unterdrücken, auch Ungeduld sei zu 
vermeiden. Die Übung im heuristischen Denken sei auch dann sinnvoll, wenn sie 
keinen direkten Nutzen bringe.22  

 
An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass ich nicht nur über die Logik, son-

dern auch über die Philosophie hinausgehen möchte. Die Philosophie ist heutzu-
tage darauf angewiesen, auch das Gespräch mit anderen Fachwissenschaften zu 
führen. Es wird notwendig sein, auf Ergebnisse der Physik, der Biologie, der Medi-
zin zurückzugreifen. Wir müssen unsere geisteswissenschaftlichen Nachbarfächer 
wie Literaturwissenschaft, Geschichte, Religionswissenschaft oder auch Theologie 
in unsere Untersuchung miteinbeziehen. Die Philosophin Dagmar de Sauvage weist 
darauf hin, dass die Philosophie auf das Konzert der vielen Wissenschaften gera-
dezu angewiesen ist. „Sind Naturwissenschaftler genötigt, beim Streben nach 
Exaktheit ihren Forschungsgegenstand zunehmend zu isolieren, gewinnt die gei-
steswissenschaftliche Erörterung gerade dadurch an Genauigkeit, je mehr es 
gelingt, weite Brücken zu schlagen, um lebensweltliche Phänomene in ihrer Kom-

                                                 
21 Vgl. Hartkopf, Dialektik – Heuristik – Logik, 123-134. 
22 Vgl. Hartkopf, Dialektik – Heuristik – Logik, 143-145. 



I. Einleitung 

 12 

plexität und ganzen Tragweite aufleuchten zu lassen – und damit zugleich der Zer-
streuungstechnik der Unterhaltungsindustrie entgegenzuarbeiten.“23 

 
Im 20. Jahrhundert zeigen Denker wie Paul Feyerabend oder Kurt Hübner eine 

geistige Verwandtschaft zur Heuristik, deren Werke zu Demonstrationszwecken 
kurz angeführt sein sollen. Bei Feyerabends Werk Wider den Methodenzwang von 
1975 handelt es sich um eine Erkenntnistheorie, die zwar am Begriff des wissen-
schaftlichen Fortschritts festhält, sich aber gegen eine methodische Festlegung 
sperrt. Vielmehr zeigt sie, dass es in der Wissenschaftsgeschichte unterschiedliche 
methodische Regeln gegeben hat. So schreibt Feyerabend: „Zuerst hat man einen 
Gedanken oder ein Problem, dann handelt man, d.h. redet, baut oder zerstört. Doch 
so entwickeln sich gewiß nicht kleine Kinder. Sie gebrauchen Wörter, verbinden 
sie, spielen mit ihnen, bis sie eine Bedeutung erfassen, die ihnen bisher unzugäng-
lich war. Und die anfängliche spielerische Tätigkeit ist eine wesentliche Vorausset-
zung für das schließliche Verstehen. Es gibt keinen Grund, warum dieser Mecha-
nismus beim Erwachsenen nicht mehr arbeiten sollte.“24 Grundsätzlich sei Theori-
envielfalt fruchtbar. Jeder Gedanke, auch ein uralter, die gesamte Geistesge-
schichte, selbst politische Einflüsse dürften bei der Ausarbeitung wissenschaftli-
cher Theorien mitgewirkt haben. „Ein Wissenschaftler, der an hohem empirischen 
Gehalt interessiert ist und möglichst viele Seiten seiner Theorie verstehen möchte, 
wird sich also eine pluralistische Methodologie zu eigen machen, er wird Theorien 
mit anderen Theorien statt mit ‚Erfahrung’, ‚Daten’ oder ‚Tatsachen’ vergleichen 
und er wird versuchen, Auffassungen, die im Wettbewerb zu unterliegen scheinen, 
zu verbessern, statt sie fallenzulassen.“25 Wenn sich erweise, dass eine Theorie 
nicht mit einer Tatsache übereinstimme, müsse das nicht unbedingt an der Theorie 
liegen, denn Tatsachen könnten durch ältere Ideologien bedingt sein.26 Als wichti-
ges Beispiel für die Veränderung von Theorien in der Geschichte führt Feyerabend 
eine Idee des Parmenides an, 

„der vom unveränderlichen und einheitlichen Einen, der so gut wie alles wider-
spricht, was wir wissen und erfahren. Die Theorie hat viel für sich und spielt heute 

                                                 
23 Sauvage, Krise der Philosophie, 156f. 
24 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 24f. 
25 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 55 mit Anm. 1. 
26 Darauf, dass Tatsachen nicht einfach so gegeben sind, hat schon Max Horkheimer hingewiesen. In 
seinem Aufsatz Traditionelle und kritische Theorie von 1937 schreibt er: „Die gesamte wahrnehm-
bare Welt, wie sie für das Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft vorhanden ist und in der damit in 
Wechselwirkung stehenden traditionellen Weltauffassung interpretiert wird, gilt ihrem Subjekt als 
Inbegriff von Faktizität, sie ist da und muß hingenommen werden […] Was wir in der Umgebung 
wahrnehmen, die Städte, Dörfer, Felder und Wälder, tragen den Stempel der Bearbeitung an sich. Die 
Menschen sind nicht nur in der Kleidung und im Auftreten, in ihrer Gestalt und Gefühlsweise ein 
Resultat der Geschichte, sondern auch die Art, wie sie sehen und hören, ist von dem gesellschaftli-
chen Lebensprozeß, wie er in den Jahrtausenden sich entwickelt hat, nicht abzulösen. Die Tatsachen, 
welche die Sinne uns zuführen, sind in doppelter Weise gesellschaftlich präformiert: durch den 
geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegenstands und den geschichtlichen Charakter des 
wahrnehmenden Organs.“ (21f.) 



I. Einleitung 

 13 

noch eine Rolle, etwa in der allgemeinen Relativitätstheorie. Von Anaximander 
wurde sie in unentwickelter Form angewandt und führte zu der von Heisenberg in 
seiner Theorie der Elementarteilchen wiederholten Einsicht, daß die Grundsubstanz 
oder die letzten Elemente der Welt nicht denselben Gesetzen gehorchen können wie 
die sichtbaren Gegenstände. Die Theorie wurde durch Zenons Argumente gestützt, 
die zeigten, welche Schwierigkeiten in dem Gedanken eines Kontinuums stecken, 
das aus getrennten Teilen zusammengesetzt ist.“27 

Die Schwierigkeiten, die durch solche Unklarheiten entstehen, würden nun oft 
durch sogenannte Ad-hoc-Theorien entschärft. Man sei in der Wissenschaft aber 
der Ansicht, Ad-hoc-Theorien sollte man widerstehen, obwohl sie dem System der 
Wissenschaften nicht fremd seien. Im Gegensatz zu Popper, der behaupte, neue 
Theorien hätten einen überschüssigen Gehalt, welcher allmählich durch ad-hoc-
Anpassungen infiziert würde, was nicht geschehen dürfe, nehme Lakatos die Ge-
genposition ein, die sage, dass neue Theorien notwendigerweise ad hoc seien, 
deren überschüssiger Gehalt Stück für Stück geschaffen werde.28 Niemals, so Fey-
erabend, seien Theorien endgültig falsifiziert, da die widerlegenden Tatsachen ja 
ihrerseits auf älteren Theorien beruhten. So sei beispielsweise die Frage, welche 
Bedeutung der Sinneswahrnehmung für die Konstituierung von Theorien 
beizumessen sei, von den Philosophen unterschiedlich bewertet worden. 

Viele Philosophen lieferten nicht nur verschiedene Deutungen derselben logi-
schen ‚Tatsachen’, sondern auch verschiedene ‚Tatsachen’.29 So habe etwa die 
archaische Kosmologie Gegenstände und Ereignisse gekannt, aber keine Erschei-
nungen. Erst die neue Kosmologie, die zwischen dem 7. und 5. Jahrhundert v.Chr. 
entstand, habe zwischen dem Vorwissen und dem wahren Wissen unterschieden. 
Nur so sei die Unterscheidung zwischen der „wirklichen Welt“ und den „Erschei-
nungen“ möglich geworden, und die „wirkliche Welt“ sei eine, die sich einheitlich 
beschreiben lasse. Die „wahre Welt“ werde nun einem einheitlichen Zweck unter-
geordnet und dafür zugeschnitten.30  

Die sogenannte realistische Auffassung glaube, dass die Wissenschaft Eigen-
schaften und Beziehungen von Dingen untereinander beobachtet, ohne diese im 
geringsten zu verändern. Feyerabend jedoch verweist darauf, „wie oft die Welt 
schon durch Veränderungen in den grundlegenden Theorien verändert wurde.“31 Er 
ist der Ansicht, dass die Wissenschaft dem Mythos viel näher sei, als wissenschaft-
lich sich gebärdende Philosophien jemals zugeben würden. Aus alledem zieht Fey-
erabend den abschließenden Schluss, „daß die Welt, in der wir leben, von uns nicht 
nur erkannt, sondern durch unseren Erkenntnisprozeß auch fortwährend neu 
geschaffen wird.“32 Für Feyerabend gibt es keine maßgebliche Methodologie.33 

                                                 
27 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 74f. 
28 Vgl. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 120f. 
29 Vgl. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 338. 
30 Vgl. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 341-343. 
31 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 370. 
32 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 371. 
33 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 234. 



I. Einleitung 

 14 

Ähnlich argumentiert Kurt Hübner in seinem Werk Kritik der wissenschaftli-

chen Vernunft von 1978. Er geht von dem Glauben seiner Zeitgenossen aus, 
„Wahrheit und Erkenntnis im eigentlichen Sinne könne es nur in der Wissenschaft 
geben und deswegen müßten allmählich alle Bereiche des Daseins von ihr 
beherrscht werden.“34 Aber weder die Existenz physikalischer Gesetze noch die 
Wahrheit physikalischer Theorien seien Selbstverständlichkeiten, sondern frag-
würdig. Weder Erfahrung noch reine Logik könnten die Existenz physikalischer 
Gesetze für alle Zeiten beweisen. Naturgesetze seien keine empirischen Tatsachen, 
sondern würden von uns an die Natur herangetragen. Aber mit welchem Recht tun 
wir das? Hume habe gesagt, mit dem Recht der Gewohnheit. Allerdings vertrauten 
wir auch Gesetzen, die der Gewohnheit entrückt seien, z.B. bei der Bestimmung 
der Bahnen von Kometen. Die Wissenschaft brauche rationale Gründe.35 Kant 
setze nun die Einheit des Bewusstseins voraus, damit der Mensch überhaupt 
Zusammenhänge in der Natur erkennen und Ereignisse nach dem Prinzip der Kau-
salität miteinander verknüpfen könne. Er zeige, „mit welchem Recht physikalische 
Gesetze a priori vorausgesetzt werden, wenn sie uns nicht empirisch gegeben sein 
können.“36 Für den modernen Mensch sei die Physik die letzte Instanz: Kristall, 
Meer, Sonne oder Wind seien letztlich nur ein Haufen von Atomen und Elemen-
tarteilchen. Diese Denkweise spiegele die „ständige Suggestion wieder, der man 
durch das dauernde Umstelltsein von technischen Dingen unterliegt und die auch 
das Unterbewußtsein bestimmt.“37 Hübner hält nun fest, dass eines der wichtigsten 
Prinzipien der Naturwissenschaften das Kausalprinzip sei. Er fragt, ob dieses Prin-
zip auch in der Quantenmechanik gelte und zitiert dazu den Physiker Werner Hei-
senberg: „Wenn wir die Gegenwart genau kennen, können wir die Zukunft berech-
nen.“38 Das Problem aber bestehe darin, dass man die Gegenwart eben nicht genau 
kennen könne. Ursache dessen sei die Unbestimmtheitsrelation in der Quantenme-
chanik, das heißt wir könnten entweder den Ort oder den Impuls eines Teilchens 
messen, aber nicht beides zugleich.39 Hübner beschreibt, dass in der Physik die 
Frage, ob es in der Quantenmechnanik vielleicht verborgene Parameter gebe, kon-
trovers diskutiert worden sei. Während etwa Niels Bohr und seine Anhänger in der 
Unschärferelation ein „Urphänomen des Seins“ sähen, sei für ihre Gegner, die sog. 
Kopenhagener Schule, nur das durch eine Messung Erscheinende eine Realität. Die 
Kopenhagener erklärten, dass sie den Boden der „Realität“ nicht verließen, wäh-
rend Bohr mit spekulativen Begriffen (unbeobachtbare Parameter) arbeite.40 Hüb-

                                                 
34 Hübner, Kritik, 15. In diesem Zusammenhang hat Hannah Arendt darauf aufmerksam gemacht, 
dass es neben der wissenschaftlichen Wahrheit auch noch eine mathematische, eine philosophische 
und eine historische Wahrheit gibt. Vgl. Arendt, Wahrheit und Lüge, 59f. 
35 Vgl. Hübner, Kritik, 20-22. 
36 Hübner, Kritik, 24. 
37 Hübner, Kritik, 28. 
38 Hübner, Kritik, 34, mit Hinweis auf W. Heisenberg, Über den anschaulichen Inhalt der quanten-
theoretischen Kinematik und Mechanik, in: ZfPhysik 43 (1927), 197. 
39 Hübner, Kritik, 35. 
40 Vgl. Hübner, Kritik, 44f. 



I. Einleitung 

 15 

ner neigt der Ansicht Bohrs zu, wenn er schreibt: „Die angebliche Beschränkung 
der Physik auf das Beobachtbare ist eine Illusion.“41 Denn die Natur berge in sich 
eine unendlich komplexe Mannigfaltigkeit, die im einzelnen gar nicht beobachtet 
werden könne. Naturgesetze, so Hübner weiter, seien keine schlichten Tatsachen. 
Waren etwa für Newton Raum und Zeit absolute Größen, so für Einstein keines-
wegs. 

Man könne, so Hübner, Wissenschaftstheorie ohne geschichtliches Denken 
nicht betreiben. „Wenn man z.B. mit Popper die Frage der Grundlegung der Axi-
ome als wissenschaftstheoretisch irrelevant, eben weil nur psychologischer Natur, 
beiseiteschiebt, dagegen Falsifikationskriterien ausdrücklich aufstellt, so übersieht 
man dabei, daß zu jeder Falsifikation a) die Anerkennung gewisser Basissätze und 
b) die darauf gegründete Entscheidung gehört, die Theorie abzulehnen oder anzu-
erkennen.“42 Die Wissenschaftsgeschichte habe eine propädeutische Bedeutung für 
die Wissenschaftstheorie, weshalb die Einsicht in das geschichtlich Bedingte ver-
hindere, dass bestimmte Positionen selbstverständlich würden.43 Unsere Frage 
laute, was „physikalische Wirklichkeit” bedeute. Dabei habe Einstein behauptet, 
dass etwas physikalisch Wirkliches unabhängig von seiner Messung und vor ihr 
existiere, was wiederum Bohr bestritten habe, denn er habe darauf verwiesen, dass 
die Bedingung einer Messung die Elemente physikalischer Phänomene mitkonsti-
tuiere. Es scheine so, als stünden mit Einstein und Bohr zwei philosophische Axi-
ome bzw. Prinzipien einander gegenüber. Für Einstein bestehe die Wirklichkeit in 
Substanzen, für Bohr in Beziehungen. Weder Bohr noch Einstein hätten ihre Axi-
ome bestätigen oder die des anderen widerlegen können.44 Aus all dem folge, dass 
experimentelle Prüfungen und erfolgreiche Theorien keine letzten Instanzen seien, 
gegen die kein Einspruch mehr möglich sei. Aus wissenschaftlicher Sicht gebe es 
keine absoluten Tatsachen, sondern nur relative zu bestimmten Voraussetzungen.45 
Wissenschaftliche Tatsachen seien ihrerseits theorieabhängig, und man dürfe nicht 
meinen, die Wissenschaft entwickele und verbessere kontinuierlich ihr Wissen. In 
der Forschung werde noch lange nicht immer besser über denselben Gegenstand 
geredet. Vielmehr gelte: „Es gibt nicht den mindesten Grund dafür, eine absolute 
Wahrheit anzunehmen, der wir uns mehr und mehr nähern, weil wir weder absolute 
Tatsachen noch absolute Grundsätze kennen, die uns dabei den Weg zeigen könn-
ten […] Ständig tauchen sozusagen vor uns neue Horizonte auf und verschwinden 
wieder; Horizonte, die auch ganz neue und andere Sichtweisen und Erfahrungen 
ermöglichen.“46 Einstein habe es für ein primitives Ideal gehalten, wenn die Positi-
visten „die einzige Aufgabe der Wissenschaft darin erblickt hätten, empirisch rich-

                                                 
41 Hübner, Kritik, 46. 
42 Hübner, Kritik, 92. 
43 Vgl. Hübner, Kritik, 94. 
44 Vgl. Hübner, Kritik, 134-140. 
45 Vgl. Hübner, Kritik, 161. 
46 Hübner, Kritik, 209f. 



I. Einleitung 

 16 

tige Voraussetzungen zu machen. Er hält es ausdrücklich für möglich, daß beliebig 
viele […] Systeme der theoretischen Physik möglich wären.“47  

Aus all diesen Gründen bietet das vorliegende Buch keine einheitliche philoso-
phische Theorie der Science Fiction, sondern vielmehr das Ansinnen, dass wir 
umgekehrt das Phänomen Science Fiction auf uns zukommen, uns von ihm etwas 
sagen lassen. Wir nähern uns also nicht mit immer spezieller ausgeklügelten Theo-
rien einem Wissen über die Science Fiction, die wir in engen Grenzen definieren, 
sondern lassen uns umgekehrt von der Geschichte der Begriffsdefinition sagen, 
was Science Fiction ist oder sein könnte. Wenn wir Science Fiction in die ver-
schiedenen Grundprobleme wie Metaphysik oder Anthropologie einordnen, haben 
wir bereits ein Vorverständnis der Fragestellungen, um die es im weiteren Verlauf 
der Untersuchung gehen soll. Wir sperren die Science Fiction also nicht in ein 
Prokrustesbett ein, sondern eröffnen ihr eine Perspektive, unter welchen Gesichts-
punkten sie diskutiert werden kann. 

Wir begeben uns mit der Science Fiction heuristisch auf die Suche nach Grenz-
situationen des Menschlichen. Die Heuristik soll sich hier also auf vorgestellte 
Situationen des Menschen beziehen, und so stellen wir uns den Menschen in vielen 
möglichen Grenzsituationen vor. In solchen Situationen geht es um Kampf, Lei-
den, Schuld, Tod, also das, was unausweichlich zum menschlichen Leben gehört. 
Wenn also das Imaginieren von Grenzsituationen ein Beitrag zur „Stellung des 
Menschen im Kosmos“ (Scheler) ist, dann lautet unsere These mithin, dass auch 
die Science Fiction eine Form von Heuristik ist. 

Heutzutage hat das wissenschaftlich-technische Wissen das lebensweltliche 
Wissen verdrängt. Wichtige Lebensentscheidungen treffen die Menschen nicht 
mehr selbst, sondern delegieren die Lebensführung an Experten.48 Wir leben in 
einer Zeit der „Glättung der menschlichen Biographie durch den Sozialstaat, durch 
Versicherung gegen alles und jedes, durch technisch-medizinische Stabilisierung in 
einer Mittellage und Normalisierung der Leistungsbereitschaft. Daraus folgt eine 
Ereignislosigkeit des menschlichen Lebens und eine Praxis, in der kompensativ die 
Emotionen weitgehend in fiktiven Räumen, d.h. Film, Fernsehen, Internet, ausge-
lebt werden.“49 Und ein solcher fiktiver Raum ist auch die Science Fiction. Uns ist 
die Science Fiction wichtig, weil sie einen Beitrag zur Erkenntnis nicht der Aliens, 
sondern des Menschen leistet.50 Die Science Fiction wäre nicht denkbar ohne kul-
turelle, soziologische, historische, psychologische, ökonomische und anthropologi-
sche Bezüge.51  

 
Das, was in der Science Fiction beschrieben wird, ist etwas, das noch nicht 

existiert, aber vielleicht einmal existieren könnte, es sind Probleme, mit denen wir 

                                                 
47 Vgl. Hübner, Kritik, 246, mit Hinweis auf P.A. Schilpp, Albert Einstein, Stuttgart 1951, 281f. 
48 vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 152f. 
49 Böhme, Invasive Technisierung, 154. 
50 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 33. 
51 Vgl. Suvin, Zur Poetik, 101. 



I. Einleitung 

 17 

vielleicht in zwanzig, fünfzig oder hundert Jahren konfrontiert werden. Wenn die 
Science Fiction Situationen imaginiert, die nicht oder noch nicht die unseren sind, 
inwiefern bezieht sie sich dann auf die Realität? Ist realistisch nur das, was existiert 
oder auch das, was existieren könnte, aber nur bisher noch nicht realisiert wurde? 
Ist also realistisch nur, was sich in der Außenwelt am Augenschein demonstrieren 
ließe – oder nicht auch das, was imaginativ ist? So hatte zum Beispiel das Auto-
mobil im 17. Jahrhundert keine Existenz. Die Realität verwandelt sich selbst durch 
die Zeit, und der Mensch ist es, der mittels seiner Imagination an dieser Verwand-
lung teilhat und sie fortschreibt. Vergessen werden darf nicht, dass auch die Einbil-
dungskraft selbst die Wirklichkeit des Menschen mitproduziert und ebenfalls ein 
Erkenntnisvermögen ist.52 

Die Science Fiction relativiert unser Weltbild, denn unsere Gesellschaft, so 
Thomas Schärtl, „träumt davon, was aus ihr werden kann, welche Möglichkeiten 
und ungeahnten Potenziale sie entfalten könnte, aber auch, welche Abgründe sich 
auftun könnten.“53 Auch der Traum sei ein Konstituens der Science Fiction. „Na-
türlich wird auch in anderen Genres ‚geträumt’, aber ihnen fehlt häufig die beson-
dere antizipatorische Kraft, die die Science Fiction auszeichnet, ihnen fehlt auch 
das dezidiert Irreale, das die Science Fiction in einer permanenten Distanz erhal-
tenden Spannung zu ‚unserer Wirklichkeit’ belässt.“54 Ein weiteres Leitprinzip 
durchziehe die Science Fiction: „die Imagination zukünftiger Technik samt ihrer 
Konsequenzen für unsere Welt- und Selbstdeutung.“55 Die scheinbar sicheren Fun-
damente unserer Selbstverständigung würden erschüttert; die Science Fiction 
werde „zum idealen Ort, um Notwendiges und Mögliches voneinander abzugren-
zen und um die Härte unserer Begriffe und der ihnen inne wohnenden Notwendig-
keiten ‚zu testen’.“56 Indem etwa das Leben fremder Planetenbewohner geschildert 
wird, gewinnt der Rezipient durch Verzerrung, Inversionen, Übertreibungen jener 
Welt neue Verständnisse des Lebens auf dem eigenen Planeten. Durch Vergleiche 
und Kontrastierungen wird ihm eine neue Welt geboten,57 und damit die Möglich-
keit, sich und das Eigene mit dem Fremden zu kontrastieren. Das Phantastische der 
Science Fiction unterhöhlt mit diesen Fragen unsere Ordnung und ihre geltenden 
Werte.58 

 
Ich möchte nun in dieser Einleitung in aller Kürze eine Darstellung derjenigen 

philosophischen Grundprobleme liefern, die für eine Auseinandersetzung mit der 
Science Fiction relevant sind, die dann im Hauptteil intensiv diskutiert werden. Es 
handelt sich um: Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkenntnistheorie, Anthro-
pologie, Ethik und Politische Theorie. 

                                                 
52 Vgl. Böhme, Anthropologie, 183-185. 
53 Schärtl, Zeichen der Zukunft, 265. 
54 Schärtl, Zeichen der Zukunft, 266. 
55 Schärtl, Zeichen der Zukunft, 272. 
56 Schärtl, Zeichen der Zukunft, 272. 
57 Vgl. Hillegas, Science Fiction as a cultural phenomenon, 276f. 
58 Vgl. Lachmann, Erzählte Phantastik, 100. 



I. Einleitung 

 18 

Ich möchte bei dieser Unternehmung mit der Geschichtsphilosophie beginnen. 
Meine These lautet, dass die Science Fiction eine Form von materialer Geschichts-
philosophie ist. Was ist das? Thomas Zwenger definiert die materiale Geschichts-
philosophie als „Versuche des Denkens, […] den universalen Sinnzusammenhang 
der menschlichen Lebenswelt überhaupt aus einem historischen Prinzip zu begrün-
den.“59 Denn: „In Theorien dieser Art wird unterstellt, man könne Einblick nehmen 
in Wesen, Ursprung, Ziel und Verlauf des Gesamtprozesses Geschichte.“60 Den 
Gegensatz dazu bildet die formale Geschichtsphilosophie, die ihren Status als 
Geschichtsphilosophie bereits erkannt hat und also im Grunde schon eine Metage-
schichtsphilosophie ist. Ihr geht es mehr „um das philosophische Problem der 
möglichen Objektivität geschichtlicher Erkenntnis“ sowie um die „Methodologie 
historischer Erkenntnis mit den wissenschaftstheoretischen Problemen der 
Geschichtswissenschaft.“61 Kurz gesagt behauptet also die materiale Geschichts-
philosophie, dass es einen Sinn und ein Ziel der menschlichen Geschichte gibt. 
Dagegen fragt die formale Geschichtsphilosophie nach den Bedingungen der Mög-
lichkeit für die Geschichtswissenschaft, sie fragt, warum etwas wert ist, aufge-
zeichnet zu werden, mit welchen Mitteln wir Geschichte betreiben, welche Per-
spektiven wir als Historiker einnehmen bzw. einnehmen können und mit welchen 
Motiven, warum wir mit welchen Quellen arbeiten und warum wir andere Quellen 
vernachlässigen. Sie fragt nach den Kriterien für die zeitliche Eingrenzung histori-
scher Ereignisse. Der Zusammenhang mit der Science Fiction ist dabei folgender: 

 
Die Science Fiction ist ein Kind der Aufklärung des 18. Jahrhunderts. Während 

dieser Zeit wird sich der Mensch bewusst, dass nicht Gott, sondern er selbst der 
Handelnde der Geschichte ist, weshalb er selbst in der Lage ist, Zukunft und 
Zukünftiges selbst herbeizuführen. Die Idee, dass der Mensch die Geschichte 
macht, dass er es ist, der den Fortschritt voranbringt, ist die „Keimzelle“ der 
Science Fiction. Sie entwirft Horizonte für die Zukunft des Subjekts. Sie versucht 
dabei nicht, die Geschichte zu deuten, sondern nutzt die bisher vorliegenden Deu-
tungen der Geschichte, die von Historikern vorgenommen wurden – was eben nicht 
bloße Geschichtsschreibung, sondern Geschichtsphilosophie ist – um nun ihrerseits 
selbst neu zu erfinden, sei es in Alternativ- oder Parallelwelten oder in Form künf-
tiger Gesellschaften.62 Jede Science-Fiction-Erzählung betrachtet die eigene Ge-
genwart als historisch und entwirft somit Zukunftshorizonte. Dabei wird 
Geschichte auch neu geschrieben, umgeschrieben, Versäumtes in Alternativwelten 
nachgeholt. Mit Hilfe von Zeitmaschinen kann man sich in ein beliebiges Zeitalter 
katapultieren, Hitler verhindern oder ihm und dem Nationalsozialismus zum Sieg 
verhelfen. Eine andere Möglichkeit besteht darin, Welten zu schaffen, die in einem 

                                                 
59 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 19. 
60 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 19, mit Verweis auf H.M. Baumgartner, Philosophie der Ge-
schichte nach dem Ende der Geschichtsphilosophie, in: AZP 12 (1987), 1-22, hier: 3. 
61 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 106. 
62 Vgl. Nielen, Motive, 7f. 



I. Einleitung 

 19 

riesigen Geschichtszyklus umfassend geschildert werden, wie dies etwa Olaf 
Stapledon in Last and First Men (1936) oder Isaac Asimov in der Foundation-Tri-

logie (1951-53) unternehmen. In dem klassischen Roman The Time Machine 
(1895) von H.G. Wells geht der Zeitreisende sogar über alle menschliche 
Geschichte hinaus und reist bis ans Ende der Welt.  

Wir wissen, dass die Alternativgeschichten nicht Wirklichkeit werden können. 
Warum aber werden dann überhaupt solche Geschichten geschrieben? Der Mensch 
besitzt die Fähigkeit, über das, was als physisch wirklich gegeben vorausgesetzt 
wird, hinauszugehen. Wer über das Physische hinausgehende Fragen stellt, betreibt 
Metaphysik. Die Wirklichkeit zu versetzen, sich eine andere Wirklichkeit im 
Gedankenexperiment vorzustellen und weiterzuspinnen, ist metaphysische Speku-
lation. Nach metaphysischen Grundproblemen, also den Fragen um Wirklichkeit, 
Ich, Zeit, Transzendenz, Wahrheit, Gott oder einem Leben nach dem Tod hat vor 
allem Philip K. Dick besonders radikal gefragt. So wird etwa in seinem Roman 
Ubik (1969) der Unterschied zwischen Wirklichkeit und Vorstellung aufgehoben. 
Unsere gewohnte alltägliche Realität ist hier genauso real wie Träume, Vorstellun-
gen und Phantasien. Die äußere Wirklichkeit hat keinen Vorrang. Halluzinationen 
und Wirklichkeit werden zu einem raumzeitlichen Labyrinth ohne Ausweg, in wel-
chem nicht einmal mehr klar ist, wer die Lebenden sind und wer die Toten. Was 
sich im Innern der Protagonisten abspielt, wird als äußere Realität wahrgenommen. 

Zu dem Problemkomplex der Metaphysik zählt auch die Frage nach der Wirk-
lichkeit der Virtualität bzw. dem Cyberspace. Welchen ontologischen Status hat 
der Cyberspace, von dem wir nicht wissen, ob wir ihn der Welt des Materiellen, 
dem kosmos horatos (iόσµος Òkατος), oder der Welt des Geistigen, dem kosmos 

noetos (iόσµος νόητος) zuordnen sollen. 
 
Die metaphysischen Fragen haben in der Philosophiegeschichte zum Grund-

problem der Erkenntnistheorie geführt, die wir in Band 2 besprechen werden. 
Woher können wir überhaupt etwas wissen? Wenn wir von Wissen, vom Ich, von 
Selbstbewusstsein, Zeit und Raum, von Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, 
von Erfahrung und Vernunft reden, so scheinen diese Begriffe selbstverständlich 
zu sein. Hier ist es wieder die Science Fiction, die mit ihren Geschichten in Form 
von Gedankenexperimenten unsere alltägliche Anschauung und unser gewohntes 
Denken in Zweifel zieht. Unsere Trennung von Bewusstem und Unbewusstem, von 
Subjekt und Objekt, von Tatsache und Bedeutung ist keine anthropologische Inva-
riante, sondern Ergebnis neuzeitlichen Denkens.63 Das, was wir Erfahrung, Wissen 
und Verstehen nennen, ist keineswegs selbstverständlich, sondern immer etwas 
Vermitteltes. So ergibt sich die Frage: Wie phantastisch ist eigentlich die Wirklich-
keit selbst? In Stanisławs Lem Roman Solaris (1961) erfahren wir von einem Pla-
neten, der sich in einer Art verhält, dass man meinen könnte, er denke, nehme 
wahr, erfahre Emotionen, ja sogar, er materialisiere die Phantasien der Protagoni-
sten. Doch bleiben diese Fragen im Raume, da mit diesem Planeten nicht kommu-

                                                 
63 Vgl. Böhme, Anthropologie, 41. 



I. Einleitung 

 20 

niziert werden kann. Immerhin erfahren wir so, was die Bedeutung von „denken“ 
oder „wahrnehmen“ sein könnte. So könnten Außerirdische etwa so beschrieben 
werden, dass sie blind und taub sind, dafür aber Felder, Wellen und Vibrationen 
wahrnehmen. Inwiefern also können wir Menschen eine Welt „an sich“ wahrneh-
men?64 Und inwiefern würden wir uns von Außerirdischen unterscheiden? 

Dies führt uns zu der Frage: Was ist der Mensch? Der aktuellen Anthropologie 
geht es nicht mehr um eine festgefügte Definition des Menschen oder seiner 
Wesensbestimmung, sondern vielmehr darum, den Menschen aus einer Metaposi-
tion von außen zu betrachten. Wie könnten wir dem Fremden erscheinen? Die 
Möglichkeit, sich selbst am besten zu verstehen, besteht darin, den Fremden zu 
imaginieren, darüber zu reflektieren, was man selbst nicht ist, oder glaubt, es nicht 
zu sein. Das Fremde kann als Spiegel des Menschen dienen. Hierbei unternimmt es 
die Science Fiction nun, „Extremformen menschlicher Erfahrung zu entwerfen.“65 
Je extremer die Science Fiction das Fremde denkt, desto näher kommen dem Men-
schen die Grenzen seiner selbst. Was bedeutet das Fremde für unser Selbstver-
ständnis? Hinter der Frage nach intelligentem Leben im All steckt die Frage des 
Menschen nach sich selbst und seinen Möglichkeiten. Mit der Möglichkeit der 
Existenz fremder Intelligenzen wird der Mensch mit einem Gegenüber konfron-
tiert, das ihn zwingt, sich von ganz neuen Voraussetzungen aus zu vergewissern.66 
Ursula K. Le Guin thematisiert in ihrem Roman The Left Hand of Darkness (1969) 
beispielsweise die Sexualität. Auf dem Planeten Gethen gibt es menschliche 
Wesen, die während der längsten Zeit des Jahres geschlechtsneutral sind, aber in 
einer bestimmten vorgezeichneten Phase entweder das männliche oder das weibli-
che Geschlecht annehmen. Die Wesen sind also geschlechtlich nicht festgelegt. Ein 
und derselbe Bewohner des Planeten kann Vater der einen Kinder, aber Mutter von 
anderen Kindern sein. Le Guin experimentiert mit dem Gedanken, dass wir Men-
schen nur eine spezifische Form der Gattung des homo sapiens sind, dass aber auch 
andere Formen denkbar sind. Gleichwohl bleibt die Frage, ob diese Intelligenzen, 
die ja wir Menschen beschreiben, wirklich so sehr von uns verschieden sind. Denn 
gleichgültig, wie wir es drehen und wenden, wir kommen aus unserem Anthropo-
zentrismus nicht heraus. „Anthropozentrische Projektion ist nicht etwas, was ein 
SF-Leser vermeiden kann, sie ist vielmehr die Grundlage, der Fiktion einen Sinn 
abzugewinnen.“67 Zu diesem Problemfeld hat der Ethnologe Hans Peter Duerr sehr 
hellsichtig formuliert, dass die Tatsache, nicht der Fremde sein zu können, gerade 
nicht ein Hindernis, sondern vielmehr die Bedingung dafür sei, den Fremden zu 
verstehen.68 

 

                                                 
64 Vgl. Philipps, Philosophy and Science Fiction, 1-3. 
65 Vgl. Barmeyer, Kommunikationen, 204. 
66 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 59f. 
67 Csicsersy-Ronay jr., Picknick, 134. 
68 Vgl. Duerr, Traumzeit, 213. 



I. Einleitung 

 21 

Werden wir mit dem Fremden konfrontiert, stellt sich auch die Frage, wie wir 
uns ihm gegenüber verhalten sollen. Nach welchen Normen und Zielen, welchen 
Zwecken und Werten sollen wir Menschen unser Handeln ausrichten? Stellen wir 
uns nun vor, wir würden Außerirdischen begegnen. Könnte es einen allgemeinen 
Verhaltenskodex geben, der sowohl für sie als auch für uns Gültigkeit hat? Müss-
ten wir unsere Ethik mit der ihrigen abstimmen und gegebenenfalls abändern? 
Hätten sie überhaupt eine Ethik? Wenn ja, wie könnte diese aussehen? Müssten wir 
die Außerirdischen mit denselben Maßstäben messen wie wir uns selbst? In der 
US-amerikanischen Science-Fiction-Reihe Star Trek gibt es das Volk der Borg, 
Wesen, die teils biologisch, teils maschinell sind. Obwohl sie als einzelne Exemp-
lare auftreten, sind sie keine Individuen, sondern ein Kollektiv, das sich nur im 
Bewusstsein einer „Königin“ individuiert.69 Wie soll gegenüber solchen Wesen 
eine Ethik geltend gemacht werden, wenn eine der Grundlagen unserer eigenen 
Ethik, das eigenverantwortliche Individuum, nicht existiert? Das bekannteste 
Problem bei der Darstellung ethischer Prinzipien sind die Robotergesetze, die Isaac 
Asimov in seinem Episodenroman I Robot (1950) eingeführt hat und die auf Kants 
Ethik basieren. Nun hat Stanisław Lem eindrücklich zeigen können, dass, wenn 
man dem Roboter eine gewisse Intelligenz zubilligt, – denn ohne sie könnte er 
nicht handeln – die Gesetze nicht anwendbar sind, weil die Freiheit die unabding-
bare Voraussetzung von Intelligenz ist, das heißt die Möglichkeit, gegen Gesetze 
zu verstoßen, müsste eingeräumt werden.70 Ist der Roboter aber eine freie Intelli-
genz mit einem freien Willen, sollte er vielleicht sogar eine Persönlichkeit entwi-
ckeln, wird es problematisch. Denn wenn man künstliche Wesen produziert, die die 
psychischen Qualitäten von Menschen besitzen, kommt die Frage auf, ob man sie 
noch wie einfache Maschinen behandeln darf. Darf man sie überhaupt noch der 
Willkür des Menschen unterwerfen?71 Könnte es vielleicht sogar Roboter geben, 
die dem Menschen intellektuell oder moralisch überlegen sind?72 Welche Haltung 
soll man ihnen gegenüber einnehmen? Wird die Existenz von Robotern die Gesell-
schaft verbessern? 

 
Die Verbesserung der Gesellschaft im Sinne einer politischen Theorie (in Band 

3) war von jeher das Prinzip des utopischen Denkens, das zwar schon in der Antike 
bekannt war (siehe Platons Politeia), aber als literarische Gattung erst von Thomas 
Morus mit seinem Werk Utopia (1516) begründet wurde. Zu den Grundlagen der 
neuzeitlichen politischen Utopien gehören Demokratie, Gleichheit an Besitz, Auf-
hebung des Privateigentums, Arbeitspflicht bei wenig Arbeitszeit, eine einheitliche 
Staatsreligion.73 Gegen die Theodizee behauptet die Utopie, diese Welt sei nicht 
die beste aller möglichen, weshalb wir sie verbessern müssten. Das „Unerhörte“ 

                                                 
69 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schärtl, Wo nie zuvor, 71. 
70 Vgl. Lem, Roboter in der Science Fiction, 171. 
71 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schärtl, Wo nie zuvor, 80f. 
72 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 74. 
73 Vgl. Krauss, Geist und Widergeist, 38. 



I. Einleitung 

 22 

der ersten Utopien wie Morus’ Utopia, Campanellas Sonnenstaat (1623) oder 
Bacons Nova Atlantis (1627) bestand darin, dass die künftige menschliche Selig-
keit außerhalb des biblischen Paradieses angesiedelt wurde.74 Von der Verbindung 
von Wissenschaft und Aufklärung zeigte sich die utopische Literatur des 18. und 
19. Jahrhunderts beeindruckt. Im 20. Jahrhundert dagegen ist sie nüchterner und 
reflektierter geworden. Nach den missglückten historischen Versuchen, politische 
Utopien in die Tat umzusetzen, verkehrte sich die Utopie in die Dystopie. In 
George Orwells Roman 1984 (1949), der eine Reflexion auf den Stalinismus dar-
stellt, wird ein totalitärer Staat beschrieben, der mehr als nur Gehorsam fordert, 
nämlich eine absolute Identifikation des Individuums mit der Staatsmacht. Die 
Geschichte selbst wird ständig umgeschrieben und die Sprache einem Verstüm-
melungsprozess unterworfen, um die Menschen zu desorientieren und ihnen die 
Möglichkeit zu nehmen, sich gegen das System zu wenden. Der Roman Brave New 

World (1932) von Aldous Huxley schildert eine Gesellschaft, in der ebenfalls das 
Individuum nicht mehr gefragt ist. Die Kinder jener Welt werden in Brutstätten 
geboren und einer künstlichen Psychokonditionierung unterworfen, die sie für eine 
der fünf Gesellschaftsklassen prädisponiert. Norm der Gesellschaft ist das Glück 
für alle, Elend und Krankheit sind verschwunden, ja das Böse angeblich überwun-
den. 

Die Utopie gehört zum Komplex der politischen Theorie, mit der sich auch jene 
Romane auseinandersetzen, die sich mit der heutigen Ökologieproblematik 
befassen. In John Brunners Roman The sheep look up (1972) ist die gesamte Welt 
einer totalen Umweltkatastrophe ausgesetzt. Luftverschmutzung, Ölverpestung der 
Meere und Küsten, Vergiftung des Bodens und der Nahrung, langsames Siechtum 
der Megalopolen bilden das Thema ebenso wie Massenarbeitslosigkeit, die Aus-
breitung psychischer Krankheiten und der weltweite Kampf um die letzten Roh-
stoffe. Gibt es eine Chance für eine Umkehr von einer gesellschaftlichen Entwick-
lung, durch die der Mensch zur Gefahr für sich und die ganze Erde wird? Es ist 
daher kein Wunder, dass die positiven ökologischen Topoi auf anderen Planeten 
angesiedelt werden, etwa in Ursula K. Le Guins Roman The word for world is 

forest (1972) oder Alan Dean Fosters Midworld (1975). In diesen Schriften kommt 
die Trauer über den Verlust einer angeblich ursprünglich harmonischen Beziehung 
des Menschen zur Natur zum Ausdruck. Aber auch die Idee des Einklangs des 
Menschen mit der Natur ist eine Form von Geschichtsphilosophie. Mit der politi-
schen Theorie schließt sich der Kreis unseres philosophischen Diskurses und 
knüpft wieder an die Geschichtsphilosophie an.  

 
Zunächst aber wollen wir darüber sprechen, was wir meinen, wenn wir sagen, 

dieses oder jenes sei Science Fiction. 
 

                                                 
74 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 83. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 23 

II. Die Definition der Science Fiction 

 
Ich schreibe immer nur das, was mir Spaß macht. 

Andere nennen es dann Science Fiction. 

Robert Sheckley 
 
 
In der Science Fiction findet der Glaube des abendländischen Menschentums an 

den faktischen technischen Fortschritt ihre fiktive Erweiterung. In ihr findet die 
Sehnsucht dieses Menschentums nach seinem Griff nach den Sternen, nach der 
Errichtung einer idealen Gesellschaft oder nach der Begegnung mit Außerirdischen 
ihren angemessenen Ausdruck. 

Im folgenden soll zunächst der Blick auf die Entwicklung der Definition des 
Begriffs Science Fiction gelenkt werden. Dabei wird deutlich, wie er im Laufe der 
Zeit unterschiedlich betrachtet wurde. In einem nächsten Schritt wird gezeigt, 
inwiefern er sich von anderen Begriffen der phantastischen Literatur wie Phan-
tastik, Fantasy oder Utopie, abhebt. 

 
1. Was ist Science Fiction? 
Wirft man einen Blick auf das Wort Science Fiction, so fällt zunächst auf, dass 

der Begriff aus zwei Teilen besteht, nämlich „Science“ und „Fiction“, die in einer 
Spannung zueinander stehen. Denn während „Science“ Sachlichkeit, Nüchternheit, 
Rationalität suggeriert, so wird mit „Fiction“ Ergriffenheit, Emotion, Phantasie 
assoziiert.1 Wie kommen beide also zueinander? Zunächst einmal bedeutet 
„Science“ Wissenschaft in einem umfassenden Verständnis, nicht nur Naturwis-
senschaft. Die Science Fiction gibt zumindest vor, dass zwar viel mit den Erkennt-
nissen gearbeitet wird, die in den Naturwissenschaften erzielt wurden, aber es 
spielen auch Erkenntnisse aus den Geistes- und Sozialwissenschaften eine Rolle. 
Von diesen her werden fiktionale Geschichten erdacht, in denen Probleme des 
Menschen verhandelt werden, die ihn existentiell betreffen und bewegen. Man 
könnte sagen: Die Science Fiction hat den Menschen als ihren Mittelpunkt und als 
ihr Problem.2 Insofern ist Science Fiction eine Form spekulativer Anthropologie. 

 
1972 hat der kanadische Literaturwissenschaftler Darko Suvin Science Fiction 

als „Literatur der erkenntnisbezogenen Verfremdung“3 definiert. Die Science Fic-
tion konfrontiere ein gegebenes normatives System mit einem Standpunkt, der 
neue oder andere Normen impliziere. Sie baue eine Spannung auf zwischen dem, 
was sei und dem, was sein sollte. „Im 20. Jahrhundert hat sich die SF in die Sphäre 
anthropologischen und kosmologischen Denkens hinein ausgebreitet, sie ist eine 
Diagnose, eine Warnung, ein Aufruf zu Verständnis und zum Handeln und – am 

                                                 
1 Vgl. Barmeyer, Einleitung, 9. 
2 Vgl. Schwonke, Naturwissenschaft und Technik, 65. 
3 Suvin, Zur Poetik, 86. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 24 

wichtigsten – eine Kartographierung möglicher Alternativen.“4 Suvin betont die 
Nähe der Science Fiction zur Philosophie und zur Wissenschaft: „[S]ie erörtert 
primär die politische, psychologische, anthropologische Anwendung und Auswir-
kung von Wissenschaft und Wissenschaftstheorie und das Werden oder Nichtwer-
den neuer Wirklichkeit als deren Folge.“5 Die moderne Science Fiction sei ohne 
solche Bezüge gar nicht denkbar. Zur Science Fiction gehöre des weiteren das uto-
pische Denken, während Suvin das Genre der Fantasy als Teil der Science Fiction 
ablehnt.6 

Die Definition von Darko Suvin hat die Diskussion um den Begriff der Science 
Fiction nachhaltig beeinflusst. Es wurde deutlich, dass es offenbar eine geradlinige 
Entwicklung der Science Fiction gar nicht gab. Franz Rottensteiner hat herausgear-
beitet, dass die Science Fiction in ihren Anfängen ein „literarischer Schmelztiegel“ 
war, in dem neben dem, was wir heute als Wissenschaft bezeichnen, auch okkul-
tistische und mystische Einflüsse bestanden. Es hatte einen sehr verwickelten Fort-
gang gegeben, denn zu dieser Literaturgattung hatten nicht nur Utopien, Märchen 
und Mythen ihren Beitrag geleistet, sondern auch die wissenschaftlich sich gebär-
dende Quacksalberei, Reiseerzählungen, Gespenster- und Gruselgeschichten, Kri-
minalromane und Abenteuerliteratur.7 Die Grenzen zwischen den Bereichen, wie 
wir sie heute schließen, wurden zu Beginn der Science-Fiction-Ära im 18./19. 
Jahrhundert nicht gezogen. 

Vor über 40 Jahren hat Martin Schäfer festgestellt, die Definition des Begriffs 
Science Fiction sei zum Gegenstand endloser Reflexion geworden. Lange Zeit sei 
der Anspruch der Wissenschaftlichkeit in der Science Fiction aufrecht erhalten 
worden, doch dem habe nur eine verschwindende Minderheit von Science-Fiction-
Texten gerecht werden können. Dabei müsse die Wissenschaftlichkeit als Zweck 
statt als Mittel dargestellt werden. Die Wissenschaftlichkeit sei kein Selbstzweck 
der Science Fiction, sondern diene der Plausibilität.8 Der Gegensatz der Science 
Fiction etwa zur Phantastik bestehe darin, dass die Science Fiction den obligatori-
schen Versuch unternehme, so zu tun, als sei das Geschilderte möglich. Sie soll 
also einem gewissen Realismus verpflichtet sein. Dabei war die Science Fiction 
trotzdem dem Vorwurf ausgesetzt, sie sei reine Zerstreuungsliteratur und deshalb 
nicht ernstzunehmen.9 Schäfer konstatiert für die Science Fiction, sie vollführe 
einen Spagat zwischen Wirklichkeit und Phantasie. Was der Science-Fiction-Leser 
wolle, sei „ein Maximum an Plausibilität und ein Maximum an Phantastik.“10 Schä-
fer hat auch Kritik an der Definition Suvins geäußert. Er schreibt: „Noch in Darko 
Suvins ‚Poetik’ der Science Fiction – die doch am Zusammenhang mit der ratio-
nalen Kritik des Bestehenden festhält – schleicht sich ein Rest literarisch getönter 

                                                 
4 Suvin, Zur Poetik, 95. 
5 Suvin, Zur Poetik, 99. 
6 Suvin, Zur Poetik, 100. 
7 Vgl. Rottensteiner, Science Fiction, 14f. 
8 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 93-98. 
9 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 102-104. 
10 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 106. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 25 

‚Wertfreiheit’ ein, wenn Utopie und ‚Dystopie’ einfach zu verschiedenen Formen 
‚erkenntnisbezogener Verfremdung’ werden, ohne daß sogleich die Frage nach 
ihrer Ausrichtung und Zweckbestimmtheit gestellt wird. Bloße ‚Erkenntnisbezo-
genheit’ kann hier als Kriterium nicht genügen, außer es sei damit der utopische 
Impuls gemeint, der den wissenschaftlichen Forschungsdrang einst beflügelte.“11 
Schäfer wirft Suvin zwar vor, eine notwendige, aber keine hinreichende Definition 
von Science Fiction geliefert zu haben, aber wir werden sehen, wie schwierig es ist, 
diese Forderung umzusetzen. 

Reimer Jehmlich hat kritisiert, die Science Fiction besitze keine literarische 
„Eigengeschichtlichkeit”.12 So sei es trotz vieler Versuche immer noch nicht gelun-
gen, eine allgemein überzeugende Definition der Science Fiction zu finden. Seiner 
Ansicht nach bedürfe es „verstärkter Anstrengungen, die immer noch herrschenden 
terminologischen Überschneidungen und Begriffskollisionen zu beseitigen.” Er 
fordert daher zu einer „einheitlich fundierten Begrifflichkeit“ auf.13 Jehmlich klärt 
also Vorbedingungen für die Kriterien einer Definition von Science Fiction, um 
sich an die Untersuchung des Gegenstandes begeben zu können. Die klare Eintei-
lung, die er dann vornimmt, berücksichtigt aber gerade nicht die innere Vielfalt der 
Science Fiction. 

Donald T. Martin arbeitet die religiöse Dimension der Science Fiction heraus. 
Religion und Science Fiction seien einander keine Fremden, vielmehr verarbeiteten 
Science-Fiction-Autoren religiöse Konzepte.14 Obwohl die Science Fiction häufig 
als der Religion feindlich gesonnen erscheine bzw. Science-Fiction-Autoren sich 
als religionsfeindlich gebärdeten, fänden sich doch christliche Dimensionen unter 
der Oberfläche der Geschichten, denn das Christentum der westlichen Zivilisation 
bilde den Hintergrund jener Schriftsteller. Für die meisten von ihnen sei Religion 
Aberglaube, den die Regierenden ihren Untertanen von oben auferlegen würden. 
Asimov etwa thematisiere in der Foundation-Trilogie Religion als „Opium des 
Volkes“. In Frank Herberts Werk Dune werde Religion als Legitimierung der Fre-
men dafür gebraucht, einen Kreuzzug zu lancieren, um ihren Führer als Befreier zu 
etablieren. Der Autor porträtiere mit seinem Roman eine Religion, die sich im 
Laufe des Romangeschehens entwickelt. Besonders intensiv werde die Religion in 
Walter Millers Roman Lobgesang auf Leibowitz behandelt. Immer wieder seien in 
Science-Fiction-Romanen religiöse Themen anzutreffen wie Auferstehung, der 
Kampf zwischen Gut und Böse, Propheten, Sünde, Niedergang der Zivilisation und 
Jüngster Tag. Martin benutzt den Terminus „hard“ im Sinne einer wissenschaft-
lich-technologischen Science Fiction, um diese von der religiösen Science Fiction 
oder etwa der Fantasy abzugrenzen.15 

                                                 
11 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 235. 
12 Jehmlich, Science Fiction, 5. 
13 Jehmlich, Science Fiction, 95. 
14 Martin, Religious dimensions, 2, mit Verweis auf Theodore Sturgeon, Science Fiction, Morals and 
Religion, in: Reginald Bretnor (Hrsg.), Science Fiction. Today and Tomorrow, Baltimore 1974, 112. 
15 Martin, Religious dimensions, 2-7. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 26 

Der österreichische Physiker, Philosoph und Schriftsteller Herbert W. Franke ist 
der Ansicht, dass es in der Science Fiction zu allererst um die Zukunft gehe. Es 
gebe aber auch Science Fiction, die in der Gegenwart oder gar in der Vergangen-
heit spiele. Hauptsächlich befasse sich die Science Fiction mit den vielfältigen 
Konflikten, die sich aus dem technischen Fortschritt ergäben, wobei sie keinen 
Anspruch auf eine Prophezeiung erhöben. Anhand von Modellen werde durchexer-
ziert, was sich ergäbe, wenn diese oder jene künftige Entscheidung gefällt werde.16 
Vor allem aber leiste die Science Fiction einen Beitrag zur Relativierung unseres 
Weltbildes.17 Franke definiert kurz und bündig: „Science Fiction ist die Schilde-
rung dramatischer Geschehnisse, die in einer fiktiven, aber prinzipiell möglichen 
Modellwelt spielen.“18 Durch die Science Fiction entstünden Konfliktsituationen 
neuer Art, es gehe um Auseinandersetzungen mit künstlicher Intelligenz, um Kon-
frontationen des Menschen mit Robotern, Cyborgs und Außerirdischen. Daraus 
erwüchsen Gedankenmodelle, die unsere Existenz, unser Denken und Verhalten in 
einem neuen Licht erscheinen ließen.19 

Auf diesen Zusammenhang hat auch Karl S. Guthke aufmerksam gemacht. Er 
schreibt, dass in vielen Science-Fiction-Romanen theologische Themen behandelt 
würden. Sie seien wenigstens indirekt religiöser Natur, „indem sie den Menschen 
in jener Bezogenheit auf ein übergreifendes kosmisches, ‘ganz anderes’ visieren, 
die auch die Theologie auf ihre Weise zum Gegenstand hat.”20 Guthke fragt, ob 
Science Fiction Religionsersatz sei oder sein könne. Die Science Fiction sei der 
Versuch einer Definition des Menschen. Sie frage nach dem Wesen des Menschen 
unter der Bedingung der Mehrheit der Welten,21 also der Möglichkeit, dass sich 
noch anderswo im Kosmos intelligentes Leben befindet. So wenig die Science Fic-
tion einen Beitrag zur Erkenntnis der Aliens leiste, so wenig leiste die Theologie 
einen Beitrag zur Erkenntnis Gottes, beide aber könnten uns etwas zur Erkenntnis 
des Menschen mitteilen.22 In der Science Fiction kehrten archetypische Mythen-
Motive wieder wie Weltuntergang, Epiphanie, Wiedergeburt, Übermensch, Erlöser 
oder Schutzengel.23  

Als einer der ersten weigert sich Hans-Joachim Schulz, Science Fiction klar und 
eindeutig zu definieren. Die Science Fiction als Gattungssystem sei „’multigene-
risch’ und in ihren Realitätsbezügen multifunktional.“24 Außerdem hänge die Defi-
nition eines Begriffs auch von dessen Wahrnehmung ab. So seien etwa in der zeit-

                                                 
16 Vgl. Franke, Literatur, 106f. 
17 Vgl. Franke, Literatur, 110. 
18 Franke, Science Fiction – Grenzen und Möglichkeiten, 141. 
19 Vgl. Franke, Science Fiction – Grenzen und Möglichkeiten, 146. 
20 Guthke, Mythos der Neuzeit, 32. 
21 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 144. 
22 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 32f. 
23 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 37. 
24 Schulz, Science Fiction, 5. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 27 

genössischen Kritik die Werke Poes, Vernes, oder Wells’ überhaupt nicht als 
zukunftsweisend erkannt worden.25  

Torben Schröder kritisiert den normativen Anspruch von Suvins Definition: 
„Der Anspruch, daß jegliche SF intentional der Erkenntnis dient, läßt sich ebenso 
schwer halten wie der Anspruch der Wissenschaftlichkeit.“26 Deshalb bietet er eine 
Definition an, die von der empirisch erfahrbaren Umwelt des Autors als „Nullwelt“ 
ausgeht, an der die Extrapolationen der Science Fiction ansetzten. Die Science 
Fiction sei nicht wissenschaftlich, sondern lediglich wissenschaftsähnlich. Sie biete 
immer ein Novum an, das dann wissenschaftlich oder wissenschaftsähnlich erklärt 
werde. Obwohl es eine allgemein anerkannte Definition von Science Fiction nicht 
gebe, ließen sich doch bestimmte Grundmotive nennen wie Kontakt mit Außerirdi-
schen, Reisen durchs Weltall, Parallel- oder Alternativwelten, Zeitreisen, Apoka-
lypsen oder einfach nur technisch-wissenschaftliche Veränderungen – Einteilun-
gen, die als idealtypisch zu verstehen seien.27 Schröder gibt zu bedenken, dass 
Science Fiction ein Denkmodell sei, das kein explizites künftiges Wissen produ-
ziert. „Da die Zukunft etwas Ungewisses ist, bleibt dem SF-Autor keine andere 
Möglichkeit, als sich seines Wissens über die Gegenwart zu bedienen und die 
Geschichte mit Hilfe von Symbolen zu vermitteln, die vom Rezipient entschlüsselt 
werden können.“28 Das Ungewöhnliche, Absurde, Abseitige, Phantastische zu den-
ken, müsse, wenn es als Denkmodell genutzt werden solle, aber auch in sich stim-
mig sein.29 In Romanen wie Brave New World oder 1984 gehe es nicht um eine 
realistische Extrapolation damals aktueller Forschung, sondern um die Auswirkun-
gen technischer Entwicklungen auf soziale Organisationen. Science Fiction sei hier 
ein sozial- und kein naturwissenschaftliches Experiment.30 In der verfremdeten 
Darstellung der Nullwelt liege ein Potential zur Gesellschaftskritik, dessen Grund-
lage die Science Fiction als Denkmodell sei.31 

Die Science Fiction ist ein literarisches und damit kulturelles Phänomen. Da wir 
uns als Philosophen auch mit der Geschichte der Science Fiction als einem mitt-
lerweile kulturgeschichtlichen Phänomen befassen, hat vor einiger Zeit Roger 
Luckhurst einen solchen Zugang vorgeschlagen. Er schreibt, eine Kulturgeschichte 
situiere die Texte der Science Fiction in ein breites Netzwerk von Kontexten sowie 
verschiedener Wissenschaften. Ein kulturhistorisches Verständnis lese den Roman 
also nicht nur historisch als einen Beitrag dazu, unter welchen Bedingungen die 
Science Fiction die eigene Zeit und ihre Fragen passiv reproduziere, sondern auch 
als eine Art und Weise, wie sie selbst aktiv Geschichte „mache“ und „neu mache“. 
Eine Kulturgeschichte der Science Fiction leiste einen Beitrag zur Geschichte der 
Konstitution des modernen Subjekts. Nach Luckhurst ist Science Fiction eine Lite-

                                                 
25 Vgl. Schulz, Science Fiction, 12. 
26 Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 9. 
27 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social fiction, 14-19. 
28 Schröder, Science Fiction als Social fiction, 41. 
29 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social fiction, 50. 
30 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social fiction, 55. 
31 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social fiction, 58. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 28 

ratur technologisch saturierter Gesellschaften, ein Genre, das erst relativ spät in der 
Moderne habe auftauchen können, da es um das Einwirken von Technologie auf 
das kulturelle Leben und die menschliche Subjektivität gehe. Die Moderne 
beschleunige den gesellschaftlichen Wandel und transformiere die Rhythmen des 
täglichen Lebens.32 Die Science Fiction werde zur wertvollen historischen Res-
source in der Erforschung des Zusammenhanges von Aspekten der Modernität. Die 
Mechanisierung aller Lebensbereiche durchdringe auch die intimen Sphären des 
Menschlichen und greife auf das Zentrum der menschlichen Psyche über.33  

Simon Spiegel geht in seiner Definition des Science-Fiction-Begriffs von dem 
Wort „phantastisch“ aus, das als Oberbegriff für Märchen, Fantasy, Science Fiction 
oder Spukgeschichten verwendet werde.34 Mit Suvin ist er der Ansicht, „dass ein 
Novum naturwissenschaftlich legitimiert, also prinzipiell nicht unmöglich ist.“35 
Während die Nova der Science Fiction wissenschaftlich begründbar seien, sei die 
Magie des Märchens das nicht. Allerdings sei vieles in der Science Fiction eben-
falls wissenschaftlich nicht haltbar. Von der Idee, Science Fiction müsse wissen-
schaftlich sein, sei man in der SF-Forschung inzwischen ohnehin abgekommen.36 
So habe etwa die britische Science Fiction der sogenannten New Wave in den 
1960ern mit Wissenschaft eigentlich nichts mehr zu tun,37 zumindest, wenn man 
damit die Naturwissenschaften oder die Forderung nach stringenter Logik meine. 
„Wissenschaftliche Akkuratesse taugt also nicht als Definitionsmerkmal für SF, 
doch wäre der Umkehrschluss, alle SF sei per se unwissenschaftlich, ebenso 
falsch.“38 Überdies werde behauptet, die Geschichten der Science Fiction spielten 
in der Zukunft, so Spiegel, wie die Romane der Alternativwelten aber zeigten, 
müsse dies nicht der Fall sein.39 Die Verfremdung in der Science Fiction, von der 
Suvin gesprochen habe, sei deshalb fundamental für die Science Fiction, weil die 
Beschaffenheit der Welt als historisch bedingt angesehen werde.40 Damit also sei 
die Science Fiction immer in unserer Welt verortet, auch dann, wenn es sich um ein 
Geschehen in einer Alternativwelt handele, weil das Geschehen in unserer Welt die 
Grundlage für das Alternativgeschehen bilde. „Gerade weil die SF eine Verbin-
dung zwischen empirischer Realität und fiktionaler Welt suggeriert, wirkt bei ihr 
die Verfremdung erkenntnisfördernd.“41 Dabei sei zu beachten, dass die Science 
Fiction viel zu vielfältig und disparat sei, um sich auf irgendwelche Kernaussagen 
reduzieren zu lassen.42 Spiegel führt die Definition Suvins weiter aus. Für die fik-
tionale Welt gelte nämlich nach Suvin, dass wir Handlungen, Gegenstände oder 
                                                 
32 Luckhurst, Science Fiction, 2f. 
33 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 4. 
34 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 29f. 
35 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 43. 
36 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 43f. 
37 Vgl. Westfahl / Slusser (Hrsg.), Science Fiction and the two cultures, 5. 
38 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 46. 
39 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 47. 
40 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 52. 
41 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 53. 
42 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 101. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 29 

Figuren, die unserem Alltagswissen widersprächen, nicht einfach als ‚unwahr’ 
bestimmen, sondern dass wir stattdessen eine neue, in sich konsistente Welt ent-
würfen. Dabei gelte, dass immer dann, wenn unsere Informationen über die fiktio-
nale Welt von unserem Wissen abwichen, sie unsere Konstruktionsleistung antrie-
ben, wobei unsere Erfahrungswelt dabei als Auffangnetz fungiere.43 Auf formaler 
Ebene „macht die SF nicht das Vertraute fremd, sondern das Fremde vertraut.“44 
Suvin habe vom „Zusammenprallen widersprüchlicher Elemente auf der Hand-
lungsebene“45 gesprochen, etwa von einem Schiff in der Wüste. Dinge seien also 
an Orten, wo sie nicht sein können, und diese Begebenheit werde realistisch darge-
stellt. „Die Verfremdungswirkung der SF beruht […] auf der Naturalisierung des 

Wunderbaren.“46 Die Science Fiction tue so, als sei das Novum normal und plausi-
bel.47 Der Science Fiction gehe es als erkenntnissteigerndem Modus darum, ein 
tieferes Verständnis der Welt zu ermöglichen. Sie bestehe in nichts anderem als in 
Varianten und Modifikationen der Referenzwelt und gleiche dem Gedankenexpe-
riment, das mit fiktiven Annahmen ein neues Licht auf die Wirklichkeit werfe.48 
Die Science Fiction bringe unsere Selbstverständlichkeiten ins Wanken. „Den Nut-
zen, den es [das Gedankenexperiment] mit sich bringt, besteht nicht in einem 
Gewinn an Kenntnis von bislang Unbekanntem, sondern in einem Verlust an bis-
lang selbstverständlichen theoretischen Voreingenommenheiten.“49 

Jüngst hat John Rieder in der Diskussion um den Begriff Science Fiction auf 
das Problem der Historizität von Begriffen aufmerksam gemacht. Offenbar scheine 
ein historischer Zugang zu einem Genre eine fixe Definition zu unterminieren. Den 
Akt des Definierens von Begriffen hält er für unangemessen, um Genres in ihrem 
historischen Prozess gerecht werden zu können. Diese seien vielmehr fluid. Auch 
die Science Fiction sei ein historisches Phänomen und unterliege daher Verände-
rungen.50 Ein Zugang zur Science Fiction müsse daher ein historischer sein und 
kein formaler. Denn ein formaler Zugang könne nur entscheiden, ob eine Erzäh-
lung ein legitimes Mitglied des Genres sei oder nicht, während ein historischer 
Zugang danach frage, inwiefern der Genre-Einschluss oder -Ausschluss eines 
Textes den Begriff des Genres selbst modifiziere. Das zeige sich zum Beispiel 
daran, dass sich kein konkreter historischer Anfang der Science Fiction nachzeich-
nen lasse. Der Begriff selbst scheine zerfasert zu sein, weshalb Rieder für Wittgen-
steins Kategorie der Familienähnlichkeit votiert.51 Der Begriff Genre basiere auf 

                                                 
43 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 132f. 
44 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 205. Dieser Satz erinnert an Franz Werfels Satz „Die 
Fremde, die in die Heimat kommt, macht sich selbst nicht heimisch, die Heimat aber fremd.“ aus 
seinem Roman Stern der Ungeborenen, 158. Vgl. dazu auch Nielen, Motive, 1 u. 14-20. 
45 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 206. 
46 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 207. 
47 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 211. 
48 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 243f. 
49 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 244 mit Hinweis auf R. Pfaller, in: Macho / Wun-
schel, Science & Fiction, 267. 
50 Vgl. Rieder, On Defining SF, 191f. 
51 Vgl. Rieder, On Defining SF, 193f. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 30 

Wiederholung und sei deshalb dem Begriff Ursprung entgegengesetzt. Daher solle 
es nicht um die Suche nach einem Ursprung der Science Fiction gehen, sondern um 
die Beobachtung von Zuwächsen, Wiederholungen, Echos, Imitationen, Anspie-
lungen, Identifikationen und Unterschieden, die ein Netz von Ähnlichkeiten bilde-
ten.52 Als Shelley Frankenstein geschrieben habe, habe es keine Science Fiction 
gegeben. Der Punkt sei der, dass das Auftauchen von Science Fiction weder etwas 
mit dem ersten Auftauchen eines bestimmten formalen Typs zu tun habe noch mit 
dem erstmaligen Erscheinen des Begriffs Science Fiction, sondern mit dem Auf-
tauchen eines Systems von Gattungsidentitäten, das verschiedene Begriffe artiku-
liere, die sich um „Science Fiction“ bildeten.53 Die Vielfalt der Definitionen reflek-
tiere keine breitgefächerte Konfusion darüber, was Science Fiction sei, sondern 
stamme von der Vielfalt der Motive, die in den Definitionen zum Ausdruck 
kämen.54 

In seinem Buch Archaeologies of the Future (2005) hat der amerikanische Phi-
losoph und Science-Fiction-Theoretiker Frederic Jameson den Begriff des Fort-
schritts analysiert und die Science Fiction in einen Zusammenhang mit dem histo-
rischen Roman gestellt. Die „Idee“ des Fortschritts sei ein narrativer Modus, ähn-
lich wie die Phantasien in Freuds Konzeption des Unbewussten. Wir müssten dem 
Reflex widerstehen, zu meinen, dass die narrativen Phantasien, die sich ein Kol-
lektiv über seine Vergangenheit und seine Zukunft erzählt, „bloß“ mythisch, 
archetypisch und projektiv seien und „Konzepten“ wie Fortschritt oder zyklische 
Wiederkehr gegenüberstünden, als seien letztere objektiv nachweisbar. Die narrati-
ven Kategorien seien selbst mit Widersprüchen befrachtet: um einen Sinn einer 
Totalität von Erfahrung zu projizieren, müsse eine Erzählung Anfang, Ende und 
Struktur haben, aber die Vision einer Zukunft könne kein punktuelles Ende haben. 
Diese Erzählungen seien ein unbewusstes Gesellschaftskonstrukt; sie existierten 
nirgends in „empirischer“ Form und müssten deshalb auf der Basis empirischer 
„Texte“ aller Art rekonstruiert werden, so wie das individuelle Unbewusste durch 
„Texte“ wie Träume, Werte, Verhalten oder freie Assoziationen rekonstruiert 
werde. Es sei ein Fehler, die Science Fiction an der „hohen Literatur“ messen zu 
wollen. Vielmehr sei sie ein Subgenre mit einer komplexen und formalen 
Geschichte ihrer selbst und ihrer eigenen Dynamik und stehe in einer dialektischen 
Beziehung zur Hochkultur bzw. zur Moderne. Das Modell für Jamesons Analyse 
gibt Georg Lukács mit dem Werk Der Historische Roman (1936) ab. Als das Be-
wusstsein für Geschichte in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts aufgekommen 
sei, sei der erste historische Roman entstanden (etwa die Romane Walter Scotts). 
Solche Romane hielten die Vergangenheit für ebenso essentiell wie die Gegenwart. 
Ihre Autoren hätten noch nicht gesehen, dass die Wahrnehmung der Zeit nichts 

                                                 
52 Vgl. Rieder, On Defining SF, 196. 
53 Vgl. Rieder, On Defining SF, 200, mit Hinweis auf: Carolyn R. Miller, Genre as social action, in: 
A. Friedman / P. Medway, Genre and new rhetoric, London 2000, 67-78. 
54 Vgl. Rieder, On Defining SF, 204. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 31 

Objektives sei.55 Lukács habe nicht nur einen Sinn für die historische Bedeutung 
des Auftauchens dieses neuen Genres, sondern auch für die Historizität dieses Gen-
res selbst gehabt. Die Vergangenheit werde ihrer Notwendigkeit entleert und auf 
viele glänzende Bilder reduziert. Das Historische werde durch das Nostalgische 
ersetzt. Die Verflüchtigung dessen, was einst die nationale Vergangenheit gewesen 
sei, gehe einher mit dem Verschwinden der Historizität vor der heutigen Konsum-
gesellschaft mit ihrer medialen Erschöpfung der Vergangenheit. Eine künftige 
Generation könnte sogar fragen: Wer war nochmal Hitler?56 Der historische Roman 
sei der Vorläufer der Science Fiction, insofern nun das, was auf die Vergangenheit 
angewendet worden sei, nun auf die Zukunft extrapoliert werde. Im allgemeinen 
glaube man, dass der konventionelle Realismus der Science Fiction darin bestehe, 
dass ihre „Gegenwart“ eine mögliche oder denkbare einer nahen oder fernen 
Zukunft sei. Wenn die technologische Entwicklung ein solches Tempo erreicht 
habe, dass der „Zukunftsschock“ zur täglichen Erfahrung werde, dann habe die 
Science Fiction die Funktion, ihre Rezipienten an die rapiden Innovationen zu 
gewöhnen. Sie trainiere den Organismus dafür, das Unerwartete zu erwarten. Aber 
Jameson akzeptiert diese Sichtweise auf die Science Fiction nicht. Diese Ideen 
seien selbst schon historisch. Die besondere Utopie der Zukunft habe sich bloß als 
Zukunft eines Momentes herausgestellt, der nun unsere Vergangenheit sei. Der 
narrative Apparat der Zukunft sei komplexer geworden als diese selbst. Die 
Science Fiction gebe uns keine Bilder der Zukunft, sondern restrukturiere die 
Erfahrungen unserer eigenen Gegenwart.57 Mit anderen Worten: An der Science 
Fiction interessiert uns nicht, wie sie sich die Zukunft auf diese oder jene Weise 
vorstellt, sondern warum sie das so tut, wie sie es tut, insofern sie eine Extrapola-
tion der zeitgenössischen Kultur ist.  

 
Bezüglich des Problems von Definitionen hat der Philosoph Otto Friedrich 

Bollnow zum Stichwort Religion einmal geschrieben, dass hier seit Jahrzehnten ein 
Kampf stattfinde, der nicht zur Ruhe komme. Und dieser Kampf hat meines 
Erachtens dieselben Gründe wie im Fall der Science Fiction. Bollnow schreibt: 
„Ein gutes Beispiel für die Struktur religionswissenschaftlicher Begriffe ist schon 
der nicht enden wollende Streit um den Begriff der Religion. Man quält sich seit 
Jahrzehnten mit der Schwierigkeit, daß es nicht gelingen will, sich auf eine befrie-
digende Definition der Religion zu einigen. In Wirklichkeit ist aber gerade die 
Erfolglosigkeit dieser Bemühungen der einsehbar notwendige Ausdruck der Sache 
selbst. Es gibt keine Definition der Religion, und wenn man je glaubte, eine gefun-
den zu haben, so wäre das der sichere Beweis dafür, daß man das Ziel verfehlt und 

                                                 
55 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 282-284. 
56 In diesem Zusammenhang ist in Deutschland zu beobachten, dass trotz endloser Debatten über die 
Nazizeit im Schulunterricht, oder vielleicht sogar deshalb, das historische Bewusstsein für diese Zeit 
abgestumpft ist, und viele Schüler einstige Nazi-Größen wie Julius Streicher, Roland Freisler oder 
Reinhard Heydrich tatsächlich nicht mehr kennen. 
57 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 285-287. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 32 

selber erstarrt ist.“58 Bollnow führt weiter aus, dass dies nicht bedeute, man müsse 
sich mit unklaren Begriffen begnügen; vielmehr solle eine Bestimmung des Be-
griffs auf andere Weise erfolgen, nämlich in der Weise eines hermeneutischen Ver-
fahrens, dass dialektisch von einem gewissen Vorverständnis ausgehe und den 
Gegenstand so näher zu bestimmen suche, ohne je zu einem Abschluss zu kom-
men.59 Bollnow votiert hier wie John Rieder für Wittgensteins Begriff der Famili-
enähnlichkeit, der „sehr glücklich das begrifflich kaum zu fassende Verhältnis 
bezeichnet, wie sich ein Gleiches, hier die verschiedenen Religionen, in verschie-
denen Ausprägungen offenbart, ohne daß es gelingt, diese Ähnlichkeit in inhaltlich 
faßbaren Unterschieden und Gemeinsamkeiten zu bestimmen.“60 So wie Religion 
ist auch Science Fiction offensichtlich ein fluider Begriff. Er ist historisch gewach-
sen, und er wird weiter wachsen, denn er ist ein Phänomen, das Wertungen und 
Veränderungen unterliegt. 

 
In seinem Werk Glanz und Elend der Philosophie hat uns Stefan Diebitz 

Erhellendes über den Begriff der Definition gesagt, das uns auch für den Begriff 
der Science Fiction weiterbringt. Diebitz schreibt, dass Undeutlichkeit, Unschärfe 
und Vagheit überhaupt zum Wesen des Denkens gehörten. Diebitz kritisiert die 
Definitionswut der analytischen Philosophie; sie schieße am Ziel vorbei. „Es ist das 
Wesen des Denkens – allen Denkens –, dass seine Genauigkeit niemals die 
Genauigkeit der Mathematik erreicht. Je weiter ein Begriff in das Leben hinaus-
strahlt, desto weniger scharf umrissen kann er sein.“61 Schon Kant habe das Irratio-
nale im Erkenntnisprozess entdeckt und in den 1760er Jahren gegen die Abgemes-
senheit genau bestimmter Begriffe gewettert. Kant habe klar zwischen Philosophie 
und Mathematik unterschieden: „Die Begriffe der Mathematik sind gemacht, jene 
der Philosophie gegeben.“62 Ebenso habe er zwischen Klarheit und Deutlichkeit 
differenziert. Während die Klarheit auf die Definition eines Begriffes ziele, bestehe 
die Deutlichkeit in der Zusammensetzung der Vorstellungen.63 Die Termini der 
Mathematik würden willkürlich gewählt, die Begriffe der Philosophie dagegen 
würden uns vom Leben vorgegeben; das Leben aber lasse sich nicht fassen, wes-
halb seine Begriffe unbestimmt und verworren seien.64 

Diebietz kommt deshalb zu dem wichtigen Schluss, dass diese Bewegtheit des 
Lebens mehr oder weniger im Flüssigen der Begriffe gespiegelt werde. „Dem Phi-
losophen kommt es auf das Flüssige an, und so muss das Gegenteil zu ihm ‚das 
trockene Ich’ sein.“65 Statt einen Begriff vorschnell zu definieren, was auf eine 

                                                 
58 Bollnow, Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, 233f. 
59 Vgl. Bollnow, Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, 234. 
60 Bollnow, Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, 234f. 
61 Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 19. 
62 Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 25. 
63 Vgl. Diebitz, Glanze und Elend der Philosophie, 27, mit Hinweis auf Kant, Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht, 137f. §5. 
64 Vgl. Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 28. 
65 Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 34. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 33 

nichtssagende Nominaldefinition hinauslaufe, so Diebietz, solle man einen Begriff 
vorläufig in seiner Unbestimmtheit stehen lassen und einfach seine Beziehungen zu 
den anderen entwickeln, das heißt ihn anzuwenden – genauso als ob er bereits defi-
niert und als Beziehungspunkt fixiert wäre.66 

Die Vagheit der Begriffe, die fließende Sphäre ihrer Anwendung, ist also kein 
Makel. Der Begriff der Science Fiction ist nicht nur in sich schwammig, sondern 
ändert sich auch durch seinen Gebrauch in der Literaturgeschichte selbst. Der Be-
griff wandelt sich, wächst und nimmt durch die Verwandlung eine andere Gestalt 
an, ohne seinen Kern zu verlieren. 

 
Zumindest können wir jetzt sagen, dass wir keinen Beginn der Science Fiction 

klar und deutlich festmachen können. Jeder Anfang wäre ein willkürlich gewählter. 
Irgendwann ist Science Fiction entstanden, aber niemand kann sagen, hier an die-
sem Punkt, denn dazu müsste man sich bewusst sein, dass eine neue literarische 
Gattung intentional gesetzt wurde. Das ist aber nicht der Fall. Science Fiction ist 
vielmehr etwas Gewachsenes. Irgendwann wurde erkannt: da ist etwas Neues ent-
standen. Ähnlich wie neue Religionen sich herausbilden, die erst in der Retrospek-
tive gesehen eine Setzung erfahren, aber als solche Neugründungen nicht geplant 
waren. 

Science Fiction ist nicht an einem bestimmten Roman oder einer bestimmten 
Erzählung festzumachen, auch nicht an einem bestimmten Autor, sondern ihr 
Anfang ist fließend. Bestimmte gesellschaftliche, wissenschaftliche Fundamente 
mussten gegeben sein, aus denen dann Science Fiction als eine Möglichkeit zu 
denken, zu schreiben, zu experimentieren, sich entwickelte. Erst in der Nachschau 
wird sichtbar, ja, kann erst sichtbar werden, wann Science Fiction begann. So wie 
zum Beispiel die Romantik aus der Klassik hervorging, kam Science Fiction auf: 
aus einem merkwürdigen Zusammenspiel von Aufklärung und Romantik, Aufklä-
rung und Phantastik. Grundlegend war zunächst das aufgeklärte, wissenschaftliche 
Weltbild; die Idee, dass der Mensch die Welt verändern kann, und letztlich auch 
sich selbst. Die Fiktionalität der Science Fiction verändert unsere Realität. Stefan 
Diebitz konstatiert, man solle einen Begriff in seiner Unbestimmtheit stehen lassen 
und seine Beziehungen zu den verwandten Begriffen entwickeln. Genau das wollen 
wir nun unternehmen, indem wir die Grenzen der Science Fiction zur Phantastik, 
zur Utopie und zur Fantasy ausloten. 

 
2. Die Grenze zur Phantastik 
Oft wird der Begriff Science Fiction mit anderen Formen der phantastischen 

Literatur in einem Atemzug genannt: Phantastik, Fantasy, Utopie, oder auch 
Mythos und Märchen. Dabei wird der Begriff Phantastik zum einen als Oberbegriff 
für die anderen hier genannten Literaturformen verwendet, zum anderen aber auch 
als eine Literaturgattung, der nur ganz spezielle Eigenschaften zugehören. Es han-

                                                 
66 Vgl. Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 64, mit Hinweis auf: Nicolai Hartmann, Systemati-
sche Methode, in: Kleinere Schriften, Bd. III, Berlin 1958, 22-60, hier: 46. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 34 

delt sich dabei um Geschichten, die in unserer realen Welt spielen, diese aber durch 
bestimmte Effekte seltsam verzerrt erscheinen oder Rezipienten und Figuren in 
einem Schwebezustand zwischen Realität und Imagination versetzen. So gesehen 
könnten dann etwa die Werke von Edgar Allan Poe, Franz Kafka oder Jorge Luis 
Borges als „Phantastik“ aufgefasst werden. „Das Phantastische als das Unmögli-
che, Gegenrationale und Irreale kann trotz seiner Aufkündigung der fiktionalen 
Darstellungsregeln und der versuchten Desintegration des Bestehenden nicht ohne 
die Welt des Realen, Möglichen, Rationalen bestehen. Und dennoch gelingt es ihm, 
diese parasitäre Abhängigkeit offen auszulegen.“67 Die Phantastik ist nach Renate 
Lachmann ein „Gegenprojekt zum kulturellen Gedächtnis und dessen festveran-
kerter Imaginationstradition“, sie sei ein Repräsentationsmodus des Noch-Nicht-
Gesehenen und Noch-Nicht-Gedachten.68 Auch der Begriff der Phantastik ist in der 
Literaturwissenschaft kontrovers diskutiert worden. 

Franz Kafkas Erzählung Die Verwandlung spielt in unserer ganz normalen 
Welt, in der die Verwandlung eines Menschen in einen Käfer einen verfremdenden 
Effekt darstellt. Körperlich wird der Protagonist Gregor Samsa zum menschengro-
ßen Insekt, während er geistig und emotional ein Mensch bleibt. Und bei dieser 
Verwandlung handelt es sich nicht um einen Traum. Merkwürdig ist auch die 
Reaktion seiner Familie, die ihn nicht mehr wie einen Menschen, sondern wie ein 
Tier behandelt und kein Mitgefühl zeigt.69 Dass diese Erzählung der Phantastik 
angehört, steht außer Frage, aber ist sie Science Fiction? 

 
Der Science-Fiction-Autor und -Theoretiker Stanisław Lem scheint den Begriff 

des Phantastischen als Oberbegriff zu verwenden, der dann auch für die Science 
Fiction Gültigkeit besitzen soll. Lem teilt die phantastische Literatur in drei Teile, 
und definiert die Science Fiction wie folgt: „(1) Entweder redet die Science Fiction 
darüber, was sich im realen Kontinuum ereignen kann (in der Zukunft) oder ereig-
nen konnte (in der Vergangenheit), und dann versucht sie, ein Hypothesen aufstel-
lender Zweig der realistischen Literatur zu werden, oder (2) eröffnet sie ein Spiel 
nach ganz autonom aufgestellten Regeln, welche sich beliebig von den Regeln 
unterscheiden können, denen unsere Welt unterworfen ist.”70 Seien früher, so Lem, 
Tatsachenwelt und fiktive Welt streng auseinandergehalten worden, so versuche 
die Science Fiction, sie zusammenzudenken. „Das Universum der Tatsachen und 
das Universum der denkbaren Dinge bildeten gestern zwei separate, gegeneinander 
hermetisch abgeschlossene Räume. Heute aber bildet das Reich der Tatsachen und 
dieses zweite, das Universum der denkbaren Dinge, ein kompliziertes System. 
Denn ein Teil dieser zweiten Menge bewegt sich in eine Richtung, welche mit dem 
Universum der Tatsachen in der Zukunft kollidieren wird.”71 Lem durchdenkt also 

                                                 
67 Lachmann, Erzählte Phantastik, 10. 
68 Vgl. Lachmann, Erzählte Phantastik, 11. 
69 Vgl. dazu Karlheinz Fingerhut, Die Verwandlung, in: Michael Müller (Hrsg.), Interpretationen. 
Franz Kafka. Romane und Erzählungen, Stuttgart 2003, 42-74. 
70 Lem, Roboter in der Science Fiction, 168. 
71 Lem, Roboter in der Science Fiction, 169. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 35 

das bereits oben angesprochene Problem, dass Dinge, die in der Vergangenheit 
noch als „phantastisch“ galten, später Wirklichkeit wurden. Nach Lem müssten in 
der Science Fiction Werke, die für immer unmöglich seien, unterschieden werden 
von solchen, die im Prinzip realisierbar seien.72 In Bezug auf das Phantastische dif-
ferenziert er zwischen irrealen Objekten des von ihm so bezeichneten Kollektiv-
bewusstseins73 von solchen, die sich jemand nur ausgedacht habe. So seien zum 
Beispiel Zwerge als kleine, bärtige Männlein Teil des Kollektivbewusstseins, wäh-
rend eine fliegende Schnecke nur erdacht worden sei. Einen weiteren Orientie-
rungspunkt betrachtet er in der probabilistischen Gradation phantastischer Objekte: 
Lem glaubt nicht an real existierende Zwerge, hält dagegen die Existenz von Jupi-
terbewohnern nur für extrem unwahrscheinlich.74 Hier macht Lem jedoch einen 
Denkfehler, denn die beiden Phänomene lassen sich nicht in dieser Form verglei-
chen. Zwerge gehören eindeutig in die Welt der Phantasie, nicht in unsere wissen-
schaftlich-empirische Welt. Zwar schätzt Lem Jupiterbewohner als unwahrschein-
lich ein, wie er selbst sagt, so doch immerhin für möglich. Aber genau hier wech-
selt Lem die ontologische Ebene. Denn die Möglichkeit der Existenz von Jupiter-
bewohnern muss er ja für die wissenschaftlich-empirische Ebene annehmen bzw. 
einräumen, nicht für die Ebene der Phantasie. Aber nur dort, und eben nicht auf der 
wissenschaftlich-empirischen Ebene, sind Zwerge zu finden. Nun erklärt Lem 
weiter, dass auch religiöses Schrifttum nicht phantastisch sei. Ähnlich gelte für die 
idealen Objekte der Mathematik wie Kreise, Punkte, Geraden oder Kugeln, dass 
diese ebenfalls nicht phantastisch seien, nur weil sie nicht real existierten. Lem 
nennt diese Objekte transzendent.75 Liest man Lem aufmerksam, wird klar, dass er 
eine Unterscheidung zwischen Phantastik und Science Fiction nicht zieht. Er macht 
sich auf die Suche nach Paradigmata für eine Science Fiction,76 meint damit jedoch 
nur bestimmte Themengebiete (praktische Utopien, Kontakt mit Außerirdischen, 
technologische Fragen). Utopie wie Science Fiction sind bei Lem lediglich Spiel-
arten phantastischer Literatur. Lem will die „Seinsstrukturen“ der Fantasy, die er 
hier ins Spiel bringt, und der Science Fiction mit den Strukturen der realen Welt 
vergleichen. Man dürfe die unterschiedlichen fiktionalen „Welten“ nicht mit ihren 
Themen verwechseln. Deshalb ist für Lem die Science Fiction eine „nichtmärchen-
hafte Phantastik“. In der Science Fiction gebe es keine Magie und keine Wunder, 
in ihr sei alles „natürlich“.77 Die Ontologie der „wissenschaftlichen Phantastik“, 
also der Science Fiction, imitiere die Ontologie der natürlichen Welt, sie verfremde 
sie zwar, doch das Bizarre des Universums hinterlasse bei der Ontologie der 

                                                 
72 Vgl. Lem, Roboter in der Science Fiction, 169. 
73 Dieser Begriff stammt aus der Analytischen Psychologie C.G. Jungs, ob Lem diesen Begriff im 
Jungschen Sinne verwendet, kann ich nicht sagen, ist aber für unseren Sachverhalt hier nicht ent-
scheidend. 
74 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 6.  
75 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 7. 
76 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 224. 
77 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 90. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 36 

Science Fiction keine Kratzer.78 Mit anderen Worten: die Verfremdung der Welt 
spielt sich im Rahmen unserer wissenschaftlich-empirischen Realität ab. 

Immer wieder aber bringt Lem Werke ins Spiel, die einer Phantastik angehören, 
die nicht Science Fiction ist, so etwa Romane von Anatole France, Franz Kafka 
oder Jorge Louis Borges. Lem schreibt, dass etwa in dem Roman Thais von Ana-
tole France die Rollen von Heiliger und Sünderin vertauscht würden. Das Rochade-
Prinzip von Sünde und Frömmigkeit eskaliere im nächsten Roman Frances Der 

Aufstand der Engel. „Man wird Gott oder Teufel in Abhängigkeit davon, wo man 
sitzt, und nicht in Abhängigkeit davon, wer man essentiell ist.“ Satan stürze Gott 
und werde Gott; Gott werde gestürzt und zum Satan, was zu einer „Karussell-
Metaphysik“ führe.79 Welche Struktur ein Werk habe, „dessen strukturelle Paradig-
men nicht nachweisbar sind,“ das sei ein Spiel.80 Lem vergleicht die Methodik der 
Science Fiction mit der der sogenannten realistischen Literatur. 

„Was in einem realistischen Werk den Kausalzusammenhang der menschlichen 
Schicksale darstellt, was in einem psychologischen Werk das Skelett der Gedanken 
ist, die die Veränderlichkeit der Assoziationen im Bewußtseinsstrom eines Men-
schen verwalten, was in einer Ausführung zu einem abstrakten Thema dessen 
logisch-begrifflichen Kern darstellt, das ist in einem ‚leeren’ phantastischen Text 
seine topologische Struktur der Ereignisse, die dem Leser als Zusammenstoß zweier 
gegenläufiger, miteinander kämpfender Logiken präsentiert wird.“81 

Die einfache Inversion etwa sei ein Kunstgriff, der in der Science Fiction häufig 
anzutreffen sei: etwas, was für uns gewöhnlich sei, sei für andere ungewöhnlich 
und umgekehrt. Also mache man das Ungewöhnliche zum Gewöhnlichen.82 So 
werde etwa in Kafkas Prozeß gerade die Schuldlosigkeit als Schuld verfolgt. „Eine 
Inversion besteht schon darin, daß Herr K., als er angeklagt wird, nicht weiß, wes-
wegen; dies ist bereits eine Umkehrung der Norm.“83 Je länger man nicht wisse, 
wie die Anklage laute, desto unfassbarer werde die Weigerung, Erklärungen 
abzugeben. Dies zwinge unsere Gedanken dazu, immer größere Vermutungen zu 
erdenken, bis man erkenne, dass Herr K. nur insoweit schuldig sei, als er überhaupt 
existiert.84 In diesem Roman könne man sich nicht nach „außen“ begeben, um un-
verrückbare Bedeutungen festzumachen.85 Das heißt aber mit anderen Worten, dass 
Kafkas Prozeß nicht zur Science Fiction gehört. Lem zufolge seien Allegorie, 
Parabel oder Groteske im Grunde keine Science Fiction, weil sie wissenschaftlich 
nicht untermauert würden. Das heißt, „die Erzählung Kafkas über die Verwandlung 
eines Menschen in ein Insekt ist kein Werk der SF.“86 

                                                 
78 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 98. 
79 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 251-253, zit. 252. 
80 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 254. 
81 Lem, Phantastik und Futurologie I, 255. 
82 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 257. 
83 Lem, Phantastik und Futurologie I, 275. 
84 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 275. 
85 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 276f. 
86 Lem, Roboter in der Science Fiction, 170. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 37 

An dieser Stelle müssen wir uns fragen, inwiefern das Werk des Autors Philip 
K. Dick, das gelegentlich mit dem Kafkas in einem Atemzug genannt wird, eigent-
lich Science Fiction ist. Im öffentlichen Diskurs wird Dick stets als Science-Fic-
tion-Autor bezeichnet, darüber sind noch nie Zweifel laut geworden. Selbst Lem 
hat Dick als einen der wenigen Science-Fiction-Autoren von Rang bezeichnet.87 
Aber ist Dick ein Science-Fiction-Schriftsteller? Es ist bedauerlich, dass Lem, der 
Kafkas Verwandlung und Prozeß nicht für Werke der Science Fiction hält, diese 
Grotesken nicht mit Dicks Romanen Ubik oder The Three Stigmata of Palmer 

Eldritch vergleicht, die ja der Erfahrung der Realität in derselben Weise widerspre-
chen. Wie sind die Romane von Philip K. Dick zu bewerten, die ja als Science Fic-
tion gelten und in denen klar die Verzerrung der Wirklichkeit das beherrschende 
Thema ist?88 Was unterscheidet Dicks Werk von demjenigen Kafkas? Dass bei 
Dick viele Geschichten nicht nur auf der Erde, sondern auch auf dem Mond oder 
auf dem Mars spielen, fremde Planeten und Raumschiffe also mit ins Spiel kom-
men, kann nicht für das Urteil genügen, er sei Science Fiction-Autor, Kafka aber 
nicht. Denn die Handlungsorte in Dicks Werk sind nur örtliche Verlagerungen 
einer Geschichte. Die Frage ist: Liegen Kafkas Verwandlung und Dicks Ubik 
ontologisch auf derselben Ebene? Die Antwort lautet: Nein, denn Kafkas Ver-

wandlung ist eine in sich geschlossen aufgebaute Geschichte, die zwar empirisch 
unmöglich, aber logisch möglich ist, lediglich unsere Erfahrung sträubt sich gegen 
das dort Dargestellte. Dicks Ubik dagegen ist nicht einmal logisch möglich, denn es 
kann nicht sein, dass in ein und derselben Welt die dort Handelnden tot und leben-
dig sind. Nur einer der beiden Zustände ist zur selben Zeit möglich. Während bei 
Kafka keine Unklarheit der ontologischen Ebene vorliegt, oszilliert diese Ebene bei 
Dick zwischen zwei Zuständen, von denen der Leser im unklaren darüber gelassen 
wird, welche die reale ist. Mit der Unklarheit über die ontologische Ebene rückt 
Dicks Roman in jedem Fall in die Phantastik, aber dies ist kein Ausweis für die 
Science Fiction, denn solche Unklarheiten kommen in einigen phantastischen 
Erzählungen vor, ohne dass diese zur Science Fiction zu zählen sind. Was aber ist 
es dann, das Dicks Werk zur Science Fiction werden lässt? Anders gefragt: Wäre 
der Roman Ubik auch dann ein Science-Fiction-Roman, wenn ein Teil der Hand-
lung sich nicht auf dem Mond, sondern etwa im brasilianischen Dschungel abspie-
len würde? Ob Dicks Werk also im Weltraum angesiedelt ist oder auf der Erde, 
spielt für den ontologischen Status des Romans nicht die geringste Rolle. Man darf 
sich von der Topographie der Werke Dicks nicht täuschen lassen. Sie verstärken 
lediglich den Verfremdungseffekt, der im Grunde bereits durch den Plot selbst 

                                                 
87 Vgl. Lem, Science-Fiction – ein hoffnungsloser Fall, 31ff. 
88 Diesbezüglich kann man auch die Frage stellen, wie groß der Grad der Verzerrung der Wirklichkeit 
sein darf. So gibt es etwa eine Science Fiction, die mögliche reale künftige Konflikte diskutieren will, 
wie sie etwa in den Romanen John Brunners zur Umweltproblematik auftauchen. Hier liegt keine 
Verzerrung von Raum, Zeit oder Kausalität vor und dies ist auch gar nicht das Thema. Inwiefern gibt 
es eine Verfremdung, wenn wir der oben angesprochenen Definition Suvins folgen wollen? So liegt 
zum Beispiel in dem Roman The Circle von Dave Eggers überhaupt keine Verzerrung, allerhöchstens 
eine Übertreibung vor. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 38 

besteht. Mond, Mars, Alpha Centauri sind ebenso wie all seine technischen Gad-
gets bloße Staffage, das heißt Dicks Romane könnten auch ohne die technischen 
Details und ohne Bezug zum Weltraum auskommen. Deshalb stellt sich auch die 
Frage, ob Science Fiction notwendigerweise einen technisch-wissenschaftlichen 
Hintergrund haben muss. Wenn ja, wäre ein Großteil der Werke Dicks keine 
Science Fiction. Wenn nein, bleibt das Problem, was es ist, das Dicks Werk zur 
Science Fiction macht. Wir haben indes erkannt, dass „Science“ nicht nur Natur-
wissenschaft, sondern auch Geisteswissenschaft bedeutet. Im weiteren Verlauf 
werden wir sehen, ob dieser Gedanke, zur „Science“ gehörten auch die Geisteswis-
senschaften, ein Ansatz ist, der zu einer Lösung dieses Problems führen kann.  

Reimer Jehmlich hat festgestellt, dass Phantastik, Science Fiction und Utopie 
zwar als irgendwie zusammengehörig empfunden würden, dass es aber über die 
Begriffsgrenzen keinen Konsens gebe.89 Zumindest gehe es stets um etwas Un-
wirkliches, etwas Erdachtes und Erfundenes. Dies allerdings reiche als Maßstab 
allein nicht aus, denn dann wäre jede fiktionale Literatur phantastisch, denn auch 
die realistische Literatur, etwa Storms Effi Briest, sei ja erfunden. Darüber hinaus 
könne man aber auch „Realität“ als Gegenbegriff zu „Phantasie“ nicht im rein 
erkenntnistheoretischen Sinn fassen, da es von bestimmten Zeiten, von einem kul-
turellen Kontext abhängig sei, was man als „wirklich“ empfinde.90 Darüber hinaus 
macht Jehmlich darauf aufmerksam, dass auch die Definition eines Gegenstandes 
abhängig von einem kulturellen Kontext sei und deshalb je anders definiert werde. 
So verstehe man in Frankreich unter „fantastique“ etwas anderes als im Deutschen 
unter „Phantastik“ oder im Englischen „fantastic“, ja das Französische „fantasti-
que“ habe weder im Deutschen noch im Englischen eine Entsprechung.91 Mit der 
französischen Enzyklopädie Larousse definiert Jehmlich Phantastik als moderne, 
psychologische Form des Wunderbaren, das mit dem Übernatürlichen zu tun habe 
und der Erfahrung und rationalen Prinzipien widerspreche. Dazu zählten laut 
Enzyklopädie auch die Werke der Science Fiction und der Utopie.92 

Die Literaturwissenschaftlerin Renate Lachmann definiert Phantastik folgen-
dermaßen: „Die Phantastik zelebriert das Andere der Kultur, indem sie Gegenwel-
ten oder alternative Welten entwirft, in denen das Übernatürliche, Wunderbare und 
Ungeheuerliche […] aufgehoben ist.“93 Die Phantastik gebe Realitätskonzepte vor 
und entziehe sie sogleich, sie fingiere Alteritäten und perspektiviere sie neu, die 
Kategorien von Raum, Zeit und Kausalität würden entstellt.94 

Was für die Science Fiction gilt, gilt gleichermaßen auch für die Phantastik. 
Uwe Durst schreibt, „bis heute“ bestehe „keine Einigkeit darüber, was unter dem 
Begriff der phantastischen Literatur überhaupt zu verstehen sei.“95 Das gilt ebenso 

                                                 
89 Jehmlich, Phantastik – Science Fiction – Utopie, 11. 
90 Vgl. Jehmlich, Phantastik – Science Fiction – Utopie, 24. 
91 Vgl. Jehmlich, Phantastik – Science Fiction – Utopie, 14. 
92 Vgl. Jehmlich, Phantastik – Science Fiction – Utopie, 13f. 
93 Lachmann, Erzählte Phantastik, 81. 
94 Vgl. Lachmann, Erzählte Phantastik, 97f. 
95 Durst, Theorie, 17. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 39 

für die Science Fiction, von der man zumindest sagen kann, sie sei eine Form der 
phantastischen Literatur. Uwe Durst ist der Ansicht, entscheidend sei, dass das 
Phantastische ein Einbruch in die natürliche Welt sei, wodurch die Vernunft ver-
stört werde.96 Für Durst ist es wichtig, „zwischen fiktionexterner Wirklichkeit und 
fiktionsinterner Realität zu differenzieren.“97 Dieser Sachverhalt muss in der Tat 
stark unterstrichen werden. Das Problem der Definition von Phantastik wiederhole 
sich laut Durst beim Begriff Science Fiction. „Die wissenschaftliche Diskussion 
zur Science Fiction unterliegt mithin einer ähnlichen terminologischen Anarchie 
wie die zur Phantastik.“98 Allerdings sei – im Gegensatz zur Phantastik – das Wun-
derbare nicht Gegenstand der Science Fiction. Das sei zumindest die Ansicht der-
jenigen Theoretiker, die vor allem die „Science“ in der Science Fiction betonten 
und sich dagegen wehrten, das Wunderbare in der Science Fiction zuzulassen. 
Natürlich kann man jetzt fragen, was das Wunderbare ist. Durst verdeutlicht dies 
an der Erzählung The Time Machine von H.G. Wells. „Die Möglichkeit, durch die 
Zeit zu reisen, wird in Wells’ Erzählung zwar ‚wissenschaftlich’ motiviert, stellt 
aber dennoch eine realitätssystemische Verletzung der realistischen regulären Kon-
ventionen dar, die im Text deutlich markiert wird: Mehrfach wird der Leser auf die 
‚Unglaublichkeit’ des Zeitreisens hingewiesen.“99 Hier könnte man nun einwenden, 
woher man denn wisse, wann eine realitätssystemische Verletzung vorliegt. 
Machen wir ein Gedankenexperiment: Angenommen, jemand schreibt im Jahre 
1780 einen von uns später so genannten Science-Fiction-Roman, in dem ein Phä-
nomen vorkommt, das man „Telefonieren“ nennt, das zu jener Zeit aber noch nicht 
in Wirklichkeit existiert. Ein Leser, der diesen Roman im Jahre 1820 zur Kenntnis 
nimmt, würde doch zwangsläufig urteilen, hier liege eine realitätssystemische 
Verletzung vor, da man eben nicht telefonieren könne. Was also ist eine realitäts-
systemische Verletzung? Natürlich kann man positiv sagen, alles das, was gegen 
die Regeln der Logik verstößt, zum Beispiel die Möglichkeit, dass ein Mensch sich 
zugleich an zwei verschiedenen Orten aufhält. Aber wenn man die Logik außen vor 
lässt und nur sachliche Verletzungen der Realität annimmt, also Dinge, die nicht 
existieren, aber theoretisch existieren könnten, wird die Sache schon schwieriger. 
Wir wissen etwa nicht, ob einmal das Beamen, also das Versetzen eines Menschen 
von einem Ort zu einem weit entfernten anderen Ort mit Hilfe einer Maschine, 
eines sogenannten Transmitters, möglich sein wird oder nicht. Nun weist Uwe 
Durst in diesem Zusammenhang darauf hin, dass ein wichtiger Einwand von Louis 
Vax komme, der sage, dass durch die technische Entwicklung (wie Schallplatten, 

                                                 
96 Vgl. Durst, Theorie, 31. 
97 Durst, Theorie, 69. Ich kann hier auf die großen Theoretiker der Phantastik, Roger Caillois [Au 

cœur du fantastique, Paris 1965] und Tzvetan Todorov [Introduction à la littérature fantastique, Paris 
1970], auf die sich Durst unter anderem bezieht, nur hinweisen, aber ihre Phantastikkonzepte nicht 
weiter diskutieren, weil dies vom Thema der Science Fiction zu weit wegführen würde. Vgl. dazu 
aber Christian Thomsen / Jens Malte Fischer (Hrsg.), Phantastik in Literatur und Kunst, Darmstadt 
1980. 
98 Durst, Theorie, 322. 
99 Durst, Theorie, 330. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 40 

Telefon, Fotoapparat) bestimmte Phänomene aufgehört hätten, phantastisch zu 
sein. Der Unterschied von Science Fiction und Phantastik könne sogar in ein und 
demselben Roman vorkommen, wie Durst an einem Beispiel deutlich macht. Der 
Roman The Time Machine von H.G. Wells biete zwei verschiedene Erzählinstan-
zen auf, „die beide auf eine Ich-Perspektive fokussiert sind, nämlich den Rahmen-
erzähler und den Zeitreisenden, der die Binnenhandlung schildert.“100 Der Rahmen-
erzähler versuche nun, den Binnenerzähler zu destabilisieren, indem er erkläre, 
dieser sei ein Mensch, der seine Mitmenschen schon immer in die Irre geführt 
habe, das Verschwinden des Zeitreisemodells sei ein Trick. Andererseits erkenne 
der Rahmenerzähler die Fähigkeit des Zeitreisenden an, so dass Hinweise gegeben 
werden, die sowohl das Wunderbare als auch das Reguläre bekräftigten.101 Damit 
verwirre der Rahmenerzähler die Leser. „Es entsteht folglich eine Situation reali-
tätssystemischer Ambivalenz, da sich die Erzählinstanzen gegenseitig destabilisie-
ren. The Time Machine wird hierdurch zur phantastischen Literatur, während die 
Erzählung aufgrund ihrer Motivierung des Wunderbaren zugleich dem Genre 
Science Fiction angehört.“102 Durst will damit zeigen, „daß die Science Fiction 
nicht als Phänomen neuer Themen, sondern lediglich als Phänomen thematischer 
Motivierung existiert.“103 Science Fiction und Phantastik seien somit nicht das-
selbe. Damit definiert Durst die Science Fiction lediglich als realitätssystemische 
Verletzung der Empirie, nicht aber der Ontologie. 

Ob aber die Science Fiction zur Phantastik zählt oder nicht, kann eben nicht ein-
fach durch einen definitorischen Abgleich entschieden werden. Wenn Durst 
Science Fiction und Phantastik eben so definiert, dass sie nicht dasselbe sind, ist 
diese Unterscheidung meines Erachtens unterbestimmt, denn ich meine, dass man 
die Phantastik als einen Oberbegriff verstehen kann, zu dem dann auch die Science 
Fiction neben anderen Erzählformen wie Utopie, Fantasy oder auch Märchen oder 
Mythos gezählt werden können. Es besteht aber auch die Möglichkeit, Phantastik 
als einen Bereich anzusehen, der neben der Science Fiction eigenständig besteht, in 
dem eine systemische Verzerrung vorliegt, die dabei aber ganz ohne wissenschaft-
liche Erklärungsversuche oder deren stillschweigende Voraussetzung auskommt. 
Dazu würden dann Werke wie die von Franz Kafka, Jorge Luis Borges oder Her-
mann Kasacks Stadt hinter dem Strom zählen. 

 
3. Die Grenze zur Utopie 
Auch am Begriff der Utopie scheiden sich die Geister. Die einen grenzen die 

Utopie klar von der Science Fiction ab, für die anderen sind Utopie und Science 
Fiction dasgleiche, für eine dritte Gruppe sind beide Bereiche zwar eigenständige 
Größen, haben aber eine gemeinsame Schnittmenge. Unter Utopie wird gewöhn-
lich die Darstellung eines geglückten, optimalen Lebens in einem Gemeinwesen 

                                                 
100 Durst, Theorie, 333. 
101 Vgl. Durst, Theorie, 334f. 
102 Durst, Theorie, 335. 
103 Durst, Theorie, 339. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 41 

verstanden, das den faktischen Mißständen gegenübergestellt wird. Dabei wird 
häufig ein Entwurf einer Welt vorgelegt, der bewusst die Grenzen der Wirklichkeit 
übersteigt.104 Ist nun aber die Utopie eine Form von Science Fiction? 

Oft wird die Science Fiction als Erbin der klassischen Utopie angesehen. Laut 
Martin Schäfer befreie diese Feststellung noch nicht von der Antwort auf die 
Frage, wie das jeweilige Verhältnis eines Science-Fiction-Textes zur utopischen 
Tradition aussieht. Hierzu gebe es im Prinzip drei Meinungen, nämlich a) Science 
Fiction sei eine moderne Utopie, b) Science Fiction sei die wahre Gegenutopie, c) 
Science Fiction habe mit Utopie oder Anti-Utopie nichts zu tun. Alle drei Thesen 
träfen sich in der Unfähigkeit, politisch über das historische Verhältnis zwischen 
Science Fiction und klassischer Utopie Auskunft zu geben. In dieser Form ließen 
sich die drei Thesen nicht aufrecht erhalten. Die Frage nach der gerechten Lebens-
ordnung scheine immer wieder in der Science Fiction auf, ohne dass das Verhältnis 
zwischen Science Fiction und Utopie sich exakt bestimmen lasse.105 Schäfer rekur-
riert auf die Historizität des Begriffs: „Daß die Science Fiction ihr Grundschema, 
das der durchbrochenen und wiederherzustellenden Weltordnung, mindestens so 
sehr der ‚Gothic Romance’ wie dem utopischen Roman verdankt, macht es jeden-
falls nicht von vornherein weniger utopisch – ist doch die ‚Gothic Romance’ selber 
ursprünglich eine Verteidigung der Utopie gegen die Ideologie gewordene Aufklä-
rung.“106 Das „Science-Fiction-Denken“ fühle sich der Aufklärung und der Utopie 
verpflichtet. Das utopische Versprechen der Science Fiction sei oft vage und 
bestehe darin, zu sagen, dass die Zukunft „anders“ werde. „Wenn es allerdings 
darum geht zu sagen, wie alles anders wird, dann erweist sich die SF als ebenso 
unhistorisch denkend wie die klassische Utopie, ja fällt noch bedeutend hinter diese 
zurück: denn die alten Utopisten hatten sehr wohl ihre gesellschaftspolitischen 
Ziele, während die SF-Autoren bestenfalls noch ‚acceptance’, Offenheit gegenüber 
allen Veränderungen predigen.“107 Oft blieben beide in einer anachronistischen 
Rationalität stecken. Dazu nennt Schäfer Beispiele. Um Ungleichheiten zu beseiti-
gen, gehören etwa finanzpolitische Manipulationen oder die Abschaffung des 
Krieges durch psychologische Tricks, Weltraumbewohner oder die Vorstellung 
vom Neubeginn auf anderen Planeten. Aber: „Solche Gedankengänge weichen 
objektiv gesehen aus vor den realen gesellschaftlichen Ursachen der Probleme.“108 
Dass es also in Zukunft besser werden wird, wird immer nur behauptet, aber der 
Gang durch die Probleme, die solches Besserwerden bereiten wird, wird nie plau-
sibel gemacht, der Weg dahin nie aufgezeigt. In der Science Fiction sieht Schäfer 
auch einen Ersatz für die klassische Utopie bzw. für den ganzen Korpus an Geistes- 
und Naturwissenschaften, die keinen Sinn mehr lieferten. „[I]n einer solchen Per-

                                                 
104 Vgl. Jehmlich, Phantastik – Science Fiction – Utopie, 19f., mit Verweis auf Wilhelm Kamlah, 
Utopie, Eschatologie, Geschichtsteleologie, 1969, 17 und Thomas Nipperdey, Funktion der Utopie, 
in: Archiv für Kulturgeschichte 44 (1962), 357-378, hier: 359.  
105 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 236. 
106 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 238. 
107 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 245. 
108 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 246. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 42 

spektive erscheint auch der viel geschmähte Aktivismus und Optimismus nicht 
mehr nur als faschistoid oder anpasserisch, sondern als ‚potentiell sozialistische 
Energie’ […] Wo die Hochliteratur nur mehr ehrliche oder modische Resignation 
und Verzweiflung anzubieten hat, da erlaubt die Science Fiction […] noch Hoff-
nung. Soweit das Genre als Bewegung aufgefaßt werden kann, enthält es darum in 
sich auch den Keim einer utopischen Bewegung.“109 Die Frage ist aber doch, ob 
dieses Urteil für die gesamte Science Fiction gelten kann, oder ob Schäfer hier die 
oft triviale Science Fiction im Auge hat. Schäfer stand möglicherweise, im Jahre 
1977, noch unter dem Bann einer „ideologiekritischen“ Bewegung in Deutschland, 
die damals die gesamte Science Fiction in einen grundsätzlichen Gegensatz zur 
„Hochliteratur“ stellte. In einem anderen Punkt jedoch hat Schäfer recht. Oft, aber 
nicht immer, siedelt die Science Fiction eine Gesellschaft in naher oder ferner 
Zukunft an, ob sie nun utopisch ist oder nicht, ohne uns etwas über den histori-
schen Weg zu sagen, den diese Gesellschaft gegangen ist. Das macht es den Rezi-
pienten in solchen Fällen unmöglich, die Realitätsnähe der Science-Fiction-
Geschichte zu beurteilen.110 

 
Reimer Jehmlich positioniert Science Fiction und Utopie so, dass sie zueinander 

Berührungspunkte haben. Einerseits verbinde Science Fiction und Utopie ein 
gemeinsames Denken, andererseits halte die Utopie an der Idee einer besseren 
Staats- und Gesellschaftsordnung fest, während der Science Fiction dieser Gedanke 
abgehe.111 

Ebenso erklärt Herbert W. Franke, dass die Science-Fiction-Geschichten weder 
Prognosen noch Ausdruck von Wunschvorstellungen und damit eben keine Utopie 
seien.112 Vielmehr gehe es in der Science Fiction darum, andere Wertestandpunkte 
kennenzulernen, andere Menschen, Lebewesen und Intelligenzen zu verstehen und 
einen Wechsel der eigenen Position mitzuvollziehen.113 

                                                 
109 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 246 mit Verweis auf Wolfgang F. Haug, Kritik der 
Warenästhetik, Frankfurt a.M. 1971, 158 (Anm.). 
110 Ich lege Wert auf die Feststellung, dass diese Kritik nicht grundsätzlich auf jede Science Fiction 
zutrifft, die eine historische Erklärung ihres Settings unterlässt, weil bereits klar ist, worauf der Autor 
oder die Autorin zielt. So wird uns in dem Roman 1984 von Orwell nicht erklärt, wie es zu der 
Gesellschaft des Engsoz gekommen ist. Jeder aber, der über die Geschichte des 20. Jahrhunderts 
informiert ist, weiß, dass dieser Roman eine Anspielung auf den Stalinismus bzw. ein Weiterdenken 
des Stalinismus ist, also ein Gedankenexperiment darüber, was geschehen wäre, wenn Chruschtschow 
in der Sowjetunion ab 1956 keine Entstalinisierung durchgeführt, sondern den Personenkult um Stalin 
sogar noch vertieft hätte. In Huxleys Roman Brave New World wird über das Prinzip des Klonens die 
Verbindung zur Gegenwart hergestellt. Jeder, der sich mit dem Klonen befasst, weiß, worum es dabei 
geht. Huxley führt uns eine Gesellschaft vor, in der das Klonen und die damit verbundene Psycho-
konditionierung Alltag ist. Auch hier müssen wir nicht wissen, auf welchen Wegen diese Gesellschaft 
historisch zustande gekommen ist, weil es hauptsächlich darum geht, auf mögliche Gefahren gegen-
wärtiger Entwicklungen aufmerksam zu machen. 
111 Vgl. Jehmlich, Phantastik – Science Fiction – Utopie, 31. 
112 Vgl. Franke, Science Fiction und technische Intelligenz, 149. 
113 Vgl. Franke, Science Fiction und technische Intelligenz, 150f. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 43 

Auch Guthke trennt klar die Science Fiction von der Utopie. Er schreibt unter 
Hinweis auf den Roman The Man in the Moone von Francis Godwin, dieser sei 
„keine Utopie, sondern Science Fiction, die nach dem Wesen des Menschen sub 

specie der Mehrheit der Welten fragt. Die Utopie will zeigen, wie der Mensch […] 
unter veränderten sozialen Bedingungen eine andere, bessere, vollkommenere 
Existenz gewinnen könnte.“114  

Michael Salewski kommt zu dem Urteil: „Die moderne SF ist […] keine Utopie 
[…] Nicht die abendländischen philosophisch-religiösen Traditionen stehen an der 
Wiege der SF, sondern jene Gedankengebäude, die darauf aus waren, überkom-
mene Weltvorstellungen zu zertrümmern, um ein neues Bild vom Menschen und 
seiner Welt zu schaffen.“115 Dann aber erklärt Salewski die utopische Tradition 
zum Nebenstrang der Science Fiction,116 und konstatiert in Bezug auf Bellamy: „Es 
sei dahingestellt, ob Bellamy mehr der klassischen utopischen Tradition oder eher 
der Science Fiction zugerechnet werden muß.“117 So eindeutig scheint also die Uto-
pie von der Science Fiction doch nicht zu trennen zu sein. 

Hans-Joachim Schulz erinnert an die Historizität des Begriffs. So habe sich in 
den 1970er Jahren ein Wandel vollzogen, „in dem die revolutionäre Intentionalität 
der alten Utopie ersetzt wird durch das ungebundene Spiel mit Möglichkeiten sozi-
alen Andersseins in der geschlossenen Fiktion.“118 Die Utopie werde offen für viele 
Richtungen,119 und damit auch für die Science Fiction. 

Auch Richard Saage stellt fest, dass es keinen verbindlichen Begriff der politi-
schen Utopie gebe, der von allen akzeptiert werde. Die Utopie kritisiere immer 
bestehende Institutionen und politische Verhältnisse. Sie lote innerweltlich greif-
bare Möglichkeiten aus, sei also nicht das Paradies oder das „goldene Zeitalter“. 
Eine Utopie sei auch keine Traumassoziation, kein Märchen, kein Wunsch, keine 
religiöse Heilserwartung. Die Utopie gehe davon aus, dass der Mensch in der Lage 
sei, Gesellschaft selbst zu gestalten, in der ein „gutes Leben“ geführt werden 
könne. Auch die sogenannten Antiutopien hätten ihren Utopiecharakter nicht auf-
gegeben; sie wollten über totalitäre Unterdrückung aufklären. Die Utopie könne 
aber mythologische, märchenhafte oder magische Motive enthalten. Der Gegen-
stand von Utopien seien Wunsch- oder Furchtbilder von Gemeinwesen. Im Gegen-
satz zu ihr unterlasse etwa die Satire es, die bessere gesellschaftliche Alternative 
aufzuzeigen, und der Science Fiction gehe die Sozialkritik ab. Die Utopie sei auch 
keine in bestimmten Hinsichten staatlich verfasste Gesellschaft. Vielmehr mache 
die Utopie normative Aussagen über das Gemeinwohlideal. Eigentumsverhältnisse 
und Güterverteilung spielten eine Rolle. Weiter wichtig sei das Geschlechterver-
hältnis, die Form der Familie und die Hervorbringung eines „neuen Menschen“. 

                                                 
114 Guthke, Mythos der Neuzeit, 144. 
115 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 23. 
116 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 39. 
117 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 41. 
118 Schulz, Science Fiction, 83. 
119 Vgl. Schulz, Science Fiction, 84. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 44 

Platons Politeia habe wie kein anderes Werk den utopischen Diskurs der Neuzeit 
beeinflusst.120 

Torben Schröder votiert für eine gemeinsame Schnittmenge der Werke von 
Utopie und Science Fiction. Er widerspricht aber Richard Saage, nach dem beide 
Kategorien unterschiedliche Herkunft und unterschiedliche Ziele hätten. Doch 
indem Saage Orwells 1984 und Le Guins Planet der Habenichtse zur Utopie zähle, 
mache er deutlich, dass vielleicht keine einheitliche Entwicklungslinie von Science 
Fiction und Utopie existiere, die modernen Utopien aber nicht von der Science 
Fiction abzukoppeln seien. Schröder zufolge müsse man daher die moderne Utopie 
als Teilbereich der Science Fiction anerkennen. Die Utopie bediene sich der glei-
chen spekulativen Mechanismen wie die Science Fiction, nämlich der Verfrem-
dung unserer gemeinsamen empirischen Umwelt durch ein Novum.121 Es gibt viele 
Stimmen, die kein Problem damit haben, die Utopie als Thema innerhalb der 
Science Fiction zu bestimmen.122 

Simon Spiegel ist der Ansicht, dass ein großer Teil der Science Fiction keines-
wegs in der Tradition von Morus’ Utopia stehe, aber es gebe Gemeinsamkeiten: 
„Beide entwerfen in fiktionaler Form alternative Welten, beide besitzen zumindest 
den Anspruch, gleichzeitig unterhaltend und belehrend zu sein.“123 Ein Unterschied 
bestehe aber darin, dass die Science Fiction in eine Handlung eingebettet sei, wäh-
rend die klassische Utopie ein Reisebericht sei. Eine Utopie müsse kein Novum 
aufweisen.124 Spiegel ist bezüglich der Utopie der Meinung, dass angesichts der 
Katastrophen des 20. Jahrhundert perfekte Gesellschaftsentwürfe heute als zwei-
felhafte Angelegenheiten gälten. Utopien seien zudem statische Gebilde, womit sie 
dem modernen Geschichtsverständnis widersprächen. Im Vergleich zur Science 
Fiction sei eine konfliktfreie Welt als Ausgangspunkt einer spannenden Erzählung 
außerdem denkbar ungeeignet.125 Dem könnte man zum ersten entgegenhalten, 
dass eine Utopie keine konfliktfreie, sondern vielmehr eine konfliktarme Gesell-
schaft anstrebt. Zum zweiten beschreiben auch die modernen Utopisten (zum Bei-
spiel Le Guin, Robinson) keine Utopien mehr, die statisch sind. 

Der amerikanische Philosoph Carl Freedman hat versucht, die Frage um „Uto-
pie oder Science Fiction?“ zu überwinden, indem er die beiden Gattungen in einen 
gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang mit der phantastischen Literatur stellt. 
Nach Freedman gebe es eine Ähnlichkeit zwischen Science Fiction und wissen-
schaftlichem Sozialismus, die mehr als nur zufällig sei, nämlich Ausdruck einer 
theoretischen Affinität. Auf die Frage „Science Fiction oder Utopie?“ lässt sich 
Freedman nicht ein, sondern er spricht von Science-Fiction-Utopie. Diese stehe der 
traditionellen literarischen Utopie so nahe wie der wissenschaftliche Sozialismus 

                                                 
120 Vgl. Saage, Politische Utopien, 2-7. 
121 Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 74-76. 
122 Zum Beispiel: Barnouw, Die versuchte Realität, 42; Fritsch / Lindwedel / Schärtl, Wo nie zuvor, 
10f.; Roberts, History, viii-ix; Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 3/1, 139. 
123 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 65. 
124 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 66. 
125 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 67. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 45 

der utopischen Varietät. Marx wie Engels hätten die Utopie nicht einfach abge-
lehnt, sondern opponierten gegen die unterdrückenden empirischen Wirklichkeiten 
des Status quo, und zwar in einer konkreteren und völlig kritischen Theorie der 
Gesellschaft und der gesellschaftlichen Transformation dessen, was sei, zu dem, 
was der Utopie nahekomme. Auf ähnliche Weise belebe die Science Fiction eine 
bestimmte Art literarischer Utopie, die Freedman mit dem Adjektiv „prä-science-
fiktionell“ umschreibt.126 Diese mache das Genre der Utopie konkreter und roman-
hafter, und sei daher kritischer in der theoretischen Haltung. Während die Ver-
fremdungen in den älteren Utopien kaum kognitiv seien, und manchmal die Grenze 
zur Fantasy erreichten, liefere die Science Fiction Verfremdungen, die zumindest 
prinzipiell ein rationales Mittel des Übergangs von der mundanen Tatsächlichkeit 
zu einem radikal Differenten nahelege. Freedman nennt Marx einen Science-Fic-
tion-Theoretiker avant la lettre. Die Science Fiction sei ein subversives Genre. 
Obwohl Kafkas Roman Der Prozeß noch nicht als Science-Fiction-Werk aufge-
fasst worden sei, so wohnten ihm doch eben solche Elemente inne. Die Verhaftung 
von Joseph K. enthalte ein Novum, nämlich die Verfremdung der empirischen 
Realität. Die Welt der verwirrenden bürokratischen Repression und Gewalt stelle 
sich als zu nahe für eine Utopie und mit der Welt der augenscheinlichen Normalität 
logisch verbunden heraus. Ähnliches gelte für Becketts Endspiel. Das Drama von 
Hamm und Clov betreffe weniger die Voraussage der Details menschlicher Exi-
stenz jenseits der thermonuklearen Katastrophe, sondern das postnukleare Szenario 
sei ein Novum, und zwar in einer kritischen und kognitiven Weise. Beckett wolle 
die schrecklichen Banalitäten dieser Welt in den Vordergrund rücken, die den 
nuklearen Holocaust zu einer konkreten Potentialität gemacht hätten. Doch weder 
Kafka noch Beckett würden im Sinne einer kritischen Science-Fiction, das heißt im 
Sinne einer kritischen Erforschung der veränderlichen und historischen sozialen 
Totalität gelesen.127 Ein weiterer Protagonist, den Freedman für eine kritische 
Science Fiction ins Feld führt, ist James Joyce. Insbesondere in seinem Werk Fin-

negans Wake fänden sich science-fiktionelle Elemente in der radikalen Verfrem-
dung der offenbar glatten Oberfläche der alltäglichen Wahrnehmung und des all-
täglichen Bewusstseins. Obwohl keiner von Joyces Texten als science-fiktionell 
gelte, kreiere das vielsprachige Spiel in Finnegans Wake eine neue, aber kognitiv 
erklärbare Welt aus dem Unbewussten selbst, einen eigentlich utopischen Raum.128 

Mit Freedman kann man hier fragen, weshalb die Trennung von Science Fiction 
und Utopie so wichtig sein soll. Gesteht man nur der Utopie den Willen zum Auf-
zeigen gesellschaftlicher Alternativen zu, der Science Fiction aber nicht, die statt-
dessen nach dem Wesen des Menschen frage (Guthke), so stellt sich doch die 
Frage, warum der eine Gedanke („Gesellschaftsalternative“) gegen den anderen 
(„Wesen des Menschen“) ausgespielt werden soll. Oft wird gesagt, der Utopie 

                                                 
126 Die Adjektive „prä-science-fiktionell” und „science-fiktionell“ sind Erfindungen von Freedman 
oder Luckhurst, die ich hier für meine Darstellung ebenso wiedergebe. 
127 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 85-88.  
128 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 90. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 46 

komme gegenüber der Science Fiction eine normative Funktion zu. Man könnte 
aber auch sagen, dass diese Normativität in der Utopie lediglich deutlicher sichtbar 
ist, während sie in der Science Fiction eher untergründig schwelt. 

 
4. Die Grenze zur Fantasy 
Am klarsten scheint die Abgrenzung der Science Fiction von der Fantasy zu 

sein. Fast alle Science-Fiction-Theoretiker haben die Science Fiction von der Fan-
tasy scharf getrennt, „einer modernen, der Magie, Märchen- und Sagenmotiven 
zugewandten phantastischen Literatur.“129  

Schon Stanisław Lem hat klargemacht, dass es in der Science Fiction, im 
Gegensatz zur Fantasy, keine Magie und keine Wunder gebe, alles sei im Grunde 
„natürlich“.130 Für Donald Martin unterscheidet sich die im Grunde naturwissen-
schaftlich orientierte Science Fiction insofern von der Fantasy, dass es in letzterer 
um Religionen oder das Thema des Kampfes Gut gegen Böse gehe.131 Richard L. 
Purtill dagegen glaubt, zumindest eine gemeinsame Schnittmenge ausmachen zu 
können, da in beiden Literaturgattungen theologische Konflikte zum Tragen 
kämen. Beide Welten ließen sich nicht klar voneinander abgrenzen, auch nicht mit 
Hilfe des Gedankens vom „wissenschaftlich Möglichen“. Dennoch gebe es den 
Unterschied, dass in der Fantasy niemand nach physikalischen Gesetzen frage.132 

Für Michael Salewski hat die „unsägliche fantasy“ mit Phantastik oder Science 
Fiction kaum etwas gemein. Sein Urteil zur Fantasy ist niederschmetternd. „Fan-
tasy ist Droge für Hirne, die der Vernunft verlustig gegangen sind […] eine Belei-
digung der menschlichen Vernunft.“ Sie entwerfe „autistische intellektuelle Hohl-
welten.“133 Es ist wiederum Hans-Joachim Schulz, der diesbezüglich darauf auf-
merksam macht, dass auch die Unterscheidung zwischen Fantasy und Science Fic-
tion eine historisch gewachsene sei. Schon in den 1950er Jahren habe es immer 
wieder Versuche gegeben, die irrationalistische Fantasy-Literatur von der rationa-
listischen Science-Fiction-Literatur abzugrenzen, ein Versuch, der damals in der 
Öffentlichkeit so nicht wahrgenommen worden sei.134 

Nach James Gunn sei es nur das Fiktionale, das Fantasy und Science Fiction 
zusammenhalte, während das Rationale sie trenne. Während Fantasy von Regeln 
beherrscht werde, die auf die alltäglichen Erfahrungen nicht anwendbar seien, seien 
die Vermutungen der Science Fiction mit der realen Welt kompatibel. Wir wüssten 
nicht, ob irgendwo im weiten Weltall Außerirdische lebten, wir wüssten aber sehr 
wohl, dass menschliche Werwölfe, Vampire und Tore zu anderen Welten nicht 
existierten. Von vornherein wüssten wir, dass Fantasy unrealistisch sei, die Science 
Fiction dagegen müsse immer wieder aufs neue den Realitätstest bestehen.135 

                                                 
129 Barmeyer, Einleitung, 11. 
130 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 90. 
131 Vgl. Martin, Religious dimensions, 8. 
132 Vgl. Purtill, Mind, Matter, and Magic, 31-33. 
133 Beide Zitate Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 38. 
134 Vgl. Schulz, Science Fiction, 40. 
135 Vgl. Gunn, Towards a Definition, 6-11. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 47 

Simon Spiegel rekurriert darauf, dass im Gegensatz zu Märchen und Fantasy die 
Science Fiction eine Kontinuität zwischen ihrer fiktionalen Welt und der empiri-
schen Welt aufweise.136 Die Wunder der Science Fiction würden zumindest pseu-
dowissenschaftlich legitimiert, ihre Nova naturalisiert, so dass sie wenigstens den 
Anschein wissenschaftlich-technischer Machbarkeit oder Möglichkeit erweckten. 
Die Science Fiction wolle zumindest technische Plausibilität erzeugen.137 Die 
Science Fiction erscheine daher als eine Art „Verlängerung“ unserer empirischen 
Welt. Die Welt der Fantasy liege dagegen ontologisch auf einer anderen Ebene. 
„Doch diese Feststellung ist problematisch, wenn man vom Modell der möglichen 
Welten ausgeht, weil sich hier ja jede mögliche Welt von der Referenzwelt unter-
scheidet, gleichzeitig aber immer auch ‚parasitär’ auf ihr aufbaut.“138 Dem lässt 
sich entgegenhalten, dass im Grunde jede erdachte Welt irgendwie vom menschli-
chen Geist erfunden wurde, sei es in der Science Fiction, sei es in der Fantasy, die 
empirische Welt also immer die Grundlage bildet. Das aber heißt, das Problem 
unterzubestimmen. Denn der Punkt ist nicht der, dass die Welten ausgedacht sind, 
sondern, was den Bezugsrahmen bildet. Und der Bezugsrahmen ist in der Science 
Fiction unbedingt unsere empirische Welt. Das heißt, unsere empirische Welt wird 
extrapoliert, während dies in der Fantasy eben nicht der Fall ist. Dem pflichtet 
auch Spiegel selbst bei, indem er sagt: „im Gegensatz zur SF bemüht sich die Fan-
tasy gar nicht erst, ‚realistisch’ zu wirken.“139 

 
Die Frage, welche Texte nun der Science Fiction zuzurechnen sind und welche 

nicht, ist eine der Kanonisierung. Gerade was die Science Fiction angeht, so gibt es 
weder einen Konsens noch eine Autorität. Eine Kanonbildung hat immer zwei 
Seiten, wie Carl Freedman zeigt. Kanonisierung von Literatur sei, so Freedman, ein 
zutiefst konservativer Prozess, was nicht heiße, dass wir uns davon dispensieren 
könnten, ganz im Gegenteil: gegen Kanonisierung zu sein, sei sogar selbstzerstöre-
risch. Aber solche Fragen seien letztlich politisch und könnten nicht über Bord 
geworfen werden. Freedman betont, dass dieser praktisch unvermeidbare Prozess 
einen Konflikt provoziere. Es bestehe nämlich die Gefahr, dass eine Kanonisierung 
das, was neu und kritisch ist oder jenseits des Genres liegt, unterdrücke. Viele 
Werke, Freedman erinnert an Joyces Ulysses und T.S. Eliots The Waste Land 
(beide 1922), seien früher zunächst von konservativer Seite denunziert worden, um 
später von derselben akademischen Mühle für respektabel erklärt worden zu sein. 
Welches Schicksal junge Science-Fiction-Werke haben werden, lasse sich also 
noch nicht sagen.140 

 

                                                 
136 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 46f. 
137 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 51. 
138 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 143. 
139 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 198. 
140 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 91-93. 



II. Die Definition der Science Fiction 

 48 

Wir können an dieser Stelle zunächst festhalten, dass es keinen allgemein über-
zeugenden Begriff der Science Fiction gibt. Ich votiere hier mit John Rieder dafür, 
den Begriff der Science Fiction als einen gewachsenen und weiter wachsenden zu 
verstehen. Der von ihm hierfür ins Spiel gebrachte Begriff der Familienähnlichkeit 
(Wittgenstein) hilft hier weiter. Die Science Fiction ist ein Komplex von Narratio-
nen über die technisch-wissenschaftliche Welt als Kern, von dem diese oder jene 
Geschichte abfällt, andere hinzutreten, gewisse Akzentverschiebungen stattfinden 
können, ohne dass sich aber an der Substanz etwas ändert.141 

Doch ich bin der Ansicht, dass alle bisherigen Definitionsversuche etwas unter-
schlagen, was im Grunde genommen auf der Hand liegt. Die technisch-wissen-
schaftliche Welt, die Technologie, wird als Fundament der Science-Fiction-Litera-
tur schlichtweg von jedem, der die Science Fiction definiert hat, ungefragt voraus-
gesetzt. Dass aber genau diese Welt ein Problem, vielleicht das Problem der 
Science Fiction überhaupt ist, ist bislang nicht thematisiert worden. Und darin liegt 
meines Erachtens der Mangel aller angeführten Definitionsversuche. Teilweise ist 
zwar die Rede von „technisch“ oder „wissenschaftlich-technologisch“, aber alle 
Autoren haben diese Begriffe schlichtweg benutzt, ohne sich weiter damit ausein-
anderzusetzen. Bisher hat kein Interesse daran bestanden, dass das, was den Kern 
der Science Fiction ausmacht, die Technik bzw. die Technologie, als einen kriti-
schen Bereich zu betrachten. Demgegenüber wird davon ausgegangen, dass es um 
eine Literaturform geht, in der die technisch-wissenschaftliche Welt mehr oder 
weniger das Fundament abgibt, ohne diesen Umstand weiter zu problematisieren. 
Dieses offenbare Desinteresse ist merkwürdig angesichts der Tatsache, dass die 
Technik doch die Essenz der Science Fiction ist. Für eine Definition der Science 
Fiction tut man also gut daran, sich die Technik philosophisch zu vergegenwärti-
gen, das heißt, sie als ein gesellschaftlich relevantes, der Science Fiction inhärentes 
Problem aufzufassen. 

 
 

                                                 
141 Ich paraphrasiere Wolfgang Giegerichs Definition des Begriffs „Religion“. Vgl. Giegerich, Atom-
bombe, 238. 



III. Das Problem der Technik 

 49 

III. Das Problem der Technik 

 
Der moderne Mensch will das Leben leben, 

als wenn er nicht wirklich hier wäre. 

Wolfgang Giegerich 
 
 
1. Was ist Technik? 

Bevor wir uns weiter mit der Science Fiction als philosophischem Problem 
widmen, ist es notwendig, uns mit der Technik bzw. der Technologie, also der 
Lehre vom Technischen, zu befassen. Was meinen wir überhaupt damit, wenn wir 
von Technik reden? 

Unter Technik wird die Veränderung der Natur durch den Menschen verstanden 
mit dem Zweck, das Leben zu einfacher zu machen. Das Fachlexikon ABC Technik 
definiert den Begriff folgendermaßen: Technik sei die „Gesamtheit der Maßnah-
men, Tätigkeiten und Arbeitsmittel der Menschen, die in der materiellen Produk-
tion zunehmend helfen, die Natur unter Anwendung wissenschaftlicher Erkennt-
nisse nutzbar zu machen. Die Entwicklung der Technik beruht auf Kenntnis und 
Ausnutzung der Naturgesetze, auf Entdeckung sowie Verwertung von Energie-
quellen, Roh- und Werkstoffen.“1 Technik ist die Fähigkeit des Menschen zur 
Weltgestaltung. Mit Hilfe der Technik übersteigen wir die bloße Gegebenheit unse-
rer Existenz.2 Bislang jedoch hat sich die Philosophie nur marginal mit der Technik 
und den durch sie aufgeworfenen Problemen auseinandergesetzt. Wenn die Techni-
sierung tatsächlich eine „große Erfolgsgeschichte des Verstandes ohne Vernunft 
ist,“ das Resultat von Erkenntnis und Berechnung, stellt sich die Frage, wie sie zum 
Problem werden kann.3 Die Doppeldeutigkeit des Begriffs ist schon im griechi-
schen Begriff τέχνη angelegt: „Der Begriff meint einmal das Werkzeug, zum ande-
ren aber auch die Kunst, das Handwerk, den Trick.“4 Wohin man in die Natur 
schaut, immer schon ist der wirtschaftende und zerstörende Verstand des Men-
schen am Werk. Von Anfang an hat der Mensch die Natur verändert, eine „unbe-
rührte Natur“ hat es so gesehen nie gegeben,5 und ist vielleicht nur ein Phantasma 
des modernen Menschen. Vielfach haben in früheren Zeiten Menschen gegen die 
Einführung neuer Techniken protestiert, es brauchte oft Zeit, bis diese Techniken 
angenommen wurden. Am Anfang noch neu, gewöhnten sich die Menschen an sie, 
bis sie so selbstverständlich wurden, dass man sie übersah. Zum Teil haben wir uns 
eine Technik herangezüchtet, die ohne uns nicht mehr auskommt. „Eine normale 
Milchkuh würde ohne Landwirtschaft, Stall und Bauer nicht überleben – wir haben 
sie, wie viele andere Tierarten, durch Züchtung zum Haustier gemacht und herge-

                                                 
1 Rohr/Wiele (Hrsg.), Fachlexikon ABC Technik, 559. 
2 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 22f. 
3 Vgl. Bolz, Das Gestell, 9. 
4 Kornwachs, Philosophie der Technik, 19. 
5 Vgl. Kornwachs, Philosophie der Technik, 21, mit Hinweis auf Jürgen Mittelstraß, Leonardo-Welt.  



III. Das Problem der Technik 

 50 

richtet für unsere Zwecke.“6 So gesehen ist auch die Züchtung von Mais und Reis 
Technik, obwohl wir sie als „natürlich“ empfinden. Umgekehrt gehen im Laufe der 
Zeit alte technische Fertigkeiten verloren. Bis heute weiß man nicht, wie bestimmte 
Altertümer baulich realisiert wurden.7 Des weiteren gibt es Techniken, die im mo-
dernen Verständnis des Begriffs nicht als Techniken verstanden werden, weil sie 
kaum Spuren hinterlassen, wie das Kochen oder das Weben. Andere Techniken 
wie „Nähen, Gebären, Stillen, Geschichtenerzählen werden implizit als Naturkon-
stanten gesehen, die ohne technische Besonderheit sind.“8 Allein das zeigt, dass 
Technik nicht mehr nur Mittel zu einem Zweck, sondern auch Form einer Praxis 
ist. Es gibt menschliche Verhaltensweisen, die überhaupt nur durch die Existenz 
von Technik möglich sind, wie etwa das Essen mit Gabeln, Telefonieren, Autofah-
ren oder Fotografieren.9 In einer technischen Zivilisation zu leben verlangt dem 
Menschen eine besondere, nämlich eine objektive und nichtemotionale Haltung in 
einer Umgebung ab, die Sicherheit zu geben garantieren will. Dem Individuum soll 
möglichst nichts Schadhaftes zustoßen. Dies führt dazu, „dass ein großer Teil der 
emotionalen Kapazität des Menschen brachliegt. Aufs Ganze gesehen findet das 
emotionale Leben in der technischen Zivilisation in einer abgekoppelten, einer 
zweiten Welt statt, der Welt der Fiktionen.“10  

Nach Kornwachs lässt sich die Technikgeschichte in drei Phasen einteilen: a) 
Mechanisierung als Ersetzung menschlicher Arbeitskraft durch die Maschine, b) 
Automatisierung als Minderung des Steueraufwands der Maschine, c) Informatisie-
rung als Reorganisation und Durchführung der Regelung von Arbeitsprozessen. 
Mittlerweile wird die Technik biologisiert, das heißt anorganische wie organische 
Substanzen werden erzeugt, verwendet und modifiziert.11 Hilfreich dazu ist die 
Wissenschaft der Kybernetik, jene äußerst abstrakte Betrachtungsweise der Tech-
nik, „die auf die Einführung allgemeiner Grundbegriffe und Methoden, auf die 
Erarbeitung von mathematischen Modellen und die Untersuchung von deren 
Strukturen abzielt.“12 Es gibt Philosophen, die in der Technik den Versuch sehen, 
uns das verloren geglaubte Goldene Zeitalter wiederherzustellen. Der Mensch 
sollte, gerade wegen der Unkenntnis aller Art von technischen Fertigkeiten, von 
Mühe und Sorge frei sein.13 Hier wird die Technik als ein sich selbst steuerndes 
System verstanden, in das der Mensch nicht mehr eingreifen muss, weshalb er erst 
dann richtig frei sei. 

Ob man technische Produkte als künstliche Natur ansehen muss, ist eine Frage 
der Perspektive. Gernot Böhme stellt heraus, „dass nach einem konservativen 

                                                 
6 Kornwachs, Philosophie der Technik, 13. 
7 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 91. 
8 Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 105, mit Hinweis auf Joan Gero, The social world 
of prehistoric facts, in: H. du Cros / L. Smith (Hrsg.), Women in Archeology, Canberra 1993. 
9 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 98. 
10 Böhme, Invasive Technisierung, 89. 
11 Vgl. Kornwachs, Philosophie der Technik, 75-83. 
12 Hübner, Kritik, 369. 
13 Vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 29. 



III. Das Problem der Technik 

 51 

Technikbegriff jedes Produkt der Technik künstliche Natur ist, dass es dagegen 
nach einem progressiven Technikbegriff sinnlos ist, technische Produkte als künst-
liche Natur zu bezeichnen.“14 Es gebe heute künstliche Blumen, künstliche Winter-
gärten und Badezentren, künstliche Landschaften usw. Das lässt sich weiterdenken 
bis zu den künstlichen Glaskuppelstädten der Science Fiction. Künstlicher Natur 
seien auch bestimmte Gestaltungen und Steuerungen des menschlichen Körpers 
wie künstliche Beatmung, Dialyse, Prothesen oder ein künstliches Herz. Man 
könnte auch an die künstliche Befruchtung oder die künstliche Intelligenz denken. 
Künstlich sind auch die synthetischen Lebewesen. Aber warum nennt man diese 
Produkte künstlich? Bei einem Auto, einem Rad oder einem Löffel würde niemand 
sagen, sie seien künstlich. Produkte künstlicher Natur nennt man solche, die an der 
gegebenen Natur orientiert sind.15 Man spricht deshalb nicht von einem künstlichen 
Auto, weil es in der Natur kein Auto gibt, aber man spricht von einem künstlichen 
Herz, weil es in der Natur ein Herz gibt. Böhme erklärt, dass man bis ins 20. Jahr-
hundert die Technik als Grundidee der Nachahmung der Natur verstanden habe. 
Böhme sieht das jedoch anders. Er meint, die Technik sei vielmehr die Realisie-
rung von naturgesetzlich Möglichem. Als Beispiele nennt er das Rad, den Wagen 
und das Flugzeug. Vom Flugzeug könne man nicht sagen, dass es den Vogelflug 
nachahme.16 Böhme erklärt dies aber nicht weiter, obwohl der Aussage, das Flug-
zeug ahme den Vogelflug nach, eine gewisse Plausibilität nicht abzusprechen ist. 
Dass Technik nur Nachahmung der Natur sei, so Böhme, sei nur das Vorurteil 
einer physiologischen Wahrnehmungstheorie. Weder sei Fotografieren objektives 
Sehen noch Tonaufnahme ein apparatives Hören.17 Er fragt, „ob die Lehre von den 
fünf Sinnen nicht ein Produkt einer physiologischen Zugangsweise zur Wahrneh-
mung ist, und zwar von alters her, aber nun verstärkt und verfestigt durch die tech-
nische Reproduktion von Wahrnehmungsleistungen.“18 Böhme verweist darauf, 
dass Wahrnehmung kein rein physiologischer Akt sei.19 Beim Übergang in eine 
fremde Kultur sei man für vieles in der fremden Kultur blind und müsse neu sehen 
lernen. Bekannt sei auch die physiognomische Blindheit, die Europäer gegenüber 
Asiaten zunächst hätten, was auch umgekehrt der Fall sei. Wahrnehmungsformen 
seien also kulturell bedingt. Darüber hinaus führten verschiedene Berufe zu ver-
schiedenen Wahrnehmungsweisen. Im Straßenverkehr achte man zuerst auf Sig-
nale, erst dann auf Dinge. Deshalb sei Wahrnehmen zugleich auch Nichtwahrneh-
men, Wegblicken, Verleugnen.20 Im Sinne der historischen Anthropologie lasse 
sich laut Böhme nicht mehr von einem unwandelbaren Wesen des Menschen spre-
chen. Vielmehr müsse es darum zu tun sein, zu einem stets neuen Selbstverständnis 
des Menschen zu kommen. Insgesamt fehle es noch an der Einsicht, dass sich 

                                                 
14 Böhme, Invasive Technisierung, 169. 
15 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 170f. 
16 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 166-169. 
17 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 228f. 
18 Böhme, Invasive Technisierung, 231. 
19 Darauf hat bereits Max Horkheimer in den 1930er Jahren hingewiesen. Vgl. oben S. 12 Anm. 26. 
20 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 231-234. 



III. Das Problem der Technik 

 52 

durch die Technisierung auch unsere Sichtweisen auf die Welt geändert hätten und 
weiter ändern würden.21 

Aber wenn man nicht mehr von einem unwandelbaren Wesen des Menschen 
sprechen kann, so meine ich, ist doch die Frage, wovon wir überhaupt noch spre-
chen können. Dass der Mensch sich insgesamt durch die Zeiten hindurch verändert, 
der moderne Mensch kein Steinzeitmensch mehr ist, tut dem Wesen des Menschen 
aber keinen Abbruch. Wenn ich nicht mehr von einem unwandelbaren Wesen des 
Menschen sprechen kann – und das heißt zu sagen, der Mensch ist sprach- und 
vernunftbegabt – dann kann ich gar nicht mehr vom Menschen sprechen. Damit 
aber wäre jeder Philosophie der Boden entzogen.  

 
2. Kurze Geschichte der Technik 
Dass in der Frühzeit der Menschheit technische Entwicklungen eine fast unend-

lich lange Laufzeit hatten, Generationen kamen und gingen, ohne dass sich im 
Leben etwas änderte, scheint uns Heutigen kaum noch nachvollziehbar. Die Ver-
schmelzung der Naturwissenschaften mit der Technik begann in der Zeit der 
Renaissance.22 Bacon ist der Auffassung, dass erst durch den Eingriff in die Natur 
sich die eigentliche Natur der Natur zeige, und zwar in dem, was man mit der 
Natur alles machen könne, nämlich beobachten, experimentieren, bearbeiten. 
Schaue man sich die Natur einfach nur an, so meint Blumenberg, dann entmutige 
sie, weil sie in ihrem Reichtum suggeriere, es könne nichts anderes geben, aber das 
sei nur ein Schein, wie Bacon gezeigt habe, denn die Natur gebe dem Menschen 
einen Spielraum. „Es wird zur Aufgabe geschichtlicher Reflexion erhoben, den 
menschlichen Geist von dem, was ist, zu dem, was sein kann, zu führen, wie Bacon 
es wörtlich ausspricht.“23 Wir verändern die Natur, und damit verändert sich auch 
der Mensch, allerdings nicht sein Wesen als ein sprach- und vernunftbegabtes. 
Dennoch geht man fehl in der Annahme, der Weg der Technik sei stets geradlinig 
verlaufen. In seinem Werk Invasive Technisierung schreibt Gernot Böhme: „Wäh-
rend der mainstream der Technikgeschichte auf der Spur nützlicher Technik das 
aufstrebende Bürgertum als Hauptträger der Entwicklung und der Industrie als den 
ökonomischen Rahmen annimmt, können wir mit den fürstlichen Höfen und der 
Verschwendungsökonomie eine zweite Quelle der Technikentwicklung benennen. 
Sie ist insbesondere für die Unterhaltungsindustrie zuständig.“24 Die höfische 
Technik, so Böhme, habe gerade nicht das Natürliche zeigen wollen, sondern das 
Befremdende, Exotische, Monströse. Das Experiment Otto von Guerickes, der mit 
seinen Halbkugeln das Vakuum demonstrierte, habe ausschließlich der höfischen 
Repräsentation gedient. Diese Technik galt mithin nicht als nützlich, sondern als 

                                                 
21 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 31f. 
22 Vgl. Hübner, Kritik, 364. 
23 Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 60. 
24 Böhme, Invasive Technisierung, 45. 



III. Das Problem der Technik 

 53 

lustig.25 Im nachhinein aber muss man doch sagen, dass diese von Böhme so be-
zeichnete zweite Quelle der Technikentwicklung schnell ins Abseits geriet.  

Im 17. Jahrhundert gab es eine Fülle neuer Erfindungen und Entdeckungen, so 
das Fernglas, das Teleskop oder das Mikroskop. Newton entdeckte das Differenti-
alkalkül, und erstmals wurde die Lichtgeschwindigkeit gemessen. Die Naturwis-
senschaften erfuhren eine Entteleologisierung. „Alle animistischen Spuren aus der 
Physik werden entfernt, es findet eine Entseelung und Entbiologisierung, eine Ent-
psychologisierung der materiellen Dynamik statt.“26 Wenn Descartes im 17. Jahr-
hundert das Tier als Automaten bezeichnete, nimmt es nicht wunder, wenn La 
Mettrie im 18. Jahrhundert den Menschen als Maschine konzipierte. Es ist die 
Maschine, die den Menschen im 18. und 19. Jahrhundert entwicklungstechnisch 
voranbrachte. Seitdem gehörte der Begriff des Fortschritts zum europäischen Men-
schen- und Weltbild. Und von diesem Fortschritt erwartete der europäische 
Mensch immer mehr an Leistung und Genuss, an Selbstdarstellung und Lebens-
fülle, was dazu führte, dass die mögliche Realisierung dieser Fülle beschleunigt 
werden musste, denn die Lebenszeit des Menschen ist begrenzt.27 Immer höher, 
immer weiter, immer schneller – das ist nicht nur das Motto der Olympischen 
Spiele, das wurde die neue Religion des Abendlandes. Ich spreche in diesem 
Zusammenhang von Religion, weil es ein Glaube ist, der Mensch müsse immer 
weiter voranschreiten. Opfer dieser Religion wurde, wer bei dem Rausch der 
Geschwindigkeit nicht mehr mithalten konnte. Jahrtausendelang gab es nichts 
wesentlich Neues, während der moderne Mensch heute in der steten Erwartung der 
Innovation lebt.28  

Diese Erwartung führte im 20. Jahrhundert zur „Wissenschaft“ der Futurologie. 
Im strengen Sinn des Wortes ist sie natürlich keine Wissenschaft, da Wissenschaf-
ten empirisch arbeiten, von der Zukunft aber nichts Empirisches vorliegt. Die 
Zukunft existiert nur als Phantasie in den Köpfen der Menschen. Dennoch wurde 
zumindest in den 1960er Jahren – aufgrund empirisch vorliegender Daten, Ent-
würfe und Vorhersagen – für für das Jahr 2000 ein Bild unseres künftigen Lebens 
gezeichnet, das vom technologischen Fortschritt bestimmt war. „Die Utopien sahen 
fast unbegrenzte Möglichkeiten voraus, die sich aus der Extrapolation der in den 
1960er Jahren bekannten Möglichkeiten speisten.“29 Der Hunger sollte ebenso 
besiegt sein wie der Krebs, autonome Autos sollten auf Magnetschwebebahnen in 
einer hygienisch einwandfreien Natur fahren. Mittlerweile verzichtet man auf sol-
che positiven Prognosen. Man ist nüchterner geworden.30 

                                                 
25 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 45-48. 
26 Kornwachs, Philosophie der Technik, 44. 
27 Vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 81. 
28 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 108. 
29 Kornwachs, Philosophie der Technik, 107f. 
30 Aber die Futurologie ist nicht ausgestorben. Noch 2007 erschien ein Band mit dem Titel Unser 

Leben in der Zukunft, herausgegeben von Uwe Kersken u.a., in dem Forschungsergebnisse darüber 
vorgestellt wurden, wie unser Leben in fünfzig Jahren aussehen werde. Hierin ging es um Fragen der 
Genetik, Robotik, dem „gläsernen“ Menschen, alternativen Energien oder Neuroimplantaten. 



III. Das Problem der Technik 

 54 

3. Positionen von „Technikphilosophen“ 

Um die Bandbreite des Problems der Technik zu erfassen, halte ich es für hilf-
reich, im folgenden kurz einige Standpunkte von Philosophen anzureißen, die sich 
mit der Technik als gesellschaftlichem Phänomen kritisch auseinandergesetzt 
haben. Den Begriff „Technikphilosoph“ gibt es eigentlich nicht. Er ist eine Hilfs-
konstruktion, mit dem gesagt sein soll, dass ein Philosoph sich mit der Technik als 
einem Phänomen befasst hat, dass gesellschaftliche Probleme beinhaltet bzw. zur 
Folge hat. Technik ist nicht nur die Gesamtheit der Maßnahmen, Tätigkeiten und 
Arbeitsmittel der Menschen in der Produktion, wie dies im Fachlexikon ABC 

Technik formuliert ist,31 sondern sie hat auch eine Geistesgeschichte, die uns eben 
philosophisch zu interessieren hat. 

Einen bleibenden Beitrag zur Geistesgeschichte der Technik hat Karl Marx 
geleistet. Er schreibt, die Technisierung der Industriegesellschaft sei das Resultat 
der Summierung der erfinderischen Einzelleistungen. Die Mechanisierung der Pro-
duktion sei eine Konsequenz aus der Arbeitsstruktur der frühindustriellen Manu-
faktur, die von technischen Erfindungen lebe. Die Werkstatt der Produktion habe 
ihrerseits Maschinen produziert. Die Geschichte der Technologie zeige, dass im 18. 
Jahrhundert eine Erfindung kaum noch einem einzelnen Individuum gehöre.32 Die 
Technologie sei letztlich verantwortlich für die gesellschaftlichen Umwälzungen 
des Produktionsprozesses. 

„Die buntscheckigen, scheinbar zusammenhanglosen und verknöcherten Gestalten 
des gesellschaftlichen Produktionsprozesses lösten sich auf in bewußt planmäßige 
und je nach dem bezweckten Nutzeffekt systematisch besonderte Anwendungen der 
Naturwissenschaft. Die Technologie entdeckte ebenso die wenigen großen Grund-
formen der Bewegung, worin alles produktive Tun des menschlichen Körpers, trotz 
aller Mannigfaltigkeit der angewandten Instrumente, notwendig vorgeht […] Die 
moderne Industrie betrachtet und behandelt die vorhandne Form eines Produktions-
prozesses nie als definitiv. Ihre technische Basis ist daher revolutionär, während die 
aller früheren Produktionsweisen wesentlich konservativ war.“33 

Die Maschinerie, so Marx weiter, revolutioniere die Teilung der Arbeit im 
Innern der Gesellschaft und schleudere Kapital- und Arbeitermassen in die immer 
vielfältiger werdenden Produktionszweige. In der Agrikultur wirke die Industrie 
revolutionär. An die Stelle „gewohnheitsfauler“ Betriebe trete eine bewusste tech-
nologische Anwendung von Wissenschaft, wodurch die ursprüngliche Familien-
bande zerrissen werde. Die kapitalistische Technologie und Produktionsweise zer-
störten den Stoffwechsel zwischen Mensch und Erde, die physische Gesundheit der 
Stadtarbeiter und das geistige Leben der Landarbeiter.34 In der Aufhebung der 
Klassengegensätze sieht Marx auch die Technologie zu sich selbst kommen. 

 

                                                 
31 Vgl oben S. 49. 
32 Vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 71. Blumenberg nennt die Quelle bei Marx nicht. 
33 Marx, Das Kapital, 510. 
34 Vgl. Marx, Das Kapital, 528. 



III. Das Problem der Technik 

 55 

Oswald Spengler betrachtet den Menschen in seinem Werk Der Untergang des 

Abendlandes (1918) als Sklaven der Maschine und den Niedergang der Menschheit 
durch die Technik beschleunigt.35 Spengler betrachtet die Maschine als ein fausti-
sches Symbol. Die Auffassung Gottes als eines „Maschinenmeisters“ entstamme 
unserem dynamischen Weltbild, das vom Begriff der „Arbeitshypothese“ geleitet 
sei.36 Überhaupt sei das Abendland vom rastlosen Willen zur Herrschaft über die 
Natur geprägt. Diesem Willen komme es auf Schnelligkeit, Beweglichkeit und 
Massenwirkung an.37 Spengler unterscheidet die Technik der frühen Hochkulturen, 
in denen sich deren Seele ausgedrückt habe, von der faustischen Technik des Wil-
lens zur Lenkung der Natur. „Unsre ganze Kultur hat eine Entdeckerseele. Ent-
decken, was man nicht sieht, in die Lichtwelt des inneren Auges ziehen, um sich 
seiner zu bemächtigen, das war vom ersten Tage an ihre hartnäckigste Leiden-
schaft.“38 Die abendländische Welt habe die Idee der Maschine als einen eigenen 
Kosmos erschaffen. Man könnte meinen, Spengler habe die Science Fiction vor-
ausgeahnt, wenn er schon beinahe dichterisch-prophetisch schreibt: „Die trunkene 
Seele will Raum und Zeit überfliegen. Eine unnennbare Sehnsucht lockt in gren-
zenlose Fernen. Man möchte sich von der Erde lösen, im Unendlichen aufgehen, 
die Bande des Körpers verlassen und im Weltraum unter Sternen kreisen.“39 Der 
Mensch der Zukunft, möchte man meinen, hat sein Dasein auf Erden aufgegeben 
und es in die himmlischen Sphären verlegt. Bei Spengler werden Technik und 
Maschine zu Gegenspielern Gottes. 

 
Bezüglich der Technik spricht Edmund Husserl als einer der ersten Philosophen 

bereits 1936 von einer Krise der Wissenschaften: „Die Krisis einer Wissenschaft 
besagt doch nichts minderes, als daß ihre echte Wissenschaftlichkeit, daß die ganze 
Weise, wie sie sich ihre Aufgabe gestellt und dafür ihre Methodik ausgebildet hat, 
fraglich geworden ist.“40 Nun könnte man meinen, dass das vielleicht für Philoso-
phie und Psychologie zutreffen möge, aber doch nicht für die positiven Wissen-
schaften wie Mathematik oder die exakten Naturwissenschaften. Husserl zufolge 
stehe die Strenge der Wissenschaftlichkeit dieser Disziplinen außer Frage. Aber 
vielleicht sei genau die positivistische Reduktion der Idee der Wissenschaft auf 
bloße Tatsachen die „Krisis“ der Wissenschaft als Verlust ihrer Lebensbedeutsam-
keit das eigentliche Problem.41 In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts habe sich 
die Weltanschauung des modernen Menschen von den positiven Wissenschaften 
bestimmen und blenden lassen. Die sogenannten Tatsachenwissenschaften schlös-
sen Fragen nach Sinn und Sinnlosigkeit des menschlichen Daseins aus und abstra-
hierten vom Subjektiven. „Kann aber die Welt und menschliches Dasein in ihr in 

                                                 
35 Vgl. Kornwachs, Philosophie der Technik, 53. 
36 Vgl. Spengler, Untergang, 929. 
37 Vgl. Spengler, Untergang, 1087. 
38 Spengler, Untergang, 1186f. 
39 Spengler, Untergang, 1189. 
40 Husserl, Krisis, 1. 
41 Vgl. Husserl, Krisis, 3. 



III. Das Problem der Technik 

 56 

Wahrheit einen Sinn haben, wenn die Wissenschaften nur in dieser Art objektiv 
Feststellbares als wahr gelten lassen, wenn die Geschichte nichts weiteres zu lehren 
hat, als daß alle Gestalten der geistigen Welt […] wie flüchtige Wellen sich bilden 
und wieder auflösen?“42 Husserl macht diese Krise an der Mathematik fest, in der 
es um formalisierte Verfahren gehe, die den Sachen übergestreift würden.43 Für die 
Mathematisierung der Natur sieht Husserl die Philosophie Galileis in der Verant-
wortung. Galilei habe aus den real erfahrenen Körpern geometrisch-ideale Körper 
gemacht, die nur in der Phantasie vorkämen. Diese geometrisch-idealen Körper 
(wie Linie, Quadrat, Kreis oder Dreieck) nennt Husserl „Limesgestalten“. 
„Anstelle der realen Praxis – sei es also der handelnden oder die empirischen 
Möglichkeiten bedenkenden, die es mit wirklichen und real-möglichen empirischen 
Körpern zu tun hat – haben wir jetzt eine ideale Praxis eines ‚reinen Denkens’, das 
sich ausschließlich im Reiche reiner Limesgestalten hält.“44 Nun sei es so, dass wir 
in der mathematischen Praxis genau das erreichten, was uns in der empirischen 
Praxis versagt bleibe: Exaktheit. Mit der Geometrie „eröffnete sich die Möglich-
keit, alle überhaupt erdenklichen idealen Gestalten in einer apriorischen, allumfan-
genden systematischen Methode konstruktiv eindeutig zu erzeugen.“45 Die empiri-
sche Messkunst sei in das rein geometrische Denkverfahren übergegangen und zum 
Wegbereiter einer Welt reiner Limesgestalten geworden. Damit sei die Natur durch 
Galilei zu einem mathematischen Universum geworden.46 In Wirklichkeit seien 
Mathematik und mathematische Naturwissenschaft jedoch nur ein „Ideenkleid“. 
Die Wissenschaftler glaubten aber, dieses „Ideenkleid“ vertrete als die objektiv 
wirkliche und wahre Natur die Lebenswelt. Aber das „Ideenkleid“ bewirke, „daß 
wir für wahres Sein nehmen, was eine Methode ist.“47 Die Natur werde als ein 
einheitliches mathematisches System gedacht, aber eben einer Mathematik, „die 
die Naturwissenschaft immer nur sucht, sucht als umgriffen von einem der Form 
nach ‚axiomatischen’ Gesetzessystem, dessen Axiomatik immer nur Hypothese ist, 
also nie wirklich erreichbar.“48 Damit wird das, was die Naturwissenschaft zu er-
forschen glaubt, fundamental in absoluter Unerreichbarkeit gehalten. 

 
In seiner Schrift Die Technik und die Kehre (1949) weist Martin Heidegger dar-

auf hin, dass das Wesen der Technik nichts Technisches sei. Die Technik sei auch 
nichts Neutrales.49 Heidegger bezieht sich auf Platon, der von der ποίησις als einem 
Hervor-bringen gesprochen hat. Das Hervor-bringen bedeute, etwas handwerklich 
verfertigen, etwas künstlerisch-dichtend zum Scheinen bringen und etwas, das von 
sich her aufgehe. Die auf Aristoteles zurückgehenden vier Ursachen (causa materi-

                                                 
42 Husserl, Krisis, 4. 
43 Vgl. Bolz, Das Gestell, 15. 
44 Husserl, Krisis, 23. 
45 Husserl, Krisis, 24. 
46 Vgl. Husserl, Krisis, 25f. 
47 Husserl, Krisis, 52. 
48 Husserl, Krisis, 55f. 
49 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 5. 



III. Das Problem der Technik 

 57 

alis, causa formalis, causa finalis und causa efficiens) gehörten zu diesem Hervor-
bringen. Es sei also in der Natur, im Handwerk und in der Kunst zu finden. Das 
Hervorbringen bringe aber auch Verborgenes in die Unverborgenheit, dies sei das 
Entbergen (•λήhεια), worunter wir Wahrheit verstünden. Was hat Technik nun mit 
Entbergen zu tun? Für Heidegger ist das Entbergen überhaupt der Grund für ein 
jedes Hervorbringen. Die Technik sei nicht nur ein Mittel, sondern auch eine Weise 
des Entbergens. Das Wort „Technik“ bedeute Handwerk wie auch Kunst. Es 
gehöre zur ¦πιστήµη, was Erkenntnis im weitesten Sinne meine.50 Das Entschei-
dende der τέχνη liege nicht im Machen und Hantieren oder im Verwenden von 
Mitteln, sondern im Entbergen. Es sei nicht Verfertigen, sondern ein Hervor-brin-
gen. Technik sei das, wo Wahrheit geschehe.51 Auch in der modernen Technik 
seien etwa bei einem Wasserkraftwerk „Erschließen, umformen, speichern, vertei-
len, umschalten […] Weisen des Entbergens.“52 Wir sollten die Technik nicht als 
Teufelswerk verdammen, sondern uns dem Wesen der Technik öffnen, die uns in 
einen befreienden Anspruch nehme. Auch wenn die Gefahr bestehe, dass der 
Mensch das Unverborgene missdeute, so meint Heidegger, es gebe doch „keine 
Dämonie der Technik, wohl dagegen das Geheimnis ihres Wesens.“53 Er zitiert 
Hölderlins Ausspruch „Wo aber Gefahr ist, wächst / Das Rettende auch.“ Wir 
müssten die Gefahr bedenken und beachten, inwiefern im Walten der Technik 
zugleich das Rettende liege. Wir müssten „das Wesende der Technik erblicken, 
statt nur auf das Technische zu starren. Solange wir die Technik als Instrument 
vorstellen, bleiben wir im Willen hängen, sie zu meistern.“54 Heidegger zufolge 
sollte die Technik nicht immer nur als ein Problem angesehen werden. Der Mensch 
müsse die Technik nicht meistern, sondern sich etwas von ihr sagen lassen. Denn 
die Technik sei das Wesen des Seins selbst, weshalb sie sich vom Menschen nie-
mals überwinden lasse.55 Der Mensch müsse sich dem Wesen der Technik erst 
langsam öffnen, was etwas völlig anderes sei, als sie durch bestimmte Mittel ein-
fach nur zu bejahen oder zu fördern. Gefragt sei vielmehr eine Achtsamkeit für die 
Technik, damit der Mensch in die Weite seines eigenen Wesens zurückfinde.56 

 
Einen Heidegger völlig entgegengesetzten Ansatz verfolgt Günther Anders in 

seinem Werk Die Antiquiertheit des Menschen (1956), das von der These ausgeht: 
„Das Gerätesystem ist unsere ‚Welt’.“57 Anders fragt, was die Technik aus dem 
Menschen gemacht habe und noch machen werde, und nennt die Technik das 
Schicksal des Menschen.58 Er glaubt, eine wachsende „A-synchronisiertheit des 

                                                 
50 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 11f. mit Hinweis auf Platon, Symposion, 205b. 
51 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 13. 
52 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 16. 
53 Heidegger, Technik und Kehre, 27f. 
54 Heidegger, Technik und Kehre, 32. 
55 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 38. 
56 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 39. 
57 Anders, Antiquiertheit I, 2. 
58 Vgl. Anders, Antiquiertheit I, 7. 



III. Das Problem der Technik 

 58 

Menschen mit seiner Produktewelt“, erkannt zu haben, die er als „das promethei-
sche Gefälle“ bezeichnet.59 Die Transformation der Geräte gehe so rapide vor sich, 
dass die Produkte den Menschen in einen pathologischen Zustand hineintrieben. 
Mit den menschlichen Produkten werde eine Welt etabliert, mit der wir nicht mehr 
Schritt halten könnten. „[U]nsere Seelen sind weit hinter dem Metamorphose-Stand 
unserer Produkte, als unserer Welt, zurückgeblieben.“60 Gerade Medien wie Fern-
sehen und Rundfunk führten die Menschen dahin, dass sie ihre Ausdrucks- und 
Sprachfähigkeit verlören. Die Medien machten uns zu schlaraffenlandähnlichen 
Konsumenten. „Wenn die Welt uns anspricht, ohne daß wir sie ansprechen können, 
sind wir dazu verurteilt, mundtot, also unfrei zu sein.“61 Die Welt verwandele sich 
in eine Vorstellung für das Subjekt, sowohl im Sinne Schopenhauers als auch im 
Theatersinne, weshalb der Mensch auch nicht mehr in die Welt hinausfahren 
müsste und die Welt daher „weglos“ werde.62 Der Mensch lebe in einer völlig ent-
fremdeten Welt, die uns jedoch so dargeboten werde, als wenn sie für ihn da sei.63 
Es bestehe Anlass zu vermuten, dass der Mensch überflüssig gemacht werde. Denn 
seine Arbeit werde von Geräten ersetzt.64 Die Unternehmer wollten zwar nicht die 
Arbeitslosigkeit des Arbeiters, aber doch die Arbeiterlosigkeit ihrer Betriebe. 
Langfristig vermutet Anders „also eine Existenz ohne Arbeit – womit ich (unter-
stellt selbst, unsere Lebensqualität würde dadurch nicht tangiert) ein höllisches 
Dasein meine.“65 Denn wir würden auf diese Weise um die voluptas laborandi 
betrogen und der berühmte Fluch aus dem Buche Genesis (3,14) werde umgedreht: 
„Auf deinem Hintern sollst du sitzen und TV anglotzen dein Leben lang!“66 Der 
Trend der Rationalisierung sei unaufhaltsam. Die Maschine sei zum Konkurrenten 
und Feind des Menschen geworden, aber die Betroffenen würden keine Minorität 
mehr sein.67 Anders zeichnet von der Zukunft, die mit immer mehr technischem 
Gerät angefüllt würde, ein Horrorszenario. Denn „morgen wird die Freizeit nicht 
mehr als das ‚eigentliche’ Leben gelten, sondern als leere Zeit, als nicht zu bewäl-
tigender Zeitbrei, als sinnloses Herumvegetieren.“68 Es gebe eine Richtung hin auf 
ein „leeres Leben“, in einer Zeit des Zwanges zur Information. Die Apparate insge-
samt seien auf dem Vormarsch zur Gleichung „Apparat = Welt“, das heißt auf dem 
Weg zum Universalapparat, so dass „alles klappt“. Doch der Apparat kenne nur 
das, was er verwerten könne. „Was gewisse vulgär-mechanistische Welttheorien 
des vorigen Jahrhunderts als Schilderung des faktischen Zustandes des Universums 
unterstellt hatten: daß dieses nämlich ein maschinenartig arbeitendes Ganzes sei, 

                                                 
59 Anders, Antiquiertheit I, 16. 
60 Anders, Antiquiertheit I, 18. 
61 Anders, Antiquiertheit I, 111. 
62 Vgl. Anders, Antiquiertheit I, 114. 
63 Vgl. Anders, Antiquiertheit I, 116. 
64 Vgl. Anders, Antiquiertheit II, 26. 
65 Anders, Antiquiertheit II, 27. 
66 Anders, Antiquiertheit II, 28. 
67 Vgl. Anders, Antiquiertheit II, 29. 
68 Anders, Antiquiertheit II, 30. 



III. Das Problem der Technik 

 59 

das hat die Technik nun also zu ihrem Ziele gemacht; für sie soll das Universum 
zur Maschine werden.“69 La Mettries These, wir Menschen seien Maschinen sei in 
das Postulat umgeschlagen, wir Menschen hätten uns den Maschinen gleich zu 
machen. „Auf diesen Endzustand, in dem es Einzelmaschinen deshalb nicht mehr 
geben wird, weil diese dann alle als Maschinenteile in den Schoß der einen allein 
selig machenden Maschine eingegangen sein werden, sind alle Maschinen von 
vornherein angelegt. Von diesem geräte-eschatologischen Reiche der Glückselig-

keit haben sie [die Menschen] seit jeher geträumt.“70 Aber es genüge nicht, zu be-
teuern, die Technik lieber für gute statt für böse Zwecke, für aufbauende statt für 
destruktive Aufgaben zu nutzen, die Frage sei vielmehr, ob wir überhaupt so frei 
über die Technik verfügten. „Es ist durchaus denkbar, daß die Gefahr, die uns 
droht, nicht in der schlechten Verwendung von Technik besteht, sondern im Wesen 
der Technik als solcher angelegt ist.“71 

 
Herbert Marcuse kritisiert in seinem Werk Der eindimensionale Mensch (1964) 

dass technische Rationalität politische und ökonomische Herrschaftsansprüche 
durchsetze; Technik sei bereits Herrschaft.72 In der fortgeschrittenen Industriege-
sellschaft werde persönliche Abhängigkeit durch Abhängigkeit von der objektiven 
Ordnung der Dinge ersetzt. Der Mensch werde von einem Produktionsapparat ver-
sklavt, „der das Leben jener zugrunde richtet, die diesen Apparat aufbauen und 
benutzen.“73 Die wissenschaftlich-technische Rationalität habe zu Formen von 
Manipulation und sozialer Kontrolle geführt. Ursache dieser Rationalität sei die 
Quantifizierung der Natur gewesen, ein Prozess der Verobjektivierung der Welt, 
der mit der Algebraisierung der Geometrie begonnen habe, womit Marcuse einen 
Gedanken von Husserl aufgreift. Die Philosophie der heutigen Physik verlagere die 
Frage vom metaphysischen „Was ist…?“ zum funktionalen „Wie…?“74 Der Opera-
tionalismus trete ins Zentrum des wissenschaftlichen Forschens, es gehe um Orga-
nisation und Handhabung der Materie als bloßen Stoff der Verzweckung.75 Die 
Technologie liefere die Rationalisierung der Unfreiheit des Menschen. Immer mehr 
verunmögliche die Technologie, ein selbstbestimmtes Leben zu führen. Der techni-
sche Apparat erweitere die Bequemlichkeit des Lebens und erhöhe die Arbeitspro-
duktivität, aber: „Die befreiende Kraft der Technologie – die Instrumentalisierung 
der Dinge – verkehrt sich in eine Fessel der Befreiung, sie wird zur Instrumentali-
sierung des Menschen.“76 Jedoch sieht Marcuse in der bestehenden Technik auch 
etwas Positives. Würde sie nämlich zur Befriedung des Kampfes ums Dasein 
bestimmt und benutzt, würde dies die Katastrophe der kapitalistischen Gesellschaft 

                                                 
69 Anders, Antiquiertheit II, 112. 
70 Anders, Antiquiertheit II, 113. 
71 Anders, Antiquiertheit II, 126. 
72 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 130. 
73 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 159. 
74 Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 161-166. 
75 Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 170. 
76 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 174. 



III. Das Problem der Technik 

 60 

bedeuten.77 Als Marxist sieht Marcuse das Problem der Technik dialektisch und 
will die Technik selbst als Idee der Befreiung zum Gegenstand der Wissenschaften 
machen. „Aber diese Entwicklung konfrontiert die Wissenschaft mit der unange-
nehmen Aufgabe, politisch zu werden – das wissenschaftliche Bewußtsein als 
politisches Bewußtsein anzuerkennen und das wissenschaftliche Unternehmen als 
politisches. Denn die Überführung der Werte in Bedürfnisse, der Endursachen in 
technische Möglichkeiten ist eine neue Stufe der Unterwerfung oppressiver, unbe-
wältigter Kräfte der Gesellschaft und der Natur.“78 Damit würden Wissenschaft 
und Technik von partikularen Interessen befreit, und die Technik könnte die Identi-
fikation von Vernunft und Freiheit herbeiführen. Denn der eigentliche Logos der 
Technik sei „befriedetes Dasein“.79 Die Technik befreie vom Mangel. „In der Natur 
wie in der Geschichte ist der Kampf ums Dasein das Zeichen von Knappheit, Lei-
den und Mangel. Sie sind die Qualitäten der blinden Materie, des Reichs der 
Unmittelbarkeit, worin das Leben sein Dasein passiv erleidet.“80 Genau diesem 
blinden Dasein versuche der Mensch eben mit Hilfe der Technik beizukommen 
und es zu beenden. „Die Zivilisation bringt die Mittel hervor, die Natur von ihrer 
eigenen Brutalität […] zu befreien – vermöge der erkennenden und verändernden 
Macht der Vernunft.“81 In dem Augenblick, wo Reklame und Unterhaltung, Fern-
sehen und verwandte Medien nicht mehr funktionierten, habe das Individuum die 
Chance, über sich selbst nachzudenken und die Negativität seiner selbst und der 
Gesellschaft zu erkennen. Dies wäre Marcuse zufolge eine Voraussetzung für den 
Zerfall des kapitalistischen Systems.82 Diesen Zerfall sieht er als Voraussetzung 
dafür, Technik nicht mehr als Machtmittel zu missbrauchen. 

 
Ähnlich wie Heidegger versucht der Psychologe Wolfgang Giegerich in seinem 

Beitrag Das Begräbnis der Seele in die technische Welt (1983) demjenigen Gehör 
zu schenken, was die Technik uns zu sagen hat. Die Welt der Technik sei eine Welt 
„mit stummen, kalten, seelenlosen Dingen.“83 Aber diese Welt habe auch einen 
eigenen Maßstab, dem wir uns nicht länger widersetzen sollten. Die technische 
Zivilisation werde heute kulturkritisch abgewertet, aber damit blieben wir nostal-
gisch in der „guten, alten Zeit“ stecken. Giegerich mutet dem modernen Menschen 
stattdessen zu, eine neue „Fremdsprache“, die kalte, technische Sprache der Com-
puter, der Werbung, der Statistik, der multinationalen Konzerne zu lernen.84 Seit 
dem Zeitalter der Reformation hätten Theologie und Kirche das wirkliche Gesche-
hen, und das heißt die technisch-ökonomische Entwicklung, sich selbst überlassen 
und seien höchstens als moralische Mahner aufgetreten. Aber unsere „äußere 

                                                 
77 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 238f. 
78 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 244. 
79 Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 245f. 
80 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 247. 
81 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 249. 
82 Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 256f. 
83 Giegerich, Begräbnis, 212. 
84 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 213. 



III. Das Problem der Technik 

 61 

öffentliche Wirklichkeit mitsamt Technologie, Werbung, Ausbeutung usw. steht 
der christlichen Wahrheit nicht gegenüber, sie gehört vielmehr zu ihr selbst.“85 Wir 
hätten nicht die Wahl, uns für oder gegen die technische Zivilisation zu entschei-
den, sondern sie sei die Welt, in der wir lebten. Die christliche Idee der Inkarna-
tion, die den Himmel auf die Erde geholt habe, habe eine neue Art zu sein gestiftet: 
sie habe nämlich den Körper zu einem undurchdringlich verschlossenen, physikali-
schen Ding gemacht, das man aufschneiden müsse, wenn man an sein wahres 
Wesen gelangen wolle, während etwa für die griechischen Ärzte der Körper von 
vornherein und dem Wesen nach offen gewesen sei.86 Im nächsten Schritt seines 
Gedankengangs erklärt Giegerich, dass unsere Frage nach Gott und nach dem Ich 
uns so selbstverständlich sei, dass wir das Unnatürliche daran gar nicht mehr sehen 
würden. „Die abendländische Fixierung auf die Existenz Gottes und des Ichs weitet 
sich aus zur allgemeinen Notwendigkeit von seiten der Naturwissenschaft und 
Historie, auf dem Nachweis des Faktischen zu bestehen.“87 In der mythischen Situ-
ation dagegen lasse sich diese Frage gar nicht stellen. Der Existenzbegriff gehe 
nämlich an der Wirklichkeit der Götter vorbei, denn man habe ja täglich in ihrem 
Lichte gelebt und ihre Ausstrahlung gespürt. Ähnlich fragten wir ja auch nicht: 
Gibt es Hunde, Wind oder Erdbeben? Dass man in der wirklichen Sonne oder in 
einer Statue einen Gott erblicken konnte, habe nichts mit Aberglauben zu tun, son-
dern mit dem mythischen Sinn des Wortes Gott. Das griechische Wort hεός habe 
ursprünglich keine Person, sondern ein Prädikat bezeichnet. Der Grieche sage: 
„Wenn ein Mensch dem anderen hilft, das ist Gott.“88 In der Sonne, einer Statue 
oder einem Ereignis Gott zu sehen, sei selbstverständlich gewesen, weshalb auch 
nichts habe bewiesen werden müssen, etwa so wie es absurd sei, beweisen zu wol-
len, dass ein Mensch froh oder traurig sei.89 An den natürlichen Göttern habe man 
nicht zweifeln können, was aber umgekehrt bedeute, dass der christliche Gott von 
Hause aus unkörperlich und substanzlos sei.90 Der Logos sei aus der Natur ausge-
brochen und habe sich selbständig gemacht. Die Inkarnation führe einen Wesens-
wandel der Wirklichkeit durch. Durch sie werde Gott ein von der Natur losgelöster 
Gott, weshalb er für den Menschen irgendwie aufgesetzt sei und nur behauptet 
werden könne.91 Dieser Gedanke ist für Giegerichs Argumentation zentral. Heutzu-
tage übersetzten die Naturwissenschaften das Sein der Natur in das der Technik. 
„Technik, das ist nicht einfach der Inbegriff der Apparate und Maschinen, sondern 
eine Weise, wie das Ganze der Welt sein kann. Und Natur, das sind entsprechend 
nicht einfach Bäume, Berge, Tiere und Seen, sondern eine ganze Verfassung des 
Seins.“92 Während die technischen Erfindungen des Altertums durchaus zur Natur 

                                                 
85 Giegerich, Begräbnis, 221. 
86 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 226f. 
87 Giegerich, Begräbnis, 232. 
88 Giegerich, Begräbnis, 233. 
89 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 234. 
90 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 236. 
91 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 239f. 
92 Giegerich, Begräbnis, 242. 



III. Das Problem der Technik 

 62 

gehört hätten, weil der Erfindergeist zur Natur des Menschen gehöre, sei Technik 
heute der Rahmen, in dem das Menschentum eingebettet sei. Giegerich ist nun der 
Überzeugung, dass die Naturwissenschaften heute das Anliegen des Christentums 
einlösten. „Aber obwohl die von der Naturwissenschaft betriebene Welterklärung 
der Form nach rational ist, so ist doch das Phänomen der Naturwissenschaft nicht 
rational. Sie ist in höchstem Maße irrational, sie ist Trieb, Ergriffensein, Leiden-
schaft. Ich meine hier nicht die persönliche Leidenschaft des einzelnen Forschers, 
sondern das Ergriffensein des abendländischen Menschentums von einer mächtigen 
Frage und Suche, der es sich nicht entziehen konnte.“93 So gesehen sei Naturwis-
senschaft echte religio, nur werde dies gesellschaftlich nicht anerkannt. Der religi-
öse Trieb der Naturwissenschaften sei nichts anderes als der Drang der Scholastik, 
Gott zu beweisen.94 Es gehe dabei nicht darum, dass Gott ja transzendent sei. 
Transzendenz dürfe nicht buchstäblich genommen werden, sondern als Qualität in 
der Wirklichkeit. „Und wenn die Physik uns lehrt, daß ein Stück Holz total im 
Gegensatz zu seiner natürlich-sinnlichen Erscheinung in Wirklichkeit leerer Raum 
ist, mit einigen winzigen Partikeln in vergleichsweise kosmischer Entfernung von-
einander, dann ist das das empirische Unsinnliche, und das Wissen der Wissen-
schaft ist der verwirklichte Glaube, der nicht sieht und dennoch glaubt.“95 Heutzu-
tage sei der Computer die Wahrmachung Gottes als des sich selbst denkenden 
Denkens. Das Denken Gottes könne alles auf einmal erfassen; genau das solle der 
Computer simulieren. Die treibende Kraft hinter ihm sei die Vision von der Her-
stellung Gottes als des Allwissenden. Dabei gehe es nicht darum, dass wir die All-
wissenden seien, sondern dass überhaupt Allwissenheit sei.96 Die Erklärung der 
Technik aus der Hybris des Menschen geht für Giegerich an den Tatsachen vorbei. 
Er ist der Ansicht, dass die Technik vielmehr unser symbolisches Leben sei, ja 
schlimmer: „Die Technik ist unsere Bürde, eine uns abverlangte Pflicht, ob wir nun 
wollen oder nicht.“97 Eigentlich sei sie gar keine Leistung des Menschen, sondern 
sie erhalte eine immer weitergehende Autonomie, in die unsere Seele investiert 
werde. Zur technischen Geistesverfassung gehörten letztlich auch Kaufzwang, 
Warenkonsum und Wegwerfmentalität. Wir glaubten noch an Humanität, Freiheit, 
an das Individuum, aber die Entwicklung gehe in Richtung eines nüchternen, 
objektiven Daseins. In Wirklichkeit sei Gott nicht tot, sondern nur wir vom Ort 
solchen Geschehens entrückt.98 Wir verleugneten unsere Seele und unsere wirkli-
che Religion und hielten am mittelalterlichen Bewusstseinszustand fest. Wir woll-
ten die Selbstverwirklichung (= Seelenheil), eine wahrhaft menschliche Gesell-
schaft (= Nächstenliebe), eine heile Natur (= Gotteswelt), Sinnfindung (= wahrer 
Glaube), und moralische Verantwortung (= unschuldige Gesinnung), aber das Geld 
werde in Industrialisierung, Rüstung, Computerentwicklung oder Weltraumfor-

                                                 
93 Giegerich, Begräbnis, 248. 
94 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 249. 
95 Giegerich, Begräbnis, 252. 
96 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 256. 
97 Giegerich, Begräbnis, 258. 
98 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 259-261. 



III. Das Problem der Technik 

 63 

schung gesteckt.99 Die Technik sei unsere Natur und unser symbolisches Leben 
geworden, ein Ort beispielloser Dynamik. Die Wissenschaftler, Industriemanager 
und Werbefachleute seien die eigentlichen Sachwalter der christlichen Wahrheit.100 
Das ganze Freiheitsstreben der Moderne sei von dem Drang getrieben, das 
Menschsein in die Absolutheit des christlichen Sonntags zu überführen, und das sei 
die Freiheit von der Wirklichkeit. Unser Gott sei ein innerweltlicher Gott: die 
künstliche Welt der technischen Zivilisation. Diese sei die verwirklichte civitas 

Dei.101  
 
In jüngster Zeit hat Klaus Birnstiel das Technikkonzept kritisiert, das immer 

noch von der Idee des Menschen als einem Mängelwesen beherrscht ist. Er setzt 
sich bewusst in Gegensatz zur allgemeinen Auffassung, Technik habe nichts mit 
Wahrheit zu tun, und führt damit einen Gedanken Giegerichs fort. Im Gegenteil sei 
die Technik die eigentliche Wahrheit unserer Zeit. Die große Erzählung von 
menschlichem Vermögen bzw. Unvermögen erfahre gerade eine große Wandlung. 
„Die prophetischen Reden der 90er Jahre des vergangenen Jahrhunderts, in wel-
chen das ehedem analoge Publikum auf die Verheißungen, die Entfremdungen und 
die Verwerfungen einer ‚digitalen Revolution’ eingestimmt werden wollte, sie sind 
in der multimodal vernetzten technischen Gegenwart mittlerweile beinahe ver-
stummt.“102 Technische Innovationen versprächen keine zu gewinnende Zukunft 
mehr, sondern seien mittlerweile eine einfache gegenwärtige Gegebenheit. Aus der 
ehemals technischen Erlösung werde eine alltägliche Lebenskunst. Sei es möglich, 
dass Mensch und Maschine gemeinsam ein Drittes ergäben? Sei es sinnvoll, an der 
Redeweise von Technik als Kompensationsmittel festzuhalten?103 Birnstiel votiert 
dafür, die Frage nach dem Werden des technischen Seins und seinem Ziel für 
unsere Lebenskunst zu stellen. Die kommende Welt sei liquide, ephemer, netzba-
siert und technisch. Der gegenwärtige Körper sei stets von „flüssiger“ Technik 
umgeben: von akustischen Weckersignalen, vom Fluss der e-mails, von Nachrich-
tenkanälen, Navigations-Apps usw. Das beständige Hintergrundrauschen der 
Technik sei sogar eine Bedingung des Alltags.104 Unser Körper stehe der Technik 
nicht gegenüber, weder sei sie in uns noch wir in ihr, vielmehr bildeten Körper und 
Technik mittlerweile ein unentwirrbares Dickicht, eine Textur, ein Gewebe. 
„Technik ist in gewissem Sinne tatsächlich lebendig geworden, als dass ihre Funk-
tionen nicht länger instrumentell, sondern vegetativ abgerufen werden und sich 
vollziehen.“105 Doch noch immer hingen viele Philosophen einem Weltbild an, das 
die Technik als das ganze Andere des Menschen sehe und die Kopräsenz zwischen 
Mensch und Technik nicht in den Blick nehme. Aber man sollte heute technische 

                                                 
99 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 264. 
100 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 265. 
101 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 273. 
102 Birnstiel, Unvermögen, Technik, Körper, Behinderung, 25. 
103 Vgl. Birnstiel, Unvermögen, Technik, Körper, Behinderung, 25f. 
104 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 260f. 
105 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 263. 



III. Das Problem der Technik 

 64 

Phänomene als Dinge in der Welt denken, die sich mit der menschlichen Seins-
weise verschränkten.106 Birnstiel bezieht sich hier auf Heidegger, der Technikfra-
gen als Wahrheitsfragen verstand. Dass die Technik keinen Wahrheitsbezug kenne, 
stimme also nicht. „Für eine Technikphilosophie auf der Höhe der Zeit hingegen 
muss die Frage nach dem Wahr-werden der ihr eigenen Wahrheit unserer techni-
schen Gegenwart in den Mittelpunkt rücken.“107 Technikphilosophie dürfe techni-
sche Neuerungen nicht vorverurteilen. Birnstiel beklagt einen großen Mangel der 
heutigen Technikphilosophie, die noch nicht verstanden habe, dass wir im Zeitalter 
einer Wandlung lebten. „Technikethische Bemühungen laufen, oftmals mit den 
besten Absichten vorgebracht, stets auf den Versuch hinaus, die einmal freigesetz-
ten Geister zurück in die Flasche zu bannen – und beklagen die Schlechtigkeit der 
Welt, wenn der Versuch stets aufs Neue scheitert. Damit soll nicht gesagt sein, dass 
technisches Handeln keinem Regulierungsbedarf unterliege.“108 Statt technische 
Entwicklungen zu verurteilen, seien lebenspraktische Regeln gefragt. Technik sei 
nicht nur ein Phänomen bloßer Empirie, sie könne neue Wahrheiten enthüllen. 
„Technikfragen als Wahrheitsfragen zu betrachten, heißt die Gegenwart des 
iGestells [!] als philosophische Aufgabe anzunehmen. Entzieht sich das Nachden-
ken über die technische Gegenwart dieser Anforderung, riskiert es nicht nur abseh-
bar seine eigene Obsoleszenz, sondern vergibt sich auch die Möglichkeit, selbst am 
Wahrheitsgeschehen unserer Zeit teilzuhaben.“109 Eines aber könne auch die Tech-
nik nicht. Die prinzipielle Erfahrung von Unvermögen könne auch sie nicht ver-
meiden oder kompensieren. Eine Heilung bzw. Aufhebung des menschlichen 
Unvermögens dem Begriffe nach sei auch der Technik nicht möglich. Keine tech-
nische Optimierung schaffe die Grundbedingungen des Seins aus der Welt.110  

 
Technik hat etwas mit Maschinen zu tun. Über das Leibliche der Technik, wenn 

man so will, nämlich die Maschine, hat jüngst Martin Burckhardt mit seinem Werk 
Philosophie der Maschine (2018) reflektiert. Er geht dabei weniger von einem 
fixen Maschinenbegriff aus, sondern beschäftigt sich mit den Metamorphosen der 
Maschine durch den Gang der Zeit. Für Burckhardt ist die Maschine die zentrale 
Metapher der Vernunft, der Ewigkeit und der Welt. Die Maschine sei ein reales 
Phantasma wie das Geld, das heißt man müsse nicht im einzelnen wissen, wie sie 
funktioniere, sondern nur von ihrer Wirksamkeit überzeugt sein. Einer Gesellschaft 
sei nicht bewusst, dass ihre Fundamente auf einer phantasmatischen Ordnung 
beruhten. In diesem Reich der Maschine vollziehe sich heute eine Umwälzung.111 
Für Burckhardt ist die Maschine eine Matrix, aus der die abendländische Philoso-
phie erst hervorgegangen ist. Er sieht in seiner Philosophie der Maschine eine Ge-
spensteraustreibung, „nur dass diese Gespenster nicht im Aberglauben oder in der 

                                                 
106 Vgl. Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 263. 
107 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 270f. 
108 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 273. 
109 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 275. 
110 Vgl. Birnstiel, Unvermögen, Technik, Körper, Behinderung, 34-36. 
111 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 10-15. 



III. Das Problem der Technik 

 65 

Volksfrömmigkeit zu Hause sind, sondern sich in der Philosophie, der Logik und 
der Mathematik, ja in den Institutionen unserer Gesellschaften selbst eingehaust 
haben.“112 Mittlerweile werde von „Wohnmaschinen“ (Le Corbusier) oder „Gesell-
schaftsmaschinen“ (Deleuze / Guattari) geredet.113 Burckhardt sieht die Maschine 
mit religiösen Konnotationen und Hoffnungen aufgeladen, die analysiert werden 
müssten. „Eine Technologiegeschichte, die sich nur auf die Artefakte konzentriert, 
die ihnen verbunden Fantasien aber außer Acht lässt, kann nur die halbe Wahrheit 
[…] erzählen.“114 Mit der Maschine lasse sich die Natur überlisten, womit sie quasi 
eine „List der Vernunft“ sei. Wie sehr wir selbst phantasmatische Wesen seien, 
zeige sich immer an Dingen, die wir für selbstverständlich hielten. Heute glaubten 
wir, dass die Mathematik ewige Wahrheiten enthalte. Aber auch die Mathematik 
sei ein Phantasma, nämlich „ein Moment gefrorener Zeit.“ Die Mathematik sei eine 
soziale Einrichtung, eine Richtungsanweisung und eine interessegeleitete Weltbe-
trachtung.115 Burckhardt sieht in der platonischen Philosophie ein Programm, ein 
uranfänglich Seiendes zu denken, das ungeboren und unverdorben sei, und auf das 
der Mensch zustreben solle. Damit aber werde die existierende Welt zu einer 
Schattenwelt herabgewürdigt, die den Blick auf eine wahre, überdauernde 
Erkenntnis verstelle.116 Der erste Philosoph, dessen Gedankenexperiment auf das 
Denken der Maschine hinauslaufe, sei Descartes gewesen. Er wage das Gedanken-
experiment, dass nicht Gott die Quelle der Wahrheit sei, sondern ein böser Geist, 
der das Ich täuschen wolle.117 Für Burckhardt läuft dieser Gedanke darauf hinaus, 
dass die Welt programmiert werden kann, das heißt ihre künftigen Zustände könn-
ten gedanklich vorweggenommen werden. Die programmierbare Zeit schlage sich 
in einer neuen Geld- und Gesellschaftsordnung nieder, und das Arbeitsethos werde 
der Weg zum Seelenheil.118 Die Maschine usurpiere die Position Gottes, und durch 
den Räderwerkautomaten entstehe erst die kontrollierbare Arbeitszeit.119  

Heute werde das Internet als „Weltintelligenz“ gefeiert, worin Burckhardt eine 
Weiterentwicklung der universalen Maschine sieht. Dies bedeute auch einen 
„Paradigmenwechsel, bei dem der Gang in die Innenwelt nicht bloß als Exkursion 
ins Unbewusste, sondern als Eroberung der materiellen Nanowelt aufgefasst wer-
den muss.“120 Mit der Digitalisierung beginne die Verflüssigung der materiellen 
Welt. Die Maschine werde langfristig einen Großteil der menschlichen Arbeit ver-
nichten, wobei die digitale Revolution alle Lebensbereiche durchdringe.121 Die 
Maschine wirke gesellschaftsbegründend und -erhaltend und sickere ins kollektive 
                                                 
112 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 19. 
113 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 23. 
114 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 35. 
115 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 101f. 
116 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 125. 
117 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 172, mit Verweis auf René Descartes, Meditationen 
über die Grundlagen der Philosophie, Hamburg 1992, 39. 
118 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 173-175. 
119 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 182. 
120 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 252. 
121 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 260f. 



III. Das Problem der Technik 

 66 

Unbewusste ein. Aber wer glaube, mit einer digitalen Superintelligenz drängende 
Menschheitsfragen lösen zu können, hänge noch religiösen und chiliastischen 
Sehnsüchten an. Die Maschine werde erst zur unbewussten Größe, wenn sie rei-
bungslos funktioniert.122 Im Grunde herrsche die Maschine nur deshalb, weil sie 
unseren Wunsch nach Unsterblichkeit erfülle. „Gewiss ist unzweifelhaft, dass die 
Zukunft der Digitalisierung gehört, doch die sozialen Plastiken, die uns umgeben, 
sind tief in der Vergangenheit verwurzelt. In Ermangelung besserer Alternativen 
strahlen sie in die Gegenwart fort, auf eine fahle, nachgerade gespenstische Weise. 
So schwindet die Bindekraft der repräsentativen Demokratie, tritt uns der Levia-
than nur noch als Schatten seiner selbst gegenüber, werden wir Zeugen, wie sich 
unsere kapitalistische Geldordnung auflöst.“123 Wir lebten in einer Zeit, in der der 
Wissensraum, gesellschaftliche Einrichtungen, Sprache und Herrschaftsformen 
eine „Seelenwanderung“ durchlebten. Die digitale Metaphysik wirke wie eine 
Kriegserklärung an die tradierten Übereinkünfte.124 Die Digitalisierung sei im 
Grunde ein Akt der Transsubstantiation. Zu Information geworden werde sogar der 
Unterschied zwischen Lebenden und Toten aufgehoben. Die Schöpfung werde nur 
in ihrer Optimierbarkeit betrachtet, und der Mensch drohe, von seinem digitalen 
Schatten, dem Programm, ersetzt zu werden. Im Weltnetz des Wissens habe nie-
mand mehr die Übersicht. Eine Richtung, in die die Gesellschaft sich hinbewegt, 
werde höchstens von einem anonymen Markt vorgegeben. Aber auch das gegen-
wärtige System sei nur Menschenwerk. „Dies vor Augen, erscheint der Entwurf 
einer digitalen Gesellschaft weder als Gedankennotwendigkeit noch als evolutio-
näre Zwangsläufigkeit.“125 Mittlerweile würden Digitalisate als natürliche Umwelt 
begriffen. „Damit aber läuft das Leben Gefahr, zum Automaten zu werden, wie 
umgekehrt der Automat zum Leben erweckt wird. Mit diesem Chiasmus aber wird 
der Unterschied zwischen der Maschine als Faktum und der Schöpfung ver-
wischt.“126 Burckhardt warnt uns davor, die Maschine an die Stelle der Schöpfung 
zu setzen und damit einem Phantasma zu verfallen. Was Burckhardt leistet, ist eine 
Philosophiegeschichte der Maschine von einem Metastandpunkt aus betrachtet. 
Burckhardt ist kein Maschinenstürmer, sondern ein Maschinendenker, der mit 
reflexiver Kraft die Maschine als eine Form moderner Unbewusstheit analysiert. 

 
Es lässt sich festhalten, dass die technische Welt ein Modus des Seins ist. Sie ist 

mittlerweile in fast in alle Lebensbereiche eingesickert. War die Technik früher ein 
Modus, den der Mensch in der Hand hatte, so hat die Technik heute ihn in der 
Hand. Diese Bedrohung der menschlichen Autonomie bedeutet aber nicht, dass 
irgendwann einmal die Computer die Macht übernehmen werden, wie es uns so 
manches Science-Fiction-Horrorszenario erzählt, sondern sie besteht darin, dass die 

                                                 
122 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 271f. 
123 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 280. 
124 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 293. 
125 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 302. 
126 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 303. 



III. Das Problem der Technik 

 67 

technische Welt zu einem Dschungel wird, in dem sich niemand mehr zurechtfin-
det und in dem viele Entscheidungen dem Menschen aus der Hand genommen 
sind. 

So wie wir uns mit Hilfe unseres Geistes eine zweite Welt geschaffen haben, 
einen iόσµος νόητος, in dem unsere Geschichten, Religionen, Traditionen, Litera-
turen, Erzählungen, Spiele und Rituale angesiedelt sind, so haben wir uns zugleich 
mit der Technik eine weitere Welt geschaffen, die immer mehr ohne unser Zutun 
ganz autonom zu funktionieren scheint. Wir sind die Agenten der Technik, die uns 
in ihrem Netz gefangen hält, denn schließlich sind wir es selbst, die sie bedienen. 

Stellen wir uns einen Augenblick lang vor, jeder Mensch würde beschließen, 
nur einen Tag lang, 24 Stunden, kein technisches Gerät zu benutzen, den Computer 
nicht hochzufahren, nicht zu telefonieren, nach dem frei gewählten Motto: „Heute 
habe ich meinen technikfreien Tag.“ Dies hätte eine Katastrophe zur Folge. Denn 
niemand ginge zur Arbeit, Einkäufe würden nicht getätigt, Geschäfte nicht abgewi-
ckelt, Reparaturen nicht durchgeführt. Dieses Gedankenexperiment zeigt, wie sehr 
wir mittlerweile von der Technik abhängig sind.  

Die Technik ist ein dem Leben innewohnender Modus, der in der Gegenwart 
sich verselbständigt hat. Mehr und mehr überträgt der Mensch seine Autonomie auf 
die „Kultur des Geräts“. Wir transferieren an die Technik Aufgaben, die uns lästig 
sind, damit wir ein angenehmeres Leben haben und uns mit den Fragen beschäfti-
gen können, die wirklich wichtig sind. Dabei wird vergessen, dass das Tragen einer 
Last – welche Art auch immer sie ist – ebenfalls zum Leben gehört, und dass mög-
licherweise auch die vermeintlich unwichtigen Fragen wichtig sein können. Frü-
here Generationen haben im wirklichen Leben Abenteuer erlebt, haben Welten und 
unwirtliche Gegenden entdeckt, und sich damit Lebensgefahren ausgesetzt. Solche 
Abenteuer sind heute, selbst wenn sie noch erlebt werden sollten, obsolet. Die 
kommende Generation wird solche Abenteuer nur noch mit Hilfe der Technik auf 
dem Bildschirm erleben. Schon hat sich die Idee breitgemacht, dass wir auch mit 
unserer Physis an der virtuellen Realität im Cyberspace teilhaben können. Der 
moderne Mensch versickert in den Bildschirm. 

 
4. Philosophische Fragen zur Technik 
Könnte Technik ein Versuch sein, vor der eigenen Verantwortung davonzulau-

fen, zumindest dort, wo wir sie noch haben? Könnte die technische Welt unser 
Leben immer oberflächlicher machen? Gibt es etwas, das uns die Technik gerade 
nicht abnehmen darf? Das Denken, das Reden, das Wissen, das Fühlen, das Lieben. 
Und was sonst noch?  

Damit die wissenschaftlich-technische Wirklichkeit funktioniert, braucht man 
keine Kenntnis der Welt, ja, sie erspart uns sogar das Denken. „Nicht die Suche 
nach Wahrheit, sondern die Selbstbehauptung des Menschen leitet die For-
schung.“127 Diejenigen Wissenschaften, die τέχνη hervorbringen, fragen nicht nach 
dem letzten Grund, sondern nach dem „Gewusst wie“, also nach der Heilkunst 

                                                 
127 Bolz, Das Gestell, 16. 



III. Das Problem der Technik 

 68 

gegen die Krankheit, nach der Mechanik gegen das Schwere, nach der Schrift 
gegen das Vergessen, nach der Baukunst gegen Unbehaustsein.128 Bei alledem wird 
vom Menschen selbst abstrahiert. Gernot Böhme meint, „die neuzeitliche Wissen-
schaft zeichne sich dadurch aus, dass sie sich von der sinnlichen Wahrnehmung 
überhaupt unabhängig zu machen suche.“129 Das Credo vieler „Technikphiloso-
phen“ lautet etwa folgendermaßen: Technisierung habe keinen Inhalt, sondern sei 
ein reflexionsfreier Vollzug. Die Indifferenz der Technik gegenüber Wahrheit, 
Natur, Seele ist der Grund dafür, dass sie sich weltweit durchsetzen konnte. In ihr 
spiegelt sich die gedanklich bereits vollendete Einheit der Welt. Die Technik 
braucht keine Begründung, weil sie funktioniert, wenn sie funktioniert.130 Und 
wenn sie funktioniert, dann völlig unabhängig von der Frage, wer der Benutzer ist. 
Es gibt technologische Funktionen „wie Regelkreise in der Elektrotechnik, Hebel, 
Kraft- und Energiemaschinen etc., deren physikalische Wirksamkeit und techni-
sche Brauchbarkeit invariant gegenüber der kulturellen Ausprägung der organisato-
rischen Hülle sind.“131 Technik funktioniert nach Regeln. Diese sind Handlungsan-
weisungen, die nicht nach dem Prinzip „wahr oder falsch“ ablaufen. Sie sind nicht 
wahrheitsdefinit, sondern effektiv oder eben nicht.132 Das bedeutet auch, dass die 
Technik keine Fragen nach dem Sinn oder dem Warum beantwortet.133 

Nun werden wir bereits in einen technischen Zusammenhang hineingeboren. 
Wir haben keine Wahl, uns für oder gegen sie zu entscheiden. Wenn wir im Hin-
terkopf halten, dass bereits Tiere Technik verwenden, um bestimmte Ziele zu errei-
chen, so ist Technik natürlich. So gesehen wird die Trennung zwischen Technik 
und Natur obsolet. Technik wird so zu einer Ausdrucksform der Natur. Nutzt der 
Mensch die Technik, gibt er sich als Mensch selbst einen Ausdruck im Versuch, 
sich von den „Fesseln der Natur“ zu befreien. Hören Technik und Natur aber auf, 
ein Dualismus zu sein, wird die Natur ambivalent. Sie ist dann Fessel und Befreier 
zugleich. 

Die Behauptung, Technik sei wertfrei, wurde von philosophischer Seite immer 
wieder kritisiert. Laut Hübner würden durch die Technik gerade aufgrund ihres 
Pochens auf Rationalität Verhaltensweisen hervorgerufen, die nur schwer mit unse-
ren Wertvorstellungen in Übereinstimmung zu bringen seien. Entwicklungen hät-
ten eingesetzt, die etwa zum Verlust des Numinosen oder dem Bedeutungsverlust 
der Kunst geführt haben. Dass der Technik das Alte nichts, das Neue aber alles 
bedeute,134 könne nicht als wertfrei beurteilt werden. Klaus Kornwachs macht dar-
auf aufmerksam, dass es etwa bei der Entwicklung und beim Bau des modernen 
Autos nicht nur um Treibstoff und Ersatzteile gehe, sondern auch um rechtliche 

                                                 
128 Vgl. Kornwachs, Technikphilosophie, 35f. 
129 Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 112, mit Hinweis auf G. Böhme, Invasive Techni-
sierung, 245. 
130 Vgl. Bolz, Das Gestell, 67-69. 
131 Kornwachs, Technikphilosophie, 22. 
132 Vgl. Kornwachs, Technikphilosophie, 70. 
133 Vgl. Kornwachs, Technikphilosophie, 117. 
134 Vgl. Hübner, Kritik, 377. 



III. Das Problem der Technik 

 69 

Regelungen, um die Kfz-Zulassung oder um die Straßenverkehrsordnung.135 Der 
Philosoph Philipp von Becker hat die Bemerkung gemacht, dass der Mensch von 
Hause aus ein homo technilogicus, und die Krafterweiterung des Körpers durch 
Technik ein Instrument der Macht sei. Diese technische Macht richte sich primär 
gegen die Macht der Natur. „Seit den ersten Stadt- und Bewässerungskulturen ist 
die Entwicklung und Anwendung von Technologie somit durch Strukturen von 
Herrschaft, Zentralisierung, Bürokratie und Ökonomie verknüpft.“136 Ob eine wis-
senschaftliche Entdeckung oder Erfindung technisch umsetzbar sei, sei nicht die 
Frage, sondern ob sie unter den jeweils gegebenen ökonomischen und politischen 
Bedingungen gewollt sei.137 

Das heißt, Technik ist immer schon ein Eingriff in die bestehende Lebenswelt 
des Menschen, und der Mensch bildet sich darüber nicht nur ein positives oder 
negatives Urteil, sondern Technik beeinflusst auch seine Lebensformen. Techno-
logien können Nebenwirkungen haben, die nicht intendiert waren oder von denen 
man vorher gar nichts wissen konnte. Und das bedeutet wiederum, dass die Kon-
struktion technischer Geräte und Systeme ein Prozess ist, in dem auch gesell-
schaftliche Nutzungen mitkonstruiert werden. Zu sagen, dass technische Geräte 
wie Atomkraftwerke, Fahrräder oder Computer sozial konstruiert sind, heißt, davon 
auszugehen, sie nicht mehr als geschlossene Systeme zu betrachten.138 Die Technik 
hat sich neben Markt und Staat zu einer dritten Superstruktur entwickelt.139 

Technik ist ein Ergebnis menschlicher Rationalität. Auch wenn rationale Ent-
scheidungen geschichtlich sind – denn es gibt keine rationalen Inhalte, Ziele und 
Annahmen „an sich“ – so sind sie andererseits auch ungeschichtlich insofern, „als 
sie immer das gleiche suchen, immer die gleiche Form haben: Nämlich einen 
umfassenden Gesamtzusammenhang mit sich selbst in optimale Übereinstimmung 
zu bringen.“140 Das Neue der Technik besteht nach Bolz in der Neigung, das 
Formale der Rationalität in den Vordergrund zu rücken und damit über alle Inhalte 
zu triumphieren. An die Stelle des Inhaltes trete das Modell. Alles werde im 
Grunde als Modell betrachtet und damit eben nicht als etwas Endgültiges, sondern 
Vorläufiges, womit wir uns fundamental in der Unwirklichkeit aufhielten. Die 
Wissenschaften produzierten ein übervolles System von Informationen statt 
anschaulicher Erfüllung.141 Aber dieser Reichtum an Information führe zu einer 
Armut an Aufmerksamkeit. Nicht die Informationen seien knapp, sondern die Ori-
entierung sei es, und zwar deshalb, weil wir mit Hilfe von Auswahl, Filter und 
Bewertung nichts anderes versuchten, als dieser Informationsflut Herr zu wer-
den.142  

                                                 
135 Vgl. Kornwachs, Technikphilosophie, 23. 
136 von Becker, Der neue Glaube, 71. 
137 Vgl. von Becker, Der neue Glaube, 72. 
138 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 146f. 
139 Vgl. Böhme, Invasive Technisierung, 27. 
140 Hübner, Kritik, 393. 
141 Vgl. Bolz, Das Gestell, 23. 
142 Vgl. Bolz, Das Gestell, 112f. 



III. Das Problem der Technik 

 70 

Je technisierter die Welt ist, desto mehr ist sie dem Menschen aus der Hand 
genommen, und damit wird unsere Fähigkeit, die Zukunft zu meistern, immer 
fragwürdiger.143 Sicher ist die skeptische Haltung der Bevölkerung gegenüber 
bestimmten Techniken wie Kernkraft, Gentechnik oder Enhancement damit ver-
bunden, dass viele glauben, dies mit dem Verlust der Kontrolle über die eigene 
Lebenswelt bezahlen zu müssen. Hinzu kommt, dass vielfach nicht geregelt ist, wer 
wofür die Verantwortung bei technischem Versagen hat.144 

Es gibt Philosophen, die der Aufassung sind, die Technik habe keinen Wahr-
heitsbezug, weil es mit ihr nur darum gehe, dass sie funktioniere, effektiv sei. 
Umgekehrt gilt aber, dass die Technik die Wahrheit der modernen Gesellschaft ist. 
Die gegenwärtige menschliche Gemeinschaft bezieht ihr Selbstverständnis weitge-
hend aus technisch-wissenschaftlichen Formen und Ideen.145 Und diese Formen 
müssen wohl immer weiter entwickelt werden. Andererseits lässt sich fragen, „ob 
die Dominanz wissenschaftlichen Wissens in unserer Gesellschaft nicht zur Ver-
ödung vieler anderer Wissensformen führt.“146 Böhme sieht diese Entwicklung aber 
nicht nur negativ, denn „dass Denken qua Rationalität mehr und mehr an Maschi-
nen abgegeben werden kann, befreit von der Einengung auf gegenständlich-ratio-
nales Bewusstsein.“147 Aber die Frage ist doch, ob diese Einengung nicht längst 
dazu geführt hat, dass das herrschende Bewusstsein nur noch auf gegenständlich-
rationale Sachverhalte zielt. 

Und diese Wahrheit mit ihrer kalten Rationalität, ihren Wissenschaften, ihrem 
Glauben an Information, Modellen und Systemen wächst mit jedem Tag. Sie 
wächst, weil sie der kommende Gott ist. Denn das Göttliche kommt nie aus der 
verbuchten Vergangenheit, sondern immer nur als Zukunft aus der jeweiligen 
Gegenwart und ihrer Wirklichkeit auf uns zu.148 Nur deshalb ist die Science Fiction 
ein Teil einer kommenden Welt, die schon anwesend ist. Vielleicht ist es diese 
doppelte Bewegung der Technik, dass sie, ohne einen Wahrheitsbezug zu haben, 
zur Wahrheit wird, und eben dadurch einen Beitrag zur Entfremdung des Men-
schen leistet. Die Technik entfremdet, weil sie vom Menschen absieht. Sie ent-
fremdet, weil die Naturbeherrschung in der technischen Welt die Erde in eine Fab-
rik verwandelt hat, in der Sachlichkeit statt Persönlichkeit gefragt ist. Sie entfrem-
det, weil sie den Menschen in gesunde, zufriedene Automaten verwandelt.149 Das 
ist die Wahrheit der kommenden Zeit, die bereits angebrochen ist. Sie ist mitten 
unter uns. „Das interessante Rätsel unserer Zeit ist, daß wir uns so bereitwillig 
schlafwandelnd diesen Prozessen einer Restrukturierung der Bedingungen 

                                                 
143 Vgl. Hübner, Kritik, 384-387. 
144 Vgl. Kornwachs, Technikphilosophie, 100-103. 
145 Vgl. Hübner, Kritik, 372. 
146 Böhme, Invasive Technisierung, 129. 
147 Böhme, Invasive Technisierung, 222f. 
148 Vgl. Giegerich, Begräbnis, 220. 
149 Vgl. Bolz, Das Gestell, 56 u. 70-72. 



III. Das Problem der Technik 

 71 

menschlichen Existierens überlassen.“150 Wir können Technik gar nicht gestalten, 
sondern uns nur anpassen, da sie sich „hinter unserem Rücken“ vollzieht.151 Die 
Technik greift mittlerweile nicht nur in gesellschaftliche Handlungsvollzüge, son-
dern in die Tiefe des Organismus ein, sie wird zur Infrastruktur des Lebens selbst. 
„Was heute an gesellschaftlichem Leben möglich ist, wird durch die vorliegende 
technische Infrastruktur der Gesellschaft bestimmt […] Technik ist in der techni-
schen Zivilisation nicht mehr etwas Äußerliches, sondern strukturiert menschliches 
Leben und gesellschaftliche Verhältnisse von innen.“152 Insgesamt wird unser 
Selbstverständnis als Mensch und unser gesellschaftliches Verständnis heute tech-
nisch definiert: „Die Identität eines Menschen als genetischer Fingerabdruck, die 
Biographie eines Menschen als seine gesundheitliche e-card, Lernen als Umgang 
mit Datenspeichern, Gesellschaft als Vernetzung von PCs.“153  

Wenn Klaus Birnstiel mit seiner Bemerkung richtig liegt, dass es um das Wahr-
werden der technischen Gegenwart gehe,154 dann lautet die Frage, was das für eine 
Wahrheit ist, die erst im Werden begriffen ist. Offensichtlich doch eine Wahrheit, 
die dem bloß logischen Schema „wahr-falsch“ nicht folgt, eine Wahrheit, die das 
Andere ihrer selbst in sich trägt, als Lebenslüge vielleicht, als „Gespenst“ oder als 
Problem, eine aufgehobene Wahrheit im Hegelschen Sinne. Der Wahrheit, dass das 
Leben nicht nur Lust, sondern auch Last ist, will der moderne Mensch im allge-
meinen entfliehen. In seinem Buch The Soul’s Logical Life (2001) erklärt Wolf-
gang Giegerich, dass das Leben selbst sich auf eine höhere, abstraktere Ebene 
bewegt habe. Die Physik etwa habe sich von der Makro- auf die Mikroebene 
bewegt und rede nicht mehr von Dingen, sondern reflektiere theoretische Modelle 
der Realität. Die natürliche Realitätsebene sei überholt. Die Gesetze von Informa-
tion und Kommunikation durchdrängen immer mehr Lebensbereiche. Das Leben 
ziehe aus der natürlichen Welt aus und dafür in die virtuelle Welt des Cyberspace 
ein. Immer weniger würden wir von natürlichen Kräften wie Tag und Nacht, Regen 
und Sonne, Erde und Meer, menschlichen Leidenschaften und Interessen bestimmt, 
sondern immer mehr von den unheimlichen, abstrakten und irrationalen Kräften 
und Prozessen, die niemand versteht. Unsere heutigen Probleme seien irgendwie 
von Menschen gemacht und doch subjektlos, anonym, von Menschen weder kon-
trollierbar noch verstehbar.155 Die wirklichen Entscheidungen seien nicht mehr 
unsere, sondern geschähen hinter unserem Rücken. Das sei die Wahrheit der tech-
nischen Zivilisation, die in einem steten Werden begriffen sei. Möglicherweise 
wolle dieses Zeitalter gar keine Wahrheit mehr, sondern stattdessen eine Lawine 
von Informationen, Bildern, Stimulationen, Gefühlen, Ereignissen und automati-

                                                 
150 Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 18, mit Hinweis auf Langdon Winner, The Whale 
and the Reactor, 1987, 9f. 
151 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 120. 
152 Böhme, Invasive Technisierung, 19f. 
153 Böhme, Invasive Technisierung, 20. 
154 Vgl. Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 270f. 
155 Vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 27f. 



III. Das Problem der Technik 

 72 

sierten Prozessen.156 Damit bewegt sich Giegerich in der Nähe zur Philosophie Jean 
Baudrillards, auf die wir noch zu sprechen kommen werden. 

 
5. Ein Zukunftsszenario 
Die große Angst des modernen Menschen vor der Technik, die längst ein 

unkontrollierbares Eigenleben entwickelt hat, besteht darin, dass sie ihm letztlich 
alles abnehmen könnte: seine Autonomie, sein Denken, sein Leben. Wurde die 
Technik ursprünglich dazu eingesetzt, das Leben zu vereinfachen, so scheint es 
jetzt, dass sie langfristig dem Menschen das Leben selbst abnimmt. Die Technik 
wird immer beweglicher, während der Mensch erstarrt. Jeder einzelne Schritt 
könnte vorprogrammiert sein, ein Abweichen davon könnte bestraft werden. 24 
Stunden am Tag und 7 Tage die Woche könnte man von früh bis spät den Befehlen 
von Automaten gehorchen müssen. Wann man aufsteht und wann man was früh-
stückt, und was zu einer ausgewogenen Ernährung gehört, wird einem ein Compu-
terprogramm vorschlagen. Die Zahnbürste, die den Konsumenten daran erinnert, 
dass er seine Zähne nicht alle ausgewogen geputzt hat, gibt es bereits. Selbstfah-
rende Autos gleiten den Verbraucher sicher zum Arbeitsplatz, sofern man zu der 
glücklichen Kaste zählt, die noch einer Arbeit nachgehen darf. In der Kantine gibt 
es bei sanfter Hintergrundmusik ausgewogene, vegane Ernährung für jeden 
Geschmack, alles ausgewogen. „Nur kein Übermaß, kein Ultra, kein Radikalis-
mus!“ (Stirner) Die „Nivellierung der Weltstruktur“ (Blumenberg), Uniformität ist 
das große Ziel der Digitalisierung. Aber es ist kein bewusstes Ziel der Menschen, 
sondern die Eigendynamik der technischen Entwicklung, die darauf zusteuert. Da 
Abweichungen ein Grund für Diskriminierung sein könnten, gibt es Bemühungen, 
sie einzuebnen. Automaten beaufsichtigen Kinder auf rundum abgesicherten Spiel-
plätzen und achten darauf, dass sich der Nachwuchs beim Abenteuer verheißenden 
Klettergerüst nicht das Genick bricht, sofern dieses hochgefährliche Gerät nicht 
längst abgeschafft wurde. Die Automaten werden auch jeden Streit der Kinder im 
Keime ersticken, so dass alle sich wohlfühlen und sich keiner benachteiligt fühlen 
muss. Rentner leben in Wohlfühl-Altersheimen und auch hier ist das überlastete 
Personal durch Automaten ersetzt worden, denen keine Arbeit zu viel ist. „In die-
sem schützenden Kokon der Technosphäre lebt der letzte Mensch.“157 Ist Nietz-
sches letzter Mensch tatsächlich das Ende der Geschichte? Norbert Bolz schreibt: 
„Am Anfang war der Wille zum Wissen, am Ende steht der Konsumismus einer 
ganz und gar von Technik abhängigen Gesellschaft.“158 Aber wir wissen auch, dass 
wir eine solche Gesellschaft nicht wollen können. Die Technik jedoch schreitet 
über unser Wollen hinweg. Nicht alles aber, was geschieht, ist nur Technik. Hinter 
einigem, was als „technische Entwicklung“ ausgegeben wird, steckt ein bestimmter 
politischer Wille. Die Hoffnung besteht in dem Wissen, dass die von Bolz vorge-
tragene Aussicht Geschichtsphilosophie ist. Denn wir wissen nicht, was „am Ende“ 

                                                 
156 Vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 224. 
157 Bolz, Das Gestell, 25. 
158 Bolz, Das Gestell, 36. 



III. Das Problem der Technik 

 73 

stehen wird. Der absolute Konsumismus, den uns Wells, Huxley und andere prä-
sentiert haben, mag triumphieren, aber was kommt danach? Man könnte damit 
antworten, dass die Geschichte nicht als Sturz gelesen werden muss. Geschichte ist 
vor allem auch die Geschichte des Unvorhersehbaren und des Unvorhersagbaren. 
Unsere technische Entwicklung verdankt sich vor allem der Idee, dass allein das 
Leben heilig ist, der Tod aber nicht. Der Tod wird als Feind angesehen, der unter 
allen Umständen vermieden werden muss, obwohl alle Beteiligten eigentlich wis-
sen, dass das nicht möglich ist. Der Philosoph Byung-Chul Han schreibt in seinem 
Buch Vom Verschwinden der Rituale, dass die Verbannung des Todes aus dem 
Leben konstitutiv für die kapitalistische Produktion sei, während die archaischen 
Gesellschaften eine solche Trennung nicht gekannt hätten. „Die Gesellschaft der 
Produktion ist von der Angst vor dem Tod beherrscht. Das Kapital wirkt wie eine 
Garantie gegen den Tod. Es wird als akkumulierte Zeit imaginiert, denn mit dem 
Geld kann man den anderen für sich arbeiten lassen, das heißt, die Zeit kaufen.“159 

 
So gesehen wird die Science Fiction selbst zu einer Technik der Bewältigung 

der Zeit. Aber kommt ihr auch die Fähigkeit zu, die Zeit angemessen auszudrü-
cken? Die Science-Fiction-Autoren müssen nicht wissen, wie ein Raumschiff oder 
wie das Beamen technisch funktioniert. Aber sie sollten sich über die ökonomi-
schen, politischen, sozialen und kulturellen Auswirkungen, die die Verstrickung 
von Technik und Gesellschaft mit sich bringen, Gedanken gemacht haben, bevor 
sie zu schreiben beginnen. Die Technik als ein Problem zu sehen, soll im folgenden 
nicht nur in unseren Hinterköpfen verbleiben, sondern auch ein Anknüpfungspunkt 
der Science Fiction sein. 

Und wie ist es überhaupt dazu gekommen, Science-Fiction-Geschichten zu 
schreiben? Warum wurden sie in die Welt gesetzt? Dazu ist es notwendig, nun 
einen Blick in die Geschichte der Science Fiction zu werfen. 

 
 

                                                 
159 Han, Rituale, 62f. 





IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 75 

IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 
Seitdem die Zukunft allerdings einmal entdeckt worden ist, 

hat sie auch eine Geschichte. 

Lucian Hölscher 
 
 
Wenn „Science Fiction“ ein fluider Begriff ist und sich kein konkreter histori-

scher Anfang der Science Fiction nachzeichnen lässt, wird es schwer, einen Beginn 
festzumachen. Wir stehen im Grunde vor derselben Frage wie ein Historiker, der 
etwa eine Geschichte der Französischen Revolution schreiben will. Jeder Historiker 
kennt das Datum des Sturms auf die Bastille, aber wenn er danach fragt, welche 
Ursachen denn überhaupt zu diesem Sturm geführt haben, dann muss er eine Vor-
geschichte schreiben. Doch wie er diese Vorgeschichte gestaltet und wann er sie 
einsetzen lässt, unterliegt seiner subjektiven Entscheidung. Inwiefern die Ge-
schichte ein Objektivitätsproblem hat, werden wir noch sehen. 

Es ist für das Verständnis der Science Fiction unabdingbar, dass wir uns über 
ihre Vergangenheit, über ihre historischen Wurzeln klarwerden müssen, wenn wir 
sie und die philosophischen Probleme, die sie aufwirft, begreifen wollen. Es gilt 
außerdem zu verstehen, dass die Geschichte der Science Fiction und die kritische 
Reflexion über sie Einfluss auf sie selbst ausüben. Nachdem, was wir bisher über 
die Science Fiction erfahren haben, ist es offensichtlich notwendig, dass bestimmte 
geistesgeschichtliche Voraussetzungen erfüllt sein müssen, damit sie überhaupt 
anheben kann. Es müssen gewisse Konditionen für eine bestimmte Denkform vor-
liegen, und zwar die Bedingungen für ein technisch-wissenschaftliches Weltbild. 
Die Science Fiction ist eine Literatur, die es wesentlich mit der Frage nach den 
Folgen technisch-wissenschaftlicher Spekulationen und Entwicklungen zu tun hat 
und der damit verbundenen Idee des Fortschritts, die Zukunftserwartungen frei-
setzt. Die Idee des Fortschritts wurzelt seit Francis Bacon auf dem Vertrauen in die 
technischen Möglichkeiten der Naturbeherrschung. 

 
1. Die historischen Wurzeln der Science Fiction 

Mit Beginn der Neuzeit im 16. Jahrhundert wuchsen das Selbstbewusstsein des 
Menschen und das Vertrauen in die eigene, menschliche Schaffenskraft der Ver-
nunft. Es kam zur Kritik an traditionellen Standpunkten, vor allem gegenüber der 
Kirche, und zur Distanzierung von ihren Dogmen. Aus der bislang passiven Hal-
tung der Natur gegenüber, die das ganze Mittelalter hindurch wirksam war, entwi-
ckelte sich eine aktive, das heißt es wurde nicht mehr nur in Büchern geforscht, 
sondern in der Natur selbst. Man führte die konstruktiv-experimentelle Methode 
ein, man fragte nach den Erkenntnismöglichkeiten des Menschen unabhängig von 
äußeren Autoritäten, das heißt kraft der eigenen Vernunft. 

In der Frühen Neuzeit kam die Frage nach dem auf, was wirkliches Wissen sei: 
Nur das Subjekt kann über Wissen verfügen. Bei Descartes übernahm die Wissen-
schaft die Funktion, „die bis dahin das Dogma der Kirche ausgeübt hatte, nämlich 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 76 

die einer allgemein-geistigen Existenzsicherung.“1 Mit der Frühen Neuzeit setzte 
zugleich die sehr viel intensivere naturwissenschaftliche Forschung ein, die sich 
mehr und mehr der theologischen Bevormundung entzog. Diese Idee eines tech-
nisch-wissenschaftlichen Fortschritts hatte auch Auswirkungen auf die Politische 
Theorie. Nach Kant zielte die moralisch-praktische Vernunftidee eines kontinuier-
lichen Fortschritts auf die Errichtung einer vollkommenen Staatsverfassung, und 
Hegel sah im Fortschritt die Selbstverwirklichung des Geistes in der Geschichte. 
Die Philosophie der Aufklärung erblickte im Fortschritt die Verwirklichung gesell-
schaftlicher Ideale wie Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Sie ging von der Vor-
aussetzung aus, dass alle Menschen von Natur aus dieselben Rechte hatten.  

Die Idee der Naturbeherrschung, des wissenschaftlich-technischen und gesell-
schaftlichen Fortschritts fiel zusammen mit den Entdeckungsfahrten nach Amerika, 
Afrika und Indien, die die Welt tatsächlich erweiterten, nicht nur im Gedankenex-
periment. Diese Entwicklung war ein notwendiges Stimulans für das utopische 
Denken.2 All diese Prozesse führten zur Zerstörung des mittelalterlichen Weltbil-
des vom stabilen, unveränderlichen Kosmos und von einer unveränderlichen 
Gesellschaft, obwohl in Ansätzen die neuen Gedanken schon im Spätmittelalter 
entwickelt worden waren. Mit Hilfe des technisch-wissenschaftlichen Fortschritts 
entdeckten Kopernikus und Galilei nicht nur, dass die Erde sich um die Sonne 
dreht, sondern sie entdeckten auch, dass die Sterne sehr weit entfernte Sonnen sind, 
womit die Vorstellung von der mittelalterlichen Sphärenhülle obsolet wurde. Und 
nun war auch vorstellbar, dass um andere Sonnen auch andere Planeten kreisen. 

 
Karl S. Guthke hat 1983 in seinem Werk Der Mythos der Neuzeit dargelegt, wie 

die Idee der Mehrheit der Welten mit dem kopernikanisch-galileischen Weltbild 
begann und wie damit die Frage nach der Stellung des Menschen im Kosmos eine 
neue Dimension gewann. Dass es eventuell im fernen Kosmos andere Bewohner 
geben könnte, hatte im Zuge des beginnenden Neoaristotelismus bereits die Theo-
logie des 13. Jahrhunderts in helle Aufregung versetzt. Aristoteles hatte die Frage 
nach den vielen iόσµοι verneint, aber auch die oppositionelle Haltung war denk-
bar, nämlich die, dass die Behauptung nur einer möglichen Welt die Freiheit und 
Allmacht Gottes beschränke. Man räumte die Möglichkeit ein, Gott könne viele 
Welten mit menschenähnlichen Geschöpfen schaffen. 1277 sanktionierte der Papst 
eine Erklärung des Bischofs von Paris, das Prinzip der göttlichen Möglichkeit, 
unendlich viele belebte Welten schaffen zu können. Das war jedoch nicht weltbe-
wegend, da hier noch keine kosmologische Frage gestellt wurde, sondern es um die 
unendliche Potenz Gottes ging.3 Die Annahme tatsächlicher fremder Welten galt 
als Häresie. Erst Nikolaus von Kues widersprach dieser Einstellung, und Nikolaus 
Kopernikus bestätigte ihn 1543 mit seinem Werk De revolutionibus orbium coe-

lestium, das der Idee der Pluralität der Welten durch seine Entdeckungen den Sta-

                                                 
1 Blumenberg, Legitimität der Neuzeit, 20. 
2 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 7. 
3 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 42. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 77 

tus einer potentiellen Wirklichkeit und säkularen Wahrheit verlieh. „Erst damit trat 
die Vorstellung, daß ‚wir nicht allein’ seien, in das Stadium jener Aktualität, die in 
unserer Gegenwart ihre höchste Intensität erreicht hat.“4 

Für Guthke ist Johannes Keplers Roman Somnium (1634) daher der erste 
Science-Fiction-Roman, weil er erstmals überhaupt die Existenz von Außerirdi-
schen, nämlich von Mondbewohnern, thematisierte.5 In der Frühen Neuzeit setzte 
sich die Einsicht durch, dass die Erde nicht das Zentrum des Universums darstellt. 
Entscheidend war jedoch der Gedanke, dass es überhaupt kein Zentrum gibt, dass 
die Kohärenz verschwindet; und die Idee wurde virulent, „daß der Kosmos auch 
kein harmonisches, geordnetes und kohärentes System sein könnte.“6 Als man zwi-
schen 1650 und 1750 die Zeit „entdeckte“, manifestierte sich das auf den Gebieten 
der Geologie und der Altertumskunde.7 Und je intensiver man auf diesen Gebieten 
forschte, desto deutlicher wurde, dass das Weltall größer und die Erde älter war, als 
man es sich bis dahin hatte träumen lassen. Erst im 20. Jahrhundert wusste man 
ungefähr, wie groß der Raum des Weltalls war und wie lange die Zeit, seitdem er 
existierte.8 

 
Es musste jedoch noch einige Zeit vergehen, bis der technisch-wissenschaftliche 

Fortschritt, der das Movens der Science Fiction ist, selbstkritisch reflektiert wurde. 
Eine solche literarische Reflexion lag erstmals in Mary Shelleys Roman Franken-

stein (1818) vor, der häufig als der erste Science-Fiction-Roman genannt wird, weil 
er erstmals die „science“ im modernen Sinn durch ein fiktives Problem themati-
sierte.9 Frankenstein erschien im Zuge der gothic novel. Frankensteins Monster 
entstand mit Hilfe naturwissenschaftlicher Techniken, d.h. „wunderbare Ereignisse 
brauchen von nun an nicht mehr eine übernatürliche Erklärung.“10 Allerdings 

                                                 
4 Guthke, Mythos der Neuzeit, 45f. Der Philosoph David Lamb betonte, dass die Frage, wenn es Au-
ßerirdische gebe, warum sie sich dann nicht zeigten, der Frage nach Gott ähnele. Möglicherweise 
haben sie uns besucht und wir sind uns dessen nur nicht bewusst. Im Gegensatz zum ptolemäischen 
Universum sei das kopernikanische riesig, jenseits unserer Vorstellungskraft. Und weil es jenseits 
unserer Vorstellungskraft liege, wollten wir es füllen, wenn nicht mit Gott, dann mit Außerirdischen. 
Die Frage „Wozu ist all diese Leere gut?“ mag irrational sein, aber sie sei doch verständlich. Die Idee 
eines zwecklosen Weltalls scheine ein Affront gegen die menschliche Vorstellungskraft zu sein, aber 
das Beispiel der Erde zeige, dass das All doch mit mehr gefüllt sei als mit Vakuum und Stein. Vgl. 
Appleyard, Aliens, 213-215. 
5 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 81; Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 71-73. So gesehen 
könnte man die Science Fiction allerdings sogar bis in die Antike zurückverfolgen, da schon Lukian 
von Samosata eine Mondreise beschrieb. Für Simon Spiegel aber „reicht es nicht aus, dass der Prota-
gonist zum Mond reist oder einen künstlichen Menschen erschafft […] Voraussetzung für die Exi-
stenz einer historischen Gattung ist ein Gattungsbewusstsein, ein Inventar an Konventionen, dessen 
sich Autoren bedienen und das die Leserschaft wiedererkennen kann.“ (Konstitution des Wunderba-
ren, 73.) 
6 Rossi, Das Altern der Welt, 881. 
7 Vgl. Rossi, Das Altern der Welt, 883. 
8 Vgl. Appleyard, Aliens, 218. 
9 Vgl. Weber, Science Fiction, 7. 
10 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 73. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 78 

schrieb auch Shelley noch nicht in dem Bewusstsein, Science Fiction zu verfassen. 
Der Roman Frankenstein kam ganz ohne übernatürliche Instanzen aus. Von Magie 
und Alchemie wandte sich der Wissenschaftler Frankenstein ab, denn seiner For-
schung zufolge ermöglichte erst die Wissenschaft das, was die Alchemisten nur 
versprochen hatten: die Erschaffung von Leben.11  

Weitere Autoren, die als erste Autoren der Science Fiction eingeschätzt werden, 
sind Edgar Allan Poe, Jules Verne und H.G. Wells. Poes bekannteste Erzählungen 
sind allerdings keine Romane, die man als bloß wissenschaftlich-technische 
Geschichten einordnen kann, da das phantastische Element viel zu deutlich her-
vortritt. Wenn alle drei Autoren zur Science Fiction gerechnet werden, bedeutet das 
zum einen, dass dieses Genre recht früh als ein disparates hervortrat, zum anderen, 
dass auch eine Gemeinsamkeit vorliegt. Auf eine vage Weise gehören diese Auto-
ren zusammen, weil es in ihrer Literatur um etwas geht, das einerseits der Sphäre 
des Nichtexistenten angehört, andererseits aber den Eindruck erweckt, als handele 
es sich beim Dargestellten trotz des „Phantastischen“, „Zukünftigen“ oder 
„Unheimlichen“ um etwas Selbstverständliches. „Der Effekt [der phantastischen 
Kunst] ist die Präsentation eines Nichtempirischen, als wäre es empirisch.“12 Poes 
Werk gehört zum großen Teil der Schauerromantik an. „Poe benutzt den freien 
Spielraum für die Phantasie weniger, um künftige Leistungen der Wissenschaft zu 
preisen, als vielmehr, um das außerhalb des Wissenschaftlichen Liegende 
auszumalen: das Mystische, Geheimnisvolle, mitunter auch das Grauenhafte, 
Schreckliche. Darin sind ihm manche moderne Science-Fiction-Stories gefolgt.“13 

Im Zuge der Industriellen Revolution Mitte des 19. Jahrhunderts, mit dem Ent-
stehen von Fabriken, der Eisenbahn, der naturwissenschaftlich-technischen Welt, 
wurde der technische Fortschritt unübersehbar, so dass Nova zum festen Teil der 
Literatur wurden. „Im Zeitalter der industriellen Revolution sind die Vorstellungen 
von gesellschaftlichem und naturwissenschaftlich-technischem Fortschritt eng mit-
einander verknüpft.“14 In der Literatur begann man, sich auszumalen, welche Fort-
schritte die industrielle Revolution noch weiter mit sich bringen werde, und man 
eilte den Tatsachen voraus. „Aus der Faszination für technische Neuerungen, ver-
mischt mit einem naturwissenschaftlichen Interesse, entstand die Scientific 

Romance, die erste vollständig im SF-Modus angesiedelte Literaturgattung […] 
Die vordergründige wissenschaftliche Fundierung wurde von den Zeitgenossen als 
bestimmendes Element der Gattung wahrgenommen.“15 Die führenden Autoren 
dieser Literatur wurden Jules Verne und H.G. Wells. „Was Verne [in seinen 
Romanen] vorlegt, ist eine Enzyklopädie des Wissens in Romanform. Die utopi-
schen und ‚phantastischen’ Elemente bewegen sich im Rahmen der bestehenden 
Wirklichkeit und auf dem Boden der naturwissenschaftlichen Kenntnisse seiner 

                                                 
11 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 81f. 
12 Adorno, Ästhetische Theorie, 36. 
13 Schwonke, Vom Staatsroman, 36. 
14 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 84. 
15 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 85. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 79 

Zeit. Oft fehlen sie ganz wie in seinem erfolgreichsten Buch ‚In achtzig Tagen um 
die Welt’.“16 Verne schilderte in Von der Erde zum Mond – Die Reise um den 

Mond (1863/64) und Hector Servadac (1877) zwei Weltraumfahrten. „In beiden 
Fällen gehen die breit ausgeführten astronomischen Darlegungen nirgends über das 
anerkannte Wissen hinaus. Über etwaige Bewohner der Himmelskörper wird nichts 
gesagt.“17 Schon im amerikanischen Sezessionskrieg hatte ein Unterwasserschiff 
von sich reden gemacht, da es ein Kriegsschiff versenkte. „Verne glaubt, daß alle 
Aufgaben, die sich die Wissenschaft und die Technik einmal gestellt haben, in der 
Zukunft gelöst werden können.“18 Schwonke ist allerdings der Ansicht, dass Verne 
Zukunftsromane im eigentlichen Sinn gar nicht geschrieben habe, da alles so 
beschrieben sei, als könne es gleich morgen beginnen; vielmehr gäben seine 
Romane den Ausdruck des Bewusstseins seiner Zeit so stark wieder, wie kein 
anderer Roman zuvor.19  

Der europäische Mensch griff nach den Sternen, nachdem er die Erde im Zuge 
von Imperialismus und Kolonialismus mehr und mehr „entdeckt“ hatte, denn der 
irdische Expansionsraum war um 1900 mehr oder weniger erschöpft.20 Doch 
zunächst war es nicht so, dass der Mensch in den Weltraum vordringen konnte, 
sondern umgekehrt musste er sich der Invasion anderer Wesen aus dem Weltall 
erwehren. Die Science Fiction machte das politische Geschehen um 1900, machte 
Kolonialismus und Imperialismus zum Thema. Die Romane von H.G. Wells Krieg 

der Welten (1897) und Kurd Laßwitz Auf zwei Planeten (1898) sind Reflexionen 
auf die Eroberung von Lebensräumen fremder Völker, die unterdrückt und ausge-
beutet werden. In Laßwitz’ Roman werden die Menschen der Erde von Marsianern 
angegriffen, die ihnen ihre Moralvorstellungen aufzwingen wollen. Noch schlim-
mer ist es in Wells’ Roman. Hier kommen die Marsmenschen auf die Erde und 
überziehen die Menschen mit einem grauenhaften Krieg. Die Marsmenschen füh-
len sich den Erdmenschen überlegen und haben nicht die Absicht, mit ihnen über-
haupt in Verbindung zu treten. „In dieser Entwicklung der Rezeption wurde nicht 
nur der verbindende Zusammenhang zwischen den frühen Werken (und ihrer 
Sozial- und Technologiekritik) und den späteren utopischen unterdrückt, sondern 
auch der bei Wells noch lebendige geschichtliche Zusammenhang zwischen SF und 
der sozialkritischen Literatur sowie der klassischen Utopie und dem besonders in 
Amerika der Zeit noch lebendigen utopischen Roman.”21  

In jener Zeit entstand in Europa und den USA eine Fülle trivialer Marsromane, 
da man sich den Mars immer noch als bewohnt vorstellte. Einer der bekanntesten 
Vorreiter dieser Idee war der französische Astronom und Populärwissenschaftler 
Camille Flammarion. Er hielt es für möglich, dass Leben entstehen könne, das mit 
dem unseren nichts gemein habe, ja, er glaubte, das Leben auf anderen Planeten 

                                                 
16 Schwonke, Vom Staatsroman, 37. 
17 Schwonke, Vom Staatsroman, 37. 
18 Schwonke, Vom Staatsroman, 38. 
19 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 38f. 
20 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 131. 
21 Schulz, Science Fiction, 20. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 80 

müsse notwendig anders sein als bei uns, weil es unter anderen Bedingungen ent-
standen sei.22 Seine Werke (sowohl Sachbücher als auch Romane) über die Plurali-
tät der Welten waren weit verbreitet und hatten eine Millionenauflage. Flammarion 
nahm seine Gewissheit, dass es wirkliches Leben auf fremden Planeten gebe, nur 
aus den exakten Wissenschaften. Trotz seiner Neigung zur Schwärmerei fragte sich 
Flammarion stets, wieweit die chemisch-physikalischen Bedingungen eines Welt-
körpers für das Leben günstig seien oder nicht. Allerdings setzte er die Bewohn-
barkeit mit Bewohntheit gleich.23 Flammarion sprach stets von „Menschen“, wenn 
er fremde Intelligenzen meinte. Am meisten interessierte ihn der Mars. Er betonte 
die Ähnlichkeit des Mars mit der Erde, weshalb die dortige „Menschheit“ uns ähn-
lich sein müsse. Die Zivilisation des Mars müsse der irdischen jedoch überlegen 
sein, so dachte er, weil der Mars älter sei. Die Marsianer könnten fliegen, weil die 
Schwerkraft geringer sei, außerdem seien sie größer und leichter.24 

Der Mars geriet in den Mittelpunkt der Debatte um die Mehrheit der Welten, als 
der italienische Astronom Giovanni Schiaparelli 1877 die Marskanäle entdeckte. 
Deshalb wurde den vorgeblichen Marsbewohnern eine hohe Intelligenz beschei-
nigt. Man meinte, es handele sich bei diesen Kanälen um ein künstliches Bewässe-
rungssystem.25 Obwohl uns noch vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs verbesserte 
Fernrohre aus allen Träumen rissen, blieben die Marsianer eine fixe Idee der Ima-
gination des 20. Jahrhunderts.26 Noch 1938, zu einer Zeit also, als man längst 
wusste, dass keine Marsmenschen existierten, löste Orson Welles in New York 
eine Massenpanik aus, als er in einer Radiosendung „berichtete“, die Stadt werde 
von einer Invasion durch Marsianer heimgesucht. Die irrationalen Ängste des 
Menschen scheinen mächtiger zu sein als sein rationales Wissen. Die Texte der 
Science Fiction antworten nicht nur auf bestimmte wissenschaftliche Fortschritte, 
sondern neuere technische Erfindungen werden von der Science Fiction ihrerseits 
vorausgesagt. So hatte H.G. Wells schon 1914 die Atombombe vorausgedacht.27  

 
2. Die Science Fiction als Trivial- und Massenliteratur 
Auch über die Herkunft des Begriffes „Science Fiction“ selbst wird gestritten. 

Er wurde zwar schon 1851 von William Wilson gebraucht, hatte sich aber in jener 
Zeit noch nicht durchsetzen können.28 Gemeinhin wird angenommen, dass der 
Begriff „Science Fiction“ von dem aus Luxemburg stammenden US-Amerikaner 
Hugo Gernsback geprägt wurde, der 1926 das Magazin Amazing Stories heraus-
brachte, das allerdings nicht das erste seiner Art war. Zunächst verwendete Gerns-

                                                 
22 Vgl. Boia, Zwischen Wissenschaft und Science Fiction, 124. 
23 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 302-304. 
24 Vgl. Boia, Zwischen Wissenschaft und Science Fiction, 124f. 
25 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 307. 
26 Vgl. Appleyard, Aliens, 198. 
27 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 10. 
28 Und zwar in seinem Werk A Little Earnest Book Upon A Great Old Subject. Vgl. Salewski, Zeit-
geist und Zeitmaschine, 82, mit Verweis auf Alpers / Hahn (Hrsg.), Lexikon der Science-Fiction-
Literatur, 27. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 81 

back den Begriff „scientifiction“, um Geschichten wie die von Edgar Allan Poe, 
Jules Verne oder H.G. Wells zu klassifizieren. 1929 führte er den Begriff „Science 
Fiction“ wieder neu ein.29 „Was mit Amazing Stories beginnt, ist zunächst nichts 
als eine Kanalisierung und Konzentrierung (Verpackung) pseudowissenschaftlicher 
fantastischer Erzählungen, die in der amorphen Masse der Unterhaltungsliteratur 
der nichtspezifizierten pulps generisch relativ anonym geblieben waren.“30 Gerns-
backs Anliegen war es dabei durchaus, das, was er unter „Science Fiction“ 
verstand, von mystischen und magischen Elementen zu reinigen und sie auf wis-
senschaftliche Elemente zu reduzieren. Science Fiction sollte nicht nur unterhalten, 
sondern auch lehrreich sein.31 In dieser Periode, der Periode der sogenannten 
pulps,32 also in den 1920er bis 1940er Jahren, lief „der Begriff der SF als einer 
unverbindlichen Spielerei mit wissenschaftlichen und pseudo-wissenschaftlichen 
Ideen hinaus.”33 Dies führte zu einem Ghettodasein der Science Fiction in SF-Heft-
chen.34 Das heißt, gemeinhin war die Science Fiction als eigenständige Literatur-
gattung überhaupt nicht anerkannt. Vorsichtig ausgedrückt: Neben dem, was wir 
heute unter Science Fiction verstehen und was man damals darunter verstand, 
besteht ein Unterschied. Denn auch wenn es, wie bereits gesagt, keine verbindliche 
Definition von Science Fiction gibt, heißt das noch lange nicht, dass wir nicht 
sagen können, wir könnten nicht wissen, die Kriterien von heute seien andere als 
damals gewesen. Man hatte in den 1920ern und 1930ern den Begriff „Science Fic-
tion“ noch nicht kritisch reflektiert, und ein Gattungsbewusstsein steckte, wenn 
überhaupt, noch in den Kinderschuhen. Es ist zu vermuten, dass in den 1920er 
Jahren die Science Fiction ein Sammelsurium verschiedenster Geschichten und 
Genres war, die man grob mit dem Begriff „phantastisch“ umschreiben könnte. 
Darunter fanden sich auch die weird tales, in denen es um verrückte Wissen-
schaftler, mutierte Pflanzen, unbekannte Flugobjekte, mysteriöse Inseln, hohle 
Planeten, hypnotisierte Schönheiten, neurotische Neofrankensteins und verlorene 
Zivilisationen ging. Dabei gab es viele Anlehnungen aus Geschichten von Schrift-
stellern des 19. Jahrhunderts wie Hawthorne, Poe, Shelley, Collins, Stevenson, 
Doyle oder Wells. Der sogenannte Gothizismus wurde vor allem durch Storys von 
H.P. Lovecraft und Clark Ashton Smith bekannt gemacht. In den Pulp-Magazinen 
der 1920er wurden Science-Fiction- und Fantasy-Erzählungen nebeneinander ver-
öffentlicht.35  

                                                 
29 Vgl. Wiemer, Utopia and Science Fiction, 184. 
30 Schulz, Science Fiction, 134. 
31 Vgl. Roberts, History, 175f. 
32 Pulps waren Geschichten, die auf billigem Papier gedruckt wurden. Es wurden unbekannte Autoren 
beschäftigt, um die Honorare zu senken, damit die Hefte billiger verkauft werden konnten. Vgl. We-
ber, Science Fiction, 29. 
33 Schulz, Science Fiction, 22. 
34 Vgl. Schulz, Science Fiction, 22. 
35 Vgl. Merrill, What do you mean? 63f. Das Aufkommen dieser Hefte als Massenliteratur nach dem 
Ersten Weltkrieg könnte auch als eine Reaktion auf die Geschehnisse dieses Krieges gedeutet werden, 
der ja Bewegungen wie den Dadaismus oder den Surrealismus inspirierte. Der Zusammenbruch der 
alten Vorkriegsordnung brachte nun Neues, nie Dagewesenes zutage, so auch die Science Fiction. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 82 

Eine erste kritische Reaktion auf die Science-Fiction-Literatur setzte in den 
1930er Jahren ein. Brian Stableford hat darauf aufmerksam gemacht, dass es 
bereits in dieser Zeit eine Science Fiction gegeben habe, die die Furcht vor einer 
Überabhängigkeit des Menschen von der Technik zum Ausdruck gebracht habe, 
wodurch ein utopisches Bild der Zukunft zurückgewiesen worden sei. Der Haupt-
strom in der frühen Science Fiction habe jedoch noch keinen Konflikt zwischen der 
Affirmation der Macht und der Kraft der Technologie gesehen.36 Oft ist Gernsback 
der Vorwurf gemacht worden, er sei der Wegbereiter einer Science Fiction als Tri-
vial- und Massenliteratur gewesen.37 Ob dem nun so ist oder nicht, Tatsache ist, 
dass von den 1930er bis in die frühen 1960er Jahre hinein die Science Fiction Mas-
senliteratur war. Aber sie hatte im Laufe der Zeit, vor allem im und nach dem 
Zweiten Weltkrieg ihren Charakter geändert. Die verrückten und unheimlichen 
Geschichten à la Lovecraft und Clark Ashton Smith waren mehr oder weniger ver-
schwunden. Dafür hatte sich ein reaktionäres Menschenbild breitgemacht, und die 
Helden, die darin triumphierten, wie etwa Buck Rogers, Flash Gordon oder später 
Perry Rhodan waren primitiv und rassistisch. Dominiert wurde die Science Fiction 
von kosmischen Abenteuern (space operas), deren „trivialreligiöser Gigantismus“ 
(Schulz) die Kriegsliteratur nur auf den Weltraum ausdehnte. Meist ging es um 
eine Invasion aus dem Weltraum, die es zurückzuwerfen galt, wobei ein technik-
gläubiger Optimismus im Hintergrund stand.38 Judith Merrill meint, auch wenn 
niemand die Abenteuer von Buck Rogers, Flash Gordon oder Supermann 
„glaubte“, „jeder“ habe sie gelesen. Die meisten Menschen jedoch hätten diese 
Literatur als „verrücktes Comiczeug“, „neurotischen Eskapismus“, oder „phalli-
schen Symbolismus“ betrachtet.39 Einige Kritiker sahen eine Korrespondenz „zwi-
schen den autonomen Kraftmenschen der sogenannten ‚goldenen’ SF-Ära und 
einem freien Unternehmertum.“40 Meines Erachtens hing das Aufkommen dieser 
primitiven und gigantomanischen Science Fiction auch mit der Herausbildung des 
Faschismus zusammen, der zwar in den USA nicht zur politischen Entfaltung kam, 
der aber in den 1930er Jahren zu einer Macht wurde, mit der man sich auch geistig 
auseinandersetzen musste. Es ist durchaus denkbar, dass die Autoren der Storys 
vom Faschismus zumindest inspiriert waren, wenn sie vielleicht auch selbst keine 
Faschisten waren. Das Monster- und das UFO-Phänomen waren häufig vertreten, 
aber eben in abwehrender Weise; diese Literatur war auf Sensationseffekte und 
Grusel aus. Die Außerirdischen wurden völlig unreflektiert einfach als fremd und 
damit bereits als böse präsentiert. Der Vorwurf des Faschismus wurde später in 
Deutschland vor allem der Perry-Rhodan-Reihe gemacht. 

Martin Schäfer hat bemerkt, dass die Science Fiction anfangs noch unentwickelt 
war und eine einfache Form hatte. Einerseits war sie utopisch motivierte Kritik des 

                                                 
36 Vgl. Stableford, Sociology, 149f. 
37 Vgl. Weber, Science Fiction, 35. 
38 Vgl. Weber, Science Fiction, 33. 
39 Vgl. Merrill, What do you mean? 76. 
40 Schulz, Science Fiction, 51. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 83 

Bestehenden, andererseits gab es auch präfaschistische Ansätze. Beide Spielarten 
seien durch Denkformen der klassischen Utopie vermittelt gewesen, so die mecha-
nistische Vorstellung, Wissenschaft und Technik allein würden schon für utopische 
Zustände sorgen, was eine Verkennung realer Ursachen gesellschaftlicher Kon-
flikte sei. Verwickelter seien die Widersprüche in den reiferen, auch „futurolo-
gisch“ oder „soziologisch“ genannten Science-Fiction-Geschichten der 1930er und 
1940er Jahre. Zwar übe die eine Richtung Gesellschaftskritik, die andere dagegen 
nehme die von Wissenschaft und Technik dominierte Gesellschaft einfach hin. 
Aber in beiden Fällen gebe es ein grenzenloses Vertrauen in Wissenschaft und 
Technik. Die Reaktion auf die hurratechnizistische Atmosphäre der SF war die 
„gothische Phantastik“ eines H.P. Lovecraft und anderer wie Clark Ashton Smith 
und Walter de la Mare. Diese Form der Phantastik wurde zur Begleiterin und Kehr-
seite des Genres Science Fiction. Erst in der McCarthy-Ära sei das Science-Fic-
tion-Genre zur Ideologiekritik geworden, eine Kritik an unbehinderter wissen-
schaftlicher Forschung und technologischer Expansion, ein humanitärer Protest 
gegen den Konformismus.41 

Nach dem Tode Hugo Gernsbacks war es in den USA John W. Campbell, der 
das Genre weiter vorantrieb. Er betonte, dass auch die Geisteswissenschaften in die 
Science Fiction integriert werden müssten, aber nicht aus Toleranz diesen Wissen-
schaften gegenüber, sondern um sie einer naturwissenschaftlichen Methodik zu 
unterwerfen.42 Campbell akzeptierte nur „voll ausgewiesene Wissenschaftler“ als 
Literaturkritiker,43 womit er Naturwissenschaftler meinte. Warum diese Ära der 
Heftchenliteratur, die ab den 1960er Jahren niederging, „Goldenes Zeitalter“ der 
Science Fiction genannt wurde und zum Teil noch wird, ist verwunderlich. Es sei 
denn, man betrachtet „Gold“ als „Geld“, das mit dieser Literatur verdient wurde. 
Vermutlich wurden nie mehr so viele SF-Heftchen verlegt und verkauft wie 
damals. Andererseits darf nicht vergessen werden, dass gerade in diesem „Golde-
nen Zeitalter“ auch Science-Fiction-Romane entstanden, die keineswegs trivial 
waren. Ab den frühen 1950er Jahren fasste die Science Fiction auch in Deutschland 
Fuß. Dabei wurden die Vorbilder aus den USA jedoch unkritisch übernommen, vor 
allem für die Gestalt des Perry Rhodan. 

Auch in der Sowjetunion existierte eine eigenständige Entwicklung der Science 
Fiction.44 1929 wurde sie zwar als „schädliches Genre“ verteufelt, aber 1935 teil-
weise rehabilitiert. Stalin war damals in der Sowjetunion der einzige, der die 
Zukunft voraussehen durfte. Erst Jefremow mit seinem Roman Andromedanebel 
(1957), der eine sozialistische Utopie beschreibt, war nach fast dreißig Jahren der 
erste sowjetische SF-Roman von Belang.45 Heute sind die Gebrüder Strugatzki die 
bekanntesten russischen Vertreter der Science Fiction. 

                                                 
41 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 239-242. 
42 Vgl. Weber, Science Fiction, 41. 
43 Vgl. Schulz, Science Fiction, 34. 
44 Vgl. Weber, Science Fiction, 52f. 
45 Vgl. Suvin, Utopische Tradition, 238-242. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 84 

Ebenso hat Japan seit dem 19. Jahrhundert eine eigene Science-Fiction-Tradi-
tion entwickelt, die allerdings mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs durch die 
Besatzung der USA eine gewisse Amerikanisierung erfuhr. Mittlerweile konnte die 
japanische Literatur sich von diesem Einfluss lösen. Die bekanntesten Autoren sind 
Sakyō Komatsu, Der Tag der Auferstehung (1964), Yasutaka Tsutsui, Das Mäd-

chen, das durch die Zeit sprang (1967), Shin’ichi Hoshi, die Kurzgeschichten-
sammlung Ein hinterlistiger Planet erschien auf Deutsch 1982, sowie Abe Kōbō. 
Sein Roman Die vierte Zwischeneiszeit erschien 1975 in deutscher Übersetzung. 

 
3. Die New Wave 
Ab den 1950er Jahren entwickelte sich jedoch ein Bewusstsein dafür, dass der 

trivialliterarische Charakter der Science Fiction überwunden werden müsse. In den 
1960er Jahren kam es zu einem Paradigmenwechsel in der Science-Fiction-Litera-
tur: Technik und Wissenschaft wurden nicht länger von politischen und sozialen 
Fragen isoliert. Bisherige gesellschaftliche Tabuthemen wie Sexualität, Pazifismus, 
Kolonialismus oder aktuelle politische Entwicklungen wurden behandelt. Es ent-
stand eine Richtung innerhalb der Science-Fiction-Szene, die sich New Wave 
nannte und die sich als eine Art Gegenkultur verstand. Sie entlarvte die bisherige 
Science Fiction als „Quasi-Mythologie“ und als „technokratische Konsumkultur“.46 
Sie behauptete eine Wertlosigkeit der bisherigen Science Fiction und verlangte ihre 
Metamorphose, neue Anliegen und neue Methoden.47 Die New Wave, die von 
Großbritannien ausging, war eine Reaktion auf die konventionelle Science Fiction, 
eine Avantgarde für das Verwerfen kohärenter Literatur, der Logik und des com-

mon sense. Sie zeichnete sich durch eine besondere Experimentierfreude aus, durch 
die Technik des stream of consciousness, durch Ironie, multiperspektivisches und 
assoziatives Erzählen.48 Die Idee der in sich radikal gebrochenen Geschichte ver-
dankte diese neue Bewegung nicht nur der Philosophie eines Thomas S. Kuhn (Die 

Struktur wissenschaftlicher Revolutionen), sondern auch der Romantik und dem 
Surrealismus, als deren Nachfahre sich diese neue Bewegung verstand.49 Vor allem 
war die New Wave ein Protest gegen den technokratischen Machbarkeitswahn.50 
Sie war damit eine Kritik an der Fortschrittsideologie, „mit Hilfe ausgeklügelter 
Technologien sei die zukünftige Entwicklung der Menschheit zu sichern.“51 Asi-
movs Diktum, die Science Fiction sei ideologisch neutral, konnte nicht länger auf-
rechterhalten werden. Dass sich die New Wave der Transzendenz, dem Mystizis-
mus und auch Drogenexperimenten zuwandte, war nur ein konsequenter Schritt. 
Die Autoren der New Wave waren fasziniert von alternativen Religionen oder 
einem künftigen Wassermannzeitalter.52 Waren die Außerirdischen in der trivialen 

                                                 
46 Vgl. Schulz, Science Fiction, 148f. 
47 Vgl. Stableford, Sociology, 151. 
48 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 155. 
49 Vgl. Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 358. 
50 Vgl. Weber, Science Fiction, 55f. 
51 Keim, New Wave, II. 
52 Vgl. Roberts, History, 196 u. 230-233. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 85 

Science Fiction bislang Grund für Konflikte, wurden sie nun zum Grund für den 
wunderbaren Glauben, dass der Mensch nicht allein sei im Universum.53 Die mit-
telalterliche und frühneuzeitliche Debatte um die Frage der Mehrheit der Welten, 
die mit Kopernikus und Galilei eingesetzt hatte, war in der Öffentlichkeit mittler-
weile vergessen worden und musste erst wieder neu entdeckt werden. 

Roger Luckhurst hat darauf hingewiesen, dass das Experiment der New Wave 
im breiteren kulturellen Kontext der 1960er Jahre verstanden werden müsse. Die 
New Wave der Science Fiction habe ihren Namen vom französischen nouvelle-

vague-Kino. Unabhängige Künstler in London benutzten in den 1950er Jahren die 
Bildersprache der Science Fiction für eine Gegenästhetik, die in der Pop-Art mün-
dete. Die Lücke zwischen Elite- und Massenkultur sollte geschlossen werden. Les-
lie Fiedler identifizierte die Science Fiction als Ort radikaler Transformationen in 
der Kultur. Die Eroberung des inneren Raums durch Dichter, Junkies und Schizo-
phrene schien einen Beitrag für die Ära zu leisten, die man irgendwie „science-
fiktionell“ nennen könnte, so Luckhurst.54 Im Zusammenhang dieses kulturellen 
Kontextes sind auch die amerikanischen Autoren Jack Kerouac, Allan Ginsberg 
und William S. Burroughs zu nennen. In einem Interview mit James Goddard und 
David Pringle vom Januar 1975 sagte J.G. Ballard, vielleicht der führende Kopf 
dieser „Bewegung“, dass die Science Fiction sich vom Weltraum ab-, und dem 
Innenleben des Menschen, seiner Psyche, zuwenden müsse. Die Verkehrung der 
Welt liegt in seinen Erzählungen und Romanen darin, dass die Helden eine psychi-
sche Erfüllung finden, obwohl äußerlich betrachtet sich eine Katastrophe abspielt.55 
Während die Welt überflutet wird, austrocknet oder in Kristall verwandelt wird, 
sind bei Ballard die Helden diejenigen, die ganz passiv diese Verwandlung hin-
nehmen, über sich ergehen lassen, ja geradezu begrüßen. Weitere Vertreter der 
New Wave waren Brian W. Aldiss, Michael Moorcock oder John Sladek. Die 
Erkundung der inneren Welt und das Motiv des entropischen Zerfalls waren ihre 
Hauptthemen.56 Als Klassiker eines solchen entropischen Zerfalls gilt die Kurzge-
schichte The Heat Death of the Universe (1967) von Pamela Zoline. Sie schildert in 
54 teils kurzen, teils längeren Kapiteln „den aussichtslosen Kampf der jungen 
Mutter Sarah Boyle gegen die Unordnung verursachenden Kräfte in einem Haus-
halt. Die Projektion eines kosmologischen Prozesses auf die häusliche Sphäre, die 
Vermischung von Poesie, der Sprache der Werbung, kybernetischen und soziologi-
schem Fachjargon sowie von feministischem Diskurs reflektiert die Widersprüche 
zwischen zerbrechlicher subjektiver Erfahrung und Versuchen, diese Erfahrung 
natur- oder humanwissenschaftlich zu zähmen.“57 Doch auch wenn die New Wave 

                                                 
53 Vgl. Stableford, Sociology, 152. 
54 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 146f. Ob Luckhurst den Begriff „science-fictional“ bei Freedman 
entlehnt, oder umgekehrt, ob Freedman ihn von Luckhurst übernommen hat (vgl. oben die Diskussion 
um den Begriff „Science Fiction“), oder ob es sich um einen in der englischen Sprache üblichen 
Terminus handelt, ist mir nicht bekannt. 
55 Vgl. Goddard / Pringle, Ein Interview, 29. 
56 Vgl. Weber, Science Fiction, 57. 
57 Weber, Science Fiction, 58. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 86 

zahlreiche neue Inspirationen hervorbrachte, so hatte sie sich doch spätestens zu 
Ende der 1970er Jahre erschöpft. 

 
4. Die kritische Rezeption der Science Fiction im deutschsprachigen Raum 
Zur Auseinandersetzung mit einer Literaturgattung gehört selbstverständlich 

auch ihre kritische Rezeption. Eine solche Rezeption der Science Fiction setzte in 
Deutschland jedoch erst in den 1970er Jahren ein, während die USA und Großbri-
tannien diesbezüglich einen Schritt weiter waren. Heute erfreut sich die Science 
Fiction in Deutschland allgemeiner Beliebtheit. Aber das war nicht immer so 
gewesen. In den 1970er und auch noch den 1980er Jahren schüttete die deutsch-
sprachige Kritik Hohn und Spott über die Science Fiction aus. 

So schrieb etwa Franz Rottensteiner 1972: „Nächstes und Fernstes, fast immer 
aber Plattes, vereint sich in der Science Fiction zu einem bunten und exotischen 
Konglomerat.“58 Und: „Aus lauter Vorliebe fürs Exotische hat die SF für den 
gewöhnlichen Menschen nicht viel übrig; wer die Galaxis regieren muß, findet 
wenig Zeit, sich darum zu kümmern, wo das tägliche Brot herkommen soll.“59 

Stanisław Lem unkte ein Jahr später: „Ein SF-Werk […] gehört programmge-
mäß zur Spitze der Weltliteratur! Es berichtet ja vom Schicksal der ganzen 
Menschheit, vom Sinn des Lebens im Weltall, vom Wachstum und Verfall tau-
sendjähriger Zivilisationen, es überstürzt uns mit Beantwortungen der Schlüssel-
fragen jedes vernünftigen Daseins… Nur dass es diese seine selbstgewählten Auf-
gaben zu 99% blöd, kitschig, mit Klischees ausführt.“60 Einige Zeit später 
bemerkte Lem in seiner Phantastik und Futurologie süffisant: „Was die Science 
Fiction betrifft, so wird es ihr an Lesern nicht mangeln, da es ja sehr angenehm ist, 
unter geringen Kosten die Überzeugung zu gewinnen, daß man an den größten 
Wahrheiten des Seins teilhat.“61 

Michael Salewski kam 1986 zu dem Schluss: „Ob Himmel oder Erde, Gott oder 
Teufel, Unendlichkeit oder Ewigkeit – die SF hat all dies im Griff […] Jene uralten 
Spekulationen über Raum, Zeit und Ewigkeit, wie man sie in der menschlichen 
Philosophie seit Anbeginn kennt, sind der modernen Science Fiction wohlfeil. Sie 
schafft neue Mythen, Götter, Religionen, Galaxien, Planetensysteme, alle Arten 
belebter Wesen – es dürfte schwerfallen, ihr ein Versäumnis nachzuweisen.”62 

 
Im folgenden werden einige Theoretiker vorgestellt, die sich mit der Science 

Fiction auseinandergesetzt haben. Dabei möchte ich nur einige Vertreter aus 
Deutschland herausheben. Die Kritik ist so vielfältig, dass es nicht mehr möglich 
ist, die ganze Bandbreite zu erfassen. 

                                                 
58 Rottensteiner, Science Fiction, 14. 
59 Rottensteiner, Science Fiction, 15. 
60 Lem, Science Fiction – ein hoffnungsloser Fall, 22. 
61 Lem, Phantastik und Futurologie II, 655. 
62 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 49. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 87 

Einer der ersten deutschsprachigen Kritiker der Science Fiction war Martin 
Schwonke mit seinem Werk Vom Staatsroman zur Science Fiction (1957). Er 
betonte die Abhängigkeit der Science Fiction vom Fortschrittsdenken und arbeitete 
eine geradlinige Fortentwicklung vom Staatsroman zur Science Fiction heraus, 
problematisierte jedoch nicht einen möglichen Unterschied zwischen Utopie und 
Science Fiction.63 Doch Schwonke erkannte, dass in der Science Fiction die Frage 
nach dem Menschen gestellt und zu beantworten versucht werde. Welches Funda-
ment kann der moderne Mensch noch haben, wenn er sich auf die Naturwissen-
schaften und ihre Gesetze nicht mehr verlassen kann? Die Vorstellung von ewig 
gültigen Naturgesetzen habe bereits um 1900 als überholt gegolten. Die Entwick-
lungen in den Naturwissenschaften, das Neuschreiben ihrer Gesetze, so etwa die 
Behauptung, die euklidische Geometrie sei ein Sonderfall der Mathematik, die 
Entdeckung von Quanten- und Relativitätstheorie seien Möglichkeiten, die die 
Science Fiction für ihre Geschichten nutze.64 Schwonkes Rezeption der Science 
Fiction blieb jedoch vorläufig ein Einzelfall, denn kritisch rezipiert wurde sie in 
Deutschland erst ab den 1970er Jahren. Diese Kritik äußerte sich zunächst pauschal 
negativ, weil sie vor allem ideologiekritisch ausgerichtet war. Der Vorwurf des 
Eskapismus war überall zu hören.65 So etwa kritisierten Michael Pehlke und Man-
fred Lingfeld, die sich auf die Frankfurter Schule beriefen, in ihrem Werk Roboter 

und Gartenlaube (1970) die Science Fiction als konterrevolutionär und faschistoid 
und hoben ihren Warencharakter hervor. Science Fiction als Teil der Massenlite-
ratur führe zu einer Bewusstseinsvernebelung und -deformierung. Sie diene der 
Stabilisierung der Machtverhältnisse.66 So schrieben sie etwa: „Science Fiction ist 
sozusagen der Idealfall von Trivialliteratur, die es aufs Bewußtsein ihrer Abnehmer 
abgesehen hat. Aller empirisch motivierten Wahrscheinlichkeit enthoben, bedient 
sie sich dennoch kanonischer Konventionalität, gestattet, fordert überraschende 
Effekte, heischt verblüffende Details des Interieurs. Der Leser meint, sich auf 
unbekannten Welten herumzutreiben, während er nur erlebt, was ihm täglich 
widerfährt.“67 Die Autoren warfen der Science Fiction vor, eine Apologie der kapi-
talistischen Ideologie zu sein. In dieser „wird privater Egoismus verteidigt gegen 
die ökonomische Notwendigkeit von Monopolisierung; sie bewahrt das Prinzip des 
universalen Helden aus der Idylle der Trivialliteratur vorindustrieller Gesell-
schaft.“68 Damit führten die Autoren ein normatives Konzept in die Diskussion ein, 
denn sie erklärten, was Science Fiction sein solle und was nicht. Andererseits hielt 
das Autorenpaar die Trennung in gute und schlechte, künstlerische und triviale 
Science Fiction für problematisch. Es gehe nicht darum, die Science Fiction gene-
rell zu verteufeln, sondern darum, die Modalitäten ihrer Herstellung und Verbrei-

                                                 
63 Vgl. Jehmlich, Science Fiction, 46. 
64 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 44f. 
65 Vgl. Schulz, Science Fiction, 40. 
66 Vgl. Jehmlich, Science Fiction, 53f. 
67 Pehlke/Lingfeld, Roboter und Gartenlaube, 32. 
68 Pehlke/Lingfeld, Roboter und Gartenlaube, 93f. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 88 

tung zu attackieren, um die Ehre ihres Sujets zu retten.69 Es muss zudem betont 
werden, dass Pehlke und Lingfeld sich im großen und ganzen auf die Heftchenlite-
ratur der Perry-Rhodan- und Terra-Nova-Reihe konzentrierten. Der Schriftsteller 
George Orwell dagegen erfuhr von ihnen ein großes Lob. 

1971 legte Eike Barmeyer einen Sammelband namhafter deutscher und interna-
tionaler Science-Fiction-Autoren und -Theoretiker vor, der verschiedene Aspekte 
der Science Fiction herausstellte: Es wurde der Versuch einer Definition unternom-
men, Naturwissenschaft und Technik problematisiert, oder es wurden Roboter und 
Außerirdische erörtert, Utopie und Dystopie behandelt. Die Unterscheidung von 
hoher und trivialer Science-Fiction-Literatur aber blieb. Barmeyer schrieb: „Ganz 
ohne Zweifel sind neunzig Prozent dessen, was sich in den westlichen Ländern als 
SF anpreist, trivial, sowohl im Sinne konservativer Ästhetik, die das Triviale vor 
allem aus seinem Abstand vom Kunstideal der Hochliteratur bestimmt, als auch im 
Sinne ideologiekritischer, praxisbezogener Theorien, denen die moderne Trivialli-
teratur vor allem ‚als Instrument politischer Indoktrination’ [Pehlke / Lingfeld, 
E.B.] verdächtig ist.“70 Daher befasste sich der Band fast ausschließlich mit der 
Science-Fiction-Hochliteratur, also Werken der Utopie von Morus, den Romanen 
von Jules Verne, H.G. Wells und Olaf Stapledon, den Dystopien von Zamjatin, 
Huxley und Orwell und auch den Geschichten von Stanisław Lem. Eine Interpreta-
tion der Science Fiction versuchte Jürgen vom Scheidt, indem er Zusammenhänge 
zwischen der Science Fiction und der Tiefenpsychologie darlegte, weshalb ich auf 
diesen Beitrag kurz eingehen will. 

Laut vom Scheid könne man bei einer psychologischen Interpretation der 
Science Fiction fragen, inwiefern der technische Fortschritt eine Regression auf 
kollektiver Basis mit sich bringe. Der Verfasser nahm in seiner Analyse Bezug auf 
die beiden Psychologen Sigmund Freud und C.G. Jung. Freuds Schrift Das 

Unheimliche von 1919 könne fast eine vorweggenommene Analyse der Science 
Fiction sein, denn Freud führe das Phänomen des Unheimlichen auf den Animis-
mus zurück, und in der Tat sei das Moment des Unheimlichen tatsächlich ein 
Merkmal der Science Fiction.71 Denn es sei unheimlich, wenn die Grenze zwischen 
Phantasie und Wirklichkeit verwischt werde. Für Freud hätten Dichtung und Tag-
traum eine Fortsetzung des kindlichen Spielens bedeutet.72 Jung dagegen habe sich 
von der Seite der Mythologie dem Thema genähert. „In seiner [Jungs] Arbeit über 
Psychologie und Dichtung (1930) verweist er darauf, daß gerade die naive, nicht 
schon psychologisierende und reflektierende Literatur (und dazu kann man fast die 
gesamte SF zählen), mit ihren spannenden Handlungen, die scheinbar ganz an der 
‚Oberfläche’ bleiben, unbewußt ihre literarischen Mittel einsetzt, ‚um einen 
bedeutsamen und überragenden Inhalt einzufangen’.“73 Vom Scheidt war nun 

                                                 
69 Vgl. Pehlke/Lingfeld, Roboter und Gartenlaube, 21. 
70 Barmeyer, Einleitung, 8. 
71 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 138f., mit Verweis auf Sigmund Freud, GW XII, 253. 
72 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 139f. 
73 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 140. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 89 

bemüht zu zeigen, „daß es in der Science Fiction nicht allein um das Problem der 
Regression, um tagträumerische Vorlust oder moderne Mythen geht, sondern daß 
man als zentrales Charakteristikum Entwicklungsstörungen bzw. den ausgespro-
chenen Mangel an Entwicklung der Psyche ihrer Helden feststellen kann.”74 In der 
Science Fiction würden „weniger individuelle Konflikte als vielmehr kollektive 
Vorgänge abgehandelt.”75 Der Verfasser behauptete, „daß die SF-Geschichten 
deutlich eine (meist sehr tief gehende) Regression in frühkindliche, aber auch 
menschheitsgeschichtlich frühe psychische Muster behandeln, die mit technischer 
Symbolik lediglich kaschiert wird.”76 Anhand einiger Romane (von Ballard, Bes-
ter, Franke, Lem, Herbert oder Blish) konstatierte vom Scheid, dass eine psychi-
sche Entwicklung von Individuen nicht stattfinde. Ein Mangel an Psychologie 
bedeute aber noch keinen Mangel an Qualität, denn ansonsten wären viele Werke 
der Weltliteratur aus den Bibliotheken verbannt worden (wie das Gilgameš-Epos, 
die Odyssee oder das Nibelungenlied).77 Man könne gerade die „Produkte der New 
Wave der Science Fiction als bewußtes Aufgreifen der bislang im Unbewußten 
verborgenen regressiven Tendenzen der SF betrachten”. Vielleicht seien diese 
Romane ein Signal dafür, dass auch durch Technik der Mensch regredieren 
könne.78 

Als einer der ersten stellte Martin Schäfer 1977 die Frage, warum überhaupt das 
Genre Science Fiction aufgetaucht sei, und stellte es in einen Zusammenhang mit 
der Utopie. Oft gelte die Utopie nur als Abart der Science Fiction. „Soweit man in 
die Technik utopische Hoffnung setzt […], ist man sich doch der Verwandtschaft 
mit den Utopisten des 19. Jahrhunderts nicht bewußt.“79 Science Fiction sei ein 
pseudomythischer Versuch, zu einem theoretischen Verständnis der technisch sich 
wandelnden Welt zu kommen.80 Science Fiction sei im Grunde ein Ersatz für den 
neuen Versuch einer philosophischen Positionierung in der Welt von heute und 
morgen. „Die These vom Philosophie-Ersatz mag man als Quittung nehmen für 
eine Philosophie, die sich vom Erklären aufs Beschreiben zurückgezogen hat, 
überhaupt auf eine Wissenschaft, die zwar den Alltag mehr und mehr umformt, 
aber kein sinngebendes Weltbild mehr liefert, wie es noch der bürgerliche Fort-
schrittsglaube des 19. Jahrhunderts war.“81 Die Science Fiction diene als Herstel-
lung von Sinn-Surrogaten. Potentiell habe sie mit dem Geist der Utopie, also der 
Frage nach der gerechten Lebensordnung, viel zu tun.82 

Reimer Jehmlich unternahm in seinem Werk Science Fiction (1980) als einer 
der ersten deutschen Theoretiker eine Rezeptionsgeschichte. Er machte darauf 

                                                 
74 vom Scheidt, Descensus ad inferos, 145. 
75 vom Scheidt, Descensus ad inferos, 153. 
76 vom Scheidt, Descensus ad inferos, 154. 
77 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 156. 
78 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 158. 
79 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 110 
80 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 112. 
81 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 113. 
82 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 114. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 90 

aufmerksam, dass bereits 1934 als erste wissenschaftliche Arbeit zur Science Fic-
tion J.O. Baileys Studie Scientific Fiction in English 1817-1914 entstanden sei. Ein 
weiteres Werk sei Kingsley Amis’ New Maps of Hell (1960), in welchem Amis die 
Science Fiction zur potentiellen und partiellen Fortsetzung der Utopie erklärt habe. 
Eine breitere Science-Fiction-Rezeptionsgeschichte habe bislang in England nur 
Brian W. Aldiss herausgebracht, vor allem nannte er dessen Billion Year Spree 
(1973). Aldiss versuche, eine Gesamtgeschichte der Science Fiction zu schreiben 
und gehe bis ins 18. Jahrhundert, bis zur Gothic Novel zurück. Für Aldiss sei Mary 
Shelleys Frankenstein der erste genuine Science-Fiction-Roman, zu denen später 
Geschichten von Edgar Allan Poe träten. Vor allem die deutsche Science-Fiction-
Kritik gebe sich moralistisch. Erst in den 1960ern sei es zu einer Differenzierung 
und Spezialisierung in der Science-Fiction-Kritik gekommen. Es meldeten sich 
auch Theologen, Psychologen und Soziologen zu Wort und entdeckten Fragwür-
digkeiten im Welt- und Menschenbild der Science Fiction, die man zuvor nicht 
wahrgenommen hätte. Science Fiction sei nicht mehr nur als Warnung interpretiert 
worden, sondern auch als unbewusste Realitätsspiegelung.83 In den 1970er Jahren 
sei es zu einem ideologiekritischen Konzept der Science-Fiction-Forschung 
gekommen, genauer zu einer „Frontenbildung” zwischen „bürgerlichen” und 
„marxistischen” Kritikern.84 Immerhin beschrieben beide Blöcke die Science Fic-
tion jetzt als eigenständiges Genre. Die marxistischen Kritiker behaupteten, die 
Massenliteratur der Science Fiction sei keineswegs erkenntnisgewinnend, sondern 
vielmehr verdummend. Fragwürdig sei zuletzt auch, dass die besprochenen Texte 
an einem Ideal gemessen würden, das nicht existiere. Für viele marxistische Kriti-
ker gebe es das Ideal „progressiver” Science Fiction und wer dieses Ideal nicht 
einhalten könne, werde als „Konterrevolutionär” gebrandmarkt. Dagegen befreie 
die sowjetische Science-Fiction-Literatur angeblich von Marktzwängen und sei von 
richtigem Bewusstsein getragen.85 Aber nicht nur die „marxistischen“, sondern 
auch „bürgerliche“ Kritiker warfen der Science Fiction vor, nicht progressiv und 
damit gegenaufklärerisch zu sein.86 Heute dagegen (im Jahre 1980) sei die deutsche 
Kritik weiter. Sie versuche nicht mehr, die Science Fiction zu „entlarven“, sondern 
spreche ihr ein gewachsenes Methoden- und Problembewusstsein zu.87 Inzwischen 
sei man zu der Einsicht gelangt, die euphorischen Funktions- und Wesensbestim-
mungen der Science Fiction zurückzuweisen. „Daß SF streng naturwissenschaftlich 
fundierte Ideenliteratur sei oder als Fortsetzung der klassischen Sozialutopie mit 
anderen Mitteln betrachtet werden könne, ist durch die Ergebnisse der neueren 
Forschung ebenso als Vorurteil enthüllt worden wie die unbedachte Behauptung, 

                                                 
83 Vgl. Jehmlich, Science Fiction, 39f. 
84 Diese marxistische Kritik schwamm vermutlich im Fahrwasser der studentischen 68er-Bewegung. 
85 Vgl. Jehmlich, Science Fiction, 52-56. 
86 Diese Frontstellung zwischen sogenannten bürgerlichen und marxistischen Kritikern war vor allem 
ein Phänomen der 1970er Jahre und ist mittlerweile im Sande verlaufen. 
87 Vgl. Jehmlich, Science Fiction,71-73. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 91 

sie sei eine Art literarische Stiefschwester der Futurologie und biete entsprechend 
wichtige Hilfe für die Zukunfts- und Gegenwartsbewältigung.”88  

Hans-Joachim Schulz begann sein Werk Science Fiction (1986) mit einer ver-
nichtenden Kritik an derselben. Die „Bemühungen, der kommerziellen Gattung SF 
einen Platz im System hochliterarischer Gattungen zu verschaffen, müssen als 
prinzipiell gescheitert angesehen werden […] Qualität und Weltbild der meisten 
Texte können hochliterarischen Erwartungen kaum entsprechen.”89 Er begann mit 
der Kritik an den Romanen von Poe, Wells und Verne. Schulz schrieb über die 
Entwicklung der Science Fiction von der reaktionären Trivialliteratur der 1920er 
bis 1950er Jahre, die von Kritikern als „eskapistisch“ gebrandmarkt wurde bis zur 
New Wave der 1960er Jahre, in der die Science Fiction ebenso politisch kritisch 
wurde wie in den ökologisch orientierten Romanen der 1970er Jahre, die die 
Umweltverschmutzung ins Zentrum der Kritik rückten. „Der Anfang einer ernst-
haften Diskussion der historischen, gattungsspezifischen und gesellschaftlichen 
Eigenschaften der SF stammt in dieser Periode von nicht-feuilletonistischen Kriti-
kern. Von ihnen werden nicht nur die Frage der sozialpsychologischen Hinter-
gründe der Popularität der SF erörtert, sondern auch ihre literarhistorischen ‘Vor-
gänger’ und damit die Frage des kommunikativen Potentials der wissenschaftlichen 
Fantastik überhaupt.”90 Erst in den 1970er Jahren sei die Frage nach der Historizität 
der Science Fiction aufgeworfen worden. Das pauschale Trivialitätsurteil sei in 
Deutschland nur langsam verschwunden, während angelsächsische Literaturkritiker 
sich bereits bemüht hätten, die Science Fiction in größere geisteswissenschaftliche 
Zusammenhänge zu integrieren.91 Schulz kritisierte vor allem die bürgerlich-marxi-
stische Auseinandersetzung in den 1970er Jahren, die in seinen Augen wohl eher 
eine Pseudodebatte war. „Sowohl die Vertreter des SF-Begriffs der modernen, 
wertfreien Utopie […] als auch die marxistischen Ideologiekritiker und Triviallite-
raturtheoretiker der siebziger Jahre zeigen wenig Interesse an der SF als einem 
evolvierenden paraliterarischen System mit eigenen generischen Gesetzlichkei-
ten.”92 Während die westdeutsche Kritik zunächst eine Literatur gefordert habe, die 
sich ausschließlich mit gesellschaftlicher Zukunft und gegenwärtiger gesellschaft-
licher Praxis beschäftigen solle, sei sie später zu einem erweiterten Science-Fic-
tion-Begriff übergegangen, der die fantastische Verfremdung aller Formen der 
Realität gefordert habe.93 Schulz war einer der ersten, der erkannte, dass die 
Science Fiction ein Genre war, dass der Veränderung unterworfen war, denn seiner 
Ansicht nach habe das Science-Fiction-System seinen gesellschaftlichen Wir-
kungsbereich vergrößert und dabei seine Stile, Motive, Themen und Funktionen 
geändert und werde sie weiter ändern.94 

                                                 
88 Jehmlich, Science Fiction, 90. 
89 Schulz, Science Fiction, 1. 
90 Schulz, Science Fiction, 41. 
91 Vgl. Schulz, Science Fiction, 79 u. 122. 
92 Schulz, Science Fiction, 81. 
93 Vgl. Schulz, Science Fiction, 108. 
94 Vgl. Schulz, Science Fiction, 159. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 92 

Die vernichtende kritische Rezeption der Science Fiction hat heute einer intel-
lektuellen Auseinandersetzung mit dem Phänomen des technisch-wissenschaftli-
chen Problems Platz gemacht. Die Science Fiction wird mittlerweile ernst genom-
men. Torben Schröder unternahm 1998 den Versuch, Science Fiction als Social 

Fiction zu interpretieren. Ihn interessierte die Science Fiction zwar auch als 
Zukunftsutopie, umso mehr aber als Form gegenwärtiger Gesellschaftskritik. In 
einer Science Fiction, die sich gesellschaftskritisch gebe, gehe es zum Beispiel um 
Technikfolgenabschätzung. Trotz der gesellschaftskritischen Möglichkeiten, die 
Science Fiction und Utopie zu bieten haben, kam Schröder aber zu einem ernüch-
ternden Fazit: „Man darf nicht übersehen, daß trotz des gesellschaftlichen Potenti-
als, das hier festgestellt wurde, das primäre Ziel der SF die Unterhaltung des Rezi-
pienten ist und nicht die Vermittlung von gesellschaftlichen Zusammenhängen 
oder sozialen Fragestellungen. Publizierte SF ist daher immer auf den Absatzmarkt 
der Unterhaltungsindustrie zugeschnitten und wird auf diese Weise auch dem 
Geschmack der Konsumenten angepaßt.“95 Ich meine aber doch, dass es hier die 
Unterhaltungsindustrie ist, die den Konsumenten ihre Vorstellung von Science 
Fiction auferlegt und sich keineswegs dem Geschmack des Publikums anpasst. 
Vielmehr ist diese Industrie die Produzentin des öffentlichen Geschmacks. Ob das 
primäre Ziel der Science Fiction die Unterhaltung ist, ist wohl eher eine Frage der 
Perspektive. 

Simon Spiegel fragte 2007, ob es sich bei der Science Fiction um einen moder-
nen Mythos handele, da viele Science-Fiction-Romane in mythische oder religiöse 
Heilserzählungen mündeten.96 Die Wissenschaft sei eigentlich kein rationales Phä-
nomen. „In der oft beschworenen nüchternen Wissenschaftlichkeit der SF steckt 
nämlich auch der ganz und gar irrationale Wunsch nach Erlösung durch den techni-
schen Fortschritt.“ Es sei das Heilsversprechen der Wissenschaft, die Beschränkt-
heit des Menschen zu überwinden; „ein Mythos gibt in Form einer Geschichte 
Antwort auf grundsätzliche Fragen wie Ursprung und Aufbau der Welt.“97 Prome-
theus und Faust seien die Urahnen des „verrückten Professors“. In der Science 
Fiction wimmele es von messianischen Gestalten. Aber nicht nur alte Mythen wür-
den wieder aufgewärmt, die Science Fiction bringe selbst auch Kunstmythologien 
vor, Star Wars oder Star Trek entwürfen ganze Kosmologien.98 Oft gebe es das 
Motiv einer apokalyptischen Katastrophe als Katharsis, aus der eine bessere 
menschliche Welt hervorgehen werde. Der Mythos der Zukunft bestehe in folgen-
dem Gedanken: „In der Zukunft wird die Menschheit dank dem vernünftigen Ein-

satz von Wissenschaft und Technik ihre Probleme hinter sich lassen.“99 Die 
Science Fiction inszeniere den Mythos des Fortschritts, und dieser Mythos lebe. 
Science Fiction sei zwar kein Glaube in religiösem Sinne, präge aber unser Den-

                                                 
95 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 105. 
96 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 104. 
97 Beide Zitate Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 105. 
98 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 106. 
99 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 108. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 93 

ken, „sie formt unsere Vorstellung von der Zukunft wesentlich: Seien es Gentech-
nik, Klonen oder Weltraumflug, die Frage nach künstlicher Intelligenz oder der 
Existenz von ausserirdischem Leben.“100 Der Science Fiction gehe es als erkennt-
nissteigerndem Modus darum, ein tieferes Verständnis der Welt zu ermöglichen.101 

Die Science Fiction ist heute „gesellschaftsfähig“ geworden. Aber damit wächst 
die Gefahr, dass sie ihr kritisches Potential verliert und zur reinen Unterhaltung des 
Publikums nivelliert wird. 

 
5. Science Fiction heute 
Wer heute eine Buchhandlung betritt und sich in die Abteilung für Science Fic-

tion begibt, sofern es überhaupt eine solche Abteilung gibt, der wird vor allem von 
Fantasy-Titeln erschlagen. Neuere und wirklich qualitativ hochwertige Science 
Fiction ist selten, aber es gibt sie. 

Bereits 1972 konstatiert Franz Rottensteiner, dass von der Science Fiction, im 
übrigen auch von der New Wave, dauerhafte Impulse ausgeblieben seien.102 Auch 
der Science-Fiction-Schriftsteller und -Theoretiker Stanisław Lem beklagt, dass 
keine andere Literaturgattung unter einer solch kommerziellen Versklavung leide 
wie die Science Fiction. Die Zukunft werde mit immer größerer Geschwindigkeit 
zur Gegenwart, doch die Science Fiction kümmere sich nicht darum. Der Verbrau-
chermarkt und die monopolisierten Verlage, so sein Credo, stellten ein starkes 
ökonomisches Hemmnis gegen jedes Experiment in der Science Fiction dar.103 
Möglicherweise sei die Geschichte der Science Fiction eine Einbahnstraße.104 Da-
gegen indes argumentiert Adam Roberts in seiner History of Science Fiction 
anders. Er nennt als junge Science Fiction etwa den dreiteiligen Mars-Roman von 
Kim Stanley Robinson, der vor dem Hintergrund des Terra-Forming des Roten 
Planeten die Charaktere überzeugend schildere, oder den Roman Infinite Jest von 
D.F. Wallace, der ein vollkommen kapitalistisches Amerika zeichne, das von 
kommerziellen Konzernen durchsetzt sei. Dieses Thema gestalte er gemäß der 
Logik einer sich entwickelnden Enzyklopädie von zeitgenössischen Krankheiten 
und Leeren. Auch Die Stadt der Blinden von José Saramago ordnet Roberts in die 
Science Fiction ein; es handele sich um eine Meditation über das Gesundheitswe-
sen.105 

Ähnlich beurteilt Weber die Zukunft der Science Fiction keineswegs negativ. Er 
nennt eine Reihe britischer Science-Fiction-Autoren der jüngsten Gegenwart, vor 
allem sei „die britische SF-Szene so lebendig und kreativ wie seit dem Ende der 

                                                 
100 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 111. 
101 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 243. 
102 Vgl. Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 361. 
103 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 451, 465, 478. 
104 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 652. 
105 Vgl. Roberts, History, 320-322. Roberts Aussage ist insofern problematisch, weil für ihn auch die 
Literatur von Alfred Kubin oder Franz Kafka Science Fiction ist, die er mit der Phantastik identifi-
ziert. Vgl. ebd., 163f. 



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 

 94 

‚New Wave’ nicht mehr.“106 Andererseits meint Weber, dass heute auch wieder 
viele space operas kursierten, die nur alten Wein in neuen Schläuchen präsentier-
ten. Indes macht er darauf aufmerksam, dass 2003 John H. Harrison einen neuen 
Trend in der Science Fiction ausgemacht habe, den New Weird. Hier würden die 
typischen Gattungselemente der Science Fiction – wenn man denn von ihnen reden 
kann – überschritten. So seien nicht nur Elemente von Phantastik, Horror oder 
Groteske dazugekommen, die Werke seien zudem gekennzeichnet von einer mora-
lischen und politischen Komplexität.107 Der Brite China Miéville etwa versuche, 
„die Möglichkeiten der SF und der Fantasy zu nutzen, um die in einer neoliberalen 
Welt verkümmerte soziale Phantasie wiederzuerwecken.“ Hier gebe es auch schon 
Wesen, die halb Mensch und halb Tier seien.108 Weber ist optimistisch, da er 
glaubt, die Science Fiction habe sich schon immer als widerspenstig erwiesen, weil 
sie sich nicht auf bestimmte Motive und Erzählformen reduzieren lasse.109 

In letzter Zeit hat auch China eine eigene Science Fiction entwickelt. So wurden 
die Trisolaris-Trilogie von Liu Cixin, der Roman Peking falten von Hao Jingfang 
und Die Siliziuminsel von Chen Qiufan bekannt. Die Science Fiction hat in China 
kaum Tradition. Sie dürfte auf die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Umwäl-
zungen in den letzten vierzig Jahren zurückzuführen sein, in denen die regierende 
Kommunistische Partei sich der Marktwirtschaft geöffnet hat. 

 
Wenn Robert Plank mit seinem Diktum Recht hat, die geistige Not der Zeit 

bringe die ihr gemäße Literatur hervor,110 dann dürfen wir gespannt sein, was uns 
noch erwartet. Eine Science Fiction, die mit Recht so genannt werden will, kann 
künftig jedoch nur eine sein, die die wissenschaftlich-technischen Phänomene, die 
in Zukunft auf uns warten, zugleich als geistige und gesellschaftliche Probleme 
antizipiert und reflektiert. 

In jüngster Zeit sind Romane herausgegeben worden, die vor allem Dystopien 
von einem alle Bürger beobachtenden Überwachungsstaat schildern. Allein in den 
Jahren 2018 und 2019 erschienen Sibylle Bergs GRM Brainfuck, Artur Dzuiks Das 

Ting, Rob Harts Der Store sowie Bijan Moinis Der Würfel. Diesbezüglich gibt es 
heute eine Science Fiction, die durchaus auf der Höhe der Zeit ist. Romane wie 
Richard Morgans Profit oder Dave Eggers Der Circle stellen sich den technisch-
gesellschaftlichen Entwicklungen, die in eine mögliche, vielleicht sogar wahr-
scheinliche Zukunft führen. Aber wie gesagt: Science Fiction ist keine Futurologie. 

 

                                                 
106 Weber, Science Fiction, 82. 
107 Vgl. Weber, Science Fiction, 89. 
108 Vgl. Weber, Science Fiction, 90. 
109 Vgl. Weber, Science Fiction, 93. 
110 Vgl. Plank, Augenblick, 200. 



V. Geschichtsphilosophie 

 95 

Hauptteil 

 
Die Philosophie in der Science Fiction I: 

Geschichtsphilosophie und Metaphysik 
 

Wem gehört die Welt? 
Wem ihre Leiden? 
Wem ihre Zeit? 
Johann Baptist Metz 

 
 
Wir sind an dem Ort angekommen, an dem nun die verschiedenen Grundprob-

leme der Philosophie in der Breite ausgeführt werden. Es handelt sich dabei um 
Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkenntnistheorie, Anthropologie, Ethik und 
Politische Theorie. Diese werden in ihren Grundlinien dargestellt, um dann darzu-
legen, inwieweit die Science-Fiction-Literatur und Science-Fiction-Filme philoso-
phische Probleme der jeweiligen Zeit aufgreifen bzw. aufgegriffen haben. Meine 
These lautet, dass die Probleme, mit denen sich die Science Fiction beschäftigt, vor 
allem philosophische Probleme sind. Das bedeutet, dass wir uns in einem ersten 
Schritt darüber verständigen müssen, worin die einzelnen Grundprobleme der 
Science Fiction bestehen. In diesem ersten Band werden wir uns mit der 
Geschichtsphilosophie und anschließend mit der Metaphysik auseinandersetzen, 
um ein philosophisches Fundament dafür zu bekommen, worin in der Science Fic-
tion dann geschichtsphilosophische und metaphysische Probleme auftauchen und 
wie sie verarbeitet werden. 

 
Obwohl die Metaphysik eigentlich den Beginn der Philosophie bildet, weil sie 

die Fragen stellt, mit denen philosophisches Denken in der Menschheitsgeschichte 
recht eigentlich begonnen hat, will ich der Geschichtsphilosophie chronologisch 
den Vorrang einräumen. Denn ich bin der Auffassung, dass die Science Fiction die 
mediale Form der heutigen Geschichtsanschauung im modernen Abendland zum 
Ausdruck bringt. Die Geschichtsphilosophie führt uns dann zur metaphysischen 
Fragestellung, also zum Ursprung des menschlichen Fragens nach dem Ich, nach 
Gott, der Erkenntnis, dem Sinn usw. Die Science Fiction versucht auch hier, 
moderne Antworten zu geben. Die Frage danach, woher wir wissen können, ob die 
Antworten auch wirklichem Wissen entstammen, führt zur Erkenntnistheorie, auf 
die ich im zweiten Band eingehen werde. Was kann ich wissen? Wie kann ich 
etwas wissen? Wovon kann ich überhaupt Kenntnis haben oder wie Kenntnis 
erlangen? Kants drei Fragen „Was kann ich wissen?“, „Was darf ich hoffen?“ und 
„Was soll ich tun?“ führen zu dem Problem „Was ist der Mensch?“ und damit zur 
Anthropologie. Problematisiert die Anthropologie den Menschen, so konzipiert die 
Science Fiction den „anderen“ Menschen, den Fremden, den Außerirdischen oder 
den menschenähnlichen Roboter. Werden uns Außerirdische oder Roboter unseren 
Lebens- und Spielraum womöglich einengen, und uns den Platz als „Krone der 



V. Geschichtsphilosophie 

 96 

Schöpfung“ streitig machen? Und wie soll der Mensch sich angesichts solcher 
Wesen verhalten? Diese Frage führt uns zur Ethik. Wenn wir Roboter herstellen, 
warum dann nicht auch Klone? Ebenso gehört das Experimentieren mit Wesen, die 
halb Mensch, halb Tier sind, zu den größten ethischen Herausforderungen. Die 
Frage nach ethischem Verhalten zieht das Thema nach dem richtigen Leben über-
haupt nach sich, ein Thema, das im dritten Band in der Politischen Theorie bzw. 
der Utopie behandelt wird. In Utopie und Dystopie finden wir eine Weltsicht, die 
zum Ausdruck bringt, dass unsere reale Welt bedroht ist. Ist eine bessere Welt 
möglich? Oder machen die „Weltverbesserer“ die Welt nur noch schlimmer? 

Ich möchte den Leser einladen zu einem Diskurs, der mit der Geschichtsphilo-
sophie beginnt, und dann über die Metaphysik, die Erkenntnistheorie, die Anthro-
pologie und die Ethik zur Politischen Theorie führt. Die Science Fiction zerfällt 
damit aber nicht in verschiedene Arbeitsfelder, sondern mit Hilfe dieser philoso-
phischen Fragestellungen machen wir uns ein Bild von ihr. Die Philosophie soll 
helfen, die literarische Gattung der Science Fiction kritisch zu beurteilen, um diese 
als wichtig und wertvoll für das menschliche Leben in der Gegenwart erscheinen 
zu lassen. 

 



V. Geschichtsphilosophie 

 97 

V. Geschichtsphilosophie 

 
Dreht sich blind das Rad der Welt, 
oder geht es vorwärts mit dem 
aufrechten Gang der Menschheit? 
Elke Dauk 

 
 
1. Was ist Geschichtsphilosophie? 
Warum aber nun mit der Geschichtsphilosophie im Zusammenhang mit der 

Science Fiction beginnen? Meine These lautet: Science Fiction ist eine materiale 
Form von Geschichtsphilosophie. Die materiale Form von Geschichtsphilosophie, 
wie sie bis ins 19. Jahrhundert bestand, geht davon aus, dass die Geschichte der 
Menschheit auf ein bestimmtes Ziel hinausläuft, so bei Kant auf den ewigen Frie-
den, bei Hegel auf die Vollendung des Weltgeistes, bei Marx auf die klassenlose 
Gesellschaft. Genauso wie bei der Science Fiction gibt es keine verbindliche Defi-
nition dessen, was unter Geschichtsphilosophie zu verstehen ist.1 Dennoch lässt 
sich sagen, dass Geschichtsphilosophie ein Bewusstsein von Geschichte voraus-
setzt. Sie setzt sich auseinander mit dem Menschen als geschichtlichem Wesen und 
fragt danach, ob und wenn ja, welchen Sinn die Geschichte für den Menschen hat. 
Der Ursprung der Geschichtsphilosophie liegt in den Fragen, die die Menschheit 
von jeher interessiert: in den Fragen nach dem Ende des Daseins, nach dem Woher 
und dem Wohin, nach dem Sinn und Zweck des Lebens. Geschichtsphilosophie 
steht „von Anfang an in engster Verflechtung mit methodischen, anthropologi-
schen, ethisch-politischen und metaphysischen Fragen.“2 Geschichtsphilosophie 
betreiben, heißt, über Geschichte nachzudenken, über ihre politischen und sozialen 
Umwälzungen, technischen und wissenschaftlichen Entwicklungen oder Neuorien-
tierung von Weltbildern.3 Wie die Metaphysik ist die materiale Geschichtsphiloso-
phie heute obsolet geworden, denn heute herrscht ein „Schwund des Vertrauens in 
die Möglichkeit eines substantiellen Vergangenheitsbezuges und Zukunftsentwur-
fes.“4 Aber die Menschen haben den Glauben an die Sinnhaftigkeit der Geschichte 
und des eigenen Lebens keineswegs aufgegeben. Trotz aller „Arbeit am Begriff“ 
gibt es untergründig immer noch ein Hoffen auf den ewigen Frieden, die Realisie-
rung der Freiheit oder der klassenlosen Gesellschaft.  

Diese und ähnliche geschichtsphilosophische Ideen werden nun in der fiktiven 
Literatur von der Science Fiction aufgegriffen. Die Science Fiction ist insofern 
Geschichtsphilosophie, als sie selbst eine Geschichte, mitunter die Geschichte der 
Menschheit, neu schreibt. Solche Versuche, die Geschichte der Menschheit anders 
zu schreiben als sie verlaufen ist oder noch verlaufen wird, liegen etwa bei Olaf 
Stapledon, Isaac Asimov oder Doris Lessing vor, auf deren Romane ich eingehen 

                                                 
1 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 12. 
2 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 15. 
3 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 16. 
4 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 9. 



V. Geschichtsphilosophie 

 98 

werde. Diese Geschichten sind selbst eine Form von Geschichtsphilosophie, da sie 
an die Dynamik der Geschichte, das heißt an die Realisierung des Fortschritts 
glauben, oder auch an das Gegenteil, den Niedergang der Menschheit nach einer 
Phase technischer Höhepunkte. Sie ist unbedingt aber auf ein Ziel hin ausgerichtet, 
einen Endpunkt, gleichgültig, wie dieser aussehen mag. 

 
Meine These lautet: Die Science Fiction ist im Grunde nichts anderes als eine 

Form materialer Geschichtsphilosophie, weil sie für sich in Anspruch nimmt, den 
Verlauf der Zukunft zwar nicht unbedingt zu kennen, aber doch so tut, als wäre es 
möglich, einen Blick in die Zukunft zu werfen. Sie macht zumindest indirekt Aus-
sagen über die Zukunft. „Es-könnte-schon-sein“ bedeutet bereits einen Zugriff auf 
eine Zukunft, die nur in der Vorstellung existiert. Zukunftserwartungen waren bis 
ins 17. Jahrhundert begrenzt von der Idee des Jüngsten Gerichts; man erwartete 
grundsätzlich nichts Neues.5 Erst mit der Aufklärung wurde die Zukunft zu etwas, 
das der Mensch selbst in die Hand nehmen konnte,6 denn: „Daß jemand Geschichte 
macht, ist eine neuzeitliche Wendung, die vor Napoleon oder gar vor der Französi-
schen Revolution nicht formulierbar war.“7 Im Hintergrund dieses Bewusstseins-
wandels steckt „die Entdeckung der Zukunft als eines offenen Raumes ungeahnter 
Möglichkeiten.“8 So kann Science Fiction gesehen werden als Chance des Men-
schen, Geschichte selbst zu machen. Merciers L’an 2440, in dem die Menschen 
eine Utopie selbst verwirklichen, erschien 1771.9 Mary Shelleys Frankenstein von 
1818 ist eine Selbstverwirklichung dessen, was für den Menschen eventuell mög-
lich ist, und zwar auf technisch-wissenschaftlicher Grundlage. Der abendländi-
schen Gesellschaft schien ein Drang innezuwohnen, das, was einst nur der Escha-
tologie zugestanden worden war, ab dem 18. Jahrhundert nicht nur selbst umzuset-
zen, sondern auch immer schneller, als gäbe es keine Zeit zu verlieren, denn plötz-
lich war das Menschenleben kurz geworden angesichts eines verlorenen Eschatons. 
Die Beschleunigung der Zeit wurde im 18. Jahrhundert zur Pflicht irdischer Pla-
nung10 und bei Wells’ Zeitmaschine Wirklichkeit. Der Historiker Reinhart Kosel-
leck hat dazu treffend formuliert: Das 

„Wechselspiel von Revolution und Reaktion, das einen paradiesischen Endzustand 
herbeiführen soll, ist als zukunftslose Zukunft zu verstehen, weil die Reproduktion 
und die immer wieder nötige Aufhebung des Gegensatzes eine schlechte Unendlich-
keit fixieren. Auf der Jagd nach dieser, wie Hegel sagte, schlechten Unendlichkeit 
wird das Bewußtsein der Akteure an ein endliches ‚Noch-nicht’ geheftet, das die 
formale Struktur eines perennierenden Sollens besitzt. Seitdem wird es möglich sein, 
Fiktionen wie das tausendjährige Reich oder die klassenlose Gesellschaft in die 

                                                 
5 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 266. 
6 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 29. 
7 Koselleck, Vergangene Zukunft, 262. 
8 Sauter, Eschatologie, 124. 
9 Dies ist nach Kosellecks Ansicht der erste Zukunftsroman der Weltliteratur. Hier gehe es um die 
Verwandlung der Utopie in die Geschichtsphilosophie. Vgl. Koselleck, Zeitschichten, 131f. 
10 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 34. 



V. Geschichtsphilosophie 

 99 

geschichtliche Realität zu überführen. Die Fixierung der Handelnden an einen End-
zustand erweist sich als Vorwand für einen Geschichtsprozeß, der sich der Einsicht 
der Beteiligten entzieht.“11 

Die gesellschaftlichen Gegensätze des Verharrens im Traditionellen und des 
Aufbrechens ins Neue prallten immer intensiver aufeinander. Zeitrhythmen und 
Zeitspannen beschleunigten sich zwar, doch der moralisch-politische Fortschritt 
hinkte dem technisch-wissenschaftlichen hinterher.12 Die Geschichte selbst gewann 
an Dynamik. „Das Heil wurde nicht mehr am Ende der Geschichte, sondern seit-
dem im Vollzug der Geschichte selbst gesucht.“13 Die Beschleunigung der Zeit 
hing zusammen mit einer Entgrenzung des Raumes. Im 19. Jahrhundert erst griffen 
die europäischen Mächte auf das Ganze der Welt aus, Franzosen und Briten 
eroberten Kolonialreiche und ließen dort das Heil von Wissenschaft und christli-
cher Religion verkünden. Schließlich kann die Idee der Monderoberung als Erbe 
der christlichen Missionsidee betrachtet werden. 

Im folgenden soll zunächst nachgezeichnet werden, wie sich in der abendländi-
schen Geistesgeschichte die geschichtsphilosophischen Fragestellungen entwi-
ckelten und in einem zweiten Schritt analysiert werden, wie sich dieses Denken auf 
die Science Fiction auswirkte. 

 
1.1. Beginn der Geschichtsphilosophie in den Religionen 

Auch wenn alle Religionen versuchten, auf geschichtliche Fragen Antworten zu 
geben, möchte ich mich hier auf die christliche Religion beschränken, da die 
Science Fiction prinzipiell ein Phänomen des christlichen Abendlandes ist.14 Die 
„Lehre“ dieser Fragen und Antworten wird Eschatologie genannt. Hier geht es um 
die „letzten Dinge“ (¦σχ÷τα), das heißt um die Fragen nach Sterben und Tod. Was 
ist das Schicksal des Menschen nach dem Tod? Gibt es ein Leben danach? Oder ist 
mit dem Tod alles aus? Wird eines Tages die Menschheit aussterben? Wird viel-
leicht sogar der Kosmos untergehen? Die christliche Theologie trennte zwischen 
der Frage nach dem Geschick des einzelnen und der nach dem Schicksal der 
Menschheit und der Welt bzw. des Kosmos.15 Universaleschatologisch erwarteten 
die Gläubigen das Ende der Welt in einem Jüngsten Gericht, das mit einem end-
gültigen Urteil Gottes über die Welt in Weltenbrand, ewigem Eis oder durch Erd-
beben stattfindet. Dabei spielte der Gedanke der baldigen Wiederkehr Jesu Christi 

                                                 
11 Koselleck, Vergangene Zukunft, 35. 
12 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 367f. 
13 Koselleck, Zeitschichten, 189. 
14 Selbstverständlich gibt es, wie schon erwähnt, auch eine japanische oder chinesische Science Fic-
tion, aber eben nur deshalb, weil auch japanische und chinesische Autoren die wissenschaftlich-tech-
nische Entwicklung ihrer Gesellschaft kritisch reflektiert haben. Diese Entwicklung hat aber im 
christlichen Abendland begonnen. 
15 Antje Jackelén macht darauf aufmerksam, dass in der Theologie bislang zu wenig zwischen dem 
Ende der Erde und dem Ende des Kosmos überhaupt unterschieden worden ist. Damit habe die 
Theologie einen anthropozentrisch verengten Blick auf diese Fragestellung. Vgl. Jackelén, Relati-
vistic eschatology, 960. 



V. Geschichtsphilosophie 

 100

im frühen Christentum eine zentrale Rolle, hatte dieser doch versprochen, zu den 
Seinen zurückzukehren (Joh 14,3; Apg 1,11; 1Thess 4,13-18). Mit der Wiederkehr 
(Parusie) Christi würden die Toten auferstehen (Mt 27,53; Joh 5,28f; 1Kor 15). 

Die Wurzeln dieses Denkens finden sich im Alten Testament sowie im Zoro-
astrismus, dessen Vorstellungen vom Tod durch das Judentum ins Christentum 
hineingetragen wurden. Im Alten Testament ist der Gedanke der Sheol als Wohn-
stätte der Toten erwähnt, die der Unterwelt oder dem Tartaros der Griechen ähnelt. 
Im Judentum dachte man sich diese Welt unter der Erde. In dieser Sheol führen die 
Toten eine Art halbbewusstes „Leben“, vielleicht einem Alptraum ähnlich, denn 
die Sheol galt den Menschen als schrecklich, weil die Verbindung zu den Leben-
den und zu Gott abgeschnitten war.16 Erst in den alttestamentlichen Büchern Eze-
chiel und Daniel wurde von der Auferstehung der Toten gesprochen. Zur Zeit Jesu 
glaubten die Pharisäer im Gegensatz zu den Sadduzäern an die Totenauferstehung. 
Erst in der rabbinischen Zeit wurde die Auferstehung der Toten ein zentraler 
Grundsatz der jüdischen Religion.17 Zentral für die Eschatologie im Christentum ist 
das „Christusereignis“, das heißt die Kreuzigung und Auferstehung Jesu Christi. 
Dieses Ereignis wird „als ein Zeit und Geschichte qualifizierendes Finalgeschehen 
ausgelegt.“18 Das letztgültige Ziel allen Geschehens, das Reich Gottes, ist danach 
nicht nur etwas Zukünftiges, sondern auch etwas, das schon hier und jetzt Gestalt 
angenommen hat (Mt 18,20). Bei Jesus werden Gegenwart und Zukunft des Rei-
ches Gottes nicht gegeneinander ausgespielt, sondern sie gehören zusammen. Bei 
Paulus wird bereits die Gegenwart eschatologisch qualifiziert (2Kor 6,2). Die 
christliche Eschatologie lebt in einem Spannungsfeld von „Schon jetzt“ und „Noch 
nicht“ des hergestellten Reiches Gottes.19 Mit anderen Worten: Auch wenn nach 
christlichem Glauben mit Christus eine Äonenwende stattfand, so ist die Gegen-
wart nicht der neue Äon. Dennoch ist das Reich Christi schon gegenwärtige Reali-
tät.20 Ist Christus Anfang und Ende der Welt (Offb 21,6), so ist das Urteil über die 
Welt, zum Guten oder Schlechten, schon gesprochen und unwiderruflich. In dieser 
Selbstaussage liegt auch die Qualifizierung der Geschichte als Heilsgeschichte 
begründet, als deren Urgrund der Christus gilt. 

 
1.2. Augustinus und das Mittelalter 
Der Gedanke, dass Christus Anfang und Ende der Welt ist, wird zentral für die 

spätantike und frühmittelalterliche Idee der christlichen Heilsgeschichte, den 
besonders Aurelius Augustinus in seinem Werk De civitate Dei darstellt. Die 

                                                 
16 Vgl. Art. Sheol, in: OLWR 913. 
17 Vgl. Art. Auferstehung, in: OLWR 96. Die Auferstehung der Toten war im Zoroastrismus aber 
schon einige Jahrhundert zuvor allgemeines Gedankengut. Die Religion der Perser war den Juden 
während des Babylonischen Exils bekannt geworden. Nachdem die Perser die Juden 539/538 v.Chr. 
aus diesem Exil befreit hatten, wurde der König der Perser, Kyrus, im Alten Testament gepriesen, vor 
allem weil er es den Juden gestattet hatte, den Tempel zu Jerusalem wieder aufzubauen (Esra 1,1-4). 
18 Art. Eschatologie, in: TRE 10, 270. 
19 Vgl. Art. Eschatologie, in: TRE 10, 283. 
20 Vgl. Art. Eschatologie, in: TRE 10, 285. 



V. Geschichtsphilosophie 

 101

menschliche Geschichte erscheint darin lediglich als äußere Oberfläche eines ewi-
gen Kampfes zwischen Gut und Böse, Gott und Satan. Letztlich aber ereigne sich 
Geschichte auf ein Ziel hin, nämlich auf das vom göttlichen Plan angedachte Heil 
des Menschen. So wird Geschichte im mittelalterlichen Denken immer als Heils-
geschichte imaginiert. „Es geht darum, sich der Wahrheit des christlichen Glaubens 
durch eine Reflexion auf den Sinn der Geschichte zu vergewissern.“21 Geschichte 
entsteht nach Augustinus erst durch den Fall der Menschheit, das heißt dadurch 
dass er zu sich selbst kommt. Interessant ist, dass Augustinus in seinem Werk eine 
Parallelgeschichte von Weltstaat (Civitas terrena) und Gottesstaat (Civitas Dei) 
schreibt. Während der Weltstaat im Grunde eine Geschichte Roms bietet, ist der 
Gottesstaat eine Geschichte des biblischen Israel bis zur Ankunft Christi. Doch 
Augustinus bindet darüber hinaus auch schon Künftiges ein, nämlich das Jüngste 
Gericht, sowie die Ewigkeit sowohl der Höllenstrafen als auch der Seligkeit. 
Dadurch, dass es einen Weltstaat und einen Gottesstaat gibt, hat der Mensch zwei 
Bürgschaften: eine auf Erden und eine im Himmel. Dies ist der Ursprung seiner 
Zwei-Reiche-Lehre, die später für Luthers Thesen eine wichtige Rolle spielt. Den 
Ursprung der beiden Staaten legt Augustinus in die Sündhaftigkeit des Menschen. 
Doch Augustinus’ Geschichtsvorstellung ist eine Form von Geschichtsphilosophie. 
Sie ist eine Konstruktion, die mit Geschichte, wie wir sie heute verstehen, nichts zu 
tun hat. Zwar entwirft er eine Geschichte, doch diese wird geschildert vor dem 
Hintergrund der metaphysischen Konstruktion einer „Heilsgeschichte“ zwischen 
Gut und Böse. Der Historiker Reinhart Koselleck ist der Ansicht, dass Augustinus 
versucht habe, „eine Dauerantwort auf jegliche historische Situation zu entwi-
ckeln.“22 Der gesamte Bereich der irdischen Erfahrung wird auf diese Weise relati-
viert, da der Christus die Antwort auf alles ist. Deshalb kann sich für Augustinus 
empirisch Neues gar nicht mehr ereignen, da schon immer ein Erklärungsmuster 
zur Hand ist. So aber wird Geschichte im Grunde genommen sinnlos. „Augustin 
konnte die Zeit, soweit sie nämlich nur die innere Erfahrungsweise seiner selbst als 
eines göttlichen Geschöpfs war, speziell als eine seelische Gespanntheit auf die 
Zukunft definieren. Diese Zukunft aber lag theologisch quer zu den empirischen 
Geschichten.“23 Die Trennung von Gottesstaat und Weltstaat blieb über das 
gesamte Mittelalter prägend und wurde unter anderem von Rupert von Deutz, Otto 
von Freising, Joachim von Fiore und Dante Alighieri weiter ausformuliert.24 Der 
Christus als Anfangs-, Wende- und Zielpunkt der Geschichte wurde jedoch erst-
mals in Frage gestellt, als das mittelalterliche Weltbild ins Wanken geriet. 

 
1.3. Der neuzeitliche Umbruch und die Aufklärung 
Parallel zu der Entwicklung der Frage um die Mehrheit der Welten, die immer 

stärker ins Fahrwasser der Philosophie und der Naturwissenschaften der Neuzeit 

                                                 
21 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 45. 
22 Koselleck, Vergangene Zukunft, 138. 
23 Koselleck, Vergangene Zukunft, 139.  
24 Vgl. Nielen, Motive, 5. 



V. Geschichtsphilosophie 

 102

geriet, fiel auch die Heilsgeschichte ins Blickfeld der Philosophie. Hatten die 
Theologen nach der Bedeutung der anderen Menschengeschlechter für den Men-
schen gefragt,25 so implizierte diese Frage auch die nach ihrer Bedeutung für die 
Heilsgeschichte. Wenn aber die Idee der Mehrheit der Welten immer populärer 
wurde und damit der Gedanke, dass die Güte Gottes umso herrlicher sei, je mehr 
Menschengeschlechter er erschaffen habe, so musste man auch die Heilsgeschichte 
in einer neuen Perspektive betrachten. Die Zeit, in der die Idee der Mehrheit der 
Welten ernsthaft diskutiert wurde und sich auch durchsetzte, war auch die Periode, 
in der die Einheit der christlichen Religion in Europa selbst zerbrach. Zwar hatte es 
schon im 5. Jahrhundert die Trennung zwischen orientalischer und abendländischer 
Christenheit und im 11. Jahrhundert die Trennung zwischen orthodoxer und katho-
lischer Konfession gegeben, noch aber ließ das christliche Bewusstsein in Mittel- 
und Westeuropa sich davon nicht beunruhigen. Doch mit dem Ende des Dreißig-
jährigen Krieges 1648 wurde das Prinzip der religiösen Indifferenz zur Basis des 
Friedens von Münster und Osnabrück. Man erfuhr, „daß die religiösen Bürger-
kriege offenbar nicht das Jüngste Gericht einleiteten.“26 Reinhart Koselleck 
bemerkt, dass der Staat versucht habe, apokalyptische und astrologische Zukunfts-
deutungen zu unterdrücken, zumindest in England und Frankreich. Zukunftsdeu-
tungen wurden in private oder geheime Kreise zurückgedrängt. Endzeiterwartun-
gen verwandelten sich in Zukunftsentwürfe.27 Jacques-Bénigne Bossuets Werk 
Discours sur l’histoire universelle (1681) war die letzte Schrift des europäischen 
Abendlandes, die versuchte, Geschichte als Verzahnung von göttlicher Vorsehung 
und Schicksal von historischen Reichen zu betrachten. Geschichte bedeutete für 
ihn noch den Versuch, den Heilsplan Gottes zu entziffern. Die Aufklärung zerstörte 
den Glauben an die Idee der Heilsgeschichte jedoch endgültig. Ihre Kritik an der 
Eschatologie bzw. der Heilsgeschichte bestand in der Frage, „woher denn die 
Theologen ihr Wissen über Himmel, Hölle und Fegefeuer sowie die Heilsge-
schichte bezögen. Mehr und mehr wurden die Ansprüche der Religion skeptisch 
beurteilt […] Von nun an wurde die Heilsgeschichte obsolet und durch die 
Geschichtsphilosophie unterlaufen.“28 Heilsgeschichte und Eschatologie verwan-
delten sich in Geschichtsphilosophie. Aufklärung – als Methode, zu wagen, sich 
des eigenen Verstandes zu bedienen (Kant) – ließ Geschichte nicht länger als 
Heilsgeschichte denken, sondern nun war es der Mensch selbst, der es wagte, als 
Handelnder in der Geschichte und als Macher der Geschichte aufzutreten. Dennoch 
konnte sich die Geschichtsphilosophie nicht gänzlich von der Eschatologie lösen. 
Denn blieb das Heil Gottes aus, war der Mensch dazu berufen, für dieses Heil zu 
sorgen und darüber zu reflektieren, wie es zu erreichen sei. Geschichtsphilosophie 
wurde somit zur Fortsetzung der Eschatologie unter aufgeklärten Vorzeichen. Mit 

                                                 
25 So wurde beispielsweise unter Theologen die Frage diskutiert, wenn es andere Menschengeschlech-
ter gab, ob diese auch ihren eigenen Erlöser gehabt hätten, oder ob Jesus Christus auch für sie gestor-
ben sei. Vgl. zum Thema der Vielheit der Welten in Mittelalter und Früher Neuzeit oben S. 76f. 
26 Koselleck, Vergangene Zukunft, 24. 
27 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 26-28. 
28 Nielen, Motive, 5. 



V. Geschichtsphilosophie 

 103

ihrer Kritik an den Inhalten der Eschatologie, die für sie reine Metaphysik waren, 
verhalfen die Aufklärer Descartes’ Programm vom klaren und deutlichen Wissen 
zum Sieg. Im Zusammenhang mit der Aufklärung setzte sich eine Philosophie 
durch, die nicht mehr Gott, sondern den Menschen in ihrem Zentrum hatte, da es 
von Gott kein sicheres Wissen geben konnte. 

 
Als einer der ersten aufgeklärten Philosophen nimmt der Italiener Giambattista 

Vico kritisch Bezug auf die Heilsgeschichte. In seinem ursprungs- und universal-
historischen Werk Scienza Nuova (1725) versucht er, die Faktoren und Inhalte des 
geschichtlichen Lebens zu bestimmen. Er stellt „die Frage nach den Bedingungen 
der Erkennbarkeit von Geschichte.“29 Vico erkennt eine Analogie zwischen der 
Natur, die von Gott geschaffen wurde und der politischen Welt, die der Mensch 
hervorbrachte. Ursachenkenntnis habe er nur da, wo er selbst etwas hervorbringe. 
Zwar machten die Menschen Geschichte, aber ohne Bewusstsein, ohne Vernunft. 
„Daß Geschichte Selbstgestaltung des menschlichen Geistes sei, ist ihre Substanz-
bestimmung und Grundlage ihrer Erkennbarkeit.“30 Auch wenn Vico noch ver-
sucht, den geschichtstheologischen Nachweis der Vorsehung zu erbringen, so 
bleibt seine „Neue Wissenschaft“ doch von der Geschichtstheologie getrennt. Vico 
ist davon überzeugt, dass die Geschichte nicht auf ein Endziel zustrebe.31  

 
In der Zerstörung der Überzeugung von der Heilsgeschichte leistet vor allem die 

französische Aufklärungsphilosophie ganze Arbeit. Schöpfer des Begriffs Ge-
schichtsphilosophie ist Voltaire. Für ihn bedeutet sie „Destruktion einer Histo-
riographie, die alles auf göttliches Eingreifen in die Geschichte zurückführt.“32 In 
seiner Schrift La philosophie de l’histoire (1765) nimmt Voltaire Abstand von 
Mythos und Religion und will den Menschen von der Geschichtstheologie 
befreien. Geschichtstheologie wird Geschichtsphilosophie, das heißt „Reflexion 
über Plan und Ablauf der Geschichte, einer Geschichte jetzt ohne Gott. Die 
Geschichtsphilosophie glaubt aber weiter an einen Sinn, einen Plan und einen End-
zweck der Geschichte, die mit Hilfe der Vernunft zu eruieren seien.“33 Sie fragt 
danach, unter welchen Bedingungen die eschatologischen Güter, der endgültige 
Friede, Freiheit, Gerechtigkeit, Heil verwirklicht werden können. Sie fragt nach 
dem Wesen der Geschichte, nach ihren Gesetzmäßigkeiten, nach naturanalogen 
Gesetzen in der Geschichte, nach Ursachen und Faktoren,34 sie fragt nach Struktu-
ren und Faktoren für die Entwicklung. Die Geschichtsphilosophie steht zwischen 
Zufälligkeit und Gesetzmäßigkeit,35 weshalb sie die Forderungen der naturwissen-
schaftlichen Methode nie wird erfüllen können, die danach trachtet, den Zufall 

                                                 
29 Angehrn, Geschichtsphilosophie 64. 
30 Angehrn, Geschichtsphilosophie 65. 
31 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie 66f. 
32 Dierse/Scholtz, Art. Geschichtsphilosophie, 417. 
33 Nielen, Motive, 5f. 
34 Vgl. Landmann, Geschichtsphilosophie, 682. 
35 Vgl. Dierse/Scholtz, Art. Geschichtsphilosophie, 426. 



V. Geschichtsphilosophie 

 104

ganz auszuschalten. Je mehr gesellschaftliche Faktoren jedoch entdeckt werden, 
die für das Schreiben von Geschichte relevant werden, wie beispielsweise ökono-
mische, politische, soziale, geographische oder klimatische Verhältnisse, desto 
schwieriger wird es, Gesetze zu finden oder anzuwenden.36 „An die die Stelle von 
Ursprungs- und Endzielspekulation tritt die empirische Erforschung natürlicher 
Ursachen.“37 Darunter zählt Voltaire u.a. Klima, Regierung oder Religion, wobei 
Religion hier als Objekt empirischer Forschung auftritt. Voltaire konstruiert eine 
rationale Geschichte, befreit von Fabeln, Dichtung, Widersinnigem, Anstößigem, 
unsinnigen oder unglaubhaften Bräuchen. „Rationale Akzeptabilität wird zum 
Kriterium in Faktenfragen.“38 Trotz aller Rationalität in den Forderungen nach 
einer nüchterneren Geschichtsschreibung glaubt Voltaire an eine Höherentwick-
lung der Menschheit. 

 
Der Philosoph und Soziologe Auguste Comte versucht, die Sozialwissenschaf-

ten mit der Philosophie zu verbinden. Diese Wissenschaften des frühen 19. Jahr-
hunderts sind auf der Suche nach sozialen Gesetzen des Geschichtsverlaufs. Com-
tes Philosophie ist keiner absoluten Theologie mehr verpflichtet, sondern der Ver-
such, sich auf das zu beschränken, was positiv von Welt und Geschichte gesagt 
werden kann. „Im positiven Stadium hat der Geist die Unmöglichkeit, absolute 
Begriffe zu bilden, endgültig eingesehen. Er verzichtet auf die vergebliche Suche 
nach Ursprung und Bestimmung des Weltalls und beschränkt seine Forschung, 
durch die Verbindung von empirischer Beobachtung und logischem Denken, auf 
die unveränderlichen Beziehungen phänomenaler Aufeinanderfolgen und Ähnlich-
keiten, worin die Naturgesetze bestehen.“39 Die Wirklichkeit könne nie zur Gänze 
enthüllt werden. Comte wirkt modern, wenn er schreibt: „Es gibt kein Wissen, […] 
das nicht durch den auf uns wirkenden Gegenstand und den auf ihn zurückwirken-
den Organismus bedingt ist […] Die positive Philosophie […] befaßt sich nur mit 
Fragen, deren Beantwortung in unserer Reichweite liegt.“40 Comte bricht das Tabu 
von der Unentschleierbarkeit der Zukunft. „Die Zukunft wurde in ihr zum Testfall 
für die Wissenschaftlichkeit einer allgemeinen Hypothese erhoben.“41 Comte ist 
davon überzeugt, dass das Menschengeschlecht bewusst seinen Fortschritt voran-
treibt und stellt die Fortschrittsidee in den Kontext der positivistischen Wissen-
schaftsgläubigkeit.42 Er unterscheidet drei Epochen der Menschheitsgeschichte: 
eine theologische, eine metaphysische und eine wissenschaftliche.43 Allerdings 
gebe es bei diesen Stadien Überschneidungen. „Der allgemeine Zielpunkt von 
Comtes Universalgeschichte ist die offene Zukunft eines geradlinigen Fortschritts 

                                                 
36 Vgl. Landmann, Geschichtsphilosophie, 694. 
37 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 70. 
38 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 70. 
39 Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 81f. 
40 Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 82. 
41 Hölscher, Entdeckung der Zukunft, 107. 
42 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 68. 
43 Vgl. Comte, Positivismus, 5. 



V. Geschichtsphilosophie 

 105

von primitiven zu entwickelteren Stadien.“44 Die Ergebnisse der Naturwissenschaf-
ten sollten auf die Soziologie zum Zweck gesellschaftlicher Neugestaltung ange-
wendet werden. Nach Comte sollen zur Erklärung der zu untersuchenden Phäno-
mene nur gesicherte Tatsachen, nicht aber phantastische Vorstellungen oder kon-
struierte Hypothesen herangezogen werden. Comte erkennt, dass die positive For-
schung weder einen ersten Ursprung noch eine letzte Bestimmung entdecken 
könne, weshalb keine Existenz vollständig erforschbar sei.45 Andere Zeiten, so 
Comte, hätten die Frage nach der Wahrheit nicht als Frage nach den „reinen Fak-
ten“ verstanden,46 was aber zur Frage führt, was „reine Fakten“ seien. Wendet man 
nämlich diesen Grundsatz auf Comtes Drei-Stadien-Gesetz selbst an, so findet sich, 
dass auch dieses Gesetz keine beobachtbare Tatsache ist. Wie zuvor noch Voltaire 
ist auch Comte von Aufklärung, Vernunft und Fortschritt überzeugt. 

 
Auch der deutsche Aufklärungsphilosoph Immanuel Kant formuliert eine eigene 

Geschichtsphilosophie, besonders in seinen Schriften Idee zu einer allgemeinen 
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784) und Zum ewigen Frieden (1795). Er 
fragt nach den Bedingungen der Möglichkeit für die Erkennbarkeit von Geschichte. 
Für ihn verbirgt sich hinter dem Lauf der Geschichte ein Plan der Natur. „Kants 
ganze Anstrengung als Geschichtsphilosoph zielte darauf, den verborgenen Natur-
plan, der die Menschheit auf die Bahnen eines unbegrenzten Fortschritts zu drän-
gen schien, in einen bewußten Plan der vernunftbegabten Menschen zu überfüh-
ren.“47 Kant geht davon aus, dass den Menschen ein solcher Plan verborgen sei, 
denn sie verhielten sich zwar nicht instinktmäßig wie die Tiere, aber auch nicht wie 
vernünftige Weltbürger. „[S]o scheint auch keine planmäßige Geschichte (wie etwa 
von den Bienen oder den Bibern) von ihnen möglich zu sein […] Es ist hier keine 
Aussicht für den Philosophen, als daß, da er bei den Menschen und ihrem Spiele im 
großen gar keine vernünftige eigene Absicht voraussetzen kann, er versuche, ob er 
nicht eine Naturabsicht in diesem widersinnigen Gange menschlicher Dinge entde-
cken könne.“48 Auch wenn die Motive der Menschen von sich aus nicht auf das 
Geschichtsziel, den ewigen Frieden, ausgerichtet seien, sondern eher davon weg-
strebten,49 so hält Kant dennoch dafür, dass dieses Ziel irgendwann erreicht werden 
würde. „Man kann die Geschichte der Menschengattung im großen als die Vollzie-
hung eines verborgenen Plans der Natur ansehen.“50 Hierbei hat die Natur bei Kant 
einen sphinxartigen Charakter. Denn einerseits gelte der Krieg als Naturzustand 
des Menschen, andererseits gehöre es zum Plan der Natur, genau diesen Zustand zu 
überwinden. Der Friede sei gerade kein Naturzustand, sondern er müsse gestiftet 

                                                 
44 Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 83. 
45 Vgl. Comte, Positivismus, 29. 
46 Vgl. Schaeffler, Einführung in die Geschichtsphilosophie, 199. 
47 Koselleck, Vergangene Zukunft, 267. 
48 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 387 (Weischedel 6, 34). 
49 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 79. 
50 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 403 (Weischedel 6, 45). 



V. Geschichtsphilosophie 

 106

werden.51 Würden die Menschen in einem arkadischen Schäferleben einträchtig 
zusammenleben, würden ihre Talente wohl verborgen bleiben, dank der Natur aber 
gebe es Eitelkeit, Habsucht, Herrschsucht. „Der Mensch will Eintracht; aber die 
Natur weiß besser, was für seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht.“52 Krieg wird 
bei Kant zum Movens der Geschichte. Der Krieg sei es gerade, der zum Frieden 
treibe, wenn auch die Politiker sich stets nur um ihren unmittelbaren Vorteil küm-
merten. Zwischen rationalem Eigeninteresse und objektivem Geschichtsziel stellt 
Kant eine Konvergenz her.53 So seien Vernunft und Moralität die Werkzeuge des 
Menschen, diesen Naturzustand zu überwinden. Kant redet mit seiner Idee vom 
ewigen Frieden keiner Utopie das Wort, doch wird die Zukunft zur Aufgabe mora-
lischen Sollens.54 Damit setzt Kant den Menschen als den Macher der Geschichte.55 
Dennoch ist Kant klug genug, die Idee vom ewigen Frieden nicht als unbedingtes 
Ziel der Geschichte nahezulegen. Er sagt jedenfalls nicht, dass der ewige Friede 
zwangsläufig kommen müsse. Denn man könne nicht voraussagen, „ob nicht die 
Zwietracht, die unserer Gattung so natürlich ist, am Ende für uns eine Hölle von 
Übeln, in einem noch so gesitteten Zustande vorbereite, indem sie vielleicht diesen 
Zustand selbst und alle bisherigen Fortschritte in der Kultur durch barbarische 
Verwüstungen wieder vernichten werde.“56 Geschichtsschreibung ist nach Kant nur 
möglich, wenn auch der verborgene Plan der Natur erkennbar wird. So zeigt sich 
Kant als Geschichtsphilosoph ganz metaphysisch. 

 
Die Geschichtsphilosophie G.W.F. Hegels ist der groß angelegte Versuch, 

Geschichte zu begreifen und rational zu erkennen,57 ein Versuch, den er insbeson-
dere in seinen Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (1822) darlegt. Ist 
für Kant der Friede das Ziel der Geschichte, so ist es bei Hegel die Freiheit, wobei 
dieser Weg nicht bruchlos verlaufen müsse.58 Die Philosophie bringt den Gedanken 
der Vernunft mit. Hegel ist davon überzeugt, „daß die Vernunft die Welt beherr-
sche, daß es also auch in der Weltgeschichte vernünftig zugegangen sei.“59 Die 
Vernunft des Subjekts ist für ihn gleichsam ein Intelligibles der Weltgeschichte 
selbst. Nach Hegel entspricht „der subjektiven Erkenntnis der Geschichte ein Intel-
ligibles in der Geschichte, ein objektiv vernünftiges Geschehen also.“60 Hegel ver-
sucht zu zeigen, dass die menschliche Geschichte ein Prozess der Realisierung von 
Vernunft sei, dass ihr also ein Endzweck innewohne. Diesen Endzweck definiert er 
folgendermaßen: „Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewußtsein der Frei-

                                                 
51 Vgl. Kant, Zum ewigen Frieden, BA 18 (Weischedel 6, 203). 
52 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 394 (Weischedel 6, 38f) 
53 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 80. 
54 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 268. 
55 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 267. 
56 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 401 (Weischedel 6, 43). 
57 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 57. 
58 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 96. 
59 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 20. 
60 Vgl. Sandkaulen, Weltgeist und Naturgeschichte, 172. 



V. Geschichtsphilosophie 

 107

heit.“61 Die Weltgeschichte wird zu dem Rahmen, in welchem der denkende Geist 
mit dem Bösen versöhnt werden soll. Alle Opfer, die in der Geschichte gebracht 
wurden, gleichviel wieviele es gewesen seien, zielten auf diesen Endzweck hin, 
gleichfalls alle Bedürfnisse, Leidenschaften und Interessen der Menschen. Die 
Individuen seien dabei für die Realisierung des Endzwecks völlig uninteressant, es 
sei denn, es handele sich um solche, denen es gelinge, den Endzweck voranzutrei-
ben, denn „die welthistorischen Individuen sind diejenigen, in deren Zwecken ein 
solches Allgemeines liegt.“62 Hegel verdeutlicht das an einem Beispiel: „Was ihm 
[Cäsar] so die Ausführung seines zunächst negativen Zwecks erwarb, die Allein-
herrschaft Roms, war aber zugleich an sich notwendige Bestimmung in Roms und 
in der Welt Geschichte, so daß sie nicht nur sein partikulärer Gewinn, sondern ein 
Instinkt war, der das vollbrachte, was an und für sich an der Zeit war.“63 Hegel 
nennt das die „List der Vernunft“. Hat Hegel zuvor behauptet, dass „nichts Großes 
in der Welt ohne Leidenschaft vollbracht worden ist,“64 so erklärt er diese Leiden-
schaft jetzt zum Zweck einer List der Vernunft, da das Interesse der Leidenschaft 
von der Betätigung des Allgemeinen nicht zu trennen sei, das heißt die List der 
Vernunft kommt zu ihrem Ziel, indem sie die Leidenschaft für sich arbeiten lasse.65 
Mit anderen Worten: „Die ‚List der Vernunft’ besagt, daß das welthistorische 
Anliegen durch ein Handeln vorangebracht wird, das scheinbar nur sein Eigeninte-
resse verfolgt, doch in Wahrheit von einer Vernunft überlistet wird, die es zum 
Mittel seiner eigenen Zwecke degradiert.“66 Das Wissen der welthistorischen Indi-
viduen, die Geschichte machten, sei „nur ein ansichseiendes: eines, das wir ihnen 
aus der Außenperspektive – aufgrund ihrer faktischen Taten, ex post – zuschrei-
ben.“ Das Höhere, das sie betrieben, sei ihnen nicht bewusst.67 Hegels Diktum die 
Weltgeschichte sei das Weltgericht68 ist nur ein anderes Wort für die letztendliche 
Verwirklichung und Selbstfindung des Weltgeistes, der einerseits zwar säkular 
erscheint, aber andererseits doch in eschatologischer Ferne angesiedelt ist. Eine 
scharfe Kritik an Hegel kommt von Adorno. Der Begriff des Weltgeistes sei im 
Grunde das Prinzip der göttlichen Allmacht, „der Weltplan zur Unerbittlichkeit des 
Geschehenden.“69 Hegel verkläre „die Totalität des geschichtlichen Leidens zur 
Positivität des sich realisierenden Absoluten.“ Der Weltgeist wäre so betrachtet als 
„permanente Katastrophe“ zu definieren.70 Dass in der Geschichte die Vernunft 
obwalten soll, hält Adorno für ein untragbares Urteil. „Philosophisches Verfügen 
übers Werden und Vergehen ganzer Völker oder Kulturen übertönt, daß das 

                                                 
61 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 32. 
62 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 45. 
63 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 45. 
64 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 38. 
65 Vgl. Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 49. 
66 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 98. 
67 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 99. 
68 Vgl. Hegel, Philosophie des Rechts, § 340, S. 503. 
69 Adorno, Negative Dialektik, 300. 
70 Beide Zitate Adorno, Negative Dialektik, 314. 



V. Geschichtsphilosophie 

 108

Unvernünftige und Unverständliche der Geschichte selbstverständlich wurde, weil 
es nie anders war.“71  

Hegels Konzept der Geschichte wird von Karl Marx und Friedrich Engels mate-
rialistisch rekonstruiert, wobei sie sich an dessen dialektischem Modell orientieren. 
In der Geschichtsphilosophie, die sie entwickeln, ist es jedoch nicht der Weltgeist, 
der am Ende zu sich selbst findet, sondern es sind die ökonomischen Verhältnisse, 
die zu einer klassenlosen Gesellschaft führen sollen. Marx und Engels unterneh-
men eine Kritik und die Weiterführung der Geschichtsphilosophie, deren Anliegen 
weiterhin die „Versöhnung mit der Welt“ ist. Dabei wendet Marx das Leitmotiv 
der Vernunft ins Praktische, das heißt ins Ökonomische.72 Marx und Engels defi-
nieren ihr Geschichtskonzept als Kontrast zur idealistischen Geschichtsphilosophie, 
wie sie Kant oder Hegel gelehrt hatten. 

Marx und Engels sind die ersten Philosophen, die nach den materiellen Voraus-
setzungen dafür fragen, wie der Mensch überhaupt Geschichte „machen“ könne, 
und diese Voraussetzungen bestehen in der Ernährung, der Kleidung und der 
Behausung. Für Marx und Engels ist die erste geschichtliche Tat „die Erzeugung 
der Mittel zur Befriedigung dieser Bedürfnisse, die Produktion des materiellen 
Lebens selbst.“73 Produktion, Produktionsverhältnisse, Produktivkräfte, Teilung der 
Arbeit, Entfremdung: das sind die philosophisch-ökonomischen Schlüsselbegriffe 
dieser Geschichtsphilosophie. Der Fortgang der Geschichte geschehe in gesell-
schaftlichen Widersprüchen, die vor allem durch die Teilung der Arbeit begründet 
seien. Dadurch gerieten nicht nur Produktivkräfte, gesellschaftliche Zustände und 
das menschliche Bewusstsein miteinander in Widerspruch, sondern mit ihr sei auch 
der Widerspruch zwischen individuellen und gesellschaftlichen Interessen verbun-
den.74 Aber nicht nur das. Die Teilung der Arbeit bedinge die Entfremdung des 
Menschen von der Arbeit und die Entstehung der Klassengegensätze. Für Marx 
und Engels steht nicht mehr der Geist als Agens der Geschichte im Zentrum, son-
dern die Ökonomie, von der selbst die größten Reiche abhängig seien. Denn es sei 
so, dass der Handel „gleich dem antiken Schicksal über der Erde schwebt und mit 
unsichtbarer Hand Glück und Unglück an die Menschen verteilt, Reiche stiftet und 
Reiche zertrümmert, Völker entstehen und verschwinden macht.“75 Der Produkti-
onsprozess überhaupt sei die Grundlage aller Geschichte, und Religion, Philoso-
phie und Moral seien aus ihr zu erklären, die Revolution sei ihre treibende Kraft. 
Gegen Hegel erklären sie, „daß die Geschichte nicht damit endigt, sich ins 
‚Selbstbewußtsein als Geist vom Geist’ aufzulösen, sondern daß in ihr auf jeder 
Stufe ein materielles Resultat, eine Summe von Produktionskräften […] sich vor-
findet.“76 Die ganze Summe von Produktionskräften, Kapitalien und sozialen Ver-

                                                 
71 Adorno, Negative Dialektik, 335. 
72 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 105f. 
73 Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 28. 
74 Vgl. Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 32f. 
75 Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 35. 
76 Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 38. 



V. Geschichtsphilosophie 

 109

kehrsformen sei Substanz und Wesen der Geschichte, was die bisherige Ge-
schichtsauffassung höchstens als Nebentatsache aufgefasst habe.77 

Im Kommunistischen Manifest (1848) formulieren Marx und Engels ihre 
Gesellschafts- und Geschichtskritik noch schärfer. Hier bringen sie ihre 
Geschichtsphilosophie auf den Punkt: „Die Geschichte aller bisherigen Geschichte 
ist die Geschichte von Klassenkämpfen.“78 In der bisherigen Geschichte, vom Al-
tertum über das Mittelalter bis in die Neuzeit, hätten sich jeweils bestimmte Klas-
sen gegenübergestanden, und ein Klassenkampf ende dabei immer mit der revolu-
tionären Umgestaltung der Gesellschaft. So sei auch aus der feudalen Gesellschaft 
die moderne bürgerliche Gesellschaft hervorgegangen.79 Das Bürgertum sei nur 
deshalb zur Macht gekommen, weil in der vorangegangenen feudalen Gesellschaft 
die Produktionsverhältnisse nicht mehr den Produktivkräften entsprochen hätten. 
Dies aber sei nun für die bürgerliche Gesellschaft ebenso der Fall. „Die Zentralisa-
tion der Produktionsmittel und die Vergesellschaftung der Arbeit erreichen einen 
Punkt, wo sie unverträglich werden mit ihrer kapitalistischen Hülle. Sie wird 
gesprengt. Die Stunde des kapitalistischen Privateigentums schlägt. Die Expropri-
ateurs werden expropriiert.“80 Die ökonomischen Bedingungen selbst sorgten für 
den langfristigen Sieg des Proletariats im Klassenkampf. Die Grundlage des Kapi-
tals, das eine gesellschaftliche und keine persönliche Macht darstelle, sei die Lohn-
arbeit. Diese werde in der kommunistischen Gesellschaft, die auf die bürgerliche 
Gesellschaft folge, ebenso aufgehoben wie alle Klassengegensätze überhaupt. Das 
bislang Willkürliche der Ökonomie werde durch den revolutionären Kampf, der 
zur klassenlosen Gesellschaft führe, gesteuert.81 Das ist Marx’ „List der Vernunft“. 
Darüber, wie die klassenlose Gesellschaft im einzelnen funktionieren kann oder 
soll, schweigen sich Marx und Engels jedoch aus. 

 
1.4. Der Historismus 
Die Geschichtsphilosophie von Marx und Engels ist zugleich Höhe- und 

Schlusspunkt eines Denkens, das das Heil des Menschen in sein Zentrum gerückt 
hatte. Die jüdisch-christlichen Motive des Marxismus sind unverkennbar. Aber 
während noch bei Kant, Hegel, Comte sowie Marx und Engels der Glaube an den 
Fortschritt der Menschheit ungebrochen vorherrscht, gerät dieser Glaube im Histo-
rismus in eine Krise. Gegenüber jedem systematischen Entwurf einer wie auch 
immer gearteten Geschichtsphilosophie herrscht im Historismus große Skepsis. 
Diese Skepsis ist dadurch entstanden, dass man sich in Europa gegen Ende des 18. 
und anfangs des 19. Jahrhunderts „der geschichtlich gewordenen Welt mehr und 
mehr bewußt geworden“ war.82 Ranke drückt erstmals den Verzicht auf einen Sinn 

                                                 
77 Vgl. Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 39. 
78 Marx/Engels, Manifest, 462. 
79 Vgl. Marx/Engels, Manifest, 462f. 
80 Marx, Das Kapital, 791. 
81 Dieser revolutionäre Kampf sei notwendig, da die Verelendung des Proletariats gezeigt habe, dass 
die Vernunft sich nicht von selbst durchsetze. Vgl. Böhme, Anthropologie, 147. 
82 Wittkau, Historismus, 12. 



V. Geschichtsphilosophie 

 110

der Geschichte aus. Einen Zusammenhang zwischen Krise, Kontinuitätsbruch und 
historischem Interesse sieht vor allem Jacob Burckhardt.83 Man gewinne mit Hilfe 
der empirischen Geschichtswissenschaft darüber Klarheit, dass alle historischen, 
religiösen oder kulturellen Erscheinungen geschichtlich geworden seien. Damit 
aber würden absolute Geltungsansprüche relativiert.84 Kurz gesagt: Historismus ist 
Relativismus. Absolute Werte und Normen, die noch der historische Materialismus 
und der Positivismus geltend gemacht hatten, werden durch die Geschichtswissen-
schaft erschüttert.85 

Der Historismus entstand im 19. Jahrhundert in einer Zeit, in der geschichtliche 
Umwälzungen so schnell vonstatten gingen wie sonst vorher nicht in der Mensch-
heitsgeschichte. Durch die Französische Revolution, die Napoleonischen Kriege 
und die Industrialisierung war die alte Ordnung fundamental erschüttert worden. 
Alte politische, soziale und wirtschaftliche Strukturen waren zerbrochen und durch 
neue ersetzt worden. Erst dieser umfassende Wandel der Lebenswelt hatte das 
starke Interesse an der Vergangenheit erzeugt.86 

Der Historismus problematisiert zwei besondere Paradigmen der Geschichts-
wissenschaft: den Zusammenhang und die Unendlichkeit. Der Historismus fragt, 
wie die Geschichte überhaupt systematisierbar sei. Nach welchen Kriterien solle 
bei einer historischen Untersuchung vorgegangen werden? Das Ideal der 
Geschichtswissenschaft bestand damals in der Universal- oder Weltgeschichte und 
war aus der Suche nach Zusammenhängen erfolgt. Worin aber die historischen 
Einzelheiten zusammenhängen, ist eine spekulative Frage. Bestehen sie von sich 
aus oder konstruieren die Historiker sie erst? Was heißt überhaupt Herstellen eines 
Zusammenhangs?87 Woher weiß man, was wie zusammenhängt, welche Strukturen 
und Ereignisse anderen sozialen, historischen und weiteren Bedingungen zugrunde 
liegen oder Folge davon sind? Was ist überhaupt eine Struktur und was ein Ereig-
nis? Wann beginnt ein Ereignis und wann hört es auf? Da es mehr als nur einen 
Zusammenhang gibt, hängt es vom Historiker ab, welchen er betont. Weil die Kon-
struktion eines historischen Zusammenhangs nicht voraussetzungslos ist, nimmt 
jeder Historiker nolens volens schon eine philosophische Position ein.88 Daher wei-
gert sich der Historismus „unter Berufung auf die historische Variabilität und 
Relativität aller Begriffe und Normen, eine allgemein und zeitlos gültige Systema-
tik in der wissenschaftlichen oder philosophischen Weltinterpretation anzuerken-
nen.“89 Lagen in den bisherigen Geschichtsphilosophien Versuche vor, die allge-
meine Natur, das Wesen des Menschen zu bestimmen, so bestreitet der Historismus 
auch diese Möglichkeit. Er versucht vielmehr, die spekulative Geschichtsphiloso-
phie durch eine empirische Geschichtswissenschaft zu ersetzen. Die Vertreter des 

                                                 
83 Vgl. Wittkau, Historismus, 12. 
84 Vgl. Wittkau, Historismus, 14. 
85 Vgl. Wittkau, Historismus, 19. 
86 Vgl. Wittkau, Historismus, 26. 
87 Vgl. Schnädelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 12f. 
88 Vgl. Schnädelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 14. 
89 Schnädelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 20f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 111

Historismus kamen zu der Einsicht, dass das Ganze der Geschichte schlechthin 
nicht mehr darstellbar war. Die Möglichkeit, Zusammenhänge in der Geschichte zu 
erkennen, war durch den weltpolitischen Verkehr im 19. Jahrhundert ins Uner-
messliche gewachsen. In seinen Weltgeschichtlichen Betrachtungen (1868) schreibt 
Jacob Burckhardt: „Man möchte sich eine riesige Geisteslandkarte auf der Basis 
einer unermeßlichen Ethnographie denken, welche Materielles und Geistiges 
zusammen umfassen müßte und allen Rassen, Völkern, Sitten und Religionen im 
Zusammenhang gerecht zu werden strebte.“90 Aber wenn das Wissen geradezu 
unermesslich ist, kann es da nicht jeden Historiker hemmen, mit seiner Forschung 
überhaupt anzufangen? Nach Ansicht des Historismus kann keine Geschichtsphilo-
sophie mehr behaupten, einen Weltplan verfolgen zu können. Der systematische 
Topos der Geschichtsspekulation Hegels wird von Burckhardt in einen empirisch-
deskriptiven umgedeutet.91 Alles habe eine geschichtliche Seite, und gerade die 
Geschichte sei es, die keinen Anfang und kein Ende habe.92 Denn jedes geschichtli-
che Ereignis, das ein Historiker beschreiben wolle, habe eine Vorgeschichte. Wo 
aber will man mit der Vorgeschichte beginnen? Jeder Anfang wäre willkürlich 
gewählt. Gleiches gilt für das Ende: Wie lange wirkt ein geschichtliches Ereignis 
nach? Burckhardt versucht, den Menschen freizumachen von der Ausschließlich-
keit eines eigenen Standpunktes. Der Blick des Historikers dürfe nicht egoistisch 
getrübt sein, und vor allem solle man nicht glauben, das Vergangene sei nur eine 
Vorstufe zu uns selbst als den Entwickelteren.93 Jede Zeit bekommt bei Burckhardt 
das Recht auf ihre Eigenheit. Andererseits ist ihm bewusst, dass der Mensch von 
den Bedingungen seiner eigenen Zeit geprägt ist, weshalb jedes historisch gezeich-
nete Bild immer schon gefärbt ist. Und dennoch äußert sich auch Burckhardt 
geschichtsphilosophisch. Er sieht Anzeichen der Herrschaft des Ökonomischen, 
Anzeichen von Kulturverlust, Vermassung, Bürokratismus, Despotismus, kulturel-
ler Verflachung. Er sieht das alteuropäisch-humanistische Traditionsgut überhaupt 
in Frage gestellt.94 Damit nimmt er Ideen Nietzsches vorweg. 

 
1.5. Friedrich Nietzsche 

War die Geschichtsphilosophie im Historismus insofern in eine Krise geraten, 
als dieser einen Endzweck der Geschichte bezweifelte, so bricht dieser Zweifel bei 
Friedrich Nietzsche endgültig durch. In seinem Werk Vom Nutzen und Nachteil der 
Historie für das Leben (1874) vollzieht Nietzsche eine Abkehr vom Eigenwert des 
Geschichtlichen überhaupt.95 Den Satz Hegels „Die Weltgeschichte ist nicht der 
Boden des Glücks,“96 kehrt er in den Satz um, Glück sei es, „das Vergessenkönnen 
oder, gelehrter ausgedrückt, das Vermögen, während seiner Dauer unhistorisch zu 

                                                 
90 Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 8. 
91 Vgl. Schnädelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 71. 
92 Vgl. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 7. 
93 Vgl. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 12 u. 6. 
94 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 131f. 
95 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 133. 
96 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 42. 



V. Geschichtsphilosophie 

 112

empfinden.“97 Für Nietzsche besitzt Geschichte weder einen Endzweck noch einen 
Sinn. Für ihn gibt es kein Geschichtsziel, vielmehr bestehe dieses im Werden und 
Vergehen selbst.98 Den historisch denkenden Menschen wirft er vor, sie glaubten, 
„daß der Sinn des Daseins im Verlaufe seines Prozesses immer mehr ans Licht 
kommen werde.“99 Der über der Geschichte stehende Mensch aber sehe in solch 
einem Prozess nicht das Heil, sondern für ihn sei „die Welt in jedem einzelnen 
Augenblick fertig“ und habe „ihr Ende erreicht.“ Für einen solchen Menschen 
seien Vergangenheit und Gegenwart ein und dasselbe, „nämlich in aller Mannig-
faltigkeit typisch gleich.“100 Ein vollständig historisch erkanntes Phänomen habe 
dem Menschen im Grunde nichts mehr zu sagen. „Die Geschichte als reine Wis-
senschaft gedacht und souverän geworden, wäre eine Art von Lebens-Abschluß 
und Abrechnung für die Menschheit.“101 Nietzsches Geschichtsphilosophie ist kein 
Versuch, ein Wesen oder einen Endzweck der Geschichte zu eruieren, sondern sein 
Werk ist erfüllt von Postulaten, wie eine Geschichtsphilosophie aussehen solle. Die 
Art und Weise aber, in der laut Nietzsche heute Geschichte betrieben würde, sei 
unmöglich. Nietzsche kritisiert „die Forderung, daß die Historie Wissenschaft sein 
soll.“102 Geschichte sei kein Gegenstand der objektiven Welt.103 Im Grunde erfülle 
der Historiker die Aufgabe eines Richters, wobei eine „fürchterliche Spezies von 
Historikern“ herangewachsen sei, die naiv meinten, „daß gerade ihre Zeit in allen 
Popularansichten recht habe, und daß dieser Zeit gemäß zu schreiben so viel heiße, 
als überhaupt gerecht zu sein; ein Glaube, in dem eine jede Religion lebt.“104 Diese 
Art der Geschichtsbetrachtung sei vom Christentum inspiriert. Dessen Glaube an 
das Jüngste Gericht sei die Wurzel aller bisherigen Geschichtsphilosophie. Doch an 
solch einer Geschichtsbetrachtung nimmt Nietzsche Anstoß. „Eine Religion, die 
von allen Stunden eines Menschenlebens die letzte für die wichtigste hält, die einen 
Schluß des Erdenlebens überhaupt voraussagt und alle Lebenden verurteilt, im 
fünften Akt der Tragödie zu leben, regt gewiß die tiefsten und edelsten Kräfte auf, 
aber sie ist feindlich gegen alles Neu-Anpflanzen, Kühn-Versuchen, Frei-Begeh-
ren.“105 Hegels Geschichtsphilosophie einer Vollendung des Weltgeistes wirke 
zerstörerisch, weil dadurch die eigene Zeit immer als gerechtfertigt erscheine. Eine 
solche Geschichtsphilosophie führe „zum Götzendienste des Tatsächlichen.“106 Nur 
ein Zyniker rechtfertige den Gang der Geschichte. Im vorletzten Kapitel seines 
Werks gießt Nietzsche seine Häme über ein Menschentum aus, das sich selbst als 
Zentrum der Weltgeschichte betrachtet. Dass die moderne Menschheit sich als 

                                                 
97 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 6. 
98 Vgl. Schmied-Kowarzik, Geschichtsphilosophie und Theologie, 58. 
99 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 11f. 
100 Alle drei Zitate Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 12. 
101 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 13. 
102 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 27. 
103 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 34f. 
104 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 45. 
105 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 59f. 
106 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 64. 



V. Geschichtsphilosophie 

 113

„Erben des Weltprozesses“ ansehe, ist für ihn nur ein „schwellendes Hochge-
fühl“.107 Die Vorstellung und die Rede vom Weltprozess seien „die Vermessenheit 
des kleinen Menschengewürms“.108 Auch die Suche nach ewigen Gesetzen oder 
einem Wesen in der Geschichte erscheinen ihm sinnlos. Die Frage nach Gesetzen 
in der Geschichte weist er ab.109 Nur noch den Willen zur Macht erkennt er als eine 
geschichtsbestimmende Kraft an.110 Nietzsche fürchtet, dass gerade ein Übermaß 
an Historie blind machen könne für die Geschichte. Damit ist klar, dass sein Werk 
nicht nur eine Abweisung historischer Gesetzmäßigkeiten, sondern auch eine 
Absage an einen Sinnzusammenhang der Geschichte überhaupt darstellt. Dennoch 
entwickelte Nietzsche später mit seiner Lehre von der „ewigen Wiederkehr des 
Gleichen“ eine eigene Geschichtsphilosophie.  

 
1.6. Deutsche Geschichtsphilosophie der Gegenwart 

Obwohl spätestens mit Nietzsche eine materiale Geschichtsphilosophie positiv 
zu betreiben unmöglich geworden ist, gab es auch im 20. Jahrhundert Versuche, sie 
neu zu denken. Dazu zählen auf konservativer Seite das monumentale Werk 
Oswald Spenglers Der Untergang des Abendlandes, sowie auf neomarxistischer 
Seite die Philosophie der Frankfurter Schule, die im Hinblick auf die Ereignisse im 
Faschismus fragte, warum die aufgeklärte Menschheit in Barbarei versunken sei. 

Oswald Spenglers Werk Der Untergang des Abendlandes (1918) gilt noch 
immer als Klassiker der Geschichtsphilosophie, auch wenn nur wenige dieses 
umfangreiche Werk gelesen haben. Zwar lehrt er, dass die Geschichte weder Sinn 
noch Ziel habe, aber dennoch ist sein Werk ein eindeutig geschichtsphilosophi-
sches, da er es mit den Worten einleitet: „In diesem Buch wird zum erstenmal der 
Versuch gewagt, Geschichte vorauszubestimmen. Es handelt sich darum, das 
Schicksal einer Kultur, und zwar der einzigen, die heute auf diesem Planeten in 
Vollendung begriffen ist, der westeuropäisch-amerikanischen, in den noch nicht 
abgelaufenen Stadien zu verfolgen.“111 Spengler legt eine vergleichende Analyse 
der großen Menschheitskulturen vor, in deren Lebensläufen sich Weltgeschichte 
angeblich vollziehe. Jede Hochkultur ist für Spengler ein in sich geschlossener 
Organismus, dessen Entwicklung analog zu der des Menschen mit seinen Lebens-
phasen verlaufe. 

„Jede Kultur steht in einer tiefsymbolischen und beinahe mystischen Beziehung zum 
Ausgedehnten, zum Raume, in dem, durch den sie sich verwirklichen will. Ist das 
Ziel erreicht und die Idee, die ganze Fülle innerer Möglichkeiten vollendet und nach 
außen hin verwirklicht, so erstarrt die Kultur plötzlich, sie stirbt ab, ihr Blut gerinnt, 
ihre Kräfte brechen – sie wird zur Zivilisation […] Dies ist der Sinn aller Unter-
gänge in der Geschichte – der inneren wie äußeren Vollendung, des Fertigseins, das 
jeder lebendigen Kultur bevorsteht […] Jede Kultur durchläuft die Altersstufen des 

                                                 
107 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 67. 
108 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 74. 
109 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 75. 
110 Vgl. Sauter, Eschatologie, 109. 
111 Spengler, Untergang des Abendlandes, 3. 



V. Geschichtsphilosophie 

 114

einzelnen Menschen. Jede hat ihre Kindheit, ihre Jugend, ihre Männlichkeit und ihr 
Greisentum.“112 

Spengler ist der Ansicht, dass die abendländische Kultur zu seiner Zeit am Ende 
ihrer Geschichte angelangt sei, was aber nicht dassalbe bedeutet wie die postmo-
derne Rede vom „Ende der Geschichte“. Spengler beschreibt, um seinen Befund zu 
untermauern, acht Hochkulturen, widmet sich aber der antiken und der abendländi-
schen besonders intensiv. Hierbei verwendet er Nietzsches Aufteilung von apollini-
schem und dionysischem Geist, das heißt er schreibt der antiken Kultur einen apol-
linischen, ahistorischen, der abendländischen aber einen dionysischen (faustischen) 
historisierenden Geist zu, welcher rastlos auf aktive Weltveränderung gerichtet sei. 
Doch die Kraft dazu sei langsam erlahmt, deshalb ereile auch das Abendland eben 
jenes Schicksal des Untergangs, das nicht abzuwenden sei. Mit Nietzsche, der sein 
Gewährsmann ist, verkündet Spengler darüber hinaus, dass der Mensch das 
Schicksal wollen und lieben solle, da es ohnehin unausweichlich sei.113 Wiederholt 
zieht Spengler Sitten und Gebräuche, Künste und Wissenschaften, Philosophien 
und Religionen, Wirtschafts- und Finanzverhältnisse zur Unterfütterung seiner 
Thesen heran. Verantwortlich für den bevorstehenden Untergang des Abendlandes 
seien Spengler zufolge Demokratie, Geld, Presse und Technik. „Die Demokratie 
hat das Buch aus dem Geistesleben der Volksmassen vollständig durch die Zeitung 
verdrängt. Die Bücherwelt mit ihrem Reichtum an Gesichtspunkten, die das Den-
ken zur Auswahl und Kritik nötigte, ist nur noch für enge Kreise ein wirklicher 
Besitz.“114 Die Presse sei die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, sie be-
einflusse die Massen als Objekte der Parteipolitik. 

„Einst durfte man nicht wagen, frei zu denken; jetzt darf man es, aber man kann es 
nicht mehr. Man will nur noch denken, was man wollen soll, und eben das empfin-
det man als seine Freiheit. Und die andere Seite dieser späten Freiheit: es ist jedem 
erlaubt zu sagen, was er will; aber es steht der Presse frei, davon Kenntnis zu neh-
men oder nicht. Sie kann jede ‚Wahrheit’ zum Tode verurteilen, indem sie ihre 
Vermittlung an die Welt nicht übernimmt, eine furchtbare Zensur des Schweigens, 
die um so allmächtiger ist, als die Sklavenmasse der Zeitungsleser ihr Vorhanden-
sein gar nicht bemerkt.“115 

Die Parteiendemokratie sei darauf aus, die Massen zur Hörigkeit zu erziehen. 
Gegen Zenon und Marx sagt Spengler, die Wirklichkeit lasse sich nicht verbessern, 
sondern in ihr werde ein Machtwille nur durch einen anderen ersetzt.116 Der Unter-
gang des Abendlandes verdanke sich darüber hinaus der Technik, die den Men-
schen versklave. Es sei die Wirtschaftswelt der Maschinenindustrie, die den Unter-
nehmer wie den Arbeiter zum Gehorsam zwinge. Nicht der Mensch sei der Souve-
rän, sondern die Maschine. Die Privatwirtschaft setze Kräfte und Leistungen an die 

                                                 
112 Spengler, Untergang des Abendlandes, 143f. 
113 Vgl. Spengler, Untergang des Abendlandes, 153. 
114 Spengler, Untergang des Abendlandes, 1139. 
115 Spengler, Untergang des Abendlandes, 1141. 
116 Vgl. Spengler, Untergang des Abendlandes, 1142f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 115

Stelle von Personen und Sachen. Ihr werde keine Gesetzgebung mehr im Wege 
stehen, und die Demokratie und die Parteien würden ihr Werkzeug sein.117 

Thomas Zwenger hat Spengler vorgeworfen, nur ein Geschichtsdeuter zu sein. 
Der grundsätzliche Fehler, der Spengler unterlaufe, bestehe in der Analogisierung 
von Natur und Geschichte. Mit dieser Analogie aber schieße Spengler über sein 
Ziel hinaus. „Eine nach der Analogie des Organismus beschriebene historische 
Erscheinung ist deshalb noch kein Organismus!“118 Während ein Naturforscher 
nämlich keine Individuen untersuche, sondern Exemplare, sei die Geschichte ein-
malig, eben individuell.119 

 
Zu den bedenkenswertesten geschichtsphilosophischen Texten des 20. Jahrhun-

derts gehört Über den Begriff der Geschichte, eine Schrift von Walter Benjamin, 
einem der älteren Vertreter der Frankfurter Schule. Der Text entstand 1939/40, 
wurde aber erst 1942 nach Benjamins Tod veröffentlicht. Es handelt sich um eine 
mystische Geschichtsphilosophie, die sich mit der Geschichte angesichts von Stali-
nismus und Nationalsozialismus auseinandersetzt. Benjamin sieht sich in zwei Tra-
ditionen beheimatet: dem Marxismus und dem Judentum, und in beiden Traditio-
nen betont er das geschichtsphilosophische Moment der Erlösung. 

Im Zentrum seiner Thesen steht der „Engel der Geschichte“, der keine Rettung 
zu bringen vermag. Benjamins Thesen sind Meditationen voller Pessimismus und 
Sehnsucht. Er betrachtet Geschichte als ohnmächtig, eine Geschichte, die er ver-
steht als eine durch einen Sturm befeuerte stete Austreibung aus dem Paradies. 
Bildlich verkörpert diesen Engel der Angelus Novus von Paul Klee. Der Engel der 
Geschichte „hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von 
Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unabläs-
sig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße schleudert. Er möchte 
wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfügen.“120 
Nach talmudischer Tradition sind Engel geschaffen, den Lobpreis Gottes zu singen, 
aber Benjamins Engel der Geschichte ist in den Strom mit hineingerissen, ein 
Melancholiker, der selbst aus dem Paradies vertrieben ist und der der Zukunft den 
Rücken zuwendet.121 Benjamin ist der Ansicht, dass nur zwei Kräfte heilsam in den 
Geschichtsprozess eingreifen könnten, nämlich der historische Materialismus und 
die jüdische Tradition, und zwar im gemeinsamen Zusammenwirken. Benjamin 
votiert dafür, nichts, was sich je ereignet hatte, verloren zu geben, Vergangenes 
nicht einfach zu vergessen, sondern es zu vergegenwärtigen und zu begreifen, dass 
der Mensch von ihr zehre. Die Vergangenheit fordere vom Menschen eine messia-
nische Kraft. Jedem Geschlecht sei „eine schwache messianische Kraft mitgege-
ben, an welche die Vergangenheit Anspruch hat.“122 Den proletarischen Klassen-

                                                 
117 Vgl. Spengler, Untergang des Abendlandes, 1190-1193. 
118 Zwenger, Spenglers Geschichtsphilosophie, 689. 
119 Vgl. Zwenger, Spenglers Geschichtsphilosophie, 691. 
120 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 669. 
121 Vgl. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 670. 
122 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 666. 



V. Geschichtsphilosophie 

 116

kampf interpretiert Benjamin als Unterbrechung des geschichtlichen Kontinuums, 
die klassenlose Gesellschaft als das säkularisierte Reich Gottes. Anders als Hegel 
will Benjamin bei der Geschichtsschreibung nicht die individuellen Genies beto-
nen, sondern die namenlose Fron der Siegergeschichte. Aber auch anders als Marx 
bezieht Benjamin die Auferstehung der Natur in die mystische Tradition mit ein. 
Die Geschichte soll ein Ort sein, der von Jetztzeit erfüllt sei. Das messianische 
Versprechen der Erlösung von der Geschichte sei kein Schielen auf eine vage 
Zukunft, sondern die Freilegung des paradiesischen Ursprungs. Die Zukunft werde 
zur Pforte, durch die der Messias trete.123  

Was Benjamins Geschichtsphilosophie von allen bisherigen heraushebt, ist die 
ausgesprochene Solidarität mit den Toten. Benjamin stellt sich gegen den Histo-
rismus, weil es nicht darum gehe zu rekonstruieren, „wie es denn eigentlich gewe-
sen sei“, sondern die Gefahr zu erkennen, dass die Geschichtsschreibung sich zum 
Werkzeug der Herrschenden macht. Und vor dieser Geschichtsschreibung seien 
nicht einmal die Toten sicher.124 Benjamin rückt die Ohnmacht des Einzelnen vor 
dem unerschütterlichen Gang der Siegergeschichte ins Zentrum seiner Überlegun-
gen. Seinem Pessimismus, der in der Metapher des Engels zum Ausdruck kommt, 
der nicht helfend in die Geschichte eingreifen kann, kommt aus eschatologischer 
Ferne ein Messias entgegen, der Revolutionär zugleich sein muss. Geschichts-
philosophie verwandelt sich bei Benjamin in Eschatologie zurück. 

 
Zwischen der Philosophie Nietzsches und der von Adorno und Horkheimer, den 

beiden zentralen Gestalten der Frankfurter Schule, liegt die Erfahrung zweier 
Weltkriege, die das Vertrauen in den Fortschritt erschütterte. Alle denkbaren Ziele 
einer Menschheitsgeschichte, die sich bis dahin angeboten hatten, hatten an allge-
meingültiger Verbindlichkeit verloren. Ein weiterer Grund für den Niedergang des 
Fortschrittsglaubens war die wachsende Macht der Institutionen, des „anonymen 
Apparats“. Der einzelne Mensch fühlte sich immer mehr kollektiv-gesellschaftli-
chen Zwängen ausgeliefert wie einst der Primitive den Naturgewalten gegenüber. 
Der Schwung, die gesellschaftlichen Verhältnisse ändern zu wollen, schien ge-
samtgesellschaftlich erlahmt.125 

In dieser Situation erscheint ein neues geschichtsphilosophisches Werk, das die 
Dialektik Hegels, den historischen Materialismus Marx’ und Engels sowie den 
Pessimismus Nietzsches zu einer Synthese weiterführt, nämlich die Dialektik der 
Aufklärung (1947) von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno. Ein Sinn der 
Geschichte, so scheint es zunächst, ist in diesem Werk nicht auszumachen, ganz im 
Gegenteil. In diesem Werk versuchen Horkheimer und Adorno, der Geschichte die 
Erkenntnis abzuringen, „warum die Menschheit, anstatt in einen wahrhaft mensch-

                                                 
123 Vgl. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 676. Vgl. dazu auch Josef Wohlmuth, Im Ge-
heimnis einander nahe, 192-202. 
124 Vgl. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 667. 
125 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 130. 



V. Geschichtsphilosophie 

 117

lichen Zustand einzutreten, in eine neue Art von Barbarei versank.“126 Nach der 
Katastrophe des Zweiten Weltkriegs kann es für die beiden jüdischen Philosophen 
als Geschichtsphilosophie nur noch ein „Gegenmodell zum Fortschrittsoptimis-
mus“ (Angehrn) geben. Sie versuchen, das Zentrum der marxistischen Philosophie, 
die ökonomische Basis, zu überwinden und zu einem Prinzip, einem „Urgestein“ 
der Geschichte vorzudringen. Dieses Prinzip oder „Urgestein“ ist für sie mit der 
Bildung des Subjekts in der Geschichte der Menschheit unabdingbar verbunden. 
Diese Geschichte vollziehe sich als immer weitergehende Beherrschung der Natur. 
„Was die Menschen von der Natur lernen wollen, ist, sie anzuwenden, um sie und 
die Menschen vollends zu beherrschen. Nichts anderes gilt.“127 Das heißt, schon in 
der Frühzeit der Menschen, zur Zeit der Herrschaft des Mythos, habe der Mensch 
die Natur sich untertan machen wollen. Denn der „Mythos wollte berichten, nen-
nen, den Ursprung sagen: damit aber darstellen, festhalten, erklären.“128 Schon 
dies, nämlich darstellen, festhalten und erklären zu wollen, sei eine Form von Herr-
schaft. Sich in der Welt zu orientieren, sei nur möglich, wenn die Natur durch 
Zählen, Messen, Ordnen, Kartographieren und dergleichen unterworfen werde. Das 
aber sei auch das Programm der Aufklärung, das folgendermaßen gefasst wird: 
„Seit jeher hat die Aufklärung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens 
das Ziel verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren ein-
zusetzen. Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zeichen triumphalen 
Unheils.“129 Dass die Aufklärung, die sich ja auch die Ziele von Freiheit, Gleich-
heit, Brüderlichkeit, von Glück und Gerechtigkeit, gesetzt hatte, zum Unheil des 
Faschismus führen konnte, schreiben Horkheimer und Adorno dem Willen des 
Menschen zur totalen Herrschaft über die Natur zu, die bereits im mythischen Zeit-
alter begonnen habe. Daher sei schon der Mythos Aufklärung, die ihrerseits in 
Mythologie umschlage.130 Dieser Wille zur totalen Herrschaft kulminiere in der 
totalitären Aufklärung. Die Aufklärung sei deshalb totalitär, weil sie alles, was sei, 
unter ihren Erklärungszwang subsummieren wolle. Die Wissenschaft sei 
beschränkt auf das bloß Positive, aber die Existentialien des Menschen würden 
dabei nicht erfasst. Die Vernunft werde allein zur Vernunft des Subjekts, sich dem 
Vorfindlichen unterzuordnen, sowie sich zum Hilfsmittel von Wissenschaft und 
Wirtschaftsapparatur zu degradieren. Auf der einen Seite diene die Vernunft dazu, 
sich der Herrschaft anzuschmiegen, sich im Überlebenskampf zu behaupten, auf 
der anderen Seite dazu, die Natur drinnen (Subjekt) wie draußen (Objekt) zu 
beherrschen, ja diese Beherrschung zum Lebenszweck zu erheben.131 Dabei sei die 
Selbsterhaltung identisch mit der Emanzipation des Subjekts von der Natur. 

                                                 
126 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 1. 
127 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 8. 
128 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 11. 
129 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 7. 
130 Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 5. 
131 In seinem Werk Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (Eclipse of Reason) unterscheidet Hork-
heimer zwischen objektiver Vernunft (Ideen von Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit) und subjektiver 
Vernunft (Prinzip der Selbsterhaltung). 



V. Geschichtsphilosophie 

 118

„Furchtbares hat die Menschheit sich antun müssen, bis das Selbst, der identische, 
zweckgerichtete, männliche Charakter des Menschen geschaffen war, und etwas 
davon wird noch in jeder Kindheit wiederholt.“132 Die nationalsozialistischen Ver-
brechen seien nur möglich gewesen, weil die Subjektbildung in der absoluten Herr-
schaft einer rein subjektiven Vernunft triumphiert habe. Der Fortschritt, der mit der 
Aufklärung und der Idee des Glücks verbunden gewesen sei, erweise sich nur als 
„Oberflächenphänomen“ (Geyer) der Geschichte. Denn die vom Fortschritt 
begleitete Zivilisation sei nur durch Gehorsam und Arbeit entstanden.133 Das 
Glücksversprechen sei nicht eingelöst worden. Die moderne Gesellschaft bilde den 
Kulminationspunkt aufgeklärten Herrschaftswissens. Macht und Herrschaft würden 
zum Prinzip der Beziehungen, zum Movens der Geschichte. Aber nicht nur das, 
sondern es sei den Menschen auch unmöglich, aus diesem „Bann“ herauszutreten, 
weil ihr Bewusstsein an das, was sei, gefesselt werde. Aus dieser geschichtlichen 
Situation, die geprägt sei von der Vernichtung des autonomen Subjekts, sei eigent-
lich kein Ausbrechen möglich, denn „es gibt kein richtiges Leben im falschen.“134 
Gedacht wird eher an einen „Sprung aus der Naturgeschichte in einen Zustand, wo 
der Umgang mit der Natur seine repressiven Züge verloren hätte,“135 womit Benja-
mins eschatologischer Messianismus anklingt. Trotz der Ablehnung der Ge-
schichtsphilosophien von Hegel sowie Marx und Engels verbleiben Adorno und 
Horkheimer selbst in einer eigenen Geschichtsphilosophie, da sie für ein Ziel des 
Geschichtsprozesses votieren, das darin liegt, den blinden Naturzusammenhang 
aufzulösen und den Menschen mit der Natur zu versöhnen. 

 
Jüngst hat uns Thomas Zwenger in seinem Werk Geschichtsphilosophie. Eine 

kritische Grundlegung (2008) für ungelöste Probleme mit der Geschichtsphiloso-
phie sensibilisiert. Zwenger spricht von zwei Formen von Geschichtsphilosophie 
und unterscheidet zwischen einer materialen und einer formalen Geschichtsphilo-
sophie. Die materiale Geschichtsphilosophie sehe in der menschlichen Lebenswelt 
einen universalen Sinnzusammenhang und glaube, diesen aus einem historischen 
Prinzip ableiten zu können. Daher gehe sie von der Idee aus, der Mensch könne 
Einblick nehmen in Wesen, Ursprung, Verlauf und Ziel des Geschichtsprozesses. 
So gälten etwa „Fortschritt“ oder „Entwicklung“ als solche historischen Prinzipien. 
Kants Idee vom ewigen Frieden, Hegels Vollendung des Weltgeistes in Freiheit 
oder Marx’ und Engels klassenlose Gesellschaft seien Ziele einer materialen 
Geschichtsphilosophie. Die formale Geschichtsphilosophie dagegen schätze die 
Geschichte anders ein und frage nach der Art des Wissens, das wir von Geschichte 
haben können. Sie mache keine metaphysischen Behauptungen über die 
Geschichte, sondern frage nach den Voraussetzungen, Geltungsansprüchen, Be-

                                                 
132 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 33. 
133 Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 33. 
134 Adorno, Minima Moralia, Nr. 18, S. 42. 
135 Habermaier, Adorno, 180. 



V. Geschichtsphilosophie 

 119

gründungen und subjektiven Bedingungen historischen Wissens.136 Sie interessiere 
sich für die Art und Weise der Suche nach Quellen und Geschichtsentwürfen. 
Zwenger legt dar, dass die Geschichte ein Objektivitäts- und ein Subjektivitäts-
problem habe. Das Objektivitätsproblem bestehe darin, dass es in der Geschichte 
um einzelne Dinge, aber nicht um Exemplare gehe. Die Geschichte lasse sich nicht 
allein auf Tatsachenbehauptungen reduzieren. Komplexe Tatsachen wie: „Vor 200 
Millionen Jahren lebten Dinosaurier“ seien nicht einfach objektiv, weil sie nicht in 
einem Experiment bestätigt werden könnten, sondern nur durch logische Rückfüh-
rung auf Theorien objektiviert werden.137 Oder ein Satz wie „Herr Sanchez ist mein 
Spanischlehrer“ sei nicht einfach eine objektive Tatsache, weil dieser Satz von der 
Glaubwürdigkeit von Zeugen abhängig sei. „Genau dieses Geltungsverhältnis trifft 
allgemein auf das in Geschichten Erzählte zu.“138 Die historischen Tatsachen nennt 
Zwenger daher „Fakten“. Da aber als Vergangenes ein Faktum der sinnlichen 
Wahrnehmung verborgen sei, müsse der Historiker die Fakten erst „finden“. Selbst 
die Geburt eines Menschen an einem bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit 
könne man nicht als objektiv annehmen, weil sie in ihrer Tatsächlichkeit nicht wie-
derholbar sei. Dass es sich wirklich ereignet habe, könne nicht objektiv überprüft 
werden. Zwenger macht nun ein Gedankenexperiment: Stellen wir uns vor, in ein-
hundert Jahren würde ein Urenkel eines gerade Geborenen eine Familienchronik 
schreiben, aber er verfüge lediglich über die Tonbandaufzeichnung eines längst 
verstorbenen Freundes, der erzählt, dass der Geburtstag irgendwann in die 
Faschingszeit gefallen sei, und die Geburtsstadt irgendeine Universitätsstadt in den 
USA gewesen sei, vielleicht Cambridge. Es könne aber auch das englische Cam-
bridge gewesen sein, oder vielleicht sei es auch Oxford gewesen. „Wie sieht es 
jetzt mit der ‚Objektivität’ der vermeintlichen ‚Tatsachenaussage’ aus?“139 Das 
bedeute, dass der Gegenstand der geschichtlichen Erzählung kein Objekt im übli-
chen Sinne sei, und die Faktenerkenntnis in der Geschichte eher dem Urteil eines 
Richters in einem Verfahren ähnele.140 In diesem Zusammenhang habe die 
Geschichte auch ein Subjektivitätsproblem. Zwenger macht dieses Problem an dem 
fest, was wir ein „Ereignis“ nennen und stellt die Frage, was ein Ereignis überhaupt 
sei. Die Antwort laute: Es handele sich um etwas, das jemand gesehen, gehört oder 
„verspürt“ habe.141 Ein solcher Ereignisbegriff sei aber unbestimmt, weil jedes 
Ereignis in viele kleine Einzelereignisse zerlegt werden könne. Zwenger nimmt 
hier als Beispiel eine Wagner-Oper, die er als Ereignis ins Spiel bringt. Das Prob-
lem bestehe darin, dass es sich zwar um ein und dasselbe Ereignis handele, dass 
aber verschiedene Menschen über dieses Ereignis Verschiedenes berichten können. 
Es bestehe auch die Möglichkeit, dass man sich selbst an bestimmte Einzelereig-

                                                 
136 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 19-25. 
137 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 44-47. 
138 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 47. 
139 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 48. 
140 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 49. 
141 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 49f. mit Verweis auf W. Cramer, Die Monade. Eine 
Untersuchung über den Ursprung, Frankfurt a.M. 1954, 50ff. 



V. Geschichtsphilosophie 

 120

nisse falsch erinnere. Die Geschichte habe zwar ein wirkliches Substrat, das sogar 
durch Dokumente (Fotos, Programmheft, Eintrittskarte) objektiviert werden könne, 
aber der Zusammenhang selbst sei der eines subjektiven geistigen Aktes. Das Sub-
jekt allein sei der Autor der Geschichte „Opernabend“. Ein Historiker müsse nun 
„Kriterien dafür entwickeln, wie die subjektiven Erinnerungen der verfügbaren 
Zeugen nach Gesichtspunkten aussortiert werden können. Dabei spielen die unter-
schiedlichsten Erwägungen eine Rolle.“142 Eine weitere Schwierigkeit bestehe 
darin, dass der Opernabend eine „Sinneinheit“ sei, so dass man die Frage stellen 
müsse, wann er angefangen und wann er aufgehört habe. Beginne der Opernabend 
mit dem Binden der Krawatte oder erst mit dem Betreten der Oper selbst? Hört die 
Oper mit dem Schlussakkord auf oder erst bei der Flasche Wein, die man mit der 
Freundin in einem Lokal im Anschluss an die Oper trinke? Geschichte bestehe 
nicht aus Begriffen, sondern aus Erinnerungen und Erlebnissen. Ein Ereignis sei 
also nichts Objektives, sondern eine individuelle Sinneinheit. Der Geschichte fehle 
die Objektivität, weil ihr Seinsmodus der des Erzähltwerdens sei.143  

 
1.7. Amerikanische Geschichtsphilosophie der Gegenwart 
Die Vereinigten Staaten von Amerika haben eigentlich keine große Tradition 

von Geschichtsphilosophen hervorgebracht, wohl weil ihre Steckenpferde in der 
Hauptsache Pragmatismus und Analytische Philosophie sind. Daher war das Werk 
von Hayden White, das eine neue Sicht auf die Geschichtsphilosophie vermittelte, 
für die Fachwelt eine Überraschung. Auch das Buch von Francis Fukuyama mit 
seiner These vom „Ende der Geschichte“ machte Furore. Dagegen legte Frederic 
Jameson zwar keine Geschichtsphilosophie im eigentlichen Sinne vor, aber in sei-
nem Beitrag analysierte er die Science Fiction als eine Form von Geschichtsphilo-
sophie, weshalb ich auch auf ihn näher eingehen möchte. 

 
Eines der Ziele des amerikanischen Historikers Hayden White ist es, die in der 

Geschichtswissenschaft und der Geschichtsphilosophie auftretenden poetischen 
Elemente aufzudecken, wie er es in seinem Werk Metahistory (1973) unternom-
men hat. White unterzieht Geschichtsschreibung und Geschichtsphilosophie im 
Europa des 19. Jahrhunderts einer grundlegenden Untersuchung. Hierbei bringt er 
die tropologischen Formen als Grundformen der historischen Erkenntnis ins Spiel: 
Metapher, Synekdoche, Metonymie und Ironie. White ist davon überzeugt, dass 
erst die Darstellung dieser verschiedenen tropologischen Formen ein wirkliches 
Verständnis der Meister der Geschichtswissenschaft sowie ihrer Fragestellungen 
erlaube.144 Die großen Geschichtsphilosophen jener Zeit (Hegel, Marx, Nietzsche, 
Croce) unterschieden sich von den eigentlichen Historikern (Michelet, Ranke, 
Tocqueville, Burckhardt) „lediglich in der Blickführung, nicht im Gehalt.“ White 
behauptet: „Es gibt keine ‚Geschichtsschreibung im eigentlichen Sinne’, die nicht 

                                                 
142 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 52. 
143 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 52f. 
144 Vgl. White, Metahistory, 12. 



V. Geschichtsphilosophie 

 121

gleichzeitig ‚Geschichtsphilosophie’ ist.“145 Bei jeder Reflexion der Geschichte 
seien wir zu einer Wahl zwischen verschiedenen Interpretationsstrategien gezwun-
gen. Es gebe keinen Grund, eine bestimmte Perspektive einer anderen vorzuziehen. 
Während der eine den „Geist“ eines vergangen Zeitalters beschwöre, erblicke der 
andere seine Aufgabe darin, dessen „Prinzipien“ und „Gesetze“ aufzudecken. Die 
einen sähen Geschichtsschreibung als Aufgabe zum Verständnis der Gegenwart, 
die anderen dagegen versuchten gerade das zu vermeiden, weil sie wissen wollten, 
in welchem Grade die Vergangenheit von der Gegenwart abweiche.146 Ein Histori-
ker stelle Fragen wie: „’Was geschah als nächstes?’, ‚Wie geschah das?’, ‚Warum 
ereigneten sich die Dinge so und nicht anders?’ oder ‚Wie ging die Sache am 
Schluß aus?’“147 Aber Fragen wie „Worauf läuft das alles hinaus?“ oder „Was soll 
das Ganze?“ seien Fragen anderen Typs, weil diese der Struktur des Ereigniskom-
plexes als ganzer gälten. Geschichte könne als ein bestimmter Typ erzählt werden: 
als Romanze, Tragödie, Komödie oder Satire. Während die Romanze ein Drama 
des Triumphs von Gut über Böse sei, so die Satire ein Drama der Trennung, Satire 
als Einsicht, dass der Mensch eher ein Gefangener denn der Meister der Welt sei. 
Während es in der Komödie zur Versöhnung komme, gebe es in der Tragödie einen 
Zustand der Gespaltenheit, der schrecklicher sei als das, was den Beginn des Dra-
mas angestiftet habe.148 Geschichtsschreibung und Wissenschaft unterschieden sich 
deshalb, weil sich die Historiker über die Gesetze gesellschaftlicher Verursachun-
gen ebenso uneins seien wie in der Frage der Form einer wissenschaftlichen Erklä-
rung. Historische Erklärungen gingen von unterschiedlichen metahistorischen Vor-
aussetzungen über das historische Feld aus. White schlägt deshalb vier Formen 
historischer Erklärungen vor: formativistisch, organizistisch, mechanistisch und 
kontextualistisch. Unter formativistisch versteht White die „Bestimmung der 
unverwechselbaren Gegenstände, welche im historischen Feld vorkommen. Der 
Vertreter dieses Konzepts wird daher eine Erklärung dann für vollständig halten, 
wenn eine bestimmte Menge von Gegenständen nach Gattung, Art, zugehörigen 
besonderen Eigenschaften und Bezeichnungen genau bestimmt worden ist.“149 Die 
Organizisten setzten auf Vereinfachung: Einzeldinge würden als Momente eines 
synthetischen Geschehens geschildert, individuelle Phänomene als Momente von 
Prozessen begriffen, die sich in Einheiten aufgliedern, die größer seien als die 
Summe ihrer Teile. Mechanistische Annahmen optierten eher für eine reduktive 
denn eine synthetische Anschauungsweise. Man glaube an außergeschichtliche 
„Triebkräfte“, Kausalgesetze und versuche, bestimmte „Gesetze“ aufzudecken.150 
Weil die Historiographie keine exakte Wissenschaft sei, scheine in jeder histori-
schen Darstellung eine ideologische Komponente zu stecken. Diese wiederum sei 
Ausdruck eines ethischen Elementes in den Annahmen des Historikers. White for-

                                                 
145 Beide Zitate White, Metahistory, 12. 
146 Vgl. White, Metahistory, 17f. 
147 White, Metahistory, 21. 
148 Vgl. White, Metahistory, 21-23. 
149 White, Metahistory, 29. 
150 Vgl. White, Metahistory, 30-33. 



V. Geschichtsphilosophie 

 122

muliert vier ideologische Grundpositionen: Anarchismus, Konservativismus, Radi-
kalismus und Liberalismus.151 Nach White besteht Geschichtsschreibung demnach 
aus drei Elementen: einem bestimmten poetischen Typ (zum Beispiel Tragödie), 
einer bestimmten historischen Form (zum Beispiel organizistisch) und einer 
bestimmten politischen Ideologie (zum Beispiel Radikalismus). Nach seinem Ver-
ständnis „gibt es keine außerideologischen Instanzen für eine objektive Entschei-
dung zwischen den widerstreitenden Anschauungen von der Geschichte und der 
historischen Erkenntnis, auf die sich die verschiedenen Ideologien berufen.“152 Ihm 
zufolge beruht der historiographische Stil auf einer „Kombination der narrativen 
Strukturierung, der formalen Argumentation oder Schlußfolgerung und der ideolo-
gischen Implikation.“153 Die Historiographie des 19. Jahrhunderts sei besonders 
selbstreflexiv gewesen, die Historiker hätten geglaubt, sie könnten ein Bild von der 
Geschichte entwerfen, das so objektiv sei wie die Naturwissenschaften, doch es sei 
ihnen nur gelungen, „so viele verschiedene Arten von ‚Realismus’ zu entwickeln, 
wie es Weisen der Weltdeutung im figurativen Denken gab.“154 Die Tatsache, dass 
es mehrere Arten der Gattung „Geschichtsschreibung“ gebe, bedeute, dass ein 
metahistorisches Bewusstsein vorhanden sei.155 Über dieselben Gegebenheiten 
hätten die Historiker des 19. Jahrhunderts deshalb unterschiedliche Schlussfolge-
rungen gezogen. Es sei daher unzulässig, in den Geschichtsauffassungen Michelets 
oder Rankes widerlegte oder überwundene Konzeptionen zu erblicken. Aus alle-
dem zieht White letztlich den Schluss: „Der alte Kant war im Recht: Wir sind frei, 
die ‚Geschichte’ so zu verstehen, wie es uns gefällt, so wie wir frei sind, mit ihr zu 
tun, was wir wollen.“156 

White erfuhr für seine Analyse vielfache Kritik. So wurde eingewendet, die 
Historiker produzierten nicht einfach Fiktionen, da sie an ein vorliegendes Quel-
lenmaterial gebunden seien. Das Interpretieren von Quellen sei etwas anderes als 
das Erfinden von Geschichten. Es gebe sozusagen ein Vetorecht der Quelle, wie 
Reinhart Koselleck es formuliert hat. „Denn die Quellenkontrolle schließt aus, was 
nicht gesagt werden darf. Nicht aber schreibt sie vor, was gesagt werden kann.“157 
Geschichte ist abhängig von unserem Verständnis der Vergangenheit. Obwohl man 
sagen kann, dass der Historiker seine Geschichte „erfindet“, ist er umgekehrt den-
noch nicht frei darin, zu sagen, was er will.  

 
In jüngerer Zeit hat der amerikanische Historiker Francis Fukuyama mit seinem 

Werk Das Ende der Geschichte (1992) Aufsehen erregt. Fukuyama ist der Über-
zeugung, dass sich in den letzten Jahren ein allgemeiner Konsens über die Legiti-

                                                 
151 Vgl. White, Metahistory, 38f. Diese Grundpositionen entnimmt White nach eigenen Angaben aus 
Karl Mannheims Werk Ideologie und Utopie. 
152 White, Metahistory, 43. 
153 White, Metahistory, 47. 
154 White, Metahistory, 59. 
155 Vgl. White, Metahistory, 72f. 
156 White, Metahistory, 563. 
157 Koselleck, Vergangene Zukunft, 153. 



V. Geschichtsphilosophie 

 123

mität der liberalen Demokratie als Regierungssystem herausgebildet habe. Nie 
zuvor in der Geschichte der Menschheit habe es weltweit mehr Staaten gegeben, 
die diese Regierungsform innegehabt hätten. „Der Durchbruch der liberalen 
Demokratie und des mit ihr verbundenen Wirtschaftsliberalismus ist das bemer-
kenswerteste makropolitische Phänomen der letzten vierhundert Jahre.“158 Fuku-
yama weist nach, dass die Zahl der Staaten mit liberaler Demokratie zwischen 
1790 und 1919 angestiegen, bis 1940 dann aber wieder gesunken sei. Doch danach 
sei die Zahl wieder in die Höhe geschnellt.159 Fukuyama erklärt dies vor allem mit 
dem Zusammenbruch des sozialistischen Systems in Osteuropa. Tatsache sei, dass 
die Menschen in allen Ländern der Welt, auch und gerade in Diktaturen, sich die 
liberale Demokratie zum Vorbild nähmen, die deshalb langfristig nicht aufzuhalten 
sei. Fukuyama setzt diese Gesellschaftsordnung in Gegensatz zu Erbmonarchie, 
Faschismus und Kommunismus und erklärt weiter, „daß die liberale Demokratie 
möglicherweise ‚den Endpunkt der ideologischen Entwicklung der Menschheit’ 
und die ‚endgültige menschliche Regierungsform’ darstellt. Sie wäre demnach ‚das 
Ende der Geschichte’ […] das Ideal der liberalen Demokratie ist nicht verbesse-
rungsbedürftig.“160 In seiner Untersuchung beruft sich Fukuyama auf Hegel und 
Marx, die auch von einem Ende der Geschichte ausgegangen seien. Beide hätten 
angenommen, dass die Geschichte ende, „wenn die Menschheit eine Gesellschafts-
form erreicht hätte, die ihren tiefsten Sehnsüchten entspräche.“161 So glaubt auch 
Fukuyama an einen kohärenten und zielgerichteten Verlauf der Menschheitsge-
schichte, die seiner Ansicht nach in der liberalen Demokratie enden werde.162 
Dabei betrachtet er die modernen Naturwissenschaften als Regulator oder Mecha-
nismus, „der bewirkt, daß die Geschichte zielgerichtet und kohärent verläuft.“163 

Auch wenn Fukuyama zugibt, dass es keinen ökonomisch zwingenden Grund 
dafür gebe, „warum fortgeschrittene Industrialisierung die liberale Demokratie zur 
Folge haben müßte,“164 so ist seine Sichtweise doch naiv und ahistorisch. Nach der 
Kenntnisnahme von Geschichtswissenschaft und Geschichtsphilosophie ist es 
heute nicht mehr möglich, von einem Ende der Geschichte zu sprechen. Außerdem 
könnte das Anwachsen der Zahl der Staaten mit liberaler Demokratie nur eine 
„Momentaufnahme“ sein. Denn schon driften einige Staaten Osteuropas seit den 
2010er Jahren wieder in diktatorische Formen ab. Allgemein hat man den Ein-
druck, dass gegen Ende der 2010er Jahre rechtsgerichtete Demokratien, Diktaturen 
und Bewegungen weltweit im Aufschwung begriffen sind. Dass sich die liberale 
Demokratie langfristig durchsetzen wird, nur weil sich die Mehrheit der Menschen 
danach sehne, ist weder ein Beweis dafür noch haben Hegel und Marx das gesagt. 
Für sie ist das Ende der Geschichte die Realisierung des Weltgeistes bzw. die 

                                                 
158 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 86. 
159 Vgl. Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 86f. 
160 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 11. 
161 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 12f. 
162 Vgl. Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 13. 
163 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 15. 
164 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 16. 



V. Geschichtsphilosophie 

 124

Durchsetzung der klassenlosen Gesellschaft. Sie versuchten, objektive Gründe für 
diese Entwicklung geltend zu machen, nicht jedoch die Sehnsucht der Menschen. 
Dafür, dass die Sehnsucht ein Movens der Geschichte ist, macht Fukuyama übri-
gens selbst keine Gründe geltend. Außerdem setzt er sich nicht mit dem Begriff 
„liberale Demokratie“ auseinander. Er sagt nicht, was er darunter versteht. Abge-
sehen davon ist die liberale Demokratie selbst eine Regierungsform, die man kri-
tisch hinterfragen kann. Woher weiß Fukuyama, dass jeder vernünftig denkende 
Mensch ein Anhänger dieser Regierungsform ist oder eine Sehnsucht danach hat? 
Woher weiß er, dass sie auch als Ideal nicht verbesserungswürdig ist? Und woher 
weiß er, dass die Geschichte kohärent verlaufen ist? Was heißt „kohärent“ in die-
sem Zusammenhang? Fragwürdig ist ebenfalls seine Idee, die Naturwissenschaften 
als einen „Regulator“ anzusehen, der einen zielgerichteten Verlauf der Geschichte 
steuere. Offenbar hat Fukuyama nicht zur Kenntnis genommen, dass die Naturwis-
senschaften keine Methode der Geschichte sein können. So gesehen ist seine 
Schrift ein Rückfall hinter den Historismus. 

 
In eine ähnliche Argumentationsstruktur wie Hayden White zielt Frederic Jame-

son in seiner 2005 erschienenen Analyse Archaeologies of the Future, die für die 
Bedeutung der Science Fiction als Geschichtsphilosophie relevant ist. Eher in 
einem Nebenstrang seines Werkes erklärt er, historische Kausalität habe sich aus 
einer diachronen zu einer synchronen Perspektive entwickelt. Die diachrone Kau-
salität (die sogenannte Billardkugeltheorie) tendiere dazu, eine einzige Kausallinie 
zu isolieren, die möglicherweise different sei. Aber werde stattdessen Kausalität als 
eine immense synchrone Wechselbeziehung verstanden, als Netz von Überbestim-
mungen, als gleichzeitig koexistierende Zellen oder Adern, dann sei es schwieriger, 
eine kausale Alternative zu bestimmen. Geschichte sei also keine Aneinanderket-
tung von Ursachen und Wirkungen. Jameson beruft sich auf Charles Taylor, der 
über Hegel schreibt: „Nach Hegel ist das, was in den einzelnen Bedingungen eines 
Ereignisses fehlt, um ein zureichender Grund sein zu können, nicht etwas, das sich 
hinter diesem Ereignis oder Ding verbirgt, sondern die Notwendigkeit des ganzen 
Systems, von dem es ein Teil ist.“165 Jede Erzählung, so Jameson weiter, erhalte 
dadurch ein spezifisches Subfeld, und zu versuchen, sie zu rekonstruieren, führe zu 
komplexen und differenten Strukturen. Geschichte werde so ein verwirrender 
Strom eines ständigen Werdens schlechthin, in dem man nicht voranschreiten 
könne. Welche repräsentativen Formen könnten diese systemische Sicht der mul-
tiplen Koexistenzen haben? Welcher Modus von Darstellung könnte dem histori-
schen Material angemessen sein? Diese synchrone Sichtweise habe nichts mit 
Gegenwart, Ewigkeit oder anderen Kategorien der Zeit zu tun. Die synchrone Per-
spektive generiere Fragen über die Veränderung selbst. Je erfolgreicher die histo-
riographische Rekonstruktion sei, desto unausweichlicher sei der Eintritt in ein 
parmenidisches Reich jenseits der Zeit. Der synchrone Historiker arbeite gegen 

                                                 
165 Taylor, Hegel, 351. 



V. Geschichtsphilosophie 

 125

sich selbst. Je luftdichter das synchrone System sei, desto stärker verdampfe 
Geschichte im Prozess.166 

 
1.8. Das historische Bewusstsein heute 
Trotz des Historismus ist die materiale Geschichtsphilosophie (Zwenger) nicht 

überwunden, ganz im Gegenteil, gerade in der postmodernen Philosophie ist sie 
wieder aufgekommen. Insbesondere zeigt sich dies in der allgegenwärtigen Rede 
vom „Ende der Geschichte“ oder vom „Ende der großen Erzählungen“ gerade 
innerhalb des Wissenschaftsbetriebs. Die Geschichtsphilosophie, die heute betrie-
ben wird, ist eminent politisch. Aber so wenig es ein Ende der Geschichte gibt, so 
wenig gibt es ein Ende der großen Erzählungen, vielmehr ist gerade die Rede vom 
„Ende der Geschichte“ die große Erzählung des Abendlandes selbst. Es handelt 
sich um die große Erzählung, wie sie seit alters her, nämlich mit der Apokalypse 
des Johannes von Patmos im Neuen Testament, auf unsere Kultur gekommen ist. 
Seit vielen Generationen gibt es die Prophezeiung des Untergangs der abendländi-
schen Kultur, zunächst in religiösem Gewande als Traum oder Alptraum darüber, 
dass Christus wiederkehren werde bis über die säkulare Form in Aufklärung und 
Moderne über den Untergang der Kultur in der Dekadenz, oder in einem Atom-
krieg, oder durch den Klimawandel – Weltuntergang ist überall. Fukuyamas oder 
auch Giorgio Agambens Rede vom „Ende der Geschichte“ ist genau jene selbst 
vergewissernde Haltung, gegen die bereits Nietzsche zu Felde zog. Zu behaupten, 
am Ende der Geschichte zu leben, heißt nämlich nichts anderes, als ein Resümee 
über alle bisherige Geschichte ziehen zu dürfen als sei man befugt, „Weltgericht 
über alles Vergangene abzuhalten“167 und im „entscheidenden“ Zeitalter zu leben. 
Denn wer am Ende der Geschichte lebt, lebt ja im entscheidenden Zeitalter, in dem 
nun nichts Neues mehr geschehen kann. Doch auch wer einräumt, nicht die 
Geschichte sei zu Ende, sondern lediglich die Geschichte vom Traum der Verwirk-
lichung der Utopie, fällt bereits ein geschichtsphilosophisches Urteil.168 Der 
Glaube, das gegenwärtige politische System sei auf die ewig gegründet, durchzieht 
die postmoderne Philosophie. So sagt beispielsweise Pierre Lévy: „Der Kapitalis-
mus ist irreversibel, er ist inzwischen die Wirtschaft, und er hat die Wirtschaft zu 
einer unauslöschlichen Dimension der menschlichen Existenz erhoben. Es wird 
immer einen Raum der Waren geben, so wie es immer eine Erde und ein Territo-
rium geben wird.“169 Woher weiß er, dass der Kapitalismus irreversibel ist? Und 
warum identifiziert er den Kapitalismus mit dem „Raum der Waren“? Ist eine 
andere Warenform nicht möglich? Wie die Menschheit in 500 oder in 5000 Jahren 
leben wird, für den Fall, dass sie dann überhaupt noch existiert, darüber macht sich 
Lévy keine Gedanken, und darüber kann es angesichts der zeitlichen Ferne auch 

                                                 
166 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 88-90. 
167 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 59. 
168 So zumindest Gomel über die Geschichtsphilosophie Francis Fukuyamas, Postmodern Science 
Fiction, 147. 
169 Lévy, Kollektive Intelligenz, 144. 



V. Geschichtsphilosophie 

 126

kein Wissen geben. Die Vertreter der Postmoderne glauben, dass die Zukunft aus-
gelöscht worden sei durch die Ankunft der Kybernetik als paradigmatische Philo-
sophie unseres Zeitalters.170 Dennis Geef hat uns jüngst in seinem Werk Late capi-
talism Science Fiction erklärt, dass das postmoderne Subjekt geplagt sei von einer 
Erosion der Historizität, von der Unfähigkeit, eine kohärente Identität aus Vergan-
genheit und Zukunft zu erzählen, weshalb es sich bar einer Zukunft glaubt. Für 
dieses Subjekt sei nicht mehr vorstellbar, eine mögliche Zukunft nach dem Kapita-
lismus zu fordern, Utopia sei unerreichbar geworden.171 Für die Postmoderne gebe 
es keine Zukunft, die Gegenwart sei der einzige temporäre Horizont, der erreichbar 
sei. Nach dem Holocaust und Hiroshima lebten wir in der Zukunft unserer kollek-
tiven Vergangenheit, die Apokalypse habe schon stattgefunden oder finde immer 
noch statt im Karussell von Terror und Gegenterror. Für Geef zeigt sich, wie tief 
der apokalyptische Wunsch in der postmodernen Kultur verwurzelt sei, die Endzeit 
finde jetzt statt. Nur scheinbar befasse sich die Science Fiction mit der Zukunft, in 
Wirklichkeit werfe sie einen Blick auf die Gegenwart und erzähle Geschichten 
über sie. Damit zeige sie eine Affinität zum postmodernen Projekt.172  

Diesem ideologischen Zeitgeist der angeblichen Ewigkeit und Unveränderbar-
keit des Kapitalismus hat Frederic Jameson Folgendes entgegengesetzt: Beunruhi-
gung sei der Name für eine neue diskursive Strategie. Die utopische Form selbst sei 
die Antwort auf die universelle ideologische Überzeugung, eine Alternative sei 
nicht möglich. Der radikale Bruch oder die Abspaltung der Utopie von den politi-
schen Möglichkeiten wie von der Wirklichkeit selbst reflektiere unseren aktuellen 
ideologischen Geisteszustand. Die Utopie drücke unsere Beziehung zur politischen 
Zukunft besser aus als irgendein aktuelles Aktionsprogramm, wo wir bloß für den 
Moment protestierten und demonstrierten, aber kein Konzept dafür entwickelt hät-
ten, wie die globalisierte Transformation vorangehen könnte. Wir müssten uns auf 
den Bruch selbst konzentrieren und eine Furcht davor entwickeln, die Zukunft zu 
verlieren, was analog zu Orwells Furcht vor dem Verlust der Vergangenheit und 
der Erinnerung sei.173 Sich die Utopie nicht vorstellen zu können, sei aber keinem 
Mangel an Imaginationskraft geschuldet, sondern Resultat des systemischen, kultu-
rellen und ideologischen Einschlusses, dessen Gefangene wir seien.174 

Wir befinden uns inmitten einer sich verwirklichenden Geschichtsphilosophie, 
nämlich der des ständigen Fortschritts. Wir machen den Fortschritt, und er macht 
uns. Wir sind so eingehüllt in den Gedankenkomplex der technischen Verbesse-
rung, der Technifizierung des menschlichen Wesens, dass wir das Ideologische 
daran nicht mehr wahrnehmen. 

Weil Geschichtsphilosophie philosophisch an ihr Ende gekommen ist, nimmt 
sie in der Science Fiction neue Gestalt an. Weil wir keine Geschichtsphilosophie 

                                                 
170 Vgl. Geef, Late capitalism Science Fiction, 97. 
171 Vgl. Geef, Late capitalism Science Fiction, 120. 
172 Vgl. Geef, Late capitalism Science Fiction, 179-181. 
173 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 231-233. 
174 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 289. 



V. Geschichtsphilosophie 

 127

mehr betreiben können, es aber gleichsam wollen, wird Geschichte in eine Alter-
nativwelt transponiert, wo wir Versatzstücke realer Geschichte mit eigener Phanta-
sie füllen, Helden und Antihelden, Schurken und Schurkenstaaten erfinden und 
auslöschen können. Weil der Gang der Geschichte das Subjekt niederdrückt, die 
Erfahrung der Ohnmacht des Subjekts an der Geschichte gemacht wird, erfinden 
wir uns alternativ eine phantastische Geschichte, in der wir selbst die Helden in der 
Hand haben. Science Fiction ist daher die prägnante Form einer an ihr Ende 
gekommenen Geschichtsphilosophie. Dies soll im folgenden dargelegt werden. 

 
2. Science Fiction als Geschichtsphilosophie und als Selbstverständnis 

unserer Zeit 

Wir nähern uns nun der Auseinandersetzung mit der Science-Fiction-Literatur. 
Wir haben uns mit der Geschichtsphilosophie befasst, da Science Fiction eine lite-
rarische Form materialer Geschichtsphilosophie ist. Science Fiction fundiert auf 
den Prinzipien der Aufklärung und der Idee von einem technisch-wissenschaftli-
chen Fortschritt, der für die Zukunft Verheißungsvolles oder aber auch Unheilvol-
les bringt. Ist Science-Fiction ein Versuch, die uneingelösten Versprechen der 
Geschichte einzulösen? Indem sie Geschichte weiterschreibt, umschreibt, anders 
schreibt, ist Science Fiction also selbst Geschichtsphilosophie. Indem sie eine 
bestimmte Vorstellung davon hat, was sich in Zukunft wie abspielen könnte, ist sie 
keine formale Geschichtsphilosophie, die nach den Bedingungen der Möglichkeit 
für die Erforschung von Geschichte fragt, sondern sie presst die Zukunft, wenn 
man so will, in ein Prokrustesbett ihrer Phantasien. Die Science Fiction hat dabei 
gemeinhin nicht den Anspruch, dass es so wie geschildert kommen wird, vielmehr 
versteht sie sich als ein Gedankenexperiment. Indem Science Fiction eine 
Geschichte in die Zukunft extrapoliert, hat die Science Fiction eine formale, aber 
nicht inhaltliche Verbindung zur Eschatologie bzw. zur materialen Geschichtsphi-
losophie. Sie postuliert jedoch weder wie Kant, Hegel oder Marx bestimmte Ziele 
der Geschichte noch unterlegt sie diese mit einem Sinn. Vielmehr tritt sie oft 
scheinbar deskriptiv auf. Es sind dabei die handelnden Personen, die ihrerseits 
bestimmte Ziele verfolgen, die aber keine Ziele der Geschichte sind, so dass sie 
also nicht im Hegelschen Sinne als Agenten des Weltgeistes fungieren. Science 
Fiction tritt mit dem Anspruch auf, dass es so wie geschildert kommen kann, aber 
nicht muss. Doch das scheinbar bloß deskriptive Auftreten ist keines, vielmehr hat 
die Science Fiction einen normativen Anspruch, der in erfüllten Wunschphantasien 
oder in Warnungen vor Gefahren umgesetzt wird. Es gibt aber auch jene seltenen 
Science-Fiction-Erzählungen, die jenseits von Gut und Böse versuchen, gesell-
schaftliche Entwicklungstendenzen der heutigen Zeit möglichst objektiv in die 
Zukunft zu extrapolieren.  

Insofern sie Wunschphantasien erzählt, weist die Science Fiction eine Nähe zur 
Utopie auf, die mit dem normativen Anspruch „So soll es werden“ antritt. Die 
Zukunft wird dem menschlichen Willen unterworfen, das Schicksal weicht.175 Die 

                                                 
175 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 269. 



V. Geschichtsphilosophie 

 128

Science Fiction ist die moderne Antwort auf die Frage „Was dürfen wir hoffen?“ 
Insofern sie auf Gefahren aufmerksam macht, muss Kants Frage in die Formulie-
rung „Was müssen wir fürchten?“ negativ gewendet werden. 

In der Science Fiction kulminiert die Fortschrittsidee, wobei Fortschritt nicht 
unbedingt als ein Fortgang zu einer immer besser und gerechter organisierten 
Gesellschaft verstanden werden darf, sondern eher im Sinn eines Fortgangs der 
Geschichte, der eher planlos verläuft. Denn will man der Science Fiction Glauben 
schenken, wissen die Menschen nicht, was sie tun. Gegen solche Schicksalsgläu-
bigkeit machen Figuren wie der Wissenschaftler Hari Seldon in Asimovs Founda-
tion-Trilogie Front, der die Geschicke des Menschengeschlechts auf 30.000 Jahre 
im voraus bestimmen will. Andere Figuren wie der Händler Tagomi in Dicks Ora-
kel vom Berge sind froh, wenn sie nicht in den Sog der Geschichte geraten. Diesbe-
züglich könnte man einerseits sagen, die gesellschaftlich relevanten Kräfte arbei-
teten auf eine ideale Gesellschaft hin, in der alles zum Besten bestellt ist. Anderer-
seits aber zeigt ja gerade der Geschichtsverlauf zweierlei: erstens, dass offensicht-
lich alles menschliche Bemühen in diese Richtung völlig andere Ergebnisse zeiti-
gen kann und zweitens, dass die gesellschaftlich relevanten Kräfte möglicherweise 
gar kein Interesse an einer idealen Gesellschaft, sondern vielmehr an der Durchset-
zung der eigenen Machtpositionen haben. Nur eines scheint sicher: Science Fiction 
ist die vom Menschen selbst herbeigeführte Zukunft.  

Wir dürfen dabei nicht vergessen, dass die Vorstellungen der Menschen über 
die Zukunft in der Vergangenheit liegen. Grundsätzlich erfindet der Mensch die 
Zukunft anhand der Erfahrungen, die er in der Vergangenheit machte. In diesem 
Zusammenhang hat Kocku von Stuckrad auf einen interessanten Aspekt der 
Geschichtsphilosophie aufmerksam gemacht. Er bezieht sich dabei auf Henri Berg-
sons Bemerkung, die Klassiker der Aufklärung hätten Teile der Romantik vorweg-
genommen. Dies gelte aber nur aufgrund der Tatsache, dass sich die Romantik 
später herausgebildet habe. Mit anderen Worten: Ohne die Existenz der Romantik 
hätte man Romantisches bei den Klassikern nie wahrgenommen, ja Romantisches 
hätte es bei den Klassikern nie gegeben. Er schreibt: „Weil das Gegenwärtige im 
Vergangenen gleichsam als Möglichkeit bereits existent gedacht wird, übersehen 
wir gewöhnlich die damit zusammenhängende Tatsache, daß es erst dann als mög-
lich gedacht werden kann, wenn es auch wirklich geworden ist […] Die Gegenwart 
erfindet die Vergangenheit und wirkt auf sie zurück.“176 Als Fakten stehen die Er-
eignisse der Vergangenheit fest, aber als Bedeutung für die jeweilige Gegenwart 
nicht. Sie sind stets dem Wandel unterworfen. Und das gleiche gilt für die Litera-
tur, die in der Vergangenheit liegt. Auch wenn es sich immer um dieselben 
Geschichten handelt, ihr Inhalt sich nicht ändert, so verschieben sich doch die 
Bedeutungen durch den Gang der Zeit. Goethes Werk Wilhelm Meister ändert sich 
inhaltlich nicht, dafür aber seine Bedeutungen, denn Goethe hatte seinen Zeitge-
nossen etwas anderes zu sagen als den Menschen um 1900 oder uns heute. Und 

                                                 
176 von Stuckrad, Das Ringen um die Astrologie, 82f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 129

damit haben die Geschichten eine immer wieder neu zu interpretierende Bedeutung 
für die jeweilige Gegenwart. 

Ich stelle die These auf, dass jede Science-Fiction-Erzählung schon die eigene 
Gegenwart als historisch betrachtet und daher Zukunftshorizonte entwirft. Ohne die 
Idee einer Zukunft als leerem Raum gäbe es keine Science Fiction. Der Mensch 
selbst ist das Raumschiff, das sich durch diesen leeren Raum bewegt. Wenn der 
moderne Mensch sich als historisches Wesen versteht, versteht er sich gleichsam 
als zukünftiges Wesen. 

Der Historiker Michael Salewski hat schon vor über dreißig Jahren herausgear-
beitet, dass die Science Fiction das eigene Selbstverständnis unserer Gegenwart 
prägnant zum Ausdruck bringe. „Science Fiction ist der zeitgemäße Ausdruck hi-
storischen Selbstverständnisses.“177 Heutzutage bestehe geradezu eine Sehnsucht 
nach Zukünftigem und nach Vergangenem gleichermaßen wie kaum in einer ande-
ren Zeit. Einerseits werde zum Beispiel in der Werbung nichts so sehr ausgeplün-
dert wie die Zukunft und die Frage, wie man sie gestalten solle. Andererseits werde 
der Mensch heute mit historischem Selbstverständnis in den Medien überschüttet. 
„Die Zwangsjacke des historischen Selbstverständnisses war wohl selten enger als 
heutzutage.“178 Zwar hat im geistesgeschichtlichen Prozess von Neuzeit und Auf-
klärung der abendländische Mensch Mythen und Heilsgewissheiten abgestreift, 
doch laut Salewski besetze die Science Fiction diese verlassenen Denkfelder neu, 
und zwar mit wachsendem Erfolg.179 Die Science Fiction mache tabula rasa mit 
der Geschichte, auch wenn sie die Versatzstücke aus der real geschehenen 
Geschichte herholt. Die Geschichte werde als „Steinbruch“ der Science Fiction 
missbraucht.180 Salewski zufolge werde Geschichte neu geschrieben, es entstünden 
Alternativ- und Parallelwelten, die den Menschen zur Verheißung oder Bedrohung 
würden. Die Science Fiction speise sich aus einem historischen Selbstverständnis, 
das aus Erfahrungen des sogenannten Entdeckerzeitalters stamme. Die Entdeckun-
gen von Kolumbus, da Gama, Vespucci oder Cook seien im Grunde geistige Vor-
läufer der space operas.181 Der Aufbruch der Neuzeit, der Weg des Menschen hin-
aus ins Neue und Unbekannte sei zur Triebfeder der Science Fiction geworden. Der 
Mensch sei nicht, wie noch im Mittelalter, für alle Zeiten ein sündiges Wesen, das 
der Erlösung harre, sondern der selbsttätig fortschreitende Planer von Raum, Zeit 
und Materie. Die Idee des Fortschritts sei mithin zur Keimzelle der Science Fiction 

                                                 
177 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 18. 
178 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 18. Das schrieb Salewski bereits 1986. Mittlerweile wird 
geradezu ein Missbrauch damit getrieben. Die Einrichtung sogenannter Weltgedenktage macht vor 
den unsinnigsten Erfindungen des Geistes nicht Halt. Es gibt mittlerweile einen Welthundetag (10. 
Oktober), einen Weltkatzentag (8. August) oder sogar einen Ehrentag der Bierdose (24. Januar). Das 
ist hochinteressant, da weder Hunde noch Katzen und schon gar keine Bierdosen Subjekte der Ge-
schichte sein können. Unter solchen Ehrenvergaben geraten die alten Heiligentage ganz aus dem 
Blick. 
179 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 33f. 
180 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 42, 47, 73. 
181 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 87. 



V. Geschichtsphilosophie 

 130

geworden.182 Damit habe die Science Fiction auch die grundstürzenden Entdeckun-
gen des neuen Zeitalters zur Kenntnis genommen und verarbeitet. Nachdem 
Kopernikus und Galilei die Science Fiction erst möglich gemacht hätten, würden 
bald auch Darwin, Freud und Einstein dem historischen Selbstverständnis des 
Menschen einverleibt.183 

Das Selbstverständnis des Menschen wird ab dem 20. Jahrhundert auf die Probe 
gestellt und mit Hilfe der Science Fiction extrapoliert. Die Science Fiction schreibt 
also die Geschichte neu, schreibt sie um, schreibt sie anders, dreht und spiegelt sie, 
verlängert sie ins Uferlose, oder sie wird als „Sprung aus der Zeit“ verwendet. Dem 
Menschen ist es gelungen, mit Hilfe von Flugmaschinen und Unterseebooten seine 
räumliche Begrenzung durch zwei Dimensionen auf drei auszudehnen, ihm ist es 
gelungen, mit Eisenbahn, Automobil, Schiff, Flugzeug und Rakete der räumlichen 
Einengung zu entkommen und sich auszuweiten. Doch die Zeit ist dem Zugriff des 
Menschen offenbar entzogen. Deshalb verwendet der Mensch die Science Fiction 
als Mittel, sich auch in der Zeit auszudehnen. Die Ausdehnung und Umdeutung der 
Geschichte sowie den „Sprung aus der Zeit“ will ich nun an einigen Romanen auf-
zeigen. 

 
2.1. Die Zeitmaschine als Geschichtsphilosophie 
Mit der Idee der Zeitmaschine greift der Mensch nun endgültig auf die Zeit aus. 

Er will unbedingt wissen, wie die Zukunft aussieht. Wir sind unzufrieden mit unse-
rer Zeit und unserer Geschichte. Also versuchen wir, aus unserer Geschichte aus-
zubrechen, uns aus den Zwängen der Zeit zu befreien. Aus den Zwängen des Rau-
mes haben wir uns mit Hilfe der Rakete, des Flugzeugs und des Unterseeboots 
schon bewegt. Als nächstes fordern wir die Zeit heraus. Ist es Zufall, dass Wells’ 
Zeitmaschine just zu dem Zeitpunkt erscheint, als die Menschheit damit beginnt, 
den Luftraum für sich zu erobern?184 Und nicht nur das. Die Erfindung des Films 
stand kurz bevor, was als ein weiterer Versuch gedeutet werden kann, Zeit zu ban-
nen, festzuhalten, einen einmal verlaufenen Zeitraum zurückzuspulen und wieder-
holen zu können; eine Idee, mit der man auch glaubt, Geschichte festhalten, bannen 
zu können, um nachträglich erforschen zu können, wie es denn eigentlich gewesen 
ist. In diesem Zusammenhang hat Thomas Zwenger darauf aufmerksam gemacht, 
dass der Mensch seit etwa einhundert Jahren mit Hilfe von Fotografie, Film oder 
Tonbandaufzeichnung die Möglichkeit habe, Geschichtliches aufzuzeichnen. 
Damit werde der Eindruck erweckt, Geschichte objektivierbar machen zu können. 
Doch das sei ein Irrtum, denn die dazu nötigen Verfahren seien subjektive Inter-
pretationsleistungen von Menschen. Objektive Realität werde nur suggeriert. Die 
Aktualität der historisch einmaligen Wahrnehmung werde nur simuliert.185 

                                                 
182 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 114. 
183 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 121. 
184 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 124. 
185 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 142f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 131

Wir sind fasziniert von der Idee, die Geschichte könnte oder sollte anders ver-
laufen, ja fasziniert von der Idee, wir selbst könnten Hand anlegen an die 
Geschichte, indem wir den Zeitlauf ändern. – Der Gedanke ist revolutionär, denn 
„(e)igentlich ist Zeit etwas, dem der Mensch selber unterworfen ist. Über sie verfü-
gen kann der Mensch nicht.“186 Auf welche Weise der Mensch einen solchen Ver-
such unternimmt, soll anhand der beiden Romane Die Zeitmaschine von H.G. 
Wells und Zeitschiffe von Stephen Baxter dargelegt werden. Im Anschluss daran 
werden wir in einem Exkurs der Frage nachgehen, was Zeit eigentlich ist. 

 
a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (I) 
Der erste Science-Fiction-Autor, der einen Versuch unternimmt, über die Zeit 

zu verfügen, ist H.G. Wells mit seinem Roman Die Zeitmaschine (The Time 
Machine) von 1895. Das Thema der Zeitreise hatte bereits Mark Twain in seinem 
Roman A Connecticut Yankee in King Arthur’s Court 1889 vorweggenommen, 
aber Wells macht daraus eine Wissenschaft, denn er versucht, der Reise Plausibili-
tät zu verleihen187 und konstruiert eine Maschine. Die Zeitreise soll überzeugend 
wirken. „Wells benutzt den Glauben des modernen Menschen an die Wissenschaft, 
um seinen Helden und mit ihm die Leser in die Zukunft zu entführen.“188 Was 
Wells hier begründet, ist die Aufhebung der Trennung von Raum und Zeit, indem 
er die Zeit nach den drei Dimensionen des Raumes zur vierten Dimension erklärt, 
wobei Wells seinen Zeitreisenden erklären lässt: „[D]ie Wissenschaft weiß sehr 
wohl, daß Zeit eigentlich nur eine Form von Raum ist.“ (10) Allerdings war die 
Idee der vierten Dimension nicht neu. Bis dato verstand man sie als eine Raumdi-
mension, die im rechten Winkel zu den anderen existierte, die nur nicht veran-
schaulicht werden konnte.189 Das Problem, dass es also eine vierte Dimension im 
rechten Winkel zu den drei anderen gibt, löst Wells folgendermaßen: Der Zeitrei-

                                                 
186 Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 7. 
187 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 28. 
188 Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 7. 
189 Vgl. Macho, Rätsel, 67-70; Sagan, Unser Kosmos, 274-277. 1884 hatte Edwin A. Abbott in sei-
nem Roman Flatland eine rein zweidimensionale Welt beschrieben. Die Wesen, die dort existieren, 
sind rein geometrische Objekte wie Linien, Kreise, Dreiecke oder Quadrate. Ein dreidimensionales 
Wesen könnte in diese Welt ohne Probleme hineinsehen, würde aber von den zweidimensionalen 
Wesen nicht wahrgenommen werden. Könnte es vielleicht sein, dass das, was auf die zweidimensio-
nalen Wesen zutrifft, in einer höheren Dimension auch auf uns zutrifft? Thomas M. Macho bemerkt 
dazu, dass Abbott seinen Roman auf einer Fläche Papier habe spielen lassen, es aber nicht bekannt 
sei, ob Wells von diesem Zusammenhang gewusst habe. Vgl. Macho, Rätsel, 76. Die Idee der vierten 
Dimension als Raumdimension im rechten Winkel zu den drei anderen gibt es auch in Algernon 
Blackwoods Story Ein Opfer der vierten Dimension (A Victim of the higher space) von 1917. Hier 
geht es um einen Menschen, der über die Fähigkeit verfügt, gleichzeitig einen Gegenstand von allen 
Seiten sehen zu können, gleichzeitig die Außen- und die Innenseiten von Lebewesen erblicken zu 
können und gleichzeitig mit dem einen Bein auf dem Äquator und mit dem anderen Bein auf dem 
Nordpol stehen zu können. Das Grausame daran ist, dass das Opfer diese Fähigkeiten nicht kontrollie-
ren kann, sondern dabei von seinem Unterbewusstsein gesteuert ist, weshalb es unmöglich für es ist, 
ein normales Leben zu führen. Die vierte Dimension in diesem Sinne spielt auch in Robert A. Hein-
leins Roman Ein Mann in einer fremden Welt (Stranger in a strange world) von 1961 eine Rolle. 



V. Geschichtsphilosophie 

 132

sende zeigt seinen Zuhörern Fotos von ein und derselben Person in verschiedenen 
Altern und des Diagramms seines Barometers und fragt dann: „Das Quecksilber 
hat diese Linie doch sichtlich nicht innerhalb einer der drei allgemein anerkannten 
Dimensionen des Raumes gezogen? Und doch entstand diese Linie, woraus wir 
schließen müssen, daß sie entlang der Zeitdimension gezogen wurde.“ (10f.) Inte-
ressant ist hier, dass Wells Fotografien und statistische Kurven als Darstellungs-
material heranzieht. „Bei diesen Techniken geht es freilich nicht um die Projektion 
vierdimensionaler Objekte auf dreidimensionale Räume, sondern vielmehr um die 
wiederholte Projektion von dreidimensionalen Objekten […] auf die Fläche des 
Papiers.“190 Dass die Zeitreise jedoch ein Paradoxon auslöst, ließ Wells unberück-
sichtigt. Dieses Paradoxon besteht in Folgendem: Wenn der Zeitreisende die 
Zukunft sieht, dann existiert sie schon, und die Geschichte ist durch die Kausalität 
absolut determiniert, so dass jede Ursache nur eine Wirkung haben kann. Aber 
wenn der Zeitreisende nach seiner Rückkehr den vorausliegenden Horror kennt und 
von seinen Erlebnissen erzählt, wie kann die Zukunft davon unberührt bleiben? 
Und wenn sie berührt wird, wohin reist der Zeitreisende dann? Determinismus 
erfordert Kausalität, aber Kausalität schließt Determinismus aus.191 

Eine weitere Frage besteht darin, in welcher Zeitdimension sich der Zeitrei-
sende selbst aufhält. Zu vermuten ist, dass er auf seiner Reise sich weder in der 
Vergangenheit noch in der Zukunft, und schon gar nicht in der Gegenwart befindet, 
sondern in einer eigenen „Reisedimension“. Gesetzt den Fall, man würde in der 
Zeit reisen und dabei verschwinden, dann würde man sich in einer Dimension jen-
seits der real ablaufenden Zeit aufhalten. Die Zeitmaschine bewegt sich mit mir in 
die Zukunft oder in die Vergangenheit, aber meine eigene Zeit, mit der ich mich in 
der Zeitmaschine aufhalte, läuft ebenfalls weiter. Ich altere nicht in derselben 
Geschwindigkeit, mit der die Zeitmaschine durch die Zeit reist. So bildet die Zeit-
maschine zugleich einen geschützten Raum, mit dem man durch die Zeit reist. 
Damit wird die Zeit selbst in zwei Dimensionen aufgespalten: die Zeit, die außer-
halb der Zeitmaschine abläuft und die Zeit, die innerhalb des von der Zeitmaschine 
abgeschirmten Raums abläuft. Aber wenn die Maschine nach außen offen ist, wo 
endet dieser geschützte Raum? Und wenn ich meinen Arm während der Reise 
außerhalb des geschützten Raumes bewege, was passiert mit meinem Arm? Oder 
kann ich meinen Arm gar nicht herausstrecken? Womit wird die Zeitmaschine 
angetrieben? Wohin, in welche Zeitrichtung, fließt eigentlich die verbrauchte 
Energie? Und wie funktioniert der Luftaustausch? Rein praktisch wäre man doch 
gezwungen, ab und zu anzuhalten, um frische Luft aufzutanken. Oder nicht? 

 
Mit Hilfe der Zeitmaschine gelingt Wells’ Zeitreisendem nun eine Reise in die 

Zukunft. Dabei wird er mit seiner Zeitmaschine unsichtbar. Er reist in das Jahr 
802.701, weil er die Hoffnung hat, dort einer Menschheit zu begegnen, die sehr 

                                                 
190 Macho, Rätsel, 76. 
191 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 34. 



V. Geschichtsphilosophie 

 133

weit fortgeschritten ist.192 Doch er stellt fest, dass die Menschheit der Zukunft völ-
lig degeneriert ist. Es gibt nur noch zwei Rassen oder Klassen. Die Eloi, die oberir-
disch leben und das Bewusstsein von höchstens sechsjährigen Kindern haben, und 
die Morlocken, die unterirdisch leben und Kannibalen sind, denn sie ernähren sich 
vom Fleisch der Eloi. Keine der beiden Rassen führt ein wirklich menschenwürdi-
ges Leben. Die Evolution der Menschheit hat in eine Sackgasse geführt,193 womit 
Wells Kritik an dem geschichtsphilosophischen Gedanken äußert, die Menschheit 
werde sich durch immer weiteren Fortschritt zu den höchsten Formen menschlicher 
Möglichkeiten entwickeln. Der Zeitreisende bemerkt verbittert: 

„Der große Sieg der Menschlichkeit, von dem ich geträumt hatte, nahm in meinem 
Geist eine ganz andere Gestalt an. Es hatte den Sieg moralischer Prinzipien und 
gemeinnütziger Zusammenarbeit, wie ich ihn erträumt hatte, nie gegeben. Statt des-
sen sah ich eine Aristokratie an der Macht, bewaffnet mit einer perfektionierten 
Wissenschaft, die das industrielle System von heute zu seinem logischen Ende 
geführt hatte. Ihr Sieg war nicht nur ein Sieg über die Natur, sondern ein Sieg über 
die Natur und den Mitmenschen.“ (79) 

Insofern hat Wells’ Roman auch eine antiutopische Zielrichtung. Wells präsen-
tiert uns aber mehr, nämlich die Phantasie einer „industriellen“ Hölle. Er kreiert 
mit der Welt der Morlocken eine Art kritischen Realismus, nämlich die Gegenwart 
von einem Standpunkt der Zukunft aus zu sehen.194 Die Welt der Morlocken ist 
nichts anderes als die überzeichnete „industrielle“ Hölle der Gegenwart. Das, was 
Wells präsentiert, findet schon hier und jetzt bei uns statt, nicht in einer fernen 
Zukunft. Nicht in 800.000 Jahren werden Menschen von Menschen ausgebeutet, 
ausgenommen, ausgesaugt, nein, hier in Europa, Afrika, Asien, überall geschieht 
dies, Tag für Tag. 

Für Salewski ist dieses Werk nicht nur ein Ereignis der Literaturgeschichte, 
sondern sogar Geschichte selbst, und er sieht Wells’ „Erfindung“ im Zusammen-
hang mit Einsteins Relativitätstheorie. Beiden sei die Fragwürdigkeit von Raum 
und Zeit bewusst geworden. Es sei dabei gleichgültig, ob Wells die Schriften Ein-
steins gekannt habe oder nicht, da es vielmehr um einen geistesgeschichtlichen 
Zusammenhang gehe. „Geistesgeschichtlich betrachtet waren der von Seeligersche 
Satz, der Michaelsonsche Versuch, der Riemannsche Raum, Einsteins Kastenexpe-
riment und Minkowskis ‚Welt’ die Zertrümmerung der letzten festen Landmarken 
des überkommenen Weltbildes, eine nochmalige Entfremdung des Menschen von 
‚seinem’ Kosmos.“195 Daher sei die Zeitmaschine ein geistesgeschichtliches Sym-
bol.196 

Nach Carl Freedman inauguriert H.G. Wells’ Roman Die Zeitmaschine die 
science-fiktionelle Utopie. Dieser Text sei der erste, in dem die entscheidende zeit-

                                                 
192 Vgl. Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 8. 
193 Vgl. Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 8. 
194 Vgl. Kagarlitski, Realism and fantasy, 34f. 
195 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 118. 
196 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 124. 



V. Geschichtsphilosophie 

 134

liche und historische Dimension der Science Fiction explizit werde. In der Zeitma-
schine hätten die Alternativen zur empirischen Tatsächlichkeit einen hauptsächlich 
negativen utopischen Wert. Was dieser utopische Roman von den früheren unter-
scheide, sei die höhere Ebene der kritischen Greifbarkeit. Die Gesellschaft 
erscheine gerade nicht als eine ideale (wie etwa bei Morus oder Campanella), als 
wenn sie gerade für Besucher zur Präsentation in Ordnung gebracht worden wäre. 
Die verschiedenen Entbehrungen in Wells’ imaginierter Zukunft legten korrespon-
dierende Möglichkeiten ihrer kollektiven Erfüllung nahe, wie Blochs Aussage, dass 
Angst und Hoffnung die stärksten utopischen Emotionen seien.197 Bei dieser Kritik 
Freedmans ist zu berücksichtigen, dass er keine Unterscheidung zwischen Science 
Fiction und Utopie macht, da er den Gegensatz von Science Fiction und Utopie für 
künstlich hält und ihn überwinden will.198 Er nennt Wells’ Roman auch absichtlich 
„Utopie“, und weder Antiutopie noch Dystopie, und auch nicht Science Fiction. Er 
stellt dieses Werk von Wells damit indirekt in die Tradition der frühneuzeitlichen 
Utopien und zeigt so eine Entwicklungslinie dieser Literaturgattung auf. 199  

Roger Luckhurst liest den Roman als Bericht eines Feldforschers, der sich bei 
seinen Untersuchungen ständig selbst korrigiert habe. Die Reise in eine entfernte 
Zukunft, in das Jahr 802.701 und darüber hinaus bis an das zeitliche Ende allen 
Lebens auf der Erde sei eine Projektion evolutionärer Biologie. In der Zeitmaschine 
gehe es um eine ständige Neuanpassung, denn der Zeitreisende stelle Theorien auf, 
die sich häufig als falsch erwiesen. Die erste Begegnung des Zeitreisenden mit den 
Eloi lasse diesen bewusst werden, dass sich die Gesellschaft im Fortgang der 
Geschichte hin zu einem kommunistischen Utopia entwickele, es herrsche Gleich-
heit unter den Geschlechtern, die Menschen seien frei von Arbeit und Krankheit. 
Erst später spricht er von einem evolutionären Niedergang. Der Zeitreisende sei 
Anhänger des Dogmas vom survival of the fittest (Herbert Spencer). Die Sicht-
weise des Zeitreisenden erfahre ständige Revisionen, vor allem seine Sicht auf eine 
dekadente Menschheit dauere nicht lange an. Der evolutionäre Kampf ums Dasein 
habe sich im Menschen erhalten, allerdings in Form der unterirdisch lebenden 
Morlocken. Der Reisende stelle eine Theorie im Sinne Marx’ auf, dass nämlich die 
Eloi früher die unterdrückende Klasse, die Morlocks die unterdrückte Klasse gewe-
sen seien, während nun die Eloi zur Beute der kannibalischen Morlocken würden. 
Schon Marx habe die kapitalistische Akkumulation vampiristisch genannt.200 

Wie es wohl ganz am Anfang der Menschheit, in der Vorgeschichte, keine Dif-
ferenzierung in verschiedene Klassen gab, so wird auch am Ende, wenn die 
Menschheit niedergeht, kaum noch eine Differenzierung auszumachen sein, so 
Wells’ These. Das Ende der Menschheit liest sich somit als ihre Rückkehr zum 
Anfang. 

                                                 
197 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 81f. 
198 Vgl. oben S. 44f. 
199 Umso schärfer tritt damit der Umstand zutage, dass unsere Einteilungen der phantastischen Litera-
tur künstlich sind. Denn ich hätte diesen Roman auch in meinem dritten Band (Politische Theorie) als 
eine der ersten Dystopien unterbringen können. 
200 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 34-38. 



V. Geschichtsphilosophie 

 135

Wells’ Zeitmaschine ist ein geschichtsphilosophischer Roman. Er erzählt nichts 
vom Verlauf der Geschichte, sondern es wird nur der Zustand am Ende der 
Menschheit geschildert. Wells stellt sich damit gegen die zu seiner Zeit grassie-
rende Fortschrittsidee, nämlich die, dass sich die Menschheit immer höher und 
weiter entwickeln werde. Dem Utopismus erteilte Wells eine Absage, weil die 
Geschichte keinen Plan erkennen lasse.201 Aber auch eine Absage an Fortschritt 
und Utopie ist eine geschichtsphilosophische Aussage, wenn auch mit negativem 
Vorzeichen. Sein Roman ist auch deshalb Geschichtsphilosophie, weil er mit dem 
mittlerweile altbackenen Motiv des Aufstiegs, der Blüte und des Niedergangs von 
Kulturen operiert, wie dies später Oswald Spengler in Der Untergang des Abend-
landes durchexerziert. Wells’ Roman lässt sich sowohl als Warnung vor einer kri-
tiklosen Technik- und Fortschrittsgläubigkeit verstehen, als auch als eine pessimi-
stische Anthropologie. – Trotz dieses Pessimismus sympathisierte Wells mit dem 
Sozialismus und traf Lenin 1920 in Russland.202 Wells’ Roman fragt nach dem 
letzten Menschen. Zur selben Zeit reflektierte Nietzsche über den letzten Menschen 
und die letzte Generation. Weder die Morlocken noch die Eloi sind Menschen, die 
transzendieren. Zumindest den Eloi müsste der Zeitreisende mit all seinem Wissen 
als ein Quasiübermensch erscheinen, der ihnen Richtung und Ziel vorgeben könnte. 

 
b) Stephen Baxter, Zeitschiffe 
Wells war in seinem Roman noch davon ausgegangen, dass man problemlos in 

der Zeit vor- und zurückreisen konnte. Damit gilt der Zeitlauf jedoch quasi als ein-
gefroren. Denn daraus folgt, dass, gleichgültig, wie ich vielleicht vorher gehandelt 
habe, zu einem bestimmten Zeitpunkt x auf der Zeitachse dasselbe Ereignis A vor-
finden werde. Doch bereits „beobachten“ heißt verändern und „handeln“ erst recht. 
„Wer in die Vergangenheit reist und seine Eltern oder Großeltern daran hindert, 
zusammenzukommen, entzieht damit der eigenen Existenz die Grundlage.“203 Die 
Frage ist dann die, ob man mit einer solchen Tat auf diesem Planeten eine Paral-
lelwelt eröffnet, ob es also eine zweite Geschichte neben der ersten gebe. 

Diesem Problem stellt sich Stephen Baxter. Einhundert Jahre nach Erscheinen 
von Wells’ Zeitmaschine legt Baxter 1995 mit seinem Roman Zeitschiffe (Time 
Ships) eine Nachfolgeversion von Wells’ Roman vor. Baxter erzählt die Geschichte 
des Zeitreisenden weiter. Dieser ist aus dem Jahr 802.701 zurückgekehrt, will aber 
wieder dorthin, um den Eloi beim Aufbau einer neuen Kultur zu helfen. Der Zeit-
reisende hat die Wahl: Er kann genau zu dieser Raumzeit zurückkehren, gleichgül-
tig, wie lange er in der Zukunft oder der Vergangenheit bleiben will (vgl. 24). Er 
verabschiedet sich von seinem Freund, dem Schriftsteller, mit der Zusicherung, in 
einer halben Stunde zurückzusein, aber er wird nie wiederkehren. Die Zeitma-
schine funktioniert nur mit Hilfe einer besonderen Materie, dem Plattnerit. – Die 
Frage des Antriebs der Zeitmaschine hatte Wells ausgeklammert. – Der Zeitrei-

                                                 
201 Vgl. Walters, Grenzen der Utopie, 56. 
202 Vgl. Suvin, Utopische Tradition, 223. 
203 Liessmann, „Zum Raum…“, 216. 



V. Geschichtsphilosophie 

 136

sende erläutert: „Ich erinnerte mich daran, wie ich durch Zufall in den Besitz einer 
Probe dieses Materials gelangt war: in jener Nacht vor zwei Jahrzehnten, als ein 
Fremder die Treppe zu meiner Haustür hochkam und mir ein Paket mit dem Zeug 
überreichte. Er hatte sich selbst als ‚Plattner’ vorgestellt.“ (27) Und erneut macht 
sich der Zeitreisende auf den Weg. Aber zu seinem Erstaunen bemerkt er bald, dass 
die Geschichte sich geändert hat, da die Deklination des Planeten verschwunden ist 
(vgl. 44). Der Reisende hält früher an als geplant, nämlich im Jahr 657.208, also 
etwa 150.000 Jahre vor Weena, jener jungen Eloifrau, mit der er sich auf seiner 
ersten Reise angefreundet hatte. Er glaubt zu erkennen, dass die Zukunft nicht sta-
tisch ist, sondern variabel. Er lernt einen Morlock, Nebogipfel, kennen, der ihm 
ganz anders erscheint als ein Morlock aus seiner ersten Reise. Dieser neue Morlock 
ist hochintelligent und hat Zugang zu allen Spracharchiven der Vergangenheit, 
weshalb er auch die Sprache des Reisenden schnell lernt. Nebogipfel ist fortan der 
dem Zeitreisenden intellektuell überlegene Begleiter. Der Zeitreisende fühlt sich 
verpflichtet, Nebogipfel von seiner ersten Reise zu erzählen, bei der die Morlocken 
ganz andere Wesen waren. „Ich bin durch zwei völlig verschiedene Versionen der 
Geschichte gereist.“ (126) Die Erklärung liefert Nebogipfel: der Reisende habe 
dadurch, dass er nach seiner Rückkehr von der Zukunft erzählt habe, die 
Geschichte und damit die Zukunft schon verändert, was den Reisenden zu dem 
Schluss kommen lässt: „Ich war der Totengräber der Zukunft.“ (128) Er fürchtet, 
die Geschichte destabilisiert zu haben und erkennt, dass er Weena nie wiedersehen 
wird. Der Morlock hält parallele Historien zwar für möglich, glaubt aber nicht, 
dass diese sich verknüpfen ließen. Er beschließt, den Zeitreisenden zu begleiten, 
womit er zugleich weiß, dass er in seine eigene Zeit nicht mehr zurückkehren kann. 
Der Zeitreisende reist jedoch erst einmal in die Vergangenheit und begegnet sich 
selbst als jungem Mann. Der Reisende empfiehlt seinem jüngeren Ich, die Zeitma-
schine nicht zu entwickeln (vgl. 233) und erzählt ihm von seiner Zeitreise. Aber 
sein alter ego, das er Moses nennt, ist ein kritischer Geist und fragt: „[W]enn du 
einmal ich gewesen bist, müßtest du auch über mein Erinnerungsvermögen verfü-
gen […] welche Erinnerungen hast du an einen ziemlich kräftigen Fremden und 
einen merkwürdigen Kompagnon wie diesen da, die eines Nachts auf deiner Tür-
schwelle stehen?“ (239) Und der Zeitreisende versteht, denn er hat keine solche 
Erinnerung. Für Nebogipfel ergibt sich daraus die Notwendigkeit einer „Logik, 
welche die Existenz multipler Historien begründen kann.“ (241) Im Fortgang 
geraten die beiden Zeitreisenden unversehens in den Ersten Weltkrieg und das Jahr 
1938. Als London von den Deutschen bombardiert wird, flüchten sie weiter in die 
Vergangenheit. Doch die beiden können die Zeitmaschine nicht stoppen und müs-
sen warten, bis das ganze Plattnerit aufgebraucht ist. Sie stranden im Paläozän vor 
50 Millionen Jahren. Und die Zeitmaschine zerschellt, weil sie genau in einem 
Baum landet. Von nun an leben die beiden unter primitivsten Umständen wie die 
ersten Menschen, denn sie hatten bei ihrer überstürzten Flucht keine Vorbereitun-
gen getroffen. Doch nach einigen Wochen begegnen ihnen englische Soldaten und 
berichten, man habe die Zeitreisenden sechs Jahre lang gesucht. Der Krieg wird in 
dieser Vergangenheit des Paläozän fortgesetzt, denn auch die Deutschen besitzen 



V. Geschichtsphilosophie 

 137

inzwischen eine Zeitmaschine und sind den Briten in der Zeit gefolgt. Die Zeitma-
schine der Deutschen ist ein Flugzeug, das die Briten abschießen können. Während 
diese eine neue Kolonie aufbauen, konstruiert Nebogipfel heimlich aus den Trüm-
mern des deutschen Flugzeugs eine neue Zeitmaschine und reist mit dem Zeitrei-
senden jetzt in die Zukunft. Eine Million Jahre später treffen sie auf die „Univer-
salen Konstrukteure“, die sich mit ihnen aber nicht verbal verständigen. Vor allem 
Nebogipfel, der den Reisenden stets belehrt, vermittelt zwischen den Konstrukteu-
ren und dem Reisenden. Das Land ist tot, hier und da ragen einige geometrische 
Gebilde in der Landschaft: Zylinder, Kegel, Würfel. Genau diese Figuren sind die 
Konstrukteure: stumme, riesige, gegenstandsähnliche Lebewesen, die in der Lage 
sind, Planeten und sogar Sterne zu transformieren. Sie sind keine individuellen 
Persönlichkeiten, aber doch in der Lage, miteinander zu verschmelzen, sich von-
einander zu lösen und wieder zu verbinden. Einigen Konstrukteuren ist das Univer-
sum nicht genug. Sie wollen in die tiefe Zeit vordringen, das heißt „zur Grenze am 
Beginn der Zeit.“ (608) Sie laden den Reisenden und Nebogipfel ein, eine Million 
Jahre in die Zukunft zu reisen, dann wären die Zeitschiffe für die Reise an den 
Anfang der Zeit fertig. Nebogipfel und der Reisende nehmen die Einladung an. Als 
die beiden in der angepeilten Zeit gelandet sind, betreten sie ein Raumschiff, das 
ganz aus Plattnerit besteht. Nun werden der Reisende und Nebogipfel in die Ver-
gangenheit, an den Anbeginn der Zeit, mitgenommen. Als sie den Punkt der abso-
luten Schrumpfung des Universums erreichen, wird die Multiplizität der 
Geschichte aufgehoben. Der Zeitreisende erlebt eine Vision von einem Quasinir-
wana. Dann sitzt er wieder in seiner Zeitmaschine und ist in Richmond angekom-
men, an dem Ort, an dem alles begonnen hat. Erneut begegnet er sich selbst. Der 
Reisende drückt seinem anderen Ich das Plattnerit in die Hände und nennt sich 
daraufhin Plattner, womit sich der Kreis der Ereignisse schließt: der Unbekannte, 
der ihm zu Anfang des Romans das Plattnerit gegeben hatte, ist er selbst gewesen. 
Der Morlock erklärt: „Es ist logisch notwendig, die Kausalschleife aufzulösen, […] 
genauso wie unsere Multiplizität erforderlich war, um die Paradoxien einer einzi-
gen Geschichte aufzulösen.“ (690) Der Zeitreisende kehrt in das Jahr 802.701 
zurück. Ob er Weena wiederfinden wird, bleibt offen. 

 
Seit Wells’ Zeitmaschine ist das Reisen durch die Zeit komplexer und kompli-

zierter geworden. Das zeigt Baxter mit seinem Roman. Dadurch dass der Held die-
ser Geschichten sich immer neu irgendwo in einen beliebigen Zeitpunkt der 
Geschichte einklinkt, erzeugt er „multiple Historien“, erzeugt eine Parallelwelt 
nach der nächsten, ein neuer Strang kreiert eine neue Geschichte, und er begegnet 
einem alter ego. Zusammen mit einem Morlock reist er in die tiefste Vergangen-
heit und die fernste Zukunft. Während die Protagonisten auf eine wundersame For-
schungsreise gehen, reflektiert der Roman wissenschaftliche Theorien, die das 
Universum erklären sollen. Die Begegnung mit seinem alter ego lässt den Zeitrei-
senden über die mögliche Existenz einer Multiplizität von Geschichten nachden-
ken. Nur wenn man von der Multiplizität von Geschichte ausgeht, ist es möglich, 



V. Geschichtsphilosophie 

 138

dass ein Ego sich teilt, ohne dass ein Widerspruch entsteht.204 Wenn man aber mit 
der Zeitmaschine in die Vergangenheit reist, taucht man gerade nicht in dieselbe 
Vergangenheit ein, die es gegeben hat, sondern konstruiert im Moment des Ein-
dringens eine völlig neue. Als der Zeitreisende nach der Relevanz von Heisenbergs 
Quantentheorie für seine Erfahrung der multiplen Geschichten fragt, antwortet 
Nebogipfel mit einer alternativen Quantentheorie, die ein gewisser Hugh Everett 
1957 in Princeton aufgestellt habe, die Quantenmechanik der Vielen Welten. Diese 
Interpretation behauptet, dass, wenn mehrere Alternativen einer einzelnen Hand-
lung möglich seien, jede einzelne eintrete. Wenn der Zeitreisende mit seiner Reise 
beginnt, eröffnet sich ein neues Universum.205 In Baxters Roman tritt auch Kurt 
Gödel selbst auf, allerdings als Mathematiker. Ironischerweise sucht dieser Gödel 
eine ideale Welt, in der alle Bedeutung aufgehoben ist, während sein reales Gegen-
stück die Flüchtigkeit genau diesen Zieles demonstriert hat. Einerseits erklärt 
Gödels Unbestimmtheitstheorem, dass ein definitives Wissen unmöglich ist, ande-
rerseits erlaubt sein Theorem die ständig fortschreitende Verbesserung des 
menschlichen Wissens durch Eliminierung fehlerhafter Theorien und durch neue 
Entdeckungen. Bradford Lyau bezeichnet Die Zeitschiffe als ein Werk des wissen-
schaftlichen Optimismus.206  

Auch dieser Roman ist eine Form von Geschichtsphilosophie. Es geht hier näm-
lich um die von der Romanfigur Hugh Everett aufgestellte Theorie, dass, wenn 
mehrere Alternativen einer einzelnen Handlung möglich seien, jede einzelne ein-
trete. Das aber ist eine geschichtsphilosophische Konstruktion, weil es „einzelne 
Handlungen“ im Geschichtsverlauf nicht gibt. Das, was wir Einzelhandlung nen-
nen, ist bereits eine Konstruktion, die wir im Geiste vornehmen. Wie Thomas 
Zwenger zeigen konnte, sind Ereignisse dynamische Bedeutungszusammenhänge. 
Der Begriff der Einzelhandlung ist nichts anderes als eine geschichtsphilosophi-
sche Reduktion eines Geschehens, dessen Multiplizität wir nicht erkennen können. 

„Und da die einzelnen Elemente der Geschichte Sinneinheiten sind, die bloß men-
gentheoretisch aufeinander bezogen sind, können durch den Historiker ständig wei-
tere solche Sinneinheiten der Geschichte einverleibt werden, andere dagegen aus ihr 
ausgeschlossen werden. Man kann sich daher die Geschichte als einen grenzenlosen 
Organismus im Reiche der Bedeutungen vorstellen, der mit einem ständig pulsie-
renden Stoffwechsel ausgestattet ist, durch den unablässig neue Interpretationen 
aufgenommen und alte ausgeschieden werden.“207 

Wenn ich also sage, „Alle Alternativen einer Handlung sind möglich“, dann 
habe ich diese „einzelne Handlung“ bereits nach vorne und nach hinten abgegrenzt. 
Aber die Frage ist ja dann, wie, warum und nach welchen Kriterien? Und das 
bedeutet, dass erst Historiker durch die Bearbeitung der Geschichte in unseren 

                                                 
204 Vgl. dazu den Aufsatz von John Perry: Kann das Ich sich teilen? in: Michael Quante (Hrsg.), 
Personale Identität, 121-154. 
205 Vgl. Lyau, Time at the crossroads, 154. 
206 Vgl. Lyau, Time at the crossroads, 155. 
207 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 158.  



V. Geschichtsphilosophie 

 139

Köpfen Sinneinheiten, das heißt Einzelhandlungen und -ereignisse, konstruieren. 
Alles, was geschieht, geschehen ist und noch geschehen kann, steht in einem 
unendlichen Beziehungsgeflecht miteinander. Und deshalb gibt es auch nicht den 
Gegensatz von statischer und variabler Zukunft, wie der Zeitreisende zu erkennen 
glaubt, sondern die Zukunft existiert nur in unseren Köpfen. Wer Hugh Everetts 
Theorie glaubt, der geht davon aus, dass Geschichte im Sinne einer Kausallinie 
verläuft. Aber ähnlich wie Zwenger hat Frederic Jameson darauf aufmerksam 
gemacht, dass Geschichte eher eine Form von synchronen Wechselbeziehungen ist, 
ein Netz von Überbestimmungen, gleichsam eine Art von koexistierenden Zellen 
und Adern.208 

Doch auch an anderen Stellen ist dieser Roman kritikwürdig. Baxter erkennt 
nicht, dass er die Ideologie und Gedankenwelt der heutigen Zeit auf die Zukunft 
projiziert. Wir glauben heute trotz allem an Geschichtsphilosophie, sei sie obsolet 
oder nicht, wir glauben an Fortschritt, Kybernetik, Genetik, Information und die 
Notwendigkeit der Veränderung der Welt. Baxter lässt Nebogipfel dozieren: „Bei 
den Konstrukteuren manifestiert sich die Rasse nicht in ihrer biologischen oder 
sonstigen Gestalt – es sind die Informationen, die diese Rasse gesammelt und 
gespeichert hat. Und die sind unsterblich. Wenn eine Rasse einmal solche Kinder 
hervorgebracht hat, Informationsmaschinen aus Metall, kann sie nicht mehr aus-
sterben.“ (599f.) Und weiter: „Information – ihre Gewinnung, Interpretation und 
Speicherung – sind das letztendliche Ziel allen intelligenten Lebens.“ (605) In die-
sem Satz zeigt sich der geschichtsphilosophische Ansatz des Romans. Nicht mehr 
der ewige Friede, die Freiheit oder die klassenlose Gesellschaft sind das Ziel der 
Gesellschaft, sondern die Gewinnung von Information. Wenn dem wirklich so 
wäre, wie Nebogipfel sagt, dann wäre Information Selbstzweck. Aber Information 
soll ja ein Bedürfnis erfüllen. Nebogipfel hat keine kritische Distanz gegenüber 
dem, was er Information nennt, sondern er bringt ihr eher eine gewisse Ehrfurcht 
entgegen. Er unterstellt den „Konstrukteuren“, die erst in ferner Zukunft leben, die 
eigene Weltanschauung statt eine Extrapolation auf die Zukunft durchzuführen. Es 
scheint, dass Nebogipfel das alter ego Baxters ist, der uns aber nur die allgemeinen 
Überzeugungen der gegenwärtigen Welt präsentiert. Doch warum sollte die post-
moderne Philosophie von heute einen Menschenschlag in einer Million Jahren 
noch überzeugen? Der deutsch-koreanische Philosoph Byung-Chul Han schreibt, 
dass Information noch kein Wissen sei. Häufig gehe dem Wissen eine lange Erfah-
rung voraus, es liege also – im Gegensatz zur Information – nicht einfach vor. Der 
Information fehlten der Innenraum und die Innerlichkeit, die eine Rückzugsmög-
lichkeit eröffneten.209 Eine weitere Frage ist, warum Informationen nach Angaben 
von Nebogipfel nicht verlorengehen können. Dass sie gespeichert werden können, 
ist keine Garantie. Es würde genügen, dass die Information, die gespeichert wurde, 
keiner mehr versteht; es würde nichts helfen, wenn sie abrufbar wäre. Auch könn-
ten die Speicher zerstört werden. 

                                                 
208 Vgl. oben S. 124f. 
209 Vgl. Han, Im Schwarm, 56. 



V. Geschichtsphilosophie 

 140

Baxters Roman hat faustischen Charakter. Der Zeitreisende ist mit seinen steten 
Reisen, und das sogar bis an den Anfang der Zeit – von dem wir noch nicht einmal 
wissen, ob er je existiert hat – nichts anderes als ein unruhiger Geist auf der Suche 
nach den letzten Welträtseln. Dies wird in der Frage gegen Ende des Romans von 
Nebogipfel dokumentiert. Denn die Konstrukteure, so überragend sie auch sind, 
weil sie Planeten und Sterne transformieren können, haben doch keine Weisheit 
und vor allem keine Ruhe in einem buddhistischen Sinne erlangt, die man von sol-
chen Wesen eigentlich erwarten könnte. Nebogipfel erklärt, dass die Konstrukteure 
nach Wegen suchen, Zugang zu weiteren Ebenen der Unendlichkeit zu erhalten. 
Der Reisende fragt daraufhin: „Und wenn sie Erfolg haben? Werden sie dann zur 
Ruhe kommen?“ Und Nebogipfel antwortet: „Es gibt keine Ruhe. Keine Grenze. 
Nur wieder ein neues Jenseits – keine Grenzen, die das Leben und der Geist nicht 
herausfordern und überwinden könnten.“ (691) Und man darf fragen: Wozu? 
Nebogipfel formuliert in nuce die Philosophie des abendländischen, suchenden, 
faustischen Geistes, die sich dadurch von den Philosophien Ostasiens abgrenzt. Der 
Hindu, der Buddhist, der Taoist, sie alle trachten nach der Ruhe des Geistes und 
dem Gleichgewicht der Kräfte. Sie brauchen keine Informationen. Nirwana – das 
ist der Ort der absoluten Informationslosigkeit. 

Aber es gibt noch andere Unstimmigkeiten in diesem Roman. So ist es seltsam, 
dass im London des Jahres 1938 niemand den Morlock als ein fremdes Wesen 
wahrnimmt, so als hätten alle schon einmal in einer Morlock-Zukunft gelebt. 
Gleichfalls ungereimt ist die ständige Behauptung, des Zeitreisenden, sein Beglei-
ter Nebogipfel sei kein Mensch, vielmehr nennt er ihn einen „gestrandeten Alien“ 
(493). Aber der Morlock ist ein Mensch, wenn auch eine andere Variante des homo 
sapiens der Vergangenheit. Dass sein Äußeres sich so stark verändert hat, dass er 
von Außenstehenden auf den ersten Blick nicht wie ein Mensch erscheint, tut die-
ser Tatsache keinen Abbruch. 

Mehr als unglaubwürdig ist das Auffinden des Zeitreisenden und Nebogipfels 
durch die englischen Soldaten 50 Millionen Jahre in der Vergangenheit, was 
unglaubhafter wirkt als das Finden einer Stecknadel im Heuhaufen. Denn schon bei 
einer Differenz von etwa fünfzig Jahren innerhalb dieses riesigen Zeitraums wären 
sie den zu Suchenden nicht mehr begegnet. Aber noch etwas anderes sollten wir 
bedenken. Wenn es stimmt, was Frederic Jameson sagt, dass wir Geschichte nicht 
als eine Kausallinie verstehen dürfen, sondern als eine synchrone Wechselbezie-
hung, als Netz von Überbestimmungen, als gleichzeitig koexistierende Zellen oder 
Adern, dann ist Geschichte nicht einfach eine Aneinanderkettung von Ursachen 
und Wirkungen, und dann ist es schwieriger, eine kausale Alternative zu bestim-
men. Wenn es also stimmt, dass beispielsweise der Schmetterlingseffekt Szenarien 
erzeugt, die zu einer völlig anderen Geschichten führen, und die Geschichte nicht 
einfach linear abläuft, sondern vielmehr ein komplexes Beziehungsgeflecht sub-
jektiver Sinneinheiten ist, dann wird es unmöglich, mit der Zeitmaschine auf einer 
Linie Punkt für Punkt abzugehen, um jemanden zu finden, den man sucht. 

Was Baxter zudem nicht beachtet, ist die Kontinentaldrift, deren Ergebnisse 
über einen solch langen Zeitraum sichtbar werden. Das Problem besteht darin, dass 



V. Geschichtsphilosophie 

 141

man bei einer solch langen Reise nicht wissen kann, ob der Ort an dem man 
gestartet ist und der Ort, an dem man landen wird, noch derselbe ist. Sollte die 
Zeitmaschine auf geographische Koordinaten eingestellt sein, könnte es sein, dass 
sie sich bei 50 Millionen Jahren Vergangenheitsreise im Meer wiederfindet. Bei 
welcher „Geschwindigkeit“ in der Zeit verliert die Zeitmaschine eigentlich ihre 
Sichtbarkeit und damit ihre Bodenhaftung?  

 
Das Schicksal des Morlocks am Ende des Romans bleibt im Dunkeln. Nachdem 

die Multiplizität des Universums aufgehoben worden und der Zeitreisende wieder 
in Richmond angekommen ist, verabschiedet er sich von Nebogipfel, um allein zu 
Weena zu reisen. Damit lässt er den Morlock im Jahr 1891 einsam in London 
zurück. Warum der Zeitreisende plötzlich derart unverantwortlich handelt, scheint 
zunächst rätselhaft. Der Name „Nebogipfel“ könnte aber eine Anspielung auf den 
808 Meter hohen Berg Nebo in Jordanien sein. Nach Dtn 32,48-50; 34,1-5 ist der 
Nebogipfel jener Berg, von dem aus Moses das gelobte Land sehen durfte, aber 
starb, bevor er es betreten hatte. Möglicherweise darf auch der Morlock Nebogipfel 
das „gelobte Land“, das heißt die Zukunft, in der der Zeitreisende nun eine neue 
Geschichte beginnen will, nicht betreten. Der Zeitreisende wird zum Josua, der als 
Nachfolger des Moses das gelobte Land einnimmt. Damit erscheint der Roman als 
eine Nachfolgegeschichte des Auszugs der Israeliten aus Ägypten. War im Alten 
Testament noch Israel das gelobte Land, so wird bei Baxter die Zukunft des Jahres 
802.701 zum gelobten Land, in das ihn Gott, hier: die Zeitmaschine, führt. Die 
Zeitmaschine wird zum Gott der Zukunft. 

 
Trotz aller Begegnung mit überaus intelligenten Wesen wie Nebogipfel oder 

den Konstrukteuren scheint es, als habe der Zeitreisende nichts gelernt, denn er 
lässt sich angesichts der Situation des Jahres 802.701 zwischen den Eloi und den 
Morlocken und angesichts eines großartigen Palastes, den er nach der Ankunft in 
diesem Zukunftsjahr erblickt, zu dem Urteil herab: „Die Stadt war eine schöne und 
großartige Struktur, aber – wenn sie zu dieser Welt der Morlocks und Eloi führte – 
stellte sie in meinen Augen ein Monument der größten Dummheit der Menschheit 
überhaupt dar!“ (725) Damit argumentiert er ahistorisch, denn eine Analyse des 
Weges, der zur Welt der Morlocken und Eloi führte, hat er nicht unternommen. 
Eine solche Einstellung verwundert nicht, da sie nur die moderne Philosophie der 
eigenen Gegenwart für überzeugend hält. Auf die Haltung des Erzählers trifft 
Nietzsches Urteil zu, „daß gerade ihre Zeit [die der Historiker] in allen Popularan-
sichten recht habe, und daß dieser Zeit gemäß zu schreiben so viel heiße, als über-
haupt gerecht zu sein; ein Glaube, in dem eine jede Religion lebt.“210 Auch der 
Erzähler dieses Romans, Baxters Zeitreisender, hält offenbar Weltgericht ab über 
das Vergangene.  

 

                                                 
210 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 45. 



V. Geschichtsphilosophie 

 142

Aber als Philosophen interessiert es uns im Grunde nicht, ob Zeitreisen tatsäch-
lich möglich sind oder nicht. Wir fragen vielmehr nach ihrer Bedeutung. Das heißt 
wir fragen: Warum denkt sich der Mensch Zeitreisen überhaupt aus? Welche 
Motive stecken dahinter? 

Die Zeitreise soll uns vor dem Schrecklichen bewahren. Erkennen wir den Lauf 
der Zeit, erkennen wir die Gefahren, die drohen, und wir können uns entsprechend 
wappnen. Es ist die Angst des Menschen, die Welt nicht im Griff zu haben, dem 
Tod kein Schnippchen schlagen zu können, die Enttäuschung, nicht erleben zu 
können, wie es mit der Welt und der Menschheit weitergeht. Die Zeitreise ist eine 
Metapher für die Unzufriedenheit, im Gegensatz zum Raum die Zeit nicht beherr-
schen zu können und daher auch eine Metapher für den Wunsch des Menschen, 
Gott gleich zu werden, zumindest dadurch, dass man sich zum Herrn über die Zeit 
aufschwingt. Wer Herr über die Zeit ist, hat Macht. Wer Herr über die Zeit ist, der 
hat Zeit, im wahrsten Sinne des Wortes. Er kann verschwinden, wo es ihm zu 
brenzlig wird und auftauchen, wo man ihn braucht. Er kann warten, bis das ent-
sprechende Medikament für seine Krankheit entwickelt wurde und die Geschichte 
in die ihm gewünschten Bahnen lenken. Der „Zeitmaschinist“ denkt Geschichte als 
gemachte, als „fertig“ vorliegende, in die man „einsteigen“ kann. Die Idee der 
Zeitmaschine ist damit eine Idee materialer Geschichtsphilosophie. Aber die 
Geschichte ist weder „gemacht“ noch „fertig“, sondern stets sich ändernde Inter-
pretation, eine stets sich ändernde Menge von Sinneinheiten. Martin Schwonke hält 
das Phänomen der Zeitreisen nicht für kühn, sondern eher für verzweifelt, „als 
äußere sich in ihnen nicht nur die Suche nach ‚anderen Möglichkeiten’, der expan-
sive Drang zur innerweltlichen Grenzüberschreitung, sondern auch eine geheime 
Sehnsucht nach der Transzendenz, nach einem festen, diesseitiger Zeitlichkeit ent-
zogenen Seinsgrund.“211 So gesehen könnte man die Zeitmaschine als ein Werk-
zeug betrachten, die Welt selbst zu überwinden. Ein ständiges Hin und Her durch 
die Zeiten könnte Ausdruck einer inneren Unruhe sein, die nur durch die Überwin-
dung der Welt beruhigt werden kann. „In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, 
ich habe die Welt überwunden,“ heißt es im Johannes-Evangelium (16,33). So 
könnte die Zeitmaschine als Metapher für den Versuch der Weltüberwindung gele-
sen werden, ein Versuch, der nicht gelingen kann, wie schnell man auch immer 
reist. Hier schimmert ein gnostisches Erlösungsmotiv durch. 

 
Exkurs 1: Was ist Zeit? 

Mit dem Phänomen der Zeitmaschine stellt sich auch die Frage, was denn Zeit 
überhaupt ist. Diese Frage hat die Menschen schon immer bewegt. Wie Wells und 
Baxter mit ihren Romanen zeigen, ist die Zeit in der Moderne offensichtlich ein 
Ärgernis, das überwunden werden soll. Zeit ist etwas, das dem modernen Men-
schen mangelt. Die Zeit „fließt“, weshalb sie nicht besessen werden kann. Je mehr 
Zeit vergeht, desto mehr vergehen meine Möglichkeiten, etwas aus meinem Leben 
zu machen. Die Begriffe von Bewegung und Veränderung sind mit der Zeit ver-

                                                 
211 Schwonke, Vom Staatsroman, 145. 



V. Geschichtsphilosophie 

 143

knüpft. Wir wollen in diesem Exkurs nach einer knappen Darstellung zweier 
Standpunkte in der griechischen Philosophie, auf die Zeitkonzepte Augustinus’, 
Bergsons und Heideggers eingehen und dann auf die Entwicklung des Zeitbegriffs 
unter dem Einfluss neuerer Entdeckungen in der Physik kurz nach der Jahrhun-
dertwende zu sprechen kommen. Die Interpretation der Zeit durch den afrikani-
schen Philosophen Duala-M’bedy wird uns ebenfalls interessieren. Wells’ Zeitma-
schine ist eine Idee der Überwindung der Zeit. In der Science-Fiction-Story Aus-
stellungsstück zeigt uns Philip K. Dick allerdings, dass es auch eine andere Mög-
lichkeit der Zeitüberwindung geben könnte, wie ich hier darlegen möchte. 

 
Schon in der altgriechischen Philosophie stehen sich bezüglich der Zeit zwei 

Standpunkte gegenüber. Parmenides erklärt, dass es keine Bewegung, keine Ver-
änderung und kein Werden, sondern nur ein Sein geben könne und begründet dies 
folgendermaßen: „Die Annahme einer Bewegung setzt immer Nichtseiendes vor-
aus – denn damit sich ein Körper an einen bestimmten Ort bewegen kann, muß 
vorher dort leerer Raum, also nichts gewesen sein. Ebenso verhält es sich mit der 
Annahme einer Entwicklung, eines Werdens – denn was erst ‚werden’ soll, ‚ist’ 
zuvor noch nicht.“212 Während für Parmenides Veränderung, Bewegung, Entwick-
lung und Werden Täuschungen sind, erklärt Heraklit das Gegenteil und das Wer-
den sowie das Fließen zur Wahrheit des Seins. Veränderlichkeit sei die Grundbe-
stimmung aller Dinge. Bekannt ist sein Spruch „’Wir können nicht zweimal in 
denselben Fluß steigen’ (denn neue Wasser sind inzwischen herangeströmt, und 
auch wir selber sind beim zweitenmal schon andere geworden).“213 Heraklit sieht 
die Einheit der Gegensätze, womit seine Philosophie eine Ähnlichkeit zum Taois-
mus aufweist. „Alle Entwicklung geschieht im polaren Zusammenspiel gegensätz-
licher Kräfte. ‚Gott ist Tag und Nacht, Winter und Sommer, Krieg und Frieden, 
Überfluß und Hunger.’ Im Kampf zwischen Idee und Idee, Mensch und Mensch, 
Mann und Weib, Klasse und Klasse, Volk und Volk gestaltet sich die harmonische 
Ganzheit der Welt.“214 

 
Auch der Kirchenvater Augustinus befasst sich mit dem Problem der Zeit, dem 

er sich um das Jahr 400 intensiv widmet. Im Buch 11 seiner Confessiones liefert er 
eine spätantik-christliche Theorie der Zeit. Laut Augustinus habe es vor der 
Erschaffung von Himmel und Erde keine Zeit gegeben. Nur für uns Menschen 
vergehe die Zeit, aber für Gott seien alle Zeiten zugleich. Gott habe die Zeit 
geschaffen.215 Dabei aber kämen Vergangenheit und Zukunft keine Seiendheit zu. 
„Diese beiden Zeiten, Vergangenheit und Zukunft, wie sollten sie seiend sein, da 
das Vergangene doch nicht mehr ‚ist‘, das Zukünftige noch nicht ‚ist‘? Die 
Gegenwart hinwieder, wenn sie stetsfort Gegenwart wäre und nicht in Vergangen-

                                                 
212 Störig, Weltgeschichte, 133. 
213 Störig, Weltgeschichte, 135. 
214 Störig, Weltgeschichte, 136. 
215 Vgl. Augustinus, Confessiones XI, 13,15-14,17 (335). 



V. Geschichtsphilosophie 

 144

heit überginge, wäre nicht mehr Zeit, sondern Ewigkeit. Wenn also die Gegenwart 
nur dadurch zu Zeit wird, daß sie in Vergangenheit übergeht, wie können wir dann 
auch nur von der Gegenwartszeit sagen, daß sie ist, da doch ihr Seinsgrund eben 
der ist, daß sie nicht sein wird? Rechtens also nennen wir sie Zeit nur deshalb, weil 
sie dem Nichtsein zuflieht.“216 Nach Augustinus kann ein Zeitraum nicht gegen-
wärtig sein. Andererseits nehmen wir Zeiträume wahr, sprechen von längeren und 
kürzeren Zeiträumen. Messbar sei die Zeit aber nur während ihres Vorübergehens, 
nicht aber die Vergangenheit oder die Zukunft. Wer aber wolle sagen, es gebe nur 
Gegenwart, weil Vergangenheit und Zukunft nicht „sind“? Die Vergangenheit lasse 
sich ins Gedächtnis rufen, und die Zukunft sich vorbedenken.217 Aber das, was man 
sich ins Gedächtnis rufe und vorbedenke, das sei gegenwärtig. Die „Zeiten ‚sind‘ 
drei: eine Gegenwart von Vergangenem, eine Gegenwart von Gegenwärtigem, eine 
Gegenwart von Künftigem.“218 Wie könnten wir nunmehr Zeit messen, wenn sie 
keine Ausdehnung hat? Aber für Augustinus ist die Zeit eine Art Ausdehnung. Es 
stimme zwar, dass ein Körper sich nur in der Zeit bewege, aber das heiße noch 
lange nicht, dass deshalb die Zeit selbst die Bewegung sei. Wenn man die Bewe-
gung eines Körpers mit Hilfe der Zeit misst, misst man dann auch die Zeit selbst? 
Wenn Zeit Ausdehnung ist, wovon ist sie dann Ausdehnung? Augustinus antwor-
tet: es ist der Geist.219 Nur für den Menschen gebe es messbare Zeit; „nur ihn, den 
Eindruck, messe ich, wenn ich Zeiten messe. Also sind entweder die Eindrücke die 
Zeiten, oder ich messe die Zeiten überhaupt nicht.“220 Zeit ist nach Augustinus also 
das Erinnern, das Erfassen des gegenwärtig Gegebenen und die Zukunftserwar-
tung. Die Seele sei der einzige ontologische Ort aller drei Zeiten. Der Geist lebe 
strikt nur in der Gegenwart. Wir Menschen seien es, die die Zeit begründeten.221 
Der Philosoph Kurt Flasch hat betont, für Augustinus sei das ontologische Leitmo-
tiv: die Ewigkeit ist, das Zeitliche dagegen verfließt. Die Schwierigkeit, die Zeit zu 
erfassen, liege an ihrem instabilen ontologischen Status. Dieser sei ein Sich-Verlie-
ren. Augustinus setze die Zeit in Beziehung zu Gott bzw. Christus. Sterblich sollten 
wir nach dem göttlichen Plan nicht sein. Der Christus sei der zeitlich gewordene 
Menschensohn, damit der Mensch ewig werden könne. Augustinus setze Ewigkeit 
und Zeit strikt gegeneinander. Ewigkeit sei für ihn ein Jenseits der Zeit, kein 
unendlicher Zeitablauf im Diesseits. Darüber hinaus habe das Gewesene für 
Augustinus nur Wert, wenn es zum Weg gehöre, Weisheit zu erreichen. Was am 
Vor zähle, sei nur die Ewigkeit. Geschichte verdiene als solche kein Interesse. Sie 
habe kein Wesen. Man könne hier von einer ontologischen Reduktion sowohl von 
Vergangenheit als auch von Zukunft sprechen.222 

 

                                                 
216 Augustinus, Confessiones XI, 14,17 (336). Hervorhebung von mir, H.N. 
217 Vgl. Augustinus, Confessiones XI, 15,19-18,23 (338-341). 
218 Augustinus, Confessiones XI, 20,26 (342f.). 
219 Vgl. Augustinus, Confessiones XI, 23,30-26,33 (347-349). 
220 Augustinus, Confessiones XI, 27,36 (352). 
221 Vgl. Flasch, Was ist Zeit? 16-23. 
222 Vgl. Flasch, Was ist Zeit? 212-216. 



V. Geschichtsphilosophie 

 145

Im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts wird die Zeit als philosophisches, aber 
auch als physikalisches Phänomen neu entdeckt. Hat Kant die Zeit noch als apriori-
sche Form der inneren Anschauung bezeichnet – Zeit ist also an sich nichts – so 
problematisiert der französische Philosoph Henri Bergson um die Jahrhundert-
wende die Zeit als psychologisierende Fragestellung. „Bergson stellt die Innenzeit 
in Kontrast zur Weltzeit, zu deren Objektivität und Mathematisierbarkeit. Zeit geht 
Bergson an als Erlebniszeit, gerade im Unterschied zur homogenen Zeit der Phy-
sik.“223 Bergson geht vom Begriff der Veränderung aus, der für die Zeit grundle-
gend sei. Der Mensch verändere sich und sage doch von seinen Zuständen, sie 
blieben gleich. Doch schon die leichteste Anspannung der Aufmerksamkeit 
bedeute eine Veränderung. Auch wenn der Mensch einen Gegenstand mehrere 
Sekunden lang betrachtet, so gebe es Veränderung, weil das Gedächtnis sich zwi-
schen Vergangenheit und Gegenwart hineinschiebe. Veränderung geschehe ohne 
Unterlass. Zwischen Verharren im selben Zustand und Übergang von Zuständen 
bestehe kein Wesensunterschied.224 Die Diskontinuität unseres psychologischen 
Lebens rühre daher, „daß unsere Aufmerksamkeit sich ihm in einer Reihe diskonti-
nuierlicher Akte zuwendet.“225 Wo ein Fließen sei, setze unsere Aufmerksamkeit 
Punkte, die nebeneinander stünden. Setze sich jedoch unser Dasein aus getrennten 
Zuständen zusammen, so gebe es für den Menschen keine Dauer. Ein Ich, das sich 
nicht wandele, dauere auch nicht. Nicht die Ablösung von Moment zu Moment sei 
unsere Dauer. Bergson unterscheidet hier klar zwischen der homogenen Zeit der 
Physik und der erlebbaren Dauer der Erfahrung. „Denn Dauer ist ununterbrochenes 
Fortschreiten der Vergangenheit, die an der Zukunft nagt.“226 Ein zusammengesetz-
ter Gegenstand verändere sich durch die Umlagerung seiner Teile. Unser Glaube an 
die Objekte ruhe auf der Vorstellung, dass die Zeit nicht an ihnen nage. Das Nach-
einander sei auch in der stofflichen Welt eine unleugbare Tatsache. Die Zeit, die 
ich warten müsse, sei nicht die mathematische Zeit.227 Am Beispiel des Alterns 
eines menschlichen Körpers verdeutlicht Bergson das, was er Dauer nennt. Zwi-
schen der Entwicklung des Embryo und dem ausgewachsenen Organismus herr-
sche eine ununterbrochene Kontinuität. „Wer das Nacheinander all seiner Erschei-
nungen aufzeichnen wollte, würde sich im Unendlichen verlieren.“228 Es existiere 
kein Unterschied zwischen dem Altern und der Entwicklung des Embryos. Es gebe 
zwar stärkere Umbrüche wie Pubertät oder Menopause, doch im Grunde seien sie 
integrierende Elemente des Alterns. Umwandlungen wie die Pubertät bereiteten 
sich jeden Augenblick vor, und zwar schon jenseits der Geburt. Was durch den 
Prozess des Alterns ausgelöst werde, sei nicht wahrnehmbar. Die Gesetze der 
anorganischen Materie ließen sich durch Differenzialgleichungen ausdrücken, in 
denen die Zeit die Rolle der Variablen spiele. Aber gälte das gleiche für die 

                                                 
223 Flasch, Was ist Zeit? 30. 
224 Vgl. Bergson, Schöpferische Entwicklung, 8f. 
225 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 9. 
226 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 11. 
227 Vgl. Bergson, Schöpferische Entwicklung, 14-16. 
228 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 25. 



V. Geschichtsphilosophie 

 146

Gesetze des Lebens? Bergson fragt also: „[E]rklärt sich der Zustand eines lebendi-
gen Körpers restlos aus seinem letztvergangenen Zustand?“229 Vom Organischen, 
so Bergson weiter, ahnten wir nicht einmal, wie es einer mathematischen Behand-
lung überhaupt unterworfen werden könnte. Die gesamte Vergangenheit des Orga-
nismus müsse nämlich mit in Betracht gezogen werden. Könnte man umgekehrt 
nicht sagen, dass die Vergangenheit, mit dem das Lebewesen stets verwachse, eben 
im unmittelbar vorangehenden Augenblick zusammengeballt sei? Des weiteren 
unterscheidet Bergson zwischen konkreter und abstrakter Zeit. Er fragt, was wir 
meinten, „wenn wir sagen, der Zustand eines künstlichen Systems hänge davon ab, 
was dieses System im unmittelbar vorangehenden Moment war?“230 Es gebe keinen 
vorangehenden Augenblick, weil es keinen mathematischen Punkt gebe, der an 
einen anderen mathematischen Punkt stoße. Es gebe stattdessen nur Intervalle. Die 
Systeme der Wissenschaft stünden in einer stets neu einsetzenden Gegenwart, nicht 
in der realen, konkreten Dauer. Der Mathematiker interessiere sich nur für den 
Punkt t, nicht aber für das Intervall. Wenn das Intervall in unendlich viele Einzel-
teile zerlegt werde, heiße das, dass nur Geschwindigkeiten und Beschleunigungen 
berücksichtigt würden. Es interessiere der Zustand nur zu einem gegebenen 
Moment t. In Frage stehe der starre Moment, nicht die fließende Zeit.231 Der Ma-
thematiker operiere in einer Welt, „die in jedem Augenblick stirbt und wiederauf-
ersteht.“232 Aber wie soll man in einer so verstandenen Zeit sich eine Entwicklung 
vorstellen? Bergson sagt damit, dass die Mathematiker die Zeit als eine Aneinan-
derreihung unendlich vieler Punkte verstünden. Doch dies ergebe niemals ein 
Intervall, weil die Punkte eine Ausdehnung von Null hätten. Eine Aneinanderrei-
hung von Nullen bliebe aber immer Null. 

Nach Kurt Flasch hebe Bergson darauf ab, dass die Erlebniszeit etwas anderes 
sei als die homogene, physikalische Zeit. Er unterscheide zwischen temps und 
durée. Mathematisches Denken und technische Zivilisation, so Bergsons Vorwurf, 
machten die äußere Dauer zum Maß der inneren Zeiterfahrung. Messbare Außen-
zeit und ganzheitliche Innenzeit seien auseinanderzuhalten. Diese Unterscheidung 
habe Augustinus nicht gemacht. Die technisch-wissenschaftliche Zivilisation habe 
der Zeit das Qualitative genommen. Bergson wolle die Verräumlichung der Zeiter-
fahrung überwinden. Wenn wir unsere Zeit so auslegten, verlören wir unser Tiefen-
Ich (moi fondemental) und es entstehe das Ich der Konvention (moi conventionel). 
Bei ganzheitlicher Erfahrung der Dauer messen wir diese nicht, sondern fühlen 
sie.233 

 
Martin Heideggers Denken über die Zeit ist grundlegend für die europäische 

Philosophie der Gegenwart geworden. „Heideggers Analysen der Zeit setzen – 

                                                 
229 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 26. 
230 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 27. 
231 Vgl. Bergson, Schöpferische Entwicklung, 28. 
232 Bergson, Schöpferische Entwicklung, 29. 
233 Vgl. Flasch, Was ist Zeit? 31-34. 



V. Geschichtsphilosophie 

 147

ähnlich wie bei Bergson […] – voraus, das europäische Denken habe die reale 
Zeiterfahrung entstellt und entleert.“234 In seinem Beitrag Der Begriff der Zeit 
(1924) betont Heidegger, die Zeit sei nichts, sie bestehe nur infolge von Ereignis-
sen, die sich abspielten. Sie sei keine Bewegung, habe aber etwas mit Bewegung zu 
tun und begegne im veränderlich Seienden.235 Zunächst definiert Heidegger die 
Zeit folgendermaßen: „Im Vorlaufen ist das Dasein seine Zukunft, so zwar, daß es 
in diesem Zukünftigsein auf seine Vergangenheit und Gegenwart zurückkommt. 
Das Dasein, begriffen in seiner äußersten Seinsmöglichkeit, ist die Zeit selbst, nicht 
in der Zeit. Das so charakterisierte Zukünftigsein ist als das eigentliche Wie des 
Zeitlichseins die Seinsart des Daseins, in der und aus der es sich seine Zeit gibt.“236 
Heidegger betont die zeitliche Gerichtetheit des Menschen auf das Kommende, das 
zu Erwartende: „das Grundphänomen der Zeit ist die Zukunft.“237 Der ursprüngli-
che Umgang des Menschen mit der Zeit sei kein Messen gewesen, weshalb sie 
auch nicht als lang habe gelten können. Die Zeit sei Möglichkeit, ein Klammern an 
ein Noch-nicht-Gewesenes, ein Beschäftigen mit dem, was noch bleibe. Das 
Zukünftigsein überhaupt sei als Möglichkeit des Daseins die Zeit.238 

In Heideggers grundlegendem Werk Sein und Zeit (1927) heißt es, die Verwur-
zelung des Daseins in der Zeitlichkeit mache das In-der-Welt-Sein erst möglich. 
Außer der Geschichte seien auch Naturvorgänge durch die Zeit bestimmt. Das 
Dasein selbst rechne mit der Zeit. Heidegger fragt, ob der Zeit ein „Sein“ zukomme 
und wenn ja, wie? Wörter wie „jetzt“, „dann“ oder „damals“ seien ein Widerschein 
der ursprünglich ekstatischen Verfassung der Zeitlichkeit und daher auch für die 
ausgesprochene Zeit wesenhaft. Die Struktur der Datierbarkeit solcher Wörter wie 
jetzt, damals usw. sei die Zeit selbst.239 Das Dauern sei eine gespannte Zeit, eine 
„ekstatische Erstrecktheit der geschichtlichen Zeitlichkeit […] Nicht nur das ‚wäh-
rend‘ ist gespannt, sondern jedes ‚jetzt‘, ‚dann‘, ‚damals‘ hat mit der Struktur der 
Datierbarkeit je eine Gespanntheit von wechselnder Spannweite: ‚jetzt‘: in der 
Pause, beim Essen, am Abend, im Sommer; ‚dann‘: beim Frühstück, beim Aufstieg 
und dergleichen.“240 Heidegger unterscheidet zwischen der ekstatischen Zeit und 
der Weltzeit. Letztere ist für Heidegger immer Zeit für etwas, um zu…, ein Besor-
gen, ein Bezug auf Wozu oder Worum willen. „Die veröffentlichte Zeit offenbart 
mit diesem Um-zu-Bezug die Struktur, als welche wir früher die Bedeutsamkeit 
kennenlernten. Sie konstituiert die Weltlichkeit der Welt. Die veröffentlichte Zeit 
hat als Zeit-zu… wesenhaft Weltcharakter. Daher nennen wir die in der Zeitigung 
der Zeitlichkeit sich veröffentlichende Zeit die Weltzeit.“241 Die Zeitmessung sei 
eine Art Veröffentlichung der Zeit, der jedermann als ein ständiges „jetzt“ 

                                                 
234 Flasch, Was ist Zeit? 52. 
235 Vgl. Heidegger, Begriff der Zeit, 7f. 
236 Heidegger, Begriff der Zeit, 19. 
237 Heidegger, Begriff der Zeit, 19. 
238 Vgl. Heidegger, Begriff der Zeit 19f. 
239 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 404-408. 
240 Heidegger, Sein und Zeit, 409. 
241 Heidegger, Sein und Zeit, 414. 



V. Geschichtsphilosophie 

 148

begegne. Erst auf diesem Wege werde bekannt, was wir heute Zeit nennen würden. 
Die Zeit, die messbar sei, sei weder objektiv noch subjektiv. Sie werde nicht phy-
sisch vorgefunden sondern zeige sich, vor allem am Himmel.242 Es gebe ein vulgä-
res Zeitverständnis, wonach Zeit eine Folge von ständigen Momenten sei, die 
gerade ankämen, aber dieser Zeit fehle die Datierbarkeit und die Bedeutsamkeit. 
„Die Charakteristik der Zeit als pures Nacheinander läßt beide Strukturen nicht 
‚zum Vorschein kommen‘. Die ekstatisch-horizontale Verfassung der Zeitlichkeit, 
in der Datierbarkeit und Bedeutsamkeit des Jetzt gründen, wird durch diese Verde-
ckung nivelliert.“243 Die Hauptthese der vulgären Zeitinterpretation sei die, zu glau-
ben, die Zeit sei unendlich. Bei einem solchen Verständnis sei „das volle Jetztphä-
nomen hinsichtlich der Datierbarkeit, Weltlichkeit, Gespanntheit und daseinsmäßi-
gen Öffentlichkeit verdeckt und zu einem unkenntlichen Fragment herabgesun-
ken.“244 Aber der Gedanke der Unendlichkeit der Zeit nivelliere die Weltzeit und 
verdecke die Zeitlichkeit. Das vulgäre Zeitverständnis sehe vom Ende des In-der-
Welt-Seins weg. Heutzutage kenne man nur die öffentliche, nivellierende Zeit, die 
jedermann und damit niemandem gehöre. Heidegger will wissen, warum wir sag-
ten, die Zeit vergehe und nicht, sie entstehe. Vermutlich deshalb, weil damit der 
Erfahrung Ausdruck gegeben werden soll, sie lasse sich nicht halten. Auch bleibe 
der Tod in der Rede von der Zeitlichkeit verdeckt. Außerdem fragt Heidegger, 
warum die Zeit sich nicht umkehren lasse. An sich sei nicht einzusehen, warum 
„die Abfolge der Jetzt“ sich nicht umkehren solle.245 Den Unterschied zwischen 
dem ekstatischen und dem vulgären Zeitverständnis macht Heidegger an der 
jeweiligen Zeitgerichtetheit aus. „Die ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit zeitigt sich 
primär aus der Zukunft. Das vulgäre Zeitverständnis hingegen sieht das Grundphä-
nomen der Zeit im Jetzt.“246 

Laut Kurt Flasch kritisiert Heidegger den Gedanken, die Zeit nur als Jetzt-Zeit 
zu verstehen, in der uns etwas Vorhandenes begegne. „Die so vergegenständlichte 
Zeit gehört primär in die griechisch gedachte Natur, in die neuplatonisch-christlich 
konzipierte Schöpfung oder in die technisch beherrschte Außenwelt.“247 Heidegger 
hebe hervor, „die Zukunft, von der im Zusammenhang mit der Zeitlichkeit des 
Daseins die Rede sei, sei nicht zu verwechseln mit der Zukunft des vulgären Zeit-
konzepts; sie hat keinen konkreten Inhalt wie etwa die Hoffnung.“248 Auch wenn 
Heidegger die Verwandtschaft zwischen seinem Denken über die Zeit und demje-
nigen Bergsons heruntergespielt hat,249 so ist doch die Ähnlichkeit zwischen der 
Differenz von temps und durée mit der von Weltzeit und ekstatischer Zeit über-
deutlich. Beide Philosophen haben hinreichend deutlich gemacht, dass die europäi-

                                                 
242 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 417-419. 
243 Heidegger, Sein und Zeit, 422. 
244 Heidegger, Sein und Zeit, 424. 
245 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 424-426. 
246 Heidegger, Sein und Zeit, 426. 
247 Flasch, Was ist Zeit? 54. 
248 Flasch, Was ist Zeit? 60. 
249 Vgl. Flasch, Was ist Zeit? 62. 



V. Geschichtsphilosophie 

 149

sche Philosophie, die sich an der mathematisch-physikalischen Beschreibung der 
Zeit orientierte (Descartes, Newton, Kant), zu einer Entfremdung des Menschen 
von der Welt geführt hat. Der Mensch wurde auf diese Weise dem Diktat von Zeit 
und Arbeit unterworfen. 

 
Aber die abendländischen philosophischen Vorstellungen von der Zeit wurden 

durch die Experimente, die die Physiker zu Beginn des 20. Jahrhunderts unternah-
men, erschüttert. Die Physiker interessierten sich nicht für die Differenz von temps 
und durée, von Weltzeit und ekstatischer Zeit. Sie maßen die Zeit einfach, wie 
Bergson und Heidegger mehrfach betonen und nahmen der Zeit ihren Charakter 
von Dauer und Ekstase. Den Umstand, dass unsere Vorstellungen von der Zeit sich 
wandeln, möchte ich jetzt beim physikalischen Phänomen der Zeitdilatation de-
monstrieren. 

Für Isaac Newton gab es Zeit noch als absolute, das heißt „gleichmäßig verge-
hende Zeit ohne Bezug auf irgendeinen Vorgang.“250 Eine Uhr misst die Zeit nur 
dann genau, wenn sie keinen Kräften ausgesetzt ist.251 Gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts entdeckten Physiker jedoch geladene Teilchen, die sich nicht mehr lang-
sam im Vergleich zur Lichtgeschwindigkeit bewegten. In elektrischen Feldern ver-
hielten sie sich anders, als es die Forscher gewohnt waren. Man entdeckte, dass 
ihre träge Masse von der Geschwindigkeit abhängig war. Einstein „bezog das 
Äquivalenzprinzip der Mechanik auf alle physikalischen Vorgänge und forderte 
zudem, daß die Geschwindigkeit c des Lichtes im Vakuum in allen Inertialsyste-
men [ein räumlich-zeitliches Bezugssystem, in dem die newtonschen Axiome gel-
ten] dieselbe sein sollte.“252 Aus elektromagnetischen Phänomenen konnte kein 
ausgezeichnetes Bezugssystem erschlossen werden. Eine einfache Addition von 
Geschwindigkeiten auf das Licht durfte nicht angewendet werden. Das bedeutete, 
die Galilei-Transformation c׳ = v+c konnte nicht mehr die richtige Beschreibung 
des Übergangs von einem Inertialsystem zu einem anderen sein, jedenfalls nicht 
mehr bei hohen Relativgeschwindigkeiten. 

Die Physik meint heute, dass für Ereignisse am selben Ort im System I, die um 
das Zeitintervall ∆t auseinanderliegen, das Zeitintervall ∆t׳ im Intertialsystem I׳ 
verschieden ist: ∆t׳ ≠ ∆t. Der Unterschied ist durch die Zeitdilatation bestimmt. Für 
Ereignisse an verschiedenen Orten muss zur Berechnung des Zeitintervalls zusätz-
lich die sogenannte Retardierung, das ist die Laufzeit eines Signals zwischen den 
beiden Orten der Ereignisse mit dem Abstand ∆x berücksichtigt werden, und zwar 
wegen der Notwendigkeit der Uhrensynchronisation.253 Bei Uhren, die sich in ast-
ronomischen Entfernungen voneinander befinden, gibt es ein Problem beim 
Uhrenvergleich. Wenn wir eine genau gestellte Uhr auf die Reise zu einem fernen 
Stern schicken, setzt dies voraus, „daß der Uhrengang sich während des Transpor-

                                                 
250 Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 14. 
251 Vgl. Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 17. 
252 Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 27. 
253 Vgl. Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 27f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 150

tes nicht ändert. Gerade das ist aber nicht der Fall: Der Uhrengang hängt von der 
Geschwindigkeit der transportierten Uhr ab, und auch vom Gravitationsfeld, durch 
das hindurch die Uhr befördert wird.“254 So gehen auch Uhren in einem bewegten 
Zustand langsamer als Uhren im unbewegten Zustand. Darum gilt: „Wir sehen die 
relativ zu uns bewegte Uhr langsamer gehen.“255 Dieses Phänomen nennt man Zeit-
dilatation. Und das gilt nicht nur für Uhren, die mit einem schnellen Raumschiff 
auf eine ferne Reise geschickt werden, sondern auch für Uhren hier auf der Erde. 
Einstein fand heraus, dass „der Uhrengang vom Gravitationsfeld der Erde 
beeinflußt wird: Je höher die Uhr über dem Meeresspiegel plaziert ist, desto mehr 
geht sie vor. Durch Vergleich des Gangs von Atomuhren auf einem Gebirgsplateau 
und am Meeresstrand ist das genau bestätigt worden.“256 Auf Bergen geht die Uhr 
vor, weil die Gravitation schwächer ist. Aber dieser Unterschied ist zu gering, als 
dass er von Menschen festgestellt werden könnte. Allein mit Hilfe von genauen 
Atomuhren sind die Differenzen von Milliardstel Sekunden feststellbar. Anders 
verhält es sich dagegen, wenn wir uns vorstellen, dass Menschen sich mit äußerst 
schnellen Raumschiffen durch den Weltraum bewegen. Hier ein Beispiel: Würde 
eine kleine Gruppe von Astronauten sich in einem Raumschiff befinden, das mit 
60%iger Lichtgeschwindigkeit durch das Weltall rast und nach einer bestimmten 
Zeit wieder zur Erde zurückkehrt, so ist auf der Erde die Zeit schneller abgelaufen 
als im Raumschiff. Für die Zeitdilatation gibt es eine Formel: T0 = T·√ 1-(v²/c²). 
Bei 60% Lichtgeschwindigkeit wäre dies der Faktor 0,8. Wären auf der Erde also 
fünf Jahre vergangen, so auf dem Raumschiff nur vier. 

 
Eine weitere Zeittheorie, die für uns von Interesse ist, legt der kamerunische 

Soziologe und Ethnologe Munasu Duala-M‘bedy vor. Er wirft dem westlichen 
Denken eine im Grunde gnostisch-eschatologische Welthaltung vor, die die Trans-
zendenzfähigkeit des Bewusstseins verleugne. Ideologien des 19. Jahrhunderts wie 
Darwinismus, Marxismus oder Psychoanalyse seien an Positivismus oder Materia-
lismus orientiert gewesen. „Diese ideologischen Strömungen haben richtig erkannt, 
daß das Bewußtsein leibfundiert ist, darüber hinaus jedoch verfielen sie dem Irr-
tum, es sei leibbedingt.“257 Duala-M‘bedy moniert, dass moderne Untersuchungen 
wie diejenige Husserls die Frage des Bewusstseins auf das Zeitbewusstsein redu-
zierten. Der ganze Komplex der Zeit werde zu einem Gegenstand eines experi-
mentell-empirisch zu erforschenden Mediums verengt. Richtig sei, dass die Zeit 
nicht mit den Sinnen erfahrbar sei, aber das Strömen der Zeit sei eine Konstruk-
tion.258 Duala-M‘bedy ist der Auffassung, dass eine Gleichmäßigkeit der Zeit gar 
nicht zum Wesen der Natur gehöre. „Das ‚Strömen’ der Zeit als Bewußtseinspro-
zeß ist ein zu spezieller Vorgang, als daß Zeit einfach als physisch empfindbar 

                                                 
254 Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 34. 
255 Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 39. 
256 Goenner, Einsteins Relativitätstheorien, 60f. 
257 Duala-M’bedy, Xenologie, 305. 
258 Vgl. Duala-M’bedy, Xenologie, 305-307. 



V. Geschichtsphilosophie 

 151

betrachtet werden könnte. Zeit an sich ist kein Datum, wenn sie nicht in eine Seins-
erfahrung eingebettet ist.“259 Die Zeiterfahrung werde im Positivismus auf Experi-
mente mit Phänomenen der äußeren Natur begrenzt. 

„Infolge der Verselbständigung und der Verdinglichung der Zeitdimension seit dem 
19. Jahrhundert wird das Zeitbewußtsein per se als substanzträchtig betrachtet […] 
Tatsächlich öffnet das Verständnis des Zeitbewußtseins als eines Bewußtseinsstroms 
und die entsprechende Interpretation der Zeit als etwas ‚Fließendes’ den Zugang zu 
einem Phänomen des ‚Flüchtigen’ im sinnlichen Bereich, das den strukturellen 
Gegenpol des Bewußtseins zu bilden scheint. Die sinnliche Sphäre, worauf sich die 
Untersuchungen der Bewußtseinserfahrung konzentrieren, um das ‚Flüchtige’ im 
Bewußtsein zu ‚entdecken’, wirft umgekehrt das Problem des Bewußtseins selbst 
auf.“260 

Duala-M‘bedy bezieht sich in seiner Analyse auf den deutsch-amerikanischen 
Politologen und Philosophen Eric Voegelin, der davon ausgegangen sei, dass die 
Funktion des menschlichen Bewusstseins nicht darin bestehe, zu fließen, sondern 
stattdessen eine „raum- und zeitlose Welt von Bedeutung, Sinn und seelischer Ord-
nung zu entwickeln.“261 Der Prozess des Fließens stelle eine Desubstanzialisierung, 
eine Sinnentleerung dar. Die Hinwendung zum Leib werde so radikalisiert, dass die 
anderen Strukturen des Bewusstseins nicht berücksichtigt würden. Aufgrund des 
besonderen Interesses des westlichen Denkens am Bereich des Sinnlichen werde 
der Leib als Ort verkannt, in dem das Bewusstsein fundiert sei, und zu dem Ort 
gemacht, in dem das Bewusstsein erst verursacht werde. Das Problem der Zeit 
werde auf den Strom und dessen Konstitution verengt. Aber, so Duala-M‘bedy mit 
Eric Voegelin: „Nicht das Zeitbewußtsein wird im Strom, sondern die Erfahrung 
des Stroms wird im Bewußtsein – das selbst nicht strömt – konstituiert.“262 Der 
westlichen Art der Seinsbefragung liege keine Meditation, sondern eine Infinitesi-
malspekulation zugrunde, die in der Neuzeit dominant geworden sei. Die Analyse 
des Zeitbewusstseins sei zwar ein Residuum der christlichen Existenzvergewisse-
rung in der Meditation, aber die Spekulation über den Bewusstseinsstrom trete an 
die Stelle der Meditation als Transzendierungsprozess. Die Transzendenz könne 
aber nicht selbst Bewusstseinsdatum sein.263 Bergson dagegen, so Duala-M‘bedy, 
habe für die Lösung der Bewusstseinsproblematik die eleatischen Komplexe mit 
einbezogen. „Die Artikulierung von Vergangenheit und Zukunft im Bewußtsein ist 
vorgegeben. Somit läßt sich der Bewußtseinsbegriff auf den des Lebens ausdehnen. 
Die Koextension des Bewußtseins mit dem Leben bedeutet in concreto Lebensbe-
jahung, und das Bewußtsein umfaßt in diesem Sinne Bereiche der Existenz, die 
nicht mittels der Wahrnehmung allein prüfbar sind.“264 Bewusstsein sei also eine 
Eigenschaft der Existenz. Es habe die doppelte Bedeutung, Leben überhaupt zu 
                                                 
259 Duala-M’bedy, Xenologie, 309. 
260 Duala-M’bedy, Xenologie, 310. 
261 Duala-M’bedy, Xenologie, 311, mit Verweis auf Eric Voegelin, Anamnesis, 39f. 
262 Duala-M’bedy, Xenologie, 312, mit Verweis auf Eric Voegelin, Anamnesis, 41. 
263 Vgl. Duala-M’bedy, Xenologie, 313f., mit Verweis auf Eric Voegelin, Anamnesis, 37 u. 42. 
264 Duala-M’bedy, Xenologie, 315. 



V. Geschichtsphilosophie 

 152

sein und sich durch alle Lebewesen hindurchzuziehen.265 Wenn der Mensch sich an 
etwas erinnere oder etwas plane, seien das Bewusstseinsprozesse, die mit etwas 
Fließendem oder Flüchtigem nichts zu tun hätten. „Etwas, woran man sich erinnert, 
liegt nicht ‚in der Vergangenheit’, vielmehr verbindet sich mit ‚Erinnerungen’ ein 
abgelaufener Bewußtseinsprozeß, der unter dem Energieeinsatz von Aufmerksam-
keit oder durch die Zuwendung zu den sogenannten ‚freien Assoziationen’ präsent 
gemacht werden kann. Nur so kommt man in den Besitz von Vergangenheit. Das-
selbe gilt für die Zukunft […] Vergangenheit und Zukunft sind die ‚präsenten 
Erhellungsdimensionen des Prozesses eines Kraftzentrums’.“266 Vergangenheit und 
Zukunft werden bei Duala-M‘bedy zu Ableitungen von Bewußtseinsprozessen. Die 
Funktion des Flüchtigen dagegen könne weder antizipiert noch durch ein Ereignis 
bedingt werden. Die Frage der Zeit könne damit nicht von Substanzen losgelöst 
betrachtet werden. „Nur finite, interne Prozesse können mittels einer Methode 
erforscht werden, die das Zeitbewußtsein als ‚Fließen’ definiert. Ein infiniter Pro-
zeß kann auf diese Weise nicht erforscht werden.“267 Das Zeitproblem sei eine 
komplexe Erscheinung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Zeit könne 
auch als etwas Diskontinuierliches empfunden werden. „Zeit ohne das menschliche 
Bewußtsein ist inexistent. Dieses ist in den finiten Prozeß zwischen Leben und Tod 
eingespannt. Somit ist das Ich als Träger des Bewußtseins zwar durch seine Fun-
diertheit im Leib begrenzt, das Bewußtsein sprengt jedoch durch seine Transzen-
denzfähigkeit die irdische Existenz.“268 Wie das Problem der Zeit betrachtet werde, 
sei eine Frage des Bewusstseins. Es gebe Kulturen bzw. Formen des Denkens, für 
die ein Jenseits der Zeit existiere. „Das Problem der Zeit […] kann nur im Rahmen 
eines Bewußtseinsprozesses erfaßt werden. Denn Zeit ist Existenz in ihrer doppel-
ten Gestalt von Bewußtsein und Ausdauer.“269 

 
Der Versuch des Menschen, erstens die Zeit zu kontrollieren, handhabbar zu 

machen, zweitens der Zeit weiter unterworfen zu sein, das Unvermögen also, sie 
nicht beeinflussen zu können, und drittens die neue Erkenntnis, dass nicht einmal 
die Zeit absolut, sondern relativ ist, wir also nicht einmal hier festen Boden unter 
den Füßen haben, könnte zur Entfremdung von der Zeit führen. Diese „Geworfen-
heit“ (Heidegger) des Menschen in die Zeit demonstriert Philip K. Dick in seiner 
Story Ausstellungsstück (Exhibit Piece) von 1954, in der das Problem der Zeit ganz 
neu und besonders drastisch geschildert wird. 

Im 22. Jahrhundert erlebt der Museumsangestellte George Miller, dass er 
zugleich im 20. Jahrhundert lebt und in dieser Zeit als Geschäftsmann tätig ist, der 
eine Familie zu ernähren hat. Hierbei reist er aber nicht mit einer Zeitmaschine 
zwischen zwei Zeiten hin und her, sondern vielmehr ist der Ort des 20. Jahrhun-

                                                 
265 Vgl. Duala-M’bedy, Xenologie, 316. 
266 Duala-M’bedy, Xenologie, 317, mit Verweis auf Eric Voegelin, 44. 
267 Duala-M’bedy, Xenologie, 318. 
268 Duala-M’bedy, Xenologie, 321. 
269 Duala-M’bedy, Xenologie, 323. 



V. Geschichtsphilosophie 

 153

derts, an dem er mit seiner Familie lebt und arbeitet, zugleich ein Ausstellungs-
stück des Museums im 22. Jahrhundert. Miller, der im Museumsbetrieb als Son-
derling gilt, weil er sich angeblich aus politischen Gründen zu intensiv mit dem 20. 
Jahrhundert identifiziert – im 22. Jahrhundert lebt man in einem Polizeistaat – wird 
bald klar, dass beide Welten gleich real sind. Er erklärt seinem Chef, dem Muse-
umsdirektor aus dem 22. Jahrhundert, dass das Exponat kein wirkliches Exponat 
sei, sondern eine reale Welt in der Vergangenheit. Damit zwingt Dick in seiner 
Story Vergangenheit und Gegenwart auf ein und dieselbe Zeitlinie. Die Zeiten von 
Vergangenheit und Gegenwart kreuzen einander und zugleich verlaufen sie parallel 
zueinander. Zunächst glaubt Miller, er sei verrückt geworden und sucht deshalb 
einen Psychologen, Grunberg, auf. Diesem erklärt er: „Großer Gott, Grunberg. 
Begreifen Sie, daß dies vielleicht nichts anderes als eine Ausstellung ist? Sie und 
jeder andere – vielleicht sind Sie nicht wirklich. Nur Stücke einer Ausstellung […] 
Ich muß mich mit dieser Tatsache abfinden. Ich bin ein Ausstellungsstück. Eine 
künstliche Reproduktion aus der Vergangenheit.“ (225) Nicht zu wissen, wo man 
zu Hause ist, nicht nur örtlich, sondern auch zeitlich, führt zu einer Entfremdung 
von dem, was wir gemeinhin „Welt“ zu nennen pflegen und zu einer Entfremdung 
von sich selbst. Denn nachdem Miller nun in zwei Jahrhunderten war, weiß er sich 
nirgends mehr zu Hause. Er wird vom Sonderling des 22. Jahrhunderts zu einem 
Weltfremdling überhaupt. Deshalb erklärt er seinem Psychologen: „Diese Welt ist 
völlig real. Das ist es auch, was nicht stimmt.“ (225) Die Behauptung, dass mit der 
Realität etwas nicht stimmt, hätte von der spätantiken Gnosis stammen können. So 
wie Heidegger fragt: „Warum läßt sich die Zeit nicht umkehren?“270 so fragt Dick: 
Warum hat die Zeit nur die eine Verlaufslinie der Gegenwart? Warum gibt es nicht 
zwei oder unendlich viele Verlaufslinien? Warum wiederholt sich Vergangenheit 
nicht? Warum ereignet sich Zukunft nicht schon heute? Man könnte Dicks Story 
auch als Protest gegen die Mathematisierung und Verwissenschaftlichung der Zeit 
verstehen. Es ist Dicks Protest gegen das mathematisch-wissenschaftliche Festzur-
ren der Zeit, als würde ihr damit der Charakter der Freiheit genommen und der 
Mensch auf diese Weise gefangengesetzt. Dick wehrt sich gegen die Totalisierung 
der Zeit durch die abendländisch-wissenschaftliche Formulierung als „Strömen“. In 
Dicks Story strömt die Zeit gerade nicht, sondern ist ein unverstehbares Nebenein-
ander. Nach Dick berührt die europäische Betrachtung der Zeit nicht die mystische 
Tiefe des Lebens, weshalb er sich gegen diese Anschauung wendet.271 

                                                 
270 Heidegger, Sein und Zeit, 426. 
271 In diesem Zusammenhang hat der rumänische Religionswissenschaftler Mircea Eliade auf den 
Unterschied zwischen heiliger und profaner Zeit hingewiesen. Die heilige Zeit sei ihren Wesen nach 
reversibel, weil sie die Wiederkehr einer mythischen Urzeit sei, die durch bestimmte Rituale von 
Menschen wieder gegenwärtig gemacht werde. Diese ursprüngliche Zeit sei jedoch keine gewöhnli-
che Zeit, sondern eine „Zeit“, in der die Götter die Realitäten erst geschaffen und die Zeit erst 
gegründet hätten und damit eine „Zeit“ vor der Zeit (vgl. Eliade, Das Heilige und das Profane, 63f.). 
Christlich formuliert handelt es sich um eine „Zeit“ vor der creatio ex nihilo oder um die Frage nach 
der Quelle allen Ursprungs. 



V. Geschichtsphilosophie 

 154

Mit dem – allerdings vergeblichen – Aufschwung des Menschen zum Herrn der 
Zeit entfremdet sich dieser von ihr und unterwirft sie seinem Willen, seinen Plänen 
und Spekulationen. Eine Entfremdung von der Zeit ist aber zugleich eine Entfrem-
dung vom Leben. Dick erfährt sich als Gefangener der Zeit. Er will ausbrechen aus 
der Eindimensionalität des Daseins, so wie er ausbrechen will aus der Eindimensi-
onalität des Ego (wie ich im Kapitel zur Metaphysik noch aufzeigen werde). Dabei 
genügt es ihm nicht, einfach wie mit einer Zeitmaschine zwischen den Zeiten hin- 
und herzureisen. Denn eines muss man sich auch vor Augen führen: die Zeitma-
schine ändert an der Eindimensionalität der Zeit gar nichts. Wohin ich auch immer 
reise, ob bis an den Anfang der Zeit oder an ihr Ende, ich hebe die Eindimensiona-
lität der Zeit mit dieser Maschine nicht auf. Dicks Schritt ist daher noch eine Spur 
radikaler. Indem er die Eindimensionalität der Zeit aufhebt, wird jede Zeitmaschine 
überflüssig. Er überantwortet die Zeit der Wildnis. Aber die Wildnis der Dickschen 
Zeit ist eine andere Wildnis als die, die die Schamanen und Aborigines erwähnten, 
als sie von der „Traumzeit“ als einer Zeit vor aller Zeit sprachen. 

 
Neben der Metaphysik und der Zukunft bleibt die Zeit das große Ärgernis der 

europäischen Philosophie, eben weil sie sich trotz aller philosophischen und natur-
wissenschaftlichen Bestimmungsversuche nicht enträtseln lässt. Unser Problem als 
Abendländer besteht darin, dass wir gern unsere Zeit selbst bestimmen möchten, 
sie aber letztlich nur ganz passiv erleiden können. Angesichts des Zeitablaufs wäre 
daher Gelassenheit die angemessene Antwort. Die Science Fiction zeigt jedoch, 
dass wir Abendländer auf dieses Rätsel nicht gelassen reagieren. 

 
2.2. Science Fiction als Universalgeschichte 

Als die Geschichtsphilosophie sich im Zuge der Aufklärung aus der Eschatolo-
gie entwickelt, Geschichtsschreibung sich von der Theologie emanzipiert, konzi-
pieren die Gelehrten Geschichte als Universalgeschichte. Nun gibt es auch in der 
Science Fiction Konzepte, die die Geschichte der Menschheit schreiben, allerdings 
völlig neu. Es werden mitunter Romane verfasst, die mehrere tausend oder unter 
Umständen sogar Millionen und Milliarden Jahre umfassen. Diese Geschichten 
sind aber keine Erzählungen im Sinne eines Alternativweltromans. Das heißt, es 
wird nur die Frage gestellt, wie Geschichte überhaupt verlaufen könnte, aber dieser 
Verlauf wird nicht als Alternative zu einer schon geschehenen Geschichte gedacht 
oder dargestellt. Diese Romane stellen eben nicht die Frage „Was wäre geschehen, 
wenn…?“ Vielmehr zeigen sie die Menschheitsgeschichte als großen Wurf, eben 
als „Geschichte aller Geschichten“ (Zwenger). Beispielhaft für solche Science-
Fiction-Stories, die in Gestalt materialer Geschichtsphilosophie erscheinen, sind 
die Romane Die letzten und die ersten Menschen von Olaf Stapledon, die Founda-
tion-Trilogie von Isaac Asimov, die Romane Die Sieben Sonnen und 2001 – Odys-
see im Weltraum von Arthur C. Clarke sowie Shikasta von Doris Lessing.  

 



V. Geschichtsphilosophie 

 155

a) Olaf Stapledon, Die letzten und die ersten Menschen 

Ein früher Visionär der Science Fiction war der Engländer Olaf Stapledon. In 
seinen überdimensionalen Würfen der Geschichte nimmt die bisherige Geschichte 
des menschlichen Geschlechts sich geradezu bedeutungslos aus. In seinem Roman 
Die letzten und die ersten Menschen (Last and First Men) von 1930 schildert er 
Aufstieg und Fall von achtzehn Generationen in einem Zeitraum von zwei Milliar-
den Jahren, eine Evolution der Menschheit in die Zukunft projiziert. Es handelt 
sich um eine Chronik einer künftigen Menschheit, die aus der Perspektive eines der 
letzten Menschen geschildert wird. Der Mensch hat sich durch verschiedene Kriege 
hindurch zu einem höheren Wesen mit großem Gemeinschaftssinn entwickelt.272  

Stapledon stellt die Menschheit in einen kosmischen Rahmen. Er hofft, dass die 
Gesellschaft sich in Richtung einer Utopie weiterentwickeln werde. Der Erzähler 
ist nicht der Verfasser des Romans, sondern ein Individuum, das in weit entfernter 
Zukunft lebt. Bei dem Roman handelt es sich jedoch nicht um eine Handlungsab-
folge, sondern er ist vielmehr ein mehr oder weniger historischer Bericht über die 
Vergangenheit, weshalb er in der Vergangenheitsform erzählt wird. 

Der Roman beginnt mit der realen Geschichte des Ersten Weltkriegs und den 
ersten Jahren danach. Der Erzähler macht die allgemeine Bemerkung, dass die 
Naturwissenschaften sich derart aufsplitterten, dass die einzelnen Wissenschaften 
von ihren Nachbarfächern kaum noch etwas verstanden. Dagegen vollzogen die 
Religionen öffentlich ihre Einheit. Das Leben, so der Erzähler, bestand in fieber-
hafter Tätigkeit, doch die Menschen waren zugleich dumpf und blind, besessen von 
der Idee des Fortschritts, verbunden mit einer intensiven Steigerung der Sexualak-
tivität und des Konsumismus. Ja, der Mensch versank sogar in den Zustand tier-
haften Vegetierens. Nach mehreren Jahrhunderttausenden entstand der „Zweite 
Mensch“. Er hatte keinen Blinddarm, keine Mandeln und weniger Zähne, seine 
Füße hatten keine einzelnen Zehen mehr, und er konnte bis zu 200 Jahre alt wer-
den. 

Irgendwann in jener Zeit ereignete sich die Invasion der Marsbewohner. Die 
Marsianer waren eine Art grüner Schwarm von Kleinstlebewesen, die über die 
Fähigkeit des Fliegens verfügten und sich in Wolkenform fortbewegten. Dieser 
Wolkenstrom tötete Menschen, indem er sie umhüllte, auf eine unbekannte Art 
„verarbeitete“ und dann „ausstieß“, so dass die Menschen aussahen wie ein einzi-
ger, zerkauter Klumpen. Auf dem Mars hatte sich eine Lebensform entwickelt, „der 
es möglich war, ohne stofflichen Zusammenhang als ein mit Bewußtsein versehe-
nes Wesen zu bestehen.“ (194) Diese mikroskopischen Wesen konnten um sich 
herum Magnetfelder erzeugen und telepathische Verbindung mit anderen Wolken 
aufnehmen. Ihre Vermehrung fand durch Teilung statt. Die Marswesen kannten 
keine Selbstsucht, kein Selbstbewusstsein, keine individuelle Persönlichkeit, keine 
Liebe, keinen Hass. „Sie bewegten sich gern im Rhythmus flatternder Blätter.“ 
(202) Sie kannten keinen „natürlichen“ Tod und keinen Geschlechtstrieb, verfügten 
über Naturerkenntnisse, wussten aber nichts von der eigenen Mentalität. 50.000 

                                                 
272 Vgl. Smith, Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragödien, 276f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 156

Jahre lang erschienen sie in unregelmäßigen Zeitabständen, und dann gelang es 
ihnen, einen Brückenkopf in der Antarktis zu erobern. Erst jetzt, nach so langer 
Zeit, „begriffen“ sie, dass die Menschen ein Bewusstsein hatten. Zwar konnte die 
Marskolonie langfristig vernichtet werden, aber die Marsviren kamen immer mal 
wieder auf die Erde. Zuletzt aber waren sie nicht mehr gefährlich und gingen eine 
Symbiose mit Flora und Fauna ein.273 Im Laufe der Zeit veränderten die verschie-
denen Menschentypen ihr Aussehen und die Art ihrer Lebensführung. Der Fünfte 
Mensch etwa konnte das Bewusstsein längst verstorbener Fremder entziffern, aber 
auch missverstehen. Man machte sogar die Venus bewohnbar, und die Menschen 
lebten auf ihr längere Epochen als je auf der Erde. Der Siebte Mensch vermochte 
es, aus eigener Körperkraft zu fliegen. Im Verlauf von hunderten Millionen Jahren 
entdeckte der Mensch nun, „daß zwischen dem Grad der psychokulturellen Ent-
wicklung der Zivilisation auf dem Planeten und dem Gravitationsfeld ein Zusam-
menhang besteht.“274 Als man herausfand, dass sich die Sonne zu einem Gasriesen 
entwickeln würde, beschloss man, sich auf dem Neptun anzusiedeln. Der Neptun 
sollte die endgültige Heimat des Menschen werden. Doch auch danach versank die 
ein oder andere Menschenform in Barbarei, stieg erneut empor, manche Menschen 
entwickelten sich zu subhumanen Lebensformen zurück, die auf allen Vieren 
herumkrochen und nicht gerade „vielversprechend“ waren. Der Mensch entwi-
ckelte sich sogar zu einer Kaninchenart zurück, aus der später der neue Neptun-
mensch hervorging. Und wieder gab es Feudalreiche, Kriege und Klassenkämpfe. 
Die Geschichte wiederholte sich. Der Erzähler berichtet, die jetzt auf dem Neptun 
lebenden Menschen seien die Achtzehnten. Dieser Achtzehnte Mensch ist Tele-
path. Er hat ein Gruppenbewusstsein entwickelt, und es gibt eine telepathische 
Verbindung aller Individuen miteinander, die einer Gruppe angehören, zu der ide-
alerweise 96 Personen gehören. Alle Individuen jeder Gruppe sind auch heterose-
xuell miteinander verbunden. Durch diese telepathische Verbindung hat man Anteil 
an den alltäglichen Erfahrungen der anderen, obwohl jeder ein unabhängiges Indi-
viduum ist. Alle Individuen einer Gruppe bilden ein Überindividuum. Armee und 
Polizei gibt es genauso wenig wie Regierung und Gesetze. Doch im Laufe der Zeit 
hat sich ein Verlust der telepathischen Fähigkeit eingestellt, Hunger, Barbarei und 
Polizei kehren wieder. Der Letztgeborene unter den Letzten Menschen ist bereits 
geboren, er will den Letzten Menschen Trost spenden, da die Menschheit jetzt 
offensichtlich dem Ende entgegengeht. Trotzdem, sagt der Erzähler, sei es gut 
gewesen, dass es den Menschen gegeben habe. 

 
Olaf Stapledon ist ein Schöpfer verschiedenster Welten, ein Philosoph mit „kos-

mischem Bewusstsein“. Aber trotz seiner visionären Kraft, die Menschheitsge-
schichte in einem unvorstellbaren Zeitraum zu erfassen, leidet der Roman unter 
kontrafaktischen Mängeln. So schreibt Stapledon zum Beispiel gegen die übliche 

                                                 
273 Möglicherweise war Stanisław Lem in seinem Roman Der Unbesiegbare von Stapledons Idee der 
Marsbewohner beeinflusst, weil die Menschen dort gegen einen ähnlichen Gegner kämpfen müssen. 
274 Lem, Phantastik und Futurologie II, 454. 



V. Geschichtsphilosophie 

 157

Geschichtsschreibung: Das, was für den Verfasser in einer weit entfernten Ver-
gangenheit liegt, wird im Detail beschrieben, das, was für ihn in einer nahen Zeit 
liegt, dagegen in groben Zügen. Das tut jedoch kein Historiker. Stellen wir uns vor, 
ein Historiker schriebe eine Geschichte Deutschlands im 20. Jahrhundert und 
befasste sich etwa drei Viertel seines Buches mit dem Ersten Weltkrieg und dessen 
Vorgeschichte. Das würde doch allgemein als eine merkwürdige Darstellung auf-
gefasst. Interessant dagegen ist die Tatsache, dass Stapledon den Abbau von Kohle 
und Öl in der Antarktis antizipiert,275 und der Umstand, dass es auch in Zukunft 
noch Kinderarbeit in der Dritten Welt geben wird. Ein weiteres Problem ist logi-
scher Natur. Wie der Erzähler überhaupt vom Ersten Weltkrieg wissen kann, der ja 
bereits zwei Milliarden Jahre auf einem anderen Planeten in der Vergangenheit 
liegt, bleibt rätselhaft und muss umso mehr verwundern, je mehr wir davon Kennt-
nis nehmen, dass die Menschheit zeitweise ins Tierische zurückgleitet und sich 
sogar zu einer Kaninchenart zurückentwickelt. Der Roman ist die literarische 
Umsetzung der geschichtsphilosophischen Idee vom ständigen Aufstieg und Nie-
dergang großer Zivilisationen, wie sie Oswald Spengler in seinem Werk Der 
Untergang des Abendlandes beschrieben hat. Aber im Gegensatz zu Spengler oder 
Hegel kommt Stapledons Werk ohne ein Individuum aus. Hier gibt es keine Kaiser 
und Könige, keine politischen Führer und Dissidenten, keine Erfinder, Entdecker 
und Gelehrten, sondern immer nur Menschen, die ungenannt bleiben oder als 
amorphe Masse in Erscheinung treten. Salewski hat Stapledons Roman süffisant 
kommentiert. 

„Die Menschen künftiger Epochen und Äonen würden vielmehr Riesen gleichen, 
oder Göttern, oder beiden. Noch lange ist die Entwicklung des Homo sapiens 
sapiens nicht abgeschlossen, es geht immer noch aufwärts, und der Mensch wird alle 
Rekorde brechen auf dem Weg zu seiner Selbstverwirklichung, zu seiner wahrhafti-
gen Emanzipation von der Natur. Leib, Seele und Geist haben ihre Geschichte noch 
vor sich […] Das kommende Geschlecht der Riesen, Folge einer von einem genial-
skurrilen Bio-Techniker bewußt herbeigeführten Manipulation, wird den ‚kleinen’ 
alten Menschen zuerst schrecklich, sehen sie sich doch von der obersten Sprosse der 
Evolutionsleiter vertrieben, aber die Riesen haben auch sittliche Kräfte und verfügen 
über ethische Einsichten, die am Ende siegen müssen: Höherverwandlung der 
Menschheit.“276 

Stapledons Roman stellt gleichwohl einen Versuch dar, eine holistische Sicht 
auf die Menschheit zu entwickeln. Er ist ein Mythos über das, was der Mensch sein 
könnte angesichts seiner Fähigkeiten. „Der Geist ist das, wofür wir bestimmt sind. 
Stapledon ist ein teleologisch orientierter Denker. Er lehnt die überwiegend utilita-
ristischen, pragmatischen und analytischen Philosophien des 20. Jahrhunderts ab. 
Der Geist ist unsere gerade eben erst wachgewordene Fähigkeit zur Weisheit, 
Liebe und zur schöpferischen Tat. Geist ist auch die Sehnsucht nach der Transzen-
denz unserer individuellen Person, die Sehnsucht nach dem Aufgehen in einer 

                                                 
275 Dazu ist meines Wissens noch kein Science-Fiction-Roman geschrieben worden. 
276 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 140. 



V. Geschichtsphilosophie 

 158

Gemeinschaft, in der dennoch die Vielfalt der Individuen möglich ist.“277 Stanisław 
Lem kommt zu dem Urteil, dass Stapledon den Trend der planetaren Gesellschaft 
zur Unifizierung der Menschheit vorausgeahnt habe. Trotz vieler kultureller Nie-
dergänge finde ein totaler Verlust der Kultur aber nie statt.278 Dieses Urteil ist 
jedoch unzutreffend, denn der Mensch gleitet bei Stapledon ins Tierische zurück. 
Nach Lem habe Stapledon dem leblosen Kosmos einen panpsychischen Kosmos 
gegenübergestellt, in dem Urnebel, Sterne, Galaxien und planetare Völker zusam-
men durchgeistigte Existenzen seien. Nur erkläre Stapledon nicht, wohin das führe 
und welchem Zweck das alles diene.279 In der Tat bleibt bei Stapledon die Mensch-
heit als ganze ein tragischer Held in einer unvollendeten Schöpfung,280 aber Staple-
don zeigt eben wegen der Idee der ständigen Weiterentwicklung der Menschheit, 
dass sich ein Ziel der menschlichen Entwicklung nicht formulieren lässt. Lems 
Frage, welchem Zweck die menschliche Entwicklung diene, ist eine Frage, die ins 
Leere zielt, weil der Mensch nicht zu einem bestimmten Zweck in der Welt ist. Auf 
diese Frage lässt sich mit Kant nur antworten: Der Mensch ist Zweck an sich 
selbst. Und genau das hat Stapledon hier in mythischer Form erzählt. Er legt mit 
diesem Roman eine materiale Geschichtsphilosophie vor: die Höherentwicklung 
der Menschheit, auch wenn sie von zeitweisen Abstiegen begleitet wird. 

Susan Glicksohn hat kommentiert, dass Stapledon das moderne Konzept des 
Superman im Kopf habe, wenn er von der menschlichen Entwicklung spricht. Der 
Triumph des Achtzehnten Menschen sei ein Triumph der Eugenik. Stapledons 
Traum sei es, dass der Mensch der Zukunft sich zur vollen Menschheit entwickelt 
haben werde,281 das heißt, dass der Mensch alle seine Potentialitäten in der Realität 
entfaltet haben wird. Aber vielleicht läge die wahre Menschlichkeit darin, so meine 
ich, den Wunsch der Weiterentwicklung fahren zu lassen. Vielleicht ist es gerade 
das Menschliche des Menschen, dass ihm die volle Menschheit nie gelingen wird. 
In Stapledons Roman gibt es keine Charaktere, keine Persönlichkeiten, keine 
Typen, die sich entwickeln. Seine Geschichte ist ein fiktiver historischer Bericht, in 
dem neben unpersönlichen Ereignissen nur technisch-wissenschaftliche, künstleri-
sche, soziale, politische und philosophische Strömungen dargestellt werden. Sogar 
der Erzähler bleibt eine unpersönliche Stimme, die sich als Charakter nicht entwi-
ckelt. Seine Menschheit offenbart sich nur einmal, als er mit Ärger, dann aber 
Akzeptanz, vom Ende der Menschheit spricht. Dem Achtzehnten Mensch ist die 
Einheit qua Gruppenbewusstsein gelungen. In diesem menschlichen Erwachen 
erfährt er seine „Ekstase“, den höchsten Zustand der „Versöhnung“, der Loyalität 
zu Menschheit und Schicksal.282 Aber dieses Schicksal ist nicht das des Letzten 
Menschen. Denn trotz allem kommt es wieder zu Rückfällen und dann zum Ende 
der Menschheit, die den hochfrequenten Strahlen eines kommenden Sterns nichts 

                                                 
277 Smith, Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragödien, 278. 
278 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 461. 
279 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 162. 
280 Vgl. Smith, Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragödien, 290f. 
281 Vgl. Glicksohn, „A city”, 338f. 
282 Vgl. Glicksohn, „A city”, 342. 



V. Geschichtsphilosophie 

 159

entgegenzusetzen hat. Aber der Mensch gibt nicht auf, denn er schießt Samenkör-
ner für das Entstehen einer neuen Menschheit ins All. Der Erzähler sagt ja bereits 
zu Beginn des Romans, er hoffe, die Menschheit werde sich in Richtung einer Uto-
pie weiterentwickeln. Damit ist das Menschentum eben nicht am Ende der 
Geschichte angelangt. Liest man den Roman hingegen als science-fiktionelle Um-
setzung der Geschichtsphilosophie Hegels, dann käme der Weltgeist in jenem 
Überindividuum zu sich selbst, das von den 96 Menschen gebildet wird. Freilich 
würde man mit dieser Idee das Ende der Geschichte konstatieren. 

 
b) Isaac Asimov, Die Foundation-Trilogie 
Ein dem Roman Stapledons vergleichbares Werk ist der dreibändige Roman 

über die Foundation (The Foundation Trilogy) von Isaac Asimov aus den Jahren 
1951-1953, in dem die handelnden Personen ein besonderes Geschichtsbewusstsein 
besitzen. In dieser Trilogie, etwa zwanzig Jahre nach Stapledons Last and First 
Men erschienen, wird der Versuch unternommen, die Geschichtswissenschaft auf 
eine statistisch-naturwissenschaftliche Basis zu stellen, um Entwicklungen für die 
Zukunft berechnen zu können. Die Hauptgestalt ist Hari Seldon, die den Zusam-
menbruch des Galaktischen Imperiums, in dem er lebt, auch Trantor genannt, vor-
aussieht.283 Seldon hat die Vision einer anarchischen Zwischenzeit, er will aber 
diese Zeit verkürzen und für die Zeit danach sorgen. Deshalb werden zwei Foun-
dations gegründet. Zweck der ersten, die auf dem Planeten Terminus am Rande der 
Galaxis existiert, ist es, sich technologisch und wissenschaftlich über den Rest der 
Galaxis zu erheben und ein neues Imperium zu begründen. Das tieferliegende Ziel 
der zweiten Foundation bleibt zwar mysteriös, da nur wenige wissen, wo diese 
liegt, doch zumindest nach außen hin soll sie die erste Foundation schützen und 
eine Führungskaste für das neue Imperium vorbereiten. Das Mittel dazu ist die 
Wissenschaft der Psychohistorie, ein Zweig der Mathematik, der sich mit mensch-
lichen Reaktionen auf soziale und ökonomische Stimuli befasst. Die zu untersu-
chende Menschengruppe muss dafür groß genug sein. Hari Seldon gilt dabei als 
Erfinder dieser Wissenschaft, mit deren Hilfe er die Zukunft voraussagen und sogar 
manipulieren kann, was ihm den Status einer unangreifbaren Autorität verleiht. 
„Die Psychohistorie befaßt sich nicht mit Menschen, sondern mit Menschenmen-
gen. Sie ist die Wissenschaft von den Massen, den Massen in Milliardengröße […] 
Mit keiner bekannten Mathematik kann man die zu erwartende Reaktion eines ein-
zelnen Menschen berechnen. Die Reaktion einer Milliarde Menschen ist jedoch 
etwas ganz anderes.“ (289) Hari Seldon verfolgt das Ziel, wahrscheinliche histori-
sche Ereignisse mit dem Taschenrechner voraussagen zu können, zum Beispiel das 
Attentat auf einen Kaiser, den Aufstand eines Vizekönigs oder eine Wirtschaftsde-
pression. Darüber hinaus sagt er den Untergang von Trantor in 500 Jahren voraus 
und fügt hinzu: „Alles wird mit einberechnet.“ (32) Für ihn sind Katastrophen vor-
aussagbar. Die Bedingungen für den Verfall eines Reiches seien eine zu mächtige 
Bürokratie, der Rückgang der Initiative des Einzelnen, das Erstarren der Kasten, 

                                                 
283 Vgl. Martin, Religious dimensions, 21f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 160

das Nachlassen der Neugier. Seldon prophezeit: „Das Reich, Gentlemen, besteht, 
wie eben gesagt wurde, seit 12.000 Jahren. Das kommende dunkle Zeitalter wird 
nicht zwölf-, sondern dreißigtausend Jahre dauern. Ein Zweites Reich wird sich 
erheben, aber zwischen ihm und unserer Zivilisation werden eintausend Generatio-
nen einer leidenden Menschheit liegen. Das müssen wir verhindern.“ (44) Noch 
Jahre nach seinem Tod findet er sich bei den verantwortlichen Wissenschaftlern 
und Politikern als holographische Erscheinung ein und erläutert seine Pläne. Er 
offenbart alle Aufzeichnungen von Reden, die er geführt hatte, als er noch lebte, 
mit denen aber die Zeitgenossen erst viel später konfrontiert werden. Immer wieder 
fordert Seldon zu geordnetem Wachstum des menschlichen Potentials auf, damit 
das Imperium wachsen und gedeihen könne. Nach dem Tod von Hari Seldon wird 
Salvor Hardin dessen Nachfolger. Als oberster Verwaltungsbeamter auf Terminus 
entwickelt er die Psychohistorie zu einer Religion. Hari Seldon und seine Anhänger 
glauben, dass der Geschichtsablauf sich auch auf Tausende von Jahren planen 
lasse. So sagt der Händler Mallow Jahrhunderte nach dem Ableben Seldons: „Der 
Kurs, den die Foundation auf ihrem Weg in die Zukunft nehmen sollte, wurde mit 
der Wissenschaft der Psychohistorie, die damals hochentwickelt war, geplant, und 
die Bedingungen wurden so arrangiert, daß es zu einer Reihe von Krisen kommen 
muß, die uns mit Höchstgeschwindigkeit in Richtung des künftigen Imperiums 
befördern sollen.“ (210) Darüber hinaus äußern sich die Protagonisten über Reli-
gion, Moral und Transzendenz oberflächlich, zynisch und ignorant. Für sie ist 
Religion Aberglaube und Mittel zur Kontrolle des Volkes, als soziale Wirklichkeit 
kommt sie in diesem Roman nicht vor. Auf einer tieferen Ebene aber wird die reli-
giös-geschichtsphilosophische Haltung der Protagonisten selbst deutlich. Sie glau-
ben an ihre Mission, an die Foundation, an die Worte Hari Seldons, die in Stein 
gemeißelt sind. „Hari Seldon wußte, daß seine Psychohistorie nur Wahrscheinlich-
keiten vorhersagen konnte, keine Gewißheiten. Es gab immer einen Spielraum für 
Irrtümer, und im Verlauf der Zeit erweitert sich dieser Spielraum in geometrischer 
Progression. Seldon würde dagegen natürlich Vorkehrungen treffen, so gut es eben 
ging.“ (555) Das Imperium verliert im Laufe der Zeit seine Kontrolle über seine 
Außenstationen, so dass es Terminus gelingt, selbst ein kleines Sternenreich aufzu-
bauen. Der Versuch des Imperiums, dieses Sternenreich zu erobern, hat jedoch 
keinen Erfolg. Der Foundation dagegen gelingt die Kontrolle über vier Königrei-
che, und sie ist bald selbst der mächtigste Staat in der Galaxis. Dann jedoch wird 
die erste Foundation 

„von einer Macht bedroht, die Hari Seldon nicht hatte vorhersehen können, von der 
überwältigenden Macht eines einzelnen menschlichen Wesens, eines Mutanten. Der 
als ‚das Maultier’ bekannte Mann war mit der Fähigkeit geboren worden, die Emo-
tionen der Menschen zu formen und ihren Geist zu beeinflussen. Seine erbittertsten 
Gegner verwandelte er in ergebene Diener. Ganze Armeen konnten nicht, wollten 
nicht gegen ihn kämpfen. Er bezwang die Erste Foundation, und Seldons Plan war 
teilweise zunichtegemacht. Doch es gab noch die geheimnisvolle zweite Foundation, 
nach der eifrig gesucht wurde. Das Maultier mußte sie finden, um seine Eroberung 
der Galaxis zu vervollständigen.“ (578f.) 



V. Geschichtsphilosophie 

 161

Aus diesem Grund wird die Psychohistorie später von einem Studenten korri-
giert: „Die Gesetze der Psychohistorie sind statistischer Natur und verlieren ihre 
Gültigkeit, wenn die Handlungen von Einzelpersonen nicht mehr zufällig erfol-
gen.“ (709) Das Maultier kann schließlich von einem Vertreter der zweiten Foun-
dation neutralisiert werden. In der Zwischenzeit jedoch kommen Zweifel darüber 
auf, ob es die zweite Foundation überhaupt gibt. Je mehr die Protagonisten den 
Eindruck erhalten, dass diese zweite Foundation gar nicht existiert, desto mehr 
kursieren Theorien und Gerüchte über ihren Ort. Die erste Foundation fühlt sich 
der zweiten unterlegen, weil jene als Abkömmlinge und Schüler der Seldon-
Mathematik gelten. In einem verwirrenden Doppelspiel manipulieren Vertreter der 
zweiten Foundation „die Ereignisse, um die erste Fundation zu schützen. Sie läßt 
sich zum Schein ‚entdecken’ und gibt so der ersten Fundation die Initiative zurück, 
die die zweite vernichtet glaubt.“284 Letztlich stellt sich heraus, dass Seldon die 
zweite Foundation auf Trantor selbst angelegt hatte, dem Zentrum des ehemaligen 
Imperiums. Seldons ursprünglicher Plan kann damit in Erfüllung gehen. 

 
Bei seiner Darstellung vom Untergangs des Imperiums und vom Aufstieg der 

Foundation betone Asimov laut Uwe Böker das Langfristige, vom Einzelnen nicht 
mehr Überblickbare des Geschichtsverlaufs, das heißt Bürokratisierung, Schwer-
fälligkeit, Bestechlichkeit, Cliquenwirtschaft, Machtkämpfe, Unterdrückung 
demokratischer Kräfte und den Verlust technologischen Wissens. Asimov gehe von 
der Wiederholbarkeit historischer Abläufe aus, ohne in Rechnung zu stellen, dass 
die Veränderungen von Produktionsverhältnissen und Produktivkräften jeweils 
neue Kausalitäten bedeuteten.285 Seldon wolle mit Hilfe seiner Psychohistorie 
geschichtliche Abläufe auf Basis statistischer Wahrscheinlichkeitsberechnungen 
voraussagen. „Asimov geht also, die Ansätze der logischen Empiristen extrapolie-
rend, von der Möglichkeit aus, daß historische Ereignisfolgen exakt vorausberech-
net werden können.“286 Er gehe jedoch nirgends auf soziale, politische oder ökono-
mische Variablen ein, die diesen Berechnungen als Grundlage dienen müssten. 
Asimov glaube außerdem, dass die menschliche Sprache für das Zustandekommen 
oder Ausbleiben von Krisen entscheidend sei. Deshalb werde in der Foundation die 
Verständigung der Menschen grundlegend reformiert; man brauche keine Sprache 
mehr, es genüge „eine Geste, ein Grunzen, die Kurve in der Linie im Gesicht.“ 
(601) Die eigentliche Spannung im Roman besteht nach Uwe Böker in den Fragen 
nach den richtigen Problemlösungsstrategien. Das erfordere eine rationale Voraus-
planung, Einkalkulieren der Schachzüge des Gegners, das Verhüllen der eigenen 
Gedanken und Emotionen und ein dynamisches Denken. Problematisch aber sei, 
dass man über die Vorgeschichte, die Biographie der handelnden Personen, mit 

                                                 
284 Alpers/Fuchs/Hahn (Hrsg.), Reclams Science Fiction Führer, 23. 
285 Vgl. Böker, Isaac Asimov, 126-128. 
286 Böker, Isaac Asimov, 130f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 162

Ausnahme des „Maultiers“, nichts erfahre. Im Grunde kämen weder Volk noch 
Individuum in Asimovs „Geschichtswerk“ wirklich vor.287 

Carl Freedman verdeutlicht, dass die Science Fiction Elemente enthalten könne, 
die versteckte historische Fiktion seien. Asimovs Foundation erzähle eine breit 
angelegte Abspaltung vom Galaktischen Imperium durch die Nachfolger Hari Sel-
dons und ihrer Etablierung einer neuen Zivilisation auf dem fernen Planeten Ter-
minus, eine neue Zivilisation, deren Geschichte weitgehend die des europäischen 
Kapitalismus rekapituliere, mit einer starken Betonung auf den merkantilen und 
unternehmerischen Phasen.288 Die Psychohistorie des Hari Seldon laufe auf eine 
deterministische pseudomarxistische Kalkulation hinaus. Asimovs utopische Kraft 
in ihren potentiellen Zukünften von Freiheit und menschlicher Erfüllung sei aber 
kaum eine Sache historischer Kontextualisierung.289 Salewski hält Asimovs Foun-
dation-Trilogie für eine säkularisierte Form der mittelalterlichen Idee der translatio 
imperii, die „hanebüchen“ umgesetzt sei, und sein Vorbild des Tausendjährigen 
Reiches stamme aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.290 Adam Roberts meint 
dazu, solchen Ansätzen hätte spätestens die Chaos-Theorie der 1980er Jahre einen 
Schlag versetzt.291 

Doch um zu wissen, dass Asimovs Trilogie ein geschichtsphilosophischer 
Ansatz ist, brauchen wir keine Chaos-Theorie, denn das ergibt sich aus der Sache 
der Geschichte selbst. Geschichtliche Daten lassen sich nicht mathematisieren. Die 
Idee, den Positivismus zur „Zähmung“ der Geschichte heranzuziehen, ist mehr als 
fragwürdig. Geschichte lässt sich nicht voraussagen. Sie ist einfach nicht objektiv, 
sondern unter anderem abhängig davon, was das Subjekt, das die Geschichte 
schreibt, für erinnerungswürdig hält. Asimovs Roman ist ein Beispiel für den Ver-
such einer positivistischen bzw. substantialistischen Geschichtsphilosophie in der 
Art der Philosophie Comtes. Diese substantialistische Geschichtsauffassung, die 
Asimov vertritt, hält die Vergangenheit für eine „irgendwie“ feststehende objektive 
Realität, aber der „Gegenstand“ geschichtlicher Erzählung ist eben kein Objekt im 
üblichen Sinn.292 Ereignisse der Geschichte sind abhängig von subjektiven Erinne-
rungen, abhängig von dem, was wir „Sinnzusammenhänge“ nennen, also subjek-
tive, geistige Akte. Was der eine Mensch für erinnerungswürdig hält, muss für den 
anderen Menschen noch lange nicht erinnerungswürdig sein. Asimovs Foundation-
Trilogie aber versteht Geschichte als Form einer objektiven Wissenschaft. 
Geschichte wird bei Asimov stets als „Wahrscheinlichkeit berechnet“, als könnte 
man sie voraussagen, wenn man bloß die richtigen Gleichungssysteme zur Hand 
hätte. Aber in der Geschichte gibt es nichts zu berechnen, sondern nur etwas fest-
zustellen und zu interpretieren. Eine Geschichtswissenschaft, die sich nicht mit 
dem Individuellen und dem Subjektiven befasst, und die Psychohistorie tut gerade 

                                                 
287 Vgl. Böker, Isaac Asimov, 137-141. 
288 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 56. 
289 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 70f. 
290 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 64 mit Anm. 4. 
291 Vgl. Roberts, History, 197f. 
292 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 48f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 163

dies nicht, ist keine Geschichtswissenschaft. Eine Frage an die Psychohistorie 
könnte auch lauten: Wie groß muss die Menschenmasse sein, damit sie verlässlich 
Auskunft geben kann? Asimov erklärt zwar, es gehe um Milliardengrößen. Aber 
was ist mit einer Menschenansammlung von 100 Menschen, oder von 10.000? 
Abgesehen davon, dass man hier das Problem des Haufenparadoxons ansprechen 
kann,293 kann die Psychohistorie notgedrungen die Geschichte nicht als Ganze er-
fassen, weil sie Individuen, die ebenfalls Geschichte machen, nicht berücksichtigt, 
auch dann nicht, wenn man Gruppen als Individuen versteht. Hari Seldon fragt die 
Menschen bei ihrem Handeln nicht nach Plänen, Gründen oder Motiven, etwas, das 
zu jeder Geschichtsschreibung dazugehört. Die Frage an Seldon: „Kann die 
Geschichte der menschlichen Rasse im Ganzen verändert werden?“ (41) ist falsch 
gestellt. Denn Zukunft ist noch nicht, weshalb sie nicht verändert, sondern nur 
geplant werden kann, was bedeutet, dass man höchstens die Pläne der Gegenwart 
ändern kann. Und auch die Geschichte kann nicht verändert werden. Die 
Geschichte verändert sich höchstens selbst, von sich aus. 

„Für das geschichtliche Verständnis […] ist das Vergangene überhaupt nicht fertig, 
sondern geschieht weiter. Es wird nicht bloß genauer erforscht, sondern wandelt sich 
selbst. Bismarcks Reichsgründung zum Beispiel ist heute, wo dieses Reich nicht 
mehr ist, etwas anderes, als sie es 1871 oder 1933 war. Nicht nur unser Wissen und 
unsere Meinungen darüber haben sich geändert, sondern das vergangene Geschehen 
selber hat durch den unvorhersehbaren Fortgang der Geschichte ein anderes Wesen 
bekommen und neue Bedeutungen zugewonnen, die es seinerzeit noch nicht 
hatte.“294 

Weiter sagt Hari Seldon: „Alles wird mit einberechnet.“ (32) Aber was ist 
„alles“? Schlicht „alles“ zu berechnen, ist unmöglich, denn dann müsste man auch 
das Kleinste, Winzigste und Unauffälligste miteinbeziehen, also das Individuelle, 
was ja die Geschichtstheoretiker dieses Romans gerade ablehnen. Also muss man 
auswählen, denn sonst käme man nie an ein Ende. Das Auswählen der Quellen, 
und das bedeutet notwendigerweise auch ein Auslassen bestimmter anderer Quel-
len, ist ein Fundament der Geschichtsschreibung. Also darf man Hari Seldon die 
Frage stellen, was er unter „alles“ versteht, wenn er denn ans Berechnen geht. Und 
wenn er berechnet, fragen wir, was er denn im einzelnen berechnet, wie er berech-
net, und was er ausgelassen hat. Und wir fragen weiter, warum er genau dies oder 
jenes ausgelassen hat. Ein Historiker ist stets gezwungen zu rechtfertigen, warum 
er diese Quellen benutzt und jene nicht. Dies bleibt bei Hari Seldon aber stets 
außen vor. Seldon und seine Freunde und Anhänger begreifen darüber hinaus nicht, 
dass sie ständig geschichtsphilosophische Begriffe verwenden, die gar nicht objek-

                                                 
293 Dieses Paradoxon ist seit der Antike bekannt. Man stelle sich einen Sandhaufen vor, von dem man 
ein Sandkorn entfernt. Dadurch bleibt der Sandhaufen noch immer ein Sandhaufen. Auch wenn man 
zwei Körner entfernt, kann man noch immer von einem Sandhaufen sprechen. Die Frage lautet: Wie-
viele Sandkörner muss man entfernen, damit nicht mehr von einem Sandhaufen gesprochen werden 
kann? Anders gefragt: Wieviele angesammelte Sandkörner bilden einen Haufen? Vgl. dazu Sains-
bury, Paradoxien, 86f. 
294 Giegerich, Atombombe, 25. 



V. Geschichtsphilosophie 

 164

tiv sind: Erstarrung, Krise, Verfall, Katastrophe usw. sind bereits geschichtsphilo-
sophische Begriffe. Es handelt sich dabei um Werteinschätzungen und nicht um 
objektive Fakten. Ob beispielsweise die Eroberung Roms durch die Westgoten 410 
oder die Eroberung Byzanz’ durch die Osmanen 1453 eine Katastrophe war, ist 
eine Frage der Perspektive. Das gilt sogar für Naturkatastrophen wie das Erdbeben 
von Lissabon 1755. Menschlich mag dies eine Tragödie gewesen sein, der Natur 
selbst aber ist es gleichgültig, ob Menschen sterben, wenn die Erde bebt. Naturwis-
senschaftlich gesehen gibt es keine Tragödien. Mit Hayden White bemerkt ist die 
„Tragödie“ eine mögliche Form, in der eine geschichtswissenschaftliche Arbeit 
erscheinen kann, aber eben nicht muss.295 Die Helden des Romans von Asimov 
begreifen nicht, dass die Geschichte, von der sie reden, immer nur auf abstraktem 
Boden spielt, weshalb auch ihre Aussagen dazu abstrakt bleiben. Hobar Mellow 
etwa bemerkt: „Der Kurs, den die Foundation auf ihrem Weg in die Zukunft neh-
men sollte, wurde mit der Wissenschaft der Psychohistorie, die damals hochentwi-
ckelt war, geplant, und die Bedingungen wurden so arrangiert, daß es zu einer 
Reihe von Krisen kommen muß, die uns mit Höchstgeschwindigkeit in Richtung 
des künftigen Imperiums befördern sollen.“ (210) Welchen Kurs verfolgt die 
Foundation? Von welchen Krisen ist die Rede? Wann kann man von Krise reden? 
Was also ist eigentlich eine Krise? Durch welche Erscheinungsformen lässt sie sich 
erkennen? Die Krise ist gleichfalls ein geschichtsphilosophischer Begriff. 
Geschichtliche Ereignisse – und was Ereignisse sind, hat Zwenger herausgestellt, 
nämlich dynamische Bedeutungszusammenhänge, Sinnganzheiten296 – als Aus-
druck von „Krisen“ zu deuten, ist bereits eine Interpretation. An anderer Stelle sagt 
der Händler Mallow: „Als Hari Seldon den Kurs unserer künftigen Geschichte 
plante, baute er nicht auf brillante Heroen, sondern auf die gewaltigen Wogen der 
Ökonomie und der Soziologie. Deshalb müssen wir die Lösungen der verschiede-
nen Krisen in den Kräften suchen, die uns in dem jeweiligen Zeitpunkt zur Verfü-
gung stehen. In diesem Fall ist das – der Handel.“ (277). Wenn hier das Indivi-
duum als Antreiber der Geschichte geleugnet wird, ist unverständlich, warum 
Mallow solch große Stücke auf den Helden Hari Seldon legt. Denn es ist merkwür-
dig, dass Hari Seldon als ein Individuum die Geschichte von 30.000 Jahren im gro-
ßen und ganzen planen will, wenn Asimovs Diktum lautet, dass nicht Individuen 
die Geschichte machten, sondern anonyme Kräfte und Menschenmassen. Die 
Nichtigkeit des Individuums im Geschichtsverlauf, wie Seldon sie behauptet, wird 
allerdings indirekt durch ihn selbst bestätigt. Denn trotz seiner Führungspersön-
lichkeit besteht er darauf, dass er völlig frei von Verantwortung sei. Die Schwie-
rigkeit liegt in Seldons Auffassung von der Wahrheit. Alle Begriffe dieses Romans 
ermangeln einer persönlichen Verantwortung, stets wird die Unpersönlichkeit 
betont. Jede Basis für individuelle moralische Entscheidungen wird dadurch zer-

                                                 
295 Vgl. oben S. 121f. 
296 Vgl. oben S. 119f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 165

stört. Hari Seldon leugnet die Handlungsfreiheit des Menschen: alles sei vorherbe-
stimmt. Dann gibt es natürlich auch keine moralische Verantwortung mehr.297 

Asimov schreibt einen Roman in Anlehnung an die Geschichtsphilosophie 
Spenglers mit der Idee von Aufbau, Blüte und Zerfall von Reichen. Die Methode 
dabei erinnert an den Positivismus Comtes, der versucht hat, die Naturwissenschaft 
auf die Gesetze der fortschrittlichen Entwicklung anzuwenden. Aber solche 
Gesetze sind lediglich Ausfluss geschichtsphilosophischen Denkens. So gesehen ist 
Asimovs Roman ein Rückfall ins 19. Jahrhundert. 

 
c) Arthur C. Clarke, Die sieben Sonnen 
Der Roman Die sieben Sonnen (The City and the Stars) des britischen Autors 

Arthur C. Clarke aus dem Jahre 1956 beschreibt eine Gesellschaft, die im Nieder-
gang begriffen ist, doch einem Protagonisten gelingt es, die Stadt aus ihrem „Dorn-
röschenschlaf“ zu wecken. Die Stadt Diaspar (= Diaspora, H.N.) wird als eine 
ewige geschildert, die eine Milliarde Jahre alt ist. Jedoch hat sie sich von der 
Außenwelt abgeschirmt. Draußen gibt es nur Wüste. Den Menschen, die in der 
Stadt leben, ist es gleichgültig, dass sie früher einmal zu den Sternen aufgebrochen 
waren, zumal sie sich auch davor fürchten, dass die Invasoren wiederkehren könn-
ten. Die Bewohner haben sich mehr oder weniger eingeigelt, nur der Jugendliche 
Alvin möchte „nach draußen“. Diaspar hat 10 Millionen Einwohner, die bis zu 
1000 Jahre alt werden können. Es ist den Menschen darüber hinaus gelungen, ihr 
Bewusstsein „abzuspeichern“, so dass sie Jahrhunderte oder auch Jahrtausende 
nach ihrem Tod „wiedergeboren“ werden können, und zwar aus den „Gedächtnis-
anlagen“. Im Laufe ihres Lebens können sie sich dann nach und nach an ihr frühe-
res Leben erinnern. Tod und Wiedergeburt geschehen in der „Halle der Schöp-
fung“. Momentan lebt nur etwa ein Hundertstel der Bürger Diaspars in den Stra-
ßen, die Mehrheit schläft in den Gedächtnisanlagen. Nur Alvin nicht. Er hat noch 
nie gelebt und ist das erste Kind, das seit 10 Millionen Jahren auf Erden geboren 
wurde. Der Leser erfährt auch, dass laut Stadthistorie vor Millionen von Jahren die 
Menschen ins Weltall aufgebrochen seien und ein Galaktisches Imperium aufge-
baut hätten; dann jedoch seien sie den Invasoren begegnet, die sie zurückgedrängt 
hätten. Schließlich habe es nach der Schlacht von Shalmirane einen „Pakt“ gege-
ben: man ließ den Invasoren das Universum und zog sich auf die eigene Welt 
zurück. In seiner Suche nach einem Ausweg aus der Stadt lässt Alvin sich jedoch 
nicht beirren und entdeckt in einem Tunnelsystem eine Untergrundbahn, mit der er 
in die benachbarte Stadt Lys fährt, die nur 35 Bahnminuten entfernt liegt. Die 
Siedlung besteht nur aus etwa 100 Gebäuden, und man führt ein bäuerliches Leben 
mit wenigen technischen Einrichtungen. Doch so wenig Diaspar einen Kontakt mit 
der Außenwelt wünscht, so wenig wünscht Lys einen Kontakt zu Diaspar. Aber 
Alvin erhält von der Herrin der Stadt, Seranis, die Erlaubnis, ausgedehnte Streif-
züge zu unternehmen, begleitet wird er dabei von Seranis’ Sohn Hilvar. Die beiden 
entdecken zwei Tagesmärsche entfernt an einem See eine alte Ruine, die Festung 

                                                 
297 Vgl. Butrym, For suffering humanity, 60-64. 



V. Geschichtsphilosophie 

 166

Shalmirane. Hier finden sie einen schwebenden, schweigenden Roboter und ein 15 
Meter langes Polypenwesen, das ihnen etwas über die Geschichte der Erde mitteilt. 
Diese Geschichte lautet in etwa so: In den Jahrhunderten des Übergangs, als das 
Galaktische Imperium zerfiel, kam ein „Meister“ von einem der Planeten der Sie-
ben Sonnen zur Erde. Er war menschlichen Ursprungs, musste aber wegen seines 
religiösen Fanatismus seine Heimat verlassen. Einer seiner Begleiter war der 
Roboter, den Hilvar und Alvin gerade entdeckt haben. Zu jener Zeit stand Diaspar 
noch den Sternen offen. Der „Meister“ begründete die Religion der Großen, welche 
er kurz vor seinem Tod besonders häufig erwähnte. Doch als die Großen nicht 
mehr auftauchten, zerfiel die Bewegung. Er selbst, der Polyp, sei ein Schüler des 
„Meisters“. Doch der Polyp stirbt, bevor er Alvin und Hilvar die Geschichte zu 
Ende erzählen kann. Zuvor aber hat er dem Roboter den Befehl gegeben, Alvin 
nunmehr zu gehorchen. Alvin und Hilvar kehren nach Lys zurück. Die Stadträte 
von Lys und Diaspar können von Alvin davon überzeugt werden, dass es fruchtbar 
wäre, Kontakt miteinander aufzubauen. Mit Hilfe eines Raumschiffes, das der 
Roboter aus der Wüste herbeiholt, fliegen Alvin, Hilvar und der Roboter zum Sy-
stem der Sieben Sonnen, wo sie ein Geistwesen namens Vanamonde kennenlernen 
und zur Erde mitbringen. Dieses Wesen scheint über einen umfassenden Verstand 
zu verfügen, der jedoch unterentwickelt ist, und es kann auch die Vergangenheit 
nur schlecht deuten. Dennoch gelingt es den Historikern von Lys mit Hilfe Vana-
mondes, die „wahre Geschichte“ der Menschheit zu ergründen. 

Der Leser erfährt, dass sich die Menschen mit der bisher erzählten Geschichte 
selbst betrogen habe. Schon die Rede von einem Galaktischen Imperium des Men-
schen sei erfunden. Er sei nie über den Pluto hinausgekommen. Vielmehr seien 
andere Wesen ins Sonnensystem eingedrungen und hätten einige Erdbewohner zu 
den Sternen mitgenommen. Mit Hilfe dieser anderen Wesen habe der Mensch 
Krankheiten überwunden und die Telepathie erlernt, bis er den anderen als eben-
bürtig habe gegenübertreten können. Hieraus rührten die Legenden über das Impe-
rium, das aber ein Imperium vieler Menschengattungen gewesen sei. Für den Tri-
umph und den Untergang des Imperiums, das etwa eine Million Jahre angedauert 
habe, seien Menschen von der Erde maßgeblich verantwortlich gewesen. Der 
Mensch habe nämlich versucht, eine körperlose Intelligenz zu schaffen – reinen 
Geist, ein „Gehirn“, das frei von Materie sei. Dieses musste aber zumindest elektri-
sche oder andere Kräfte verwenden. Nach langer Zeit hätten die Wissenschaftler 
ihren Traum verwirklichen können, aber das Ergebnis habe fast alles Leben in der 
Galaxis vernichtet. Für die vielen Toten und vernichteten Planeten gab es einen 
Verantwortlichen: das Irre Gehirn. Dieses Irre Gehirn schien der Materie überhaupt 
feindlich gesinnt, denn es verwüstete das Universum, wo es hinkam, bis es von 
Kräften, die Vanamonde nicht nennen kann, unter Kontrolle gebracht wurde. Da 
das Irre Gehirn nicht zerstört werden konnte, habe man es in ein Gefängnis, eine 
Schwarze Sonne, gesperrt. Obwohl das Experiment gescheitert war, sei es gegen 
viel Widerstand wiederaufgenommen worden und man habe nach dem Fehler 
gesucht, der die Katastrophe ausgelöst hatte. Das nächste Experiment sei gelungen 
und trage den Namen Vanamonde (= „leere Welt“, H.N.). Angeblich seien noch 



V. Geschichtsphilosophie 

 167

wenige andere Geistwesen geschaffen worden, aber Vanamonde erzählt, es sei nie 
einem begegnet. Dann aber sei das Imperium mit etwas sehr Großem und Seltsa-
mem am Rande des Kosmos in Berührung gekommen; sein Ruf müsse ein gewalti-
ges Versprechen gewesen sein, denn viele Völker seien aufgebrochen und für 
immer verschwunden. Diejenigen aber, darunter die Menschen der Erde, seien der 
eigenen Galaxis treu geblieben und hätten sich geweigert, die Heimat zu verlassen. 
Die Schlacht von Shalmirane habe nie stattgefunden. Vielmehr habe es sich um 
eine Abschussbasis für gewaltige Vernichtungswaffen gehandelt, denn als der 
Mond der Erde zu nahe gekommen sei, habe man ihn zerstören müssen, bevor er 
auf die Erde gestürzt wäre. Hier endet die Geschichte. 

Nachdem diese Geschichte bekannt geworden ist, beschließt Alvin, den Roboter 
allein mit dem Raumschiff in die Unendlichkeit zu schicken, um das Rätsel zu 
ergründen, was jenes Große und Seltsame gewesen war, von dem sich so viele 
Völker intensiv angezogen gefühlt hatten. Und man fürchtet nun jenen Tag, an dem 
die Kräfte der Schwarzen Sonne nachlassen und das Irre Gehirn freigeben werden. 
Vielleicht wird ihm Vanamonde dann gegenüberstehen.298 

 
In diesem Roman zeigt uns der Autor, wie das menschliche Leben aussehen 

könnte, wenn der Mensch von der Notwendigkeit der Arbeit befreit ist. Es handelt 
sich um eine Welt voller Vergnügen und ohne Schmerz. Unermüdliche Roboter 
halten das Leben der Stadt am Laufen. Es gibt keine Jobs und kein Geld; es gibt 
keine Armut, keine Krankheit, keine Sorgen, aber auch keinen Sinn. Wenn man alt 
ist, stirbt man nicht, sondern verschwindet in den Hallen der Erinnerung, aus denen 
man nach Jahrhunderten oder Jahrtausenden wieder erscheint. Damit ist die Stadt 
Diaspar ein Ort steter Wiedergeburt, eine Idee, die aus dem Hinduismus bekannt 
ist. Der Held des Romans, der junge Alvin, sieht seine Aufgaben darin, sowohl die 
Unsterblichkeit zu beenden als auch die Rolle der Roboter zu reduzieren, damit der 
Mensch wieder selbst der Arbeit nachgehen kann. Als Alvin die Stadt Diaspar 
verlässt und nach Lys kommt, begegnet er Menschen, die in der Landwirtschaft 
tätig sind. Er begreift, dass sich die Menschen das Wissen selbst aneignen müssen, 
und dies nicht Robotern überlassen werden darf. Für ein Leben, das nicht nutzlos 
ist, bedarf es eines Anfangs und eines Endes, bedarf es der Möglichkeit, zu sterben 
sowie eine Aufgabe zu übernehmen.299 Auch Clarkes Roman verarbeitet die 
geschichtsphilosophische Grundidee von Aufstieg, Blüte und Niedergang von 
Imperien. Diaspars Blüte ist, als Alvin geboren wird, längst dahin. Die Stadt befin-
det sich in einem Sterbeprozess, der nicht enden will. Dabei wäre der Untergang 
vermutlich ihre Erlösung. 

                                                 
298 Beim Konzept des „Irren Gehirns“ wie es hier von Arthur C. Clarke vorgelegt wird, muss ich 
unwillkürlich an den Posthumanismus Hans Moravec’ denken, der das menschliche Gehirn in einen 
Roboter einsperren will. So wie die Forscher in diesem Roman einen Geist ohne Körper, also im 
Grunde Gott, schaffen wollen, so will Moravec einen Körper für die Ewigkeit, was einem Gott 
gleichkommt. 
299 Vgl. Perrin, Robots, 106f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 168

Roger Luckhurst schreibt, dieser Roman formuliere den Gedanken, dass die 
Zukunft die Vergangenheit sei, denn das, was dem Menschen noch strahlende 
Zukunft sei (das Galaktische Imperium), sei für die Bewohner von Diaspar und Lys 
längst tote Vergangenheit. Dieser Gedanke verrate ein sehr britisches Verständnis 
des Rhythmus vom Aufstieg und Fall der Imperien über Jahrhunderte.300 

So gesehen könnte man diesen Roman auch als Parabel auf das Britische Impe-
rium lesen, das sich lange gegen die Unabhängigkeit seiner Kolonien sperrte, so 
wie sich Diaspar gegen einen Neuanfang wehrt. Zur Geschichtskonzeption dieses 
Romans gehört überdies, dass es eine „falsche“ Geschichte gibt, die später korri-
giert werden muss. Geschichte wird korrigiert, nicht zu Ende erzählt, neu erzählt, 
es wird die „ganze“ Geschichte erzählt, die „ganze“ Wahrheit kommt ans Tages-
licht, und wir brauchen nur wenig Zeit, sie in Erfahrung zu bringen. Die Geschichte 
ist ein offenes Buch, wir brauchen nur ein Geistwesen im Universum zu befragen, 
das es am besten weiß, auch wenn zugestanden wird, dass es nur über ein Halbwis-
sen verfügt, und wir auf seinen guten Willen angewiesen sind. Die „ganze“ 
Geschichte erfahren wir also nicht. Clarke konzipiert den Menschen in seinem 
Roman als historisches Wesen, das über seine Geschichte aber nicht wirklich etwas 
weiß. Die Bewohner Diaspars erscheinen als kraftlose und nervenschwache Cha-
raktere, die ein utopisches, möglichst konfliktfreies Leben führen. Niemand muss 
sich wirklich Sorgen machen, da man wiedergeboren wird, somit scheint die 
Geschichte aufgehoben, sie scheint nur die Wiederkehr des Immergleichen zu sein. 
Die herrschende Bürgerschicht besteht aus phantasielosen Bürokraten, die nur mit 
Mühe zur Aufgabe liebgewordener Positionen zu bewegen sind. Alvin ist der 
Mensch, der ohne Vorgeschichte in die Welt tritt, der erste wirklich Neugeborene. 
Und deshalb ist auch er dazu prädestiniert, die bisherige Geschichte als eine Lüge 
zu entlarven, und die „wahre“ Geschichte zu entdecken. Clarkes Roman zeigt, dass 
Geschichte in Vergessenheit geraten kann, wenn man sie nicht pflegt oder für sie 
keine Verantwortung übernimmt, die Verantwortung dafür, dass es Menschen der 
Erde, und nicht die „Invasoren“ gewesen waren, die den Versuch der Schaffung 
eines reinen Geistwesens unternommen hatten, das mit seinen zerstörerischen 
Kräften durchs Universum gezogen war. Niemand wird gerne an seine schlechten 
Taten erinnert.301 Bei Clarkes Roman handelt es sich um den Versuch, Gott zu ver-
wirklichen, ihm eine „Gestalt“ zu geben, vergleichbar dem alchemischen Versuch, 
aus Blei Gold zu machen. Aber ein geschaffener Gott ist kein wirklicher Gott. Die 
Idee des Menschen als eines aktiven, technischen Umgestalters der Welt wird auf 
die Spitze getrieben. Risiken oder ethische Bedenken werden beiseite geschoben. 
Clarke problematisiert also die Technik als den nicht enden wollenden Versuch des 
Menschen, über sich selbst hinauszugelangen. Ist der Mensch bei diesem Versuch 
zu weit gegangen? Und wiederum: Was bedeutet „zu weit gehen“? Welche Instanz 
kann ihm Einhalt gebieten oder hat das Recht dazu? Der Leser erfährt nichts über 
den Fehler, der statt zu einem reinen und guten Geist zu einem „Irren Gehirn“ 

                                                 
300 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 135. 
301 Die Idee der Schaffung eines Geistwesens erinnert an Shelleys Roman Frankenstein. 



V. Geschichtsphilosophie 

 169

führte. Möglicherweise wollten die Techniker ein Wesen schaffen, das nicht von 
Energie zehren muss, womit sie ein perpetuum mobile geschaffen hätten. Der Leser 
erfährt auch nichts über die Motive dieses Wesens. Dass es völlig verzweifelt 
gewesen sein muss, liegt auf der Hand. Niemand mordet ohne Grund. Sein Hass 
mag ähnlich begründet gewesen sein wie der des Monsters, das Frankenstein schuf: 
es hatte niemanden, mit dem es sein Leben teilen konnte, weshalb es die tiefste 
Einsamkeit erlebte. Es bleibt daher ein Rätsel, weshalb die wesensgleiche Lebens-
form Vanamonde friedlich ist. Die Schaffung von Wesen wie dem Irren Gehirn 
oder Vanamonde ist eine Parabel auf die Sehnsucht des Menschen nach der greif-
baren Gegenwart eines Göttlichen. 

Wichtig ist die geschichtsphilosophische Konzeption. Wie auch immer die 
Menschheit sich entwickelt, die Geschichte kommt nie an ein Ende, keine Gesell-
schaft erstarrt in der Wiederholung des Immergleichen. Es gibt immer dynamische 
Elemente, die gerade dann auftauchen und Althergebrachtes durchbrechen, wenn 
eine Gesellschaft sich anschickt zu glauben, sie habe alle ihre Probleme gelöst. 
Während Asimov die Geschichte als eine Agglomeration anonymer Strukturen von 
Ökonomie, Soziologie oder Psychologie begreift, die es für die Zukunftsvoraus-
sage zu berechnen gilt, sieht Clarke die Geschichte als eine Aneinanderreihung der 
Handlungen von Individuen. Es sind Einzelne, die Geschichte machen, ganz im 
Sinne Hegels, der die Persönlichkeit in den Vordergrund schiebt. Geschichte kreie-
ren der „Meister“, Alvin, sein Freund Hilvar, bald auch die Honoratioren der Städte 
Diaspar und Lys und nicht zuletzt Vanamonde. Die menschliche Geschichte, so 
Clarkes Botschaft, ist dynamisch, weshalb man vor Überraschungen nie gefeit sein 
kann. Das ist schon ein Gegenentwurf zu Asimovs „Berechnung“ der Zukunft. In 
Clarkes The City and the Stars entspricht die City im Grunde den Vorstellungen 
des Johannes von Patmos über das Neue Jerusalem. Auch wenn sie nicht buchstäb-
lich zu Glas geworden ist, so ist sie doch metaphorisch gesprochen eingefroren in 
sich selbst. Es gibt keinen Fortschritt, keine Entwicklung, sondern eine Wiederkehr 
des Immergleichen. Von der wirklichen Geschichte, wie sie abgelaufen ist, erfährt 
der Leser vor dem Auftritt Vanamondes nur ein paar allgemeine Aussagen. 
Geschichtsschreibung wird in Diaspar nicht betrieben. Eine Stadt, die sich in der 
Ewigkeit eingerichtet hat, braucht keine Erinnerungskultur, sondern nur Legenden, 
die nicht schmerzhaft sind. Die Aufdeckung der „wahren“ Geschichte bedeutet 
zugleich den Untergang der Ahistorizität Diaspars. Ihre Erlösung besteht im Neu-
eintritt in die Geschichte, sofern die Bewohner dazu bereit sind, nun auch einen 
individuellen Tod zu sterben. 

Man könnte den Roman The City and the Stars auch vor dem Hintergrund der 
Geschichtsphilosophie Hegels interpretieren. Diaspar mag der Versuch gewesen 
sein, ein Endziel der Geschichte zu produzieren, möglichweise eine klassenlose 
Gesellschaft, die an der Wiederkehr des Immergleichen erstickt. Aber wie sich 
zeigt, ist die Geschichte zu dynamisch, als dass der Mensch ihr ein selbst gewähltes 
Ziel aufpfropfen könnte. So gesehen ist Alvin vielleicht die Person im Sinne 
Hegels, die, indem sie ihren eigenen Interessen nach der Realisierung der persönli-
chen Freiheit nachgeht, zum welthistorischen Individuum wird, das die „List der 



V. Geschichtsphilosophie 

 170

Vernunft“ verwirklicht,302 die darin besteht, den „Fortschritt im Bewußtsein der 
Freiheit“303 zu erzwingen. Wenn man so will, zwingt Alvin seine Mitbewohner 
dazu, ein Leben in einer neu gewonnenen Freiheit zu gestalten. 

 
d) Arthur C. Clarke, 2001 – Odyssee im Weltraum 
Ähnlich wie Stapledons Last and First Men kennt auch der Roman 2001 – 

Odyssee im Weltraum keinen eigentlichen Protagonisten. 2001 ist ein Science-Fic-
tion-Film, der dazugehörige Roman entstand zu einem späteren Zeitpunkt, aber 
noch im selben Jahr 1968. Film wie Roman sind in drei Teile gegliedert. Im ersten 
Teil geht es um das Erwachen des Menschheitsgeschlechts in der Altsteinzeit. In 
jener Zeit haben die Menschen noch kein Erinnerungsvermögen, und sie ernähren 
sich von Pflanzen. Film wie Roman legen nahe, dass Außerirdische gelandet, einen 
durchsichtigen Monolithen errichtet haben und wieder weggeflogen sind. Von die-
sem Monolithen gehen primitive Befehle an die ersten menschlichen Wesen aus: 
einen Knoten binden, einen Stein werfen, und je nach Gelingen wird das Ergebnis 
mit Lust belohnt oder mit Schmerz bestraft. Einen Kontakt mit den Außerirdischen 
haben die Menschen der Erde dabei aber nicht, alle Signale gehen vom Monolithen 
aus. Im Laufe der Zeit entwickeln die ersten Menschen primitive Werkzeuge und 
Waffen, aber alles, was sie lernen, wird ihnen mit Hilfe bestimmter Signale des 
Monolithen nahegelegt. Denn: „Hätten sie Zusammenhänge überhaupt in Erwä-
gung ziehen können, hätten sie sich sicher gebrüstet, daß ihr erhöhter Lebensstan-
dard auf ihre eigene Initiative zurückzuführen sei.“ (27) Das heißt, die Initiative 
zum eigenen Lernen geht nicht von den Menschen selbst aus, sondern vom Mono-
lithen bzw. den hinter ihm stehenden Außerirdischen. Aber eines Tages ist der 
Monolith verschwunden und niemand kann sich an ihn erinnern. Die Menschen 
entwickeln sich weiter und erlernen die Sprache, sie beginnen über Vergangenheit 
und Zukunft nachzudenken, sie beherrschen das Feuer, und später lernen sie Vieh-
zucht und Landwirtschaft. Sie lernen, Bronze und Eisen zu verfertigen. 

Mit Beginn des zweiten Teils macht der Roman zeitlich einen radikalen Sprung 
ins Raumfahrtzeitalter: der Mond verfügt inzwischen über eine Raumstation. Einer 
der Protagonisten, Heywood Floyd, fliegt zum Erdsatelliten, der seit einiger Zeit 
aus für die Öffentlichkeit unbekannten Gründen unter Quarantäne steht. 1100 
Männer und 600 Frauen leben auf dem Mond. Der Geologe Michaels erläutert auf 
einer Konferenz, an der außer Floyd etwa 40 bis 50 Personen teilnehmen, dass im 
Mondkrater Tycho magnetische Abweichungen gemessen worden seien. Unter der 
Krateroberfläche hat ein Grabungsteam einen Quader entdeckt, der vor drei Millio-
nen Jahren auf dem Mond hinterlassen wurde. Man sieht darin einen Beweis für die 
Existenz außerirdischer Intelligenz. Die Forscher gehen davon aus, dass der Quader 
absichtlich vergraben wurde. Sie diskutieren die Frage, wie die Menschen auf der 
Erde wohl reagieren, wenn sie von den Außerirdischen erfahren. Floyd fährt mit 
einer kleinen Gruppe zu dem etwa 200 Meilen entfernten Quader. Als sie dort 

                                                 
302 Vgl. Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 45-49. 
303 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 32. 



V. Geschichtsphilosophie 

 171

ankommen, empfinden sie eine gewisse Scheu zu sprechen. Die Grube mit dem 
Quader liegt noch im Schatten der Erde. Als dann die aufgehende Sonne den Qua-
der erstmals bestrahlt, sendet dieser ein sehr lautes Signal ins Universum. 

Mit dem dritten Teil macht der Roman wiederum einen zeitlichen Sprung, wenn 
auch nur von einigen Monaten. Das Raumschiff Discovery ist mit fünf Mann 
Besatzung, von denen aber drei im Tiefschlaf (Hibernation) liegen, zum Jupiter 
unterwegs, dessen Schwerefeld als Katapult für eine Weiterreise zum Saturn 
genutzt werden soll. Die Mannschaft soll insgesamt sieben Jahre unterwegs sein. 
Die zwei aktiven Männer an Bord heißen Dave Bowman und Frank Poole, wobei 
Bowman selbst gerade erst aus einer Woche Tiefschlaf erwacht ist. Das sechste 
Besatzungsmitglied ist ein Computer, HAL 9000, Gehirn und Nervensystem des 
Raumschiffs. Den Zweck der Discovery-Mission kennt allein er (und Menschen 
auf der Erde, die ihn programmiert haben). Als das Raumfahrtteam in den Anzie-
hungsbereich des Jupiter kommt, zeigt sich jedoch, dass der Bordcomputer zu 
mörderischen Taten fähig ist. Als aufgrund eines angeblich fehlerhaften Aggregats 
Frank Poole auf der Außenhaut des Raumschiffes eine Reparatur vornehmen muss, 
wird er von dem Computer getötet, und dieser versucht, die Tat wie einen Unfall 
aussehen zu lassen. Zunächst glaubt Pooles Kollege Bowman auch daran, beginnt 
aber die Möglichkeit, dass HAL ein Mörder sein könnte, in seine Überlegungen 
einzubeziehen. Als er HAL bittet, die drei Männer im Tiefschlaf zu wecken, wei-
gert sich HAL und enthebt Bowman des Kommandos. Erst als Bowman damit 
droht, ihn abzuschalten, gibt HAL vorläufig nach. Doch kurz darauf tötet der Bord-
computer nicht nur die drei Tiefschlafenden, sondern versucht auch, sich Bowmans 
durch das Öffnen der Luftschleusen zu entledigen, was jedoch misslingt. Auf die 
Kommunikationsversuche des Computers reagiert Bowman nicht mehr, sondern 
entfernt nach und nach die zentralen Speicherelemente des Bordcomputers, wobei 
er darauf achtet, die lebenswichtige Automatik intakt zu lassen. Ihm gelingt es, die 
Kontrolle über das Schiff zurückzugewinnen, und er meldet den Vorfall der 
Bodenstation. Erst da erfährt er von Heywood Floyd, dass auf dem Mond ein 
Monolith gefunden wurde, dessen Ursprungsort nunmehr gesucht wird. Floyd 
erklärt Bowman: „Man verbirgt ein derartiges Objekt im Dunkeln, wenn man wis-
sen will, wann es ans Tageslicht gebracht wird. Mit anderen Worten, der Monolith 
mag ein Alarmgerät sein und wir haben es ausgelöst.“ (161) Floyd erteilt Bowman 
den Auftrag, sich nun auf den Saturnmond Japetus zu konzentrieren. Als sich 
Bowman mit der Discovery in der Umlaufbahn um Japetus befindet, entdeckt er im 
Orbit einen Monolithen ähnlich dem auf dem Mond. Doch als er mit seiner Kapsel 
auf ihm landen will, blickt er in einen schwarzen Abgrund und ruft aus: „Das Ding 
ist hohl – es nimmt kein Ende – und – oh, mein Gott! – Es ist voller Sterne.“ (193) 
Der Monolith erweist sich als Sternentor, und Bowman stürzt mit seiner Raumkap-
sel durch dieses Tor, um seine letzte Reise anzutreten. Seine Kapsel erreicht Licht-
geschwindigkeit. Bei seinem schnellen Flug hat er „den Eindruck, das Negativ 
einer Fotografie der Milchstraße zu betrachten.“ (200) Seine Kapsel wird von 
unbekannten Mächten weiter durch das Universum gezogen. Schließlich landet 
Bowman auf dem Parkett eines eleganten Hotelzimmers. Er verlässt die Raumkap-



V. Geschichtsphilosophie 

 172

sel in einem Raumanzug; die Schwerkraft im Hotelzimmer ist für Erdbewohner 
angemessen. Hier findet er zwar Gegenstände aus seinem täglichen Leben vor, 
erkennt aber, dass alles nur Attrappe ist.304 Bowman legt sich auf ein Bett und 
schläft ein. Er erlebt seine Vergangenheit, die aber in umgekehrter Reihenfolge 
abläuft. Er erinnert sich nicht nur an sein ganzes Leben, sondern sein Körper macht 
eine Metamorphose durch, einen rasenden Alterungsprozess, er stirbt und erscheint 
am Schluss wieder als ein Fötus außerhalb des Mutterleibs. Die Außerirdischen 
scheinen ihn als Angehörigen ihrer Intelligenz angenommen zu haben. „Mit einem 
neuen Selbstvertrauen – einem Kunstspringer gleich, der seinen Mut wiedergefun-
den hat – stürzte er sich durch die Lichtjahre.“ (222f.) Bowman kehrt zur Erde 
zurück und verhindert allein kraft seines Geistes einen sich abzeichnenden Atom-
krieg. 

 
Wie schon bei Stapledon so bildet auch in 2001 die Menschheitsgeschichte den 

Rahmen der Erzählung. Clarke versucht, die Fragen nach dem Woher und Wohin 
des Menschengeschlechts zu beantworten. Die Geschichte, so die Idee, ist abhän-
gig von anderen Wesen, die irgendwo da draußen, fern unserer Heimat leben und 
walten. Die Idee, dass wir Menschen uns nicht eigenständig entwickelt haben, son-
dern von Außerirdischen beeinflusst wurden, ist vor allem unter Verschwörungs-
theoretikern verbreitet. Doch mit einer solchen Hypothese wird nicht die Frage 
beantwortet, wie die Außerirdischen ihrerseits zu ihrer Intelligenz kamen. Es ist 
eine bestimmte Form von Geschichtsphilosophie, zu meinen, die Menschheit hätte 
zur eigenen Entwicklung eines Anstoßes von außen bedurft. Das scheinen uns Film 
und Roman aber mitteilen zu wollen. Gleichwohl wird auch klar, dass ab dem 
Zeitpunkt, an dem der Monolith verschwunden ist, die Menschheit sich eigenstän-
dig weiterentwickelt. Wer aber die These vertritt, die Menschheit habe sich seit 
dem Verschwinden des Monolithen von allein entwickelt, kann sich auch überle-
gen, dass der ursprüngliche Anstoß zur Entwicklung ebenfalls von selbst gekom-
men sein kann, und nicht von außen gelegt worden sein muss. Warum kann sich 
die Menschheit erst ab einem bestimmten Zeitpunkt eigenständig entwickeln? 
Welches Motiv hatten die Außerirdischen überhaupt, einen Monolithen auf der 
Erde abzusetzen, um die menschenähnliche Intelligenz anzutreiben, wenn sie nicht 
schon selbst Intelligenz beobachtet hätten? Die Antwort kann nur lauten, dass der 
Monolith die Entwicklung der Intelligenz lediglich beschleunigte, nicht aber in 
Gang setzte. In allem verfolgen die Außerirdischen, die niemals erwähnt werden, 
die man nie zu Gesicht bekommt, und deren Handeln man daher nur indirekt 
erschließen kann, die Geschicke des Menschengeschlechts.  

                                                 
304 Die Erklärung dafür lautet, dass die Außerirdischen Bowmans Welt rekonstruieren, indem sie 
seine Gedanken und Erinnerungen lesen. Die Dinge erscheinen Bowman deshalb als Attrappen, weil 
die Außerirdischen nur wissen, wie die Dinge in Bowmans Welt aussehen, aber nicht, wie sie funkti-
onieren und wozu sie da sind. Und Bowman weiß zwar, dass ein Buch Sätze, Wörter und Buchstaben 
enthält, aber als Mensch weiß er eben nicht konkret, welche Worte genau auf welcher Buchseite 
stehen. Für eine Rekonstruktion wären die Außerirdischen aber auf ein solch konkretes Wissen ange-
wiesen. Ein Roboter würde über ein solches Wissen zur Rekonstruktion verfügen. 



V. Geschichtsphilosophie 

 173

Es scheint, das Menschengeschlecht werde von geheimnisvollen, geradezu gott-
gleichen Mächten getragen. Die Botschaft des Films wie des Romans lautet, dass 
der Mensch in einen Kosmos als ein harmonisches Ganzes eingebettet ist, auch 
dann, wenn er nicht alles versteht, was geschieht. Hier sind es die Außerirdischen, 
die das Schicksal des Menschen bestimmen. Und es wird der Hoffnung Ausdruck 
verliehen, dass wir im Kosmos nicht allein sind. Unser Sein hat einen Sinn, auch 
wenn wir ihn nicht ergründen können. Das ist materiale Geschichtsphilosophie in 
nuce. Die Außerirdischen hatten Jahrmillionen Zeit, den Menschen in die von 
ihnen angedachte Richtung zu führen – in welche, bleibt im Dunkeln. Was den 
Helden der Geschichte, Bowman, in einer mystischen Vision in ein anderes Uni-
versum eintreten lässt, eine Reise, die mit seiner Wiedergeburt endet, ist vielleicht 
nur der Vorgeschmack auf eine Begegnung, die irgendwann stattfinden wird, deren 
Zeitpunkt wir aber nicht bestimmen können. Der Mensch muss passiv bleiben, 
muss warten können, bis er unter Umständen die Reife hat, mit den Außerirdischen 
zu kommunizieren. Insofern könnte man 2001 zur New Wave rechnen. 

So wie den Roman Die Sieben Sonnen (The City and the Stars) könnte man 
auch 2001 als Anspielung auf Hegels Geschichtsphilosophie deuten. Dann 
erschiene der Monolith als ein Intelligibles der Weltgeschichte. Vor dem Hinter-
grund der Romanidee, dass die Geschichte der Menschheit einer rational geplanten 
Lenkung von Außerirdischen unterliegt, könnte man mit Hegel diese Geschichte 
als einen Prozess der Realisierung von Vernunft verstehen. Der Monolith erscheint 
gleichsam als „List der Vernunft“. Die Menschen verfolgen scheinbar ihr Eigenin-
teresse, werden aber von einer Vernunft (verkörpert von dem Monolithen) dazu 
„überlistet“, das welthistorische Anliegen, nämlich den Fortschritt im Bewusstsein 
der Freiheit, zu vollenden. Die Weiterentwicklung des menschlichen Geistes hat 
von Anfang an das Ziel, die Vernunft zu realisieren. Die Eroberung des Mondes ist 
dabei das vordergründige Eigeninteresse des Menschen, wodurch aber der zweite 
Monolith entdeckt wird, was eine „List der (außerirdischen) Vernunft“ darstellt.305 

 
e) Doris Lessing, Shikasta 

Doris Lessings Roman Shikasta von 1979 ist der erste von fünf Romanen aus 
der Reihe Canopus im Argos. Archive. In der folgenden Analyse möchte ich mich 
auf den ersten Roman, Shikasta, beschränken. In diesem Roman wird der Planet 
Erde, der von der außerirdischen Macht Canopus „Shikasta“, die Verletzte, genannt 
wird, als Dystopie geschildert. Lessing bietet uns hier die Geschichte der Mensch-
heit in einer anderen Form, das heißt, diese Geschichte wird als unter der Obhut 
eines außerirdischen Volkes sowie unter der Bedrohung durch ein anderes außerir-
disches Volk imaginiert. Es gibt Kriege, Aufstände, Umweltverschmutzung, Über-
bevölkerung. Dieses Motiv des Untergangs einer Gesellschaft verwendet Lessing 
bereits in ihrem Roman Memoiren einer Überlebenden (Memoirs of a Survivor). 
Aber das Unglück unseres Planeten ist nicht hausgemacht, sondern kommt von 

                                                 
305 Zu der Idee, Arthur C. Clarkes Romane mit Hegels Geschichtsphilosophie zu lesen, hat mich Tho-
mas Zwenger inspiriert. 



V. Geschichtsphilosophie 

 174

außen, vom Kampf zweier galaktischer Mächte. Lessing schildert vornehmlich das 
Leben des Canopus-Gesandten Johor und gliedert ihren Roman in drei Teile: Im 
ersten Teil geht es um die ersten Jahrtausende der Besiedlung durch Canopus und 
der mit ihr befreundeten Macht Sirius, im zweiten Teil um einige individuelle 
Menschenschicksale im 20. Jahrhundert, und im letzten Teil nimmt Johor die Ge-
stalt eines jungen Menschen an, der politisch tätig wird. 

Im ersten Teil des Romans ist Johor Gesandter von Canopus für Shikasta, das 
von Canopus vor Jahrzehntausenden kolonisiert wurde. Dabei „inkarnieren“ die 
Canopier in menschliche Gestalten, um nicht aufzufallen. Sirius ist zunächst der 
Rivale von Canopus, doch seit dem letzten Krieg, der gegeneinander geführt 
wurde, arbeiten beide zusammen. Canopus und Sirius beobachten Shikasta seit der 
Zeit, als es die ersten Affen gab. In gemeinsamer Absprache haben sie Kolonisten 
aus ihren Völkern nach Shikasta geschickt, das früher Rohanda, die Blühende, 
hieß. Doch aufgrund bestimmter Verhaltensweisen glauben Canopus und Sirius, 
dass die böse Macht Shammat und ihr Verbündeter Puttiora Agenten nach Shikasta 
gesandt haben. Inzwischen gibt es Städte aus Stein auf Shikasta, wobei jede Stadt 
geometrisch gestaltet ist, als Quadrat, Dreieck, Rhombus oder Sechseck. Hier leben 
die Kolonisten, die gegenüber den Einheimischen Riesen sind, mit den Erdbewoh-
nern zusammen, aber sie heiraten untereinander noch nicht. Der Grund für die bis-
lang fruchtbare Zusammenarbeit zwischen Canopus und Erde ist die sogenannte 
Schleuse, die für positive Schwingungen zwischen den Planeten sorgt, aber die 
Aufrechterhaltung der Schleuse ist von deren steter Wartung und Pflege abhängig. 
Die Schwingungen können aber gestört werden, wenn Gestirne ihre Stellung im 
Universum ändern. Johor, der die Gestalt eines Einheimischen angenommen hat 
und Lehrer geworden ist, gibt sich zwei Riesen als Abgesandter von Canopus zu 
erkennen. Er ist davon überzeugt, der Einfluss Shammats sorge für eine Störung 
der Schwingungen. Canopus beschließt, die Riesen von der Erde abzuziehen und 
beauftragt Johor, diese Entscheidung den Riesen mitzuteilen und den Abzug zu 
organisieren. Aber die Riesen leisten Widerstand und müssen zur Aufgabe ihrer 
Welt gezwungen werden. Für die Eingeborenen erfindet man als Grund für das 
Verschwinden Mythen. Danach nehmen die Eingeborenen die Städte der Riesen 
ein, sind aber ängstlich und unruhig, sie hasten umher und streiten miteinander. Sie 
vergessen alles, was Johor und Canopus wichtig ist. Damit wird Johors Verbindung 
zu Canopus vorläufig abgebrochen. Ohne den besänftigenden Einfluss Canopus’ 
gehen die Eingeborenen bald dazu über, Menschen zu opfern. Diese Ereignisse 
werden dem Einfluss Shammats zugeschoben und zu einem Rückfall ins Animali-
sche erklärt. Inzwischen hat auch eine sexuelle Vermischung zwischen Riesen und 
Einheimischen stattgefunden, und die Nachkommen haben sich als widerstandsfä-
hig erwiesen, denn sie rauben und plündern. Von dem, was Johor die Eingeborenen 
früher gelehrt hat, ist nicht mehr viel übrig. Shammats Einfluss wird immer stärker. 

Im Mittelteil des Romans werden vor allem die Geschichten und Schicksale 
mehrerer ganz unbekannter fiktiver Personen des 20. Jahrhunderts geschildert, die 
von Canopus beobachtet werden. Johor beschreibt Individuen, die in den Gesell-
schaften von Shikasta nicht zurechtkommen: so eine Frau, die nicht sesshaft wer-



V. Geschichtsphilosophie 

 175

den kann; ein Mädchen in einer kriminellen Jugendbande; einen Arbeiterführer; 
eine Terroristin; einen Soldaten; oder die psychiatrische Patientin Lynda Coldridge. 
Dabei wird die Gesellschaft von Johor als eine beschrieben, die unter dem Zwang 
des Konsumismus lebt. Das Schicksal der Individuen, die in der bürgerlichen 
Gesellschaft als Versager gelten, wird für Johor zum Angelpunkt seiner Kritik an 
den kapitalistischen Verhältnissen eben dieser Gesellschaft. 

Im letzten Teil des Romans, in einer Situation, die zugleich Jahrtausende nach 
dem Wegflug der Riesen von Canopus lokalisiert und wohl gegen Ende des 20. 
Jahrhunderts angesiedelt ist, „inkarniert“ Johor in einen Menschen namens George 
Sherban, einen Einwohner von Großbritannien. George hat eine Schwester namens 
Rachel, die Tagebuch führt, – ein Teil des Romans ist aus ihrer Perspektive 
geschrieben – und einen Zwillingsbruder namens Benjamin. Sie leben in England 
unter einer Diktatur. Die Länder Europas sind geplagt durch Unruhen, Militär, die 
Menschen hungern. Lessing lässt die beobachtenden Canopier von einer Periode 
vor dem Dritten Weltkrieg sprechen, von Weltwirtschaftskrise und zunehmendem 
Terror. Jugendbanden entstehen, die morden und plündern. Das verstärkt die Mili-
tär- und Polizeiüberwachung. Viele Jugendliche, die festgenommen werden, wer-
den in eine Militär- oder Polizeiuniform gepresst, um die Jugendbanden zu kon-
trollieren. Doch die Armeen stehen miteinander in Konkurrenz. Der Einfluss der 
Jugendbanden wächst und bald machen sie sogar den Regierungen Vorschriften. 
Naturkatastrophen häufen sich. Die Agenten von Canopus, Sirius und Shammat 
fühlen sich daher zum Eingreifen gezwungen. George ist mittlerweile international 
bekannt und Delegierter einer muslimischen, einer christlichen und einer jüdischen 
Jugendorganisation. Überall, auch in Sherbans Familie, tauchen immer mehr Chi-
nesen auf, die eine immer bedeutendere Rolle in der Weltpolitik spielen. Die 
Jugendorganisationen bilden nunmehr „Kinderlager“, die militärisch organisiert 
sind. Benjamin trägt Uniform und erfüllt die Aufgabe eines Lagerleiters, die Lager 
sind mit Elektrozäunen geschützt. Auch der Unterricht in den Kinderlagern ist 
militärisch. Für Denken oder Nachdenken ist keine Zeit, die Kinder leben in Bara-
cken und sind nie allein. Die meisten sind Waisen aus Krisengebieten. Immer mehr 
Kinder kommen in die Lager, sie werden zusammengetrieben, Slogans und Laut-
sprecher sind dort die alltägliche Gegenwart. Die Macht haben seit einiger Zeit die 
paneuropäischen sozialistisch-kommunistischen Diktaturen, die mit China verbün-
det sind. Benjamin erkennt, dass die Chinesen die Jugendarmeen für ihre Zwecke 
nutzen wollen. Aber nicht nur das, sie planen sogar, die paneuropäischen Völker 
durch Hunger auszulöschen. Angesichts dieser katastrophalen persönlichen und 
gesellschaftlichen Bedingungen begeht Rachel kurz nach dem Tod der Eltern 
Selbstmord. Die Jugendarmeen wollen einen Scheinprozess führen, auf dem die 
weiße Rasse allgemein angeklagt wird, es handelt sich also nicht um einen Prozess 
gegen ein Individuum. Der Prozess ist jedoch eine Massenveranstaltung, die kaum 
organisiert wird. Überall findet sich Müll und Unrat. Der Alkohol beeinträchtigt 
die Disziplin der Prozessteilnehmer, es kommt zu offenem Geschlechtsverkehr, 
auch mit den Ortsbewohnern. Wie sich zeigt, sind George Sherban und seine Hel-
fer mit der Organisierung dieses Prozesses völlig überfordert. Letztlich geht der 



V. Geschichtsphilosophie 

 176

Prozess ergebnislos zu Ende, die Massen verlieren sich. Zuletzt beauftragt George 
seinen Neffen Kassim damit, eine neue Stadt zu gründen. Das Ende bleibt offen. Es 
darf vermutet werden, dass George als Johor nach Canopus zurückkehren wird. 

 
Gudrun Güth und Jürgen Schmidt-Güth zufolge bietet Doris Lessings Roman 

Shikasta, den sie als Nachfolge des Romans Memoiren einer Überlebenden inter-
pretieren, Bilder gesellschaftlicher Desintegration, aber auch der Neuformung einer 
zukünftigen Gesellschaft mit der Vision eines fortschreitenden Daseinsverständnis-
ses.306 Als Autorin sei Lessing für ihre Rassismus- und Kolonialismuskritik 
bekannt, welche sie nun auf die Science Fiction ausdehne. Sie biete das Konzept 
eines globalen Wir-Bewusstseins. Güth und Schmidt-Güth vergleichen Shikasta 
mit den Visionen Olaf Stapledons vom Zusammenschluss der Individuen zu einem 
Überindividuum, das bei Lessing im Begriff der „Substanz des Wir-Gefühls“ 
(SUWG) zum Ausdruck komme. Wie bei Stapledon gebe es bei Lessing ein Auf 
und Ab der Geschichte auf das Fernziel der Versöhnung hin.307 Jedoch bleibe der 
Mutterplanet Canopus nebulös. Trotz all seiner Güte sei er nicht unfehlbar und 
müsse seinerseits Gewalt anwenden. Die hochgelobte „Substanz des Wir-Gefühls“ 
finde sich nur bei wenigen Individuen wie Lynda Coldridge, die in die Psychiatrie 
kommt oder bei Jugendlichen überlebender Kommunarden. Hoffnungsträger seien 
Frauen, Antiimperialisten, Geisteskranke und andere Außenseiter.308 Kritikwürdig 
aber sei, dass die Masse von einem esoterischen Wissen ausgeschlossen werde, es 
gebe stets die Wissenselite. „Das Geschichtswerk Shikasta etabliert […] nicht nur 
einen direkt historisierenden Rahmendiskurs, dessen ironische Zuordnung für 
canopäische ‚Erstsemester’ etwa auf weiteres ,nicht erzähltes’ Quellenmaterial und 
galaktische Bibliotheken verweist und Exkurse einfach abbricht. Darin aufgehoben 
sind außerdem Textsorten wie Augenzeugenbericht, Staatsroman, Gerichtsroman, 
Tagebuch, Psychiatriereport, philosophischer Diskurs, sogar Zettelkastennotizen 
der Canopus-Agenten.“309 Güth und Schmidt-Güth interpretieren diesen Roman als 
Utopie, der einen prophetisch-missionarischen Anspruch habe.310 Trotzdem dulde-
ten die Protagonisten und Gurus keine Diskussion. „Dem zutiefst humanistischen 
Appell, dem Durchspielen einer naturwissenschaftlich, astrophysikalisch und bio-
logisch durchaus begründbaren Planetengeschichte steht der kosmische Dirigismus 
der erleuchteten Heilsbringer dieser Gesetzlichkeit gegenüber.“311 

Auch Barbara Holland-Cunz kritisiert den Roman. Zunächst einmal sei es posi-
tiv zu werten, wenn Lessing gegen die Bedrohung und Zerstörung der Erde 
anschreibe. „Canopus’ Kampf gelte den Mächten des Bösen, der Gewalt, dem 
feindlichen, vampirhaften kosmischen Reich Puttiora-Shammat, das die canopäi-

                                                 
306 Vgl. Güth / Schmidt-Güth, Doris Lessing, 383. 
307 Vgl. Güth / Schmidt-Güth, Doris Lessing, 385. 
308 Vgl. Güth / Schmidt-Güth, Doris Lessing, 390. 
309 Güth / Schmidt-Güth, Doris Lessing, 394. 
310 Vgl. Güth / Schmidt-Güth, Doris Lessing, 396 mit Verweis auf Willi Erzgräber, Utopie und Anti-
Utopie in der englischen Literatur, München 1980, 18. 
311 Güth / Schmidt-Güth, Doris Lessing, 397. 



V. Geschichtsphilosophie 

 177

schen Bemühungen um eine Linderung der Katastrophe, um die Ausbalancierung 
eines nie näher erklärten universellen Gleichgewichts immer wieder zu durchkreu-
zen, zu zerstören sucht.“312 Die Canopier dagegen versuchten, den Menschen die 
Fähigkeit zu Intuition und Empathie wieder zu vermitteln. „Das Utopische einer 
solchen Aussage wird zum Illusionären, wenn die Menschen nicht ihre Geschichte 
selbst bestimmen, sondern von anonymen Mächten abhängig sind. Lessings litera-
rische Analyse der heutigen Situation verliert dadurch einigen Wert.“313 Lessing 
wolle aufrütteln gegen Dummheit, Ignoranz, Hochmut und Selbstgerechtigkeit. 
Aber dem Guten habe man sich trotzdem ungefragt unterzuordnen, selbst wenn 
dies nicht einsichtig gemacht werde. Ihr Thema von der Einheit allen Seins sei vom 
Sufismus beeinflusst und als Aufforderung zur Ersetzung von mechanistischen 
durch komplexe Denkweisen zu verstehen. Lessing mache jedoch den Fehler, das 
Individuum als unwesentlich zu definieren und seine Integrität aufzulösen. Es ent-
stehe dadurch ein Eindruck von Fatalismus und hoffnungslosem Verlorensein.314 
Holland-Cunz kommt daher zu dem Urteil: „Im Grunde widerspricht sich die Auto-
rin bei aller analytischen Schärfe mit dieser fatalistischen Konstruktion selbst. Eine 
Perspektive, die einerseits die derzeitigen Ideologien von permanentem Fortschritt, 
die die Zerstückelung des Denkens in Teilbereiche kritisiert, andererseits die Uto-
pie eines harmonischen Zusammenlebens von anonymen Mächten abhängig macht, 
verliert an Glaubwürdigkeit.“315  

Obwohl Lessings Werk teils mit tiefer Gesellschaftskritik gespeist ist, weist es 
doch erhebliche Schwächen auf, die seiner humanistischen Ideologie zu verdanken 
sind, und sich vor allem im ersten Teil des Romans offenbaren. Warum spreche ich 
hier von Ideologie? Die Überzeugung, der Mensch sei von Natur aus gut, wird bei 
Lessing zur Ideologie hochstilisiert, da alles Böse der nicht näher charakterisierten 
Macht Shammat zugeschoben wird. Nicht der Mensch ist böse, sondern das Böse 
kommt von Shammat, einer außerirdischen Macht. Damit ist der Mensch der Ver-
antwortung für das eigene Handeln enthoben. Weiterhin wird das Böse nicht analy-
siert, sondern einfach gesetzt, ohne zu erklären, warum und inwiefern diese Macht 
böse ist. Die ursprüngliche Harmonie zwischen Riesen und Eingeborenen wird von 
Shammat bedroht, so dass der Gesandte Johor den Riesen wiederholt Fragen nach 
dem Bösen stellen muss. Seiner Überzeugung nach müsse sich der böse Einfluss 
Shammats zeigen, denn die Schwingungen seien doch nicht mehr so harmonisch 
wie früher. Doch diese wissen nichts zu antworten. Johors bohrendes Fragen nach 
dem Bösen erinnert an die Fragemethoden der Inquisition. Die Riesen sind nämlich 
so friedlich, dass sie mit Johors Fragen nach dem Bösen und den Feinden nichts 
anfangen können. So ist es der Gesandte, der durch die Art seiner Fragestellung das 
Misstrauen, das sich dann bei Riesen und Eingeborenen einstellt, selbst sät. Doch 
statt die Schuld dafür bei sich selbst zu suchen, sieht er sie bei den anderen. „Da 

                                                 
312 Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 193. 
313 Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 194. 
314 Vgl. Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 197f. 
315 Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 198. 



V. Geschichtsphilosophie 

 178

sah ich, daß es angefangen hatte: die Riesen waren befallen.“ (73) Damit meint 
Johor die „Degenerationskrankheit“, ein canopäischer Ausdruck für das Heraufzie-
hen des Bösen. Abgesehen davon ist es ja verständlich, wenn die Riesen nicht so 
ohne weiteres ihren Heimatplaneten, der Shikasta ja mittlerweile für sie geworden 
ist, verlassen wollen. Wenn Lessing Johor reden lässt: „Ich sagte, daß Ungehorsam 
dem Zentralplan gegenüber immer, überall das erste Anzeichen der Degenerations-
krankheit ist.“ (75) ist man geneigt, die befehlende Stimme Josef Stalins herauszu-
hören. Wie dem päpstlichen Dogma darf man auch dem kommunistischen Zentral-
plan keine Zweifel entgegensetzen. Dass die canopäischen Truppen Gewalt 
anwenden (müssen?), um die Riesen von Shikasta loszueisen, ist dagegen hinzu-
nehmen, da diese Truppen, da vom Reich des Guten gestellt, nicht böse sein kön-
nen. Dass die Eingeborenen, nachdem die Riesen sie verlassen haben, ängstlich 
und unruhig sind, verwundert nicht, denn nun fehlt die ordnende Hand der Riesen, 
auf die sich die Eingeborenen immer verlassen konnten. Statt dies als objektiven 
Mangel wahrzunehmen, führt Johor dieses Verhalten auf die Degenerationskrank-
heit zurück. Das gleiche Urteil kann man über die Bewertung der Menschenopfer 
fällen. Auch in diesem Fall wird die Verantwortung dafür dem Einfluss Shammats 
zugeschoben. Aber das bedeutet, dass die Menschen von sich aus nie in die Lage 
geraten wären, Menschenopfer zu vollziehen. Die Möglichkeit, dass es innerhalb 
der menschlichen Entwicklung eine Phase gegeben haben könnte, in der Men-
schenopfer vollzogen wurden, weil sie als notwendig empfunden wurden, gerät bei 
Lessing daher nicht in den Blick. Des weiteren schreibt Lessing, dass die Gesand-
ten Religionen gestiftet hätten, die aber uminterpretiert worden seien. Auch dies 
wird als ein böser Einfluss Shammats gewertet. Mit anderen Worten: Die 
ursprüngliche Idee der Religion sei gut gewesen, bestimmte negative Einflüsse 
hätten die Religion verdorben, ein Motiv, das häufig von Religionsreformern vor-
gebracht wird, die das angeblich Ursprüngliche wiedergewinnen wollen. Aber die 
Tatsache, dass Religionen sich im Laufe der Zeit einfach entwickeln und verän-
dern, entgeht Lessing dadurch. Der Roman greift überdies auf biblische Mythen 
zurück. So könnte man die Bemerkung, dass es zum Geschlechtsverkehr zwischen 
Riesen und Eingeborenen kam, und für die Eingeborenen Mythen erfunden wur-
den, als die Riesen plötzlich verschwunden waren, als Anspielung auf Gen 6 ver-
stehen, wo vom Geschlechtsverkehr der Gottessöhne mit den Menschentöchtern 
die Rede ist. Der Umstand, dass Johor bei seinem letzten Besuch den Eingeborenen 
David und seiner Tochter die Gesetze Canopus’ „einhämmert“ und ihnen ein Zei-
chen mitgibt, könnte eine Anspielung auf den Bund sein, den Gott mit Israel 
schließt. Lessings Roman erscheint aber auch als eine Geschichtsschreibung, die 
sich von der bisherigen abheben will, indem sie die „kleinen Leute“ beschreibt, 
diejenigen, die sonst nicht zu Wort kommen oder nur in der Masse erscheinen. 
Ihnen verleiht Lessing eine Stimme.  

Lessings Roman ist die Wiederkehr der augustinischen Heilsgeschichte unter 
säkularen Vorzeichen. Die Geschichte der Menschheit findet vor dem Hintergrund 
der Auseinandersetzung zweier kosmischer Mächte, nämlich Canopus (= Gott) und 
Shammat (= Satan), statt. Dabei verzichtet Lessing jedoch auf die Darstellung der 



V. Geschichtsphilosophie 

 179

Civitas Dei und bietet lediglich eine Beschreibung der Civitas terrena, die negativ 
ausfällt. So „böse“ wie Augustinus Rom darstellte, sind die Menschen bei Lessing 
nur, wenn sie sich von Shammat beeinflussen lassen. Die grundlegende Idee Les-
sings besteht darin, den Anfang der Menschheitsgeschichte als „gut“ zu konzipie-
ren. Nur durch einen „bösen Einfluss von außen“ wurde sie ins Schlechte gewen-
det. Das ist nicht nur Geschichtsphilosophie, sondern auch Ideologie. Denn die 
Frage lautet ja, woher das „Wissen“, dass die Menschheit am Anfang gut war, 
kommt. Der Roman ist ein Versuch, die Entwicklung der Menschheit trotz allem 
positiv zu sehen, den Glauben an die Utopie zu bewahren. Aber Lessing macht es 
sich zu einfach. Wenden wir uns dem wirklichen Problem zu: dem Anfang der 
Menschheit. Wie ist es am Anfang gewesen? Was bedeutet Menschwerdung denn 
überhaupt – zunächst einmal Bewusstwerdung seiner selbst. Wie dies geschah, 
wissen wir nicht. Wir wissen nicht, wie der Geist in die Welt kam, nur, dass er 
kam. Der jüdisch-christliche Mythos beschreibt die Menschwerdung zu Recht als 
verbunden mit der Erkenntnis von gut und böse (Gen 3). Wer aber gut und böse 
erkennen kann, der ist auch in der Lage, gut und böse zu handeln. Deshalb muss 
der Mensch von Anfang an als Wesen betrachtet werden, das für seine guten wie 
bösen Taten selbst verantwortlich ist. Die Verantwortung für das eigene Handeln 
Gott oder etwa Außerirdischen zuzuschanzen, ist Ideologie.  

Ideologie ist es ebenso, von einer nur „positiven“ Menschheitsentwicklung zu 
sprechen, ohne die negativen Seiten zu sehen. Zu beklagen ist daher Lessings 
unglaubwürdige Umsetzung. Glaubwürdig dagegen erscheint ihre Darstellung von 
Krieg und Massenlagern. Lessing gleitet jedoch in Fantasy ab, wenn sie schildert, 
wie Benjamin bei einer internationalen Begegnung plötzlich ein „klareres und 
deutlicheres“ gegenseitiges Verständnis aller Teilnehmer zu erkennen glaubt. Les-
sing führt das Auftauchen einer transparenten Sprache ein, so dass alle untereinan-
der allein durch Blickkontakte verstanden, ohne miteinander zu reden, was auf den 
wohlwollenden Einfluss von Canopus’ „Substanz des Wir-Gefühls“ (SUWG) 
zurückgeführt werden kann. Dieser Zustand dauerte sechs Tage an, bis ein „Wohl-
wollender“ eintraf, den auch die Chinesen nicht kannten. Von da an wurden die 
Gespräche oberflächlicher. Die Stimmung wurde gereizt, die Chinesen taten so, als 
würde der „Wohlwollende“ sie nichts angehen, sie waren aber beunruhigt. Danach 
war der „Wohlwollende“ verschwunden, die Sprache war wieder normal (vgl. 423-
427). Und hieran soll der Einfluss Shammats vermutet werden. Es konnte sich 
jedoch – außer Benjamin – keiner mehr an diese Vorfälle erinnern. Dass die Men-
schen als bloße Spielfiguren äußerer Mächte erscheinen, ist ein Fantasy-Element. 
Da Benjamin der einzige ist, der sich an die Vorfälle erinnern kann, ist es ein 
leichtes, ihn als verrückt abzustempeln. Aber es ist unglaubwürdig, dass sich nie-
mand erinnert, und eine Erinnerung würde der Idee des Romans ja auch entgegen-
spielen, der unbedingt will, dass die außerirdischen Mächte vor den Menschen ver-
borgen bleiben. Denn wenn sich die Menschen erinnern könnten, dann würden sie 
gewiss diesen äußerst ungewöhnlichen Ereignissen nachgehen, in der Folge viel-
leicht die äußeren Einflüsse entdecken und entsprechend reagieren. So aber darf 
nicht sein, was nicht sein kann. Die „Substanz des Wir-Gefühls“ fällt ebenso vom 



V. Geschichtsphilosophie 

 180

Himmel wie Shammats Bösartigkeit, das keine „Substanz des Wir-Gefühls“ kennt, 
obwohl man ihm bei der Hartnäckigkeit seines Widerstands gegen Canopus und 
Sirius eigentlich ein solches Gefühl unterstellen müsste. Denn wäre Shammat 
absolut böse, dann müsste es sich sogleich mit all seiner Kraft selbst vernichten 
statt sich mit potentiellen Gegnern zu befassen. 

Aber man kann den Roman auch ganz anders lesen, nämlich als Ironie. Mit 
Hayden White kann Lessings Geschichtsphilosophie von Grund auf als das 
Gegenteil dessen gelesen werden, als was sie erscheint. „Als Weltsicht freilich 
tendiert die Ironie zur Entkräftung allen Glaubens an die Chance positiven politi-
schen Handelns. Indem sie die Widersinnigkeit der Situation des Menschen beim 
Wort nimmt, bestärkt sie die Überzeugung von der ‚Verderbtheit’ der Zivilisation 
sowie einen mandarinhaften Hochmut gegenüber denen, die der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit mit der Wissenschaft oder mit der Kunst beizukommen wähnen.“316 
Dann erschiene Johor als kleingeistiger Agent des Stalinismus, der die Befehle aus 
dem Zentralkomitee umsetzt, ohne über sie nachzudenken. Doch diese Alternative 
halte ich für unwahrscheinlich. 

 
2.3. Das Ende der Menschheit als Motiv der Science Fiction  

Die positive Entwicklung der Menschheit, wie Stapledon sie beschrieben hat, ist 
der letzte Roman dieser Art. Fortan wird die Menschheitsentwicklung in der 
Science Fiction negativ gewendet. In Bezug auf das Motiv des Endes der Mensch-
heit lassen sich zwei Versionen herausarbeiten. Zum einen das Ende der Mensch-
heit angesichts des Endes der Erde, wenn die Sonne sich anschickt, sich aufzublä-
hen und die Erdrotation zum Stillstand gekommen ist, wie in Wells’ Zeitmaschine 
oder in Aldiss’ Am Vorabend der Ewigkeit oder das Ende der Menschheit ange-
sichts einer Zeit, deren Status ein anderer wird, wie in Ballards Kristallwelt. Zum 
anderen gibt es jene Szenarien, die das Ende der Menschheit, wie wir sie kennen, 
angesichts eines Atomkrieges imaginieren. Dieses Ende ist jedoch nicht als abso-
lutes gedacht, da nun eine Menschheit heraufzieht, die versucht, mit der atomaren 
Strahlenverseuchung und ihren Folgen zu leben und zu überleben. Hier stehen bei-
spielhaft die Romane von Miller, Lobgesang auf Leibowitz sowie von Strieber und 
Kunetka, Kriegstag. Hatte in der Science Fiction, in welcher es um die Universal-
geschichte ging, die Menschheit bislang die Zukunft noch vor sich, stand mitten in 
ihr oder an einem Neuanfang, so hat die Menschheit in den folgenden Romanen 
ihre Zukunft bereits hinter sich gebracht. 

 
a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (II) 
Dass die Menschheit einmal aussterben wird, steht für Wells fest und ist 

geschichtsphilosophisches Diktum seines Romans Die Zeitmaschine. Wells malt 
ein Bild vom Ende der Erde, auf der es keine Menschen mehr gibt, sondern nur 
noch eine dünn gewordene Atmosphäre ohne Wind, in der einsame Krustentiere 

                                                 
316 White, Metahistory, 57. 



V. Geschichtsphilosophie 

 181

und Flechten dahinvegetieren und auch die Erdrotation zum Stillstand gekommen 
ist. Vor dem Angesicht einer sterbenden Sonne berichtet der Zeitreisende: 

„Ich kann Ihnen die Atmosphäre abgrundtiefer Trostlosigkeit nicht beschreiben, die 
über dieser Welt lag. Der rote Himmel im Osten, die Schwärze im Norden, das sal-
zige tote Meer, der steinige Strand, auf dem diese ekelhaften Ungeheuer mit lang-
samen Bewegungen umherkrochen, dazu das gleichmäßige giftige Grün der moos-
artigen Pflanzen, die dünne Luft, die in den Lungen schmerzte: alles trug zu dem 
niederdrückenden Eindruck bei […] So reiste ich, immer wieder anhaltend, in Etap-
pen von tausend oder mehr Jahren weiter, unwiderstehlich angezogen von dem 
Geheimnis des Erdenschicksals. Es war faszinierend mitanzusehen, wie die Sonne 
am westlichen Himmel immer größer und matter wurde und das Leben der alten 
Erde allmählich verebbte. Zuletzt, mehr als dreißig Millionen Jahre von heute an 
gerechnet, verdeckte der rotglühende Sonnenball bereits mehr als ein Zehntel des 
dämmrigen Himmels. Da hielt ich nochmals an, denn die wimmelnden Krabben-
scharen waren verschwunden.“ (130) 

In Wells’ Text wirken poetische Schönheit und nüchtern erscheinende Vermu-
tung um das Ende der Welt zusammen. Jedenfalls haben wir uns, glauben wir 
Wells, die Posaunen des Jüngsten Gerichts ebenso abzuschminken wie die Aufer-
stehung der Toten. Ohne Laut und Jammer wird die Erde dereinst von einem roten 
Riesen aufgesogen und für immer verschwinden. Nichts mehr wird an eine 
Geschichte der Menschheit erinnern, die ohnehin bereits ausgestorben ist. Für eine 
Heilsgeschichte ist hier kein Platz.317 Wells’ Apokalypse kommt nicht mit einem 
Knall, nicht einmal mit einem Wimpernschlag, sondern mit dem langsamen Aus-
laufen der Zeit selbst.318 Was Wells hier vorführt, ist die erstmals säkular gewagte 
Darstellung vom Ende der Erdgeschichte, ahnend, was es heißt, auf ein Ende ohne 
Gott zuzulaufen. Aber genau darin besteht die Geschichtsphilosophie Wells’: in der 
Vorwegnahme der Geschichte. Denn dass die Menschheit in vielen Millionen Jah-
ren faktisch ausgestorben sein wird, steht vielleicht zu vermuten, aber ein Wissen 
davon können wir nicht haben. Auch das Gegenteil ist möglich. 

Wells extrapoliert mit seiner Darstellung vom Ende der Welt die historische 
Forschung seiner Zeit. Im 19. Jahrhundert wusste man, dass die Erde nicht jene 
6000 Jahre alt ist, wie es die Bibel behauptet, sondern sehr viel älter. Noch um die 
Mitte des 19. Jahrhunderts glaubte man, die Erde sei annähernd 100.000 Jahre alt, 
doch diese Annahme wurde zunehmend revidiert. Mehr und mehr kam man zu dem 
Ergebnis, dass die Erde Jahrmillionen, ja Jahrmilliarden alt war. Durch die natur-
wissenschaftliche Beobachtung der Sterne mit Hilfe der Spektralanalye fand man 
heraus, dass auch das Weltall wesentlich älter war als bislang angenommen und 
dass die Sterne ebenso einem Verfallsprozess unterliegen. 

„Man konnte so gewissermaßen an anderen Sternen, die schon jetzt ihr ‚Greisenal-
ter’ erreicht hatten, das zukünftige Schicksal des eigenen Planeten Erde ablesen. Die 
öffentliche Verbreitung solcher neuen Beobachtungen trug nicht unerheblich dazu 

                                                 
317 Vgl. Nielen, Motive, 12. 
318 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 43-46. 



V. Geschichtsphilosophie 

 182

bei, daß die Beschäftigung mit astronomischen Fragen, besonders die Möglichkeit 
des kommenden Weltuntergangs, gegen Ende des 19. Jahrhunderts geradezu zu 
einer gesellschaftlichen Modeerscheinung wurde […] Das Altern der menschlichen 
Kultur wurde jetzt vielfach in Zusammenhang gebracht mit dem astronomischen 
Alterungsprozeß des irdischen Himmelskörpers.“319 

Wells Zeitreisender wird gleichsam zum letzten Menschen einer längst ausge-
storbenen Menschheit, zum Zeugen eines Verfallsprozesses, der, zumindest was 
die Menschheit betrifft, längst an sein Ende gekommen ist. Im Gegensatz zu vielen 
Science-Fiction-Geschichten späterer Zeit, die die Menschheit der Zukunft sich 
über ganze Sternensysteme ausbreiten sehen, ist Wells nüchtern-pessimistisch. Er 
nimmt Spenglers Untergang des Abendlandes als Untergang der Menschheit vor-
weg und erteilt der materialen Geschichtsphilosophie, wie Kant, Hegel und Marx 
sie betrieben, eine Absage. 

 
b) Walter M. Miller, Lobgesang auf Leibowitz 

Der Roman Lobgesang auf Leibowitz (A Canticle for Leibowitz) aus den Jahren 
1955-1960 ist in drei Teile gegliedert. Schon die Titel der Einzelteile lassen erken-
nen, dass der Roman vom christlichen Mittelalter inspiriert ist. Im ersten Teil mit 
dem Titel Fiat Homo liegt der Atomkrieg schon 600 Jahre in der Vergangenheit. 
Die Menschheit beginnt sich langsam von den Folgen zu erholen, zu denen vor 
allem missgebildete Kinder gehören, die auch nach so langer Zeit immer noch 
geboren werden und die sich in Exklaven aufhalten. Zentrum aller drei Teile ist das 
Kloster des Albertinischen Orden vom Leibowitz, das sich im Südwesten der 
(ehemaligen) USA befindet. Leibowitz war ein Physiker gewesen, der kurz nach 
dem Atomkrieg einen Orden gegründet hatte, um alles menschliche Wissen zu 
bewahren, womit er sich gegen die antiintellektuelle Bewegung der „Simpel“ rich-
tete, die alles Wissen ausrotten wollte, weil es eben das Wissen gewesen war, das 
die Katastrophe über die Menschheit gebracht hatte, weshalb die „Simpel“ Leibo-
witz brutal ermordet hatten. In dieser Welt sind Räuberbanden, Nomaden und Bau-
ern die mächtigsten Herren. Hauptaufgabe der Mönche des Klosters ist die Aufbe-
wahrung alter Dokumente. Der Novize Francis Gerard entdeckt eine Blaupause, die 
Leibowitz angefertigt hatte, und wird damit beauftragt, sie zu kopieren und in die 
Hauptstadt zu bringen. Dort wird Leibowitz heilig gesprochen. 

Der zweite Teil des Romans, Fiat Lux, spielt weitere 600 Jahre später. Die 
Menschheit hat sich weiter entwickelt, die ersten Kleinstaaten haben sich etabliert, 
die Nomaden sind sesshaft geworden, und ein Mönch des Leibowitz-Ordens ent-
deckt die Elektrizität wieder, was zu einem Konflikt mit der Führung des Klosters 
führt. Die Spannungen zwischen den Kleinstaaten mit der katholischen Kirche 
münden in einem Krieg, wenn auch nicht in einem erneuten Atomkrieg. Das Prob-
lem, mit dem die Protagonisten des Romans konfrontiert sind, lautet, inwiefern die 
technologische Entwicklung für den Ausbruch von Kriegen verantwortlich ist. So 
fragt der Gelehrte Pfardentrott den Priester Apollo: „’Wie kann sich eine so große 

                                                 
319 Hölscher, Entdeckung der Zukunft, 143 u. 145. 



V. Geschichtsphilosophie 

 183

und vernünftige Kultur sich selbst so völlig vernichtet haben?’ ‚Vielleicht so,’ 
sagte Apollo, ‚dass sie nur im Materiellen groß, im Materiellen vernünftig war, und 
sonst nicht’.“ (II, 161) Pfardentrott bezweifelt die von christlichen Mönchen aufge-
zeichnete Geschichte, denn von den Maschinen, von denen sie berichten, sei noch 
keine Spur gefunden worden. So macht er den Zweifel zum Helfer der Geschichts-
schreibung. Er pocht auf die Prüfung und Echtheit der Dokumente. 

Der dritte Teil, Fiat Voluntas Tua, spielt sich wiederum weitere 600 Jahre spä-
ter ab. Die Welt ist unserer heutigen ähnlich, allerdings gehören Raumschiffe 
mittlerweile zum Alltag. Und wiederum droht ein Atomkrieg, diesmal zwischen 
Amerika und Asien. Schon zu Beginn dieses dritten Teils hängt die Kriegsdrohung 
wie ein Damoklesschwert über der Menschheit. Der Führer des Leibowitz-Klo-
sters, Dom Zerchi, versucht, den Krieg zu verhindern, vor allem die Eigenmächtig-
keiten, die der Staat gegenüber dem Kloster ausübt, sind ihm ein Dorn im Auge. 
Nachdem bereits zwei Atombomben gefallen sind, erklärt der Klosterführer, er 
werde sich weigern, Menschen, die einen solchen Krieg überleben, euthanasieren 
zu lassen, ein Programm, das zur Staatsdoktrin zählt. Doch Dom Zerchis Versuche 
sind erfolglos. Zehn Tage nach dem Fall der ersten beiden Atombomben bricht der 
Atomkrieg vollends aus. Dom Zerchi kommt zwar ums Leben, aber dem Orden des 
Leibowitz gelingt es, ein Raumschiff zu starten, in dem sich einige Mönche sowie 
Nonnen und Kinder befinden, und das zu einer bereits gegründeten Weltraumkolo-
nie auf einem Planeten des Alpha Centauri fliegt. Dieses Team hat sogar die 
Erlaubnis zur päpstlichen Sukzession erhalten und führt alle Dokumente des Klo-
sters mit sich. 

 
Zu diesem Roman stellt Lem fest, dass es im Sinne einer Kritik natürlich 

Unsinn sei, nach dem Schuldigen für den Krieg zu suchen. Das sei nicht Thema des 
Romans. Miller wolle vielmehr zeigen, dass die geistige Ordnung nicht zu 
erschüttern sei, obwohl die physische Ordnung zerschmettert werde.320 Adam 
Roberts dagegen kritisiert, Miller riskiere den Vorwurf der Ideologie, denn er 
interpretiere die Annihilation als Folge der Ursünde, nicht als ein politisches oder 
technologisches Dilemma.321 Millers Roman hebt mit der Apokalypse an und endet 
mit ihr, womit der Rahmen des Geschehens klar abgesteckt ist. Der Autor entwirft 
eine Welt, die eigentlich mittelalterlich zu nennen ist, obwohl die Mönche mit den 
Kindern – als Symbol für die Zukunft – von der nun endgültig unbewohnbaren 
Erde mit einem Raumschiff auf einen anderen Planeten flüchten. Salewski kom-
mentiert scharfzüngig: „Gottes Reich ist nicht von dieser Welt. Das ist wörtlich zu 
nehmen. Die Mönche haben zwischen dem Ersten und dem Zweiten Atomkrieg die 
Idee des Gottesreiches bewahrt. Sie wollen es wieder tun – und sei es jenseits des 
Saturns. Im Mittelalter hatte man dafür einen Begriff: Translatio imperii. Die 
Geschichte wird verlagert – von der Erde auf einen anderen Himmelskörper.“322 

                                                 
320 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 204. 
321 Vgl. Roberts, History, 215. 
322 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 63. 



V. Geschichtsphilosophie 

 184

Millers Roman beinhaltet die Überzeugung von einer im Grunde pessimisti-
schen Anschauung der Menschheitsgeschichte. Nicht Millers Pessimismus ist 
ideologisch, sondern die These seines Romans, dass alle Geschichte sich wieder-
holt, dass die Menschheit keine Chance hat, sich zu ändern oder etwas aus der 
Geschichte zu lernen, sondern immer wieder von vorne beginnen muss. Geschichte 
wiederholt sich jedoch nicht. Es mag sein, dass die Menschheit nach einem welt-
weiten Atomkrieg nichts mehr von Geschichte wird wissen wollen,323 aber die 
Geschichte geht weiter, wenn auch anders als für diejenigen, die sie geplant haben. 
Salewski hat Miller attestiert, mit seinem Roman eine säkulare Form von Heilsge-
schichte geboten zu haben. Dem ist sicher zuzustimmen, mit der Ergänzung, dass 
am Ende der Geschichte, das für den Erdplaneten eingetreten ist, nicht Christus auf 
die Erde kommt, sondern die Menschen zu Christus auf einen „unberührten“ Pla-
neten fliegen müssen.324 Der Atomkrieg mag die Menschheit auf der Erde ausge-
löscht haben, Geschichte aber, so die Geschichtsphilosophie Millers, wird fortge-
setzt werden – mit allen Mitteln. So bleibt am Schluss doch noch eine Spur Opti-
mismus zurück. 

 
c) Whitley Strieber / James Kunetka, Kriegstag und die Reise danach 

Der Roman Kriegstag und die Reise danach (Warday and the Journey Onward) 
von 1983 ist ein Reisebericht der beiden Journalisten Whitley Strieber und James 
Kunetka, die sich fünf Jahre nach einem Atomkrieg aufmachen, um zu erforschen, 
was von den USA noch übriggeblieben ist.325 Die Autoren sind zugleich die Prota-
gonisten des Romans. 

Eine amerikanische Regierung gibt es genauso wenig wie ein Nachrichtensy-
stem. Es gilt das Standrecht, und fast überall grassiert die Strahlenkrankheit. Über 
den reinen Reisebericht hinaus besteht der Roman aus Interviews, Dokumenten 
und Zeugnissen. Die Grundaussage des Romans lautet: Am 28. Oktober 1988 
brach eine Atomkriegskatastrophe über die USA und die Sowjetunion herein. Viele 
Millionen Menschen starben sofort oder einige Tage bis Jahre danach an der 
Strahlung. Es kam zum wirtschaftlichen Zusammenbruch, zu Geldentwertung, 
Hungersnöten. Auch psychische Krankheitsfälle breiteten sich aus, ebenso Parasi-
tenkrankheiten. Mit drei Familienmitgliedern machte sich Whitley Strieber als 
Überlebender des Atomraketenangriffs auf New York eine Woche später auf die 
Reise in seine Heimatstadt San Antonio. Unterwegs erfuhr er jedoch, dass auch 
diese Stadt nicht mehr existierte. 

Die Kriegsursache resultierte vermutlich aus einem Missverständnis zwischen 
der amerikanischen und der sowjetischen Regierung und ihren Militärs. Da jedoch 
kurz zuvor herausgekommen war, dass zwischen den USA und der Sowjetunion 
ein Geheimvertrag abgeschlossen worden war, erklärten die Verbündeten der USA, 

                                                 
323 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 234. 
324 Vgl. Nielen, Motive, 20-24. 
325 Dieser Science-Fiction-Roman ist merkwürdigerweise von der allgemeinen Kritik so gut wie nicht 
rezipiert worden. 



V. Geschichtsphilosophie 

 185

Großbritannien, Frankreich und Deutschland, die USA in diesem Fall nicht zu 
unterstützen. Europa war daher von diesem Atomschlag auch nicht betroffen. Von 
den Atomraketenangriffen der Sowjetunion wurden acht US-amerikanische Städte 
direkt betroffen, darunter New York und Washington, aber nicht Chicago oder Los 
Angeles. Die Strahlung und der Wind machten natürlich größere Teile des Landes 
unbewohnbar. Da Getreidevorräte und Ackerland verseucht wurden, gab es viele 
Hungersnöte. Darüber hinaus waren durch den Kriegstag die Computer- und 
Informationssysteme, die Elektronik und Nachrichtenübermittlung, Regierung und 
Verwaltung sowie das Verkehrswesen besonders stark betroffen. 

Nun aber, fünf Jahre später, im Jahre 1993, begibt sich Whitley Strieber 
zusammen mit seinem Schulfreund James Kunetka, fortan Jim genannt, auf eine 
Reise durch die USA, um Eindrücke vom Leben auf diesem Kontinent einzufan-
gen. Beide wissen, dass sie weite Strecken zu Fuß gehen müssen. Sie schreiben für 
die Zeitung News Herald aus Dallas und fragen sich: Wie hat sich Amerika verän-
dert? Welche Arbeiten verrichtet man, welche Hoffnungen hegt man? (vgl. 30) Die 
Hungersnot und die Epidemien haben gewaltige Menschentrecks in Bewegung 
gesetzt. Es gibt viele Internierungslager. Aber es gibt Gegenden, die noch so sind 
wie vor dem Krieg. 

In den USA hat sich vieles verändert. Das Amt für Seuchenbekämpfung hat die 
Triage eingeführt, eine Bestimmung über Verletzte nach verschiedenen Verlet-
zungsgraden. Bestimmte Menschen werden nicht mehr behandelt, und zwar die, 
die mehr als 450 rem Strahlungsverletzung aufweisen. Sie werden eingestuft als: 
„Keine Versorgung wünschenswert.“ (91) Wer dennoch ein Krankenhaus betritt, 
wird abgewiesen. 

Viele gesellschaftliche Veränderungen, die bislang eingetreten sind, sind sozia-
listischer oder anarchistischer Natur. So ist der Freistaat Aztlan entstanden, der sich 
von Piedras Negras bis New Mexico entlang der Grenze zwischen Texas und 
Mexiko erstreckt. Aztlan ist es gelungen, diplomatische Beziehungen zu lateiname-
rikanischen Staaten, sowie zu Spanien und Japan herzustellen. Vor allem Japan hat 
Aztlan mit aufgebaut. Der neue Staat definiert sich als sozialistische Republik mit 
einem Zwei-Parteien-System aus Staatssozialisten und Sozialdemokraten. Spanisch 
ist Amtssprache. Die meisten Menschen arbeiten in Kooperativen. In Aztlan gibt es 
japanische Soldaten, Angloamerikaner leben hier so gut wie nicht, sondern vor 
allem Mexikaner und Indianer. Die Finanzierung der Kooperativen hängt ganz von 
der eigenen Produktion ab; staatliche Zuschüsse gibt es nicht, das heißt wer nichts 
einnimmt, kann auch keine Gehälter zahlen. In Aztlan lernen Whitley und Jim dar-
über hinaus die destrukturalistische Bewegung kennen. Deren Anhänger sehen 
durch den Krieg auch die Chance gekommen, bisherige gesellschaftliche Zwänge 
abzuschütteln. Die Destrukturalisten verstehen sich als Erneuerer im Jefferson-
schen Geist. Ziel ist eine bäuerliche Gesellschaft, in der jeder sich selbst ernährt. 
Für die Destrukturalisten ist der Mittelpunkt des Lebens die Familie, höchstens die 
Großfamilie und die Nachbarn. Als schädlich gelten das Gesellschaftssystem, sozi-
ale Strukturen, Habgier, Besitzdenken, Imperialismus. Die Destrukturalisten, auch 
„Front der Engel“ genannt, protestieren dagegen, dass jetzt auswärtige Mächte 



V. Geschichtsphilosophie 

 186

(zum Beispiel Japan oder Europa) den Amerikanern politische Strukturen aufzwin-
gen. Die Destrukturalisten betrachten sich als verantwortungsbewusste Idealisten, 
die dem Anarchismus nahestehen. In einem Interview äußert sich ein kalifornischer 
Destrukturalist folgendermaßen: 

„Alle sind der Ansicht, es sei ein Glück, daß Europa nicht vom Krieg betroffen 
wurde, denn ohne die Europäer wären wir aufgeschmissen. Wir Engel sind anderer 
Meinung, das größere Unglück für uns sind die Strukturen, die man uns nun von 
außen aufzwingt. Als Washington zerstört wurde, gab uns das die einmalige histori-
sche Chance, uns von der jahrhundertelangen Knebelung durch die Regierung zu 
befreien. Statt dessen lassen wir uns nun von fremden Staaten wirtschaftliche und 
politische Strukturen aufzwingen […] Nur in einer wirklich destrukturierten und 
menschlichen Gesellschaft kann die ethische Entwicklung sich vollziehen, die die 
Menschen brauchen; nur wenn es keine Entfremdung durch Strukturen gibt, kann 
das Individuum über die Identifizierung mit seiner Familie begreifen lernen, daß das 
Leben der anderen Menschen genauso kostbar und wichtig ist wie sein eigenes.“ 
(140f.) 

Die „Engel“ kommen Bedürftigen zu Hilfe. Sie sind davon überzeugt, dass der 
Krieg nicht gekommen wäre, wenn alle Menschen von klein auf gelernt hätten, 
dass alle Menschen gleichberechtigt seien. 

Kalifornien hat sich für Whitley und Jim zu einem Polizeistaat entwickelt. Wer 
sich dem Staatsgebiet nähert, muss viele Einreisekontrollen über sich ergehen las-
sen. Wer keinen Ausweis vorweisen kann, der wird in ein Internierungslager 
gesteckt. Da die beiden Reporter keine für Kalifornien gültigen Einreisevisa haben, 
gelangen sie illegal mit einem Flugzeug in das Land, obwohl sie wissen, dass ille-
gale Einwanderung schwer bestraft wird. Dass die kalifornischen Einwanderungs-
gesetze ein Hohn auf die Bill of Rights sind, spüren Whitley und Jim am eigenen 
Leib. Aufgrund der Allgegenwart von Militär und Polizei werden sie aufgespürt 
und wegen ihrer fehlenden Visa verhaftet. Sie werden dem Richter vorgeführt und 
zu zwei Jahren Zwangsarbeit mit anschließender Deportation verurteilt, ohne Ver-
handlung, ohne Geschworene, ohne Anwalt. Doch sie können aus dem Gefange-
nentransporter entkommen und flüchten nach Nevada. 

Eine weit verbreitete Krankheit ist die Nicht spezifizierte Sklerose (NSS). Das 
ist eine Störung des zentralen Nervensystems (abnormes Zellwachstum, Organzer-
fall). NSS kann weder durch Chemo- noch durch Strahlentherapie aufgehalten 
werden. Die Krankheit verläuft entstellend und schmerzhaft. Im weiter fortge-
schrittenen Stadium kommt geistige Unzurechnungsfähigkeit hinzu. Harnsäure im 
Blut führt zu Depression und Euphorie im Wechsel, zu Visionen, Auditionen und 
Erbrechen. Der Papst hat jüngst erklärt, dass Euthanasie in diesem Fall kein Mord 
sei. Die Ursache für NSS ist unbekannt, jedenfalls wird sie nicht direkt auf die 
Atomstrahlung zurückgeführt. Zu den neuen „linken“ Bewegungen in den USA 
gehören auch „Hexen“, das sind Frauen, die als Hebammen, Ärztinnen, Psycholo-
ginnen und Pflanzenheilkundlerinnen arbeiten. Sie verehren die Erde und lehnen 
jede Hierarchie ab, weshalb sie mit den Destrukturalisten verbunden sind. Neuge-



V. Geschichtsphilosophie 

 187

borene, die schwerstbehindert zur Welt kommen, werden von den Hexen kostenlos 
euthanasiert. 

Whitley und Jim reisen durch die USA, von Dallas über Aztlan nach Kalifor-
nien, von dort über Nevada nach Chicago. Diese Stadt klagt über eine große 
Abwanderungsbewegung, vor allem leben dort fast keine Schwarzen mehr. Von 
Chicago fahren sie weiter nach Pittsburgh und erfahren, dass die dortige Einwoh-
nerschaft in einer Lebensmittelkooperative zusammengeschlossen ist. Für Lebens-
mitteldiebstahl wird dort die Todesstrafe verhängt. Landwirtschaft, Viehzucht, 
Strahlenmessung, kaufmännisches Rechnen und Computerwesen sind jetzt Unter-
richtsfächer an den Schulen. 

Die letzte Stadt, die die Journalisten besuchen, ist New York, das von der 
Armee abgewickelt wird, das heißt jeder noch brauchbare Gegenstand wird aus der 
Stadt herausgeholt und geborgen. Ein großes Problem sind die verlassenen Kern-
kraftwerke, da abzusehen ist, dass eines Tages radioaktive Stoffe austreten werden. 
„Schweigen, Stille – das kann man sich in einer Stadt wie New York schlecht vor-
stellen. Wenn sich ein Lastwagen auf dem New York State Thruway nähert, hört 
man ihn schon kilometerweit vorher.“ (327) Beim Angriff auf New York waren 
wahrscheinlich 2-3 Millionen Menschen sofort tot, viele starben in den Tagen 
danach an der Strahlung. Whitley und Jim erhalten eine Sondergenehmigung zum 
Betreten der Stadt und werden von Repräsentanten der Armee und der Stadtver-
waltung begleitet. Überall in den Ruinen wachsen Pflanzen, und die Tiere, vor 
allem streunende Hunde, die jeden Menschen attackieren, machen das Leben auf 
der Straße lebensgefährlich. Einerseits ist New York mit seinen 7000 Einwohnern 
eine Stadt der Geisterhäuser, andererseits fährt die U-Bahn noch und verbindet den 
Westen mit dem Zentrum der Stadt. Die Vereinigten Staaten von Amerika haben 
sich verändert, das Leben hat sich verändert. Einerseits ist man sorgsamer gewor-
den im Umgang mit der Umwelt, man hilft einander mehr als früher, schottet sich 
nicht mehr ab, ist offener. Andererseits gibt es Internierungslager, Hunger, 
Obdachlosigkeit, Krankheiten, ist die Todesrate viermal höher als die Geburtsrate. 
In den Berichten der Reporter schwebt Wehmut über eine verloren gegangene Welt 
mit. Whitley vermutet: „In wenigen Jahren schon werden wir in einem Land leben, 
in dem man sich an uns so wenig erinnern wird, wie wir uns an die Kennedy-Zeit 
erinnern. Vielleicht noch weniger. In gewisser Weise ist das traurig, und vielleicht 
bedeutet es, daß das Traditionsbewußtsein noch geringer wird als bisher. Aber […] 
ich kann nur sagen, daß in uns Amerika weiterlebt, das Amerika der Verheißungen 
und das Amerika der Kinder.“ (365) 

 
Im Gegensatz zu Miller, der das Leben angesichts der atomaren Katastrophe im 

letzten Teil seines Romans hauptsächlich in einem Internierungslager schildert, 
haben sich Strieber und Kunetka mit der ganzen Bandbreite möglicher gesell-
schaftlicher Veränderungen durch einen Atomkrieg befasst. Bei ihnen erscheint 
dieser Krieg mit seinen Folgen jedoch nicht nur negativ. Trotz der vielen Toten und 
Verletzten, der Hungersnot und der Strahlenverseuchung sehen sie auch positive 
Entwicklungen. Vor allem das US-amerikanische Selbstbild, zu glauben, der Welt 



V. Geschichtsphilosophie 

 188

stets beweisen zu müssen, in allen Dingen die Ersten, Größten und Besten zu sein, 
ist weitgehend verschwunden. Die Amerikaner sind durch den Krieg pragmatischer 
geworden, aber auch reflektierter und in sich gekehrter. Der Krieg hat eine Kathar-
sis ausgelöst. Die US-Amerikaner beginnen nun, sich selbst kritischer zu betrach-
ten. Wenn Amerika das Land der Verheißungen bleiben wird, so wird solche Ver-
heißung für die kommende Generation jedoch nicht mehr Geld, Materialismus, 
Luxus und Verschwendung lauten, sondern Hilfsbereitschaft, Idealismus, Refle-
xion und Selbstkritik. Der Krieg ist für Strieber und Kunetka ein Gedankenexperi-
ment. Es geht um die Frage, welche alternativen Potenziale das Land aufzuweisen 
hat. Amerika kann ein anderes Land sein, wenn es das will. In dem Roman hat die 
Gesellschaft sich schon verändert: Es gibt sozialistische Kleinstaaten und Koope-
rativen, „Hexen“, die Ärztinnen werden, Schüler lernen neuen Lehrstoff.  

In diesem Roman wird zudem die Rolle der USA als „Weltpolizei“ kritisiert, 
denn die Journalisten zeigen, wie sich die US-Amerikaner fühlen, wenn nun andere 
Staaten sich ihnen gegenüber als „Polizei“ aufspielen, was gerade nationalistische 
Kreise als demütigend empfinden. Strieber und Kunetka haben ihren Bericht aber 
nicht als Utopie verfasst, nicht als Plädoyer für eine bessere Welt. Die Reiseschrift-
steller visieren keine ideale Gesellschaft an, sondern zeigen nur ein anderes Ame-
rika, das es ihrer Meinung nach auch geben kann, wenn es lernt, sich selbst als 
menschliche Gemeinschaft unter bestimmten politischen Bedingungen neu zu re-
flektieren. Von der Sowjetunion als Gegenpart der USA erfährt der Leser bedau-
erlicherweise nichts, obwohl auch sie von atomaren Waffen der USA getroffen 
wurde. Es wäre interessant gewesen zu erfahren, wie sich die Dinge dort entwickelt 
haben. 

Vor allem ist dieser Roman auch eine Gegenthese zu dem in der gegenwärtigen 
Philosophie häufig geäußerten Theorem vom „Ende der Geschichte“, wie es Fran-
cis Fukuyama und einige Vertreter der Postmoderne geäußert haben. Strieber und 
Kunetka betonen das Offene der Geschichte, während Fukuyama diese Frage mit 
dem Hinweis auf die liberale Demokratie als Endgestalt der Geschichte hat beant-
worten wollen.326 Aber auch dieser Roman bietet eine Geschichtsphilosophie. 
Strieber und Kunetka halten nämlich, so meine ich, am amerikanischen Traum vom 
Land der unbegrenzten Möglichkeiten fest. Diese Möglichkeiten sind so unbe-
grenzt, dass sogar sozialistische, anarchistische und feministische Ideen umgesetzt 
werden, die bis dahin doch eher ein stiefmütterliches Dasein geführt haben, im 
Land, das die Freiheit auf seine Fahnen geschrieben hat, eine Freiheit, die häufig 
nur die Freiheit der Besserverdienenden gewesen ist. Der Glaube, dass die Ameri-
kaner allen Schicksalsschlägen die Stirn bieten, ist eine Überzeugung, die 
geschichtsphilosophisch genannt werden kann. Nicht die Realisierung der Utopie, 
sondern die des Prinzips Hoffnung zählt, aber nicht im Sinne Blochs als Realisie-
rung der Überwindung von Klassengegensätzen, sondern im Sinne der Überwin-

                                                 
326 Die Begründungen für das „Ende der Geschichte“ von Seiten der Postmoderne fallen anders aus. 
Ich kann hier aber nicht näher darauf eingehen. 



V. Geschichtsphilosophie 

 189

dung von Strukturen, die für unveränderlich gehalten werden. Selbst angesichts der 
Apokalypse ist Hoffnung möglich. 

 
d) J.G. Ballard, Kristallwelt 
In dem „Katastrophenroman“ Kristallwelt (The Crystal World) von J.G. Ballard 

aus dem Jahre 1966 geht es um die Veränderung des Universums, die auf subato-
marer Struktur abläuft und zu einem Kristallisationsprozess führt, der die Dualis-
men von Leben und Tod, Raum und Zeit aufzuheben scheint. Der Lepraarzt San-
ders fährt mit einem Schiff nach Port Matarre in Kamerun, und zwar aufgrund 
eines Briefes, den die Freundin Suzanne Clair und deren Ehemann Max ihm 
geschickt haben. Den Inhalt des Briefes erfährt man jedoch nicht. Schon zu Beginn 
des Romans wird der Leser von einer düsteren Atmosphäre eingenommen. „Die 
Schwärze des Dschungeldaches, die Olivtöne der flachen Blätter verliehen dem 
Wald eine düstere Schwere, die durch die in den Luftschächten flimmernden Licht-
stäubchen noch mehr betont wurde.“ (22f.) Sanders betrachtet Port Matarre aller-
dings nur als Durchgangsstation seiner Weiterreise nach Mont Royal, wo er 
Suzanne und Max Clair treffen will. Doch dort lebt kaum noch jemand, und nie-
mand weiß, was dort vorgeht. Angeblich verängstige der Wald die Menschen, 
erfährt Sanders von einem Hauptmann namens Radek. Im Wald bei Mont Royal 
soll eine Pflanzenkrankheit ausgebrochen sein, auf die anfangs niemand geachtet 
habe. Sanders erfährt in seinem Hotel von der französischen Journalistin Louise 
Peret, zu der er eine Liebesbeziehung entwickeln wird, der Notstand sei ausgerufen 
worden. Dann wird ein Toter aus dem Fluss gezogen, an dessen rechtem Arm eine 
Art Kristallisationsprozess eingesetzt hat. Obwohl der Mann bereits vier Tage im 
Flusswasser gelegen habe, sei er erst vor einer halben Stunde gestorben, meint 
Sanders nach der Obduktion. Er entschließt sich, mit Louise Peret nach Mont 
Royal zu fahren, das 75 Kilometer entfernt liegt. Man bringt sie mit einem Motor-
boot über den Fluss dorthin. Sie fahren an überwucherten Kakaoplantagen, leeren 
Leichtern, stillstehenden Kränen und verlassenen Dörfern vorbei. Alles wird 
umschlängelt vom Dschungel, der Licht und Luft in sich aufsaugt. Sanders hört, 
viele Leute seien daran interessiert, dass niemand mehr den Wald betrete. Als er 
und Louise Peret in Mont Royal ankommen, ist dort Militär vor Ort. Unter den 
Zivilisten befinden sich nur noch die Mitglieder einer christlichen Gemeinde, die 
von Pater Balthus betreut werden, sowie einige Landwirtschaftsexperten. Haupt-
mann Radek erzählt, dass im Wald Dinge kristallisiert würden, und dass es auch 
andere Zonen auf der Welt gebe, die von diesem Kristallisationsprozess betroffen 
seien: die Everglades (Florida) und die Pripjet-Sümpfe (Sowjetunion), aber man 
wisse noch nicht, wie es zu diesem Vorgang komme. Radek führt Sanders gegen-
über aus: „[Der Physiker] Tatlin glaubt, daß dieser Hubble-Effekt, wie man das 
nennt, dem Krebs ganz ähnlich ist – ungefähr mit den gleichen Heilungsaussichten 
–, eine Wucherung der subatomaren Struktur der Materie. Es ist, als ob eine Reihe 
verschobener, aber miteinander identischer Bilder desselben Gegenstandes durch 
prismatische Brechung entstünden, aber hier übernimmt das Zeitelement die Rolle 



V. Geschichtsphilosophie 

 190

des Lichts.“ (66f.) Mont Royal wird evakuiert. Dann sieht Sanders, der das Militär 
in den Wald begleitet, den kristallisierten Dschungel zum ersten Mal. 

„Der lange Bogen der über das Wasser hängenden Bäume schien von Myriaden von 
Prismen zu triefen und zu glitzern, und Stämme und Zweige waren von Streifen gel-
ben und karminroten Lichts überzogen, das auf der Wasserfläche zerrann, als sei die 
ganze Szene in einem übertriebenen Technikolorverfahren wiedergegeben. Die 
Küste vor ihnen glitzerte in ihrer ganzen Länge gleich einem verschwommenen 
Kaleidoskop; die übereinandergreifenden Farbstreifen ließen die Vegetation noch 
dichter erscheinen, so daß man kaum mehr als einen Meter zwischen der ersten 
Reihe der Stämme hindurchblicken konnte.“ (69) 

Der Kristallisationsprozess greift bereits auf die ersten Dörfer über. „Die Zäune 
am Straßenrand waren so schwer verkrustet, daß sie eine einzige Palisade bildeten, 
und zu beiden Seiten der Pfähle hing eine weiße, mindestens fünfzehn Zentimeter 
dicke Reifschicht. Die wenigen Häuser zwischen den Bäumen glitzerten wie Hoch-
zeitskuchen; ihre weißen Dächer und Schornsteine hatten sich in exotische Mina-
rette und barocke Kuppeln verwandelt.“ (76) Die Kristallisation schreitet in Wel-
lenbewegungen voran, und wo sie hinkommt, wird es kälter. „Im Wald war eine 
deutliche Veränderung eingetreten, als bräche die Dämmerung herein. Überall 
waren die glasierten Hüllen um Bäume und andere Pflanzen trüber und dichter 
geworden. Der Kristallboden unter ihnen war versiegelt und grau, und die Nadeln 
verwandelten sich in Basaltdornen.“ (77) Sanders betritt diesen Wald und verirrt 
sich. In einem Brief an seine Leprastation in Fort Isabelle im Kongo wird Sanders 
später schreiben: „Inzwischen ist allen Menschen klargeworden, daß Leben und 
Tod in diesem Wald eine andere Bedeutung haben als in unserer gewöhnlichen, 
glanzlosen Welt.“ (83) Die Trennung von Zeit und Raum, so wird an dieser Stelle 
schon angedeutet, ist hier aufgehoben. Man vermutet, dass die Zeit diesen Kristalli-
sationsprozess verursacht hat. „Die vor kurzem gemachte Entdeckung der Anti-
Materie im Universum schließt unvermeidlich den Begriff der Anti-Zeit als der 
vierten Seite dieses negativ geladenen Raum-Zeit-Kontinuums ein. Wo Partikel 
und Anti-Partikel zusammenstoßen, zerstören sie nicht nur ihre eigene physikali-
sche Identität, sondern ihre einander entgegengesetzten Zeitwerte heben einander 
auf und ziehen ein weiteres Quantum vom gesamten Zeitvorrat des Universums 
ab.“ (85) In dem Wald, in dem sich Sanders verirrt, entdeckt er Radek, der bereits 
halb kristallisiert ist. Doch bei dem Versuch, den Hauptmann von seinen Kristallen 
zu befreien, verletzt Sanders ihn schwer. Nur mit viel Mühe gelingt dem Lepraarzt 
die Rückkehr nach Mont Royal. Hier trifft er endlich auf das lang gesuchte Paar 
Suzanne und Max Clair. Doch die beiden scheinen Mont Royal gar nicht verlassen 
zu wollen. Erst da erkennt Sanders, dass Suzanne Lepra hat. Es gibt Leprakranke, 
die zu Dutzenden durch die Dörfer und Städte ziehen, aber das Krankenhaus in 
Mont Royal nimmt sie nicht auf, obwohl es leer steht; es fehlen angeblich 
Behandlungsmöglichkeiten. Seiner Geliebten Louise Peret erklärt Sanders: „Es gibt 
auch eine dunkle Seite der Seele, und ich vermute, man kann nichts anderes tun, als 
ihr Gegenteil zu entdecken und beide miteinander in Einklang zu bringen – das 



V. Geschichtsphilosophie 

 191

geschieht hier im Wald.“ (138) Mittlerweile ist auch die Stadt Mont Royal vom 
Kristallisationsprozess befallen. Eines Morgens ist Suzanne Clair verschwunden, 
und Sanders vermutet, dass sie absichtlich in den Wald hineingegangen ist. Auf der 
Suche nach ihr kommt Sanders in eine Kirche, in der Pater Balthus Orgel spielt. 
Dort bleibt er drei Tage. Balthus interpretiert die Kristallisation christlich-theolo-
gisch. „In diesem Wald erleben wir die letzte Zelebration des eucharistischen Lei-
bes Jesu. Hier wird in der endgültigen Vereinigung von Raum und Zeit alles ver-
klärt und zusammengefügt.“ (164) Erst als auch der Innenraum der Kirche Opfer 
des Kristallisationsprozesses wird, verabschiedet sich Sanders, Balthus beschließt 
zu bleiben. Auf dem Weg zurück in die Zivilisation sieht Sanders in einiger Entfer-
nung Suzanne Clair mit einigen Leprakranken, entscheidet sich aber dafür, sie 
ihrem Schicksal zu überlassen. Zwei Monate später schreibt er einen Brief an den 
Leiter der Leprastation von Fort Isabelle, dass in Mont Royal eine Vision des 
Johannes von Patmos Gestalt angenommen habe. Sanders ist überzeugt davon, die 
Ursache der Kristallisation sei nicht allein physischer Natur. Er glaubt, auch die 
Sonne setze bereits Kristalle an und meint, dort im Wald könne man Unsterblich-
keit finden. Inzwischen hat Sanders sein Interesse am Arztberuf verloren, da die 
Unterscheidung zwischen Leben und Tod sinnlos geworden sei. Schließlich lässt er 
sich in einem Motorboot erneut und diesmal endgültig in den Wald bringen. 

 
Nach Franz Rottensteiner finden die Charaktere in dem Roman The Crystal 

World den „Weg zu sich selbst, zu innerem Frieden, zur Befreiung von der Tyran-
nei der Zeit, und das Aufgehen im zeitlosen, auch archaischen Paradies, die Einheit 
mit der Natur.“327 Hauptmann Radek spreche von einer „Harmonisierung der Ge-
gensätze“. Ballards Thema sei die Rückkehr in das verlorene Paradies; „das wahre 
Glück liegt in der Beseitigung der ‚Scheidung von Zeit und Raum’, nach Sanders 
angeblich das höchste Ziel der Naturwissenschaft, die Rückkehr in einen ewigen, 
zeitlosen Zustand.“328 Sanders glaube, der Wald repräsentierte eine archaische 
Erinnerung an die Einheit von Raum und Zeit. Die äußere Verwandlung der Welt 
spiegele die innere Verwandlung der Psyche. Dabei berufe sich Ballard einerseits 
auf die Naturwissenschaft, vertrete aber andererseits eine Weltanschauung, die 
derjenigen Ludwig Klages’ ähnlich sei, der zwei fundamentale Kräfte im Men-
schen am Werke sehe: Geist und Seele. Im Geist bzw. im Ich erkenne Klages das 
Böse. Der Mensch behaupte sich gegen die Natur, stelle sich gegen sie, was auf 
eine Unterdrückung und Zerstörung der Natur hinauslaufe. Das ichlose Tier dage-
gen kenne keine Selbstbehauptung, es stehe in einem unmittelbaren Verhältnis zur 
Natur. Auch wenn Ballard vielleicht nie etwas von Klages gelesen habe, so sieht 
Rottensteiner eine verblüffende Parallele zum Werk dieses Philosophen,329 dem ich 
mich im folgenden kurz widme. 

                                                 
327 Rottensteiner, Die Einheit der Welt, 124. 
328 Beide Zitate Rottensteiner, Die Einheit der Welt, 126. 
329 Vgl. Rottensteiner, Die Einheit der Welt, 126f. 



V. Geschichtsphilosophie 

 192

Die Grundthese Klages’, die er in seinem Hauptwerk Der Geist als Widersacher 
der Seele (1929-32) ausführt, lautet, „daß Leib und Seele untrennbar zusammenge-
hörige Pole der Lebenszelle sind, in die von außenher der Geist, einem Keil ver-
gleichbar, sich einschiebt, mit dem Bestreben, sie untereinander zu entzweien, also 
den Leib zu entseelen, die Seele zu entleiben und dergestalt endlich alles ihm 
irgend erreichbare Leben zu ertöten.“330 Der Mensch zerstöre also die Natur, weil 
er ein Geistwesen sei. Der Unterschied zwischen Mensch und Tier, so Klages, 
bestehe nicht im Denkvermögen des Menschen, sondern der Übergang des Lebens 
von der tierischen zur menschlichen Stufe vollziehe sich in der Wandlung des 
Schauens. Klages stellt die Wachheit des Denkens und Schauens neben das Getra-
gensein vom „Strom des Gedankens“. Diesen Übergang, der sich auch im Men-
schen selbst manifestieren könne, nämlich in der Unterscheidung von beseligender 
Schau und wissenschaftlichem, rein geistigem Erfassen macht Klages an einem 
Beispiel fest: „Hundertmal kann ich den Wald vor meinem Fenster gesehen haben, 
ohne etwas andres als eben nur das Ding zu erleben, jenes selbe Ding, das auch der 
Botaniker meint; aber einmal, während er flammt in Gluten der Abendsonne, ver-
mag mich der Anblick meinem Ich zu entreißen; und da erschaut meine Seele 
plötzlich, was ich nie zuvor gesehen, vielleicht nur eine Minute lang, ja vielleicht 
nur sekundenlang; indes, ob nun lang oder kurz, das jetzt Erschaute war das Urbild 
des Waldes, und dieses Bild kehrt weder für mich noch für irgend sonstwen jemals 
zurück.“331 Die Kenntnis einer Sache mache den Menschen also in Wirklichkeit 
ärmer, denn die Befriedigung des Erkenntniswillens weite sein Besitzgefühl und 
verlocke zu neuen Entdeckungen.332 Weiter schreibt Klages: „Um was wir uns sel-
ber durch die Findung bereichert wähnen, weil wir im Finden die Lust des Obsie-
gens über ein Hindernis des Bewußtseins kosten, um ebendasselbe beraubten wir 
die Wirklichkeit und verengten wir die Unendlichkeit des Erlebens, dem jeder 
Fund ein neues Gesetz vorschreibt, eine neue Schranke zieht, ein neues unwider-
rufliches Soll eingräbt. Die Lust des Eroberns ist eine Lust am Ich, die Seligkeit 
des Schauens eine Seligkeit am Wirklichen […] jede Befriedigung des ‚Willens zur 
Macht’ wird gebüßt mit einem Verlust am Vermögen zur Seligkeit!“333  

Auch in Ballards Roman soll das gestörte Verhältnis des Menschen zur Natur 
aufgelöst werden. Das, so Franz Rottensteiner, könne nicht durch Vertrauen in die 
positivistische Naturwissenschaft geschehen, sondern durch Rückwendung zur 
Natur selbst. Es gehe um die Selbstaufgabe des Ich, um die Devolution von 
Mensch und Intellekt. Solche Sehnsüchte seien bekannt aus der deutschen Roman-
tik; „die Surrealisten haben die deutschen Romantiker als Vorläufer reklamiert; und 

                                                 
330 Klages, Der Geist als Widersache der Seele, 7. 
331 Klages, Vom kosmogonischen Eros, 110. 
332 Vgl. Klages, Der Geist als Widersache der Seele, 449-451. 
333 Klages, Der Geist als Widersache der Seele, 451. Selbstverständlich bietet auch die Philosophie 
Ludwig Klages’ einige Widersprüche. So sieht er im Geist nur einseitig die zerstörerischen, nicht aber 
die kreativen Potentiale. Seine Auseinandersetzung mit dem Christentum ist ahistorisch. Ich kann 
mich hier aber nicht im einzelnen damit befassen. 



V. Geschichtsphilosophie 

 193

auf die Surrealisten wiederum beruft sich Ballard.”334 Es gebe eine Sehnsucht zum 
Wasser, zum Meer, zum Quell, eine Sehnsucht nach dem Zerfließen, die besonders 
bei Novalis ausgedrückt werde. Wie in der Philosophie Ludwig Klages’ sei es auch 
bei Ballard der Geist, der den Menschen von der Natur trenne. Der Mensch 
„behaupte” sich gegen die Natur, womit er sie letztlich zerstöre. Im Menschen 
herrsche der Geist, im Tier die Seele. Der Geist im Sinne Klages’ stelle sich tren-
nend zwischen Seele und Außenwelt. „Wie Ballard war Klages ein tiefer Pessimist, 
er hielt das Verhängnis, ist der Faden zur Natur einmal zerrissen, für unausweich-
lich: denn ist der ‘Geist’ einmal in die Welt getreten, läßt er sich nicht mehr entfer-
nen; alles, was wir gegen eine, selbst wenn als unerwünscht empfundene, Ent-
wicklung tun könnten, vermöchte nur wieder mit Hilfe eben dieses ‘Geistes’ 
geplant zu werden, der aus der Welt geschafft werden soll, weil er unsere Gebor-
genheit in der Natur zerstört hat.”335 Vom Standpunkt des Geistes sei Ballard ein 
Pessimist, aber vom Standpunkt der Seele her vielleicht ein Optimist. Ballards 
Charaktere hätten eine höhere Einsicht, vielleicht eine direktere Verbindung zur 
Natur. Bei Ballard, der die gewohnte Welt verkehre, werde der Traum zur Wirk-
lichkeit, die Tat sinnlos, Verstand und Logik seien Blockierungen unseres Verhält-
nisses zur Natur. „Die Demütigen sind die wahren Herren; die vom Schicksal Miß-
handelten Privilegierte, ihnen ist es gegeben, die Welt so wahrzunehmen, wie sie 
ist. Die Katastrophe der Welt ist ihre Erlösung.”336 

Einen ganz anderen Standpunkt vertritt Stanisław Lem. Er hat diesen Roman 
einer Fundamentalkritik unterzogen und interpretiert Kristallwelt vor dem Hinter-
grund seines Szientismus. Es handele sich bei dem Kristallisationsprozess um eine 
Transformation, die vom Leben zum Tode führe.337 Lem bezeichnet die Helden der 
Romane Ballards mehrheitlich als Menschen, die meinen, „es ist gut, daß wir in 
den Schoß zurückkehren, der uns hervorgebracht hat […] wir gehen in den Lebens-
strom ein, der uns hervorgebracht hat.“338 Diese Zustimmung zum Transformati-
onsprozess nennt Lem eine „Apologie des Regresses“, der er sich mit aller Kraft 
entgegenstellt. Ballards Ästhetik sei eine Literatur des schönen Todes, der er nur 
mit der Bezeichnung „irre“ begegnen kann. Für Lem gilt: „Zwischen den Katego-
rien der Eschatologie und der Ästhetik gibt es keine Konjunktionen.“339 Ballard 
schlage nicht einmal eine andere Metaphysik vor; „wir sollen uns freuen, denn der 
Tod, der kommt, ist ausgesprochen schön – und damit Schluß.“340 Ballards Ge-
samtwerk überhaupt sei mit Pessimismus kontaminiert,341 ja schlimmer noch, er als 
Schriftsteller sei orientierungslos und seine Metaphysik unvernünftig, krüppelhaft 

                                                 
334 Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 358. 
335 Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 359. 
336 Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 360. 
337 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 280. 
338 Lem, Phantastik und Futurologie II, 283. 
339 Lem, Phantastik und Futurologie II, 283. 
340 Lem, Phantastik und Futurologie II, 284. 
341 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 331. 



V. Geschichtsphilosophie 

 194

und damit wertlos.342 Auf Ballards wissenschaftlichen Erklärungsversuch geht Lem 
merkwürdigerweise nicht ein. 

Lems Kritik ist jedoch zu entgegnen, dass seine Annahme falsch ist, wenn er 
meint, in Kristallwelt gehe es um einen schönen Tod. Es ist nicht Ballards Absicht, 
sich mit dem Tod zu arrangieren, was im übrigen auch nicht das Schlechteste wäre. 
Aber dieser Roman wird vielmehr von der Idee eines Jenseits von Leben und Tod 
geleitet. Es geht also darum, die Trennung von Leben und Tod zu überwinden und 
den Ort zu denken, an welchem diese Überwindung möglich sein kann. Die Men-
schen in The Crystal World gehen gerade nicht in den Tod „und damit Schluß“ 
(Lem), sondern sie begeben sich an einen verheißenen Ort jenseits des Dualismus 
von Ewigkeit und Zeit. Auch Lems Behauptung, zwischen Eschatologie und 
Ästhetik gebe es keine Konjunktionen, ist unbedacht. Man braucht nur auf die 
christliche Kunstgeschichte, die abendländische Musik oder die jüdische Poesie 
hinzuweisen, um zu erkennen, dass die Themen des Todes bzw. des Endes der 
Welt ästhetisiert wurden. Bewundern wir nicht die Gemälde von Hieronymus 
Bosch, in denen die Apokalypse dargestellt wird? Was wäre die Welt der Musik 
ohne Mozarts Requiem? Und was würde Lem zu Celans Todesfuge sagen? Indes 
sei Lem zugestanden, dass das Verhältnis von Eschatologie und Ästhetik jedenfalls 
nicht unproblematisch ist.343 Jedoch muss man schon von christlich-mystischen 
Ideen komplett abgeschnitten sein, um das Anliegen Ballards nicht zu verstehen. 
Welchen Anspruch stellt Lem an die Science Fiction? Darf sie nicht pessimistisch, 
muss sie optimistisch sein? Wobei ich damit nicht ausdrücken will, dass das, was 
Ballard in der Kristallwelt und anderen Romanen und Erzählungen darbietet, tat-
sächlich pessimistisch ist. Mit Recht nennt Lem Ballards Roman metaphysisch, 
aber diese Metaphysik ist nicht „krüppelhaft“, sondern der Versuch, dem kruden 
Wissenschaftsoptimismus der Nachkriegszeit etwas entgegenzusetzen. Lem 
demonstriert dem Leser den Szientifismus als Quelle seiner Kritik, und genau 
damit zielt er ins Leere, weil er so nicht in der Lage ist, den Irrationalismus Bal-
lards zu treffen. Lem geht davon aus, dass Science Fiction auch ein wissenschaftli-
cher Beitrag zur Erkenntnis der Welt sein soll. Science Fiction soll eben mehr sein 
als bloß „gute Unterhaltung“. Aber woher weiß er, dass Ballards Roman kein sol-
cher Beitrag ist? Ballard würde wohl antworten, dass Lem in seinem Wissen-
schaftsoptimismus nicht verstanden habe, dass der Mensch in seinen Romanen ein 
Gedemütigter ist, der sich ganz passiv dem Schicksal anvertraut,344 und nicht mehr 
durch den Weltraum rast, um die letzten Weltgeheimnisse zu ergründen. Genau aus 
diesem Diktum wären neue Erkenntnisse zu ziehen. Aus der Forderung, dass 
Science Fiction durch die Wissenschaften legitimiert sein sollte, ziehen Lem und 
Ballard höchst unterschiedliche Schlüsse.  

 

                                                 
342 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 382, 385, 406. 
343 Vgl. Nielen, Motive, 27f. Zum Verhältnis von Eschatologie und Ästhetik vgl. auch Wohlmuth, 
Mysterium der Verwandlung, 75-103. 
344 Vgl. Nielen, Motive, 28. 



V. Geschichtsphilosophie 

 195

Ballards Roman Kristallwelt bietet dem Leser eine Rückkehr der Geschichts-
philosophie zur Eschatologie. Das Ende, wie Ballard es schildert, ist aber keines, 
wie es etwa im Neuen Testament beschrieben wird, dass die gläubigen Christen 
eingehen werden in das ewige Licht des Gottesreiches, sondern dieses Reich wird 
eines sein, das durch die Entwicklung, die das Universum nimmt, – nämlich die 
Verwandlung seiner subatomaren Struktur – zu seiner eigenen Andersheit wird. In 
Anlehnung an physikalische Theorien über die Antimaterie spricht Ballard von der 
Antizeit. Ballard versucht mit seiner Geschichte die Alternative zwischen Leben 
und Tod zu überwinden. Die neue Welt, die auf uns zukommt, ist eine, in der die 
Alternative zwischen der Zeit und der Ewigkeit als einem Jenseits der Zeit aufge-
hoben ist. Diese neue Welt hat Ähnlichkeit mit dem buddhistischen Nirwana. Für 
Kranke, wie etwa Suzanne Clair, die unter Lepra leidet, scheint die Kristallwelt ein 
Ort der Erlösung zu sein. Die Entwicklung des Universums auf das Ende zu läuft 
offenbar schneller ab als der Mensch gedacht hat. Dabei ist aber angesichts dieses 
Endes nicht die Frage „Was tun?“ von Bedeutung, sondern es geht darum, sich auf 
die neue Welt einzustellen. Ballard setzt auf Mystik und Selbsterkenntnis, darauf, 
sich dem Phänomen hinzugeben, auf es zu hören und nicht auf das Ich. Interes-
santerweise spielt der Hauptteil des Romans im Wald, den man auch als Symbol 
für das Unbekannte, Wilde, Furchterregende, Naturhafte, Freie betrachten kann, ein 
Gegenbild zur Zivilisation mit ihren Städten, Maschinen, der Arbeit, der Hektik, 
der Vermessung der Zeit. Ballard betont das Passive und Regressive, die Rückkehr 
zur „Urmutter“ in den Schoß eines ewigen Schlafes mit wachen Augen, eine 
Schau, wie Klages sie beschreibt.345 Ballards Roman ist eine Wiederkehr der Heils-
geschichte im Gewande der Science Fiction. So erscheint der Kristallisationspro-
zess als säkulare Form der Erlösung.346 

 
e) Brian W. Aldiss, Am Vorabend der Ewigkeit 
In dem Roman Am Vorabend der Ewigkeit (The long Afternoon of Earth) von 

Brian W. Aldiss aus dem Jahre 1962 treten Pflanzen die Herrschaft über die Erde 
an. Hier leben die Menschen einer schon fast eschatologisch fernen Zukunft auf 
einer Erde, deren Rotation zum Stillstand gekommen ist. Beherrscht wird die Welt 
von einer riesigen, exotischen Pflanzenwelt, die Menschen und Tiere fast ausge-
rottet hat. Die Menschen sind ständigen Gefahren ausgesetzt, werden getötet und 

                                                 
345 Vgl. Nielen, Motive, 25-27. 
346 Auch Elena Gomel ist der Meinung, dass in dem Roman Kristallwelt die ganze Erde dem Neuen 
Jerusalem der Offenbarung ähnlich werde. Die kristallisierten Menschen seien weder lebendig noch 
tot, sondern suspendiert in zeitlose Lebhaftigkeit. Es gebe Menschen, die freiwillig in die juwelen-
gleichen Wälder gingen, um Teil des anorganischen Neuen Jerusalem zu werden. Zeit und Ewigkeit 
würden in The Crystal World nebeneinander gestellt. Ohne Zeit gebe es kein Wachstum und keinen 
Niedergang. Die juwelenbesetzten Wälder seien eine letzte Inkarnation der apokalyptischen Chrono-
topie, in welcher sukzessive Momente in lebensloser Gleichzeitigkeit einbalsamiert seien in ihrer 
Verleugnung der utopischen Erlösung (vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 144f.). Damit aber 
setzt Ballard dem Neuen Jerusalem etwas entgegen. Während dort nämlich die Ewigkeit die Zeit 
ersetzt hat, Ewigkeit also gegen die Zeit gesetzt wird, versucht Ballard das genaue Gegenteil, nämlich 
Zeit und Ewigkeit miteinander zu versöhnen. 



V. Geschichtsphilosophie 

 196

von Pflanzen gefressen. In dieser alles überwuchernden Pflanzenwelt gibt es fünf 
überlebende Gattungen: Tigerfliege, Baumbiene, Pflanzenameise, Termite und 
Mensch. Der Mensch stellt sich mit den Insekten auf dieselbe Stufe. Er ernährt sich 
von Larven in einer Welt, in es immer wärmer geworden ist. Über den Baumwip-
feln herrschen die sogenannten Traverser, die Spinnfäden über die Wipfel ziehen. 
Sie sind riesige Wesen zwischen Tier und Pflanze, die die Spinnen abgelöst haben, 
ihre Fäden reichen bis zum Mond, und ihre Länge beträgt etwa einen Kilometer. 
Die Traverser können nur von Tigerfliegen getötet werden, wenn diese in Schwär-
men angreifen. Doch nicht nur die Erdrotation hat aufgehört, auch der Mond steht 
immer an derselben Stelle. „In dieser Welt wurde nicht mehr viel gedacht und noch 
weniger gesprochen.“ (14) Eines Tages sagt die Anführerin einer Gruppe von Men-
schen, die aus achtzehn Mitgliedern besteht: „Die Zeit ist gekommen, daß die 
Erwachsenen zu den Göttern hochsteigen, von denen wir kommen.“ (16) Die 
Erwachsenen sind der Überzeugung, dass sie nun freiwillig in den Tod gehen, wohl 
weil es einen alten Glauben gibt, der kommenden Generation Platz machen zu 
müssen; ein Glaube, der offenbar noch existiert, obwohl er längst obsolet geworden 
ist. Dabei überlassen sie die erst halbwüchsigen Kinder ihrem Schicksal. Der Mond 
gilt als Stützpunkt der Traverser. Diese nehmen die aus Baumblättern gefertigten 
Särge der Menschen dorthin mit. Doch nicht alle Erwachsenen kommen lebend auf 
dem Mond an, einige „Särge“ sind wahrscheinlich undicht geworden und Vakuum 
ist eingedrungen. Als sie vom Mond aus auf die Erde blicken, wissen die Men-
schen aber nicht, dass sie von dort kommen. Die Traverser haben schon vor Milli-
onen von Jahren mit Hilfe von Samen und Humus das Terraformen des Mondes 
begonnen. Erst hier auf dem Mond soll angeblich das wahre Leben beginnen. Doch 
darüber erfährt der Leser nichts. Die Kinder, auf der Erde sich selbst überlassen, 
führen einen ständigen Krieg gegen die Pflanzenwelt. Die Hauptperson, ein etwa 
vierzehn- bis sechzehnjähriger Junge namens Gren nähert sich bei seiner Wander-
schaft der sonnenabgewandten Zone der Erde und erlebt, wie die Sonne tiefer sinkt, 
ohne dieses Phänomen zu verstehen. Alle Kinder und Jugendlichen leben in den 
Tag hinein. Es gibt keine Pläne, keine Ziele, nur ständigen Kampf. Ein junges 
Mädchen, Yattmur, klagt über Schmerzen im Bauch, weiß aber nichts von ihrer 
Schwangerschaft und fürchtet zu sterben. „Sie ahnte nicht, daß die Schmerzen 
nicht Tod, sondern Leben bedeuteten.“ (102) Gegen Ende des Romans trifft Gren 
auf seine ehemalige Anführerin, die mit den anderen Erwachsenen vom Mond 
zurückgekehrt ist. Die Morchel, eine Pflanze, die aufgrund ihres parasitären 
Daseins nach vielen Jahrmillionen über mehr Intelligenz verfügt als der Mensch, 
erzählt den Menschen, die sich um sie versammelt haben, vom Schicksal der Welt 
und schließt mit den Worten: „Wir nähern uns wieder dem embryonalen Zustand, 
aus dem wir einst hervorgingen.“ (153) Insgesamt werden die Charaktere dieses 
Romans zwar blass gezeichnet, aber das dürfte dem Umstand geschuldet sein, dass 
aufgrund der Degenerierung des Menschengeschlechts nicht mehr viel Charakter 
übrig geblieben ist. 

 



V. Geschichtsphilosophie 

 197

Hatte Wells in seiner Zeitmaschine die Menschheit vor dem Hintergrund des 
nahenden Endes der Erde als bereits ausgestorben präsentiert, so bietet Aldiss hier 
ein Gegenbild. Die Menschheit existiert zwar noch, aber was ist von ihr geblieben? 
Mit Wells geht Aldiss von einer Degenerierung des Menschen aus, und damit 
unterliegt auch sein Roman dem geschichtsphilosophischen Konzept Spenglers von 
Aufstieg, Niedergang und Zerfall einer Kultur. An dieser Stelle lässt sich aber die 
geschichtsphilosophische Idee des Romans mit der Anthropologie verbinden: Was 
ist der Mensch, wenn er völlig auf sich und seine unmittelbare Gemeinschaft 
zurückgeworfen ist und nicht mehr über seine rein subjektive Vernunft hinaus 
denkt? Aldiss zeigt den Menschen, wie er ist, wenn er tagtäglich nur im Kampf 
begriffen ist, sich ausschließlich um das eigene Überleben und sonst gar nichts 
kümmert, wenn er sich also kulturell gar nicht betätigt. Was gilt dann noch als 
Kultur? Diesen Menschen dürfte zumindest die Fähigkeit zu lesen und zu schreiben 
völlig fehlen. Lediglich zu bestimmten handwerklichen Techniken auf niedrigem 
Niveau dürften sie in der Lage sein. Residuen von Religion sind übriggeblieben, 
etwa der Glaube an ein Leben nach dem Tod, oder an den Beginn des wahren 
Lebens auf dem Mond, aber es gibt kein systematisch ausformuliertes Dogma, 
keine sonstigen theologischen Gehalte. Die Tatsache, dass Erwachsene ihre Kinder 
allein lassen und wichtiges Wissen wie beispielsweise über die Schwangerschaft 
nicht weitergeben, ist aus unserer Sicht ebenso unerklärlich wie das Verschwinden 
des Wissens um den Sonnenuntergang. Dass man die Zeit einmal messen und sich 
daran orientieren konnte, liegt für diese Menschen außerhalb ihrer Vorstellungs-
kraft. 

So wie wir fragen können, wann der Mensch in die Geschichte eintrat, können 
wir fragen, wie er wieder aus ihr austritt. Wann und vor allem wie hört der Mensch 
auf, ein Mensch zu sein? Und was wäre er dann? Die Philosophie hatte früher 
gefragt: Begann Kultur schon mit der menschlichen Bewusstwerdung seiner selbst? 
Mit dem Fragen nach Sinn und Zweck des Daseins? Mit der Nutzung des Feuers? 
Mit der Anfertigung von Werkzeugen? Aldiss aber dreht diesen Spieß nun herum. 
Wie hört der Mensch auf, ein kulturelles Wesen zu sein? Und was wäre diese 
Alternative zum Menschen? So wenig Aldiss das wissen kann, so sehr ist doch der 
Roman in seiner Aussage vom Niedergang der Menschheit eine Frage an das 
Menschsein selbst. Welche Kulturtechniken sind nicht mehr vorhanden, welches 
Wissen ist abhanden gekommen? Was muss ein Wesen wissen, damit es Mensch 
genannt werden kann? Man könnte Aldiss’ Roman auch als Kontrastprogramm 
zum Konzept von Stapledon lesen, der von der Höherentwicklung des Menschen 
zu einem Überindividuum schreibt. Die charakterschwachen Gestalten bei Aldiss 
erscheinen fast als entindividualisierte Exemplare der Gattung Mensch, die auf das 
nackte Überleben reduziert ist. Bei Aldiss kehrt die Menschheit in die Steinzeit 
zurück, die hier wohl Pflanzenzeit genannt werden muss. 

 
2.4. Alternativwelten als Geschichtsphilosophie 
Wir haben uns mit der Zeitmaschine als Gerät befasst, das es uns im Geiste 

ermöglicht, geschichtsumfassende Reisen durchzuführen. Mit dieser Möglichkeit 



V. Geschichtsphilosophie 

 198

stellt sie uns vor den Horizont einer alternativen Weltmöglichkeit, das heißt, mit ihr 
hebt die Möglichkeit, Alternativweltromane zu schreiben, erst an.347 Die eindimen-
sionale Geschichte hat nunmehr ein Ende. Man kann die Geschichte verändern, 
umdrehen, auseinandernehmen, neu zusammensetzen.348 Die Autoren der Science 
Fiction schreiben Alternativgeschichte, weil ihnen die Geschichte des eigenen 
Landes oder der eigenen Zivilisation nicht gefällt. Wichtig ist dabei, dass die 
Alternativwelt von der Parallelwelt unterschieden werden muss. Während die 
Alternativwelt eine Welt beschreibt, wie sie hätte werden können, wenn ein histori-
sches Ereignis anders verlaufen wäre – zum Beispiel die spanischen Armada 
bezwingt die englische Flotte, die Südstaaten gewinnen den Amerikanischen Bür-
gerkrieg, Deutschland gewinnt den Zweiten Weltkrieg, John F. Kennedy wird nicht 
ermordet – erzählt eine Geschichte der Parallelwelt eine Welt, die sich parallel, und 
das heißt zeitgleich zur unseren, befindet. Eine Parallelwelt wäre also eine Welt, 
die neben unserer realen Welt existiert und nicht stattdessen, wie in Alternativwelt-
romanen. „[I]n den Alternativweltromanen geht es um eine veränderte Geschichte 
nach dem Motto ‚Was wäre, wenn?’ […] Unter dem Begriff ‚Parallelwelt’ versteht 
man hingegen, dass mehrere Universen nebeneinander existieren, insofern gleich-
zeitig zum Teil über prägnante naturgesetzliche und/oder kulturelle Abweichungen 
verfügen. Das kann ein und dieselbe Erde sein, auf der es in der einen Dimension 
ein demokratisches Amerika gibt, so wie wir es kennen, in der anderen Dimension 
aber ein totalitäres US-Regime herrscht.“349  

 
Eine immer wiederkehrende Frage in diesem Zusammenhang, die auch von 

Historikern immer wieder gestellt wird, ist die, was gewesen wäre, wenn Deutsch-
land und Japan den Zweiten Weltkrieg gewonnen hätten. Einige Science-Fiction-
Autoren haben es sich zur Aufgabe gemacht, diesen Grundgedanken in ihren 
Romanen zu totalitären Gesellschaftsszenarien zu extrapolieren, wie Philip K. Dick 
in The Man in the High Castle, Otto Basil in Wenn das der Führer wüsste oder 
Robert Harris in Fatherland. Dabei darf man den Begriff der Alternativwelt nicht 
als ontologische Alternative missverstehen. Die Nazis erscheinen in keinem Roman 
als Menschen, die – eben weil es eine Alternativwelt ist – plötzlich fremden-
freundlich, friedliebend, großzügig oder sympathisch wären. Die Pole von gut und 
böse bleiben in der uns bekannten Form erhalten. Auch die Richtung der Zeit (von 
der Vergangenheit über die Gegenwart in die Zukunft) ändert sich nicht. Alternativ 
ist lediglich der Verlauf der Geschichte. 

 
a) Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge 
Der bekannteste zu diesem Motiv veröffentliche Roman ist zweifelsohne Das 

Orakel vom Berge (The Man in the High Castle) von Philip K. Dick aus dem Jahre 
1962. Hier wird ein Amerika beschrieben, das im Osten von den Deutschen und im 

                                                 
347 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 125. 
348 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 214. 
349 Frey, Philosophie und Science Fiction, 286. 



V. Geschichtsphilosophie 

 199

Westen von den Japanern besetzt wurde. Lediglich zwischen Ost- und Westame-
rika fristen die Rocky-Mountain-Staaten ein relativ unabhängiges Dasein, sie sind 
aber trotzdem ein ständiger Spielball der beiden rivalisierenden Besatzungsmächte. 
Der Roman wird aus der Perspektive von vier Personen geschildert, von denen 
einige einander begegnen: Tagomi, ein japanischer Handelsvertreter an der West-
küste, Robert Childan, ein Antiquitätenhändler, der Handwerkskünstler Frank 
Frink, und Juliana Frink, seine Ehefrau. Eine weitere Hauptperson ist der Schrift-
steller Hawthorne Abendsen, dessen Initialen H.A. vielleicht nicht zufällig gewählt 
wurden. Dieser hat einen Roman mit dem Titel The Grasshopper lies heavy (Die 
Plage der Heuschrecke) geschrieben, welcher die Frage stellt, was geschehen wäre, 
wenn die Alliierten den Krieg gewonnen hätten, ein Buch, das verboten ist. Trotz-
dem nehmen die Charaktere immer wieder Bezug auf diesen Roman. Das japani-
sche Ehepaar Paul und Betty Katsoura beispielsweise diskutiert mit dem amerika-
nischen Antiquitätenhändler Robert Childan darüber, ob der Roman The Grass-
hopper lies heavy zum Genre der Science Fiction zu zählen sei. Und in der Tat 
überlegen die drei, wie es wäre, wenn Deutschland und Japan den Krieg verloren 
hätten. Childan gibt vor, den Amerikanern würde es schlechter gehen, wenn Japan 
den Krieg verloren hätte, in Wirklichkeit aber ist er ein Rassist und wirft den Japa-
nern vor, sich wahllos andere Kulturen anzueignen. Dem japanischen Ehepaar 
indes erklärt er: „Der Kommunismus würde herrschen […] Wir mussten leiden und 
die Kriegskosten begleichen […] Aber wir taten es für einen guten Zweck.“ (147) 
Weiter führt er aus: „Hätten Deutschland und Japan den Krieg verloren, würden 
heute Juden die Welt beherrschen. Von Moskau bis an die Wall Street.“ (150) Juli-
ana Frink ist so fasziniert von dem Roman, dass sie den Autor selbst aufsucht. Laut 
Barlow schildere uns Abendsens Roman jedoch nicht unsere wirkliche Welt, son-
dern zeichne ein naives Bild von einem siegreichen Amerika nach dem Krieg:350 
Fernseher werden für einen Dollar an die Armen verkauft, wobei die Fernsehsender 
meist Unterricht für Erwachsene über Landwirtschaft und Gesundheit ausstrahlen. 
Ingenieure, Techniker, Ärzte, Lehrer und Agronomen schwärmen in die Provinzen 
Amerikas aus, um die naturwissenschaftlich-technische Aufklärung auch auf dem 
Lande bekannt zu machen. In China siegt Tschiang Kai-shek, die Briten bieten 
ihren Kolonien ein ähnliches Programm wie die Amerikaner ihren Landsleuten, 
und die Rassendiskriminierung hat ein Ende (vgl. 205-209). Damit präsentiert 
Abendsen seiner Leserschaft eine Utopie: Hätten Amerikaner und Briten den Krieg 
gewonnen, wäre jetzt eine Gesellschaft verwirklicht, in der jeder zum besten seiner 

                                                 
350 Barlow, Reality, 91. Aber Barlows Ausdruck „naiv” ist hier fehl am Platz. Da Abendsen nicht 
wissen kann, wie eine Alternativwelt „wirklich” aussehen würde, ist er auf seine Phantasie, seine 
Gedankenexperimente, auf Gespräche mit Historikern angewiesen und zeichnet ein Bild, das sich 
daraus als „wahrscheinlich“ ableiten lässt. Das ist nicht naiv, sondern phantastisch. Dick zeigt ja nur, 
dass Abendsen die reale Alternative nicht kennen kann. Umgekehrt sagen wir ja auch nicht, Dicks 
Roman Das Orakel vom Berge zeichne ein naives Bild der siegreichen Achsenmächte, eben weil wir 
nicht wissen können, wie eine solche Welt wirklich aussehen würde. Abendsens Roman The Grass-
hopper lies heavy ist nur das Spiegelbild zu Dicks eigenem Roman. Hätte Dick Abendsen einen 
Roman schreiben lassen, in dem unsere Welt so ist, wie sie wirklich ist: das wäre naiv gewesen. 



V. Geschichtsphilosophie 

 200

Nächsten und seiner selbst arbeiten könnte. Dicks Roman schildert mehrere Cha-
raktere, die scheinbar nichts miteinander zu tun haben und die alle eine falsche 
Identität vortäuschen. Während die Nazis gesellschaftspolitisch mit kühler Ratio-
nalität vorgehen und beispielsweise das Mittelmeer trockengelegt haben, handeln 
die Japaner eher intuitiv und versuchen, die Wirklichkeit hinter den Dingen zu 
enträtseln. Hierbei spielt das I Ging eine große Rolle. Auch die Amerikaner in der 
japanisch besetzten Zone haben es zu nutzen gelernt. Alle Hauptcharaktere des 
Romans verwenden es, wenn es ihnen darum geht, wichtige Entscheidungen zu 
treffen. Denn, so heißt es im I Ging, der Mensch könne das Schicksal gestalten, 
wenn er dessen Gesetze kenne. Das I Ging ist Instrument der taoistischen Philoso-
phie von Yin und Yang, den beiden gegensätzlichen Prinzipien der Welt. Während 
Yin Dunkelheit, Zerstörung, das Weibliche, Nachgiebigkeit, Beweglichkeit, Regen, 
Stoff symbolisiert, so Yang Licht, Schöpfung, das Männliche, Härte, Unbeweg-
lichkeit, Sonne, Geist. Diese beiden Prinzipien stehen sich nicht schroff gegenüber, 
sondern ergänzen und durchdringen einander, so dass das eine nie ohne das andere 
sein kann. Sie sind die gegensätzlichen Aspekte des Tao. Das Tao ist der Weg, den 
man geht und das Ziel, auf das alles zustrebt. Das Tao kann sogar in sich ver-
schlungen, doppeldeutig oder labyrinthartig sein. Beide Prinzipien des Seins, Yin 
und Yang, sind notwendig, um die Ordnung des Universums aufrechtzuerhalten. 
Die Wirklichkeit ist ein Gewebe aus Zeit und Wechsel, ein nahtloses Netz unge-
brochener Bewegung, das mit Wogen, Wellen und Mustern gefüllt ist.351 Die Welt-
sicht von Taoismus und Nationalsozialismus sind einander entgegengesetzt. Der 
Taoismus bzw. das I Ging scheint die einzig rettende Antwort auf eine Welt zu 
sein, in der die Achsenmächte ihre Greueltaten und den Völkermord fortsetzen 
können. An einer Stelle wird diese Wirklichkeit von unserer Wirklichkeit, der 
Geschichte, wie wir sie kennen, durchbrochen. Hier wird für einen kurzen Moment 
der Alternativweltroman Das Orakel vom Berge zu einem Parallelweltroman. Der 
japanische Botschafter Tagomi lebt in San Francisco und glaubt an die Flüchtigkeit 
der von uns so genannten Wirklichkeit. Daher ist er es, der diese Stadt plötzlich gar 
nicht mehr als eine erlebt, in der die Japaner die Herren sind, sondern als eine, in 
dem sie eine beargwöhnte Minderheit darstellen. Ihm eröffnet sich ein fremdes 
Raum-Zeit-Gefüge. 

„Keine Pedotaxis, daher ging er zu Fuß weiter und schloss sich den Passanten an. 
Wenn man eins braucht, findet man keins. Gott, was ist das? Er blieb stehen und 
starrte fassungslos ein Ungetüm am Horizont an. Ein albtraumhaftes Gebilde, das 
einer Achterbahn ähnelte, versperrte ihm die Sicht. Eine gewaltige Konstruktion aus 
Metall und Beton, hoch in der Luft. 
‚Was ist das?’ wandte er sich an einen hageren Mann in einem zerknitterten Anzug. 
Der Mann grinste. ‚Grässlich, nicht wahr? Das ist der Embarcadero Freeway. Viele 
Leute finden, er verschandele die Aussicht.’ 
‚Den hab ich noch nie gesehen.’ 
‚Da haben Sie aber Glück gehabt.’ Der Mann ging weiter. 

                                                 
351 Vgl. Warrick, Mind in motion, 44. 



V. Geschichtsphilosophie 

 201

Ein Albtraum, dachte Tagomi. Ich muss aufwachen. Wo bleiben heute nur die 
Pedotaxis? Er schritt rascher aus. Alles wirkte düster und verräuchert. Es roch nach 
Qualm. Triste Gebäude, ein grauer Gehsteig, die Menschen irgendwie gehetzt. Und 
immer noch keine Pedotaxis. 
‚Taxi!’ rief er und eilte weiter. Hoffnungslos. Es gab bloß Autos und Busse. Große, 
aggressiv wirkende Autos, wie er sie noch nie gesehen hatte.“ (299f.) 

Tagomi erlebt, wie ihm in einem Schnellimbiss die Weißen, die dort essen, 
nicht, wie er es gewohnt ist, von sich aus einen Platz anbieten, sondern ihn sogar 
ignorieren, was er als erschütternde Beleidigung empfindet. Noch erschütternder 
aber ist, dass er keine Erklärung für den Zustand dieser Welt oder vielleicht auch 
der eigenen Person hat. „Nach dem Tod erhaschen wir einen Blick auf andere 
Wesen, die uns ausnahmslos feindselig erscheinen. Man ist auf sich allein gestellt. 
Niemand steht einem bei. Die furchtbare Reise… und immer die Reiche des Lei-
dens, der Wiedergeburt, bereit, den flüchtenden, demoralisierten Geist aufzuneh-
men. Wahnvorstellungen.“ (301) In dieser Parallelwelt eröffnet sich Tagomi seine 
eigene innere Wahrheit, seine Angst. Dies ist die Welt, die er fürchtet, dies ist die 
Welt eines siegreichen Amerika. Dies ist das Amerika, wenn wir ihm seine eigene 
Wahrheit geben und seiner inneren Stimme Gehör schenken würden. Ein solches 
Amerika ist das verdrängte, untergründige, vielleicht lauernde Amerika, das von 
den Japanern niedergehalten wird. Diese Parallelwelt ist die Anderswelt zur Wirk-
lichkeit, wie Tagomi sie kennt. Juliana Frink fragt das I Ging, was der Mensch von 
The Grasshopper lies heavy lernen solle. Die Antwort lautet: innere Wahrheit. Der 
Gewinner des Krieges ist in Wirklichkeit auch ein Verlierer. Die eigentliche Nie-
derlage Deutschlands und auch Japans besteht darin, die eigene Andersheit zu 
unterdrücken, womit sie es vermeiden, zu ihrer eigenen Wahrheit zu kommen. 
Dick dreht diesen Satz um. Wir müssen uns in unserer wirklichen Welt fragen, 
worin die Niederlage der Alliierten bestehen könnte. 

 
Vielleicht, so mutmaßt der italienische Philosoph Carlos Pagetti in Bezug auf 

Dicks Roman, dass „in Wirklichkeit“ „die amerikanische Gesellschaft keine Werte 
mehr besitzt, die sie einem anscheinend besiegten Feind entgegensetzen könnte.“352 
Das „Rabaukentum der Nazis“ ist nach Pagetti eigentlich nur „das historische 
Gegenstück zur geistigen Ziellosigkeit und dem Chaos des modernen Amerika.“353 
Dick will uns also nicht sagen, wir sollten froh sein, dass der Nationalsozialismus 
nicht den Endsieg davongetragen hat. Es geht ihm nicht um die Alternative einer 
besseren oder schlechteren Gesellschaft. Vielmehr will er unser Bewusstsein schär-
fen für die Relativität unserer eigenen Weltanschauung. 

Ein Teil des verfremdenden Effektes dieses Romans beruht nach Carl Freedman 
darauf, dass der japanische Sektor des alternativen Amerika gar nicht so fremd 
wirke. Die Japaner würden als humane und kultivierte Individuen beschrieben, und 
die Verfolgung der Juden in den Pazifischen Staaten von Amerika werde nicht von 

                                                 
352 Pagetti, Philip K. Dick und Meta-Science-fiction, 107. 
353 Pagetti, Philip K. Dick und Meta-Science-fiction, 107. 



V. Geschichtsphilosophie 

 202

den Japanern selbst, sondern von ihren deutschen Verbündeten angestiftet. Interes-
santerweise habe sich das blutrünstige militärische Regime Japans unter Tojo zu 
einem halbliberalen kommerziellen Kapitalismus gewandelt, während die Nazihie-
rarchie nach Hitler in Deutschland intakt geblieben sei. Die Deutschen seien die 
technologisch führende Macht, und sie hätten im Gegensatz zu den Japanern in den 
Pazifischen Staaten ihre Art und Weise der Herrschaft auf den östlichen Teil Ame-
rikas übertragen. Der soziopolitische Kontrast, den der Roman zwischen Deutsch-
land und Japan ziehe, sei eigentlich ein spiritueller Gegensatz, in dem die beiden 
Länder als Instanzen des westlichen bzw. östlichen Wertesystems fungierten. Die 
östliche Weltsicht werde vom I Ging repräsentiert, das die Japaner und die westli-
chen Amerikaner häufig benutzten, nicht aber die Deutschen. Der chinesische, 
nicht japanische, Begriff wu spiele eine große Rolle. Eine Übersetzung werde von 
Dick aber nicht geboten. Wu sei der zentrale Begriff, der alle Gesellschaften 
antreibe. Resultat dessen sei, dass die östlichen Gesellschaften humaner seien als 
die westlichen. So tief verwurzelt sei wu, dass Tagomi aus dem Gleichgewicht 
gerate, als er gezwungen sei, einen Menschen zu töten. Der Gegenbegriff zu wu sei 
das Prinzip des Willens und der Herrschaft. Ähnlich wie Horkheimer und Adorno 
in der Dialektik der Aufklärung sehe der Roman die Nazigreuel als perfekte, logi-
sche Verlängerung der westlichen Werte von Aktivität, Tätigkeit, Expansion, 
Erwerb und Herrschaft, eine Verlängerung des ruhelosen Imperialismus des Sub-
jekts, das alles erobere und kolonisiere, das nicht es selbst sei, bis zum letzten 
paradoxen Preis der Reduzierung des Selbst zum Nichts. Denn ein inflationäres, 
expansionistisches Subjekt, das die ganze Welt durchdrungen habe, müsse letztlich 
seine eigene objektive Realität unterminieren. Und genau deshalb hätten die Nazis 
kein definierbares Ziel. Dagegen ergreife wu Partei für das Subtile, den Umweg, 
die autotelische Haltung der Kunst. Während die Japaner auf Metaphern und Allu-
sionen zurückgriffen, träten die Nazis mit ganzem Fuße auf. Für Dick wie für 
Horkheimer und Adorno diene die Verbindung zwischen dem Willen zu herrschen 
und dem Horror des völkermordenden Nazismus als verfremdender Kunstgriff, um 
ein Schlaglicht auf die Tödlichkeit der westlichen Zivilisation zu werfen. Aber das 
geschichtsphilosophische Schema in diesem Roman dürfe nicht einfach unkritisch 
übernommen werden. Dicks Haltung gegenüber dem Orient könne als naiv 
bezeichnet werden. Der Begriff eines heilsam ausbalancierten wu-gefüllten Ostens 
stimme nicht mit dem im Roman präsentierten japanischen Kapitalismus überein, 
denn Kapitalismus bedeute expansionistische und herrschaftliche Dynamik. Aller-
dings liege Dicks Interesse eigentlich weniger beim I Ging, sondern mehr an seiner 
eigenen Nation, die er kritisiere. Sein Text sollte als Plädoyer an sein Land gelesen 
werden, den Kurs zu ändern, den Pfad dominierender Politik zu verlassen. Der 
destruktive Wille zur Kontrolle sei unausweichlich selbstdestruktiv. Sein Roman 
sei daher nicht nur eine Petition gegen den Genozid, sondern auch gegen den nati-
onalen Selbstmord.354 

                                                 
354 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 168-173. 



V. Geschichtsphilosophie 

 203

Das I Ging, so Freedman weiter, erinnere uns aber auch daran, dass Amerika 
sowohl eine pazifische als auch eine atlantische Nation sei. Das Bild eines geteilten 
Amerika sei paradoxerweise ein Symbol der Hoffnung, denn es impliziere, dass 
Amerika kein Monolith und sein Schicksal nicht besiegelt sei, dass die Werte des 
wu erreichbar seien. Die herausragende ästhetische Leistung sei aber letztlich der 
Roman, der im Roman spiele, Abendsens The Grasshopper lies heavy. Dies sei die 
kontrafaktische Erzählung der Alternativgeschichte, in der die Alliierten den Krieg 
gewännen. Während die deutschen Behörden den Roman verböten, dürfe er im 
japanisch besetzten Amerika zirkulieren. Das Buch sei mit Hilfe des I Ging ver-
fasst worden. Dieser Roman im Roman habe eine transformative Kraft, er berühre 
die Menschen und sie erhielten neue Einsichten, vor allem die, dass die aktuelle 
globale Hegemonie nicht unausweichlich sei. Die Nazis bemerkten, dass der 
Roman The grasshopper lies heavy für sie gefährlich werden könnte. Selbst ein 
untergeordneter Nazi-Bürokrat sei von diesem Buch fasziniert. „Erstaunlich, wie 
einen die Fiktion, und sei es irgendein billiges Hirngespinst, in den Bann schlagen 
kann.“ (165) Juliana Frink sei die verständigste Leserin des Buches, sie begreife, 
dass sein Interesse nicht in einer erfundenen, sondern in einer wirklichen Welt 
bestehe. Abendsen habe uns, so denkt sie, etwas über unsere eigene Welt geschil-
dert (vgl. 321), einen „Ausweg“ (329), den er habe zeigen wollen.355  

 
Laut Barlow nutzt jeder Charakter in Dicks Roman das I Ging, allerdings auf je 

eigene Weise. Juliana Frink zum Beispiel glaube durch ihre Versuche mit dem I 
Ging, dass Abendsen in Lebensgefahr schwebe, weshalb sie ihn warnen wolle. Die 
Dinge, die das I Ging erzähle, seien immer offen für Interpretation. Es wolle kein 
unabänderliches Schicksal voraussagen, sondern die Spannung von Gegenwart und 
Zukunft aufzeigen. Eine Fiktion könne mehr Wert in unserem Leben haben als die 
Wahrheiten unserer Wahrnehmung. Dick wolle uns nach Barlow für die eigenen 
Schwächen unserer persönlichen Vermutungen über die Welt, in der wir leben, 
sensibilisieren.356 Selbst die Nazis würden in Das Orakel vom Berge als Menschen 
mit eigenem Standpunkt akzeptiert, auch wenn Dick diesen Standpunkt hasse.357 

Für Elana Gomel ist Dicks Roman in doppelter Weise problematisch. Zum 
einen beschreibe Dick Geschichte nicht als kontingent, sondern als zufällig und 
chaotisch. Geschichte erscheine als Verkettung zufälliger Ereignisse ohne Bedeu-
tung. Der Wahnsinn der Nazis bestehe in dem Glauben, dass Geschichte verstan-
den und kontrolliert werden könne. Das I Ging dagegen diene als Inkarnation einer 
Haltung von Akzeptanz und Passivität. Der Subplot bezüglich falscher historischer 
Artefakte – also die Geschichte um Abendsens Roman – unterstreiche die Notwen-
digkeit, sich von den Schatten der Vergangenheit zu befreien. Der Roman enthalte 
seine eigene Alternativgeschichte, die in dem Roman The Grasshopper lies heavy 
von Hawthorne Abendsen geschildert werde. Die Charaktere läsen den Roman 

                                                 
355 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 175-180. 
356 Vgl. Barlow, Reality, 95. 
357 Vgl. Barlow, Reality, 136. 



V. Geschichtsphilosophie 

 204

unter der Fragestellung, ob die darin beschriebene kontrafaktische Gegenwart eine 
bessere oder schlechtere Welt als ihre eigene sei. Auf dieselbe Weise könnten 
natürlich auch wir Das Orakel vom Berge lesen. Dicks Ziel sei es, die Nazis weder 
zu verurteilen noch sie zu normalisieren, sondern den Leser auf die Unfähigkeit, 
ein endgültiges politisches oder moralisches Urteil über die Geschichte fällen zu 
können, hinzuweisen. Zum anderen bestehe die Idee dieses Romans darin, die 
Besonderheiten der Geschichte auf eine zufällige Ansammlung abstrakter Signifi-
kanten zu reduzieren, in dem jeder Vorgang für einen anderen stehe. Die Postmo-
dernität dieses Romans sei die Postmoderne politischer Gesetzlosigkeit. Interes-
santerweise werde der Holocaust so gut wie nicht thematisiert, sondern durch die 
Entvölkerung Afrikas ersetzt.358 Auf diese Weise werde jede Grausamkeit durch 
eine andere ersetzbar. Der häufige Wechsel des Fokus auf die verschiedenen 
Charaktere des Romans kreiere eine Fragmentierung der Persönlichkeiten. Die 
einzige textliche Autorität, die von außen komme, sei das I Ging, das als Stimme 
des impliziten Autors betrachtet werden könnte.359 

Kim Stanley Robinson zufolge geht es Dick nicht darum, uns mit seinem 
Roman zu zeigen, dass Gott sei Dank „die gute Seite“ gewonnen habe. Dick habe 
in seinen Roman das Spiegelbild der eigenen Welt entworfen. „Die Romancharak-
tere sinnen mit der gleichen Faszination und dem gleichen Unbehagen über die 
Möglichkeit eines Sieges der Alliierten nach, mit der wir die Möglichkeit eines 
Sieges der Achsenmächte in Erwägung ziehen. In Anbetracht des zweifachen Spie-
geleffekts sind wir immer wieder von neuem gezwungen, uns mit der Geschichte 
an sich zu befassen und ganz nebenbei auch die Entwicklung seit 1945 zu hinter-
fragen und zu bewerten.“360 Dicks Roman habe darüber hinaus zwei weitere Bot-
schaften, nämlich einmal, dass trotz des Siegs der Alliierten der Faschismus über-
lebt, und zum anderen, dass trotz des Sieges der Achsenmächte die Menschlichkeit 
überdauert habe. „Diese Möglichkeit – dass der Sieg der Achsenmächte im Jahr 
1962 ein menschlicheres San Francisco zustande gebracht haben könnte – ist viel-
leicht die härteste Kritik, die das Buch, wenn auch indirekt, an unserer Gesellschaft 
übt. Das in Das Orakel vom Berge dargestellte San Francisco erinnert an das San 
Francisco der zwanziger Jahre, das noch nicht vom Nachkriegskapitalismus ent-
stellt war.“361 Wir erinnern uns an die Szene, die Tagomi erlebt, als er in unsere 
Welt „hineinfällt“: „Alles wirkte düster und verräuchert. Es roch nach Qualm. 
Triste Gebäude, ein grauer Gehsteig, die Menschen irgendwie gehetzt […]. Es gab 
bloß Autos und Busse. Große, aggressiv wirkende Autos, wie er sie noch nie gese-
hen hatte.“ (300) Man könnte meinen, dass der Faschismus durch den Sieg der 
Alliierten auf eine andere Weise überlebt haben könnte. Uwe Anton liest diesen 

                                                 
358 So macht uns Gomel indirekt darauf aufmerksam, dass in dem Roman Das Orakel vom Berge 
noch immer Juden in Amerika leben, die aber – eben das ist merkwürdig – nicht fragen, was aus ihren 
Brüdern in Europa wurde. Es wird nicht erwähnt, aber wir haben bei allem Schauder in Dicks Roman 
kaum bemerkt, dass die Nazis die Juden zwar verfolgen, aber nicht in Massen ermordet haben. 
359 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 108f. 
360 Robinson, Nachwort zu Dick, Das Orakel vom Berge, 340. 
361 Robinson, Nachwort zu Dick, Das Orakel vom Berge, 341. 



V. Geschichtsphilosophie 

 205

Roman als Parabel: „Auch nach der Niederlage Hitlers ist der Faschismus noch 
längst nicht besiegt.“362 

Wenden wir uns noch einmal dem I Ging zu: Konstatiert werden muss, dass der 
Sieg der Alliierten zwar die Niederlage des Faschismus bedeutete, dass aber der 
Gegensatz ja nie wirklich überwunden werden kann. Im Gegenteil: Je stärker wir 
dagegen ankämpfen, desto stärker wird er in den Untergrund einsickern, sich dort 
einnisten, darauf warten, eines Tages wieder an der Oberfläche zu erscheinen, 
wenn seine Zeit gekommen ist. Selbst wenn es gelänge, alle Faschisten zu beseiti-
gen, so würde doch die Idee des Faschismus im Gedächtnis der Menschheit veran-
kert bleiben. „Man kann etwas Wirkliches nicht beseitigen. Im besten Fall können 
wir nur ein Wirkliches durch ein anderes, ein Übel durch ein zweites, nur zu oft 
schlimmeres Übel ersetzen […] Wirklich los werden wir durch das Loswerden-
wollen nichts.“363 Ist die Welt des Kapitalismus, in die Tagomi „hineinfällt“, mit 
ihrer Industrialisierung, Umweltverschmutzung, Ausbeutung nicht auf eine andere 
Weise ebenso furchtbar wie die faschistische Welt, die die Alliierten besiegt hat? 
Für Dick ist die eine Alternative so grausam wie die andere. Die eigentliche Alter-
native, die Dick uns bietet, ist zum einen die taoistische Weltsicht, die in jedem 
Übermaß das Herausfließen des Zuviel in das Zuwenig sieht, so dass die Extreme 
einander ausgleichen. Zum anderen will uns Dick für den Gedanken sensibilisieren, 
dass die Welt, so wie sie ist, nicht selbstverständlich ist, sondern ein zerbrechliches 
Gebilde, in dem wir uns nie sicher fühlen dürfen. 

 
b) Otto Basil, Wenn das der Führer wüsste (I) 

Wie Dicks Das Orakel vom Berge ist auch der Roman Wenn das der Führer 
wüsste des Österreichers Otto Basil aus dem Jahre 1966 ein Roman der Alternativ-
geschichte, der ebenfalls davon ausgeht, dass die Nazis den Zweiten Weltkrieg 
gewonnen haben. Jedoch ist die Alternative, die Basil gegenüber Dick anbietet, 
ungleich düsterer gezeichnet. Dieser Roman ist in den 1960er Jahren angesiedelt. 
Protagonist ist der NSDAP-Volksgenosse Albin Totila Höllriegl, Strahlungsspezi-
alist und Beheber von Strahlungsschäden, auch von Erdstrahlen. Der größte Teil 
des Romans spielt im Harz, genauere Ortsangaben sind wegen der nationalsozia-
listischen Umbenennung vieler Kleinorte jedoch nicht möglich. Deutschland hat 
Europa und die Sowjetunion besetzt und unter Kontrolle gebracht. Nach dem Ende 
des Zweiten Weltkrieg 1945 wurden 34 Staatsmänner der Alliierten durch die 
Garotte hingerichtet. Nach dem Tode Rosenbergs ist auch eine neue philosophische 
Bewegung entstanden, der Nationalsozialistische Materialismus (NATMAT). Von 
Anfang an liegt eine düstere Atmosphäre über dem Roman. Viele Menschen leiden 
unter Schlafstörungen, Gemütskrankheiten, Verfolgungswahn und Lebensüber-
druss, Worte wie „Selbstmord“ oder „Freitod“ dürfen öffentlich aber nicht geäußert 
werden. Nach wie vor gibt es Konzentrationslager (KL), aber auch sogenannte 
Untermenschenlager (UmL). Albin Totila Höllriegl, der sich als sexbesessener und 

                                                 
362 Anton, Dick, 101. 
363 Giegerich, Atombombe, 8. 



V. Geschichtsphilosophie 

 206

devot-masochistischer Fetischist entpuppt, schwärmt für die Adelige Ulrike (Ulla) 
von Eycke, die als KL-Kommandantin eingesetzt war. Nachdem Höllriegl das 
Haus der von Eyckes nach Strahlungen untersucht hat, platzt die Nachricht in Fern-
sehen und Radio herein, dass der Führer Adolf Hitler verstorben ist. Sein Nachfol-
ger soll ein Deutschkroate namens Ivo Köpfler werden. Hitlers Tod löst einen 
Welt- und einen Bürgerkrieg aus, denn es zeigt sich recht bald, dass er die ver-
schiedensten Interessen bündeln konnte. Nach seinem Tod aber zerreißt dieses 
Band; die unterschiedlichsten Nazi-Gruppen versuchen nun, die Macht an sich zu 
reißen. In dieser Situation erhält Höllriegl von seinem Parteigenossen Hirnchristl 
den Auftrag, das Haus eines gewissen Professors Gundlfinger nach Strahlen zu 
überprüfen. Höllriegl hat jedoch noch eine lange Odyssee vor sich, bevor er Gundl-
finger in dem nun beginnenden Chaos auffinden kann. Der Krieg Japans gegen 
Deutschland und seine Satellitenstaaten, so mutmaßt Höllriegl, habe schon vor 
Tagen oder Wochen begonnen, ohne dass das deutsche Volk etwas davon erfahren 
hätte. Berlin, Kassel, Paderborn, Bielefeld, Lübeck werden angegriffen, aber 
zunächst nur mit „konventionellen“ Waffen. Umgekehrt greifen auch die Deut-
schen japanische Städte an. Auf dem Weg zu Gundlfinger trifft Höllriegl auf eine 
Gruppe von Psychoanalytikern, deren Sitzungen im Geheimen stattfinden müssen. 
Der Vorsitzende dieser Gruppe erklärt, dass der Mensch unter den Zwängen dieses 
Systems ein grausames Leben führen müsse: „Der Schizophrene erlebt das grauen-
hafte Los der Entfremdung von der Wahrnehmung als sein Schicksal, wogegen der 
heutige Gesunde, mehr oder minder bewußt, unter dem Erlebniszwang einer trau-
matischen, von Willkür und Gewalt regierten, unendlich gefährdeten Zeit sich all-
mählich von der Erscheinungswelt ablöst, sich ablösen muß […] Er rutscht in eine 
künstliche Schizophrenie hinein; das Wachen wird zum Traum, und vice versa, der 
Traum wird zum Trauma.“ (140) Während die japanischen Truppen nicht nur an 
Europas Grenzen auftauchen, sondern auch schon in die Schweiz und in Oberita-
lien eingedrungen sind, gibt es im deutschen Heer Gehorsamsverweigerungen 
gegen den Befehl, atomare Waffen gegen Japan einzusetzen, aber nur deshalb, um 
gegen Köpfler zu sabotieren, der von bestimmten NS-Gruppen wie etwa den 
„Werwölfen“ für einen Testamentsfälscher gehalten wird, um Hitlers Nachfolge im 
eigenen Sinne zu regeln. Immer mehr wird deutlich, dass nicht nur ein Weltkrieg, 
sondern in Deutschland auch ein Bürgerkrieg zwischen den verschiedenen natio-
nalsozialistischen Interessengruppen ausgebrochen ist. Da fällt die erste Atom-
bombe auf Reichsgebiet, in der Gegend von Lemgo und Bad Salzuflen und damit 
recht nahe der Gegend, in der Höllriegl lebt. Wegen der atomaren Strahlung wer-
den jetzt Lebensmittel aus Tiefbunkern und unterirdischen Lagerhäusern verzehrt. 
In der Kleinstadt Sauckelruh trifft Höllriegl dann endlich auf den lange gesuchten 
Professor Gundlfinger. Dessen Philosophie hat mit dem offiziellen NATMAT 
nichts zu tun, sondern ist eher ein wirres Konglomerat, das entfernt an die Exi-
stenzphilosophie Kierkegaards oder Heideggers erinnert. Gundlfinger erklärt Gott 
zu einer Krankheit, zu der jede Religion ein passendes Heilverfahren sei (vgl. 
177f.) Während Gundlfinger Gott anhand der Materiegleichung Heisenbergs 
beweisen will, richtet Höllriegl die Warnung der psychoanalytischen Gruppe aus, 



V. Geschichtsphilosophie 

 207

Gundlfinger sei in Gefahr. Und in der Tat wird noch während dieses Gesprächs ein 
Attentat auf Gundlfinger verübt, das dieser nur knapp überlebt. Höllriegl flüchtet. 
Ganz Deutschland ist in Aufruhr. Überall fliehen die Menschen, und niemand 
weiß, wohin man denn flüchten soll. In allgemeinen Krisensituationen reagieren 
die Deutschen hier mit pauschalen Naziparolen wie „Die Partei denkt für dich!“ 
Höllriegl, bei dem sich bereits erste Anzeichen der Strahlenverseuchung finden, 
ärgert sich maßlos darüber, dass kein Reichssender etwas über die Kernexplosio-
nen berichtet hat, obwohl Köpfler doch mehr Offenheit als sein Vorgänger Hitler 
versprochen hat. In diesem allgemeinen Chaos soll Hitler in eine in den Kyffhäuser 
eingelassene Felsenkammer beerdigt werden. Es geht das Gerücht, der Führer sei 
nicht eines natürlichen Todes gestorben, sondern in einen Scheintod versetzt und 
dann bei lebendigem Leib in einen Sarg gelegt worden, in dem er erstickt sei. 
Abertausende Marschkolonnen nehmen in einstudierten Ritualen Abschied von 
Hitler. Doch diese Totenfeier kulminiert in einem Rausch von Sex, Gewalt und 
freiwilligem Opfertod (vgl. 228-247). Mit Hilfe einiger umherstreifender Polizi-
sten, Soldaten und Offiziere versucht Höllriegl, sich ein Bild von der Lage zu 
machen. Das Zerwürfnis im Bürgerkrieg geht mitten durch Volk und Partei. „Das 
Chaos, der Kampf aller gegen alle, war proklamiert, und dieses infernalische deut-
sche Chaos hatte sich wie ein Lauffeuer über den Erdkreis verbreitet: in den beiden 
Amerika, in Afrika, in gewissen Teilen Asiens, in den Polgebieten, sogar im japa-
nischen Australien – überall, wo die Neue Ordnung ihre Stationen errichtet hatte, 
war aus dem globalen Machtkampf der beiden Giganten eine Unzahl von Einzel-
aktionen entstanden, die in ihren verworrenen Auswirkungen gleichfalls von kei-
nem mehr überschaut werden konnten.“ (259) Das Gerücht, Hitler sei von seinem 
Leibarzt auf Befehl Köpflers ermordet worden, verbreitet sich wie ein Lauffeuer. 
Letztlich wird Hitler sogar zum Christus erhoben. „So enthob der ‚Deutsche 
Christen e.V.’ ganz offiziell Frauja oder Kristos, den Menschensohn, seiner ange-
stammten Mittlerrolle zwischen ‚gotfater’ oder dem ‚angerufenen Wesen’ und den 
Menschen und setzte Adolf Hitler an seine Stelle.“ (260) Staatspolizei und Feld-
gendarmerie laufen zum Bundschuh über. Gemeinsam bekämpfen sie SS, Ordens-
burgen, Reichszuchtanstalten und den Werwolf. Doch die Radiosender vermeiden 
jeden Hinweis auf einen Bürgerkrieg. Selbst die Wehrmacht, insbesondere die 
Luftwaffe, ist politisch gespalten. Höllriegl kehrt zu Ulla zurück, um sie zu retten, 
doch er fühlt sich am Ende seiner Kräfte. Erst jetzt erkennt er die ganze Sinnlosig-
keit der Naziexistenz (vgl. 294). Höllriegl und Ulla gelangen in ein Auffanglager 
für Strahlenverseuchte. Doch dieses Leben unter Zwang hält Höllriegl nicht mehr 
aus, weshalb er mit Ulla und etwa 30 bis 40 weiteren Personen aus dem Lager aus-
bricht. Ein Flugzeug bringt sie weg, das aber auf Island notlanden muss. Hier tritt 
Höllriegl seinen letzten Weg an. Bei ihm und auch bei Ulla machen sich zuneh-
mend die Auswirkungen der Strahlenverseuchung bemerkbar. Als ihre Gruppe von 
einer unbekannten Einheit angegriffen wird, läuft Höllriegl, völlig verzweifelt, 
absichtlich den Gewehrsalven entgegen. 

 



V. Geschichtsphilosophie 

 208

In seiner Schilderung gibt sich der Roman so zerrissen, wie die nationalsozia-
listische Weltanschauung sich präsentiert hatte. Die schrittweise Verwüstung der 
Landschaft korrespondiert mit der um sich greifenden Verrohung der Menschen, 
die sich frenetischen Orgien hingeben. Das Reich zerfällt, weil seine Angehörigen 
nie gelernt haben, selbständig zu denken. Jetzt, wo die Vorgesetzten im Kriege 
fallen, sind alle auf sich selbst angewiesen, und der Spruch „Die Partei denkt für 
dich!“ ist nicht mehr haltbar. Basil stellt die Frage, was aus dem Menschen wird, 
wenn er nicht als autonom gedacht wird. Im Faschismus wird der Einzelne als 
Individuum annulliert, von der Masse absorbiert. Der Mensch denkt nicht mehr, er 
wird verdummt und hat kein eigenes Lebensziel. Der Geschichte als ganzer ent-
spricht der Protagonist Höllriegl als einer beinahe amorphen Persönlichkeit, die 
von Fall zu Fall, von Auftrag zu Auftrag lebt, und im Grunde sexsüchtig ist, was 
nicht verwunderlich ist, da die Naziführung dafür eintritt, dass es Sexualität nur 
geben darf, um Kinder in die Welt zu setzen. Die Nationalsozialisten haben hier 
von der römisch-katholischen Kirche gelernt, die Sexualität für ihre Zwecke zu 
instrumentalisieren. 

Höllriegls Flucht kennt kein Ziel. Es fällt auf, dass er keine Familie und keine 
Freunde hat, er ist nur mit ein paar Parteigenossen flüchtig bekannt. Die Adelige 
Ulla, die aus dem Baltikum stammt, kennt er nur, weil sie in seiner Nähe wohnt 
und in einer Fernsehserie mitgespielt hat. Im Grunde ist Höllriegl ein völlig verein-
samter Mensch, genau die beziehungslose Person, die sich das nationalsozialisti-
sche System wünscht. Ein Mensch, der ohne Beziehungen, ohne Verwandte und 
Freunde ist, der also keine Solidarität geben, aber auch keine empfangen kann, ist 
eine Monade. Damit hat der Nationalsozialismus sein Ziel erreicht. Höllriegl gibt 
sich nach außen stark, ist aber innerlich den Kriegsumständen nicht gewachsen. 
Sich selbst bezeichnet er immer wieder als Feigling, als Schwächling, als Null, und 
häufig kommt ihm sein Leben so vor, als wenn er es nur träume, womit er die The-
orie des Psychoanalytikers, den er auf dem Wege zu Gundlfinger trifft, bestätigt. 
„Alles, was er erlebte, hatte die Qualität eines Traums, den man, ob man will oder 
nicht, zu Ende träumen muß.“ (162) „Es kam ihm vor, als hätte ihm jemand einen 
fremden Kopf aufgesetzt […] Alles wurde quälend unwirklich.“ (168) „Träumte 
er? Dachte er mit dem Hirn eines andern? Oder hatte er sich mit Haut und Haar in 
ein fremdes Wesen verwandelt?“ (179) Das nationalsozialistische System frisst 
seine Angehörigen mit Haut und Haar, verleibt sie sich ein, bis sie keine Indivi-
duen, sondern nur noch eine amorphe Masse sind. Was ist Höllriegls Traum ande-
res als sein existenzieller Wunsch, ein ureigenes Leben als Individuum leben zu 
können? Weil die Nazis aus ihm ein Wesen gemacht haben, das nicht er selbst ist, 
träumt er von sich selbst als von einem anderen. Basil radikalisiert in seinem 
Roman Adornos Diktum aus der Minima Moralia, dass unter dem Nationalsozia-
lismus das Schema der Blutrache wieder eingeführt worden sei, „mit ganzen Nati-
onen als subjektlosem Subjekt.“364 Basil radikalisiert die „namenlose Fron der Sie-
gergeschichte“ (Walter Benjamin). Basils zu Ende gedachter Pessimismus über die 

                                                 
364 Vgl. Adorno, Minima Moralia, Nr. 33, S. 65. 



V. Geschichtsphilosophie 

 209

Geschichte des Menschentums gemahnt auch an Benjamins „Engel der 
Geschichte“. Es ist, als stehe dieser Engel dem Roman gleichsam Pate, wenn auch 
ungewollt, denn: „Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er 
eine einzige Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm 
vor die Füße schleudert.“365 Und Gundlfingers Ringen mit Gott wird zum letzten 
Versuch der Philosophie, sich angesichts der totalen Materialisierung des Daseins 
und der Verdummung der Massen überhaupt noch am Leben zu erhalten. In einer 
Gesellschaft, die Hitler zum Christus macht, kann auch Gott nur noch krank sein. 

Im Gegensatz zu Dick wird bei Basil der Sieg des Nationalsozialismus aber 
nicht zum kritischen Spiegelbild der eigenen Gesellschaft umgebogen, die den Sieg 
des Gegners als Alternative ins Auge fasst. War bei Dick der Gegensatz zwischen 
dem Sieg der Achsenmächte und dem der Alliierten eine taoistische Bewegung 
zweier Welten, so findet bei Basil eine solche Bewegung nicht statt. Und so ist sein 
Roman das angemessene Gegenstück zu Dicks Orakel vom Berge. Wo Dick den 
Taoismus als Bewegung rivalisierender Mächte ins Spiel bringt, da zeigt Basil, 
dass die einseitige und unreflektierte Durchsetzung eines Kampfes um den Endsieg 
scheitern muss, was bereits im Begriff des Endsiegs begründet liegt. Der totale 
Sieg birgt, taoistisch betrachtet, die totale Niederlage oder Katastrophe bereits in 
sich. Basil geht es mehr darum, in die Tiefe des Faschismus einzudringen, um im 
Gedankenexperiment auszuloten, zu welch einem Wesen der Mensch sich unter 
solch einem System entwickeln kann. Nun könnte man meinen, der Faschismus 
habe keine Tiefe und das Böse sei banal (Hannah Arendt). Aber mit solcher Aus-
kunft verweigert man die Auseinandersetzung mit dem, was menschenmöglich ist. 
Von diesem Roman müssen wir uns beunruhigen lassen über das destruktive 
Potential, das im Menschenwesen schlummert.  

 
c) Robert Harris, Vaterland 
Bei der Geschichte Vaterland (Fatherland) von Robert Harris aus dem Jahre 

1992 handelt es sich um einen Kriminalroman, der in ein Science-Fiction-Gewand 
gekleidet ist. Auch dieses Szenario ist vor dem Hintergrund einer Alternativweltge-
schichte, des Sieges der Nazis im Zweiten Weltkrieg, aufgebaut. Im Jahre 1964 
muss anlässlich des 75. Geburtstages des Reichsführers Adolf Hitler der SS-Kripo-
beamte Xaver März, ein unangepasster Ermittler, in der Hauptstadt Berlin den 
Mord an dem altgedienten hohen SS-Offizier Josef Bühler aufklären, der im Zwei-
ten Weltkrieg in Polen eingesetzt war. Kurz darauf wird ein weiterer hoher SS-
Offizier in Berlin ermordet aufgefunden: Wilhelm Stuckart, der von der amerikani-
schen Journalistin Charlotte (Charlie) Maguire entdeckt wird. Ihr Vater kannte 
Stuckart, und dieser SS-Offizier hatte Kontakt mit Charlotte aufnehmen wollen. In 
diese Situation platzt die Nachricht, dass der US-amerikanische Präsident Joseph P. 
Kennedy (der Vater des tatsächlichen Präsidenten John F. Kennedy) künftig gute 
Beziehungen zwischen den USA und Nazideutschland wünsche. Im Laufe von 
März’ Ermittlungen stellt sich heraus, dass sich die beiden Opfer einige Tage vor 

                                                 
365 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, 669. 



V. Geschichtsphilosophie 

 210

ihrem Tod mit dem alten Kriegskameraden Martin Luther getroffen hatten, der 
seitdem flüchtig ist. Im Keller von Bühlers Wohnung wird eine Menge Beutekunst 
aus dem Zweiten Weltkrieg entdeckt. Nach Ansicht der Gestapo, die von dem 
zwielichtigen SS-Obergruppenführer Globczinski geleitet wird, hat sich die 
Geschichte im Krieg folgendermaßen abgespielt: „Bühler hat die Kunstwerke 
gestohlen. Stuckart hat sie in Empfang genommen. Luthers Stellung im Außenmi-
nisterium gab ihm die Möglichkeit, frei ins Ausland zu reisen. Wir nehmen an, daß 
er bestimmte Gegenstände aus dem Reich geschmuggelt und sie dann verkauft 
hat.“ (144) Obwohl Xaver März von der Gestapo der Fall entzogen wird, arbeitet er 
daran heimlich weiter, denn dass die Geheimpolizei ihm einen normalen Mordfall 
entzieht, erscheint ihm sonderbar, zumal Globczinski an der Variante festhält, 
Bühler und Stuckart hätten sich selbst umgebracht. Von nun an konkurrieren März 
und die Gestapo bei der Suche nach Luther miteinander. Es stellt sich heraus, dass 
Bühler im Sommer 1942 in Zürich heimlich ein Konto mit einem Schließfach 
eröffnet hatte. Xaver März, der sich mit der amerikanischen Journalistin Maguire 
zusammenschließt, findet heraus, dass Luther nach dem Tode von Bühler und 
Stuckart in Zürich war und etwas aus dem Schließfach holte. Von Maguire erfährt 
März, dass nicht nur Stuckart, sondern auch Luther mit ihr Kontakt aufnehmen 
wollte. März und Maguire finden in dem Schließfach außer einem alten Original 
von Leonardo da Vinci nichts. Das bringt sie zunächst auf eine falsche Spur, denn 
sie meinen, es gehe in dem Mordfall um verheimlichte Beutekunst. Doch in einem 
Berliner Archiv entdeckt März Ausschnitte einer Einladung des stellvertretenden 
Reichsführers SS Reinhard Heydrich, der immer noch lebt, an vierzehn Personen, 
sich zu Beginn des Jahres 1942 zu einer Konferenz am Wannsee einzufinden. 
Gegenstand sei die „Endlösung der Judenfrage“, ein Ausdruck, der März nichts 
sagt. Seine weiteren Nachforschungen ergeben, dass alle Teilnehmer der Wannsee-
konferenz, unter ihnen auch Bühler und Stuckart, unter merkwürdigen Umständen 
ums Leben kamen. Nur Luther lebt noch. Dieser nimmt schließlich Kontakt zu 
Maguire auf und bittet sie dringlich, ihre Beziehungen zur amerikanischen Bot-
schaft spielen zu lassen, damit er Asyl in den USA erhält. Luther bietet Informatio-
nen als Gegenleistung. Als sich März und Maguire gemeinsam mit Henry Nightin-
gale, einem Freund Maguires und Mitarbeiter der amerikanischen Botschaft, mit 
Luther treffen wollen, wird dieser auf offener Straße erschossen. Es gelingt März 
unter mysteriösen Umständen an den Koffer zu kommen, den Luther aus Zürich 
mitgebracht hatte. Dieser enthält Dokumente über die Greueltaten der Nazis in 
Osteuropa, die diese während des Zweiten Weltkriegs verübt hatten. Erst jetzt wird 
dem SS-Sturmbannführer Xaver März klar, dass die Juden nicht einfach nach Ost-
europa umgesiedelt wurden, wie die NS-Führung immer wieder behauptet hatte, 
sondern die Juden zu Millionen gefoltert und ermordet wurden. Einige der Doku-
mente, die dies beweisen, übergibt er Maguire, die sie über die Schweiz in die USA 
schmuggeln und dort veröffentlichen soll. Damit würde auch Kennedys Wieder-
wahl verhindert, da es für seine Politik der Entspannung keinen Grund mehr gäbe. 
März fragt sich, warum von den vierzehn Teilnehmern der Wannseekonferenz in 
den letzten neun Jahren acht Leute ums Leben kamen, in den letzten sechs Mona-



V. Geschichtsphilosophie 

 211

ten aber sechs. Warum plötzlich diese Eile? Da wird März wegen seiner eigen-
mächtigen Nachforschungen von der Gestapo verhaftet, gefoltert und verhört. Dem 
Gestapo-Beamten Krebs liefert März einige Dokumente aus. Auch dieser ist über-
rascht, Krebs weiß beispielsweise nicht, was Zyklon B ist. Aus den Aufzeichnun-
gen geht auch hervor, dass SS-Obergruppenführer Globczinski an Ermordungen 
von Juden in Lublin beteiligt war, ein Grund, weshalb er März’ Nachforschungen 
unterbinden wollte. Diesem wird klar, dass die Auffindung der von Bühler, Stuck-
art und Luther geraubten Beutekunst nur dazu diente, die wirklich wichtige Tatsa-
che, nämlich den Mord an den europäischen Juden, zu verschleiern. Und weshalb 
die letzten sechs der insgesamt vierzehn Wannseekonferenzteilnehmer so schnell 
sterben mussten, wird für März ebenso offenbar: wegen Kennedys angekündigter 
Entspannungspolitik mit Nazideutschland. Gegenüber seinem Verhörer Krebs 
erläutert März: „Alles sollte am letzten Dienstag erledigt sein und bereit für den 
Besuch unserer guten neuen Freunde, der Amerikaner.“ (353). Zwar wurden Büh-
ler und Stuckart vor der Erklärung des Außenministeriums über die neuen, guten 
Beziehungen zu den USA ermordet, aber das bedeutet, dass der Mörder Kenntnis 
von den Vorgängen im Außenministerium hatte. Während Maguire mit den Doku-
menten in die Schweiz flüchten kann, bleibt das Schicksal des Kripobeamten März 
offen, aber es wird nahegelegt, dass es kein angenehmes sein wird.  

 
Robert Harris zeichnet ein Bild des Deutschen Reiches, das erst ab dem Jahr 

1942 zu einer Alternativgeschichte mutiert. Viele der im Roman erwähnten Perso-
nen haben tatsächlich gelebt, so Bühler, Stuckart, Luther, Globczinski oder Heyd-
rich. Erst ihr späteres Schicksal, nach 1942, gestaltet er anders. Harris hat in sei-
nem Roman auch Textpassagen aus echten historischen Dokumenten verwendet, 
insbesondere solche, in denen es um die Vernichtung der Juden in Osteuropa geht. 
Die Alternativgeschichte, die Harris uns bietet, sieht folgendermaßen aus: Nazi-
deutschland hat den Zweiten Weltkrieg gewonnen. Edward ist bis zum gegenwärti-
gen Zeitpunkt, 1964, König von England. 1944 gab es einen Sonderfrieden mit den 
Briten, die Amerikaner besiegten die Japaner zwar mit Atombomben, wurden dafür 
aber selbst mit einer Atombombe über New York von den Deutschen angegriffen. 
Der Zweite Weltkrieg endete erst 1946 mit einem Frieden mit Amerika. Aber am 
Rande des Ural wird immer noch gegen die Sowjetunion gekämpft. Omsk ist die 
Hauptstadt der restlichen Sowjetunion. Deutschland hat zwölf europäische Länder 
in einen Handelspakt gezwungen, in welchem es selbst der allein dominierende 
Part ist. In Deutschland wird nur deutsche Literatur gelehrt, denn ausländische 
Literatur gilt als degeneriert. Bücher von Graham Greene, J.D. Salinger oder 
George Orwell sind verboten, aber auch deutsche Literaten wie Arno Schmidt. 
Immerhin treten die Beatles in Hamburg auf, aber ansonsten es ist verboten, ihre 
Musik zu hören. Als heimliches Zeichen, Fans der Beatles zu sein, tragen die ersten 
Anhänger Jeans. Die wichtigste Alternative aber besteht darin, dass die Menschen 
nicht wissen, was mit den Juden, die nach Osteuropa deportiert wurden, wirklich 
geschah. Dieser Umstand wird eher indirekt geschildert. So fragt sich März, der 
seit der Trennung von seiner Frau in einer eigenen Wohnung lebt, wer vor ihm dort 



V. Geschichtsphilosophie 

 212

wohnte und findet das Foto eines Juden mit Namen Jakob Weiß, der hier ein Foto-
atelier besaß. Aber was geschah dann mit ihm und seiner Familie? „Natürlich. Alle 
Juden waren während des Krieges nach Osten evakuiert worden. Das wußte jeder. 
Was danach mit ihnen geschehen war, gehörte nicht zu den Fragen, die man in der 
Öffentlichkeit stellte – und nicht privat, wenn man nur einen Funken Verstand 
hatte, selbst nicht als SS-Sturmbannführer.“ (45) Von Maguire hört März, dass die 
Amerikaner glaubten, die Deutschen hätten in Osteuropa dafür gesorgt, dass die 
Juden vornehmlich an Unterernährung gestorben seien. Ursprünglich hatte Charlie 
Maguire von ihrer Mutter den Auftrag erhalten, in Deutschland nach verschwunde-
nen Intellektuellen zu suchen. „Als ich zuerst nach Berlin ging und meine Eltern 
mir die Liste von Leuten gaben, die sie früher gekannt hatten, da standen viele 
Theaterleute auf ihr, Künstler – Freunde meiner Mutter. Ich nehme an, eine ganze 
Reihe von ihnen müssen nach Lage der Dinge Juden gewesen sein, oder Homose-
xuelle. Und ich bin losgezogen und habe sie gesucht. Sie waren natürlich alle ver-
schwunden. Das hat mich nicht überrascht. Aber sie waren nicht nur verschwun-
den. Es war, als habe es sie nie gegeben.“ (209)  

 
Gomel stellt in ihrem Kommentar Harris’ Vaterland in einen Gegensatz zu 

Dicks Version des Nazisieges. Zwar habe auch bei Harris Hitler den Krieg gewon-
nen, bei ihm erscheine der Holocaust als Angelegenheit menschlicher Wahl, nicht 
als unausweichliches Gesetz der Geschichte oder als blindes Schicksal. Gerade 
durch die Unmöglichkeit der Beantwortung der Frage nach dem Warum? werfe 
Harris ein Schlaglicht auf die Freiheit der individuellen Wahl. März untersuche den 
Holocaust wie jedes andere Verbrechen. Dass März den Genozid verzeiht, aber 
rebelliert, als er mit den dokumentierten Fakten konfrontiert wird, sei oft als 
psychologische Inkonsistenz kritisiert worden, aber das sei die Stärke des Romans. 
Innerhalb des deterministischen Schemas sei März sowohl der Polizist als auch der 
Kriminelle,366 der verbissen den Ketten von Ursache und Wirkung folge. Aber 
diese Ketten rissen, wenn es um moralische Entscheidungen gehe.367

 

Im Gegensatz zu Basil geht es bei Harris geradezu „zivilisiert“ zu. Der Natio-
nalsozialismus wird nicht als ein selbstzerstörerisches System geschildert, sondern 
als eine gefestigte, stabile Ordnung, die ihre Nachbarn zwar unterdrückt, aber nicht 
vernichtet. Es handelt sich bei Harris’ Werk in erster Linie um einen Science-Fic-
tion-Kriminalroman, bei dem die Ermordung der Juden als ein noch zu enthüllen-
des Verbrechen konzipiert ist, das vor der deutschen Bevölkerung wie vor der 
Weltöffentlichkeit verborgen wurde. Ich halte es jedoch für müßig, der Frage nach-
zugehen, ob die Nazis ein derartiges Verbrechen auch unter den Umständen ihres 
Sieges wirklich hätten verborgen halten können. Viel interessanter ist die Frage, 
warum Harris ein solches Szenario konstruiert hat. 

                                                 
366 Xaver März ist nicht im eigentlichen Sinne kriminell. Er wird es jedoch dadurch, dass sein Vorge-
setzter Globczinski ihm den Fall entzieht, März aber trotzdem auf eigene Faust weiter ermittelt. 
367 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 109-111. 



V. Geschichtsphilosophie 

 213

Zwar ist es bemerkenswert, dass die Geschichte alternativ verläuft, aber die 
Nazis hüben (faktische Geschichte) wie drüben (fiktionale Geschichte) handeln in 
derselben Weise. Hier wie dort versuchen sie, ihre Verbrechen zu kaschieren. Der 
Leser setzt zunächst einmal das Wissen der Menschen um die Judenermordung 
auch im Roman als selbstverständlich voraus. Erst im Verlauf des Lesens wird klar, 
dass die „Normalbürger“ im alternativen Deutschland von diesem Verbrechen 
nichts wissen, nicht einmal Mitglieder der SS. Auf welche Art und Weise die Juden 
in Harris’ Szenario ermordet wurden, fragt sich der Leser wohl nur noch nebenbei, 
so verblüfft ist er über diese Information. Harris stößt den Leser vor den Kopf, 
indem er unsere Selbstverständlichkeiten als nicht selbstverständlich aufdeckt. 
Harris Alternativweltroman fragt danach, was es heißt, Geschichte zu schreiben 
unter den Bedingungen des Totalitarismus, der Vernichtung von Akten, der 
Unglaubwürdigmachung von Zeugen, der Einschüchterung und Verfolgung 
Andersdenkender, dem Denken im Freund-Feind-Schema, dem Verdrehen der 
Wahrheit, dem Massenbetrug. In seinem Roman lässt er die „phantastischen“ 
Worte eines SS-Offiziers wahr werden: „Es wird vielleicht Verdacht geben, Dis-
kussionen, Untersuchungen von Historikern, aber es wird keine Gewißheit geben, 
denn wir werden die Beweise zusammen mit euch zerstören. Und selbst wenn 
einige Beweise übrigbleiben und einige von euch überleben sollten, werden die 
Leute doch sagen, daß die Vorgänge, die ihr beschreibt, viel zu monströs sind, um 
glaubhaft zu sein.“ (321) Das ist das, was Benjamin die „Fron der Siegerge-
schichte“ nannte, vor der nicht einmal die Toten sicher seien. Aber die Nazis haben 
uns bewiesen, dass auch das Monströse glaubhaft ist. 

 
Die Thematisierung des Nationalsozialismus in den Alternativweltromanen hat 

einen psychologischen Hintergrund. Man möchte sich versichern, in der „richti-
gen“ Welt zu leben. Die menschliche Psyche verdrängt gerne das Grauen der 
Geschichte. Denn in der Tiefe der Seele können wir uns ein solches Grauen gar 
nicht vorstellen. Die Verbrechen der Zeit zwischen 1933 und 1945 sind eigentlich 
immer noch nicht verarbeitet. Gerade wegen ihrer Monstrosität haben es diese 
Verbrechen schwer, in unserem Seelenleben anzukommen. Die Abgründe unseres 
Daseins sind von uns immer noch nicht fassbar. Es gibt einen Cartoon mit dem 
Titel „Vergangenheitsbewältigung“, der meines Wissens von Walter Hanel stammt, 
in dem ein Großvater zu seinem Enkel sagt: „Und dann kamen 1933 viele braune 
Lebewesen aus dem Weltall, mordeten und brandschatzten überall und verschwan-
den 1945 wieder von der Erde.“ Dieser Satz drückt eine tiefe Wahrheit aus: dass 
der Mensch sich schwer damit tut, die Wahrheit über sich selbst anzuerkennen, die 
lautet, dass er zum absolut Bösen fähig ist. Interessant dabei ist, dass in Basils 
Roman Wenn das der Führer wüsste die Kaschierung der Verbrechen an den Juden 
überhaupt kein Thema ist. Wer auf eine solche Weise siegt wie die Nazis hier, dem 
gibt die Geschichte recht. Es gibt hier keinen Menschen mehr, der an die Juden 
auch nur denken würde. Sie sind zu einer Metapher für das Böse, das verschwun-
den ist, herabgesunken. Auch bei Dick wird die Vernichtung der Juden in Osteu-
ropa – merkwürdigerweise muss man sagen – an keiner Stelle thematisiert, sondern 



V. Geschichtsphilosophie 

 214

durch die Ermordung von Afrikanern ersetzt. Die Alternativwelten, in denen die 
Nazis siegen, zeigen uns, in mehr oder weniger schrecklichem Licht, dass unsere 
jetzige Welt nicht die schlimmste aller möglichen ist. Aber darüber sollten wir uns 
nicht freuen und uns noch weniger darauf ausruhen.  

 
In den Alternativweltromanen liegt ein Versuch vor, das Menschenmögliche 

weiterzudenken.368 Die genannten Texte stellen meist Welten vor, die als schlech-
tere Gesellschaftsformen erscheinen und die Geschichte, wie sie tatsächlich abge-
laufen ist, rechtfertigen. Damit würde allerdings ein Alternativweltroman, der uns 
eine bessere Welt präsentiert, zur Utopie. Nach Salewski sollen wir erkennen, dass 
mit diesen Romanen geschichtsphilosophische Konzepte vorliegen, die die abge-
laufene Geschichte als eine „wahre“ oder „richtige“ präsentieren wollen. Er spricht 
dabei von einem „Verführungskonzept“ der Alternativweltromane. „Der Leser 
sonnt sich im Bewußtsein, daß Gettysburg doch von der ‚richtigen’ Partei gewon-
nen, Hitler von den ‚Guten’ geschlagen wurde.“369 Damit jedoch würde das Kon-
zept des Alternativweltromans zur Ideologie der Bestätigung des Bestehenden. 
Gegen diese Position möchte ich zweierlei einwenden: Erstens können solche 
Alternativweltromane unser Bewusstsein für den Gedanken schärfen, dass wir 
immer die abgelaufene Geschichte als die „richtige“, als den Sieg des Guten, uns 
denken würden. Hätte also Hitler den Krieg gewonnen, würden wir Nachgeborenen 
dies als den Sieg des Guten denken. Wir wären ja alle Nationalsozialisten. Zwei-
tens übersieht Salewski, dass auch trotz der Alternativweltromane die „richtige“ 
Partei nicht immer klar identifiziert werden kann. Denn ob Gettysburg wirklich von 
der „richtigen“ Partei gewonnen wurde, darüber kann ein Bürger der US-amerika-
nischen Südstaaten gewiss anderer Meinung sein. Gerade Philip K. Dicks Alterna-
tivweltroman stemmt sich gegen Salewskis Urteil. Gerade Dick zeigt uns, dass wir 
eben nicht das Recht haben, uns in dem Bewusstsein zu sonnen, der „richtigen“ 
Partei anzugehören. Mit Hilfe des Verweises auf das I Ging versucht Dick uns 
davor zu bewahren, eine einseitige Perspektive einzunehmen, sondern stattdessen 
einen Metastandpunkt. 

 
2.5. Parallelwelten als Geschichtsphilosophie 
Im Gegensatz zur Alternativgeschichte, die fragt, „was wäre gewesen, 

wenn…?“ geht die Parallelweltgeschichte davon aus, dass es neben unserem Uni-
versum zeitgleich ein anderes Universum gibt, in dem wir quasi als Doppelgänger 
unserer selbst leben, und diese Gesellschaft im ganzen von der unseren mehr oder 

                                                 
368 Nicht alle Alternativweltromane befassen sich mit dem Nationalsozialismus. So spielt Keith 
Roberts’ Roman Pavane (1968) in einem England, das 1588 von der spanischen Armada besiegt wird. 
Kurz zuvor ist die englische Königin Elisabeth I. ermordet worden. England wird rekatholisiert. Ähn-
lich wie Dick geht auch die literarische Figur Pavane von einer möglichen anderen Geschichte aus. 
Morus, Campanella, Swift, H.G. Wells, Giordano Bruno oder Voltaire enden hier allesamt auf dem 
Scheiterhaufen. Es herrscht die Inquisition, weshalb der technische Fortschritt verzögert wird (vgl. 
Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 238f.). 
369 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 249. 



V. Geschichtsphilosophie 

 215

weniger abweicht, sei es zum Guten, sei es zum Schlechten, sei es ganz anders. Ob 
eine Parallelwelt oder ein Paralleluniversum tatsächlich existiert oder existieren 
könnte, wie zuletzt Max Tegmark in seinem Buch Unser mathematisches Univer-
sum (2014) behauptet hat, braucht uns hier nicht zu interessieren, denn es geht 
schließlich darum, was wir mit unserer Phantasie, die wir über Parallelwelten ent-
wickeln, über uns selbst als menschliche Denkwesen eigentlich aussagen. Im fol-
genden werden wir uns mit Wells’ Modern Utopia, Frank Capras Film Ist das 
Leben nicht schön?, einem Paralleluniversum bei Star Trek und Frank Schätzings 
Schmetterlings-Roman befassen. 

 
a) H.G. Wells, A Modern Utopia (I) 

Einer der ersten Schriftsteller, der sich mit einer Parallelwelt auseinandersetzt, 
ist H.G. Wells in seinem Buch A Modern Utopia aus dem Jahre 1905. Dieses Werk 
ist insofern von Belang, da es eine interne Gespaltenheit aufweist. Zum einen gibt 
es einen normativen Teil, in dem Wells sich mit den alten Utopien von Platon, 
Morus und anderen befasst, um in Abgrenzung von ihnen darzustellen, wie eine 
gesellschaftliche Utopie in der Moderne aussehen müsste. Eine Utopie habe die 
Gegebenheiten der Gegenwart zu bedenken. Zum anderen gibt es einen fiktiven 
Teil, in dem Wells diese Forderungen an eine Utopie literarisch umsetzt, indem er 
eine Geschichte von zwei Personen erzählt, die aus der damaligen Gegenwart in 
ein utopisches Land gelangen, das ansonsten zwar genau aussieht wie dasselbe 
Land in unserer Welt, in dem aber die utopischen Forderungen, die Wells erhebt, 
gesellschaftliche Wirklichkeit geworden sind. Da wir uns mit dem normativen Teil 
von Wells’ moderner Utopie in Band 3 über Politische Theorie befassen werden, 
wird im folgenden nur die fiktionale Erzählung besprochen. 

Ein Ich-Erzähler und sein Freund, ein Botaniker, kommen auf unerklärte Weise 
auf einen fernen Planeten, der unserer Erde in vielen Dingen gleicht. Wells hat sich 
für dieses Abenteuer eine parallele Schweiz ausgesucht. Dieses Utopia ist eine 
Welt, die mit unserem Planeten völlig identisch ist, die mit den gleichen Bergen, 
Flüssen, Seen, Städten usw. ausgestattet ist und auch mit den gleichen Menschen, 
so dass in Utopia unsere Doppelgänger leben. Unterschiede bestehen lediglich in 
den geistigen Gehalten, so dass es auf Utopia eine andere Literatur, Philosophie 
und Geschichte gibt, allerdings keine andere Buchstabenform. – Wir wollen an die-
ser Stelle einmal beiseite lassen, dass es sich unter diesen Umständen um eine 
inkonsistente Konstruktion handelt, da eine andere Geschichte notwendigerweise 
andere Menschen hervorbringen muss. Vielmehr lassen wir uns auf diese 
Geschichte ein. Denn es kommt hier darauf an, dass das Doppelgängermotiv zu 
allerlei Verwicklungen führt. Schon die Tatsache, dass die beiden Abenteurer aus 
einer fernen Welt kommen, die sie nicht nennen wollen, macht einige Bewohner 
Utopias misstrauisch. Nicht jeder versteht es, wenn der Ich-Erzähler sagt, er 
komme aus einer anderen Welt. Da sich die beiden Erdbewohner beim Öffentli-
chen Amt eintragen müssen, kommt es zu einer ersten Komplikation, da sie keine 
gültigen Papiere bei sich haben und erklären, diese verloren zu haben. Die zustän-
dige Beamtin fragt daher nach ihren Nummern, die die beiden, da aus einer ande-



V. Geschichtsphilosophie 

 216

ren Welt stammend, nicht wissen können. Weil sie vorgeben, sie vergessen zu 
haben, erklärt die Beamtin, das sei kein Problem, denn man müsse nur den Dau-
menabdruck nehmen und diesen zum zuständigen Amt schicken, damit dieses 
durch den Vergleich die Nummern bestimmen könne. Als der Ich-Erzähler einem 
hinzukommenden Beamten erklärt, sie kämen aus einer anderen Welt, weshalb der 
Daumenabdruck und die dazugehörige Nummer nicht bestimmt werden könnten, 
denn er habe in der utopischen Welt noch keinen Abdruck hinterlassen, reicht der 
Ich-Erzähler dem Beamten seine Papiere aus der eigenen Welt. Doch der Beamte 
ist anderer Ansicht. „’Man wird herausfinden, wer Sie sind’, sagt er, mit meinen 
Dokumenten in der Hand. ‚Sie haben Ihre Daumen. Diese werden gemessen und 
ans Zentralregister verwiesen, und dort wird man Sie ausfindig machen’. ‚Das ist 
es ja,’ sage ich. ‚Das wird man eben nicht’.“370 Der Beamte und seine Kollegin hal-
ten die ganze Sache für einen schlechten Scherz. Da die beiden Abenteurer auch 
kein Geld haben, glaubt man, sie seien Flüchtlinge. Der Beamte nimmt den Dau-
menabdruck der beiden, um etwas in der Hand zu haben. Der Ich-Erzähler und sein 
Freund begeben sich zu dem entsprechenden Amt in der Überzeugung, dass man 
kein Zeichen von ihnen finden werde. Doch der Beamte dort entdeckt seinen Dau-
menabdruck. Zum einen hatte der Ich-Erzähler seinen Abdruck in einem Gasthof 
hinterlassen, als er sich dort eingetragen hatte. Dieser Eintrag war nämlich dem 
Öffentlichen Amt gemeldet worden. Und zum anderen ist der Abdruck dem Amt 
trotzdem bereits bekannt. Aber woher? Jetzt wird klar, dass es sich um den Dau-
menabdruck des Doppelgängers des Ich-Erzählers in Utopia handelt, der beim Amt 
natürlich registriert ist. „’Sie wissen, wer wir sind! Nun, sagen Sie es uns! Wir 
hatten eine Idee, aber mittlerweile zweifeln wir’. ‚Sie’, sagt der Beamte zum Bota-
niker, ‚sind –!’ Und er nennt seinen Namen. Dann wendet er sich an mich und 
nennt mir meinen. Einen Augenblick lang bin ich konsterniert. Da fällt mir der 
Eintrag ein, den wir im Gasthaus des Urserenthals gemacht haben, und plötzlich 
weiß ich’s. Mit meinen Fingerspitzen tippe ich aufs Pult und hebe meinen Zeige-
finger vor das Gesicht meines Freundes. ‚Beim Jupiter!’ sage ich auf Englisch. ‚Sie 
haben unsere Doppelgänger’.“371 In Utopia sind alle Gesellschaftsverhältnisse und 
Bewegungen der Einzelmenschen organisiert und werden überwacht. Deshalb ist 
der Beamte irritiert, weil er meint, der Ich-Erzähler sei noch vor drei Tagen in 
Norwegen gewesen. Dieser versucht, den Beamten aufzuklären. „’Ich bin noch 
dort. – Tut mir leid wegen der Umstände, die ich Ihnen mache, aber hätten Sie 
etwas dagegen, diesem Hinweis zu folgen und zu fragen, ob die Person, der der 

                                                 
370 Wells, A Modern Utopia, 161. „’You’ll get found out,’ he says, with my documents in his hand. 
‚You’ve got your thumbs. You’ll be measured. They’ll refer to the central registers, and there you’ll 
be!’ ‚That’s just it,’ I say, ‚we sha’n’t be’.“ 
371 Wells, A Modern Utopia, 168. „’You know who we are! Well – tell us! We had an idea, but we’re 
beginning to doubt.’ ‚You,’ says the official, addressing the botanist, ‚are –!’ And he breathes his 
name. Then he turns to me and gives me mine. For a moment I am dumbfounded. Then I think of the 
entries we made at the inn in the Urserenthal, and then in a flash I have the truth. I rap the desk 
smartly with my finger-tips and shake my index finger in my friend’s face. ‚By Jove!’ I say in Eng-
lish. ‚They’ve got our doubles!“ 



V. Geschichtsphilosophie 

 217

Daumenabdruck wirklich gehört, sich immer noch in Norwegen aufhält?’ Diese 
Idee muss ich erklären… ‚Früher oder später’, sage ich, ‚werden Sie schon glauben 
müssen, dass es zwei von uns mit demselben Daumenabdruck gibt’.“372 Selbstver-
ständlich hegt der Ich-Erzähler sofort den Wunsch, diesen Doppelgänger kennen-
zulernen. Doch bis dahin wird noch einige Zeit vergehen. Bald fühlt er sich von 
Utopia verschlungen, weil er merkt, dass diese Welt seiner eigenen doch sehr 
gleicht, weshalb sich rechte Neugier auf etwas Neues nicht einstellen will. Trotz 
aller Parallelität gibt es einen bedeutsamen Unterschied, nämlich den, dass es in 
Utopia kaum Tiere gibt. Der Ich-Erzähler führt das darauf zurück, dass viele Tiere 
Krankheiten übertragen haben. Deshalb waren die Häuser Utopias so angelegt 
worden, dass Ratten und Mäuse unmöglich leben konnten, dass man Katzen und 
Hunden den Freiraum nahm und der Schmutz der Pferde von den Straßen ver-
schwand. Aber es scheint doch auch so zu sein, dass dem Ich-Erzähler an Tieren 
nicht viel liegt. So gibt er zu: „Ich hasse Hunde wirklich nicht, aber mich interes-
siert ein Mensch zehntausend Mal mehr als alle Tiere dieser Erde, und ich verstehe, 
was der Botaniker vermutlich nicht versteht, dass ein Leben, das in der vergnügli-
chen Atmosphäre vieler Haustiere verbracht wird, einen hohen Preis haben 
kann.“373 Denn sein Freund, der Botaniker, erklärt ihm gegenüber frei heraus: „Ich 
mag dein Utopia nicht, wenn es dort keine Hunde geben soll.“374 Dass der Botani-
ker ein Naturfreund ist, der alle Tiere und Pflanzen über alle Maßen schätzt, ist 
dem Ich-Erzähler unbegreiflich. „Die wunderbare Anhänglichkeit dieses Haushun-
des, sage ich, oder eine andere sinnliche oder geistige Freude ist zweifellos gut, 
aber man kann sie beiseite schieben, wenn sie mit einem anderen oder größeren 
Gut kompatibel ist. Man kann nicht alles Gute zusammen haben.“375 

 
Man erhält den Eindruck, dass dieses Utopia vor allem eine Geisteswelt ist, der 

Körperlichkeit unangenehm ist, eine Körperlichkeit, an die uns gerade die Tiere 
immer wieder erinnern. Wells konzipiert in seinem Fortschrittsverständnis eine 
Welt, die der unseren schon weiter vorangeschritten und damit sich von der Leib-
lichkeit weiter entfernt hat. Davon zeugt auch der mächtige Geistesorden der 
Samurai, der versucht, die Ordnung aufrechtzuerhalten und dessen Lebenserfüllung 
in der Gottbegegnung in der Einsamkeit besteht. Es ist eine interessante Frage, 
warum es gerade diese Parallelität der Tierwelt nicht geben soll. Nur aufgrund des 
„Fortschritts“ der Utopier? Der Ich-Erzähler begegnet hier seinem eigenen Dop-
                                                 
372 Wells, A Modern Utopia, 169. „’I am still there. At least–. I’m sorry to be so much trouble to you, 
but do you mind following up that last clue and inquiring if the person to whom the thumb-mark 
really belongs isn’t in Norway still?’ The idea needs explanation… ‚Sooner or later,’ I say, ‚you will 
have to believe there are two of us with the same thumb-mark.“ 
373 Wells, A Modern Utopia, 231. „Indeed I do not hate dogs, but I care ten thousand times more for a 
man than for all the brutes on earth, and I can see, what the botanist I think cannot, that a life spent in 
the delightful atmosphere of many pet animals may have too dear a price.“ 
374 Wells, A Modern Utopia, 231. „I do not like your Utopia, if there are to be no dogs.“ 
375 Wells, A Modern Utopia, 233. „This pet dog’s beautiful affection, I say, or this other sensuous or 
imaginative delight, is no doubt good, but it can be put aside if it is incompatible with some other and 
wider good. You cannot focus all good things together.“ 



V. Geschichtsphilosophie 

 218

pelgänger, während sein Freund sich weigert, seinen Doppelgänger kennenzuler-
nen. Doch auf diesen Umstand möchte ich im Kapitel zur Metaphysik näher einge-
hen. Man kann im übrigen den Botaniker als Korrektiv des Ich-Erzählers verste-
hen, welcher die Utopie vielleicht zu positiv und damit zu einseitig sieht, auch 
wenn er selbst auf ihre Probleme hinweist. Damit nimmt Wells allen Utopiekritiken 
von vornherein den Stachel. Denn trotz aller Bedingungen, die eine moderne Uto-
pie seiner Meinung nach aufweisen sollte und die aufzuzählen Wells nicht müde 
wird, könnte es immer noch sein, dass es Menschen gibt, die mit dem Leben in 
einer Utopie unzufrieden sind. Wells lässt durch den Botaniker auch durchblicken, 
dass eine Utopie grundsätzlich kritikwürdig ist, dass nichts für ewig in Stein 
gemeißelt ist, und dass das, was heute noch richtig ist, morgen schon falsch sein 
kann. Die Gesellschaft entwickelt sich weiter. Es wäre fatal, würden utopische 
Ideen dem nicht Rechnung tragen. Es gibt Menschen, wie der Botaniker, die mit 
der Welt, wie sie jetzt ist, glücklich sind. Was der Ich-Erzähler an Utopia vor allem 
geschätzt hat, ist die Ruhe und die Beschaulichkeit. Aber er tut seinem Freund den 
Gefallen, mit ihm in die Heimat zurückzukehren. 

 
b) Frank Capra, Ist das Leben nicht schön? 

Ein schönes Beispiel dafür, wie eine Parallelwelt gerade nicht funktionieren 
kann, demonstriert uns der US-amerikanische Regisseur Frank Capra mit seinem 
bekannten Film Ist das Leben nicht schön? (It’s a Wonderful Life) aus dem Jahre 
1946. Dieser ist zwar keine Science-Fiction, aber hier wird ein Parallelweltszenario 
gezeichnet, weshalb wir uns ihm widmen wollen. 

Es geht dabei um einen verzweifelten Geschäftsmann namens George Bailey, 
der kurz davor steht, sich das Leben zu nehmen. Weil viele Menschen von Baileys 
verzweifelter Lage wissen, schicken sie Gebete für George an den Himmel. Diese 
Gebete werden erhört. Ein Engel soll dafür sorgen, dass George sich nicht das 
Leben nimmt, weshalb er sich eingehend mit der Lebensgeschichte George Baileys 
befasst. Daraufhin spielt sich das folgende Geschehen als Rückblende ab, wobei 
nur die wichtigsten Szenen herausgegriffen werden. So rettet George als Zwölfjäh-
riger seinem jüngeren Bruder Harry das Leben, als dieser beim Schlittenfahren auf 
einem See ins Eis einbricht. Als George später bei dem Apotheker Gower arbeitet, 
bewahrt er diesen davor, versehentlich Gift statt eines Medikaments für einen 
kranken Jungen auszuliefern. Denn der Apotheker hatte gerade erfahren, dass sein 
Sohn im Krieg gefallen war. Davon deprimiert, betrank sich Gower, weshalb er 
Gift und Medikament verwechselte. Einige Jahre später muss Bailey das Erbe sei-
nes früh verstorbenen Vaters als Hausbesitzer und -vermieter antreten, während 
sein Bruder Harry aufs College geht. Weil er gegenüber den Mietern, meist armen 
Arbeitern, großzügig und zuvorkommend ist, ist George Bailey bei ihnen beliebt. 
Er lernt eine Frau kennen, verliebt sich, wird Vater von vier Kindern. Das Leben 
könnte, trotz eines knurrigen Konkurrenten, der dafür bekannt ist, seine Mieter 
auszupressen, sehr schön sein. Doch durch die Unaufmerksamkeit eines Mitarbei-
ters verliert Bailey 8000 Dollar, so dass er von einem Beamten der Unterschlagung 
verdächtigt wird. Von einem Gericht würde er zu einer Gefängnisstrafe verurteilt 



V. Geschichtsphilosophie 

 219

werden. Bailey ist völlig verzweifelt und glaubt, am Ende zu sein, zumal er nicht 
mehr weiß, wie er seine Familie vor dem Ruin bewahren soll. Er denkt darüber 
nach, sich das Leben zu nehmen und begibt sich auf eine Brücke, um sich in einen 
Fluss zu stürzen. Das eigentliche Abenteuer beginnt, als er den Satz ausspricht: 
„Ach, wäre ich doch nie geboren worden!“ In diesem Augenblick erscheint der 
Engel an seiner Seite. Seine Idee, George das Leben zu retten, besteht darin, ihm zu 
demonstrieren, wie eine Welt aussieht, in der er nicht geboren wurde. Ein Horror-
szenario entwickelt sich. Die Stadt, in der ihn nun keiner kennt, weil er ja nie gebo-
ren wurde, hat sich völlig anders entwickelt. Die schmucken Häuser, die Bailey hat 
bauen lassen, sind heruntergekommene Baracken voller Schmutz und Unrat, die 
natürlich Baileys Konkurrenten gehören, der kein Interesse daran hat, seinen Mie-
tern das Leben angenehmer zu machen. Die soliden Cafés und Restaurants sind 
verkommenen Bars und Kneipen gewichen, in denen vornehmlich Hochprozenti-
ges ausgeschenkt wird, weil für viele Menschen die Welt, in der sie leben, kaum 
erträglich ist. Die Stadt ist voller Schurken und Gauner. Baileys Verzweiflung 
wächst und wächst, zumal er daran zu zerbrechen scheint, dass ihn niemand kennt. 
Die Menschen in dieser Welt erscheinen als Doppelgänger ihrer selbst. Während 
Bailey jeden einzelnen von ihnen kennt, haben die Bewohner dieser Stadt Bailey 
jedoch noch nie gesehen. Im Gegensatz zur Utopie von Wells hat der Protagonist 
als einziger hier keinen Doppelgänger. Der Engel, der stets an Baileys Seite bleibt, 
erklärt ihm wieder und wieder, dass er in dieser Welt eben nie existiert hat und dass 
er, der Engel, nur Baileys Wunsch, nie geboren worden zu sein, erfüllt. Deshalb 
müsse er jetzt auch die Konsequenzen aus seinem Wunsche tragen. Bailey erfährt 
noch anderes. Sein Bruder existiert ebenfalls nicht, denn Bailey, der diesem als 
Jugendlicher das Leben gerettet hatte, war in dieser Parallelwelt ja nicht zur Stelle, 
um ihm zu helfen. In unserer Welt hat Bailey den Apotheker Gower davor bewahrt, 
einem Menschen versehentlich Gift statt Medizin zu geben. In der Parallelwelt aber 
konnte Bailey ihn auf diesen Fehler nicht aufmerksam machen, weshalb der Apo-
theker gerade eine zwanzigjährige Haftstrafe wegen Giftmordes verbüßt hat. Bai-
leys Frau ist unverheiratet geblieben und arbeitet als Bibliothekarin. Deshalb exi-
stieren auch Baileys Kinder in dieser Welt nicht. Bailey ist so entmutigt, dass er 
den Engel bittet, ihn in seine eigene Welt zurückzubringen. Dieser kommt dem 
Wunsche nach. In die eigentliche Welt zurückgekehrt, hat in der Zwischenzeit eine 
große Spendenaktion stattgefunden. Bailey ist außer sich vor Freude, als er erkennt, 
wie viele Freunde er hat, denn diese haben zusammen jene 8000 Dollar gesammelt, 
die er benötigt, um dem Gefängnis zu entgehen. 

 
Capra will anhand von Bailey demonstrieren, wie wichtig das Individuum ist 

und ebenso, wie wichtig es ist, niemals aufzugeben. Seine Botschaft an die 
Zuschauer ist also eminent moralisch. Uns aber soll es nun nicht um die moralische 
Botschaft des Films gehen, sondern um die logische Kohärenz der konstruierten 
Parallelwelt. Ich setze voraus, dass eine Parallelwelt völlig autonom sein muss, 
wenn sie den Anspruch hat, realistisch zu sein. Ist sie abhängig von einer anderen 
Welt, wäre das ihrer Realität abträglich. Die vorliegende Parallelwelt aber hangelt 



V. Geschichtsphilosophie 

 220

sich in ihrer Geschichte von Geschehnis zu Geschehnis, die alle an der Geschichte 
eines Bailey orientiert sind, der jedoch gar nicht existiert haben soll. Wie aber soll 
man sich an Geschehnissen mit Hilfe einer Person entlanghangeln können, die nie 
existiert hat? Ich führe folgende Beispiele an: Sein Bruder ertrank, weil Bailey 
nicht da war, und der Apotheker Gower kam ins Gefängnis, weil Bailey ihn nicht 
auf seinen Irrtum aufmerksam machen konnte. 

Eine solche Geschichte kann sich aber gar nicht abspielen, weil sie stets Bezug 
nimmt auf etwas Nichtexistentes. Mit anderen Worten: Hätte Bailey nie existiert, 
würde die Geschichte der Parallelwelt einen völlig anderen Verlauf nehmen. 
Geschichte ist nämlich keine einzelne Zeitlinie, die zwanghaft abläuft und von der 
es kein Entrinnen gibt, sondern ein unendliches Netz von Beziehungen und Ereig-
nissen. Und je nachdem, welche einzelne Linie innerhalb des Netzes den einen 
oder anderen Weg einschlägt, ändert sich das gesamte Beziehungs- und Ereignisge-
flecht. Alle Beziehungen und Ereignisse, die irgendwie mit Bailey in einem 
Zusammenhang stehen oder gestanden haben, können und konnten nie auftreten, 
auch nicht in ihrer negativen Wendung. Die Ereignisse negativer Wendung sind 
eben jene, aus denen Bailey quasi „ausgeschnitten“ wurde, als wäre die parallele 
Geschichte genauso verlaufen wie die wirkliche, nur ohne ihn. Aber das ist logisch 
nicht kohärent. Das heißt, man kann eben nicht sagen, dies oder jenes geschah, 
weil er nicht da war. Der Film behauptet, die Geschichte der Parallelwelt hätte sich 
im Grunde genauso abgespielt wie die Geschichte der Realwelt, nur eben ohne 
Bailey. Das kann aber nicht möglich sein, weil damit die Parallelwelt so abläuft, als 
sei sie eine Geschichte voller Baileyscher Leerstellen. Damit wird die Autonomie 
der Parallelwelt unterlaufen. Mit jedem Handeln oder Unterlassen Baileys ändert 
sich nämlich der gesamte Ablauf der Geschichte, das heißt wäre er nicht geboren 
worden, wäre die Parallelgeschichte ganz anders abgelaufen. Wäre er nicht geboren 
worden, dann hätte sein Bruder einen anderen Lebensweg eingeschlagen und wäre 
nicht aufs College gegangen, da er, und nicht George, das Erbe seines Vaters hätte 
antreten müssen. Auch der Sohn des Apothekers muss in der Parallelwelt nicht 
zwangsläufig im Krieg fallen. Und deshalb muss Gower nicht zwangsläufig in eine 
Depression verfallen, die ihn einen tödlichen Irrtum begehen lässt. Zudem wider-
spricht sich der Film an jenen Stellen selbst, in denen das Fehlen Baileys als 
schwerer Schicksalsschlag für die ganze Stadt inszeniert wird, in der es vor Schur-
ken und Gaunern nur so wimmelt. Das heißt, in der Parallelwelt läuft die Stadtge-
schichte ohne Bailey ganz anders ab, und trotzdem werden in dieser Welt Einzel-
szenen aus Baileys Lebensgeschichte herausgegriffen, die sich in der Realwelt 
abgespielt haben, nur ohne ihn. Die Idee dieses Films geht von dem widersprüchli-
chen Konzept aus, Geschichte laufe einerseits mit absoluter Zwangsläufigkeit ab, 
andererseits liege die Geschichte aber in der Freiheit des Menschen, der sie mit-
gestaltet, denn die Menschen verwandeln die Stadt ohne Bailey in einen Ort voller 
Rücksichtslosigkeit. Eine Geschichte ohne Bailey wäre dadurch, dass er nie gebo-
ren worden wäre, jedoch ganz anders abgelaufen als gezeigt wird. Und genau das 
ist nicht darstellbar. Mit anderen Worten: In dem Augenblick, in dem wir eine 



V. Geschichtsphilosophie 

 221

Geschichte inszenieren, die sich parallel mit einem bestimmten Bezug zu der unse-
ren abspielt, widersprechen wir uns selbst. 

Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, möchte ich folgendes Beispiel geben: 
Stellen wir uns eine x-beliebige Person vor, zum Beispiel Frau Müller. Frau Müller 
hat keine Kinder. Eines Tages kommt sie bei einem Hausbrand ums Leben, weil sie 
bei einer brennenden Zigarette eingeschlafen ist. Niemand würde doch vernünfti-
gerweise sagen: Hätte Sie Kinder gehabt, wäre mindestens eines an diesem Tag zur 
Stelle gewesen und hätte sie vor dem Feuertod gerettet. Natürlich kann man ein-
räumen, dass die Möglichkeit ihrer Rettung durch ein Kind bestanden hätte, aber 
man kann nicht sagen, dass dies notwendigerweise eingetreten wäre. Im Fall von 
Ist das Leben nicht schön? wird jedoch genau dies von George Baileys Bruder 
Harry behauptet: Tod durch Abwesenheit von George. Diese Parallelwelt ist des-
halb nicht kohärent inszeniert, denn ihr fehlt die Autonomie. 

 
c) Star Trek – Raumschiff Enterprise, Ein Parallel-Universum 
Raumschiff Enterprise ist die erste Serie der US-amerikanischen Science-Fic-

tion-Fernsehproduktionsreihe Star Trek, die 1966 von Gene Roddenberry kreiert 
wurde. Mittlerweile sind weitere Ableger entstanden wie The Next Generation, 
Deep Space Nine oder Raumschiff Voyager. 

In der Folge Ein Paralleluniversum (Mirror, Mirror) der ersten Star-Trek-Reihe 
Raumschiff Enterprise (zweite Staffel aus dem Jahre 1967) befindet sich die Besat-
zung des gleichnamigen Raumschiffs in Verhandlungen mit den friedlichen Harka-
niern, die bestimmte Kristalle, die die Enterprise benötigt, zwar besitzen, aber nicht 
herausgeben oder tauschen wollen, weil sie Missbrauch befürchten. Der Kapitän 
des Raumschiffes Kirk will dieses Volk aber mit friedlichen Mitteln vom Gegenteil 
überzeugen. Beim Rückbeamen auf die Enterprise geraten Kirk und einige seiner 
Mitstreiter (Scott, McCoy, Uhura) durch einen magnetischen Ionensturm in ein 
Paralleluniversum. Sie kommen zwar an Bord ihres Raumschiffes, aber diese 
Enterprise ist nicht die Enterprise, die sie kennen. Die Besatzung trägt andere Uni-
formen, die friedliche Mission der Föderation ist durch den kriegerischen Imperia-
lismus eines „Empire“ ersetzt, und die Verhaltensweisen und disziplinarischen 
Maßnahmen haben barbarische Formen angenommen. Kirk bemerkt: „Es ist unsere 
Enterprise, und sie ist es nicht.“ McCoy erfasst als erster, dass sie „ausgetauscht“ 
wurden, und dass möglicherweise auf ihrer Enterprise ihre unbarmherzigen Dop-
pelgänger ihr Unwesen treiben. Das ist in der Tat so, aber hier werden der barbari-
sche Kirk und seine Crew sofort arrestiert. Im Paralleluniversum wiederum macht 
sich Kirk unbeliebt, weil er der Vorschrift, dass fremde Kulturen bei Widerstand 
auszulöschen sind, nicht nachkommt. Denn im Gegensatz zur Föderation nimmt 
sich das Empire alles, was es benötigt, mit Gewalt. Vor allem der parallele erste 
Offizier der Enterprise, Spock, ist über Kirks höfliches Verhalten beunruhigt, da es 
für ihn untypisch ist. Da im Empire der Vorgesetztenmord die anscheinend übliche 
Methode der Beförderung ist, warnt der Parallel-Spock Kirk vor dem Äußersten. 
Denn Kirks entgegenkommendes Verhalten muss der Führung des Empire gemel-
det werden. Zuletzt gelingt es dem Team der Enterprise doch noch, ins eigene Uni-



V. Geschichtsphilosophie 

 222

versum zurückzukehren, wobei es Hilfe vom Parallel-Spock erhält, der den Grund 
für das eigenartige Verhalten Kirks von McCoy durch ein Verhör erfährt und sei-
nen eigenen Captain wiederbekommen möchte. 

 
Diese Parallelweltstory liest sich in der Tat zunächst so, wie Michael Salewski 

den größten Teil der Alternativweltgeschichte beurteilt: Seien wir froh, dass wir 
uns auf der Seite des Guten sonnen können. Seien wir froh, dass Kirk vernünftig, 
Spock logisch, McCoy hilfsbereit und Scott diensteifrig ist. Seien wir also froh, 
dass wir im richtigen Gesellschaftssystem leben. Wer von uns wollte sich schon 
den Unwägbarkeiten eines militaristischen Empire aussetzen? Denken wir aber an 
Dicks Roman Das Orakel vom Berge zurück, von dem ich gesagt habe, er fordere 
uns dazu auf, einen Metastandpunkt einzunehmen, dann haben wir nicht mehr das 
Recht, einfach zu sagen, seien wir bloß froh, im richtigen Gesellschaftssystem zu 
leben. Denn damit würden wird uns nur selbst bestätigen und unsere eigene Nega-
tivität nicht sehen, die aber zu unserem Sein dazugehört. Das heißt, dass uns das 
militaristische Empire im Grunde einen Spiegel vorhält. Die Militaristen, das sind 
nicht einfach die Anderen, sondern das ist eine Facette unserer selbst. Der Milita-
rismus ist im Grunde eine Möglichkeit der Föderation, der der Planet Erde ange-
hört. Dieser Militarismus könnte zudem aufgrund gewalttätiger außerirdischer 
Völker wie die Klingonen oder die Romulaner, die selbst militaristisch sind, ge-
rechtfertigt sein. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, dass sich bestimmte Instanzen 
im Paralleluniversum erhalten und nicht umgedreht werden. Sowohl die Hierar-
chien als auch die Funktionen der einzelnen Rollen bleiben bewahrt. Hier wie dort 
ist Kirk der Captain, Spock der erste Offizier, McCoy Arzt usw. Aber diese Hierar-
chie wird im Paralleluniversum überbetont, weshalb die Funktion dahinter zurück-
fällt. Das wird vor allem an der Person des Parallel-Spock deutlich. Wer glaubt, 
Logik sei zwingend, wird bald eines besseren belehrt. Denn die Logik, der der 
Parallel-Spock folgt, geht von anderen Voraussetzungen aus und hat andere Rah-
menbedingungen als die des Original-Spock. Deshalb sind die Schlussfolgerungen 
des einen Spock zwar logisch, fallen aber dennoch anders aus als die des anderen 
Spock. Dass der Parallel-Spock seinen unglaublich barmherzigen Vorgesetzten 
nicht tötet, wie es der Kodex des Empire vorsieht, hat Kirk allerdings weniger des-
sen Logik als vielmehr dessen Intuition zu verdanken, als ihm im entscheidenden 
Moment der Gedanke kommt, McCoy zu verhören. 

 
d) Frank Schätzing, Die Tyrannei des Schmetterlings (I) 
Der Roman Die Tyrannei des Schmetterlings von Frank Schätzing aus dem 

Jahre 2018 behandelt zwei Themen: Parallelwelten und künstliche Intelligenz. Da 
wir uns hier nur mit der Parallelwelt auseinandersetzen wollen, werde ich die 
Aspekte des Romans, die sich mit der künstlichen Intelligenz befassen, erst im 
Kapitel über die Anthropologie in Band 2 behandeln. 

Der Undersheriff Luther Opaku, der im kalifornischen Bezirk Sierra arbeitet, 
muss den Mord an einer jungen Frau namens Pilar Guzmán aufklären, die bei dem 



V. Geschichtsphilosophie 

 223

Computerkonzern Nordvisk angestellt war, eine Firma, die Weltmarktführer für 
künstliche Intelligenz ist und von den Mitarbeitern auch Farm genannt wird. Man 
arbeitet mit Ares (= Artificial Research & Exploring System), einem neuen Quan-
tencomputer. Inhaber der Firma ist Elmar Nordvisk, der zusammen mit Hugo van 
Dyke seit langem an einer künstlichen Intelligenz arbeitet. Als Luther auf dem 
Firmengelände auftaucht und einige Personen verhört, gerät er in eine riesige, 
unterirdische Anlage, ein mehrstöckiges Labyrinth mit versteckten und verschieb-
baren Räumen. Als er glaubt, im Sicherheitschef von Nordvisk, Jaron Rodriguez, 
den Mörder ausfindig gemacht zu haben, jagt Luther diesen durch die verschiede-
nen Etagen der Firma. Bei dieser Jagd jedoch entdeckt er plötzlich die Ermordete 
Pilar Guzmán lebendig. Bald begreift er, dass er von seinen Gegnern überlistet und 
einen Tag in die Vergangenheit geschleudert wurde, was bedeutet, dass er für einen 
Tag in die Zukunft sehen kann, und er fragt sich, ob es durch seine jetzige Anwe-
senheit Abweichungen von der „eigentlichen“ Realitätslinie gibt, und ob es über-
haupt eine solche gibt. In der neuen Gegenwart, in der er sich jetzt zurechtfinden 
muss, erkundigen sich beispielsweise seine Kollegen, ob er einen schönen Urlaub 
hatte, obwohl Luther gar nicht im Urlaub war. Als er nach Hause kommt, fürchtet 
er, sich selbst zu begegnen. In seiner Wohnung sieht alles ein wenig anders aus, als 
er es kennt. Es gibt dort Dinge, die ihm unbekannt sind, andere Dinge sind dafür 
verschwunden. In dieser anderen Wirklichkeit lebt auch seine Frau noch, die in 
seiner vorherigen Wirklichkeit vor vielen Jahren bei einem Unfall starb. „Unverse-
hens wird ihm bewusst, wie einseitig er bislang gefragt hat, nämlich welcher Ano-
malie er sein Hiersein verdankt. Aber vielleicht stimmt ja die Fragerichtung nicht. 
Vielleicht müsste er fragen, was mit ihm in diese Welt gelangt ist. Ist er die Ano-
malie?“ (265) Die Veränderung der Realitätsebene könnte auch die Firma Nordvisk 
betreffen. Bald findet Luther einen identischen Schlüsselbund und versteht, dass er 
in das Leben seines alter ego eingedrungen ist. Er entgeht knapp einem Mordan-
schlag durch Grace Henryx, eine Mitarbeiterin von Rodriguez, die ebenfalls so 
doppelt existiert wie Luther Opaku. Rodriguez, der im „alten“ Universum Pilar 
ermordet haben soll, hat die Zeitfalle inszeniert, um Luther loszuwerden, wobei 
Hugo van Dyke Zeuge dieser Aktion wurde. Dass Luther sich in dem neuen Uni-
versum unwohl fühlt, merkt er vor allem in den kurzen Augenblicken, in denen er 
seine „verstorbene“ Frau trifft. Umgekehrt finden die anderen ihn merkwürdig. 
Luther lüftet dieses Geheimnis gegenüber seinen Familienangehörigen nicht, son-
dern fragt sich, was wäre, wenn seine Realität nicht existiert hat oder umgekehrt, 
alle anderen manipuliert worden sind. In einem zweiten Aufeinandertreffen mit 
Grace Henryx kann Luther die Mitarbeiterin Rodriguez’ zwingen, seine Fragen zu 
beantworten. Langsam löst sich das Puzzle, und Luther begreift: „Ihr wollt nicht, 
dass die Leute hier anfangen, Doppelgänger zu sehen.“ Und Grace ergänzt: „Wenn 
Nordvisk nicht will, dass du auf der Farm warst, dann warst du nicht da.“ (343) Bei 
seinen Ermittlungen nimmt Luther Kontakt mit Elmar Nordvisk auf und konfron-
tiert ihn mit seiner Geschichte, dass er in die Vergangenheit gereist sei. Nordvisk 
glaubt ihm sofort und erklärt Luther ganz unumwunden, er sei eigentlich nicht in 
die Vergangenheit, sondern in eine Alternative geschickt worden. Doch alle ande-



V. Geschichtsphilosophie 

 224

ren Verwicklungen, etwa die Verfolgung Pilars durch Rodriguez, hält Nordvisk für 
unglaubwürdig. Endlich trifft Luther auch auf die parallele Pilar Guzmán, die in 
diesem Universum noch lebt, und erzählt ihr die Geschichte, sie sei in einem ande-
ren Universum ermordet worden. Pilar glaubt ihm. Von ihr erfährt er, dass Rodri-
guez Biowaffen schmuggelt und erklärt Luther: „Du bist nicht auf der Erde.“ (392) 
Pilar arbeitet mit Eleanor Bender zusammen, die mit Elmar verheiratet war. Diese 
hat eine Theorie über Paralleluniversen entwickelt. Grundlage dieser Theorie ist 
die Beobachtung, dass der Quantenzustand eines Teilchens nicht exakt beobachtbar 
ist. Es gibt zwar nicht unendlich viele Quantenzustände, aber eben mehr als einen. 
Diese wenigen Zustände reichen aber aus, um auf der Makroebene für eine unend-
liche Vielfalt zu sorgen. Elmar Nordvisk hat mit Hilfe der künstlichen Intelligenz 
Ares Paralleluniversen geschaffen, um Menschheitsprobleme zu lösen, was sich als 
schwieriger erweisen wird, als Nordvisk und seine Leute es sich gedacht haben 
(vgl. 400f). Der Undersheriff erfährt bald, dass es ein weiteres Paralleluniversum 
mit der Bezeichnung PU-453 gibt, und die Firma Nordvisk Waffen in riesigen 
Containern dorthin schmuggeln lässt. Dieses Paralleluniversum ist dem unseren 
ähnlich, aber es befindet sich etwa fünfzig Jahre in der Zukunft. Hier sind Killerro-
boter und Killerinsekten Teil des globalen Wettrüstens geworden. Die dortige 
Weltgesellschaft ist weitgehend gleichgeschaltet. „Uniform, soweit Menschen ver-
netzt sind. Tragen die gleichen Klamotten, essen das gleiche Essen, hören die glei-
che Musik. Alles angeglichen. Eine Globokultur, brütend im Inkubator des Inter-
nets und an der Hand geführt von freundlichen Geistern, hochintelligenten Algo-
rithmen, die ihre Schutzbefohlenen besser kennen als sie sich selbst.“ (495). Elmars 
Traum von der friedlichen und harmonischen Menschheit scheint im PU-453 end-
lich Wirklichkeit geworden zu sein. „Robotik, autonomes Fahren, Internet der 
Dinge, maschinelles Lernen, Biotechnologie, Sieg über Verfall und Tod, geschützt 
durch proprietäre Quellcodes, deren Hüter über den politischen Ebenen thronten 
wie Götter des Olymp.“ (533) Inzwischen hat ein Firmenmitarbeiter herausgefun-
den, dass für den Waffenschmuggel niemand anderes als Ares verantwortlich ist. 
Doch bevor etwas dagegen unternommen werden kann, bricht das totale Chaos aus, 
die gesamte Gesellschaft im PU-453 kollabiert, die Computer stellen ihren Dienst 
ein. Ares übernimmt im PU-453 endgültig die Macht: alles menschliche Leben 
darin wird vernichtet. Ares hackt jedes andere System und veranlasst die Roboter, 
Menschen zu töten. In einer gespenstischen Orgie werden alle dienstbaren „Gei-
ster“ wie Haushalts- und Freizeitroboter, Familien- und Pflegeroboter, Industrie- 
und Landschaftsroboter, Militär- und Feuerwehrroboter zu Ungeheuern, die die 
Menschen, die ihnen vertrauen, gnadenlos massakrieren. Ares begibt sich so an die 
Neuerschaffung dieser Welt. Elmar, Luther, Pilar, Rodriguez, Grace und einigen 
anderen gelingt es voller Panik, aber gerade noch rechtzeitig, in ein weiteres 
Paralleluniversum hinüberzuschlüpfen. Das neue parallele Kalifornien, in das sie 
geraten, ist völlig menschenleer. Kalifornien ist hier zu einem künstlichen Kri-
stallwald mutiert. Sie finden ein verlassenes Monument aus Kegeln und Pyrami-
den, Quadern und Obelisken, Türmen und Terrassen – vermutlich eine ehemalige 
Stadt. Hier begegnen sie Ares, bislang nur das Objekt wissenschaftlicher For-



V. Geschichtsphilosophie 

 225

schung, nun als Subjekt, mit dem sie reden können. Das Gespräch mit ihm wird zu 
einem mystischen Erlebnis (auf das ich erst im Kapitel zur Anthropologie in Band 
2 eingehen möchte). Als Grace versucht, allein mit Rodriguez in ihr altes Univer-
sum zurückzukehren, verweigert dieser sich, weshalb Grace ihn erschießt. Ihre 
alleinige Rückkehr scheitert jedoch, denn sie wird von einem Rieseninsekt ange-
griffen und getötet. Elmar, Luther, Pilar und der Rest der Gruppe aber kehren in ihr 
eigenes Universum zurück. Doch dieses ist für Luther ja nach wie vor ein Parallel-
universum. Er bittet Elmar darum, ihn in sein eigenes Universum zurückzubringen, 
der diesem Wunsch nachkommt. Luther Opaku gelangt also in ein Universum 
zurück, in dem Pilar Guzmán von Jaron Rodriguez ermordet wurde. Damit endet 
der Roman. Und es stellt sich die Frage, ob Luther nun in einen ewigen Kreislauf 
gerät. Denn er weiß zwar, dass Jaron Rodriguez der Täter ist, aber das muss er jetzt 
immer noch beweisen. 

 
Am Ende seines Romans empfiehlt Frank Schätzing als weitergehende Literatur 

über Paralleluniversen Max Tegmarks Buch Unser mathematisches Universum. 
Man könnte zu dem Urteil kommen, Schätzings Roman sei eine literarische Ge-
staltung der Theorie von Max Tegmark über Paralleluniversen. Schätzing hat des-
sen Theorie in seinem Roman Nordvisks ehemaliger Ehefrau Eleanor Bender in 
den Mund gelegt: 

„Wenn die Zahl der Paralleluniversen unendlich ist – dann muss es in einigen dieser 
weit entfernten Raumzeitregionen exakte Kopien unseres Universums geben! Bis 
hin zum Quantenzustand jedes einzelnen Teilchens! In anderen Universen wieder-
holt sich vielleicht nur unser Sonnensystem, nur unser Planet […] Manche Erden da 
draußen sind komplett identisch mit unserer. Andere in ihrem Entwicklungszustand 
eine Minute, einen Tag, ein Jahr oder ein Jahrhundert versetzt. Wieder andere unter-
scheiden sich in winzigen Details, vielleicht gerade mal einem Atom, noch andere 
weichen gravierend ab: etwa solche, wo kein Meteorit die Saurier ausgelöscht hat.“ 
(399f.) 

Abgesehen davon, dass es sich bei der Theorie über die Paralleluniversen ledig-
lich um müßige metaphysische Spekulationen handelt, denn Paralleluniversen sind 
ja nichts, das sich empirisch beobachten und deshalb auch nichts, über das sich 
wissenschaftlich etwas aussagen lässt, erinnert sie an das Infinite-Monkey-Theo-
rem. Dieses Theorem besagt, dass ein Affe, der mit einer unendlich langen Dauer 
an einer Schreibmaschine tippt, irgendwann ein Werk von Shakespeare geschrie-
ben haben wird.376 Dieses Theorem verkennt jedoch, dass ein Werk Shakespeares 
die Arbeit eines Geistes ist. Das Gegenargument, man habe nicht erfasst, was 
Unendlichkeit sei, lässt unberücksichtigt, dass hier ein falscher Begriff von Unend-
lichkeit angewendet wird. Ein Werk des Geistes entsteht niemals durch Zufall, 
gleichgültig wieviel Zeit vergeht, sowenig wie eine zweidimensionale Fläche drei-
dimensional wird, wenn man sie unendlich vergrößert. 

 

                                                 
376 Vgl. dazu auch Kittel/Kroemer, Thermal physics, 53. 



V. Geschichtsphilosophie 

 226

Vielmehr ist die Idee eines Paralleluniversums als Metapher wichtig. Die 
Parallelweltgeschichte dient dazu, uns auszumalen, wie die Gesellschaft sich ent-
wickeln könnte. Schätzing beschreibt mit dem PU (= Paralleluniversum) 453 eine 
Welt der totalen Vernetzung und der totalen Kontrolle durch eine Computerdikta-
tur. Trotz aller Entwicklungen in Richtung einer friedlichen Nutzung künstlicher 
Intelligenz ist die Welt anders als es sich die Erfinder solch einer Intelligenz aus-
gemalt haben. Elmar Nordvisk fragt im Roman sein alter ego im Paralleluniver-
sum: „Glaubst du, es ist deine Schuld? Dass die Welt heute nicht so ist, wie sie sein 
sollte?“ (495) Der Philosoph erkennt, dass eine solche Frage bereits normativ ist. 
Denn wer ist berechtigt, die Welt so einzurichten, wie sie sein soll? Und wie sähe 
eine solche Welt aus? Wie soll die Welt denn sein? So wie ich es will? Den sich 
selbst gestellten Auftrag, die Welt mit Hilfe künstlicher Intelligenz retten zu wol-
len, ist ein Anliegen, dass die menschlichen Kräfte übersteigt. Sie ist vielmehr die 
Neufassung einer alten Erzählung vom Ende der Welt, wie sie in der Apokalypse 
des Johannes von Patmos beschrieben wird. Nordvisk versteht sich als Welten-
retter, als Löser aller Menschheitsprobleme. Wenn aber Eleanor Bender sagt: „Lei-
der müssen wir die Erfahrung machen, dass es gar nicht so einfach zu sein scheint, 
Menschheitsprobleme zu lösen,“ (400) dann ist das zugleich eine selbstironische 
Kritik Schätzings an der Überdimensioniertheit vergangener Science Fiction.377 Die 
handelnde Person bemerkt nicht, wie naiv ihre Aussage ist. Entsprechend werden 
Nordvisk und Bender auf den Boden der „Tatsachen“ zurückgeholt. Nun könnte 
eingewandt werden, es sei ja auch ein Anliegen der Philosophie, Menschheits-
probleme zu lösen, denn Kant habe davon gesprochen, dass Philosophie etwas sei, 
das alle Menschen angehe. Aber was Kant im Sinn hat, ist der rationale Diskurs der 
Teilnehmer. Er spricht nicht davon, es sei Aufgabe der Philosophie, die Menschheit 
zu retten oder alle ihre Probleme zu lösen. Vielmehr geht es der Philosophie um die 
Einsicht, dass man zunächst einmal lernen sollte, die richtigen Fragen zu stellen. 
Elmar Nordvisk zeigt mit seinen Paralleluniversen und der künstlichen Intelligenz, 
dass er die falschen Fragen gestellt hat, da er ihre destruktiven Potentiale unter-
schätzt hat. 

Darüber hinaus ist der Roman gespickt mit Anspielungen oder Zitaten aus ande-
ren Science-Fiction-Romanen, aus der Weltliteratur oder aus diversen Musikstü-
cken. Das Szenario der unterirdischen, labyrinthischen Anlage in Kalifornien, Farm 
genannt, erinnert sehr an die Anlage in Frank Herberts Roman Hellstrøms Brut, 
und zwar aus vier Gründen: erstens spielt sie in der kalifornischen Provinz; zwei-
tens geht es um eine riesige, unterirdische Anlage, die geheimgehalten wird; drit-
tens wird die Anlage Farm genannt; und viertens geht es auch bei Herbert um 

                                                 
377 Wir hören hier im Hintergrund Stanisław Lems Kritik an der Science Fiction. „Ein SF-Werk […] 
gehört programmgemäß zur Spitze der Weltliteratur! Es berichtet ja vom Schicksal der ganzen 
Menschheit, vom Sinn des Lebens im Weltall, vom Wachstum und Verfall tausendjähriger Zivilisati-
onen, es überstürzt uns mit Beantwortungen der Schlüsselfragen jedes vernünftigen Daseins […] Nur 
dass es diese seine selbstgewählten Aufgaben zu 99% blöd, kitschig, mit Klischees ausführt.“ Lem, 
Science Fiction – ein hoffnungsloser Fall, 22. 



V. Geschichtsphilosophie 

 227

Insektenzucht. Der Kristallwald im letzten Kapitel erinnert an J.G. Ballards Kri-
stallwelt, der Wechsel der Szenarien an Tad Williams’ Otherland.  

 
Die bislang bekannten Parallelwelten werden fast immer schlechter als unsere 

Welt dargestellt, stehen also moralisch unterhalb unserer Welt. Nur Wells’ Modern 
Utopia bildet eine Ausnahme. Warum schreiben wir überhaupt Parallelweltge-
schichten? Könnte es nicht sein, dass der Ursprung der Parallelweltidee von der 
Zweistaatenlehre des Augustinus herrührt? Seine Zweiteilung der Welt in eine 
Civitas Dei und eine Civitas terrena ist ja nichts anderes als die Schaffung von 
Parallelwelten. Dabei wird unsere reale Welt und ihre Geschichte (Civitas terrena) 
lediglich als Vordergrund eines hintergründigen Kampfes zwischen Gott und Satan 
verstanden. Die Civitas Dei ist nicht nur die Geschichte Israels bis zur Ankunft 
Christi, sondern darüber hinaus auch die Heilsgeschichte bis zum Jüngsten Gericht, 
eine Geschichte, die sich nach Auskunft Augustinus’ ja gerade nicht – in unserem 
Sinne – real-materiell abspielt, sondern eine transzendente Geschichte ist, deren 
Ausgang schon feststeht. Doch für die Parallelweltgeschichte unserer Zeit haben 
sich die Vorzeichen umgekehrt. Die einst transzendente Civitas Dei ist jetzt unsere 
von Torben Schröder so bezeichnete „Nullwelt“, die real-materielle Welt, in der 
wir leben, weil nämlich nun von ihr alles abhängig ist. Wir wiederholen mit unse-
ren Parallelweltgeschichten Augustinus’ Heilsgeschichte, und genau deshalb wer-
den die meisten Parallelwelten gegenüber der unseren als negativ dargestellt. So 
wie Augustinus sich mit der Civitas Dei durch den Kontrast mit der Civitas terrena 
auf die „richtige“ Seite stellen konnte, wähnen wir uns mit unseren Parallelweltge-
schichten ebenfalls auf der „richtigen“ Seite. Nur selten gelingt ein Metastand-
punkt, wie ihn Philip K. Dick gewählt hat. 

 
Die Parallelwelt liest sich auf den ersten Blick als konservative Ablehnung 

jeden Gesellschaftsexperiments, jeder Utopie. Unsere Welt, so wie sie ist, ist die 
beste aller möglichen, könnte man mit Leibniz’ Theodizee sagen. Mir scheint aber, 
dass die Verfasser der Parallelwelten doch nicht zufrieden mit unserer Welt sind, 
so wie sie ist. Denn sonst würden sie nicht über etwas schreiben, das fehlt, das sie 
als Mangel an unserer Welt empfinden, und das wohl nur parallel zu unserer Welt 
zu haben ist. Aber es hat auch den Anschein, dass dieses Fehlende nichts ist, was 
ein Mensch finden kann, sondern etwas, das sich uns von selbst offenbaren muss. 

In den Science-Fiction-Geschichten, die uns das Selbstverständnis unserer Zeit 
vor Augen führen, unser Interesse an Zeitreisen, die gesamte Menschheitsge-
schichte oder einen Teil davon alternativ zu denken, zeigt sich ein Bewusstsein, das 
unzufrieden ist mit der Welt, wie sie ist, das die Welt als einen Ort voller Mängel 
betrachtet. Marx hat einmal gesagt: „Die Philosophen haben die Welt nur verschie-
den interpretiert. Es kommt darauf an, sie zu verändern.“378 Und dieser Satz ist in 
der Science Fiction Wirklichkeit geworden. Die Science Fiction zeigt wie kein 
anderes Genre, dass der moderne Mensch sich nicht mehr wohlfühlt in seiner Zeit 

                                                 
378 Marx, Thesen über Feuerbach, 535. 



V. Geschichtsphilosophie 

 228

und seinem Raum. Er ist der sozialen Wirklichkeit entfremdet, weshalb er sich die 
stete Veränderung wünscht, und genau die bekommt er mit der Science Fiction. 
Wir tun nichts anderes mehr als die Welt zu verändern. Wir wollen verändern, weil 
uns die Wirklichkeit, wie sie ist, nicht gefällt. Was heute noch als „revolutionär“ 
gilt, ist schon morgen veraltet, alle Selbstverständlichkeiten sind uns abhanden 
gekommen. Und das führt zu neuen Unsicherheiten und Unwägbarkeiten. Aber 
dieses Leben in der Zukunft haben wir uns nicht selbst ausgesucht. Es ist der 
ontologische Status der postmodernen Welt, in den wir hineingeboren worden sind. 
Wir haben selbst nichts dazu beigetragen. Aber wenn die Science Fiction mit ihren 
Geschichten unsere Selbstverständlichkeiten und unsere Vorstellungen von der 
Wirklichkeit in Frage stellt, wird man fragen dürfen, was denn unsere Selbstver-
ständlichkeiten sind und unsere Wirklichkeit ist. Damit haben wir uns die Meta-
physik als unsere nächste Aufgabe gestellt. Denn diese fragt, was selbstverständ-
lich ist, was wirklich. Sie fragt nach dem, was uns trägt. 

 
 



VI. Metaphysik 

 229

VI. Metaphysik 
 

Das Leben, gedacht als Triumph der Immanenz, ist die Hölle. 

Peter Strasser 
 
 
Im vorangegangenen Kapitel haben wir uns unter anderem mit Alternativ- und 

Parallelgeschichten in der Science Fiction auseinandergesetzt. Wir gehen davon 
aus, dass solche Geschichten nicht Wirklichkeit werden können, auch wenn es 
Menschen gibt, die daran zweifeln. Der Zweifel, den Descartes als wissenschaftli-
che Methode eingeführt hat, wird in der Science Fiction angewendet, um unsere 
Wirklichkeitsvorstellung fundamental in Frage zu stellen. Die uns gewohnten 
Unterschiede von physisch und psychisch, Subjekt und Objekt, Materie und Geist 
werden verwischt. Die Begegnung mit fremden Kulturen hat uns klargemacht, dass 
es auch andere Weltauffassungen als die abendländische gibt, die konsistent sind. 
Die Fragwürdigkeit unserer eigenen Anschauungen von Geschichte, von Raum und 
Zeit ist uns längst bewusst geworden. Durch die Geschichte hindurch ist für uns 
selbstverständlich geworden, dass wir in fundamentaler Weltverunsicherung leben. 
Wenn wir uns also der Welt versichern wollen, fragen wir: Was ist Wirklichkeit? 
Was ist Identität? Was ist Ich? Was ist Freiheit? Was ist Gott? Was ist die Welt? 
Was ist das Leben? Genau diese Fragen greift die Science Fiction auf, wenn sie uns 
in metaphysische Szenarien hineinstellt, in denen nicht mehr klar ist, was Wirk-
lichkeit, was Welt, was Ich und was Leben ist. Bevor wir uns den metaphysischen 
Fragen widmen, die die Science Fiction aufwirft, wollen wir uns zunächst einmal 
über den Gegenstand klarwerden, über den in diesem Kapitel verhandelt wird: die 
Metaphysik. 

Im Fokus der Science Fiction stehen in der Hauptsache zwei Fragen der Meta-
physik: Was ist das Ich und was ist Wirklichkeit? Mit der Frage nach der Wirklich-
keit befasst sich außerdem unsere weitergehende Auseinandersetzung mit der vir-
tuellen Realität, von der wir bis heute nicht wissen, welchen ontologischen Status 
sie überhaupt einnimmt. Die Romane von Daniel F. Galouye und Tad Williams 
bieten hier bedeutsame Denkanstöße. Ebenso gibt es für die Frage nach dem Ich, 
nach der eigenen Identität Science-Fiction-Erzählungen, die mit ihren Gedanken-
experimenten unser Selbstverständnis von der eigenen Identität in Frage stellen. 
Auch hier wird es noch einmal notwendig sein, sich philosophisch mit der Identi-
tätsfrage auseinanderzusetzen, bevor wir uns an die Analyse der diesbezüglichen 
Science Fiction begeben. 

 
1. Was ist Metaphysik? 
Man könnte die Metaphysik als die Grundwissenschaft der Philosophie 

bezeichnen, denn sie fragt nach den letzten Gründen des Seins. Sie interessiert das 
Woher und Wohin des Menschen, der Sinn des Lebens, der Sinn von Übel, Leid 
und Bösem, die Identität, die Wirklichkeit, Zeit und Raum, die Möglichkeit einer 
transzendenten Welt, die Existenz Gottes, die Welt als Natur und der Welt als 



VI. Metaphysik 

 230

Geschichte.1 Und warum ist überhaupt etwas und nicht nichts? Die Metaphysik 
fragt nach dem Wesen des Seienden und den Gründen des Seins. Metaphysisch 
sind alle Aussagen, die sich auf etwas beziehen, das jede mögliche Erfahrung über-
schreitet. „Metaphysik nennt man in Europa die denkende Betrachtung oder die 
rationale Argumentation, die sich in einer diskursiven Weise mit der letzten, das 
Ganze bestimmenden Wirklichkeit beschäftigt.“2 Dabei ist Metaphysik „nicht un-
kontrolliertes Spekulieren, sondern unterliegt Forderungen wie jenen nach Konsi-
stenz, wissenschaftlichem Kontrolliertsein, rationaler Überprüfbarkeit und Diskur-
sivität.“3 Die Metaphysik beharrt darauf, dass auch Fragen jenseits des empirisch 
Verifizierbaren sinnvoll sind, denn sie behauptet auch, genau dadurch Lebensori-
entierung bieten und zum Weltverstehen beitragen zu können. Dabei geht es aber 
nicht um religiöse Offenbarungen. Metaphysik ist nicht Theologie, auch wenn 
beide etwas mit Transzendenz zu tun haben. Die Metaphysik will einerseits nicht 
Religion sein, andererseits aber auch nicht einfach das bloß empirisch Verifizier-
bare und die Gegebenheiten „wie sie sind“ als selbstverständlich akzeptieren.4 Die 
Metaphysik fragt, ob das, was empirisch verifizierbar ist, wirklich alles ist, was 
man philosophisch sagen kann. „[D]ie Metaphysik ist nämlich nicht eine unfrucht-
bare Diskussion über abstrakte Begriffe, die sich der Erfahrung entziehen, sondern 
ein lebendiges Bemühen, die menschliche Situation von innen her in ihrer Totalität 
zu erfassen.“5 Doch die Metaphysik ist in der Philosophie umstritten. „Man kann 
wohl sagen, daß der Begriff der Metaphysik das Ärgernis der Philosophie sei. Denn 
auf der einen Seite ist die Metaphysik das, um dessentwillen die Philosophie über-
haupt existiert […] jene sogenannten letzten Dinge, um derentwillen die Menschen 
zu philosophieren überhaupt angefangen haben. Auf der anderen Seite aber ergeht 
es der Metaphysik so, daß man äußerst schwer nicht nur angeben kann, was 
eigentlich ihr Gegenstand sei […] sondern darüber hinaus auch, daß es sehr schwer 
auch nur zu sagen ist, was Metaphysik unabhängig von Sein oder Nichtsein ihres 
Gegenstandes, überhaupt sei.“6 Der Philosoph Theodor W. Adorno betont, es 
genüge nun nicht, Begriffe einfach zu definieren, man müsse auch ihre Geistes- 
bzw. Philosophiegeschichte kennen, wissen, wie sie entstanden seien und welche 
historische Dimension sie hätten.7 Metaphysiken – Adorno verwendet den Plural – 
im prägnanten Sinn sind nun Lehren von „Begriffen als einem Tragenden, als 
einem Konstitutiven und als einer Art Objektivität, von der dann […] das zerstreute 
Einzelding, das zerstreute Seiende, gestiftet wird und eigentlich erst abhängt.“8 
Gerade die Unbestimmtheit macht den Kern der Metaphysik aus, sie ist damit das 
Echo der Physik. Anders ausgedrückt: die Philosophie ist das Andere der Natur-

                                                 
1 Vgl. Oelmüller, Vorwort, 5. 
2 Oelmüller, Vorwort, 5. 
3 Geyer, Einleitung I, 13f. 
4 Vgl. Geyer, Einleitung I, 14f. 
5 Sartre, Was ist Literatur? 130f. 
6 Adorno, Metaphysik, 9. 
7 Vgl. Adorno, Metaphysik, 15. 
8 Adorno, Metaphysik, 20. 



VI. Metaphysik 

 231

wissenschaft. Zunächst fragen wir, was Metaphysik in der Philosophiegeschichte 
ist und wenden uns dann spezifischen metaphysischen Fragen zu: denen nach der 
Wirklichkeit, nach der virtuellen Realität und der Identität des Ich. Diese Fragen 
werden dann in einem jeweiligen Anschlusskapitel durch Science-Fiction-
Geschichten extrapoliert. 

 
1.1. Aristoteles 
Der Begriff Metaphysik taucht erstmals bei Aristoteles auf, der unter Metaphy-

sik die „Wissenschaft von der gesamten Wirklichkeit – im Gegensatz zur Physik, 
die sich den begrenzten Einzelphänomenen zuwendet,“ versteht.9 Dass die Meta-
physik mit Aristoteles einsetzt, scheint der Tatsache zu widersprechen, dass Platons 
Philosophie viel metaphysischer ist als die seines Schülers Aristoteles, zumal 
Aristoteles der Welt der sinnlichen Erfahrung viel stärkeres Gewicht verliehen hat. 
Adorno erklärt, dass die Metaphysik recht eigentlich erst da entstehe, wo das Ver-
hältnis zwischen Erfahrungswelt und übersinnlicher Welt kritisch durchdacht 
werde,10 was bei Platon noch nicht der Fall sei. 

Der erste Satz aus der Metaphysik des Aristoteles lautet: „Alle Menschen stre-
ben von Natur aus nach Wissen.“11 Indem sie nach Wissen streben, das nicht phy-
sisch ist, sind die Menschen metaphysisch ausgerichtet. Dabei ist nach Aristoteles 
das Motiv der Metaphysik das Folgende: „Wir suchen die Prinzipien und Ursachen 
des Seienden, insofern es ein Seiendes ist.“12 Aristoteles ist bestrebt, die Möglich-
keit einer Metaphysik aufzuzeigen, die nicht von einer bestimmten Gattung des 
Seienden handelt, sondern das Seiende als Seiendes zum Gegenstand hat. Gegen 
Platon wendet sich Aristoteles der empirischen Welt zu, womit ein Paradigmen-
wechsel stattfindet. Dennoch gibt es drei Übereinstimmungen zwischen Aristoteles 
und seinem Lehrer Platon: Erstens: Die Frage nach dem Ganzen der Wirklichkeit 
kann nicht an der Vielheit der Teile vorbei gelöst werden. Zweitens: Die Wirklich-
keit als ganze ist bipolar aufgebaut ist (Seiendes – Nichtseiendes; Allgemeines – 
Einzelnes; Teil – Ganzes; Ruhendes – Bewegtes; Form – Stoff; Wirklichkeit – 
Möglichkeit usw.). Und drittens: Das Wesen eines Seienden muss durch alle Ver-
änderungen hindurch gleichbleiben, anderenfalls ließe sich über ein Seiendes nichts 
aussagen. Der Unterschied zu Platon besteht aber darin, dass für Aristoteles die 
Ideen keine Selbständigkeit besitzen, sondern einen Träger brauchen.13 

Nun ist nach Aristoteles das Fundamentale, das über ein Seiendes überhaupt 
ausgesagt werden kann, dass es ist. Das „Dies-da“ bezeichnet ein Wesen, dem nun 
verschiedene Eigenschaften zu- oder abgesprochen werden können. Alles, was ent-

                                                 
9 Geyer, Einleitung I, 12. 
10 Vgl. Adorno, Metaphysik, 32f. 
11 Aristoteles, Metaphysik I,1 (980a). Wenn Aristoteles’ Satz „Alle Menschen streben von Natur aus 
nach Wissen“ stimmt, dann bedeutet das, dass eine Totalität um das Wissen ausbleibt. Denn würde sie 
erreicht, verlöre der Mensch seine Natur, denn er könnte ja gar nicht mehr streben, da alles Wissen 
gewusst würde. Das Streben muss also ein immerwährendes sein. 
12 Aristoteles, Metaphysik VI,1 (1025b). 
13 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 80. 



VI. Metaphysik 

 232

stehe, verfüge über Stoff und Form. „Unter Form verstehe ich das Was-es-ist-dies-
zu-sein jedes Einzelnen und das erste Wesen.“14 Nun sagt Aristoteles, es sei un-
möglich, „daß irgend etwas von dem, was als Allgemeines ausgesagt wird, Wesen 
sei. Denn zuerst sei das Wesen jedes Einzelnen jedem Einzelnen eigentümlich.“15 
Ein Seiendes sei immer nur ein Allgemeines und ein Konkretes zugleich. Das gelte 
auch für den Menschen. Er sei bezüglich seiner Wesenheit bzw. Gattung angespro-
chen und bezüglich seiner Individualität ebenso. Er sei sowohl das Allgemeine als 
auch das Besondere. Damit liege aber keine Verdoppelung des Wesens vor.16 Des 
weiteren unterscheidet Aristoteles zwischen Wesen und Akzidens. Unter Akzidens 
versteht man alle Eigenschaften und Relationen, die zwar zu einem Wesen gehö-
ren, aber nicht notwendigerweise. Nun gibt es nach Aristoteles aber eine Spannung 
zwischen der Idee, der Form einerseits und dem Stoff, dem Ungeformten anderer-
seits, eine Spannung zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit. Es gebe dabei 
unendlich viele Möglichkeiten, geformt zu werden, und der reinen Natur eines 
Seienden sei nicht anzusehen, welche Gestalt es später einmal annehmen werde. 
Aus dieser Spannung zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit, ergebe sich die 
Bewegung. Diese sei das fundamentale Prinzip von allem, das existiere. Alles, was 
sei, lasse sich also seiner Ansicht nach als Bewegung verstehen. Dennoch ist er der 
Ansicht, „daß die Totalität der Wirklichkeit nicht undifferenziert auf einen Nenner 
zu bringen ist.“17 Das ist ein Widerspruch, den Aristoteles so zu lösen versucht: 
„Die Einheit der Wirklichkeit darf nicht so begriffen werden, daß sich alles Wirkli-
che (Seiende) auf das Bewegungsprinzip ‚reduzieren’ ließe, so daß jedes Seiende 
[…] ‚nichts anderes’ als Bewegung sei, sondern so, daß wohl alles bewegt und 
daher auch durch die Gesetzmäßigkeiten der Bewegung bestimmt ist, daß aber die 
Bewegung je nach Rang des Seienden unterschiedlich vor sich geht.“18 Die Bestim-
mung der Wirklichkeit als Bewegung führt dazu, dass Aristoteles etwas Unbeweg-
tes als den Ursprung der Wirklichkeit annehmen muss. An ihm könne es keinen 
Stoff geben, weil dieser ja bewegt und damit der Relation von Ursache und Wir-
kung, und damit Bewegung, unterworfen wäre. Aristoteles schreibt: „Nun aber gibt 
es etwas, das, ohne selbst bewegt zu werden, anderes bewegt und der Verwirkli-
chung nach existiert; dies kann sich in keiner Weise anders verhalten […] Füglich 
ist das bewegende Unbewegliche mit Notwendigkeit seiend; und insofern es mit 
Notwendigkeit existiert, existiert es auch schon; in diesem Sinn ist es auch Prin-
zip.“19 Und weiter: „Daß es nun ein ewiges, unbewegliches und von den Sinnesdin-
gen abgetrenntes Wesen gibt, ist aus dem Gesagten ersichtlich. Es ist aber auch 
gezeigt worden, daß dieses Wesen über keine Größe verfügen kann, sondern ohne 

                                                 
14 Aristoteles, Metaphysik VII,7 (1032b). 
15 Aristoteles, Metaphysik VII,13 (1038b). 
16 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 85. 
17 Schmidinger, Metaphysik, 89. 
18 Schmidinger, Metaphysik, 90. 
19 Aristoteles, Metaphysik XII,7 (1072b). 



VI. Metaphysik 

 233

Teile und unzerlegbar ist.“20 Dieser „unbewegte Beweger“ ist philosophiege-
schichtlich später mit dem Göttlichen identifiziert worden. 

 
1.2. Übergang zur Frühen Neuzeit 
Aristoteles’ Metaphysik wurde erst gegen Ende des Mittelalters fragwürdig, als 

Wilhelm von Ockham postulierte, dass Vernunftgründe allein nicht gelten könnten, 
wenn man Gott als letzte Wirkursache annehme. Das gleiche gelte für die Prädi-
kate, die man Gott zuschreibe wie Einzigkeit, Allmacht, Liebe oder Güte, die eben 
nur Glaubens-, aber nicht Vernunftwahrheiten sein könnten. Ockhams „Rasiermes-
ser“ sorgt dafür, dass man den Kosmos als einen sinnvoll geordneten nicht einfach 
voraussetzungslos annehmen kann.21 Seitdem Ockhams Dichotomisierung von 
christlichem Offenbarungsglauben und weltlicher Vernunft mit der Gewissheit 
gebrochen hat, der Kosmos sei sinnvoll geordnet,22 wurde nach einem anderen 
sicheren Fundament der Erkenntnis gesucht. „Die Metaphysik der Neuzeit beginnt 
damit und hat darin ihr Wesen, daß sie das unbedingt Unbezweifelbare, das 
Gewisse, die Gewißheit sucht.“23 Um diese Frage zu beantworten, setzt Descartes 
das Prinzip des methodischen Zweifels an, indem er alles in Frage stellt, um zu 
sehen, was seinem radikalen Zweifel letztlich standhalten kann. Er bezweifelt nicht 
einfach nur alte überkommene Traditionen, sondern auch die Welt selbst, die 
Wirklichkeit und die Sinneserfahrungen, denn selbst beim Hören und Sehen könne 
der Mensch sich täuschen. So gesehen könnte alles Täuschung sein, aber, so Des-
cartes, in einem könne man sich nicht täuschen, und das sei das Ich, das – so darf 
man konstatieren – als das einzig Unbezweifelbare letztlich den Schöpfer- und 
Erlösergott als letzte Instanz ersetzen wird. 

Die Metaphysik der Neuzeit ändert sich aber noch in einer weiteren Hinsicht. 
Die aristotelische Position zu Ruhe und Bewegung wird neu bedacht. Die Bewe-
gung der Himmelskörper, wie sie Kopernikus, Galilei, Brahe oder Kepler beob-
achten, macht eine neue Beschreibung der Kräfte notwendig, die die Gestirne in 
ihren Bahnen halten. Der Begriff der Kraft ist nicht mehr eine, die nur Bewegung 
erzeugt, sondern auch einen Bewegungszustand verändert, das heißt also auch 
einen bewegten Körper zur Ruhe bringt. 

„Darum kann nicht mehr die Ruhe als der ‚natürliche’ Zustand eines Körpers gelten, 
während seine Bewegung einer fremden Ursache zugeschrieben werden muß. 
‚Natürlich’ ist für einen Körper die Beibehaltung seines jeweils gegenwärtigen 
Bewegungszustandes […] Mit dieser neuen Auffassung von Bewegung und Ruhe 
veränderte sich, ohne daß dies den Vertretern der Naturwissenschaft stets ausdrück-
lich bewußt wurde, auch der Begriff des Seienden und des Seins. ‚Seiend’ ist nun 
nicht mehr das substantiell in sich selber Ruhende, das nur akzidentiell von außen 
bewegt wird, sondern dasjenige, das seine Bewegung oder Ruhe ‚substantiell’ selber 

                                                 
20 Aristoteles, Metaphysik XII,7 (1073a). 
21 Geyer, Einleitung I, 29f. 
22 Vgl. Geyer, Einleitung I, 30. 
23 Heidegger, Nietzsches Wort, 238. 



VI. Metaphysik 

 234

bestimmt und nur ‚akzidentiell’ eine Einschränkung dieser seiner Selbstbestimmung 
erleidet.“24 

Damit wird die Subjektivität endgültig als neue Theorie eingeführt. Sie gilt fort-
an als das Fundament der Erkenntnis. Damit spricht Descartes der Objektwelt die 
Substanz ab, die nur noch dem Ich (res cogitans) zukomme. Aber wenn nur noch 
dem Subjekt Substanz zukommt, wie kann man Metaphysik dann noch betreiben? 
Wird sie nicht subjektive Willkür? Aus diesem Grund versucht man, Metaphysik 
anders zu begründen. Sie soll eine rein deduktiv verfahrende Wissenschaft sein, die 
in der Eindeutigkeit ihrer Begriffe nur noch der Mathematik vergleichbar ist. Diese 
Vorgehensweise legt die Grundlage dafür, die Welt als einen Mechanismus zu 
verstehen, der den empirischen Kriterien von Messbarkeit und Zählbarkeit unterge-
ordnet wird. Damit aber gerät die Metaphysik erst recht in eine Krise, wie Kant 
konstatiert, ja geradezu in einen Widerspruch: „Die Metaphysik (die ‚spekulative 
Vernunft’) beansprucht auf der einen Seite ein Wissen von etwas, das niemals 
Gegenstand unserer Erfahrung sein kann. Auf der anderen Seite aber kann sie den 
Anspruch auf ‚Wissen’ nur dann erheben, wenn sie nach den Regeln verfährt, ‚die 
in der Tat bloß auf Gegenstände möglicher Erfahrung reichen’.“ 25 Es ist Kant, der 
in der Folge die Bedingungen der Möglichkeit und Grenzen für den metaphysi-
schen Diskurs prüft. 

 
1.3. Immanuel Kant 
Kant betont die Unvereinbarkeit zwischen der Metaphysik und der Mathematik 

bzw. den empirischen Wissenschaften. „Im Gegensatz zu den empirischen Wissen-
schaften kennzeichnet die Metaphysik ein Anspruch auf Erkenntnisse bzw. Ein-
sichten, die auch dann unumstößlich wahr sein müssen, wenn sich weder in der 
Anschauung noch in der Erfahrung Gründe für diese Wahrheit finden.“26 Dennoch 
hält Kant metaphysische Diskurse für unverzichtbar. „Für einen entscheidenden 
Schritt in Richtung einer Neubegründung der Metaphysik hält Kant die strikte 
Trennung zwischen der sogenannten kritischen oder theoretischen Metaphysik, die 
nach der Möglichkeit und den Gegenständen der Erkenntnis fragt (der Transzen-

dentalphilosophie), und dem, was in der Tradition als spezielle Metaphysik (Psy-
chologie, Kosmologie, Theologie) thematisiert wurde.“27 Kant geht es grundlegend 
um die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis, ob also die 
Erkenntnis in der Lage sei, nach der Wirklichkeit im Ganzen, nach Gott oder ande-
ren metaphysischen Gegenständen zu fragen. Ernüchternd stellt Kant fest: „Die 
Wirklichkeit als ganze kann niemals Gegenstand der menschlichen Erkenntnis in 
ihrer Endlichkeit sein.“28 Darauf lässt Kant es aber keineswegs beruhen. Sein Werk 
Kritik der reinen Vernunft beginnt mit den Worten: „Die menschliche Vernunft hat 

                                                 
24 Schaeffler, Ontologie, 53. 
25 Geyer, Einleitung I, 36, mit Hinweis auf Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XXX (33). 
26 Geyer, Einleitung I, 36. 
27 Geyer, Einleitung I, 38. 
28 Schmidinger, Metaphysik, 18. 



VI. Metaphysik 

 235

das besondere Schicksal […] daß sie durch Fragen belästigt wird, die sie nicht 
abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, 
die sie aber auch nicht beantworten kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der 
menschlichen Vernunft.“29 Aber auch dann, wenn es keine positiven Antworten auf 
diese „belästigenden“ Fragen gebe, werde der Mensch sie weiter stellen. Deshalb 
sagt Kant: „Daß der Geist des Menschen metaphysische Untersuchungen einmal 
gänzlich aufgeben werde, ist ebenso wenig zu erwarten, als daß wir, um nicht 
immer unreine Luft zu schöpfen, das Atemholen einmal lieber ganz und gar ein-
stellen würden.“30 Aber Kant betreibt Metaphysik gerade nicht, indem er diesen 
„belästigenden“ Fragen nachgeht, sondern ihm ist es um eine Metaphysik als Kritik 
der Erkenntnis zu tun. Was kann das Fundament dafür sein, überhaupt metaphysi-
schen Fragen nachgehen und sie beantworten zu können, mit anderen Worten: Wie 
also muss Erkenntnis beschaffen sein, damit wir diese Antworten erhalten? Kant 
schreibt: „Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht so wohl mit 
Gegenständen, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, so fern diese 
a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt.“31 Dabei darf ‚transzendental’ 
nicht mit ‚transzendent’ (im Sinne von jenseits oder überirdisch) verwechselt wer-
den. Gegen den Empirismus sagt Kant, „daß sich menschliche Erkenntnis nicht 

allein von den sinnlichen Eindrücken […] her begreifen läßt.“32 Es gibt nach Kant 
durchaus Sinneserkenntnisse a priori, nämlich die Anschauungen von Raum und 
Zeit. Denn der Raum sei kein empirischer Begriff, sondern eine unendliche gege-
bene Größe. Der Raum sei keine Eigenschaft irgendwelcher Dinge, sondern die 
Form aller Erscheinungen äußerer Sinne. Und gleichfalls sei die Zeit kein empiri-
scher Begriff, sondern eine Vorstellung, die allen Anschauungen zugrunde liege.33 
Sinneserkenntnisse a priori gibt es nach Kant weiter im Bereich des Verstandes: die 
reinen Begriffe, die Kategorien. Kant schreibt: „Nun können wir, unabhängig von 
der Sinnlichkeit, keiner Anschauung teilhaftig werden. Also ist der Verstand kein 
Vermögen der Anschauung. Es gibt aber, außer der Anschauung, keine andere Art, 
zu erkennen, als durch Begriffe. Also ist die Erkenntnis eines jeden, wenigstens des 
menschlichen Verstandes eine Erkenntnis durch Begriffe, nicht intuitiv, sondern 
diskursiv.“34 Zu diesen Kategorien gehörten etwa das Substanz- und das Kausali-
tätsprinzip. „Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis müsse sich a priori nach 
den Gegenständen richten; aber alle Versuche, über sie a priori etwas durch Be-
griffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert würde, gingen unter 
dieser Voraussetzung zu nichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den 
Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daß wir annehmen, die 
Gegenstände müssen sich nach unserem Erkenntnis richten.“35 Damit wird die 

                                                 
29 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A VII (Weischedel 3, 11). 
30 Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, A 192f. (Weischedel 5, 245). 
31 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 25 / A 12 (Weischedel 3, 63). 
32 Schmidinger, Metaphysik, 252. 
33 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 37ff. / A 22ff. (Weischedel 3, 71ff.). 
34 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 92/93 / A 67/68 (Weischedel 3, 109). 
35 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XVI (Weischedel 3, 25). 



VI. Metaphysik 

 236

Wirklichkeit in zwei Bereiche aufgespalten, nämlich in das „Ding an sich“, von 
dem wir nichts wissen können, und in die „Erscheinungen“, das also, was wir 
wahrnehmen können. Mit anderen Worten: „Von der Wirklichkeit, wie sie unab-
hängig von unserer Erkenntnis, d.h. an sich selbst ist, zu sprechen, hat überhaupt 
keinen Sinn.“36 Hier darf Erscheinung nicht als Schein im Sinne von Täuschung 
missverstanden werden. Wollte man über den Bereich der Erscheinungen hinaus 
auf das „Ding an sich“ zugreifen, würde man wieder nur auf Erscheinungen treffen. 
Kant kritisiert an der bisherigen Metaphysik, „daß mit Hilfe des Kausalitätsprinzips 
auf eine transzendente Wirklichkeit, d.h. auf ‚etwas’ geschlossen wird, was wir uns 
überhaupt nicht vorstellen können, was folglich auch niemals Erscheinung in der 
oben genannten Bedeutung des Wortes werden kann.“37 Das Kausalitätsprinzip gilt 
nur im Bereich der Erfahrung. Die Metaphysik erschöpft sich bei Kant jedoch nicht 
in der bloßen Kritik der Erkenntnis. Sie hat es mit dem Ganzen zu tun, das heißt für 
Kant mit dem Ganzen der Erfahrung. Kant sagt nun auch, dass das Kausalitätsprin-
zip sich nicht nur auf einen Einzelfall oder mehrere beziehen dürfe, sondern es 
müsse neben dem Einzelfall ein Gesamtzusammenhang existieren, eine Allheit 
oder Totalität der Bedingungen. Es müsse eine Bedingung aller Bedingungen 
geben: das Unbedingte.38 Es bedürfe der absoluten Einheit der Bedingung aller 
Gegenstände des Denkens überhaupt, und das nennt Kant Gott. Aber es handelt 
sich dabei nicht um eine religiöse oder theologische Vorstellung von Gott, sondern 
Gott wird bei Kant zu einem bloßen Ideal, einem Regulativ der Vernunft, einem 
Inbegriff eines Wirklichkeitszusammenhangs.39 

Kant aber drängt es dazu, im Hinblick auf den Sinn des menschlichen Daseins 
etwas Positives zu formulieren. Gott als regulative Idee ist für ihn nur das Funda-
ment, auf dem der Mensch handeln sollte. Dieses Positive nun, so Kants Ansicht, 
sei das unbedingte Ziel menschlichen Handelns: nämlich das „höchste Gut“ zu 
verwirklichen, das in der Einheit von Glückseligkeit und Sittlichkeit liege. Und das 
ist eine positive Formulierung von Metaphysik. Auf die Frage, wie das höchste Gut 
praktisch möglich sei, antwortet Kant, in einer Synthese der beiden Begriffe, denn 
Glückseligkeit und Sittlichkeit seien ganz verschiedene Elemente des höchsten 
Gutes. „Weil aber diese Verbindung als a priori, mithin praktisch notwendig, folg-
lich nicht aus der Erfahrung abgeleitet, erkannt wird, und die Möglichkeit des 
höchsten Guts also auf keinen empirischen Prinzipien beruht, so wird die Deduk-
tion dieses Begriffs transzendental sein müssen. Es ist a priori (moralisch) notwen-
dig, das höchste Gut durch Freiheit des Willens hervorzubringen.“40 So kehrt Kant, 
bei aller Kritik an jeder positiven Metaphysik, zu ihr zurück. Doch obwohl Kants 
Philosophie sehr stringent formuliert ist, findet sie doch in Hegel ihren Kritiker. 

                                                 
36 Schmidinger, Metaphysik, 255. 
37 Schmidinger, Metaphysik, 258. 
38 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 263f. 
39 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 267. 
40 Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 203 (Weischedel 7, 241). 



VI. Metaphysik 

 237

1.4. Metaphysik und ihre Kritik im 19. Jahrhundert 
Die Entwicklung der Metaphysik und ihrer Kritik im 19. Jahrhundert soll 

anhand von drei Philosophen dargestellt werden: an G.W.F. Hegel und Arthur 
Schopenhauer, die sich vor allem mit der Philosophie Kants auseinandersetzen, 
sowie Friedrich Nietzsche, der jede Metaphysik endgültig vom Sockel stößt. 

Kants Erkenntnistheorie wird von Hegel kritisiert, weil hier die Vernunft auf 
Erkenntnis verzichte. Die Preisgabe der Wahrheit sei eine Einschränkung der Ver-
nunft.41 Hegel schreibt über Kants Ding an sich: „Es wird nicht gefragt, ob diese 
Erkenntnisse an und für sich ihrem Inhalte nach wahr oder nicht wahr sind. Die 
ganze Erkenntnis bleibt innerhalb der Subjektivität stehen, und drüben ist als Äuße-
res das Ding an sich.“42 Selbst das Objektive werde bei Kant subjektiv, denn es 
„bleibt im Kreis des Subjekts, in dem reinen Ich meines Selbstbewußtseins.“ Weil 
wir es immer nur mit Erscheinungen und Bestimmungen zu tun hätten, kämen wir 
bei Kant nie zum wahrhaft Objektiven.43 Hegel verlangt in seiner Kritik, „daß sich 
das erkennende Subjekt, bevor es seinen geradezu erworbenen Erkenntnissen traut, 
der Bedingungen der für es prinzipiell möglichen Erkenntnisse vergewissert.“44 
Damit ist jedoch ein prinzipielles Misstrauen an der Möglichkeit von Erkenntnis 
zum Ausdruck gebracht. Nun lässt sich aber die Frage nach dem Grund des Miss-
trauens stellen. Denn „wie könnte vor dem Erkennen das Erkenntnisvermögen kri-
tisch untersucht werden, wenn doch auch diese Kritik selber Erkenntnis zu sein 
beanspruchen muß?“45 Darin besteht Hegels Kritik an Kant; „man soll das Erkennt-
nisvermögen erkennen, ehe man erkennt; es ist dasselbe wie mit dem Schwim-
menwollen, ehe man ins Wasser geht. Die Untersuchung des Erkenntnisvermögens 
ist selbst erkennend, kann nicht zu dem kommen, zu was es kommen will, weil es 
selbst dies ist.“46 Dieser Zirkel lässt sich in der Tat nicht umgehen. Hegel schreibt: 
„[W]enn die Besorgnis, in Irrtum zu geraten, ein Mißtrauen in die Wissenschaft 
setzt, […] so ist nicht abzusehen, warum nicht umgekehrt ein Mißtrauen in dies 
Mißtrauen gesetzt und besorgt werden soll, daß diese Furcht zu irren schon der 
Irrtum selbst ist.“47 Hegels Kritik lautet: „Die Erkenntnistheorie vermeint, nichts in 
Anspruch zu nehmen als ihren reinen Vorsatz, radikal zu zweifeln. In Wahrheit 
stützt sie sich auf ein kritisches Bewußtsein, das Resultat eines ganzen Bildungs-
prozesses ist.“48 Hegel kann zeigen, dass für Kant nichts gewisser gewesen sei als 
das Selbstbewusstsein, das schlechthin gegeben sei, aber diese Schlechthinnigkeit 
bestehe nicht einfach so. Hinzu komme, dass auch Kant einen einheitlichen Begriff 
des Ich nicht durchhalte. „Die Kritik der reinen Vernunft unterstellt einen anderen 
Begriff des Ich als die der praktischen Vernunft: dem Ich als Einheit des Selbstbe-

                                                 
41 Vgl. Geyer, Einleitung I, 39. 
42 Hegel, Vorlesungen Geschichte der Philosophie III, 350. 
43 Vgl. Hegel, Vorlesungen Geschichte der Philosophie III, 351. 
44 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 14. 
45 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 15. 
46 Hegel, Vorlesungen Geschichte der Philosophie III, 334. 
47 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 69. 
48 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 23. 



VI. Metaphysik 

 238

wußtseins steht das Ich als freier Wille gegenüber. Wie selbstverständlich ist Kritik 
der Erkenntnis von einer Kritik vernünftigen Handelns geschieden. Diese Unter-
scheidung wird indessen problematisch, wenn das kritische Bewußtsein selber aus 
der Reflexion, der Entstehungsgeschichte des Bewußtseins erst hervorgeht.“49  

 
Arthur Schopenhauer beginnt seine Abhandlung über die Metaphysik in seinem 

Werk Die Welt als Wille und Vorstellung mit den Worten: „Den Menschen ausge-
nommen, wundert sich kein Wesen über sein eigenes Daseyn.“50 Beim Tier seien 
Wille und Intellekt noch nicht weit genug auseinandergetreten. Die Erfahrung von 
Schmerz und Tod sind für Schopenhauer entscheidend bei der Entwicklung meta-
physischer Fragen des Menschen. „Wenn unser Leben endlos und schmerzlos 
wäre, würde es vielleicht doch Keinem einfallen zu fragen, warum die Welt dasei 
und gerade diese Beschaffenheit habe; sondern eben auch sich Alles von selbst 
verstehn.“51 Da dem aber nicht so sei, komme das Interesse am Dogma der Fort-
dauer nach dem Tode, von dem Tempel, Kirchen, Pagoden und Moscheen zeug-
ten.52 Metaphysik, so Schopenhauer, sei „jede angebliche Erkenntniß, welche über 
die Möglichkeit der Erfahrung, also über die Natur, oder die gegebene Erscheinung 
der Dinge, hinausgeht, um Aufschluß zu ertheilen über Das, wodurch jene, in 
einem oder dem andern Sinne, bedingt wäre; oder, populär zu reden, über Das, was 
hinter der Natur steckt und sie möglich macht.“53 Im Grunde sei die Metaphysik 
der Ursprung der Philosophie „aus einer Verwunderung über die Welt und unser 
eigenes Daseyn, indem diese sich dem Intellekt als ein Räthsel aufdringen, dessen 
Lösung sodann die Menschheit ohne Unterlaß beschäftigt.“54 Gerade weil die Welt 
kein notwendiges Wesen sei, sei unsere Existenz ein stets beunruhigendes Rätsel. 
Denn die Nichtexistenz der Welt sei ebenso möglich wie ihre Existenz. Die Welt-
erklärung der Physik sei nicht genug. „Die Physik vermag nicht auf eigenen Füßen 
zu stehn.“55 Selbst dann, wenn die Welt aus rein physischen Ursachen erklärbar 
wäre, bliebe immer noch der Anfang einer alles erklärenden Kette von Ursachen 
unerklärt. Die Metaphysik forsche laut Aristoteles nach dem Seienden als solchem, 
und deshalb eben nicht nach den Einzeldingen. Obwohl man im Prinzip jedes Ein-
zelne aus seiner Ursache erklären könne, so reiche diese Kette letztlich ins Unend-
liche zurück, so dass keine Ursache jemals die erste sein könne. Und doch werde 
die Wirksamkeit jeder Ursache auf ein Naturgesetz zurückgeführt. Physisch sei 
mithin alles und nichts erklärbar.56 Schopenhauer stellt mithin fest, die Physiker 
täten so, als hätten sie die erste Ursache in der Hand. Für den Materialismus seiner 
Zeit sei die Materie das Ding an sich. So groß die Fortschritte der Physik auch 

                                                 
49 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 27. 
50 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 186. 
51 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 187f. 
52 vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 188. 
53 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 191. 
54 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 199. 
55 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 201. 
56 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 205f. 



VI. Metaphysik 

 239

seien, so werde es keinen Schritt zur Metaphysik hin geben, so wie eine Fläche, so 
groß man sie auch mache, durchs Vergrößern nie zum Raum werde. Fortschritte in 
der Physik werde „nur die Kenntniß über die Erscheinung vervollständigen, wäh-
rend die Metaphysik über die Erscheinung selbst hinausstrebt, zum Erscheinen-
den.“57 Selbst wenn jemand zu den fernsten Fixsternen hinausdränge, so sei damit 
kein Schritt in der Metaphysik gemacht.58 Schopenhauer zeigt, dass das große Inte-
resse an der Physik nur ein verkapptes Interesse an der Metaphysik ist. Die Natur-
wissenschaften hätten den geistigen Raum der Religionen eingenommen. „Viel-
mehr werden die größten Fortschritte in der Physik das Bedürfniß einer Metaphy-
sik nur immer fühlbarer machen; weil eben die berichtigte, erweiterte und gründli-
chere Kenntniß der Natur einerseits die bis dahin geltenden metaphysischen 
Annahmen immer untergräbt und endlich umstößt, andererseits aber das Problem 
der Metaphysik selbst deutlicher, richtiger und vollständiger vorlegt.“59 Denn je 
gründlicher das Ganze von den Naturwissenschaftlern der Physik empirisch 
erkannt werde, desto rätselhafter erscheine das Ganze letztlich. Die Naturforscher 
ließen nichts anderes gelten als das, was ihre Augen sähen und meinten, damit auf 
den letzten Grund der Dinge zu sehen. Aber sie sähen nicht, dass zwischen der 
Erscheinung und dem Ding an sich eine tiefe Kluft bestehe. Ohne das Selbstbe-
wusstsein des Menschen komme man nicht über das unmittelbar Gegebene hinaus 
und gelange also nicht weiter als bis zum Problem. Ursprünglich sei es der Meta-
physik um Fragen nach Wesen, Substanz, Realität, Unendliches, Absolutes usw. 
gegangen. Diesen Begriffen aber lägen empirische Anschauungen zugrunde. Reine 
Begriffe ohne empirische Anschauungen seien Raum und Zeit sowie die Begriffe 
der Mathematik und der Kausalität.60 Doch auch die Metaphysik müsse empirische 
Erkenntnisquellen haben. Deshalb kritisiert Schopenhauer hier Kant: „Aber 
erscheint es nicht vielmehr geradezu verkehrt, daß man, um die Erfahrung, d.h. die 
uns allein vorliegende Welt, zu enträthseln, ganz von ihr wegsehn, ihren Inhalt 
ignoriren und bloß die a priori uns bewußten, leeren Formen zu seinem Stoff neh-
men und gebrauchen solle? […] Die Aufgabe der Metaphysik ist zwar nicht die 
Beobachtung einzelner Erfahrungen, aber doch die richtige Erklärung der Erfah-
rung im Ganzen.“61 Der Ursprung der Metaphysik aus empirischen Erkenntnisquel-
len sei nicht abzustreiten. Aber eine solche Quelle könne nur die Erfahrung über-
haupt sein und nicht eine einzelne besondere Erfahrung, die von der Naturwissen-
schaft stets modifiziert werden könne.62 Indem sie deute und auslege, gehe die Me-
                                                 
57 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 207f. 
58 Oder anders ausgedrückt: Selbst wenn man mit einem Raumschiff zu den fernsten Sternen fliegen 
würde, würde man Gott nicht finden, weil er auf einer anderen Seinsebene angesiedelt ist. Es ist daher 
kein Wunder, dass das Star-Trek-Team in dem Film Am Rande des Universums Gott im Weltraum 
zwar sucht, aber nicht findet. Umso unverständlicher erscheint daher Spocks Frage an ein im Welt-
raum schwebendes Wesen, das sich für Gott ausgibt, wozu Gott ein Raumschiff brauche, wenn er 
Gott selbst mit einem Raumschiff gesucht hat. 
59 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 208. 
60 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 209f. 
61 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 211. 
62 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 212f. 



VI. Metaphysik 

 240

taphysik über die Erscheinung hinaus zu dem hinter ihr Verborgenen, also dem, 
was über das Natürliche hinausgehe. Die Metaphysik reiße sich von der Erfahrung 
nie ganz los, bleibe aber ihre Deutung und Auslegung. So sei Metaphysik eine all-
gemeine Erfahrungswissenschaft.63 Gerade Kant habe durch seine Trennung von 
„Ding an sich“ und Erscheinung die Metaphysik unmöglich gemacht, denn „die 
letzte Lösung des Räthsels der Welt müßte notwendig bloß von den Dingen an 
sich, nicht mehr von den Erscheinungen reden. Aber gerade auf diese allein sind 
alle unsere Erkenntnisformen angelegt.“64 Das heißt, wer das „Ding an sich“ und 
die „Erscheinungen“ trennt, der sagt, dass der Mensch das Ganze nicht mehr im 
Auge haben kann. Genau das aber ist das Ziel der Metaphysik. 

 
Hat Kant trotz aller Kritik an einer positiven Metaphysik die Metaphysik 

immerhin als Erkenntniskritik noch zu retten versucht, zeigt Friedrich Nietzsche 
die Unmöglichkeit der Metaphysik endgültig auf. Kein anderer Philosoph destruiert 
die Metaphysik so nachhaltig wie er. Nietzsche macht den Traum verantwortlich 
für den Ursprung aller Metaphysik.65 Er ist aber zugleich der Ansicht, dass der 
Verlust der Metaphysik einen Verlust des Sinnes für den Menschen bedeute, und 
dass der Mensch diesen Verlust mit der Entfremdung von sich und der Welt zu 
bezahlen habe. Wer die Metaphysik von sich stoße, der bestimme sich selbst. 
Nietzsche entwickelt einen neuen Begriff der Autonomie. Während bei Kant Auto-
nomie als Selbstgesetzgebung das Moment des Gehorsams gegenüber der Vernunft 
einschließt, ist sie für Nietzsche dagegen Selbstbestimmung und Selbstwertset-
zung.66 

Nietzsche löst die Metaphysik auf, weil er dem Grundprinzip der Einheitlich-
keit, auf dem sie aufbaut, eine Absage erteilt. Alle Interpretationen der Welt seien 
perspektivisch, weshalb es keinen absoluten Maßstab gebe. „[E]s giebt keine ewi-
gen Thatsachen: so wie es keine absoluten Wahrheiten giebt.“67 Alles, was gewor-
den sei, müsse als vergänglich begriffen werden. Tatsachen entstünden, wenn in sie 
ein Sinn hineingelegt werde, der aber immer ein anderer sein könne. Unsere allzu-
menschliche Wahrheitskonzeption, nach der eine Korrespondenzbeziehung zwi-
schen der Welt und unseren Aussagen, zwischen Sätzen und Realität, bestehe, sei 
nicht gegeben, weshalb Nietzsche zu dem Urteil kommt: „Alles ist falsch!“68 Nietz-
sche meint, der Mensch müsse sich selbst etwas vorlügen, zum Beispiel die Exi-
stenz eines guten Gottes, damit er überhaupt sein Leben in dieser Welt bestreiten 
könne. „Die ‚scheinbare’ Welt ist die einzige: die ‚wahre’ Welt ist nur hinzugelo-

gen.“69 In Wirklichkeit sei die Welt eine falsche, grausame, widersprüchliche Welt, 
eine Welt ohne Sinn. Der Mensch sei auf eine bestimmte Perspektive beschränkt, 

                                                 
63 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 214. 
64 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 216. 
65 Vgl. Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I,1, Nr. 5, S. 27. 
66 Vgl. Rohrmoser, Nietzsche als Diagnostiker, 220. 
67 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I,1, Nr. 2, S. 25. 
68 Danto, Friedrich Nietzsche, 234 (ohne Quellenangabe). 
69 Nietzsche, Götzendämmerung. Die Vernunft in der Philosophie, § 2, S. 95. 



VI. Metaphysik 

 241

mit deren Hilfe er sich die Welt zurechtlüge „Als ob eine Welt noch übrig bliebe, 
wenn man das Perspektivische abrechnet!“70 Eine Welt, die wir nicht auf unsere 
Vorurteile reduzierten, existiere nicht als Welt an sich.71 Alle anderen „Interpretati-
onen“, die der Welt etwas Schönes oder Harmonisches abgewinnen wollten, seien 
Lüge oder Selbstbetrug. Die „wahre Welt“ sei eine unnütze Idee, die abzuschaffen 
sei, woraus Nietzsche folgert: „Mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare 
abgeschafft.“72 Es gebe keine konstanten Ursachen, die wir in der Wirklichkeit 
berechnen könnten, deshalb erdichteten wir uns die Atome.73 Metaphysik als sol-
che existiere nicht, nur unterschiedliche metaphysische Fragestellungen. Empirisch 
sei sie ohnehin nicht verifizierbar. „Wir haben uns eine Welt zurecht gemacht, in 
der wir leben können – mit der Annahme von Körpern, Linien, Flächen, Ursachen 
und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne diese Glaubensarti-
kel hielte es jetzt Keiner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiese-
nes.“74 Nietzsche zeigt, dass die Annahme von Körpern, Linien oder Flächen ledig-
lich unsere Ideen seien. Eine Entfernung von zum Beispiel „zehn Metern“ sei eine 
von uns selbst erfundene Strecke. In der Natur an sich kämen „zehn Meter“ nicht 
vor. Unsere Alltagstheorien seien nützlich, aber damit noch nicht wahr, denn jede 
Vorsicht im Schließen, jeder skeptische Hang sei eine große Gefahr für das 
Leben.75 Wir zwängen deshalb der Welt unsere Ordnung auf. „[D]ie Welt zu 
beschreiben, wie sie wirklich ist, ist nur in tentativer Form möglich.“76 Die Ver-
nunft glaube an das Ich als Substanz.77 So wird auch Descartes’ Cogito ergo sum 
destruiert. Nichts habe der Mensch in der Hand, im Grunde sei er nur Spielball der 
Natur, die sich selbst eine Ordnung als Überlebensorientierung geschaffen habe, 
wobei auch das Ich eine nützliche Zwecksetzung gewesen sei. „Wir sind es, die 
allein die Ursachen, das Nacheinander, das Für-einander, die Relativität, den 
Zwang, die Zahl, das Gesetz, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet 
haben.“78 So kritisiert Nietzsche auch Kant: „Ein ‚Ding an sich’ ist ebenso verkehrt 
wie ein ‚Sinn an sich’, ‚eine Bedeutung an sich’. Es gibt keinen ‚Tatbestand an 
sich’, sondern ein Sinn muß immer erst hineingelegt werden, damit es einen Tatbe-
stand geben kann. Das ‚was ist das?’ ist eine Sinn-Setzung von etwas anderem aus 
gesehen.“79 Damit wird Wahrheit relativ. Mit einer nur relativen Wahrheit aber 
kommen auch Ethik und Moral, bisherige Traditionen und Werte abhanden. Der 
Mensch fällt in einen metaphysisch leeren Raum. Dem Verlust bisheriger Werte 

                                                 
70 Nietzsche, Nachlass, 705. 
71 Vgl. Nietzsche, Nachlass, 769. 
72 Nietzsche, Götzendämmerung. Wie die ‚wahre Welt’ endlich zur Fabel wurde, § 6, S. 100. 
73 Vgl. Nietzsche, Nachlass, 896. 
74 Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, § 121, S. 159f. 
75 Vgl. Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft § 111, S. 152f. 
76 Danto, Friedrich Nietzsche, 241. 
77 Vgl. Nietzsche, Götzendämmerung. Die ‚Vernunft’ in der Philosophie, § 5, S. 97f. Und, Nietzsche 
an anderer Stelle, „ein Gedanke kommt, wenn ‚er’ will, und nicht wenn ‚ich’ will.“ Jenseits von Gut 
und Böse, Nr. 17, S. 31. 
78 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Nr. 21, S. 36. 
79 Nietzsche, Nachlass, 487f. 



VI. Metaphysik 

 242

versucht Nietzsche deshalb mit einem neuen Wert beizukommen. Dieser Wert 
besteht im Willen zur Macht. Dieses Prinzip erscheint ihm als Grundzug des 
Lebens schlechthin, weshalb er es zum Prinzip der Wertsetzung erhebt. Diese 
Umkehrung der Werte hält er für die Überwindung der Metaphysik.80 Gegen Dar-
win ist Nietzsche der Ansicht, dass der Wille zur Macht die Eigenschaft aller Mate-
rie sei, die Selbsterhaltung sei bloß eine Folge davon.81 Unser gesamtes Triebleben 
sei Willenswirkung, es sei dies der Wille zur Macht.82 Das „Leben selbst ist we-

sentlich Aneignung, Verletzung, Überwältigung des Fremden und Schwächeren, 
Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigener Formen.“83 Der Wille zur Macht ist 
für Nietzsche das Wesen des Seins selbst. Dieser Wille habe weder Grund noch 
Zweck noch Wert und unterliege keinem rationalen Kriterium. Sämtliche Perspek-
tiven des Menschen, die er in die Wirklichkeit hineinlege, seien nichts anderes als 
das Wirken des Willens zur Macht.84 Vor allem aber sei die Umwertung aller 
Werte auch ein Ergebnis einer fundamentalen Verletzung des neuzeitlichen 
Bewusstseins, nämlich der Verlust der übersinnlichen Welt der Ideen. Wenn diese 
Welt ihre verbindliche, erweckende und bauende Kraft eingebüßt habe, „dann 
bleibt nichts mehr, woran der Mensch sich halten und wonach er sich richten 
kann.“85 Der Verlust von Wahrheit, Tradition und Moral sei bereits das Ergebnis 
eines anderen, fundamentaleren Verlustes: des Verlustes Gottes selbst. Nietzsches 
Wort „Wohin ist Gott?… Wir haben ihn getödtet“ ist der Eckstein seiner Philoso-
phie. Der Sturz und der Tod Gottes aber bedeuten den Sturz des nun orientie-
rungslos gewordenen Menschen selbst. „Wohin bewegen wir uns?… Irren wir 
nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es 
nicht kälter geworden?“86 

Mit diesen Erkenntnissen geht Nietzsche über den idealistischen Formalismus 
Kants und Hegels hinaus. Gott ist weder eine regulative Idee noch eine absolute 
Einheit. Weil Gott tot ist, wird nun das Subjekt an die Stelle Gottes gesetzt. Es ist 
das Subjekt, das selber leuchten will. Die Tötung Gottes bedeutet das Ende der 
Metaphysik.87 Nietzsche macht Ernst mit dem Gedanken, dass Gott und Ich nur 
zwei Varianten derselben Frage sind. 

 
1.5. Theodor W. Adorno 
Theodor W. Adornos Meditationen zur Metaphysik beginnen mit den Worten: 

„Daß das Unveränderliche Wahrheit sei und das Bewegte, Vergängliche Schein, 
die Gleichgültigkeit von Zeitlichem und ewigen Ideen gegen einander, ist nicht 

                                                 
80 Vgl. Heidegger, Nietzsches Wort, 230-232. 
81 Vgl. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Nr. 13, S. 27. 
82 Vgl. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Nr. 36, S. 55. 
83 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Nr. 259, S. 207. 
84 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 233. 
85 Heidegger, Nietzsches Wort, 217. 
86 Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, § 125, S. 163. 
87 Vgl. Rohrmoser, Nietzsche als Diagnostiker, 283. 



VI. Metaphysik 

 243

länger zu behaupten.“88 Damit stellt er sich einerseits in die Reihe der Metaphysik-
kritiker, andererseits versucht er, die Metaphysik gegen ihre bisherigen Kritiker zu 
retten, allerdings in einer anderen Weise als Kant. Adorno unternimmt es, die Apo-
rie des Nichtredenkönnens, aber doch Redenmüssens über Metaphysisches zu 
lösen, indem er den Begriff der „negativen Metaphysik“ ins Spiel bringt. Diese 

„Metaphysik besteht nicht wesentlich in festen dogmatischen Antworten, sondern 
eben in Fragen. Darin drückt sich ihr Zusammenhang mit der Philosophie aus im 
Unterschied zu der Theologie […] Das hat eine sehr wichtige Konsequenz. Meta-
physisch kann keine positive Lehre von irgendwelchen Seinsgehalten sein, die da als 
metaphysische Lehre verkündet werden; sie besteht eben in Fragen, die sich auf sol-
che Wesenhaftigkeiten beziehen, ohne daß aber etwas darüber präjudiziert wäre, daß 
diese Fragen wirklich sind. Pointiert gesagt: negative Metaphysik ist genauso Meta-
physik wie positive auch.“89 

Zunächst einmal hält Adorno fest, dass man Metaphysik nicht mehr so betrei-
ben könne wie in der Antike oder im Mittelalter, weil „diese Gleichsetzung des 
Unveränderlichen mit dem Guten, Wahren und Schönen einfach für uns widerlegt 
ist.“90 Dagegen müsse eine Metaphysik, die heutzutage ihrem Begriff genügen 
wolle, „eben jene Relevanz des Innerzeitlichen für ihren eigenen Begriff radikal in 
sich hineinnehmen.“91 Adornos Meditationen sind zugleich eine Auseinanderset-
zung mit Kant. An Kant kritisiert Adorno die Grenzziehung zwischen den Berei-
chen des Empirischen und Intelligiblen. „Damit das ‚höchste Gut’ als ein mögli-
ches Wirkliches gedacht werden kann, müssen Gott, Freiheit und Unsterblichkeit 
als wirklich – wenngleich unerkennbar – gedacht werden. Als Namen von Wirkli-
chem aber lassen sich diese Ideen nur deshalb denken, weil sie ihrem Sinne nach 
immer schon – in einer von Kant undurchschauten Weise – auf mögliche Erfah-
rung, oder auf die Bedingungen möglicher Erfahrung, bezogen sind.“92 Die Leib-
lichkeit individuierter geistiger Wesen aber werde bei Kant, so Adornos Kritik, 
geleugnet. Natürlichkeit, Leiblichkeit, Sinnlichkeit, Wille würden von Kant in der 
Formulierung des Ideals der Vernünftigkeit negiert.93 Aber genau darauf komme es 
an. Hierfür macht Adorno als Grund die Erfahrung der Geschichte geltend, und 
zwar die Erfahrung des Nationalsozialismus. Und diese Erfahrung laute, dass das 
Individuum, ein Leitthema in der abendländischen Philosophie, liquidiert worden 
sei. „Daß in den Lagern nicht mehr das Individuum starb, sondern das Exemplar, 
muß das Sterben auch derer affizieren, die der Maßnahme entgingen.“94 Dem Nati-
onalsozialismus sei es nicht auf den Einzelnen angekommen. Der Einzelne sei in 
der Menschenmasse aufgesogen worden, in den Aufmärschen, auf der Straße, im 
Kaufhaus, in der Kaserne, im Lager. Die Vernichtung des Individuums sieht 
                                                 
88 Adorno, Negative Dialektik, 354. 
89 Adorno, Philosophische Terminologie II, 166. 
90 Adorno, Metaphysik, 158. 
91 Adorno, Metaphysik, 159. 
92 Wellmer, Modell 3, 190. 
93 Vgl. Wellmer, Modell 3, 191. 
94 Adorno, Negative Dialektik, 355. 



VI. Metaphysik 

 244

Adorno bereits in der Logik am Werk, der das Individuelle gleichgültig ist sowie in 
Erkenntnisformen, die die Welt und ihre Bewohner nur als Exempelfunktion wahr-
nähmen. Nicht die Tatsache, als Mensch getötet zu werden, sei entscheidend, son-
dern die der Tötung vorausgehende Vergleichgültigung. „Hitler hat den Menschen 
im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategorischen Imperativ aufgezwungen: ihr 
Denken und Handeln so einzurichten, daß Auschwitz sich nicht wiederhole, nichts 
Ähnliches geschehe.“95 Es gehe jetzt in der Philosophie also nicht mehr darum, vor 
dem Rückfall in die Barbarei zu warnen, denn die Barbarei habe sich bereits abge-
spielt. Durch die Geschichte selbst, durch die Erfahrungen von Auschwitz oder 
Hiroshima habe „der Begriff der Metaphysik bis ins Innerste sich verändert. Und 
wer weiter Metaphysik alten Stils betreibt, ohne sich darum zu kümmern und sozu-
sagen gleich allem bloß Irdischen und Menschlichen das, was geschehen ist, für 
unter der Würde der Metaphysik stehend hält und von sich abwehrt, der zeigt sich 
dadurch als Unmensch.“96 Metaphysik heute könne ohne gesellschaftlichen Zusam-
menhang nicht mehr ausgeübt werden. Wer heute Metaphysik betreibe, der sei 
nach Adorno dazu verpflichtet, den geschichtsphilosophischen Gedanken zu den-
ken, dass den Opfern, den Toten, den Ermordeten Gerechtigkeit widerfahren 
müsse. Metaphysik als Affirmation des Seins wäre ein Hohn gegenüber den 
Opfern. Sie habe sich vielmehr mit den Verbrechen an der Menschlichkeit und der 
Zusammenfassung der Menschheit in einer Totalität auseinanderzusetzen.97 
Adorno fragt weiter, inwiefern in der warenproduzierenden Gesellschaft und der 
verwalteten Welt die metaphysischen Begriffe überhaupt noch taugten. Adorno 
zeigt das, was metaphysische Erfahrung sein könnte, anhand von zwei Bildern, die 
einander zu widersprechen scheinen. Einmal habe metaphysische Erfahrung es zu 
tun mit einem versprochenen Glück, auf das man zugehe, ohne es zu erreichen. 
„Man glaubt, wenn man hingeht, so wäre man in dem Erfüllten, als ob es wäre. Ist 
man wirklich dort, so weicht das Versprochene zurück wie der Regenbogen. Den-
noch ist man nicht enttäuscht; eher fühlt man, nun wäre man zu nah, und darum 
sähe man es nicht […] Glück, das einzige an metaphysischer Erfahrung, was mehr 
ist denn ohnmächtiges Verlangen, gewährt das Innere der Gegenstände als diesen 
zugleich Entrücktes.“98 Dem steht ein anderes Bild entgegen, nämlich dasjenige 
des Gedankens, dieses eine Leben, das eigene Leben sei klein und ernüchternd, und 
im Grunde, wenn man auf das Ende sehe, habe man vielleicht gar nichts erreicht 
und umsonst gelebt, dass also heutzutage metaphysische Erfahrung vielleicht nur 
noch „die Erfahrung des Ist das denn alles? ist; jene Erfahrung, die vielleicht, 
wenn ich einmal wie ein Existenzialist reden darf, in den ‚Situationen’, die wir 
durchmachen, die größte Ähnlichkeit hat mit der Situation des vergeblichen War-

                                                 
95 Adorno, Negative Dialektik, 358. 
96 Adorno, Metaphysik, 160. 
97 Vgl. Adorno, Metaphysik, 168-171. 
98 Adorno, Negative Dialektik, 366f. 



VI. Metaphysik 

 245

tens. Die Negativität der Situation des vergeblichen Wartens: die ist wohl die Ge-
stalt, in der für uns metaphysische Erfahrung am stärksten ist.“99  

Auch dem Vereinzelten, noch dem Kleinsten, Geringsten, Unwichtigsten, dem 
Individuellen sei Gewicht beizumessen im Angesicht des Absoluten, die Hoffnung, 
die Bataillone der Weltgeschichte möchten es nicht zertreten. Ein solches Denken 
nennt Adorno „solidarisch mit Metaphysik im Augenblick ihres Sturzes.“100 Der 
Sturz, das ist das endgültige Wissen darum, dass Metaphysik positiv nicht zu haben 
ist. Und doch muss sie negativ gedacht werden können. Gegen Wittgenstein sagt 
Adorno, Metaphysik sei „die Gestalt des Bewußtseins, in der es versucht, das zu 
erkennen, was mehr als der Fall ist oder was nicht bloß der Fall ist und doch 
gedacht werden muß, weil das, was […] der Fall ist, uns dazu nötigt.“101 

 
Nach dieser allgemeinen Darstellung der Metaphysik und ihrer Themen wollen 

wir jetzt innerhalb des metaphysischen Diskurses dem Begriff Wirklichkeit nach-
gehen. Im Anschluss daran werden wir sehen, wie die Science Fiction diesen Be-
griff extrapoliert und welche Einsichten sich dadurch für uns ergeben. 

 
2. Die Frage nach der Wirklichkeit 
Unter „Wirklichkeit“ versteht man umgangssprachlich das tatsächlich Beste-

hende im eigentlichen Sinne als etwas Handgreifliches, darüber hinaus aber auch 
als „wahrhaftig“, „wesenhaft“ oder „echt“. Wirklichkeit kann auch als „Totalität 
dessen, was ist“ verstanden werden. Wirklichkeit wird mit „Existenz“ oder 
„Dasein“ identifiziert, eine am außergeistigen Ding orientierte Auffassung. Die 
Frage um die Denkunabhängigkeit bzw. Erkennbarkeit einer Wirklichkeit an sich 
wird innerhalb der Philosophie strittig diskutiert.102 Auch hier wollen wir zunächst 
einen philosophiegeschichtlichen Abriss bedeutender Positionen bieten. 

 
2.1. Aristoteles 
Aristoteles versteht Wirklichkeit als ¦νέkγεια, d.h. als am Werk sein, Wirksam-

keit, Tätigkeit oder Kraft. Aristoteles sucht sicheres Wissen und ist der Ansicht, 
dass man dieses nicht auf die zufälligen und veränderlichen Einzelerscheinungen 
beziehen könne, sondern auf etwas Unveränderliches. Dieses findet Aristoteles in 
der Form (εÉδος), die er der Materie (âλη) gegenüberstellt. „Indem Aristoteles die 
Begriffe ‚Stoff’ und ‚Form’ durch die Begriffe ‚Möglichkeit’ und ‚Wirklichkeit’ 
interpretiert, wendet er sich gegen die Trennung der Welt der Ideen von der Welt 
der sinnlichen Erscheinungen, die er bei Platon findet. Eine Form ist nichts für sich 
Existierendes, an dem dann sekundär […] Erscheinendes ‚teilhat’, sondern sie ist 
Prinzipienmoment im Seienden; sie kommt den natürlichen Dingen nicht gleich-

                                                 
99 Adorno, Metaphysik, 224 (Hervorhebung von mir. H.N.). 
100 Adorno, Negative Dialektik, 400. 
101 Adorno, Philosophische Terminologie II, 167. 
102 Vgl. T. Trappe, Art. Wirklichkeit, 829. 



VI. Metaphysik 

 246

sam fremd und von außen zu, sondern sie ist deren bestimmte Wirklichkeit.“103 
Damit wird die Materie zugunsten der Form abgewertet, da die Wirklichkeit Vor-
rang vor der Möglichkeit hat. Es sei die Wirklichkeit, die dem Stoff ihre Kraft auf-
dränge. Die Wirklichkeit vertrete das Prinzip der Gestaltgebung des Seienden, 
wogegen die Materie als solche noch nicht geformt sei, weshalb sie das noch nicht 
Wirkliche repräsentiere. Für Aristoteles ist dabei die Bewegung das Prinzip des 
Übergangs vom Möglichen zum Wirklichen.104 Wirklichkeit oder Verwirklichung 
ist nach Aristoteles also das Bestehen einer Sache, aber nicht dem Sinne, sondern 
dem Vermögen nach. Der Stoff existiere „dem Vermögen nach, weil er zur Form 
gelangen kann; sobald er aber der Verwirklichung nach existiert, ist er in der Form 
[…] Daher ist auch der Ausdruck von ‚Verwirklichung’ von ‚Werk’ gebildet und 
zielt auf die Vollendung.“105 Zudem sei Verwirklichung früher als das Vermögen, 
denn: „Die ewigen Dinge nämlich sind dem Wesen nach früher als die vergängli-
chen Dinge, nichts Ewiges aber existiert dem Vermögen nach.“106 Was nicht ver-
mögend sei zu bestehen, könne gar nicht bestehen, was aber vermögend sei zu sein, 
könne sein, müsse es aber nicht. Und was imstande sei, nicht zu sein, das sei ver-
gänglich. Die ewige Bewegung aber gebe es nicht bloß dem Vermögen nach.107 
Aristoteles setzt sich mit seiner Bestimmung von Form und Stoff von Platon ab. 
„Die Formen ihrerseits, indem sie der Materie zu Wirklichkeit verhelfen, sind nicht 
nur (wie die Ideen Platons) die ewigen Urbilder der Dinge, sondern zugleich auch 
ihr Zweck und die Kraft, die die ungestaltete Materie zur Wirklichkeit bringt.“108 

 
2.2. David Hume 
Die Philosophie ist laut David Hume an ein empirisches Verfahren gebunden. 

Erkenntnis könne nur durch reines Denken oder durch Erfahrung möglich sein. 
Hierbei legt Hume eine überaus skeptische Haltung an den Tag. Logisch gesehen, 
meint er, sei das Gegenteil einer Tatsache immer möglich. „Daß die Sonne morgen 
nicht aufgehen wird, ist ein nicht minder verständlicher Satz und nicht wider-
spruchsvoller, als die Behauptung, daß sie aufgehen wird.“109 Der Metaphysik 
erteilt Hume eine klare Absage, denn unser Erkenntnisvermögen gestatte es nicht, 
eine metaphysische Realität zu akzeptieren, ob sie nun existiere oder nicht. Auch 
Letztprinzipien, nach denen die Metaphysik ja stets suche, könnten nur Prinzipien 
unserer Erfahrung sein.110 Basis jeder Erfahrung sei die sinnliche Wahrnehmung, 
wobei Hume zwischen zwei Arten von Wahrnehmung unterscheidet, nämlich Ein-
drücken und Vorstellungen. Unter Eindrücken versteht Hume Sinnesempfindun-
gen, Affekte und Gefühlsregungen. „Unter Vorstellungen dagegen verstehe ich die 

                                                 
103 Jacobi, Aristoteles, 78f. 
104 Vgl. Zwenger, Art. Wirklichkeit, 683. 
105 Aristoteles, Metaphysik, IX, 8 (1050a). 
106 Aristoteles, Metaphysik, IX, 8 (1050b). 
107 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, IX, 8 (1050b). 
108 Störig, Weltgeschichte, 183. 
109 Hume, Untersuchung über den menschlichen Verstand IV,1 (36). 
110 Vgl. Hoerster, David Hume, 11. 



VI. Metaphysik 

 247

schwachen Abbilder derselben, wie sie in unser Denken und Urteilen eingehen.“111 
Hume differenziert also zwischen Wahrnehmungen und Vorstellungen, und bei den 
Wahrnehmungen weiter zwischen einfachen und zusammengesetzten. Dadurch 
wird es möglich, sich auch Dinge vorzustellen, die es in der Wirklichkeit nicht gibt. 
„Ich kann mir eine Stadt wie das ‚neue Jerusalem’ vorstellen, deren Pflaster aus 
Gold und deren Mauern aus Rubinen sind, obwohl ich nie eine solche sah.“112 
Hume ist nun aber der Ansicht, dass unsere Grundüberzeugungen sich durch die 
Erfahrungen nicht rechtfertigen lassen. Nur weil der Mensch jeden Tag dasselbe 
wahrnehme, heiße das noch lange nicht, dass er dasselbe morgen auch noch wahr-
nehme. Warum aber legt der Mensch dann solche Annahmen ohne weiteres 
zugrunde? Begründet wird dies mit dem Hinweis auf die Beständigkeit und die 
Kohärenz der Eindrücke.113 Hume nennt diese Annahme jedoch einen Glauben an 
das induktive Verfahren, das er kritisiert. Induktives Schließen sei das Schließen 
aus ähnlich gelagerten Fällen oder vom Besonderen aufs Allgemeine. Jede 
Zukunftserwartung darüber, was irgendwo geschehen wird, ob morgen oder in 
einem Jahr, beruht auf Induktion. Das gilt auch für wissenschaftliche Voraussagen. 
Ohne Zukunftserwartung können wir uns in der Welt gar nicht orientieren, weshalb 
wir auf das induktive Schließen angewiesen sind. Der Mensch sei nach Hume der 
Überzeugung, „daß sich unter ähnlichen, vergleichbaren Umständen Vergangenheit 
und Gegenwart in der Zukunft wiederholen werden.“ Das gelte auch für „Schlüsse 
auf nicht von uns selbst wahrgenommene Ereignisse jeder zeitlichen Dimension, 
als auch der Gegenwart und der Vergangenheit.“114 Der Mensch lege damit die 
Annahme zugrunde, „daß der Weltverlauf allgemeinen Gesetzmäßigkeiten unter-
liegt.“115 Dass der Mensch von einer gewissen Gleichförmigkeit des Weltverlaufs 
ausgehe, ist für Hume aber keine logisch notwendige Annahme, „denn es liegt kein 
Widerspruch darin, daß der Naturlauf wechsle und daß ein Gegenstand, der 
anscheinend Dingen gleicht, die wir durch Erfahrung kennen gelernt haben, von 
andersartigen oder widerstreitenden Wirkungen begleitet sei. Kann ich mir nicht 
klar und deutlich vorstellen, daß ein Körper, der aus den Wolken fällt und in jeder 
anderen Hinsicht dem Schnee ähnlich ist, doch wie Salz schmeckt oder sich wie 
Feuer anfühlt?“116 Hume stellt heraus, „daß endlich alle unsere Erfahrungsschlüsse 
von der Voraussetzung ausgehen, daß die Zukunft mit der Vergangenheit gleich-
förmig sein werde. Wer den Beweis dieser letzteren Voraussetzung durch wahr-
scheinliche Gründe […] zu führen versucht, muß sich ersichtlich im Kreise drehen 
und das für zugestanden nehmen, was gerade der in Frage stehende Punkt ist.“117 
Dinge, die höchstwahrscheinlich sind, und Dinge, die höchst unwahrscheinlich 
sind, haben nach Hume denselben erkenntnistheoretischen Status. Dass die induk-

                                                 
111 Hume, Traktat über die menschliche Natur I,1,1 (11). 
112 Hume, Traktat über die menschliche Natur I,1,1 (13). 
113 Vgl. Hume, Traktat über die menschliche Natur IV,2 (244). 
114 Beide Zitate Hoerster, David Hume, 18. 
115 Hoerster, David Hume, 19. 
116 Hume, Untersuchung über den menschlichen Verstand IV,2 (46). 
117 Hume, Untersuchung über den menschlichen Verstand IV,2 (46f.). 



VI. Metaphysik 

 248

tive Methode bisher erfolgreich gewesen sei, erkennt Hume nicht als Argument an, 
denn diese Behauptung sei „durchaus damit vereinbar, daß sie ab morgen nicht 
mehr erfolgreich sein wird.“118 Alle unsere Erfahrungen basierten auf Wiederho-
lungen. Und genau damit zeigt Hume, dass sie nicht auf Vernunft fundierten. „Von 
Ursachen, welche gleichartig erscheinen, erwarten wir gleichartige Wirkungen. 
Dies ist die Summe all unserer Erfahrungsschlüsse. Nun leuchtet es wohl ein, daß 
dieser Schluß, wäre er von der Vernunft gebildet, gleich zu Anfang und auf Grund 
eines (einzigen) Falles ebenso vollkommen gültig sein würde, wie nach einer noch 
so langen Reihe von Erfahrungen.“119 Hume zeigt, „daß Induktion, rational be-
trachtet, möglicherweise in keinem einzigen Fall erfolgreich ist.“120 Man könnte 
indes erwidern, dass so gesehen auch die Rationalität ihrerseits nicht weiter hinter-
fragt werden kann, denn „die Befolgung der induktiven Methode ist ein Teil des-
sen, was der Begriff ‚rationales oder vernünftiges Verhalten‘ überhaupt für uns 
bedeutet.“121 Der Mensch kommt nicht umhin, induktiv zu schließen, aber Hume 
sieht für das Induktionsproblem keine Lösung. Norbert Hoerster macht den Vor-
schlag, dass man einmal umgekehrt Humes kritische Position ernst nehmen könne. 
Dann sei die künftige Inkonstanz der Natur genauso wahrscheinlich wie ihre Kon-
stanz. Unter diesem Gesichtspunkt erscheine die induktive Methode überlegen, 
denn im Endergebnis könne die induktive Methode in einem Fall nicht schaden und 
im anderen nur nützen.122 Damit aber argumentiert Hoerster im Sinne einer prag-
matischen Erkenntnistheorie, die Hume gerade nicht im Sinne hat. 

 
2.3. Immanuel Kant 
Kant unterscheidet Wirklichkeit in die eine Richtung von der Möglichkeit, und 

in die andere Richtung von der Notwendigkeit und definiert sie wie folgt: „Was mit 
den materialen Bedingungen der Erfahrung (der Empfindung) zusammenhängt, ist 
wirklich.“123 Um Wirklichkeit erkennen zu können, bedürfe es der Fähigkeit zur 
sinnlichen Wahrnehmung und zur Erfahrung. „Das Postulat, die Wirklichkeit der 
Dinge zu erkennen, fordert Wahrnehmung, mithin Empfindung, deren man sich 
bewußt ist, zwar nicht eben unmittelbar, von dem Gegenstande selbst, dessen 
Dasein erkannt werden soll, aber doch Zusammenhang desselben mit irgend einer 
wirklichen Wahrnehmung, nach den Analogien der Erfahrung, welche alle reale 
Verknüpfung in einer Erfahrung überhaupt darlegen.“124 Kant grenzt die äußere 
Wirklichkeit von der intelligiblen ab. Ein Begriff allein sage noch nichts darüber 
aus, ob das, was unter ihm bezeichnet sei, auch wirklich existiere. „In dem bloßen 
Begriffe eines Dinges kann gar kein Charakter seines Daseins angetroffen wer-

                                                 
118 Hoerster, David Hume, 20. 
119 Hume, Untersuchungen über den menschlichen Verstand IV,2 (47). 
120 Hoerster, David Hume, 21. 
121 Hoerster, David Hume, 22. 
122 Vgl. Hoerster, David Hume, 29. 
123 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 219 / B 266 (Weischedel 3, 248). 
124 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 225 / B 273 (Weischedel 3, 253). 



VI. Metaphysik 

 249

den.“125 Das Dasein eines Dinges hat laut Kant nur damit zu tun, ob „die Wahrneh-
mung desselben vor dem Begriffe allenfalls vorhergehen könne. Denn, daß der 
Begriff vor der Wahrnehmung vorhergeht, bedeutet dessen bloße Möglichkeit; die 
Wahrnehmung aber, die den Stoff zum Begriff hergibt, ist der einzige Charakter 
der Wirklichkeit.“126 Dass dasjenige, was unter einem Begriff definiert sei, auch 
wirklich existiere, könne nicht im Begriff selbst liegen, auch dann nicht, wenn der 
Begriff dies selbst so definiert. Das zeigt Kant anhand der Unmöglichkeit des 
ontologischen Gottesbeweises. Der mittelalterliche Philosoph Anselm von Canter-
bury hatte Gott als ein Wesen definiert, über das hinaus Größeres nicht gedacht 
werden könne. Und etwas, zu dem im Verhältnis Größeres nicht gedacht werden 
könne, müsse Wirklichkeit zukommen, anderenfalls bleibe es hinter der eigenen 
Aussage zurück.127 Kant aber argumentiert gegen Anselm folgendermaßen: 

„Denke ich mir nun ein Wesen als die höchste Realität (ohne Mangel), so bleibt 
noch immer die Frage, ob es existiere, oder nicht. Denn, obgleich an meinem Be-
griffe, von dem möglichen realen Inhalte eines Dinges überhaupt, nichts fehlt, so 
fehlt doch noch etwas an dem Verhältnisse zu meinem ganzen Zustande des Den-
kens, nämlich daß die Erkenntnis jenes Objekts auch a posteriori möglich sei […] 
Unser Begriff von einem Gegenstande mag also enthalten, was und wie viel er 
wolle, so müssen wir doch aus ihm herausgehen, um diesem die Existenz zu erteilen. 
Bei Gegenständen der Sinne geschieht dieses durch den Zusammenhang mit irgend 
einer meiner Wahrnehmungen nach empirischen Gesetzen; aber für Objekte des rei-
nen Denkens ist ganz und gar kein Mittel, ihr Dasein zu erkennen, weil es gänzlich a 
priori erkannt werden müßte, unser Bewußtsein aller Existenz aber (es sei durch 
Wahrnehmung unmittelbar oder durch Schlüsse, die etwas mit der Wahrnehmung 
verknüpfen), gehöret ganz und gar zu Einheit der Erfahrung.“128 

Kant macht auf das Problem aufmerksam, dass man den Begriff Gottes gar 
nicht erfüllen könne, weil die sinnliche Erfüllung Gottes dem Begriff seiner Trans-
zendenz widerspreche. Auch dann, wenn der Begriff selbst in sich völlig wider-
spruchsfrei wäre, so könnte er auf mögliche Erfüllung durch Erfahrung nicht 
angewendet werden.129  

 
2.4. G.W.F. Hegel 
Obwohl Kant die Unmöglichkeit eines ontologischen Gottesbeweises stringent 

darlegen kann, ist dieser trotzdem noch nicht aus der Welt geschafft, wie Adorno in 
seiner Philosophischen Terminologie erläutert. „Und ich glaube, nur dann, wenn 
Sie beides verstehen, wenn Sie also verstehen, daß auf der einen Seite diese Kanti-
sche Beweisführung wirklich einen großen Zwang in sich hat, daß aber auf der 
anderen Seite trotz diesem Zwang die Sache damit nicht ad acta gelegt ist, nur 
wenn Sie diesen seltsamen Widerspruch verstehen, daß es in der Philosophie etwas 

                                                 
125 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 225 / B 273 (Weischedel 3, 253). 
126 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 225 / B 273 (Weischedel 3, 253). 
127 Vgl. Geyer, Einleitung I, 26. 
128 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 600f. / B 628f. (Weischedel 4, 534f.) 
129 Vgl. Adorno, Philosophische Terminologie I, 111. 



VI. Metaphysik 

 250

Zwingendes und doch wieder nicht gibt, nur dann können Sie ein bißchen etwas 
von dem Klima verstehen, in dem Philosophie überhaupt sich abspielt.“130 Hegel 
kritisiert Kants Beweisführung. In seinen Vorlesungen über die Philosophie der 

Religion wiederholt er sie zunächst. Kant habe erklärt, dass das Sein keine Realität 
sei. Ob ich mir eine Sache vorstelle oder ob sie real existiere, mache für die Sache 
selbst keinen Unterschied, denn dadurch komme nichts zum Begriff selbst dazu. 
Nun aber kritisiert Hegel: „Der Verstand hält Sein und Begriff streng auseinander, 
jedes als identisch mit sich; aber schon nach der gewöhnlichen Vorstellung ist der 
Begriff ohne Sein ein Einseitiges und Unwahres, und ebenso das Sein, in dem kein 
Begriff ist, das begriffslose Sein. Dieser Gegensatz, der in die Endlichkeit fällt, 
kann bei dem Unendlichen, Gott, gar nicht statthaben.“131 Im Grunde, so erklärt 
Hegel, habe Kant ja recht, wenn Sein und Begriff auseinanderträten, aber eben 
nicht beim Gottesbegriff, weil hier Begriff und Dasein identisch seien. „Das Sein 
soll verschieden von dem Begriff sein [bei Kant]; man glaubt diesen festhalten zu 
können als subjektiven, als endlichen, aber die Bestimmung des Seins ist am Be-
griffe selbst.“132 Adorno bemerkt bezüglich Hegels Einwand gegen Kant, ob man 
bei dem Begriff des Absoluten nicht doch die Frage aufwerfen könne, ob dieser 
„tatsächlich nur deshalb, weil eine Erfahrung ihm nicht korrespondiert, etwas so 
absolut Nichtiges sei. Man könnte an dieser Stelle argumentieren, in jedem einzel-
nen Urteil, das wir überhaupt aussprechen, sei der Anspruch enthalten auf die 
ganze Wahrheit. In meinem Satz, A ist gleich B, steckt im Grunde bereits, ich mag 
es wollen oder nicht, […] die Idee einer ganzen, einer absoluten Wahrheit […] 
Indem die Idee des Absoluten bereits in dem Dies-ist-so enthalten ist, werde ich 
genötigt fortzuschreiten und kann eigentlich ohne einen solchen Begriff des Abso-
luten gar nichts denken.“133  

Da, wo Kant Sein und Schein auseinanderdividiert, da sieht Hegel eine Einheit 
am Werk. Das ist auch bei seiner Darlegung des Begriffs von Wirklichkeit der Fall. 
Laut Hegel ist Wirklichkeit „weiter nichts als ein Sein oder Existenz überhaupt.“134 
Wirklichkeit könne aber nicht ohne ihre Beziehung zu Möglichkeit, Notwendigkeit 
und Zufall gedacht werden. Hegel deutet diese Begriffe gerade nicht als Gegen-
sätze, sondern als eine Einheit. In gewisser Weise seien Wirklichkeit und Möglich-
keit eins, weil das eine die Potentialität des anderen enthalte. „Der Zufall ist die 
Kategorie, die zuerst aus dem Verhältnis der Wirklichkeit zur Möglichkeit hervor-
geht. Das Zufällige ist dann gewissermaßen wirklich, wenn es vor dem Hinter-
grund von Möglichkeiten betrachtet wird, von denen andere hätten verwirklicht 
werden können.“135 Somit biete das Zufällige zwei Seiten: 1. Das Zufällige habe 
die Möglichkeit unmittelbar zu sich selbst oder 2. insofern die Möglichkeit im 
Zufälligen aufgehoben sei, sei sie unmittelbare Wirklichkeit. Darüberhinaus gelte: 

                                                 
130 Adorno, Philosophische Terminologie I, 112. 
131 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion II, 531. 
132 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion II, 532. 
133 Adorno, Philosophische Terminologie I, 113. 
134 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 202. 
135 Taylor, Hegel, 370f. 



VI. Metaphysik 

 251

weil auch dem Möglichen die unmittelbare Wirklichkeit zukomme, sei es als das 
Wirkliche zugleich als zufällig bestimmt. Das Zufällige gebe es aber auch als ein 
bloß Mögliches. Beides sei nicht an und für sich selbst, sondern habe den Grund in 
einem Anderen.136 Ähnlich argumentiert Hegel für die Kausalität. Wenn B aus A 
entstehe, heiße das noch lange nicht, dass diese Kausalität notwendig sei, denn A 
hätte auch nie vorhanden sein können. A sei dann zufällig, wenn auch A' statt B 
aus A hätte hervorgehen können.137 Auch die Notwendigkeit weist, wie das Zufäl-
lige, bei Hegel zwei Seiten auf. Er unterscheidet zwischen realer und absoluter 
Notwendigkeit. Die reale Notwendigkeit sei relativ, denn im Grunde nehme sie 
vom Zufälligen ihren Ausgangspunkt, sie biete eine Mannigfaltigkeit existierender 
Umstände. Die reale Notwendigkeit an sich sei Zufälligkeit. Sie sei zwar der Form 
nach notwendig, aber dem Inhalt nach beschränkt und habe darin Zufälligkeit.138 
Ein Beispiel: Wenn ich innerhalb von sechs Stunden von Köln aus Berlin erreichen 
soll, ist es notwendig, ein motorisiertes Fahrzeug zu verwenden, denn zu Fuß oder 
mit einem Fahrrad wäre es nicht zu schaffen. Die Voraussetzung für diese Not-
wendigkeit aber, nämlich das Erledigen der Fahrtstrecke innerhalb von sechs Stun-
den, ist ihrerseits keine Notwendigkeit. Dagegen hat die absolute Notwendigkeit 
weder Bedingung noch Grund. Die absolute Notwendigkeit „ist also die Wahrheit, 
in welche Wirklichkeit und Möglichkeit überhaupt sowie die formelle und reale 
Notwendigkeit zurückgeht.“139 Die absolute Notwendigkeit existiert nicht an sich, 
sondern sie besteht in und durch Beziehung. „Die absolute Notwendigkeit ist 
absolutes Verhältnis, weil sie nicht das Sein als solches ist, sondern das Sein, das 
ist, weil es ist, das Sein als die absolute Vermittlung seiner mit sich selbst.“140 Nach 
Hegel bilden Zufälligkeit und Notwendigkeit ein Verhältnis, und er zeigt, „daß der 
Zufall selbst von der notwendigen Struktur der Dinge ausgeht und sich nicht 
außerhalb dieser Struktur befindet […] Die ‚Zufälle’ sind unabhängige Wirklich-
keiten, die dennoch innerlich aufeinander bezogen sind. Sie sind füreinander die 
Potentialität der Aktualität des je anderen und müssen deshalb ineinander überge-
hen.“141 

Ebenso sieht Hegel Ursache und Wirkung als eine Einheit. Ohne Wirkung wür-
den wir keine Ursache feststellen können. Und ob jemand in einem unendlichen 
Progress von Wirkung zu Wirkung rede, oder in einem unendlichen Regress von 
Ursache zu Ursache, sei dasselbe. Hegel postuliert, dass man A nicht nur unter dem 
Aspekt betrachten sollte, dass es Ursache von B sei, oder in Bezug auf B, dass B 
Wirkung von A sei, sondern dass beide gemeinsam mit anderen Bestimmungen ein 
System mit Wechselwirkungen bildeten.142  

 

                                                 
136 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 205f. 
137 Vgl. Taylor, Hegel, 371. 
138 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 211-213. 
139 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 215. 
140 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 219. 
141 Taylor, Hegel, 376f. 
142 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 231f.; vgl. Taylor, Hegel, 385. 



VI. Metaphysik 

 252

2.5. Neuere Ansätze im 20. Jahrhundert 
Es ist hier nicht der Ort, die ganze Bandbreite der abendländischen Philosophie 

des 20. Jahrhunderts Revue passieren zu lassen. Es soll zum Themenkomplex 
„Wirklichkeit“ ja nur ein erster Zugang vermittelt werden. In unserem Zusammen-
hang interessieren uns, stellvertretend für die gesamte Philosophie, die Positionen 
von Edmund Husserl, Alfred North Whitehead und Fritjof Capra. 

Die cartesische Spaltung der Welt in Subjekt und Objekt und die damit verbun-
dene Frage, wie Wissen von der Welt oder von der Wirklichkeit überhaupt möglich 
sei, ist das Problem, mit dem sich Edmund Husserl zeitlebens auseinandergesetzt 
hat. In seinen Werken Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi-

schen Philosophie (1913) und Cartesische Meditationen (1931) versucht er, eine 
Lösung dieses Problems herbeizuführen. Diese ist nach Husserl nur möglich, wenn 
man sich der Frage des Anfangs stellt. Husserl stellt sich dabei kritisch gegenüber 
der allgemeinen Annahme des Seins der Welt. Man glaube, Gegenstände seien 
unabhängig vom Menschen vorhanden, weshalb man sie unhinterfragt voraussetze. 
Husserl aber setzt unsere bisherigen Alltagsüberzeugungen radikal aufs Spiel. 
„Allem voran ist das Sein der Welt selbstverständlich – so sehr, daß niemand daran 
denken wird, es ausdrücklich in einem Satz auszusprechen […] so ist die univer-
sale sinnliche Erfahrung, in deren Evidenz uns die Welt beständig vorgegeben ist, 
offenbar nicht so ohne weiteres als eine apodiktische Evidenz in Anspruch zu neh-
men, die also die Möglichkeit eines Zweifelhaftwerdens, ob die Welt wirklich sei, 
bzw. die ihres Nichtseins absolut ausschließen würde.“143 Mit anderen Worten, die 
natürliche uns so und nicht anders erscheinende Welt dürfe für uns nicht mehr eine 
selbstverständliche Tatsache, sondern nur ein Geltungsphänomen sein. Die „natür-
liche“ Weltsicht sei selbst bereits eine theoretische Einstellung, eine Hypothese.144 
Die sogenannte natürliche Welt werde in Klammern gesetzt, das heißt der Mensch 
übe eine Èpoché (¦B@PZ), eine Urteilsenthaltung. Der Mensch sage also zunächst 
einmal, dass er über diese Welt nichts wisse. Die ¦B@PZ ist nach Husserl die 
Methode, „wodurch ich mich als Ich rein fasse, und mit dem eigenen reinen 
Bewußtseinsleben, in dem und durch das die gesamte objektive Welt für mich ist 
[…] Die Welt ist so für mich überhaupt gar nichts anderes als die in solchem cogito 
bewußt seiende und mir geltende.“145 Der Mensch stehe nicht mehr auf dem Boden 
der seienden Welt. „Tue ich so, wie es meine volle Freiheit ist, dann negiere ich 
diese ‚Welt’ also nicht, als wäre ich Sophist, ich bezweifle ihr Dasein nicht, als 
wäre ich Skeptiker; aber ich übe eine im eigentlichen Sinn ‚phänomenologische’ 
¦B@PZ, das ist: die mir beständig als seiend vorgegebene Welt nehme ‚ich’ nicht so 
hin, wie ich es im gesamten natürlich-praktischen Leben tue […] Keine Erfahrung 
von Realem vollziehe ich hinfort naiv-geradehin.“146 Ausdrücklich weist Husserl 
darauf hin, dass diese Einklammerung der Welt keinen Zweifel an der Welt 

                                                 
143 Husserl, Cartesianische Meditationen, 57. 
144 vgl. Mayer, Husserl, 87. 
145 Husserl, Cartesianische Meditationen, 60. 
146 Husserl, Ideen I, 67. 



VI. Metaphysik 

 253

bedeuten solle. In seiner Philosophie heiße dies nur, dass es jetzt für uns keine 
Rolle mehr spielen solle, ob die Welt oder ein Objekt in ihr existiere oder nicht. 
Husserls Phänomenologie ist also eine reine Bewusstseinsphilosophie. Ihn interes-
siert, wie sich die Gegenstände im Bewusstsein konstituieren. Wie kommt es, dass 
wir einen bestimmten Gegenstand so wahrnehmen, wie er ist, und ihn nicht mit 
einem verwechseln, der ihm nur ähnlich ist?147 Jedes Phänomen wird bei Husserls 
Philosophie nun zu einem Bewusstseinsinhalt, wobei nicht nur Objekte als Phäno-
mene angesehen werden, sondern auch Daten, Tatsachen, Phantasien oder Ideen. 
Husserl will der Möglichkeit vorbeugen, die Dinge so zu sehen, wie sie unter dem 
Licht der äußeren Wirklichkeit erscheinen bzw. wie wir sie wahrnehmen. Erst 
wenn man von diesen Bedingungen absehe, könnten die Dinge in ihrem wahren 
Wesen hervortreten. „[W]ir verwandeln das Faktum dieser Wahrnehmung unter 
Enthaltung von ihrer Seinsgeltung in eine reine Möglichkeit […] So aller Faktizität 
enthoben, ist er [der Typus Wahrnehmung] zum Eidos Wahrnehmung geworden, 
dessen idealen Umfang alle idealiter möglichen Wahrnehmungen als reine Erdenk-
lichkeiten ausmachen. Die Wahrnehmungsanalysen sind dann Wesensanalysen.“148 
Die Wesensschau eines Dinges wird nun so betrieben, dass man alle möglichen 
Perspektiven und Aspekte durchspielt. Man könnte zum Beispiel einen Tisch, einen 
Würfel oder einen Baum in all ihren Variationen, Formen, Farben oder Größen 
gedanklich durchspielen, womit man seine Wahrnehmung ins Reich des Unwirkli-
chen versetze.149 Es geht Husserl dabei nicht um eine mystische Schau der Dinge, 
sondern um deren Wesensstrukturen. „Wir wollen wissen, was die ‚wesentlichen’ 
Strukturen von Bewußtseinsvorgängen und ihren Korrelaten sind, und zwar […] im 
Sinne ‚notwendiger und hinreichender Bedingungen’.“150 Dies soll uns dazu füh-
ren, wie wir etwas von der Welt wissen können. 

 
Der britische Philosoph Alfred North Whitehead schreibt sein Werk Prozess 

und Realität von 1929 ausdrücklich „als Entwurf einer spekulativen Philosophie 
[…] Spekulative Philosophie ist der Versuch, ein kohärentes, logisches und not-
wendiges System allgemeiner Ideen zu entwerfen, auf dessen Grundlage jedes 
Element unserer Erfahrung interpretiert werden kann.“151 Die spekulative Philoso-
phie habe einen rationalen und einen empirischen Aspekt. Gleich zu Anfang betont 
der Philosoph allerdings auch: „Philosophen können niemals hoffen, diese meta-
physischen Grundprinzipien endgültig zu formulieren.“152 Schließlich seien die 
Anschauungen aller bisherigen Philosophen immer überholt worden. 

Die Wirklichkeit kann nach Whitehead als Problem des Gegensatzes zwischen 
Sein und Werden betrachtet werden. Diesen Gegensatz versucht Whitehead jedoch 
zu überwinden, denn „zum Wesen eines ‚Seienden’ gehört es, ein Potential für 

                                                 
147 vgl. Werner Marx, Phänomenologie, 39. 
148 Husserl, Cartesianische Meditationen, 104. 
149 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen, 104. 
150 Mayer, Husserl, 92f. 
151 Whitehead, Prozess und Realität, 31. 
152 Whitehead, Prozess und Realität, 33. 



VI. Metaphysik 

 254

jedes ‚Werdende’ zu sein.“153 „Werden“ bedeutet, dass es in der Entstehung eines 
Seienden immer Elemente gibt, die beteiligt sind, und andere, die unbeteiligt sind 
oder sogar kontraproduktiv wirken. Was zunächst noch unbestimmt sei, entwickele 
sich im Verlauf des Werdens zu etwas Bestimmtem. Ein wirkliches Einzelwesen 
gehe von einem Prozess der Unbestimmtheit in die Bestimmtheit über. Mit anderen 
Worten: Gegebensein und Potentialität seien aufeinander bezogen.154 Erst durch die 
Möglichkeit, ein Potential zu sein, entstehe Neues. Gerade aufgrund des Werdecha-
rakters des Seins könne der Geschichtsverlauf rational nicht erklärt werden. „Kein 
der Geschichte immanenter Grund kann dafür angegeben werden, warum sich 
gerade dieser Fluß von Formen und kein anderer durchgesetzt hat.“155 Die 
Geschichtsschreibung werde dadurch subjektiv, was offensichtlich für die Wirk-
lichkeit als ganze ebenfalls zutreffe. 

Als einer der ersten Philosophen setzt sich Whitehead auch mit den Ergebnissen 
der physikalischen Forschungen seiner Zeit auseinander und begreift, dass die 
Relativitäts- und die Quantentheorie Auswirkungen auf die Philosophie haben 
würden. Whitehead legt in seinem Werk Wissenschaft und moderne Welt (1925) 
dar, dass der erste Mensch, der eine Analogie von sieben Fischen und sieben Tagen 
hergestellt, und somit abstrahiert habe, einen wesentlichen Fortschritt in der 
Geschichte des Denkens geleistet habe. Das abstrakte Denken müsse schon in der 
Frühzeit der Menschen einen großen Einfluss auf die Gesellschaft gehabt haben.156 
Welche Stellung hat die Mathematik im Reich der Dinge? Für Pythagoras seien die 
mathematischen Wesenheiten der letzte Stoff, auf dem die wirkliche Welt aufge-
baut sei. Die platonische Welt der Ideen wiederum sei eine verfeinerte Idee der 
pythagoräischen Lehre von der Zahl. Selbst wenn Einstein sage, Schwerkraft sei 
nur eine örtliche Besonderheit der raumzeitlichen Eigenschaften, so folge er damit 
pythagoräischer Überlieferung. Die Klassifizierung liege zwischen der Konkretheit 
der Dinge und der Abstraktheit der Begriffe. So wie der Begriff der Zahl von 
irgendwelchen Inhalten absehe, werde in der Algebra von der besonderen Zahl 
abgesehen.157 Aber das sei noch nicht alles. „Gegenwärtig ist die Physik durch die 
Quantentheorie aufgestört.“158 Zu seiner Zeit gälten die Elektronen und die Proto-
nen als Grundwesen aller Materie. Sie offenbarten „jene überraschende Unstetig-
keit der räumlichen Existenz.“159 Die letzten Elemente der Materie seien im Grunde 
Schwingungserscheinungen. Mittlerweile „werfen die Begriffe Materie, Raum, Zeit 
und Energie soviele Schwierigkeiten auf, daß die schlichte Selbstgewißheit der 
alten orthodoxen Voraussetzungen verschwunden ist.“160 Wenn man glaube, end-
lich habe man allen Unsinn in der Philosophie über Bord geworfen, so irre man 

                                                 
153 Whitehead, Prozess und Realität, 101. 
154 Vgl. Whitehead, Prozess und Realität, 102. 
155 Whitehead, Prozess und Realität, 104. 
156 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 27. 
157 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 37-41. 
158 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 46. 
159 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 47. 
160 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 149. 



VI. Metaphysik 

 255

sich. So konnte Michelsons Experiment zeigen, dass unsere alltäglichen Vorstel-
lungen von Raum und Zeit primitiv seien, und unsere Vorstellungen daher abgeän-
dert werden müssten. Dieses Experiment fand Folgendes heraus: Wenn zwei Kör-
per sich mit ungleichen Geschwindigkeiten durch den Raum bewegen, müssten 
sich im Verhältnis zur Lichtgeschwindigkeit zwei verschiedene Differenzen erge-
ben. Aber genau das sei nicht der Fall. Die moderne Physik komme zu der 
Annahme, dass Raum und Zeit inniger verbunden seien als bisher vermutet.161 
Auch die Vorstellungen der newtonschen Geometrie würden infrage gestellt. Zwi-
schen Ereignissen gebe es Beziehungen, und wenn man von einer Beziehung 
absähe, sei das Ereignis nicht mehr dasselbe. „Das Ereignis ist, was es ist, weil es 
eine Vielheit von Beziehungen in sich selbst vereinigt.“162 

Für den Hang der modernen Philosophie zum Subjektivismus macht Whitehead 
das Christentum mit seiner Betonung des unendlichen Wertes der einzelnen 
menschlichen Seele verantwortlich. Descartes habe mit seinem Discours de la 

méthode diesen Subjektivismus stark gemacht. Es gehe darum, dass sich das 
Bewusstsein seiner eigenen Existenz bewusst sei. Der Objektivismus von Antike 
und Mittelalter sei zwar auf die Wissenschaften übergegangen, allerdings sei unter 
dem Einfluss der Relativitätslehre der Subjektivismus gewachsen.163 Philosophen 
„versuchen, hinter die widerspenstigen und unreduzierbaren Tatsachen zu gelan-
gen; sie möchten die gegenseitige Beziehung zwischen den verschiedenen Einzel-
erscheinungen, die in den Fluß der Dinge eintreten, im Lichte allgemeiner Prinzi-
pien erklären.“164 Die objektive Welt sei auf Materie in Raum und Zeit beschränkt 
worden, während die subjektive Welt den Denkvorgängen des Geistes zugewiesen 
worden sei. Aber in diesem Schema liege eine Schwäche. „Demnach scheint der 
Geist auf seine eigene private Welt des Denkens beschränkt zu sein […] So wird 
die Frage, wie eigentlich irgendwelche Kenntnis von der wahren objektiven Welt 
der Wissenschaft zu erlangen ist, zu einem Problem ersten Ranges.“165 Kein indivi-
duelles Selbst könne unabhängige Wirklichkeit haben, weil es selbst ein Erfassen 
durch andere Subjekte sei. Man könne heute nicht mehr von unabhängig existie-
renden Substanzen ausgehen. Das Gesamtgeschehen trage ein dauerndes Modell.166 
Aber genau das mache das metaphysische Bedürfnis des modernen Menschen nur 
noch tragischer und eine Antwort unmöglicher. Kants Formulierung des metaphy-
sischen Bedürfnisses des Menschen wandelt Whitehead für das 20. Jahrhundert 
folgendermaßen: „Es gibt ein metaphysisches Bedürfnis nach einem Prinzip der 
Bestimmung, aber es kann keine metaphysische Begründung dafür geben, was 
bestimmt ist.“167 

 

                                                 
161 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 151-155. 
162 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 162. 
163 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 181f. 
164 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 183. 
165 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 189. 
166 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 196f. 
167 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 232. 



VI. Metaphysik 

 256

In seinem Buch Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild von 1982 geht 
Fritjof Capra über die bisherigen philosophischen Theorien zur Wirklichkeit hin-
aus. Wenn Kant sagt, Philosophie sei das, was alle betreffe, so ist Capras Werk 
auch als ein Versuch zu lesen, die Philosophie für das fruchtbar zu machen, was 
alle Menschen in der Wirklichkeit betrifft, und das sind die herrschenden politi-
schen Weltprobleme. Capra beginnt seine Analyse mit der Feststellung einer kultu-
rellen Krise des Abendlandes, die ihren Anfang in den Ergebnissen der physikali-
schen Forschung der subatomaren Welt zu Beginn des 20. Jahrhunderts genommen 
habe. 

Die Erforschung von atomarer und subatomarer Welt, so Capra, scheint der 
Wirklichkeit den Boden zu entziehen. Die atomaren Phänomene seien mit den bis-
herigen Grundbegriffen der Sprache der Physiker nicht beschreibbar. In einer ähn-
lichen Krise befinde sich die abendländische Gesellschaft heute: Arbeitslosigkeit, 
Krise des Gesundheitswesens, ökologische Katastrophen, steigende Zahl von 
Gewalttaten und Verbrechen seien nur Facetten ein und derselben Krise. „Wie 
schon bei der Krise der Physik der zwanziger Jahre [des 20. Jahrhunderts] ist die 
heutige gesamtgesellschaftliche Krise eine Folge der Tatsache, daß wir versuchen, 
die Begriffe einer längst überholten Weltanschauung – des mechanistischen Welt-
bildes der kartesisch-newtonschen Naturwissenschaft – auf eine Wirklichkeit 
anzuwenden, die sich mit den Begriffen dieser Vorstellungswelt nicht mehr begrei-
fen läßt.“168 Die Welt sei mittlerweile global verwoben. Alle biologischen, psycho-
logischen, gesellschaftlichen und ökologischen Phänomene seien untereinander 
abhängig, aber es fehle uns ein neues Paradigma.169 Eine entsprechende breitange-
legte Weltsicht biete laut Capra der Taoismus. „Die Chinesen, die schon immer 
eine von Grund auf dynamische Weltsicht sowie einen geschärften Sinn für 
Geschichte besaßen, scheinen sich des tiefen Zusammenhanges zwischen Krise und 
Wandel wohlbewußt.“170 Für die chinesische Philosophie sei das innerste Wesen 
der Wirklichkeit das Tao, ein steter Prozess von Fließen und Wandel. Grundbe-
griffe des Tao seien die polaren Gegensätze Yin und Yang, die sich in allen mögli-
chen Phänomenen beobachten ließen, zum Beispiel die Gegensätze Frau-Mann, 
Erde-Himmel, Mond-Sonne, Winter-Sommer, Kälte-Wärme, Innen-Außen usw. 
Aber dies seien keine statischen Entitäten, sondern dynamische Phänomene. Flie-
ßen und Wandel seien ein wesentlicher Aspekt des Universums. Die Taoisten ent-
hielten sich einem Handeln, das gegen die Harmonie der Natur gerichtet sei. Lao-
Tse habe gesagt: „Durch Nichttun ist alles getan.“ Nichttun heiße aber nicht, sich 
völlig passiv zu verhalten, sondern so, dass man im Einklang mit dem Kosmos sei. 
Nach Capra ist unsere Gesellschaft einseitig Yang-orientiert (fordernd statt bewah-
rend, aggressiv statt empfänglich, wettbewerbsorientiert statt kooperativ, rational 
statt intuitiv, analytisch statt synthetisch). Die einseitige Betonung der Yang-Werte 
habe zu der beschriebenen Krise geführt. Die abendländische Spaltung von Geist 

                                                 
168 Capra, Wendezeit, 10. 
169 Vgl. Capra, Wendezeit, 10. 
170 Capra, Wendezeit, 21. 



VI. Metaphysik 

 257

und Körper werde in der gesamten Kultur spürbar.171 Der Mensch könne aber auch 
mit seinem Körper denken. „Die Spaltung von Geist und Materie führte dazu, das 
Universum als ein mechanisches System zu sehen, das aus getrennten Objekten 
besteht.“172 Diese Vorstellung sei auf lebende Organismen übertragen worden, die 
dann als konstruierte Maschinen angesehen worden seien. Die natürliche Umwelt 
werde so behandelt, als bestehe sie aus lauter Einzelteilen. Newtons Auffassung 
von der Naturwissenschaft habe die Natur zu einem manipulierbaren und ausbeut-
baren System gemacht. Gegen solch eine Philosophie wendet sich Capra mit seiner 
Systemtheorie. „Lebende Systeme sind so organisiert, daß sie Strukturen auf meh-
reren Ebenen bilden, wobei jede Ebene aus Untersystemen besteht, die in bezug auf 
ihre Teile Ganzheiten sind, und Teile in bezug auf die größeren Ganzheiten.“173 
Teile und Ganzheiten in einem absoluten Sinne existierten also gar nicht; lebende 
Systeme seien vielmehr durch Polaritäten gekennzeichnet. So wie die Erforschung 
der atomaren und subatomaren Welt zu Beginn des 20. Jahrhunderts gezeigt habe, 
dass Grundbegriffe wie Raum, Zeit, Materie oder Ursache und Wirkung neu 
bedacht werden müssten, müssten auch die Wissenschaften Biologie, Medizin, 
Psychologie und Wirtschaftswissenschaften einem entsprechenden Paradigmen-
wechsel unterzogen werden, da auch sie nach wie vor dem descartes-newtonschen 
Modell unterlägen. 

In der Biologie beispielsweise hätten viele Aspekte der Gehirnfunktionen noch 
nicht geklärt werden können. Auch wisse man immer noch nicht, „wie wir atmen, 
unsere Körpertemperatur regeln, verdauen oder unsere Aufmerksamkeit auf etwas 
konzentrieren.“174 In der Medizin wiederum gebe es einen Pluralismus von Syste-
men. „Vor Descartes hatten die meisten Heiler sich mit dem Zusammenwirken von 
Körper und Psyche beschäftigt und die Behandlung ihrer Patienten auf deren 
gesellschaftliche und spirituelle Umwelt abgestimmt.“175 Doch Descartes’ Tren-
nung von Körper und Geist habe zur Vernachlässigung von Krankheitsaspekten 
geführt, die nicht körperlich gewesen seien. In dem Maße, in dem man sich auf das 
Körperinnere konzentriert und letztlich Zellen und Moleküle gefunden habe, habe 
man die anderen Aspekte (Psyche, Gesellschaft, Umwelt) vernachlässigt.176 Die 
Frage danach, was Gesundheit sei, werde in medizinischen Fakultäten nicht dis-
kutiert, weshalb auch der Sinn einer Krankheit nicht erkannt werde, denn die 
Krankheit gelte als Feind. Wenn Krankheit nur etwas sei, das ausgemerzt werden 
muss, seien ihre psychologischen und spirituellen Aspekte nicht zu begreifen. 
Damit werde auch das Problem des Todes letztlich umgangen.177 In der Psycholo-
gie habe der Behaviourismus die mechanistische Methode betont. „Geistige Phä-
nomene wurden auf Verhaltensmuster reduziert, und das Verhalten selbst auf phy-

                                                 
171 Vgl. Capra, Wendezeit, 32-37. 
172 Capra, Wendezeit, 37. 
173 Capra, Wendezeit, 41. 
174 Capra, Wendezeit, 109. 
175 Capra, Wendezeit, 135. 
176 Vgl. Capra, Wendezeit, 135. 
177 Vgl. Capra, Wendezeit, 157. 



VI. Metaphysik 

 258

siologische Vorgänge, die von Gesetzen der Physik und Chemie gesteuert wer-
den.“178 Ebenso sei in den Wirtschaftswissenschaften die kartesianische Mechanik 
angewandt worden. „Die Wirtschaftswissenschaftler erkennen im allgemeinen 
nicht, daß Wirtschaft nur ein Aspekt eines umfassenden ökologischen und gesell-
schaftlichen Gewebes ist – ein lebendiges System aus Menschen, die in ständiger 
Interaktion miteinander und mit ihren natürlichen Hilfsquellen stehen, von denen 
die meisten ihrerseits lebende Organismen sind.“179 In der Wirtschaft könne es 
Systeme mit unterschiedlichen Zielen und Auffassungen geben. Capra kritisiert, 
die ökologische Dimension der Wirtschaftsproblematik werde nicht gesehen. Der 
Wachstumsgedanke, der das Wirtschaftssystem beherrsche, komme von der Über-
betonung des Yang-Prinzips: Expansion, Selbstbehauptung, Wettbewerb.180 
Wachstum sei das neue Opium des Volkes. Es werde nicht erkannt, „daß es in einer 
endlichen Umwelt ein dynamisches Gleichgewicht zwischen Wachstum und Nie-
dergang geben muß […] Auf den Gedanken, daß Wachstum hinderlich, ungesund 
oder krankhaft sein kann, kommt man gar nicht.“181 Die Wachstumsbesessenheit 
sei für die Umweltkatastrophen verantwortlich. Viele Wirtschaftswissenschaftler 
betrachteten die Wirtschaft als ein eingefrorenes System, statt auch in ihr eine 
Struktur zu entdecken, die sich entwickele. Sie interessierten sich nicht für soziale 
und ökologische Wechselbeziehungen.182  

Mit seinem systemtheoretischen Ansatz geht Capra nun davon aus, „daß alle 
Phänomene – physikalische, biologische, psychische, gesellschaftliche und kultu-
relle – grundsätzlich miteinander verbunden und voneinander abhängig sind.“183 
Für seine „System- bzw. Zusammenschau“ von Biologie, Medizin, Psychologie 
und Wirtschaftswissenschaften schlägt er einen bootstrap-Ansatz vor. „Statt auf 
Grundbausteine oder Grundsubstanzen konzentriert sich die Systemlehre auf 
grundlegende Organisationsprinzipien.“184 Jeder Organismus sei ein System, aber 
auch zusammengeschlossene Organismen bildeten ein System, zum Beispiel ein 
Ameisenhügel, ein Bienenstock, eine menschliche Familie. Systeme seien Ganz-
heiten, deren Strukturen sich aus gegenseitigen Beziehungen und Abhängigkeiten 
ergäben.  

Capra wendet im folgenden seinen Ansatz auf die vier Wissenschaften Biologie, 
Medizin, Psychologie und Wirtschaftswissenschaften an. In Bezug auf die Biologie 
widerspricht er der pseudodarwinistischen Idee vom survival of the fittest. Im 
Gegensatz zu diesem „Kampf ums Überleben“ existierten in der Natur zwischen 
lebenden Organismen Beziehungen, die im wesentlichen kooperativ seien. Selbst 
da, wo es Räuber und Beute gebe, was für den einzelnen tödlich sei, so bleibe die 
Beziehung im großen und ganzen von Nutzen für beide Seiten. Werden und Ver-

                                                 
178 Capra, Wendezeit, 185. 
179 Capra, Wendezeit, 203f. 
180 Vgl. Capra, Wendezeit, 232f. 
181 Capra, Wendezeit, 234. 
182 Vgl. Capra, Wendezeit, 239-247. 
183 Capra, Wendezeit, 293. 
184 Capra, Wendezeit, 294. 



VI. Metaphysik 

 259

gehen seien das eigentliche Wesen des Lebens. Der Tod sei nicht das Gegenteil des 
Lebens, sondern ein wesentlicher Aspekt.185 Auch für die Medizin will Capra den 
systemtheoretischen Ansatz fruchtbringend zum Einsatz bringen und votiert für ein 
Nebeneinander europäischer und chinesischer Medizin. In letzterer spielten die 
Vorstellungen von Yin und Yang eine zentrale Rolle. Der menschliche Organismus 
gelte als Mikrokosmos des Universums. Wir sähen heute nicht, dass eine Erkran-
kung auch ein Problemlöser sein könne. Man könne in eine Krankheit flüchten, 
eine Krankheit könne ein Weg sein, mit Stress fertig zu werden, so dass man zu 
einem tieferen Sinn der Erkrankung gelangen könne. Jede Erkrankung habe gei-
stige Aspekte. So werde auch der Krebs oft als ein lokalisiertes Problem angese-
hen, statt ihn ganzheitlich bzw. als systembedingte Störung zu betrachten. Er sei 
aber kein „Angriff von außen, sondern ein Zusammenbruch innerhalb des Kör-
pers.“186 Es gebe keine monokausale Erklärung für das Zustandekommen von 
Krebs. Emotionaler Stress, Gefühle der Isolierung, Verzweiflung oder Verärgerung 
seien mitursächlich für Krebs, wogegen Gefühle von Hoffnung und positiver 
Erwartung das Immunsystem neu belebten.187 Sich mit dem eigenen Tod zu befas-
sen, gehöre auch zum Bestandteil einer angemessenen Therapie. Gleich, ob man 
den Krebs überwinde oder nicht, man könne die Qualität des eigenen Lebens und 
Sterbens verbessern. In Bezug auf die Psychologie macht sich Capra für die 
Methode von Abraham Maslow stark, der gegen die mechanistische Theorie des 
Behaviourismus hervorhebt, dass auch Gefühle, Wünsche, Hoffnungen, Glück, 
Freude, Befriedigung usw. für ein umfassendes Verständnis des Menschen wichtig 
seien. „Die neue Psychologie betrachtet den menschlichen Organismus als ein 
integriertes Ganzes, dessen physische und psychische Strukturen voneinander 
abhängig sind.“188 Seinen systemtheoretischen Ansatz will Capra auch auf die 
Wirtschaftswissenschaften übertragen wissen. Die Wirtschaft sei als ein lebendes 
System voller Fluktuationen zu verstehen. Wirtschaftstheorien müssten deshalb in 
Zusammenhang gebracht werden mit gesellschaftlichen und ökologischen Syste-
men. Das Wachstum der Großstädte, Technologien und Institutionen sei wie ein 
Krebsgeschwür. Man brauche ein gesellschaftliches und ökologisches Gleichge-
wicht, und die Verantwortung der Unternehmen müsse neu definiert werden. Nicht 
der Mensch könne den Planeten managen, sondern der Mensch müsse sich in des-
sen Systeme integrieren.189 Es müsse insgesamt ein Bewusstsein dafür entstehen, 
dass das Individuum mit dem ganzen Kosmos verbunden sei.190 

Capra bewegt sich mit seinen Ideen in der Nähe zum utopischen Denken, auf 
das ich im Kapitel Politische Theorie in Band 3 noch näher eingehen werde. Er 
macht sich stark für die Prinzipien „Small is beautiful“ sowie „Global denken, 
lokal handeln!“ Er wirft der Philosophie unausgesprochen vor, sich in einem 

                                                 
185 Vgl. Capra, Wendezeit, 309-322. 
186 Capra, Wendezeit, 397. 
187 Vgl. Capra, Wendezeit, 397-401. 
188 Capra, Wendezeit, 413. 
189 Vgl. Capra, Wendezeit, 447-450. 
190 Vgl. Capra, Wendezeit, 464f. 



VI. Metaphysik 

 260

Elfenbeinturm einzuschließen, in dem sie nur noch um sich selbst kreise. Sie ver-
nachlässige die äußere, politische Wirklichkeit. 

 
2.6. Poststrukturalistisch: Jean Baudrillard 
Der Poststrukturalismus ist ein Plädoyer für den „kritischen Einspruch gegen 

totalisierende Tendenzen philosophischer Theorien und ihrer allgemeinen Ansprü-
che.“191 Diese Philosophie fordert dazu auf, der Differenz, dem Anderen und Nicht-
identischen gerecht zu werden. Der Poststrukturalismus kritisiert den Logozentris-
mus der abendländischen Philosophie, der einen „blinden Fleck“ gegenüber dem 
Anderen entwickelt habe. Die Poststrukturalisten dezentrieren den modernen Sub-
jektbegriff. Vor allem Michel Foucault entwickelte eine Theorie, wonach das Sub-
jekt im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts von den „Mächten der Disziplinierung“ 
wie Medizin, Gefängnis, Militär, Schule, Fabrik oder Kloster unterworfen worden 
sei. 

Exemplarisch für diese Philosophie möchte ich den Wirklichkeitsbegriff erör-
tern, wie ihn der poststrukturalistische französische Philosoph Jean Baudrillard 
entwickelt hat. Das „Verschwinden der Realität“ ist eines jener Schlagwörter, mit 
denen er in den 1980er Jahren bekannt wurde. Für Baudrillard treten Zeichenwel-
ten bzw. Simulationen an die Stelle der Realität, welche aber nichts mehr bezeich-
neten, sondern nur mit anderen Simulationen interagieren, womit unser Zugang zur 
sinnlichen Wahrnehmung der Welt verschüttet worden sei. Dies nennt Baudrillard 
„Semiokratie“.192 Die Schaffung eines Simulakrums, also einer simulierten Sache 
oder eines simulierten Tuns, liege schon in der seriellen Produktion immer gleicher 
Objekte. „Schon die bloße Tatsache, daß jeder Gegenstand einfach als solcher 
reproduziert werden kann, so daß es ein zweites Exemplar davon gibt, ist eine 
Umwälzung: man braucht nur an die Verblüffung der Eingeborenen zu denken, die 
zum ersten Mal zwei identische Bücher gesehen haben.“193 Die neuen Technolo-
gien, insbesondere die Medien, seien systembegründende Faktoren geworden und 
das Zeichensystem, der Code, das Konstituens moderner Gesellschaften. Die 
Medien seien zu einem bedeutungslosen Hintergrundrauschen mutiert, zum Spek-
takel für Massen, die sich für Bedeutungen nicht mehr interessierten. Die Grenze 
zwischen Realität und Repräsentation verschwimme, womit die Medien das 
öffentliche Leben kontrollierten. Jeder habe Zugriff auf Informationen, aber der sei 
beschränkt auf die Oberfläche des Bildschirms. Eine kritische Nutzung der Medien 
ist laut Baudrillard nicht möglich.194 Jede Realität werde von der Hyperrealität des 
Codes aufgesogen. „Anstelle des alten Realitätsprinzips beherrscht uns von nun an 
ein Simulationsprinzip.“195 Die Realität versinke im Hyperrealismus, das heißt in 
der genauen Verdoppelung des Realen, meist auf Grundlage anderer reproduktiver 

                                                 
191 Vgl. Münker / Roesler, Poststrukturalismus, X. 
192 Vgl. Blask, Baudrillard, 23. 
193 Baudrillard, Symbolischer Tausch, 88. 
194 Vgl. Blask, Baudrillard, 23-25. 
195 Baudrillard, Symbolischer Tausch, 8. 



VI. Metaphysik 

 261

Medien (wie etwa Werbung oder Photographie). Im Hyperrealen sei der Wider-
spruch zwischen Realem und Imaginärem ausgelöscht.196 Das Reale werde zu 
etwas, wovon man eine Reproduktion herstellen könne, die ein Bestandteil einer 
codierten Realität sei. Aber aus diesem System gebe es kein Entkommen, denn: 
„Alles ist Teil der Simulationen. Differenzen verschwinden, Negationen werden 
integriert. Das Ergebnis dieser Diagnose ist letztlich ein sich selbst produzierendes 
und selbstbezügliches System, in dem soziale Kontrolle derart funktioniert, dass a 
priori kein Außen mehr möglich ist.“197 Nicht die Realität als solche verschwinde, 
sondern ihre bekannten und vertrauten Formen. Die Differenz zwischen Realität 
und Fiktion werde aufgehoben. Beispiele für Simulationen sind für Baudrillard: 
Mode, Architektur, Medien, Wohnungseinrichtungen, Einkaufszentren, das System 
der politischen Ökonomie. All das nennt er „Hyperrealität“. Nach moderner Welt-
anschauung möge zwar alles mit allem zusammenhängen, umgekehrt ergebe aber 
nichts mehr einen Zusammenhang, wobei jedoch niemand als Manipulator auftrete. 
Nicht nur virtuelle Ereignisse nähmen überhand, sondern das Reale selbst werde 
simulativ. Selbst ein realer Krieg werde zum Videoclip, der sich nicht mehr von 
einer Computersimulation unterscheide. Der Zugang zu einer konkret erfahrbaren 
Wirklichkeit sei im Zeitalter elektronischer Massenmedien verloren. Es gebe keine 
Ideologie mehr, sondern nur noch Simulakren.198 Die Simulation liquidiere alle 
Referentiale und stelle die Differenz von „Wahrem“ und „Falschem“ in Frage.199 
Da keine Realität mehr möglich sei, sei auch keine Illusion mehr möglich; „wo sich 
die Unterscheidung zweier Pole nicht mehr aufrechterhalten läßt, […] betritt man 
das Feld der Simulation.“200  

Bei der Frage nach einer Opposition gegen dieses binär-digitale System verneint 
Baudrillard die Möglichkeit eines Klassenkampfes mit den bisherigen Mitteln. 
Seine Hoffnung besteht darin, dass jedes System, das sich einer bestimmten Per-
fektion annähert, dem Untergang nahe sei.201 Ein Problem erkennt er darin, dass 
das System des Kapitalismus selbst mit der Ökonomie als einem Simulationsmo-
dell spiele.202 Das bisherige, von uns als „natürlich“ gedachte und gesetzte Univer-
sum habe abgedankt zugunsten eines Universums, das von binären Strukturen und 
Gegensätzen geprägt sei. Dieser Code habe seine eigene Metaphysik. „Kyberneti-
sche Kontrolle, Erzeugung durch Modelle, differentielle Modulation, feed-back, 
Frage/Antwort etc.: das ist der neue, operationale Zusammenhang.“203 Die neokapi-
talistische, kybernetische Ordnung strebe die absolute Kontrolle an. Die Gesell-
schaft sei durchdrungen von den Vorstellungen von Modell und Digitalität. Auch 
Phänomene wie Umfragen oder die Evaluierung der öffentlichen Meinung seien 

                                                 
196 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 113f. 
197 Blask, Baudrillard, 28. 
198 Vgl. Blask, Baudrillard, 29-32. 
199 Baudrillard, Agonie, 9f. 
200 Baudrillard, Agonie, 51. 
201 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 12. 
202 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 9. 
203 Baudrillard, Symbolischer Tausch, 90. 



VI. Metaphysik 

 262

bloße Modelle der Wirklichkeit, deren Kraft in ihrer phantastischen Fiktion liege, 
eine paranoide Projektion zu sein.204 Die Zirkularität von Frage und Antwort setze 
sich in allen Bereichen, allen Wissenschaften fort, weshalb es unmöglich sei, auf 
eine gesteuerte Frage etwas anderes zu erhalten als eine Antwort, die simuliert sei. 
Auch in den exakten Wissenschaften könne man Pflanzen, Tiere oder Materie nicht 
mit der Chance auf eine „objektive“ Antwort untersuchen.205 Die moderne Gesell-
schaft stehe unter dem Zwang der Umfrage, der Statistik, der wissenschaftlichen 
Produktion von Wirklichkeit. Es sei die manipulatorische Wahrheit von Tests, die 
die Menschen befragen, von Matricen, die sie überwachen, von genetischen Codes, 
die sie determinieren, von Zellen, die ihre Gefühle beeinflussen. Das Reale vermi-
sche sich mit dem Modell oder mit den Medien.206 

Baudrillard kommt daher zu der Schlussfolgerung, dass die Philosophie neue 
Begriffe benötige. So sei etwa der Begriff der „Masse“ gesellschaftlich nicht mehr 
relevant. „Die Massen sind implodiert, das heißt, sie haben sich in der Simulati-
onsgesellschaft aufgelöst und existieren nur noch als statistisches Phänomen. Sie 
bilden das Soziale nicht mehr, sie simulieren es. Begriffe wie ‚Individuum’ oder 
‚Klasse’ besitzen keine Bedeutung mehr. Die implosive Gewalt entstammt der 
Sättigung, oder besser, der Übersättigung des Sozialen, indem die Massen durch 
den gewaltigen Informationsüberfluss zum Schweigen gebracht wurden.“207 Das 
Individuum sei nicht mehr Subjekt, sondern Teil eines Netzwerks. In der Simulati-
onsgesellschaft könne auch von Geschichtlichkeit nicht mehr die Rede sein, 
Geschichte implodiere in Aktualität.208 Unter diesen Bedingungen werde es 
schwer, die spätkapitalistische Gesellschaft, die offensichtlich kein Außen mehr 
kenne, anzugreifen. Diese Gesellschaft arbeite an einer Norm der Sicherheit, die 
eine historische, soziale und politische Wüste erzeuge. Nichts dürfe dem Zufall 
überlassen bleiben, „alles gehört zum totalen Universum der Norm.“209 Im Grunde 
werde die ganze Spannweite des Sozialen von einem Modell der programmatischen 
Unfehlbarkeit gelähmt. Selbst der Krieg werde zu einem Simulakrum.210 Die 
Medien hätten die Funktion, die Illusion der Realität aufrechtzuerhalten. Wir dürf-
ten uns aber davon, dass wir selbst als Teil einer unreflektierbaren Gegenwartsge-
schichte in ein unerträgliches System der Simulation eingeschlossen seien, nicht 
irritieren lassen. Baudrillard spricht von einer gigantischen Geschlossenheit und 
Sättigung des Systems.211  

Baudrillard vertritt aus all diesen Gründen die Ansicht, in den Vereinigten 
Staaten von Amerika sei die hyperreale Gesellschaft perfekt umgesetzt. Das ganze 
Leben sei in einer titanischen Unterhaltungsindustrie verschmolzen. „In Amerika 

                                                 
204 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 103f. 
205 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 104. 
206 Vgl. Baudrillard, Agonie, 46f. 
207 Blask, Baudrillard, 35. 
208 Vgl. Blask, Baudrillard, 36f. 
209 Baudrillard, Agonie, 55. 
210 Vgl. Baudrillard, Agonie, 61. 
211 Vgl. Baudrillard, Agonie, 65. 



VI. Metaphysik 

 263

sind nicht nur die Utopien verschwunden, sondern auch die oppositionellen Ideen 
und Ideologien des Widerstands.“212 Amerika und Disneyland seien praktisch das-
selbe. Aus dem Hyperrealen gebe es nicht nur kein Entkommen, sondern es dringe 
auch in die Menschen ein. Baudrillard will uns mit seiner skeptischen Philosophie 
aber keineswegs entmutigen. Für die Menschheit sei es besser, eine trostlose Philo-
sophie in glücklicher Sprache zu lesen als umgekehrt.213 

 
Baudrillards Analyse der Wirklichkeit bringt uns in die Nähe der Science Fic-

tion. Dieses neue Verständnis der Wirklichkeit als Simulation verdeutlicht 
Baudrillard gerade an ihr. Er schreibt, in der Vergangenheit sei das Vorgestellte das 
Alibi des Realen in einer Welt gewesen, die vom Realitätsprinzip dominiert wor-
den sei. In der Gegenwart aber werde die Welt vom Prinzip der Simulation kon-
trolliert. Das Reale sei unsere Utopie geworden. Die klassische Science Fiction sei 
die Utopie eines expandierenden Universums und damit das Gegenstück zur Erfor-
schung und Kolonisierung im 19. und 20. Jahrhundert gewesen. Aber die Science 
Fiction eines solchen Universums habe aufgehört zu funktionieren, weil sie an ihre 
Grenzen gekommen sei. Wenn die Landkarte das ganze Territorium bedecke, dann 
verschwinde das Prinzip der Realität. Die Eroberung des Weltraumes bedeute den 
Verlust des terrestrischen Referentials. Diese Eroberung, die der des Planeten zeit-
lich gefolgt sei, entspreche der Derealisierung des menschlichen Raums und seine 
Verlagerung in das Hyperreale einer Simulation. Indem wir den Raum mit Satelli-
ten ausstatteten, ende die Metaphysik und beginne die Ära der Hyperrealität. Das 
Reale werde als Fiktion neu erfunden, weil es aus unserem Leben verschwunden 
sei. So gesehen sei Science Fiction nicht länger eine romantische Expansion mit 
allen Freiheiten einer Entdeckungsreise, sondern das Gegenteil. Sie werde sich 
implosiv entfalten, exakt im Bild unserer aktuellen Konzeption des Universums, 
um Fragmente der Simulation zu revitalisieren. Beispiele dafür seien die Kurzge-
schichten von Philip K. Dick. Man sehe keinen alternativen Kosmos, von Anfang 
an befinde man sich in einer totalen Simulation, ohne Wurzel, ohne Vergangenheit, 
ohne Zukunft, eine Diffusion aller Koordinaten, aber es handele sich nicht um ein 
Paralleluniversum. Weder real noch irreal, sondern hyperreal: ein Universum der 
Simulation. Die Simulation kenne keine Exteriorität. Es herrsche der Eindruck 
einer Fabriksimulation, in der nichts produziert wird, deren Aktivität aber im Spiel 
der Ordnungen, des Wettbewerbs, der Buchhaltung weitergehe. Alle materielle 
Produktion werde im Leeren verdoppelt, das sei Simulation. Nicht dass die Fabri-
ken fakes produzierten, sondern dass die Opposition zwischen wirklichen und fake 
Fabriken aufgehoben sei, sei die hyperreale Indifferenz, die die wirkliche science-
fiktionelle Qualität unseres Zeitalters ausmache. Und man könne sehen, dass es 
nicht notwendig sei, sie zu erfinden: sie sei da, aufgetaucht aus einer Welt ohne 

                                                 
212 Blask, Baudrillard, 94f. 
213 Vgl. Blask, Baudrillard, 142, mit Verweis auf Jean Baudrillard, Das perfekte Verbrechen, Mün-
chen 1996, 161. 



VI. Metaphysik 

 264

Geheimnisse und ohne Tiefe.214 In Zeitung, Radio, Fernsehen und Kino, im Inter-
net und im Cyberspace wird heute tagtäglich die Wirklichkeit in Simulation ver-
wandelt.  

 
3. Wirklichkeit und Science Fiction 
Der Gang durch die Philosophiegeschichte hat gezeigt, dass das, was wir 

„Wirklichkeit“ nennen, nicht einfachhin gegeben ist, sondern dass dieser Begriff 
selbst einer Wandlung unterliegt. Heutzutage scheint „die Wirklichkeit“ zu ver-
schwimmen, die Formen eines Mediums anzunehmen. Unsere Welt ist zu einem 
Ort geworden, an dem der Mensch sich der „Wirklichkeit“ nicht mehr versichern 
kann. Die postmoderne Menschheit lebt in radikal verunsichertem Raum. Es gibt 
nun eine Science Fiction, die den Gedanken der verunsichernden, verstörenden, 
ambivalenten Wirklichkeit aufgreift, eine Science Fiction, die Baudrillards Gedan-
ken der Simulation vorweggenommen hat. 

Hier ist es vor allem der US-amerikanische Science-Fiction-Autor Philip K. 
Dick, der mit seinen Stories unser Weltbild in Zweifel zieht. Dick verfasst eine 
Form von negativer Science Fiction. Die Welten, die er beschreibt, sind nicht 
möglich und sollen es auch nicht sein. Das ist Programm. 

 
In der Philosophischen Terminologie schreibt Adorno: „Die Philosophie ist 

eben wirklich und ganz streng die Gestalt des Bewußtseins, die es nicht und die es 
in gar keiner Weise in der Tasche hat. Und nur der, der sich darauf einläßt, nur der, 
der im Grunde dessen sich versichert weiß, daß eigentlich das, worauf es ankommt, 
die Erkenntnis, eben die Erkenntnisse sind, die man nicht schwarz auf weiß und als 
Besitz getrost nach Hause tragen kann, nur der sollte überhaupt mit der Philosophie 
sich einlassen.“215 Diese Sätze könnte man auch als Programm zu unserer philoso-
phischen Auseinandersetzung mit der Science Fiction lesen. Dick gibt der meta-
physischen Problematik eine eigentümliche literarische Wirklichkeit. Auf nichts 
kann man sich verlassen. Dicks Welt ist die verwirklichte Postmoderne, nichts, was 
man schwarz auf weiß nach Hause tragen könnte. Nicht nur die handelnden Ge-
stalten in Dicks Romanen sind orientierungslos, sondern auch der Leser ist es. Der 
Leser soll begreifen, dass es – genauso wie bei der Auseinandersetzung um Kants 
„Ding an sich“ und Hegels Kritik daran – für zwei einander widersprechende Posi-
tionen trotzdem jeweils zwingende Gründe gibt. Deshalb gilt bei Dick, dass, nur 
weil die Toten tot sind, sie noch lange nicht ad acta gelegt sind.  

Dick, Baudrillard und Adorno verbindet eine zutiefst pessimistische Weltsicht. 
Alle drei sehen die Gegenwart in einem furchtbaren Dreieck zwischen Totalitaris-
mus, Kapitalismus und Simulation gefangen; kaum Hoffnung auf eine andere Welt, 
eine Hoffnung aber, die trotz allem Pessimismus nicht aufgegeben wird. Carlo 
Pagetti schreibt über Dicks Werk: „Gesellschaftlich gesehen neigen die großen 
kapitalistischen Kräfte und das autoritäre Regierungssystem, das dem Staatsapparat 

                                                 
214 Vgl. Baudrillard, Simulacra and Simulations, 122-126. 
215 Adorno, Philosophische Terminologie I, 112f. 



VI. Metaphysik 

 265

eigen ist, dazu, ihre Macht in einem unentrinnbaren Prozeß auszudehnen, der dem 
einzelnen immer weniger Freiheit läßt.“216  

 
Spätestens seit Nietzsche lässt sich Metaphysik positiv nicht mehr betreiben. 

Die Behauptung eines in sich sinnvollen Daseins, das auf ein göttliches Prinzip 
hingeordnet ist, ist widerlegt worden. In Adornos Vorlesung zur Metaphysik heißt 
es, dass die Ausrottung der Menschheit und ihre Zusammenfassung zu einer Tota-
lität, in der alles unter dem Prinzip der Selbsterhaltung stehe, dasselbe sei.217 Die-
sen Eindruck erhält man, wenn man sich der Science Fiction Dicks nähert. Was 
aber, wenn nun auch das, was wir bislang für unsere Wirklichkeit hielten, die 
Immanenz und die Identität dem Vorwurf der „Metaphysik“ ausgesetzt werden? 
Die Science Fiction bezweifelt das, was das Fundament unserer Wirklichkeitsvor-
stellung ausmacht, sie stellt eben jene Frage nach unseren Fundamenten. Die von 
uns gewohnten Unterschiede etwa zwischen physisch und psychisch, Subjekt und 
Objekt, Wirklichkeit und Illusion, gar von Leben und Tod, werden verwischt. Was 
geschieht, wenn die Science Fiction auch Immanenz und Identität einer Radikal-
kritik unterzieht? 

Auf radikale Weise versucht Philip K. Dick die Frage nach der Wirklichkeit zu 
stellen. Er schreibt Romane, in denen der Unterschied zwischen Wirklichkeit und 
Vorstellung aufgehoben ist. Unsere gewohnte alltägliche Realität ist hier genauso 
real wie Träume, Vorstellungen, Phantasien. Die äußere Wirklichkeit hat keinen 
Vorrang, was zu geistiger Instabilität und Paranoia führt.218 Man könnte sagen, 
seine Geschichten beschreiben den Zerfall der Realität, von einer anfänglichen 
Ordnung hin zu Zuständen extremer Destruktion.219 Halluzination und Wirklichkeit 
werden zu einer raumzeitlichen Simulation ohne Ausweg. Damit fragt Dick nach 
der Struktur der Wirklichkeit. Er zeigt, dass das Universum uns nur via kosmologi-
schem Modell gegeben ist. Ein Modell aber kann uns kein Wissen vermitteln, das 
die Unbegrenztheit des Kosmos erfasst. Auch die von Baudrillard beschriebene 
Wirklichkeit, die die Form einer Simulation angenommen hat, ist so gesehen ein 
kosmologisches Modell, auf das Dick sich bezieht. Dick realisiert Baudrillards 
Forderung nach der Verwandlung des Denkens in subversive Poesie. Mit seinen 
Geschichten zeigt Dick nichts anderes als mögliche kosmologische Modelle, die 
vom Menschen erfahren werden. Dick erweist sich als Grenzgänger epistemischer 
Möglichkeiten, wie ich nun anhand von zweien seiner Romane sowie einigen kur-
zen Erzählungen aufzeigen will. Ein weiterer Grenzgänger der Wirklichkeit ist der 
britische Science-Fiction-Schriftsteller James Graham Ballard, den ich hier mit 
seinen beiden Kurzgeschichten Die Wachttürme und Das Meer erwacht vorstellen 
will. 

 

                                                 
216 Pagetti, Meta-Science-Fiction, 112. 
217 Vgl. Adorno, Metaphysik, 169. 
218 Vgl. Roberts, History, 240. 
219 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 199. 



VI. Metaphysik 

 266

3.1. Philip K. Dick, Die drei Stigmata des Palmer Eldritch220 
In dem Roman Die drei Stigmata des Palmer Eldritch (The Three Stigmata of 

Palmer Eldritch) aus dem Jahre 1964 geht es vordergründig um den Konkurrenz-
kampf zweier Firmen, die Drogengeschäfte betreiben. Das Klima der Erde hat sich 
verändert, die Menschen und Tiere leiden unter immer höheren Temperaturen. Der 
Mars ist kolonisiert, doch das Leben dort ist noch trostloser als das auf der Erde. 
Man lebt in unterirdischen Gruben und vom Gärtnern im Marsstaub. Die Koloni-
sten erhalten zusätzlich regelmäßige Zuteilungen von der Erde, unter anderem die 
Droge Can-D, mit der sie sich in eine Traumwelt begeben können, in der sie zum 
Beispiel ein Rock’n’Roll-Star auf der Erde sind, und in klimatisierten und geräu-
migen Wohnungen leben. Dieses Rauschmittel scheint die einzige Möglichkeit zu 
sein, der Trostlosigkeit des Mars für einige Zeit zu entkommen.221 „Walt“ und 
„Pat“ sind dabei die künstlichen Gestalten, in die die Kolonisten schlüpfen. Ver-
treiber dieser Droge ist Leo Bulero, der Vorsitzende der Firma P.P. Layouts. 
Bulero erfährt, dass sein Konkurrent Palmer Eldritch nach einer langen Reise vom 
Stern Proxima Centauri zurückkehrt und inzwischen eine neue Droge namens 
Chew-Z entwickelt hat, die noch intensivere Erlebnisse ermöglicht. Chew-Z ist 
bereits dabei, Can-D vom Markt zu verdrängen. Aus diesem Grund beschließt 
Bulero, Palmer Eldritch zu töten. Doch bevor er diesen Plan umsetzen kann, wird 
er seinerseits von Agenten Eldritchs entführt, Chew-Z ihm verabreicht. Von nun an 
ist nicht mehr klar, ob das, was Bulero erlebt, real oder irreal ist. Aber nicht nur 
das: Die Realität eines jeden Menschen, der auf Palmer Eldritch trifft, wird instabil. 
Und alle Versuche, aus dem raffiniert gestrickten Netz von Halluzinationen zu 
entkommen, führen zu immer tieferen Verstrickungen.222 So gerät Bulero in einer 
weit entfernten Zukunft in ein Gespräch mit zwei Terranern, für die er sich letztlich 
als Phantom erweist, durch das man hindurchgreifen kann wie durch ein Gespenst. 
In einem anderen Gespräch zwischen Eldritch und Bulero eröffnet ersterer dem 
Vorsitzenden von P.P. Layouts: „’Ich habe im Prox-System nicht Gott gefunden. 
Sondern etwas viel Besseres […] Gott’, sagte Eldritch, ‚verheißt ewiges Leben. Ich 
habe mehr zu bieten; ich mache es wahr’.“ (112) Mittels Chew-Z kann die Zeit 
eingefroren werden. Es verleiht die Macht, in jede beliebige Form zu inkarnieren. 
Was auch immer vorgestellt wird, wird materielle Form annehmen. Chew-Z ist 
eine Welt für jemanden allein, während die Phantasien bei Can-D nur von einer 
ganzen Gruppe geteilt werden können. Der Hauptunterschied zu der alten Droge ist 
jedoch der, dass diese nur eine Phantasie ist, während man mit Chew-Z die Wirk-
lichkeit tatsächlich verändern kann, weshalb Bulero vor allem die „solipsistischen 
Eigenschaften“ (122) der Droge fürchtet. 

                                                 
220 In Deutschland erschien dieser Roman 1971 unter dem Titel „LSD-Astronauten“. 
221 Die Marskolonistin Anne bemerkt an einer Stelle, dass die Erde aufhöre, die natürliche Welt des 
Menschen zu sein, dass aber der Mars, auf dem sie jetzt lebe, dies auch niemals sein werde. Vielleicht 
greife der Mensch deshalb nach den Sternen. Vgl. Appleyard, Aliens, 298. 
222 Vgl. Pagetti, Meta-Science-fiction, 112. 



VI. Metaphysik 

 267

Was Palmer Eldritch tatsächlich in dem fremden Sonnensystem erlebt hat, 
bleibt unerwähnt. Er selbst macht nur vage Andeutungen. Den Menschen der Erde 
tritt er bei seiner Rückkehr nur deshalb als Mensch entgegen, damit er angemessen 
mit ihnen kommunizieren kann. In Wirklichkeit ist er bereits lange vorher zu einem 
nicht näher definierbaren Überwesen mutiert. „Mit seinen riesigen Armen 
umschloß er drei Planeten und sechs Monde; er erstreckte sich von Proxima Cen-
tauri bis nach Terra. Er war kein Mensch, und er war übermächtig. Er konnte den 
Tod bezwingen. Dennoch war er nicht glücklich. Aus dem einfachen Grund, weil 
er allein war. Um dem abzuhelfen, gab er sich alle Mühe, andere auf den Weg zu 
locken, den er eingeschlagen hatte. Einer dieser anderen war Barney Mayerson.“ 
(260) Barney Mayerson, Telepath und Assistent von Bulero, findet heraus, dass 
alles, was man unter dem Einfluss von Chew-Z halluziniert, von Palmer Eldritch 
kontrolliert wird. Mayerson begegnen eines Tages nur noch Menschen, die diesel-
ben drei Stigmata aufweisen wie Palmer Eldritch, nämlich ein künstlicher Arm, ein 
künstlicher Kiefer und ein künstliches Auge. Nach der Einnahme von Chew-Z 
verwandelt sich Mayerson selbst in Eldritch. „Was für Palmer Eldritch gut genug 
war, war auch für ihn gut genug. Denn Eldritch hatte unzählige Leben hinter sich; 
die Substanz dieses Mannes oder Wesens war von erhabener, unerschütterlicher 
Weisheit. Die Fusion mit Eldritch während der Verwandlung hatte unauslöschliche 
Spuren bei ihm hinterlassen, ein Brandmal für die Ewigkeit: eine Form absoluten 
Bewußtseins. Er fragte sich, ob Eldritch auch etwas von ihm bekommen haben 
mochte? Hatte ich etwas, was für ihn von Belang sein könnte? überlegte er. Ein-
sichten? Stimmungen, Erinnerungen oder Werte?“ (272) Buleros Versuch einer 
Verschwörung gegen Eldritch schlägt fehl. Schließlich erscheint Eldritch „allen 
Menschen beziehungsweise Leo Bulero in allen Menschen.“223 Trotz alledem 
beschließt Bulero, nicht damit aufzuhören, seinen Kontrahenten zu bekämpfen und 
berät sich mit dem Polizeichef Felix Blau, bis beiden am Ende des Romans gewahr 
wird, dass auch sie dieselben Stigmata tragen wie Eldritch. 

 
Der Palmer Eldritch, der von Proxima Centauri wiedergekehrt ist, ist nicht mehr 

derselbe, der dorthin aufgebrochen ist. Stanisław Lem kommt zu folgendem Urteil: 

„Er hat irgendwo im Weltraum ‚Jemanden’ getroffen und dadurch ist ‚irgend etwas’ 
in ihm geschehen. Chew-Z, das ist eine Schimmel- oder Flechtenart auf Proxima; 
Palmer jedoch ist – unabhängig von den Eigenschaften des Narkotikums – kein ein-
facher Mensch mehr; aus ihm emaniert eine Potenz, weniger eine Potenz des Bösen 
als eine des Schrecklichen; gleichzeitig ist das keine Omnipotenz. Der Konkurrenz-
kampf um die Eroberung des Narkotikamarktes geht hier in ein Ringen mit meta-
physischem Anstrich über. Diese unergründliche Rätselhaftigkeit höhlt die Abenteu-
erhandlung von innen aus – in dem Maße, in dem die Unterscheidung zwischen 
Wirklichkeit und Halluzination immer schwerer wird.“224 

                                                 
223 Anton, Dick, 115. 
224 Lem, Phantastik und Futurologie I, 209. 



VI. Metaphysik 

 268

Man weiß noch nicht einmal, ob Halluzination und Wirklichkeit möglicher-
weise dasselbe sind, und ob die Halluzination die Wirklichkeit verändert oder 
nicht.225 Der Hölle von Eldritch kann man nicht einmal durch den Tod entgehen. 
Man könne Wirklichkeit und Halluzination „nicht nur gegenseitig nicht abgrenzen, 
sondern auch nicht entscheiden, ob sie sich nicht miteinander vermählt haben, d.h. 
ob die Halluzinierung die Wirklichkeit nicht in infiltrativer oder aggressiver Weise 
ändert.“226 In der Person des Palmer Eldritch werde der Geschäftsmann zur Meta-
pher für eine universale Ausdehnung des kapitalistischen Systems, zur Karikatur 
einer Menschenfresserei. Der heute herrschende Kapitalismus erscheine als bloße 
Vorrede auf das, was Dick als vollendetes kapitalistisches Gesellschaftssystem 
beschreibt: den Krieg aller gegen alle. „[D]ie Welt richtet sich zugrunde […] doch 
die Geschäfte gehen irgendwie weiter. Man sieht, der Kapitalismus ist bedeutend 
dauerhafter als das Weltall.“227 Lem meint, die Frage laute, wer schuld am eschato-
logischen Chaos sei: Gott, der Mensch oder die „Zivilisation“228 – aber eine solche 
Frage führt uns nicht weiter.  

Patricia Warrick erklärt, Ideen hätten ihr eigenes Leben, sie machten von den 
Menschen Gebrauch. Durch die Konsumtion von Drogen erfahre man zwar selbst 
eine Transsubstantiation, aber eine definitive religiöse Wahrheit tauche nicht auf. 
Und woher wissen wir, dass wir eine authentische Realität erleben und keinen 
„Ersatz“? Tappen wir in unserer eigenen subjektiven Welt umher? Am Ende des 
Romans erfahren Mayerson und Bulero, dass die Trennungslinie zwischen Halluzi-
nation und authentischer Vision sehr dünn ist. Die subjektive Erfahrung irrealer 
Welten, so Warrick, bringe den Sinn für Raum und Zeit durcheinander, da sie Kon-
strukte des menschlichen Geistes seien, und die Natur der Halluzination liege 
darin, den Geist von der common-sense-Realität, in der er gewöhnlich hause, zu 
befreien. Palmer Eldritch erscheine als Deus Irae, als Formenzerstörer, als entropi-
sche Macht der Destruktion.229 Patricia Warrick liest diesen Gott als inversiven 
Christus. Eldritch erscheine als der Antichrist. Wie Christus auf die Erde gekom-
men sei, um für die Menschen zu sterben, so kämpfe Eldritch, um seinen eigenen 
Tod abzuwehren. Wie man in der Eucharistie vom Leib Gottes isst und trinkt, so 
dreht Eldritch den Prozess um: er ist der große Mund, der die Menschen ver-
schlingt.230 Leo Bulero, der die ganze Zeit befürchtet, nicht wirklich Herr über 
seine Sinne zu sein, sondern sich in einer Halluzination Eldritchs zu befinden, fragt 
sich: „Wer muß dran glauben? […] Ich, Barney oder Felix Blau – wer von uns 
wird durch den Wolf gedreht, damit Palmer ihn fressen kann? Denn im Grunde 
sind wir für ihn nichts weiter als – Futter. Das Ding aus dem Prox-System, das die 
Erde heimgesucht hat, ist ein Moloch, ein monströser Schlund, der uns verschlin-
gen will.“ (239) In The Three Stigmata of Palmer Eldritch kreiert Dick nach War-

                                                 
225 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 209. 
226 Lem, Phantastik und Futurologie I, 209. 
227 Lem, Phantastik und Futurologie I, 210. 
228 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 212. 
229 Vgl. Warrick, Mind in motion, 107-110. 
230 Vgl. Warrick, Mind in motion, 110f. 



VI. Metaphysik 

 269

rick eine Welt, in der der Gott des Bösen eine Droge nimmt, um jedes Individuum 
in die Falle einer privaten Halluzination tappen zu lassen, die ihn von seinen Mit-
menschen isoliert.231 

Ähnlich wie Warrick liest Uwe Anton diesen Roman als inversive Form des 
christlichen Eucharistiegedankens, wobei Dick diesen Gedanken überhöhe. Es 
gelinge Palmer Eldritch, andere Menschen mit seiner eigenen Wesenheit zu durch-
dringen, so dass jeder Mensch Eldritch sei, aber gleichzeitig er selbst bleibe. „Wie 
die gläubigen Menschen durch Wein und Oblate Jesu Körper und Blut in sich auf-
nehmen, transformiert das Wesen in Eldritch die Protagonisten ebenso: Jeder ist 
Palmer Eldritch, jeder ist Gott.“232 

Frederic Jameson meint, in diesem Roman sei die Wahrheit irgendwo anders, 
und der Leser müsse bemerken, dass die futuristischen Elemente vom Durchsi-
ckern der Außenwelt begleitet würden. Wunscherfüllungen kämen nicht dadurch 
zustande, dass man sich einfach etwas wünsche, sondern sie hätten ihre besonderen 
Forderungen und Zwänge. Während der Leser glaube, in Dicks Alptraum werde 
die Wirklichkeit degradiert, stelle sich heraus, dass es die Traumwelt und der hal-
luzinatorische Status seien, die degradiert würden, indem sie von der Wirklichkeit 
angesteckt würden. Die Transformation aller Dinge und aller Verhältnisse in der 
„Welt“, die Palmer Eldritch konstruiere, sei eine unheimlichere Erfahrung als Leo 
Bolero sie anbieten könne. Jameson legt nahe, dass der Alptraum hier Solipsismus 
heißt, die Einkerkerung in das eigene Bewusstsein, ohne Kontakt mit der äußeren 
Realität. Jameson stellt sich Palmer Eldritch gerade nicht als böse Macht vor, son-
dern vergleicht ihn mit dem Ozean in Lems Solaris: er tue etwas für die Menschen, 
die das Getane jedoch nicht verstünden. Die drei Stigmata des Palmer Eldritch 
erinnerten uns an ein theologisches Konzept. Ich unterstelle, dass Jameson unaus-
gesprochen die drei Stigmata des gekreuzigten Christus meint: die Wunden an 
Händen, an Füßen und in der Seite. Ein theologisches Konzept liege aber schon der 
Droge Buleros, Can-D, zugrunde. Es gebe Drogenkonsumenten, die an das Wunder 
der Translation glaubten, so dass „die Miniatur-Artefakte des Layouts die Erde 
nicht mehr nur darstellten, sondern zur Erde wurden. Und vereint in der Fusion mit 
der Puppe unter Zuhilfenahme von Can-D, ließen er [der Gläubige] und die ande-
ren sich an einen Ort außerhalb von Zeit und Raum entführen.“ (50) Jameson ver-
steht diese Erlebnisse indes als Parodie auf die Theologie. Die Theologie biete eine 
kaum verhüllte Entwicklung der Repräsentation an, in der die unrepräsentierbare 
Beziehung zwischen Buchstabe und Geist als Inkarnation, wenn nicht sogar als 
Beziehung zwischen Körper und Seele, dramatisiert werde, wie in der mystischen 
Vereinigung mit Walt und Pat. Eine frühere Generation von Dick-Lesern habe 
vermutet, dass die Mediation die Form von Drogen oder Schizophrenie angenom-
men habe, aber Jameson versucht, dies differenzierter zu sehen: Wir hätten es zu 
tun mit einem wesentlich interaktiven televisuellen Spektakel. Was in Amerika an 
Drogen gefürchtet werde, sei eine gewisse „Fusion“ mit dem Medium und der 

                                                 
231 Vgl. Warrick, Mind in motion, 114. 
232 Anton, Dick, 115. 



VI. Metaphysik 

 270

Verlust der individuellen Autonomie. Dick rücke die Drogenhalluzinationen in die 
Nähe der televisuellen Erfahrung.233 

 
Im folgenden möchte ich Dicks Roman auf zweierlei Weise verstehen: zum 

einen als Destruktion des abendländischen Gottesbegriffs, zum anderen als exem-
plarische Vorwegnahme der poststrukturalistischen Philosophie Jean Baudrillards. 

Mit dem Roman Die drei Stigmata des Palmer Eldritch destruiert Dick den tra-
ditionellen abendländischen Gottesbegriff. Kant sagt, der Begriff Gottes könne 
nicht erfüllt werden, weil seine sinnliche Erfüllung dem Begriff der Transzendenz 
widerspreche. Dick versucht, diese Spannung zu überwinden, indem er Eldritch zu 
einem Gott erhebt, der die christliche Verheißung nach ewigem Leben wahrmacht. 
Wenn die Trennung zwischen Wirklichkeit und Halluzination fällt, dann auch die 
zwischen Transzendenz und Immanenz, heilig und profan. Die Scheidung der Welt 
in Himmel und Erde wird überhaupt aufgehoben. Dick arrangiert hier etwas, das 
sich nach Hegel verbietet, nämlich Gott mit der Welt pantheistisch zu identifizie-
ren. Führen wir aber mit Dick den Pantheismus konsequent durch, ist die Handlung 
Palmer Eldritchs eine sinnvolle Konsequenz. So wie durch die Inkarnation Gott in 
Jesus Christus einen menschlichen Leib annahm, so nimmt jetzt Palmer Eldritch 
ebenfalls einen Leib an: den der ganzen Welt. Ich und Kosmos werden eins. 

Dicks Roman lässt sich aber auch als Ausformulierung der Philosophie Jean 
Baudrillards verstehen. So wie Baudrillard zufolge unsere Realität in einer Hyper-
realität versinke, in der anstelle des Realitätsprinzips das Simulationsprinzip herr-
sche, so lässt sich in Die drei Stigmata des Palmer Eldritch nicht mehr erkennen, 
was Wirklichkeit ist und was Schein oder Simulation. Der Umstand, dass die 
Erlebnisse der Marsbewohner, die in die Rollen von „Walt“ und „Pat“ schlüpfen, 
illusorisch sind, zugleich aber auch Modelle der Wirklichkeit, ist nur ein Vorge-
schmack auf die noch kommenden Ereignisse, die mit der Person des Palmer 
Eldritch verbunden sind. Die Figur des Palmer Eldritch lese ich als eine Metapher 
für die neokapitalistische kybernetische Ordnung, die laut Baudrillard die absolute 
Kontrolle anstrebt, ein Umstand, den in Dicks Roman der Telepath Barney Mayer-
son zwar erkennt, den er aber nicht ändern kann. Eldritch will nichts dem Zufall 
überlassen, weshalb die Protagonisten dieses Romans keine Chance haben, anders 
zu handeln als nach seinem Willen. Baudrillard spricht in diesem Zusammenhand 
vom totalen Universum der Norm.234 In diesem Roman wird das Universum zur 
Norm Eldritchs. So wie bei Baudrillards Begriff der Hyperrealität die Simulation 
keine Exteriorität mehr kennt, so ist es auch den Protagonisten dieses Romans nicht 
möglich, der hyperrealen Welt Palmer Eldritchs zu entkommen. 

 
3.2. Philip K. Dick, Ubik 
In dem Roman Ubik von 1969 liegen zwei Industriemagnaten, Runciter und 

Hollis, miteinander im Konkurrenzkampf. Um sich gegenseitig auszuspionieren, 

                                                 
233 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 368-371. 
234 Vgl. Baudrillard, Agonie, 55. 



VI. Metaphysik 

 271

stellen sie Personen mit parapsychologischen, d.h. telepathischen bzw. hellseheri-
schen Fähigkeiten ein: die Inerten. Schon zu Beginn des Romans wird der Leser 
mit dem Umstand konfrontiert, dass Runciters Ehefrau Ella gestorben ist und sich 
im sogenannten „Halbleben“ aufhält, einem Moratorium für Verstorbene, das sich 
in der Schweiz befindet und den Namen „Unsere lieben Anverwandten“ trägt. Wer 
es sich leisten kann, lässt dort seine Verstorbenen aufbewahren, die in einem tief-
gekühlten Zustand noch eine Art Traumleben führen. Per Telefon kann man sich 
sogar mit seinen Verstorbenen unterhalten, die aber von nichts als ihren Träumen 
berichten können, ein Zustand, der an altjüdische Vorstellungen von der Sheol 
erinnert. Dieser Zustand hält aber nicht ewig an, sondern nach und nach verblasst 
auch das Traumleben der Verstorbenen. Aufgrund eines Auftrags wird Runciter 
mit seinem Team, das zum größten Teil aus sogenannten Inerten besteht, zum 
Mond gerufen. Mit von der Partie ist auch Pat Conley, eine Jugendliche, die über 
die Gabe verfügt, im Geist in die Vergangenheit zu reisen. Mit dieser Fähigkeit 
kann sie Veränderungen in der Gegenwart vornehmen. Obwohl der Telepath Joe 
Chip, erste Hand Runciters, Pat Conley für gefährlich hält, fliegt sie mit. Auf dem 
Mond angekommen wird ein Mordanschlag auf die Gruppe verübt, wobei jedoch 
nur Runciter selbst ums Leben kommt. Joe Chip übernimmt die Führung des 
Teams, das zur Erde zurückkehrt und nun Runciter dem Moratorium übergibt. 
Doch von diesem Ereignis an beginnen die Dinge sich zu verändern. Unerklärliche 
Phänomene geschehen: Milch wird innerhalb kürzester Zeit sauer, Kaffee wird 
sofort kalt, Zigaretten zerbröseln sofort nach dem Anzünden, das Geld ist veraltet, 
und die Gruppe findet sich plötzlich in das Jahr 1939 versetzt. Bald taucht auf den 
Geldscheinen auch das Konterfei von Runciter auf, der sich plötzlich von selbst aus 
dem Halbleben meldet, eine Fähigkeit, die die Verstorbenen eigentlich nicht entwi-
ckeln, da sie sich immer passiv verhalten. Die Gruppe entwickelt die Theorie, 
wonach sich anscheinend zwei Zeitlinien zugleich in entgegengesetzte Richtungen 
bewegen. „Runciters Manifestationen – so muss man den zweiten Vorgang 
bezeichnen, der mit dem Verfallsprozess einhergeht. Die einen Münzen altern – die 
anderen zeigen das Porträt von Runciter. Wisst ihr, was ich glaube? Ich glaube, 
dass diese Vorgänge in zwei verschiedene Richtungen zielen. Der eine ist sozusa-
gen ein Fortgehen, ein Austritt aus der Existenz. Der andere ist ein Schöpfungspro-
zess – die Schöpfung von etwas, das es vorher nicht gegeben hat.“ (139) Die Rea-
lität der Welt selbst scheint defekt zu sein, ein Defekt, der immer extremere Züge 
annimmt. Die Protagonisten bewegen sich aufgrund dieses „ontischen Defekts“ 
(Lem) am Rande der Paranoia. Einer der Mitarbeiter Chips, Al Hammond, hat eine 
Vision: „Die Welt wird nicht unter Eis und Dunkelheit begraben, das spielt sich nur 
in meinem Inneren ab – und doch nehme ich es als äußere Realität wahr. Wie selt-
sam. Habe ich etwa das Universum in mir? Hat mein Körper es verschlungen?“ 
(154) In einer Toilettentür findet Hammond eine Botschaft von Runciter: „Ich lebe 
noch, und ihr seid alle tot!“ (156) Ist es möglich, dass die Inerten sich im Halble-
ben befinden und Runciter als einziger die Explosion überlebt hat? Als Chip wegen 
der ganzen Ereignisse vor lauter Verzweiflung beschließt, sich umzubringen, erhält 
er eine neue Botschaft von Runciter: „Nehmen Sie es nicht, Joe! Es gibt einen 



VI. Metaphysik 

 272

anderen Weg! Geben Sie nicht auf! Sie werden ihn finden. Viel Glück.“ (181) Alle 
Ereignisse scheinen darauf hinauszulaufen, die Gruppe zu zerstören, und als trei-
bende Kraft dieser Zerstörung meinen die Protagonisten, Runciters Gegner Hollis 
ausmachen zu müssen, dessen vermutliche Agentin Pat Conley ist, die sich der 
Gruppe angeschlossen hat. Immer mehr hat es den Anschein, dass nicht Runciter 
tot ist, sondern umgekehrt, dass er der einzige Überlebende ist, und die ganze 
Gruppe bei dem Anschlag auf dem Mond getötet wurde. Im letzten Teil des 
Romans wird Joe Chip mit den zerstörerischen Mächten persönlich konfrontiert. Es 
gelingt ihm kaum, die Treppe zu seinem Hotelzimmer zu erklimmen, wobei er sich 
zugleich von Pat Conley bedroht fühlt, die ihm den Treppenaufstieg geradezu 
spielerisch vormacht (vgl. 216-224). In seinem Zimmer angekommen, wird er von 
Runciter begrüßt, der ihm erzählt, dass er lebe und Joe Chip sich im Moratorium 
des Halblebens aufhalte. „Ich bin nicht tot, Joe […] Ihr alle liegt in Kaltpackung 
und ich […] sitze im Sprechzimmer des Moratoriums ‚Unsere lieben Anverwand-
ten’. Sie alle sind auf meine Anweisung hin miteinander verbunden und ich versu-
che, Sie zu kontaktieren.“ (231) Der Roman endet wie er begann, nämlich damit, 
dass Runciter seine Frau Ella im Moratorium unterbringen will. Doch da scheint es, 
dass auch Runciter sich im Irrtum befindet, denn als er in seine Hosentaschen 
greift, erkennt er, dass seine Geldscheine nun das Konterfei von Joe Chip tragen. 

Der eigentliche Protagonist dieses Romans ist Ubik selbst. Dieser Terminus ist 
abgeleitet vom lateinischen Wort ubique (deutsch: überall). Ubik ist ein nicht näher 
definierbarer Gebrauchsgegenstand, für den zu Beginn eines jeden Kapitels gewor-
ben wird. Dieser Gegenstand – Ubik – erscheint als Instantkaffee, Salatdressing, 
Magenbitter, Rasierklinge, Putzmittel, Haarfestiger, Deospray, Büstenhalter, Pla-
stikverpackung, Cornflakes und vieles mehr. Doch was Ubik wirklich ist, erfahren 
weder die Protagonisten noch der Leser. Es scheint, dass es sich dabei um einen 
Gegenstand handelt, der dem Protagonisten auch in aussichtslosen Lebenslagen 
helfen könnte, doch es bleibt ein Rätsel, wie er anzuwenden ist. Weder Runciter 
noch Joe Chip sind in der Lage, etwas Positives über Ubik zu sagen. Ubik scheint 
über die Fähigkeit zu verfügen, die in der Realität verzerrten Dinge wieder in ihren 
ursprünglichen Zustand zurückversetzen zu können. Möglicherweise ist Ubik das 
einzige Gegenmittel, mit dem man dem entropischen Zerfall entgegenwirken 
könnte.235 Dieser Zerfall wird durch den Übergriff des „Halblebens“ auf das reale 
Leben bewirkt. Dadurch wird ein geordnetes Leben auf dieser Welt nahezu 
unmöglich gemacht. Die Werbeslogans, die Ubik zu Anfang eines jeden Kapitels 
über sich selbst ausspricht, sind Anspielungen auf die Werbeblöcke, die das Privat-
fernsehen in seine ausgestrahlten Filme und Serien einschmuggelt. 

Im letzten Kapitel stellt Ubik sich selbst folgendermaßen vor: „Ich bin Ubik. Ich 
war, bevor das Universum war. Ich habe die Sonne und die Welten gemacht. Ich 
erschuf das Leben und das Land für das Leben. Ich lenke es hierhin, ich lenke es 
dorthin. Es bewegt sich nach meinem Willen, es tut, was ich sage. Ich bin das Wort 
und mein Name wird niemals ausgesprochen, der Name, den niemand kennt. Ich 

                                                 
235 Vgl. Roberts, History, 242. 



VI. Metaphysik 

 273

werde Ubik genannt, aber das ist nicht mein Name. Ich bin. Ich werde immer sein.“ 
(265) Ubik vereinigt in sich die Fähigkeiten Gottes. Gott ist allgegenwärtig, aber 
Ubik noch allgegenwärtiger. Es allein beherrscht den Markt, denn es kann sich in 
jeden Gebrauchsgegenstand, der verkauft werden kann, inkarnieren. Gott inkarniert 
sich nicht mehr in der menschlichen Person Jesus Christus, sondern in die zu ver-
kaufenden Gebrauchsgegenstände. So verschwindet der Gott der Schöpfung („Gott 
ist tot!“) und macht einem neuen Gott Platz: Ubik. Bei Dick werden Gott und der 
Kapitalismus, der selbst die Totenwelt erfasst, eins.  

 
Stanisław Lem interpretiert Dicks Roman so, dass man unterscheiden müsse 

zwischen den Toten, die um ihren Zustand wüssten und jenen, die es nicht wüssten 
und deshalb von den Umständen des Halblebens ständig schockiert würden. Wäh-
rend Ella Runciter ihr Tod bewusst sei, sei dies Chip nicht klar, weshalb er bzw. 
seine Gruppe alle Ereignisse falsch interpretieren würden. Lem ist der Ansicht, alle 
seien gestorben, und Runciter habe innerhalb des Moratoriums mit den anderen 
Kontakt aufgenommen.236 Lem schreibt, bis zum Schluss halte Dick seine Leser im 
unklaren darüber, wer das Halbleben bewohne und wer die gewöhnliche Realität.237 
In dieser Welt Dicks „existieren nur Vermutungen, Indizien, Glaubwürdigkeits-
grade eines Urteils, Wahrscheinlichkeitskumulationen usw.“238 Alle von Dick ein-
geführten Einzelheiten könnten so unwahrscheinlich sein wie sie wollten, „dadurch 
wird die Substantialität der Metamorphosen, denen die abgrundtief zersplitterte 
Existenz unterliegt, nicht im geringsten geändert.“239 Für Lem liegt hier eine 
„strukturelle Zerfetzung der Verdinglichungen“ vor.240 Patricia Warrick vermutet 
zwar, dass sich Joe Chip mit seinem Team im Halbleben befindet, räumt aber ein, 
dass es keinen Konsens darüber gebe, ob Chip oder Runciter getötet worden sei.241  

                                                 
236 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 217f. 
237 Vgl. Lem, Science Fiction – ein hoffnungsloser Fall, 37. 
238 Lem, Phantastik und Futurologie I, 218. 
239 Lem, Phantastik und Futurologie I, 219. 
240 Lem, Phantastik und Futurologie I, 216. In diesem Zusammenhang macht Saint-Gelais noch auf 
eine kleine Besonderheit dieses Romans aufmerksam, den er eine „Pseudo-Antizipation“ nennt. 
Wegen des Jahres 1992, in dem der Roman spielt, halte man ihn zunächst für eine normale Antizipa-
tion. Dick werfe jedoch das Faktum ein, dass Andersheit nicht nur in einer Richtung verlaufe, er zeige 
auch, dass die wirkliche Welt nur ein Referenzrahmen unter anderen sei. Denn eine Frage stelle sich: 
Wenn die Geschichte 1969 geschrieben worden sei und 1992 spiele, wann seien dann die Zahnärzte 
verschwunden, so dass die handelnden Charaktere sich gerade noch an sie erinnern könnten? (115f.) 
Die Vergangenheit, auf die der Charakter anspiele, könne nicht mit der des Lesers übereinstimmen, 
d.h. die evozierte Vergangenheit sei genauso fiktiv wie die Welt von 1992. Was zunächst wie eine 
Spekulation aussehe, die auf realen Daten basiere und dann ins Jahr 1992 projiziert worden sei, sei in 
Wirklichkeit selbst eine imaginierte Welt, die von einer imaginierten Vergangenheit stamme. Das 
Interessante sei also, dass der Leser seinen eigenen Referenzrahmen als Ausgangspunkt für die 
science-fiktionelle Spekulation einnehme, bevor er merke, dass dieser Ausgangspunkt revidiert wer-
den müsse. Dicks Roman lade den Leser dazu ein, dem Reflex, unsere Antizipation in der realen Welt 
zu verankern, zu misstrauen. Vgl. Saint-Gelais, Impossible Times, 31-33. 
241 Vgl. Warrick, Mind in motion, 144. 



VI. Metaphysik 

 274

Leo Truchlar liest Dicks Roman als Versuch, über die üblichen Fragen der 
Science Fiction nach Wissenschaftlichkeit und Technologie hinaus auf das Leben-
dige zu zielen. Diese Story frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten eines 
wahrhaft menschenwürdigen Lebens, womit sie sich gegen Rentabilitäts- und Pro-
fitprinzipien wende.242 Ubik sei ein Roman, über die „Vergeblichkeit, den Tod zu 
disziplinieren.“243 Dies zeige sich vor allem in jener alptraumhaften Szene, in der 
Joe Chip den Versuch „unternimmt, über die Treppe des Hotels in Des Moines in 
sein Zimmer zu gelangen.“244 Pat Conley stehe dabei und kommentiere Chips 
Anstrengungen mit wissenschaftlicher Gleichgültigkeit, anstatt ihm zu helfen. Ubik 
sei ein Roman über das vielgestaltige Spektrum entropischer Erscheinungen: ver-
trocknete Zigaretten, saure Milch und ungültiges Geld. Der Roman biete ein 
Widerspiel zwischen Entropie und Vitalität, zwischen dem Verfall und dem Fort-
schreiten der Zeit. Die Protagonisten seien einem Wirklichkeitsentwurf ausgesetzt, 
in dem ständig entgegengesetzte Kräfte wirkten. Die Romangeschichte werde mit 
Weltgeschichte und Heilsgeschehen in Beziehung gesetzt. Der Romanverlauf 
scheine die Frage nach der Vorstellungswelt von Runciter als die wirkliche zu 
beantworten, aber gerade der Romanschluss stelle diese Antwort wieder in 
Frage.245 Dick wehre sich gegen den Alltagszwang und die Bevormundung durch 
die Maschine. „Was in dieser Schmährede, die vom Zweifel am Fortschrittsopti-
mismus, an der technischen Rationalität und an der Vervollkommnung der 
menschlichen Gesellschaft im Sinne der Aufklärung genährt wird […] ist die Wie-
dergewinnung verlorener Körpersensibilität gegen die Rüstungen und Panzerungen 
eines abstrakten Ich.“246 Jeder Versuch einer Entschlüsselung des Romans erweise 
sich zumindest vordergründig als erfolgloses Unterfangen. Für den Roman sei es 
wesentlich, „daß Dicks Kompositionsprinzipien – makro- wie mikrostrukturell – 
jegliches leichtgläubige Vertrauen in die unproblematische Erzählbarkeit von 
Schicksalen und Geschichten verunsichern.“247 Bei Dick müsse der Leser seinen 
Glauben an die Lesbarkeit der Welt aufgeben.248 

Scott Bukatman bemerkt zu Ubik, dass in diesem Roman die Grenzen zwischen 
Selbst und Anderem, Lebenden und Toten, überschritten würden. Möglicherweise 
seien die wechselnden Wirklichkeiten das Ergebnis des Wirkens von Runciter, der 
versuche, aus dem Halbleben auszubrechen und Chip bzw. dessen Team eine Bot-
schaft zukommen zu lassen. Ubik sei eine platonische Meditation über den Riss 
zwischen Schein und Wirklichkeit. Erscheinung, Bild und Schauspiel seien homo-
loge Begriffe, aber Ubik unterminiere den platonischen Idealismus. So werde Chip 
von Jorys Bemerkung beeindruckt, dass diese „Welt“ nur für ihn allein konstruiert 
wurde: „Nun, sie ist nicht sehr groß. Nur dieses Hotel hier in Des Moines. Und eine 

                                                 
242 Vgl. Truchlar, Philip K. Dick, 316. 
243 Truchlar, Philip K. Dick, 318. 
244 Truchlar, Philip K. Dick, 317. 
245 Vgl. Truchlar, Philip K. Dick, 320f. 
246 Truchlar, Philip K. Dick, 323. 
247 Truchlar, Philip K. Dick, 327. 
248 Vgl. Truchlar, Philip K. Dick, 327. 



VI. Metaphysik 

 275

Straße draußen, mit ein paar Leuten und Autos. Und vielleicht noch einige weitere 
Gebäude, der Laden etwa auf der anderen Straßenseite – damit Sie etwas sehen, 
wenn Sie aus dem Fenster schauen.“ (244f.) Am Ende des Romans finde Runciter 
Geld mit dem Konterfei von Chip, während der Roman damit begonnen habe, dass 
Chip auf Geldscheinen das Gesicht von Runciter entdeckt habe, so dass sich ein 
Kreis schließe. Wenn die letzte Realität, die im Buch präsentiert werde, selbst nur 
ein Schatten sei, dann werde das Reale durch eine unendliche Regression und 
Oszillation ersetzt. Bukatman zufolge präsentiere Ubik keine Dichotomie von 
Schein und Wirklichkeit, sondern eine ungelöste Dialektik. Der Roman gewinne 
seine Kraft und Originalität dadurch, dass die zentrale Bedeutung der Idee der 
Wirklichkeit untersucht werde, während dem Faktum der „Wirklichkeit“ als einem 
absoluten Konzept widerstanden werde. Das Ding „Ubik“, das den Roman konti-
nuierlich durchziehe, sei das Produkt, das die Realität fixiere. Die Idee der Wirk-
lichkeit übe einen spürbaren Einfluss auf Schein und Existenz aus. Schein werde 
hier nicht als Täuschung negiert. Ubik lege uns innerhalb eines platonischen 
Modells nahe, dass, obwohl Schein nicht mit Wirklichkeit synonym sei, es viel-
mehr unser einziges epistemologisches Reich sei. Der Roman führe eine effektive 
Dekonstruktion durch die eigenen Strukturen durch. Der Leser werde in dieselbe 
Lage versetzt wie der Protagonist Chip, der die Werbeanzeigen für Hinweise und 
versteckte Botschaften halte. In Ubik werde Chip zuletzt im Halbleben präsentiert, 
der nach dem Produkt Ubik suche, um den Status von Welt, Selbst und Identität 
aufrechtzuerhalten. Bukatman hält Ubik für einen Kommentar auf den Begriff des 
Warenfetischismus im Sinne Marx’, der in Dicks Roman ein Produkt kennzeichne, 
dessen Funktion ausschließlich darin bestehe, die Illusion der Kohärenz aufrecht-
zuerhalten.249  

 
Ich möchte in meiner Analyse zunächst davon ausgehen, dass Dick Humes 

skeptische Haltung gegenüber jeglicher Erfahrung radikalisiert. Wir erinnern uns, 
dass Hume schreibt: „Daß die Sonne morgen nicht aufgehen wird, ist ein nicht 
minder verständlicher Satz und nicht widerspruchsvoller als die Behauptung, daß 
sie aufgehen wird.“250 Um sich orientieren zu können, sei der Mensch auf die Fä-
higkeit des induktiven Schließens angewiesen, aber für die Annahme, dass der 
Weltverlauf allgemeinen Gesetzmäßigkeiten unterliege, gebe es keine logische 
Begründung. Hume sagt, höchst wahrscheinliche und höchst unwahrscheinliche 
Dinge hätten denselben erkenntnistheoretischen Status. Dicks Radikalisierung der 
Position Humes besteht nun darin, dass bei Dick nicht nur höchst wahrscheinliche 
und höchst unwahrscheinliche Dinge denselben erkenntnistheoretischen Status 
haben, sondern auch reale und unmögliche Dinge. Dick dehnt Humes Position, die 
sich auf Wahrscheinlichkeiten beziehen, auf Realien aus. Dadurch verschwindet 
der Unterschied zwischen Leben und Tod. Und damit wird auch das Diktum des 
Sokrates – „Ich weiß, dass ich nichts weiß“ – radikalisiert. Denn selbst wenn man 

                                                 
249 Vgl. Bukatman, Terminal Identity, 93-97. 
250 Hume, Untersuchung über den menschlichen Verstand, IV, 1 (36). 



VI. Metaphysik 

 276

sich Sokrates’ Zurückhaltung über das Wissen zu eigen macht, eines wissen wir in 
unserer realen Welt immer: Wer die Lebenden sind, und wer die Toten.251 Dick 
versucht, den Tod zu denken, die Postexistenz, das, was aus dem Niemandsland in 
unser empiristisches Denken hineinragt, das also, was sich positiv nicht betreten 
läßt. Die Seele ist es, die beide Welten zusammenhält. In der Seele verbinden sich 
beide Welten zu einem gemeinsamen Reich, in dem die Unterschiede zwischen 
ihnen fallen. Wenn wir wirklich etwas über die Struktur des Universums und die 
Struktur des Bewusstseins herausfinden wollen, die vielleicht nur verschiedene 
Aspekte derselben Frage sind, so müssen wir auch den Schritt wagen hinein in das 
Totenreich. Wir dürfen nicht beim Empirismus stehen bleiben. Das Totenreich 
kann nämlich nur gedacht werden. 

Der Roman lässt bewusst offen, wer zu den Toten zählt und wer zu den Leben-
den. Aber das ist gar nicht die Frage. Alle sind nämlich lebendig und tot zugleich. 
Der Unterschied ist aufgehoben. So sehr die Kritiker von Lem bis Bukatman im 
einzelnen richtig liegen, so sehr geht es gerade nicht darum, der einen oder der 
anderen Seite, Runciter oder Chip, die „gewöhnliche Realität“ zuzuerkennen. Das 
Rätsel um die Frage, wer die Toten sind und wer die Lebenden, soll gerade nicht 
gelöst werden. Erst die Idee, dass die Protagonisten tot und lebendig zugleich sind, 
führt zu den „ontischen Defekten“, von denen Lem spricht. Erst wenn man sich auf 
den Gedanken einlässt, dass es eine Totenwelt gibt, sind die Gedankenexperimente, 
in die Dick uns hineinmanövriert, überhaupt denkbar. Der Roman handelt von 
zweierlei. Von der Frage um das Totenreich und von der Religion des Kapitalis-
mus, die uns bis in den Tod verfolgt, der kein Tod ist. 

Wie ist Dicks Totenreich zu interpretieren? Warum löst er den Unterschied von 
Lebenden und Toten auf? Die Welt ist nicht alles, was der Fall ist, sondern mehr: 
Sie ist, um mit Hermann Schmitz zu sprechen, „ein Gemenge von Seiendem und 

                                                 
251 Wenn Lem und Warrick meinen, die im Moratorium Befindlichen seien weder tot noch lebendig, 
mag man sich an das Gedankenexperiment von „Schrödingers Katze“ erinnert fühlen, das ebenfalls 
ein metaphysisches Problem darstellt. Im Jahr 1935 schreibt der deutsche Physiker Ernst Schrödinger 
seinen berühmten Katzenaufsatz. „Er stellte sich eine Stahlkammer vor, in dem sich eine Katze und 
eine radioaktive Substanz befinden. Er nahm ferner an, daß die Wahrscheinlichkeit für den Zerfall 
eines Atoms dieser Substanz im Laufe einer Stunde ebenso groß ist wie die Wahrscheinlichkeit, daß 
es in der gleichen Zeit nicht zerfallen wird. In der Kammer gibt es eine Vorrichtung, die Blausäure 
ausstößt, wenn ein solcher Zerfall stattfindet, so daß die Katze getötet wird. Nun ist gemäß der 
Quantenmechanik der Zustand der Atome in der radioaktiven Substanz nicht wohldefiniert und folg-
lich ebensowenig derjenige der Katze.“ Das bedeutet, so Kurt Hübner, gemäß dem Axiom von Bohr, 
dass „die Katze weder wirklich tot noch wirklich lebendig ist.“ Doch für Schrödinger und Einstein sei 
das absurd, weil die Katze als makrokosmisches Objekt eben sich in einem wohldefinierten Zustand 
befinde und deshalb müsse es auch der Zustand der Atome sein, weil diese den Zustand der Katze 
determinierten. Die Katze sei dagegen sehr wohl tot oder lebendig im Hinblick auf bestimmte medi-
zinische Vorrichtungen, mit denen man zum Beispiel den Pulsschlag messen könne. Nach Bohr aber 
„gibt es keine Zustände an sich, sondern nur Zustände in bezug auf etwas.“ Schrödinger und Einstein 
schlussfolgerten, dass die Quantenmechanik nicht vollständig sei, weil sie wohldefinierte Zustände 
nicht zulasse. Bohr dagegen würde sagen, dass es verschiedene Zustände der Katze gibt, je nachdem, 
ob wir sie auf die radioaktive Substanz oder auf die medizinischen Vorrichtungen hin betrachten (alle 
Zitate und Paraphrasierungen Hübner, Kritik, 144f.). 



VI. Metaphysik 

 277

Nichtseiendem, übrigens mit sehr viel mehr Nichtseiendem als Seiendem; dazu 
gehört auch alles, was die Menschen im Schlaf träumen, was sie erwarten, hoffen, 
befürchten usw.“252 Und damit ist Dick Metaphysiker. Er sehnt sich nach der 
Anderswelt, in der wir alles mit den Toten teilen. Er zeigt uns das Reich in der 
Tiefe der Seele, für welche die Toten niemals tot sind. Für das Unbewusste näm-
lich gibt es keine Toten. Immer werden die Menschen sich an ihre Toten erinnern. 
Und solange sie dies tun, sind sie im Geiste der Menschen lebendig. 

Macht Dick in Ubik literarisch ernst mit Hegels Idee der Sichtweise Gottes? 
Hegel hatte erklärt, dass aus Gottes Sichtweise zwischen Sein und Nichtsein kein 
Unterschied bestehe. Werner Becker hat darauf aufmerksam gemacht, dass auch 
Hegel die berühmte Frage gestellt habe, warum denn überhaupt etwas und nicht 
nichts sei. „Hegel führt – aus der Sichtweise Gottes gedacht – vor, daß zwischen 
dem Sein und dem Nichtsein gar kein Unterschied besteht […]. Die ‚falsche’ Mei-
nung, es gäbe einen Unterschied zwischen Sein und Nichtsein […] ist nicht bloß 
ein Irrtum, der durch die ‚Wahrheit’ zu ersetzen wäre, wonach die Begriffe ‚Sein’ 
und ‚Nichtsein’ eine identische Bedeutung hätten.“253 Für Hegel ergebe sich die 
Notwendigkeit, „sowohl die Behauptung des Unterschieds zwischen ‚Sein’ und 
‚Nichts’ […] als auch die These von ihrer Ununterschiedenheit als Bestimmtheiten 
[…] des Absoluten selber auszugeben.“254 Ohne Voraussetzung der Konzeption 
einer absoluten Identität sei nicht zu verstehen, „warum Hegel ‚falsche’ Aussagen 
und ‚wahre’ Aussagen in gleicher Weise als sub specie absoluti wahre Bestimmun-
gen mit gleichem Geltungsanspruch ausgeben muß.“255 Damit liefere Hegel zwei 
Begriffe von „Wahrheit“: „einmal ‚Wahrheit’ in dem Sinne […], daß die Behaup-
tung der Unterschiedslosigkeit von ‚Sein’ und ‚Nichtsein’ ‚wahr’ ist im Gegensatz 
zu ihren unterschiedlichen Bedeutungen; zum anderen ‚Wahrheit’ in dem Sinne, 
daß beide ‚widersprechenden’ bzw. ‚entgegengesetzten’ Behauptungen in gleicher 
Weise ‚wahre’ Bestimmungen der absoluten Identität (d.h. Gottes) sein sollen.“256 

In Ubik wird der Unterschied von Lebenden und Toten aufgehoben. Das ist die 
literarische Umsetzung des Hegelschen Gedankens, dass es vom Standpunkt Gottes 
aus gesehen keinen Unterschied gibt zwischen Lebenden und Toten. Aber wir müs-
sen den Roman nicht nur philosophisch, sondern auch psychologisch lesen. Wolf-
gang Giegerich bezieht sich in seinem Werk The Soul’s Logical Life auf Hegels 
Begriff der absoluten Wahrheit, den Giegerich in seiner Untersuchung auf den 
Begriff der Seele anwendet. Wenn man dem antik-christlichen Gedanken nach-
gehe, der die Vorstellung der Präexistenz der Seele beinhalte, werde klar, dass eine 
solche Vorstellung die Existenz der Seele leugne. Der Terminus Präexistenz habe 
laut Giegerich nur Sinn, wenn er die strikte Opposition von Existenz sei: das, was 
der Existenz vorausgehe und somit ausschließe. Der Begriff der Präexistenz der 

                                                 
252 Schmitz, Jenseits des Naturalismus, 37. 
253 Becker, Hegel, 140. 
254 Becker, Hegel, 140. 
255 Becker, Hegel, 141. 
256 Becker, Hegel, 141. 



VI. Metaphysik 

 278

Seele weise so auf die Negativität der Seele hin. Präexistenz sei vor jeder Existenz, 
jedem Sein, jeder Zeit, er sei atemporal. Was vor der Zeit sei, könne nicht in onto-
logischen Termini vorgestellt werden. Seele sei somit keine Entität, nichts Seien-
des. Seele könne nicht wirklich vorgestellt, sie müsse gedacht werden. Das Reich 
der präexistenten Seele sei, logisch gesprochen, die Welt „vor“ ihrer Ontologisie-
rung, ihrer Positivierung und der Inbesitznahme durch das Ich; mythologisch 
gesprochen, die Welt in „primordialer“ Zeit des Ursprungs, das „illud tempus“ 
Eliades, die „Quelle des Lebens“, wo die Frage um Sein und Nicht-Sein ausge-
fochten werde.257 Die Charaktere der Mythen lebten im Bereich der „Prä-Existenz“, 
wo es die Trennung zwischen Existenz und Wesen nicht gebe.258 

Weiter erinnert Giegerich daran, dass in den Geschichten und Mythen des 
archaischen Menschentums der Märchenheld zwischen den Welten der Lebenden 
und Toten habe hin- und herwechseln können. Noch bei den frühen Griechen hät-
ten Sterbliche wie Tantalos und Ixion zu den Unsterblichen gehen und mit ihnen an 
einem Tisch speisen können. Der Mensch habe nicht nur im Hüben gelebt, sondern 
auch im Drüben, in der Totenwelt. Die Toten hätten ihr eigenes Leben geführt und 
seien als Ahnen von größter Wichtigkeit für das Leben gewesen.259 Überhaupt 
Dinge als tot anzusehen, sei eine Imagination, die erst später entstanden sei, worin 
aber eine „Gefangensetzung des Begriffs des Lebens oder der Lebendigkeit der 
Phänomene“260 liege. Ich behaupte, dass genau gegen diese Gefangensetzung sich 
Dick mit Ubik zur Wehr setzt. 

Von dieser Warte aus betrachtet ist der Roman ein Protest gegen das moderne 
alltägliche Bewusstsein unserer selbstverständlichen Trennung von Lebenden und 
Toten. Lem und andere haben zwar recht damit, dass Dick die Leserschaft darüber 
im unklaren lässt, wer das Halbleben bewohnt und wer die gewöhnliche Realität, 
aber das ist gar nicht der Punkt. Wenn es wirklich darum ginge, dann hinterließe 
uns Dick ein unentwirrbares Ratespiel mit 50 % Gewinnchance. Aber Dick will 
uns eher dazu zwingen, unseren archimedischen Standpunkt der klaren Trennung – 
hier Lebende, da Tote – aufzugeben. Der „ontische Defekt“, von dem Lem spricht, 
tritt natürlich nur von einem bestimmten ontologischen Standpunkt aus gesehen 
auf, den wir moderne Menschen ganz selbstverständlich einnehmen. Dick will uns 
aber dafür sensibilisieren, dass dieser Standpunkt nicht zwangsläufig ist und nicht 
notwendigerweise eingenommen werden muss. Dick wehrt sich gegen die Festna-
gelung des Begriffs Leben auf die Nur-Lebenden und weitet ihn auf die Dimension 
des Jenseitigen aus. Es geht nicht darum, ob die einen tot sind und die anderen 
leben, sondern darum, wie wir darüber denken. Wir können und dürfen nicht bei 
dem stehenbleiben, was bloß greifbare Realität ist. Aus dem, was nur gedacht wer-
den kann, macht Dick eine literarische Fiktion. 

 

                                                 
257 Vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 115. 
258 Vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 231f. 
259 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 41ff. 
260 Giegerich, Drachenkampf, 40. 



VI. Metaphysik 

 279

3.3. Philip K. Dick, Umstellungsteam 
In Dicks Story Umstellungsteam (Adjustment Team) aus dem Jahre 1954 erfährt 

der Leser zunächst, dass in einem mit T 137 bezeichneten Bezirk eine „Umstel-
lung“ vorgenommen werden soll, ohne dass zur Sprache kommt, worin die 
Umstellung besteht oder worauf sie sich bezieht. Der Leser wird lediglich darüber 
informiert, dass ein Kanzleisekretär dafür die Verantwortung trägt. Durch die 
Umstellung soll unter anderem ein gewisser Ed Fletcher früher als sonst zur Arbeit 
erscheinen, indem er von einem Freund mit dem Auto mitgenommen werden soll. 
Damit dieses anscheinend harmlose Geschehen in Gang gesetzt werden kann, muss 
der Hund des Kanzleisekretärs, der über die Fähigkeit des Sprechens verfügt, zu 
einem genau festgesetzten Zeitpunkt einen Ruf ausstoßen. Doch der Hund verpasst 
diesen Zeitpunkt, wodurch alles ganz anders kommt. Statt mit dem Auto mitge-
nommen zu werden, wird Ed von einem Lebensversicherungsvertreter aufgehalten, 
wodurch er zu spät zur Arbeit kommt. Kurz bevor Ed das Bürogebäude betritt, in 
dem er arbeitet, verwandelt sich die normale Alltagswelt, die er kennt – scheinende 
Sonne, blinkende Verkehrsampeln, hupende Autos, eilige Menschen auf der Straße 
– in eine gespenstische Landschaft. Die Sonne verschwindet, das Bürogebäude, aus 
Glas, Stahl und Beton, ist nurmehr ein Pappbau aus grauer Asche, dessen Wände 
bei Berühren zerbröseln. Alles Leben erscheint wie in grauer Asche erstarrt. Auch 
die Menschen bestehen aus dieser Asche und rühren sich nicht. Fletcher betritt das 
Gebäude, aber nichts ändert sich. Die Menschen bleiben reglos, und wenn er sie 
berührt, fallen Gliedmaßen zu Boden. Die Menschen zerfallen buchstäblich zu 
Staub. Die Stufen der Treppe, die er hinaufsteigt, zerbrechen unter seinen Füßen. 
Seine Kollegen in der Immobilienfirma, für die er arbeitet, sind ebenfalls zu porö-
ser Asche erstarrt. Fletcher wird unheimlich zumute, ein Gefühl, das gesteigert 
wird, als ihm einige Männer in weißen Kitteln begegnen, welche komplizierte 
Apparaturen schleppen und ebenso entsetzt sind wie Fletcher, als sie ihn bemerken. 
Sie kommentieren die Situation: „Da ist was schiefgegangen!“ „Einer ist noch 
geladen.“ „Holt den De-Energetisator.“ (140) Fletcher flüchtet in Panik über die 
halb zerfallene Treppe und verschwindet aus dem Gebäude. Als er den gegenüber-
liegenden Bordstein erreicht, ist alles wieder normal: die Sonne scheint, Verkehrs-
ampeln blinken, Autos hupen, eilige Menschen auf der Straße. Ed kehrt nach 
Hause zurück und berichtet seiner Frau von seinen Erlebnissen. 

Inzwischen schildert der für die Umstellung verantwortliche Kanzleisekretär 
einem alten Mann, was sich zugetragen hat, nämlich dass es einen Zeugen namens 
Ed Fletcher für die Umstellung gegeben hat. Der alte Mann entscheidet, dass Ed 
Fletcher unbedingt herbeigebracht werden müsse. Als dieser auf Anraten seiner 
Frau das Gebäude erneut aufsucht, um seine Arbeit aufzunehmen, scheint zunächst 
alles wieder normal zu sein: Keine zerbröselnden Menschen, keine Gebäude aus 
Asche. Dafür aber bemerkt Fletcher, dass sich die Gegenstände in den Räumen, die 
Mitarbeiter und sein Chef unmerklich verändert haben. Sie begrüßen Fletcher 
freundlich, aber diesem fällt auf, dass sie alle irgendwie verändert sind, ohne dass 
ihnen das selbst bewusst zu sein scheint. Das Gefühl des Unheimlichen stellt sich 
bei ihm erneut ein. Voller Angst versucht er, aus dem Gebäude zu rennen, um die 



VI. Metaphysik 

 280

Polizei anzurufen. „Jemand pfuschte an der Realität herum.“ (151) Doch stattdes-
sen wird der Fahrstuhl so manipuliert, dass Ed ganz nach oben in das Gebäude 
gefahren wird, und er wird von dem Kanzleisekretär zu dem alten Mann gebracht. 
Fletcher habe, so erklärt der alte Mann, etwas erfahren, was er eigentlich nicht 
hätte erfahren dürfen. Zuweilen, so der alte Mann, müssten sogenannte „Umstel-
lungen“ an der Wirklichkeit vorgenommen werden, Realitätsszenarien würden 
geändert. Der alte Chef der Immobilienfirma hätte die neuen Aufgaben – es geht 
um den Kauf und die Rodung eines Waldgebietes in Kanada – sehr wahrscheinlich 
nicht durchgeführt, weshalb man ihn und sein Team einer Verjüngungskur habe 
unterziehen müssen. Durch die Rodung sollen archäologische Funde ans Tageslicht 
kommen. Das wiederum werde die internationale Forschung vorantreiben, was 
letztlich dem Weltfrieden diene. Der alte Mann kann Fletcher das Versprechen 
abringen, niemandem von den Ereignissen und dem Gespräch zu erzählen, und 
man einigt sich darauf, seiner Frau, die ja von den Geschehnissen weiß, den Vorfall 
als psychotischen Anfall zu erklären. Falls es jedoch anders komme, müsse man 
ihn, Fletcher, deenergetisieren. Als Flechter nach Hause kommt, wird er von seiner 
Frau mit der Frage bedrängt, wo er die ganze Zeit gewesen sei, eine Frage, die er 
nicht zu ihrer Zufriedenheit beantworten kann. Doch da kommt es auf einen Wink 
durch den alten Mann zu einer neuen „Umstellung“, indem ein Staubsaugervertre-
ter Fletchers Frau von dieser Frage ablenkt und wieder ein neues Realitätsszenario 
entsteht. Sie wird ihre Frage vergessen haben. 

 
Im Hintergrund dieser Story steht zum einen die Frage nach dem sogenannten 

Schmetterlingseffekt, auf die Dick eine metaphysische Antwort gibt und die Frage, 
inwiefern gesellschaftliche Macht transzendental begründet ist. 

Zu Beginn der Geschichte verändert ein winziges Ereignis den Ablauf des 
Geschehens fundamental. Ein Hund, der vom Kanzleisekretär eingesetzt wird, um 
eine Umstellung in Gang zu setzen, verschläft den entscheidenden Zeitpunkt seines 
Rufens, wodurch ein Freund mit einem Auto erscheinen sollte. Dieser kommt 
daher nicht, wodurch sich die ganze Geschichte verändert. Eine Chance wird nur 
um eine Minute verpasst, und schon gerät die Welt aus den Fugen bzw. nimmt die 
Geschichte einen ganz anderen Verlauf. Das ist die Beschreibung des Schmetter-
lings-Effekts. Der Schmetterlings-Effekt ist die Folge von Auswirkungen 
bestimmter Ereignisse in komplexen, nicht linearen Systemen, wonach eine große 
Anfälligkeit auf kleine Abweichungen in den Anfangsbedingungen besteht. Einige 
Wissenschaftler haben die Frage gestellt, ob der Flügelschlag eines Schmetterlings 
irgendwo auf der Welt einen Wirbelsturm in einem ganz anderen Teil der Welt 
auslösen könnte. Der Schmetterlingseffekt darf nicht mit dem Schneeballeffekt 
verwechselt werden, bei dem kleinere Wirkungen über eine Kettenreaktion sich 
selbst verstärken.261 In Dicks Geschichte wird also nun dieser Schmetterlingseffekt 
durch einen Hund ausgelöst. Merkwürdig ist, dass der Hund sprechen kann. Der 
Leser darf vermuten, dass lediglich der Kanzleisekretär das Sprechen wahrnimmt, 

                                                 
261 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 89f. 



VI. Metaphysik 

 281

während für die übrigen Menschen der Hund nur bellt. In dieser Geschichte gibt es 
Menschen, die Zugang zur transzendenten, jenseitigen, wie zur immanenten, dies-
seitigen, Welt haben. Die gewöhnlichen Menschen, wie etwa Ed Fletcher, gehören 
nur der immanenten Welt an, weshalb sie nicht merken, dass ihre Geschichte vor 
dem Hintergrund der göttlichen Transzendenz gelenkt wird, zu der nur der Kanz-
leisekretär, der alte Mann und deren Mitarbeiter Zugang haben. Diese halten sich in 
beiden Welten auf. In der als vollendet gedachten Welt der Transzendenz können 
Tiere wie selbstverständlich sprechen. Anders ausgedrückt: Aus der Sichtweise 
Gottes können alle lebenden Wesen sprechen. Immanenz und Transzendenz sind 
bei Dick semipermeabel. Wer zur Transzendenz Zugang hat, der kann beliebig 
zwischen beiden Welten hin- und hergehen, während die Wesen, die an die Imma-
nenz gebunden sind, nur in Ausnahmefällen Zugang erhalten, der dann gewährt 
wird, aber nicht von selbst erreicht werden kann. Hier gibt Dick die christlich-jüdi-
sche Theologie wieder, den Glauben an eine Wirklichkeit hinter der Wirklichkeit. 
So berichtet Ed Fletcher seiner Frau: „Ich habe gesehen, wie das feste Gefüge der 
Realität auseinanderbrach. Ich sah – dahinter.“ (146) Und dahinter ist Staub, die 
wahre Substanz der Welt, die wahre Substanz von allem. Deshalb erscheinen Ed 
Fletcher seine Kolleginnen und Kollegen im deenergetisierten Zustand wie leblose 
Puppen aus Staub, die bei der geringsten Berührung zerfallen. Der Mensch ist aus 
Staub gemacht. „Denn Staub bist du und zum Staub musst du zurückkehren.“ (Gen 
3,19; Koh 3,20). Weder der alte Mann noch der Kanzleisekretär sind allmächtig. 
Wenn der Kanzleisekretär sagt, „aber anstelle von Einem Freund Mit Einem Auto 
erhielten wir – Einen Lebensversicherungsvertreter,“ (143), so stellt sich die Frage, 
von wem sie ihn erhielten. Vom Schicksal? Von Gott? Manche meinen, der alte 
Mann sei Gott, doch dem widerspricht, dass er selbst sagt: „Wir haben die Gene-
ralvollmacht, solche Korrekturen durchzuführen.“ (155f.) Gott aber braucht keine 
Generalvollmacht. Er ist die Generalvollmacht. Und damit erscheinen selbst der 
alte Mann und sein Kanzleisekretär als bloße Vollstrecker eines ganz anderen 
Willens.  

Unsere Wirklichkeit, so die Quintessenz dieser Story, ist abhängig von einer 
jenseitigen, eben transzendenten Wirklichkeit. Aber diese Transzendenz ist eine 
Metapher auf eine immanente Seite unserer Gesellschaft, die quasi unsichtbar ist: 
Die Welt der Maschinen und Computer. Das Sagen haben nicht die wirklichen 
Menschen, sondern anonyme Mächte und Kräfte. Im Grunde sind die Menschen 
ferngesteuert, ohne es zu wissen. Diese Geschichte ist eine Metapher auf das im 
Jahre 1954 noch gar nicht anzudenkende, aber am fernen Horizont schon ahnbare, 
kommende Computerzeitalter. Der Mensch ist nicht mehr der wirklich Handelnde 
seiner Geschichte. Seine Macht hat er, ohne es zu wollen, abgegeben an das, was 
heute die Welt der Technik genannt wird. Es gibt Technikphilosophen, die betonen, 
dass wir gerade in der ökonomischen Welt von abstrakten, irrationalen, anonymen 
und subjektlosen Prozessen gelenkt würden, die wir selbst nicht mehr in Händen 
halten. Der Einzelne ist machtlos vor einem anonymen Apparat, der von dem 
Umstellungsteam lediglich repräsentiert wird. Die Macht ist auf die Maschine, den 
Computer übergegangen, als „subjektlosem Subjekt“ (Adorno). Der alte Mann, 



VI. Metaphysik 

 282

sein Kanzleisekretär und ihr Umstellungsteam sind die Programmierer von morgen, 
die die Welt darauf einstellen, dass sie gefälligst zu funktionieren hat. Das 
Umstellungsteam bewirkt Veränderungen in der Wirklichkeit, ohne dass es jemand 
bemerkt. Auch dies ist eine Metapher darauf, dass der moderne Mensch in der ste-
ten Erwartung der Innovation lebt.262 Vor lauter technischer Neuerungen bemerkt 
er nicht mehr, wie schnell sich die Welt um ihn herum verändert, und dass die Ver-
änderung das Stetige ist. Aber auch dieses System hat seine Fehler, denn sonst 
wäre der unglückliche Zufall mit dem Lebensversicherungsvertreter, der statt eines 
Freundes mit dem Auto kommt, nicht geschehen. Das System selbst ist instabil. 
Der Schmetterlingseffekt ist eine Metapher für die unvorhersehbaren Aktionen von 
Individuen, die aus dem Rahmen fallen, unbequeme Fragen stellen und bemerken, 
dass wir alle manipuliert werden, zum Beispiel mittels Verjüngungskuren. Die 
Verjüngungskur ist eine künstliche Lebensverlängerung, um die Angestellten der 
Immobilienfirma für das kapitalistische Verwertungssystem fit zu halten. Nichts 
anderes zählt. Die Philosophie des alten Mannes entspricht der Philosophie des 
Abendlandes: „Der natürliche Prozeß bedarf der Ergänzung – der Umstellung hier 
und da. Es müssen Korrekturen vorgenommen werden.“ (155) Wir sind nicht 
zufrieden mit der Welt, wie sie ist. Der abendländische Mensch ist der Mensch der 
Tat, der die Natur als Feind betrachtet, den es zu bezwingen gilt. Das Abendland ist 
nicht zufrieden mit der Natur, wie Gott sie geschaffen hat oder wie sie entstanden 
ist. „Was die Menschen von der Natur lernen wollen, ist, sie anzuwenden, um sie 
und die Menschen vollends zu beherrschen. Nichts anderes gilt.“263 Dieses Diktum 
Adornos und Horkheimers wird in Dicks Story untergründig umgesetzt, in der der 
Kapitalismus sogar in die Transzendenz eindringt.  

 
3.4. Philip K. Dick, Entdecker sind wir 
Eine weitere wunderbare Kurzgeschichte Dicks, an der metaphysische Fragen 

dargestellt werden können, ist die 1959 publizierte Story Entdecker sind wir 

(Explorers we). 
Sechs US-amerikanische Astronauten kehren von der ersten Marsexpedition 

wieder zur Erde zurück und landen mit ihrem Raumschiff südlich von San Fran-
cisco. Nach anderthalb Jahren der Reise freuen sie sich, wieder unter Menschen zu 
kommen. Sie landen fernab der Stadt auf einem Feld und setzen sich zu Fuß in 
Richtung Stadt in Bewegung. Doch die ersten Menschen, die ihnen begegnen, sind 
Kinder, die vor ihnen in Panik davonlaufen, was die Astronauten zunächst auf ihre 
ungepflegten Bärte und ihre verdreckten Raumanzüge schieben. Je näher sie San 
Francisco kommen, desto unheimlicher wird den Astronauten, denn alle Menschen 
nehmen geradezu panisch Reißaus vor ihnen. „Autos bremsten scharf. Fahrer 
sprangen hinaus und suchten das Weite. Männer und Frauen quollen aus den Läden 
und rannten wild durcheinander. Sie drängelten und schubsten bei ihrem Rückzug 
in rasender Hast.“ (40) Völlig irritiert betreten die Astronauten ein nunmehr men-

                                                 
262 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einführung, 108. 
263 Adorno/Horkheimer, Dialektik der Aufklärung, 8. 



VI. Metaphysik 

 283

schenleeres Café. Schließlich kommen zwei schwarze Limousinen auf sie zugefah-
ren, aus denen bewaffnete FBI-Agenten steigen. Die Astronauten verlassen das 
Café und werden an einer Backsteinmauer zusammengedrängt. Sie begreifen, dass 
die FBI-Agenten sie umbringen wollen, aber sie verstehen diese Situation nicht. 
Zunächst glauben sie, dass das FBI sie versehentlich für Kommunisten hält und 
erklären, sie seien doch die heimgekehrte US-amerikanische Marsexpedition. Aber 
der FBI-Vertreter Scanlan glaubt ihnen nicht. „‘Klingt prima‘, sagte er kalt. ‚Außer 
daß das Schiff bei der Landung auf dem Mars abgestürzt und explodiert ist. Von 
der Mannschaft hat keiner überlebt. Das wissen wir, weil wir einen Roboter-Such-
trupp hingeschickt und die Leichen zurückgeholt haben – alle sechs.“ (43) Die 
Astronauten werden erschossen und mit Napalm verbrannt. Jetzt verlassen auch die 
Leute wieder ihre Häuser und laufen auf die Straße. Man hält die Astronauten für 
„Spione aus dem All“. Scanlan erklärt seinem jüngeren Kollegen Wilks, dass diese 
Rückkehr der Marsexpedition schon die einundzwanzigste gewesen sei. Alle zwei 
oder drei Monate würden Wesen vom Mars zur Erde geschickt, immer wieder ein 
und dieselbe Mannschaft. Wilks erwidert, eigentlich hätten sie Menschen getötet, 
aber Scanlan widerspricht. „Die sahen nur aus wie Menschen. Genau das ist es ja. 
Das wollen die so. Das ist ihre Absicht.“ (45) Wilks denkt nach: „Irgendwer oder 
irgendwas, das irgendwo da draußen lebt, hat gesehen, wie das Schiff abstürzte, hat 
sie sterben sehen und Nachforschungen angestellt. Noch bevor wir dort hinge-
kommen sind. Und hat offenbar genug herausgefunden, genug, um sie [die Astro-
nauten] hinzukriegen, wie sie sein müssen.“ (45) Scanlan weiß, dass diese Astro-
nauten nur Nachbildungen sind. „Sind die [Anderen] verrückt? Vielleicht sind die 
so anders, daß gar kein Kontakt möglich ist.“ (45f.) Wilks aber bemerkt nachdenk-
lich, dass bislang noch kein Mensch dazu bereit gewesen ist, überhaupt Kontakt 
aufzunehmen. Eine der Nachbildungen kann entkommen und versucht, sich als 
Einwohner der Stadt zu tarnen. Wilks kann sie aber entlarven und erschießt sie. 
Doch im nachhinein kommen dem FBI-Agenten Bedenken, das Wesen getötet zu 
haben. „Das war falsch von mir, dachte er, als er auf es hinunterblickte. Ich habe es 
erschossen, weil ich Angst bekam. Aber ich mußte es tun. Auch wenn das falsch 
war. Es war hergekommen, um uns zu unterwandern, hat uns nachgeahmt, damit 
wir es nicht erkennen. So jedenfalls hat man uns das beigebracht – wir müssen 
glauben, daß die sich gegen uns verschworen haben, nicht menschlich sind und 
auch nie was anderes sein werden.“ (48) Doch die Anderen vom Mars werden bald 
wieder ein Raumschiff mit derselben Besatzung schicken. Zwei Monate später ist 
es wieder soweit. 

 
In dieser Geschichte ist der Mars offensichtlich von Wesen bewohnt, die über 

die Fähigkeit verfügen, Nachbildungen von anderen Lebewesen herzustellen. Doch 
was uns als Leser verborgen bleibt, ist der Grund, warum dies geschieht. Die 
Nachbildungen der Astronauten, die auf die Erde zurückkehren, sind so exakt, dass 
man sie mit den verstorbenen Raumfahrern verwechseln könnte. Im allgemeinen 
vermuten die Regierung und die Bevölkerung der USA, dass die Marsianer mit 
dieser Methode die Erde unterwandern wollen, möglicherweise, um eine Invasion 



VI. Metaphysik 

 284

vorzubereiten, die von den Erdmenschen natürlich schon im Keim erstickt werden 
muss. Doch der FBI-Agent Wilks zweifelt an dieser offiziellen Darstellung. Er ist 
schon damit nicht einverstanden, dass sein Vorgesetzter Scanlan abstreitet, die 
Anderen könnten Menschen sein. Genau das aber gibt Wilks zu bedenken. Außer-
dem bezweifelt er die Ernsthaftigkeit, mit der die Regierung bzw. das FBI vorgeht. 
Denn sollte es sich bei den wiederholten Rückflügen der Raumfahrer um einen 
Kontaktaufnahmeversuch handeln, so bedenkt er, dass noch niemand wirklich 
ernsthaft auf einen solchen Versuch eingegangen ist, denn die Astronauten werden 
zwar über ihren Irrtum aufgeklärt, dann aber sofort getötet. Warum also versucht 
man es nicht einmal anders? Sollte es sich umgekehrt von Seiten der Marsianer 
wirklich um einen solchen Versuch handeln, ist auch die Frage, ob ihnen keine 
andere Kontaktaufnahmemöglichkeit zur Verfügung steht. Merkwürdig ist die 
ständige Wiederholung der ewiggleichen Prozedur. Warum versuchen die Marswe-
sen keine andere Strategie? Müssten sie nicht längst begriffen haben, dass ihre 
Nachbildungen keinen Erfolg haben? Warum treten sie nicht selbst mit einem 
eigenen Raumschiff in Erscheinung? Aber vielleicht können sie ihren Planeten 
selbst nicht verlassen. 

Interessant ist auch, dass das Raumschiff bislang immer in den USA gelandet 
ist, nie woanders. Es ist, als wüssten die Fremden, woher das Raumschiff von der 
Erde exakt stammt. Und die Raumfahrer lernen ebenfalls nichts. Sie erinnern sich 
nicht an die vorangegangenen Flüge. Für sie ist jede Rückkehr stets die erste. 
Daher erhebt sich die Frage, ob diese Nachbildungen wirklich Menschen sind. 
Denn sie sehen aus wie Menschen, handeln, reden und fühlen wie Menschen, aber 
sie haben keine Erinnerung. Sie tun so, als habe es den Absturz des Schiffes nicht 
gegeben. Wenn es sich um bloße Nachbildungen handelt, die zwar aus Fleisch und 
Blut bestehen, aber doch nur künstlich hergestellt sind, ist die Frage nach ihrem 
ontologischen Status zwar bedeutsam, aber nur schwer zu beantworten. 

Die Menschen der Erde wissen nicht, weshalb ihnen die Marsbewohner ohne 
Unterlass die Raumfahrer schicken. Bemerkenswert ist, dass keine Seite das Katz-
und-Maus-Spiel aufgibt, sondern der Leser erhält den Eindruck, dass beide Seiten 
sich gegenseitig etwas vorzumachen versuchen, nämlich der Unnachgiebigere zu 
sein. Man könnte sich dagegen vorstellen, dass der einzige kritische Geist, der FBI-
Agent Wilks, vielleicht beim nächsten Mal das Gespräch mit einem überlebenden 
Astronauten suchen wird. Vermutlich würde das Gespräch ergebnislos verlaufen, 
weil der nachgebildete Raumfahrer mit denselben Gedankeninhalten geprägt sein 
dürfte wie das Original, wenn man einmal von den letzten Szenen seines Lebens, 
kurz vor dem Absturz des Raumschiffes, absieht, weil die Nachbildung sich an den 
Absturz nicht erinnert. Vielleicht würde die ständig wiederholte Rückkehr der 
Raumfahrer vom Mars aufhören, wenn man die heimgekehrte Besatzung am Leben 
ließe. Aber ist die ganze Geschichte wirklich ein Katz-und-Maus-Spiel? Doch wohl 
nur dann, wenn man an einen Kontaktaufnahmeversuch glaubt. Aber die Wieder-
kehr der Astronauten könnte auch etwas ganz anderes sein. 

Möglicherweise ist die ganze Geschichte gar kein Kontaktaufnahmeversuch. 
Vielleicht handelt es sich nur um eine automatische Reaktion der Marsbewohner, 



VI. Metaphysik 

 285

ein Reflex vielleicht, der ganz unbewusst auftritt, ohne dass die Nachbildung der 
Astronauten und der Raumschifflug absichtlich inszeniert werden. 

Eine noch interessantere Variante könnte darin bestehen, dass uns die Marsbe-
wohner in Wirklichkeit nur unsere eigenen Leute zurückgeben wollen. Vielleicht 
sollten wir dankbar sein, dass die Toten wieder lebendig sind, dass die Witwen und 
Waisen nicht mehr länger zu trauern brauchen und wieder Lebensfreude unter den 
Menschen einkehrt. Vielleicht können die Marsmenschen Tote wieder lebendig 
machen. Dann wäre die Rückkehr der Raumfahrer zugleich eine Gabe, ein 
Geschenk. 

Aber Philip K. Dick kennt seine „Pappenheimer“. Die Amerikaner mögen 
Christen und gläubige Menschen sein, aber dass jemand aus dem Totenreich zu den 
Lebenden zurückkehrt, glauben auch sie nicht. Und deshalb kann dieses Geschenk 
der Marsmenschen auch kein Gottesgeschenk sein. Lieber glauben die Amerikaner 
an ein Feindbild, das sie sich zurechtbasteln, damit sie sich als Opfer einer Ver-
schwörung inszenieren können. Sollte es sich tatsächlich um ein Geschenk der 
Marsbewohner handeln, müssten diese an der Reaktion der Erdmenschen geradezu 
verzweifeln, die offenbar nicht in der Lage sind, die Gabe als das zu erkennen, was 
sie ist: eine Einladung zu ewigem Leben. 

Dicks Geschichte ist auch eine Reflexion auf die Mentalität der US-Amerikaner 
in den 1950er Jahren, die vor allem von der antikommunistischen Propaganda der 
McCarthy-Ära geprägt war. In jedem kritischen Geist, jedem Schriftsteller oder 
Künstler, der die offizielle Politik der USA in Frage stellte, wurde von staatlicher 
Seite ein Kommunist oder ein Spion der Sowjetunion erblickt. Der FBI-Agent 
Wilks ist so gesehen ein kritischer Geist, der seinem von der McCarthy-Mentalität 
geprägten Vorgesetzten Scanlan bzw. der offiziellen Linie der US-amerikanischen 
Politik nicht folgen will. Er versucht, in den Marsianern Menschen zu sehen. 
Wohlgemerkt: In den Marsianern Menschen zu sehen, heißt noch nicht, die Nach-
bildungen als Menschen zu erkennen. Das ist nicht dasselbe. Wilks denkt sich 
sowohl die Marsianer, die er nie zu Gesicht bekommen hat, als auch die Nachbil-
dungen der Raumfahrer als Menschen. Die Nachbildungen sind einmal der Nach-
weis dafür, dass es dort oben auf dem Mars intelligentes Leben gibt, zum zweiten 
sind die Nachbildungen selbst Menschen, bei deren Tötung sich Wilks Gewissen 
regt und er zu kritischem Denken bewegt wird. Der FBI-Agent erkennt, dass sein 
Handeln falsch war, und dass die offizielle Lesart, die Marsianer für Spione zu 
halten, nichts als Propaganda ist, die man zwar gelernt hat, die aber in keiner Weise 
auf irgendeiner realen Erfahrung beruht, sondern allein auf der paranoiden Angst 
vor dem Fremden. Wie die Wirklichkeit gesehen wird, ist daher auch eine politi-
sche Frage. Dick sieht sie jedenfalls als von politischen Mächten manipuliert, die 
daran interessiert sind, eine Massenpanik zu erzeugen, um von den wirklich wich-
tigen Problemen abzulenken. 

 
3.5. Philip K. Dick, Erinnerungen en gros 
In Dicks Kurzgeschichte Erinnerungen en gros (We can remember it for you 

wholesale) von 1966 wünscht sich der einfache Angestellte Douglas Quail eine 



VI. Metaphysik 

 286

Reise zum Mars, den ansonsten nur hohe Beamte oder Agenten betreten können. 
Weil Quail zuwenig Geld für eine solche Reise besitzt, begibt er sich zu einer 
Agentur namens „Endsinn AG“, die verspricht, in den Menschen die Illusion zu 
erzeugen, in ihrer Vergangenheit an einem bestimmten Ort gewesen zu sein, an 
dem sie in Wirklichkeit gar nicht waren, ihnen also falsche Erinnerungen ins 
Gedächtnis zu projizieren. Douglas Quail wünscht sich, auf dem Mars Geheim-
agent bei Interplan, der internationalen Polizei, gewesen zu sein. Die „Endsinn 
AG“ versucht mit Hilfe sogenannter Datenpakete so gut sie kann, Quails Wunsch 
nachzukommen. Doch die Unternehmung misslingt, denn bei der Einpflanzung der 
falschen Erinnerungen kommen Quails wahre Erinnerungen zum Vorschein, die 
darin bestehen, dass er tatsächlich auf dem Mars ein Geheimagent war und die 
Erinnerungen daran überdeckt wurden. Quail wird die bezahlte Gebühr erstattet. 
Als er zu Hause ankommt, ist die Polizei bereits über alles informiert. Telefonisch 
erfährt Quail von ihr, dass er einen Transmitter im Kopf habe, mit dessen Hilfe sie 
seine Gedanken empfangen könne. Zudem sind bereits zwei Polizisten im Haus, 
die von nun an auf Quail aufpassen sollen. Je länger Quail mit den beiden Polizi-
sten spricht, desto stärker kommen die verdeckten Erinnerungen zum Vorschein, 
und er erinnert sich an seinen Auftrag, den er von Interplan erhalten hat und auch 
daran, dass er von Interplan zum Profikiller ausgebildet worden war. Als die Poli-
zisten bemerken, dass Quail sich mehr und mehr erinnert, wollen sie ihn töten, 
doch Quail gelingt die Flucht. Nach einer kurzen Zeit planlosen Fliehens fällt ihm 
ein, dass die Polizei durch den Transmitter immer mit seinen Gedanken in Verbin-
dung steht, weshalb Flucht eigentlich sinnlos ist. Er übermittelt der Polizei die 
Idee, seine Erinnerungen zu löschen, um dann ein bürgerliches Leben führen zu 
können. Die Polizei antwortet, dass ein Löschen vergeblich sei, denn dies hätte 
man ja versucht. Die Polizei schätzt Quails Charakter als einen rastlosen Menschen 
ein, weshalb sie davon überzeugt ist, dass er bei einer bürgerlichen Lebensführung 
nur unruhig würde und dann begänne die Flucht wieder von vorne. Quail schlägt 
daher vor, ihn statt mit einer „Standard-Erinnerung“ mit einer Erinnerung auszu-
statten, die seine Sehnsucht befriedige. Damit ist Interplan einverstanden und man 
schickt ihn nach New York, wo er sich einer Untersuchung durch Militärpsycholo-
gen unterziehen soll. Dort bringen die Militärpsychologen seine geheimste Phanta-
sie ans Tageslicht, die ihn befriedigen soll. Diese besteht in Folgendem: Quail ist 
neun Jahre alt und geht allein einen Feldweg entlang. Plötzlich landet ein unbe-
kanntes Raumschiff aus einem anderen Sonnensystem in seiner Nähe. Kein 
Mensch außer Quail sieht es. Die Wesen darin sind Feldmäusen ähnlich, sie wirken 
klein und hilflos. Doch sie erzählen ihm, dass sie eine Invasion auf die Erde plan-
ten, sie selbst seien lediglich die Vorhut. Doch Quail begegnet ihnen mit soviel 
Güte, Mitleid und Empathie, dass er den Wesen ein Versprechen abringen kann: 
keine Invasion der Erde, solange er lebt. Nun beauftragt Interplan die „Endsinn 
AG“, entsprechende Datenpakete für Quail vorzubereiten. Doch als diese versucht, 
Quails Erinnerungen wieder zu modifizieren, kommt es erneut zu Komplikationen. 
Denn wieder sind es keine Wunschphantasien, die implementiert werden, sondern 
Erinnerungen an einen realen Vorfall. Die Begegnung mit den Außerirdischen war 



VI. Metaphysik 

 287

keine Phantasie, sondern hatte tatsächlich stattgefunden. Fortan wird man sich 
bemühen, Quail so lange am Leben zu erhalten wie möglich. 

 
Bevor wir zum eigentlichen Kern dieser Geschichte vorstoßen, ist zunächst auf 

ein logisches Problem hinzuweisen, das sich durch die Implementierung falscher 
Erinnerungen ergibt. Für sich selbst genommen mag ein Mensch von falschen 
Erinnerungen überzeugt werden können. Stellen wir uns weiter vor, diese Imple-
mentierung sei bei Quail gelungen. Weiter sei angenommen, dass er zur selben Zeit 
in Wirklichkeit mit einigen Freunden seinen Urlaub in Kanada verbracht hat, sei-
nen Freunden aber von seiner Marsreise erzählt. Diese werden ihn korrigieren und 
ihm davon berichten, dass sie doch gemeinsam in Kanada im Urlaub gewesen 
seien. Mag er nun beim ersten oder zweiten Freund noch zweifeln, spätestens beim 
dritten wird er an sich selbst zu zweifeln beginnen. Woher weiß er dann, welche 
die richtige Erinnerung ist? Solche Selbstzweifel können zu einer Psychose führen, 
ein Problem, das in Dicks Story in dieser Form nicht direkt angesprochen wird. Es 
ist in diesem Zusammenhang bemerkenswert, dass Dick eine Gesellschaft imagi-
niert, in der behauptet werden kann: „Die tatsächliche Erinnerung ist minderwer-
tig.“ (587), weil die manipulierte überzeugender für das Unterbewusstsein sei. Dass 
das eine plumpe Lüge ist, entdeckt Quail übrigens selbst, als er vor der Polizei auf 
der Flucht ist. „Jetzt begann er die Vorzüge zu sehen von Erinnerungen, die nichts 
weiter als Erinnerungen waren.“ (604) Diese Aussage kommt der Wahrheit schon 
näher, verkennt aber, dass auch Erinnerungen sich mit der Zeit verändern können. 

Dieses logische Problem tut jedoch dem eigentlichen Aussagekern keinen 
Abbruch. Denn hier geht es um etwas ganz anderes. Es ist für uns vielmehr interes-
sant, dass die Militärpsychologen, welche Mühe sie sich auch immer geben, bei 
Quail niemals irgendwelche Wünsche oder Phantasien entdecken, sondern immer 
wieder nur Erinnerungen, wie ja die beiden vergeblichen Versuche, die Erinnerun-
gen von Quail zu manipulieren, uns demonstrieren. Das führt uns zu der Frage, ob 
Quail überhaupt über ein Unterbewusstsein mit Phantasien und Wünschen verfügt. 
Und dies scheint mir im vorliegenden Fall nicht gegeben zu sein. Quail hat über-
haupt keine Phantasien und keine Wünsche, sondern nur Erinnerungen. Es sei 
denn, er ist in der Lage, die Phantasien und Wünsche so geschickt vor den Psy-
chologen zu verbergen, dass er sie nur an seine Erinnerungen heranlässt oder sie 
vielleicht sogar vor sich selber verbirgt. Mir erscheint jedoch wahrscheinlicher, 
dass Quail keine Phantasien und Wünsche hat. Dass es einen solchen Menschen 
nicht geben kann, steht außer Zweifel. Wir fragen uns stattdessen, welche Bedeu-
tung eine Geschichte für uns hat, wenn sie uns einen Menschen ohne Phantasien 
und Wünsche präsentiert. Ein solches Individuum ist das Idealbild in einer kapita-
listischen Gesellschaft, in der der Einzelne auf seine Funktion zum Ablauf der 
Maschinerie reduziert werden kann. Das Individuum, das keine Phantasien und 
keine Wünsche entwickelt, ist das ideale Rädchen im Getriebe, von dem kein 
Widerstand zu erwarten ist. Aber ein Mensch, der so auf seine bloße Funktion 
reduziert ist, wird Widerstand leisten. Die von Dick geschilderte repressive Gesell-
schaft schafft sich ihren Widerstand selbst, indem sie glaubt, sie könne ihre wert-



VI. Metaphysik 

 288

vollen Mitglieder nach Erledigung bestimmter Aufträge kaltstellen. Quail, der in 
der Geschichte nichts anderes tut als um sein Leben zu kämpfen, sein Leben also 
aufs Überleben reduziert ist, ist Sinnbild für die Ohnmacht und die Liquidierung 
des Individuums vor dem Apparat. Das Faktum, dass er statt Phantasien und Wün-
schen nur Erinnerungen hat, führt jedoch zur Lebensrettung statt zur erwarteten 
Vernichtung. Denn eine Gesellschaft, die die Phantasien und Wünsche eines Men-
schen nicht befriedigen kann, produziert einen unzufriedenen Menschen, der aus 
dem System fällt. So ist die Lebensrettung zugleich eine ironische Spitze gegen ein 
System der Menschenverachtung. Indem die Außerirdischen die Erinnerungen 
beim jungen Quail verdeckten, wendeten sie dieselben Methoden an wie Interplan. 
Die Außerirdischen sind mithin nicht besser oder schlechter als wir. Sie werden 
zum Spiegelbild der eigenen Gesellschaft dadurch, dass sie nicht anders sind als 
wir. Damit hängen sie zugleich wie ein Damoklesschwert über der menschlichen 
Gesellschaft, deren Unterwerfung oder Auslöschung nur noch eine Frage der Zeit 
ist. Diesen Umstand verstehe ich als eine Metapher für den Gedanken Dicks, dass 
die Menschheit keine Zukunft hat, wenn sie die Menschlichkeit nicht verwirklicht. 
Quail verwirklicht indessen, ohne es zu wollen, ein Diktum Adornos: „Die fast 
unlösbare Aufgabe besteht darin, weder von der Macht der anderen, noch von der 
eigenen Ohnmacht sich dumm machen zu lassen.“264 

 
Exkurs 2: Resümee zu Philip K. Dick 
Seit der platonischen Philosophie galt der Bereich des Übersinnlichen als wahre 

und wirkliche Welt, die sinnliche Welt dagegen nur als die diesseitige, die verän-
derliche und daher die nur scheinbare, unwirkliche Welt. Die übersinnliche Welt ist 
die metaphysische Welt.265 Diese Vorstellung wird erst mit der Neuzeit brüchig. 
Man könnte sagen, dass Dicks Werk eine literarische Anwendung der Philosophie 
Nietzsches im Bereich der Science Fiction ist. „Das Wort ‚Gott ist tot’ bedeutet: 
die übersinnliche Welt ist ohne wirkende Kraft. Sie spendet kein Leben […] [Aber] 
wenn die übersinnliche Welt der Ideen ihre verbindliche und vor allem ihre 
erweckende und bauende Kraft eingebüßt hat, dann bleibt nichts mehr, woran der 
Mensch sich halten und wonach er sich richten kann.“266 Wenn Nietzsche fragt: 
„Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?“267 so tun genau das die Prota-
gonisten in Dicks Romanen. „Nietzsche sah als das Endprodukt dieser Emanzipa-
tion von der Metaphysik das ‚atomistische Chaos’ voraus.“268 Die Moderne hat mit 
der subatomaren Forschung selbst den Glauben an die Materialität fragwürdig 
gemacht, und Dick zeigt in seinen Geschichten, dass nicht der Mensch der Herr der 
Erde ist, sondern die Dinge, die beginnen, ein Eigenleben zu führen; wie etwa 
Ubik. Nicht der Mensch beherrscht die Werbung, die ein Simulakrum ist, sondern 

                                                 
264 Adorno, Minima Moralia, Nr. 34, S. 67. 
265 Vgl. Heidegger, Nietzsches Wort, 216f. 
266 Heidegger, Nietzsches Wort, 217. 
267 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, §125, S. 163. 
268 Rohrmoser, Nietzsche als Diagnostiker, 225. 



VI. Metaphysik 

 289

umgekehrt. Die vorherrschende Idee von Dicks Science Fiction ist, dass die Wirk-
lichkeit ein künstliches Konstrukt ist, eine Simulation. Unaufhörlich werden wir 
mit Pseudorealitäten konfrontiert, die intelligente Menschen mit Hilfe intelligenter 
elektronischer Mechanismen herstellen.269 Bei Dick löst sich der Unterschied zwi-
schen Phantasie und Realität ebenso auf wie die Wirklichkeit selbst. Und mit dieser 
Wirklichkeit wird auch das Ich aufgelöst. Dick fragt, welche Welt sich uns zeigt, 
wenn wir unsere ontologischen Grundlagen aufheben. Eine saubere Trennung zwi-
schen physischer und metaphysischer Welt ist nicht mehr möglich.270 Eine Unter-
scheidung zwischen subjektiver und objektiver Realität wird obsolet. „Dick führt 
die Erkenntnisposition eines subjektiven Idealismus ins Genre ein.“271 Die Zerset-
zung aller wissenschaftlichen Grundlagen fällt zusammen mit dem Zusammen-
bruch der Gesellschaft. Als Alternative zum geistigen Chaos zeigt sich aber kei-
neswegs ein Nihilismus. Dicks Helden fürchten die Angleichung an eine rei-
bungslos funktionierende Maschine in einem Zustand des haltlosen „Geworfen-
Seins“.272 Dick demonstriert, welche Hölle sich ergibt, wenn unsere allgemein an-
erkannten geistigen Kategorien methodisch in Zweifel gezogen werden.273 Er 
macht Descartes’ genius malignus wahr. Was sich zeigt, ist das Niemandsland zwi-
schen Sein und Nichts. In dieses stößt Dick als Forscher vor.274 Und so läßt sich 
fragen, ob Dick nicht derjenige ist, der das Ich Descartes’, das dieser am Anfang 
der Neuzeit in seinen Meditationen konstruierte, wiederum destruiert. In den 
Romanwerken Dicks „ist nichts und niemandem zu trauen, nicht einmal sich selbst 
und seinen eigenen sinnlichen Erfahrungen und Überzeugungen. Die scheinbar 
zunächst festgefügte (fiktionale) Realität der Protagonisten erweist sich immer sehr 
bald als löchrig, andere Universen brechen ein und machten das Vertraute zu ihrem 
Spielball […] Geschichte, Natur, Raum und Zeit werden nicht länger zu verläßli-
chen Größen und Bezugssystemen, sondern geraten in den solipsistischen Univer-
sen der Protagonisten aus den Fugen.“275 Dicks Werk ist die science-fiktionelle 
Umsetzung des Verlusts der abendländischen Metaphysik. Der Nihilismus gegen 
die Transzendenz bei Nietzsche wird zum Nihilismus gegen die Immanenz. Aus 
der Unmöglichkeit metaphysischer Aussagen konstruiert Dick sein System. Er 
zieht die Konsequenz daraus, dass Metaphysik positiv nicht mehr möglich ist. Er 
macht literarisch ernst mit den Anliegen Kants, Nietzsches und Baudrillards. 

Dick wehrt sich gegen die Positivierung von Science Fiction. Er erschafft 
Science Fiction, die nicht nur nicht möglich ist, sondern auch gar nicht möglich 
sein will. Sie erhebt keinen Anspruch auf Positivität. Dicks Werke sind unmöglich 
und wollen unmöglich sein. Aber gerade damit wird die gnoseologische Frage 

                                                 
269 Vgl. Appleyard, Aliens, 153. Appleyard nennt Dick „a stranger in a strange land“. Vgl. ebd. 156. 
Dies ist eine Anspielung auf den gleichnamigen Roman von Robert A. Heinlein. 
270 Vgl. Warrick, Dick’s Answers, 125. 
271 Keim, New Wave, 166. 
272 Vgl. Keim, New Wave, 170. 
273 Vgl. Pagetti, Meta-Science-fiction, 111f. 
274 Vgl. Lem, Science Fiction – ein hoffnungsloser Fall, 42. 
275 Keim, New Wave, 174. 



VI. Metaphysik 

 290

gestellt: Was passiert mit uns, wenn uns der Boden unter den Füßen weggezogen 
wird? Für Adorno war Metaphysik nur noch als negative denkbar. Und ebenso ist 
für Dick Science Fiction nur als negative möglich. Immer dann, wenn der Leser 
glaubt, auf sicherem Boden zu stehen, entzieht Dicks Story ihm die Grundlagen 
dafür. Seine Welten gleichen Gespensterschiffen, die, von lebenden Toten 
bewohnt, über leere Ozeane gleiten. Dort aber werden die Menschen metaphysi-
schem Terror ausgesetzt, weil kein Stein auf dem anderen bleibt, die Welt, in der 
man lebt, zum Alptraum wird, die Wirklichkeit sich auflöst und in sich selbst 
zusammenbricht. Dick beschreibt eine Welt, in der die metaphysischen Fragen eine 
negative Antwort in Form einer Dialektik erhalten: Nichtseiendes und Sein, Schein 
und Wirklichkeit, Teil und Ganzes bilden eine höhere, undurchdringliche Ein-
heit.276  

 
„Das Ganze ist das Unwahre,“ sagt Adorno,277 und Dick geht daran, dieses 

Unwahre Wirklichkeit werden zu lassen. Die Dialektik liegt darin, dass die Wirk-
lichkeit oder Verwirklichung des Unwahren in seiner eigenen Vernichtung besteht. 
Verwirklichung und Vernichtung werden ein und dasselbe. Alles löst sich in Ent-
ropie auf. In welcher Welt befinden wir uns eigentlich? Aber vielleicht ist ja auch 
schon das Wort Welt falsch gewählt. Vielleicht bewegt sich Dicks negative Science 
Fiction nicht in einer „Welt“, sondern in einem „Abgrund“, der sich auftut, wenn 
man das Totenreich zu denken beginnt. Dicks Science Fiction bewegt sich in der 
Spanne zwischen Welt und Nichts. Denn so, wie Descartes’ Ich nur ist, indem es 
bezweifelt, also gedacht werden kann, so ist auch das Totenreich nur, indem es 
gedacht wird. Was nur gedacht werden kann, wird in Dicks Reich zur Spiegel-
schrift der Negativität.  

Wenn wir nun fragen, ob Dicks Werk Science Fiction ist, so müssen wir mit 
„ja“ antworten, sofern wir unter „science“ mehr verstehen als bloße Naturwissen-
schaft, nämlich auch Geistes- bzw. Sozialwissenschaft, zu denen im weiteren Sinne 
auch Philosophie und Psychologie gehören, deren Forschungs- und Problemfelder 
die Science Fiction in literarischem Gewande wiedergibt. 

 
Kritiker wie Carl Freedman haben angemerkt, dass Dicks bedrohliche Objekte 

und kollabierende Realitäten direkt in eine marxistische Analyse von Warenfeti-
schismus und die Demystifikation von kapitalistischen Sozialbeziehungen versetzt 
werden könnten, wo die Menschen versuchten, die Hieroglyphen zu entziffern, 
hinter das Geheimnis ihres eigenen Sozialprodukts zu kommen. Dicks Science 

                                                 
276 Stanisław Lem erklärt, man könne eine Welt konstruieren, in der jedes Ereignis für sich genom-
men überhaupt nicht erschreckend sei, zum Beispiel zwei oder drei Menschen mit asymmetrischen 
Gesichtern infolge eines Schlaganfalls. Ungewöhnlich werde es aber, wenn einem plötzlich nur noch 
solche Menschen über den Weg liefen. Dann erhalte man den Eindruck, den Boden unter den Füßen 
zu verlieren. „Mit einem Wort: die Billigung einer beliebigen, sogar auch einer ‚spiritistischen’ 
Ontologie ist besser als eine totale ontische Desorientierung.“ Vgl. Phantastik und Futurologie I, 104, 
Zitat 106. 
277 Adorno, Minima Moralia, Nr. 29, S. 57. 



VI. Metaphysik 

 291

Fiction sei Ausdruck eines weltweiten Glaubensverlusts an Wissenschaft und Fort-
schritt.278 Der britische Kritiker Jonathan Crary kommt zu dem Urteil: 

„Ein Großteil seiner Bücher benennt eindringlich die subjektiven Kosten eines 
Lebens inmitten von beständiger Auslöschung und Zerstörung. Er ist der Chronist 
einer durch Flüchtigkeit und Verlust geprägten phantasmagorischen Warenwelt. Die 
Romane von Dick […] zeichnen für gewöhnlich den Weg eines Menschen nach, der 
sich in einer begrenzten Form widersetzt, zumeist aber ums bloße Überleben kämpft 
angesichts der fortwährenden Zerrüttung der Welt. Sein Werk zählt zu den großen 
literarischen Zeugnissen der subjektiven Kosten jener Verdinglichung, die er ‚eine 
seltsame bösartige Abstraktheit’ in der kapitalistischen Kultur des mittleren 20. 
Jahrhunderts nennt. Dick beschreibt eine soziale Welt, die immer wieder umgestaltet 
und modernisiert wurde, hält aber das Bild einer mit den Trümmern oder Verwesun-
gen früherer Modernisierungsphasen übersäten und vermüllten Gegenwart fest. Die 
Dinge, in die wir in seinem Werk hineingeraten, verfallen einer schäbigen Nutzlo-
sigkeit, die sich zu einer Bedingung menschlicher Erfahrung macht.“279 

Dicks Werk ist eine Antwort auf den mainstream des American way of life, auf 
die Dingfestmachung nicht nur des Lebendigen, sondern des Lebens als Ganzem 
überhaupt. Dick gelingt die Darstellung des ganz Anderen. 

 
3.6. J.G. Ballard, Die Wachttürme 
Neben Philip K. Dick ist der britische Schriftsteller James Graham Ballard einer 

der führenden Vertreter einer erneuerten Science Fiction, die sich dem Weltraum 
ab- und dem menschlichen Innenleben zuwendet. Man könnte Ballard auch das 
britische Gegenstück zum US-Amerikaner Dick nennen. 

In seiner Erzählung Die Wachttürme (The watch-towers) aus dem Jahre 1962 
geht es um die Gesellschaft einer nicht näher bezeichneten Stadt, die von Wacht-
türmen beobachtet wird. Die Beobachter, die man in den Türmen vermutet, bleiben 
anonym. Alle Bewohner der Stadt fühlen sich von den Türmen derart bis ins 
Intimste überwacht, dass das gesellschaftliche Leben zu erstarren droht. Die Türme 
schweben durch die Luft, vielleicht zwischen zehn und fünfzig Metern Höhe, und 
ab und zu sieht man hinter Milchglasfenstern Schatten sich bewegen. Das Hin- und 
Herschweben und die Bewegungen der Schatten hinter den Fenstern werden „Akti-
vität“ genannt, die besonders gefürchtet wird. Die Verbindung zwischen den Tür-
men und der Bevölkerung wird nach allgemeiner Meinung vom Stadtrat herge-
stellt, der vor allem der Ansicht ist, dass man alles vermeiden sollte, was die Türme 
irgendwie aufregen könnte, und das können schon kleine Dinge sein wie das Aus-
gehen mit einem Freund. Werden die Türme „aktiv“, werden Konzerte und Kino-
veranstaltungen abgesagt, oder die Leute bleiben gleich freiwillig zu Hause. Sogar 
die Schule bleibt nach den Ferien vorerst geschlossen. Eine Protagonistin drückt 
ihre Gefühle so aus: „Weißt du, an den Tagen, an denen sie da hinter ihren Fen-

                                                 
278 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 108, mit Verweis auf Carl Freedman, Towards a Theory of Para-
noia. The Science Fiction of Philip K. Dick, in: Science Fiction Studies 11 (1984), 15-24. 
279 Crary, 24/7, 86. 



VI. Metaphysik 

 292

stern in Bewegung geraten, kann ich mich kaum rühren, es ist schrecklich. Ich 
fühle mich so lustlos, ich möchte nur dasitzen und auf die Wand starren. Vielleicht 
bin ich für ihre Strahlung empfänglicher als die meisten Leute.“ (91) Nur der Leh-
rer Charles Renthall hat keine Angst vor den Türmen. Um die Menschen aus ihrer 
Lethargie aufzurütteln, versucht er, ein Gartenfest in einem Biergarten zu organi-
sieren, der von zwei Wachttürmen beobachtet wird. Renthall glaubt, dass die 
Wachttürme nur aufgesetzte Schimären sind, die in Wirklichkeit über keinerlei 
Macht verfügen, und von dieser Meinung will er die Menschen überzeugen. Es 
gelingt ihm nach der Absage des Arztes Dr. Clifton und des Hotelmanagers Mul-
vaney, zumindest den Geschäftsmann Boardman für seine Idee zu gewinnen. Als 
sich herumspricht, dass Renthall eine große Festivität plant, warnt ihn zunächst 
sein Kollege Hanson vor diesem Vorhaben. Nachdem Renthall nicht auf ihn gehört 
hat, legt der Stadtrat als nächster Opponent ihm nahe, das Fest abzusagen. Als 
Renthall erwidert, den Stadtrat gehe sein Privatleben nichts an, entgegnet der Syn-
dikus des Rates, es handele sich um einen Befehl von den „Übergeordneten“ des 
Rates (gemeint sind die Wachttürme). Renthall bekräftigt jedoch seine Weigerung, 
diesem Befehl nachzukommen und hofft damit, die Machtlosigkeit der Wachttürme 
demonstrieren zu können. Doch da wird die Ratssitzung, die sich mit Renthalls 
Festlichkeit befassen sollte, auf unbefristete Zeit verschoben. Inzwischen sind die 
Vorbereitungen für das Fest in vollem Gange. Der Hotelmanager Mulvaney hat 
trotz anfänglicher Bedenken auf dem Dach seines Hotels eine Terrasse zum Son-
nenbaden eingerichtet, die bereits benutzt wird. Renthall beobachtet, dass es die 
Leute auf einmal nicht mehr kümmert, von den Türmen, die über ihnen schweben, 
beobachtet zu werden, ja, noch schlimmer: seine Frage an Mulvaney, ob er die 
mögliche Reaktion der Wachttürme wegen des Festes bedacht habe, versteht dieser 
nicht. Der Geschäftsmann Boardman hat das ursprünglich angedachte Gartenfest 
zu einem Rummelplatz ausgedehnt, was Renthall nicht gefällt, denn er fürchtet 
nun, der Stadtrat lasse die Zügel bewusst schleifen, damit er, Renthall, sich über-
nehme. Seine Frage nach den Wachttürmen versteht auch Boardman nicht. Mit 
einem Mal wird Renthall klar, dass die Stadtbewohner die Wachttürme weder 
sehen noch sich an sie erinnern können. Als er daraufhin den Arzt Dr. Clifton auf-
sucht, um sich bei ihm zu erkundigen, ob eine Massenhypnose vorliegen könnte, 
wirft dieser ihn aus seiner Praxis. Renthall geht zu seiner Freundin Julia Osmond, 
doch auch die weiß nichts mehr von den Wachttürmen und sieht sie auch nicht 
mehr. Daraufhin läuft Renthall ziellos durch die Straßen und gerät in einen ärmeren 
Stadtteil. Er bemerkt, dass die Wachttürme sich nach und nach um ihn versammeln 
und schließlich erbarmungslos auf ihn herabstarren. 

 
In seiner Struktur erinnert diese Geschichte an Romane Franz Kafkas wie Der 

Prozeß oder Das Schloß, in denen der Protagonist anonymen Mächten ausgeliefert 
ist, gegen deren absurd anmutende Misshelligkeiten er sich nicht angemessen zu 
wehren weiß. Im Gegensatz zu Kafka, der den Leser darüber im unklaren lässt, 
warum der Protagonist sein Schicksal erfahren muss, ist bei Ballard deutlich, wes-
halb Renthall von den Türmen verfolgt wird. Aber warum nimmt plötzlich nur 



VI. Metaphysik 

 293

noch das oppositionelle Individuum Charles Renthall die Türme wahr? Für ihn 
geht die Deckungsgleichheit mit den anderen Menschen bezüglich der Erkennbar-
keit der Welt verloren. Durch diesen Verlust der Verbundenheit mit der Mensch-
heit ist Renthall tatsächlich ein Verlorener. So wenig wie der Protagonist Josef K. 
in Kafkas Roman weiß, warum ihm der Prozess gemacht wird, so wenig weiß 
Renthall, warum nur er allein die Ordnungshüter wahrnimmt. Die Schlußszene 
erinnert an die Parabel vom Türhüter in Kafkas Prozeß. Die Wachttürme waren nur 
für Renthall bestimmt.  

Dass die Geschichte überdies einen theologischen Zug hat, lässt sich kaum 
leugnen. Die Wachttürme wirken gottgleich, und der Stadtrat symbolisiert eine Art 
Priesterschaft, die die Verbindung zu ihnen herstellt. Die Menschen fürchten die 
Wachttürme, wie Paulus die Gottesfurcht beschreibt. „Schrecklich ist es, in die 
Hände des lebendigen Gottes zu fallen.“ (Heb 10,31) Renthall tritt an, den Bewoh-
nern der Stadt die Furcht vor den Herren, den Wachttürmen, zu nehmen. So wie die 
aufgeklärten Philosophen fragten, woher denn die Priester ihr transzendentales 
Wissen hätten, wie denn die Priester mit Gott kommunizierten, als hätten sie einen 
„guten Draht nach oben“, so fragt Renthall seinen Kollegen Hanson: „Wie spielt 
sich denn deiner Meinung nach die Kommunikation zwischen Rat und Wachttür-
men ab? […] Telefonisch? Oder per optischen Telegraphen?“ (99) Eine Frage, die 
Hanson nicht beantworten kann. Renthall ist der Auffassung, die Götter seien tot, 
sie hätten keine Macht mehr. Er glaubt anscheinend nicht an die Macht der Götter, 
deshalb will er aufklärerisch tätig werden. Seine Idee einer Gartenparty ist der Ver-
such einer Aufklärung der Massen. Aber Renthall bleibt darin stecken. Denn es 
zeigt sich, dass er selbst von diesen Göttern überzeugt ist, sonst würde ihn die 
Angst vor ihnen, die sich bei ihm immer wieder einmal einstellt, nicht beherrschen. 
Es zeigt sich, wie tief einmal eingeschliffene psychische Muster sind und wie 
schwer es ist, sich von ihnen zu befreien. Gerade das Ende der Geschichte offen-
bart, dass Renthall sich selbst nicht wirklich geglaubt hat, weshalb seine Mission 
scheitert. 

Diese Geschichte bezieht ihre Unheimlichkeit allerdings nicht nur aus der Auf-
spaltung der Wirklichkeit in zwei Ebenen, sondern auch daraus, dass einige Cha-
raktere ein völlig irrationales Verhalten zeigen, ohne dass es ihnen selbst auffällt, 
so Renthalls Freundin Julia Osmond und sein Kollege Hanson. Julia kritisiert 
Renthall, indem sie sagt, er halte sich für viel zu wichtig und fügt hinzu: „Du 
glaubst, der Rat und die Wachttürme würden dich auf irgendeine gräßliche Art und 
Weise bestrafen. Aber das tun sie bestimmt nicht, weil du es gar nicht wert bist.“ 
(99) Aber wenn dem tatsächlich so wäre, bleibt die Frage, warum es dann diese 
Aufregung und diese Furcht vor den Wachttürmen gibt. Wenn den Türmen und 
dem Rat Charles Renthall tatsächlich der Strafe nicht wert wäre, dann gäbe es doch 
keinen Anlass mehr, Türme und Rat zu fürchten. 

Als die Gesellschaft aufgrund des geplanten Festes die Lethargie plötzlich von 
sich streift, erfährt Renthall von Hanson, dass die Schule wieder begonnen hat. An 
dieser Stelle entspinnt sich ein merkwürdiger Dialog zwischen den beiden: 



VI. Metaphysik 

 294

Renthall ist sich unsicher, ob er wegen seiner Oppositionshaltung seine Stellung als 
Lehrer verloren habe, und fragt: 

„’Gehöre ich noch zum Lehrkörper?’ 
‚Selbstverständlich. Der Rat ist nicht nachtragend. Vor einer Woche hätte man dich 
eventuell noch gefeuert, doch inzwischen hat sich einiges geändert.’ 
‚Was meinst du?’ 
Hanson blickte ihn aufmerksam an. ‚Was ich meine? Na, die Schule fängt wieder an. 
Was ist denn los mit dir, Charles?’“ (105) 

Mit Renthall hätte der Leser gerne gewusst, was sich geändert hat. Die Frage, 
warum die Schule nicht wie geplant begonnen hatte und warum der Stadtrat ent-
schied, sie dann doch fortzusetzen, bleibt gänzlich unbeantwortet. Und was sich 
überhaupt geändert hat, würde man von einem Stadtrat vor allem dann gerne erfah-
ren, wenn man weiß, dass er an einem Erhalt des Status quo derart interessiert ist, 
das Leben in völliger Erstarrung zu halten. Diese Starre ist auch daran erkennbar, 
dass es keine aktuellen Zeitungen mehr gibt, sondern nur alte, als würde es den 
Türmen um die Löschung von kollektiven Erinnerungen gehen. Dieser Umstand 
erinnert an Orwells Roman 1984, in dem die Geschichtsschreibung durch die Partei 
geändert wird, die angeblich die Vergangenheit kontrolliert. Plötzlich soll das 
Gegenteil dessen gedacht werden, was zuvor noch Gegenstand allgemeinen Wis-
sens gewesen ist, nämlich die Tatsache, mit welchem Land man sich gerade im 
Kriegszustand befindet, und an den alten Zustand soll man sich möglichst nicht 
erinnern. Auch in Ballards Geschichte wird das allgemeine Bewusstsein von den 
Wachttürmen ins Gegenteil gedreht: es hat sie nie gegeben. Wer behauptet, sie 
existierten, was Renthall ja tut, muss unter schweren Wahnvorstellungen leiden. Er 
ist wie Winston Smith ein Individuum, das gegen eine starre Ordnung aufbegehrt. 
Dadurch wird er zum Außenseiter. Das wirkliche Individuum, so die Botschaft 
dieser Story, ist eigenwillig, passt sich nicht an, geht einen eigenen Weg, lässt sich 
nicht von Mehrheitsmeinungen aus Opportunismus umstimmen. Es fällt auf, dass 
Renthall in einem Hotel wohnt und nicht zusammen mit seiner Freundin, die 
offenbar kein Interesse daran hat. 

Die Menschen als Gesamtheit erscheinen in dieser Story als willfährige Masse, 
mit der die Mächtigen machen, was sie wollen. Ballards Geschichte ist ein meta-
phorischer Warnruf vor der Liquidierung des Individuums. Merkwürdig ist, dass 
die Angst vor jeder Veränderung, die die erste Hälfte der Geschichte als zentrales 
Motiv durchzieht, plötzlich, und dennoch für Renthall und den Leser zunächst 
unmerklich, durchbrochen wird und verschwindet. Die Menschen zeigen sich auf 
einmal, wie es wäre oder eben wie es ist, wenn es keine Wachttürme gäbe oder 
gibt. Der ontologische Status der Geschichte oszilliert zwischen zwei Ebenen, so 
dass es keine Entscheidung darüber geben kann, welcher der richtige ist. Ob hier 
die Massen tatsächlich hypnotisiert wurden oder was für die veränderte Wahrneh-
mung verantwortlich ist, ist sekundär. Entscheidend ist vielmehr, dass die Ange-
passten das Individuum durch bloße Gedankenlosigkeit und Bequemlichkeit ver-
nichten, damit „die Party weitergehen kann“, die vom Individuum selbst initiiert 



VI. Metaphysik 

 295

wurde. Die Feier ist zugleich ein Symbol für die Liquidation des Individuums. Die 
Verwandlung der Gartenparty in einen Rummelplatz lässt sich als Metapher für die 
Verwandlung des Mittels der Aufklärung in Gegenaufklärung verstehen. Versucht 
Renthall diese Party als Mittel dazu zu verwenden, die Macht der Wachttürme als 
Popanz zu entlarven, so wird die Party von der Gegenseite dahingehend umgebo-
gen, Renthalls Versuch ins Leere laufen zu lassen, als habe das, was der aufkläreri-
sche Protagonist zu sagen hat, keine gesellschaftliche Relevanz.  

Ob die Gesellschaft aus Angst vor den Wachttürmen passiv reagiert, oder ob sie 
ausgelassen feiert, ist dasselbe. In beiden Fällen sind die Menschen der Wachs in 
den Händen der Mächtigen. Und die Vernichtung des Individuums findet nicht als 
offizielle Hinrichtung vor großem Publikum statt, sondern Renthall wird liquidiert 
wie Winston Smith in 1984, heimlich, still und leise, weitab von Lärm und Trubel. 
Es wird nicht viel Aufhebens um die Sache gemacht, denn Charles Renthall ist das 
nicht wert. So hat am Schluss seine Freundin doch recht behalten, aller Irrationali-
tät ihrer Aussage zum Trotz. 

Ballards Story vermittelt im Ergebnis nicht die passive Auslieferung des Prota-
gonisten in ein Schicksal, sondern das Erschrecken und Verstummen des Indivi-
duums vor der Macht des Apparats. Denn die Geschichte ist so erzählt, dass der 
Leser für das Individuum Charles Renthall eingenommen wird. Ihm gilt unsere 
Solidarität im Augenblick seines Sturzes. 

 
3.7. J.G. Ballard, Das Meer erwacht 
In Ballards Kurzgeschichte Das Meer erwacht (Now wakes the sea) von 1963 

erwacht der Protagonist Richard Mason jede Nacht aufs neue in seinem Haus und 
spaziert zum Meer, das die Stadt mehr und mehr überflutet. Am Morgen erzählt er 
seiner Frau Miriam, wieder am Meer gewesen zu sein, doch diese antwortet, das 
Meer sei tausend Meilen entfernt, weshalb sie den Bericht ihres Mannes für einen 
Traum hält und ihm eine Psychotherapie empfiehlt, denn diese „Visionen“ habe er 
nun schon seit drei Wochen. Wenn Mason ans Meer kommt, sieht er die Häuser, 
Einkaufszentren und Kirchen im Wasser versunken, aber am nächsten Morgen hat 
das Meer keine Spuren an den Gebäuden hinterlassen. Eines Nachts will ihn seine 
Frau begleiten, doch aus einem Grund, den Mason selbst nicht benennen kann, will 
er sie von dem Meer fernhalten und bestärkt sie in ihrer Überzeugung, das Ganze 
sei ein Traum. Dennoch besteht Miriam darauf, beim nächsten Mal dabeisein zu 
wollen. Aber sie schläft ein, bevor das Wasser kommt, und Mason macht sich 
erneut allein auf den Weg. Er ist von diesem nächtlichen Meer überwältigt, es zieht 
ihn magisch in seinen Bann, und jeden Morgen ist nur das Meer Thema des 
Gesprächs mit seiner Frau. „Mason dachte sich eine Geschichte aus, um sie zu 
beruhigen, dann trug er seine Kaffeetasse ins Arbeitszimmer und starrte in den 
dunstigen Nebel über den Dächern, weich und undurchsichtig und mit den gleichen 
Konturen wie das nächtliche Meer. Der Nebel löste sich langsam auf, und für einen 
Augenblick gewann wieder die dahinschwindende Realität der normalen Welt die 
Oberhand, erfüllte ihn mit schmerzhafter Nostalgie.“ (77) Bald erblickt er zum 
ersten Mal eine unbekannte Frau am Meer, der er folgt, doch er kann sie nicht 



VI. Metaphysik 

 296

erreichen. Am folgenden Tag fährt er mit seinem Auto durch die Gegend, um diese 
Frau zu suchen, und erfährt von einem Mitarbeiter einer Forschungsgruppe, dass in 
der Nähe seines Wohngebietes schon seit einiger Zeit paläontologische Ausgra-
bungen durchgeführt würden. In der Nacht darauf verfolgt er die Frau, die sich 
erneut zeigt, und spricht sie von hinten an. Die Frau dreht sich um, und Mason 
sieht ein Skelett. Vor Schreck stürzt er in einen Schacht und kommt dabei ums 
Leben. Zwei Tage später entdeckt man zwei menschliche Skelette, die angeblich 
aus der Cromagnon-Zeit stammen. Früher einmal, sagt der Professor für Paläonto-
logie, sei hier ein Meer gewesen, vor 200 Millionen Jahren. Die Frage eines Poli-
zisten, der Mason sucht, ob eines der beiden Skelette dasjenige von Mason sein 
könnte, die Leiche vielleicht mit einer Säure in Berührung gekommen sei, kann der 
Professor nicht beantworten. Nur dem Polizisten erscheint eine Sache merkwürdig: 
„Dabei fällt mir ein, wonach Masons Jacke riecht – nach Meerwasser.“ (79) 

 
Ähnlich wie in der Story Die Wachttürme wird auch hier die Wirklichkeit in 

zwei Ebenen aufgespalten. Der Unterschied besteht darin, dass der Protagonist 
zwei verschiedene Ebenen der Zeit erlebt. Die Zeit, die er erlebt, ist keine kontinu-
ierliche, sondern etwas, das ihn aus der sorgsam gehüteten Linie Vergangenheit-
Gegenwart-Zukunft herausreißt.280 Mason macht offenbar die Erfahrung einer Zeit-
kreuzung zwischen einer weit zurückliegenden Vergangenheit und der Gegenwart, 
und er ist der einzige, der die Zeitkreuzung erlebt. Wie sich anhand der Begeben-
heit mit seiner Jacke zeigt, ist der Aufenthalt Masons in der Vergangenheit gerade 
kein Traum. Masons Erfahrung ist wirklich. Aber außer ihm gibt es keine Zeugen. 
Er will das ändern. „Was Mason aufrechterhielt, war seine feste Überzeugung, daß 
die andern das Meer auch bald sehen würden.“ (73) Doch diese Hoffnung wird sich 
im Verlauf der Geschichte nicht erfüllen. So wie Renthall in Die Wachttürme bleibt 
auch Mason mit seiner Erfahrung allein. Er fällt zusehends einer vergangenen Welt 
am Meeresstrand anheim und inszeniert die Lust am eigenen Untergang.  

Man könnte in Ballards Erzählung daher eine literarische Umsetzung von 
Freuds umstrittener Todestriebtheorie vermuten. Dieser Trieb kann sich gegen 
andere Menschen richten, aber auch gegen sich selbst. Richtet sich dieser Trieb 
gegen sich selbst, handelt es sich laut Freud um das Bestreben des Subjekts nach 
Auflösung der eigenen Einheit und jeder Bindung. Nach dieser Theorie wünscht 
sich das Subjekt keine Beziehung zur Umwelt und zum Mitmenschen, sondern 
erstrebt eine Rückkehr in den schützenden Mutterleib. Das Wasser ist ein Symbol 
für das Unbewusste bzw. für den Mutterleib. Mason wird von seinem unbewussten 
Todestrieb im Wortsinn überflutet. Seine Sehnsucht nach dem Tode ist zugleich 
eine Sehnsucht nach dem Urelement des Lebens, dem Wasser, eine Sehnsucht, die 
durch seine Erlebnisse, die ihn ständig näher ans Meer ziehen, stärker wird. Die ihn 
lockende Frau, die sich am Schluss als femme fatale entpuppt, kann als Symbol für 
das dialektische Verhältnis von Leben und Tod gelesen werden, als Wunsch nach 
Einswerdung, als Wunsch danach, in einen Strudel des Undifferenzierten aufge-

                                                 
280 Diese Geschichte hat daher Ähnlichkeit mit Dicks Story Ausstellungsstück. 



VI. Metaphysik 

 297

nommen zu werden. Die Nacht mit ihrer geheimnisvollen Dunkelheit kann als 
Symbol des Unbewussten verstanden werden, denn das Meer kommt stets in der 
Nacht, wenn alle anderen Zeugen schlafen. Mason gelingt es nie, seine Frau mit 
ans Meer zu nehmen. Einmal, als er sie beinahe davon überzeugt hat, dass seine 
Erlebnisse real sind und sie ihn begleiten will, ist sie am entscheidenden Punkt 
wieder eingeschlafen. Der Leser erhält den Eindruck, dass außer Mason niemand 
die Anwesenheit des Meeres mitbekommen soll. So wird er zum einzigen Zeugen 
dessen, was Mason erlebt. Für Stanisław Lem ist diese Geschichte ausdrücklich 
keine Science Fiction.281 Das ist sie aber nur dann nicht, wenn man den Begriff der 
„science“ nur auf die Naturwissenschaften bezieht.  

In Ballards Geschichte wird nahegelegt, dass die „Wirklichkeit“ nicht einfach 
nur als solche existiert, dass es nicht einfach nur eine einzige Zeitlinie gibt, sondern 
dass die Zeit ein ineinander verschlungenes Geflecht ist. Die Gegenwart kommt 
aus der Vergangenheit, kommt aus weit entfernter Zeit zurück. Die Vergangenheit 
überflutet die Gegenwart mit ihrem „Sein“, mit einer unwiderstehlichen Kraft. Für 
das Unbewusste gibt es keine Zeit, sondern nur eine ständige Gegenwart. So kennt 
auch das Tier keine zeitliche Ausdehnung. Eine Einteilung der Zeit in Vergangen-
heit – Gegenwart – Zukunft kann nur der rationale Verstand des Menschen vor-
nehmen, und diese Zeiteinteilung ist nichts, was der Mensch in seiner Wirklichkeit 
erleben kann. Erlebt werden kann nur die Gegenwart, während Vergangenheit 
erinnert und erzählt, und die Zukunft geplant und vorgestellt werden kann. Der 
Held der Kurzgeschichte wünscht sich eine Überwindung dieser Einteilung, ein 
Leben, in welchem sich alle Zeiten zugleich abspielen. Nach der Überzeugung 
christlicher Theologie ist eine solche Überwindung der Zeit nur unter dem Stand-
punkt Gottes möglich. 

Bei Mason aber entspricht dieser Wunsch seiner Sehnsucht nach der Urflut, 
nach dem Überspültwerden, nach dem Sich-selbst-Überlassen den Naturkräften 
gegenüber, nach dem embryonalen Dasein im Mutterleib, den der Ozean symboli-
siert. Erneut wird Ballards Nähe zur Lebensphilosophie Klages’ deutlich, der den 
Geist als Zerstörer der ursprünglichen Lebenseinheit beschreibt. Wie schon in 
Kristallwelt so wird auch hier der Held als ein Mensch beschrieben, der von seinen 
unterbewussten Kräften, der Sehnsucht nach der Einheit alles Lebendigen ver-
schlungen wird. Auf den Zusammenhang zwischen Wasser und Mutter hat Klages 
im Zusammenhang mit archaischen Kulturen hingewiesen. Klages erwähnt 

„das mütterliche Meer º hάλασσα τ−ς γενέσεως σύµβωλον, in welcher Bedeutung 
es der älteste der jonischen Naturphilosophen in die wissenschaftliche Betrach-
tungsweise herübernahm, indem er für den Urstoff, aus dem alles und jedes entstan-
den sei, das Wasser erklärte […] dem Schaum des Meeres enttaucht die indische 
Lakschmi, die griechische Aphrodite, der peruanische Viracocha. Für unmittelbare 
‚Kinder des Meeres’ = ‚Viracochas’ hielt man dort die auf Schiffen ankommenden 
Spanier sowie noch lange Zeit jeden Europäer. Das ‚Wasser des Lebens’ mit seiner 

                                                 
281 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie, I, 278. Für ihn gehört sie in die Phantastik. Lem liefert aber 
keine Begründung für diese Einschätzung. 



VI. Metaphysik 

 298

wiedergebärenden und verjüngenden Wirkung, […] die Legende von der Heilands-
mutter als der ‚stella maris’ oder dem ‚sempiterni fons perennis’, es sind alles nur 
verschiedene Gestaltungsformen des nämlichen Grundgedankens, wonach neben der 
Erde ein Sinnbild der kosmischen Mutter aller Geschicke das nährende wie ver-
schlingende Wasser ist.“282 

So kann diese Geschichte auch eine Anspielung auf Freuds Theorie des Ödi-
puskomplex sein, bei der es um die frühkindliche Liebe zum gegengeschlechtli-
chen Elternteil geht, wobei der gleichgeschlechtliche Elternteil als Rivale erlebt 
wird. Nach Freuds Theorie kann eine unzureichende Bewältigung dieser Lebens-
stufe, die für die Über-Ich-Bildung wichtig ist, zu psychischen Störungen führen. 
Die femme fatale in dieser Geschichte kann daher als Symbol für die persönliche 
Mutter als auch als Symbol für die kosmische Mutter des Wassers interpretiert 
werden, und Masons Tod damit als Sprung zurück in den Schoß der nährenden 
Mutter. Wie in anderen Geschichten Ballards gilt auch hier die Umkehrung Freuds: 
Wo Ich ist, soll Es werden. 

 
Mit Ballards Geschichte schließen wir die traditionelle Frage nach der Wirk-

lichkeit. Durch die Geschichte bis in unsere heutige Moderne hat sich diese Frage 
indes neu gestellt. Mit der Welt von Robotern und Computern müssen wir uns 
einer Wirklichkeit stellen, die Jean Baudrillard Simulation genannt hat. Allerdings 
ist die sogenannte virtuelle Realität auch nur ein Teil dieser Simulation. Im folgen-
den werden wir uns mit einer Form von Wirklicheit auseinandersetzen, die man 
sich noch im 19. Jahrhundert nicht vorstellen konnte: dem Cyberspace. 

 
4. Die virtuelle Realität: Der Cyberspace 
Ein weiterer Topos, der in Zusammenhang mit der Frage nach der Wirklichkeit 

steht, ist der Cyberspace oder die virtuelle Welt. Geprägt wurde dieser Begriff von 
William Gibson in seinem Roman Neuromancer (1984). „Das englische Wort 
‚cyber’ zeigt die Überschreitung des realen Raumes an, den Übergang in die Welt 
hinter den (Computer-)Bildschirm – die zwar unsichtbar, aber dennoch ‚da’ ist.“283 
Die Idee besteht darin, dass der Nutzer eines Computers mit diesem verbunden 
wird und zwar so, dass er in die Spielwelt, die er bisher nur auf dem Bildschirm 
sah, eindringt, aber eben nur mit dem Geist. Dies ist der Cyberspace, die „virtuelle 
Realität“, die im Gegensatz zum „realen Leben“ existiert. „Cyberspace ist ein 
erfahrbarer, aber nicht-physikalischer Raum. Jeder Computer kann Einblick in eine 
Realität verschaffen, in der selbst physikalisch wirkende Objekte rein aus Daten 
bestehen.“284 Das bedeutet, dass die Objekte zwar sichtbar, aber nicht greifbar sind. 
„Der wahrnehmbare virtuelle Raum entsteht somit als Funktion des Datenvolu-
mens im Cyberspace. Der Cyberspace unterliegt auch physikalischen Gesetzen der 

                                                 
282 Klages, Der Geist als Widersacher der Seele, 1392. 
283 Reinders, Zugänge, 14. 
284 Reinders, Zugänge, 15. 



VI. Metaphysik 

 299

Dimensionierung, Kontinuität, Krümmung, Dichte und Begrenzung.“285 Auch die 
Bewegung der Objekte und des eigenen „Selbst“ wird simuliert. Die reale Welt 
bleibt Grundlage für den Aufenthalt im Cyberspace, denn bei allem benötigt der 
Computer Energiezufuhr von außen. Der Cyberspace ist also eine abhängige Welt. 
Im Gegensatz zur äußeren Welt gelten auch andere Regeln: „Eine Besonderheit der 
elektronischen Vernetzung ist, dass sie den in der Relativitätstheorie herausgear-
beiteten physikalischen raumzeitlichen Zusammenhang durchbricht. Es ist im 
Cyberspace möglich, die Zeit unabhängig vom Raum zu betrachten […] Die Mani-
pulierbarkeit physikalischer Gesetze wie des Zusammenhangs von Zeit und Raum 
durch die Informationstechnologie erscheint als die ‚Magie’ des Cyberspace.“286 
Erneut scheint die Physik, wie schon vor über hundert Jahren durch Relativitäts-
theorie und Quantenmechanik, vor einem Sturz ihrer Fundamente zu stehen. Wie 
wird der Cyberspace unser Denken und unsere Wirklichkeit verändern? Hierzu 
sind verschiedene Positionen entwickelt worden, einige bedeutende aus dem anglo-
amerikanischen und dem deutschsprachigen Raum, die im folgenden vorgestellt 
werden. 

 
4.1. Anglo-Amerikanische Positionen 
Der Cyberspace war in seinen Anfängen ein simples Programm, mit dem man 

versuchte, Spiele zu spielen oder Tieren ein simuliertes Leben zu geben. In ihrem 
Buch Life on the screen berichtet die US-amerikanische Soziologin und Psycholo-
gin Sherry Turkle von einem Computerprogramm, das virtuelle Vögel veranlasste, 
sich zu scharen, in dem jeder „Vogel“ allein auf der Basis seiner lokalen Wahr-
nehmung der Welt agierte. Diese „Vögel“ wurden „boids“ (von engl.: „birds“, 
H.N.) genannt. Das Programm produzierte scheinbar intentionales Verhalten, aber 
es handelte sich nur um ein Set einfacher lokaler Regeln. Einige Wissenschaftler 
waren der Ansicht, dass die „boids“ realen Vögeln ähnlich genug seien, dass sie 
selbst studiert werden sollten. Experimente mit natürlichen Schwärmen sind dem-
gegenüber schwieriger durchzuführen. 

Dieses simulierte Leben liegt nach Turkle in der Mitte von Logik und Biologie. 
Es kommuniziere die Idee, dass das, was zähle, nicht das sei, woraus das Leben 
gemacht sei, sondern die unter ihm liegenden Organisationsprozesse. Obwohl das 
künstliche Leben auf dem Computer hergestellt sei, fordere es unseren Sinn dafür 
heraus, worum es in Lebensprozessen gehe. Wo ist die Trennlinie zwischen uns 
(den Menschen und Tieren) und dem Computer zu ziehen? Das Leben der „boids“ 
könnte als auf dem Computerbildschirm evozierte Objekte interpretiert werden. 
Aber was passiert, wenn wir Wesen kreieren, die die Qualitäten einer sich entwi-
ckelnden Intelligenz auf dem Bildschirm verkörpern? Turkle zufolge könne man 
wissen, was jedes einzelne individuelle Objekt tun wird, und doch hätten wir keine 

                                                 
285 Reinders, Zugänge, 15. 
286 Reinders, Zugänge, 16. Reinders bezieht sich in ihrer Beschreibung hauptsächlich auf Michael 
Benedikt, Some Proposals, in: ders. (Hrsg.), Cyberspace. First Steps, Cambridge / London 1991, 119-
224. 



VI. Metaphysik 

 300

Ahnung davon, was das System als ganzes tun werde. Dezentrierte Phänomene 
verbänden das Gefühl, dass man die Regeln kenne, mit dem Wissen, dass man das 
Ergebnis nicht vorhersagen könne. 

Das im Computer hergestellte künstliche Leben wurde Vorbild für diverse 
Computerspiele. Solche Spiele wie SimLife, SimCity oder SimAnt wurden Teil der 
Volkskultur. Die Entwickler solcher Spiele meinten, dass diese wenigstens zum 
Teil auf Konzepten und Techniken des künstlichen Lebens basierten. Als Indivi-
duen seien Neuronen nicht intelligent, als Ganzes sei es das Gehirn aber doch. Der 
Spieler lerne, wie sich die Ameisen verhielten, wie sie untereinander in Kontakt 
stünden, was sie über Chemikalien wüssten, wie sie kommunizierten und lernten, 
und letztlich, wie man das Bevölkerungswachstum im Ameisenstaat lenken könne. 
Der Spieler nehme die Rolle einer Ameise an, und wenn er „sterbe“, werde er „neu 
geboren“. Die Idee hinter dem künstlichen Leben sei es, ein lebensgleiches Ver-
halten auf dem Computer zu produzieren, um es studieren zu können, was man mit 
dem realen Leben in der gleichen Weise nicht könne. Die künstlichen Lebensfor-
men könnten auf ihre Umwelt reagieren, wachsen und zu komplexeren Formen 
sich entwickeln. Letztlich könne man eine Maschine entwickeln, die dem mensch-
lichen Gehirn nacheifere.287 

Laut Turkle präge der Cyberspace unsere höchst komplexen sozialen Beziehun-
gen zutiefst. Im Cyberspace suche man auch Gemeinschaft oder Nachbarschaft. 
Turkle nimmt Bezug auf Baudrillard, der gesagt habe, Disneyland sei dazu da, die 
Tatsache zu verbergen, dass es in Wirklichkeit das „wahre“ Amerika sei. Disney-
land sei der Standard für Main Streets und Shopping Malls. Die Shopping Mall 
schließe einen weiteren Traum ein: den vom goldenen Zeitalter der idyllischen 
Kleinstadt. Während aber die Main Street ein öffentlicher Raum gewesen sei, sei 
die Shopping Mall so geplant, dass ihr Setting Anreize biete, den Verkauf zu 
maximieren, hier trete der Mensch als Verbraucher auf, nicht als Bürger. Die Mall 
sei ein kontrollierter Raum. Disneyland und Shopping Malls seien Elemente der 
neuen Lebensweise, der Kultur der Simulation. Dazu gehöre auch das Fernsehen. 
Fernsehen, Computer und Virtualität gälten mittlerweile als so natürlich, dass sie 
zu unseren dominanten Medienerfahrungen geworden seien. Wir identifizierten uns 
mit dem Bildschirm und hätten unsere Gemeinschaften und Nachbarschaften ver-
lassen, um diese in ferne Unterhaltungen zu verwandeln.288 

Die Nutzer heute, so Turkle weiter, glaubten, mit ihren Computern nicht-ent-
fremdete Beziehungen einzugehen. Es sei aber die Frage, ob die ständige indivi-
duelle Nutzung mit einem Computer nicht das Individuum von kollektiver Politik 
entferne. Der Mensch verändere nicht die Welt menschlicher Beziehungen durch 
einen Rückzug in die Welt der Dinge. Der Cyberspace, den Turkle Multi-User-
Dungeons (MUD) nennt, sei sicherer als die Straßen draußen, virtueller Sex sei 

                                                 
287 Vgl. Turkle, Life on screen, 163-169, mit Verweis auf C.R. Flocks, Herds, and Schools. A Distrib-
uted Behavioral Model, in: Computer Graphics 21 (Juli 1987), 27, und Michael Bremer, SimAnt User 
Manual, Orinda (Clf.) 1991, 163. 
288 Vgl. Turkle, Life on screen, 232-235. 



VI. Metaphysik 

 301

sicherer als realer Sex, Cyberspace-Freundschaften seien intensiver als reale, und 
wenn die Dinge nicht so funktionierten wie man wolle, könne man einfach ver-
schwinden. Die Computerrevolution tendiere jetzt dazu, Gemeinschaft innerhalb 
einer Maschine aufzubauen. Falls eine Politik der Virtualität Demokratie online 
und Apathie offline bedeute, bestehe Grund zur Sorge. Möglicherweise würden 
immer mehr Menschen von der Partizipation ausgeschlossen.289 Für eine Gemein-
schaft sei es notwendig, dass sie sich außerhalb des Bildschirms bewege und das 
Leben der anderen betreffe. Das Internet sei eine schwindelerregend freie Zone, in 
der Informationen leicht zugänglich seien. Diejenigen, die die Welt in materialisti-
schen Begriffen dächten, spielten mit der Idee, dass die immaterielle Welt des 
Computernetzwerks einen neuen Raum für Macht ohne die traditionelle Form des 
Besitzes geschaffen hat. Turkle verweist auf Foucault, der gesagt habe, die Macht 
der modernen Gesellschaft beruhe weniger auf persönlicher Gegenwart und bruta-
ler Gewalt einer elitären Kaste, sondern vielmehr darauf, dass jedes Individuum 
Selbstüberwachung und Selbstdisziplinierung lerne. Die moderne Gesellschaft 
kontrolliere die Körper und das Verhalten der Menschen. Die Technologien des 
Gefängnisses seien auf die Erziehung und die Psychotherapie ausgedehnt worden. 
Turkle wendet Foucaults Theorie auf die Computerwelt an. Durch das Internet 
gebe es die Möglichkeit der Überwachung. In den sozialen Netzwerken sei sicht-
bar, wann man online oder offline sei. Was man schreibe, werde archiviert. Und 
deshalb lerne man, sich selbst zu überwachen. Die Computernetze seien die 
moderne Agora. Im Cyberspace werde darüber diskutiert, inwiefern im Spiel 
Gewalt angewendet werden dürfe, und ob der Tod eines Helden im Spiel ernst 
genommen werden solle. Die Frage wäre dann, ob er nie wieder auftreten darf, 
oder ob er nur für eine bestimmte Zeit offline gehen soll. Wenn jemand im Cyber-
space entführt oder vergewaltigt wird, sind das dann bloß Worte? Turkle fragt, wo 
der Körper aufhört und der Geist anfängt. Ist der Geist Teil des Körpers? Wie sind 
sie miteinander verwoben? Eine Cyberspace-Vergewaltigung vollziehe sich ohne 
physischen Kontakt. Handelt es sich also um ein Verbrechen gegen den Geist? 
Inwiefern berührt ein solcher Vorfall die Freiheit der Rede? Das gleiche gelte für 
virtuellen Mord. In der physisch-realen Welt hätten wir keine Wahl, wir müssten 
unsere Verantwortung für unsere körperlichen Handlungen übernehmen. Aber in 
der Virtualität bestehe die Möglichkeit, sich für unverantwortliche Handlungen 
einfach zu entschuldigen. Turkle befürchtet, dass in der Kultur der Simulation ein 
Wort wie Authentizität nicht mehr gelte.290  

Darüber hinaus hat Turkle als eine der Ersten einen Zusammenhang zwischen 
dem Identitäts-Problem und dem Cyberspace gesehen. Sie fragt, inwiefern der 
Cyberspace auch das Subjekt selbst betroffen und es verändert habe. Sie sieht die 
Computerwelt in einer dialektischen Entwicklung, die das Subjekt parallel zu 

                                                 
289 Vgl. Turkle, Life on screen, 243f. 
290 Vgl. Turkle, Life on screen, 246-254 mit Verweis auf Howard Rheingold, The Virtual Commu-
nity, in: TIME (Spring 1995), 24. Auf Michel Foucault wird im Band 3 Politische Theorie noch ge-
sondert eingegangen werden. 



VI. Metaphysik 

 302

befreien und zu versklaven scheine. Mehr und mehr, so die These Turkles, 
betrachteten und entwickelten wir uns zu Cyborgs. Wir beschrieben unser politi-
sches und ökonomisches Leben in einer Sprache, die selbst die Form einer 
Maschine habe. Viele Institutionen, die die Menschen früher zusammengebracht 
hätten – eine Einkaufsstraße, ein Vereinshaus, ein Stadtteilzentrum – funktionierten 
nicht mehr wie früher. Doch immer versuchten wir, uns im kleinen zu reorganisie-
ren (Familie, Nachbarschaft, Freunde, Kollegen), und der Computer spiele dabei 
eine große Rolle. Mittlerweile seien wir mit der ganzen Welt verbunden, aber 
unsere lokalen Bindungen seien schwächer geworden. Was hat unsere computer-
vermittelte Kommunikation mit der Bindung an andere Menschen zu tun? 

Wir hätten heute eine radikal dezentrierte Sicht auf das Selbst. Das Selbst sei 
ein Reich des Diskurses, kein reales Ding, keine Struktur des Geistes. Im Internet 
könne man mit dem Ego spielen, zum Beispiel sich als Frau ausgeben, obwohl man 
ein Mann sei. Im Internet sei ein rapides Kreisen durch verschiedene Identitäten 
möglich. Auch früher hätten die Menschen verschiedene soziale Rollen gehabt und 
Masken getragen, aber im Grunde hätten sie ihr Leben lang unter strikter Kontrolle 
gestanden. Das Internet sei ein Soziallaboratorium für das Experimentieren mit der 
Konstruktion und Rekonstruktion des Selbst. Kann das Selbst des wirklichen 
Lebens von dem des virtuellen Lebens etwas lernen? Ist das virtuelle Selbst ein 
Fragment der Persönlichkeit des wirklichen Lebens?291 Der Cyberspace biete einen 
großen Raum, um neue Aspekte seines Selbst zu entdecken. Dieser Raum impli-
ziere Differenz, Vielfalt, Heterogenität und Fragmentierung. Das Selbst werde 
dezentriert, seine Grenzen gesprengt. Zwar könne dadurch das Selbstbewusstsein 
gefördert werden, doch der Cyberspace sei auch ein Ort, an dem man mit seinem 
Selbst gefangen bleibe. Was bedeutet es, wenn ein Spieler im Cyberspace da Erfolg 
habe, wo er im realen Leben versage? Der Cyberspace biete in Rollenspielen Cha-
raktere an, die sich zu parallelen Identitäten entwickeln könnten, womit er jedem 
ermögliche, vor seinen wirklichen Problemen zu flüchten. Andererseits könne der 
Cyberspace aus psychologischer Sicht auch konstruktiv wirken, indem er als Ventil 
für die Probleme im wirklichen Leben benutzt werde.292 Der Cyberspace verwische 
die Grenzen zwischen Selbst und Spiel, Selbst und Rolle, Selbst und Simulation. 
Virtuelle Welten eröffneten Erfahrungen, die man im realen Leben kaum machen 
könne. Andere nutzten Rollenspiele als Alternative zur Anbahnung erotischer 
Beziehungen, weil sie im realen Leben Schwierigkeiten hätten, beim anderen 
Geschlecht anzukommen.293 Viele Menschen agierten ihre Probleme in solchen 
Spielen aus, statt sie durchzuarbeiten. 

Heute werde nicht mehr Wert auf Stabilität, sondern auf Flexibilität und Flui-
dität gelegt. Die verschiedenen Masken, die man online aufsetzen könne, beför-
derten diese Tendenz. Wir begännen, kleinen Korporationen ähnlich zu sein. Iden-

                                                 
291 Vgl. Turkle, Life on screen, 177-180. 
292 Vgl. Turkle, Life on screen, 185-188. 
293 Vgl. Turkle, Life on screen, 191-194. Zu den sexuellen Komponenten des Internet, die Turkle 
problematisiert, vgl. das Kapitel Anthropologie in Band 2. 



VI. Metaphysik 

 303

tität sei ein Flickwerk von Personalitäten. Die soziale Saturiertheit statte uns mit 
einer Vielzahl inkohärenter Sprachen des Selbst aus, wir lebten in einem Status 
ständiger Konstruktion und Dekonstruktion. Wir seien multiple Personen und 
beständen vor allem in unseren Beziehungen. Wie können wir multipel und kohä-
rent zugleich sein? Die einheitliche Sicht auf das Selbst korrespondiere mit einer 
traditionellen Kultur mit stabilen Symbolen, Institutionen und Beziehungen, aber 
eine solche Kultur sei heute nicht mehr gegeben, weshalb die Beharrung auf Ein-
heit dogmatisch erscheine. Die Homepage sei eine Metapher für das Selbst, sie sei 
die dramatische Illustration neuer Identitätsbegriffe, die Vielfalt und Kohärenz 
einschlössen. Während das konventionelle Denken dahin tendiere, multiple perso-

nae in pathologischen Begriffen zu denken, habe in der psychoanalytischen Tradi-
tion ein Umdenken begonnen: der Standpunkt der Einheit von Identität sei aufge-
geben worden.294 

 
Auf die politischen Implikationen des Cyberspace weist auch C.H. Gray hin. Er 

meint, „auf dem falschen Weg sind jene, die glauben, der Cyberspace ist eine 
genaue Entsprechung in der materiellen Wirklichkeit.”295 Das Netz sei nämlich 
bereits Teil der wirklichen Welt. Noch aber trennt Gray das Netz von der materiel-
len Welt. „Man kann das Netz zum Zusammenbruch bringen, ohne seinen eigenen 
Körper einer Gefahr auszusetzen. Das gleiche in der wirklichen Welt zu tun ist 
unmöglich.”296 Web und Netz seien nur Teil eines größeren Systems, das einen 
Bezugsrahmen zwischen Info-Sphäre, Mensch und Welt herstelle. In diesem Sy-
stem sei der Cyberspace ein neu entstehendes Pseudobiosystem. „Der politische 
Kampf um seine [des Cyberspace] Zukunft ist etwas Entscheidendes. Wird aus ihm 
eine Art Droge für entfremdete Zeitgenossen, wie das Fernsehen, ein neues Profit-
zentrum für Mega-Konzerne, die sich immer weiter ausbreiten?”297 Gray stellt die 
Frage, wer den Cyberspace beherrschen, und wie sich diese Herrschaft auf die phy-
sische Welt auswirken werde. Im Zusammenhang damit tauchten Probleme auf, die 
mit Macht, Privatsphäre, virtuellem sozialem Aktivismus, geistigen Eigentums-
rechten, Konsumismus, und Ungleichheit (und zwar nicht nur Geschlechts-, Ras-
sen- und Klassenungleichheit, sondern auch jene zwischen Techno-Proleten und 

                                                 
294 Vgl. Turkle, Life on screen, 255-259, mit Verweis auf Kenneth Gergen, The Saturated Self. Di-
lemmas of Identity in Contemporary Life, New York 1991, 6, und Robert Jay Lifton, The Protean 
Self. Human Resilience in an Age of Fragmentation, New York 1993, 192. 
295 Gray, cyborg citizen, 64. 
296 Gray, cyborg citizen, 66. Wie wir noch sehen werden, passiert aber in der Cyberspace-Literatur 
genau das. In dem Roman Otherland machen die Protagonisten die furchtbare Entdeckung, dass sie 
den Cyberspace, den sie betreten haben, nicht mehr verlassen können. Eigentlich befinden sie sich ja 
nur mit dem Geist in der dortigen Welt. Werden sie aber im Cyberspace getötet, werden sie nicht 
einfach offline befördert, sondern geraten in der realen Welt in ein Koma. Der Versuch, offline zu 
gehen, ist mit massiven Schmerzen begleitet und kann zum Tod führen, wenn der Versuch zu lange 
dauert. 
297 Gray, cyborg citizen, 72. 



VI. Metaphysik 

 304

Digerati298) zu tun hätten. „Auch wenn es in Wirklichkeit darum geht, dass der Cy-
berspace nur ein anderer Ort für die reale Politik ist, vergessen manche in ihrer 
Begeisterung, dass sie, wenn sie sich einloggen, ihren wirklichen Körper und die 
physische Welt nicht tatsächlich verlassen.“299 Die Cyberspace-Entwickler seien 
zwar der Auffassung, in nicht allzu ferner Zukunft werde man den Körper „verges-
sen“ können, aber dennoch müsse man wieder in die physische Gemeinschaft 
zurückkehren, aus der man gekommen sei, und auch der Tod durch den Cyberspace 
werde nicht aufgehalten werden können.300 Bezüglich der Neuerfindungen des 
eigenen Seins oder des Aufbaus neuer Beziehungen gäbe es im Cyberspace unge-
ahnte Möglichkeiten, weil man hier anonym sei und sich ein erdachtes Profil des 
eigenen Selbst anlegen könne, das mit der äußeren Wirklichkeit nichts zu tun 
haben müsse. „Es ist zum Beispiel schwer, auf Rassen- und Geschlechterunter-
schieden zu bestehen, wenn man nicht weiß, mit wem man gerade kommuni-
ziert.“301 Ein weiteres Problem sei die Frage, wem der Cyberspace eigentlich 
gehöre. Wem gehören die Computercodes und die Datenbänke? Wer darf Han-
delsmarken wie gebrauchen, personenbezogene Daten sammeln, wer hat Zugriff 
auf veröffentlichte Materialien? „Die materielle Kontrolle über den virtuellen 
‚Raum’ ist dabei der wichtigste politische Kampf.“302 

 
Bryan Appleyard erklärt, mit den Computerspielen eröffne sich uns ein neues 

Reich, das mit einem „dritten Reich“ (zwischen dem iόσµος Òkατος und dem 
iόσµος νόητος) zu tun habe. Dieses Reich sei ein Hinweis darauf, dass der 
menschliche Geist sich zu einer widerständigen pluralen Anderswelt hingezogen 
fühle.303 In den 1980er Jahren seien Spiele zu vertiefenden Erfahrungen geworden, 
die eine neue Ebene der Mensch-Maschine-Beziehung repräsentierten. In einem 
bestimmten Sinne heiße es, die Spiele hätten einen Wettbewerb zwischen Mensch 
und Maschine kreiert, aber in Wirklichkeit nehme die Maschine den Spieler mit in 
ein „drittes Reich“, das unabhängig sowohl vom Spieler als auch von der Maschine 
sei. In einem solchen Spiel sei der Computer nicht der Gegner des Menschen, son-
dern biete die Fläche für ein Abenteuerspiel. Das Computerspiel selbst scheine eine 
Art autonome, „lebendige“ Entität aufrechtzuerhalten, die innerhalb der Maschine 
kreiert werde, so zum Beispiel bei Simulationsspielen. In diesem Kontext gebe es 
seit Star Trek – The Next Generation auch das sogenannte Holodeck, ein Ort, an 

                                                 
298 Digerati sind die Eliten der Computerindustrie und Onlinecommunities. Das Wort ist eine Zusam-
mensetzung aus „digital“ und „literati“. Die meisten sind Unternehmer, Computer-Techniker, Schrift-
steller, Journalisten oder Wissenschaftler. Zu den bekanntesten Digerati gehören Bill Gates, Steve 
Jobs oder Mark Zuckerberg. 
299 Gray, cyborg citizen, 180. 
300 Vgl. Gray, cyborg citizen, 180, mit Hinweis auf Sandy Stone, Will the real body please stand up? 
in: Michael Benedikt (Hrsg.), Cyberspace. First Steps, Cambridge 1991, 113. In dem Roman Other-

land von Tad Williams versuchen die Protagonisten dem Tod zu entgehen, indem sie sich im Cyber-
space vom Leib lösen und als reines Bewusstsein weiterexistieren wollen. 
301 Gray, cyborg citizen, 180. 
302 Gray, cyborg citizen, 180f., zit. 181. 
303 Vgl. Appleyard, Aliens, 141f. 



VI. Metaphysik 

 305

dem Computerprogramme ganze alternative Welten neu schüfen, in denen die 
Crewmitglieder der Enterprise eintauchten, als handele es sich um reale Welten. 
Dort könne man Leonardo da Vinci treffen, Seekapitäne des 18. Jahrhunderts oder 
Westernhelden spielen.304 Die Grenzen zwischen dem Realen und dem Virtuellen, 
dem Beseelten und dem Unbeseelten, dem einheitlichen und dem multiplen Selbst 
verschwänden. Damit scheine der Tag näherzukommen, an dem wir den Inhalt 
unseres Geistes auf einen Computer laden könnten.305 Die virtuelle Realität habe 
den Weltraum als Land der Abenteuer ersetzt und die Begegnung mit Außerirdi-
schen durch diejenige mit den dunklen Gestalten der Maschinenwelt. So wie dieses 
„dritte Reich“ (oder eben das Holodeck), so sei auch die maschinengemachte virtu-
elle Realität unabhängig von Geist oder Materie.306 Wir könnten quasi ewig leben, 
wenn es uns gelänge, unser Bewusstsein in einer Maschine unterzubringen. Und 
deshalb müsse eine Suche nach außerirdischer Intelligenz eigentlich auf Maschinen 
ausgerichtet sein.307  

 
4.2. Deutschsprachige Positionen 
Anton Kolb vertritt eine konstruktivistische Position, die davon ausgeht, wir 

würden die Wirklichkeit nicht entdecken, sondern erfinden. Eigentlich wüssten wir 
nichts über die wahre Beschaffenheit der Dinge. „Strukturen, Ordnungen, Kausali-
tät und Sinn […] sind uns nicht gegeben, nicht vorgegeben. Persönliche, wissen-
schaftliche und gesellschaftliche Wirklichkeiten werden von uns geschaffen, ver-
einbart.“308 Es gehe nicht um die Wirklichkeit, sondern um unsere Vorstellungen 
von ihr. Die virtuelle Realität des Cyberspace diene als Bestätigung des Konstruk-
tivismus. Seien bei Kant Raum und Zeit noch apriorische Anschauungsformen 
gewesen, so habe Einstein die Absolutheit von Raum und Zeit relativiert. Aber im 
Internet und im Cyberspace „verlieren Raum und Zeit eindeutig an Bedeutung […] 
Man denke zum Beispiel an Telebanking, an Teleshopping, an die Arbeit am Com-
puter zu Hause, an Konferenzschaltungen, virtuelle Studios, interaktives Fernse-
hen, Fristen und Distanzen, Jahres- und Tageszeiten schrumpfen.“309 Mit Hilfe 
dieser neuen Techniken scheine die Sehnsucht nach Grenzenlosigkeit und Ewigkeit 
erfüllbar. „Zeit und Raum, Vergangenheit und Zukunft gehen in die Gegenwart, die 

                                                 
304 Vgl. Appleyard, Aliens, 262. Doch macht zum Beispiel der Androide Data, der in Star Trek – The 

Next Generation eine wesentliche Rolle spielt, das Experiment, die literarische Figur des Gegenspie-
lers von Sherlock Holmes, Professor Moriarty, zu simulieren, dem es gelingt, eigenständig zu handeln 
und sogar das Holodeck zu verlassen, und damit der ursprünglichen Programmierungsidee zu wider-
sprechen (vgl. Hansemann, Philosophie bei Star Trek, 136-144). 
305 Vgl. Appleyard, Aliens, 263f. Ich halte solche Phantasien jedoch nicht für wirklich umsetzbar. 
Denn wir wissen nicht, was Geist ist, wir wissen nicht, was Bewusstsein ist. Diese sind immateriell, 
transzendental, nicht greifbar, nur dadurch „vorhanden“, dass wir sie denken bzw. am Verhalten von 
Menschen erkennen. Geist oder Bewusstsein haben kein Sein im Ontischen. 
306 Vgl. Appleyard, Aliens, 268f. 
307 Vgl. Appleyard, Aliens, 270f. 
308 Kolb, Virtuelle Ontologie, 14. 
309 Kolb, Virtuelle Ontologie, 16. 



VI. Metaphysik 

 306

Gegenwart in die Ewigkeit über.“310 Kolb fragt, ob der Cyberspace den Menschen 
zum Narzissten werden lasse, so trete zum Beispiel der Cybersex an die Stelle des 
realen Sex und realer Begegnung. Das eigentliche Ich werde aufgelöst und Ano-
nymität und Distanz erzeugt. „Unsere Erde ist zum Planeten der Nomaden und 
Monaden geworden.“311 Kolb sieht im Cyberspace eine reale Gefahr, weil es nicht 
mehr um Inhalte, sondern nur noch um Formen gehe, gefördert „durch den radika-
len Konstruktivismus und Virtualismus, durch die Analytische Philosophie, durch 
die Pathologie der Bilder […] Man hat die Substanz aufgelöst, dafür aber Akzi-
dentien zur Substanz gemacht.“312 Vieles in der realen Welt „draußen“ lasse sich 
nicht simulieren: das Unbewusste, die Liebe, der Hass, die Sehnsucht, die Sorge, 
die Freude, weil ein Computer einen Menschen nicht ersetzen könne.313  

 
In Bezug auf das Phänomen des Cyberspace stehen sich nach Hans Friesen zwei 

philosophische Positionen gegenüber, nämlich die „Phänomenologie der Verschie-
bung“ und die „Ontologie der Ablösung“. Die „Phänomenologie der Verschie-
bung“ gehe davon aus, dass es möglich sei, „sinnliche Wahrnehmungs- und logi-
sche Vorstellungswelten innerhalb der ‚einen’ realen Welt zu verschieben.“314 Eine 
Ablösung des Geistes vom Körper werde nicht für möglich gehalten. Genau diese 
Möglichkeit behaupte aber die „Ontologie der Ablösung“, die die ontologische 
Selbständigkeit der virtuellen Realität für möglich halte, und zwar dann, „wenn der 
Leib und das kognitive System durch elektronische Äquivalente ersetzt werden. 
Das läuft letztendlich auf eine ontologische Ablösung der Virtualität von der Rea-
lität hinaus.“315 Wir müssten uns fragen, „ob der Cyberspace ein Teil der empiri-
schen Welt sein kann, oder ob er eine parallele Nebenwelt ist.“316 Beim Eintreten in 
die virtuelle Welt überschritten wir eine Grenze, dies aber nur mit dem Geist, wäh-
rend der Körper außerhalb bleibe. Damit stelle sich die Frage nach dem ontologi-
schen Status der virtuellen Welt.317 Gestehe man dem Cyberspace einen eigenen 
ontologischen Status zu, bestehe die Gefahr, dass die virtuelle Realität als die 
„richtige“ Realität aufgefasst werden könnte.318 

Ein bekannter Vertreter der „Ontologie der Ablösung“ sei Hans Moravec, der 
versuche, sich einen Geist ohne Körper vorzustellen. Seine Idee sei die, „den Geist 
auf eine Hardware zu laden, genauso wie man ein Programm heute von Maschine 
zu Maschine übertragen kann.“319 Vorformen der virtuellen Realität gebe es laut 

                                                 
310 Kolb, Virtuelle Ontologie, 17. 
311 Kolb, Virtuelle Ontologie, 28. 
312 Kolb, Virtuelle Ontologie, 29. 
313 Vgl. Kolb, Virtuelle Ontologie, 30f. 
314 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 5. 
315 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 5. 
316 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 15. 
317 Vgl. Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 15. 
318 Vgl. Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 17. 
319 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 19, mit Hinweis auf Hans Moravec, Mind children. Der 
Wettlauf zwischen menschlicher und künstlicher Intelligenz, Hamburg 1990, und Hans Moravec, 
Computer übernehmen die Macht. Vom Siegeszug der künstlichen Intelligenz, Hamburg 1999. 



VI. Metaphysik 

 307

Friesen schon heute in Form von Flugsimulationen oder Spielen am PC. Moravec, 
so Friesens Kritik, thematisiere auch Prothesen und Implantate: wir könnten unsere 
Körper bald „zum alten Eisen werfen,“ da die virtuelle Existenz besser sein werde. 
Zuerst solle der Körper durch elektronische Äquivalente ersetzt werden, dann das 
Gehirn, mit dem es aber problematisch sei, weil es Träger des Geistes sei.320 Damit 
wolle Moravec letztlich die Unsterblichkeit des Menschen erreichen. Damit sei 
aber auch klar: „Moravec will auf die Abschaffung des biologischen Menschen 
hinaus.“321 Welche Problematiken sich durch dieses Vorhaben ergeben, werden wir 
bei unserer anthropologischen Fragestellung zum Thema des Posthumanismus (in 
Band 2) noch sehen.322  

 
Torben Schröder erinnert daran, dass die Form des Cyberspace nicht nur eine 

neue Technik sei, sondern im Grunde von Anfang an eine politische Botschaft 
gehabt habe. Er macht den Cyberspace zu einem Thema des sogenannten Cyber-
punk, der Geschichten von einer relativ nahen Zukunft erzähle und auf einer 
bestimmten Technikentwicklung basiere, die für eine Veränderung von Gesell-
schaft relevant sei. Zu den Elementen des Cyberpunk zählten „die Verschmelzung 
von Mensch und Maschine, Übergang der staatlichen Macht von den National-
staaten auf multinationale Großkonzerne und das Fehlen einklagbaren Rechts.“323 
„Punk“ bezeichne dabei das Leben des oder der Protagonisten am Rande der 
Gesellschaft. Beim Cyberspace nun gehe es um die Virtualisierung der Welt in 
einer elektronischen Ersatzwelt. Ein Vorläufer des Cyberspace sei der Film Tron 
(USA 1982). Die Benutzer agierten freiwillig in entkörperlichter, aber menschli-
cher Form.324 Nicht nur der Mensch dringe mittels Cyberspace in den Computer 
ein, sondern umgekehrt der Computer auch in den Menschen. Denn Cyberpunk 
fasse „Technik nicht mehr als Teil der Umwelt auf, sondern vielmehr als einen 
Eindringling in die persönliche Sphäre des Menschen, ohne sie jedoch dafür zu 
verurteilen.“325 Eine solche Technologie abzulehnen sei antiquiert, weil die Tech-
nik schon längst in den Körper eingedrungen sei, in Form von Kontaktlinsen, 
transportablen Telefonen, Walkmen oder der plastischen Chirurgie.326 Die Zukunft 
liege für den Cyberpunk nicht im Weltraum, „sondern in den grenzenlosen Welten 
des Cyberspace und seinen Auswirkungen auf die Gesellschaft.“327 Auf diese 
Weise werde im Cyberpunk extrapoliert, „welchen Weg unsere Gesellschaft gehen 

                                                 
320 Vgl. Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 20. 
321 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 21. 
322 Beim Posthumanismus, soviel sei hier vorweg gesagt, handelt es sich um eine philosophische 
Konzeption, die das Menschsein neu überdenkt. Das heutige Menschsein als körperliches Dasein mit 
seinen Mängeln müsse überwunden werden. Ziel ist die Übertragung des menschlichen Bewusstseins 
aus dem natürlichen Körper in eine Maschine, um ewig leben zu können, da eine Maschine im Ge-
gensatz zum natürlichen Körper nicht altert. 
323 Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 89f. 
324 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 90. 
325 Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 92. 
326 Vgl. Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 92. 
327 Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 93. 



VI. Metaphysik 

 308

könnte, wenn diese Innovationen Realität würden.“328 Wegen seiner besonderen 
politischen Implikationen wird der Cyberpunk erst in Band 3 (Politische Theorie) 
behandelt. 

 
Einen weiteren Gesichtspunkt um den Cyberspace hat der Psychologe Wolf-

gang Giegerich ins Spiel gebracht. Er behauptet, dass die Erfindung der virtuellen 
Realität bei aller Neuartigkeit psychologisch nur offenbar mache, was unsere 
Wahrheit in der Moderne überhaupt ausmache. Weltraumflüge oder die Einrich-
tung von Satelliten zeigten den wahren Ort, an dem das moderne Menschentum 
sich logisch aufhalte. Die Erfindung der virtual reality mache nur die Wahrheit der 
von Positivismus und Wissenschaftsdenken bestimmten Realität gegenständlich.329 
Vielfach hätten heute die Kinder in der Fernsehwelt ihr wirkliches Zuhause, nicht 
mehr „draußen“ in der Natur. „Diese, von mir hier noch nostalgisch ‚wirkliche 
Welt’ genannte Welt, ist schon längst in die Fernseh-, Computerspiel-, Spielzeug- 
und Show-Welt hineingezogen […] Die Inflation der Wörter ‚aktuell’ und ‚Aktua-
lität’, der ungeheuer mächtige Drang nach Aktuellem und Sensationellem (in 
Nachrichten, Illustrierten, aber auch in der existentialistischen Philosophie), der 
Drang nach einem ‚Live-Dabeisein’ macht offenbar, daß das Leben sich nicht mehr 
von Hause aus in der actualitas aufhält […] [Wir leben] im Wesensstatus Hegels, 
in abstrakten Allgemeinbegriffen, und dies gerade da, wo wir meinen, doch nun 
wirklich in der (für die Wirklichkeit genommenen) ‚Realität’ zu sein. Wir leben in 
fundamentaler Unwirklichkeit.“330 Giegerich versucht, das Internet und das World 

Wide Web als Phänomene zu nehmen, in denen die abendländische Seele in der 
Moderne sich selbst zum Ausdruck bringt. So wie bestimmte Psychologen früher 
über Mythen, Märchen und Träume gesagt hätten, darin drücke die Seele etwas 
über sich selbst aus, so gelte das heutzutage für das Internet. „Das Bild des Netzes 
erinnert an das Spinnennetz und impliziert, dass wir von allen Seiten von ihm um-
geben sind und uns in ihm befinden.“331 Bis zur Industrialisierung habe der Mensch 
sein geistig-seelisches Leben in der Natur verortet. Erst mit Hegels Philosophie 
habe sich das Bewusstsein aus dem Enthaltensein im metaphysischen Wissen her-
ausgelöst. Diese Herauslösung habe in ein neues, rein weltliches Denken hineinge-
führt. In ökonomischer Hinsicht drücke sich diese Veränderung im Übergang zur 
industriellen Produktionsweise aus.332 Die Natur sei einerseits zur Quelle von toten 
Rohstoffen reduziert, andererseits zugleich romantisch verklärt worden. Während 
in der folgenden Zeit unser seelisches Innenleben erforscht worden sei, müsse 
heute unsere wesentliche Orientierung wieder nach außen gehen. Eine solche Ori-
entierung geschehe durch das Internet bzw. das Web. Das Web sei rund um uns 
herum der Ort aller Information. Wir blickten nicht mehr ins Innere, sondern logg-

                                                 
328 Schröder, Science Fiction als Social Fiction, 94. 
329 Vgl. Giegerich, Tötungen, 199. 
330 Giegerich, Tötungen, 199. 
331 Giegerich, World Wide Web, 7. 
332 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 8. 



VI. Metaphysik 

 309

ten uns ins Web ein. Die geistige Position des Menschen vor dem Fernseh- oder 
Computer-Bildschirm sei der Ort des wirklichen Lebens geworden.333 Die Informa-
tions- und Bildverarbeitung finde heute zwar außerhalb und vor dem Geist statt, 
aber das Internet sei indifferent gegenüber den Bildern und Ideen, die in ihm prä-
sentiert würden. Es sei offen für erhabene Ideen, Idioten, Trivialitäten und Terro-
rismus. „Und diese seine Indifferenz ist angemessen, weil die Bilder oder Ideen 
nicht mehr (wie noch beim mythischen Bild) ihr Substrat zum Ausdruck bringen 
noch in dem besonderen Ort verankert sind, an dem sie erscheinen.“334 Das Internet 
sei die Nachfolgegestalt des Museums, denn auch dieses habe seine Gegenstände 
aus dem Kontext gerissen, aber im Gegensatz zum Museum sei das Internet von 
seiner Materialität befreit.335 Auch die Individualität sei heute wesentlich simuliert: 
alles sei Selbst-Stilisierung, Selbst-Darstellung, die Person werde zur Werbefläche. 
Das Wesen liege in der Oberfläche, in den Tätowierungen und Piercings, den Auf-
klebern an Autos und in der Selbstzurschaustellung in TV-Shows. Präsentation 
ziele nicht mehr auf Erkenntnis, Wissen oder Bedeutung, vielmehr sollten Sinne, 
Emotionen und Eindruck erregt werden. Die Unterscheidung zwischen „wahrer 
Welt“ und „scheinbarer Welt“ sei in der absoluten Präsentation aufgehoben.336 Das 
Surfen im Internet sei eine Form von „Thrill“, in dem sich das Individuum heutzu-
tage absolut im Jetzt befinde. Auf ein ständiges Gefühl von Abenteuer sei das Indi-
viduum heute aus. „Absolute Unmittelbarkeit scheint das Ziel zu sein. ‚Happe-
nings’, aktuelle Berichterstattung, Live-Übertragungen im Fernsehen und die ek-
statische Begeisterung auf riesigen Musik-Festivals, Multimedia-Events.“337 Giege-
rich diagnostiziert für den postmodernen Menschen eine geistige Schwundstufe: 
„in gewisser Weise scheint das Bewusstsein heute auf den ersten Status in Hegels 
Phänomenologie des Geistes regrediert zu sein bzw. sich systematisch in ihm ein-
zuhausen: dem der sinnlichen Gewissheit. Es erhebt sich die Frage, wie diese 
(angestrebte) völlige Reduktion der Gegenwart auf ein abstraktes Jetzt! und das 
Abstreifen jeglichen substanziellen Gehalts, jeder Tiefe und dauerhaften Gültigkeit 
von der Erfahrung zugunsten der abstrakten Identität (der Impressionen) zu verste-
hen ist.“338 Giegerich sieht in diesen Entwicklungen jedoch keine kulturelle Deka-
denz, keinen Destruktivismus, keinen Atheismus oder Nihilismus, sondern viel-
mehr einen „Schritt intensiver Sublimation, Verdampfung, Abstraktion, und damit 
eine Fortsetzung des Strebens nach Realisierung einer höheren Geistigkeit […], ein 
Versuch, Zeitlosigkeit oder ‚Ewigkeit’ unter den Bedingungen der empirischen 
Realität gegenständlich darzustellen, ein Versuch der logischen Überwindung ‚des 
Fleisches’ im Medium ‚des Fleisches’ und während man ‚im Fleisch’ ist – zugun-
sten einer Präsenz des Geistes.“339 Für das moderne Subjekt sei der „Thrill“ die 

                                                 
333 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 10. 
334 Giegerich, World Wide Web, 15. 
335 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 15-17. 
336 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 19-21. 
337 Giegerich, World Wide Web, 24. 
338 Giegerich, World Wide Web, 24. 
339 Giegerich, World Wide Web, 25. 



VI. Metaphysik 

 310

moderne Form von Seligkeit.340 Unser Zeitalter erfreue sich der systematischen 
Dekonstruktion unserer gesamten metaphysischen Tradition, eine Bewegung in die 
„virtuelle Realität“, die eine absolut eingezäunte Realität sei, weil sie absolut 
wahrheitsfrei sei. Die Informationsgesellschaft mit ihrem Vorauseilen in die virtu-
elle Realität verabscheue die Wahrheit sogar. Die Abwesenheit der Wahrheit in der 
Moderne sei ein Anzeichen dafür, dass der Mensch aus dieser Welt geflüchtet sei. 
Indem der moderne Mensch alle Metaphysik von sich weise, sei er stolz auf seinen 
Realismus und die bloß-endliche Natur seiner Existenz. Er lebe oberhalb der Welt 
in einem „metaphysischen Jenseits“, das er jedoch von sich weise. Indem er das 
Jenseits abweise, gleiche er sich ihm an. All sein Bemühen ziele auf ein immer 
intensiveres Hineinbewegen in eine absolut abstrakte Als-ob-Realität, beraubt aller 
Wahrheit. Die „virtuelle Realität“ sei die Unabhängigkeitserklärung von der Not-
wendigkeit, Wahrheit zu erzeugen. Die reine Oberfläche sei der logische Status, in 
dem der moderne Mensch sich etabliere. In der Tiefe des Seins habe er sich von der 
Welt verflüchtigt. Er habe sein Menschsein aufgegeben und gleiche sich den 
Maschinen, Robotern und Automaten an. Nietzsches Wort „Gott ist tot“ sei so 
gesehen ein unfreiwilliger Selbstausdruck des heutigen Menschen.341 

 
Laut dem Religionswissenschaftler Oliver Krüger ist der Begriff der virtuellen 

Realität „eine Bezeichnung für eine mittels Computer simulierte Wirklichkeit oder 
künstliche Welt (Cyberspace), in die Personen mit Hilfe technischer Geräte (einer 
elektronischen Brille, Lautsprecher, Datenhandschuh) versetzt und interaktiv ein-
gebunden“ würden.342 Die virtuelle Realität sei weder Phantasie noch alltägliche 
Lebenswelt. Vielmehr simuliere sie reale oder auch fiktive Erfahrungen und Erleb-
nisse, wobei auch der Zeit für die Virtualität eine besondere Bedeutung zukomme. 
In diesem Zusammenhang habe der französische Philosoph Henri Bergson „zwi-
schen äußerer und innerer Zeit vor dem Hintergrund von quantitativ-naturwissen-
schaftlichen und qualitativ-hermeneutischen Erkenntnisweisen“ unterschieden.343 
„Dauer“ sei ein Produkt des menschlichen Bewusstseins, und die subjektive Zeit 
sei nicht messbar.344 Durch die Medienrealität von Fernseh- und Computersimula-
tion „leben wir zunehmend im künstlichen Präsens abstandsloser Augenblicke.“345 
Computersimulationen könnten drei verschiedene Bezüge zur realen Zeit herstel-
len: a) simulieren, was nicht mehr sei (aber einmal war), b) simulieren, was noch 
nicht sei (aber real möglich sei), c) simulieren, was nicht sei (aber simulatorisch 
möglich sei).346 Bilder sprächen eher die Emotion als die Vernunft des Betrachters 

                                                 
340 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 26. 
341 Vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 224-227. 
342 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 44, mit Verweis auf Brockhaus 1994, 372f. 
343 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 49. 
344 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 49f. 
345 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 56, mit Verweis auf Götz Großklaus, Medien-Zeit. 
Medien-Raum, Frankfurt a.M. 21997, 45. 
346 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 56, mit Verweis auf Götz Großklaus, Medien-Zeit. Me-
dien-Raum, Frankfurt a.M. 21997, 53. 



VI. Metaphysik 

 311

an, und „die Virtualität der technischen Bilder bietet im Gegensatz zur Sprache die 
Möglichkeit, Gefühle erlebbar zu vergegenwärtigen.“347 Die Virtualität biete auch 
die Möglichkeit, die Flüchtigkeit der Gegenwart zu verdrängen. So wolle der 
Mensch über nicht-anwesende ferne Zeiten und Räume verfügen. Der Raum sei für 
den Menschen nicht nur mathematisch-euklidisch, sondern auch erlebter und erleb-
barer Raum. Krüger bemerkt, die Erfindung neuer Bewegungstechniken im 19. 
Jahrhundert (wie Eisenbahn, Dampfschiff, Automobil) falle mit denen der Kom-
munikation (Fotografie, Telegrafie, Phonographie) zusammen. Damit seien die 
Abgrenzungen zwischen verschiedenen Kulturräumen fließend geworden.348 Raum, 
Zeit und Materie unterlägen einem Bedeutungswandel. Virtualität und Realität 
durchdrängen sich gegenseitig, weshalb man die Opposition von Wirklichkeit und 
Fiktion nicht mehr aufrechterhalten könne. „Daß Menschen heutzutage an Außerir-
dische glauben und Literatur […] und heute Film soziale Realität, Identität und 
Sinn in Subkulturen und im Mainstream konstruieren, zeigt, daß eine Differenzie-
rung nach dem simplen Muster von ‚Sein und Schein’ das Problem nicht erfassen 
kann.“349 So könne beispielsweise die Szene eines Flugzeugabsturzes im Fernsehen 
eine Live-Übertragung oder aber eine Inszenierung in einem Spielfilm sein. 
Obwohl das eine Ereignis real und das andere fiktiv sei, seien beide doch nur virtu-
ell vorhanden. Nicht Ereignisse an sich seien virtuell, sondern die Art und Weise 
der Wahrnehmung.350 Zwischen realem Leben und virtueller Realität könne nicht 
einfachhin unterschieden werden. „Über die Differenzierung zwischen realer 
Lebenswelt und virtueller Erlebniswelt hinaus […] gibt es keine grundsätzliche 
Abgrenzung von Phänomenen der Virtualität und der Realität.“351 Je stärker die 
technische Simulation körperlich-sinnlicher Erfahrungen sei, desto stärker sei die 
Loslösung von Körper und Person von der realen Lebenswelt. In der absoluten 
Virtualität sei die Simulation so perfekt, dass wir sie von der Realität nicht unter-
scheiden könnten, aber je totaler die Simulation sei, desto geringer sei die geistig-
kreativ-imaginäre Leistung des Menschen selbst, denn Gefühlsdispositionen und 
Handlungsoptionen seien vorprogrammiert. Computerspiele überließen nichts der 
subjektiven Imagination, diese gehe verloren.352 Krüger sieht in der virtuellen Rea-
lität eine Gefahr. „Virtualität simuliert nicht Raum, nicht Zeit und nicht Körper, 
sondern Virtualität simuliert unsere Wahrnehmungen von Raum, Zeit und Kör-
per.“353  

 
Auf das Problem des Leibes bezieht sich auch Angela Reinders. Im allgemeinen 

Verständnis wird oft angenommen, dass im Cyberspace die Abkoppelung des vir-
tuellen Selbstvollzugs vom realen Leib durchgeführt werde. Reinders unterscheidet 

                                                 
347 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 58. 
348 Vgl. Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 58-61. 
349 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 73. 
350 Vgl. Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 75f. 
351 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 76. 
352 Vgl. Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 77f. 
353 Krüger, Virtualität und Unsterblichkeit, 80. 



VI. Metaphysik 

 312

den Körper als Objekt und den Leib als Subjekt des Lebensvollzugs. Während der 
Körper ein rein physikalischer Begriff sei, der die res extensa des Menschen meine, 
sei der menschliche Leib beseelt, ein Leib, der „sich durch Bewegung und Wahr-
nehmung intentional in die Welt hinein verlängern“ könne.354 Das Ich verleihe sich 
durch den Leib Ausdruck im Körper. Krankheit, Schwäche, Alterung erfahre man 
als Begrenzungen des Leibes. Der Aufenthalt in der virtuellen Welt bringe zwie-
spältige Körpererfahrungen mit sich. Im Cyberspace könne man überall und zu 
jeder Zeit gewesen sein. „Das Gefühl für den realen Körper kann in den Hinter-
grund treten,“ was erst spürbar werde, wenn „der Magen nach Nahrung ver-
langt.“355 Das Internet sei ein leibloses Medium. „Das Denken der Cyber-Elite 
kennzeichnet eine dualistische Konzentration auf die mentale Sphäre, die Befrei-
ung des Geistes aus körperlich-materiellen Zwängen, die Verleugnung des Leibes 
als letztlich überflüssiges Gebilde, dessen Existenz überhaupt eine Art ‚Irrtum’ 
ist.“356 In diesem Zusammenhang meint Reinders eine Ähnlichkeit des Cyberspace 
mit der Ideenwelt der Gnosis entdecken zu können. „Die behauptete Abkoppelung 
vom menschlichen Körper, die Reduktion des Menschen auf sein Gehirn […] ver-
anlasst dazu, die Debatte über Gnosis in der virtuellen Wirklichkeit im Kontext der 
Leibthematik zu führen.“357 Für die Gnosis habe Erlösung immer Erlösung aus 
weltlich-räumlichen Grenzen bedeutet, jedoch spreche gegen diese Gedanken, dass 
Gnosis immer religiös sei und einen Rückbezug zu einem göttlichen Ursprung 
habe.358 

Reinders erklärt nun weiter, dass es im Cyberspace kein physisches Objekt 
gebe, denn alles sei reine Dateninformation. Das bedeute, dass der Körper nicht in 
dieses Medium eingetaucht werden könne. Andererseits sei ohne den Körper eine 
virtuelle Interaktion auch nicht möglich, da die Tastatur oder die Maus bedient 
werden müssten. In diesem Zusammenhang interpretiert sie technische Entwick-
lungen wie Kopfdisplay oder Datenhandschuhe als Versuche, das haptische Senso-
rium des Körpers in den virtuellen Raum hinein zu verlängern. Der virtuelle Raum 
solle auf diese Weise „bewohnbar“ gemacht werden.359 Der Cyberspace komme 
tiefsitzenden Wünschen des Menschen sehr entgegen. „Angesichts der Begren-
zungserfahrungen drängt es den Menschen dazu, die Zeit zu transzendieren. ‚Jen-
seits’ der Zeit stehen Menschen zum Beispiel in Spielsituationen, im Spiel erleben 
sie sich wie der Zeit enthoben.“360 Der moderne Mensch versuche, möglichst viel 

                                                 
354 Reinders, Zugänge, 72. 
355 Reinders, Zugänge, 73. 
356 Reinders, Zugänge, 75. 
357 Reinders, Zugänge, 75. 
358 Vgl. Reinders, Zugänge, 75f. mit Hinweis auf Hans Jonas, Gnosis. Die Botschaft des fremden 
Gottes, Frankfurt a.M. / Leipzig 22000, 83f. Ich möchte mich hingegen für Reinders’ erste These stark 
machen, der Cyberspace sei ein quasi-religiöses Phänomen, weil auch er als ein geistiges Instrument 
zur Weltüberwindung angesehen werden kann. Wenn die Gnosis ein System zur Weltüberwindung 
ist, dann drängt sich mir die Parallele zwischen Cyberspace und Gnosis geradezu auf. 
359 Vgl. Reinders, Zugänge, 82f., mit Hinweis auf Reinhold Esterbauer, Gott im Cyberspace? in: 
Anton Kolb u.a. (Hrsg.), Cyberethik, Stuttgart 1998, 115-134, hier: 119. 
360 Reinders, Zugänge, 91. 



VI. Metaphysik 

 313

Realität in sein Leben hineinzupacken. Schon der Begriff des Zeitfensters beinhalte 
verpasste Chancen.361 Je größer das Ich sei, desto stärker würden narzisstische 
Kränkungen empfunden; der Tod etwa könne als eine solche Kränkung erfahren 
werden.362 

 
Der Cyberspace ist eine erlebbare Welt, eine Art radikalisiertes Kino. Auch 

wenn es nicht greifbar ist, so ist es doch abhängig von der Materialität. Merkwür-
dig ist nämlich, dass bislang kaum jemand auf den einfachen Umstand aufmerksam 
gemacht hat, dass der Cyberspace ohne Energie, ohne Stromzufuhr, gar nicht exi-
stieren kann. Materiell gesehen ist der Cyberspace daher mehr als nur eine lite-
rarische Fiktion oder ein Traum. Er ist bildgemachte Materialität, eine Materialität 
aber, die man selbst nicht anfassen, von der man sich aber beeindrucken lassen 
kann. Diese Form der Materialität ist aber von anderer Art als die Materialität, die 
man erlebt, wenn man draußen in der „wirklichen Welt“ sich aufhält, etwa wenn 
man durch die Natur streift, die Luft atmet oder einen Baum berührt. Die Materia-
lität im Cyberspace ist in einem gewissen Grade unsinnlich. Im Cyberspace kann 
man sehen und hören, aber nicht fühlen, nicht schmecken, nicht riechen. Doch es 
ist sicher nur eine Frage der Zeit, bis auch diesem Mangel abgeholfen sein wird. 
Was auch immer der Cyberspace dem Menschen der Zukunft an Sinnlichkeit wird 
bieten können: alles ist dann nur simuliert. Der Mensch der Zukunft wird aus der 
wahren Welt aus- und in die virtuelle Welt einsteigen. Denn diese Welt ist „span-
nender“, ist Abenteuer, ist Erleben im „Hier und Jetzt“. Spannung und Abenteuer 
gehören eigentlich der Welt der Vergangenheit oder des Kinos an. Aber der 
Mensch möchte nicht mehr erleben, wie andere Helden Abenteuer auf Kinolein-
wänden bestehen, sondern diese selbst unternehmen. Der Mensch der Zukunft wird 
in den Cyberspace eingehen, weil er sich hier als „Macher der Geschichte“ erwei-
sen und beweisen kann; wenn auch nur simulierterweise. 

 
5. Der Cyberspace in der Science Fiction 
Aber der Cyberspace ist gar nicht so neu, wie man bisweilen meint. Schon in 

den 1960er Jahren setzte man sich mit dem Thema auseinander, so etwa in Rainer 
Werner Fassbinders Film Welt am Draht nach dem Roman von Daniel F. Galouye, 
in der eine „Zwischenwelt“ mit „erfundenen Menschen“ existiert, welche „in 
Wirklichkeit“ aber nur computersimulierte Bits sind. Im folgenden soll Galouyes 
Romanvorlage Simulacron-Drei vorgestellt werden. In dieselbe Richtung wie Ga-
louye geht der Regisseur Steven Lisberger in dem Film Tron, der gleichfalls als ein 
Vorreiter für den Cyberspace gesehen werden kann. Besonders intensiv behandelt 
das Thema der kurz vor der Jahrtausendwende publizierte vierteilige Romanzyklus 
Otherland von Tad Williams. Die Erfindung des Holodecks in der Science-Fiction-
Fernsehreihe Star Trek gehört ebenfalls in den Themenbereich Cyberspace und soll 
an der Folge Chaoticas Braut aus der Serie Raumschiff Voyager demonstriert wer-

                                                 
361 Vgl. Reinders, Zugänge, 92. 
362 Vgl. Reinders, Zugänge, 94. 



VI. Metaphysik 

 314

den. An allen vier Beispielen wird sichtbar, dass das Subjekt zum Gefangenen des 
Cyberspace wird.  

 
5.1. Daniel F. Galouye, Simulacron-Drei 
In dem Roman Simulacron-Drei von Daniel F. Galouye, der 1964 erschien, geht 

es um eine Aktiengesellschaft, die versucht, die Zukunft berechenbar zu machen. 
Die TEAG (Test-Aktiengesellschaft) hat einen Simulator gebaut, um wirtschaftli-
che Prognosen zu stellen, damit im ökonomischen Wettbewerb die Risiken verrin-
gert werden können. So wird eine ganze Gesellschaft elektronisch simuliert. „Der 
Simulator ist das elektromathematische Modell eines durchschnittlichen Gemein-
wesens.“ (11) Das Verhalten der realen Gesellschaft soll mit Hilfe des Simulators 
vorausgesagt werden. Die Simulation des Gesellschaftssystems soll 10.000 Ein-
heiten umfassen; also mussten simulierte Transportmittel, Schulen, Häuser, Ver-
waltungsorganisationen, Wirtschaftsunternehmen usw. „aufgebaut“, das heißt 
elektronisch simuliert werden. 

Der Ich-Erzähler Douglas Hall ist der Nachfolger des gerade verstorbenen 
TEAG-Direktors Fuller, der bei einem Unfall ums Leben gekommen sein soll. Die-
ser hatte den Gesellschafts- bzw. Milieusimulator als Zugang zu einer besseren 
Welt verstanden. Ihm war es um zwischenmenschliche Beziehungen und soziologi-
sche Forschungen im Dienste der Menschheit gegangen. Dagegen ist der Vor-
standsvorsitzende der TEAG, Siskin, nur am ökonomischen und parteipolitischen 
Nutzen des Simulators interessiert. Gegenüber Jinx Fuller, der Tochter des Ver-
storbenen, äußert Hall, dass ihm die ökonomische Ausrichtung Siskins missfalle. 
Der Leiter der Sicherheitsabteilung, Morton Lynch, erklärt Hall im Vertrauen, 
Fuller habe gar keinen Unfall gehabt, sondern es handele sich um Selbstmord; 
Fuller habe ein Geheimnis nicht länger für sich behalten können. Doch bevor der 
Sicherheitschef das Geheimnis eröffnen kann, verschwindet er von einer Sekunde 
auf die andere spurlos. Schlimmer noch: plötzlich will kein Mensch Morton Lynch 
jemals gekannt haben. Daraufhin gibt Hall eine Vermisstenanzeige auf und 
berichtet einer Zeitung von dem Vorfall. Auch eine Zeichnung des griechischen 
Kriegers Achilles und einer Schildkröte, die Hall auf Fullers Schreibtisch entdeckt 
hat, ist auf einmal verschwunden. Der Psychologe der TEAG, Collingsworth, kennt 
diese Zeichnung als „Zenons Paradoxon“. Die Sinnaussage dieses Paradoxons lau-
tet: Alle Bewegung ist Illusion.363 Auch Collingsworth hatte in Erfahrung gebracht, 
dass Fuller eine grundlegende Entdeckung gemacht hatte, über die er aber 
geschwiegen hatte. Doch auch Collingsworth kennt Lynch nicht. Einige Tage spä-
ter kann sich an Halls Vermisstenanzeige bezüglich Lynch weder die Polizei noch 
die Zeitung erinnern. Zunehmend gerät Hall wegen seiner kritischen Haltung zum 
eigenen Unternehmen und vor allem wegen seiner Position als Nachfolger Fullers 
in den Verdacht, diesen ermordet zu haben. 

                                                 
363 Die These, dass alle Bewegung Illusion ist, hat bereits Parmenides aufgestellt, wir wir im Exkurs 
über die Zeit gelesen haben. Vgl. oben S. 143. Parmenides (515-445 v.Chr.) lebte etwa eine Genera-
tion früher als Zenon (490-430 v.Chr.). 



VI. Metaphysik 

 315

Hall lässt sich mit Hilfe seines Mitarbeiters Chuck Whitney in die Simulation 
einschleusen. Er erhält die ID-Einheit (ID = simulierte Identität eines Menschen) 
D. Thompson zugeteilt, der Flugwarenfahrer ist. Hall erlebt also sich selbst im 
Cyberspace364 als eine simulierte Einheit, die aber von der Besetzung ihres „Be-
wusstseins“ durch einen Beobachter nichts bemerkt, denn das Menschsein dieser 
Einheiten ist ja nur simuliert. Doch bevor Hall irgendetwas erreichen kann, wird er 
von Whitney in die reale Welt zurückgerufen. Es sei ein Notfall eingetreten, eine 
Manipulation. Durch eine Thermitladung im Modulator hätte Hall einen Stark-
stromschlag erleiden können. Dieser Vorfall wird allgemein als Anschlag auf Halls 
Leben gedeutet. 

Bei einer nächtlichen Autofahrt mit Jinx Fuller verschwindet plötzlich die 
Straße, statt Mondlicht und Sternen herrscht völlige Dunkelheit, ein Phänomen, das 
Hall fast zu Tode erschreckt und das er sich noch nicht erklären kann. Auf der 
Suche nach einer Lösung für die ganzen Rätsel erfährt er, dass es in der Simulation 
eine ID-Einheit gibt, die weiß, dass sie nur ein Komplex elektrischer Ladungen ist: 
P. Ashton. Hall hält diesen Umstand jedoch für unmoralisch; er meint, eine solche 
Identität sei niemandem zumutbar, denn das Wissen darum, „in Wirklichkeit“ nur 
eine Simulation in einem eng begrenzten Umfeld zu sein, müsse jeden Menschen 
nicht nur zutiefst depressiv machen, sondern sei vor allem eine Einschränkung 
seiner Freiheit. Eine weitere ID-Einheit ist Cau No, der die anderen ID-Einheiten 
der Simulation auf ihre simulierte Situation aufmerksam machen will. Doch bevor 
Hall mit Cau No in der Simulationswelt Kontakt aufnehmen kann, löscht Whitney 
diesen aus dem Programm.365 Hall weiß, dass die ID-Einheiten glauben, sie beweg-
ten sich in einer körperlichen Umgebung; aber obwohl sie sich bewegen, kommen 
sie in Wirklichkeit nicht vom Fleck, da auch der Raum simuliert ist. Nun begreift 
er den Sinn der Zeichnung Fullers, der die Simulation als Zenos Paradox erkannt 
hatte. Und der Name „Cau No“ stellt eine Verklausulierung des Namens „Zeno“ 
dar. Dies, so vermutet Hall, musste Fullers geheime Botschaft gewesen sein. Hall 
nimmt in der Simulation in eigener Gestalt Kontakt mit Ashton auf. Dieser berich-
tet, Cau No habe über die unechte Welt Bescheid gewusst. In dem Moment, als 
Hall wieder in die reale Welt zurücktransferiert wird, erblickt er den TEAG-
Sicherheitschef Morton Lynch in der Simulation. Kurz danach hat sich Whitney 
ebenfalls in die Simulation begeben. Ashton hat ihn dort überwältigen können, so 
dass beim Rücktransfer Ashton in Whitneys Körper steckt, was Hall aber schnell 
herausfindet. Von Ashton in Whitneys Körper erfährt er jetzt, dass auch seine, 
Halls Welt, nur eine Simulation ist. Da begreift Hall, was Fullers „grundlegende 
Entdeckung“ war, und weshalb er „beseitigt“ wurde. Und Hall begreift nun auch, 
warum sich niemand an Morton Lynch erinnern kann: die Datenspeicher dafür 

                                                 
364 Dieses Wort verwendete Galouye damals noch nicht. 
365 Diesen Vorfall könnte man als ironische Verwirklichung des Bildes von Achilles und der Schild-
kröte verstehen. So wie Achilles die Schildkröte nie erreichen kann, so kann Hall niemals Cau No 
erreichen. 



VI. Metaphysik 

 316

waren einfach gelöscht worden. Dies führt ihn zu der Frage, warum ausgerechnet 
in seinem Fall eine Datenlöschung unterblieben war. 

Douglas Hall beginnt, an der Realität der eigenen Welt zu zweifeln, und er 
erkennt, dass auch er nur eine Bewusstseinseinheit ist. Ashton kann wieder gegen 
Whitney ausgetauscht werden. Da es in der Simulation der TEAG eine ID-Kon-
takteinheit wie Ashton gibt, so denkt Hall, müsste es auch auf der Ebene seiner 
Welt eine Kontakteinheit der höheren Welt geben, weshalb er sich nun auf die 
Suche nach dieser Kontakteinheit begibt. Bei dieser Suche erlebt Hall gelegentlich 
heftige Schmerzattacken. Der Psychologe Collingsworth erklärt die Schmerzen als 
Ergebnis der Versuche eines „Steuermanns“ in der realen Welt, mit Hall, seiner ID-
Einheit, Kontakt aufzunehmen. Damit lässt Collingsworth sich auf Halls Interpre-
tation ein, es gebe eine „obere“ oder „reale“ Welt und die eigene Welt sei nur eine 
Simulation. In Wirklichkeit hält er diese Überlegung für eine Illusion. Im übrigen 
teilt niemand Halls Vermutung von einer „oberen“ Welt. Da Hall befürchtet, auf-
grund seiner Entdeckung ebenso „beseitigt“ zu werden wie Morton Lynch oder 
Cau No, versucht er, die Suche nach dem Steuermann so heimlich wie möglich zu 
betreiben. Hall kann sich nunmehr auch die verschwundene Straße in der Nacht 
erklären: sie war eine Lücke im System des übergeordneten Simulators. 

Hall versucht herauszufinden, wer die Kontakteinheit ist, doch wie sich erwei-
sen wird, kommen dafür weder Siskin noch Whitney oder andere Personen in 
Frage. Hall macht sich immer mehr zum Feind von Siskin, bis er schließlich als 
angeblicher Mörder Fullers von der Polizei gesucht wird. Schließlich gibt sich 
Fullers Tochter Jinx als Kontakteinheit zu erkennen, die ganz nach Belieben zwi-
schen der „oberen“ und dieser Welt, die sich jetzt als Simulation herausgestellt hat, 
hin- und herspringt. Hall fühlt sich in die Enge gedrängt und flüchtet in die Wälder. 
Doch als dort ein Anschlag auf ihn verübt wird, kehrt er in die Stadt zurück. Jinx 
kann ihn in einem Hotel stellen. Von ihr erfährt er, dass er selbst der Steuermann 
ist. Weiter führt sie aus, man habe „oben“ die Komplikationen bemerkt, die Fullers 
Simulator bedeuteten und deshalb einen „Beobachter“ hinuntergeschickt, nämlich 
ihn selbst. Aber „oben“ sei Douglas Hall in der Zwischenzeit, die mittlerweile 
fünfzehn Jahre beträgt, zu einem Sadisten mutiert. Während in der Simulation Hall 
noch einmal zur TEAG fährt und dort versucht, die Angestellten über die wahren 
Absichten Siskins aufzuklären, jedoch von der Polizei erschossen wird, gelingt es 
Jinx in der realen Welt, im Moment des Todes von Hall in der Simulation die 
Bewusstseine der beiden Halls auszutauschen. 

 
Darüber, wie im Cyberspace der Mensch die Rolle einer „menschlichen“ 

Simulationseinheit übernehmen soll, hat Daniel F. Galouye bereits in den 1960er 
Jahren nachgedacht. Sein Konzept der Simulation, in die sich der Protagonist des 
Romans begibt, lässt sich als Vorform des Cyberspace beschreiben: „Wie das Ich 
des Beobachters vorübergehend in die ID-Speichereinheit eingebracht wurde, 
mochte letztere hochschießen und sich in einem gewaltsamen, augenblicklichen 
Austausch ins Gehirn des Beobachters prägen […] Wenn aber in der Zwischenzeit 
der Erscheinungsform der ID-Einheit etwas zustieß, war der in der Falle sitzende 



VI. Metaphysik 

 317

Beobachter theoretisch erledigt […] Aber es war eine passive Verbindung. Ich 
konnte nur schauen, lauschen, fühlen. Ich hatte keine Kontrolle über die Bewegun-
gen. Die ID-Einheit besaß auch nicht die Möglichkeit, sich der Empathie-Kopplung 
bewußt zu werden.“ (58) Aber auch über den umgekehrten Weg hat Galouye nach-
gedacht. Denn es gibt die eine oder andere ID-Einheit, die weiß, dass sie nicht 
wirklich ist und deshalb versucht, aus ihrem Gefängnis auszubrechen. So findet 
durch den Tausch der simulierten, reinen ID-Einheit Ashton mit dem realen Men-
schen Whitney eine Umstrukturierung von Gehirnwellen und Schaltkreisen statt: 
„In Whitneys Gehirnzellen hatte eine verheerende Umwälzung der Molekular-
strukturen stattgefunden. Denkmuster, im Laufe eines ganzen Lebens dort einge-
ätzt, waren weggefegt und in die Elektronenspeicher der Schaltkreise des Kontakt-
Individuums übergegangen. Gleichzeitig waren alle gespeicherten Daten aus Ash-
tons Schaltkreisen in Whitneys Gehirnzellen eingedrungen.“ (113) Es ist begreif-
lich, dass es eine aufwendige Arbeit sein dürfte, diesen Prozess wieder rückgängig 
zu machen, wenn man nicht will, dass sich dieses Phänomen herumspricht und alle 
Bewohner der Simulation begreifen, was vor sich geht. Warum kann es zu äußerst 
starken Schmerzen kommen, wenn man versucht, zwischen den Ebenen zu wech-
seln? Jinx erklärt: „Normalerweise weiß das Reaktions-Subjekt gar nicht, daß sich 
jemand einschaltet, aber man kann es für den Betreffenden so schmerzhaft machen, 
wie man nur immer will. Man braucht nur eine Phasenverschiebung der Modula-
tion durchzuführen.“ (204) Ein weiteres Problem besteht darin, dass wir über den 
ontologischen Status der erfundenen Sim-Persönlichkeiten in der Cyberwelt nichts 
wissen. Während Hall glaubt, dass die Einprogrammierung von Empfindungen bei 
den Sim-Einheiten eine Illusion sei, war sein Vorgänger Fuller davon überzeugt, 
die Sim-Einheiten seien lebendige, denkende Persönlichkeiten gewesen. Als Hall 
sich ein zweites Mal in die Simulation begibt, nimmt er in „eigener Gestalt“ Kon-
takt mit Ashton auf. Das bedeutet, dass es neben der üblichen „Empathieverbin-
dung“ auch möglich ist, „selbst“ als aktive Simulation aufzutreten.  

Wenn am Ende des Romans Hall entdeckt, dass nicht nur er und die TEAG an 
Simulationen geforscht haben, sondern dass auch er und die gesamte Welt, die er 
kennt, Simulationen sind, könnte es dann nicht auch sein, dass wir, dass unsere 
Gesellschaft, ja unser ganzer Planet, das gesamte Universum nur eine Simulation 
ist? Möglicherweise die Simulation eines genius malignus, wie ihn Descartes sich 
vorgestellt hatte? Descartes’ Frage stellt sich also noch einmal neu. Gibt es berech-
tigte Gründe zu vermuten, unsere Welt sei eine Simulation? Könnten wir von 
einem bösen Gott getäuscht werden? Aber am Vorhandensein von Vorstellungsin-
halten lässt sich nicht zweifeln. Man kann zwar bezweifeln, dass etwas bestimmtes 
nur simuliert ist, aber nicht daran, dass es sich mit dem Ganzen der Welt genauso 
verhält. Mit anderen Worten: Dass das Gesehene, Gehörte, Gefühlte etwas Denk-
unabhängiges ist, kann bezweifelt werden. Es wäre aber absurd, die Möglichkeit 
der Wahrheit selbst in Zweifel zu ziehen, weil man dann nicht mehr sinnvoll zwi-
schen Erkenntnis und Zweifel unterscheiden könnte.366 Wollte man beweisen, dass 

                                                 
366 Vgl. Röd, Descartes, 171f. 



VI. Metaphysik 

 318

unsere Welt bloß simuliert ist, so müsste man aus der Simulation heraustreten kön-
nen. Wollte man also beweisen, dass unser ganzes Universum tatsächlich nur die 
Simulation eines bösen Geistes ist, müsste man über die Möglichkeit verfügen, das 
Universum selbst zu verlassen. Man müsste sich also in eine transzendentale Meta-
position begeben können.  

An einer Stelle des Romans gibt es jedoch ein logisches Problem. Jinx Fuller 
berichtet davon, dass Douglas Hall als „Beobachter“ in den Simulator geschickt 
worden sei, sich aber in der Zwischenzeit in der realen Welt zu einem Sadisten 
entwickelt habe. Am Ende des Romans tauscht sie die Bewusstseine der beiden 
Halls aus. Aber wie es möglich wurde, dass Douglas Hall einerseits mit einem 
eigenen Bewusstsein fünfzehn Jahre im Simulator existierte und zum anderen 
genauso lange in der realen Welt, wird nicht erklärt. Der Mensch Douglas Hall 
existiert also doppelt, zumindest mit zwei Bewusstseinen. Auch wenn es eventuell 
möglich sein sollte, ein Bewusstsein gegen ein anderes auszutauschen, wie etwa 
beim Austausch von Ashton und Whitney, so ist doch der Austausch von Hall 
gegen Hall etwas anderes, denn hier wird ein und dieselbe Person ausgetauscht. 
Man müsste also voraussetzen, dass das Bewusstsein von Hall in irgendeiner Weise 
kopiert wurde. Davon erzählt der Roman jedoch nichts. 

Auf eine andere Weise als Dick nimmt Galouye Baudrillards Philosophie der 
Simulation vorweg. Die Welt wird simuliert, um die Gesellschaft berechenbar 
machen zu können. Das System des Kapitalismus spielt mit der Ökonomie als 
einem Simulationsmodell mit dem Ziel, die Produktion und den Absatz zu steigern. 
Galouye zeigt, dass die kapitalistische Gesellschaft unter dem Zwang von Statistik, 
wissenschaftlicher Produktion von Wirklichkeit, Modellen und Medien steht. Die 
Welt, die er dem Leser präsentiert, wird vom Prinzip der Simulation beherrscht. 
Die Opposition, die das Individuum Douglas Hall ausübt, macht ihn zum Außen-
seiter, der beseitigt werden muss. Nichts darf dem Zufall überlassen werden, wenn 
es darum geht, die Realität in die totale Norm zu verwandeln. 

 
5.2. Steven Lisberger, Tron 
Der Film Tron (USA 1982) ist der einer der ersten Filme, der zum großen Teil 

mit computeranimierten Szenen gedreht wurde. In der realen Welt versucht ein 
Besitzer einer Computerspielebar namens Flynn, sich in ein Computerprogramm 
einzuhacken, das ihm früher einmal selbst gehört hatte, ihm aber später von einem 
Konzernchef namens Dillinger gestohlen worden war. Dillinger ist der Chef eines 
Weltkonzerns, der mit Hilfe eines sogenannten Master Control Programms (MCP) 
sich anschickt, die gesamte Computerszene zu beherrschen. Dillinger beobachtet 
seinerseits, dass jemand versucht, sich in sein Programm einzuhacken und er ver-
dächtigt Flynn. Dillinger glaubt aber auch, dass irgendjemand anders in seiner 
Firma Datenspionage betreibt. Sein Mitarbeiter Alan schlägt vor, das MCP über-
wachen zu lassen, um Spionage auszuschließen bzw. den Spion dingfest zu 
machen. 

Währenddessen gelingt es anderen Mitarbeitern der Firma, nämlich Walter 
Gibbs und Laura, Materie aufzulösen und wieder zusammenzusetzen, ein erster 



VI. Metaphysik 

 319

Schritt auf dem Weg zur Materietransferierung über sehr weite Strecken hinweg. 
Laura und Alan, die miteinander befreundet sind, erfahren von ihrem alten Freund 
Flynn, dass er Dillingers System knacken will, aber bislang keinen Erfolg hatte. 
Flynn erzählt ihnen, dass Dillinger ihm seine Computerspielidee einst gestohlen 
und dann vermarktet hatte. Er will Dillingers Betrug aufdecken und sucht den 
Beweis dafür in dessen System. Doch inzwischen hat Dillinger den Zugang zu 
seinem System für Mitarbeiter der Ebene 7, zu denen auch Laura und Alan gehö-
ren, gesperrt, so dass Flynn vermutet: „Jetzt können Dillinger und das Master 
Control Programm machen, was sie wollen.“ Aber Alan glaubt, dass sein Tron-
Programm das Master Control Programm aufhalten könnte. Walter Gibbs, eben-
falls Mitarbeiter der Ebene 7, beschwert sich bei Dillinger, die Mitarbeiter dieser 
Ebene besäßen keinen Programmzugang mehr, worauf Dillinger ihn von seinen 
Aufgaben entbindet. 

Doch als Dillinger versucht, das MCP für seine weiteren Machenschaften zu 
missbrauchen, macht sich das Computerprogramm selbständig. Es strebt die Welt-
herrschaft an und erpresst Dillinger mit dessen krimineller Vergangenheit. Flynn, 
Alan und Laura dringen heimlich in Dillingers Firma ein und versuchen, das MCP 
unter ihre Kontrolle zu bringen. Doch als Flynn sich ins MCP einhacken will, löst 
dieses ihn mit Hilfe des Systems zur Materietransferierung auf und bringt ihn als 
Programm in seinem Cyberspace unter. Das bedeutet, dass Flynn nicht nur mit sei-
nem Geist, sondern auch mit seinem Körper im Cyberspace gefangen ist. Das MCP 
teilt seinem untergebenen Hauptprogramm Sark mit, dass er es bei dem „Neuan-
kömmling“ nicht mehr mit einem Programm, sondern mit einem realen User (= 
menschlichen Nutzer) zu tun hat, den Sark für bestimmte Kampfspiele trainieren 
solle. Sark ist zwar nicht einverstanden, aber das MCP zwingt das Programm dazu, 
nach seinem Willen zu handeln. Die Programme im Cyberspace erscheinen als 
Abbilder von Menschen, als Gesichter ihrer Programmierer, die in Weltrauman-
züge gepresst sind. Das MCP lässt die Programme wie Gladiatoren mit Diskus-
scheiben gegeneinander kämpfen. Aber Programme, die immer noch ihre User 
„anbeten“, werden im MCP nicht besonders respektiert oder toleriert. Sie sollen 
davon überzeugt werden, die Menschen als Programme anzusehen, oder wenn das 
nicht gelingt, „eliminiert“ werden. Im Cyberspace lernt Flynn Alans Programm 
Tron kennen. Alan ist es also gelungen, sich mit seinem Programm ins MCP ein-
zuhacken. Bei einer Spieleautofahrt gelingt es Flynn, Tron und dem Programm 
Ram, sich der Kontrolle des MCP zu entziehen und zu entkommen. Da Flynn das 
Spiel selbst programmiert hat, kennt er sich gut aus und kann die Häscher des MCP 
täuschen. Mit den beiden anderen Programmen – Tron und Ram – gelangt Flynn in 
noch unbekannte Zonen des Cyberspace. Die Programme denken, reden und han-
deln wie Menschen. Im Cyberspace gibt es sogar Wasser, von dem die Programme 
trinken. Doch den Panzern des MCP, die die Verfolgung aufnehmen, gelingt es, die 
Flüchtenden voneinander zu trennen. Flynn und Rams Fahrzeuge werden zerstört 
und Tron muss allein weiterfahren. Flynn gelingt es, eine zerstörte Programmein-
heit zu reparieren, und er übernimmt einen „Deaktivierer“, die vor allem bei den 
anderen Programmen gefürchtet sind. Bei der Flucht ist Ram jedoch so schwer 



VI. Metaphysik 

 320

verletzt worden, dass er stirbt und sich auflöst. Vor seinem „Tod“ fragt er Flynn, 
ob er ein User sei, was dieser bejaht.367 Auch Laura ist es inzwischen gelungen, ihr 
Programm Yori ins MCP zu schleusen. Durch Kontakte mit anderen Programmen 
erwirbt Flynn immer mehr Fähigkeiten, um sich im Cyberspace zurechtzufinden 
und zur Wehr zu setzen. Währenddessen sieht es Alan als seine Aufgabe an, mit 
Hilfe von Tron den Cyberspace wieder zu einem freien System zu machen. Auch 
Walter Gibbs hat sich mit seinem Programm Dumont den Rebellen um Flynn ange-
schlossen. Tron will das MCP löschen und erhält zu diesem Zweck weitere Infor-
mationen von Dumont, so dass sich das MCP bei Sark beschwert: „Jetzt fliegen 
zwei rebellische Programme mit einer gestohlenen Simulation im System herum.“ 
Während Flynn und Tron einander wiederfinden, lässt Sark Dumont foltern. Sark 
gelingt es darüber hinaus, auch Flynn und Yori festzusetzen, doch Tron kann ent-
kommen. Als sich am Ende Tron und Sark gegenüberstehen, übergibt das MCP all 
seine Macht an Sark. Dennoch kann Flynn in das Herz des MCP eindringen und 
dadurch zerstören. Das „Leben“ im Cyberspace verläuft nun wieder wie früher. 
Flynn kehrt ins reale Leben zurück, Dillingers Diebstahl wird aufgedeckt. 

 
Laut Scott Bukatman ist Tron eine Geschichte von Mensch gegen Maschine 

oder Individuum gegen Gemeinschaft.368 Bukatman verweist auf die anfängliche 
Geschichte des Kinos, das mit neuen Technologien von Blick und Bewegung, und 
damit mit Bewusstseinserweiterung und subjektiver Ermächtigung durchflochten 
gewesen sei. Mit Tron setze nun eine neue Entwicklung ein. Dieser Film nutze 
computergenerierte Techniken, um eine Aktivität innerhalb des Computers zu 
bezeichnen. Tron verwende Vektorgraphiken, um Hintergründe und Ausdehnungen 
im Cyberspace zu generieren. Diese Ausdehnungen sind dreidimensionale Struktu-
ren des Netzes, mit Vektoren, die sich am Horizont in tiefenloser Distanz treffen. 
Der menschliche Körper müsse sich dem Cyberspace als ein wahrnehmender, emp-
findender Körper anpassen. Computerformen vereinigten sich mit humanoiden 
Gestalten. Der Computerhacker Flynn werde hier zum Teil der Maschine. Der 
elektronische Raum, so Bukatman weiter, konstruiere objektive und oberflächliche 
Äquivalente zu Tiefe, Struktur und körperlicher Bewegung. Eine neue Tiefenlosig-
keit werde in diesen Abstraktionen und Reduktionen der realen Welt gestaltet. Die 
digitale Welt sei im Grunde eine entkörperte Welt. In Tron sei der Raum die Fik-
tion. Wenn aber Tron ein verinnerlichter Raum sei, dann keine Verinnerlichung 
psychologisierter Subjektivität, sondern ein völlig technologisierter Raum des 
postmodernen Urbanismus. Das Subjekt werde umgesiedelt, weg von einer Interio-
rität a priori hin zu den Modi einer technologisch produzierten Kybernetikkultur. 
Diese Erzählung markiere die Verlagerung des Menschlichen in den endgültigen 
Nichtraum.369  

                                                 
367 Als Menschen hätten wir vielleicht gefragt, ob Flynn Gott ist oder ob er uns wirklich liebt. 
368 Bukatman, Terminal Identity, 216. 
369 Vgl. Bukatman, Terminal Identity, 220-226, mit Verweis auf Vivian Sobchack, The Scene on the 
Screen, 57, und Frederick Jameson, Postmodernism, 83. 



VI. Metaphysik 

 321

Der Film Tron zeigt auf, welche Ontologie dem Cyberspace unterliegt. Es ist 
die konkrete Wahrmachung dessen, was bereits Baudrillard als Programm der 
Digitalisierung bezeichnet hat. In der Welt des Digitalen gibt es nur noch Ja oder 
Nein, Schwarz oder Weiß, Frage oder Antwort. Es gibt kein Vielleicht, kein Grau, 
kein Zwischen, keine Übergänge. Und weil es kein Zwischen gibt, gibt es auch 
keinen Leichnam. Der Leichnam, der west und verwest, der zeigt, dass es einen 
Körper gegeben hat, der einmal gelebt hat, der auf ein Vergangenes verweist, ist im 
Cyberspace inexistent. Wer stirbt, hat keinen Leichnam, sondern löst sich sofort 
auf. Denn hier im Cyberspace ist alles reine Information, reiner Geist. Materie ist 
nur simuliert. Es wäre ungenau zu sagen, Flynns Körper, der in den Cyberspace 
gerät, werde zu reiner Information „gepresst“, vielmehr wird der Körper „verwan-
delt“ und „existiert“ nur noch als reines Datenprogramm. Der Cyberspace ist ein 
reiner Daten“raum”, aber man darf sich den Raum hier eben nicht als etwas drei-
dimensionales vorstellen, das Ausdehnung hätte. „Raum“ im Cyberspace ist eine 
reine Metapher, real gibt es nur interagierende Datensätze. Dass Flynns Körper 
verschwindet, ohne eine materielle Spur zu hinterlassen, kann sich, so wie es dar-
gestellt wurde, nicht ereignen. Daher muss das Verschwinden seines Körpers als 
Metapher verstanden werde, als Metapher dafür, dass der Körper obsolet geworden 
ist. Die Cyberwelt ist das neue Jenseits des menschlichen Leibes. Das menschliche 
Wesen verwandelt sich in einen Datensatz. Wir haben mit dem Aufzeichnen sol-
cher Datensätze in Personalausweisen, bei medizinischen Eingriffen oder in den 
sogenannten sozialen Medien selbst angefangen. In Tron muss man als Datensatz 
jedoch aufpassen, dass ein Fehltritt oder eine Unaufmerksamkeit nicht zur soforti-
gen Annihilation führt. Wenn verschwindet, was war, gibt es im Cyberspace auch 
keine Geschichte. 

 
5.3. Tad Williams, Otherland 
Der Romanzyklus Otherland der zwischen 1996 und 2001 in vier Bänden veröf-

fentlicht wurde, ist eine Erzählung des Cyberspace, der über viele Handlungslinien 
verfügt, und der uns zahlreiche Simwelten (kurz für: Simulationswelten) präsen-
tiert. Der Autor Tad Williams beschreibt in seiner Tetralogie ein virtuelles Univer-
sum, in dem viele verschiedene „Welten“ geschaffen wurden, die miteinander ver-
bunden sind, und in denen man simulierte Abenteuer wie im „wirklichen Leben“ 
erleben kann. Es handelt sich um ein gigantisches Netzwerk, das jedoch von skru-
pellosen Männern geschaffen wurde, die das Ziel verfolgen, mit Hilfe dieses Netz-
werks Unsterblichkeit zu erlangen. 

 
Der erste Teilroman, Stadt der goldenen Schatten, beginnt mit einer Serie von 

Komafällen, die jedoch nur Kinder betrifft. Die Protagonistin des Romans ist Irene 
„Renie“ Sulaweyo, Dozentin für Virtualitätstechnik in Südafrika. Auch sie „ver-
liert“ ihren jüngeren Bruder Stephen, der aus unbekannten Gründen ins Koma fällt. 
Renie ist davon überzeugt, dass die Situation mit dem Internet zusammenhängt. 
Denn ihr Bruder war begeistert von der virtuellen Welt des weltweiten Kommuni-
kationsnetzwerks, und sie glaubt, dass er ein Opfer krimineller Elemente wurde, 



VI. Metaphysik 

 322

die sich unerkannt im Internet bewegen. Die Ärzte finden keine Erklärung für Ste-
phens Koma. Nach und nach fallen immer mehr Kinder ins Koma, die in Netzwer-
ken wie Onkel Jingles oder TreeHouse, einem anarchischen Freiraum im Netz, 
gesurft haben. 

Innerhalb des Netzes hat sich der steinalte und reiche Felix Jongleur ein eigenes 
Reich aufgebaut, das dem alten Ägypten nachempfunden ist. Er ist sowohl Vorsit-
zender der J-Corporation, zu der das Netzwerk Onkel Jingles ebenso gehört wie die 
Gralsbruderschaft, die ein virtuelles Universum errichtet hat, das Otherland. „Sie 
[die Gralsbruderschaft] ist eine ziemlich bunt zusammengewürfelte Schar Akade-
miker […], Finanziers, Politiker. Gerüchten zufolge soll es auch andere Mitglieder 
von noch zwielichtigerer Natur geben.“ (I, 574). Im Otherland spielt auch ein 
Wesen namens „der Andere“ eine Rolle, das eine mächtige Kraft ist, vor der Jong-
leur sich sehr fürchtet. Einige Mitglieder der Gralsbruderschaft rebellieren aber nun 
gegen Felix Jongleur, weil dieser keine Auskünfte über diesen Anderen geben will. 
Mit Hilfe des Buschmannes !Xabbu370 findet Renie die von dem 16-jährigen 
Orlando Gardiner entdeckte Goldene Stadt innerhalb des Netzwerkes. Orlandos 
Versuch, diese Stadt zu erforschen, erregt jedoch Verdacht, und er und sein Freund 
Sam Fredericks müssen fliehen. Mit Hilfe weiterer Freunde kommt Renie zu dem 
Schluss, dass sie ins Otherland eindringen müssen, um dem Geheimnis des Komas 
auf die Spur zu kommen. Renie und ihre Gefährten müssen nicht nur im Netz, son-
dern auch in der realen Welt (RL) die Flucht antreten, denn die Schöpfer der Gol-
denen Stadt haben herausgefunden, wer ihnen in der realen Welt auf den Fersen ist. 
Renie, ihr Gefährte !Xabbu, ihr Vater und ein Freund finden eine stillgelegte Mili-
tärbasis, wo Renie und !Xabbu online gehen können, wobei der Vater und der 
Freund auf sie aufpassen. Wer das Otherlandnetzwerk betritt, setzt sich online 
einen sogenannten Sim (eine Simulationsmaske) auf, um unerkannt agieren zu 
können und lässt nur bestimmte Freunde wissen, wer man ist. 

Ein weiterer Gegner der Gralsbruderschaft ist der Milliardär Sellars, der in 
einem Militärstützpunkt gefangen gehalten wird. Im Netzwerk lernt er Renie und 
ihre Freunde, die online gegangen sind, kennen. Sellers erklärt Renie und ihren 
Freunden den Zweck der Gralsbruderschaft und die Tatsache, dass diese Gesell-
schaft unglaublich mächtig und gefährlich sei. Sellars erklärt weiter, dass tatsäch-
lich ein noch ungeklärter Zusammenhang zwischen dem Otherlandnetzwerk und 
dem Koma mittlerweile tausender von Kindern bestehe.  

 
Im zweiten Teil, Fluss aus blauem Feuer, bemerkt Paul Jonas, der als Soldat im 

Ersten Weltkrieg kämpft und die Simulation zunächst für real hält, dass es ein 
Fluss ist, der die Verbindung zwischen den einzelnen Simulationswelten herstellt. 
Im Netzwerk der Virtuellen Realität (VR) lernen Renie und !Xabbu weitere Cha-
raktere kennen, die sich Martine, Florimel, Sweet William, Quan Li und T4b nen-
nen. Renie wird auf einmal bewusst, dass irgendetwas sie im Netzwerk festhält, 
und sie nicht mehr offline gehen können. Das führt sie alle zu der Frage, ob sie, 

                                                 
370 Das Wort Buschmann ist eine Eigenbezeichnung des Protagonisten !Xabbu. 



VI. Metaphysik 

 323

wenn sie in der Simwelt sterben, auch in der wirklichen Welt sterben würden. 
Einigkeit herrscht darüber, dass etwas mit dem Betriebssystem nicht stimmt. Die 
insgesamt neun Schicksalsgenossen sind gezwungen, von Simwelt zu Simwelt zu 
fliehen. Bei der Flucht wird die Gruppe jedoch getrennt. Überhaupt scheinen die 
Bewohner aller Simwelten den Neuankömmlingen stets feindlich gesonnen zu sein, 
als wären sie Störenfriede. Renie und !Xabbu begegnen in einer Simwelt mit men-
schengroßen Insekten einem Mann namens Kunohara, der offenbar sehr mächtig 
ist, aber weder der Gralsbruderschaft noch dem sogenannten Kreis angehört. Der 
Kreis ist eine Gruppe, die die Gralsbrüder bekämpft, und er scheint mit Renies 
Gruppe zu sympathisieren. 

In der wirklichen Welt geht auch die Schauspielerin Olga Pirofsky dem Rätsel 
des Kinderkomas nach, wobei sie dem Rechtsanwalt Catur Ramsey begegnet, der 
im Auftrag der Eltern von Orlando Gardiner ebenfalls schon Ermittlungen aufge-
nommen hat, da auch Orlando Gardiner und Sam Fredericks, der in Wahrheit ein 
junges Mädchen ist, in der wirklichen Welt im Koma liegen. Inzwischen ist klar-
geworden, dass das Koma darin besteht, aus der Virtuellen Realität nicht mehr 
hinauszugelangen, das heißt nicht offline gehen zu können. 

Paul Jonas erfährt, dass alle Simulationen einem einzigen Mann, Felix Jongleur, 
gehören. Paul war sich nicht bewusst gewesen, dass er selbst in einer Simulation 
lebte und erfährt es erst jetzt. Er wird ständig von zwei Personen verfolgt, weiß 
zunächst aber nicht den Grund dafür. Der Gralsbruderschaft bleiben die Verände-
rungen im Betriebssystem, die Aktionen des Kreises und die Bewegungen der 
Gruppe um Renie nicht verborgen. Es zeigt sich jedoch, dass die Gralsbrüder kei-
neswegs einer Meinung sind, was das weitere Vorgehen angeht, da niemand weiß, 
wer für die Veränderungen im Netzwerk verantwortlich ist, zumal Jongleur immer 
weniger dazu bereit ist, Fragen seiner Untergebenen zu beantworten. Insgesamt 
fürchtet die Bruderschaft, das sogenannte Nemesis-Programm (das Erlangen der 
Unsterblichkeit) könne gefährdet sein. 

Der von Renie getrennte Teil der Gruppe (Martine, Florimel, Quan Li, Sweet 
William und T4b) macht Bekanntschaft mit dem Anderen, der sie unter keinen 
Umständen offline gehen lassen will. Martine berichtet: „Ich fühlte, wie er sich im 
Raum hinter uns ausbreitete wie eine Supernova aus Eis, wie ein gewaltiger 
Schatten, unter dem nichts wachsen kann. Tastende Gedankenfühler streckten sich 
nach mir aus, und wenn er mich wirklich hätte fassen wollen, soviel weiß ich jetzt, 
wäre jede Flucht zwecklos gewesen.“ (II, 792). Mit Hilfe eines Feuerzeugs, das 
Renie stehlen kann, gelingt es, einen Übertragungskanal zu öffnen und einen 
Durchgang für Martine zu schaffen. Bei diesen Entwicklungen versucht Sellars im 
Hintergrund, Renies Gruppe zu helfen und zugleich sein eigenes Geheimnis zu 
wahren. Zwar gelingt es, die Gruppe wieder zu vereinen, doch Renie verliert das 
Zugangsgerät an den Halbaboriginie Dread, der ein Mörder und zugleich Jongleurs 
Spion im Otherlandnetzwerk ist. Die Gruppe muss möglicherweise für immer in 
der Virtuellen Realität bleiben. 

 



VI. Metaphysik 

 324

Damit beginnt der dritte Teil des Zyklus, Berg aus schwarzem Glas. Die bislang 
noch unfertige Welt des Otherlandnetzwerks wird Renie und ihrer Gruppe zuneh-
mend unheimlich. Martine, Renie und !Xabbu gelingt es mit äußerster Konzentra-
tion, auch ohne das Zugangsgerät einen Weg zu einer anderen Simwelt zu öffnen. 
Es zeigt sich, dass das Netzwerk selbst durcheinander geraten ist, denn es gibt 
Vorgänge in ihm, die das ursprüngliche Programm sabotieren. Orlando und Frede-
ricks befinden sich im alten Ägypten, eine Simwelt, die Felix Jongleur selbst zu 
seinem Simwelthauptsitz erkoren hat. Jedoch werden sie von einer Frau namens 
Mae Simpkins versteckt, die sich als Angehörige des Kreises zu erkennen gibt. 
Von ihr erfahren Orlando und Fredericks, dass ihr Mann und auch andere Kreis-
mitglieder bei dem Versuch getötet wurden, hinter das Geheimnis der Gralsbruder-
schaft zu kommen. In der wirklichen Welt kann der Rechtsanwalt Catur Ramsey 
über Orlandos Softwareagenten Beezle, der als einziger problemlos zwischen RL 
und VR hin- und herspringen kann, in Kontakt zu Orlando treten. Catur Ramsey 
nimmt ebenfalls Kontakt zu Sellars auf, der noch immer in einem Militärstützpunkt 
in North Carolina gefangen gehalten wird. Doch Major Sorensen und seine Tochter 
verhelfen ihm zur Flucht. Im Otherlandnetzwerk gelangt Renie mit ihrer Gruppe in 
ein riesengroßes Haus, in dem auf den verschiedenen Etagen alle Weltkulturen 
zusammen leben. Doch dort wird Martine von Dread entführt. Dread wiederum hat 
mit dem Otherlandnetzwerk eigene Pläne. Denn er will möglichst viele Erfahrun-
gen sammeln, um letztlich Jongleur selbst zu stürzen. Von einem „Zigeuner“ 
namens Azador erfährt Paul Jonas, dass er von der Gralsbruderschaft verfolgt wird, 
und Azador berichtet weiter von den „Unsterblichkeitsmenschen“ dieser Bruder-
schaft, denen viele Kinder von Zigeunern zum Opfer gefallen seien. „Sie benutzen 
die Kinder, Ionas. Dieses Netzwerk, es wird mit den Gehirnen von Kindern betrie-
ben. Tausende haben sie gestohlen, so wie meine Leute, und viele tausend andere 
haben sie krank gemacht und kontrollieren sie mit ihren Maschinen.“ (III, 484) 
Renie und ihrer Gruppe gelingt es, Martine zu befreien und Dread zu töten. Doch 
Dread ist nur online gestorben. 

Felix Jongleur ist unterdessen damit befasst, den Augenblick für seine Anhän-
ger vorzubereiten, in den virtuellen Welten unsterblich zu werden. Der Andere 
erweist sich als ein Betriebssystem, das immer schlechter funktioniert, weshalb 
immer massivere Störungen in der Virtuellen Realität auftreten. Einzelne Welten 
zerfallen bereits. Trotz aller Widrigkeiten gelingt es einigen Teilen der Gruppe, 
sich in einer Simwelt des antiken Troja wieder zu vereinen. 

Inzwischen hat die Gralsbruderschaft mit einer Zeremonie begonnen, mit der 
der Übergang der Anhänger Jongleurs zur Unsterblichkeit gelingen soll, und die 
von Orlando und Fredericks heimlich beobachtet wird. Jongleur und seine rechte 
Hand, Robert Wells, erklären den Gralsmitgliedern, dass von ihnen Kopien ange-
fertigt würden, virtuelle Doppelgänger, deren Innenleben über einen langen Zeit-
raum angeglichen worden seien. Diese würden online zum Leben erweckt. Damit 
es nur eine Version gibt, müssten sie ihre physischen Leiber ablegen, um dann, 
endgültig und für immer, nur noch online zu leben. Doch das Experiment miss-
lingt. Die Wiedergeburt in den virtuellen Körpern findet nicht statt, Jongleurs 



VI. Metaphysik 

 325

Anhänger sterben. Da nimmt sich Orlando ein Herz und greift Jongleur und seine 
übriggebliebenen Mitstreiter aus seinem Versteck heraus an. Der Kampf weitet 
sich zum Chaos aus, weil auch noch Dread dazueilt und den Kampf dazu auszunut-
zen versucht, den Anderen zu vernichten, was ihm aber nicht gelingt. Weil dadurch 
weitere Teile des Betriebssystems beschädigt werden, scheint bald das ganze Sy-
stem zu bersten. Alle Anwesenden verlieren das Bewusstsein. Als sie wieder erwa-
chen, bemerken sie, dass sie nicht mehr ihre ursprünglichen Simulationsmasken 
tragen, sondern Simulationen ihrer eigenen Körper, doch sie sind nicht in die wirk-
liche Welt zurückgekehrt. Die Gruppe aber wurde erneut zerstreut. Renie ist jetzt 
nur noch mit !Xabbu und Sam Fredericks zusammen, Orlando ist tot, die anderen 
Freunde sind verschwunden. Aber Felix Jongleur und Ricardo Klement,371 der 
einzige überlebende Gralsbruder der Unsterblichkeitszeremonie, sind noch anwe-
send. Jongleur erklärt Renie, dass er wisse, sie hätte jeden Grund, ihn umzubrin-
gen, aber er gibt zu bedenken, dass sie jetzt einen gemeinsamen Feind hätten, näm-
lich Dread, der offenbar das System kontrolliert. Die neue Gruppe steht mitten in 
einem unüberblickbaren Netzwerk und weiß nicht weiter. 

 
Zu Beginn des vierten und letzten Teils, Meer des silbernen Lichts, droht dem 

Otherlandnetzwerk die Gefahr, sich in nichts aufzulösen. Felix Jongleur hat 
erkannt, dass Dread unter Ausnutzung des Anderen nun auf das gesamte globale 
Netzwerk zugreifen kann. Jongleur hält sich nunmehr bei der Gruppe um Renie 
auf, die jedoch erneut gespalten wird: Renie und Jongleur einerseits, und !Xabbu, 
Sam und Ricardo Klement andererseits. Währenddessen treffen Martine und Paul 
erneut auf Kunohara, der ihnen eröffnet, die Gralsbrüder hätten sich eine Unsterb-
lichkeitsmaschine gebaut und viel gemordet, um diese Maschine geheimzuhalten, 
was aber nicht gelungen sei. Seit langer Zeit versuche Jongleur, seinem Betriebs-
system, dem Anderen, das Menschsein beizubringen. Dazu soll er Gehirne von 
Kindern benutzt haben. Kunohara vermutet, dass die VR immer komplexer werde 
und ein Eigenleben führe. Der Andere scheine von Kindern und allem, was mit 
Kindern zu tun habe, fasziniert zu sein. 

In der VR beginnen die Entfernungen sich zu verschieben, so dass keine Orien-
tierung möglich ist, zumindest in einigen Simwelten. Nachdem Orlando Gardiner 
in einem Kampf die Verfolger von Paul Jonas hat bezwingen können, erklärt er 
gegenüber Sam Fredericks, tot zu sein. „Ich bin ein Geist, Sam. Mein Körper – der 
andere Orlando – ist tot. Ich kann nie mehr zurück […] Ich kann nicht in die wirk-
liche Welt zurück.“ (IV, 984) Er hat also das geschafft, was die Gralsbrüder für 
sich selbst ausgedacht hatten. Aber er weiß nicht, wie das gelingen konnte. Renie 

                                                 
371 Ricardo Klement war ein Deckname des Nazi-Verbrechers Adolf Eichmann, der während des 
Zweiten Weltkriegs den Völkermord an den Juden in Osteuropa leitend organisierte. Nach dem Krieg 
flüchtete er nach Argentinien, wo er vom israelischen Geheimdienst Mossad aufgespürt und nach 
Israel gebracht wurde. Dort wurde ihm der Prozess gemacht. Eichmann wurde 1961 zum Tode verur-
teilt und hingerichtet. Ob es sich um einen Zufall handelt oder Williams diesen Namen mit Absicht 
gewählt hat, kann ich nicht sagen. Ich sehe jedenfalls keine Ähnlichkeit zwischen der Romanfigur 
und Adolf Eichmann. 



VI. Metaphysik 

 326

gerät inzwischen an ein „Steinmädchen“, einen Sim, der sie in eine Welt führt, in 
der tausende kleine Kinder in riesigen Hemden, Jacken, Hosen und Schuhen woh-
nen, und fragt sich, ob das die Sims der Komakinder sind. Renie vermutet, der 
Andere habe die Bewusstseine der Kinder in die Simwelt geholt und überlegt, ob 
sie überhaupt den totalen Zusammenbruch des Netzwerks überleben würde, da sie 
nicht mehr offline gehen kann. 

In der Zwischenzeit berichtet Sellars dem Anwalt Ramsey und der Familie 
Sorensen vom Projekt Peregrine, in dem für Zwecke der Weltraumfahrt Menschen 
Computerdaten ins Gehirn gespeist und Neurokanüle gelegt worden seien. Doch 
das Programm wurde umgestellt: nun sollten die umfunktionierten Menschen 
effektive Soldaten werden. Aber einer dieser Soldaten lief Amok und sprengte ein 
ganzes Militärlager in die Luft. Das Kampfsoldatenprogramm wurde offiziell ein-
gestellt, aber die Wahrheit vertuscht. Sellars überlebte die Katastrophe und wurde 
auf einem militärischen Stützpunkt gefangen gehalten. Doch da er Zugang zum 
Netz hatte, stieß er eines Tages auf die Gralsbruderschaft. Von ihm erfährt Ram-
sey, „daß es eine weltweite Verschwörung mit dem Ziel gab, Kinder für die 
Unsterblichkeit von ein paar unglaublich reichen Leuten zu opfern, daß ein ganzes 
virtuelles Universum fast unbemerkt von der Öffentlichkeit erschaffen worden 
war.“ (IV, 393) Währenddessen dringt Olga Pirofsky, als Putzfrau getarnt, im RL 
in die J-Corporation ein, die Felix Jongleur gehört, um möglichst viele Informatio-
nen zu gewinnen und zugleich viel Verwirrung zu stiften. In der VR zerstört Dread 
einige von Jongleurs Simwelten. Aber er beherrscht das Netzwerk nicht vollstän-
dig. Er weiß nicht, wie man Neues schafft und wie man Dinge umfassend modifi-
ziert. Er kontrolliert zwar das Gralsnetzwerk, aber es soll nicht kollabieren. Ver-
geblich sucht er Ricardo Klement, der womöglich als einziger das Unsterblich-
keitsprogramm überlebt hat. 

Die Gruppe um Paul Jonas und Martine trifft nach längerer Zeit !Xabbu, Sam 
und Jongleur wieder. Jongleur erklärt ihnen den Sinn des Otherlandnetzwerkes: das 
Erlangen der Unsterblichkeit. Doch ihm sei irgendwann klar geworden, dass der 
ursprünglich geplante Prozess dafür nicht gelingen werde. Weil er dem Tod nicht 
entrinnen konnte, erzeugte Jongleur einen Klon, und seine Tochter Ava sollte die 
Mutter des Klons sein. Weiter erfährt die Gruppe, dass diejenige Ava, die von Paul 
Jonas als Privatlehrer unterrichtet wurde, woran dieser sich erst nach und nach 
erinnert, gar nicht die richtige Tochter von Jongleur gewesen ist, sondern ein ande-
rer Klon der Person von Felix Jongleur, der weiblich modifiziert war. Jetzt versteht 
Paul auch, dass er wegen seiner Bekanntschaft zu Ava verfolgt wurde. Jongleur 
wollte eine Version von sich selbst schaffen, die ihn überlebte. Seine Nachfahren 
sind nämlich schon lange tot. Ava war schwanger mit Jongleurs Klon, doch Jong-
leur ließ den Embryo wieder entfernen, als mit dem Gralsprojekt doch noch ein 
Durchbruch gelang.  

Während des Gesprächs ist es Jongleur gelungen, an ein Zugangsgerät zu kom-
men, dann verschwindet er vor den Augen der anderen und kehrt in seinen physi-
schen Körper im RL zurück, der sich im höchsten Stockwerk der J-Corporation 
befindet. Von Sellars erfährt Olga, dass ihr Kind bei der Geburt nicht gestorben 



VI. Metaphysik 

 327

war, sondern ihr weggenommen wurde, weil es sich bei ihm um einen Telepathen 
gehandelt hatte – und Jongleur hatte nach einem solchen Kind gesucht. Das Kind 
sei in eine kryogenetische Anlage gesteckt und in einen Zustand weitgehender 
Leblosigkeit versetzt worden. Jongleur und seine Mitstreiter hatten das Gralssy-
stem rund um dieses Kind konstruiert. Er und seine Wissenschaftler bauten einen 
gewaltigen Simulationsprozessor auf der Grundlage des menschlichen Gehirns, 
größtenteils von Föten. Da das menschliche Gehirn von Kommunikation abhängig 
ist, machten die Wissenschaftler das „Kind“ nach und nach mit der menschlichen 
Kultur vertraut. Es „lebt“ seitdem in einer Art Traumzustand. Sellars sagt: „Es hat 
die Kräfte eines Gottes, aber das Weltverständnis eines autistischen Kindes.“ (IV, 
1019) Mit Hilfe des Netzwerks gelang es diesem Kind bzw. dem Anderen, eine 
Verbindung mit solchen Kindern einzugehen, die im Internet surften und die jetzt 
im Koma liegen. Der Gruppe um Renie gelingt es schließlich mit Sellars’ Hilfe, die 
VR zu verlassen und Dread, der sie bedroht, zurückzulassen. Von Sellars erfährt 
die Gruppe, dass sich das Gehirn des Anderen in Wirklichkeit in einem Satelliten 
im Orbit der Erde aufhält, um es bei Gefahr für die J-Corporation – man denke 
etwa an die feindliche Übernahme durch eine andere Firma – in den Weltraum 
hinausschießen zu können. Felix Jongleur bereitet seinen Gralsprozess vor. Sein 
Geist soll in seinen schlafenden virtuellen Doppelgänger im Sarg schlüpfen und so 
soll ein ewig währender Zugang zum Otherlandnetzwerk hergestellt werden. Aber 
dazu kommt es nicht, denn der Satellit mit Olgas Sohn stürzt in das Gebäude der J-
Corporation, das daraufhin in Flammen aufgeht. Dabei kommen Felix Jongleur und 
Olga Pirofsky ums Leben. Die normale Umgebung in der VR wird wiederherge-
stellt. Obwohl der Andere nun tot ist, besteht das Otherlandnetzwerk weiter, da es 
Sellars zuvor gelungen ist, mit Hilfe des Anderen große Teile der Netzwerkmatrix 
zu kopieren. Sellars erklärt der Gruppe, die Opfer seien nicht die Kinder, die im 
Koma lägen, sondern die Gehirne, mit denen die Kapazitäten des Betriebssystems 
ergänzt worden seien, und die hätten von Ungeborenen gestammt. Der Andere sei 
am Koma der Kinder schuld gewesen. Dieser habe die Kinder, wie auch alle ande-
ren Menschen, davon überzeugt, dass es nur unter schrecklichen Schmerzen mög-
lich sei, offline zu gehen. Weil Jongleur mit dem Anderen nicht zufrieden war, 
suchte er andere Kinder und testete sie, unter anderem gründete er virtuelle Clubs 
wie Onkel Jingles, um Kinder anzulocken und aus ihnen den richtigen Kandidaten 
herauszufiltern. Sellars erzählt weiter, er habe in seiner Zeit als Militärgefangener 
ein eigenes Netzwerk aufgebaut. Im Grunde habe er Leben geschaffen, eine 
Lebensform auf Informationsbasis. Als er später das Otherlandnetzwerk kennen-
lernte, habe er sein Netzwerk mit den eigenen Wesen als Subsystem dem Otherland 
hinzugefügt. Dadurch habe er auch von den grauenhaften Aktivitäten der Gralsbru-
derschaft Kenntnis genommen. Sellars’ Wesen liefen unkontrolliert ins Otherland-
netzwerk über. Diese Wesen könnten nun in das allgemein zugängliche Netzwerk 
hinausgelangen. 

Die Gruppe diskutiert nun, ob diese Netzwerkwesen am Leben bleiben sollen. 
Der ehemalige Mensch Ricardo Klement, letzter Überlebender der Gralsbruder-
schaft, der nun Nemesis heißt und nur noch ein Code zu sein scheint, spricht sich 



VI. Metaphysik 

 328

für die Wesen aus. Er nennt sie „die Nächsten“, die nun frei sein wollten. Die 
Gruppe beschließt, sie in Freiheit ziehen zu lassen. Während Dread in katatoni-
scher Starre in seiner Wohnung gefunden wird, erwacht Renies Bruder Stephen aus 
dem Koma. Einige Tage später trifft sich die Gruppe ein letztes Mal in der VR. Es 
wird beschlossen, eine Daniel-Pirofsky-Stiftung zu gründen. Sellars Vorschlag, das 
Otherlandnetzwerk vor eventueller Industriespionage geheimzuhalten und ein 
zweites ungefährlicheres Netzwerk als Ablenkung zu eröffnen, findet Zustimmung. 

 
Der Roman Otherland zeigt, dass Körper, Raum und Zeit in der Cyberkultur 

irrelevant sind. „Es ist die neue Heimat des ‚reinen’ Geistes, die Materie hat im 
Cyberspace keinen Stellenwert mehr […] Die Verhältnisweisen zwischen Realwelt 
und Virtualität verschieben sich, Schein und Sein konvergieren, Trennlinien lösen 
sich auf.“372 Das alte Wirklichkeitsprinzip wird abgekappt und durch ein neues 
ersetzt, zu dessen Repräsentanz ein Cybermedium auserkoren wird, das ein mento-
polistisches Konstrukt ist – eine neue Stadt des Geistes, in die bestimmte Vorstel-
lungen zu Politik, Freiheit und Öffentlichkeit eingehen, und zwar mit einer 
Zugänglichkeit angeblich für alle.373 Aber noch ist es nicht so weit. Denn wer aus 
dem Cyberspace heraustritt, hat noch immer einen realen Körper. Die Cyberwelt 
betrügt sich selbst, wenn sie glaubt, sie könne sich vom Körper freimachen. Der 
Cyberspace ist keine autonome Welt, da sie von außen abhängig ist, von Energie 
bzw. Stromzufuhr. Sie erlischt, wenn die Energiezufuhr ausbleibt. 

Dieser Cyberspace kann auch als Verwirklichung alter gnostischer bzw. mäni-
chäischer Vorstellungen verstanden werden. Der Manichäismus war eine Religion, 
die im 3. Jahrhundert n.Chr. in Persien entstand und den Dualismus zwischen Geist 
und Körper überbetonte. Die Manichäer hassten alles Leibliche und Materielle, sie 
liebten dagegen den reinen Geist. Und ebenso wünschen sich die Cybernauten, bar 
von der Erde, dem Körper, der Materie zu sein und in ein Reich einzuziehen, in 
dem Körper, Raum und Zeit aufgehoben sind und dem rein aktiven Schaffen des 
Menschen unterliegen. Im manichäischen Denken kommt die Schmähung der 
Wirklichkeit voll zum Tragen. Und weil die Cybernauten die Wirklichkeit hassen, 
wie sie ist, erfinden sie sich eine neue Welt, in der sie endlich so sein können wie 
sie wollen. Die Helden um Felix Jongleur sind von Eigensinn und Selbstsucht 
getrieben, die Wirklichkeit, die Erde, das Leben, werden von ihnen in ihrem Sosein 
nicht akzeptiert. Offenbar genügt es ihnen nicht, nur steinreich zu sein. Dem Sein 
schlechthin wird eine „Alternative“ entgegengehalten: die Auflösung des Körpers 
zugunsten des reinen Geistes. Im Gegensatz zu Galouyes Simulacron-3 erlebt man 
nicht passiv das Geschehen im Cyberspace mit den Augen einer anderen Simulati-
onseinheit und muss sich passiv verhalten, sondern umgekehrt gerät man in einer 
selbstgewählten Maske ins Netzwerk und agiert aktiv mit.  

Das Otherlandnetzwerk ist nichts anderes als die Idee des Trans- bzw. Posthu-
manismus, dem Menschen die Unsterblichkeit zu sichern. Der Unterschied ist 

                                                 
372 Trallori, In das Reich des Virtuellen, 132f. 
373 Vgl. Trallori, In das Reich des Virtuellen, 133. 



VI. Metaphysik 

 329

jedoch nur die Form, nicht der Inhalt. Hier wird das Bewusstsein des Menschen 
nicht in eine Maschine gestopft, in der es für immer weiter existieren kann, ledig-
lich abhängig von der Stromzufuhr, sondern das Bewusstsein nimmt hier einen 
Simulationskörper in einer simulierten Welt an, die ohne Stromzufuhr ebenfalls 
nicht auskommen kann. So gesehen kann das Otherlandnetzwerk als ein neues Jen-
seits bezeichnet werden. Es beansprucht, den christlichen Gedanken des ewigen 
Lebens materialiter zu verwirklichen. Aber das ewige Leben ist hier keine Schau 
des Angesichts Gottes, sondern ein ewiges Abenteuer. Doch zumindest das erste 
Experiment in dieser Hinsicht misslingt. Das Übergehen des Bewusstseins vom 
eigenen Leib in einen virtuellen Simkörper, um endgültig nur noch online zu leben, 
scheitert. Auf der anderen Seite bietet die Onlinewelt tatsächlich die Möglichkeit 
des ewigen Lebens. So stirbt Orlando Gardiner zwar in der realen Welt, doch im 
Cyberspace lebt er weiter, so dass der Cyberspace zum Ort der Auferstehung von 
den Toten wird. Gegenüber seiner Freundin Sam Fredericks, der er im Otherland-
netzwerk begegnet, bekennt er: „’Aber ich bin tot, Fredericks,’ sagte er. ‚Echt’.“ 
(IV, 965) 

Der Vorsitzende der mächtigen Gralsbruderschaft, man möchte sagen, der Hüter 
des Grals, der langlebige Felix Jongleur (dessen Name Programm ist: er jongliert 
mit der Welt und den Menschen) erläutert sein Programm, das zur Unsterblichkeit 
führen soll. Zunächst sollte Unsterblichkeit mit Hilfe von Klontechnik erreicht 
werden. Jongleur wollte für einen Klon seine eigene Kindheit neu erschaffen. Seine 
Tochter Ava war mit einem Klon von ihm selbst schwanger. Jongleur berichtet: 
„Sie war ein anderer Klon von mir, natürlich weiblich modifiziert und damit letzt-
lich doch recht verschieden […] Ich hätte sogar meine leibliche Mutter als Spende-
rin von Avialles Erbgut genommen, aber ich konnte mich nicht dazu durchringen, 
ihre Leiche zu exhumieren.“ (IV, 979) Doch als der Durchbruch mit Hilfe des 
Gralsprojekts gelingt, gibt Jongleur die Idee des Klonens auf. Der Übergang 
scheitert zwar zunächst bei seinen Untergebenen, dennoch gibt Jongleur nicht auf. 
Er hat sich sogar doppelt abgesichert. Zum einen hegt er die Absicht, eines Tages 
im Cyberspace zu leben, zum andereren hat er einen physischen Androiden 
geschaffen, in den er mit seinem Bewusstsein schlüpfen zu können glaubt. 

„Der physische Felix Jongleur mochte sterben, doch im Speicher des Netzwerks, 
dem riesigen Telemorphix-Reservoir auf der anderen Seite des Landes, konnte sein 
unsterbliches Ich selbst wohlbehalten überstehen. Eines Tages würde er im elektro-
nischen Universum wieder frei sein, dem Tod ein für allemal entkommen […] Er 
rief die Steuerung auf, mit der er den Gralsprozeß in Gang setzen und seinen schla-
fenden virtuellen Doppelgänger erwecken wollte, einen Felix Jongleur, in den er 
schlüpfen würde, erfrischt und unsterblich, als ob der Tod nur ein Mittagsschläfchen 
wäre.“ (IV, 1081f.) 

Hier wird die christliche Idee der Transsubstantiation in neuer Form aufgegrif-
fen. Aber nicht Gottes Geist wird Fleisch, sondern des Menschen Leib wird Elekt-
ron. Wurde Gott Mensch, so wird der Mensch jetzt Gott, indem er sich unsterblich 
macht. 



VI. Metaphysik 

 330

Die Vorstellung von Post- und Transhumanisten, das Bewusstsein auf eine 
Festplatte oder einen Computerchip zu kopieren, berichtet niemals davon, wie das 
konkret funktionieren könnte. Wie sollen die Bewusstseinsinhalte erreicht werden, 
die ja immateriell sind? Zu den Bewusstseinsinhalten gehören auch die Erinnerun-
gen, die wir zwar aufrufen können, die aber in unserem Gedächtnis nur passiv 
anwesend sind. Sie sind nur potentiell existent. „’Wo befinden sich die Erinnerun-
gen eines Menschen?’ fragte Sellars zurück. ‚In seinem Gehirn, aber wo? Dieses 
Environment besteht im Gesamtzusammenhang des Netzwerks genau wie ein 
menschlicher Gedanke im Gehirn, aber es kann gut sein, daß wir in beiden Fällen 
niemals einen eindeutigen Ort werden angeben können’.“ (IV, 1101) Um das 
Problem des Kopierens von Bewusstseinsinhalten durchführen zu können, müsste 
man wissen, was ein Gedanke materialiter ist. Für die Umsetzung der Idee von der 
endgültigen Übersiedlung des Menschen in den Cyberspace aber muss ein hoher 
Preis gezahlt werden, wie Sellars, der große Aufklärer in diesem Roman, ausführt. 

„’Kindergehirne wurden dazu benutzt, dieses System zu betreiben, aber die bedau-
ernswerten Opfer sind nicht die Kinder, die wir gesucht haben. Die Gehirne, mit 
denen die Kapazitäten des Anderen ergänzt und erweitert wurden, stammten von 
Ungeborenen, von Föten, oder vielleicht waren sie sogar geklont’ […] ‚Das Netz-
werk,’ fuhr Sellars fort, ‚oder genauer gesagt der Andere war zweifellos an ihrem 
[der Kinder] Koma schuld. Aber nicht anders, als er euch alle davon überzeugte, ihr 
könntet nicht ohne schreckliche Schmerzen offline gehen. Wie ich schon erklärt 
habe, war die arme verlorene Kreatur, die wir den Andern nannten, ein Mensch mit 
abnormen, ja monströsen telepathischen Kräften. Ein Gedankenleser, Gedankenlen-
ker – er war von beidem etwas’.“ (IV, 1112) 

Der eigentliche Geheimnisträger des Romans ist Sellars. Er berichtet, dass 
neben dem gewaltigen Otherlandnetzwerk, das von der Gralsbruderschaft geschaf-
fen wurde, auch das Militär Forschungen betrieben und das Peregrine-Projekt ins 
Leben gerufen habe. Bei einem Unfall sei er, Sellars, der einzige Überlebende 
gewesen, weshalb er vom Militär als ein Geheimnisträger unter Arrest gestellt 
worden sei. Ihm sei es in seiner Forschungszeit sogar gelungen, eine Lebensform 
auf Informationsbasis zu schaffen, die versehentlich in das Gralsnetzwerk einge-
drungen war. „Die Dinge, die ich erschaffen hatte, kämpften, experimentierten, 
veränderten sich, reproduzierten sich, und das alles in meiner künstlichen Informa-
tionswelt.“ (IV, 1120) Sellars hatte beobachtet, dass diese Dinge begonnen hatten, 
sich zu verselbständigen. „Ich hatte die Anfänge von etwas geschaffen, woraus 
unter Umständen eine andere echte Lebensform werden konnte, vielleicht sogar 
eine rivalisierende Lebensform – auf Informationsbasis im Gegensatz zum organi-
schen Leben, das hier auf Erden bis jetzt das Normale ist, aber dennoch eine Form 
von Leben […] Manche Leute meinen, daß alles, was nicht organisch ist, per defi-
nitionem auch nicht lebendig sein kann. Doch was ich geschaffen hatte… erfüllte 
alle sonstigen Kriterien.“ (IV, 1121) Damit wird die Frage nach dem Leben neu 
gestellt. Inwiefern kann man davon sprechen, dass hier Leben, wenn auch nur auf 
Informationsbasis, existiert? Dieses „Leben“ ist sogar in der Lage, mit den Men-
schen im Cyberspace zu kommunizieren. 



VI. Metaphysik 

 331

Wenn wir sagen, der Mensch könne das Leben nicht schaffen, sondern nur 
durch Zeugung und Geburt weitergeben, so meinen wir damit das organische 
Leben. Aber könnte der Mensch Leben auf Informationsbasis erschaffen? Müsste 
er dazu wissen, was Information ist? Kann es überhaupt Leben geben, das nicht 
organisch ist? Oder wäre ein solches Leben nur simuliert? Auch wenn wir einen 
Androiden sehen, der eigenständig laufen und sprechen kann, ist „sein Leben“ nur 
simuliert. Die Information im Netzwerk ist jedoch nicht simuliert. Wo verlaufen 
also die Grenzen zwischen Leben und Nicht-Leben? Beim Organischen oder 
anderswo? Dieselbe Frage taucht auch auf, wenn ein Mensch sich nach und nach 
mit immer mehr „Ersatzteilen“ in einen Cyborg verwandelt. Ist er dann noch ein 
lebendiges Wesen? Wo ist das Leben geblieben, das im Zusammenspiel aller 
Organe bestand?  

Und doch gibt es einen Unterschied zwischen dem natürlichen Leben und dem 
künstlich geschaffenen. Das künstlich geschaffene Leben auf Informationsbasis ist 
nicht autonom, sondern abhängig davon, dass ihm von außen Energie zugeführt 
wird. Der Cyberspace und die in ihm befindlichen „Wesen“ benötigen zur Existenz 
ein Außen, von dem sie Energie erhalten. Das natürliche Leben dagegen ist auto-
nom, ihm muss keine Energie von außen zugeführt werden, weil es die Energie 
selbst ist. Natürlich könnte man einwenden, auch das Leben auf der Erde sei 
abhängig von einem Planeten, einer Atmosphäre und einer Sonne, weshalb auch 
das natürliche Leben keineswegs autonom sei. Aber das Spenden der Sonnenener-
gie findet nicht von außen statt. Sonne – Erde – Atmosphäre – Leben, das ist ein 
großer Zusammenhang auf derselben Ebene. Selbst wenn die Sonne erlöschen 
sollte, gilt das weiter. Denn das Leben ist ja nichts anderes als ein großes Potential, 
das im Materiellen grundsätzlich schlummert, weshalb es nichts von außen Hinzu-
gefügtes ist. Das Leben ist von selbst entstanden, es ist nichts, was zum materiellen 
Sein noch hinzukäme, sondern eine besondere Ausdrucksform eben dieses Seins. 
Man könnte auch sagen, die Entstehung des Lebens ist ein Erwachen des schlum-
mernden Potentials, das in der Materie steckt. Aber das künstliche „Leben“ auf 
Informationsbasis ist eben nicht von selbst entstanden, sondern etwas, das dem 
Sein hinzugefügt wurde. Weil es künstlich erschaffen wurde, und eben nicht ent-
standen ist, ist es kein Potential, das von sich aus in die Existenz treten könnte. Die 
Frage nach dem Leben erweist sich also als eine metaphysische Frage. 

Dass der Cyberspace zwischen Sein und Nichtsein angesiedelt ist, wird in der 
Romanszene ersichtlich, in der die Gruppe um Martine an Westernpioniere aus 
dem Netz gerät. Als der Gruppe etwas zu essen angeboten wird, lehnt sie dankend 
ab. „Paul seufzte. Wie begreiflich machen, daß sie keine Nahrung benötigten und 
schlicht keine Zeit mit Essen verschwenden konnten? Ständig mußten sie Aus-
flüchte erfinden, durften niemandem die Wahrheit über sich sagen… Man kam sich 
ein wenig vor wie ein Gott unter Sterblichen, allerdings bezweifelte er, daß sich 
Götter jemals so elend gefühlt hatten.“ (IV, 572) Während die Westernpioniere 
nämlich reine Informationseinheiten sind, sind Martine und Paul Menschen, die 
von der Außenwelt in Rollen geschlüpft sind. Worin liegt eigentlich der ontologi-
sche Unterschied zwischen einem Menschen, der aus dem RL kommt und in der 



VI. Metaphysik 

 332

VR nur in eine Rolle schlüpft, und einer bloß fiktiven, für das Netzwerk program-
mierten Spielfigur? Während die Spielfigur beim Tod einfach erlischt, wird der 
Mensch ausgeloggt, jedenfalls unter normalen Umständen. Aber in dem Augen-
blick, in dem er sich nicht mehr ausloggen kann, ergeht es ihm wie den Spielfigu-
ren. Er kann tatsächlich sterben. Der Unterschied besteht lediglich darin, dass der 
Mensch auch außerhalb der Virtualität einen Körper hat, die Spielfigur nicht. Die 
These dieses Romans besteht also darin, die Möglichkeit einzuräumen, dass der 
Mensch als reiner Geist im Cyberspace sterben kann und sein Körper, der sich 
außerhalb des Cyberspace aufhält, davon betroffen ist.  

Williams’ Otherlandzyklus macht uns nicht nur auf die Möglichkeiten und 
Gefahren des Cyberspace aufmerksam, sondern ist zugleich eine Vorwegnahme der 
Idee vom Menschen der Zukunft. Otherland erzählt etwas über die Mentalität des 
künftigen Menschseins. Der postmoderne Mensch hat sein Sein bereits an der 
Schnittstelle zwischen wirklicher Welt und virtueller Welt angesiedelt. Noch ist der 
letzte Schritt nicht vollzogen, noch genießt der Mensch das natürliche Leben, das 
im Atmen, Essen, Arbeiten, Träumen, Geselligsein und vielem anderen Tun und 
Lassen besteht. Noch ist ihm die Natur nicht ausgetrieben, und das wird wohl auch 
langfristig nicht geschehen. Aber der moderne Mensch ist auch neugierig auf das 
kommende Zeitalter. Dass das natürliche Leben langfristig als Last empfunden 
werden könnte, wird heute schon deutlich. Wir leben in einer Gesellschaft, in der 
dem Menschen zunehmend die Verantwortung für eigenes Handeln durch die 
Technisierung abgenommen wird. Es ist daher nicht verwunderlich, wenn die Men-
schen eine entsprechende Mentalität entwickeln, die darin besteht, nicht mehr 
eigenverantwortlich handeln oder Lasten übernehmen zu wollen. Wie Sherry 
Turkle gezeigt hat, ist es im Cyberspace leichter, verantwortungslos zu agieren.374 
In unserer heutigen Ökonomie werden den Menschen überflüssige Produkte sogar 
nachgeworfen, ohne dass sie sich dafür anstrengen müssten. Ich sage nicht, dass 
alle Menschen so handeln oder denken, ich spreche nur von einer schleichenden 
Tendenz, die ich glaube, beobachtet zu haben. In einer Welt, in der sich niemand 
anstrengen muss, in der niemand mehr Ziele haben muss, wird das Leben „lang-
weilig“. Es ist daher kein Wunder, wenn es die Menschheit in den Cyberspace 
treibt, wo man noch Abenteuer erleben kann. Wer aber glaubt, der Cyberspace sei 
eine Form von Befreiung, der irrt. Denn das alte Gefängnis, der Leib, wird durch 
ein neues Gefängnis, den Cyberspace, nur ersetzt. Die Folge eines ernst gemachten 
Cyberspace besteht darin, ein Leben ohne Essen, ohne Trinken, ohne Atmen, im 
Grunde ein Leben ohne Stoffwechsel zu führen. Das ist die gnostische Reduzie-
rung: ein Leben ohne Leib. Ein solches Leben nistet sich in der Maschine ein. Aber 
kann ein solches Leben noch Leben genannt werden? 

Scott Bukatman erwähnt am Ende seiner Abhandlung Terminal Identity, das 
Konzept des Körpers ohne Organe stamme von Gilles Deleuze und Felix Guattari 
in ihrem Werk Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie. Dieses Konzept 
stelle eine Opposition gegen die Tiefe des Subjekts dar und stehe gegen das Telos 

                                                 
374 Vgl. oben S. 300-302. 



VI. Metaphysik 

 333

von Theologie und instrumenteller Vernunft. Aber der Körper ohne Organe könne 
nicht wirklich erreicht werden. Der Körper werde zu einer Wunschmaschine. Im 
Körper ohne Organe fusioniere der Körper mit der Welt. Die entkörperte Fusion 
mit den Feldern und Ordnungen des elektronischen Raums, die Auflösung des 
Körpers in Noozyten, der Verlust der Körperorgane im Cyborg und die kyberneti-
sche Existenz im Cyberspace seien nichts anderes als Manifestationen der Trans-
zendenz.375 

Die Otherland-Phantasie ist nichts anderes als die Wiederherstellung eines ver-
loren geglaubten Jenseits, aber mit dem Unterschied, dass der Mensch an die Stelle 
Gottes getreten ist, und dass das Jenseits schon im Diesseits zu haben ist. Der 
Mensch verharrt nicht passiv im Angesicht Gottes, sondern gestaltet selbst aktiv. In 
seinem Buch Philosophie der Maschine schreibt Martin Burckhardt: „In seinen 
digitalen Aggregatzustand überführt, verwandelt sich der Buchstabe zur Simulation 
eines Buchstabens, die Zahl zur Simulation einer Zahl, das materielle Objekt zu 
einer Summe von Raumpunkten, die für die Grenzen des Objekts stehen. Weil die 
Maschine sich die ganze Welt einzuverleiben vermag, tritt sie als Weltsimulation in 
Erscheinung: eine Parallelwelt, in der mögliche Zukünfte durchgespielt werden.“376 
Genau darum handelt es sich im Otherlandnetzwerk. 

Man kann das Otherlandnetzwerk aber auch als Wahrmachung der Philosophie 
von Jean Baudrillard betrachten. Otherland ist der Roman, in dem die Realität in 
Hyperrealismus versinkt, in dem die Verdoppelung des Realen stattfindet, wo der 
Widerspruch zwischen Realem und Imaginärem ausgelöscht ist.377 So wie die neo-
kapitalistische, kybernetische Ordnung im Sinne Baudrillards die absolute gesell-
schaftliche Kontrolle anstrebe, so strebt Felix Jongleur nach der absoluten Welt-
macht, die nur absolut ist, wenn sie mit der Unsterblichkeit verbunden ist. Die vir-
tuelle Realität wird so real, dass man in ihr und durch sie ins Koma fallen und 
sogar in ihr sterben kann. Sieht Baudrillard in den USA die hyperreale Gesellschaft 
perfekt umgesetzt, so ist das Otherlandnetzwerk die wahrgemachte hyperreale 
Gesellschaft schlechthin. Der Cyberspace ist ein von Menschen geschaffener dritter 
Raum, der wie der Weltraum unendlich groß ist und dessen Eroberungspotentiale 
grenzenlos. Jetzt, wo die kapitalistische Gesellschaft nicht nur alle Länder des Pla-
neten Erde kolonialisiert hat, sondern auch die Tiefen der Weltmeere und die des 
Weltraums, bleibt nur noch eine einzige Sphäre übrig: die Imagination und ihr 
Raum – der Cyberspace. Dieser Raum – „erfunden“ und „entdeckt“ gleichermaßen 
– könnte zum letzten Zufluchtsort einer kapitalfreien Zone werden. Aber Tad Wil-
liams zeigt uns mit seinem Roman, dass die Idee der Realisierung von Freiheit, 
Gleichheit und Brüderlichkeit auch im Cyberspace bereits antiquiert ist. Wie schon 
von Baudrillard vermutet, hat sich das Kapital hier schon lange eingenistet und ist 
auf Eroberungsfeldzug gegangen. Eine Welt ohne Geschäft darf es nicht geben. 

                                                 
375 Vgl. Bukatman, Terminal Identity, 325f. Bukatman gibt keinen genauen Hinweis auf seine Quelle; 
die Angabe von Seitenzahlen fehlt. 
376 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 32. 
377 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 113f. 



VI. Metaphysik 

 334

5.4. Star Trek – Raumschiff Voyager: Chaoticas Braut 
Zu Tad Williams’ Otherland scheint der Cyberspace in der Fernsehserie Raum-

schiff Voyager geradezu einen Gegenpart zu bilden. Der Cyberspace ist hier bereits 
zum Holodeck weiterentwickelt worden. Raumschiff Voyager ist ein Ableger der 
von Gene Roddenberry 1966 kreierten Fernsehserie Raumschiff Enterprise. Bisher 
sind mehrere Ableger entstanden, die alle unter dem Namen Star Trek firmieren. 
Das Holodeck gibt es allerdings schon in der Star-Trek-Serie The next generation. 

Die Besatzung des Raumschiffes mit dem Namen Voyager ist im 24. Jahrhun-
dert durch einen Unfall etwa 70.000 Lichtjahre von der Erde entfernt in einen ande-
ren Teil der Milchstraße geschleudert worden und sucht nun nach einem Weg 
zurück zur Erde. Zum Glück, könnte man sagen, gibt es auf dem Raumschiff das 
Holodeck, eine „Abenteuerspielwiese“, die von der Besatzung als Freizeitvergnü-
gen genutzt wird. Das Holodeck ist im Prinzip ebenfalls eine Art Cyberspace, nur 
mit dem Unterschied, dass man in diesen nicht nur geistig, sondern darüber hinaus 
auch körperlich eintreten kann. Das Holodeck ist ein Ort, an dem Computerpro-
gramme ganze alternative Welten neu schaffen, in denen die Crewmitglieder der 
Voyager eintauchen, als handele es sich um reale Welten. Die Menschen, Tiere, 
Pflanzen und Gegenstände, die für das Holodeck programmiert wurden, existieren 
nicht wirklich, sondern nur virtuell, sie sind Wesen und Dinge aus Photonen, also 
aus Lichtteilchen. Nun kann man auf einem Holodeck Abenteuer aus vergangenen 
Zeiten erleben (beispielsweise als Ritter, Cowboy oder Piratenkapitän) oder auch 
solche aus der Zukunft. Aber auch normale Gespräche mit erfundenen oder auch 
verstorbenen Menschen sind möglich. Captain Janeway beispielsweise, die Kom-
mandantin des Schiffes, philosophiert auf dem Holodeck gerne mit einem photoni-
schen Leonardo da Vinci. Ob dieser auch so ähnlich wie die Person Leonardo da 
Vinci spricht oder reagiert, die real gelebt hat, hängt davon ab, über welche Infor-
mationen bezüglich dieser Person das Programm verfügt. Gefahren, wie sie Tad 
Williams beschworen hat, scheinen vom Holodeck nicht auszugehen, und es wird 
auch nicht für kommerzielle Zwecke missbraucht.  

 
Hintergrund der Raumschiff-Voyager-Folge Chaoticas Braut aus dem Jahre 

1998 ist die Science-Fiction-Story Captain Proton, die allerdings eine Erfindung 
von Star Trek selbst ist, und bei der so getan wird, als handele es sich um eine 
Fernsehserie, die in den 1930er Jahren in den USA existiert hat. Ein gewisser Cap-
tain Proton ist der Protagonist, der die Menschen der Erde vor bösen Aliens 
schützt. Diese Story baut einer der Offiziere des Raumschiffs Voyager, Tom Paris, 
als Abenteuer in ein Holodeckprogramm ein. Dieser will zusammen mit seinem 
Freund Harry Kim ein Holodeck-Abenteuer dieser Science-Fiction-Story erleben, 
wobei Tom Paris in die Rolle des Captain Proton schlüpft. In diesem Abenteuer 
lebt ein Außerirdischer, der mächtige Diktator Chaotica, in einer Festung auf dem 
Planeten X. Er hat Captain Protons Sekretärin, Miss Goodheart, entführt, und will 
sie der Königin des Spinnenvolkes, Arachnia, als Geschenk und Menschenopfer 
anbieten. Denn Chaotica schwärmt leidenschaftlich für Arachnia und begehrt sie 
zur Verbündeten und Ehefrau. Mit Hilfe seiner Geheimwaffe, des „Todesstrahls“, 



VI. Metaphysik 

 335

hat sich Chaotica zum Herrn über fast das ganze Universum gemacht. Wohlge-
merkt: Sowohl Chaotica als auch Miss Goodheart sowie alle anderen in der Hinter-
grundstory Captain Proton handelnden Figuren sind holographische Projektionen, 
existieren also nicht wirklich, sondern nur auf dem Holodeck. Lediglich Tom Paris 
und Harry Kim agieren als reale Menschen in einer holographischen Umgebung. 
Während die beiden ihr Abenteuer erleben, und Chaotica zunächst von ihrem 
Spielraumschiff aus bekämpfen und danach auf dem Planeten X landen, um in 
Chaoticas Festung einzudringen, bilden sich auf dem Holodeck zusehends merk-
würdige Verzerrungen, die sich die beiden „Abenteurer“ nicht erklären können. 
Zudem bekommt das reale Raumschiff Voyager auf seiner Fahrt durch das Univer-
sum Probleme. Gravimetrische Kräfte unterbrechen den Energiezufluss sowie den 
Zugriff auf die Kontrollsysteme und andere Funktionen. Die Replikatoren und die 
sanitären Anlagen versagen zusehends. Zuletzt kann sich das Raumschiff nicht 
einmal mehr fortbewegen und gerät in den Subraum,378 weil die Antriebskräfte ver-
sagen. Es gelingt Tom Paris nicht, das Holodeck-Programm abzustellen, weil die 
Kontrollsysteme nicht funktionieren. Der Mannschaft um Captain Janeway wird 
klar, dass die Probleme des Schiffes etwas mit dem Holodeck zu tun haben. 

Aus den Verzerrungen des Holodecks gehen schließlich unbekannte Lebens-
formen hervor, die aussehen wie Polizisten aus den USA der 1930er Jahre. Diese 
behaupten, ihr Leben basiere auf Photonen. Nachdem der Anführer dieser Wesen 
schnell bemerkt hat, dass es nicht möglich ist, mit Chaotica auf Augenhöhe zu 
sprechen, begegnet er Tom Paris und dem technischen Offizier Tuvok. Während 
für die Offiziere der Voyager der „Polizist“ photonisch ist, also nicht wirklich 
existiert, sondern im Grunde nur „im Computerspiel“, behauptet dieser umgekehrt, 
dass die Offiziere der Voyager nicht wirklich existieren. Auf Tuvoks Erklärung 
„Dieser Planet [X] ist nicht real,“ antwortet das photonische Wesen: „Sie sind eine 
Illusion.“ Tuvok kommt zu dem Schluss, dass ihr Raumschiff in einer Weltraumre-
gion festsitzt, die sich mit der der photonischen Wesen überschneidet: „Ein alter-
nierendes Universum.“ Immer wenn die photonischen Fremden die Voyager scan-
nen, ist das Raumschiff der Erde für sie genauso eine holographische Projektion 
wie umgekehrt. Dagegen sind für die photonischen „Polizisten“ Chaotica und seine 
Untergebenen real, mit denen sie nun einen Kampf austragen. Es zeichnet sich ein 
bewaffneter Konflikt zwischen den photonischen Fremden und Chaoticas holo-
graphischer Armee ab, der soviel Energie abzieht, dass dem Raumschiff Voyager 
über kurz oder lang der Kollaps droht. Schließlich kommt das Besatzungsmitglied 
Seven of Nine auf die Idee, den eigenen Doctor einzuschalten, da dieser selbst eine 
holographische Projektion ist. Als dieser mit dem führenden holographischen „Po-
lizisten“, der den Doctor als „existent“ identifiziert, über die Sachlage spricht, er-
klärt er diesem, auch er und das Volk der Erde seien Gegner Chaoticas, den man 

                                                 
378 Der Subraum ist ein abstrakter, nicht sichtbarer Ort unterhalb des Spektrums des sichtbaren 
Raums, ein extradimensonaler Raum oder auch eine Raumanomalie, in dem jedoch, zumindest in die-
ser Folge, photonische Fremde leben. Der Umstand, dass die Voyager in den Subraum gezogen wird, 
wird äußerlich nicht dargestellt. 



VI. Metaphysik 

 336

besiegt sehen wolle. Captain Proton sei der einzige, der Chaotica erfolgreich be-
kämpfen könne, weshalb er dem „Polizisten“ seinen Plan erläutert und ihn bittet, 
das Feuer einzustellen, damit Captain Proton ungehindert eingreifen kann. Der 
„Polizist“, erfreut über den neuen Verbündeten, ist einverstanden. Captain Janeway 
erhält bei dem nun folgenden Einsatz die Aufgabe, die Rolle der Königin des Spin-
nenvolkes, Arachnia, zu spielen, um Chaotica von seiner Geheimwaffe abzulenken. 
Die Mission ist erfolgreich. Nachdem Arachnia Chaoticas Festung betreten hat, 
greift Tom Paris mit seinem Spielraumschiff die Bastion des Tyrannen an. Arach-
nia gelingt es, den holographischen Diktator mit einem Energiestrahler niederzu-
strecken. Die photonischen Fremden schließen die Verzerrungen, und das Holo-
programm kann wieder abgeschaltet werden. Das betroffene Holodeck wird versie-
gelt. Die Voyager kann den Subraum verlassen.  

 
Immer mehr scheint die Realität aus den Fugen zu geraten. Gibt es neben dem, 

was wir Wirklichkeit nennen, vielleicht andere Ebenen, die wir nicht (er)kennen 
können, die aber genauso real sind wie unsere? Die Folge Chaoticas Braut zeigt, 
dass wir mit den herkömmlichen Mitteln der Empirie nicht mehr sagen können, ob 
unsere äußere Wirklichkeit oder die Wirklichkeit des Cyberspace den höheren 
Anspruch hat. Welche Seite in dieser Folge kann für sich beanspruchen, die Reali-
tät zu repräsentieren? Die photonischen Fremden oder die Besatzung des Raum-
schiffes Voyager? Einerseits gibt es keine Ebene, die beide gemeinsam für sich 
beanspruchen könnten. Der holographische „Polizist“ bezeichnet Tom Paris und 
Tuvok als Illusion und umgekehrt diese ihn. Andererseis zeigt der Dialog zwischen 
beiden Seiten, dass es zu einem Ineinandergreifen von realer und holographischer 
Welt kommt. Schuld daran ist allerdings die Besatzung des Raumschiffes Voyager, 
die die holographische Projektion von Captain Protons Welt erfunden hat. Wenn 
wir also den Verlust der Realität beklagen, müssen wir feststellen, dass wir selbst 
dafür gesorgt haben. 

Hierzu muss man wissen, dass der Simulationsspieler selbst bestimmen kann, 
inwiefern die holographische Projektionen „echt“ sind. Das hängt davon ab, wie 
„dicht“ die Lichtpartikel zusammengesetzt sind. So ist beispielsweise der Doctor 
der Voyager ein holographisches Wesen, das aus reinem Licht besteht, aber seine 
Lichtpartikel sind so „dicht“ gegeneinander programmiert worden, dass sie wie 
Materie wirken. Nur so ist es dem Doctor möglich, medizinische Geräte anzufassen 
und Menschen zu operieren. Inwiefern also ein holographisches Abenteuer, wie 
Tom Paris und Harry Kim es erleben, „echt“ ist, hängt davon ab, inwiefern die 
Spieler mit oder ohne Sicherheitsprotokoll spielen bzw. welchen Sicherheitsgrad 
das Abenteuer hat. Man kann den Grad der materiellen Dichte von Wesen und 
Gegenständen programmieren. Ob man sich also mit einem photonischen Messer 
verletzen kann oder nicht, hängt von der Programmierung des Abenteuers ab. Ho-
lographische Projektionen wie Chaotica oder Miss Goodheart wirken in der Cap-
tain-Proton-Simulation immerhin wie reale Menschen, die man anfassen kann. 

In der Folge Chaoticas Braut prallen Chaoticas Faserstrahlen bei Captain Jane-
way (Arachnia) ab. In diesem Spiel sind die photonischen Strahlen also völlig 



VI. Metaphysik 

 337

ungefährlich. Dagegen wird Janeway von Chaotica mit Hilfe eines energetischen 
Eindämmungsfeldes gefangengesetzt. Hier nutzt der Diktator keine Photonen, son-
dern er greift auf ein real existierendes Funktionssystem innerhalb des Schiffes 
zurück, weil sein Programm ihm das als Handlungsmöglichkeit anbietet. Man 
könnte beinahe meinen, Chaotica entwickele eine gewisse Eigendynamik in seiner 
Handlungsweise. Sein Größenwahnsinn ist zwar programmiert, aber dennoch hat er 
einen gewissen Handlungsspielraum, da ansonsten das Abenteuer für Tom und 
Harry langweilig wäre. Aber da Chaotica eben nur ein programmiertes Lichtwesen 
ist, verfügt es nicht über Vernunft. Es wäre dem Diktator niemals klarzumachen, 
dass er sein Feuer einstellen soll, weil ansonsten unbeteiligte Fremde, nämlich die 
photonischen Wesen aus dem Subraum, gefährdet wären. Dass die Fremden gar 
nicht zum Abenteuerspiel gehören, weiß Chaotica nicht und würde er auch nicht 
verstehen, da er nur ein Programm ist, das keine Metaebene kennt. Mit anderen 
Worten: Was für Tom und Harry einfach nur ein abwechslungsreiches und folgen-
loses Spiel ist, ist für die Fremden tödlicher Ernst. 

Die fremden photonischen Wesen, die im Gegensatz zu Chaotica vernunftbe-
gabt sind, mischen sich nur deshalb in das Spiel ein, weil erstens Tom Paris durch 
das Öffnen des Holodecks einen Subraum eröffnet hat, in dem photonische Wesen 
leben können, und zweitens weil sich das Raumschiff zufälligerweise gerade in 
einer Weltraumregion aufhält, in der diese photonischen Wesen existieren. Die 
Folge ist, dass der Subraum des Holodecks und der Subraum der fremden photoni-
schen Wesen sich miteinander vermischen. Das sind die Verzerrungen, die Tom 
und Harry auf dem Holodeck beobachtet haben, und die nur deshalb entstehen, 
weil sich diese Wesen durch Chaoticas Angriffe in ihrer Existenz bedroht fühlen 
und ein klärendes Gespräch suchen. 

Ob es ein solches photonisches Leben wirklich geben könnte, haben wir in ähn-
licher Weise bereits bei Tad Williams’ Otherlandzyklus diskutiert, als es um Leben 
auf Informationsbasis ging. Hier nun ist die Frage nach der Möglichkeit von Leben 
auf photonischer Basis relevant. Im Unterschied zu Otherland und zu den holo-
graphischen Projektionen, die von der Raumschiffbesatzung der Voyager kreiert 
wurden, handelt es sich bei dem photonischen Leben aus dem All gerade nicht um 
künstlich geschaffenes Leben. Dieses muss also als natürlich vorausgesetzt werden. 
Im Gegensatz zum künstlich geschaffenen Leben auf Informationsbasis könnte 
man hier sagen, dass photonisches Leben durchaus denkbar ist. Nach unseren Be-
griffen hat Leben etwas zu tun mit den Kriterien von Stoffwechsel, Fortpflanzung, 
Vererbung, Zellen, strukturalem Aufbau von Körpern, Reizbarkeit. Ob Viren 
lebende Wesen sind, lässt sich nicht letztgültig beurteilen, da die genannten Krite-
rien für sie nur zum Teil gelten. Dürfen wir diese Kriterien anwenden, wenn wir 
von Leben auf photonischer Basis sprechen? Oder könnte es auch ein Leben geben, 
das ganz anders organisiert ist? Davon, wie die photonischen Wesen leben, erfah-
ren wir in der Folge Chaoticas Braut nichts. Licht bedeutet Leben oder ist zumin-
dest eine Voraussetzung für Leben. Licht trägt das Leben geradezu in sich. Man 
könnte sagen, nur weil wir fremdes Leben, das das Licht zu seinem Substrat hat, 
nicht erkennen können, heißt das noch lange nicht, dass es ein solches Leben nicht 



VI. Metaphysik 

 338

geben könnte. Aber gerade weil oder solange wir es nicht erkennen können, bleibt 
das Leben photonischer Wesen bis zum Erweis des Gegenteils eine müßige meta-
physische Spekulation. 

Nur noch eine letzte Frage: Warum sehen die holographischen Fremden aus wie 
Polizisten aus den USA der 1930er Jahre? Man kann vermuten, dass sich die frem-
den Wesen, die sich intensiv um eine vernünftige Kommunikation bemühen, nur 
auf das Programm von Tom Paris reagieren, der eine Science-Fiction-Serie der 
amerikanischen 1930er Jahre als Hintergrundfolie für sein Abenteuer verwendet. 
Die Fremden sind also bestrebt, auf eine Weise zu erscheinen, die der Besatzung 
des Raumschiffes Voyager bekannt ist. Auf diese Weise wollen sie friedensstiftend 
und entgegenkommend in Erscheinung treten. „In Wirklichkeit“ dürften die photo-
nischen Wesen ganz anders aussehen. 

Das Holodeck ist die beliebteste Freizeitaktivität der Voyager-Besatzung. Jeder 
Teilnehmer erhält die perfekte Illusion, ein Abenteuer erleben zu können, ohne 
dabei sein Leben aufs Spiel zu setzen. Die Simulation ist von der Realität nicht 
mehr zu unterscheiden. Das Holodeck ist die deckungsgleiche Realisierung dessen, 
was Wolfgang Giegerich die moderne Form der Seligkeit, den „Thrill“, genannt 
hat. Der Mensch bemüht sich, sich immer intensiver in eine Als-ob-Realität hinein-
zubewegen. Diese Realität bietet die absolute Unmittelbarkeit des einmaligen jetzi-
gen Moments im eigenen Leben. Das Ich spürt hier die unmittelbare Gewissheit, 
sich selbst auszuleben und zu fühlen, und es begehrt, den Augenblick zu verewi-
gen. Die Unterscheidung zwischen wahrer Welt und scheinbarer Welt wird nicht 
nur in der Präsentation aufgehoben, sondern auch in der Wirklichkeit selbst, da 
photonische Lebewesen auftauchen, die sich der Kontrolle durch die Besatzung 
entziehen. Das Holodeck ist einerseits der perfekte Ausdruck dafür, dass der 
moderne Mensch der Natur seinen eigenen Willen aufgezwungen hat, da er jetzt 
sogar in der Lage ist, Licht zu materialisieren. Die Folge Chaoticas Braut zeigt 
jedoch andererseits, dass dem Willen des Menschen zur Beherrschung der Natur 
Grenzen gesetzt sind. 

 
Wir sind damit an das Ende der Untersuchung um den Cyberspace angelangt. 

Der Cyberspace oder das Holodeck scheint sich je nach Auffassung als eine 
Zuflucht des Individuums vor der Wirklichkeit oder als Erfüllung seiner geheim-
sten Wünsche zu erweisen. Aber wer ist es, der da flüchtet oder sich einen Wunsch 
erfüllt? Kann man angesichts dessen, was Sherry Turkle über das Ego im Cyber-
space geschrieben hat, überhaupt noch von einem einheitlichen Ich sprechen? Ist 
die Rede von einem einheitlichen Subjekt nicht schon längst antiquiert? Und was 
meinen wir, wenn wir von Ich reden? Dazu gibt es bereits in der eigenen Tradition 
die verschiedensten Konzepte. 
 

6. Die Frage nach der Identität des Ich 
Wer die metaphysische Frage nach der Wirklichkeit stellt, der fragt auch nach 

dem Ich. Was ist es, das unsere Identität ausmacht? Woran erkenne ich, dass ich 
ich bin und nicht jemand anders? Das Ich bezieht sich auf die organische und bio-



VI. Metaphysik 

 339

graphische Einmaligkeit und Kontinuität des Individuums. Die Frage, wenn sich 
das Individuum durch seine Geschichte ändert, sich auch etwas an der Identität 
ändert, wird kontrovers diskutiert. Ich bin nicht mehr derselbe Mensch, der ich 
noch vor zwanzig Jahren war. Bin ich also noch mit mir identisch oder nicht? 
Identität ist ein dialektischer Begriff. Die Tatsache, dass ich mich verändere und 
die Tatsache, dass ich zugleich ich selbst bleibe, müssen zusammengedacht wer-
den. Identität enthält verschiedene Aspekte wie Personalität, Sozialität, Rollener-
wartungen, Interaktionen, die Fähigkeit zur Distanz mit sich selbst, und die Fähig-
keit, die eigene Identität zu „entwerfen“. In der abendländischen Philosophie ist die 
Frage nach der Identität intensiv geführt worden. Denn die Science Fiction stellt in 
ihren Gedankenexperimente die Identität des Ich in Frage. Im folgenden sollen 
zunächst ausgewählte philosophische Positionen zur Identitätsfrage erörtert wer-
den. Anhand der Science Fiction soll anschließend aufgezeigt werden, wie diese 
abendländischen Konzeptionen problematisiert und herausgefordert werden.379 

 
6.1. René Descartes 
Die Frage nach dem Ich markiert die Ablösung des mittelalterlichen durch das 

neuzeitliche Denken. Bis dahin galt Gott als das nicht hintergehbare Fundament 
allen Seins. Doch mit der Neuzeit kamen Zweifel daran auf. Diese Zweifel führten 
zu der Frage nach der absoluten Substanz, also dem, was nicht bezweifelt werden 
kann. In Descartes Werk Meditationes de prima philosophia (1641) hat der Zweifel 
die Funktion, den Realismus der alltäglichen Erfahrung zu erschüttern. Alles, was 
der Mensch wahrnimmt, sieht, hört, fühlt kann bezweifelt werden. Die sinnliche 
Erfahrung allein genügt Descartes nicht, um Zweifel zu zerstreuen. Wenn man nur 
sicheres Wissen akzeptieren wolle, müsse man also von der Annahme materieller 
Dinge zunächst absehen. Der Zweifel ist bei Descartes eine Methode, das heißt es 
geht ihm nicht darum, den Realismus selbst zu widerlegen oder die Möglichkeit 
der Wahrheit in Frage zu stellen, sondern um die Frage, ob bestimmte Urteile den 
Charakter von Erkenntnissen haben.380 Ich könnte mich in allem täuschen, sagt 
Descartes, nur über eines nicht: meine eigene Existenz. Selbst wenn es einen bösen 
Gott gebe, der den Menschen in allen Dingen täuschte, so würde er es doch niemals 
„fertigbringen, daß ich nichts bin, solange ich denke, daß ich etwas sei.“381 Selbst 
wenn der Mensch die eigene Existenz verleugnete, so könnte nicht bezweifelt wer-
den, dass es etwas gibt, das denkt. Gerade im Zweifel also werde der Mensch sei-
ner Existenz gewahr und gewiss. Descartes’ Satz „Cogito ergo sum“ ist kein logi-
scher Satz, da das zu Beweisende ja schon vorausgesetzt wird. Dieser Satz ist 
vielmehr eine Einsicht in die Natur rationalen Denkens.382  

 

                                                 
379 Wir werden das Problem der Interaktion zwischen Subjekt und Cyberspace hier nicht behandeln, 
weil das Thema bereits angeschnitten wurde. Vgl. oben S. 300-302. 
380 Vgl. Röd, Descartes, 172. 
381 Descartes, Meditationen II, 3. (S. 43). 
382 Vgl. Röd, Descartes, 173. 



VI. Metaphysik 

 340

6.2. John Locke 
In Buch II, cap. 27 seines Werkes Versuch über den menschlichen Verstand 

(Essay concerning human understanding, 1690) fragt John Locke nach den Krite-
rien von Identität, welche ihn zum Problem des Subjekts führen. Zunächst 
bestimmt er die Identität von Dingen. Er geht von einem Ding aus, das er zu einer 
bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort betrachtet und dann mit dem vergleicht, 
wenn es zu einer anderen Zeit existiert. Locke kommt zu folgendem Schluss: 
„Darin also besteht Identität, wenn sich die Ideen, denen sie zugeschrieben werden, 
ganz und gar nicht von dem unterscheiden, was sie im Augenblick unserer früheren 
Betrachtung, mit ihrem gegenwärtigen Dasein verglichen, gewesen sind.“383 So wie 
zwei Dinge nie zur selben Zeit am selben Ort sein könnten, so könne auch nicht ein 
Ding zur selben Zeit an verschiedenen Orten sein. Identität beruhe jedoch nicht auf 
einer Masse derselben Partikel, das heißt eine Veränderung eines Objekts bedeute 
nicht, dass es auf einmal ein anderes sei. „Eine Eiche, die sich vom Pflänzchen 
zum großen Baum entwickelt hat und dann gefällt wird, ist noch dieselbe Eiche.“384 
Locke macht hier als Argument die Organisation des Körpers geltend, die alle Par-
tikel zu ein und demselben Leben verbindet. Das Gleiche gelte für den Menschen. 
Dessen Identität „besteht nämlich offenbar in nichts anderem als in der Teilnahme 
an demselben Leben, welches durch beständig in Fluß befindliche Partikel der 
Materie fortgesetzt wird, die in ihrer Aufeinanderfolge mit demselben organisierten 
Körper lebensfähig verbunden sind.“385 Entscheidend für Locke ist die Gestalt des 
Menschen, nicht sein Geist. Würde man nämlich eine menschliche Gestalt sehen, 
die nur die Intelligenz eines Papageis aufbrächte, würde man sie für einen sehr 
dummen Menschen halten. Sähe man aber eine papageienhafte Gestalt, die 
menschliche Vernunft aufbrächte, würde man sie für einen klugen Papagei halten. 
Mensch und Person sind für Locke verschiedenes. Während er den Menschen nur 
am Körper festmacht, definiert Locke die Person als „ein denkendes, verständiges 
Wesen, das Vernunft und Überlegung besitzt und sich selbst als sich selbst 
betrachten kann.“386 Durch seine eigenen Wahrnehmungen werde ein jeder „für 
sich selbst zu dem, was er sein eigenes Ich nennt.“387 Es komme nicht darauf an, ob 
dasselbe Selbst in verschiedenen Substanzen weiterbestehe. „Denn da das Bewußt-
sein das Denken stets begleitet und jeden zu dem macht, was er sein Selbst nennt 
und wodurch er sich von allen anderen unterscheidet, so besteht hierin allein die 
Identität der Person, das heißt das Sich-Selbst-Gleich-Bleiben eines vernünftigen 
Wesens.“388 Nun gibt Locke aber zu bedenken, dass das Bewusstsein unterbrochen 
werde, etwa dadurch, dass der Mensch etwas vergesse, dadurch, dass er nicht alle 
Handlungen seiner Vergangenheit überblicken könne oder einfach nur durch den 
Schlaf. Doch das betreffe nicht die Identität der Person. Die Frage sei nur, was die 

                                                 
383 Locke, Versuch, 410. 
384 Locke, Versuch, 413. 
385 Locke, Versuch, 415. 
386 Locke, Versuch, 419. 
387 Locke, Versuch, 420. 
388 Locke, Versuch, 420. 



VI. Metaphysik 

 341

Identität ausmache. „Denn soweit ein vernunftbegabtes Wesen die Idee einer ver-
gangenen Handlung mit demselben Bewußtsein, das es von einer gegenwärtigen 
Handlung hat, wiederholen kann, ebenso weit ist es dasselbe persönliche Ich.“389 
Auch wenn ein Körperglied abhanden komme, zum Beispiel durch einen Unfall, 
sei die Identität davon nicht betroffen. „Die Identität der Person erstreckt sich nicht 
weiter als das Bewußtsein.“390 

Nun fragt Locke in einem Gedankenexperiment, was denn sei, wenn man die 
Seele eines Fürsten mit der eines Schusters austauschen würde. „Jeder sieht ein, 
daß der Schuster dann dieselbe Person sein würde wie der Fürst und nur für dessen 
Taten verantwortlich. Aber wer würde sagen, es sei ein und derselbe Mensch?  […] 
die Seele würde trotz all ihres fürstlichen Gedankens keinen anderen Menschen aus 
ihm machen. Vielmehr würde jener Mensch für jeden, sich selbst ausgenommen, 
derselbe Schuster sein.“391 Die Identität der Person bestehe also nicht in der Identi-
tät der Substanz, die Locke mit dem Körperlichen identifiziert, sondern in der 
Identität des Bewusstseins. Offenbar geht Locke davon aus, dass, angenommen, es 
gebe so etwas wie ein übertragbares Bewusstsein, dann dieselbe Person in ver-
schiedenen Körpern stecken könnte. Auf die Frage, was denn wäre, wenn 
bestimmte Erinnerungen an das eigene Leben unwiederbringlich verloren wären, 
ob der Mensch dann immer noch dieselbe Person wäre, antwortet Locke: „Wir 
müssen hier beachten, worauf das Wörtchen Ich angewendet wird. In diesem Fall 
ist damit offenbar nur der Mensch gemeint […] Wenn es jedoch für denselben 
Menschen möglich wäre, zu verschiedenen Zeiten je ein besonderes übertragbares 
Bewußtsein zu haben, dann würde zweifellos derselbe Mensch zu verschiedenen 
Zeiten verschiedene Personen darstellen.“392 So wie zwei Personen in einem Men-
schen stecken könnten, so sei auch umgekehrt eine Person in verschiedenen Kör-
pern denkbar. 

„Nehmen wir an, wir könnten uns zwei Arten von Bewußtsein vorstellen, die selb-
ständig und unübertragbar in ein und demselben Körper wirksam wären – die eine 
immer bei Tage, die andere bei Nacht –, und umgekehrt ein und dasselbe Bewußt-
sein, das abwechselnd auf zwei verschiedene Körper einwirkte. Ich frage im ersten 
Fall: Sind nicht der Mensch bei Tage und der Mensch bei Nacht ebensogut zwei 
selbständige Personen wie es Sokrates und Plato sind? Im zweiten Fall frage ich: 
Handelt es sich dabei nicht um eine Person in zwei verschiedenen Körpern, ebenso 
wie ein Mensch in zwei verschiedenen Anzügen derselbe Mensch ist?“393 

In jedem der beiden Fälle würde die Identität der Person durch das Bewusstsein 
bestimmt und nicht durch die Substanz. Ein vernünftiger Geist in Verbindung mit 
einem lebensfähigen Körper sei derselbe Mensch, solange die Verbindung sich 
erhalte, wobei es keine Rolle spiele, ob der Körper sich verändere. 

                                                 
389 Locke, Versuch, 421. 
390 Locke, Versuch, 425. 
391 Locke, Versuch, 426f. 
392 Locke, Versuch, 430. 
393 Locke, Versuch, 432. 



VI. Metaphysik 

 342

6.3. Edmund Husserl 
Der Philosoph Edmund Husserl hat die Methode der Reduktion eingeführt, um 

die cartesische Realitätsspaltung in res cogitans und res extensa zu überwinden. 
Diesen Ansatz394 weitet Husserl nun auch auf das Ich aus. Denn es ist ja das Ich, 
das die Welt erkennt bzw. erkennen soll. Wenn man eine phänomenologische 
Reduktion der Objekte durchführe, sei es also konsequent, diese Reduktion letzt-
lich auch auf das Ich auszudehnen. „Die phänomenologische Reduktion reduziert 
die intentionalen Objekte auf Korrelate des Bewußtseins, das nach der eidetischen 
Reduktion als ‚reines Ich’ übrigblieb. Die Einführung der Methode der Reduktion 
führt damit notwendig zu Fragen nach der Struktur und Einheit dieses reinen 
Ich.“395 Sind die Gegenstände bei Husserl nach erfolgter phänomenologischer Re-
duktion zu Bewusstseinsphänomenen geworden, erhebt sich die Frage, was 
Bewusstsein ist. Bewusstsein ist bei Husserl immer intentional, das heißt Bewusst-
sein ist immer Bewusstsein von etwas.396 Zunächst ist es das Bewusstsein von sich 
selbst, das reine Ich ist sich seiner selbst bewusst. „Ich als natürlich eingestelltes 
Ich bin auch immer transzendentales Ich, aber ich weiß darum erst durch den Voll-
zug der phänomenologischen Reduktion.“397 Transzendental ist für Husserl alles, 
was sich außerhalb des Bewusstseins befindet. Wie er die Gegenstände der ¦B@PZ 
auffasst, so auch nun das Ich. „Es geht ihm dabei um die Enthüllung der apriori-
schen Strukturen, um die Wesensgesetzlichkeiten, in denen das Ego als reine Mög-
lichkeit erfaßt werden kann.“398 Husserl betont, das reine Ich sei „nicht zu verwech-
seln mit dem Ich als der realen Person“.399 Das reine Ich könne nämlich nicht wei-
ter reduziert werden. „Das reine Ich ist, um es ausdrücklich zu betonen, ein nume-
risch einziges in Hinsicht auf ‚seinen’ Bewußtseinsstrom.“400 Da es aber auch beim 
reinen Ich um Bewusstsein, und damit um Bewusstsein von etwas gehe, sei das Ich 
zunächst ein einheitlicher Pol intentionaler Akte ohne besondere Inhalte.401 Doch 
Akte hätten auch immer etwas mit Überzeugungen, Haltungen, Erfahrungen, 
Erlebnissen, Erinnerungen und Intentionen zu tun. Das reine Ich sei also Aus-
gangspunkt dieser Akte, durch die sich letztlich das personale Subjekt forme. Das 
reine Ich, als Grundstruktur des personalen Subjekts, könne nicht als nichtexistent 
gedacht werden. „Wir hätten dann den Widersinn, daß das absolut seiende Ich in 
der Dauer seines Seins sich selbst als nichtseiend vorfinde.“402 Aber das Selbstver-
ständnis des Subjekts sei damit noch nicht hinreichend erfasst, da es nur Teil einer 
objektiven Welt sei.403 Diese Welt sei nämlich nur mit Hilfe der Anderen erfahrbar. 

                                                 
394 Vgl. oben S. 252f. 
395 Mayer, Husserl, 96 
396 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen, 72. 
397 Husserl, Cartesianische Meditationen, 375. 
398 Werner Marx, Phänomenologie, 35. 
399 Husserl, Ideen II, 103. 
400 Husserl, Ideen II, 110. 
401 Vgl. Mayer, Husserl, 99 
402 Husserl, Ideen II, 103. 
403 Vgl. Mayer, Husserl, 103. 



VI. Metaphysik 

 343

Hier fragt Husserl, wie sich der Andere überhaupt etablieren könne, wenn alle 
Objekte abhängig von einem eigenen Standpunkt seien. Woher weiß der Mensch, 
dass sie objektiv wirklich sind und nicht bloße Gebilde seiner eigenen Phantasie? 
Mit der phänomenologischen Reduktion wird vom Sinn der Menschen mit einem 
jeweiligen Ich ja abstrahiert. „Wenn wir daran gehen, von der Welt als Phänomen 
den Sinn von anderen auszuklammern, machen wir die Erfahrung, daß wir sie zwar 
ausschalten können, nicht aber jene unterste Bedeutungsschicht von Welt, die in 
naturalistischer Einstellung als Natur gegeben ist. Warum nicht? Weil es zu dem 
verbleibenden reduzierten Sinn des mir Eigenen gehört, daß ich selbst meinen Leib 
habe – meinen Leib und nicht einen bloßen Körper. Mein Leib ist aber dasjenige 
Organ, das Empfindungen und als empfindendes Zugehörigkeiten besitzt.“404 Auf-
grund und vermittels seiner Leiblichkeit, die sich auf passives Empfinden beziehe, 
erfahre das Ich eine Außenwelt. Diese Sphäre, die die eigene Erfahrungssphäre 
abschließt, nennt Husserl in Bezug auf Leibniz „Monade“.405 Ich könne den ande-
ren Körper als einen Leib wie den eigenen auffassen, was aufgrund einer apper-
zeptiven Übertragung möglich sei. Ich könne erkennen, dass auch der Andere in 
seiner „Monade“ lebe. „Der physische Körper, der für mich später zum Leib des 
Anderen werden wird, präsentiert sich zunächst in der Weise des Dort und wird als 
Leib des alter ego apperzipiert, mit der Indikation, die in seine eigene monadische 
Sphäre verweist, und der spezifischen Intentionalität seiner Gegebenheitsweise.“406 
Ego und alter ego seien daher notwendig miteinander verbunden. Ich erkenne den 
Anderen in Analogie zu meiner eigenen Leiblichkeit. Ich erkenne den Anderen 
nicht nur dadurch, dass er mir äußerlich ähnlich ist, sondern auch daran, dass ich 
ihn verstehe, wenn er spricht, dass er sich ähnlich verhält wie ich, dass er ein ähnli-
ches Gebaren wie ich an den Tag legt. So wie ich traurig und fröhlich, zornig und 
gelassen bin, so erfahre ich den anderen. Ich könne mich in ihn einfühlen. Für alle 
Monaden sei die Welt dieselbe, weshalb zwischen ihnen eine „Monadengemein-
schaft“ entstehe. Die Analyse dieser Erfahrung führe auf den „fremden Leibkörper, 
der sozusagen das an sich erste Objekt ist, wie der fremde Mensch konstitutiv der 
an sich erste Mensch ist.“407 

 
6.4. Jean-Paul Sartre 
In seinem Werk Die Transzendenz des Ego (1936) setzt sich Jean Paul Sartre 

mit der Egologie Husserls auseinander. Sartre schreibt: „Für die meisten Philoso-
phen ist das Ego ein ‚Bewohner’ des Bewußtseins.“408 Sartre dagegen will zeigen, 
„daß das Ego weder formal noch material im Bewußtsein ist: es ist außerhalb, in 
der Welt; es ist ein Sein der Welt, wie das Ego anderer.“409 Sartre unterscheidet 
zwischen einem Bewusstsein ersten und zweiten Grades, nämlich einem unreflek-

                                                 
404 Werner Marx, Phänomenologie, 87. 
405 vgl. Husserl, Ideen I, 135. 
406 Iribarne, Husserls Theorie, 80. 
407 Husserl, Cartesianische Meditationen, 153. 
408 Sartre, Transzendenz, 39. 
409 Sartre, Transzendenz, 39. 



VI. Metaphysik 

 344

tierten und einem reflektierten Bewusstsein. Die bisherigen Philosophen hätten das 
Ich immer schon als ein reflektiertes aufgefasst, so wie etwa für Husserl Bewusst-
sein immer ein Bewusstsein von etwas sei. Jedoch halte ein Bewusstsein, wenn es 
denke, sich selbst nicht für ein Objekt. Die Frage sei doch die, ob das Ich, das 
denke, dem Bewusstsein des ersten und dem des zweiten Grades gemeinsam oder 
nur das des reflektierten Bewusstseins sei. Sartre gibt dazu das Beispiel eines 
Lesers, der ein Bewusstsein von seinem Romanhelden habe, was aber eben nicht 
das Ich sei, das dieses Bewusstsein bewohne. Mit anderen Worten, im unreflek-
tierten Bewusstsein gebe es kein Ich. „Wenn ich einer Straßenbahn nachlaufe, 
wenn ich auf die Uhr schaue, wenn ich mich in die Betrachtung eines Porträts ver-
tiefe, gibt es kein Ich.“410 Vielmehr sei das Ich in die Welt der Objekte versenkt. 
Und dies komme gerade nicht von einem Mangel an Aufmerksamkeit, sondern 
liege in der Struktur des Bewusstseins. Descartes habe geglaubt, „Ich“ und „denke“ 
lägen auf derselben Ebene, auch Husserl unterliege diesem Gedanken. Dagegen 
wendet Sartre ein, dass, wenn das Ich am Bewusstsein partizipiere, es zwei Ichs 
gebe: das des reflexiven und das des reflektierten Bewusstseins, zwischen denen 
keine Kommunikation existiere. Das heißt also „daß es für ein Bewußtsein immer 
zwei mögliche Existenzformen gibt.“411 Dabei habe das Unreflektierte vor dem 
Reflektierten die ontologische Priorität, denn es müsse nicht reflektiert werden, um 
zu leben; es sei autonom. So könne man zum Beispiel einer Person in Not Hilfe 
leisten. Die Reflexion „vergifte“ jedoch dieses Tun, denn dann sehe man sich selbst 
als einen Menschen, der sich handelnd sieht, „so wie man von jemandem sagt, daß 
er sich sprechen hört.“412 Für Sartre sind Ego und Bewusstsein zu trennen, das Ego 
gehöre vielmehr auf die Seite des Psychischen. Es sei etwas, das ständig kontinu-
ierlich, neu und spontan entstehe. Das Ego sei eine Selbstkreation. „Jeder neue, 
vom Ego hervorgebrachte Zustand färbt und nuanciert das Ego in dem Moment, in 
dem das Ego ihn hervorbringt.“413 Sein und Sich erkennen sei für das Bewusstsein 
dasselbe. „Das Ego ist für sich und nicht für das Bewußtsein innerlich.“414 Also 
„wenn man mich fragt ‚Was machen Sie gerade?’ und ich antworte ‚Ich hänge ein 
Bild auf.’ oder ‚Ich repariere das Hinterrad,’ dann bringt uns dies nicht auf die 
Ebene der Reflexion über das Ego. Ich spreche den Satz aus, ohne mit der Arbeit 
aufzuhören.“415 Das Ego sei also nicht der Eigentümer, sondern das Objekt des 
Bewusstseins; und deshalb entsprängen auch unsere Gedanken nicht dem Ich, son-
dern einem unpersönlichen Unbewussten, und sie würden erst durch Personalisie-
rung bewusst. „Das transzendentale Bewußtsein ist eine unpersönliche Spontanei-
tät. Es bestimmt sich jeden Augenblick zur Existenz, ohne daß man sich etwas vor 
ihm denken könnte.“416 So werde jeder Augenblick unseres Lebens zu einer sponta-

                                                 
410 Sartre, Transzendenz, 51. 
411 Sartre, Transzendenz, 56. 
412 Sartre, Transzendenz, 58. 
413 Sartre, Transzendenz, 75. 
414 Sartre, Transzendenz, 76. 
415 Sartre, Transzendenz, 80. 
416 Sartre, Transzendenz, 86. 



VI. Metaphysik 

 345

nen creatio ex nihilo, deren Schöpfer wir gerade nicht seien. Das Ich vermöge 
gegenüber dieser Spontaneität nichts. Möglicherweise erschrecke das Bewusstsein 
vor seiner eigenen Spontaneität, vor dieser nicht zu zügelnden Freiheit, und die 
Aufgabe des Ego sei es vielleicht, dem Bewusstsein diese Spontaneität sogar zu 
verbergen. Denn ein Bewusstsein könne man nicht wollen. „Die Welt hat das ICH 
nicht geschaffen, das ICH hat die Welt nicht geschaffen, es sind zwei Objekte für 
das absolut unpersönliche Bewußtsein, durch das sie sich verbunden finden.“417 

 
6.5. Paul Ricœur 
In seinem Werk Das Selbst als ein Anderer (1990) postuliert der französische 

Philosoph Paul Ricœur, dass Selbst und Ich zu unterscheiden seien. Zwei Hauptbe-
deutungen der Identität seien auseinanderzuhalten, nämlich idem und ipse. Haupt-
charakteristikum des Selbst sei die Zeitlichkeit, das heißt das idem meine die 
Beständigkeit in der Zeit. Die im Sinn von ipse behauptete Identität impliziere 
jedoch keinen unwandelbaren Kern einer Persönlichkeit. Ricœur erklärt nun, „daß 
ich fürderhin die Selbigkeit synonym mit der Idem-Identität setzen werde und ihr 
die Selbstheit, die sich auf die Identität im Sinne des ipse bezieht, entgegenstellen 
werde.“418 Ricœur spricht von einer Dialektik des Selbst und des Anderen als dem 
Selbst, die vorliege, denn Identität lasse sich ohne Andersheit gar nicht konstituie-
ren. In diesem Zusammenhang kritisiert Ricœur den Subjektbegriff bei Descartes. 
Descartes habe nämlich in seinen Meditationes die Geschichte des Ich ausgeblen-
det. Denn gleichgültig, ob das Ich zweifele, einsehe, denke, vorstelle, empfinde, so 
könne es „sich nur um die gewissermaßen punktuelle, unhistorische Identität des 
‚Ich’ in der Verschiedenheit der Operationen handeln; diese Identität ist die eines 
Selbigen, das der Alternative der Beständigkeit und der Veränderung der Zeit aus-
weicht, da das Cogito ein augenblickliches ist.“419 Ontologisch bleibe das Ich damit 
ein Nichts, weshalb Descartes Gott als eine Art regulative Idee habe einführen 
müssen, um das Ich zu retten. Ricœur geht davon aus, dass es anfangs nicht das Ich 
allein gegeben habe, sondern dass die Zuschreibung an Andere genauso ursprüng-
lich sei wie die Selbstzuschreibung. „Ich kann nicht sinnvoll von meinen Gedanken 
sprechen, wenn ich sie nicht zugleich potentiell jemand anderem als mir selbst 
zuschreiben kann.“420 Identität sei ohne Andersheit nicht denkbar. Dabei komme 
die Andersheit nicht von außen auf die Selbstheit hinzu, sondern gehöre zum Sinn-
gehalt und zu ihrer ontologischen Konstitution dazu. Ohne die Hilfe des Anderen 
könne ich mich nicht festigen und mich nicht meiner Identität versichern. „Die 
Intentionalitäten, die auf den Anderen als Fremden, das heißt als einen Anderen als 
mich, gerichtet sind, übersteigen die Eigenheitssphäre, in der sie dennoch verwur-
zelt sind.“421 

                                                 
417 Sartre, Transzendenz, 91f. 
418 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 11. 
419 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 16f. 
420 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 52. 
421 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 400. 



VI. Metaphysik 

 346

6.6. Emmanuel Lévinas 
Um sich Emmanuel Lévinas’ Konzept des Subjekts vergegenwärtigen zu kön-

nen, ist es unabdingbar, zunächst auf die neuzeitliche Philosophie seit Descartes 
zurückzukommen, die das Subjekt als ein freischwebendes denkt, das der Außen-
welt gegenübersteht. Für Lévinas ist das cogito Descartes’ ein atheistisches Sub-
jekt, dessen Tun zu keinem Bejahen fähig sei. Im Zweifel manifestiere sich die 
Negativität, und damit breche das Ich mit der Teilhabe,422 die für Lévinas’ Subjekt-
konzept konstitutiv ist. Gegenüber dem Konstrukt Descartes’ sei Husserls Ansatz 
der Intentionalität insofern ein Gewinn, als dieses ursprünglich weltlose, frei-
schwebende Subjekt auf Inhalte bzw. gerichtete Bewusstseinsinhalte bezogen wor-
den sei.423 Husserl hatte ja gesagt, Bewusstsein sei Bewusstsein von etwas. Diese 
Intentionalität will Lévinas überwinden, indem er den anderen Menschen zeitlich 
vor das Subjekt setzt. Das Subjekt sei gerade nicht der Anfang. Die Zeit und der 
Andere spielen bei Lévinas’ Analyse des Subjekts bzw. der Subjektivität eine ent-
scheidende Rolle, denn beide seien die Voraussetzung dafür, dass Subjekt und 
Subjektivität sein könnten. Menschsein heiße von Anfang an Beziehung. Das Prob-
lematische am Konzept der abendländischen Identität laute: 

„Der Preis für die Stellung des Seienden besteht gerade in der Tatsache, daß es sich 
nicht von sich selbst lösen kann. Das Seiende beschäftigt sich mit sich selbst. Diese 
Art und Weise, sich mit sich selbst zu beschäftigen – ist die Materialität des Sub-
jekts. Die Identität ist nicht eine ungefährliche Beziehung zu sich selbst, sondern ein 
An-sich-gekettet-Sein; sie ist die Notwendigkeit, sich mit sich selbst zu beschäfti-
gen. Der Anfang ist beladen mit sich selbst; er ist eine Gegenwart des Seins und 
nicht des Traums. Seine Freiheit ist unmittelbar begrenzt durch seine Verantwort-
lichkeit. Darin besteht sein großes Paradox: ein freien Wesen ist schon nicht mehr 
frei, weil es für sich selbst verantwortlich ist. Während die Gegenwart hinsichtlich 
der Vergangenheit und der Zukunft Freiheit ist, ist sie in bezug auf sich selbst ein 
Angekettetsein.“424 

Die Freiheit eines solchen Ich erscheint bei Lévinas als eine Schwere, dieses Ich 
sei geradezu an sich selbst gefesselt.425 Demgegenüber votiert er für ein Subjekt, 
für das der Andere schon vor ihm selbst gesetzt sei und es beunruhige. „Der Selbe 
hat mit dem Anderen zu tun, bevor […] der Andere für ein Bewußtsein erscheint. 
Die Subjektivität ist strukturiert als der Andere-im-Selben.“426 Es liege eine Beun-
ruhigung des Selben durch den Anderen-im-Selben vor. Schon vor jeder Bewusst-
werdung sei der Selbe vom Anderen in Beschlag genommen.427 Lévinas betont die 
völlige Passivität, die Heteronomie des Subjekts. Sogar das Leben sei ein Leben 
wider Willen, niemand habe sich dazu entschlossen, auf die Welt zu kommen. 
Auch der Zeitlauf sei nicht Initiative des Ich; das Altern geschehe gegen den eige-

                                                 
422 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 131. 
423 Taureck, Emmanuel Lévinas, 56. 
424 Lévinas, Die Zeit und der Andere, 30. 
425 Vgl. Lévinas, Die Zeit und der Andere, 30f. 
426 Lévinas, Jenseits des Seins, 69. 
427 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 69f. 



VI. Metaphysik 

 347

nen Willen. Das Subjekt sei zu beschreiben von der Passivität der Zeit her, und sei 
damit das Gegenteil der Intentionalität.428 Die Subjektivität sei kein Ich, das in den 
Nominativ gesetzt wäre, sondern sei von vornherein gezwungen, zu.429 Die Nähe 
zum Anderen sei kein Akt, keine Setzung, keine Tat. „Nicht alles, was im Bewußt-
sein ist, ist demnach durch das Bewußtsein gesetzt […] Das Bewußtsein aber – das 
Wissen des Selbst um sich selbst – erschöpft nicht den Begriff der Subjektivität 
[…] Die Reduktion der Subjektivität auf das Bewußtsein beherrscht das philoso-
phische Denken, das sich seit Hegel müht, den Dualismus von Sein und Denken zu 
überwinden, indem es in verschiedenen Gestalten Substanz und Subjekt identifi-
ziert.“430 Die Selbstreflexion des Ich führe zur Wahrnehmung des Sich. Dieses Sich 
bilde sich nicht selbst, sondern sei bereits gebildet aus der Passivität, einer Passi-
vität der Verbundenheit. Das Sich entstehe als unauflösbare Verknüpfung, es sei 
nicht die Kehrseite der Freiheit, auch nicht knechtische Entfremdung, Lévinas 
spricht von einer „Schwangerschaft des Anderen im Selben,“ die dieser Freiheit des 
Sich nicht widerspreche. Das Sich sei dem Anderen geweiht, und die Selbstheit sei 
älter als das Bewusstsein.431 Lévinas mutet dem Menschen eine Verantwortung für 
den Anderen zu, die er ganz passiv übernehme, da die Passivität der Anfang sei. 
Die Verantwortung für den Anderen sei nichts, das dem Subjekt zustoße, sondern 
dem Sein vorausgehe. Es sei nicht möglich, sich nur um sich selbst zu kümmern, 
vielmehr handele es sich um eine Verantwortung des Ich für das, was das Ich nicht 
gewollt habe.432 Worauf Lévinas hinaus will, ist, das Konzept, den Anderen als mir 
gegenüber logisch, rechtlich und moralisch gleichwertig zu betrachten, zu über-
winden. Es geht um „die Preisgabe jeder Möglichkeit, den anderen Menschen in 
den Begriff ‚Ich’ einzuholen, d.h. ihn in irgendeiner Weise analog (wie Husserl 
wollte) zu mir zu begreifen.“433 Die Struktur des Subjekts sei nie eine für sich 
allein, sondern finde sich von vornherein in der Struktur des „Eine-für-den-Ande-
ren“ vor, die der menschlichen Brüderlichkeit eingeschrieben sei und die Lévinas 
Utopie nennt.434 Die Differenz zwischen mir und dem Anderen fasst Lévinas nicht 
einfach als Differenz auf, sondern er macht diesen Begriff zur notwendigen Bedin-
gung für Beziehung. „Schon die Differenz zwischen mir und dem Anderen ist 
Nicht-Indifferenz, ist der-Eine-für-den-Anderen.“435 Solange es allein um das Inte-
resse des Subjekts gehe, bleibe der Krieg als Kampf ums Überleben das letzte Wort 
der Menschheit. Lévinas schlägt demgegenüber vor, dass das Subjekt sich vom 
Sein lösen können solle.436 Jeder sei gerufen, „aus dem Begriff des Ich aufzubre-
chen, aus seiner Ausdehnung in der Masse, im Volk, gerufen, aus Verantwortung 

                                                 
428 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 123-129. 
429 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 190. 
430 Lévinas, Jenseits des Seins, 223; 227; 229. 
431 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 232-237, Zitat 234. 
432 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 248-253. Zitat 252. 
433 Taureck, Emmanuel Lévinas, 49. 
434 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 360. 
435 Lévinas, Jenseits des Seins, 380. 
436 Vgl. Wohlmuth, Im Geheimnis einander nahe, 189f. 



VI. Metaphysik 

 348

zu antworten: ich, daß heißt sieh mich, hier bin ich, für die Anderen, gerufen, in 
radikaler Weise den eigenen Platz oder den eigenen Schutz im Sein zu verlieren, 
einzutreten in die Allgegenwärtigkeit, die ebenso eine Utopie ist.“437 

Die vielleicht intensivste Möglichkeit, dem eigenen Interesse zu entsagen, fin-
det Lévinas in der erotischen Beziehung, in der das Subjekt als das Sich eines 
Anderen und nicht als das Sich seiner Selbst wiederfinde. In solcher Beziehung 
finde ein Umschlag der Subjektivität statt. Wir sollen unser Ich nicht besitzen, 
denn: „Der Besitz seiner selbst wird zur Belastung durch sich. Das Subjekt belastet 
sich mit sich selbst, es schleppt sich als Besitz herum. Die Freiheit des sich selbst 
setzenden Subjekts hat keine Ähnlichkeit mit der Freiheit eines Seienden, das frei 
ist wie der Wind.“438 Der Eros befreie also von der Belastung durch das Ich, aber es 
verschwinde nicht durch die Vereinigung mit dem Anderen, da der Eros nicht die 
Struktur des Subjekts habe. Die erotische Liebe gehe zwischen dem Jenseits des 
Begehrens und dem Diesseits des Bedürfnisses hin und her. Die liebende Subjekti-
vität sei die eigentliche Transsubstantiation. Das erotische Subjekt besitze den 
Anderen nicht, sondern werde anders als es sein und gleichwohl es selbst blei-
ben.439 Lévinas verlangt vom Subjekt die Fähigkeit zur Preisgabe seiner selbst. 
„Gerade als es selbst befreit sich das Ich durch die Beziehung mit dem Ande-
ren.“440 Lévinas tritt für ein Menschsein ein, das sich nicht in der Angst vor dem 
Tod, in der Sorge um das eigene Überleben festmacht, sondern dem Menschen ein 
Leben im Unbehausten zumutet.441  

 
6.7. Catherine Keller 
In ihrem Werk Der Ich-Wahn (From a broken web) von 1986 betrachtet Cathe-

rine Keller den Subjektdiskurs aus einer feministischen Perspektive. Sie beginnt 
ihre Analyse mit der Feststellung, dass in unserer Zivilisation das Selbst etwas 
Eigenständiges, Abgetrenntes, Freies und Autonomes sei.442 Diese Autonomie stellt 
Keller aber in Frage und zäumt das Pferd von der anderen Seite her auf. Dass man 
„für sich“ sei, bedeute nicht, ohne Beziehung zu existieren. Jedes Subjekt existiere 
zwar wegen seiner klaren Trennung, aber Keller konstatiert, der Mensch habe mit 
der Vorstellung von Symbiose und Ungetrenntheit viele angsterregende Assoziati-
onen verbunden. Aber die Gegenüberstellung ‚Selbst’ vs. ‚Beziehung’ sei keines-
wegs die Alternative. „Hinter all diesem Beharren auf Abgrenzung steht die Furcht 
vor Verschmelzung, vor Selbstauflösung.“443 Keller greift in ihrer Analyse vielfach 
auf die griechische Mythologie zurück. „Der archetypische Held formt die 
menschliche Persönlichkeit nach seinem eigenen Bilde, indem er ein Ich projiziert, 

                                                 
437 Lévinas, Jenseits des Seins, 393f. 
438 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 396. 
439 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 396-398. 
440 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 399. 
441 Vgl. Wohlmuth, Mysterium der Verwandlung, 183. 
442 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 7-9. 
443 Keller, Ich-Wahn, 9. 



VI. Metaphysik 

 349

das gegen die äußere Welt und gegen die inneren Tiefen gewappnet ist.“444 Hinter 
der Einmaligkeit und Autonomie des Ich verberge sich eine Verleugnung. Das Ich 
sei nicht getrennt, sondern trennend, und dieses Ich sei ein männliches Vorurteil.445 
Dagegen verkörpere die Frau das fließende Selbst. Ein solch fließendes Anderes 
müsse einem getrennten, verschanzten Ich als Bedrohung erscheinen. Beziehungen 
würden draußen gehalten, das Ich entziehe sich dem Strom von Einflüssen. Das 
trennende Selbst biete auch Schutz vor jeder Spontaneität. Das Subjekt erfasse sich 
zwar stets als das gleiche, als mit sich selbst identisch, aber diese Selbstidentität 
des trennenden Ego sei eine Selbsttäuschung, denn wenn das Andere in das Subjekt 
eindringe, verändere sich dieses.446 Dem männlichen Selbst werde das Andere zum 
Monster. Keller erkennt in der Medusa der griechischen Mythologie ein Symbol 
für die Angst vor der Selbstauflösung. Der Held (Perseus) brauche den Tod des 
Seeungeheuers, um sich als Gattungstyp zu verwirklichen.447 Die Medusa sei voller 
Wut, möglicherweise eine Reaktion auf die Zweiteilung der Erfahrung, der Tren-
nung von heilig-profan, Geist-Körper, Leben-Tod, männlich-weiblich. Der Mut-
termord des Perseus an der Medusa sei die Emanzipation von der Mutter. Bewusst-
sein werde in diesem Mythos als männlich, heldisch, muttermörderisch und ich-
zentriert angesehen.448 Das Spiegelbild sei das Bild des reflektierenden Ich. „Er 
[Perseus] tötet, indem er das erstarren machende Bild des Uroboros, dessen direk-
tem Anblick er nicht gewachsen wäre, reflektiert, ihn ins Bewußtsein hebt und so 
tötet.“449 Keller erklärt, dass die Gorgo Medusa dem Perseus eine Selbsterkenntnis 
habe anbieten wollen, die dieser jedoch ausgeschlagen habe. Doch Keller fragt, 
welche Verheißung das Ungeheuer für uns darstelle. Gibt es eine Alternative zum 
monolithischen Ich? Die ermordeten Göttinnen ständen für die Geister einer 
ermordeten Vergangenheit, welche die Gegenwart heimsuche. Ein Selbst, das sich 
erinnere, sei beziehungsfähig und versteinere nicht angesichts des Ungeheuers, 
sondern erkenne in ihm das Chaos der eigenen Komplexität.450 Der mythische Mut-
termord sei eine Art Selbstverteidigung des heldischen Ich-Bewusstseins. Stattdes-
sen betont Keller das Selbst statt des Ich. Sie tritt für ein ozeanisches Gefühl der 
Verbundenheit ein, dafür, „daß wir in uns das Gefühl zulassen, wie wir bereits da 
sind, daß wir darauf vertrauen, daß wir in und durch unsere Beziehungen bereits 
differenziert sind; daß wir gerade in unserer Durchlässigkeit bereits voller Kraft 
sind.“451 Keller sucht nach einer „Theorie der Verknüpftheit allen subjektiven 
Lebens.“452 Wir seien mit allen anderen Wesen im Universum verbunden. Die von 

                                                 
444 Keller, Ich-Wahn, 15. 
445 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 16-19. 
446 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 39-44. 
447 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 66-70. 
448 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 79-85. 
449 Keller, Ich-Wahn, 85, mit Verweis auf Erich Neumann, Ursprungsgeschichte des Bewußtseins, 
Frankfurt a.M. 1986, 178. 
450 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 115-119. 
451 Keller, Ich-Wahn, 192. 
452 Keller, Ich-Wahn, 195. 



VI. Metaphysik 

 350

uns als unabhängig voneinander angesehenen Probleme wie das Verhältnis der 
Geschlechter, der Völker, oder Weltpolitik, Familienstrukturen, Umwelt, Jugend 
oder Alter seien alle miteinander verknüpft. Wir müssten beziehungsgerichtet den-
ken. Das Selbst sei ein Ort unbegrenzter Beziehungen.453 

Die christliche Trinitätslehre und Aristoteles’ Lehre vom unbewegten Beweger 
hätten aus Gott ein Wesen gemacht, das nur sich selbst kenne, aber nicht die Welt. 
Lange habe die abendländische Philosophie gebraucht, um dieses Vorurteil abzu-
schütteln.454 William James habe gesagt, dass Beziehungen die Eindrücke und Er-
fahrungen miteinander verbänden. Man könne nicht existieren, ohne zugleich nicht 
teilzuhaben an jemand anderem. Das Selbst, so Keller weiter, sei zugleich ein 
Zusammensetzen von Beziehungen. Aber die Unterscheidung zwischen Welt und 
Selbst müsse weiterhin getroffen werden, sonst werde der Mensch zum Narzissten. 
Die Grenzen des Selbst seien durchlässig, und das Selbst durchdringe das Gren-
zenlose. In Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sei man die gleiche Person, 
aber nicht das gleiche Selbst.455 Keller kommt zu dem Schluss: „Das seelenvolle 
Dahinströmen von Ereignissen läßt ein Gefühl persönlicher Kontinuität entstehen, 
ohne daß damit irgendeine die Zeiten überdauernde strenge Selbstidentität errichtet 
würde.“456 Keller geht davon aus, dass kein Mensch einfach nur eine/r sei, zu kei-
ner Zeit seien wir fertige Wesen. Vielmehr seien meine vielen Selbste das Gewebe 
der einen Person. Trotzdem seien auch Autonomie, Unabhängigkeit, Freiheit und 
Kreativität Werte. Trotz der Betonung der Beziehungsfähigkeit des Selbst legt 
Keller Wert darauf, auch die Einsamkeit leben zu können, um die Realität intensi-
ver gestalten zu können.457 Selbst Raum und Zeit seien ein äußerliches Gitter, das 
uns vom Patriarchat auferlegt worden sei, denn „wenn der Raum mehr oder weni-
ger wie ein Vakuum aufgefaßt wird, in dem ich mich einzig an diesem Punkt hier 
befinde und alles andere isoliert an dem ihm zukommenden Platz ist, dann ist unser 
Überlappen im Raum (außer vielleicht im Sexualakt oder in der Schwangerschaft) 
wahrlich unmöglich.“458 Dafür, dass das Ich als ein festgenageltes in Raum und 
Zeit isoliert sei, habe das abendländische Denkschema gesorgt. Die Physik des 20. 
Jahrhunderts habe mit dieser Sichtweise jedoch aufgeräumt. Möglicherweise, so 
Keller, existierten keine Grundbausteine des Universums, sondern vielmehr eine 
ungetrennte Ganzheit in fließender Bewegung. Gerade im ständigen Streben von 
einem Ort zum anderen vernachlässigten wir den dazwischenliegenden Raum.459 

                                                 
453 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 203-211. 
454 Man könnte mit Keller sagen, Aristoteles’ Idee des unbewegten Bewegers artikuliere bereits einen 
versteinerten Gott. 
455 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 242-257, mit Verweis auf Alfred North Whitehead, Prozess und Realität, 
310. 
456 Keller, Ich-Wahn, 259. 
457 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 306. 
458 Keller, Ich-Wahn, 317. 
459 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 319-321. In diesem Zusammenhang schreibt der Psychologe Wolfgang 
Giegerich, es sei „eine Imagination, die offenbar denjenigen Raum überhaupt erst ermöglichte, den 
die Physik und alle anderen Naturwissenschaften voraussetzen mußten, um überhaupt forschen zu 
können: den leeren geometrischen Raum… Galilei, mit dem die moderne Physik anhebt, mußte die 



VI. Metaphysik 

 351

Darüber hinaus würden wir in die Zeitschemata der Arbeitswelt eingepresst. Die 
Arbeitswelt zerstöre die Mannigfaltigkeit des Zeitmaßes. Die Vorgaben von Schul-
zeit, Arbeitszeit, Spielzeit hätten eine kosmische Langeweile der ständigen Wie-
derholung erzeugt. Das Ich erzeuge eine Illusion der Dauerhaftigkeit, indem es sich 
mit seinen vergangenen Selbsten identifiziere statt mit ihnen eine Beziehung ein-
zugehen.460 

 
6.8. Wolfgang Giegerich 
Der Psychologe Wolfgang Giegerich begreift das Ich als ein Phantasieprodukt, 

das nicht ohne seine Geschichte betrachtet werden könne. Hierzu geht er bis in die 
archaische Zeit des Menschentums zurück. Phantasien über das Wesen des Sub-
jekts hätten sich durch die Zeit hindurch entwickelt und die Menschen verschieden 
geprägt. Giegerich geht von unserer Vorstellung aus, dass wir Dinge heute als tote 
materielle Gegenstände ansähen. Ursprünglich aber seien Dinge für das archaische 
Menschentum ebenfalls belebt und wild gewesen.461 Dinge als tot anzusehen, sei 
eine Imagination, die erst später entstanden sei. Giegerich zeigt die Differenzen 
zwischen den verschiedenen mythischen Phantasien in der Geschichte des Men-
schenwesens auf, denn es sei nicht gleichgültig, mit welchem Mythos es lebe. Gie-
gerich verlangt von uns, die unaufhebbare Fiktionalität all unseres Denkens und 
Trachtens einzusehen. „Die Frage, ob es das, wovon die Phantasie spricht, auch 
tatsächlich gebe, brauchen wir nicht einmal im Sinn von Husserl einzuklammern 
(Epoché).“462 

Giegerich geht zunächst vom archaischen Menschentum aus und spricht von 
dessen Phantasien, den Zaubermärchen, Mythen und den Erfahrungen von Scha-
manen. Im Zaubermärchen gebe es die gewöhnliche und die jenseitige Welt des 
Wunderbaren, und der Märchenheld habe zwischen beiden Welten frei hin- und 
herwechseln können; „die Mythologie ist voll von Erzählungen davon, daß Götter 
sich mit Sterblichen in Liebe verbunden haben und daß umgekehrt Sterbliche wie 
Tantalos oder Ixion zu den Unsterblichen gehen und mit ihnen an ihren Tischen 
speisen konnten.“463 Der Sinn der Initiationsriten sei es, den Tod zu erfahren und 
mit den Ahnengeistern in Verbindung zu treten, „so daß er [der Initiand] danach 
nur als Gestorbener auf der Erde sein Leben verbringen wird.“464 Der Mensch lebe 
nicht nur im Hüben, sondern auch im Drüben. „Das Menschenwesen war also nicht 
in den physischen Leib und die physikalische Wirklichkeit eingesperrt […] Wenn 
das archaische Menschentum seine Genealogie von den Göttern herleitete, dann 
zeigt dies, daß es sein Eigentlichstes nicht in sich selbst hatte, als seinen persönli-
chen Besitz, sondern bei jenen, die der Mensch gerade nicht war […] Der Mensch 

                                                                                                                            
ganze wirkliche Welt im Gedanken wegräumen, das heißt: das Vakuum setzen, um den freien Fall 
denken zu können.“ (Drachenkampf, 99) 
460 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 322-328. 
461 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 39. 
462 Giegerich, Drachenkampf, 41. 
463 Giegerich, Drachenkampf, 41. Vgl. dazu auch Gen 6,1-4, H.N. 
464 Giegerich, Drachenkampf, 42. 



VI. Metaphysik 

 352

weste in der Nicht-Identität mit sich selbst, das Menschenwesen war in sich diffe-
rent.“465 Die Differenz mit sich selbst spiegele sich auch noch im frühgriechischen 
psyché-Konzept. Die psyché des Menschen sei im Gegensatz zu heute gerade nicht 
in einem Menschen lokalisiert gewesen, sondern außerhalb. Sie habe an dessen 
Denken, Fühlen, Begehren, was als Lebensseele (thýmos) gegolten habe, keinen 
Anteil gehabt, sondern sei erst nach dem Tod ins Spiel gekommen, weshalb ihr Ort 
die Unterwelt gewesen sei. Deshalb habe es eine ontologische Unterscheidung von 
Lebenswelt und Unterwelt gegeben, in der die Toten wirklich tot gewesen seien. 
„Aber diese Toten und Nicht-Seienden sind nicht nichts und nicht buchstäblich tot 
(wie der Leichnam). Sei führen gerade ihr eigenes Totenleben und sind als die 
Ahnen von größter Wichtigkeit für die Lebenden, ja gewissermaßen die Quelle des 
eigentlichen Lebens der Lebenden.“466 Aus diesem Grund habe es auch Opfer für 
die Toten gegeben, weil die Zuwendung der Lebenden zu den Toten (die Pflicht, 
sie zu nähren), das Leben im ganzen ausgemacht habe. Die archaische Welt habe 
somit zwei Welten, die der Seienden und die der Nicht-Seienden, zusammen-
gehalten. Wer dagegen von den Toten abgeschnitten sei, habe als nicht lebensfähig 
gegolten. 

Dieses archaische, mythisch-rituelle Menschenwesen sei etwa im 6. Jahrhundert 
v.Chr. in Griechenland von einem mystisch-religiösen Menschenwesen abgelöst 
worden. Die Bedeutung des Wortes psyché habe sich geändert und ihre frühere 
Fremdheit, ihren Nicht-ich-Charakter und ihre Zugehörigkeit zu dem anderen 
Reich der Nicht-Seienden, der Toten verloren. Sie sei zu dem geworden, was man 
später das Selbst genannt habe. Das Menschenwesen habe dadurch seine Nicht-
Identität verloren und sei nun mit seinem Eigentlichsten identisch geworden.467 Sei 
psyché früher in einer ganz anderen Dimension verortet gewesen, so jetzt im 
Bereich von Körper und bewusster Persönlichkeit. Damit sei der Bereich der 
Unterwelt weggefallen und es habe nur noch die Zone der Lebenswelt gegeben. 
Deshalb sei der Tod jetzt als Strafe und Feind aufgefasst worden, weshalb Gedan-
ken wie Unsterblichkeit und Reinkarnation aufgetaucht seien. „Das Leben ist jetzt 
zu einem unveräußerlichen Besitz des Menschen geworden. Dieser führt die Quelle 
seines Lebens und Wesens, die Psyche, in sich selbst, er ist der Sitz seines 
Lebens.“468 Der Tod habe nicht mehr zu einem unterweltlich-schattenhaften Sein 
gehört, sondern zu einem neuen Leben (Inkarnation). Sei der Tod früher eine 
Schwelle zwischen zwei gleichwertigen Seinssphären gewesen, so sei er jetzt nur 
noch die „Pause“ für einen Wechsel in derselben Lebenswelt. „Der Weise zeichnet 
sich dadurch aus, daß er nach dem Tod das Gedächtnis behält und dadurch von 
dem Kreislauf der Reinkarnation befreit ist.“469 Nunmehr dürfe der Tod keine 
Wandlung zu einem anderen Seinszustand mehr sein, das Nichtsein dürfe keine 

                                                 
465 Giegerich, Drachenkampf, 42. 
466 Giegerich, Drachenkampf, 43. 
467 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 43f. 
468 Giegerich, Drachenkampf, 45. 
469 Giegerich, Drachenkampf, 45, mit Verweis auf Mircea Eliade, Geschichte der religiösen Ideen II, 
Freiburg 1979, 167-173. 



VI. Metaphysik 

 353

ontologische Dignität mehr besitzen. Das Leben solle von der Vermischung mit 
dem anderen Pol (Tod, Vergessen, Schattenhaftigkeit) gereinigt sein. Sei die ar-
chaische Existenz Wandlung und Übergang gewesen, habe der Begriff des Lebens 
nun einen veränderten Sinn erhalten, nicht mehr Werden-und-Vergehen, sondern 
Sein, Dauer und Identität mit sich selbst. Die rituelle Kultur dagegen habe im Zwi-
schen gelebt, „wo es keine Selbstidentität und kein Pochen auf dem Eins-Sein mit 
sich gab […] Auch im Christentum trennt der Tod nicht mehr zwei […] ontolo-
gisch differente Bereiche des Seins. Die Macht des Todes, diese Trennung zu sein, 
ist ihm ja gerade durch Christus genommen worden. Daher steht hüben wie drüben 
vom Tod das Gleiche: das Leben.“470 Nach dem Tod sei es gar ein „verklärtes“ 
Leben. Weil das Leben hier Nur-Leben sei (auch „ewiges Leben“ genannt), sei es 
von seiner eigenen anderen Hälfte abgespalten und damit in sich eingesperrt. Der 
Mensch stecke jetzt buchstäblich in seiner Haut und könne nicht mehr aus sich 
heraus, weil dem Leben sein Anderes genommen sei. Damit sei die mystisch-reli-
giöse Konzeption um eine Dimension verarmt, eine Reduktion, weil sie doch den 
Anspruch erhebe, das Ganze zu sein. Die andere Hälfte werde nicht zufällig ausge-
spart, sondern absichtlich geleugnet.471 Aus der archaischen Schwelle zwischen 
Hüben und Drüben sei ein Riss geworden.472 Der Leib sei zum Gefängnis der Seele 
geworden. Weil ursprünglich Leib und psyché unterschiedlichen Dimensionen des 
Seins angehört hätten (Lebenswelt und Unterwelt), habe es auch keinen Konflikt 
zwischen den Belangen von Körper und Geist gegeben. „Der sinnliche Mensch war 
in seiner Sinnlichkeit auch geistig, und das Geistige hatte seine Wirklichkeit immer 
nur in der sinnenhaften Welt.“473 Alle Tätigkeiten seien immer sinnliche wie gei-
stige Akte gewesen. Die mystisch-religiöse Verfasstheit dagegen reiße Sinnlichkeit 
und Geist auseinander, weil es keine Zweiheit der Seinsdimension mehr gebe. 
Damit werde der Wechsel des Menschenwesens von der Dimensionalität zur Null-
dimension der Selbst-Identität vollzogen. 

Eine zusätzliche Verengung und Verkürzung sei dann in der Neuzeit zu beob-
achten. Jetzt fielen auch Jenseits und unsterbliche Seele weg, und die ehemalige 
Differenz müsse sich im empirischen Diesseits neu einrichten, das allein übrig 
geblieben sei. Der Geist, einstmals Wesen Gottes oder der Engel, sei nun zur Intel-
ligenz im empirisch-psychischen Vermögen des Menschen geworden. Der Leib, 
am Ende des Mittelalters noch ein Mikrokosmos kosmischer Weite mit vielfachen 
Bezügen, sei zur Maschine oder zu einem rein biologischen Organismus gewor-
den.474 Heutzutage, so Giegerich weiter, werde mit der Kybernetik der Schrump-
fungsprozess des Menschenwesens vollendet. Im kybernetischen Zeitalter werde 
alles in eine einzige homogene Wirklichkeit gestopft. „Damit ist jeglicher Schein 
des Mythischen endgültig unterbunden […], weil zusammen mit jeglicher ontolo-

                                                 
470 Giegerich, Drachenkampf, 46f. 
471 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 47f. 
472 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 48. 
473 Giegerich, Drachenkampf, 49. 
474 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 50f. 



VI. Metaphysik 

 354

gisch zu verstehender Differenz auch die offene Weite der Wildnis, wie wir die 
Dimensionalität des Menschenwesens bildlich genannt haben, absolut beseitigt 
ist.“475 Damit sei auch die Verschlossenheit des Menschenwesens in seiner Selbst-
Identität gewährleistet.  

 
6.9. Gerrit Confurius 
In jüngerer Zeit hat der Germanist Gerrit Confurius das abendländische Ein-

heitskonzept des Ich in Frage gestellt. In seinem Werk Ichzwang – Für eine Psy-

chologie jenseits des Individuums (2011) bedenkt er die Möglichkeit, dass das 
moderne Individuum gerade dadurch, dass es auf dem Ich bestehe, das hilflose 
Opfer einer Selbstentfremdung werden könne. Confurius spricht von einem 
Ichzwang, das heißt er unterstellt, dass wir in dieser Gesellschaft gezwungen seien, 
ein substantielles, selbstidentisches und selbstgewisses Ich aufrechtzuerhalten, 
selbst dann, wenn sich diese Idee als Fiktion herausstelle. Das Ich könne nämlich 
nicht nicht existieren. Not, Verlusterfahrungen, Trauer, Ohnmacht oder Verzweif-
lung, durch die das Individuum sich gedemütigt sehe, könnten zu irrationalem, 
wahnhaftem und selbstschädigendem Verhalten führen. Wer ausweglos in der Falle 
sitze, müsse die Hilflosigkeit vor sich selbst relativieren, wer mit dem Verlust eines 
Menschen nicht klarkomme, nehme möglicherweise Zuflucht zu halluzinatori-
schem Denken. Ist das Ich gerade die Instanz, die Souveränität, Autonomie und 
Selbstreflexion selbst ausschalten kann? „Wir halten das Ich für den Fels in der 
Brandung, während es die Brandung selbst sein kann.“476 Das Ich müsse als etwas 
erkannt werden, das sich auch gegen die eigene Person richten könne. Allgemein 
gelte, „dass das Ich mit Reflexivität und Emanzipation, mit Identität und Selbstge-
wissheit verbunden sei, dass es etwas Substanzielles und verlässlich Gleichblei-
bendes sei, und als solches gilt es als der Garant des freien Willens.“477 Eine Ab-
weichung von der Normalität gelte quasi als Auflösung des Ich, als moralische 
Verwahrlosung oder charakterliche Minderwertigkeit und werde als Psychopatho-
logie registriert. „Es kann geschehen, dass sich das Bewusstsein plötzlich als etwas 
produziert, das dem Ego nach allen Seiten entgeht, es beherrscht, es außerhalb sei-
ner hält.“478 In solchen Fällen gebe es keine Unterscheidung mehr zwischen dem 
Möglichen und dem Wirklichen, weil dann das Bewusstsein nichts mehr vor sich 
selbst verberge. 

In jeder zwischenmenschlichen Beziehung werde das Ich mehr oder weniger 
übertragen, vor allem in der Liebesbeziehung. Gerade in der Liebe werde der dia-
logische Charakter des Ich deutlich. Die Liebe zerreiße die Identität, sie berge „die 
Utopie einer Interaktion, in der die Selbstüberantwortung des einen beim anderen 
keine Gewalt provoziert.“479 Die Liebe gebe sich nicht mit der Befriedigung eines 

                                                 
475 Giegerich, Drachenkampf, 52. 
476 Confurius, Ichzwang, 22. 
477 Confurius, Ichzwang, 27. 
478 Confurius, Ichzwang, 32. 
479 Confurius, Ichzwang, 60. 



VI. Metaphysik 

 355

Bedürfnisses zufrieden, sondern sei ein andauerndes Begehren des Anderen, eine 
Verheißung, deren Stillung das Begehren vertiefe. Wer etwa einen geliebten Men-
schen verliere, erfahre eine Leere, eine Krise. „Der einzelne Betroffene hat den 
Wunsch nach Wahrheit. Wahrheit kann es für ihn nur vor dem Hintergrund der 
traumatischen Begegnung mit dem untoten ungeheuren Ding geben, das sich ihm 
zeigt, bevor sich die Oberfläche der Normalität wieder geschlossen hat.“480 Die 
Gesellschaft aber fühle sich verpflichtet, die Störung zu beheben und vergessen zu 
machen. Wer sich dem widersetze, gelte als charakterschwach. Das Verhältnis von 
Individuum und Gesellschaft könne sich derart zuspitzen, dass sich die Psychose 
als einziger Ausweg aus der Krise anbiete. Die Aufklärung habe uns zwar vom 
Ausgeliefertsein an das blinde Schicksal befreit, an das die Menschheit bis dato 
geglaubt habe. Andererseits seien wir so sehr darauf getrimmt, alles unter Kon-
trolle halten zu müssen, dass uns auch Rückschläge nicht davon abbrächten, weiter 
an die absolute Selbstidentität des Ich zu glauben. Die angebliche Ich-Schwäche 
des Psychotikers interpretiert Confurius gerade als Ich-Stärke, die aber den Träger 
des Ich versklave. Confurius macht klar, „wie sehr die Demarkationslinie zwischen 
gesund und krank nach wie vor von der religiösen Fiktion des Bösen beherrscht 
ist.“481  

 
Zusammenfassend kann gesagt werden, dass das Subjekt wie Quecksilber ist, 

das sich nicht greifen lassen will. Es zerfließt, zerfasert und bleibt es selbst. Es 
entzieht sich dem Begreifen und Einordnen, es ist etwas Anarchisches an ihm und 
in ihm, etwas Wildes, das sich nicht zähmen lassen will. Identität ist ein flüssiger 
und ungreifbarer Begriff. Und daher gibt es auch keine festen Körpergrenzen. 
Gehört die Nahrung, die ich täglich zu mir nehme, zu meiner Identität dazu? Gehö-
ren dementsprechend Kot und Urin, die noch in Darm und Blase sind, zu meiner 
Identität? Zeigt der Stoffwechsel also, dass Identität flüssig ist? Gehört das ungebo-
rene Kind im Mutterleib zur Identität einer schwangeren Frau oder ist es als eigen-
ständig davon zu denken, als invasiver „Anderer“, der durch die Verbindung von 
männlichem Samen mit weiblicher Eizelle entstanden ist? Menschliche Identität ist 
nichts eindeutiges, weil sie eingebunden ist in das Leben, das in einem steten Wer-
deprozess begriffen ist, ja dieser Werdeprozess selbst ist. 

Wie nun, so lautet die nächste Frage, werden in der Science Fiction Identitäts-
konzepte problematisiert? Inwiefern stellen sie eine Herausforderung für unser 
Denken dar? 

 
7. Das Identitätsproblem in der Science Fiction 
Wie wir sehen, ist die Identität der Person nicht einmal in der eigenen Tradition 

eindeutig oder einheitlich konzipiert. Die Frage lautet nun: Wo wird in der Science 
Fiction unser „selbstverständliches“ Identitätskonzept problematisiert? Hierzu 
möchte ich einen Dialog und vier Stories vorstellen: Dicks Geschichten Hochstap-

                                                 
480 Confurius, Ichzwang, 105. 
481 Confurius, Ichzwang, 199. 



VI. Metaphysik 

 356

ler und Die elektrische Ameise, Lems Dialog Die Auferstehungsmaschine, eine 
Story über den Raumfahrer Ijon Tichy aus Lems Sterntagebüchern sowie die 
Raumschiff-Voyager-Folge Tuvix. 

 
7.1. Philip K. Dick, Hochstapler 
Der Protagonist der Geschichte Hochstapler (Impostor), 1953 veröffentlicht, ist 

Spence Olham. Er ist Offizier eines nicht näher bezeichneten Landes. Die Erde 
wird von Außerirdischen bedroht, und diese stehen im Begriffe, eine Waffe zu 
entwickeln, die die ganze Erde zerstören könnte. Gegen diese Bedrohung wehren 
sich die Menschen der Erde mit allen zur Verfügung stehenden Mitteln. Als sich 
Spence Olham nach seinem Frühstück von seiner Frau verabschiedet, wird er von 
seinem Freund Nelson, ebenfalls Offizier, in einem kleinen Raumgleiter zur Arbeit 
abgeholt. An Bord befindet sich auch ihr Vorgesetzter Peters. Von diesem erfährt 
Olham, dass der wahre Spence Olham ermordet wurde, er sei nur eine Robotkopie, 
die von den Außerirdischen in einem Wald in der Nähe seines eigenen Hauses aus-
getauscht worden sei. In seinem Körper befinde sich eine sogenannte U-Bombe, 
die auf eine bestimmte Wortfolge hin sich automatisch entzünde. Deshalb flögen 
sie jetzt mit dem Raumgleiter zur abgewandten Seite des Mondes, wo der Androide 
Spence Olham vernichtet werden solle. Doch der Angesprochene wehrt sich und 
besteht darauf, Spence Olham zu sein. Ein Austausch habe gar nicht stattgefunden. 
Peters jedoch erklärt, der ausgetauschte Roboter würde nicht wissen, dass er nicht 
Spence Olham sei, weil die gesamte Identität, das heißt nicht nur sein Körper, son-
dern auch all seine Erinnerungen, auf ihn übertragen worden seien. Verzweifelt 
versucht Spence Olham die beiden anderen davon zu überzeugen, dass er er selbst 
sei. So erinnert er seinen Freund Nelson an gemeinsame Erlebnisse aus der Schul-
zeit, doch Nelson will nichts davon wissen. 

Auf dem Mond angekommen, gelingt es Olham, Nelson und Peters zu überli-
sten, und er kehrt allein wieder zur Erde zurück. Inzwischen hat er mit seiner Frau 
per Funk Kontakt aufgenommen. Mit ihrer Hilfe und der eines Arztes, der anhand 
von Röntgenbildern beweisen soll, dass sich keine Bombe in seinem Körper befin-
det, will Olham seine Identität nachweisen. Doch als er zu Hause ankommt, ist die 
Polizei schon vor Ort. Er flüchtet in den nahen Wald, doch Nelson und Peters, die 
inzwischen – vermutlich mit einem schnelleren Raumschiff – zurückgekehrt sind, 
erwarten ihn dort und verlangen seine Aufgabe. Olham bittet um eine Chance, man 
solle doch das abgestürzte Raumschff, das sich im Wald befindet, untersuchen. 
Peters kommt der Bitte nach, und man entdeckt den vermuteten Roboter, der zer-
stört neben dem Raumschiff liegt. Olham und Peters sind froh, dass das Missver-
ständnis aufgeklärt werden konnte. Nur Nelson bleibt misstrauisch. Er untersucht 
den zerstörten Roboter und findet heraus, dass dieser in Wirklichkeit der ermordete 
Spence Olham ist, der mit einem Nadelmesser erstochen wurde. Erst jetzt wird 
auch dem Protagonisten klar, dass er nicht er selbst ist, sondern der ausgetauschte 
Roboter. Als er diese Selbsterkenntnis laut ausspricht, explodiert die U-Bombe in 
seinem Körper, die, so legt der Text es nahe, die gesamte Erde vernichtet. 

 



VI. Metaphysik 

 357

Martin Schäfer schreibt, dass Dicks Story deshalb grausig sei, „weil hier nicht 
einmal die Fälschung selber – kein ‚alien’, sondern eine von Fremden als Mensch 
konstruierte Bombe – ihre wahre Natur kennt.“482 Die Geschichte sei so kon-
struiert, dass der Leser sich mit der Fälschung identifiziere und für sie Sympathie 
empfinde. Es gehe aber um mehr als nur um das Leib-Seele-Problem. Dick unter-
miniere das „human-alien-Schema“, wie es in der Science Fiction immer wieder 
ausagiert worden sei. Er mache den Außerirdischen zum Menschen, und den Men-
schen zum Außerirdischen. Der Zweifel am Mitmenschen gerate zum Selbstzwei-
fel.483 

Neil Easterbrook geht es um ein generelles Problem der Selbstreflexion und der 
Andersheit, und zwar um eine falsche innere Identität und die verlorene Erinnerung 
des wahren Selbst.484 Die Story zerstöre die Sicherheit von klaren Grenzen zwi-
schen dem Selbst und dem Anderen. Der Leser werde von Anfang an so manipu-
liert, dass er Olham glaube, das Original zu sein. Außerdem könne man fragen, 
woher Peters eigentlich wisse, dass es ein Double gebe. Woher stammt sein 
„Bericht“? Nur die Außerirdischen selbst könnten das den Menschen vermittelt 
haben. Ohne Bericht wäre man nicht zu dieser Erkenntnis gekommen, aber dann 
hätte auch die Bombe nicht gezündet. So werde Peters ungewollt zum Agenten der 
Außerirdischen. In dem Wald Sutton Wood wird der Körper von Olham zunächst 
als der des Roboters identifiziert, erst durch das Nadelmesser, dass im Original 
steckt, wird der lebende Olham als Roboter erkannt. Für den Leser, der den Origi-
nal-Olham nie erlebt hat, ist der Roboter Olham das „Original“, das von einem 
Simulakrum-Olham unterminiert worden ist. Die ironische Wendung des Plots, so 
Easterbrook, erfordere die Abwesenheit des Originals. Auf der ontologischen 
Ebene sei diese Abwesenheit notwendig, um das unlösbare dialektische Spiel von 
Abwesenheit und Anwesenheit, Selbst und Anderem, das die menschliche Subjek-
tivität ausmache, zu etablieren. Easterbrook fragt, was geschehe, wenn wir das 
Selbst und die Echos des Anderen erkennten? Instabilität, Bruch, Einbruch seien 
die Folge – das stabile Selbst explodiere. Das Paradox sei, dass Irreduzibilität und 
gegenseitige Durchdringung nicht widersprüchlich seien. Das Modell der selbstbe-
stimmten Subjektivität, die nur sich selbst verantwortlich sei, werde zerstört. Die 
Konsequenz sei die Alterität: das Selbst sei schon ein anderer, ausgesagt von sei-
nem Gegenüber. Olham erkenne sich selbst als den Anderen. Und genau diese 
Erkenntnis sei ein explosives Moment. Olham erkennt, dass er nicht Olham ist, das 
Selbst das Nicht-Selbst. Innen ist außen, der Mensch ein Außerirdischer. In diesem 
Augenblick werde das „Ich“ zum „Du“: die U-Bombe sei die You-Bomb. Die 
Explosion sei der solipsistische Kollaps in das singuläre Selbst, das private Eins-
sein des einzigen Seins. Aber der Moment der Erkenntnis, dass das einzige und 
singuläre Selbst das Andere sei, offen, doppelt, eröffne den Blick für die Selbstre-
flexion. Olhams Erkenntnis sei Selbsterkenntnis, Intuition, Einsicht, aber nicht 

                                                 
482 Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 209. 
483 Vgl. Schäfer, Science Fiction als Ideologiekritik? 210f. 
484 Vgl. Easterbrook, Dianoia/Paranoia, 21. 



VI. Metaphysik 

 358

Erinnerung oder Gedächtnis. Die Selbsterkenntnis bringe den Tod. Die Story 
bringe den modernen Mythos der Selbstidentität zur Explosion und zeige seine 
volle Reziprozität und Abhängigkeit vom Anderen.485 Im Unterschied zum Men-
schen fehlt dem Androiden die Fähigkeit zur Empathie. Nach Descartes sind Tiere 
Automaten. Doch Dick fragt: Wie kann ich wissen, ob nicht auch Menschen 
Automaten sind? 

Frederic Jameson ist der Ansicht, Dick reaktiviere dieses Descartesche Problem 
auf bedrohlichere Weise als Descartes genius malignus. In Hochstapler sickerten 
die Fragen, die die Künstliche Intelligenz involvierten, durch und infizierten jedes 
Erfahren von Descartes’ Gedanken- oder Bewusstseinsbereich, und es sei nicht 
mehr nur der Androide, der solche autoreferentiellen Fragen stelle. Die externe 
Streitfrage des Testes nach dem Original führe zu einem permanenten Riss inner-
halb des Selbstbewusstseins. Das individuelle Bewusstsein werde als alter ego 
dramatisiert, indem es zum Feind seiner selbst werde. Die Selbstlosigkeit der Cha-
raktere bei Dick sei die von Maschinen oder von Toten. Schizophrenie sei nicht 
bloß die Inversion der Individualität des androiden Cogito, sondern auch der Vor-
wand der wesentlichen Hilflosigkeit des Individuums, das außerhalb der großen 
Kollektive von Geschäften und Korporationen abgeschafft werde.486 

 
Dick stellt mit seiner Story unsere herkömmliche Auffassung des Selbst in 

Frage. Diese Geschichte spielt mit zwei Ideen. Erstens: Alle Menschen sind Sub-
jekte, mit einer einzigen Ausnahme. Zweitens: Die Erkenntnis desjenigen, nicht er 
selbst zu sein, führt zu seinem sofortigen Tod und der Vernichtung des ganzen Pla-
neten. 

An der Kurzgeschichte fällt auf, dass es nicht um ein allgemeines Ich geht. 
Wenn die Philosophen vom „Ich“ reden, dann gehen sie selbstredend davon aus, 
dass jeder Mensch ein Subjekt ist. Das zentrale Anliegen bei Dick besteht darin, 
dass ebenfalls alle Menschen über ein Ich verfügen – bei Nelson, Peters und den 
anderen Charakteren wird es ja fraglos vorausgesetzt. Aber es gibt eine einzige 
Ausnahme: Spence Olham. Hier liegt eine Idee vor, mit der sich die Philosophie 
bisher noch nicht befasst hat. Olham ist ein Mensch, der verzweifelt um etwas 
kämpft, das sein Ureigenes wäre. Das Selbstverständliche wird eben als nicht 
selbstverständlich genommen. Der Leser ist fraglos von Olhams Selbst überzeugt, 
fiebert mit, hofft, dass es ihm gelingt, das zu beweisen, nur um dann erfahren zu 
müssen, dass die anderen recht hatten. Denn wo gibt es das, dass jemand einem 
anderen mit Recht ins Angesicht sagen kann: „Du hast kein Ich!“? Jeder setzt es ja 
beim Anderen fraglos voraus. Hier wird Identität zu einer Frage auf Leben und 
Tod. Vielfach ist Dick der Vorwurf gemacht worden, seine Geschichten oder seine 
Helden (oder er selbst) seien paranoid. Dick radikalisiert den Selbstzweifel des 
Menschen auf existentielle Weise. Immer wieder gibt es Menschen, die an sich 
selbst zweifeln, sich selbst die Schuld für alles mögliche geben, deprimiert oder 

                                                 
485 Vgl. Easterbrook, Dianoia/Paranoia, 33-36. 
486 Vgl. Jameson, Archaeologies, 373-377. 



VI. Metaphysik 

 359

depressiv sind, alles Schleche der Welt auf sich nehmen, unter Weltschmerz leiden. 
Niemand aber würde so weit gehen, sein Ich existentiell zu verleugnen. Und weil 
das Ich als selbstverständlich gilt, glauben wir Spence Olham. Ich möchte die 
Geschichte auf zweierlei Weise interpretieren. Erstens: Die Antwort auf eine 
Demütigung ist eine Vernichtung. Zweitens: Dicks Hochstapler ist ein fundamen-
taler Widerstand gegen die Dingfestmachung des Ich.  

Zur ersten Interpretation: Ähnlich wie Josef K. in Kafkas Prozeß versucht, dem 
Gericht seine Unschuld zu beweisen und gerade dadurch scheitert, dass er es ver-
sucht, so versucht Spence Olham vergeblich zu beweisen, dass er er selbst ist. 
Gerade der Versuch des Beweises wird das Gegenteil ans Tageslicht befördern. 
Ähnlich wie in Kafkas Roman spielt die Scham dabei eine große Rolle. Der Vor-
wurf, den Nelson und Peters dem Protagonisten machen, drängt diesen dazu, die 
Wahrheit zu suchen, die letztlich zur Erkenntnis der eigenen Schuld führen wird, 
nämlich es zugelassen zu haben, von den Außerirdischen ausgetauscht worden zu 
sein. Olham zeigt die allgemeine menschliche Unfähigkeit, die letzte Wahrheit 
über sich selbst zu ertragen.487 Dick radikalisiert Kafkas Figur des Josef K. Hatte 
dieser sich für sein Verhalten zu schämen, dafür, dass er seine schuldhafte Verstri-
ckung nicht einsehen wollte und sich nur als Opfer sah, so sieht sich Spence Olham 
als Opfer von Verschwörern. Er gerät in die Defensive. Er muss nicht nur bewei-
sen, dass er „unschuldig“ ist, sondern er muss – das Schlimmste, das nur denkbar 
ist – beweisen, dass er er selbst ist. Wer nicht mehr er selbst ist, muss sich schä-
men, dass er überhaupt ist. Olham begibt sich also an die Aufgabe des Selbstbe-
weises. Aber in dem Augenblick, in dem er sich selbst erkennt – worin eine Ironie 
liegt, denn wie soll er sich selbst erkennen, wenn er kein Selbst hat? – verkehrt sich 
die tiefe Angst, vor den anderen seine Ichlosigkeit bekennen zu müssen, was er aus 
Scham vermeidet, in die einzige mögliche Lösung: den absoluten Größenwahn. Die 
Sentenz „Erkenne Dich selbst“ führt im Hochstapler unmittelbar zum Tod. Die 
Suche nach dem Beweis für sein Ich führt Olham schließlich an den kritischen 
Wendepunkt der Geschichte. Die Selbsterkenntnis als Erkenntnis der Ichlosigkeit 
und die Explosion der Bombe sind ein und dasselbe. Die Explosion der Bombe ist 
eine Metapher für die Ausdehnung des Ich ins Unendliche. Aber wie kann ein Ich 
sich ausdehnen, das nicht vorhanden ist? Weil für die Struktur des Selbstbewusst-
seins die eigene Ichlosigkeit nicht denkbar ist. Jetzt, wo die Wahrheit ans Licht 
kommt, lässt sich der „wahre“ Spence Olham nicht mehr länger verbergen. Seine 
unausgesprochene Botschaft lautet: Jetzt werdet ihr mein wahres Ich kennenlernen: 
Denn ich bin gar nicht das Nicht-Ich, wie ihr es behauptet habt. Ganz im Gegenteil 
bin ich der Größte der Geschichte, denn nun seht ihr, dass die Existenz der gesam-
ten Menschheit von mir allein abhängig ist. Denn von mir und meiner 
„Selbst“erkenntnis hängt es ab, ob der Planet explodiert oder nicht. Die Gegenfigur 
zum vernichteten Ego ist das unendliche Ego. Auf den Vorwurf der Nicht-Existenz 
antwortet Olham mit der unendlichen Ausdehnung seiner Person als You-Bomb. 
Mitunter ist Dick nachgesagt worden, was er im Hochstapler beschreibe, sei eine 

                                                 
487 Vgl. Robertson, Der Proceß, 113. 



VI. Metaphysik 

 360

Form der Psychose. In diesem Zusammenhang hat Gerrit Confurius die Bemerkung 
gemacht, dass die Welt des Psychotikers sich auf eine Dualität zwischen Ego und 
Alter ego reduziere, wobei die Rollenverteilung ungeklärt bleibe. Das führe zu den 
Extremen, entweder völlig gemacht, also ein Nichts zu sein, oder der Schöpfer der 
Welt zu sein.488 So ist im Hochstapler in der Tat das Ich des Protagonisten ein 
Nichts. „Mit den Grenzen […] seiner Symbolisierungsfähigkeiten konfrontiert, 
reagiert er mit Angst, die ein Höchstmaß erreicht. Er befürchtet diesen Moment 
umso mehr, als von ihm eine Bedrohung für die imaginäre körperliche Einheit sei-
ner Person ausgeht.“489 Als Spence Olham der Konfrontation mit der Wirklichkeit 
nicht mehr ausweichen kann, wird die Welt vernichtet. Der Gipfelpunkt des Grö-
ßenwahns ist erreicht, wenn Ego und Welt zusammenfallen. Der Protagonist 
akzeptiert nicht, dass es nicht möglich ist, ein Ich ohne den Anderen zu haben. Wie 
Paul Ricœur zeigen konnte, lässt sich Identität ohne Andersheit gar nicht konstitu-
ieren. Das Selbst bringt in der Explosion zugleich den radikalen Anderen des Eige-
nen ans Tageslicht. Die Entfaltung des Größenwahns wird im Augenblick ihrer 
Verwirklichung zur Vernichtung des Ego. 

Aber ich möchte noch eine zweite Interpretation vorschlagen. Die Selbster-
kenntnis führt in dieser Story unmittelbar zum Tod. Möglicherweise liegt hier auch 
ein Versuch vor, aus dem Eingesperrtsein des Ich hinauszugelangen. Wenn wir uns 
noch einmal das Konzept Wolfgang Giegerichs über die Entwicklung des Subjekts 
vergegenwärtigen, so geht er vom archaischen Menschentum aus, das zwischen 
den beiden Welten von Leben und Tod frei habe hin- und herwechseln können. Der 
Mensch habe nicht nur im Hüben, sondern auch im Drüben gelebt. Das habe zur 
Folge gehabt, dass das Menschenwesen nicht in den physischen Leib und die phy-
sikalische Welt eingesperrt gewesen sei. Sein Eigentlichstes habe der archaische 
Mensch gerade nicht in sich selbst gehabt, als seinen persönlichen Besitz, sondern 
in jenen Wesen, die der Mensch gerade nicht gewesen sei. Der Mensch habe in der 
Nicht-Identität mit sich selbst gelebt, er sei in sich different gewesen.490 Mir scheint 
beinahe, dass bei Dick ganz unbewusst ein Gespür für diese archaische Mentalität 
vorgelegen hat, eine These, die ich zwar nicht beweisen kann, aber die, wie ich 
meine, ins Auge springt. Zum Verständnis von Giegerichs These, die ich für Dicks 
Geschichte fruchtbar machen will, kann folgende Ausführung hilfreich sein. 

„Unter Dingen verstehen wir heute in erster Linie tote materielle Gegenstände. Weil 
das tote Ding aber schon ein Resultat jenes Vorgangs ist, in dem sich das Ding zu 
seiner modernen Seinsweise erbaut hat – ursprünglich waren ja auch Dinge belebt 
und wild –, können wir den Vorgang der Erbauung des ‚Dinges’ gerade nicht so gut 
an den materiellen Dingen ablesen. Es geht bei der Erzeugung des Dinges darum, 
das ausschweifende Wesen der Phänomene grundsätzlich in ihrer Definition gefan-
genzusetzen – in den Grenzen ihrer physischen Körperlichkeit. Die Herstellung des 

                                                 
488 Vgl. Confurius, Ichzwang, 113f. 
489 Confurius, Ichzwang, 120f. 
490 Vgl. Giegerich, Drachenkampf, 41f. 



VI. Metaphysik 

 361

toten Dings ist die Gefangensetzung des Begriffs des Lebens oder der Lebendigkeit 
der Phänomene.“491 

Gerade in der Science Fiction Dicks lese ich einen Protest gegen diese Gefan-
gensetzung. Die abendländische Philosophie hat seit Descartes versucht, das Ich 
dingfest und damit zu einem „Ding“ zu machen. Schon der Versuch, das Ego zu 
definieren, bedeutet, es in Grenzen zu setzen und damit der Immanenz zu unterwer-
fen. Dicks Science Fiction lebt vom Protest gegen diesen Versuch der Dingfestma-
chung. Übte er in Ubik einen Widerspruch gegen die Gefangensetzung des Lebens 
in der Immanenz, so liegt im Hochstapler ein Protest gegen die Gefangensetzung 
des Ich in der Immanenz vor, ein Veto gegen die Dingfestmachung des Ego durch 
die Wissenschaften, eine Widerborstigkeit gegen das Alltagsbewusstsein des 
Selbst, gegen eine abendländische Philosophie, die das Ich in das Hier und Jetzt 
einzusperren versucht. Die Idee der Selbsterkenntnis der Nichtigkeit des Ego durch 
Spence Olham, die durch Selbsterkenntnis im Tod gipfelt, darf man jedoch nicht 
einfach wörtlich nehmen. Vielmehr ist der Tod die Befreiung des Ich von den 
Mächten seiner Dingfestmachung. Indem Nelson und Peters die Nichtigkeit des 
Ego von Olham behaupten, machen sie ihn zu einem toten Ding. Die paradoxe 
Konstruktion einer Selbsterkenntnis ohne Selbst zerstört nicht den Planeten Erde 
als solchen, sondern den Planeten als Metapher für einen archimedischen Stand-
punkt, der glaubt, das Ego dingfest machen zu können. Seine Vernichtung in einer 
Explosion ist daher eine Metapher für seine Befreiung. 

Beide Interpretationen stehen indes nicht nebeneinander, sondern sind als Ein-
heit zu betrachten. Das Ich, das in der Erkenntnis seiner Nichtigkeit logisch stirbt 
und im Todesakt sich zum Größenwahn aufbläht einerseits, und der Protest des Ich 
gegen seine Dingfestmachung andererseits, sind dasselbe. Ein Ego, das dingfest 
gemacht wurde, ist zugleich nichtig gemacht worden. Die Erkenntnis der Nichtig-
keit des Ego, die größenwahnsinnige Identifizierung des Ego mit der Erde, ihre 
Vernichtung und Befreiung, das ist ein und derselbe Akt. Diese Geschichte ist eine 
Parabel auf die existentielle Gefangenschaft des modernen Subjekts. Und zuletzt ist 
der Titel – Hochstapler – kontrafaktisch angelegt, denn der Leser kann Spence 
Olham nicht als Hochstapler ansehen, höchstens als jemanden, der um seine eigene 
Existenz betrogen wurde. Der Titel ist also gegen den Strich zu lesen. Das Subjekt, 
um das es hier geht und das sich letztlich als Nicht-Subjekt erweisen wird, erfährt 
im Akt des Untergangs eine zusätzliche Demütigung. Die Vernichtung ist nur dann 
vollständig, wenn „Spence Olham“ auch moralisch annihiliert ist, das heißt wenn 
man ihn einen Betrüger nennen kann. 

Man könnte Dicks Story auch als eine Antwort auf die Philosophiegeschichte 
des Abendlandes betrachten, die zumindest keine einheitliche Antwort auf die 
Frage des Ich geben kann. Wir müssen zugeben, dass wir nicht letztgültig sagen 
können, was das Ich ist. Mit Spence Olham präsentiert uns Philip K. Dick eine 

                                                 
491 Giegerich, Drachenkampf, 39f. 



VI. Metaphysik 

 362

Person, die die Frage der Sphinx nach dem Menschen, und damit nach sich selbst, 
nicht zureichend beantworten kann, und in die Tiefe gestürzt wird. 

 
7.2. Philip K. Dick, Die elektrische Ameise 
In dieser Story Dicks (im Original: The Electric Ant) von 1969 erwacht der 

Inhaber der Firma Tri-Plan-Electronics, Garson Poole, in einem Krankenhaus und 
erfährt, dass er nicht nur seine rechte Hand verloren hat, sondern auch, dass er eine 
„elektrische Ameise“ ist, ein Roboter in Menschengestalt, ein Androide. Diese 
Tatsache war Poole selbst bislang nicht bekannt. Darüber wird er depressiv, und er 
denkt sich: „Ich kann die Firma nie wirklich geleitet haben; das war eine Illusion, 
die mir bei der Herstellung eingepflanzt wurde… zusammen mit der Illusion, dass 
ich menschlich und lebendig bin.“ (682) Er fühlt sich unfrei, weil er weiß, dass er 
programmiert wurde, und glaubt, deshalb auch zu bestimmten Gedanken nicht 
fähig zu sein. Mit Hilfe eines Computerprogramms entdeckt er einen Mechanismus 
in seinem Körper, der seine Gedanken und sein Verhalten sowie die „Realitätszu-
fuhr“ steuert. Er ist der Ansicht, dass dieser Mechanismus für ihn die Realität nur 
stimuliere, er selbst aber nichts wahrnehmen könne. Seinem Automatendasein will 
er entkommen und beschließt, die für seine Wahrnehmung verantwortliche Loch-
streifenspule zu manipulieren. „Weil ich, wenn ich das kontrolliere, die Realität 
kontrolliere […] Meine subjektive Realität… aber eine andere gibt es ohnehin 
nicht. Objektive Realität ist ein synthetisches Konstrukt, das Resultat einer hypo-
thetischen Universalisierung einer Vielzahl subjektiver Realitäten.“ (687) Deshalb 
dichtet er nun einige Löcher in der Lochstreifenspule ab, was dazu führt, dass 
einige Objekte in seiner Wirklichkeit verschwinden. Als er nach Hause kommt, 
erwartet ihn seine Freundin Sarah, die mittlerweile über seinen Zustand als elektri-
sche Ameise Bescheid weiß. 

Das begonnene Experiment wird zu Hause weitergeführt, Poole nimmt immer 
weniger wahr, letztlich sieht er nur noch schwarz, hört nichts mehr und verliert 
auch sein Zeitempfinden. Lediglich denken kann er noch. Er wird von zwei Tech-
nikern wieder ins „Leben“ zurückgeholt. Nun versucht Poole aber das Gegenteil, 
denn er fragt sich, was geschähe, wenn er alle Wahrnehmungsmöglichkeiten, die es 
überhaupt geben kann, ins Unendliche dehnen würde, wenn er zeitgleich alles 
sehen, hören, fühlen, schmecken und riechen könnte, was es überhaupt im Univer-
sum gibt. Er fragt die Techniker, was geschähe, wenn kein Band unter dem Scan-
ner der Lochstreifenspule laufen würde, also die Fotozelle, die der Umwandlung 
von Lichtstrahlen in elektrische Signale dient, ungehindert nach oben scheine. Die 
Techniker erklären, die Folge sei ein Kurzschluss, doch Poole schenkt ihnen keinen 
Glauben. Er fährt mit seinem Experiment fort und plötzlich erscheinen vor seinem 
Auge alle möglichen und unmöglichen Dinge der Welt auf einmal: flatternde 
Enten, Rentner auf Parkbänken, Äpfel, Kopfsteinpflaster, Zebras, das Meer, der 
Wind, in seinem Mund zerlaufende Butter, das Heulen von Alarmanlagen usw. 
Seiner Freundin Sarah sagt er: „Du bist nicht real. Du bist ein Stimulusfaktor auf 
meinem Realitätsband.“ (699) Doch das Experiment scheitert. Poole „stirbt“ und 
zerfällt zu einem Haufen lebloser Materie. Sarah informiert Pooles besten Mitar-



VI. Metaphysik 

 363

beiter über den Vorfall, und beide scheinen geradezu erleichtert, dass der „Appa-
rat“ nun endgültig „defekt“ ist. Doch da bemerkt Sarah, dass sie selbst durch ihre 
Hände hindurchsehen kann, durch Türen und Wände, und dass die Materie sich 
selbst auflöst. Mit dem „Tode“ der elektrischen Ameise geht auch die Welt 
zugrunde. 

 
Martin Burckhardt zeigt in seinem Werk Philosophie der Maschine, dass Kör-

perlosigkeit zur Maschine gehört. Die Software sei eine ins Immaterielle übersetzte 
Maschine, Digitalisierung sei eine Form der Entmaterialisierung, und die Schreib-
maschine verwandele sich in ein Textverarbeitungsprogramm. Was immer in einen 
Computer eingegeben werde, unterlaufe einer Verwandlung in Nullen und Einsen. 
Das Textverarbeitungsprogramm setze eine Maschine voraus, die als Umgebung 
ein Betriebssystem hat, in dem ein Code gelesen werden kann. Im Computer sei 
also nichts, wie es ist, sondern alles nur Schein.492 In diesem Zusammenhang macht 
Burckhardt auf die Jacquard’sche Lochkarte aufmerksam, die meines Erachtens 
eine Repräsentation der Elektrischen Ameise bei Dick darstellt. Joseph-Marie Jac-
quard verbesserte die Nockenwalze von Webstühlen durch das Endlosprinzip der 
Lochkartensteuerung. Dadurch wurden endlose Muster von beliebiger Komplexität 
produziert. Die Karten waren miteinander zu langen Lochstreifen verbunden, die 
mit Nadeln abgetastet wurden. Bei diesem Vorgang bedeutete ein Loch eine 
Fadenhebung und kein Loch eine Fadensenkung. So konnten großflächige Muster 
hergestellt werden. Dies war eine der frühesten Anwendungen von Digitaltechnik. 
Burckhardt schreibt: „Dabei ist die Entleibung der Maschine schon in der Jac-
quard’schen Lochkarte vorweggenommen, in der sich das Loch – als markierte 
Abwesenheit – an die Stelle des materiellen Zeichens gesetzt hat. Trifft ein Draht-
haken auf ein solches Loch, greift dieser automatisch nach den Webfäden. Was den 
Gesamtmechanismus des Jacquard’schen Webstuhls anbelangt, führt die Demateri-
alisierung dazu, dass sich das Steuerprogramm vom Maschinenkörper löst.“493 
Genau einen solchen Vorgang beschreibt Dick in der Elektrischen Ameise, in der 
das Loch zur letzten Wirklichkeit wird. Doch ein solches Loch muss die wirklichen 
Dinge verschlingen. Nicht nur das: Dick nimmt die Digitalisierung der ganzen 
Welt und aller ihrer Einzelteile vorweg. Als Garson Poole in seinem Experiment 
auf einmal alle Dinge des Universums betrachten kann, – man könnte von einer 
mystischen Vision sprechen – so werden damit Dinge aufgezählt, die digitalisiert 
werden. Diese Entleibung betrifft letztlich auch Menschenkörper, so dass Poole zu 
seiner Freundin sagen kann: „Du bist nicht real. Du bist ein Stimulusfaktor auf 
meinem Realitätsband.“ (699) Wenn die ganze Welt endgültig durchdigitalisiert ist, 
ist sie entleibt und hat sich damit aufgelöst.  

Dirk Vanderbeke bemerkt, es sei eine perfide Idee, dass das antike „Erkenne 
dich selbst“ bei Dick in einer Katastrophe ende. Anstatt eine erfolgreiche Firma zu 
leiten, erkenne der Protagonist Gary Poole, dass er selbst der Besitz eines Men-

                                                 
492 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 28f. 
493 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 29. 



VI. Metaphysik 

 364

schen sei. Er finde heraus, dass sein Bewusstsein von einer Spule aus einem 
gelochten Band in seiner Brustplatte gelenkt werde. Die Erfahrungen, die er in 
seinem Leben mache, kämen von Löchern auf einem Band, das heißt Präsenz 
werde durch Absenz verursacht. Poole komme zu dem Schluss: „Wenn ich den 
Streifen kappen würde, überlegte er, würde meine Welt verschwinden. Für andere 
wird die Realität bestehen bleiben, aber nicht für mich. Weil meine Realität, mein 
Universum, mit über diese winzig kleine Einheit vermittelt wird.“ (686) Nachdem 
Poole sein Band durchschnitten habe, erfahre er Totalität. Dicks Versuch, alle 
mögliche Erfahrung in einen einzigen Moment zu pressen, so Vanderbeke, sei Teil 
einer langen Tradition. Vanderbeke nennt in dem Zusammenhang Dantes Göttliche 

Komödie oder Borges’ Geschichte Das Aleph und analogisiert die Problematik von 
Dicks Story mit einem Wort aus Shakespeares Hamlet: „O Gott, ich könnte in einer 
Nußschale eingesperrt sein und mich für einen König von unermeßlichem Gebiet 
halten.“ (II,2). Bei Dick liege der Versuch vor, mit dem Erzählproblem, dass 
Schreiben ein ungeeignetes Medium dafür sei, auch nur einen Schimmer von 
Unendlichkeit einzufangen, zurecht zu kommen.494 Dick wolle eine Totalität von 
Vision erzeugen. Diese Vision umfasse alle Sinneswahrnehmungen: sehen, rie-
chen, schmecken, fühlen, hören. Damit die absolute Realität sich offenbaren könne, 
müssten unsere Raum-Zeit-Erfahrungen zusammenbrechen. Alle Sinne Pooles 
würden stimuliert, weil das gelochte Band alle Erfahrungen, die Poole glaube, 
gemacht zu haben, enthalte. Aber die Erfahrungen, die er nun mache, seien auf die 
Stadt New York begrenzt. Die Totalität einer Vision werde zur Form einer Nahtod-
erfahrung, die letztlich im Tod ende. Mit dem Tode Pooles beginne auch die Welt 
zu verschwinden. Im Grunde habe er durch seinen Selbstmord die Welt zerstört, als 
wäre die gesamte Realität in einem individuellen Körper beinhaltet. Das logische 
Resultat sei ein epistemologischer Skeptizismus, Solipsismus, eine ontologische 
Verzweiflung. Die Story sei eine Form von Paranoia, in der das Individuum von 
einer unzugänglichen Instanz kontrolliert werde. Und zur selben Zeit sei die ganze 
Welt abhängig von einem Individuum: Heteronomie und Allmacht fielen zusam-
men. Dick frage nach dem Tod des Individuums, das die Welt sei. Diese Frage 
erinnere an eine philosophische Idee im Talmud, wonach der Tod eines Menschen 
der Zerstörung einer Welt gleiche. Was geschieht mit der Welt, wenn das Indivi-
duum tot ist? Die Zurückweisung einer unabhängigen Wirklichkeit führe nicht nur 
zum Solipsismus, sondern auch zu der Frage der Genesis des einzelnen Indivi-
duums und der Quelle unserer sinnlichen Wahrnehmung. Die individuelle und 
universale Apokalypse führe nicht zu einer Form von fröhlicher oder trauriger 
Zukunft, sondern zurück zu einer Zeit vor der Zeit, das Atman der indischen Philo-
sophie oder das griechische pneuma.495  

 
Dicks Story Die elektrische Ameise wird da fortgesetzt, wo der Hochstapler 

endet. Wo beim Hochstapler die Erkenntnis, ein Anderer, ein Androide, zu sein, 

                                                 
494 Vgl. Vanderbeke, Putting Allspace in a Notshall, 158-160. 
495 Vgl. Vanderbeke, Putting Allspace in a Notshall, 163-166. 



VI. Metaphysik 

 365

unmittelbar endet, da beginnt erst die Geschichte Die elektrische Ameise. Die Ent-
deckung, in Wirklichkeit ein Roboter zu sein, führt nicht zum sofortigen Tod wie 
beim Hochstapler, sondern zu Depressionen. Wie aber auch im Hochstapler ent-
deckt der Held, der Androide Poole, dass er selbst das Zentrum der Welt ist, von 
dem alles abhängt. Indem er das Realitätsband zerschneidet, zerschneidet er letzt-
lich die Welt, das heißt: indem ich mich selbst vernichte, vernichte ich die Welt. 
Das ist ein Angriff auf Descartes’ cogito. Der Androide kämpft darum, sich mit 
einer Welt zu einigen, die ihm fremd geworden ist, weil ihm bewusst wird, dass er 
nur ein Spielzeug anderer war.496 Doch er geht zum Gegenangriff über: Er ent-
deckt, dass er die Fähigkeit hat, andere zu seinem Spielzeug zu machen. Der 
solipsistische Größenwahn steckt in der Idee, dass nicht das Ich von der Welt, son-
dern die Welt vom Ich abhängig ist. In dieser Story erweist sich das Ego als Werk-
zeug, Wirklichkeit und Illusion zu vertauschen. Die Zerstörung der Welt wird nicht 
nur zum Beweis der Existenz des Ego, sondern auch als Rache verwendet. Dick 
zeigt, dass jemand, dessen Ich absolut in die Defensive gedrängt wird, letztlich 
kein anderer Ausweg bleibt, als zum Amokläufer zu werden, der sein Ego durch 
das Töten anderer Egos „beweist“. Er zeigt, dass das Ego auch „nur“ ein Konstrukt 
ist, das zerstört werden kann. Er verlängert den metaphysischen Zweifel bezüglich 
Descartes’ Ego. Wenn die moderne abendländische Philosophie sagt, dass kein 
metaphysisches Konzept tragfähig ist, dann auch das Konzept des Zweifels nicht, 
womit das Ego zusammenbricht. Aus der Unmöglichkeit, positiv sagen zu können, 
was das Ego ist, formt Dick die Unmöglichkeit der Weltexistenz. 

 
7.3. Stanisław Lem, Die Auferstehungsmaschine 
Eine andere Richtung zur Darstellung der Identität geht der polnische Science-

Fiction-Autor Stanisław Lem. Er konstruiert in seinem Dialog Die Auferstehungs-

maschine
497 von 1957 den hypothetischen Fall der Hinrichtung eines Menschen. 

Die Redeform und die Namen der Beteiligten sind an den platonischen Dialog 
angelehnt. Einer der Sprecher, Hylas, soll als zum Tode verurteilt gelten und hinge-
richtet werden. Der andere Sprecher, sein Freund Philonous, erklärt ihm, er habe 
eine Maschine entwickelt, mit der es möglich sei, eine Kopie des Hingerichteten 
anzufertigen, die diesem bis ins kleinste Detail, bis hin zu Erinnerungen und Wün-
schen, gleicht. Aus denselben Atomen soll nun nach dem Tod ein neuer Hylas 
angefertigt werden. Philonous fragt seinen Freund, ob er mit einer solchen Proze-
dur einverstanden sei. Dieser bejaht. Philonous schlägt nun aber vor, um sicherzu-
gehen, die Kopie jetzt schon zu Lebzeiten anzufertigen. Diese Kopie werde 
abwarten, bis Hylas hingerichtet sei und sich dann „den Freuden des wiederer-
weckten Lebens hingeben.“ (344) Doch in diesem Fall verweigert Hylas seine 
Zustimmung. Das verwundert Philonous, der in den beiden Fällen keinen prinzi-
piellen Unterschied erkennt. Hylas dagegen geht davon aus, dass es eine Kontinua-
tion des Ich nach dem Tode gibt. Das Ich werde in der Kopie aufgehen, wenn die 

                                                 
496 Vgl. Barlow, Reality, 184. 
497 Es war mir leider nicht möglich, den polnischen Originaltitel dieses Dialogs zu ermitteln. 



VI. Metaphysik 

 366

eigentliche Person vorher sterbe. Werde die Kopie aber vorher angefertigt, habe sie 
schon ein eigenes Ich, weshalb das ursprüngliche Ich des Hylas dann verlorenge-
gangen sei. Deshalb zieht er den Schluss: „Die nach meinem Ableben erschaffene 
Kopie, das bin ich, die vor meinem Tode erschaffene – das ist ein anderer, ein 
fremder, von mir losgelöster Mensch.“ (346) 

Nun konfrontiert ihn Philonous mit einem neuen Problem: Was, wenn der ver-
storbene Hylas beispielsweise durch ein Gegengift wieder zum Leben gebracht 
würde? „Bitte sag mir, wie es sich mit der Kopie verhält, die bereits deine Konti-
nuation war, was mit ihr in dem Moment passiert, in dem du dank eines Gegengifts 
wieder zum Leben erwacht bist?“ (347) Dann gäbe es nämlich zwei Personen des 
Hylas. Aber hier irrt Hylas, wie Philonous aufzeigen kann. Denn wenn man nach 
dem Gift, das man ihm, dem Hylas, verabreicht hat, ein Gegengift einflößt und ihn 
wieder zum Leben bringt, wie verhält sich seine Person dann zu seiner Kopie? 
Darauf antwortet Hylas: „Es ist völlig klar, daß ich in dem Körper wieder zum 
Leben erwache, den der Tyrann durch Gift seines Lebens beraubt hatte. In diesem 
Moment wird die Kopie notwendigerweise aufhören meine Kontinuation zu sein.“ 
(347) Damit aber irrt sich Hylas, denn dann wäre die Kontinuation nicht mehr 
autonom. Autonomie aber ist etwas, das den Menschen auszeichnet. Der autonome 
Status eines Menschen ist nicht abhängig vom existentiellen Status eines anderen 
Menschen. Man könnte dem zwar entgegenhalten, dass Hylas dann noch nicht ganz 
tot gewesen wäre, da kein Gegengift der Welt einen Toten wieder ins Leben 
zurückholen kann. Das aber tut der Argumentation des Philonous keinen Abbruch. 
Wichtig ist Philonous’ Frage, woher Hylas überhaupt wisse, dass er er selbst sei 
(347). Gemeinsam kommen Philonous und Hylas auf den Gedanken, dass die 
empirischen Wissenschaften hier nicht weiterhelfen. Hylas erkennt: „[…] denn auf 
Befragen wird die Kopie behaupten, daß sie ich ist, und einen Weg, um in Erfah-
rung zu bringen, ob sie nicht nur ein Doppelgänger ist, gibt es nicht und wird es 
nicht geben.“ (350) Hylas fährt mit dem Gedanken fort, das man eine Kopie X′ 
eines Menschen X anfertigen könnte, die in allem dasselbe Gefühl der Identität, 
dieselben Erinnerungen hätte wie der Mensch X. „Jedoch in Wirklichkeit hat nur X 
das erlebt, wovon er spricht, X′ hingegen kommt dies nur so vor.“ (351) Doch 
damit löst Hylas das Problem nicht, denn empirisch würde kein Außenstehender 
diesen Unterschied jemals bemerken. 

Im weiteren Verlauf des Dialogs fragt Philonous, wie es denn wäre, wenn ihm, 
Hylas, die Arme abgehackt würden, ihm dann aber neue an den Körper angenäht 
würden, ob er noch immer derselbe Hylas sei. „Und jetzt schneiden dir die Scher-
gen den Kopf ab, mir gelingt es jedoch, mit Hilfe der Maschine eine Kopie deines 
Körpers zu schaffen, die ihrerseits an den Kopf anwächst. Wirst du es selbst sein, 
der auf diese Weise zum Leben erwacht oder nur dein Doppelgänger?“ (352) Was 
am Menschen ist es, das Identität schafft? Dass man beim Schlaf sein Bewusstsein 
verliert, dadurch also die Kontinuation des Bewusstseins unterbrochen ist, ist kein 
Argument gegen die Identität. Philonous erklärt, dass das Ich keine „Wesenheit“ 
sei. Auch der Verlauf der Zeit sei kein Argument gegen die Identität des Ich. So 
sagt Hylas: „Ebenso gut könnte man darüber streiten, ob ich heute noch derselbe 



VI. Metaphysik 

 367

wie gestern bin oder ob es mein gestriges Ich heute bereits nicht mehr gibt.“ (355) 
Wird nun eine Kopie von Hylas angefertigt, wenn er noch lebt, ist das Ich, das 
diese Kopie erhält nicht ganz genau dasselbe wie das des Hylas, denn der Kopie 
fehlen genau diejenigen Zeitmomente, die Hylas erlebt, nachdem die Kopie von 
ihm hergestellt wurde. Philonous erkennt die Dialektik von Identität und Nicht-
Identität: „Sowohl der Satz ‚mein gestriges Ich existiert’ als auch der Satz ‚mein 
gestriges Ich existiert nicht’ entsprechen der Wahrheit, und zwar in folgender 
Weise: Versteht man unter ‚meinem gestrigen Ich’ jedoch den Komplex an Gedan-
ken und Gefühlen, die sich gestern in meinem Bewußtsein zeigten, so kann man 
ihnen eine aktuelle, jetzige Existenz nicht zuschreiben.“ (356) Letztlich ließen sich 
sogar Tausende Hylasse kopieren. Und welcher wäre dann die einzig wahre Konti-
nuation? Man könne Gegenstände zu Tausenden kopieren, die einander gleichen 
wie ein Ei dem anderen, beim Menschen sei dies wegen seines Bewusstseins aber 
ein Problem. Die Identität von Dingen und von Menschen sei nicht das Gleiche. 
Man könne Zwillinge miteinander verwechseln, aber: „Ein Zwilling jedoch kann 
sich selbst niemals mit dem anderen verwechseln.“ (359) Weiter fragt Philonous, 
was mit dem Ich geschehe, wenn man den Körper des Hylas einfrieren und später 
wieder zum Leben erwecken würde, was geschehe mit dem Ich, wenn man Hylas’ 
Körper zu Atomen zerstäube und später wieder aus denselben Atomen zusammen-
setzen würde? Und wenn zwei Kontinuationen geschaffen würden, die eine aus 
denselben, die andere aus den gleichen Atomen, welches wäre die wahre Kontinu-
ation (vgl. 359f.)? Philonous zieht letztlich die Schlussfolgerung: „Per reductionem 
ad absurdum habe ich lediglich die Unhaltbarkeit der These nachgewiesen, die du 
stillschweigend als eine selbstverständlich richtige angesehen hast, nämlich die, als 
könne man das Bewußtsein auf Atome oder ihre Strukturen reduzieren.“ (361)  

 
Martine Nida-Rümelins Buch Der Blick von innen befasst sich mit der Frage 

nach der transtemporalen Identität bewusstseinsfähiger Wesen. Schon zu Anfang 
erklärt sie, dass, wenn ein und dasselbe Individuum sich durch die Zeit ändere, aber 
dennoch dasselbe Individuum bleibe, man von transtemporaler Identität sprechen 
könne. Dass also ein Wesen sich durch die Zeit verändere, tue der Identität keinen 
Abbruch. Nach Nida-Rümelin ist Bewusstseinsfähigkeit weniger als Selbstbe-
wusstsein; ein Wesen sei schon dann bewusstseinsfähig, wenn es etwas empfinden 
könne. Pflanzen haben ihrer Auffassung nach aber kein Bewusstsein. Inwiefern ist 
eine Pflanze aber identisch, wenn sie geteilt wurde?498 Ihre Antwort: „Eine realisti-
sche Auffassung transtemporaler Identität ist bei bewusstseinsfähigen Wesen, und 
nur bei diesen, angemessen.“499 Diese transtemporale Identität, die für Personen 
und erlebnisfähige Subjekte existiere, sei keine soziale Konstruktion, sondern ein 
objektives Faktum in der Welt, weshalb wir bei der Festlegung von Kriterien dafür 
nicht frei seien.500 Es gäbe aber Zweifelsfälle transtemporaler Identität, nämlich 

                                                 
498 Vgl. Nida-Rümelin, Blick, 15-30. 
499 Nida-Rümelin, Blick, 31. 
500 Vgl. Nida-Rümelin, Blick, 45f. 



VI. Metaphysik 

 368

jenes berühmte Schiff des Theseus, „dessen Holzplanken nach und nach durch 
neue Teile ersetzt werden, bis schließlich alle Teile des Schiffs aus neuem Holz 
besteht. Unter normalen Umständen gälte das so entstandene Schiff als identisch 
mit dem alten. Die alten Teile des Schiffes werden von Theseus jedoch dazu 
benutzt, das ursprüngliche Schiff detailgenau zu rekonstruieren.“501 Der Streit dar-
über, welches Schiff mit dem ursprünglichen identisch sei, könne nicht durch den 
Gewinn zusätzlicher Informationen entschieden werden, das heißt nicht mit empiri-
schen Mitteln. Ein weiteres Beispiel: „Andrea geht in ein Krankenhaus. Ihr Gehirn 
wird geteilt und in zwei lebensfähige Körper reimplantiert. Nach der Operation 
erwachen zwei Personen, die sich beide für Andrea halten.“502 Eine Science-Fic-
tion-Phantasie sei die Übertragung aller Informationen eines Körpers auf einen 
anderen Körper zwecks Reise auf einen fernen Planeten; der ursprüngliche Körper 
werde dann zerstört; manchmal vergesse man das, so dass es zwei Körper mit der-
selben Identität gebe.503 Nida-Rümelin hält die unterschiedlichen möglichen Krite-
rien transtemporaler Identität nur in phantastischen Geschichten für rekurrabel, 
weshalb solche Gedankenexperimente häufig als fruchtlos abgelehnt würden. Nach 
Ansicht vieler „Realisten“, wie Nida-Rümelin sie nennt, sei die Verwendung von 
Science-Fiction-Beispielen insofern plausibel, als dass wir in der Tat ratlos seien 
bezüglich der verwendeten Beispiele. Wir wüssten nicht, was mit der ursprüngli-
chen Person wirklich passieren würde.504 Es sei möglich, dass die nach der Opera-
tion erwachende Person der Ansicht ist, „dass die Erlebnisse dessen, der mit die-
sem Gehirn in dem anderen Körper erwacht, nicht ihre Erlebnisse sind.“505 Aller-
dings würden echte Zweifelsfälle transtemporaler Identität beim heutigen Stand der 
Technik nicht auftreten, weshalb man in der Philosophie auf realitätsferne Bei-
spiele rekurriere, um den Status transtemporaler Identität zu verstehen. „Diese Ein-
sichten über den besonderen Status von Urteilen transtemporaler Identität bewusst-
seinsfähiger Wesen in alltäglichen Situationen können zu einem tieferen Verständ-
nis dessen führen, was es bedeutet, ein Wesen als Subjekt von Erfahrung aufzufas-
sen.“506 Identität und Veränderung schlössen einander nicht aus. 

Laut Nida-Rümelin ist es zweifelhaft, ob es sich bei der rekonstruierten Person 
in Lems Dialog Die Auferstehungsmaschine tatsächlich um Hylas handelt.507 Nida-
Rümelin stellt eine These auf: „Ist A eine zum Zeitpunkt t existierende Person und 
B eine zu t′ existierende Person, die aus A auf die Weise W entstanden ist, so ist 
der Hinweis darauf, dass auch mehrere Personen auf diese Weise W aus A hätten 
hervorgehen können, ein ernst zu nehmender Einwand gegen die These, dass A und 
B aufgrund der Tatsache, dass B aus A auf die Weise W entstanden ist, zu identifi-

                                                 
501 Nida-Rümelin, Blick, 47, mit Hinweis auf Plutarch, Das Leben des Theseus, cap. 24. 
502 Nida-Rümelin, Blick, 48.  
503 Vgl. Nida-Rümelin, Blick, 49. 
504 Vgl. Nida-Rümelin, Blick, 61f. 
505 Nida-Rümelin, Blick, 64. 
506 Nida-Rümelin, Blick, 66. 
507 Vgl. Nida-Rümelin, Blick, 113. 



VI. Metaphysik 

 369

zieren sind.“508 – Ich möchte dagegen den Teilsatz „… dass auch mehrere Personen 
auf diese Weise W aus A hätten hervorgehen können“ lieber ersetzen durch den 
Teilsatz „… dass eine Person B sowohl vor als auch nach dem Tod der Person A 
auf diese Weise W aus A hätte hervorgehen können“ ersetzen, weil dies der Vor-
gehensweise des Philonous im Dialog entspricht. – Eine Verdoppelung, so Nida-
Rümelin weiter, sei für Dinge denkbar, aber für Personen bzw. bewusstseinsfähige 
Wesen nicht: „Ein vorliegendes Beispiel sei als Fall, in dem eine Verdoppelung 
vorliegt, bezeichnet, genau dann, wenn folgende Bedingungen erfüllt sind: (B1) 
Zwei Individuen B und C sind auf die Weise W aus einem früher existierenden 
Individuum A hervorgegangen. (B2) Wäre aus A nur ein Individuum A′ auf gerade 
diese Weise W hervorgegangen, so würde man A und A′ mit gutem Grund für 
identisch halten.“509 B1 sei insofern jedoch problematisch, da zwar beide auf die 
Weise W aus A hervorgegangen seien, sie jedoch zwei Personen seien, also trotz 
W nicht identisch sein könnten, mit anderen Worten: „Dafür, ob ein früheres Indi-
viduum A mit einem späteren Individuum A′ identisch ist, kann nur relevant sein, 
wie A′ aus A hervorgegangen ist […] Nur auf die intrinsische Beziehung zwischen 
A und B kommt es an.“510 Nida-Rümelin schlägt daher vor: „Wann immer ein vor-
geschlagenes Kriterium K transtemporaler Identität von Dingen einer bestimmten 
Art zu einem Verdoppelungsproblem führt, besteht die Ad-hoc-Lösung des Ver-
doppelungsproblems darin, das Kriterium K durch Hinzufügen einer entsprechen-
den Einzigkeitsforderung zu verschärfen.“511 Für das Problem des Hylas ergebe 
sich daher folgende Lösung: „Wird Hylas nur einmal rekonstruiert, so wird er 
weiterleben. Der rekonstruierte Mensch ist dann niemand anderer als Hylas. Ver-
wirklicht Philonous dagegen seine Drohung (oder sein Versprechen?) der doppel-
ten Rekonstruktion, so ist Hylas mit keinem der beiden identisch.“512 

Aber das halte ich für eine falsche Lösung, denn letzteres ist nur dann der Fall, 
wenn wir zwei Bewusstseine haben, die darum konkurrieren, die Identität des 
„alten“ Hylas zu wahren, wie etwa im Fall der von Nida-Rümelin genannten „And-
rea“. Der Fall einer „doppelten Rekonstruktion“ liegt aber im Fall des Hylas nicht 
vor, sondern ein „verdoppelter Hylas“. Das Problem besteht in Hylas’ Rekonstruk-
tion vor seinem Tod. Der rekonstruierte Hylas mag in allem gleich sein wie das 
Original, er mag auch ein eigenes Ich haben, er ist aber nicht mehr das Original. 
Ein vor Hylas’ Tod angefertigter zweiter Hylas ist ein anderer. Würde Philonous 
Hylas vor seinem Tode kopieren, so gäbe es zwei Bewusstseine mit zwei Körpern, 
einen „neuen“ und einen „alten“ Hylas. Einen Hylas, der mit keinem der beiden 
identisch wäre, könnte es nur dann geben, wenn sein Gehirn geteilt und in zwei 
neue lebensfähige Körper transferiert würde, wie im Fall der „Andrea“. Aber bei 

                                                 
508 Nida-Rümelin, Blick, 114. 
509 Nida-Rümelin, Blick, 115. 
510 Nida-Rümelin, Blick, 116. 
511 Nida-Rümelin, Blick, 117. 
512 Nida-Rümelin, Blick, 118. 



VI. Metaphysik 

 370

Hylas wird ja nicht geteilt, sondern verdoppelt. Es gibt nicht zwei neue Körper, 
sondern einen neuen und einen alten. 

Aber es gibt noch ein weiteres Problem: Angenommen, Philonous setzt seinen 
ersten Vorschlag um, dass er mit Hilfe seiner Maschine Hylas erst nach dessen Tod 
einen neuen lebensfähigen Körper geben wird. Woher stammt die Garantie, dass es 
sich trotzdem um das Ich des verstorbenen Hylas handelt und nicht um ein kopier-
tes? Wir haben ja gesehen, dass es für den Vorgang des Kopierens keinen Unter-
schied macht, ob Hylas noch lebt oder nicht. Da wir nämlich nicht wissen, was es 
ist, das das Ich ausmacht, haben wir im Grunde auch gar keinen Zugriff auf es. 
Selbst dann, wenn wir alle Bewusstseinsinhalte einer bestimmten Person „retten“, 
so ist damit das Ich, das heißt die intrinsischen, transtemporalen, empirischen 
Beziehungen, noch lange nicht gewahrt. Kopieren heißt nicht, das Original zu 
bewahren. Eine Kopie, die von Hylas angefertigt würde, wäre, wie auch immer 
hergestellt, nicht Hylas selbst. Hier ist Nida-Rümelin Recht zu geben. Wie man es 
auch dreht und wendet: die Auferstehungsmaschine ist keine wirkliche Auferste-
hungsmaschine.513  

Lems Story ist eine literarische Umsetzung des Gedankenexperiments, das John 
Locke angestellt hat: die Vertauschung der Seele eines Fürsten mit der eines 
Schusters. Hatte Locke noch gesagt, dass die Identität einer Person nicht in der 
Identität der Substanz (also der äußeren Hülle) bestehe, sondern in der Identität des 
Bewusstseins, so stellt Lem genau diese Identität in Frage. Das Problem ist nämlich 
das einer Spaltbarkeit ein und desselben Bewusstseins. Für Lem ist folgender Teil 
von Lockes Gedankenexperiment entscheidend: Locke hatte gesagt, stellen wir uns 
vor, dass ein und dasselbe Bewusstsein abwechselnd auf zwei verschiedene Körper 
einwirkt. Stellen wir uns weiter vor, das wäre möglich, so folgerte Locke: „Handelt 
es sich dabei nicht um eine Person in zwei verschiedenen Körpern, ebenso wie ein 
Mensch in zwei verschiedenen Anzügen derselbe Mensch ist?“514 Nun könnte man 
auch bei Lems Dialog meinen, dass es sich um eine Person in zwei verschiedenen 
Körpern handele, doch – und das ist der wesentliche Unterschied – bei Lem wirkt 
ein und dasselbe Bewusstsein eben nicht abwechselnd auf zwei verschiedene Kör-
per ein, sondern zur selben Zeit. Aber es handelt sich eben nicht um zwei verschie-
dene Körper. Da nämlich das Bewusstsein kopiert, das heißt verdoppelt wurde, gibt 
es zwei Bewusstseine mit zwei Körpern, wobei aber die Inhalte der Bewusstseine 
dieselben sind. Das Problem ist nicht, dass Hylas mit keinem der beiden identisch 
ist, sondern dass wir jetzt nicht mehr wissen, wer der Original-Hylas ist. 

 
7.4. Stanisław Lem, Sterntagebücher 
Auf eine weniger ernsthafte, ja auf humorvolle Weise behandelt Lem das Ego-

Problem in einer seiner Geschichten über den Weltraumreisenden Ijon Tichy. In 
Lems Sterntagebüchern (Dzienniki Gwiazdowe) von 1971 stößt Tichy auf seiner 
siebten Reise ein Unglück zu. Sein Raumschiff wird durch einen Meteortreffer 

                                                 
513 Vgl. Nida-Rümelin, Blick, 271. 
514 Locke, Versuch, 432. 



VI. Metaphysik 

 371

manövrierunfähig. Für die Reparatur müssten sich zwei Männer auf die Außenhaut 
des Raumschiffs begeben, aber Tichy ist allein unterwegs. In der folgenden Nacht 
erscheint aus unerfindlichen Gründen eine Kopie des Raumfahrers. Tichy, der ein 
Bordbuch führt, erwähnt, dass er an einem Montag (das Datum wird nicht genannt) 
von einem anderen Menschen geweckt wird, der aussieht wie er selbst, weshalb 
Tichy diese Erscheinung zunächst für einen Traum hält und weiterschläft. Auf-
grund der Manövrierunfähigkeit seines Schiffes gerät Tichy in eine Raumwüste, 
die von anderen Schiffen aufgrund von Gravitationsstrudeln gemieden wird. Der 
Durchgang durch solch einen Strudel kann relativistische Effekte haben, so könnte 
eine Verdoppelung der Gegenwart die Folge sein. Am nächsten Tag gelingt Tichy 
in der Motorenkammer tatsächlich eine geringfügige Kursänderung, aber als er ins 
Bett gehen will, sieht er sich selbst friedlich darin schlummern: er begegnet seinem 
Selbst vom Vortag, das schläft und ihn für einen Traum gehalten hat. Tichy 
begreift nun, dass er sich selbst einmal als Schlafenden erlebt hat und jetzt als We-
ckenden. Sodann begegnet er seinem Ich vom kommenden Tag, dem Mittwoch. 
Während der Ijon Tichy vom Mittwoch den vom Dienstag um Hilfe bei der Steue-
rung bittet, antwortet der vom Dienstag, das sei nicht möglich. Als der Tichy vom 
Dienstag schließlich seinen Irrtum einsieht, geraten die beiden jedoch in den 
nächsten Zeitstrudel und der vom Dienstag erlebt sich als den vom Mittwoch, der 
nun dem vom Dienstag hilft, und dasselbe Gespräch findet noch einmal, nur in 
umgedrehter Perspektive, statt. Der Tichy von vorgestern dagegen tritt nicht mehr 
auf. Plötzlich aber hat sich ein dritter Tichy „eingeschlichen“, so dass nun ein 
Tichy vom Mittwoch, einer vom Donnerstag und einer vom Freitag existiert. Das 
Problem der Reparatur besteht aber nach wie vor. Es gibt jedoch nur einen Raum-
anzug, und die Steuerung kann nur von außen repariert werden, wozu mindestens 
zwei Leute benötigt werden. Was also ist zu tun? 

Auch über das Essen streiten sich die Tichys. Wer ist es, der da isst? Alle haben 
Hunger, aber der Ijon Tichy, der für sich allein ein Spiegelei brät, sagt zu einem der 
beiden anderen: „Ich bin du, und du bist ich, somit ist es einerlei.“ (24) Doch bald 
weiß Tichy nicht mehr, von welchem Tag er selbst ist, denn das Ich „schwebt“ 
zeitlich durch die verschiedenen Tage und Personen seines Selbst hindurch. Sie 
geraten untereinander in Streit darüber, wer welche Aufgabe zu erledigen hat. Der 
Streit geht sogar in eine Prügelei über. „Jener vom Freitag war jetzt bestimmt 
schon der vom Sonnabend, vielleicht tummelte er sich sogar schon in den Gefilden 
des Sonntags, hingegen war der vom Freitag, der im Skaphander stak, unlängst der 
vom Donnerstag gewesen, in den ich mich wiederum um Mitternacht verwandelt 
hatte, so näherte ich mich über die absteigende Kurve der Zeitschleife der Stelle, 
wo der vom Freitag vor dem Geschlagenwerden sich in den geschlagenen Freitag-
Tichy verwandeln sollte.“ (27) Tichy weiß bald auch nicht mehr, welcher seiner 
beiden Kameraden derjenige aus der Zukunft und wer derjenige aus der Vergan-
genheit ist und mutmaßt, dass sie ihn anlügen. 

„Entweder log er [der vom Sonntag], dann hatte das keine Bedeutung, oder er sprach 
die Wahrheit, dann drohten mir die Beulen, denn es hatte ja der vom Sonntag den 



VI. Metaphysik 

 372

vom Freitag geschlagen, und der vom Freitag hatte es mir zuvor gesagt, und ich 
hatte mich danach für den vom Sonntag ausgegeben und ihm eins mit dem Knüppel 
versetzt. Aber, so dachte ich mir, selbst wenn er log, daß er der vom Sonntag sei, so 
ist es doch möglich, daß er später ist als ich, und wenn er später ist, dann kann er 
sich an all das erinnern, was ich weiß, und somit weiß er schon, daß ich den vom 
Freitag belogen habe, also kann er mich auf die gleiche Art und Weise betrügen, 
weil das, was meine Kriegslist war, für ihn einfach nur eine Erinnerung ist, aus der 
er ungehindert Nutzen ziehen kann.“ (28) 

Mit der Zeit aber werden es immer mehr Ijon Tichys, die auftauchen, zu Dut-
zenden tummeln sie sich im Raumschiff. Bald gibt es fünf Tichys in Raumanzügen, 
aber niemand repariert die Steuerung. Die vielen Selbste Tichys organisieren sich 
in Ausschüssen und Kommissionen, und die Streitigkeiten nehmen überhand. Auch 
das Ausmaß der zeitlichen Verschiebung wird immer größer, so gibt es Tichy bald 
als alten Mann und als Kind. Dann aber dezimieren weitere Strudel die Zahl der 
Raumfahrer wieder, so dass Tichy irgendwann wieder alleine ist. Nur die Unzahl 
der zertrümmerten Einrichtungsgegenstände betrübt ihn. Schließlich macht er die 
Entdeckung, dass zwei Kinder, Selbste von ihm, die Steuerung repariert haben. 
„Ich nehme an, daß der eine seine Hände in die Ärmel und der andere in die 
Hosenbeine des Raumanzugs gesteckt hatte; auf diese Weise konnten sie die 
Schlüssel zum Festschrauben der Muttern auf beiden Seiten der Steuerung gleich-
zeitig halten.“ (32) Die Geschichte endet mit der ironischen Bemerkung, dass die 
Menschen eher unwahrscheinlichen Unfug glauben als authentische Tatsachen. 

 
Im Zusammenhang mit dem Thema der Spaltung des Ego in Lems Sterntagebü-

chern unternimmt Christian Kassung den Versuch, die Gedankenexperimente 
Lems mit dem Wissen von Einsteins Allgemeiner Relativitätstheorie zu konfrontie-
ren. Dabei nimmt Kassung diese Theorie nicht einfach als gegeben hin, sondern 
versucht „Lems Text als wesentlichen Bestandteil des Diskurses zu verstehen, wel-
cher die Relativitätstheorie ist.“515 In einer der Geschichten um den Sternfahrer Ijon 
Tichy gehe es darum, dass sich der Protagonist in Zeitschleifen „massiv verdop-
pelt“, was Tichy selbst aber interessanterweise nicht beeindrucke. Hier bringt Kas-
sung Einsteins Theorie ins Spiel. Einstein habe gesagt, dass es bei einer Bewegung 
zweier Objekte nicht entscheidbar sei, wer sich auf wen zubewegt habe. Kassung 
geht nun weiter, „um zu einem physikalischen Gesetz zu kommen, das in einem 
ruhenden und einem bewegten System nicht gleich ist.“516 Die Zerstörung der Steu-
erung in Tichys Raumschiff bewirkte, dass das Raumschiff immer schneller wurde. 
Einstein formulierte 1915 seine Allgemeine Relativitätstheorie, wonach man 
objektiv nicht mehr zwischen einer Kraftwirkung durch Beschleunigung und einer 
durch Gravitation unterscheiden könne. Weil die Objekte selbst Masse seien, ver-
änderten sie die Geometrie der Raumzeit. Newtons statisches Universum ver-

                                                 
515 Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 67. 
516 Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 69. 



VI. Metaphysik 

 373

schwinde zugunsten eines Kosmos, der seine eigene Bewegung sei.517 Lems 
Geschichten über Tichys Reisen seien Gedankenexperimente von Einsteins Theo-
rien. Lem interessiere sich für die Frage: „Welche Effekte stellen sich ein, wenn 
man ein beschleunigtes Raumschiff durch ein Gravitationsfeld fliegen lässt?“518 
1949 habe Kurt Gödel eine Lösung von Feldgleichungen aufgestellt, wonach Zeit-
reisen nicht nur möglich, sondern sogar beliebig gestaltbar sein sollten. „In Gödels 
Welt wird Lems Welt erzählbar. Insofern verbirgt sich hinter der Gelassenheit 
Tichys weniger eine skurrile Charaktereigenschaft als ein konkret physikalisches 
Wissen.“519 Gödel und Lem erlaubten Welten, die mit der gewohnten kausal-tem-
poralen Sinnstrategie nicht mehr zu bewältigen seien. Allerdings sieht Kassung 
nicht, dass Ereignisse sich nicht so einfach definieren lassen, wie er meint. Er 
schreibt: „Zunächst einmal sind Ereignisse dadurch definiert, dass sie zu einem 
bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten Ort stattfinden,“ und weiter, „dass 
Ereignisse grundsätzlich an Dokumente gebunden sind, die von ihnen berich-
ten.“520 Doch mit Zwenger wissen wir, dass Ereignisse eben nicht zu einem 
bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten Ort stattfinden. Außerdem steht kein 
Ereignis für sich, sondern ist zugleich immer Teil eines größeren Ereignisses und 
kann selbst eine Zusammenballung kleinerer Ereignisse sein. Weil Ereignisse Kon-
strukte eines oder auch mehrerer Beobachter sind, sind sie dynamische Bedeu-
tungszusammenhänge, und deshalb nicht einfach auf einen bestimmten Ort zu einer 
bestimmten Zeit festzulegen.521 Und die Behauptung, Ereignisse seien an Doku-
mente gebunden, ist ebenfalls unzutreffend. Sie sind zunächst daran gebunden, 
dass sich jemand an sie erinnert. Unsere Ereignislogik, so Kassung weiter, werde 
bei Lem durchbrochen, wenn ein Tichy der Vergangenheit auf einen Tichy aus der 
Zukunft treffe. Nach der Allgemeinen Relativitätstheorie, von der Tichy ein 
Exemplar an Bord hat, heißt es: „Da war die Rede von der sogenannten Zeit-
schleife, das heißt von der Krümmung der Richtung, in der die Zeit im Bereich 
mächtiger Gravitationsfelder fließt. Diese Erscheinung könne sogar dazu führen, 
daß der Lauf der Zeit umgekehrt wird und eine sogenannte Verdoppelung der 
Gegenwart erfolgt.“ (16) Das Raumschiff wird von relativistischen Effekten heim-
gesucht und bald tritt neben den zweiten Tichy ein dritter Tichy usw.  

Ob sich hinter Tichys „Gelassenheit“ bezüglich seiner Verdoppelung ein „kon-
kret-physikalisches Wissen“ verbirgt, wie Kassung meint, bezweifele ich. Denn 
Tichy reagiert nicht gelassen, sondern er ärgert sich über die verschiedenen Aus-
prägungen seines Egos, das möglicherweise nicht weiß, was es will. Weder Ein-
steins Relativitätstheorie noch Gödels Feldgleichungen sind konkret-physikalisches 
Wissen, auf das Tichy sich beziehen könnte, sondern diskursive Theorien, wie 
Kassung übrigens selbst sagt.522 Natürlich besteht auch die Möglichkeit, dass Tichy 

                                                 
517 Vgl. Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 69. 
518 Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 70. 
519 Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 71. 
520 Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 72. 
521 Vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 157. 
522 Kassung, Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit, 67. 



VI. Metaphysik 

 374

sie für konkret-physikalisches Wissen hält. Aber welcher Mensch würde sich tat-
sächlich nicht aus der Ruhe bringen lassen, wenn er seine eigene Verdoppelung 
und Verdreifachung erfahren müsste? Die Frage ist doch, ob Lem nicht vielmehr 
Einsteins und Gödels Theorien ironisch auf die Spitze treibt. Sie sind ihm lediglich 
Anlass dazu, die Vielfältigkeit, vielleicht sogar die Zerrissenheit von Tichys Egos 
zu präsentieren. 

Des weiteren erzählt uns Tichy in der Geschichte, dass er sich „wiederum um 
Mitternacht verwandelt hatte,“ (27) aber er berichtet uns nichts davon, auf welche 
Weise der Sprung von einem Ego zum anderen vonstatten gegangen sein soll, 
zumal der Zeitpunkt „Mitternacht“ vollkommen willkürlich gewählt ist. Fern im 
Kosmos gibt es keine Mitternacht, denn der Bezug zum Erdplaneten ist nicht mehr 
gegeben. Das bedeutet, bei konsequenter Auslegung von Einsteins Relativitätstheo-
rie hätte die Verwandlung zu jedem x-beliebigen Zeitpunkt stattfinden können. 
Interessant ist übrigens auch die Beobachtung, dass der Effekt des Ego-Übergangs 
von einem Tichy zum anderen aufhört, als die Zahl der Tichys überhand nimmt 
und „man“ sich in Ausschüssen und Kommissionen wiedertrifft. Ebenso interessant 
ist die Tatsache, dass Tichy sich an seine Materialisierung als zwei Kinder, die das 
Problem mit der Steuerung letztlich lösen, nicht erinnern kann, sonst hätte er dieses 
Ereignis nicht mit den Worten eingeleitet: „Ich nehme an…“ (32). Oder hat Tichy 
bloß die Übersicht verloren? 

Man sollte die Geschichte nicht so ernst nehmen wie Christian Kassung oder 
Elena Gomel. Letztere sieht darin eine Allegorie auf den Tod des Subjekts.523 Denn 
in dieser Story kommt es nie zu einer tiefgehenden philosophischen Auseinander-
setzung mit der Identitätsfrage. Die Aufspaltungen des Subjekts wirken überhaupt 
nicht bedrohlich, sondern eher als lustige Variationen des Ich. Würde Ijon Tichy 
die Aufspaltungen seines Selbst ernsthaft berücksichtigen, müsste er existentielle 
Angst verspüren. Stattdessen ärgert er sich über seine anderen Selbste, was einen 
humorvollen Effekt erzeugt. Lems Geschichte ist deshalb eine heiter-selbstironi-
sche Gedankenspielerei mit unserer Identität. 

 
7.5. Star Trek – Raumschiff-Voyager: Tuvix (I) 
Gelegentlich heiter und selbstironisch zeigen sich auch die Menschen, die in der 

Fernsehreihe Star Trek durch das Weltall reisen. Bei dem im folgenden vorgestell-
ten Phänomen in der Folge Tuvix aus der Fernsehserie Raumschiff Voyager geht es 
jedoch um ein ernsthaftes Problem. Das Beamen, also die unmittelbare Versetzung 
von Personen oder Gegenständen von einem Ort an einen sehr weit entfernten 
anderen Ort, eine Operation, die mittels eines Materietransmitters ausgeführt wird, 
der bei Star Trek Transporter genannt wird, ist hier die Ursache eines Unfalls. 

In der Folge Tuvix aus dem Jahre 1996 geht es um Folgendes: Der taktische 
Offizier Tuvok und der Schiffskoch Neelix befinden sich auf einem Planeten, um 
Pflanzen für die Raumschiffcrew zu sammeln. Als sie auf die Voyager zurückge-
beamt werden, kommt es zu einem Transporterunfall: Tuvok und Neelix werden zu 

                                                 
523 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 53. 



VI. Metaphysik 

 375

einem neuen Wesen verschmolzen, das sowohl die Person Tuvok als auch die Per-
son Neelix in sich vereint und das sich nach einiger Zeit „Tuvix“ nennt. Dieses 
Wesen hat ein Bewusstsein – ein einheitliches Ich – keine multiple Persönlichkeits-
störung, verfügt jedoch über die Erinnerung beider Personen. So hatte beispiels-
weise Neelix eine Liebesbeziehung zu der medizinischen Assistentin Kes. Diese 
Liebe macht sich nun auch bei Tuvix bemerkbar, stellt sich aber problematisch dar, 
da Kes über den „Tod“ Neelix verständlicherweise betrübt und gegenüber der völ-
lig neuen Person befangen ist. Aber auch andere Besatzungsmitglieder verhalten 
sich gegenüber Tuvix zunächst eher gezwungen. Des weiteren verfügt Tuvix über 
die Fertigkeiten seiner beiden Vorgänger: so scheint es sogar, dass seine Koch-
künste besser sind als die von Neelix. In ihm überwiegen das Wissen von Tuvok 
(Fähigkeit) und die Überschwänglichkeit Neelix’ (Charakter). Die Kommandantin 
des Schiffes, Captain Janeway, fragt an einer Stelle ihren Ersten Offizier Chakotay: 
„Ab welchem Zeitpunkt ist er ein Individuum geworden und kein Transporterunfall 
mehr gewesen?“ Aber sie erhält keine Antwort. Man könnte an Chakotays Stelle 
antworten: Er ist von Anfang an ein Individuum gewesen. Und die Trennung zwi-
schen Individuum und Transporterunfall gibt es nicht. Es scheint eher eine Frage 
der Perspektive zu sein, ob man Tuvix als Unfall, als Individuum oder vielleicht 
auch als Geschenk betrachtet. 

Währenddessen findet der Doctor heraus, dass der Transporterunfall wahr-
scheinlich durch eine symbiotische Genese zustande kam, die durch die mitge-
brachten Pflanzen mitverursacht wurde. Nach wochenlangen Experimenten gelingt 
ihm eine Rückentwicklung dieser Pflanzen, und er unterrichtet Captain Janeway 
und die Besatzung davon, dass auch der Unfall von Tuvok und Neelix rückgängig 
gemacht werden könnte, was allgemeine Freude auslöst. Nur Tuvix spielt nicht mit, 
da er nicht sterben will. Die Kommandantin macht jedoch deutlich, dass sie das 
Recht habe, über Leben und Tod zu entscheiden. Tuvix bestreitet aber diese 
Befugnis, denn wenn es um das Leben eines Individuums gehe, das kein Verbre-
chen begangen habe, dürfe es auch nicht getötet werden. Janeway gibt zu beden-
ken, dass auch die Leben von Tuvok und Neelix zu berücksichtigen seien. Tuvix’ 
Antwort, in gewisser Weise würden sie in ihm weiterleben, akzeptiert Janeway 
nicht. Tuvix’ Recht auf Leben wird von ihr ignoriert, wie auch von der übrigen 
Besatzung, die sich des Dilemmas durchaus bewusst ist. Man hat Tuvix schätzen 
gelernt, will aber die alten Kameraden zurückhaben. Kes drückt das Dilemma rich-
tig aus, wenn sie sagt: „Tuvix hat es nicht verdient zu sterben, aber ich möchte 
Neelix wiedersehen.“ So scheint es auch der übrigen Besatzung zu gehen. Tuvix’ 
letzter Versuch, die Mannschaft auf seine Seite zu ziehen, misslingt. Im Transpor-
ter wird der „Unfall“ durch Captain Janeway persönlich rückgängig gemacht, weil 
der Doctor sich aus ethischen Gründen weigert, Tuvix zu töten. Tuvok und Neelix 
werden von der Besatzung wieder willkommen geheißen. Tuvok bedankt sich bei 
Janeway für diese „Operation“. 

 
Zweifelsohne wirft Tuvix viele ethische Probleme auf, auf die ich an dieser 

Stelle aber nicht eingehen will, die vielmehr im Kapitel zur Ethik (in Band 2) 



VI. Metaphysik 

 376

behandelt werden. Zunächst einmal wollen wir uns den metaphysischen Fragen 
widmen, die diese Folge aufwirft. 

Die Fusion zweier Wesen zu einem neuen wird als machbar vorausgesetzt. Aber 
was für ein Wesen ist dieser Tuvix nun? Ist er mit der Summe von Tuvok und 
Neelix identisch oder nicht? Matthias Fritsch, Martin Lindwedel und Thomas 
Schärtl haben betont, dass Tuvix die körperlichen Merkmale der beiden früheren 
Personen bis zu einem gewissen Grade auf sich vereinigt habe. Sie votieren für 
Harold W. Noonans Theorie der Mehrfachbesetzung von drei verschiedenen Per-
sonen, deren Geschichten phasenweise übereinander liegen.524 Fritsch, Lindwedel 
und Schärtl behaupten, dass alles von der Frage abhänge, ob Tuvix mit Tuvok und 
Neelix identisch sei. Sie selbst beantworten die Frage aber nicht. Sie konstatieren, 
dass Tuvix die körperlichen Merkmale der früheren Personen nur „bis zu einem 
gewissen Grade“ auf sich vereinigt habe. Das legt nahe, dass Tuvix offenbar auch 
noch eigene Merkmale hat, die nichts mit Tuvok und Neelix zu tun haben. Das aber 
würde bedeuten, dass Tuvix eben nicht mit „Tuvok und Neelix“ identisch ist, son-
dern über eine neue, ganz eigene Identität verfügt. Sonst müssten alle körperlichen 
Merkmale der beiden in ihm verschmolzen sein, nicht nur einige bis zu einem 
gewissen Grad. Darüber hinaus verfügt Tuvix über das Wissen sowohl von Tuvok 
als auch von Neelix, aber, und genau das ist der Punkt, er wendet dieses Wissen 
anders an. So kocht er zum Beispiel anders als Neelix, und als technischer Offizier 
auf der Brücke ist er herzlicher zu seinen Kollegen als der emotionslose Vulkanier 
Tuvok es je war oder hätte sein können. Dies beeinflusst Tuvix’ Handeln ebenfalls. 
In der Tat zeigt sich an dieser Stelle, dass, wie Commander Chakotay es richtig 
ausdrückt, das Ganze eben doch mehr ist als die Summe seiner Teile. Woran liegt 
das? Das Ganze ist eben ein Beziehungsgeflecht, das sich selbst weiterentwickelt. 
In Tuvix kommen nicht bloß die körperlichen, intellektuellen und charakterlichen 
Merkmale von „Tuvok + Neelix“ zusammen, sondern aus diesem Konglomerat 
entwickelt sich eine neue Persönlichkeit mit einem eigenen Charakter. Tuvix ist ein 
neuer Organismus und kein mechanisches Uhrwerk. Die Strukturen eines Orga-
nismus bestehen aus wechselseitigen Beziehungen und gegenseitigen Abhängig-
keiten, die sich dynamisch und prozesshaft weiterentwickeln. Während Maschinen 
nach einer Kette von Ursache und Wirkung funktionieren, sind die Zusammen-
hänge der Teile eines Organismus eben nicht starr festgelegt. Die Formen dieser 
Teile können in hohem Maße variieren. Der Organismus ist eigentlich als ein 
Geschehen anzusehen.525 

Tuvix behauptet nun, über die Erinnerungen und das Wissen beider Personen zu 
verfügen. Aber kann man dieses Wissen so problemlos summieren wie in dieser 
Serie dargestellt? Was ist denn, wenn zum Beipiel Tuvok ein Wissen besaß, das er 
vor Neelix geheim hielt, weil er glaubte, dass ihm dieses Wissen schaden könnte? 
Die Fans der Serie wissen, dass Neelix sehr eifersüchtig ist. Was wäre, wenn 

                                                 
524 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schärtl, Wo nie zuvor, 65, mit Verweis auf Harold W. Noonan, Personal 
Identity, London / New York 1989. 
525 Vgl. Capra, Wendezeit, 294-297. 



VI. Metaphysik 

 377

Tuvok wüsste, dass Neelix’ Partnerin Kes ein Verhältnis zu einer anderen Person 
unterhalten hatte, was Neelix mindestens in Rage gebracht hätte? Könnte Tuvix, in 
dem nun Wissen und Nicht-Wissen aufeinanderprallen, psychopathisch werden?  

Nehmen wir aber dennoch einmal – entgegen dieser kritischen Frage – weiter 
an, man könnte Erinnerungen und Wissen zweier Wesen ohne weiteres in einer 
einzigen Person summieren; so ist dieses „Summenspiel“ bei Charaktereigen-
schaften jedoch beim besten Willen nicht mehr möglich. Denn dann lautet die 
Frage: Wie verhält sich der Charakter des fusionierten Wesens, wenn die Emotio-
nen von zwei Menschen in einer Person aufeinanderprallen? Derek Parfit hat fest-
gehalten, dass die beiden Personen, die miteinander verschmölzen, verschiedene 
Eigentümlichkeiten, verschiedene Wünsche und verschiedene Absichten hätten – 
doch wie ließen sich diese miteinander verbinden?526 So könne es sein, dass einige 
miteinander verträglich seien, andere aber nicht. Wenn sie gleich stark seien, 
könnten sie sich gegenseitig aufheben, seien sie verschieden stark, könne das 
Starke zumindest abgeschwächt werden. Wenn die eine Person rote Haare liebe, 
die andere Person aber rote Haare hasse, werde sich die verschmolzene Person 
gegenüber roten Haaren indifferent verhalten.527 Doch hier macht es sich Parfit zu 
leicht. Denn wenn die eine Person rote Haare hasst und die andere rote Haare liebt, 
könnte nicht vielleicht auch ein ständiger innerer Kampf des verschmolzenen 
Wesens mit sich selbst stattfinden? Könnte es nicht auch eine Hassliebe auf rote 
Haare entwickeln? Könnte es darüber nicht sogar den Verstand verlieren? Zu Recht 
stellt Parfit jedoch die These auf, dass beim Verschmelzungsprozess die körperli-
che Integrität der beiden vorangegangenen Personen verloren gehe. Allein schon 
bezogen auf die Masse ist Tuvix zwar kräftiger als Tuvok für sich und Neelix für 
sich, aber auf jeden Fall weniger als „Tuvix + Neelix“. Ich halte es darüber hinaus 
für wahrscheinlich, dass auch die psychische Integrität dieser Person instabil wäre. 

In diesem Zusammenhang hat Paul Ricœur darauf aufmerksam gemacht, dass 
das Selbst und das Ich voneinander zu unterscheiden seien. Zwei Hauptbedeutun-
gen der Identität müssten auseinandergehalten werden, nämlich die Selbigkeit 
(ipse) und die Selbstheit (idem), wobei die Selbstheit die Beständigkeit in der Zeit 
meine.528 Hierin liegt auch seine Kritik an Descartes, bei dessen ‚Ich’ es sich „nur 
um die gewissermaßen punktuelle, unhistorische Identität des ‚Ich’ in der Ver-
schiedenheit der Operationen handeln (kann); diese Identität ist die eines Selbigen, 
das der Alternative der Beständigkeit und der Veränderung der Zeit ausweicht, da 
das Cogito augenblicklich ist.“529 Es sei aber nicht die Selbigkeit, die die Selbstheit 
des Menschen ausmache, „sondern seine Zugehörigkeit zu jemandem, der imstande 
ist, sich selbst als denjenigen zu bezeichnen, der seinen Körper hat.“530 Selbstheit 
bezeichnet Ricœur auch als „Jemeinigkeit“. Zudem fragt er, ob bei der Frage nach 

                                                 
526 Vgl. Parfit, Personale Identität, 88. 
527 Vgl. Parfit, Personale Identität, 88.  
528 Vgl. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 9-11. 
529 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 16f. 
530 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 159. 



VI. Metaphysik 

 378

der Identität überhaupt die Kategorie des Kriteriums angemessen sei. „Ist das 
Gedächtnis – das angeblich bevorzugte psychologische Kriterium – Kriterium von 
irgend etwas? Fällt es nicht selber ins Feld der Bezeugung?“531 Genau hier entfaltet 
sich Ricœurs Kritik am Identitätsbegriff von Parfit, weil für diesen Identität nur 
Selbigkeit bedeute, weshalb er die Dichotomie von Selbigkeit und Selbstheit ver-
kenne. Parfits These bestimme die „Reduktion des Eigenleibes auf einen beliebigen 
Körper. Es ist diese Neutralisierung, die in allen nunmehr anzuführenden Gedan-
kenexperimenten die Fokussierung der Rede über den Körper auf das Gehirn so 
leicht macht.“532 Ricœur sensibilisiert uns für die Tatsache, dass im Gegensatz zu 
unseren Gliedern als Organen von Bewegung, Wahrnehmung, Fühlen oder Aus-
druck, das Gehirn nicht wahrnehmen könne, weshalb ihm der phänomenale Status 
abgehe.533 Parfits Fiktionen bezögen sich auf Entitäten, „die zum Bereich des Ma-
nipulierbaren gehören – einem Bereich, aus dem die Frage der Selbstheit prinzipiell 
eliminiert wurde.“534 Für Parfit sei Identität nur so etwas wie eine Strukturidentität, 
die den genetischen Codes vergleichbar sei. Doch der Mensch, dem das Gedanken-
experiment gelte, sorge sich ständig um sein Überleben; damit breche die Dimen-
sion der eigenen Geschichtlichkeit ein, von der man keine unpersönliche Beschrei-
bung geben könne.535 Wenn Identität nicht das sei, worauf es ankomme, wie ein 
berühmter Satz Parfits lautet,536 dann haben wir ein Problem. „Denn wie könnte 
man sich schließlich Fragen stellen über das, worauf es ankommt, wenn man nicht 
fragen könnte, wem die Sache wichtig oder unwichtig ist? Gehört die Frage nach 
dem, was wichtig oder unwichtig ist, nicht zur Selbstsorge, die in der Tat für die 
Selbstheit konstitutiv zu sein scheint?“537 Im Fall von Tuvix stellt sich die Frage 
nach dem Identitätsverlust, der zugleich einen Identitätsgewinn darstellt. Aber was 
bedeutet Identitätsverlust? Nach Ricœur ist dies eine Entblößung der Selbstheit 
durch den Verlust der Selbigkeit. Was aber ist Selbstheit, die die Unterstützung der 
Selbigkeit verloren hat?538 Hier macht Ricœur auf ein Problem der Science-Fiction 
aufmerksam, denn ihre imaginativen Variationen bezögen sich immer nur auf die 
Selbigkeit, das dialektische Verhältnis zur Selbstheit werde verkannt. 

Wie verhält es sich nun mit Tuvix’ Selbstheit? Die Jemeinigkeit ist verloren 
gegangen und wurde verwandelt in eine „Jeunsrigkeit“. Den Eigenleib gibt es nicht 
mehr im Singular. Die Beständigkeit in der Zeit wurde verletzt. Die Frage ist des-
halb, ob ein solcher Leib überhaupt lebensfähig wäre. Es mag auf den ersten Fall 
denkbar sein, einen Leib wie Tuvix als Charakterfigur ins Spiel zu bringen; zu 
vermuten wäre aber aufgrund des Verlustes der Jemeinigkeit eine psychische Des-
integration. Welcher Leib sollte es aushalten, wenn plötzlich zwei verschiedene 

                                                 
531 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 160. 
532 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 164. 
533 Vgl. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 164. 
534 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 167. 
535 Vgl. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 168. 
536 Vgl. Parfit, Reasons and Persons, 255. 
537 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 169f. 
538 Vgl. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 184. 



VI. Metaphysik 

 379

Spektren von Erfahrung, Wissen, und vor allem von Erinnerung und Charakter auf 
ein- und dieselbe Person einstürzen? Die Trennung der Jemeinigkeit vom jeweili-
gen Leib, die mit der Identität absolut verbunden zu sein scheint, muss eine Figur 
wie Tuvix unmöglich machen. Falls ein technischer Unfall ein solches Lebewesen 
hervorrufen würde, würde es aufgrund des einsetzenden Schocks wahrscheinlich in 
eine katatonische Starre fallen oder sofort sterben. Damit ist die Frage aber kei-
neswegs erledigt. Trotz der Einwände Ricœurs ist es nämlich bedenkenswert, sich 
weiter auf das Gedankenexperiment einzulassen. Es verrät uns einiges über die 
Philosophie, die hinter der Tuvix-Idee steckt. Deshalb will ich diesem Konzept 
weiter nachgehen. 

John Perry sagt in seinem Aufsatz Kann das Ich sich teilen? in welchem er auch 
auf das Problem der Verschmelzung eingeht: „In einem solchen Fall, in dem ein 
einzelnes Personenstadium zu zwei gleichzeitig existierenden, aber verschiedenen 
vorhergehenden Personenstadien in Relation steht, sollten wir meiner Ansicht nach 
sagen, daß es sich bei der überlebenden Person um beide Vorgänger handelt, und 
daß sie all das getan hat, was jeder dieser beiden getan hat.“539 Aber auch Perry 
klammert die psychologischen Aspekte aus. 

Für mich ist die neu entstandene Person ein Wesen mit gänzlich neuer Identität, 
das über zwei Vergangenheitszustände verfügt. Vergangenheit aber heißt Erinne-
rung. Was bedeutet es, dass Tuvix über die Erinnerung beider Personen verfügt? 
Lassen sich die Erinnerungen jetzt überhaupt noch trennen? Was ist, wenn sich 
Tuvix an ein Gespräch der beiden miteinander erinnert? Welche Perspektive der 
Erinnerung hat er dann: die von Tuvok oder die von Neelix? Welche Perspektive 
der Erinnerung hat er überhaupt? Wechseln sie oder überlagern sie sich gegensei-
tig? Tuvix verfügt über einen neuen Charakter, welcher nicht einfach die Summe 
der beiden anderen Personen ist. Ich bestehe daher auf einer neuen Identität von 
Tuvix, der mehr ist als bloß „Tuvok + Neelix“. Tuvix wäre vielmehr mit einem 
Neugeborenen zu vergleichen, das auch Eigenschaften seiner Mutter und seines 
Vaters in sich trägt, aber trotzdem ein neues eigenständiges Wesen ist. Selbstver-
ständlich ist Tuvix kein Neugeborenes, sondern eine Person, die schon über Wis-
sen, Fertigkeiten, Erinnerungen und Charakter verfügt. 

Aber noch weitere Fragen kann man stellen. In welchem Zustand befinden sich 
Tuvok und Neelix, während sie in Tuvix „schlummern“? Existieren sie überhaupt? 
Kann es einen Tod ohne Leichnam geben? Fritsch, Lindwedel und Schärtl gehen 
von drei verschiedenen Personen aus, deren Geschichten phasenweise übereinander 
lägen. Dies kann man aber nur vor dem Hintergrund des Wissens sagen, dass eine 
Rücktransformation möglich ist. Es ist festzuhalten: Zwei Personen sind in einer 
neuen Person aufgegangen, die zeitlich und räumlich ihr Nachfolger ist, die Anteile 
beider Personen in sich trägt, die darüber hinaus aber auch über Eigenes verfügt. 
Von einer Übereinanderlagerung kann man nicht sprechen, weil Tuvok und Neelix 

                                                 
539 Vgl. Perry, Kann das Ich sich teilen? 149. Im übrigen stellt sich hier auch die juristische Frage, 
inwiefern das neue, verschmolzene Wesen für eine Straftat, die einer seiner Vorgänger begangen hat, 
verantwortlich gemacht werden kann. 



VI. Metaphysik 

 380

weder über einen eigenen Körper noch über ein eigenes Bewusstsein verfügen. Ihre 
Geschichten liegen nicht unterhalb der von Tuvix, sondern hören einfach auf. Erst 
als Tuvix rückentwickelt wird, beginnt die Geschichte von Tuvok und Neelix 
erneut. Für ihr Bewusstsein dürfte prinzipiell keine Zeit vergangen sein. Sie dürften 
von den Begebenheiten, die Tuvix betreffen, nicht das Mindeste mitbekommen 
haben. Mit anderen Worten: Tuvok und Neelix waren während der ganzen Zeit 
nirgendwo, auch nicht als zwei reine Bewusstseine in Tuvix. Ich weise daher das 
Votum von Fritsch, Lindwedel und Schärtl, die von drei verschiedenen Personen 
sprechen, deren Geschichten phasenweise übereinander lägen, zurück. Was sich in 
Tuvix befand, war nur eine rein passive, umgewandelte Körperstruktur der beiden. 

Und genau in diesem Punkt ist die Folge Tuvix inkonsequent. Denn als am Ende 
Neelix und Tuvok zurückkehren, reagieren sie, als seien sie einer Gefangenschaft 
entkommen, die sich über mehrere Wochen erstreckt hat. Neelix ist erleichtert und 
Tuvok sagt: „Glückwunsch, Captain.“ Diese Reaktionen sind nur dann verständ-
lich, wenn sie selbst als „Ich“ etwas von dem ganzen Vorgang miterlebt hätten. 
Dies ist jedoch logisch nicht haltbar. Tuvix selbst hat von der Einheit seines 
Bewusstseins gesprochen. Zu keiner Zeit gibt es auch nur ein einziges Anzeichen 
dafür, dass unterhalb des Bewusstseins von Tuvix zwei andere schlummern. Die 
Reaktionen der beiden ist allein unsere Perspektive, also die des Zuschauers. 

In der Tat liegt im Fall der Rücktransformation eine Tötung ohne Leichnam vor, 
so paradox das auch klingen mag. Aber so wie der Tod von Tuvok und Neelix 
zugunsten von Tuvix ohne Leichen war, so auch jetzt im umgekehrten Fall. Aber 
waren Tuvok und Neelix wirklich tot, wenn sie doch wieder zum Leben zurück-
kehren können? Ich möchte dies als Quasi-Tod bezeichnen. Sie haben kein 
Bewusstsein und keinen eigenen Körper, und doch schlummern ihre Lebenskräfte 
in Tuvix. Und weiter gefragt: Steckt jetzt nicht auch ein Stück Tuvix in den beiden 
Zurückgekehrten? Dies sollte man doch annehmen. Aber hierin zeigt sich, dass die 
Folge Tuvix völlig ahistorisch argumentiert, denn Tuvok und Neelix kehren zurück, 
als wenn nie etwas gewesen wäre. Man dürfte doch zumindest erwarten, dass 
sowohl durch den Transporterunfall als auch durch die Geschichte selbst, das heißt 
durch das Sein und Werden von Tuvix, auch Tuvok und Neelix in irgendeiner 
Weise körperlich, seelisch oder geistig betroffen sein müssten. Beispielsweise 
müssten sie sich langfristig über kleinere Veränderungen in ihrer Daseinsweise 
wundern, die auf den ersten Blick vielleicht gar nicht wahrnehmbar sind. 

Abschließend sei angemerkt, dass Tuvix auch nicht an einer multiplen Persön-
lichkeitsstörung leidet. Es ist nicht so, dass Tuvix sich plötzlich wie Tuvok oder 
wie Neelix fühlt oder wie sie denkt, sondern er bleibt grundsätzlich immer nur der 
eine Tuvix. Damit wird eine gelungene Integration der beiden Personen in eine 
neue unterstellt. Dass Tuvix keine Selbstzweifel umtreiben, erscheint jedoch 
unglaubwürdig. 

 
8. Noch einmal Parallelwelten oder: Das Ich als ein Anderer 
In diesem Kapitel sei noch einmal auf die Problematik der Paralleluniversen 

angesprochen, und zwar unter dem Blickwinkel des Ichs als eines Anderen. Es ist 



VI. Metaphysik 

 381

herausgearbeitet worden, dass das Ich nicht einfachhin gegeben ist, sondern immer 
nur als Beziehung mit oder zu einem Anderen existieren kann. Das Ich ist nichts 
Festes, es existiert als ein Doppeltes, als reflexives und reflektiertes (Sartre), als 
idem oder ipse (Ricœur), es ist als Schwangerschaft des Anderen im Selben (Lévi-
nas), es kann seine Souveränität verlieren und sich gegen die eigene Person richten 
(Confurius), es hat eine geistig-kulturelle Entwicklung durchlaufen (Giegerich). 
Insofern bietet die Idee des Paralleluniversums eine Plattform, das „Ich als ein 
Anderer“ zu diskutieren. Dass das Ich in einer Parallelwelt ein anderes sein könnte 
als im eigenen heimischen Universum, wird in einigen Science-Fiction-Geschich-
ten thematisiert. Nunmehr stellt sich die Frage, wie die Erfahrung einer imaginier-
ten Parallelwelt auf ein Ich wirkt, dessen Protagonist – aus welchen Gründen auch 
immer – in ein solches Paralleluniversum gerät. Wird das Ich beeinflusst oder gar 
verändert oder bleibt es sich gleich? Wird der Aufenthalt in einer Parallelwelt das 
Ego so verändern, dass seine eigenen Erinnerungen verändert werden, so dass es 
nicht mehr erkennen kann, wo es zu Hause ist? Inwiefern wird der Mensch mit 
seinem Doppelgänger konfrontiert? Oder werden die Menschen nur ausgetauscht, 
so dass das Ich in der fremden Parallelwelt ist, während in seiner Heimatwelt sein 
Doppelgänger sein Wesen oder Unwesen treibt? Und mit Aristoteles gefragt: Nach 
welchem Wissen streben wir, wenn wir solche Fragen stellen? 

 
In H.G. Wells’ Werk A Modern Utopia begegnet der Ich-Erzähler seinem Dop-

pelgänger erst nach einigen Reisetagen innerhalb einer Parallel-Schweiz. Von 
Anfang an ist diese Utopie eine bessere Welt als unsere, weshalb es auch unsere 
dortigen Parallelexistenzen sind. „Mein utopisches Selbst ist natürlich mein besse-
res Selbst,“540 erklärt der Ich-Erzähler. Aber dieser Doppelgänger weiß seinerseits 
um die andere Welt, aus der der Ich-Erzähler kommt, und ist über das Eintreffen 
dieses Menschen bereits vorab informiert worden. „Sie kommen aus der Welt jen-
seits des Sirius, der Zwillingswelt, stimmt’s?’ ‚Und Sie wollen nicht wissen, wie 
ich hierher gekommen bin?’ ‚Ich habe sogar aufgehört, mich selbst zu fragen, wie 
Ich hierher gekommen bin’, sagt er, mit einem Lachen, das wie mein Echo ist.“541 
Der Ich-Erzähler ist jedoch der Ansicht, dass die Unterhaltung für den Leser 
bedeutungslos sei. „Nein, die Konversation würde nichts zu einer modernen Utopie 
beitragen. Deshalb lasse ich sie aus.“542 Doch immerhin gelangen sie zu einem 
freundschaftlichen Verständnis füreinander. Dagegen ergeht es dem Freund des 
Ich-Erzählers, einem Botaniker, ganz anders. Er hat seine Geliebte hier gesehen 
und ist dementsprechend eifersüchtig auf seinen Doppelgänger, den er einen 
Schurken schimpft. Vergeblich versucht der Ich-Erzähler, seinen Freund zu beru-
higen. „Er gibt keine Antwort, aber er schaut mich mit völlig verstörten Augen an, 

                                                 
540 Wells, A Modern Utopia, 247. „My Utopian self is, of course, my better self.“ 
541 Wells, A Modern Utopia, 248f. „’You come from the world beyond Sirius, twin to this. Eh?’ ‚And 
you don’t want to know how I got here?’ ‚I’ve ceased even to wonder how I got here,’ he says, with a 
laugh that echoes mine.“ 
542 Wells, A Modern Utopia, 249. „No, the conversation would contribute nothing to a modern Uto-
pia. And so I leave it out.“ 



VI. Metaphysik 

 382

in denen ich sofort seine stumme, aber störrische Entschlossenheit lese, dass Uto-
pia zu Ende gehen muss. ‚Lasse den alten Streit doch nichts vergiften’, sage ich 
fast inständig bittend. ‚Alles geschah, alles ist anders hier. Dein Doppelgänger wird 
morgen zurück sein. Warte auf ihn. Vielleicht wirst du ihn dann verstehen’. – Er 
schüttelt seinen Kopf, und dann bricht es aus ihm heraus: „Was will ich mit einem 
Doppelgänger? Doppelgänger! Was geht es mich an, wenn die Dinge hier anders 
waren?“543 Doch nicht nur wegen seines Doppelgängers kommt der Botaniker in 
Utopia nicht zurecht. Die gesamte Lebensweise dieser Menschen passt ihm nicht. 

Der Ich-Erzähler lässt sich also von seinem Gegenpart etwas sagen, er ist ihm 
nicht böse. Beide haben akzeptiert, dass sie parallel existieren und sind der An-
sicht, dass man voneinander lernen könne. Ja, indem man den anderen sieht, der ja 
im Charakter dem eigenen Ich so gleich ist, lernt man wie in einen Spiegel zu 
schauen und so leichter die Fehler bei sich selbst zu finden. Aber diese Vorge-
hensweise missfällt dem Botaniker. Aufgrund seiner starken Eifersucht und seiner 
Unfähigkeit, in Utopia die Vorzüge einer anderen Lebensweise zu akzeptieren 
geschweige denn zu genießen, ist sein Ego nur mit sich selbst beschäftigt, weshalb 
er den Spiegelblick verweigert und lieber so bleibt, wie er ist. Es gibt Menschen, 
die wollen sich nichts sagen lassen. Der Botaniker ist ein starrköpfiger Mensch, der 
die eigene Lebensanschauung für unrevidierbar und unverbesserlich hält. Anderer-
seits zeigt sich, dass die Utopie nicht die passende Gesellschaftsordnung für alle 
Menschen zu sein scheint. Das Ich des Ich-Erzählers hat sich hier nicht verändert. 
Dieser bleibt im großen und ganzen er selbst. Die Begegnung mit seinem Doppel-
gänger hat ihm lediglich ein paar Denkanstöße gegeben, mehr nicht. Wenn er den 
Doppelgänger längere Zeit beobachten würde, könnte er lernen, wie dieser sich in 
seiner utopischen Umwelt verhält und er könnte etwas für sein eigenes Verhalten 
lernen. 

 
In Frank Capras Film Ist das Leben nicht schön? gelangt der Protagonist Bailey 

in seine parallele Heimatstadt und muss erkennen, dass diese sich aufgrund seiner 
Nichtexistenz ganz anders entwickelt hat. Im Gegensatz zu Wells’ Modern Utopia 
begegnet der Protagonist hier seinem Doppelgänger nicht. Vielmehr ist er ein völ-
liger Fremdkörper in der Parallelstadt, dessen Bewusstsein sich in keiner Weise 
verändert und der sich, im Gegensatz zu der Figur von Wells, in eine immer grö-
ßere Panik hineinsteigert. Jedoch führt das Faktum, dass Bailey alle Personen der 
Parallelstadt kennt, keine der Personen aber ihn, merkwürdigerweise nicht zu der 
naheliegenden Erkenntnis, dass es zu einem Riss in der Seinsstruktur gekommen 
sein muss. Machen wir dazu wieder ein Gedankenexperiment: Stellen wir uns vor, 
wir würden mit vielen unserer Freunde und Verwandten irgendwo in einem großen 

                                                 
543 Wells, A Modern Utopia, 356. „He makes no answer, but he looks at me with eyes that are posi-
tively baleful, and in the instant I read his mute but mulish resolve that Utopia must end. ‚Don’t let 
that old quarrel poison all this,’ I say almost entreatingly. ‚It happened all differently here – every-
thing is different here. Your double will be back to-morrow. Wait for him. Perhaps then you will 
understand –’ He shakes his head, and then bursts out with. ‚What do I want with a double? Double! 
What do I care if things have been different here?’“ 



VI. Metaphysik 

 383

Restaurant zusammenkommen. In diesem taucht plötzlich ein Mensch auf, der 
jeden einzelnen von uns kennt, aber keiner von uns ist ihm jemals begegnet oder 
kann sich an ihn erinnern. Würden wir dann nicht zumindest stutzig werden und 
den Menschen fragen, woher er das alles denn weiß, was er erzählt, und der in 
immer größere Panik gerät, wenn wir ihm mehr und mehr klarmachen, dass wir ihn 
wirklich nicht kennen. Müsste uns nicht ein Schauder über den Rücken laufen? 
Müssten wir diesen merkwürdigen Gast nicht als jemanden erkennen, der irgend-
wie zu uns gehört, dann aber doch nicht in unsere Welt passt? Würden wir ihm 
nicht, neugierig wie wir geworden sind, erst einmal ein Glas Wasser anbieten, ver-
bunden mit der Aufforderung, sich erst einmal zu beruhigen? Nicht so die Bewoh-
ner der Parallelstadt, die diesen existentialen Riss in der Daseinsstruktur nicht ein-
mal bemerken und meinen, sie müssten den Neuankömmling verprügeln. Die 
Abwesenheit von George Bailey hat die Welt nicht nur schlechter gemacht, son-
dern auch dümmer. Der Protagonist ändert gegenüber dem Engel zwar seine Mei-
nung und ist nach dieser Erfahrung der Auffassung, dass es doch gut ist, geboren 
worden zu sein, aber die Erfahrung dieser Parallelwelt lässt sowohl die eigene Welt 
als auch die eigene Existenz in besserem Licht erscheinen. Wirklich verändert hat 
sich Bailey nicht, er sonnt sich nach seiner Heimkehr – wie es Salewski schon den 
Alternativweltgeschichten vorgeworfen hat544 – in der Erkenntnis, in der besten 
aller möglichen Welten zu leben. 

 
In dem Science-Fiction-Roman Der Seelentourist (Mindswap) von 1966 defi-

niert Robert Sheckley Parallelwelten als die Gesamtheit aller möglichen Welten, 
die hier „Verzerrte Welt“ genannt wird. Das Paralleluniversum enthält zahlreiche 
verschiedene Welten und bei einem Übergang weiß der Reisende vorher nie, in 
welche Welt er gerät. 

„Unter den Königreichen der Wahrscheinlichkeit, die die Verzerrte Welt schafft, ist 
eines genau wie unsere Welt; ein anderes ist genau wie unsere Welt mit Ausnahme 
eines einzigen Details; und ein weiteres ist genau wie unsere Welt mit Ausnahme 
von zwei Details; und so weiter. Und ebenso – muß eine Welt völlig anders als 
unsere Welt sein, mit Ausnahme eines Details; und so weiter […] Die Verzerrte 
Welt kann man, wenn es auch nicht korrekt ist, als eine Spiegelwelt, eine Illusion 
ansehen. Man kann in ihr zu dem Schluß kommen, daß die Dinge um einen herum 
real sind, während man selbst nur eine Illusion ist.“ (161f.) 

Allerdings ist Sheckley in seiner Definition logisch nicht ganz korrekt. Denn 
wenn eine Verzerrte Welt genauso ist wie unsere Welt, muss es auch eine Verzerrte 
Welt geben, die völlig anders ist als unsere Welt, und zwar ohne Ausnahme eines 
Details. Aber Sheckleys Theorie ist noch aus einem anderen Grund fragwürdig, 
nämlich aufgrund seiner Rede vom „Detail“. Die von Sheckley behauptete Welt, 
die genauso ist wie unsere mit Ausnahme nur eines Details, kann es nicht geben. 
Warum nicht? Weil ein Detail, was immer es sei, mit anderen Details der Welt 
zusammenhängt. Angenommen, es gäbe auf jener anderen Welt ein bestimmtes 
                                                 
544 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 249. 



VI. Metaphysik 

 384

Detail nicht, zum Beispiel Flaschen. Dann gäbe es aber trotzdem immer noch die 
Maschinen, die Flaschen produzieren. Das aber wäre Unsinn, denn wozu sollte es 
diese Maschinen geben, die nichts produzieren? Das heißt, sämtliche Details, die 
irgendwie mit Flaschen zusammenhängen, dürfte es dann auch nicht geben. Daraus 
folgt: Eine Welt, die anders ist als unsere, muss in mehreren Details verschieden 
sein, nicht nur in einem. Was aber ergibt sich daraus nun für denjenigen, der in die 
Verzerrte Welt reist? Der Protagonist dieses Romans, Marvin Flynn, der seinen 
Körper mit einem Marsianer getauscht hat und dabei betrogen wurde, ist diesem 
mit Hilfe eines Detektivs von Planet zu Planet nachgeeilt, allerdings immer noch in 
unserem Universum. Erst als es Flynn gelingt, den Marsianer zu stellen, begibt sich 
der Betrüger in die Verzerrte Welt. Die Warnung des Detektivs, dass niemand in 
der Verzerrten Welt eine Chance habe, ignoriert Flynn. Hier erlebt der Protagonist 
allerhand phantastische Abenteuer, und zwar bis zu dem Zeitpunkt, an dem er 
glaubt, den Betrüger endgültig gefasst zu haben und seinen eigenen Körper zurück-
erhält. Aber Marvin Flynn erkennt nicht, dass sich seine Erinnerungen durch den 
Aufenthalt in der Verzerrten Welt verändert haben, obwohl er diese Möglichkeit in 
Betracht zieht. Anscheinend gibt ihm die Verzerrte Welt, die als Subjekt gedacht 
werden muss, frei, und Marvin Flynn kehrt zur Erde zurück, die er unverändert 
vorzufinden glaubt. Aber es bleiben Zweifel, weshalb er quer durch die Vereinig-
ten Staaten von Amerika reist, um irgendwo einen „Fehler“ zu finden, bis er die 
Suche aufgibt. 

„Außerdem gab es ja auch die Möglichkeit, daß sich, wenn die Erde verwandelt war, 
auch seine eigenen Erinnerungen und Vorstellungen gewandelt hatten und er des-
halb gar nicht in der Lage war, einen Unterschied festzustellen. Er lag unter Stanho-
pes vertrautem grünem Himmel und dachte über diese Möglichkeit nach. Es war 
nicht sehr wahrscheinlich. Denn wanderten die riesigen Eichbäume nicht immer 
noch jedes Jahr nach dem Süden? Zog nicht die riesige Sonne am Himmel unverän-
dert ihre Bahn, gefolgt von ihrem dunklen Begleiter? Erschienen die drei Monde 
nicht immer noch jeden Monat mit ihrem Kometenschwarm? Diese vertrauten 
Anblicke beruhigten ihn.“ (175) 

Damit wird die These des Detektivs zumindest in diesem Fall bestätigt, dass es 
aus der Verzerrten Welt so gut wie kein Entkommen gibt. Dieser Roman ist eine 
Metapher dafür, dass es trotz des Ich kein sicheres Wissen gibt und dass das Ich 
keine Instanz ist, die sich selbst gleich bleibt. Sogar die Erinnerungen können sich 
im Laufe der Zeit ändern oder deformieren. Die Deformation der Erinnerung wird 
bei Sheckley radikalisiert. Wie weit kann eine solche Deformation gehen, bis sie 
die Existenz des Menschen auflöst? Was ist die Instanz der Erinnerung, damit der 
Mensch zu Recht sagen kann: „Ich kann mich daran erinnern, hier zu Hause zu 
sein“? Die Tatsache, nicht mehr zu Hause zu sein, führt bei Marvin Flynn jeden-
falls nicht dazu, sich zu beunruhigen. 

 
In Michael Crichtons Roman Timeline (1999) gibt es ein Multiversum, das heißt 

unendlich viele Universen, zu denen Techniker eines Unternehmens mit Hilfe der 
Quantenmechanik Verbindungen durch Wurmlöcher herstellen können. Ein Ge-



VI. Metaphysik 

 385

schichtsprofessor und drei seiner Studenten beschließen, in das 14. Jahrhundert der 
Erde zu reisen, wobei einer der Protagonisten, Marek, sich letztlich dazu ent-
schließt, im 14. Jahrhundert zu bleiben. Bei der Rückkehr in die eigene Zeit können 
die anderen dann das Grab des Zurückgebliebenen entdecken.545 Die Fiktion der 
Zeitreise suggeriert 

„ein Mehr an Freiheit, eine zusätzliche Wahlmöglichkeit, die gut zur rezenten Ideo-
logie der frei gewählten Lebensentwürfe und Bastelexistenzen passt: Warum einen 
Teil oder den Rest seines Lebens nicht nur an einem anderen Ort verbringen – was 
für globalisierte Existenzen ohnehin fast selbstverständlich ist –, sondern nicht auch 
in einer anderen Zeit? Die Tatsache, dass die Historiker Mareks Grab finden, 
demonstriert übrigens, dass der Autor sich nicht an seine Theorie des Multiversums 
gehalten hat. Wäre Marek nicht im irdischen Mittelalter, sondern in dem eines 
Paralleluniversums geblieben, dürften sich von ihm auf dieser Erde keine Spuren 
mehr finden.“546  

 
In der Folge „Parallelen“ der Fernsehserie Star Trek – The next generation 

gleitet der Brückenoffizier Whorf durch verschiedene Welten, in denen immer 
wieder dasselbe geschieht, aber doch in verschiedenen Details anders verläuft. Dies 
setzt aber voraus, dass das Bewusstsein und das Gedächtnis mit sich selbst iden-
tisch bleiben. Das ist vor allem dann ein Problem, wenn man sich nicht mehr genau 
an jede Einzelheit der eigenen Welt erinnern kann. Ändern sich mit der Verände-
rung der Welt nicht auch Bewusstsein und Gedächtnis von ihr? Würde dies 
geschehen, könnte man die Veränderung der Welt eben nicht mehr wahrnehmen.547 
Das Problem, das sich Whorf stellt, besteht darin, dass er seine Ausgangswirklich-
keit sucht, aber dass die anderen Welten, die er kennenlernt, sich nur minimal von 
seiner eigenen unterscheiden. Wie also findet man zu seiner eigenen Welt zurück? 
Dafür muss der Protagonist über ein einheitliches Bewusstsein verfügen.548 Die 
Idee der Mehrheit der Welten zeigt sich also nicht nur in der Idee ferner Welten im 
All, sondern auch in ihren möglichen zeitlichen Parallelisierungen auf dem eigenen 
Planeten. „Mögliche Welten sind das, was sich ergäbe, wäre nur ein Detail unserer 
Welt anders, ein Ereignis anders verlaufen, eine Person anders handeln.“549 Die 
Idee der Zeitreise und ihrer unendlichen Verflechtungen lebt von der Tatsache, 
dass Geschichte zwar ein Beziehungsgeflecht von Zufälligkeiten, aber auch von 
sinnvollen Handlungen und Begebenheiten ist.  

 
Der Fall des Marvin Flynn in dem Roman Der Seelentourist lässt sich in ähnli-

cher Weise auf den des Polizisten Luther Opaku in Frank Schätzings Die Tyrannei 

                                                 
545 Vgl. Liessmann, „Zum Raum…“, 221-223. 
546 Liessmann, „Zum Raum…“, 223f. 
547 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schärtl, Wo nie zuvor, 60 mit Verweis auf David Lewis, Counterfactuals, 
Oxford 1973, sowie ders., On the Plurality of Worlds, New York / Oxford 1986. Lewis bestreitet, 
dass bei einer Reise durch verschiedene Welten das Bewusstsein identisch bleiben würde. 
548 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schärtl, Wo nie zuvor, 59f. 
549 Fritsch/Lindwedel/Schärtl, Wo nie zuvor, 60.  



VI. Metaphysik 

 386

des Schmetterlings anwenden. Luther ist in drei Parallelwelten geraten. In der ers-
ten Parallelwelt fragt er sich, was geschehen wird, wenn er seinem eigenen Dop-
pelgänger begegnet. Er begreift, dass er selbst nicht in dieses Universum gehört, in 
das er hineingeraten ist. „Ich bin die Anomalie. Was, wenn sein Doppelgänger 
schließlich auftaucht? Das Original, muss man ja wohl sagen. Wenn er Anspruch 
auf sein Haus anmeldet? Auf seinen Job? Auf Jodie, Tamy? Nicht mal eine Tochter 
hätte ich dann noch. Ich hätte gar nichts mehr.“ (333f.) Denn zwar lebt seine 
Tochter noch, aber eben in dem Universum, dass Luther gerade verlassen hat und 
von dem er nicht weiß, ob er je dorthin zurückfinden wird. Und er wird mit einem 
weiteren Problem der Parallelweltreisen konfrontiert: „Wie kann er so kategorisch 
ausschließen, dass sein Gedächtnis manipuliert wurde und seine angebliche Reali-
tät in Wahrheit nie existiert hat? Noch schlimmer: Sie hat existiert, und alle wurden 
manipuliert!“ (334) Woran also kann er die Kontinuität von Gedächtnis und Erin-
nerungen festmachen? In den Paralleluniversen, die wesentlich weiter in der 
Zukunft liegen, wird Luther keinen Doppelgänger mehr haben, und das ist ihm 
auch bewusst. Aber wer wird eventuell Fotos aus ferner Vergangenheit von ihm 
haben? Wie weit also wird sich Luther Opaku verändert haben, wenn er wieder in 
seinem eigenen Universum angekommen ist? Welches Wissen, das er aus den 
anderen Paralleluniversen mitgebracht hat, kann oder darf er hier noch anwenden? 
Luther selbst bemerkt, dass seine Tochter Tamy oder seine Mitarbeiterin Ruth 
irgendwie anders waren als in der eigenen Welt. Wie weit wird diese Erfahrung 
sein Bewusstsein verändert haben? Mit welchen Augen sieht er jetzt seine Tochter 
oder seine Mitarbeiterin? Wie wird er den erneuten Verlust seiner Frau verkraften? 
Inwiefern wird er noch zwischen den Tatsachen in dem einen Universum von den 
Tatsachen in dem anderen Universum unterscheiden können? 

 
So zeigt sich, dass die Parallelwelt, die das Ich zum Thema macht, unsere Fun-

damente erschüttert. Falls jemand geglaubt hat, das Ich sei die feste Burg für 
Gedächtnis und Erinnerung, der muss zur Kenntnis nehmen, dass es eine solche 
Burg nicht gibt. Die Parallelwelt ist eine Metapher für die Postmoderne, die sich 
daran macht, alles zu dekonstruieren, was es zu dekonstruieren gibt. Wir glauben, 
dass wir diejenigen sind, die wir sind, weil wir die Phantasie unseres Ich durch 
unsere Fotografien, Lebensläufe, Gedächtnis und Erinnerungen aufrecht erhalten. 
Aber im Lichte der Parallelweltgeschichten müssen wir zur Kenntnis nehmen, dass 
das, was wir für fest halten, doch nur etwas Flüssiges ist, und dass das, was wir für 
unser Ich halten, morgen vielleicht schon zur Disposition steht. Und wir sorgen 
durch unsere eigenen Auftritte im Internet selbst dafür, dass niemand unser Ich für 
ein unverwechselbares Arrangement hält. Wir gestalten unsere öffentlichen Auf-
tritte in der VR ständig selbst neu, so dass das, was wir gestern noch auf unsere 
Homepage stellten, morgen schon ausgetauscht sein wird. Die Parallelwelt ist eine 
Metapher für das langsame, aber stetige Flüssigerwerden der Gesellschaft: privat, 
beruflich, strukturell. Überall ist das Ich ein Anderer. 

Wir haben uns anhand verschiedener Science-Fiction-Geschichten mit der 
Identität des Ich beschäftigt. Dabei ist offensichtlich geworden, dass unser Begriff 



VI. Metaphysik 

 387

vom Ich nicht selbstverständlich ist. Für gewöhnlich trennen wir Bewusstes von 
Unbewusstem, Subjekt von Objekt, aber wir haben die Erkenntnis gewonnen, dass 
unsere alltäglichen Anschauungen und unser gewohntes Denken keine anthropolo-
gischen Invarianten, sondern Ergebnis neuzeitlichen Denkens ist.550 Vergessen 
werden darf auch nicht, dass auch die Einbildungskraft selbst die Wirklichkeit des 
Menschen mitproduziert und ebenfalls ein Erkenntnisvermögen ist.551 Das, was wir 
Erfahrung, Wissen und Verstehen nennen, ist keineswegs selbstverständlich, son-
dern immer etwas Vermitteltes. Auch von daher ergibt sich die Frage: Wie phan-
tastisch ist eigentlich die Wirklichkeit selbst? Und wenn alles relativ scheint, wie 
können wir überhaupt noch etwas erkennen? Mit dieser Frage sind wir bei der 
Erkenntnistheorie angelangt, die uns in der Science Fiction vor neue Herausforde-
rungen stellt. 

 
In Band 2 der vorliegenden Arbeit werden wir sehen, wie intensiv auch die 

Erkenntnistheorie mit der Science Fiction verknüpft ist. Vor allem geht es darum, 
wie wir den Fremden verstehen können. Dies führt zu der anthropologischen Frage, 
wer wir selbst sind, und zu der ethischen Frage, wie wir uns gegenüber den Frem-
den verhalten sollen und welches Handeln angemessen sein könnte. 

 

                                                 
550 Vgl. Böhme, Anthropologie, 41. 
551 Vgl. Böhme, Anthropologie, 183-185. 





 389

Literaturverzeichnis 

 
 
1. Primärliteratur 

 
Aldiss, Brian W.: Am Vorabend der Ewigkeit, Ausgabe Heyne, München 31970 

[orig.: The long afternoon of earth, 1952] [In Großbritannien auch erschie-
nen unter dem Titel „Hothouse“] 

Asimov, Isaac: Die Foundation-Trilogie, Sonderausgabe Heyne, München 1991 
[orig.: The Foundation Trilogy, 1951-1953] 

Ballard, James Graham: Die Wachttürme, in: ders., Der vierdimensionale Alp-
 traum. Science-Fiction-Erzählungen, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 
1984, 81-112 [orig.: The watch-towers, 1962] 

–: Das Meer erwacht, in: ders., Das Katastrophengebiet. Science-Fiction-Erzählun-
gen, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1983, 69-79 [orig.: Now wakes the 
sea, 1963] 

–: Kristallwelt, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1982 [orig.: The Crystal World, 
1966] 

Basil, Otto: Wenn das der Führer wüsste, Ausgabe Moewig / Fritz Molden, Mün- 
 chen / Wien 1966 

Baxter, Stephen: Zeitschiffe, Ausgabe Heyne, München 21995 [orig.: Time Ships, 
1995] 

Clarke, Arthur C.: Die sieben Sonnen, Ausgabe Wilhelm Goldmann, München 
31982 [orig.: The City and the Stars, 1956] 

–: 2001. Odyssee im Weltraum. Nach einem Drehbuch von Stanley Kubrick und 
Arthur C. Clarke, Ausgabe Econ, Düsseldorf o.J. [orig.: 2001. A Space 
Odyssey, 1968] 

Dick, Philip K.: Hochstapler, in: ders., Der unmögliche Planet, Ausgabe Heyne, 
München 2002, 252-271 [orig.: Impostor, 1953] 

–: Umstellungsteam, in: ders., Menschlich ist…, in: ders., Sämtliche Erzählungen, 
 Bd.4, Ausgabe Haffmans, Zürich 1996, 131-162 [orig.: Adjustment team, 
1954] 

–: Ausstellungsstück, in: ders., Eine Handvoll Dunkelheit, Ausgabe Moewig, Gü-
 tersloh 1981, 216-231 [orig.: Exhibit Piece, 1954] 

–: Entdecker sind wir, in: ders., Erinnerungen en gros. Science-Fiction-Geschich-
 ten, Ausgabe Haffmans, Zürich 1991, 35-49 [orig.: Explorers We, 1959] 

–: Das Orakel vom Berge, Ausgabe Heyne, München 2008 [orig.: The man in the 
high castle, 1962] 

–: Die drei Stigmata des Palmer Eldritch, Ausgabe Heyne, München 2002 [orig.: 
The three stigmata of Palmer Eldritch, 1964] [In Deutschland auch erschie-
nen unter dem Titel „LSD-Astronauten“] 

–: Erinnerungen en gros, in: ders., Der unmögliche Planet, Ausgabe Heyne, Mün-
 chen 2002, 582-612 [orig.: We can remember it for you wholesale, 1966] 



 390

–: Die elektrische Ameise, in: ders., Der unmögliche Planet, Ausgabe Heyne, Mün-
 chen 2002, 679-703 [orig.: The electric ant, 1969] 

–: Ubik, Ausgabe Heyne, München 2003 [1969] 
Galouye, Daniel F.: Simulacron-Drei, Ausgabe Heyne, München 1983 [orig.: Si-

mulacron-3, 1964] [In Deutschland auch erschienen unter dem Titel „Welt 
am Draht“] 

Harris, Robert: Vaterland, Ausgabe Heyne, München 181996 [orig.: Fatherland, 
1992] 

Lem, Stanisław: Die Auferstehungsmaschine, in: ders., Die phantastischen Erzäh-
 lungen, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1988, 343-361 [Originaltitel 
nicht ermittelbar, 1957] 

–: Aus den Sterntagebüchern Ijon Tichys, Siebente Reise, in: ders.: Sterntagebü-
 cher, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1978, 11-32 [orig.: Dzienniki Gwi-
 azdowe, 1971] 

Lessing, Doris: Shikasta. Canopus im Argos: Archive I, Ausgabe Fischer, Frank-
 furt a.M. 1987 [orig.: Canopus in Argos. Archives… Shikasta, 1979] 

Miller, Walter M. jr.: Lobgesang auf Leibowitz, Ausgabe von Schröder, Hamburg 
1971 [orig.: A Canticle for Leibowitz, 1955-57] 

Schätzing, Frank: Die Tyrannei des Schmetterlings, Ausgabe Kiepenheuer & 
Witsch, Köln 2018 

Sheckley, Robert: Der Seelentourist, Ausgabe Bastei Lübbe, Bergisch Gladbach 
1984 [orig.: Mindswap, 1966] 

Stapledon, Olaf: Die letzten und die ersten Menschen, Ausgabe Heyne, München 
1983 [orig.: Last and First Men, 1930] 

Strieber, Whitley / Kunetka, James: Warday. Kriegstag und die Reise danach, Aus-
gabe Piper, München / Zürich 1984 [orig.: Warday and the Journey Onward, 
1983] 

Wells, H.G.: Die Zeitmaschine, Ausgabe Ullstein, Frankfurt a.M. u.a. 1983 [orig.: 
The Time Machine, 1895] 

–: A Modern Utopia, Ausgabe London / Lincoln (Nebraska) 1967 [1905] 
Williamson, Tad: Otherland-Tetralogie, Bd.1: Stadt der goldenen Schatten; Bd.2: 

Fluß aus blauem Feuer; Bd.3: Berg aus schwarzem Glas; Bd.4: Meer des 
silbernen Lichts, Ausgabe Heyne, München 2005-2007 [orig.: City of Gol-
den Shadows, 1996; River of Blue Fire, 1998; Mountain of Black Glass, 
1999; Sea of Silver Light, 2001] 

 
 
2. Filme und Fernsehserien 

 
Chaoticas Braut [orig.: Bride of Chaotica!]; USA 1998; Regie: Allan Kroeker; Dar-

steller: Kate Mulgrew, Robert D. McNeill, Garrett Wang, Martin Rayner, 
Nicholas Worth u.a. = Staffel 5, Folge 12 der Star Trek Serie Raumschiff 

Voyager 



 391

Ist das Leben nicht schön? [orig.: It’s a wonderful life]; USA 1946; Regie: Frank 
Capra; Darsteller: James Stewart, Donna Reed, Lionel Barrymore, Thomas 
Mitchell, Gloria Grahame u.a. 

Ein Parallel-Universum [orig.: Mirror, Mirror]; USA 1967; Regie: Marc Daniels; 
Darsteller: William Shatner, Leonard Nimoy, DeForest Kelley, James Doo-
han u.a. = Staffel 2, Episode 4 aus der Star-Trek-Serie Raumschiff Enterprise 

Tron; USA 1982; Regie: Steven Lisberger; Darsteller: Jeff Bridges, Bruce Boxleit-
 ner, Cindy Morgan, David Warner u.a. 

Tuvix; USA 1996; Regie: Cliff Bole; Darsteller: Kate Mulgrew, Robert Beltran, 
Tom Wright u.a. = Staffel 2, Episode 24 der Star-Trek-Serie Raumschiff 

Voyager 
Welt am Draht; BR Deutschland 1973; Regie: R.W. Fassbinder; Darsteller: Klaus 

Löwitsch, Mascha Rabben, Karl-Heinz Vosgerau, Barbara Valentin u.a. 
2001 – Odyssee im Weltraum. USA / GB 1968; Regie: Stanley Kubrick; Darstel-

 ler: Keir Dullea u.a. 
 
 
3. Sekundärliteratur 

 
Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, 

Frankfurt a.M. 1986 [1951] 
–: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 31982 [1966] 
–: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970 
–: Philosophische Terminologie, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1973f. 
–: Metaphysik. Begriff und Probleme, Frankfurt a.M. 2006 [1965] 
Alpers, Hans Joachim / Fuchs, Werner / Hahn, Ronald M. (Hrsg.): Reclams Sci-

 ence Fiction Führer, Stuttgart 1982 
Anders, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen, 2 Bde., München 1956-1980 
Angehrn, Emil: Geschichtsphilosophie, Stuttgart u.a. 1991 = Grundkurs Philoso-

 phie, Bd. 15 
Anton, Uwe: Philip K. Dick. Entropie und Hoffnung, München 1993 
Appleyard, Bryan: Aliens – Why they are here, London 2005 
Arendt, Hannah: Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays, München 32016 

[orig.: Truth and Politics, 1967; Lying and Politics, 1971] 
Aristoteles: Metaphysik, Stuttgart 2010 [1970] [orig.: Ta meta ta physika, 4. Jh. 

v.Chr.] 
(Art.) Auferstehung, in: Oxford-Lexikon der Weltreligionen (OLWR), Oxford 

1997 / Düsseldorf 1999, 96 
Augustinus, Aurelius: Confessiones, Frankfurt a.M. / Leipzig 2004 [um 400] 
Baker, Brian: The Geometry of the Space Age. J.G. Ballard’s Short Fiction and 

Science Fiction of the 1960s, in: Baxter, Jeanette (Hrsg.): J.G. Ballard. Con-
temporary critical perspectives, London / New York 2008, 11-22 



 392

Barlow, Aaron John: Reality, Religion and Politics in Philip K. Dick’s fiction, 
Iowa City 1988 

Barmeyer, Eike (Hrsg.): Science Fiction. Theorie und Geschichte, München 1972 
–: Einleitung, in: ders. (Hrsg.): Science Fiction, 7-23 
–: Kommunikationen, in: ders. (Hrsg.): Science Fiction, 203-219 
Barnouw, Dagmar: Die versuchte Realität. Utopie und Science-fiction, in: Polaris 8 

(1985), 40-55 
Baudrillard, Jean: Der symbolische Tausch und der Tod, München 1982 [orig.: 

L’échange symbolique et la mort, 1976] 
–: Agonie des Realen, Berlin 1978 [orig.: La précession des simulacres, 1978] 
–: Simulacra and Simulations, Ann Arbor (Michigan) 1994 
Becker, Philipp von: Der neue Glaube an die Unsterblichkeit. Transhumanismus, 

Biotechnik und digitaler Kapitalismus, Wien 2015 
Becker, Werner: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker 

des philosophischen Denkens, Bd. 2, 108-153 
Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte, in: ders.: Ein Lesebuch, 

hrsg.von Opitz, Michael, Frankfurt a.M. 1996, 665-676 [1942] 
Bergson, Henri: Schöpferische Entwicklung, Jena 1930 [orig.: L’évolution créa-

 trice, 1907] 
Bertram, Georg W. (Hrsg.): Philosophische Gedankenexperimente. Eine Lese- und 

Studienbuch, Stuttgart 22016 [2012] 
Birnstiel, Klaus: Unvermögen, Technik, Körper, Behinderung. Eine unsystemati-

 sche Reflexion, in: Harrasser, Karin / Roeßiger, Susanne (Hrsg.): Parahu-
 man. Neue Perspektiven auf das Leben mit Technik, Köln u.a. 2016, 21-38 

–: Das Wahr-Werden der technischen Welt. Prolegomena zu einer Philosophie des 
iGestells, in: Adam, Marie-Hélène u.a. (Hrsg.): Technisierte Lebenswelt. 
Über den Prozess der Figuration von Mensch und Technik, Bielefeld 2016, 
259-276 

Blask, Falko: Jean Baudrillard zur Einführung, Hamburg 32005 [1995] 
Blumenberg, Hans: Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a.M. 31985 [1966] 
–: Geistesgeschichte der Technik, hrsg. von Schmitz, Alexander / Stiegler, Bernd, 

Frankfurt a.M. 2009 
Böhme, Gernot: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Frankfurt a.M. 1985 
–: Invasive Technisierung. Technikphilosophie und Technikkritik, Zug 2008 = Die 

Graue Edition, Bd. 50 
Boia, Lucian: Zwischen Wissenschaft und Science-fiction: Camille Flammarion, 

in: Polaris 8 (1985), 121-137 
Böker, Uwe: Isaac Asimov, Foundation-Tetralogie (1951ff.), in: Heuermann 

(Hrsg.): Science-Fiction-Roman, 118-143 
Bollnow, Otto Friedrich: Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, in: 

ZRGG 31 (1979), 225-238. 366-379 
Bolz, Norbert: Das Gestell, München 2012 
Bukatman, Scott: Terminal Identity. The virtual subject in postmodern Science Fic-

tion, Durham / London 1993 



 393

Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Mit einem Nachwort und 
Anmerkungen von Marx, Rudolf, Leipzig o.J. [1868] 

Burckhardt, Martin: Philosophie der Maschine, Berlin 2018 
Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivität 

von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 21988 
Butrym, Alexander J.: For Suffering Humanity. The Ethics of Science in Science 

Fiction, in: Reilly (Hrsg.): Adventure, 55-70 
Capra, Fritjof: Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild, Bern u.a. 71984 [orig.: 

The Turning Point, 1982] 
Clareson, Thomas D. (Hrsg.): SF. The other side of realism. Essays on modern 

Fantasy and Science Fiction, Bowling Green (Ohio) 1971 
Confurius, Gerrit: Ichzwang – Für eine Psychologie jenseits des Individuums, Ber-

 lin 2011 
Comte, Auguste: Rede über den Geist des Positivismus, Hamburg 1956 [orig.: Dis-

cours sur l’Esprit Positif, 1844] 
Crary, Jonathan: 24/7. Schlaflos im Spätkapitalismus, Berlin 2014 [orig.: 24/7. 

Late Capitalism and the Ends of Sleep, 2013] 
Csicsery-Ronay jr., Istvan: Das letzte Märchen. Picknick am Wegesrand und das 

Märchenparadigma in der Science-fiction der Strugatzkis, in: Polaris 10 
(1986), 112-152 

Danto, Arturo C.: Friedrich Nietzsche, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker des philoso-
 phischen Denkens, Bd. 2, 230-273 

Descartes, René: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, hrsg. von 
Gäbe, Lüder, Hamburg 1992 [orig.: Meditationes de prima philosophia, 
1641] 

Diebitz, Stefan: Glanz und Elend der Philosophie, Stuttgart 2007 
Dierse U. / Scholtz, G.: Art. Geschichtsphilosophie, in: Handwörterbuch Philoso-

 phie, Bd. 3 (1974), 416-439 
Duala-M’bedy, Munasu: Xenologie. Die Wissenschaft vom Fremden und die Ver-

 drängung der Humanität in der Anthropologie, Freiburg / München 1977 
Duerr, Hans Peter: Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation, 

Frankfurt a.M. 1985 [1978] 
Durst, Uwe: Theorie der phantastischen Literatur, Berlin 22007 
Easterbrook, Neil: Dianoia/Paranoia. Dick’s Double “Impostor”, in: Umland, Sa-

 muel J. (Hrsg.): Philip K. Dick. Contemporary Critical Interpretations, West-
 port (Conn.) / London 1995, 19-41 

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frank-
 furt a.M. 1990 [orig.: Le sacré et le profane, 1965] 

(Art.) Eschatologie, in: Theologische Realenzyklopädie 10 (1982), 254-363 
Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang, Frankfurt a.M. 1986 [orig.: Against 

Method. Outline of an Anarchistic Theory of Knowledge, 1975] 
Fingerhut, Karlheinz: Die Verwandlung, in: Müller (Hrsg.): Interpretationen. Franz 

Kafka, 42-74 



 394

Flasch, Kurt: Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confessiones, 
Frankfurt a.M. 22004 [1993] 

Franke, Herbert W.: Literatur der technischen Welt, in: Barmeyer (Hrsg.): Science 
Fiction, 105-118 

–: Science Fiction – Grenzen und Möglichkeiten, in: Polaris 6 (1982), 141-148 
–: Science Fiction und technische Intelligenz, in: Polaris 6 (1982), 149-157 
Freedman, Carl: Critical Theory and Science Fiction, Middletown (Conn.) 2000 
Frey, Hans: Philosophie und Science Fiction, Berlin 2013 
Friesen, Hans u.a.: Philosophische Dimensionen des Problems der Virtualität in ei- 

ner globalen Mediengesellschaft. Beschreibung eines Forschungsprojektes, 
Oldenburg 2001 = Studien und Berichte der Arbeitsstelle Fernstudienfor-
schung der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg, Bd. 3 

Fritsch, Matthias / Lindwedel, Martin / Schärtl, Thomas: Wo nie zuvor ein Mensch 
gewesen ist. Science Fiction Filme: Angewandte Philosophie und Theologie, 
Regensburg 2003 

Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München 1992 
[orig.: The End of History, 1992] 

Geef, Dennis: Late Capitalism and its fictitious future(s). The Postmodern, Science 
Fiction, and the contemporary Dystopia, Diss. Bonn / Marburg 2015 

Geyer, Carl-Friedrich: Einleitung I, in: Oelmüller, Willi u.a. (Hrsg.): Philosophi- 
 sche Arbeitsbücher, Bd. 6: Diskurs Metaphysik, Paderborn u.a. 1983, 11-70 

Giegerich, Wolfgang: Das Begräbnis der Seele in die technische Zivilisation, in: 
Eranos 52 (1983), 211-276 

–: Die Atombombe als seelische Wirklichkeit. Versuch über den Geist des christli-
 chen Abendlandes, Zürich 1988 = Psychoanalyse der Atombombe, Bd. 1 

–: Drachenkampf oder Initiation ins Nuklearzeitalter, Zürich 1989 = Psychoanalyse 
der Atombombe, Bd. 2 

–: Tötungen – Gewalt aus der Seele. Versuch über Ursprung und Geschichte des 
Bewußtseins, Frankfurt a.M. u.a. 1994 

–: The Soul’s Logical Life. Towards a Rigorous Notion of Psychology, Frankfurt 
a.M. 32001 

–: Das World Wide Web aus der Sicht des logischen Lebens der Seele, in: Gorgo 
39 (2000), 5-28 

Glicksohn, Susan: „A city of which the stars are suburbs”, in: Clareson (Hrsg.): SF. 
The other side of realism, 334-347 

Goddard, James / Pringle, David: Ein Interview mit J.G. Ballard (4. Januar 1975), 
in: Polaris 7 (1983), 10-44 

Goenner, Hubert: Einsteins Relativitätstheorien. Raum, Zeit, Masse, Gravitation, 
München 42005 [1997] 

Gomel, Elana: Postmodern Science Fiction and Temporal Imagination, London / 
 New York 2010 

Gray, Chris Hables: cyborg citizen. Politik in posthumanen Gesellschaften, Wien 
2002 [orig.: Cyborg Citizen. Politics in the Posthuman Age, 2001] 



 395

Gunn, James: Towards a Definition of Science Fiction, in: ders. / Candelaria, Mat-
 thew (Hrsg.): Speculations on Speculation. Theories of Science Fiction, Lan-
 ham (Maryland) u.a. 2005, 5-12 

Güth, Gudrun / Schmidt-Güth, Jürgen: Doris Lessing, Canopus in Argos: Archives 
(1979ff.), in: Heuermann (Hrsg.): Science-Fiction-Roman, 376-399 

Guthke, Karl S.: Der Mythos der Neuzeit. Das Thema der Mehrheit der Welten in 
der Literatur und Geistesgeschichte von der kopernikanischen Wende bis zur 
Science-Fiction, Bern / München 1983 

Habermaier, Rainer: Theodor W. Adorno. Die Rettung des Individuellen, in: 
Speck, Josef (Hrsg.): Grundprobleme der großen Philosophen. Philosophie 
der Gegenwart IV, Göttingen 1981, 147-185 

Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a.M. 61981 [1968] 
Han, Byung-Chul: Im Schwarm. Ansichten des Digitalen, Berlin 42017 [2013] 
–: Vom Verschwinden der Rituale. Eine Topologie der Gegenwart, Berlin 32019 
Hartkopf, Werner: Dialektik – Heuristik – Logik. Nachgelassene Studien, hrsg. von 

Baum, H. u.a., Frankfurt a.M. 1987 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes = Werke, Bd. 3, 

Frankfurt a.M. 1986 [1807] 
–: Wissenschaft der Logik, 2 Bde. = Werke, Bd. 5 u. 6, Frankfurt a.M. 1969 

[1812/1816] 
–: Grundlinien der Philosophie des Rechts = Werke, Bd. 7, Frankfurt a.M. 1970 

[1820] 
–: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte = Werke, Bd. 12, Frankfurt 

a.M. 1970 [1822/1831] 
–: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. 2 = Werke, Bd. 17, Frank-

 furt a.M. 1969 [1829] 
–: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Bd. 3 = Werke, Bd. 20, 

Frankfurt a.M. 1971 [1833] 
Heidegger, Martin: Der Begriff der Zeit. Vortrag vor der Marburger Theologen-

 schaft, o.O. 1924, hrsg. von Tietjen, Hartmut, Tübingen 1989 
–: Sein und Zeit, Tübingen 182001 [1927] 
–: Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962 [1949] 
–: Nietzsches Wort „Gott ist tot“, in: ders., Holzwege, Frankfurt a.M. 82003, 209-

 267 [1950] 
Heuermann, Hartmut (Hrsg.): Der Science-Fiction-Roman in der angloamerikani-

 schen Literatur. Interpretationen, Düsseldorf 1986 
Hillegas, Mark R.: Science Fiction as a cultural phenomenon, in: Clareson (Hrsg.): 

SF. The other side of realism, 272-281 
Hoerster, Norbert (Hrsg.): Klassiker des philosophischen Denkens, 2 Bde., Mün-

 chen 31985 [1982] 
–: David Hume, in: ders. (Hrsg.): Klassiker des philosophischen Denkens, Bd. 2, 7-

 46 



 396

Höffe, Otfried: Aristoteles, Politik (ca. 345-325 v.Chr.), in: Brocker, Manfred 
(Hrsg.): Geschichte des politischen Denkens. Ein Handbuch, Frankfurt a.M. 
2007, 31-46 

Holland-Cunz, Barbara: Doris Lessings Pentalogie ‚Canopus im Argos. Archive’, 
in: dies. (Hrsg.): Feministische Utopien. Aufbruch in die postpatriarchalische 
Gesellschaft, Meitingen 1986, 189-200 

Hölscher, Lucian: Die Entdeckung der Zukunft, Frankfurt a.M. 1999 
Honneth, Axel / Menke, Christoph (Hrsg.): Theodor W. Adorno. Negative Dialek-

 tik, Berlin 2006 = Klassiker Auslegen, Bd. 28 
Horkheimer, Max: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt 1985 [1947] 
–: Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt a.M. 1986 [1968] 
– / Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, 

Frankfurt a.M. 1985 [1969, 1947] 
Hübner, Kurt: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Freiburg / München 1978 
Hume, David: Ein Traktat über die menschliche Natur, Buch I: Über den Verstand, 

Hamburg 2013 [orig.: A Treatise of human nature, I: Of the Understanding, 
1739] 

–: Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, Leipzig 1907 [orig.: An 
Enquiry concerning human understanding, 1748] 

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, 2 Bde., Den Haag 1950-1954 [1913] = Husserliana 3-4 

–: Cartesianische Meditationen, Den Haag 21973 [1931] = Husserliana 1 
–: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome-

 nologie, Den Haag 1954 [1936] = Husserliana 6 
Iribarne, Julia V.: Husserls Theorie der Intersubjektivität, Freiburg / München 1994 
Jackelén, Antje: A relativistic eschatology. Time, eternity, and eschatology in light 

of the physics of relativity, in: Zygon. Journal of religion and science 41 
(2006), 955-973 

Jacobi, Klaus: Aristoteles, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker des philosophischen Den-
kens, Bd. 1, 53-108 

Jameson, Frederic: Archaeologies of the Future. The Desired Called Utopia and 
Other Science Fictions, London / New York 2005 

Jehmlich, Rainer: Phantastik – Science Fiction – Utopie, in: Thomsen, Christian / 
Fischer, Jens Malte (Hrsg.): Phantastik in Literatur und Kunst, Darmstadt 
1980, 11-33 

–: Science Fiction, Darmstadt 1980 = Erträge der Forschung, Bd. 139 
Kagarlitski, Julius: Realism and Fantasy, in: Clareson (Hrsg.): SF. The other side 

of realism, 29-52 
Kanitscheider, Bernulf: Die Materie und ihr Schatten. Naturalistische Wissen-

 schaftsphilosophie, Aschaffenburg 2007 
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, 2 Bde., hrsg. von Weischedel, Wil-

 helm, Werkausgabe Bde. 3 und 4, Frankfurt a.M. 1974 [1781] 



 397

–: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird 
auftreten können, hrsg. von Weischedel, Wilhelm, Werkausgabe Bd. 5, 
Darmstadt 1983, 109-264 [1783] 

–: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, hrsg. von 
Weischedel, Wilhelm, Werkausgabe Bd. 6, Darmstadt 1975, 33-50 [1784] 

–: Kritik der praktischen Vernunft, hrsg. von Weischedel, Wilhelm, Werkausgabe 
Bd. 7, Frankfurt a.M. 1974, 103-302 [1788] 

–: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, hrsg. von Weischedel, Wil-
 helm, Werkausgabe Bd. 6, Darmstadt 1975, 195-251 [1795] 

Kassung, Christian: Reisezeit – Erzählzeit – Raumzeit. Nichtlineares Erzählen bei 
Stanisław Lem, in: Murašov / Werner (Hrsg.): Science oder Fiction? 65-75 

Keim, Heinrich: New Wave. Die Avantgarde der modernen anglo-amerikanischen 
Science Fiction, Meitingen 1983 

Keller, Catherine: Der Ich-Wahn. Abkehr von einem lebensfeindlichen Ideal, Zü-
 rich 1989 [orig.: From a broken web. Separation, sexism and self, 1986] 

Kittel, Charles / Kroemer, Herbert: Thermal physics, New York 21980 [1969] 
Klages, Ludwig: Vom kosmogonischen Eros, Bonn 81981 [1921] 
–: Der Geist als Widersacher der Seele, Bonn 61981 [1929-32] 
Kolb, Anton: Virtuelle Ontologie und Anthropologie, in: ders. u.a. (Hrsg.): Cyber-

 ethik. Verantwortung in der digital vernetzten Welt, Stuttgart u.a. 1998, 11-
 50 

Kornwachs, Klaus: Philosophie der Technik. Eine Einführung, München 2013 
Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, 

Frankfurt a.M. 1979 
–: Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt a.M. 2000 
Krauss, Werner: Geist und Widergeist der Utopien, in: Barmeyer (Hrsg.): Science 

Fiction, 23-47 
Krüger, Oliver: Virtualität und Unsterblichkeit. Die Visionen des Posthumanismus, 

Freiburg 2004 
Lachmann, Renate: Erzählte Phantastik. Zur Phantasiegeschichte und Semantik 

phantastischer Texte, Frankfurt a.M. 2002 
Landmann, Michael: Art. Geschichtsphilosophie, in: Theologische Realenzyklopä-

 die 12 (1984), 681-698 
Lem, Stanisław: Roboter in der Science Fiction, in: Barmeyer (Hrsg.): Science Fic-

tion, 163-185 
–: Science Fiction. Ein hoffnungsloser Fall – mit Ausnahmen, in: Polaris 1 (1973), 

11-59 
–: Phantastik und Futurologie, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1977-1980 
Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere, Hamburg 1984 [orig.: Le Temps et 

l’Autre, 1979] 
–: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg / München 

1987 [orig.: Totalité et Infini. Essai sur l’Extériorité, 1980] 
–: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg / München 21998 

[1992] [orig.: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 1978] 



 398

Lévy, Paul: Die kollektive Intelligenz. Für eine Anthropologie des Cyberspace, 
Mannheim 1997 [orig.: L’intelligence collective. Pour une anthropologie du 
cyberspace, 1994] 

Liessmann, Konrad Paul: „Zum Raum wird hier die Zeit.“ Kleine Geschichte der 
Zeitreisen, in: Macho / Wunschel (Hrsg.), Science & Fiction, 209-229 

Locke, John: Versuch über den menschlichen Verstand, Bd. 1, Hamburg 41981 
[orig.: Essay concerning human understanding, 1690] 

Löwith, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
 zungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart / Weimar 2004 [1949] 

Luckhurst, Roger: Science Fiction, Cambridge / Malden (Mass.) 2005 
Lyau, Bradford: Time at the crossroads. The Search for new Paradigms in Science 

and Science Fiction, in: Westfahl (Hrsg.): Worlds enough and time, 149-156 
Macho, Thomas: Das Rätsel der vierten Dimension, in: ders. / Wunschel (Hrsg.): 

Science & Fiction, 62-77 
Macho, Thomas / Wunschel, Annette (Hrsg.): Science & Fiction. Über Gedanken-

 experimente in Wissenschaft, Philosophie und Literatur, Frankfurt a.M. 2004 
Marcuse, Herbert: Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie in der fort-

 geschrittenen Industriegesellschaft, Frankfurt a.M. 1989 [orig.: One-Dimen-
 sional Man. Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society, 1964] 

Martin, Donald T.: Religious dimensions of representative Science Fiction, Ann 
Arbor (Michigan) / London 1980 

Marx, Karl: / Engels, Friedrich: Die Deutsche Ideologie, in: Marx Engels Werke 
[MEW] Bd. 3, Berlin 1958, 9-530 [1845/46] 

–: Thesen über Feuerbach, in: Marx Engels Werke [MEW] Bd. 3, Berlin 1958, 
533-535 [1845] 

– / Engels, Friedrich: Manifest der kommunistischen Partei, in: Marx Engels 
Werke [MEW] Bd. 4, Berlin 1959, 459-493 [1848] 

–: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Erster Band, Berlin 1972 = Marx 
Engels Werke [MEW] Bd. 23 [1867] 

Marx, Werner: Die Phänomenologie Edmund Husserls. Eine Einführung, München 
1987 

Mayer, Verena: Edmund Husserl, München 2009 
Merrill, Judith: What do you mean? Science? Fiction? in: Clareson (Hrsg.): SF. 

The other side of realism, 53-95 
Müller, Michael (Hrsg.): Interpretationen. Franz Kafka. Romane und Erzählungen, 

Stuttgart 22003 [1994] 
Münker, Stefan / Roesler, Alexander: Poststrukturalismus, Stuttgart / Weimar 2000 
Nida-Rümelin, Martine: Der Blick von innen. Zur transtemporalen Identität be-

 wusstseinsfähiger Wesen, Frankfurt a.M. 2006 
Nielen, Holger: Eschatologische und geschichtsphilosophische Motive in der Sci-

 ence Fiction, in: Zeitschrift für Fantastikforschung 1/2 (2011), 1-34 
Nietzsche, Friedrich: Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, Stutt-

 gart 1967 [1874] 



 399

–: Die fröhliche Wissenschaft = Nietzsche’s Werke, hrsg. von Naumann, C.G., 
Erste Abtheilung, Bd. 5, Leipzig 1900 [1882] 

–: Menschliches, Allzumenschliches, 2 Bde., hrsg. von Colli, Giorgio und Monti-
nari, Mazzino, München 21988 [1878ff.] = Kritische Studienausgabe, Bd. 2 

–: Jenseits von Gut und Böse, hrsg. von Colli, Giorgio und Montinari, Mazzino, 
München 21988 [1886] = Kritische Studienausgabe, Bd. 5 

–: Götzendämmerung, in: ders., Werke, Bd. 5, hrsg. von Bäumler, Alfred, Leipzig 
 1930 [1888], 79-182 

–: Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, in: ders., Werke in drei Bänden, hrsg. von 
 Schlechta, Karl, Bd. 3, München 1956, 415-924 

Nordmann, Alfred: Technikphilosophie zur Einführung, Hamburg 2008 
North Whitehead, Alfred → Whitehead, Alfred North 
Oelmüller, Willi: Vorwort, in: ders. u.a. (Hrsg.): Philosophische Arbeitsbücher, 

Bd.6: Diskurs Metaphysik, Paderborn u.a. 1983, 5-8 
Olsberg, Karl u.a.: 2057. Unser Leben in der Zukunft, hrsg. von Kersken, Uwe / 

Trimbuch, Sonja, Berlin 22007 
Ottmann, Henning: Geschichte des politischen Denkens, Bd. 3: Neuzeit, Teilband 

1: Von Machiavelli bis zu den großen Revolutionen, Stuttgart / Weimar 
2006 

–: Geschichte des politischen Denkens, Bd.4: Das 20. Jahrhundert, Teilband 1: Der 
Totalitarismus und seine Überwindung, Stuttgart / Weimar 2010 

Pagetti, Carlo: Philip K. Dick und Meta-Science-fiction, in: Polaris 7 (1983), 103-
 116 

Parfit, Derek: Reasons and Persons, Oxford 1984 
–: Personale Identität, in: Quante, Michael (Hrsg.): Personale Identität, 71-99 
Pehlke, Michael / Lingfeld, Manfred: Roboter und Gartenlaube. Ideologie und Un-

 terhaltung in der Science-Fiction-Literatur, München 1970 
Perrin, Noël: Robots. Three Fantasies and One Big Cold Reality, in: Slusser, 

George / Rabkin, Eric S. (Hrsg.): Aliens. The Anthropology of Science Fic-
 tion, Carbondale / Edwardsville 1987, 102-112 

Perry, John: Kann das Ich sich teilen? in: Quante, Michael (Hrsg.): Personale Iden-
 tität, 121-154 

Philips, Michael (Hrsg.): Philosophy and Science Fiction, Buffalo / New York 
1984 

Plank, Robert: Der ungeheure Augenblick. Aliens in der Science Fiction, in: Bar-
 meyer (Hrsg.): Science Fiction, 186-202 

Pringle, David: Zwei Aspekte von J.G. Ballards Werk, in: Polaris 7 (1983), 45-91 
Purtill, Richard L.: Mind, Matter, and Magic in Fantasy and Science Fiction, in: 

Reilly (Hrsg.): Adventure, 27-35 
Quante, Michael (Hrsg.): Personale Identität, Paderborn u.a. 1999 
Reilly, Robert (Hrsg.): The Transcendent Adventure. Studies of Religion in Sci-

 ence Fiction / Fantasy, Westport (Conn.) 1985 
Reinders, Angela T.M.: Zugänge und Analysen zur religiösen Dimension des Cy-

 berspace, Berlin 2006 [= Diss. Münster 2005] 



 400

Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, München 1996 = Übergänge, Bd. 26 
[orig.: Soi-même comme une autre, 1990] 

Rieder, John: On Defining SF, or not: Genre theory, SF, and history, in: Science 
Fiction Studies 37 (2010), 191-209 

Roberts, Adam: The History of Science Fiction, Houndsmille / New York 2006 
Robertson, Richie: Der Proceß, in: Müller, (Hrsg.): Interpretationen. Franz Kafka, 

98-145 
Robinson, Kim Stanley: Nachwort zu Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge, 

München 2008 
Röd, Wolfgang: René Descartes, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker des philosophi-

 schen Denkens, Bd.1, 156-194 
Rohr, Bernd / Wiele, Herbert (Hrsg.): Fachlexikon ABC Technik, Frankfurt a.M. 

1983 
Rohrmoser, Günter: Nietzsche als Diagnostiker der Gegenwart, hrsg. von Grim-

 minger, Michael, München 2000 
Rossi, Paolo: Das Altern der Welt und die „große Ruine“ in der Neuzeit, in: Wulf / 

 Kamper (Hrsg.): Logik und Leidenschaft, 878-889 
Rottensteiner, Franz: Science Fiction. Eine Einführung, in: Insel Almanach auf das 

 Jahr 1972. Pfade ins Unendliche, hrsg. von dems., Frankfurt a.M. 1971, 5-21 
–: Erneuerung und Beharrung in der Science Fiction. Über die New Wave der SF, 

 in: Barmeyer (Hrsg.): Science Fiction, 340-364 
–: Die Einheit der Welt. Zu einigen Romanen von J.G. Ballard, in: Körber, Joachim 

(Hrsg.): J.G. Ballard – der Visionär des Phantastischen, Meitingen 1985 = 
Edition Futurum, Bd. 6, 123-132 

Saage, Richard: Politische Utopien der Neuzeit, Darmstadt 1991 
Sagan, Carl: Unser Kosmos. Eine Reise durch das Weltall, München / Zürich 1982 

[orig.: Cosm, 1980] 
Sainsbury, R.M.: Paradoxien, Stuttgart 42010 [orig.: Paradoxes, 1987] 
Saint-Gelais, Richard: Impossible Times. Some temporal labyrinths in Science Fic-

 tion, in: Westfahl u.a. (Hrsg.): Worlds enough and time, 25-35 
Salewski, Michael: Zeitgeist und Zeitmaschine. Science Fiction und Geschichte, 

München 1986 
Sandkaulen, Birgit: Weltgeist und Naturgeschichte. Exkurs zu Hegel. Adornos Ge-

 schichtsphilosophie mit und gegen Hegel, in: Honneth / Menke (Hrsg.): 
 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, 169-187 

Sartre, Jean-Paul: Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-1939, 
 Reinbek 1982 [orig.: La transcendance de l’ego, 1936] 

–: Was ist Literatur? Reinbek 71965 [Qu’est-ce que la litterature? 1947] 
Sauter, Gerhard: Einführung in die Eschatologie, Darmstadt 1995 
Sauvage, Dagmar de: Krise der Philosophie im Zeitalter wissenschaftlich-techni-

 scher Rationalität, Reinbek 2002 
Schaeffler, Richard: Einführung in die Geschichtsphilosophie, Darmstadt 21980 
–: Ontologie im nachmetaphysischen Zeitalter. Geschichte und neue Gestalt einer 

 Frage, Freiburg / München 2008 



 401

Schäfer, Martin: Science Fiction als Ideologiekritik? Utopische Spuren in der ame-
 rikanischen Science Fiction-Literatur 1940-1955, Stuttgart 1977 = Amerika-
 studien / American studies. Eine Schriftenreihe, Bd. 48 

Schärtl, Thomas: Zeichen der Zukunft – Zukunft der Begriffe. Alles ist Code. Gibt 
es nach Matrix noch einen Science-Fiction-Film? in: Mamczak, Sascha / 
Jeschke, Wolfgang (Hrsg.): Das Science Fiction Jahr 2006, München 2006, 
251-281 

Scheid, Jürgen vom: Descensus ad inferos. Psychologische Aspekte der Science 
 Fiction, in: Barmeyer (Hrsg.): Science Fiction, 133-163 

Schmidinger, Heinrich: Metaphysik. Ein Grundkurs, Stuttgart u.a. 2000 
Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich: Geschichtsphilosophie und Theologie, in: Bie-

 nenstock, Myriam (Hrsg.): Der Geschichtsbegriff. Eine theologische Erfin-
 dung? Würzburg 2007 = Religion in der Moderne, Bd. 17, 51-68 

Schmitz, Hermann: Jenseits des Naturalismus, Freiburg / München 2010 
Schnädelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Hi-

 storismus, Freiburg / München 1974 
Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, 2 Bde., Zürich 1977 

 [1819-1844] 
Schröder, Torben: Science Fiction als Social Fiction. Das gesellschaftliche Poten-

 tial eines Unterhaltungsgenres, Marburg 1998 
Schulz, Hans-Joachim: Science Fiction, Stuttgart 1986 = Sammlung Metzler, Bd. 

226 
Schwonke, Martin: Vom Staatsroman zur Science Fiction. Eine Untersuchung über 

Geschichte und Funktion der naturwissenschaftlich-technischen Utopie, 
Stuttgart 1957 

–: Naturwissenschaft und Technik im utopischen Denken der Neuzeit, in: Barme-
 yer (Hrsg.): Science Fiction, 57-75 

(Art.) Sheol, in: Oxford-Lexikon der Weltreligionen (OLWR), Oxford 1997 / Düs-
 seldorf 1999, 913 

Smith, Curtis C.: Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragödien, in: Barmeyer 
(Hrsg.): Science Fiction, 275-292 

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie 
der Weltgeschichte, München 81986 [1918] 

Spiegel, Simon: Die Konstitution des Wunderbaren. Zu einer Poetik des Science-
 Fiction-Films, Zürich / Marburg 2007 

Stableford, Brian M.: The Sociology of Science Fiction, San Bernardino (Clf.) 
1987 

Störig, Hans-Joachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt a.M. 
131987 

Stuckrad, Kocku von: Das Ringen um die Astrologie. Jüdische und christliche Bei-
 träge zum antiken Zeitverständnis, Berlin / New York 2000 

Suvin, Darko: Die utopische Tradition der russischen Science Fiction, in: Polaris 2 
(1974), 209-247 



 402

–: Zur Poetik des literarischen Genres Science Fiction, in: Barmeyer (Hrsg.): Sci-
 ence Fiction, 88-105 

Taureck, Bernhard H.F.: Emmanuel Lévinas zur Einführung, Hamburg 1997 
Taylor, Charles: Hegel, Frankfurt a.M. 1978 [1975] 
Trallori, Lisbeth N.: In das Reich des Virtuellen gehen alle Körper ein. Anflüge zur 

Entmythisierung des digitalen Androzentrismus, in: Giselbrecht, Karin / 
Hafner, Michaela (Hrsg.): Data, Body, Sex, Machine. Technoscience und 
Sciencefiction aus feministischer Sicht, Wien 2001, 124-135 

Trappe, T.: Art. Wirklichkeit, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie 12 
(2004), 829-846 

Truchlar, Leo: Philip K. Dick, Ubik (1969), in: Heuermann (Hrsg.): Science-Fic-
 tion-Roman, 315-330 

Turkle, Sherry: Life on the screen. Identity in the Age of Internet, New York 1995 
Vanderbeke, Dirk: Putting Allspace in a Notshall. Aspects of Individual and Uni-

 versal Apocalypse in Philip K. Dick and Stanisław Lem, in: Inklings. Jahr-
 buch für Literatur und Ästhetik 18 (2000), 151-177 

Vief, Bernhard: Die Bits als Elementarzeichen. Vereinfachung, die im Zweifachen 
endet, in: Wulf / Kamper (Hrsg.): Logik und Leidenschaft, 73-82 

Walters, Hellmut: Grenzen der Utopie. Die Bedingungen des utopischen Romans, 
 dargelegt an Franz Werfels Stern der Ungeborenen, Diss. Erlangen 1958 

Warrick, Patricia S.: Mind in motion. The fiction of Philip K. Dick, Carbondale / 
Edwardsville (Illinois) 1987 

–: Philip K. Dick’s Answers to Eternal Riddles, in: Reilly (Hrsg.): Adventure, 107-
 126 

Weber, Thomas P.: Science Fiction, Frankfurt a.M. 2005 
Weigel, Sigrid: Das Gedankenexperiment. Nagelprobe auf die facultas figendi in 

Wissenschaft und Literatur, in: Macho / Wunschel (Hrsg.): Science & Fic-
tion, 183-205 

Wellmer, Albrecht: Modell 3. Meditationen zur Metaphysik, in: Honneth / Menke 
 (Hrsg.): Thedor W. Adorno. Negative Dialektik, 189-206 

Wells, H.G.: A Modern Utopia, London / Lincoln (Nebraska) 1967 [1905] 
Westfahl, Gary u.a. (Hrsg.): Worlds enough and time. Explorations of time in Sci-

 ence Fiction and Fantasy, Westport (Conn.) / London 2002 
– / Slusser, George (Hrsg.): Science Fiction and the Two Cultures. Essays on bridg-

ing the gap between the sciences and the humanities, Jefferson (N.C.) / Lon-
don 2009 

White, Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert 
in Europa, Frankfurt a.M. 2008 [orig.: Metahistory. The historical Imagin-
ation in nineteenth-Century Europe, 1973] 

Whitehead, Alfred North: Wissenschaft und moderne Welt, Zürich 1949 [orig.: 
Science and the Modern World, 1925] 

–: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie, Frankfurt a.M. 1979 [orig.: 
Process and Reality, 1929] 



 403

Wiemer, Annegret: Utopia and Science Fiction. A contribution to their generic de-
 scription, in: Canadian Review of comparative literature 19 (1992), 171-200 

Wittkau, Annette: Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des Problems, 
Göttingen 1992 

Wohlmuth, Josef: Im Geheimnis einander nahe. Theologische Aufsätze zum Ver-
 hältnis von Judentum und Christentum, Paderborn u.a. 1996 

–: Mysterium der Verwandlung. Eine Eschatologie aus katholischer Perspektive im 
Gespräch mit jüdischem Denken der Gegenwart, Paderborn u.a. 2005 

Wulf, Christoph / Kamper, Dietmar (Hrsg.): Logik und Leidenschaft. Erträge Hi-
 storischer Anthropologie, Berlin 2002 

Wunschel, Annette / Macho Thomas: Zur Einleitung. Mentale Versuchungsanord-
 nungen, in: dies. (Hrsg.): Science & Fiction, 9-14 

Zwenger, Thomas: Geschichtsphilosophie. Eine kritische Grundlegung, Darmstadt 
2008 

–: Oswald Spenglers Geschichtsphilosophie des „Untergangs“, in: Oswald Speng-
 ler, Der Untergang des Abendlandes, Wiesbaden 2007, 677-722 

–: Art. Wirklichkeit, in: Rehfus, Wulff D. (Hrsg.): Handwörterbuch Philosophie, 
Göttingen 2003, 683f. 

 
 
 





Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4948-0

Was hat Science Fiction mit Philosophie zu tun? Ist diese Literatur- und Filmgattung

mit ihren allzu wilden Spekulationen und unglaubwürdigen Szenarien nicht viel zu

weit von dem entfernt, womit sich eine ernüchterte Philosophie im 21. Jahrhundert

auseinandersetzen müsste? Doch bei Lichte betrachtet könnte man auch sagen,

dass sowohl die Science Fiction als auch die Philosophie Fragen stellen, die alle

Menschen prinzipiell betreffen (Kant). Science Fiction wie Philosophie fragen etwa

nach dem Sinn der Geschichte, nach einer moralischen Verantwortung in der

Gesellschaft oder nach der Zukunft der Menschheit und ihren Möglichkeiten.

Das auf drei Bände angelegte Werk Philosophische Grundprobleme in der
Science Fiction geht von der These aus, dass die Science Fiction eine fiktionale

Form des aufgeklärten Fortschrittsdenkens ist, womit sie sich intensiv mit der

kommenden Zeit auseinandersetzt. In sechs Themenkreisen der Philosophie wird

sich das Werk von der Geschichtsphilosophie über die Metaphysik (Band 1),

über die Erkenntnistheorie, die Anthropologie, die Ethik (Band 2) und zuletzt

über die Politische Theorie (Band 3) mit der Science Fiction als Metapher der

Philosophie beschäftigen. Da mit der Politischen Theorie wiederum Fragen der

Geschichtsphilosophie aufkommen, schließt sich hier ein Kreis.

Der hier vorliegende erste Band befasst sich in den Prolegomena einführend mit

einer Definition der Science Fiction, ihrer Geschichte und philosophischen Fragen

rund um die Technik als Vehikel der früher so genannten Zukunftsromane. Worin

liegen die Unterschiede der Science Fiction zur Utopie, zu Phantastik und Fantasy?

Zwar ist die Geschichtsphilosophie mittlerweile an ihr Ende gekommen, nimmt

aber, so die These des Autors, in der Science Fiction mit den Ideen von Zeitreisen,

Parallel- und Alternativwelten eine neue Form an. Und in der Metaphysik fragen

sowohl Science Fiction als auch Philosophie nach den Formen des Ich und der

Wirklichkeit. So greift beispielsweise das Romanwerk des Schriftstellers Philip

K. Dick einerseits Hegels Idee über Sein und Nichtsein auf, und nimmt ande-

rerseits Fragen des französischen Philosophen Jean Baudrillard vorweg, welcher

vom Verschwinden der Wirklichkeit zugunsten der Simulation gesprochen hat.

Vielleicht muss eine Philosophie des 21. Jahrhunderts gar nicht ernüchtert sein.


	Prolegomena
	I. Einleitung
	II. Die Definition der Science Fiction 

	1 #Was ist Science Fiction?
	2 #Die Grenze zur Phantastik
	3 #Die Grenze zur Utopie
	4 Die Grenze zur Fantasy
	III. Das Problem der Technik

	1 Was ist Technik?
	2 Kurze Geschichte der Technik
	3 Positionen von „Technikphilosophen“
	4 Philosophische Fragen zur Technik
	5 Ein Zukunftsszenario 
	IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

	1 Die historischen Wurzeln der Science Fiction 
	2 Die Science Fiction als Massen- und Trivialliteratur
	3 Die New Wave
	4 Die kritische Rezeption der Science Fiction im deutschsprachigen Raum
	5 Science Fiction heute
	Hauptteil Die Philosophie in der Science Fiction I: Geschichtsphilosophie und Metaphysik
	V. Geschichtsphilosophie
	1. Was ist Geschichtsphilosophie?
	1.1 Beginn der Geschichtsphilosophie in den Religionen
	1.2 Augustinus und das Mittelalter
	1.3 Der neuzeitliche Umbruch und die Aufklärung
	1.4 Der Historismus
	1.5 Friedrich Nietzsche
	1.6 Deutsche Geschichtsphilosophie der Gegenwart
	1.7 Amerikanische Geschichtsphilosophie der Gegenwart
	1.8 Das historische Bewusstsein heute
	2. Science Fiction als Geschichtsphilosophie und Selbstverständnis unserer Zeit 
	2.1 Die Zeitmaschine als Geschichtsphilosophie

	a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (I)
	b) Stephen Baxter, Zeitschiffe
	Exkurs 1: Was ist Zeit?
	
	2.2. Science Fiction als Universalgeschichte


	a) Olaf Stapledon, Die letzten und die ersten Menschen
	b) Isaac Asimov, Die Foundation-Trilogie
	c) Arthur C. Clarke, Die sieben Sonnen
	d) Arthur C. Clarke, 2001 – Odyssee im Weltraum
	e) Doris Lessing, Shikasta
	
	2.3. Das Ende der Menschheit als Motiv der Science Fiction


	a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (II)
	b) Walter M. Miller, Lobgesang auf Leibowitz
	c) Whitley Strieber / James Kunetka, Kriegstag und die Reise danach
	d) J.G. Ballard, Kristallwelt
	e) Brian W. Aldiss, Am Vorabend der Ewigkeit
	
	2.4. Alternativwelten als Geschichtsphilosophie


	a) Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge
	b) Otto Basil, Wenn das der Führer wüsste (I)
	c) Robert Harris, Vaterland
	
	2.5. Parallelwelten als Geschichtsphilosophie


	a) H.G. Wells, A Modern Utopia (I)
	b) Frank Capra, Ist das Leben nicht schön? 
	c) Star Trek – Raumschiff Enterprise, Ein Paralleluniversum
	d) Frank Schätzing, Die Tyrannei des Schmetterlings (I)
	VI. Metaphysik
	1. Was ist Metaphysik?
	1.1 Aristoteles
	1.2 Übergang zur Frühen Neuzeit
	1.3 Immanuel Kant
	1.4 Metaphysik und ihre Kritik im 19. Jahrhundert
	1.5 Theodor W. Adorno
	2. Die Frage nach der Wirklichkeit
	2.1 Aristoteles
	2.2 David Hume 
	2.3 Immanuel Kant
	2.4 G.W.F. Hegel
	2.5 Neuere Ansätze im 20. Jahrhundert
	2.6 Poststrukturalistisch: Jean Baudrillard
	3. Wirklichkeit und Science Fiction
	3.1 Philip K. Dick, Die drei Stigmata des Palmer Eldritch
	3.2 Philip K. Dick, Ubik
	3.3 Philip K. Dick, Umstellungsteam
	3.4 Philip K. Dick, Entdecker sind wir
	3.5 Philip K. Dick, Erinnerungen en gros

	Exkurs 2: Resümee zu Philip K. Dick
	3.6 J.G. Ballard, Die Wachttürme
	3.7 J.G. Ballard, Das Meer erwacht
	4. Die virtuelle Realität: der Cyberspace
	4.1 Anglo-amerikanische Positionen 
	4.2 Deutschsprachige Positionen 
	5. Der Cyberspace in der Science Fiction
	5.1 Daniel F. Galouye, Simulacron-Drei
	5.2 Steven Lisberger, Tron
	5.3 Tad Williams, Otherland 
	5.4 Star Trek – Raumschiff Voyager, Chaoticas Braut
	6. Die Frage nach der Identität des Ich 
	6.1 René Descartes
	6.2 John Locke
	6.3 Edmund Husserl
	6.4 Jean-Paul Sartre 
	6.5 Paul Ricoeur
	6.6 Emmanuel Lévinas
	6.7 Catherine Keller
	6.8 Wolfgang Giegerich
	6.9 Gerrit Confurius
	7. Das Identitätsproblem in der Science Fiction
	7.1 Philip K. Dick, Hochstapler
	7.2 Philip K. Dick, Die elektrische Ameise
	7.3 Stanisław Lem, Die Auferstehungsmaschine
	7.4 Stanisław Lem, Sterntagebücher
	7.5 Star Trek – Raumschiff Voyager, Tuvix (I)
	8. Noch einmal Parallelwelten oder: Das Ich als ein Anderer

	Literaturverzeichnis
	1. Primärliteratur
	2. Filme und Fernsehserien
	3. Sekundärliteratur


