sophische Grundprobleme
1 der Science Fiction |

Prolegomena, Geschichtsphilosophie, Metaphysik
'O




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOLI: https://doi.org/10.30819/4948


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4948

Holger Nielen

Philosophische Grundprobleme
in der Science Fiction I

Prolegomena, Geschichtsphilosophie, Metaphysik

Aoyog






Inhaltsverzeichnis

Prolegomena 1
I. Einleitung 5
II. Die Definition der Science Fiction 23
1. Was ist Science Fiction? 23
2. Die Grenze zur Phantastik 33
3. Die Grenze zur Utopie 40
4. Die Grenze zur Fantasy 46
III. Das Problem der Technik 49
1. Was ist Technik? 49
2. Kurze Geschichte der Technik 52
3. Positionen von ,,Technikphilosophen* 54
4. Philosophische Fragen zur Technik 67
5. Ein Zukunftsszenario 72
IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction 75
1. Die historischen Wurzeln der Science Fiction 75
2. Die Science Fiction als Massen- und Trivialliteratur 80
3. Die New Wave 84
4. Die kritische Rezeption der Science Fiction im
deutschsprachigen Raum 86
5. Science Fiction heute 93
Hauptteil
Die Philosophie in der Science Fiction I:
Geschichtsphilosophie und Metaphysik 95
V. Geschichtsphilosophie 97
1. Was ist Geschichtsphilosophie? 97
1.1. Beginn der Geschichtsphilosophie in den Religionen 99
1.2. Augustinus und das Mittelalter 100
1.3. Der neuzeitliche Umbruch und die Aufkldrung 101
1.4. Der Historismus 109
1.5. Friedrich Nietzsche 111
1.6. Deutsche Geschichtsphilosophie der Gegenwart 113
1.7. Amerikanische Geschichtsphilosophie der Gegenwart 120
1.8. Das historische Bewusstsein heute 125
2. Science Fiction als Geschichtsphilosophie und Selbstverstindnis
unserer Zeit 127
2.1. Die Zeitmaschine als Geschichtsphilosophie 130
a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (I) 131
b) Stephen Baxter, Zeitschiffe 135
Exkurs 1: Was ist Zeit? 142
2.2. Science Fiction als Universalgeschichte 154

a) Olaf Stapledon, Die letzten und die ersten Menschen 155



b) Isaac Asimov, Die Foundation-Trilogie
¢) Arthur C. Clarke, Die sieben Sonnen
d) Arthur C. Clarke, 2001 — Odyssee im Weltraum
e) Doris Lessing, Shikasta
2.3. Das Ende der Menschheit als Motiv der Science Fiction
a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (II)
b) Walter M. Miller, Lobgesang auf Leibowitz
c) Whitley Strieber / James Kunetka, Kriegstag und die Reise
danach
d) J.G. Ballard, Kristallwelt
e) Brian W. Aldiss, Am Vorabend der Ewigkeit
2.4. Alternativwelten als Geschichtsphilosophie
a) Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge
b) Otto Basil, Wenn das der Fiihrer wiisste (I)
¢) Robert Harris, Vaterland
2.5. Parallelwelten als Geschichtsphilosophie
a) H.G. Wells, A Modern Utopia (I)
b) Frank Capra, Ist das Leben nicht schén?
c¢) Star Trek — Raumschiff Enterprise, Ein Paralleluniversum
d) Frank Schitzing, Die Tyrannei des Schmetterlings (I)

VI. Metaphysik
1. Was ist Metaphysik?
1.1. Aristoteles
1.2. Ubergang zur Frithen Neuzeit
1.3. Immanuel Kant
1.4. Metaphysik und ihre Kritik im 19. Jahrhundert
1.5. Theodor W. Adorno
2. Die Frage nach der Wirklichkeit
2.1. Aristoteles
2.2. David Hume
2.3. Immanuel Kant
2.4. GGW.F. Hegel
2.5. Neuere Ansitze im 20. Jahrhundert
2.6. Poststrukturalistisch: Jean Baudrillard
3. Wirklichkeit und Science Fiction
3.1. Philip K. Dick, Die drei Stigmata des Palmer Eldritch
3.2. Philip K. Dick, Ubik
3.3. Philip K. Dick, Umstellungsteam
3.4. Philip K. Dick, Entdecker sind wir
3.5. Philip K. Dick, Erinnerungen en gros
Exkurs 2: Resiimee zu Philip K. Dick
3.6. J.G. Ballard, Die Wachttiirme
3.7. J.G. Ballard, Das Meer erwacht

159
165
170
173
180
180
182

184
189
195
197
198
205
209
214
215
218
221
222

229
229
231
233
234
237
242
245
245
246
248
249
252
260
264
266
270
279
282
285
288
291
295



4. Die virtuelle Realitit: der Cyberspace

4.1. Anglo-amerikanische Positionen

4.2. Deutschsprachige Positionen
5. Der Cyberspace in der Science Fiction

5.1. Daniel F. Galouye, Simulacron-Drei

5.2. Steven Lisberger, Tron

5.3. Tad Williams, Otherland

5.4. Star Trek — Raumschiff Voyager, Chaoticas Braut
6. Die Frage nach der Identitit des Ich

6.1. René Descartes

6.2. John Locke

6.3. Edmund Husserl

6.4. Jean-Paul Sartre

6.5. Paul Ricceur

6.6. Emmanuel Lévinas

6.7. Catherine Keller

6.8. Wolfgang Giegerich

6.9. Gerrit Confurius
7. Das Identitéitsproblem in der Science Fiction

7.1. Philip K. Dick, Hochstapler

7.2. Philip K. Dick, Die elektrische Ameise

7.3. Stanistaw Lem, Die Auferstehungsmaschine

7.4. Stanistaw Lem, Sterntagebiicher

7.5. Star Trek — Raumschiff Voyager, Tuvix (I)
8. Noch einmal Parallelwelten oder: Das Ich als ein Anderer

Literaturverzeichnis
1. Primiérliteratur
2. Filme und Fernsehserien
3. Sekundaérliteratur

298
299
305
313
314
318
321
334
338
339
340
342
343
345
346
348
351
354
355
356
362
365
370
374
380

389
389
390
391






Die Zukunft ist der grofie Traum.

Aber nicht jene Zukunft der Soziologen,
Zukunftsforscher und Utopisten.
Wolfgang Giegerich






Prolegomena

Weshalb sieht man die Sterne zittern? Vielleicht, weil sie ahnen,
dass wir bald andere Himmelskorper besetzen werden.
Eduardo Galeano

Sich philosophisch mit der Science Fiction (SF) auseinanderzusetzen, ist ein
Gebot der Zeit. In den Medien ist die Science Fiction heutzutage breit vertreten,
sowohl was die Literatur als auch was den Film betrifft. Die Science Fiction trifft
den Nerv der Zeit. Die Zeitgenossen befassen sich mit Fragen um die Zukunft und
das Schicksal der Menschen so intensiv wie nie zuvor. Immer neue technische
Entwicklungen lassen den Glauben an den einen Fortschritt zu einem Faktum wer-
den, dem niemand entgehen kann. Was aber in der Science Fiction ist glaubwiirdi-
ges Szenario und was gehort nach wie vor ins Reich der Phantasie und Spekula-
tion? Und ist das, was wir Realitit nennen, nicht auch schon etwas Gedachtes? Wie
hingen Fiktion und Faktum zusammen? Warum erdenken wir uns Szenarien wie
Zeitreisen, Begegnungen mit Auferirdischen und Robotern, Atomkriegen und Rei-
sen in den unendlichen Weltraum? Welche Angste und Sehnsiichte kommen darin
zum Ausdruck? Welche Erkenntnisse erhoffen wir uns von einer Forschung, die
mit ihren Teleskopen die Bewegung fernster Sterne aufzeichnet? Gibt es aufler uns
noch Leben im All? Und wenn ja, wie kdnnte es aussehen?

Die Hauptthese dieses Buches lautet: Die Fragen, die die Science Fiction auf-
wirft, sind zugleich Fragen der Philosophie. Und Fragen der Philosophie sind Fra-
gen, die im Prinzip alle Menschen betreffen. Es sind existentielle Fragen, wie die
nach Leben und Tod, dem Sinn des Lebens und der Geschichte, einer moralischen
Verantwortung, einer gerechten Gesellschaft und nach dem Menschen selbst. Die
Science Fiction, so die These dieses Buches, ist eine andere Form der philosophi-
schen Fragestellung, wobei sie hiufig in Gestalt der Metapher ins Spiel kommt.
Science Fiction hat etwas mit Zukunft zu tun, und fiir viele Menschen wird die
Zukunft immer wichtiger, ja, die Zukunft bzw. der Gedanke an sie treibt die Men-
schen um, heute in viel intensiverem Mafe als in fritheren Zeiten. Hochste Zeit
also, sich philosophisch mit der Science Fiction zu befassen.

Bevor wir iiberhaupt das Problemfeld Science Fiction und Philosophie erdrtern
konnen, ist es notwendig, einige Voriiberlegungen anzustellen. Diese werden in
vier Kapiteln dargestellt. Zunéchst erfolgt im ersten Kapitel eine allgemeine Ein-
leitung in das Thema. Wir wollen uns dariiber klar werden, dass Science Fiction
ein philosophisches Gedankenexperiment ist. Wir wollen dariiber nachdenken, was
ein Gedankenexperiment ist und welche Zwecke es in der Science Fiction erfiillt.
Wir werden hier zudem kurz darlegen, auf welche Weisen die Science Fiction
philosophische Grundprobleme wie Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkennt-
nistheorie, Anthropologie, Ethik und Politische Theorie erortert. Im zweiten Kapi-
tel der Prolegomena geht es um eine Definition der Science Fiction. Was meinen



wir eigentlich, wenn wir von Science Fiction sprechen? Haben alle Menschen
dabei das Gleiche im Kopf? Wir werden im dritten Kapitel der Prolegomena auch
sehen, dass Science Fiction etwas mit Technik zu tun hat, weshalb wir uns mit ihr
philosophisch befassen miissen. Im vierten Kapitel beschiftigen wir uns schlieflich
mit einer kleinen Geschichte der Science Fiction, womit wir die Frage beantworten
wollen, weshalb die Science Fiction {iberhaupt in die Welt gekommen ist. Die
Science Fiction selbst hilt selbstverstindlich keinen Diskurs iiber die philosophi-
schen Probleme ab, die sich in ihr finden. Vielmehr sind diese bloB implizit in den
Romanen bzw. Filmen angelegt. Erst wir als Philosophen sind es, die die philoso-
phische Problematik herausarbeiten.

Im Hauptteil werden wir uns dann im einzelnen mit den philosophischen
Grundproblemen wie Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkenntnistheorie, Anth-
ropologie, Ethik sowie Politische Theorie und ihren Problemstellungen in der
Science Fiction auseinandersetzen. Das heiit, bevor wir die philosophische Dis-
kussion mit der Science Fiction beginnen, werden zunichst die einzelnen Grund-
probleme jeweils mit einer einleitenden Erkldarung vorgestellt und Portrits der
jeweiligen Science-Fiction-Literatur angefertigt. Wir wollen sehen, was die
Science Fiction mit Philosophie eigentlich zu tun hat. Dabei wird es nicht darum
gehen, die Philosophien etwa von Kant, Hegel, Marx oder Nietzsche in der Science
Fiction wiederzufinden, sondern darum, mit Hilfe dieser Philosophen den Horizont
abzustecken, in welchem sich die Science Fiction bewegt und ihre Argumente gel-
tend macht. In Bezug auf metaphysische Fragestellungen, um ein Beispiel zu nen-
nen, missen wir uns zunidchst einmal in aller Breite dariiber klar werden, woriiber
wir gemeinsam denken und reden. Man kann nicht einfach iiber Metaphysisches in
der Science Fiction sprechen, ohne sich iiber die philosophische Tradition dazu im
klaren zu sein. Wer die Philosophie kennt, der rezipiert Science Fiction bereits mit
einem Hintergrundwissen, erkennt, worauf es in diesem Film, in dieser Geschichte,
in diesem Roman ankommt, was das Problem ist, das uns alle als Menschen
angeht. Die philosophischen Positionen sind gleichsam Hilfestellungen auf dem
Weg, das Philosophische an der Science Fiction zu erkennen. Ich wende mich
daher an eine Leserschaft, die sich intensiv mit der Science Fiction auseinander-
setzt, aber von der Philosophie bislang nur rudimentire Kenntnisse hat. Wer sich
dagegen in der Philosophie auskennt, mag die Kapitel, die sich mit der Philosophie
befassen, getrost iiberspringen.

Das vorliegende Werk Philosophische Grundprobleme in der Science Fiction
ist auf drei Bénde angelegt. Der erste Band, der hier vorliegt, beinhaltet die Prole-
gomena (FEinleitung, Definition, Technik, Geschichte) und die beiden ersten
Grundprobleme, mit denen wir uns befassen wollen, ndmlich Geschichtsphiloso-
phie und Metaphysik. Der zweite Band behandelt die Grundprobleme, die die
Science Fiction in Erkenntnistheorie, Anthropologie und Ethik aufwirft. Der dritte
Band konzentriert sich auf die Implikationen der Science Fiction hinsichtlich der
Politischen Theorie.



Zum Abschluss dieser einfithrenden Worte mochte ich noch auf einige Formalia
hinweisen Im Inhaltsverzeichnis erscheint hinter einigen Romanen bzw. Filmen
eine romische Zahl in Klammern. Dies ist ein Hinweis darauf, dass wir uns in die-
sem oder in einem nachfolgenden Band noch einmal oder sogar ofter mit dieser
Science-Fiction-Geschichte befassen werden. Es gibt also Science Fiction, die sich
in mehr als nur einer Hinsicht philosophisch interpretieren lasst. Wenn die Portrits
der Science-Fiction-Literatur vorgestellt werden, tauchen im Flieftext Klammern
auf. Hierbei handelt es sich um die Seitenzahl aus dem entsprechenden Werk. Alle
Hervorhebungen in Zitaten stammen, sofern nicht anders angegeben, aus dem Ori-
ginal.

Eckige Klammern in Zitaten stammen, wenn nicht anders angegeben, von mir,
weshalb ich auf das Kiirzel H.N. jeweils verzichtet habe. Runde Klammern in
Zitaten stammen dagegen von den Originalautoren.

Die Kapitel sind so angelegt, dass es zunichst eine Einfithrung in das jeweilige
philosophische Grundproblem (Geschichtsphilosophie, Metaphysik usw.) gibt. In
einem zweiten Schritt folgt die Darstellung ausgewihlter Science-Fiction-Literatur
oder -Filme. Zuletzt wird eine kritische Wiirdigung des Werkes vorgenommen.






I. Einleitung

Will man in der technischen Zivilisation relevante,
d.h. orientierende Gesellschaftstheorie machen,
so muss sie notwendig ein Stiick

Science Fiction enthalten.

Gernot Bohme

Schon seit einiger Zeit leben wir in der Zukunft. Wir leben mit ihr und von ihr.
Wir zehren von ihr. Die Zukunft ist unsere heilige Kuh der Gegenwart. Sie ist es,
die uns aus den Medien jeden Tag mit geradezu religioser Inbrunst entgegenschallt,
aus Werbung, Radio, Fernsehen, Internet, Zeitungen. Nicht das, was wir jetzt tun,
wer wir jetzt sind, treibt uns um, sondern was wir demnichst, in naher oder ferner
Zukunft tun wollen, was und wie wir planen, wie wir leben wollen und leben wer-
den, wo wir uns in den néchsten fiinf, zehn, zwanzig Jahren sehen, das ist der Zug
der Zeit. Man will die Zukunft im Griff haben, ihrer habhaft werden, sich ausma-
len, moglichst genau wissen, was wann wo wie geschehen wird. Die Gegenwart ist
dagegen klein geworden. Sie ist allerhdchstens die Magd der Zukunft, obwohl sie
es ist, in der wir tatsdchlich leben und unsere Pline ausdenken.

Aber die Zukunft ist mittlerweile bar jeder VerheiBung geworden, die ihr frither
einmal innewohnte. Zukunft und VerheiBung, das waren einmal Zwillingsschwe-
stern. Heute ist solche Zukunft Vergangenheit. Zukunft ist vielmehr die Frage
danach, wer am schnellsten auf den Zug der Zeit aufspringt. Dem Individuum wird
suggeriert, es konne den Anschluss an die Weltbewegung versdumen, wenn es dem
technischen Fortschritt sich nicht einschmiegt, als miisse der postmoderne Mensch
standig in Bewegung sein, hundert Dinge gemacht und tausend Orte besucht haben,
bevor er stirbt. Das gegenwirtige Menschentum ist ein getriebenes. Es ist auf der
Suche nach der verlorenen Zeit, die sich aus der Angst speist, das Leben zu verpas-
sen. Das Schlimmste zu vermuten wire: auch die Zukunft konnte bereits eine ver-
lorene Zeit sein.

Im 21. Jahrhundert ist dem aufgeklarten Geist gerade die Ungewissheit des
Zukiinftigen ein Argernis, wie bis ins 20. Jahrhundert hinein die Metaphysik das
Argernis der Philosophie war. Die neuesten technischen Erfindungen konnen gar
nicht schnell genug die Ungeduld nach dem Neuen befriedigen. Darum reden wir
von der Zukunft bis zum Schwindligwerden. — Diese Zukunft hat einen literarisch-
philosophischen Ort: die Science Fiction. An diesem Ort werden Zukiinfte als sozi-
ale, kulturelle, 6konomische, politische, historische, kurz: gesellschaftliche Ent-
wicklungen dargestellt. So gesehen ist die Zukunft nichts, was auf uns zukommt,
sondern ist literarisch und filmisch schon mitten unter uns anwesend. Heutzutage
erlebt die Science Fiction eine Bliite, wie man sie nie zuvor gekannt hat. Die
Science Fiction ist keine reine Phantasterei, kein bloes Hirngespinst, keine unver-
bindliche Spekulation, sondern eine wissenschaftlich sich gebende Auseinanderset-
zung mit dem, was der Mensch rational fiir die Zukunft plant, sei diese Zukunft uns



I. Einleitung

unmittelbar nahe, sei sie in weiter Ferne angesiedelt. Die Weltgesellschaft von
heute hat jene Phase der Geschichte erreicht, von dem frithere Science-Fiction-
Schriftsteller nur trdumen konnten oder alpgetrdumt haben. Die Frage nach der
Bedeutsamkeit der Science Fiction fiir unsere Zeit ist ein Anlass zur philosophi-
schen Reflexion.

Science Fiction ist nicht in erster Linie der Versuch, zu beschreiben, wie es in
der Zukunft aussehen konnte, sondern von der Gegenwart ausgehend der Versuch,
den Menschen als seine eigene Alternative zu denken. Es handelt sich nicht allein
um Utopien, sondern auch darum, was der Mensch sein konnte angesichts fremder
Umstidnde, noch nicht in Erscheinung getretener Probleme oder fremder Wesen.
Wie reagiert der Mensch, wenn Roboter versuchen, Menschen zu sein? Und heute
bedringen uns gerade die Fragen der Bioethik, die ja im Grunde schon realisierte
Science Fiction ist. Ist unsere realisierte globalisierte Weltgesellschaft die einzige,
die sich denken ldsst? Antworten auf diese dringenden Fragen gibt es im Grunde
nicht. Vielmehr zeigt die nicht enden wollende Diskussion dariiber, in welcher
Weise uns die Fundamente unter den Fiilen weggezogen werden. Leben wir nicht
langst in der realisierten ,,Utopie* oder ,,Anti-Utopie”, in der gewordenen ,,Science
Fiction*?

Nun ist es ein Anspruch der Philosophie, das Ganze des Menschen, eben das
Humanum im Auge zu haben, und keinen Einzelbereich des Menschlichen wie er
bei den Einzelwissenschaften vorliegt. Deshalb will diese Untersuchung es unter-
nehmen, das Ganze der Philosophie in ihren jeweiligen Grundproblemen im Hin-
blick auf das Phianomen ,,Science Fiction® zu untersuchen. Woriiber reden wir,
wenn wir von Science Fiction sprechen? Horen wir den Begriff ,,Science Fiction®,
denken wir zunédchst an Weltraumabenteuer, Zeitreisen, zukiinftige Gesellschafts-
utopien, Alternativwelten, Auflerirdische oder Roboter. Was die Philosophie hier
interessiert, ist die Tatsache, dass die Menschen dadurch mit neuen, existentiellen
Problemen konfrontiert werden.

Diese Probleme betreffen die Lebenswelt des Menschen, die Ethik, die politi-
sche Theorie, berithren metaphysische und geschichtsphilosophische Fragestellun-
gen. Die Science Fiction beschreibt Wirklichkeit unter der Frage ,,Was wire,
wenn...*“ Die Philosophie hat sich mit diesen Fragen bisher nur marginal befasst.
Das vorliegende Buch erortert die sinnvollen Mdglichkeiten der Science Fiction
kritisch-philosophisch. Die Inhalte der Science Fiction sollen in den verschiedenen
philosophischen Grundproblemen analysiert werden. Bislang wurde sie vor allem
von der Physik szientifisch verstanden, das heifit hauptsdchlich unter dem Ge-
sichtspunkt, ob bestimmte Technologien funktionieren konnten und welche logi-
schen Probleme sich daraus ergeben. Doch diese Voraussetzungen sind unzurei-
chend fiir die Bedeutung der Science Fiction fiir das Humanum. Die Science Fic-
tion kann Beitrdge zu einem besseren Verstdndnis etwa anthropologischer oder
ethischer Theorien liefern. Wir wollen zum Beispiel verstehen, wie kosmologische
Gedankenexperimente unsere Auffassung von Metaphysik verdndern, oder wie

6



I. Einleitung

Robotergeschichten unsere Ansichten von Ethik beeinflussen konnen. Wir fragen
nach den weitergehenden Bedeutungen, die die Geschichten der Science Fiction
uns prasentieren. Nach Platon ist Philosophie ,,Streben nach Weisheit™ bzw. die
Beantwortung der Frage, wie wir leben sollen. Die Philosophie kann das nur, wenn
sie sich intensiv mit den menschlichen Ausdrucksformen in Geschichte, Religion,
Kunst oder Technik auseinandersetzt. Laut Kant ist Philosophie das, ,,was jeder-
mann notwendig interessiert*. Wir schenken also dem Aufmerksamkeit, was uns an
der Science Fiction allgemein menschlich angeht. Die Science Fiction als promi-
nenter Bereich zukunftgerichteten Denkens ist deshalb ein wichtiges, keinesfalls zu
unterschitzendes Arbeitsfeld der Philosophie.

Science Fiction ist aber keine Prophetie oder Futurologie, die uns sagt, diese
oder jene Technik konnte in Zukunft angewandt werden, diese oder jene gesell-
schaftspolitische Situation wird uns gegeniiberstehen. Die Antizipation der Zukunft
in der Science Fiction darf nicht mit Vorhersage verwechselt werden. Sie stammt
von der Vorstellungskraft, nicht von der Hypothese.' Der Science Fiction geht es
also in erster Linie um ein Gedankenexperiment, darum sich vorzustellen, was
eigentlich wire, wenn...

... das Klonen von Menschen alltigliche Praxis wiirde. Was wiirde es fiir
das Menschliche bedeuten, wenn es auf der Welt Menschen gebe, die massen-
weise keine Individuen mehr wéren?

... Roboter eigenstdndig zu denken anfingen? Worliiber wiirden sie nachsin-
nen? Wiirden sie zu Menschen werden wollen? Miissten wir sie dann auch
moralisch wie Menschen behandeln? Diirften wir weiterhin mit ihnen umgehen
wie mit Maschinen?

... Auf3erirdische in der Antarktis landen wiirden, auf der Suche nach neuem
Lebensraum? Was geschihe, wenn sie die Kilte dort viel besser vertragen
konnten als wir? Diirften wir sie von dort vertreiben, und wenn ja, mit welcher
Begriindung?

. es eine Zeitmaschine gebe, mit der wir in die Zukunft reisen konnten?

Und von dort wieder zuriick in unsere Zeit? Wire die Zukunft festgelegt oder

konnten wir sie dndern? Oder wiirden wir bei der Riickkehr in eine Parallelwelt

gleiten? Und vor allem: Warum wollen wir iiberhaupt in der Zeit reisen?
. ein Atomkrieg ausbrechen wiirde? Wie wiirden sich die {iberlebenden

Menschen organisieren? Hitten sie etwas gelernt, und wenn ja, was?

... die Erdrotation in ferner Zukunft zum Stillstand kime? Wie wiirde sich
das Leben dndern? Wiirden sich die Menschen auf die Zonen des Ddmmer-
lichts zusammendringen? Wie konnte eine Menschheit in weit entfernten Zei-
ten aussehen?

,Und was wollen wir eigentlich wissen, wenn wir solche Fragen aufwerfen?*?

' Vgl. Saint-Gelais, Impossible Times, 25f.
2 Wunschel / Macho, Zur Einleitung, 13.



I. Einleitung

Wenn wir uns philosophisch mit der Science Fiction auseinandersetzen, wird es
notwendig sein, sich zunéchst einmal den Modus zu vergegenwirtigen, in welchem
wir diese Auseinandersetzung abhandeln. Wir sagten gerade, der Science Fiction
gehe es um ein Gedankenexperiment. Im Grunde ist sie selbst ein riesiges Feld von
Gedankenexperimenten. Das heifit, der Boden, auf dem wir argumentieren, ist ein
Noch-nicht, eine Fiktion, nichts Handfestes. Wir wollen uns bereits hier vergewis-
sern, dass die Philosophie, die sich mit der Science Fiction befasst, keine hohle
Phrasendrescherei ist, kein Wolkenkuckucksheim, kein bloBes Fabulieren ohne
Fundament. Ganz im Gegenteil. Das Gedankenexperiment ist in Natur- wie Gei-
steswissenschaften eine conditio sine qua non.

Das Gedankenexperiment ist hdufig zu Unrecht als unniitze Spielerei abgetan
worden. Wer sich ein Haus bauen mochte, macht sich vorher auch Gedanken dar-
iiber, welche Schritte dazu sinnvollerweise neben- und nacheinander auszufiihren
sind. Georg Bertram erinnert uns daran, dass der Mensch iiber die Fihigkeit ver-
fiigt, ,,Situationen durchzuspielen, die es als solche noch nicht, nicht mehr oder
iiberhaupt nicht gibt.“3 Davon machen wir Gebrauch, wenn wir Hiuser bauen, als
wir Mammuts jagten oder wenn wir uns nur vorstellen, wie das Leben zu anderen
Zeiten gewesen sein konnte. Diese Fihigkeit spiele eine Rolle beim Versuchsauf-
bau im Labor oder bei der Konzeption von Texten. Die Philosophie selbst stecke
voller Gedankenexperimente: Platons Hohlengleichnis, Descartes’ genius mali-
gnus, Hobbes’ Naturzustand, Putnams Gehirn im Tank oder Nagels Fledermaus
seien Beispiele dafiir.* Die Frage laute: ,,Wie kénnen Vorstellungen iiber etwas, das
nicht der Fall ist, in der Philosophie zu einer Erweiterung des Wissens fiithren? Wie
kann man etwas lernen, ohne dass man Erfahrungen macht?*® Wenn wir in Gedan-
ken experimentieren, dann stellen wir uns etwas vor, was nicht der Fall ist, was
bedeutet, dass das Gedankenexperiment ein kontrafaktisches Szenario ist. Diese
Szenarien seien dabei ,,nicht darauf angelegt, in der Wirklichkeit umgesetzt werden
zu konnen. Wir erproben mit ihnen vielmehr unser Verstdndnis von Begriffen, die
fiir unser Verstindnis von uns selbst grundlegend sind.*°

Weil die Philosophie nicht empirisch ist, ersetzt nach Bertram das Gedankenex-
periment in gewisser Weise das reale Experiment. Im Gedankenexperiment werde
ein Szenario nicht nur verfolgt, sondern auch durchgespielt, was letzten Endes zu
verschiedenen Thesen fiihre oder fiihren solle.” Aber warum erzihlen wir etwas
von Gegenstidnden, Sachverhalten oder Ereignissen, die es gar nicht gibt? Und wie
kann man dadurch zu Erkenntnissen kommen? Wie kann man allein durch Gedan-
ken Erfahrungen machen?® Gedankenexperimente konnten begriffliche Zusammen-
hiinge erkliren, sie konnten auf die Anderung bestimmter Uberzeugungen abzielen

? Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 9.

* Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 9f.

5 Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 11.

® Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 16.

" Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 18-22.
8 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 27.

8



I. Einleitung

oder aber auch begriffliche Schirfungen und Innovationen provozieren.” Gedan-
kenexperimente, die auf eine Anderung von Uberzeugungen aus seien, konne man
Bertram zufolge als Argumente verwenden; sie konnten dann etwa zeigen, dass
bestimmte philosophische Positionen nicht haltbar seien.' Mit Hilfe von Gedan-
kenexperimenten kdnnten wir Modelle entwickeln, oder tiber Phantasie und Fiktio-
nalitéit reden. Auch Kunst und Literatur seien zunéchst kontrafaktische Szenarien.
Es gehe dabei nicht um eine Auseinandersetzung mit der dufleren Welt, sondern
,um Begriffe, mittels deren sich Verstindnisse artikulieren lassen. Und genau in
der Bestimmung und Weiterentwicklung solcher Begriffe liegt die Aufgabe der
Philosophie.“"

Die Science Fiction begleitet die Gesellschaft als eine Art Seismograph, der die
Erschiitterungen, die kommen konnten, vorbereitend aufzeichnet. In diesem
Zusammenhang hat Sigrid Weigel darauf hingewiesen, dass in der heutigen Wis-
senschaftslandschaft ,,Fiktion® immer noch als gegenldufig zu ,,Fakten* bewertet
wird. ,,Die umgangssprachliche Erkennungsmarke einer solchen Bedeutung ist das
Wortchen ,blof3’: ein Bild, einen Text oder eine Erzidhlung als ,bloBe Fiktion’ zu
bezeichnen bedeutet, die entsprechende Darstellung ins Reich der Phantasie zu
verlegen, als irrelevant zu bewerten.“'> Doch damit liege man Weigel zufolge
falsch, denn auch die reinste Wissenschaft, die Physik, sei eine Vorreiterin von
Gedankenexperimenten, ohne sie wiirde man auch in dieser Wissenschaft weder
Fragen stellen noch zu Ergebnissen kommen. Die Entgegensetzung von Fiktion
und Fakten sei ein Ergebnis der Wissenschaft und der Wissenschaftsgeschichte
selbst, die ihrerseits die Wirklichkeit fingiert habe. Seit der Frithen Neuzeit komme
die Fiktion als Methode zum Einsatz, um zwischen den einzelne Begriffen wie
Vorstellungen, Ideen, Einbildungen, Tduschungen, Irrtiimern usw. genau zu unter-
scheiden. Die Abwertung von Vorstellungen, die ,,nur Einbildungen* seien,
geschehe in demselben Augenblick, wo die fiktive Annahme zur Methode werde."
Das Erforschen und Erkennen von Zusammenhéngen sei selbst ein Erfinden. Die
jiingere Wissenschaftstheorie, so Weigel weiter, habe daher die Fiktion rehabili-
tiert, da sie den Begriff der puren ,,Fakten* selbst als Fiktion beschreibe. ,,Denn
auch wissenschaftliche Fakten sind nicht einfach Gegebenheiten, sondern Ideen
werden in Fakten verwandelt, indem sie durch Beobachtung iiberpriift werden und
die Gestalt eines rationalen Gedankens annehmen.“'* Damit werde die Fiktion
letztlich zum Bestandteil wissenschaftlicher Praxis. So wiren zum Beispiel ohne
die Pflanzenversuche Linnés keine Arten ermittelt worden; auch die Vererbungsge-
setze Mendels wiren nicht ohne notierte Versuchsreihen iiber mehrere ,,Generatio-
nen” entdeckt worden. Die Genetik ist nach Weigel geradezu das Paradebeispiel
fiir eine naturwissenschaftliche Erfindungskunst mit deren Ideengebern Informatik

° Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 36.

!9 Vgl. Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 40-42.
1 Bertram, Philosophische Gedankenexperimente, 75.

12 Weigel, Gedankenexperiment, 184.

13 Vgl. Weigel, Gedankenexperiment, 190.

'4 Weigel, Gedankenexperiment, 193.



I. Einleitung

und Kybernetik." Wir sehen also, dass die Naturwissenschaften sich etwas vorma-
chen, wenn sie behaupten, sie beruhten im Gegensatz zu den Geisteswissenschaften
auf den puren Fakten. Auch sie sind das Ergebnis der menschlichen Vorstellungs-
kraft. So ,,wird das Gedankenexperiment also zu einem erkenntnistheoretischen
Medium in der Selbstreflexion der Wissenschaft.“'® Wir sprechen von der Science
Fiction als einem Gedankenexperiment. Wir fragen uns, was wére, wenn... und
konkretisieren die Experimente mit Geschichten, die kohirent sein miissen. Der
Glaube in der Science Fiction besteht darin, zu meinen, das Gedankenexperiment
sei zumindest im Prinzip mit Hilfe der Technik einlosbar. Wo aber selbst die prin-
zipielle Einlosbarkeit unmoglich oder unwahrscheinlich ist, da wird die Science
Fiction vollumfinglich zur Metapher fiir die Sehnsiichte des Menschen.

Das Gedankenexperiment wiederum ist Teil der Heuristik, auf die wir uns im
vorliegenden Buch ebenfalls berufen wollen. Die Heuristik ist eine denktheoreti-
sche Disziplin zur Losung eines Problems. Die Heuristik als philosophische
Arbeitsmethode ist nach Werner Hartkopf ,,die denktheoretische Disziplin, die sich
[...] auf das bewuf3te, methodische, geistige Bemiihen erstreckt, neue Denk- oder
Erkenntnisresultate zu erzielen.“'” Die Heuristik ist ein Verfahren zum Losen von
Fragen, wobei das Kernproblem die schopferische Seite am Denken ist. Hartkopf
macht darauf aufmerksam, dass schon Raimundus Lullus und Descartes sich an
einer Universalheuristik versucht hitten, und dieser Traum ,,scheint mit der Com-
puterprogrammierung und der vielseitigen Anwendbarkeit der elektronischen
Rechenmaschinen in Erfiillung gegangen zu sein.“'® Jedoch habe sich gezeigt, dass
mit den elektronischen Rechen- und Denkmaschinen nicht jede Fragestellung
behandelt werden konne. Gegen Descartes habe Leibniz erkannt, dass sich nicht
alles quantifizieren lasse. Jedoch konne nicht davon die Rede sein, dass ,,unsere
jeweils vorliegende Begriffs- und Aussagenmannigfaltigkeit fiir die Erfassung des
Weltgeschehens zureichend ist.“'” Es koénne nimlich immer nur ein Teilausschnitt
geliefert werden. Hartkopf zufolge habe es eine Wende im Heuristikverstdndnis bei
Schleiermacher und Bolzano gegeben. Sie hitten versucht, das heuristische
Moment im Erkenntnisfortschritt klarzustellen, ,,sich dabei aber, ohne dem Phan-
tom einer universellen sicheren Methode nachzujagen, an die kritische Durch-
leuchtung der praktischen Denk- und Erkenntnisprozesse*® gehalten. Sie hiitten
klargestellt, dass die logische Struktur eines Beweises und die Heuristik zum Fin-
den eines Beweises nicht dasselbe seien. Zunichst einmal miisse man sich einer
bestimmten Problemstellung bewusst werden. Dazu sei das heuristische Denken
ein ,,findendes*. Die Heuristik, bei der es um das Finden neuer Erkenntnisse gehe,
hinge aufs engste mit dem architektonischen Denken zusammen, bei dem es um

'5 Vgl. Weigel, Gedankenexperiment, 196f.

' Weigel, Gedankenexperiment, 205.

'7 Hartkopf, Dialektik — Heuristik — Logik, 108.
'8 Hartkopf, Dialektik — Heuristik — Logik, 115.
' Hartkopf, Dialektik — Heuristik — Logik, 117.
2 Hartkopf, Dialektik — Heuristik — Logik, 119.

10



I. Einleitung

die Herstellung von Wissenszusammenhingen gehe. Nun habe Schleiermacher
angenommen, dass die beiden duBlersten Enden des heuristischen Verfahrens das
besondere Sein des Gegenstandes (Kongruenz) und der allgemeine Zusammenhang
(Analogie) seien. In der Kongruenz gehe es um eine GesetzméBigkeit des Verhal-
tens der untergeordneten einzelnen Teile zu sich selbst, zu den anderen Teilen und
zum Ganzen. Die Analogie wiederum bestehe in der Voraussetzung von Ahnli-
chem auf anderen Gebieten. Kongruenz und Analogie erginzten einander. Logik
und Heuristik machten ihrer Sinn und Funktion nach zwei grundlegend verschie-
dene Seiten des praktischen Denkens aus, auch wenn sie miteinander verflochten
seien. Bolzano wiederum habe die Unerfiillbarkeit des klassischen Programms fiir
die Heuristik erkannt. Dieser verstehe die Heuristik nicht als eigene erkenntnis-
theoretische Disziplin, sondern als konstitutives Moment rationalen Denkens. Die
Erfindungskunst sei der kronende Abschluss der Theorie der Rationalitit. Aus-
gangspunkt fiir die Heuristik sei das ,,Nachdenken®. Dieses Nachdenken habe den
Zweck, eine Erkenntnis, die bislang noch nicht bekannt gewesen sei, zu Bewul3t-
sein zu bringen. Bolzanos Methode sei dabei nicht zwingend voll-logisch, weil nur
eine freie, der Willkiir anheimgestellte Handlungsweise zum Hervorbringen des
gewiinschten FErfolges fithre. Nicht die Logizitit der eindeutigen Verkniipfung
bestimme den Zusammenhang der Einzelschritte, sondern die durch die jeweiligen
Problemstellungen erdffneten Moglichkeiten.”' Indem das heuristische Denken
experimentieren miisse, iiberschreite es die Logik. Die kritische Uberpriifung der
Losung gehore zur vollstindigen Auflosung des Problems hinzu. Ebenfalls hinzu-
zudenken sei der psychologische Aspekt. Furcht vor bestimmten Ergebnissen oder
Hoffnung auf ein bestimmtes Resultat seien zu unterdriicken, auch Ungeduld sei zu
vermeiden. Die Ubung im heuristischen Denken sei auch dann sinnvoll, wenn sie
keinen direkten Nutzen bringe.”

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass ich nicht nur iiber die Logik, son-
dern auch iiber die Philosophie hinausgehen moéchte. Die Philosophie ist heutzu-
tage darauf angewiesen, auch das Gesprich mit anderen Fachwissenschaften zu
fithren. Es wird notwendig sein, auf Ergebnisse der Physik, der Biologie, der Medi-
zin zuriickzugreifen. Wir miissen unsere geisteswissenschaftlichen Nachbarficher
wie Literaturwissenschaft, Geschichte, Religionswissenschaft oder auch Theologie
in unsere Untersuchung miteinbeziehen. Die Philosophin Dagmar de Sauvage weist
darauf hin, dass die Philosophie auf das Konzert der vielen Wissenschaften gera-
dezu angewiesen ist. ,,Sind Naturwissenschaftler gendtigt, beim Streben nach
Exaktheit ihren Forschungsgegenstand zunehmend zu isolieren, gewinnt die gei-
steswissenschaftliche Erorterung gerade dadurch an Genauigkeit, je mehr es
gelingt, weite Briicken zu schlagen, um lebensweltliche Phinomene in ihrer Kom-

2! vgl. Hartkopf, Dialektik — Heuristik — Logik, 123-134.
2 Vgl. Hartkopf, Dialektik — Heuristik — Logik, 143-145.

11



I. Einleitung

plexitdt und ganzen Tragweite aufleuchten zu lassen — und damit zugleich der Zer-
streuungstechnik der Unterhaltungsindustrie entgegenzuarbeiten.**

Im 20. Jahrhundert zeigen Denker wie Paul Feyerabend oder Kurt Hiibner eine
geistige Verwandtschaft zur Heuristik, deren Werke zu Demonstrationszwecken
kurz angefiihrt sein sollen. Bei Feyerabends Werk Wider den Methodenzwang von
1975 handelt es sich um eine Erkenntnistheorie, die zwar am Begriff des wissen-
schaftlichen Fortschritts festhilt, sich aber gegen eine methodische Festlegung
sperrt. Vielmehr zeigt sie, dass es in der Wissenschaftsgeschichte unterschiedliche
methodische Regeln gegeben hat. So schreibt Feyerabend: ,,Zuerst hat man einen
Gedanken oder ein Problem, dann handelt man, d.h. redet, baut oder zerstort. Doch
so entwickeln sich gewifl nicht kleine Kinder. Sie gebrauchen Worter, verbinden
sie, spielen mit ihnen, bis sie eine Bedeutung erfassen, die ihnen bisher unzuging-
lich war. Und die anfangliche spielerische Titigkeit ist eine wesentliche Vorausset-
zung fiir das schlieBliche Verstehen. Es gibt keinen Grund, warum dieser Mecha-
nismus beim Erwachsenen nicht mehr arbeiten sollte.“** Grundsitzlich sei Theori-
envielfalt fruchtbar. Jeder Gedanke, auch ein uralter, die gesamte Geistesge-
schichte, selbst politische Einfliisse diirften bei der Ausarbeitung wissenschaftli-
cher Theorien mitgewirkt haben. ,,Ein Wissenschaftler, der an hohem empirischen
Gehalt interessiert ist und méglichst viele Seiten seiner Theorie verstehen mochte,
wird sich also eine pluralistische Methodologie zu eigen machen, er wird Theorien
mit anderen Theorien statt mit ,Erfahrung’, ,Daten’ oder ,Tatsachen’ vergleichen
und er wird versuchen, Auffassungen, die im Wettbewerb zu unterliegen scheinen,
zu verbessern, statt sie fallenzulassen.“” Wenn sich erweise, dass eine Theorie
nicht mit einer Tatsache iibereinstimme, miisse das nicht unbedingt an der Theorie
liegen, denn Tatsachen konnten durch iltere Ideologien bedingt sein.*® Als wichti-
ges Beispiel fiir die Verdnderung von Theorien in der Geschichte fiihrt Feyerabend
eine Idee des Parmenides an,

,der vom unverdnderlichen und einheitlichen Einen, der so gut wie alles wider-
spricht, was wir wissen und erfahren. Die Theorie hat viel fiir sich und spielt heute

> Sauvage, Krise der Philosophie, 156f.

?* Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 24f.

2% Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 55 mit Anm. 1.

% Darauf, dass Tatsachen nicht einfach so gegeben sind, hat schon Max Horkheimer hingewiesen. In
seinem Aufsatz Traditionelle und kritische Theorie von 1937 schreibt er: ,,Die gesamte wahrnehm-
bare Welt, wie sie fiir das Mitglied der biirgerlichen Gesellschaft vorhanden ist und in der damit in
Wechselwirkung stehenden traditionellen Weltauffassung interpretiert wird, gilt ihrem Subjekt als
Inbegriff von Faktizitit, sie ist da und mufl hingenommen werden [...] Was wir in der Umgebung
wahrnehmen, die Stddte, Dorfer, Felder und Wilder, tragen den Stempel der Bearbeitung an sich. Die
Menschen sind nicht nur in der Kleidung und im Auftreten, in ihrer Gestalt und Gefiihlsweise ein
Resultat der Geschichte, sondern auch die Art, wie sie sehen und horen, ist von dem gesellschaftli-
chen Lebensprozef, wie er in den Jahrtausenden sich entwickelt hat, nicht abzulosen. Die Tatsachen,
welche die Sinne uns zufiihren, sind in doppelter Weise gesellschaftlich priaformiert: durch den
geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegenstands und den geschichtlichen Charakter des
wahrnehmenden Organs.* (21f.)

12



I. Einleitung

noch eine Rolle, etwa in der allgemeinen Relativititstheorie. Von Anaximander
wurde sie in unentwickelter Form angewandt und fiihrte zu der von Heisenberg in
seiner Theorie der Elementarteilchen wiederholten Einsicht, dafl die Grundsubstanz
oder die letzten Elemente der Welt nicht denselben Gesetzen gehorchen kénnen wie
die sichtbaren Gegenstinde. Die Theorie wurde durch Zenons Argumente gestiitzt,
die zeigten, welche Schwierigkeiten in dem Gedanken eines Kontinuums stecken,
das aus getrennten Teilen zusammengesetzt ist.*’

Die Schwierigkeiten, die durch solche Unklarheiten entstehen, wiirden nun oft
durch sogenannte Ad-hoc-Theorien entschirft. Man sei in der Wissenschaft aber
der Ansicht, Ad-hoc-Theorien sollte man widerstehen, obwohl sie dem System der
Wissenschaften nicht fremd seien. Im Gegensatz zu Popper, der behaupte, neue
Theorien hétten einen iiberschiissigen Gehalt, welcher allmihlich durch ad-hoc-
Anpassungen infiziert wiirde, was nicht geschehen diirfe, nehme Lakatos die Ge-
genposition ein, die sage, dass neue Theorien notwendigerweise ad hoc seien,
deren iiberschiissiger Gehalt Stiick fiir Stiick geschaffen werde.” Niemals, so Fey-
erabend, seien Theorien endgiiltig falsifiziert, da die widerlegenden Tatsachen ja
ihrerseits auf &lteren Theorien beruhten. So sei beispielsweise die Frage, welche
Bedeutung der Sinneswahrnehmung fiir die Konstituierung von Theorien
beizumessen sei, von den Philosophen unterschiedlich bewertet worden.

Viele Philosophen lieferten nicht nur verschiedene Deutungen derselben logi-
schen ,Tatsachen’, sondern auch verschiedene ,Tatsachen’.”’ So habe etwa die
archaische Kosmologie Gegenstinde und Ereignisse gekannt, aber keine Erschei-
nungen. Erst die neue Kosmologie, die zwischen dem 7. und 5. Jahrhundert v.Chr.
entstand, habe zwischen dem Vorwissen und dem wahren Wissen unterschieden.
Nur so sei die Unterscheidung zwischen der ,,wirklichen Welt* und den ,,Erschei-
nungen‘ moglich geworden, und die ,,wirkliche Welt* sei eine, die sich einheitlich
beschreiben lasse. Die ,,wahre Welt* werde nun einem einheitlichen Zweck unter-
geordnet und dafiir zugeschnitten.*

Die sogenannte realistische Auffassung glaube, dass die Wissenschaft Eigen-
schaften und Beziehungen von Dingen untereinander beobachtet, ohne diese im
geringsten zu verdndern. Feyerabend jedoch verweist darauf, ,,wie oft die Welt
schon durch Verinderungen in den grundlegenden Theorien verindert wurde.*”' Er
ist der Ansicht, dass die Wissenschaft dem Mythos viel néher sei, als wissenschaft-
lich sich gebédrdende Philosophien jemals zugeben wiirden. Aus alledem zieht Fey-
erabend den abschlieBenden Schluss, ,,daf3 die Welt, in der wir leben, von uns nicht
nur erkannt, sondern durch unseren Erkenntnisproze auch fortwidhrend neu
geschaffen wird.“** Fiir Feyerabend gibt es keine maBgebliche Methodologie.*

27 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 74f.

28 Vgl. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 120f.

% Vgl. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 338.

30 ygl. Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 341-343.
3! Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 370.

32 Feyerabend, Wider den Methodenzwang, 371.

33 Vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 234.

13



I. Einleitung

Ahnlich argumentiert Kurt Hiibner in seinem Werk Kritik der wissenschaftli-
chen Vernunft von 1978. Er geht von dem Glauben seiner Zeitgenossen aus,
,»Wahrheit und Erkenntnis im eigentlichen Sinne kénne es nur in der Wissenschaft
geben und deswegen miiflten allmihlich alle Bereiche des Daseins von ihr
beherrscht werden.“** Aber weder die Existenz physikalischer Gesetze noch die
Wabhrheit physikalischer Theorien seien Selbstverstindlichkeiten, sondern frag-
wiirdig. Weder Erfahrung noch reine Logik konnten die Existenz physikalischer
Gesetze fiir alle Zeiten beweisen. Naturgesetze seien keine empirischen Tatsachen,
sondern wiirden von uns an die Natur herangetragen. Aber mit welchem Recht tun
wir das? Hume habe gesagt, mit dem Recht der Gewohnheit. Allerdings vertrauten
wir auch Gesetzen, die der Gewohnheit entriickt seien, z.B. bei der Bestimmung
der Bahnen von Kometen. Die Wissenschaft brauche rationale Griinde.” Kant
setze nun die Einheit des Bewusstseins voraus, damit der Mensch iiberhaupt
Zusammenhinge in der Natur erkennen und Ereignisse nach dem Prinzip der Kau-
salitdt miteinander verkniipfen konne. Er zeige, ,,mit welchem Recht physikalische
Gesetze a priori vorausgesetzt werden, wenn sie uns nicht empirisch gegeben sein
konnen.“*® Fiir den modernen Mensch sei die Physik die letzte Instanz: Kristall,
Meer, Sonne oder Wind seien letztlich nur ein Haufen von Atomen und Elemen-
tarteilchen. Diese Denkweise spiegele die ,,standige Suggestion wieder, der man
durch das dauernde Umstelltsein von technischen Dingen unterliegt und die auch
das UnterbewuBtsein bestimmt.*”” Hiibner hilt nun fest, dass eines der wichtigsten
Prinzipien der Naturwissenschaften das Kausalprinzip sei. Er fragt, ob dieses Prin-
zip auch in der Quantenmechanik gelte und zitiert dazu den Physiker Werner Hei-
senberg: ,,Wenn wir die Gegenwart genau kennen, kénnen wir die Zukunft berech-
nen.“* Das Problem aber bestehe darin, dass man die Gegenwart eben nicht genau
kennen konne. Ursache dessen sei die Unbestimmtheitsrelation in der Quantenme-
chanik, das heifit wir kdnnten entweder den Ort oder den Impuls eines Teilchens
messen, aber nicht beides zugleich.”® Hiibner beschreibt, dass in der Physik die
Frage, ob es in der Quantenmechnanik vielleicht verborgene Parameter gebe, kon-
trovers diskutiert worden sei. Wihrend etwa Niels Bohr und seine Anhiinger in der
Unschirferelation ein ,,Urphdnomen des Seins* sdhen, sei fiir ihre Gegner, die sog.
Kopenhagener Schule, nur das durch eine Messung Erscheinende eine Realitét. Die
Kopenhagener erklérten, dass sie den Boden der ,,Realitdt” nicht verlieBen, wih-
rend Bohr mit spekulativen Begriffen (unbeobachtbare Parameter) arbeite.”’ Hiib-

3 Hiibner, Kritik, 15. In diesem Zusammenhang hat Hannah Arendt darauf aufmerksam gemacht,
dass es neben der wissenschaftlichen Wahrheit auch noch eine mathematische, eine philosophische
und eine historische Wahrheit gibt. Vgl. Arendt, Wahrheit und Liige, 59f.

% Vgl. Hiibner, Kritik, 20-22.

* Hiibner, Kritik, 24.

*7 Hiibner, Kritik, 28.

% Hiibner, Kritik, 34, mit Hinweis auf W. Heisenberg, Uber den anschaulichen Inhalt der quanten-
theoretischen Kinematik und Mechanik, in: ZfPhysik 43 (1927), 197.

* Hiibner, Kritik, 35.

40y ol. Hiibner, Kritik, 44f.

14



I. Einleitung

ner neigt der Ansicht Bohrs zu, wenn er schreibt: ,,Die angebliche Beschrinkung
der Physik auf das Beobachtbare ist eine Illusion.“"' Denn die Natur berge in sich
eine unendlich komplexe Mannigfaltigkeit, die im einzelnen gar nicht beobachtet
werden konne. Naturgesetze, so Hiibner weiter, seien keine schlichten Tatsachen.
Waren etwa fiir Newton Raum und Zeit absolute Groflen, so fiir Einstein keines-
wegs.

Man konne, so Hiibner, Wissenschaftstheorie ohne geschichtliches Denken
nicht betreiben. ,,Wenn man z.B. mit Popper die Frage der Grundlegung der Axi-
ome als wissenschaftstheoretisch irrelevant, eben weil nur psychologischer Natur,
beiseiteschiebt, dagegen Falsifikationskriterien ausdriicklich aufstellt, so iibersieht
man dabei, daBl zu jeder Falsifikation a) die Anerkennung gewisser Basissitze und
b) die darauf gegriindete Entscheidung gehort, die Theorie abzulehnen oder anzu-
erkennen.“** Die Wissenschaftsgeschichte habe eine propideutische Bedeutung fiir
die Wissenschaftstheorie, weshalb die Finsicht in das geschichtlich Bedingte ver-
hindere, dass bestimmte Positionen selbstverstindlich wiirden.”” Unsere Frage
laute, was ,,physikalische Wirklichkeit” bedeute. Dabei habe Einstein behauptet,
dass etwas physikalisch Wirkliches unabhiingig von seiner Messung und vor ihr
existiere, was wiederum Bohr bestritten habe, denn er habe darauf verwiesen, dass
die Bedingung einer Messung die Elemente physikalischer Phinomene mitkonsti-
tuiere. Es scheine so, als stiinden mit Einstein und Bohr zwei philosophische Axi-
ome bzw. Prinzipien einander gegeniiber. Fiir Einstein bestehe die Wirklichkeit in
Substanzen, fiir Bohr in Beziehungen. Weder Bohr noch Einstein hitten ihre Axi-
ome bestitigen oder die des anderen widerlegen kénnen.** Aus all dem folge, dass
experimentelle Priifungen und erfolgreiche Theorien keine letzten Instanzen seien,
gegen die kein Einspruch mehr moglich sei. Aus wissenschaftlicher Sicht gebe es
keine absoluten Tatsachen, sondern nur relative zu bestimmten Voraussetzungen.*’
Wissenschaftliche Tatsachen seien ihrerseits theorieabhiingig, und man diirfe nicht
meinen, die Wissenschaft entwickele und verbessere kontinuierlich ihr Wissen. In
der Forschung werde noch lange nicht immer besser iiber denselben Gegenstand
geredet. Vielmehr gelte: ,,Es gibt nicht den mindesten Grund dafiir, eine absolute
Wahrheit anzunehmen, der wir uns mehr und mehr ndhern, weil wir weder absolute
Tatsachen noch absolute Grundsitze kennen, die uns dabei den Weg zeigen konn-
ten [...] Stdndig tauchen sozusagen vor uns neue Horizonte auf und verschwinden
wieder; Horizonte, die auch ganz neue und andere Sichtweisen und Erfahrungen
ermdglichen.“*® Einstein habe es fiir ein primitives Ideal gehalten, wenn die Positi-
visten ,,die einzige Aufgabe der Wissenschaft darin erblickt hitten, empirisch rich-

! Hiibner, Kritik, 46.

“2 Hiibner, Kritik, 92.

* Vgl. Hiibner, Kritik, 94.

* Vgl. Hiibner, Kritik, 134-140.
> Vgl. Hiibner, Kritik, 161.

*® Hiibner, Kritik, 209f.

15



I. Einleitung

tige Voraussetzungen zu machen. Er hilt es ausdriicklich fiir moglich, daf} beliebig
viele [...] Systeme der theoretischen Physik moglich wiren.“!’

Aus all diesen Griinden bietet das vorliegende Buch keine einheitliche philoso-
phische Theorie der Science Fiction, sondern vielmehr das Ansinnen, dass wir
umgekehrt das Phianomen Science Fiction auf uns zukommen, uns von ihm etwas
sagen lassen. Wir ndhern uns also nicht mit immer spezieller ausgekliigelten Theo-
rien einem Wissen iiber die Science Fiction, die wir in engen Grenzen definieren,
sondern lassen uns umgekehrt von der Geschichte der Begriffsdefinition sagen,
was Science Fiction ist oder sein kdnnte. Wenn wir Science Fiction in die ver-
schiedenen Grundprobleme wie Metaphysik oder Anthropologie einordnen, haben
wir bereits ein Vorverstidndnis der Fragestellungen, um die es im weiteren Verlauf
der Untersuchung gehen soll. Wir sperren die Science Fiction also nicht in ein
Prokrustesbett ein, sondern erdffnen ihr eine Perspektive, unter welchen Gesichts-
punkten sie diskutiert werden kann.

Wir begeben uns mit der Science Fiction heuristisch auf die Suche nach Grenz-
situationen des Menschlichen. Die Heuristik soll sich hier also auf vorgestellte
Situationen des Menschen beziehen, und so stellen wir uns den Menschen in vielen
moglichen Grenzsituationen vor. In solchen Situationen geht es um Kampf, Lei-
den, Schuld, Tod, also das, was unausweichlich zum menschlichen Leben gehort.
Wenn also das Imaginieren von Grenzsituationen ein Beitrag zur ,,Stellung des
Menschen im Kosmos* (Scheler) ist, dann lautet unsere These mithin, dass auch
die Science Fiction eine Form von Heuristik ist.

Heutzutage hat das wissenschaftlich-technische Wissen das lebensweltliche
Wissen verdridngt. Wichtige Lebensentscheidungen treffen die Menschen nicht
mehr selbst, sondern delegieren die Lebensfithrung an Experten.”® Wir leben in
einer Zeit der ,,Glédttung der menschlichen Biographie durch den Sozialstaat, durch
Versicherung gegen alles und jedes, durch technisch-medizinische Stabilisierung in
einer Mittellage und Normalisierung der Leistungsbereitschaft. Daraus folgt eine
Ereignislosigkeit des menschlichen Lebens und eine Praxis, in der kompensativ die
Emotionen weitgehend in fiktiven Rdumen, d.h. Film, Fernsehen, Internet, ausge-
lebt werden.“* Und ein solcher fiktiver Raum ist auch die Science Fiction. Uns ist
die Science Fiction wichtig, weil sie einen Beitrag zur Erkenntnis nicht der Aliens,
sondern des Menschen leistet.”” Die Science Fiction wire nicht denkbar ohne kul-
turelle, soziologische, historische, psychologische, 6konomische und anthropologi-
sche Beziige.”'

Das, was in der Science Fiction beschrieben wird, ist etwas, das noch nicht
existiert, aber vielleicht einmal existieren konnte, es sind Probleme, mit denen wir

ol Vgl. Hiibner, Kritik, 246, mit Hinweis auf P.A. Schilpp, Albert Einstein, Stuttgart 1951, 281f.
8 vgl. Bshme, Invasive Technisierung, 152f.

9 Bohme, Invasive Technisierung, 154.

% v ol. Guthke, Mythos der Neuzeit, 33.

51'vgl. Suvin, Zur Poetik, 101.

16



I. Einleitung

vielleicht in zwanzig, fiinfzig oder hundert Jahren konfrontiert werden. Wenn die
Science Fiction Situationen imaginiert, die nicht oder noch nicht die unseren sind,
inwiefern bezieht sie sich dann auf die Realitét? Ist realistisch nur das, was existiert
oder auch das, was existieren konnte, aber nur bisher noch nicht realisiert wurde?
Ist also realistisch nur, was sich in der AuBenwelt am Augenschein demonstrieren
lieBe — oder nicht auch das, was imaginativ ist? So hatte zum Beispiel das Auto-
mobil im 17. Jahrhundert keine Existenz. Die Realitit verwandelt sich selbst durch
die Zeit, und der Mensch ist es, der mittels seiner Imagination an dieser Verwand-
lung teilhat und sie fortschreibt. Vergessen werden darf nicht, dass auch die Einbil-
dungskraft selbst die Wirklichkeit des Menschen mitproduziert und ebenfalls ein
Erkenntnisvermdgen ist.’”

Die Science Fiction relativiert unser Weltbild, denn unsere Gesellschaft, so
Thomas Schirtl, ,,triumt davon, was aus ihr werden kann, welche Mdglichkeiten
und ungeahnten Potenziale sie entfalten konnte, aber auch, welche Abgriinde sich
auftun konnten.*>® Auch der Traum sei ein Konstituens der Science Fiction. ,,Na-
tiirlich wird auch in anderen Genres ,getrdiumt’, aber ihnen fehlt hiufig die beson-
dere antizipatorische Kraft, die die Science Fiction auszeichnet, ihnen fehlt auch
das dezidiert Irreale, das die Science Fiction in einer permanenten Distanz erhal-
tenden Spannung zu ,unserer Wirklichkeit’ belisst.“”* Ein weiteres Leitprinzip
durchziehe die Science Fiction: ,,die Imagination zukiinftiger Technik samt ihrer
Konsequenzen fiir unsere Welt- und Selbstdeutung.“>” Die scheinbar sicheren Fun-
damente unserer Selbstverstindigung wiirden erschiittert; die Science Fiction
werde ,,zum idealen Ort, um Notwendiges und Mogliches voneinander abzugren-
zen und um die Hérte unserer Begriffe und der ihnen inne wohnenden Notwendig-
keiten ,zu testen’.“”® Indem etwa das Leben fremder Planetenbewohner geschildert
wird, gewinnt der Rezipient durch Verzerrung, Inversionen, Ubertreibungen jener
Welt neue Verstindnisse des Lebens auf dem eigenen Planeten. Durch Vergleiche
und Kontrastierungen wird ihm eine neue Welt geboten,”” und damit die Maglich-
keit, sich und das Eigene mit dem Fremden zu kontrastieren. Das Phantastische der
Sciencg8 Fiction unterhohlt mit diesen Fragen unsere Ordnung und ihre geltenden
Werte.”

Ich mochte nun in dieser Einleitung in aller Kiirze eine Darstellung derjenigen
philosophischen Grundprobleme liefern, die fiir eine Auseinandersetzung mit der
Science Fiction relevant sind, die dann im Hauptteil intensiv diskutiert werden. Es
handelt sich um: Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkenntnistheorie, Anthro-
pologie, Ethik und Politische Theorie.

32 v gl. Bshme, Anthropologie, 183-185.

33 Schirtl, Zeichen der Zukunft, 265.

3 Schirtl, Zeichen der Zukunft, 266.

%3 Schiirtl, Zeichen der Zukunft, 272.

%6 Schiirtl, Zeichen der Zukunft, 272.

7V gl. Hillegas, Science Fiction as a cultural phenomenon, 276f.
8 Vgl. Lachmann, Erzéhlte Phantastik, 100.

17



I. Einleitung

Ich mochte bei dieser Unternehmung mit der Geschichtsphilosophie beginnen.
Meine These lautet, dass die Science Fiction eine Form von materialer Geschichts-
philosophie ist. Was ist das? Thomas Zwenger definiert die materiale Geschichts-
philosophie als ,,Versuche des Denkens, [...] den universalen Sinnzusammenhang
der menschlichen Lebenswelt liberhaupt aus einem historischen Prinzip zu begriin-
den.*” Denn: ,.In Theorien dieser Art wird unterstellt, man kénne Einblick nehmen
in Wesen, Ursprung, Ziel und Verlauf des Gesamtprozesses Geschichte.“” Den
Gegensatz dazu bildet die formale Geschichtsphilosophie, die ihren Status als
Geschichtsphilosophie bereits erkannt hat und also im Grunde schon eine Metage-
schichtsphilosophie ist. Thr geht es mehr ,,um das philosophische Problem der
moglichen Objektivitit geschichtlicher Erkenntnis® sowie um die ,,Methodologie
historischer FErkenntnis mit den wissenschaftstheoretischen Problemen der
Geschichtswissenschaft.“! Kurz gesagt behauptet also die materiale Geschichts-
philosophie, dass es einen Sinn und ein Ziel der menschlichen Geschichte gibt.
Dagegen fragt die formale Geschichtsphilosophie nach den Bedingungen der Mog-
lichkeit fiir die Geschichtswissenschaft, sie fragt, warum etwas wert ist, aufge-
zeichnet zu werden, mit welchen Mitteln wir Geschichte betreiben, welche Per-
spektiven wir als Historiker einnehmen bzw. einnehmen kdnnen und mit welchen
Motiven, warum wir mit welchen Quellen arbeiten und warum wir andere Quellen
vernachlissigen. Sie fragt nach den Kriterien fiir die zeitliche Eingrenzung histori-
scher Ereignisse. Der Zusammenhang mit der Science Fiction ist dabei folgender:

Die Science Fiction ist ein Kind der Aufkldarung des 18. Jahrhunderts. Wihrend
dieser Zeit wird sich der Mensch bewusst, dass nicht Gott, sondern er selbst der
Handelnde der Geschichte ist, weshalb er selbst in der Lage ist, Zukunft und
Zukiinftiges selbst herbeizufiihren. Die Idee, dass der Mensch die Geschichte
macht, dass er es ist, der den Fortschritt voranbringt, ist die ,,Keimzelle® der
Science Fiction. Sie entwirft Horizonte fiir die Zukunft des Subjekts. Sie versucht
dabei nicht, die Geschichte zu deuten, sondern nutzt die bisher vorliegenden Deu-
tungen der Geschichte, die von Historikern vorgenommen wurden — was eben nicht
bloBe Geschichtsschreibung, sondern Geschichtsphilosophie ist — um nun ihrerseits
selbst neu zu erfinden, sei es in Alternativ- oder Parallelwelten oder in Form kiinf-
tiger Gesellschaften.”” Jede Science-Fiction-Erzihlung betrachtet die eigene Ge-
genwart als historisch und entwirft somit Zukunftshorizonte. Dabei wird
Geschichte auch neu geschrieben, umgeschrieben, Versdumtes in Alternativwelten
nachgeholt. Mit Hilfe von Zeitmaschinen kann man sich in ein beliebiges Zeitalter
katapultieren, Hitler verhindern oder ihm und dem Nationalsozialismus zum Sieg
verhelfen. Eine andere Moglichkeit besteht darin, Welten zu schaffen, die in einem

% Zwenger, Geschichtsphilosophie, 19.

0 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 19, mit Verweis auf H.M. Baumgartner, Philosophie der Ge-
schichte nach dem Ende der Geschichtsphilosophie, in: AZP 12 (1987), 1-22, hier: 3.

6 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 106.

62 Vgl. Nielen, Motive, 7f.

18



I. Einleitung

riesigen Geschichtszyklus umfassend geschildert werden, wie dies etwa Olaf
Stapledon in Last and First Men (1936) oder Isaac Asimov in der Foundation-Tri-
logie (1951-53) unternehmen. In dem klassischen Roman The Time Machine
(1895) von H.G. Wells geht der Zeitreisende sogar iiber alle menschliche
Geschichte hinaus und reist bis ans Ende der Welt.

Wir wissen, dass die Alternativgeschichten nicht Wirklichkeit werden konnen.
Warum aber werden dann iiberhaupt solche Geschichten geschrieben? Der Mensch
besitzt die Fihigkeit, tiber das, was als physisch wirklich gegeben vorausgesetzt
wird, hinauszugehen. Wer iiber das Physische hinausgehende Fragen stellt, betreibt
Metaphysik. Die Wirklichkeit zu versetzen, sich eine andere Wirklichkeit im
Gedankenexperiment vorzustellen und weiterzuspinnen, ist metaphysische Speku-
lation. Nach metaphysischen Grundproblemen, also den Fragen um Wirklichkeit,
Ich, Zeit, Transzendenz, Wahrheit, Gott oder einem Leben nach dem Tod hat vor
allem Philip K. Dick besonders radikal gefragt. So wird etwa in seinem Roman
Ubik (1969) der Unterschied zwischen Wirklichkeit und Vorstellung aufgehoben.
Unsere gewohnte alltéigliche Realitit ist hier genauso real wie Traume, Vorstellun-
gen und Phantasien. Die dulere Wirklichkeit hat keinen Vorrang. Halluzinationen
und Wirklichkeit werden zu einem raumzeitlichen Labyrinth ohne Ausweg, in wel-
chem nicht einmal mehr klar ist, wer die Lebenden sind und wer die Toten. Was
sich im Innern der Protagonisten abspielt, wird als duflere Realitdt wahrgenommen.

Zu dem Problemkomplex der Metaphysik z#dhlt auch die Frage nach der Wirk-
lichkeit der Virtualitit bzw. dem Cyberspace. Welchen ontologischen Status hat
der Cyberspace, von dem wir nicht wissen, ob wir ihn der Welt des Materiellen,
dem kosmos horatos (x6cpo¢ 0patog), oder der Welt des Geistigen, dem kosmos
noetos (xv6Gpo¢ vontoc) zuordnen sollen.

Die metaphysischen Fragen haben in der Philosophiegeschichte zum Grund-
problem der Erkenntnistheorie gefiihrt, die wir in Band 2 besprechen werden.
Woher kénnen wir iiberhaupt etwas wissen? Wenn wir von Wissen, vom Ich, von
Selbstbewusstsein, Zeit und Raum, von Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft,
von Erfahrung und Vernunft reden, so scheinen diese Begriffe selbstverstindlich
zu sein. Hier ist es wieder die Science Fiction, die mit ihren Geschichten in Form
von Gedankenexperimenten unsere alltigliche Anschauung und unser gewohntes
Denken in Zweifel zieht. Unsere Trennung von Bewusstem und Unbewusstem, von
Subjekt und Objekt, von Tatsache und Bedeutung ist keine anthropologische Inva-
riante, sondern Ergebnis neuzeitlichen Denkens.*” Das, was wir Erfahrung, Wissen
und Verstehen nennen, ist keineswegs selbstverstindlich, sondern immer etwas
Vermitteltes. So ergibt sich die Frage: Wie phantastisch ist eigentlich die Wirklich-
keit selbst? In Stanistaws Lem Roman Solaris (1961) erfahren wir von einem Pla-
neten, der sich in einer Art verhilt, dass man meinen konnte, er denke, nehme
wahr, erfahre Emotionen, ja sogar, er materialisiere die Phantasien der Protagoni-
sten. Doch bleiben diese Fragen im Raume, da mit diesem Planeten nicht kommu-

% vgl. Bshme, Anthropologie, 41.

19



I. Einleitung

niziert werden kann. Immerhin erfahren wir so, was die Bedeutung von ,,denken‘
oder ,,wahrnehmen‘ sein konnte. So konnten AulBerirdische etwa so beschrieben
werden, dass sie blind und taub sind, dafiir aber Felder, Wellen und Vibrationen
wahrnehmen. Inwiefern also konnen wir Menschen eine Welt ,,an sich® wahrneh-
men?* Und inwiefern wiirden wir uns von AuBerirdischen unterscheiden?

Dies fiihrt uns zu der Frage: Was ist der Mensch? Der aktuellen Anthropologie
geht es nicht mehr um eine festgefiigte Definition des Menschen oder seiner
Wesensbestimmung, sondern vielmehr darum, den Menschen aus einer Metaposi-
tion von auBen zu betrachten. Wie konnten wir dem Fremden erscheinen? Die
Moglichkeit, sich selbst am besten zu verstehen, besteht darin, den Fremden zu
imaginieren, dariiber zu reflektieren, was man selbst nicht ist, oder glaubt, es nicht
zu sein. Das Fremde kann als Spiegel des Menschen dienen. Hierbei unternimmt es
die Science Fiction nun, ,.Extremformen menschlicher Erfahrung zu entwerfen.*®
Je extremer die Science Fiction das Fremde denkt, desto niher kommen dem Men-
schen die Grenzen seiner selbst. Was bedeutet das Fremde fiir unser Selbstver-
standnis? Hinter der Frage nach intelligentem Leben im All steckt die Frage des
Menschen nach sich selbst und seinen Moglichkeiten. Mit der Moglichkeit der
Existenz fremder Intelligenzen wird der Mensch mit einem Gegeniiber konfron-
tiert, das ihn zwingt, sich von ganz neuen Voraussetzungen aus zu vergewissern.”
Ursula K. Le Guin thematisiert in ihrem Roman The Left Hand of Darkness (1969)
beispielsweise die Sexualitit. Auf dem Planeten Gethen gibt es menschliche
Wesen, die wihrend der lidngsten Zeit des Jahres geschlechtsneutral sind, aber in
einer bestimmten vorgezeichneten Phase entweder das ménnliche oder das weibli-
che Geschlecht annehmen. Die Wesen sind also geschlechtlich nicht festgelegt. Ein
und derselbe Bewohner des Planeten kann Vater der einen Kinder, aber Mutter von
anderen Kindern sein. Le Guin experimentiert mit dem Gedanken, dass wir Men-
schen nur eine spezifische Form der Gattung des homo sapiens sind, dass aber auch
andere Formen denkbar sind. Gleichwohl bleibt die Frage, ob diese Intelligenzen,
die ja wir Menschen beschreiben, wirklich so sehr von uns verschieden sind. Denn
gleichgiiltig, wie wir es drehen und wenden, wir kommen aus unserem Anthropo-
zentrismus nicht heraus. ,,Anthropozentrische Projektion ist nicht etwas, was ein
SF-Leser vermeiden kann, sie ist vielmehr die Grundlage, der Fiktion einen Sinn
abzugewinnen.“”’” Zu diesem Problemfeld hat der Ethnologe Hans Peter Duerr sehr
hellsichtig formuliert, dass die Tatsache, nicht der Fremde sein zu konnen, gerade
nicht ein Hindernis, sondern vielmehr die Bedingung dafiir sei, den Fremden zu
verstehen.®®

% vV gl. Philipps, Philosophy and Science Fiction, 1-3.
65 Vgl. Barmeyer, Kommunikationen, 204.

% vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 59f.

87 Csicsersy-Ronay jr., Picknick, 134.

68 Vgl. Duerr, Traumzeit, 213.

20



I. Einleitung

Werden wir mit dem Fremden konfrontiert, stellt sich auch die Frage, wie wir
uns ihm gegeniiber verhalten sollen. Nach welchen Normen und Zielen, welchen
Zwecken und Werten sollen wir Menschen unser Handeln ausrichten? Stellen wir
uns nun vor, wir wiirden Auferirdischen begegnen. Konnte es einen allgemeinen
Verhaltenskodex geben, der sowohl fiir sie als auch fiir uns Giiltigkeit hat? Miiss-
ten wir unsere Ethik mit der ihrigen abstimmen und gegebenenfalls abindern?
Hitten sie iiberhaupt eine Ethik? Wenn ja, wie konnte diese aussehen? Miissten wir
die AuBerirdischen mit denselben MafBstdben messen wie wir uns selbst? In der
US-amerikanischen Science-Fiction-Reihe Star Trek gibt es das Volk der Borg,
Wesen, die teils biologisch, teils maschinell sind. Obwohl sie als einzelne Exemp-
lare auftreten, sind sie keine Individuen, sondern ein Kollektiv, das sich nur im
Bewusstsein einer ,,Konigin® individuiert.” Wie soll gegeniiber solchen Wesen
eine Ethik geltend gemacht werden, wenn eine der Grundlagen unserer eigenen
Ethik, das eigenverantwortliche Individuum, nicht existiert? Das bekannteste
Problem bei der Darstellung ethischer Prinzipien sind die Robotergesetze, die Isaac
Asimov in seinem Episodenroman / Robot (1950) eingefiihrt hat und die auf Kants
Ethik basieren. Nun hat Stanistaw Lem eindriicklich zeigen konnen, dass, wenn
man dem Roboter eine gewisse Intelligenz zubilligt, — denn ohne sie konnte er
nicht handeln — die Gesetze nicht anwendbar sind, weil die Freiheit die unabding-
bare Voraussetzung von Intelligenz ist, das heifit die Moglichkeit, gegen Gesetze
zu verstoBen, miisste eingeriumt werden.”® Ist der Roboter aber eine freie Intelli-
genz mit einem freien Willen, sollte er vielleicht sogar eine Personlichkeit entwi-
ckeln, wird es problematisch. Denn wenn man kiinstliche Wesen produziert, die die
psychischen Qualitdten von Menschen besitzen, kommt die Frage auf, ob man sie
noch wie einfache Maschinen behandeln darf. Darf man sie iiberhaupt noch der
Willkiir des Menschen unterwerfen?’' Konnte es vielleicht sogar Roboter geben,
die dem Menschen intellektuell oder moralisch iiberlegen sind?’> Welche Haltung
soll man ihnen gegeniiber einnehmen? Wird die Existenz von Robotern die Gesell-
schaft verbessern?

Die Verbesserung der Gesellschaft im Sinne einer politischen Theorie (in Band
3) war von jeher das Prinzip des utopischen Denkens, das zwar schon in der Antike
bekannt war (siehe Platons Politeia), aber als literarische Gattung erst von Thomas
Morus mit seinem Werk Utopia (1516) begriindet wurde. Zu den Grundlagen der
neuzeitlichen politischen Utopien gehdren Demokratie, Gleichheit an Besitz, Auf-
hebung des Privateigentums, Arbeitspflicht bei wenig Arbeitszeit, eine einheitliche
Staatsreligion.”” Gegen die Theodizee behauptet die Utopie, diese Welt sei nicht
die beste aller moglichen, weshalb wir sie verbessern miissten. Das ,,Unerhorte*

0 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schértl, Wo nie zuvor, 71.
70 Vgl. Lem, Roboter in der Science Fiction, 171.

"' Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schirtl, Wo nie zuvor, 80f.
2 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 74.

" Vgl. Krauss, Geist und Widergeist, 38.

21



I. Einleitung

der ersten Utopien wie Morus’ Utopia, Campanellas Sonnenstaat (1623) oder
Bacons Nova Atlantis (1627) bestand darin, dass die kiinftige menschliche Selig-
keit auBerhalb des biblischen Paradieses angesiedelt wurde.”* Von der Verbindung
von Wissenschaft und Aufkldrung zeigte sich die utopische Literatur des 18. und
19. Jahrhunderts beeindruckt. Im 20. Jahrhundert dagegen ist sie niichterner und
reflektierter geworden. Nach den missgliickten historischen Versuchen, politische
Utopien in die Tat umzusetzen, verkehrte sich die Utopie in die Dystopie. In
George Orwells Roman /984 (1949), der eine Reflexion auf den Stalinismus dar-
stellt, wird ein totalitdrer Staat beschrieben, der mehr als nur Gehorsam fordert,
nidmlich eine absolute Identifikation des Individuums mit der Staatsmacht. Die
Geschichte selbst wird stindig umgeschrieben und die Sprache einem Verstiim-
melungsprozess unterworfen, um die Menschen zu desorientieren und ihnen die
Moglichkeit zu nehmen, sich gegen das System zu wenden. Der Roman Brave New
World (1932) von Aldous Huxley schildert eine Gesellschaft, in der ebenfalls das
Individuum nicht mehr gefragt ist. Die Kinder jener Welt werden in Brutstiitten
geboren und einer kiinstlichen Psychokonditionierung unterworfen, die sie fiir eine
der fiinf Gesellschaftsklassen préidisponiert. Norm der Gesellschaft ist das Gliick
fiir alle, Elend und Krankheit sind verschwunden, ja das Bose angeblich iiberwun-
den.

Die Utopie gehort zum Komplex der politischen Theorie, mit der sich auch jene
Romane auseinandersetzen, die sich mit der heutigen Okologieproblematik
befassen. In John Brunners Roman The sheep look up (1972) ist die gesamte Welt
einer totalen Umweltkatastrophe ausgesetzt. Luftverschmutzung, Olverpestung der
Meere und Kiisten, Vergiftung des Bodens und der Nahrung, langsames Siechtum
der Megalopolen bilden das Thema ebenso wie Massenarbeitslosigkeit, die Aus-
breitung psychischer Krankheiten und der weltweite Kampf um die letzten Roh-
stoffe. Gibt es eine Chance fiir eine Umkehr von einer gesellschaftlichen Entwick-
lung, durch die der Mensch zur Gefahr fiir sich und die ganze Erde wird? Es ist
daher kein Wunder, dass die positiven dkologischen Topoi auf anderen Planeten
angesiedelt werden, etwa in Ursula K. Le Guins Roman The word for world is
forest (1972) oder Alan Dean Fosters Midworld (1975). In diesen Schriften kommt
die Trauer iiber den Verlust einer angeblich urspriinglich harmonischen Beziehung
des Menschen zur Natur zum Ausdruck. Aber auch die Idee des Einklangs des
Menschen mit der Natur ist eine Form von Geschichtsphilosophie. Mit der politi-
schen Theorie schlieft sich der Kreis unseres philosophischen Diskurses und
kniipft wieder an die Geschichtsphilosophie an.

Zunichst aber wollen wir dariiber sprechen, was wir meinen, wenn wir sagen,
dieses oder jenes sei Science Fiction.

4 Vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 83.

22



II. Die Definition der Science Fiction

Ich schreibe immer nur das, was mir Spaf3 macht.
Andere nennen es dann Science Fiction.
Robert Sheckley

In der Science Fiction findet der Glaube des abendléndischen Menschentums an
den faktischen technischen Fortschritt ihre fiktive Erweiterung. In ihr findet die
Sehnsucht dieses Menschentums nach seinem Griff nach den Sternen, nach der
Errichtung einer idealen Gesellschaft oder nach der Begegnung mit Auflerirdischen
ihren angemessenen Ausdruck.

Im folgenden soll zunéchst der Blick auf die Entwicklung der Definition des
Begriffs Science Fiction gelenkt werden. Dabei wird deutlich, wie er im Laufe der
Zeit unterschiedlich betrachtet wurde. In einem nichsten Schritt wird gezeigt,
inwiefern er sich von anderen Begriffen der phantastischen Literatur wie Phan-
tastik, Fantasy oder Utopie, abhebt.

1. Was ist Science Fiction?

Wirft man einen Blick auf das Wort Science Fiction, so fillt zundchst auf, dass
der Begriff aus zwei Teilen besteht, namlich ,,Science* und ,,Fiction*, die in einer
Spannung zueinander stehen. Denn wihrend ,,Science* Sachlichkeit, Niichternheit,
Rationalitit suggeriert, so wird mit ,Fiction* Ergriffenheit, Emotion, Phantasie
assoziiert.! Wie kommen beide also zueinander? Zunichst einmal bedeutet
,.Science” Wissenschaft in einem umfassenden Verstindnis, nicht nur Naturwis-
senschaft. Die Science Fiction gibt zumindest vor, dass zwar viel mit den Erkennt-
nissen gearbeitet wird, die in den Naturwissenschaften erzielt wurden, aber es
spielen auch Erkenntnisse aus den Geistes- und Sozialwissenschaften eine Rolle.
Von diesen her werden fiktionale Geschichten erdacht, in denen Probleme des
Menschen verhandelt werden, die ihn existentiell betreffen und bewegen. Man
konnte sagen: Die Science Fiction hat den Menschen als ihren Mittelpunkt und als
ihr Problem.” Insofern ist Science Fiction eine Form spekulativer Anthropologie.

1972 hat der kanadische Literaturwissenschaftler Darko Suvin Science Fiction
als ,,Literatur der erkenntnisbezogenen Verfremdung*® definiert. Die Science Fic-
tion konfrontiere ein gegebenes normatives System mit einem Standpunkt, der
neue oder andere Normen impliziere. Sie baue eine Spannung auf zwischen dem,
was sei und dem, was sein sollte. ,,Jm 20. Jahrhundert hat sich die SF in die Sphére
anthropologischen und kosmologischen Denkens hinein ausgebreitet, sie ist eine
Diagnose, eine Warnung, ein Aufruf zu Verstindnis und zum Handeln und — am

' Vgl. Barmeyer, Einleitung, 9.
% Vgl. Schwonke, Naturwissenschaft und Technik, 65.
* Suvin, Zur Poetik, 86.

23



II. Die Definition der Science Fiction

wichtigsten — eine Kartographierung moglicher Alternativen.* Suvin betont die
Néhe der Science Fiction zur Philosophie und zur Wissenschaft: ,,[Slie erortert
primér die politische, psychologische, anthropologische Anwendung und Auswir-
kung von Wissenschaft und Wissenschaftstheorie und das Werden oder Nichtwer-
den neuer Wirklichkeit als deren Folge.” Die moderne Science Fiction sei ohne
solche Beziige gar nicht denkbar. Zur Science Fiction gehore des weiteren das uto-
pische Denken, wihrend Suvin das Genre der Fantasy als Teil der Science Fiction
ablehnt.®

Die Definition von Darko Suvin hat die Diskussion um den Begriff der Science
Fiction nachhaltig beeinflusst. Es wurde deutlich, dass es offenbar eine geradlinige
Entwicklung der Science Fiction gar nicht gab. Franz Rottensteiner hat herausgear-
beitet, dass die Science Fiction in ihren Anfdngen ein ,literarischer Schmelztiegel
war, in dem neben dem, was wir heute als Wissenschaft bezeichnen, auch okkul-
tistische und mystische Einfliisse bestanden. Es hatte einen sehr verwickelten Fort-
gang gegeben, denn zu dieser Literaturgattung hatten nicht nur Utopien, Mérchen
und Mythen ihren Beitrag geleistet, sondern auch die wissenschaftlich sich gebir-
dende Quacksalberei, Reiseerzdhlungen, Gespenster- und Gruselgeschichten, Kri-
minalromane und Abenteuerliteratur.” Die Grenzen zwischen den Bereichen, wie
wir sie heute schlieBen, wurden zu Beginn der Science-Fiction-Ara im 18./19.
Jahrhundert nicht gezogen.

Vor iiber 40 Jahren hat Martin Schifer festgestellt, die Definition des Begriffs
Science Fiction sei zum Gegenstand endloser Reflexion geworden. Lange Zeit sei
der Anspruch der Wissenschaftlichkeit in der Science Fiction aufrecht erhalten
worden, doch dem habe nur eine verschwindende Minderheit von Science-Fiction-
Texten gerecht werden konnen. Dabei miisse die Wissenschaftlichkeit als Zweck
statt als Mittel dargestellt werden. Die Wissenschaftlichkeit sei kein Selbstzweck
der Science Fiction, sondern diene der Plausibilitit.® Der Gegensatz der Science
Fiction etwa zur Phantastik bestehe darin, dass die Science Fiction den obligatori-
schen Versuch unternehme, so zu tun, als sei das Geschilderte moglich. Sie soll
also einem gewissen Realismus verpflichtet sein. Dabei war die Science Fiction
trotzdem dem Vorwurf ausgesetzt, sie sei reine Zerstreuungsliteratur und deshalb
nicht ernstzunehmen.” Schifer konstatiert fiir die Science Fiction, sie vollfiihre
einen Spagat zwischen Wirklichkeit und Phantasie. Was der Science-Fiction-Leser
wolle, sei ,,ein Maximum an Plausibilitiit und ein Maximum an Phantastik.“'° Schi-
fer hat auch Kritik an der Definition Suvins geduBSert. Er schreibt: ,,Noch in Darko
Suvins ,Poetik’ der Science Fiction — die doch am Zusammenhang mit der ratio-
nalen Kritik des Bestehenden festhilt — schleicht sich ein Rest literarisch getonter

* Suvin, Zur Poetik, 95.

3 Suvin, Zur Poetik, 99.

% Suvin, Zur Poetik, 100.

7 Vgl. Rottensteiner, Science Fiction, 14f.

8 Vgl. Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 93-98.

° Vgl. Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 102-104.
10 Schifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 106.

24



II. Die Definition der Science Fiction

, Wertfreiheit’ ein, wenn Utopie und ,Dystopie’ einfach zu verschiedenen Formen
,erkenntnisbezogener Verfremdung’ werden, ohne daf} sogleich die Frage nach
ihrer Ausrichtung und Zweckbestimmtheit gestellt wird. BloBe ,Erkenntnisbezo-
genheit’ kann hier als Kriterium nicht geniigen, auler es sei damit der utopische
Impuls gemeint, der den wissenschaftlichen Forschungsdrang einst befliigelte.“'"
Schéfer wirft Suvin zwar vor, eine notwendige, aber keine hinreichende Definition
von Science Fiction geliefert zu haben, aber wir werden sehen, wie schwierig es ist,
diese Forderung umzusetzen.

Reimer Jehmlich hat kritisiert, die Science Fiction besitze keine literarische
Eigengeschichtlichkeit”."* So sei es trotz vieler Versuche immer noch nicht gelun-
gen, eine allgemein iiberzeugende Definition der Science Fiction zu finden. Seiner
Ansicht nach bediirfe es ,,verstdrkter Anstrengungen, die immer noch herrschenden
terminologischen Uberschneidungen und Begriffskollisionen zu beseitigen.” Er
fordert daher zu einer ,.einheitlich fundierten Begrifflichkeit* auf.”® Jehmlich klirt
also Vorbedingungen fiir die Kriterien einer Definition von Science Fiction, um
sich an die Untersuchung des Gegenstandes begeben zu konnen. Die klare Fintei-
lung, die er dann vornimmt, beriicksichtigt aber gerade nicht die innere Vielfalt der
Science Fiction.

Donald T. Martin arbeitet die religiose Dimension der Science Fiction heraus.
Religion und Science Fiction seien einander keine Fremden, vielmehr verarbeiteten
Science-Fiction-Autoren religiose Konzepte."* Obwohl die Science Fiction hiufig
als der Religion feindlich gesonnen erscheine bzw. Science-Fiction-Autoren sich
als religionsfeindlich gebirdeten, finden sich doch christliche Dimensionen unter
der Oberflache der Geschichten, denn das Christentum der westlichen Zivilisation
bilde den Hintergrund jener Schriftsteller. Fiir die meisten von ihnen sei Religion
Aberglaube, den die Regierenden ihren Untertanen von oben auferlegen wiirden.
Asimov etwa thematisiere in der Foundation-Trilogie Religion als ,,Opium des
Volkes*. In Frank Herberts Werk Dune werde Religion als Legitimierung der Fre-
men dafiir gebraucht, einen Kreuzzug zu lancieren, um ihren Fiihrer als Befreier zu
etablieren. Der Autor portritiere mit seinem Roman eine Religion, die sich im
Laufe des Romangeschehens entwickelt. Besonders intensiv werde die Religion in
Walter Millers Roman Lobgesang auf Leibowitz behandelt. Immer wieder seien in
Science-Fiction-Romanen religiose Themen anzutreffen wie Auferstehung, der
Kampf zwischen Gut und Bése, Propheten, Siinde, Niedergang der Zivilisation und
Jiingster Tag. Martin benutzt den Terminus ,hard* im Sinne einer wissenschaft-
lich-technologischen Science Fiction, um diese von der religiosen Science Fiction
oder etwa der Fantasy abzugrenzen."

' Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 235.

12 Jehmlich, Science Fiction, 5.

13 Jehmlich, Science Fiction, 95.

14 Martin, Religious dimensions, 2, mit Verweis auf Theodore Sturgeon, Science Fiction, Morals and
Religion, in: Reginald Bretnor (Hrsg.), Science Fiction. Today and Tomorrow, Baltimore 1974, 112.
15 Martin, Religious dimensions, 2-7.

25



II. Die Definition der Science Fiction

Der 6sterreichische Physiker, Philosoph und Schriftsteller Herbert W. Franke ist
der Ansicht, dass es in der Science Fiction zu allererst um die Zukunft gehe. Es
gebe aber auch Science Fiction, die in der Gegenwart oder gar in der Vergangen-
heit spiele. Hauptsichlich befasse sich die Science Fiction mit den vielfiltigen
Konflikten, die sich aus dem technischen Fortschritt ergiben, wobei sie keinen
Anspruch auf eine Prophezeiung erhben. Anhand von Modellen werde durchexer-
ziert, was sich ergiibe, wenn diese oder jene kiinftige Entscheidung gefillt werde.'®
Vor allem aber leiste die Science Fiction einen Beitrag zur Relativierung unseres
Weltbildes."” Franke definiert kurz und biindig: ,,Science Fiction ist die Schilde-
rung dramatischer Geschehnisse, die in einer fiktiven, aber prinzipiell moglichen
Modellwelt spielen.“'® Durch die Science Fiction entstiinden Konfliktsituationen
neuer Art, es gehe um Auseinandersetzungen mit kiinstlicher Intelligenz, um Kon-
frontationen des Menschen mit Robotern, Cyborgs und AuBerirdischen. Daraus
erwiichsen Gedankenmodelle, die unsere Existenz, unser Denken und Verhalten in
einem neuen Licht erscheinen lieBen."”

Auf diesen Zusammenhang hat auch Karl S. Guthke aufmerksam gemacht. Er
schreibt, dass in vielen Science-Fiction-Romanen theologische Themen behandelt
wiirden. Sie seien wenigstens indirekt religioser Natur, ,.indem sie den Menschen
in jener Bezogenheit auf ein libergreifendes kosmisches, ‘ganz anderes’ visieren,
die auch die Theologie auf ihre Weise zum Gegenstand hat.”* Guthke fragt, ob
Science Fiction Religionsersatz sei oder sein konne. Die Science Fiction sei der
Versuch einer Definition des Menschen. Sie frage nach dem Wesen des Menschen
unter der Bedingung der Mehrheit der Welten,”' also der Moglichkeit, dass sich
noch anderswo im Kosmos intelligentes Leben befindet. So wenig die Science Fic-
tion einen Beitrag zur Erkenntnis der Aliens leiste, so wenig leiste die Theologie
einen Beitrag zur Erkenntnis Gottes, beide aber kdnnten uns etwas zur Erkenntnis
des Menschen mitteilen.”” In der Science Fiction kehrten archetypische Mythen-
Motive wieder wie Weltuntergang, Epiphanie, Wiedergeburt, Ubermensch, Erloser
oder Schutzengel

Als einer der ersten weigert sich Hans-Joachim Schulz, Science Fiction klar und
eindeutig zu definieren. Die Science Fiction als Gattungssystem sei ,,’ multigene-
risch’ und in ihren Realititsbeziigen multifunktional.“** Auerdem hiinge die Defi-
nition eines Begriffs auch von dessen Wahrnehmung ab. So seien etwa in der zeit-

16 Vgl. Franke, Literatur, 106f.

17 Vgl. Franke, Literatur, 110.

18 Franke, Science Fiction — Grenzen und Moglichkeiten, 141.

' Vgl. Franke, Science Fiction — Grenzen und Méglichkeiten, 146.
2 Guthke, Mythos der Neuzeit, 32.

2! vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 144.

22 ygl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 32f.

% Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 37.

24 Schulz, Science Fiction, 5.

26



II. Die Definition der Science Fiction

gendssischen Kritik die Werke Poes, Vernes, oder Wells’ iiberhaupt nicht als
zukunftsweisend erkannt worden.”

Torben Schroder kritisiert den normativen Anspruch von Suvins Definition:
,Der Anspruch, daB jegliche SF intentional der Erkenntnis dient, 146t sich ebenso
schwer halten wie der Anspruch der Wissenschaftlichkeit.“*® Deshalb bietet er eine
Definition an, die von der empirisch erfahrbaren Umwelt des Autors als ,,Nullwelt*
ausgeht, an der die Extrapolationen der Science Fiction ansetzten. Die Science
Fiction sei nicht wissenschaftlich, sondern lediglich wissenschaftsihnlich. Sie biete
immer ein Novum an, das dann wissenschaftlich oder wissenschaftsdhnlich erkliart
werde. Obwohl es eine allgemein anerkannte Definition von Science Fiction nicht
gebe, lieBen sich doch bestimmte Grundmotive nennen wie Kontakt mit Auflerirdi-
schen, Reisen durchs Weltall, Parallel- oder Alternativwelten, Zeitreisen, Apoka-
lypsen oder einfach nur technisch-wissenschaftliche Verinderungen — Einteilun-
gen, die als idealtypisch zu verstehen seien.”” Schroder gibt zu bedenken, dass
Science Fiction ein Denkmodell sei, das kein explizites kiinftiges Wissen produ-
ziert. ,,Da die Zukunft etwas Ungewisses ist, bleibt dem SF-Autor keine andere
Moglichkeit, als sich seines Wissens iiber die Gegenwart zu bedienen und die
Geschichte mit Hilfe von Symbolen zu vermitteln, die vom Rezipient entschliisselt
werden konnen.“* Das Ungewohnliche, Absurde, Abseitige, Phantastische zu den-
ken, miisse, wenn es als Denkmodell genutzt werden solle, aber auch in sich stim-
mig sein.”’ In Romanen wie Brave New World oder 1984 gehe es nicht um eine
realistische Extrapolation damals aktueller Forschung, sondern um die Auswirkun-
gen technischer Entwicklungen auf soziale Organisationen. Science Fiction sei hier
ein sozial- und kein naturwissenschaftliches Experiment.”® In der verfremdeten
Darstellung der Nullwelt liege ein Potential zur Gesellschaftskritik, dessen Grund-
lage die Science Fiction als Denkmodell sei.”'

Die Science Fiction ist ein literarisches und damit kulturelles Phiinomen. Da wir
uns als Philosophen auch mit der Geschichte der Science Fiction als einem mitt-
lerweile kulturgeschichtlichen Phénomen befassen, hat vor einiger Zeit Roger
Luckhurst einen solchen Zugang vorgeschlagen. Er schreibt, eine Kulturgeschichte
situiere die Texte der Science Fiction in ein breites Netzwerk von Kontexten sowie
verschiedener Wissenschaften. Ein kulturhistorisches Verstidndnis lese den Roman
also nicht nur historisch als einen Beitrag dazu, unter welchen Bedingungen die
Science Fiction die eigene Zeit und ihre Fragen passiv reproduziere, sondern auch
als eine Art und Weise, wie sie selbst aktiv Geschichte ,,mache‘ und ,,neu mache*.
Eine Kulturgeschichte der Science Fiction leiste einen Beitrag zur Geschichte der
Konstitution des modernen Subjekts. Nach Luckhurst ist Science Fiction eine Lite-

2 Vgl. Schulz, Science Fiction, 12.

26 Schrder, Science Fiction als Social Fiction, 9.

2 Vgl. Schroder, Science Fiction als Social fiction, 14-19.
28 Schréder, Science Fiction als Social fiction, 41.

» Vgl. Schroder, Science Fiction als Social fiction, 50.

30 Vgl. Schroder, Science Fiction als Social fiction, 55.

3 Vgl. Schroder, Science Fiction als Social fiction, 58.

27



II. Die Definition der Science Fiction

ratur technologisch saturierter Gesellschaften, ein Genre, das erst relativ spét in der
Moderne habe auftauchen koénnen, da es um das Einwirken von Technologie auf
das kulturelle Leben und die menschliche Subjektivitit gehe. Die Moderne
beschleunige den gesellschaftlichen Wandel und transformiere die Rhythmen des
tiglichen Lebens.” Die Science Fiction werde zur wertvollen historischen Res-
source in der Erforschung des Zusammenhanges von Aspekten der Modernitit. Die
Mechanisierung aller Lebensbereiche durchdringe auch die intimen Sphiren des
Menschlichen und greife auf das Zentrum der menschlichen Psyche iiber.”

Simon Spiegel geht in seiner Definition des Science-Fiction-Begriffs von dem
Wort ,,phantastisch® aus, das als Oberbegriff fiir Mirchen, Fantasy, Science Fiction
oder Spukgeschichten verwendet werde.** Mit Suvin ist er der Ansicht, ,,dass ein
Novum naturwissenschaftlich legitimiert, also prinzipiell nicht unméglich ist.**
Wihrend die Nova der Science Fiction wissenschaftlich begriindbar seien, sei die
Magie des Mirchens das nicht. Allerdings sei vieles in der Science Fiction eben-
falls wissenschaftlich nicht haltbar. Von der Idee, Science Fiction miisse wissen-
schaftlich sein, sei man in der SF-Forschung inzwischen ohnehin abgekommen.*®
So habe etwa die britische Science Fiction der sogenannten New Wave in den
1960ern mit Wissenschaft eigentlich nichts mehr zu tun,37 zumindest, wenn man
damit die Naturwissenschaften oder die Forderung nach stringenter Logik meine.
,»Wissenschaftliche Akkuratesse taugt also nicht als Definitionsmerkmal fiir SF,
doch wire der Umkehrschluss, alle SF sei per se unwissenschaftlich, ebenso
falsch.“*® Uberdies werde behauptet, die Geschichten der Science Fiction spielten
in der Zukunft, so Spiegel, wie die Romane der Alternativwelten aber zeigten,
miisse dies nicht der Fall sein.”” Die Verfremdung in der Science Fiction, von der
Suvin gesprochen habe, sei deshalb fundamental fiir die Science Fiction, weil die
Beschaffenheit der Welt als historisch bedingt angesehen werde.* Damit also sei
die Science Fiction immer in unserer Welt verortet, auch dann, wenn es sich um ein
Geschehen in einer Alternativwelt handele, weil das Geschehen in unserer Welt die
Grundlage fiir das Alternativgeschehen bilde. ,,Gerade weil die SF eine Verbin-
dung zwischen empirischer Realitdt und fiktionaler Welt suggeriert, wirkt bei ihr
die Verfremdung erkenntnisfordernd.“*' Dabei sei zu beachten, dass die Science
Fiction viel zu vielfiltig und disparat sei, um sich auf irgendwelche Kernaussagen
reduzieren zu lassen.*” Spiegel fiihrt die Definition Suvins weiter aus. Fiir die fik-
tionale Welt gelte ndmlich nach Suvin, dass wir Handlungen, Gegenstinde oder

32 Luckhurst, Science Fiction, 2f.

33 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 4.

3 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 29f.
35 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 43.

3% vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 43f.
37 Vgl. Westfahl / Slusser (Hrsg.), Science Fiction and the two cultures, 5.
3 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 46.

¥ Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 47.
0y ol. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 52.
*! Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 53.

2 ygl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 101.

28



II. Die Definition der Science Fiction

Figuren, die unserem Alltagswissen widersprichen, nicht einfach als ,unwahr’
bestimmen, sondern dass wir stattdessen eine neue, in sich konsistente Welt ent-
wiirfen. Dabei gelte, dass immer dann, wenn unsere Informationen tiber die fiktio-
nale Welt von unserem Wissen abwichen, sie unsere Konstruktionsleistung antrie-
ben, wobei unsere Erfahrungswelt dabei als Auffangnetz fungiere.”® Auf formaler
Ebene ,,macht die SF nicht das Vertraute fremd, sondern das Fremde vertraut.***
Suvin habe vom ,,Zusammenprallen widerspriichlicher Elemente auf der Hand-
lungsebene**’ gesprochen, etwa von einem Schiff in der Wiiste. Dinge seien also
an Orten, wo sie nicht sein konnen, und diese Begebenheit werde realistisch darge-
stellt. ,,Die Verfremdungswirkung der SF beruht [...] auf der Naturalisierung des
Wunderbaren.“*® Die Science Fiction tue so, als sei das Novum normal und plausi-
bel.”” Der Science Fiction gehe es als erkenntnissteigerndem Modus darum, ein
tieferes Verstindnis der Welt zu ermdglichen. Sie bestehe in nichts anderem als in
Varianten und Modifikationen der Referenzwelt und gleiche dem Gedankenexpe-
riment, das mit fiktiven Annahmen ein neues Licht auf die Wirklichkeit werfe.*
Die Science Fiction bringe unsere Selbstverstdndlichkeiten ins Wanken. ,,Den Nut-
zen, den es [das Gedankenexperiment] mit sich bringt, besteht nicht in einem
Gewinn an Kenntnis von bislang Unbekanntem, sondern in einem Verlust an bis-
lang selbstverstindlichen theoretischen Voreingenommenheiten.**

Jiingst hat John Rieder in der Diskussion um den Begriff Science Fiction auf
das Problem der Historizitit von Begriffen aufmerksam gemacht. Offenbar scheine
ein historischer Zugang zu einem Genre eine fixe Definition zu unterminieren. Den
Akt des Definierens von Begriffen hilt er fiir unangemessen, um Genres in ihrem
historischen Prozess gerecht werden zu konnen. Diese seien vielmehr fluid. Auch
die Science Fiction sei ein historisches Phanomen und unterliege daher Verédnde-
rungen.” Ein Zugang zur Science Fiction miisse daher ein historischer sein und
kein formaler. Denn ein formaler Zugang kdnne nur entscheiden, ob eine Erzih-
lung ein legitimes Mitglied des Genres sei oder nicht, wihrend ein historischer
Zugang danach frage, inwiefern der Genre-Einschluss oder -Ausschluss eines
Textes den Begriff des Genres selbst modifiziere. Das zeige sich zum Beispiel
daran, dass sich kein konkreter historischer Anfang der Science Fiction nachzeich-
nen lasse. Der Begriff selbst scheine zerfasert zu sein, weshalb Rieder fiir Wittgen-
steins Kategorie der Familiendhnlichkeit votiert.”' Der Begriff Genre basiere auf

* Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 132f.

a4 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 205. Dieser Satz erinnert an Franz Werfels Satz ,,Die
Fremde, die in die Heimat kommt, macht sich selbst nicht heimisch, die Heimat aber fremd.* aus
seinem Roman Stern der Ungeborenen, 158. Vgl. dazu auch Nielen, Motive, 1 u. 14-20.

3 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 206.

% Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 207.

7 vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 211.

8 Val. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 243f.

* Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 244 mit Hinweis auf R. Pfaller, in: Macho / Wun-
schel, Science & Fiction, 267.

3 ygl. Rieder, On Defining SF, 191f.

51 vgl. Rieder, On Defining SF, 193f.

29



II. Die Definition der Science Fiction

Wiederholung und sei deshalb dem Begriff Ursprung entgegengesetzt. Daher solle
es nicht um die Suche nach einem Ursprung der Science Fiction gehen, sondern um
die Beobachtung von Zuwichsen, Wiederholungen, Echos, Imitationen, Anspie-
lungen, Identifikationen und Unterschieden, die ein Netz von Ahnlichkeiten bilde-
ten.”> Als Shelley Frankenstein geschrieben habe, habe es keine Science Fiction
gegeben. Der Punkt sei der, dass das Auftauchen von Science Fiction weder etwas
mit dem ersten Auftauchen eines bestimmten formalen Typs zu tun habe noch mit
dem erstmaligen Erscheinen des Begriffs Science Fiction, sondern mit dem Auf-
tauchen eines Systems von Gattungsidentitdten, das verschiedene Begriffe artiku-
liere, die sich um ,,Science Fiction® bildeten.” Die Vielfalt der Definitionen reflek-
tiere keine breitgeficherte Konfusion dariiber, was Science Fiction sei, sondern
stamme von der Vielfalt der Motive, die in den Definitionen zum Ausdruck
kimen.™*

In seinem Buch Archaeologies of the Future (2005) hat der amerikanische Phi-
losoph und Science-Fiction-Theoretiker Frederic Jameson den Begriff des Fort-
schritts analysiert und die Science Fiction in einen Zusammenhang mit dem histo-
rischen Roman gestellt. Die ,,Idee* des Fortschritts sei ein narrativer Modus, &hn-
lich wie die Phantasien in Freuds Konzeption des Unbewussten. Wir miissten dem
Reflex widerstehen, zu meinen, dass die narrativen Phantasien, die sich ein Kol-
lektiv iiber seine Vergangenheit und seine Zukunft erzihlt, ,,bloB* mythisch,
archetypisch und projektiv seien und ,,Konzepten* wie Fortschritt oder zyklische
Wiederkehr gegeniiberstiinden, als seien letztere objektiv nachweisbar. Die narrati-
ven Kategorien seien selbst mit Widerspriichen befrachtet: um einen Sinn einer
Totalitdt von Erfahrung zu projizieren, miisse eine Erzdhlung Anfang, Ende und
Struktur haben, aber die Vision einer Zukunft konne kein punktuelles Ende haben.
Diese Erzdhlungen seien ein unbewusstes Gesellschaftskonstrukt; sie existierten
nirgends in ,.empirischer” Form und miissten deshalb auf der Basis empirischer
,,Lexte aller Art rekonstruiert werden, so wie das individuelle Unbewusste durch
,,lexte wie Triaume, Werte, Verhalten oder freie Assoziationen rekonstruiert
werde. Es sei ein Fehler, die Science Fiction an der ,,hohen Literatur messen zu
wollen. Vielmehr sei sie ein Subgenre mit einer komplexen und formalen
Geschichte ihrer selbst und ihrer eigenen Dynamik und stehe in einer dialektischen
Beziehung zur Hochkultur bzw. zur Moderne. Das Modell fiir Jamesons Analyse
gibt Georg Lukdcs mit dem Werk Der Historische Roman (1936) ab. Als das Be-
wusstsein fiir Geschichte in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts aufgekommen
sei, sei der erste historische Roman entstanden (etwa die Romane Walter Scotts).
Solche Romane hielten die Vergangenheit fiir ebenso essentiell wie die Gegenwart.
Thre Autoren hitten noch nicht gesehen, dass die Wahrnehmung der Zeit nichts

32 ygl. Rieder, On Defining SF, 196.

3 Vgl. Rieder, On Defining SF, 200, mit Hinweis auf: Carolyn R. Miller, Genre as social action, in:
A. Friedman / P. Medway, Genre and new rhetoric, London 2000, 67-78.

* Vgl. Rieder, On Defining SF, 204.

30



II. Die Definition der Science Fiction

Objektives sei.”” Lukacs habe nicht nur einen Sinn fiir die historische Bedeutung
des Auftauchens dieses neuen Genres, sondern auch fiir die Historizitit dieses Gen-
res selbst gehabt. Die Vergangenheit werde ihrer Notwendigkeit entleert und auf
viele glinzende Bilder reduziert. Das Historische werde durch das Nostalgische
ersetzt. Die Verfliichtigung dessen, was einst die nationale Vergangenheit gewesen
sei, gehe einher mit dem Verschwinden der Historizitdt vor der heutigen Konsum-
gesellschaft mit ihrer medialen Erschopfung der Vergangenheit. Eine kiinftige
Generation konnte sogar fragen: Wer war nochmal Hitler?*® Der historische Roman
sei der Vorldufer der Science Fiction, insofern nun das, was auf die Vergangenheit
angewendet worden sei, nun auf die Zukunft extrapoliert werde. Im allgemeinen
glaube man, dass der konventionelle Realismus der Science Fiction darin bestehe,
dass ihre ,,Gegenwart” eine mogliche oder denkbare einer nahen oder fernen
Zukunft sei. Wenn die technologische Entwicklung ein solches Tempo erreicht
habe, dass der ,,Zukunftsschock® zur tdglichen Erfahrung werde, dann habe die
Science Fiction die Funktion, ihre Rezipienten an die rapiden Innovationen zu
gewoOhnen. Sie trainiere den Organismus dafiir, das Unerwartete zu erwarten. Aber
Jameson akzeptiert diese Sichtweise auf die Science Fiction nicht. Diese Ideen
seien selbst schon historisch. Die besondere Utopie der Zukunft habe sich blof als
Zukunft eines Momentes herausgestellt, der nun unsere Vergangenheit sei. Der
narrative Apparat der Zukunft sei komplexer geworden als diese selbst. Die
Science Fiction gebe uns keine Bilder der Zukunft, sondern restrukturiere die
Erfahrungen unserer eigenen Gegenwart.”’” Mit anderen Worten: An der Science
Fiction interessiert uns nicht, wie sie sich die Zukunft auf diese oder jene Weise
vorstellt, sondern warum sie das so tut, wie sie es tut, insofern sie eine Extrapola-
tion der zeitgendssischen Kultur ist.

Beziiglich des Problems von Definitionen hat der Philosoph Otto Friedrich
Bollnow zum Stichwort Religion einmal geschrieben, dass hier seit Jahrzehnten ein
Kampf stattfinde, der nicht zur Ruhe komme. Und dieser Kampf hat meines
Erachtens dieselben Griinde wie im Fall der Science Fiction. Bollnow schreibt:
,,Bin gutes Beispiel fiir die Struktur religionswissenschaftlicher Begriffe ist schon
der nicht enden wollende Streit um den Begriff der Religion. Man quilt sich seit
Jahrzehnten mit der Schwierigkeit, daf es nicht gelingen will, sich auf eine befrie-
digende Definition der Religion zu einigen. In Wirklichkeit ist aber gerade die
Erfolglosigkeit dieser Bemiithungen der einsehbar notwendige Ausdruck der Sache
selbst. Es gibt keine Definition der Religion, und wenn man je glaubte, eine gefun-
den zu haben, so wire das der sichere Beweis dafiir, dafl man das Ziel verfehlt und

3 ygl. Jameson, Archaeologies of the Future, 282-284.

% In diesem Zusammenhang ist in Deutschland zu beobachten, dass trotz endloser Debatten iiber die
Nazizeit im Schulunterricht, oder vielleicht sogar deshalb, das historische Bewusstsein fiir diese Zeit
abgestumpft ist, und viele Schiiler einstige Nazi-Gro8en wie Julius Streicher, Roland Freisler oder
Reinhard Heydrich tatsdchlich nicht mehr kennen.

37 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 285-287.

31



II. Die Definition der Science Fiction

selber erstarrt ist.*“*® Bollnow fiihrt weiter aus, dass dies nicht bedeute, man miisse
sich mit unklaren Begriffen begniigen; vielmehr solle eine Bestimmung des Be-
griffs auf andere Weise erfolgen, ndmlich in der Weise eines hermeneutischen Ver-
fahrens, dass dialektisch von einem gewissen Vorverstindnis ausgehe und den
Gegenstand so niher zu bestimmen suche, ohne je zu einem Abschluss zu kom-
men.”” Bollnow votiert hier wie John Rieder fiir Wittgensteins Begriff der Famili-
endhnlichkeit, der ,,sehr gliicklich das begrifflich kaum zu fassende Verhiltnis
bezeichnet, wie sich ein Gleiches, hier die verschiedenen Religionen, in verschie-
denen Ausprigungen offenbart, ohne daB es gelingt, diese Ahnlichkeit in inhaltlich
faBbaren Unterschieden und Gemeinsamkeiten zu bestimmen.“® So wie Religion
ist auch Science Fiction offensichtlich ein fluider Begriff. Er ist historisch gewach-
sen, und er wird weiter wachsen, denn er ist ein Phinomen, das Wertungen und
Verinderungen unterliegt.

In seinem Werk Glanz und Elend der Philosophie hat uns Stefan Diebitz
Erhellendes iiber den Begriff der Definition gesagt, das uns auch fiir den Begriff
der Science Fiction weiterbringt. Diebitz schreibt, dass Undeutlichkeit, Unschirfe
und Vagheit iiberhaupt zum Wesen des Denkens gehorten. Diebitz kritisiert die
Definitionswut der analytischen Philosophie; sie schieBe am Ziel vorbei. ,,Es ist das
Wesen des Denkens — allen Denkens —, dass seine Genauigkeit niemals die
Genauigkeit der Mathematik erreicht. Je weiter ein Begriff in das Leben hinaus-
strahlt, desto weniger scharf umrissen kann er sein.“®" Schon Kant habe das Irratio-
nale im Erkenntnisprozess entdeckt und in den 1760er Jahren gegen die Abgemes-
senheit genau bestimmter Begriffe gewettert. Kant habe klar zwischen Philosophie
und Mathematik unterschieden: ,,Die Begriffe der Mathematik sind gemacht, jene
der Philosophie gegeben.“®> Ebenso habe er zwischen Klarheit und Deutlichkeit
differenziert. Wihrend die Klarheit auf die Definition eines Begriffes ziele, bestehe
die Deutlichkeit in der Zusammensetzung der Vorstellungen.”® Die Termini der
Mathematik wiirden willkiirlich gewihlt, die Begriffe der Philosophie dagegen
wiirden uns vom Leben vorgegeben; das Leben aber lasse sich nicht fassen, wes-
halb seine Begriffe unbestimmt und verworren seien.**

Diebietz kommt deshalb zu dem wichtigen Schluss, dass diese Bewegtheit des
Lebens mehr oder weniger im Fliissigen der Begriffe gespiegelt werde. ,,Dem Phi-
losophen kommt es auf das Fliissige an, und so muss das Gegenteil zu ihm ,das
trockene Ich’ sein.“® Statt einen Begriff vorschnell zu definieren, was auf eine

8 Bollnow, Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, 233f.

% vgl. Bollnow, Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, 234.

% Bollnow, Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, 234f.

%! Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 19.

2 Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 25.

% Vgl. Diebitz, Glanze und Elend der Philosophie, 27, mit Hinweis auf Kant, Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht, 137f. §5.

% Vgl. Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 28.

% Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 34.

32



II. Die Definition der Science Fiction

nichtssagende Nominaldefinition hinauslaufe, so Diebietz, solle man einen Begriff
vorldufig in seiner Unbestimmtheit stehen lassen und einfach seine Beziehungen zu
den anderen entwickeln, das heif3t ihn anzuwenden — genauso als ob er bereits defi-
niert und als Beziehungspunkt fixiert wire.®

Die Vagheit der Begriffe, die flieBende Sphére ihrer Anwendung, ist also kein
Makel. Der Begriff der Science Fiction ist nicht nur in sich schwammig, sondern
dndert sich auch durch seinen Gebrauch in der Literaturgeschichte selbst. Der Be-
griff wandelt sich, wichst und nimmt durch die Verwandlung eine andere Gestalt
an, ohne seinen Kern zu verlieren.

Zumindest konnen wir jetzt sagen, dass wir keinen Beginn der Science Fiction
klar und deutlich festmachen konnen. Jeder Anfang wire ein willkiirlich gewéhlter.
Irgendwann ist Science Fiction entstanden, aber niemand kann sagen, hier an die-
sem Punkt, denn dazu miisste man sich bewusst sein, dass eine neue literarische
Gattung intentional gesetzt wurde. Das ist aber nicht der Fall. Science Fiction ist
vielmehr etwas Gewachsenes. Irgendwann wurde erkannt: da ist etwas Neues ent-
standen. Ahnlich wie neue Religionen sich herausbilden, die erst in der Retrospek-
tive gesehen eine Setzung erfahren, aber als solche Neugriindungen nicht geplant
waren.

Science Fiction ist nicht an einem bestimmten Roman oder einer bestimmten
Erzidhlung festzumachen, auch nicht an einem bestimmten Autor, sondern ihr
Anfang ist flieBend. Bestimmte gesellschaftliche, wissenschaftliche Fundamente
mussten gegeben sein, aus denen dann Science Fiction als eine Mdglichkeit zu
denken, zu schreiben, zu experimentieren, sich entwickelte. Erst in der Nachschau
wird sichtbar, ja, kann erst sichtbar werden, wann Science Fiction begann. So wie
zum Beispiel die Romantik aus der Klassik hervorging, kam Science Fiction auf:
aus einem merkwiirdigen Zusammenspiel von Aufklirung und Romantik, Aufkla-
rung und Phantastik. Grundlegend war zunichst das aufgeklérte, wissenschaftliche
Weltbild; die Idee, dass der Mensch die Welt verandern kann, und letztlich auch
sich selbst. Die Fiktionalitédt der Science Fiction veridndert unsere Realitét. Stefan
Diebitz konstatiert, man solle einen Begriff in seiner Unbestimmtheit stehen lassen
und seine Beziehungen zu den verwandten Begriffen entwickeln. Genau das wollen
wir nun unternehmen, indem wir die Grenzen der Science Fiction zur Phantastik,
zur Utopie und zur Fantasy ausloten.

2. Die Grenze zur Phantastik

Oft wird der Begriff Science Fiction mit anderen Formen der phantastischen
Literatur in einem Atemzug genannt: Phantastik, Fantasy, Utopie, oder auch
Mythos und Mirchen. Dabei wird der Begriff Phantastik zum einen als Oberbegriff
fiir die anderen hier genannten Literaturformen verwendet, zum anderen aber auch
als eine Literaturgattung, der nur ganz spezielle Eigenschaften zugehoren. Es han-

66 Vgl. Diebitz, Glanz und Elend der Philosophie, 64, mit Hinweis auf: Nicolai Hartmann, Systemati-
sche Methode, in: Kleinere Schriften, Bd. III, Berlin 1958, 22-60, hier: 46.

33



II. Die Definition der Science Fiction

delt sich dabei um Geschichten, die in unserer realen Welt spielen, diese aber durch
bestimmte Effekte seltsam verzerrt erscheinen oder Rezipienten und Figuren in
einem Schwebezustand zwischen Realitdt und Imagination versetzen. So gesehen
konnten dann etwa die Werke von Edgar Allan Poe, Franz Kafka oder Jorge Luis
Borges als ,,Phantastik* aufgefasst werden. ,,.Das Phantastische als das Unmdogli-
che, Gegenrationale und Irreale kann trotz seiner Aufkiindigung der fiktionalen
Darstellungsregeln und der versuchten Desintegration des Bestehenden nicht ohne
die Welt des Realen, Moglichen, Rationalen bestehen. Und dennoch gelingt es ihm,
diese parasitire Abhingigkeit offen auszulegen.“”’” Die Phantastik ist nach Renate
Lachmann ein ,,Gegenprojekt zum kulturellen Gedichtnis und dessen festveran-
kerter Imaginationstradition®, sie sei ein Reprdsentationsmodus des Noch-Nicht-
Gesehenen und Noch-Nicht-Gedachten.®® Auch der Begriff der Phantastik ist in der
Literaturwissenschaft kontrovers diskutiert worden.

Franz Kafkas Erzdhlung Die Verwandlung spielt in unserer ganz normalen
Welt, in der die Verwandlung eines Menschen in einen Kifer einen verfremdenden
Effekt darstellt. Korperlich wird der Protagonist Gregor Samsa zum menschengro-
Ben Insekt, wihrend er geistig und emotional ein Mensch bleibt. Und bei dieser
Verwandlung handelt es sich nicht um einen Traum. Merkwiirdig ist auch die
Reaktion seiner Familie, die ihn nicht mehr wie einen Menschen, sondern wie ein
Tier behandelt und kein Mitgefiihl zeigt.”” Dass diese Erzihlung der Phantastik
angehort, steht auBer Frage, aber ist sie Science Fiction?

Der Science-Fiction-Autor und -Theoretiker Stanistaw Lem scheint den Begriff
des Phantastischen als Oberbegriff zu verwenden, der dann auch fiir die Science
Fiction Giiltigkeit besitzen soll. Lem teilt die phantastische Literatur in drei Teile,
und definiert die Science Fiction wie folgt: ,,(1) Entweder redet die Science Fiction
dariiber, was sich im realen Kontinuum ereignen kann (in der Zukunft) oder ereig-
nen konnte (in der Vergangenheit), und dann versucht sie, ein Hypothesen aufstel-
lender Zweig der realistischen Literatur zu werden, oder (2) eroffnet sie ein Spiel
nach ganz autonom aufgestellten Regeln, welche sich beliebig von den Regeln
unterscheiden konnen, denen unsere Welt unterworfen ist.”’® Seien friiher, so Lem,
Tatsachenwelt und fiktive Welt streng auseinandergehalten worden, so versuche
die Science Fiction, sie zusammenzudenken. ,,Das Universum der Tatsachen und
das Universum der denkbaren Dinge bildeten gestern zwei separate, gegeneinander
hermetisch abgeschlossene Riume. Heute aber bildet das Reich der Tatsachen und
dieses zweite, das Universum der denkbaren Dinge, ein kompliziertes System.
Denn ein Teil dieser zweiten Menge bewegt sich in eine Richtung, welche mit dem
Universum der Tatsachen in der Zukunft kollidieren wird.””' Lem durchdenkt also

7 Lachmann, Erzihlte Phantastik, 10.

68 Vgl. Lachmann, Erzihlte Phantastik, 11.

% Vgl. dazu Karlheinz Fingerhut, Die Verwandlung, in: Michael Miiller (Hrsg.), Interpretationen.
Franz Kafka. Romane und Erzéhlungen, Stuttgart 2003, 42-74.

70 Lem, Roboter in der Science Fiction, 168.

7 Lem, Roboter in der Science Fiction, 169.

34



II. Die Definition der Science Fiction

das bereits oben angesprochene Problem, dass Dinge, die in der Vergangenheit
noch als ,,phantastisch galten, spiter Wirklichkeit wurden. Nach Lem miissten in
der Science Fiction Werke, die fiir immer unméglich seien, unterschieden werden
von solchen, die im Prinzip realisierbar seien.”” In Bezug auf das Phantastische dif-
ferenziert er zwischen irrealen Objekten des von ihm so bezeichneten Kollektiv-
bewusstseins”> von solchen, die sich jemand nur ausgedacht habe. So seien zum
Beispiel Zwerge als kleine, birtige Minnlein Teil des Kollektivbewusstseins, wih-
rend eine fliegende Schnecke nur erdacht worden sei. Einen weiteren Orientie-
rungspunkt betrachtet er in der probabilistischen Gradation phantastischer Objekte:
Lem glaubt nicht an real existierende Zwerge, hilt dagegen die Existenz von Jupi-
terbewohnern nur fiir extrem unwahrscheinlich.”* Hier macht Lem jedoch einen
Denkfehler, denn die beiden Phidnomene lassen sich nicht in dieser Form verglei-
chen. Zwerge gehoren eindeutig in die Welt der Phantasie, nicht in unsere wissen-
schaftlich-empirische Welt. Zwar schitzt Lem Jupiterbewohner als unwahrschein-
lich ein, wie er selbst sagt, so doch immerhin fiir moglich. Aber genau hier wech-
selt Lem die ontologische Ebene. Denn die Moglichkeit der Existenz von Jupiter-
bewohnern muss er ja fiir die wissenschaftlich-empirische Ebene annehmen bzw.
einrdumen, nicht fiir die Ebene der Phantasie. Aber nur dort, und eben nicht auf der
wissenschaftlich-empirischen Ebene, sind Zwerge zu finden. Nun erkldrt Lem
weiter, dass auch religioses Schrifttum nicht phantastisch sei. Ahnlich gelte fiir die
idealen Objekte der Mathematik wie Kreise, Punkte, Geraden oder Kugeln, dass
diese ebenfalls nicht phantastisch seien, nur weil sie nicht real existierten. Lem
nennt diese Objekte transzendent.” Liest man Lem aufmerksam, wird klar, dass er
eine Unterscheidung zwischen Phantastik und Science Fiction nicht zieht. Er macht
sich auf die Suche nach Paradigmata fiir eine Science Fiction,”® meint damit jedoch
nur bestimmte Themengebiete (praktische Utopien, Kontakt mit AuBerirdischen,
technologische Fragen). Utopie wie Science Fiction sind bei Lem lediglich Spiel-
arten phantastischer Literatur. Lem will die ,,Seinsstrukturen der Fantasy, die er
hier ins Spiel bringt, und der Science Fiction mit den Strukturen der realen Welt
vergleichen. Man diirfe die unterschiedlichen fiktionalen ,,Welten* nicht mit ihren
Themen verwechseln. Deshalb ist fiir Lem die Science Fiction eine ,,nichtmérchen-
hafte Phantastik®. In der Science Fiction gebe es keine Magie und keine Wunder,
in ihr sei alles ,natiirlich“.” Die Ontologie der ,,wissenschaftlichen Phantastik*,
also der Science Fiction, imitiere die Ontologie der natiirlichen Welt, sie verfremde
sie zwar, doch das Bizarre des Universums hinterlasse bei der Ontologie der

IS Vgl. Lem, Roboter in der Science Fiction, 169.

7 Dieser Begriff stammt aus der Analytischen Psychologie C.G. Jungs, ob Lem diesen Begriff im
Jungschen Sinne verwendet, kann ich nicht sagen, ist aber fiir unseren Sachverhalt hier nicht ent-
scheidend.

™ Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 6.

> Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 7.

" Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 224.

" Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 90.

35



II. Die Definition der Science Fiction

Science Fiction keine Kratzer.”® Mit anderen Worten: die Verfremdung der Welt
spielt sich im Rahmen unserer wissenschaftlich-empirischen Realitit ab.

Immer wieder aber bringt Lem Werke ins Spiel, die einer Phantastik angehéren,
die nicht Science Fiction ist, so etwa Romane von Anatole France, Franz Kafka
oder Jorge Louis Borges. Lem schreibt, dass etwa in dem Roman Thais von Ana-
tole France die Rollen von Heiliger und Siinderin vertauscht wiirden. Das Rochade-
Prinzip von Siinde und Frommigkeit eskaliere im nidchsten Roman Frances Der
Aufstand der Engel. ,Man wird Gott oder Teufel in Abhingigkeit davon, wo man
sitzt, und nicht in Abhéngigkeit davon, wer man essentiell ist.* Satan stiirze Gott
und werde Gott; Gott werde gestiirzt und zum Satan, was zu einer ,,Karussell-
Metaphysik* fiihre.”” Welche Struktur ein Werk habe, ,.dessen strukturelle Paradig-
men nicht nachweisbar sind,” das sei ein Spiel.** Lem vergleicht die Methodik der
Science Fiction mit der der sogenannten realistischen Literatur.

»Was in einem realistischen Werk den Kausalzusammenhang der menschlichen
Schicksale darstellt, was in einem psychologischen Werk das Skelett der Gedanken
ist, die die Veridnderlichkeit der Assoziationen im Bewuflltseinsstrom eines Men-
schen verwalten, was in einer Ausfiihrung zu einem abstrakten Thema dessen
logisch-begrifflichen Kern darstellt, das ist in einem ,leeren’ phantastischen Text
seine topologische Struktur der Ereignisse, die dem Leser als Zusammenstof3 zweier
gegenliufiger, miteinander kimpfender Logiken priisentiert wird.“®'

Die einfache Inversion etwa sei ein Kunstgriff, der in der Science Fiction haufig
anzutreffen sei: etwas, was fiir uns gewohnlich sei, sei fiir andere ungewohnlich
und umgekehrt. Also mache man das Ungewohnliche zum Gewdhnlichen.* So
werde etwa in Kafkas Prozefs gerade die Schuldlosigkeit als Schuld verfolgt. ,,Eine
Inversion besteht schon darin, da Herr K., als er angeklagt wird, nicht weil3, wes-
wegen; dies ist bereits eine Umkehrung der Norm.“** Je linger man nicht wisse,
wie die Anklage laute, desto unfassbarer werde die Weigerung, Erkldarungen
abzugeben. Dies zwinge unsere Gedanken dazu, immer groflere Vermutungen zu
erdenken, bis man erkenne, dass Herr K. nur insoweit schuldig sei, als er iiberhaupt
existiert.?* In diesem Roman konne man sich nicht nach »auBen* begeben, um un-
verriickbare Bedeutungen festzumachen.® Das heiBt aber mit anderen Worten, dass
Kafkas Prozef3 nicht zur Science Fiction gehort. Lem zufolge seien Allegorie,
Parabel oder Groteske im Grunde keine Science Fiction, weil sie wissenschaftlich
nicht untermauert wiirden. Das heif3t, ,,die Erzihlung Kafkas iiber die Verwandlung
eines Menschen in ein Insekt ist kein Werk der SF.<®¢

"8 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 98.

" Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 251-253, zit. 252.
80 vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 254.

81 L_em, Phantastik und Futurologie I, 255.

82 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 257.

83 Lem, Phantastik und Futurologie I, 275.

8 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 275.

85 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 276f.

86 Lem, Roboter in der Science Fiction, 170.

36



II. Die Definition der Science Fiction

An dieser Stelle miissen wir uns fragen, inwiefern das Werk des Autors Philip
K. Dick, das gelegentlich mit dem Kafkas in einem Atemzug genannt wird, eigent-
lich Science Fiction ist. Im 6ffentlichen Diskurs wird Dick stets als Science-Fic-
tion-Autor bezeichnet, dariiber sind noch nie Zweifel laut geworden. Selbst Lem
hat Dick als einen der wenigen Science-Fiction-Autoren von Rang bezeichnet.”
Aber ist Dick ein Science-Fiction-Schriftsteller? Es ist bedauerlich, dass Lem, der
Kafkas Verwandlung und Prozefs nicht fiir Werke der Science Fiction hilt, diese
Grotesken nicht mit Dicks Romanen Ubik oder The Three Stigmata of Palmer
Eldritch vergleicht, die ja der Erfahrung der Realitit in derselben Weise widerspre-
chen. Wie sind die Romane von Philip K. Dick zu bewerten, die ja als Science Fic-
tion gelten und in denen klar die Verzerrung der Wirklichkeit das beherrschende
Thema ist?®® Was unterscheidet Dicks Werk von demjenigen Kafkas? Dass bei
Dick viele Geschichten nicht nur auf der Erde, sondern auch auf dem Mond oder
auf dem Mars spielen, fremde Planeten und Raumschiffe also mit ins Spiel kom-
men, kann nicht fiir das Urteil geniigen, er sei Science Fiction-Autor, Kafka aber
nicht. Denn die Handlungsorte in Dicks Werk sind nur ortliche Verlagerungen
einer Geschichte. Die Frage ist: Liegen Kafkas Verwandlung und Dicks Ubik
ontologisch auf derselben Ebene? Die Antwort lautet: Nein, denn Kafkas Ver-
wandlung ist eine in sich geschlossen aufgebaute Geschichte, die zwar empirisch
unmoglich, aber logisch moglich ist, lediglich unsere Erfahrung strdubt sich gegen
das dort Dargestellte. Dicks Ubik dagegen ist nicht einmal logisch mdglich, denn es
kann nicht sein, dass in ein und derselben Welt die dort Handelnden tot und leben-
dig sind. Nur einer der beiden Zusténde ist zur selben Zeit moglich. Wihrend bei
Kafka keine Unklarheit der ontologischen Ebene vorliegt, oszilliert diese Ebene bei
Dick zwischen zwei Zustinden, von denen der Leser im unklaren dariiber gelassen
wird, welche die reale ist. Mit der Unklarheit iiber die ontologische Ebene riickt
Dicks Roman in jedem Fall in die Phantastik, aber dies ist kein Ausweis fiir die
Science Fiction, denn solche Unklarheiten kommen in einigen phantastischen
Erzdhlungen vor, ohne dass diese zur Science Fiction zu zdhlen sind. Was aber ist
es dann, das Dicks Werk zur Science Fiction werden ldsst? Anders gefragt: Wére
der Roman Ubik auch dann ein Science-Fiction-Roman, wenn ein Teil der Hand-
lung sich nicht auf dem Mond, sondern etwa im brasilianischen Dschungel abspie-
len wiirde? Ob Dicks Werk also im Weltraum angesiedelt ist oder auf der Erde,
spielt fiir den ontologischen Status des Romans nicht die geringste Rolle. Man darf
sich von der Topographie der Werke Dicks nicht tduschen lassen. Sie verstirken
lediglich den Verfremdungseffekt, der im Grunde bereits durch den Plot selbst

87 Vgl. Lem, Science-Fiction — ein hoffnungsloser Fall, 31ff.

8 Diesbeziiglich kann man auch die Frage stellen, wie groB der Grad der Verzerrung der Wirklichkeit
sein darf. So gibt es etwa eine Science Fiction, die mogliche reale kiinftige Konflikte diskutieren will,
wie sie etwa in den Romanen John Brunners zur Umweltproblematik auftauchen. Hier liegt keine
Verzerrung von Raum, Zeit oder Kausalitét vor und dies ist auch gar nicht das Thema. Inwiefern gibt
es eine Verfremdung, wenn wir der oben angesprochenen Definition Suvins folgen wollen? So liegt
zum Beispiel in dem Roman The Circle von Dave Eggers iiberhaupt keine Verzerrung, allerhochstens
eine Ubertreibung vor.

37



II. Die Definition der Science Fiction

besteht. Mond, Mars, Alpha Centauri sind ebenso wie all seine technischen Gad-
gets bloBe Staffage, das heiffit Dicks Romane kdnnten auch ohne die technischen
Details und ohne Bezug zum Weltraum auskommen. Deshalb stellt sich auch die
Frage, ob Science Fiction notwendigerweise einen technisch-wissenschaftlichen
Hintergrund haben muss. Wenn ja, wire ein Grofiteil der Werke Dicks keine
Science Fiction. Wenn nein, bleibt das Problem, was es ist, das Dicks Werk zur
Science Fiction macht. Wir haben indes erkannt, dass ,,Science‘ nicht nur Natur-
wissenschaft, sondern auch Geisteswissenschaft bedeutet. Im weiteren Verlauf
werden wir sehen, ob dieser Gedanke, zur ,,Science gehorten auch die Geisteswis-
senschaften, ein Ansatz ist, der zu einer Losung dieses Problems fiihren kann.

Reimer Jehmlich hat festgestellt, dass Phantastik, Science Fiction und Utopie
zwar als irgendwie zusammengehorig empfunden wiirden, dass es aber iiber die
Begriffsgrenzen keinen Konsens gebe.*” Zumindest gehe es stets um etwas Un-
wirkliches, etwas Erdachtes und Erfundenes. Dies allerdings reiche als Maf3stab
allein nicht aus, denn dann wire jede fiktionale Literatur phantastisch, denn auch
die realistische Literatur, etwa Storms Effi Briest, sei ja erfunden. Dariiber hinaus
konne man aber auch ,Realitdt” als Gegenbegriff zu ,,Phantasie” nicht im rein
erkenntnistheoretischen Sinn fassen, da es von bestimmten Zeiten, von einem kul-
turellen Kontext abhiingig sei, was man als ,,wirklich empfinde.”” Dariiber hinaus
macht Jehmlich darauf aufmerksam, dass auch die Definition eines Gegenstandes
abhidngig von einem kulturellen Kontext sei und deshalb je anders definiert werde.
So verstehe man in Frankreich unter ,.fantastique* etwas anderes als im Deutschen
unter ,,Phantastik® oder im Englischen ,,fantastic*, ja das Franzosische ,.fantasti-
que* habe weder im Deutschen noch im Englischen eine Entsprechung.”’ Mit der
franzosischen Enzyklopéddie Larousse definiert Jehmlich Phantastik als moderne,
psychologische Form des Wunderbaren, das mit dem Ubernatiirlichen zu tun habe
und der Erfahrung und rationalen Prinzipien widerspreche. Dazu zéhlten laut
Enzyklopidie auch die Werke der Science Fiction und der Utopie.”

Die Literaturwissenschaftlerin Renate Lachmann definiert Phantastik folgen-
dermafen: ,,.Die Phantastik zelebriert das Andere der Kultur, indem sie Gegenwel-
ten oder alternative Welten entwirft, in denen das Ubernatiirliche, Wunderbare und
Ungeheuerliche [...] aufgehoben ist.“”’ Die Phantastik gebe Realititskonzepte vor
und entziehe sie sogleich, sie fingiere Alterititen und perspektiviere sie neu, die
Kategorien von Raum, Zeit und Kausalitit wiirden entstellt.”*

Was fiir die Science Fiction gilt, gilt gleichermaflen auch fiir die Phantastik.
Uwe Durst schreibt, ,,bis heute* bestehe ,,keine Einigkeit dariiber, was unter dem
Begriff der phantastischen Literatur iiberhaupt zu verstehen sei.“”> Das gilt ebenso

8 Jehmlich, Phantastik — Science Fiction — Utopie, 11.

% v gl. Jehmlich, Phantastik — Science Fiction — Utopie, 24.
! Vgl. Jehmlich, Phantastik — Science Fiction — Utopie, 14.
°2 Vgl. Jehmlich, Phantastik — Science Fiction — Utopie, 13f.
%3 Lachmann, Erzihlte Phantastik, 81.

o4 Vgl. Lachmann, Erzéhlte Phantastik, 971.

% Durst, Theorie, 17.

38



II. Die Definition der Science Fiction

fiir die Science Fiction, von der man zumindest sagen kann, sie sei eine Form der
phantastischen Literatur. Uwe Durst ist der Ansicht, entscheidend sei, dass das
Phantastische ein Einbruch in die natiirliche Welt sei, wodurch die Vernunft ver-
stort werde.”® Fiir Durst ist es wichtig, ,,zwischen fiktionexterner Wirklichkeit und
fiktionsinterner Realitiit zu differenzieren.””’ Dieser Sachverhalt muss in der Tat
stark unterstrichen werden. Das Problem der Definition von Phantastik wiederhole
sich laut Durst beim Begriff Science Fiction. ,,Die wissenschaftliche Diskussion
zur Science Fiction unterliegt mithin einer dhnlichen terminologischen Anarchie
wie die zur Phantastik.“”® Allerdings sei — im Gegensatz zur Phantastik — das Wun-
derbare nicht Gegenstand der Science Fiction. Das sei zumindest die Ansicht der-
jenigen Theoretiker, die vor allem die ,,Science® in der Science Fiction betonten
und sich dagegen wehrten, das Wunderbare in der Science Fiction zuzulassen.
Natiirlich kann man jetzt fragen, was das Wunderbare ist. Durst verdeutlicht dies
an der Erzdhlung The Time Machine von H.G. Wells. ,.Die Moglichkeit, durch die
Zeit zu reisen, wird in Wells’ Erzdhlung zwar ,wissenschaftlich’ motiviert, stellt
aber dennoch eine realitétssystemische Verletzung der realistischen reguldren Kon-
ventionen dar, die im Text deutlich markiert wird: Mehrfach wird der Leser auf die
,Unglaublichkeit’ des Zeitreisens hingewiesen.*”” Hier konnte man nun einwenden,
woher man denn wisse, wann eine realititssystemische Verletzung vorliegt.
Machen wir ein Gedankenexperiment: Angenommen, jemand schreibt im Jahre
1780 einen von uns spéter so genannten Science-Fiction-Roman, in dem ein Phé-
nomen vorkommt, das man ,,Telefonieren* nennt, das zu jener Zeit aber noch nicht
in Wirklichkeit existiert. Ein Leser, der diesen Roman im Jahre 1820 zur Kenntnis
nimmt, wiirde doch zwangslidufig urteilen, hier liege eine realitdtssystemische
Verletzung vor, da man eben nicht telefonieren kénne. Was also ist eine realitiits-
systemische Verletzung? Natiirlich kann man positiv sagen, alles das, was gegen
die Regeln der Logik verstoBt, zum Beispiel die Moglichkeit, dass ein Mensch sich
zugleich an zwei verschiedenen Orten aufhilt. Aber wenn man die Logik auf3en vor
lasst und nur sachliche Verletzungen der Realitdt annimmt, also Dinge, die nicht
existieren, aber theoretisch existieren konnten, wird die Sache schon schwieriger.
Wir wissen etwa nicht, ob einmal das Beamen, also das Versetzen eines Menschen
von einem Ort zu einem weit entfernten anderen Ort mit Hilfe einer Maschine,
eines sogenannten Transmitters, moglich sein wird oder nicht. Nun weist Uwe
Durst in diesem Zusammenhang darauf hin, dass ein wichtiger Einwand von Louis
Vax komme, der sage, dass durch die technische Entwicklung (wie Schallplatten,

9% Vgl. Durst, Theorie, 31.

7 Durst, Theorie, 69. Ich kann hier auf die groBlen Theoretiker der Phantastik, Roger Caillois [Au
ceeur du fantastique, Paris 1965] und Tzvetan Todorov [Introduction a la littérature fantastique, Paris
1970], auf die sich Durst unter anderem bezieht, nur hinweisen, aber ihre Phantastikkonzepte nicht
weiter diskutieren, weil dies vom Thema der Science Fiction zu weit wegfiihren wiirde. Vgl. dazu
aber Christian Thomsen / Jens Malte Fischer (Hrsg.), Phantastik in Literatur und Kunst, Darmstadt
1980.

% Durst, Theorie, 322.

% Durst, Theorie, 330.

39



II. Die Definition der Science Fiction

Telefon, Fotoapparat) bestimmte Phidnomene aufgehort hitten, phantastisch zu
sein. Der Unterschied von Science Fiction und Phantastik kdnne sogar in ein und
demselben Roman vorkommen, wie Durst an einem Beispiel deutlich macht. Der
Roman The Time Machine von H.G. Wells biete zwei verschiedene Erzihlinstan-
zen auf, ,.die beide auf eine Ich-Perspektive fokussiert sind, nimlich den Rahmen-
erzdhler und den Zeitreisenden, der die Binnenhandlung schildert.“'” Der Rahmen-
erzihler versuche nun, den Binnenerzihler zu destabilisieren, indem er erklére,
dieser sei ein Mensch, der seine Mitmenschen schon immer in die Irre gefiihrt
habe, das Verschwinden des Zeitreisemodells sei ein Trick. Andererseits erkenne
der Rahmenerzéhler die Fihigkeit des Zeitreisenden an, so dass Hinweise gegeben
werden, die sowohl das Wunderbare als auch das Regulire bekriftigten.'”’ Damit
verwirre der Rahmenerzihler die Leser. ,,Es entsteht folglich eine Situation reali-
titssystemischer Ambivalenz, da sich die Erzédhlinstanzen gegenseitig destabilisie-
ren. The Time Machine wird hierdurch zur phantastischen Literatur, wéihrend die
Erzdhlung aufgrund ihrer Motivierung des Wunderbaren zugleich dem Genre
Science Fiction angeh(irt.“102 Durst will damit zeigen, ,,dal die Science Fiction
nicht als Phanomen neuer Themen, sondern lediglich als Phinomen thematischer
Motivierung existiert.“'”® Science Fiction und Phantastik seien somit nicht das-
selbe. Damit definiert Durst die Science Fiction lediglich als realitédtssystemische
Verletzung der Empirie, nicht aber der Ontologie.

Ob aber die Science Fiction zur Phantastik zdhlt oder nicht, kann eben nicht ein-
fach durch einen definitorischen Abgleich entschieden werden. Wenn Durst
Science Fiction und Phantastik eben so definiert, dass sie nicht dasselbe sind, ist
diese Unterscheidung meines Erachtens unterbestimmt, denn ich meine, dass man
die Phantastik als einen Oberbegriff verstehen kann, zu dem dann auch die Science
Fiction neben anderen Erzéhlformen wie Utopie, Fantasy oder auch Mirchen oder
Mythos gezihlt werden konnen. Es besteht aber auch die Moglichkeit, Phantastik
als einen Bereich anzusehen, der neben der Science Fiction eigenstindig besteht, in
dem eine systemische Verzerrung vorliegt, die dabei aber ganz ohne wissenschaft-
liche Erkldrungsversuche oder deren stillschweigende Voraussetzung auskommit.
Dazu wiirden dann Werke wie die von Franz Kafka, Jorge Luis Borges oder Her-
mann Kasacks Stadt hinter dem Strom zéhlen.

3. Die Grenze zur Utopie

Auch am Begriff der Utopie scheiden sich die Geister. Die einen grenzen die
Utopie klar von der Science Fiction ab, fiir die anderen sind Utopie und Science
Fiction dasgleiche, fiir eine dritte Gruppe sind beide Bereiche zwar eigenstindige
GroBen, haben aber eine gemeinsame Schnittmenge. Unter Utopie wird gewohn-
lich die Darstellung eines gegliickten, optimalen Lebens in einem Gemeinwesen

100 Durst, Theorie, 333.
%" vgl. Durst, Theorie, 334f.
102 Durst, Theorie, 335.
103 Durst, Theorie, 339.

40



II. Die Definition der Science Fiction

verstanden, das den faktischen MifBstinden gegeniibergestellt wird. Dabei wird
hiufig ein Entwurf einer Welt vorgelegt, der bewusst die Grenzen der Wirklichkeit
iibersteigt.'” Ist nun aber die Utopie eine Form von Science Fiction?

Oft wird die Science Fiction als Erbin der klassischen Utopie angesehen. Laut
Martin Schifer befreie diese Feststellung noch nicht von der Antwort auf die
Frage, wie das jeweilige Verhiltnis eines Science-Fiction-Textes zur utopischen
Tradition aussieht. Hierzu gebe es im Prinzip drei Meinungen, ndmlich a) Science
Fiction sei eine moderne Utopie, b) Science Fiction sei die wahre Gegenutopie, c)
Science Fiction habe mit Utopie oder Anti-Utopie nichts zu tun. Alle drei Thesen
trifen sich in der Unfihigkeit, politisch iiber das historische Verhiltnis zwischen
Science Fiction und klassischer Utopie Auskunft zu geben. In dieser Form lieen
sich die drei Thesen nicht aufrecht erhalten. Die Frage nach der gerechten Lebens-
ordnung scheine immer wieder in der Science Fiction auf, ohne dass das Verhiltnis
zwischen Science Fiction und Utopie sich exakt bestimmen lasse.'” Schifer rekur-
riert auf die Historizitdt des Begriffs: ,,Dal} die Science Fiction ihr Grundschema,
das der durchbrochenen und wiederherzustellenden Weltordnung, mindestens so
sehr der ,Gothic Romance’ wie dem utopischen Roman verdankt, macht es jeden-
falls nicht von vornherein weniger utopisch — ist doch die ,Gothic Romance’ selber
urspriinglich eine Verteidigung der Utopie gegen die Ideologie gewordene Aufkla-
rung.“' Das ,,Science-Fiction-Denken* fiihle sich der Aufklidrung und der Utopie
verpflichtet. Das utopische Versprechen der Science Fiction sei oft vage und
bestehe darin, zu sagen, dass die Zukunft ,,anders* werde. ,,Wenn es allerdings
darum geht zu sagen, wie alles anders wird, dann erweist sich die SF als ebenso
unhistorisch denkend wie die klassische Utopie, ja fillt noch bedeutend hinter diese
zuriick: denn die alten Utopisten hatten sehr wohl ihre gesellschaftspolitischen
Ziele, wihrend die SF-Autoren bestenfalls noch ,acceptance’, Offenheit gegeniiber
allen Verinderungen predigen.“'”” Oft blieben beide in einer anachronistischen
Rationalitiit stecken. Dazu nennt Schifer Beispiele. Um Ungleichheiten zu beseiti-
gen, gehoren etwa finanzpolitische Manipulationen oder die Abschaffung des
Krieges durch psychologische Tricks, Weltraumbewohner oder die Vorstellung
vom Neubeginn auf anderen Planeten. Aber: ,,Solche Gedankenginge weichen
objektiv gesehen aus vor den realen gesellschaftlichen Ursachen der Probleme.*'®
Dass es also in Zukunft besser werden wird, wird immer nur behauptet, aber der
Gang durch die Probleme, die solches Besserwerden bereiten wird, wird nie plau-
sibel gemacht, der Weg dahin nie aufgezeigt. In der Science Fiction sieht Schifer
auch einen Ersatz fiir die klassische Utopie bzw. fiir den ganzen Korpus an Geistes-
und Naturwissenschaften, die keinen Sinn mehr lieferten. ,,[I]n einer solchen Per-

104 Vgl. Jehmlich, Phantastik — Science Fiction — Utopie, 19f., mit Verweis auf Wilhelm Kamlah,
Utopie, Eschatologie, Geschichtsteleologie, 1969, 17 und Thomas Nipperdey, Funktion der Utopie,
in: Archiv fiir Kulturgeschichte 44 (1962), 357-378, hier: 359.

105 v g, Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 236.

19 Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 238.

197 Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 245.

198 Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 246.

41



II. Die Definition der Science Fiction

spektive erscheint auch der viel geschmihte Aktivismus und Optimismus nicht
mehr nur als faschistoid oder anpasserisch, sondern als ,potentiell sozialistische
Energie’ [...] Wo die Hochliteratur nur mehr ehrliche oder modische Resignation
und Verzweiflung anzubieten hat, da erlaubt die Science Fiction [...] noch Hoff-
nung. Soweit das Genre als Bewegung aufgefal3t werden kann, enthélt es darum in
sich auch den Keim einer utopischen Bewegung.“'” Die Frage ist aber doch, ob
dieses Urteil fiir die gesamte Science Fiction gelten kann, oder ob Schifer hier die
oft triviale Science Fiction im Auge hat. Schifer stand moglicherweise, im Jahre
1977, noch unter dem Bann einer ,,ideologiekritischen* Bewegung in Deutschland,
die damals die gesamte Science Fiction in einen grundsitzlichen Gegensatz zur
,Hochliteratur* stellte. In einem anderen Punkt jedoch hat Schifer recht. Oft, aber
nicht immer, siedelt die Science Fiction eine Gesellschaft in naher oder ferner
Zukunft an, ob sie nun utopisch ist oder nicht, ohne uns etwas iiber den histori-
schen Weg zu sagen, den diese Gesellschaft gegangen ist. Das macht es den Rezi-
pienten in solchen Féllen unmdglich, die Realititsndhe der Science-Fiction-
Geschichte zu beurteilen.'"

Reimer Jehmlich positioniert Science Fiction und Utopie so, dass sie zueinander
Beriihrungspunkte haben. Einerseits verbinde Science Fiction und Utopie ein
gemeinsames Denken, andererseits halte die Utopie an der Idee einer besseren
Staats- und Gesellschaftsordnung fest, wihrend der Science Fiction dieser Gedanke
abgehe.'"!

Ebenso erklart Herbert W. Franke, dass die Science-Fiction-Geschichten weder
Prognosen noch Ausdruck von Wunschvorstellungen und damit eben keine Utopie
seien.''? Vielmehr gehe es in der Science Fiction darum, andere Wertestandpunkte
kennenzulernen, andere Menschen, Lebewesen und Intelligenzen zu verstehen und
einen Wechsel der eigenen Position mitzuvollzichen.'"”

19 Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 246 mit Verweis auf Wolfgang F. Haug, Kritik der
Warenisthetik, Frankfurt a.M. 1971, 158 (Anm.).

"0 Ich lege Wert auf die Feststellung, dass diese Kritik nicht grundsitzlich auf jede Science Fiction
zutrifft, die eine historische Erkldrung ihres Settings unterldsst, weil bereits klar ist, worauf der Autor
oder die Autorin zielt. So wird uns in dem Roman /984 von Orwell nicht erklirt, wie es zu der
Gesellschaft des Engsoz gekommen ist. Jeder aber, der iiber die Geschichte des 20. Jahrhunderts
informiert ist, weif}, dass dieser Roman eine Anspielung auf den Stalinismus bzw. ein Weiterdenken
des Stalinismus ist, also ein Gedankenexperiment dariiber, was geschehen wire, wenn Chruschtschow
in der Sowjetunion ab 1956 keine Entstalinisierung durchgefiihrt, sondern den Personenkult um Stalin
sogar noch vertieft hitte. In Huxleys Roman Brave New World wird iber das Prinzip des Klonens die
Verbindung zur Gegenwart hergestellt. Jeder, der sich mit dem Klonen befasst, weill, worum es dabei
geht. Huxley fiihrt uns eine Gesellschaft vor, in der das Klonen und die damit verbundene Psycho-
konditionierung Alltag ist. Auch hier miissen wir nicht wissen, auf welchen Wegen diese Gesellschaft
historisch zustande gekommen ist, weil es hauptsdchlich darum geht, auf mogliche Gefahren gegen-
wirtiger Entwicklungen aufmerksam zu machen.

"'y gl. Jehmlich, Phantastik — Science Fiction — Utopie, 31.

2 yg. Franke, Science Fiction und technische Intelligenz, 149.

'3 Vgl. Franke, Science Fiction und technische Intelligenz, 150f.

42



II. Die Definition der Science Fiction

Auch Guthke trennt klar die Science Fiction von der Utopie. Er schreibt unter
Hinweis auf den Roman The Man in the Moone von Francis Godwin, dieser sei
,,keine Utopie, sondern Science Fiction, die nach dem Wesen des Menschen sub
specie der Mehrheit der Welten fragt. Die Utopie will zeigen, wie der Mensch [...]
unter verdnderten sozialen Bedingungen eine andere, bessere, vollkommenere
Existenz gewinnen konnte.“'"*

Michael Salewski kommt zu dem Urteil: ,,Die moderne SF ist [...] keine Utopie
[...] Nicht die abendldndischen philosophisch-religiosen Traditionen stehen an der
Wiege der SF, sondern jene Gedankengebdude, die darauf aus waren, iiberkom-
mene Weltvorstellungen zu zertriimmern, um ein neues Bild vom Menschen und
seiner Welt zu schaffen.“'"” Dann aber erklirt Salewski die utopische Tradition
zum Nebenstrang der Science Fiction,''® und konstatiert in Bezug auf Bellamy: ,,Es
sei dahingestellt, ob Bellamy mehr der klassischen utopischen Tradition oder eher
der Science Fiction zugerechnet werden muB.“'"” So eindeutig scheint also die Uto-
pie von der Science Fiction doch nicht zu trennen zu sein.

Hans-Joachim Schulz erinnert an die Historizitit des Begriffs. So habe sich in
den 1970er Jahren ein Wandel vollzogen, ,,in dem die revolutionédre Intentionalitit
der alten Utopie ersetzt wird durch das ungebundene Spiel mit Moglichkeiten sozi-
alen Andersseins in der geschlossenen Fiktion.“'"® Die Utopie werde offen fiir viele
Richtungen,119 und damit auch fiir die Science Fiction.

Auch Richard Saage stellt fest, dass es keinen verbindlichen Begriff der politi-
schen Utopie gebe, der von allen akzeptiert werde. Die Utopie kritisiere immer
bestehende Institutionen und politische Verhiltnisse. Sie lote innerweltlich greif-
bare Moglichkeiten aus, sei also nicht das Paradies oder das ,,goldene Zeitalter®.
Eine Utopie sei auch keine Traumassoziation, kein Mirchen, kein Wunsch, keine
religiose Heilserwartung. Die Utopie gehe davon aus, dass der Mensch in der Lage
sei, Gesellschaft selbst zu gestalten, in der ein ,,gutes Leben* gefiihrt werden
konne. Auch die sogenannten Antiutopien hétten ihren Utopiecharakter nicht auf-
gegeben; sie wollten iiber totalitire Unterdriickung aufkldren. Die Utopie konne
aber mythologische, mérchenhafte oder magische Motive enthalten. Der Gegen-
stand von Utopien seien Wunsch- oder Furchtbilder von Gemeinwesen. Im Gegen-
satz zu ihr unterlasse etwa die Satire es, die bessere gesellschaftliche Alternative
aufzuzeigen, und der Science Fiction gehe die Sozialkritik ab. Die Utopie sei auch
keine in bestimmten Hinsichten staatlich verfasste Gesellschaft. Vielmehr mache
die Utopie normative Aussagen iiber das Gemeinwohlideal. Eigentumsverhiltnisse
und Giiterverteilung spielten eine Rolle. Weiter wichtig sei das Geschlechterver-
hiltnis, die Form der Familie und die Hervorbringung eines ,,neuen Menschen®.

4 Guthke, Mythos der Neuzeit, 144.

115 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 23.

16 vgl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 39.
17 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 41.

18 Schulz, Science Fiction, 83.

19 Vgl. Schulz, Science Fiction, 84.

43



II. Die Definition der Science Fiction

Platons Politeia habe wie kein anderes Werk den utopischen Diskurs der Neuzeit
beeinflusst.'*

Torben Schroder votiert fiir eine gemeinsame Schnittmenge der Werke von
Utopie und Science Fiction. Er widerspricht aber Richard Saage, nach dem beide
Kategorien unterschiedliche Herkunft und unterschiedliche Ziele hitten. Doch
indem Saage Orwells /1984 und Le Guins Planet der Habenichtse zur Utopie zihle,
mache er deutlich, dass vielleicht keine einheitliche Entwicklungslinie von Science
Fiction und Utopie existiere, die modernen Utopien aber nicht von der Science
Fiction abzukoppeln seien. Schroder zufolge miisse man daher die moderne Utopie
als Teilbereich der Science Fiction anerkennen. Die Utopie bediene sich der glei-
chen spekulativen Mechanismen wie die Science Fiction, ndmlich der Verfrem-
dung unserer gemeinsamen empirischen Umwelt durch ein Novum.'*' Es gibt viele
Stimmen, die kein Problem damit haben, die Utopie als Thema innerhalb der
Science Fiction zu bestimmen.'*

Simon Spiegel ist der Ansicht, dass ein grofer Teil der Science Fiction keines-
wegs in der Tradition von Morus’ Utopia stehe, aber es gebe Gemeinsamkeiten:
,,Beide entwerfen in fiktionaler Form alternative Welten, beide besitzen zumindest
den Anspruch, gleichzeitig unterhaltend und belehrend zu sein.“'> Ein Unterschied
bestehe aber darin, dass die Science Fiction in eine Handlung eingebettet sei, wih-
rend die klassische Utopie ein Reisebericht sei. Eine Utopie miisse kein Novum
aufweisen.'”* Spiegel ist beziiglich der Utopie der Meinung, dass angesichts der
Katastrophen des 20. Jahrhundert perfekte Gesellschaftsentwiirfe heute als zwei-
felhafte Angelegenheiten gilten. Utopien seien zudem statische Gebilde, womit sie
dem modernen Geschichtsverstindnis widersprichen. Im Vergleich zur Science
Fiction sei eine konfliktfreie Welt als Ausgangspunkt einer spannenden Erzihlung
auBerdem denkbar ungeeignet.'” Dem konnte man zum ersten entgegenhalten,
dass eine Utopie keine konfliktfreie, sondern vielmehr eine konfliktarme Gesell-
schaft anstrebt. Zum zweiten beschreiben auch die modernen Utopisten (zum Bei-
spiel Le Guin, Robinson) keine Utopien mehr, die statisch sind.

Der amerikanische Philosoph Carl Freedman hat versucht, die Frage um ,,Uto-
pie oder Science Fiction?* zu tiberwinden, indem er die beiden Gattungen in einen
gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang mit der phantastischen Literatur stellt.
Nach Freedman gebe es eine Ahnlichkeit zwischen Science Fiction und wissen-
schaftlichem Sozialismus, die mehr als nur zufillig sei, ndmlich Ausdruck einer
theoretischen Affinitdt. Auf die Frage ,,Science Fiction oder Utopie? ldsst sich
Freedman nicht ein, sondern er spricht von Science-Fiction-Utopie. Diese stehe der
traditionellen literarischen Utopie so nahe wie der wissenschaftliche Sozialismus

120y g]. Saage, Politische Utopien, 2-7.

121 Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 74-76.

122 Zum Beispiel: Barnouw, Die versuchte Realitét, 42; Fritsch / Lindwedel / Schirtl, Wo nie zuvor,
10f.; Roberts, History, viii-ix; Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 3/1, 139.

123 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 65.

124 Vv gl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 66.

125 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 67.

44



II. Die Definition der Science Fiction

der utopischen Varietit. Marx wie Engels hitten die Utopie nicht einfach abge-
lehnt, sondern opponierten gegen die unterdriickenden empirischen Wirklichkeiten
des Status quo, und zwar in einer konkreteren und vollig kritischen Theorie der
Gesellschaft und der gesellschaftlichen Transformation dessen, was sei, zu dem,
was der Utopie nahekomme. Auf dhnliche Weise belebe die Science Fiction eine
bestimmte Art literarischer Utopie, die Freedman mit dem Adjektiv ,,pri-science-
fiktionell“ umschreibt.'*® Diese mache das Genre der Utopie konkreter und roman-
hafter, und sei daher kritischer in der theoretischen Haltung. Wihrend die Ver-
fremdungen in den élteren Utopien kaum kognitiv seien, und manchmal die Grenze
zur Fantasy erreichten, liefere die Science Fiction Verfremdungen, die zumindest
prinzipiell ein rationales Mittel des Ubergangs von der mundanen Tatsichlichkeit
zu einem radikal Differenten nahelege. Freedman nennt Marx einen Science-Fic-
tion-Theoretiker avant la lettre. Die Science Fiction sei ein subversives Genre.
Obwohl Katkas Roman Der Prozefs noch nicht als Science-Fiction-Werk aufge-
fasst worden sei, so wohnten ihm doch eben solche Elemente inne. Die Verhaftung
von Joseph K. enthalte ein Novum, nidmlich die Verfremdung der empirischen
Realitit. Die Welt der verwirrenden biirokratischen Repression und Gewalt stelle
sich als zu nahe fiir eine Utopie und mit der Welt der augenscheinlichen Normalitit
logisch verbunden heraus. Ahnliches gelte fiir Becketts Endspiel. Das Drama von
Hamm und Clov betreffe weniger die Voraussage der Details menschlicher Exi-
stenz jenseits der thermonuklearen Katastrophe, sondern das postnukleare Szenario
sei ein Novum, und zwar in einer kritischen und kognitiven Weise. Beckett wolle
die schrecklichen Banalititen dieser Welt in den Vordergrund riicken, die den
nuklearen Holocaust zu einer konkreten Potentialitit gemacht hitten. Doch weder
Kafka noch Beckett wiirden im Sinne einer kritischen Science-Fiction, das heif3t im
Sinne einer kritischen Erforschung der verédnderlichen und historischen sozialen
Totalitdt gelesen.'”’ Ein weiterer Protagonist, den Freedman fiir eine kritische
Science Fiction ins Feld fiihrt, ist James Joyce. Insbesondere in seinem Werk Fin-
negans Wake finden sich science-fiktionelle Elemente in der radikalen Verfrem-
dung der offenbar glatten Oberfliche der alltdglichen Wahrnehmung und des all-
tiaglichen Bewusstseins. Obwohl keiner von Joyces Texten als science-fiktionell
gelte, kreiere das vielsprachige Spiel in Finnegans Wake eine neue, aber kognitiv
erklirbare Welt aus dem Unbewussten selbst, einen eigentlich utopischen Raum.'*®

Mit Freedman kann man hier fragen, weshalb die Trennung von Science Fiction
und Utopie so wichtig sein soll. Gesteht man nur der Utopie den Willen zum Auf-
zeigen gesellschaftlicher Alternativen zu, der Science Fiction aber nicht, die statt-
dessen nach dem Wesen des Menschen frage (Guthke), so stellt sich doch die
Frage, warum der eine Gedanke (,,Gesellschaftsalternative®) gegen den anderen
(,Wesen des Menschen®) ausgespielt werden soll. Oft wird gesagt, der Utopie

126 Die Adjektive ,pri-science-fiktionell” und ,,science-fiktionell sind Erfindungen von Freedman
oder Luckhurst, die ich hier fiir meine Darstellung ebenso wiedergebe.

127 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 85-88.

128 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 90.

45



II. Die Definition der Science Fiction

komme gegeniiber der Science Fiction eine normative Funktion zu. Man konnte
aber auch sagen, dass diese Normativitit in der Utopie lediglich deutlicher sichtbar
ist, wihrend sie in der Science Fiction eher untergriindig schwelt.

4. Die Grenze zur Fantasy

Am klarsten scheint die Abgrenzung der Science Fiction von der Fantasy zu
sein. Fast alle Science-Fiction-Theoretiker haben die Science Fiction von der Fan-
tasy scharf getrennt, ,.einer modernen, der Magie, Mirchen- und Sagenmotiven
zugewandten phantastischen Literatur.*'*

Schon Stanistaw Lem hat klargemacht, dass es in der Science Fiction, im
Gegensatz zur Fantasy, keine Magie und keine Wunder gebe, alles sei im Grunde
,,natiirlich“.130 Fiir Donald Martin unterscheidet sich die im Grunde naturwissen-
schaftlich orientierte Science Fiction insofern von der Fantasy, dass es in letzterer
um Religionen oder das Thema des Kampfes Gut gegen Bose gehe.”' Richard L.
Purtill dagegen glaubt, zumindest eine gemeinsame Schnittmenge ausmachen zu
konnen, da in beiden Literaturgattungen theologische Konflikte zum Tragen
kidmen. Beide Welten lieBen sich nicht klar voneinander abgrenzen, auch nicht mit
Hilfe des Gedankens vom ,wissenschaftlich Moglichen®. Dennoch gebe es den
Unterschied, dass in der Fantasy niemand nach physikalischen Gesetzen frage.'*”

Fiir Michael Salewski hat die ,,unsédgliche fantasy* mit Phantastik oder Science
Fiction kaum etwas gemein. Sein Urteil zur Fantasy ist niederschmetternd. ,,Fan-
tasy ist Droge fiir Hirne, die der Vernunft verlustig gegangen sind [...] eine Belei-
digung der menschlichen Vernunft.“ Sie entwerfe ,,autistische intellektuelle Hohl-
welten.“'** Es ist wiederum Hans-Joachim Schulz, der diesbeziiglich darauf auf-
merksam macht, dass auch die Unterscheidung zwischen Fantasy und Science Fic-
tion eine historisch gewachsene sei. Schon in den 1950er Jahren habe es immer
wieder Versuche gegeben, die irrationalistische Fantasy-Literatur von der rationa-
listischen Science-Fiction-Literatur abzugrenzen, ein Versuch, der damals in der
Offentlichkeit so nicht wahrgenommen worden sei."**

Nach James Gunn sei es nur das Fiktionale, das Fantasy und Science Fiction
zusammenhalte, wihrend das Rationale sie trenne. Wihrend Fantasy von Regeln
beherrscht werde, die auf die alltéiglichen Erfahrungen nicht anwendbar seien, seien
die Vermutungen der Science Fiction mit der realen Welt kompatibel. Wir wiissten
nicht, ob irgendwo im weiten Weltall AuBlerirdische lebten, wir wiissten aber sehr
wohl, dass menschliche Werwdlfe, Vampire und Tore zu anderen Welten nicht
existierten. Von vornherein wiissten wir, dass Fantasy unrealistisch sei, die Science
Fiction dagegen miisse immer wieder aufs neue den Realitiitstest bestehen.'”

12 Barmeyer, Einleitung, 11.

%0 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 90.

31 Vgl. Martin, Religious dimensions, 8.

132 ygl. Purtill, Mind, Matter, and Magic, 31-33.

133 Beide Zitate Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 38.
134 Vgl. Schulz, Science Fiction, 40.

135 Vgl. Gunn, Towards a Definition, 6-11.

46



II. Die Definition der Science Fiction

Simon Spiegel rekurriert darauf, dass im Gegensatz zu Mirchen und Fantasy die
Science Fiction eine Kontinuitdt zwischen ihrer fiktionalen Welt und der empiri-
schen Welt aufweise.'’® Die Wunder der Science Fiction wiirden zumindest pseu-
dowissenschaftlich legitimiert, ihre Nova naturalisiert, so dass sie wenigstens den
Anschein wissenschaftlich-technischer Machbarkeit oder Moglichkeit erweckten.
Die Science Fiction wolle zumindest technische Plausibilitit erzeugen."”’ Die
Science Fiction erscheine daher als eine Art ,,Verldngerung® unserer empirischen
Welt. Die Welt der Fantasy liege dagegen onfologisch auf einer anderen Ebene.
,Doch diese Feststellung ist problematisch, wenn man vom Modell der moglichen
Welten ausgeht, weil sich hier ja jede mogliche Welt von der Referenzwelt unter-
scheidet, gleichzeitig aber immer auch ,parasitir’ auf ihr aufbaut.“"** Dem lisst
sich entgegenhalten, dass im Grunde jede erdachte Welt irgendwie vom menschli-
chen Geist erfunden wurde, sei es in der Science Fiction, sei es in der Fantasy, die
empirische Welt also immer die Grundlage bildet. Das aber heifit, das Problem
unterzubestimmen. Denn der Punkt ist nicht der, dass die Welten ausgedacht sind,
sondern, was den Bezugsrahmen bildet. Und der Bezugsrahmen ist in der Science
Fiction unbedingt unsere empirische Welt. Das heift, unsere empirische Welt wird
extrapoliert, wihrend dies in der Fantasy eben nicht der Fall ist. Dem pflichtet
auch Spiegel selbst bei, indem er sagt: ,,im Gegensatz zur SF bemiiht sich die Fan-
tasy gar nicht erst, ,realistisch’ zu wirken.«"*’

Die Frage, welche Texte nun der Science Fiction zuzurechnen sind und welche
nicht, ist eine der Kanonisierung. Gerade was die Science Fiction angeht, so gibt es
weder einen Konsens noch eine Autoritdt. Eine Kanonbildung hat immer zwei
Seiten, wie Carl Freedman zeigt. Kanonisierung von Literatur sei, so Freedman, ein
zutiefst konservativer Prozess, was nicht heille, dass wir uns davon dispensieren
konnten, ganz im Gegenteil: gegen Kanonisierung zu sein, sei sogar selbstzerstore-
risch. Aber solche Fragen seien letztlich politisch und koénnten nicht iiber Bord
geworfen werden. Freedman betont, dass dieser praktisch unvermeidbare Prozess
einen Konflikt provoziere. Es bestehe ndmlich die Gefahr, dass eine Kanonisierung
das, was neu und kritisch ist oder jenseits des Genres liegt, unterdriicke. Viele
Werke, Freedman erinnert an Joyces Ulysses und T.S. Eliots The Waste Land
(beide 1922), seien frither zundchst von konservativer Seite denunziert worden, um
spater von derselben akademischen Miihle fiir respektabel erkliart worden zu sein.
Welches Schicksal junge Science-Fiction-Werke haben werden, lasse sich also
noch nicht sagen.'*’

136 v gl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 46f.

%7 v gl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 51.

138 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 143.

139 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 198.

140 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 91-93.

47



II. Die Definition der Science Fiction

Wir konnen an dieser Stelle zunéchst festhalten, dass es keinen allgemein iiber-
zeugenden Begriff der Science Fiction gibt. Ich votiere hier mit John Rieder dafiir,
den Begriff der Science Fiction als einen gewachsenen und weiter wachsenden zu
verstehen. Der von ihm hierfiir ins Spiel gebrachte Begriff der Familiendhnlichkeit
(Wittgenstein) hilft hier weiter. Die Science Fiction ist ein Komplex von Narratio-
nen {liber die technisch-wissenschaftliche Welt als Kern, von dem diese oder jene
Geschichte abfillt, andere hinzutreten, gewisse Akzentverschiebungen stattfinden
konnen, ohne dass sich aber an der Substanz etwas dndert.'*!

Doch ich bin der Ansicht, dass alle bisherigen Definitionsversuche etwas unter-
schlagen, was im Grunde genommen auf der Hand liegt. Die technisch-wissen-
schaftliche Welt, die Technologie, wird als Fundament der Science-Fiction-Litera-
tur schlichtweg von jedem, der die Science Fiction definiert hat, ungefragt voraus-
gesetzt. Dass aber genau diese Welt ein Problem, vielleicht das Problem der
Science Fiction iiberhaupt ist, ist bislang nicht thematisiert worden. Und darin liegt
meines Erachtens der Mangel aller angefiihrten Definitionsversuche. Teilweise ist
zwar die Rede von ,technisch* oder ,,wissenschaftlich-technologisch®, aber alle
Autoren haben diese Begriffe schlichtweg benutzt, ohne sich weiter damit ausein-
anderzusetzen. Bisher hat kein Interesse daran bestanden, dass das, was den Kern
der Science Fiction ausmacht, die Technik bzw. die Technologie, als einen kriti-
schen Bereich zu betrachten. Demgegeniiber wird davon ausgegangen, dass es um
eine Literaturform geht, in der die technisch-wissenschaftliche Welt mehr oder
weniger das Fundament abgibt, ohne diesen Umstand weiter zu problematisieren.
Dieses offenbare Desinteresse ist merkwiirdig angesichts der Tatsache, dass die
Technik doch die Essenz der Science Fiction ist. Fiir eine Definition der Science
Fiction tut man also gut daran, sich die Technik philosophisch zu vergegenwirti-
gen, das heift, sie als ein gesellschaftlich relevantes, der Science Fiction inhérentes
Problem aufzufassen.

14! Ich paraphrasiere Wolfgang Giegerichs Definition des Begriffs ,,Religion®. Vgl. Giegerich, Atom-
bombe, 238.

48



II1. Das Problem der Technik

Der moderne Mensch will das Leben leben,
als wenn er nicht wirklich hier wiire.
Wolfgang Giegerich

1. Was ist Technik?

Bevor wir uns weiter mit der Science Fiction als philosophischem Problem
widmen, ist es notwendig, uns mit der Technik bzw. der Technologie, also der
Lehre vom Technischen, zu befassen. Was meinen wir iiberhaupt damit, wenn wir
von Technik reden?

Unter Technik wird die Verdnderung der Natur durch den Menschen verstanden
mit dem Zweck, das Leben zu einfacher zu machen. Das Fachlexikon ABC Technik
definiert den Begriff folgendermalien: Technik sei die ,,Gesamtheit der Mafnah-
men, Tétigkeiten und Arbeitsmittel der Menschen, die in der materiellen Produk-
tion zunehmend helfen, die Natur unter Anwendung wissenschaftlicher Erkennt-
nisse nutzbar zu machen. Die Entwicklung der Technik beruht auf Kenntnis und
Ausnutzung der Naturgesetze, auf Entdeckung sowie Verwertung von Energie-
quellen, Roh- und Werkstoffen.“' Technik ist die Fihigkeit des Menschen zur
Weltgestaltung. Mit Hilfe der Technik tibersteigen wir die bloBe Gegebenheit unse-
rer Existenz.” Bislang jedoch hat sich die Philosophie nur marginal mit der Technik
und den durch sie aufgeworfenen Problemen auseinandergesetzt. Wenn die Techni-
sierung tatsdchlich eine ,,groBe Erfolgsgeschichte des Verstandes ohne Vernunft
ist,” das Resultat von Erkenntnis und Berechnung, stellt sich die Frage, wie sie zum
Problem werden kann.’ Die Doppeldeutigkeit des Begriffs ist schon im griechi-
schen Begriff t€yvn angelegt: ,.Der Begriff meint einmal das Werkzeug, zum ande-
ren aber auch die Kunst, das Handwerk, den Trick.“* Wohin man in die Natur
schaut, immer schon ist der wirtschaftende und zerstorende Verstand des Men-
schen am Werk. Von Anfang an hat der Mensch die Natur veréindert, eine ,,unbe-
rithrte Natur hat es so gesehen nie gegeben,” und ist vielleicht nur ein Phantasma
des modernen Menschen. Vielfach haben in fritheren Zeiten Menschen gegen die
Einfithrung neuer Techniken protestiert, es brauchte oft Zeit, bis diese Techniken
angenommen wurden. Am Anfang noch neu, gewthnten sich die Menschen an sie,
bis sie so selbstverstindlich wurden, dass man sie iibersah. Zum Teil haben wir uns
eine Technik herangeziichtet, die ohne uns nicht mehr auskommt. ,,Eine normale
Milchkuh wiirde ohne Landwirtschaft, Stall und Bauer nicht iiberleben — wir haben
sie, wie viele andere Tierarten, durch Ziichtung zum Haustier gemacht und herge-

! Rohr/Wiele (Hrsg.), Fachlexikon ABC Technik, 559.

% Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einfithrung, 22f.

* Vgl. Bolz, Das Gestell, 9.

4 Kornwachs, Philosophie der Technik, 19.

3 Vgl. Kornwachs, Philosophie der Technik, 21, mit Hinweis auf Jiirgen MittelstraB, Leonardo-Welt.

49



III. Das Problem der Technik

richtet fiir unsere Zwecke.“® So gesehen ist auch die Ziichtung von Mais und Reis

Technik, obwohl wir sie als ,,natiirlich* empfinden. Umgekehrt gehen im Laufe der
Zeit alte technische Fertigkeiten verloren. Bis heute wei3 man nicht, wie bestimmte
Altertiimer baulich realisiert wurden.” Des weiteren gibt es Techniken, die im mo-
dernen Verstdndnis des Begriffs nicht als Techniken verstanden werden, weil sie
kaum Spuren hinterlassen, wie das Kochen oder das Weben. Andere Techniken
wie ,,Ndhen, Gebiren, Stillen, Geschichtenerzihlen werden implizit als Naturkon-
stanten gesehen, die ohne technische Besonderheit sind.“® Allein das zeigt, dass
Technik nicht mehr nur Mittel zu einem Zweck, sondern auch Form einer Praxis
ist. Es gibt menschliche Verhaltensweisen, die iiberhaupt nur durch die Existenz
von Technik moglich sind, wie etwa das Essen mit Gabeln, Telefonieren, Autofah-
ren oder Fotografieren.” In einer technischen Zivilisation zu leben verlangt dem
Menschen eine besondere, ndmlich eine objektive und nichtemotionale Haltung in
einer Umgebung ab, die Sicherheit zu geben garantieren will. Dem Individuum soll
moglichst nichts Schadhaftes zustoBen. Dies fiihrt dazu, ,,dass ein groBer Teil der
emotionalen Kapazitidt des Menschen brachliegt. Aufs Ganze gesehen findet das
emotionale Leben in der technischen Zivilisation in einer abgekoppelten, einer
zweiten Welt statt, der Welt der Fiktionen.*'°

Nach Kornwachs ldsst sich die Technikgeschichte in drei Phasen einteilen: a)
Mechanisierung als Ersetzung menschlicher Arbeitskraft durch die Maschine, b)
Automatisierung als Minderung des Steueraufwands der Maschine, ¢) Informatisie-
rung als Reorganisation und Durchfiihrung der Regelung von Arbeitsprozessen.
Mittlerweile wird die Technik biologisiert, das heifit anorganische wie organische
Substanzen werden erzeugt, verwendet und modifiziert."" Hilfreich dazu ist die
Wissenschaft der Kybernetik, jene duferst abstrakte Betrachtungsweise der Tech-
nik, ,,die auf die Einfiihrung allgemeiner Grundbegriffe und Methoden, auf die
Erarbeitung von mathematischen Modellen und die Untersuchung von deren
Strukturen abzielt.“'> Es gibt Philosophen, die in der Technik den Versuch sehen,
uns das verloren geglaubte Goldene Zeitalter wiederherzustellen. Der Mensch
sollte, gerade wegen der Unkenntnis aller Art von technischen Fertigkeiten, von
Miihe und Sorge frei sein.”” Hier wird die Technik als ein sich selbst steuerndes
System verstanden, in das der Mensch nicht mehr eingreifen muss, weshalb er erst
dann richtig frei sei.

Ob man technische Produkte als kiinstliche Natur ansehen muss, ist eine Frage
der Perspektive. Gernot Bohme stellt heraus, ,,dass nach einem konservativen

6 Kornwachs, Philosophie der Technik, 13.

" Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einfithrung, 91.

8 Nordmann, Technikphilosophie zur Einfithrung, 105, mit Hinweis auf Joan Gero, The social world
of prehistoric facts, in: H. du Cros / L. Smith (Hrsg.), Women in Archeology, Canberra 1993.

? Vgl. Bshme, Invasive Technisierung, 98.

10 Bohme, Invasive Technisierung, 89.

"'V gl. Kornwachs, Philosophie der Technik, 75-83.

"> Hiibner, Kritik, 369.

13 Vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 29.

50



III. Das Problem der Technik

Technikbegriff jedes Produkt der Technik kiinstliche Natur ist, dass es dagegen
nach einem progressiven Technikbegriff sinnlos ist, technische Produkte als kiinst-
liche Natur zu bezeichnen.“!* Es gebe heute kiinstliche Blumen, kiinstliche Winter-
gérten und Badezentren, kiinstliche Landschaften usw. Das ldsst sich weiterdenken
bis zu den kiinstlichen Glaskuppelstidten der Science Fiction. Kiinstlicher Natur
seien auch bestimmte Gestaltungen und Steuerungen des menschlichen Korpers
wie kiinstliche Beatmung, Dialyse, Prothesen oder ein kiinstliches Herz. Man
konnte auch an die kiinstliche Befruchtung oder die kiinstliche Intelligenz denken.
Kiinstlich sind auch die synthetischen Lebewesen. Aber warum nennt man diese
Produkte kiinstlich? Bei einem Auto, einem Rad oder einem Loffel wiirde niemand
sagen, sie seien kiinstlich. Produkte kiinstlicher Natur nennt man solche, die an der
gegebenen Natur orientiert sind."> Man spricht deshalb nicht von einem kiinstlichen
Auto, weil es in der Natur kein Auto gibt, aber man spricht von einem kiinstlichen
Herz, weil es in der Natur ein Herz gibt. Bohme erklirt, dass man bis ins 20. Jahr-
hundert die Technik als Grundidee der Nachahmung der Natur verstanden habe.
Bohme sieht das jedoch anders. Er meint, die Technik sei vielmehr die Realisie-
rung von naturgesetzlich Moglichem. Als Beispiele nennt er das Rad, den Wagen
und das Flugzeug. Vom Flugzeug kénne man nicht sagen, dass es den Vogelflug
nachahme.'® Bshme erklirt dies aber nicht weiter, obwohl der Aussage, das Flug-
zeug ahme den Vogelflug nach, eine gewisse Plausibilitidt nicht abzusprechen ist.
Dass Technik nur Nachahmung der Natur sei, so Béhme, sei nur das Vorurteil
einer physiologischen Wahrnehmungstheorie. Weder sei Fotografieren objektives
Sehen noch Tonaufnahme ein apparatives Horen.'” Er fragt, ,,ob die Lehre von den
fiinf Sinnen nicht ein Produkt einer physiologischen Zugangsweise zur Wahrneh-
mung ist, und zwar von alters her, aber nun verstéirkt und verfestigt durch die tech-
nische Reproduktion von Wahrnehmungsleistungen.“'®* Béhme verweist darauf,
dass Wahrnehmung kein rein physiologischer Akt sei.'”” Beim Ubergang in eine
fremde Kultur sei man fiir vieles in der fremden Kultur blind und miisse neu sehen
lernen. Bekannt sei auch die physiognomische Blindheit, die Europier gegeniiber
Asiaten zunéchst hitten, was auch umgekehrt der Fall sei. Wahrnehmungsformen
seien also kulturell bedingt. Dariiber hinaus fiihrten verschiedene Berufe zu ver-
schiedenen Wahrnehmungsweisen. Im Stralenverkehr achte man zuerst auf Sig-
nale, erst dann auf Dinge. Deshalb sei Wahrnehmen zugleich auch Nichtwahrneh-
men, Wegblicken, Verleugnen.”® Im Sinne der historischen Anthropologie lasse
sich laut Bohme nicht mehr von einem unwandelbaren Wesen des Menschen spre-
chen. Vielmehr miisse es darum zu tun sein, zu einem stets neuen Selbstverstdndnis
des Menschen zu kommen. Insgesamt fehle es noch an der Einsicht, dass sich

14 Bshme, Invasive Technisierung, 169.

'3 Vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 170f.

!¢ vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 166-169.

17 Vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 228f.

18 Bohme, Invasive Technisierung, 231.

' Darauf hat bereits Max Horkheimer in den 1930er Jahren hingewiesen. Vgl. oben S. 12 Anm. 26.
20 Vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 231-234.

51



III. Das Problem der Technik

durch die Technisierung auch unsere Sichtweisen auf die Welt gedndert hétten und
weiter dndern wiirden.”'

Aber wenn man nicht mehr von einem unwandelbaren Wesen des Menschen
sprechen kann, so meine ich, ist doch die Frage, wovon wir iiberhaupt noch spre-
chen konnen. Dass der Mensch sich insgesamt durch die Zeiten hindurch veréndert,
der moderne Mensch kein Steinzeitmensch mehr ist, tut dem Wesen des Menschen
aber keinen Abbruch. Wenn ich nicht mehr von einem unwandelbaren Wesen des
Menschen sprechen kann — und das heiit zu sagen, der Mensch ist sprach- und
vernunftbegabt — dann kann ich gar nicht mehr vom Menschen sprechen. Damit
aber wire jeder Philosophie der Boden entzogen.

2. Kurze Geschichte der Technik

Dass in der Friihzeit der Menschheit technische Entwicklungen eine fast unend-
lich lange Laufzeit hatten, Generationen kamen und gingen, ohne dass sich im
Leben etwas dnderte, scheint uns Heutigen kaum noch nachvollziehbar. Die Ver-
schmelzung der Naturwissenschaften mit der Technik begann in der Zeit der
Renaissance.”” Bacon ist der Auffassung, dass erst durch den Eingriff in die Natur
sich die eigentliche Natur der Natur zeige, und zwar in dem, was man mit der
Natur alles machen koénne, nidmlich beobachten, experimentieren, bearbeiten.
Schaue man sich die Natur einfach nur an, so meint Blumenberg, dann entmutige
sie, weil sie in ihrem Reichtum suggeriere, es konne nichts anderes geben, aber das
sei nur ein Schein, wie Bacon gezeigt habe, denn die Natur gebe dem Menschen
einen Spielraum. ,,Es wird zur Aufgabe geschichtlicher Reflexion erhoben, den
menschlichen Geist von dem, was ist, zu dem, was sein kann, zu fithren, wie Bacon
es wortlich ausspricht.“*> Wir verindern die Natur, und damit verindert sich auch
der Mensch, allerdings nicht sein Wesen als ein sprach- und vernunftbegabtes.
Dennoch geht man fehl in der Annahme, der Weg der Technik sei stets geradlinig
verlaufen. In seinem Werk Invasive Technisierung schreibt Gernot Bohme: ,,Wih-
rend der mainstream der Technikgeschichte auf der Spur niitzlicher Technik das
aufstrebende Biirgertum als Haupttriger der Entwicklung und der Industrie als den
okonomischen Rahmen annimmt, konnen wir mit den fiirstlichen Hofen und der
Verschwendungsokonomie eine zweite Quelle der Technikentwicklung benennen.
Sie ist insbesondere fiir die Unterhaltungsindustrie zustindig.“** Die hofische
Technik, so Bohme, habe gerade nicht das Natiirliche zeigen wollen, sondern das
Befremdende, Exotische, Monstrése. Das Experiment Otto von Guerickes, der mit
seinen Halbkugeln das Vakuum demonstrierte, habe ausschlieBlich der hofischen
Reprisentation gedient. Diese Technik galt mithin nicht als niitzlich, sondern als

2! Vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 31f.

2 Vgl. Hiibner, Kritik, 364.

3 Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 60.
24 Bohme, Invasive Technisierung, 45.

52



III. Das Problem der Technik

lustig.” Im nachhinein aber muss man doch sagen, dass diese von Bohme so be-
zeichnete zweite Quelle der Technikentwicklung schnell ins Abseits geriet.

Im 17. Jahrhundert gab es eine Fiille neuer Erfindungen und Entdeckungen, so
das Fernglas, das Teleskop oder das Mikroskop. Newton entdeckte das Differenti-
alkalkiil, und erstmals wurde die Lichtgeschwindigkeit gemessen. Die Naturwis-
senschaften erfuhren eine Entteleologisierung. ,,Alle animistischen Spuren aus der
Physik werden entfernt, es findet eine Entseelung und Entbiologisierung, eine Ent-
psychologisierung der materiellen Dynamik statt.“** Wenn Descartes im 17. Jahr-
hundert das Tier als Automaten bezeichnete, nimmt es nicht wunder, wenn La
Mettrie im 18. Jahrhundert den Menschen als Maschine konzipierte. Es ist die
Maschine, die den Menschen im 18. und 19. Jahrhundert entwicklungstechnisch
voranbrachte. Seitdem gehorte der Begriff des Fortschritts zum europdischen Men-
schen- und Weltbild. Und von diesem Fortschritt erwartete der europiische
Mensch immer mehr an Leistung und Genuss, an Selbstdarstellung und Lebens-
fiille, was dazu fiihrte, dass die mogliche Realisierung dieser Fiille beschleunigt
werden musste, denn die Lebenszeit des Menschen ist begrenzt.27 Immer hoher,
immer weiter, immer schneller — das ist nicht nur das Motto der Olympischen
Spiele, das wurde die neue Religion des Abendlandes. Ich spreche in diesem
Zusammenhang von Religion, weil es ein Glaube ist, der Mensch miisse immer
weiter voranschreiten. Opfer dieser Religion wurde, wer bei dem Rausch der
Geschwindigkeit nicht mehr mithalten konnte. Jahrtausendelang gab es nichts
wesentlich Neues, wihrend der moderne Mensch heute in der steten Erwartung der
Innovation lebt.”®

Diese Erwartung fiihrte im 20. Jahrhundert zur ,,Wissenschaft* der Futurologie.
Im strengen Sinn des Wortes ist sie natiirlich keine Wissenschaft, da Wissenschaf-
ten empirisch arbeiten, von der Zukunft aber nichts Empirisches vorliegt. Die
Zukunft existiert nur als Phantasie in den K&pfen der Menschen. Dennoch wurde
zumindest in den 1960er Jahren — aufgrund empirisch vorliegender Daten, Ent-
wiirfe und Vorhersagen — fiir fiir das Jahr 2000 ein Bild unseres kiinftigen Lebens
gezeichnet, das vom technologischen Fortschritt bestimmt war. ,,Die Utopien sahen
fast unbegrenzte Moglichkeiten voraus, die sich aus der Extrapolation der in den
1960er Jahren bekannten Moglichkeiten speisten.” Der Hunger sollte ebenso
besiegt sein wie der Krebs, autonome Autos sollten auf Magnetschwebebahnen in
einer hygienisch einwandfreien Natur fahren. Mittlerweile verzichtet man auf sol-
che positiven Prognosen. Man ist niichterner geworden.™

= Vgl. Bohme, Invasive Technisierung, 45-48.

26 Kornwachs, Philosophie der Technik, 44.

27 Vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 81.

28 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einfiihrung, 108.

2 Kornwachs, Philosophie der Technik, 107f.

30 Aber die Futurologie ist nicht ausgestorben. Noch 2007 erschien ein Band mit dem Titel Unser
Leben in der Zukunft, herausgegeben von Uwe Kersken u.a., in dem Forschungsergebnisse dariiber
vorgestellt wurden, wie unser Leben in flinfzig Jahren aussehen werde. Hierin ging es um Fragen der
Genetik, Robotik, dem ,,gldsernen* Menschen, alternativen Energien oder Neuroimplantaten.

53



III. Das Problem der Technik

3. Positionen von ,,Technikphilosophen*

Um die Bandbreite des Problems der Technik zu erfassen, halte ich es fiir hilf-
reich, im folgenden kurz einige Standpunkte von Philosophen anzureiflen, die sich
mit der Technik als gesellschaftlichem Phéanomen kritisch auseinandergesetzt
haben. Den Begriff ,,Technikphilosoph* gibt es eigentlich nicht. Er ist eine Hilfs-
konstruktion, mit dem gesagt sein soll, dass ein Philosoph sich mit der Technik als
einem Phidnomen befasst hat, dass gesellschaftliche Probleme beinhaltet bzw. zur
Folge hat. Technik ist nicht nur die Gesamtheit der MaBinahmen, Tétigkeiten und
Arbeitsmittel der Menschen in der Produktion, wie dies im Fachlexikon ABC
Technik formuliert ist,”' sondern sie hat auch eine Geistesgeschichte, die uns eben
philosophisch zu interessieren hat.

Einen bleibenden Beitrag zur Geistesgeschichte der Technik hat Karl Marx
geleistet. Er schreibt, die Technisierung der Industriegesellschaft sei das Resultat
der Summierung der erfinderischen Einzelleistungen. Die Mechanisierung der Pro-
duktion sei eine Konsequenz aus der Arbeitsstruktur der frithindustriellen Manu-
faktur, die von technischen Erfindungen lebe. Die Werkstatt der Produktion habe
ihrerseits Maschinen produziert. Die Geschichte der Technologie zeige, dass im 18.
Jahrhundert eine Erfindung kaum noch einem einzelnen Individuum gehére.’” Die
Technologie sei letztlich verantwortlich fiir die gesellschaftlichen Umwilzungen
des Produktionsprozesses.

,,Die buntscheckigen, scheinbar zusammenhanglosen und verknocherten Gestalten
des gesellschaftlichen Produktionsprozesses 16sten sich auf in bewuft planmiBige
und je nach dem bezweckten Nutzeffekt systematisch besonderte Anwendungen der
Naturwissenschaft. Die Technologie entdeckte ebenso die wenigen groen Grund-
formen der Bewegung, worin alles produktive Tun des menschlichen Korpers, trotz
aller Mannigfaltigkeit der angewandten Instrumente, notwendig vorgeht [...] Die
moderne Industrie betrachtet und behandelt die vorhandne Form eines Produktions-
prozesses nie als definitiv. Thre technische Basis ist daher revolutionir, wihrend die
aller friiheren Produktionsweisen wesentlich konservativ war.*>

Die Maschinerie, so Marx weiter, revolutioniere die Teilung der Arbeit im
Innern der Gesellschaft und schleudere Kapital- und Arbeitermassen in die immer
vielfiltiger werdenden Produktionszweige. In der Agrikultur wirke die Industrie
revolutiondr. An die Stelle ,,gewohnheitsfauler” Betriebe trete eine bewusste tech-
nologische Anwendung von Wissenschaft, wodurch die urspriingliche Familien-
bande zerrissen werde. Die kapitalistische Technologie und Produktionsweise zer-
storten den Stoffwechsel zwischen Mensch und Erde, die physische Gesundheit der
Stadtarbeiter und das geistige Leben der Landarbeiter.” In der Aufhebung der
Klassengegensitze sieht Marx auch die Technologie zu sich selbst kommen.

31'vgl oben S. 49.

32 ygl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 71. Blumenberg nennt die Quelle bei Marx nicht.
33 Marx, Das Kapital, 510.

3 Vgl. Marx, Das Kapital, 528.

54



III. Das Problem der Technik

Oswald Spengler betrachtet den Menschen in seinem Werk Der Untergang des
Abendlandes (1918) als Sklaven der Maschine und den Niedergang der Menschheit
durch die Technik beschleunigt.”® Spengler betrachtet die Maschine als ein fausti-
sches Symbol. Die Auffassung Gottes als eines ,,Maschinenmeisters* entstamme
unserem dynamischen Weltbild, das vom Begriff der ,,Arbeitshypothese geleitet
sei.”® Uberhaupt sei das Abendland vom rastlosen Willen zur Herrschaft iiber die
Natur geprégt. Diesem Willen komme es auf Schnelligkeit, Beweglichkeit und
Massenwirkung an.”” Spengler unterscheidet die Technik der frithen Hochkulturen,
in denen sich deren Seele ausgedriickt habe, von der faustischen Technik des Wil-
lens zur Lenkung der Natur. ,,Unsre ganze Kultur hat eine Entdeckerseele. Ent-
decken, was man nicht sieht, in die Lichtwelt des inneren Auges ziehen, um sich
seiner zu beméichtigen, das war vom ersten Tage an ihre hartnickigste Leiden-
schaft.“*® Die abendlindische Welt habe die Idee der Maschine als einen eigenen
Kosmos erschaffen. Man konnte meinen, Spengler habe die Science Fiction vor-
ausgeahnt, wenn er schon beinahe dichterisch-prophetisch schreibt: ,,.Die trunkene
Seele will Raum und Zeit iiberfliegen. Eine unnennbare Sehnsucht lockt in gren-
zenlose Fernen. Man mochte sich von der Erde 16sen, im Unendlichen aufgehen,
die Bande des Korpers verlassen und im Weltraum unter Sternen kreisen.“”’ Der
Mensch der Zukunft, méchte man meinen, hat sein Dasein auf Erden aufgegeben
und es in die himmlischen Sphédren verlegt. Bei Spengler werden Technik und
Maschine zu Gegenspielern Gottes.

Beziiglich der Technik spricht Edmund Husserl als einer der ersten Philosophen
bereits 1936 von einer Krise der Wissenschaften: ,,Die Krisis einer Wissenschaft
besagt doch nichts minderes, als daf} ihre echte Wissenschaftlichkeit, da die ganze
Weise, wie sie sich ihre Aufgabe gestellt und dafiir ihre Methodik ausgebildet hat,
fraglich geworden ist.“*” Nun konnte man meinen, dass das vielleicht fiir Philoso-
phie und Psychologie zutreffen moge, aber doch nicht fiir die positiven Wissen-
schaften wie Mathematik oder die exakten Naturwissenschaften. Husserl zufolge
stehe die Strenge der Wissenschaftlichkeit dieser Disziplinen aufler Frage. Aber
vielleicht sei genau die positivistische Reduktion der Idee der Wissenschaft auf
bloe Tatsachen die ,,Krisis* der Wissenschaft als Verlust ihrer Lebensbedeutsam-
keit das eigentliche Problem.*' In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts habe sich
die Weltanschauung des modernen Menschen von den positiven Wissenschaften
bestimmen und blenden lassen. Die sogenannten Tatsachenwissenschaften schlos-
sen Fragen nach Sinn und Sinnlosigkeit des menschlichen Daseins aus und abstra-
hierten vom Subjektiven. ,,Kann aber die Welt und menschliches Dasein in ihr in

3% Vgl. Kornwachs, Philosophie der Technik, 53.
3 vgl. Spengler, Untergang, 929.

7 Vgl. Spengler, Untergang, 1087.

3 Spengler, Untergang, 1186f.

% Spengler, Untergang, 1189.

40 Husserl, Krisis, 1.

4 Vgl. Husserl, Krisis, 3.

55



III. Das Problem der Technik

Wabhrheit einen Sinn haben, wenn die Wissenschaften nur in dieser Art objektiv
Feststellbares als wahr gelten lassen, wenn die Geschichte nichts weiteres zu lehren
hat, als daf alle Gestalten der geistigen Welt [...] wie fliichtige Wellen sich bilden
und wieder auflosen?** Husserl macht diese Krise an der Mathematik fest, in der
es um formalisierte Verfahren gehe, die den Sachen iibergestreift wiirden.*’ Fiir die
Mathematisierung der Natur sieht Husserl die Philosophie Galileis in der Verant-
wortung. Galilei habe aus den real erfahrenen Korpern geometrisch-ideale Korper
gemacht, die nur in der Phantasie vorkdimen. Diese geometrisch-idealen Korper
(wie Linie, Quadrat, Kreis oder Dreieck) nennt Husserl ,Limesgestalten®.
,Anstelle der realen Praxis — sei es also der handelnden oder die empirischen
Moglichkeiten bedenkenden, die es mit wirklichen und real-moglichen empirischen
Korpern zu tun hat — haben wir jetzt eine ideale Praxis eines ,reinen Denkens’, das
sich ausschlieBlich im Reiche reiner Limesgestalten halt.“* Nun sei es so, dass wir
in der mathematischen Praxis genau das erreichten, was uns in der empirischen
Praxis versagt bleibe: Exaktheit. Mit der Geometrie ,,eroffnete sich die Moglich-
keit, alle iiberhaupt erdenklichen idealen Gestalten in einer apriorischen, allumfan-
genden systematischen Methode konstruktiv eindeutig zu erzeugen.“* Die empiri-
sche Messkunst sei in das rein geometrische Denkverfahren ibergegangen und zum
Wegbereiter einer Welt reiner Limesgestalten geworden. Damit sei die Natur durch
Galilei zu einem mathematischen Universum geworden.*® In Wirklichkeit seien
Mathematik und mathematische Naturwissenschaft jedoch nur ein ,,Ideenkleid®.
Die Wissenschaftler glaubten aber, dieses ,Ideenkleid” vertrete als die objektiv
wirkliche und wahre Natur die Lebenswelt. Aber das ,,Ideenkleid* bewirke, ,,da3
wir fiir wahres Sein nehmen, was eine Methode ist.“*” Die Natur werde als ein
einheitliches mathematisches System gedacht, aber eben einer Mathematik, ,,die
die Naturwissenschaft immer nur sucht, sucht als umgriffen von einem der Form
nach ,axiomatischen’ Gesetzessystem, dessen Axiomatik immer nur Hypothese ist,
also nie wirklich erreichbar.“*® Damit wird das, was die Naturwissenschaft zu er-
forschen glaubt, fundamental in absoluter Unerreichbarkeit gehalten.

In seiner Schrift Die Technik und die Kehre (1949) weist Martin Heidegger dar-
auf hin, dass das Wesen der Technik nichts Technisches sei. Die Technik sei auch
nichts Neutrales.” Heidegger bezieht sich auf Platon, der von der moinoig als einem
Hervor-bringen gesprochen hat. Das Hervor-bringen bedeute, etwas handwerklich
verfertigen, etwas kiinstlerisch-dichtend zum Scheinen bringen und etwas, das von
sich her aufgehe. Die auf Aristoteles zuriickgehenden vier Ursachen (causa materi-

42 Husserl, Krisis, 4.

* vgl. Bolz, Das Gestell, 15.

* Husserl, Krisis, 23.

4 Husserl, Krisis, 24.

46 Vgl. Husserl, Krisis, 25f.

4T Husserl, Krisis, 52.

8 Husserl, Krisis, 55f.

# vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 5.

56



III. Das Problem der Technik

alis, causa formalis, causa finalis und causa efficiens) gehorten zu diesem Hervor-
bringen. Es sei also in der Natur, im Handwerk und in der Kunst zu finden. Das
Hervorbringen bringe aber auch Verborgenes in die Unverborgenheit, dies sei das
Entbergen (&AnUsiwo), worunter wir Wahrheit verstiinden. Was hat Technik nun mit
Entbergen zu tun? Fiir Heidegger ist das Entbergen iiberhaupt der Grund fiir ein
jedes Hervorbringen. Die Technik sei nicht nur ein Mittel, sondern auch eine Weise
des Entbergens. Das Wort ,,Technik* bedeute Handwerk wie auch Kunst. Es
gehdre zur émotiun, was Erkenntnis im weitesten Sinne meine.”’ Das Entschei-
dende der téyvm liege nicht im Machen und Hantieren oder im Verwenden von
Mitteln, sondern im Entbergen. Es sei nicht Verfertigen, sondern ein Hervor-brin-
gen. Technik sei das, wo Wahrheit geschehe.”’ Auch in der modernen Technik
seien etwa bei einem Wasserkraftwerk ,,ErschlieBen, umformen, speichern, vertei-
len, umschalten [...] Weisen des Entberg:!ens.“52 Wir sollten die Technik nicht als
Teufelswerk verdammen, sondern uns dem Wesen der Technik 6ffnen, die uns in
einen befreienden Anspruch nehme. Auch wenn die Gefahr bestehe, dass der
Mensch das Unverborgene missdeute, so meint Heidegger, es gebe doch ,keine
Dimonie der Technik, wohl dagegen das Geheimnis ihres Wesens.*” Er zitiert
Holderlins Ausspruch ,,Wo aber Gefahr ist, wichst / Das Rettende auch.” Wir
miissten die Gefahr bedenken und beachten, inwiefern im Walten der Technik
zugleich das Rettende liege. Wir miissten ,,das Wesende der Technik erblicken,
statt nur auf das Technische zu starren. Solange wir die Technik als Instrument
vorstellen, bleiben wir im Willen hiingen, sie zu meistern.*>* Heidegger zufolge
sollte die Technik nicht immer nur als ein Problem angesehen werden. Der Mensch
miisse die Technik nicht meistern, sondern sich etwas von ihr sagen lassen. Denn
die Technik sei das Wesen des Seins selbst, weshalb sie sich vom Menschen nie-
mals iiberwinden lasse.”” Der Mensch miisse sich dem Wesen der Technik erst
langsam 6ffnen, was etwas vollig anderes sei, als sie durch bestimmte Mittel ein-
fach nur zu bejahen oder zu fordern. Gefragt sei vielmehr eine Achtsamkeit fiir die
Technik, damit der Mensch in die Weite seines eigenen Wesens zuriickfinde.”®

Einen Heidegger vollig entgegengesetzten Ansatz verfolgt Giinther Anders in
seinem Werk Die Antiquiertheit des Menschen (1956), das von der These ausgeht:
,Das Geritesystem ist unsere ,Welt’.«“7 Anders fragt, was die Technik aus dem
Menschen gemacht habe und noch machen werde, und nennt die Technik das
Schicksal des Menschen.”® Er glaubt, eine wachsende ,,A-synchronisiertheit des

% v ol. Heidegger, Technik und Kehre, 11f. mit Hinweis auf Platon, Symposion, 205b.
3! vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 13.

32 Vgl. Heidegger, Technik und Kehre, 16.

3 Heidegger, Technik und Kehre, 27f.

* Heidegger, Technik und Kehre, 32.

33 ygl. Heidegger, Technik und Kehre, 38.

% v gl. Heidegger, Technik und Kehre, 39.

37 Anders, Antiquiertheit [, 2.

8 Vgl. Anders, Antiquiertheit I, 7.

57



III. Das Problem der Technik

Menschen mit seiner Produktewelt®, erkannt zu haben, die er als ,,das promethei-
sche Gefille* bezeichnet.” Die Transformation der Geriite gehe so rapide vor sich,
dass die Produkte den Menschen in einen pathologischen Zustand hineintrieben.
Mit den menschlichen Produkten werde eine Welt etabliert, mit der wir nicht mehr
Schritt halten konnten. ,,[U]nsere Seelen sind weit hinter dem Metamorphose-Stand
unserer Produkte, als unserer Welt, zuriickgeblieben.“60 Gerade Medien wie Fern-
sehen und Rundfunk fiihrten die Menschen dahin, dass sie ihre Ausdrucks- und
Sprachfahigkeit verloren. Die Medien machten uns zu schlaraffenlandihnlichen
Konsumenten. ,,Wenn die Welt uns anspricht, ohne dafl wir sie ansprechen konnen,
sind wir dazu verurteilt, mundtot, also unfrei zu sein.“®' Die Welt verwandele sich
in eine Vorstellung fiir das Subjekt, sowohl im Sinne Schopenhauers als auch im
Theatersinne, weshalb der Mensch auch nicht mehr in die Welt hinausfahren
miisste und die Welt daher ,,weglos* werde.®” Der Mensch lebe in einer vollig ent-
fremdeten Welt, die uns jedoch so dargeboten werde, als wenn sie fiir ihn da sei.®
Es bestehe Anlass zu vermuten, dass der Mensch iiberfliissig gemacht werde. Denn
seine Arbeit werde von Geriiten ersetzt.”* Die Unternehmer wollten zwar nicht die
Arbeitslosigkeit des Arbeiters, aber doch die Arbeiterlosigkeit ihrer Betriebe.
Langfristig vermutet Anders ,,also eine Existenz ohne Arbeit — womit ich (unter-
stellt selbst, unsere Lebensqualitit wiirde dadurch nicht tangiert) ein hollisches
Dasein meine.“®> Denn wir wiirden auf diese Weise um die voluptas laborandi
betrogen und der berithmte Fluch aus dem Buche Genesis (3,14) werde umgedreht:
,Auf deinem Hintern sollst du sitzen und TV anglotzen dein Leben lang!“®® Der
Trend der Rationalisierung sei unaufhaltsam. Die Maschine sei zum Konkurrenten
und Feind des Menschen geworden, aber die Betroffenen wiirden keine Minoritit
mehr sein.”” Anders zeichnet von der Zukunft, die mit immer mehr technischem
Gerit angefiillt wiirde, ein Horrorszenario. Denn ,,morgen wird die Freizeit nicht
mehr als das ,eigentliche’ Leben gelten, sondern als leere Zeit, als nicht zu bewil-
tigender Zeitbrei, als sinnloses Herumvegetieren.“® Es gebe eine Richtung hin auf
ein ,leeres Leben®, in einer Zeit des Zwanges zur Information. Die Apparate insge-
samt seien auf dem Vormarsch zur Gleichung ,,Apparat = Welt“, das heifit auf dem
Weg zum Universalapparat, so dass ,,alles klappt®“. Doch der Apparat kenne nur
das, was er verwerten konne. ,,Was gewisse vulgidr-mechanistische Welttheorien
des vorigen Jahrhunderts als Schilderung des faktischen Zustandes des Universums
unterstellt hatten: dal dieses ndmlich ein maschinenartig arbeitendes Ganzes sei,

» Anders, Antiquiertheit I, 16.

60 Anders, Antiquiertheit I, 18.

1 Anders, Antiquiertheit I, 111.

2 Vgl. Anders, Antiquiertheit I, 114.
% vgl. Anders, Antiquiertheit I, 116.
% vgl. Anders, Antiquiertheit II, 26.
65 Anders, Antiquiertheit II, 27.

66 Anders, Antiquiertheit II, 28.

7 vgl. Anders, Antiquiertheit II, 29.
68 Anders, Antiquiertheit II, 30.

58



III. Das Problem der Technik

das hat die Technik nun also zu ihrem Ziele gemacht; fiir sie soll das Universum
zur Maschine werden.“® La Mettries These, wir Menschen seien Maschinen sei in
das Postulat umgeschlagen, wir Menschen hitten uns den Maschinen gleich zu
machen. ,,Auf diesen Endzustand, in dem es Einzelmaschinen deshalb nicht mehr
geben wird, weil diese dann alle als Maschinenteile in den Schol3 der einen allein
selig machenden Maschine eingegangen sein werden, sind alle Maschinen von
vornherein angelegt. Von diesem gerdte-eschatologischen Reiche der Gliickselig-
keit haben sie [die Menschen] seit jeher getrdumt.“’" Aber es geniige nicht, zu be-
teuern, die Technik lieber fiir gute statt fiir bose Zwecke, fiir aufbauende statt fiir
destruktive Aufgaben zu nutzen, die Frage sei vielmehr, ob wir iiberhaupt so frei
iiber die Technik verfiigten. ,,Es ist durchaus denkbar, daBl die Gefahr, die uns
droht, nicht in der schlechten Verwendung von Technik besteht, sondern im Wesen
der Technik als solcher angelegt ist.*”"

Herbert Marcuse kritisiert in seinem Werk Der eindimensionale Mensch (1964)
dass technische Rationalitiit politische und ©Skonomische Herrschaftsanspriiche
durchsetze; Technik sei bereits Herrschaft.”” In der fortgeschrittenen Industriege-
sellschaft werde personliche Abhéngigkeit durch Abhéngigkeit von der objektiven
Ordnung der Dinge ersetzt. Der Mensch werde von einem Produktionsapparat ver-
sklavt, ,,der das Leben jener zugrunde richtet, die diesen Apparat aufbauen und
benutzen.“”® Die wissenschaftlich-technische Rationalitit habe zu Formen von
Manipulation und sozialer Kontrolle gefiihrt. Ursache dieser Rationalitiit sei die
Quantifizierung der Natur gewesen, ein Prozess der Verobjektivierung der Welt,
der mit der Algebraisierung der Geometrie begonnen habe, womit Marcuse einen
Gedanken von Husserl aufgreift. Die Philosophie der heutigen Physik verlagere die
Frage vom metaphysischen ,,Was ist...?* zum funktionalen ,,Wie...?’* Der Opera-
tionalismus trete ins Zentrum des wissenschaftlichen Forschens, es gehe um Orga-
nisation und Handhabung der Materie als bloBen Stoff der Verzweckung.” Die
Technologie liefere die Rationalisierung der Unfreiheit des Menschen. Immer mehr
verunmégliche die Technologie, ein selbstbestimmtes Leben zu fiithren. Der techni-
sche Apparat erweitere die Bequemlichkeit des Lebens und erhohe die Arbeitspro-
duktivitdt, aber: ,.Die befreiende Kraft der Technologie — die Instrumentalisierung
der Dinge — verkehrt sich in eine Fessel der Befreiung, sie wird zur Instrumentali-
sierung des Menschen.*’® Jedoch sieht Marcuse in der bestehenden Technik auch
etwas Positives. Wiirde sie ndmlich zur Befriedung des Kampfes ums Dasein
bestimmt und benutzt, wiirde dies die Katastrophe der kapitalistischen Gesellschaft

% Anders, Antiquiertheit IT, 112.

70 Anders, Antiquiertheit IT, 113.

7! Anders, Antiquiertheit II, 126.

2 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einfithrung, 130.
s Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 159.

74 Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 161-166.

& Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 170.

76 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 174.

59



III. Das Problem der Technik

bedeuten.”” Als Marxist sieht Marcuse das Problem der Technik dialektisch und
will die Technik selbst als Idee der Befreiung zum Gegenstand der Wissenschaften
machen. ,,Aber diese Entwicklung konfrontiert die Wissenschaft mit der unange-
nehmen Aufgabe, politisch zu werden — das wissenschaftliche BewuBtsein als
politisches Bewuftsein anzuerkennen und das wissenschaftliche Unternehmen als
politisches. Denn die Uberfiihrung der Werte in Bediirfnisse, der Endursachen in
technische Moglichkeiten ist eine neue Stufe der Unterwerfung oppressiver, unbe-
wiltigter Krifte der Gesellschaft und der Natur.“’® Damit wiirden Wissenschaft
und Technik von partikularen Interessen befreit, und die Technik kénnte die Identi-
fikation von Vernunft und Freiheit herbeifiihren. Denn der eigentliche Logos der
Technik sei ,,befriedetes Dasein“.”’ Die Technik befreie vom Mangel. ,,In der Natur
wie in der Geschichte ist der Kampf ums Dasein das Zeichen von Knappheit, Lei-
den und Mangel. Sie sind die Qualititen der blinden Materie, des Reichs der
Unmittelbarkeit, worin das Leben sein Dasein passiv erleidet.“*® Genau diesem
blinden Dasein versuche der Mensch eben mit Hilfe der Technik beizukommen
und es zu beenden. ,,Die Zivilisation bringt die Mittel hervor, die Natur von ihrer
eigenen Brutalitit [...] zu befreien — vermoge der erkennenden und verdndernden
Macht der Vernunft.“®' In dem Augenblick, wo Reklame und Unterhaltung, Fern-
sehen und verwandte Medien nicht mehr funktionierten, habe das Individuum die
Chance, iiber sich selbst nachzudenken und die Negativitit seiner selbst und der
Gesellschaft zu erkennen. Dies wire Marcuse zufolge eine Voraussetzung fiir den
Zerfall des kapitalistischen Systems.*” Diesen Zerfall sieht er als Voraussetzung
dafiir, Technik nicht mehr als Machtmittel zu missbrauchen.

Ahnlich wie Heidegger versucht der Psychologe Wolfgang Giegerich in seinem
Beitrag Das Begrdbnis der Seele in die technische Welt (1983) demjenigen Gehor
zu schenken, was die Technik uns zu sagen hat. Die Welt der Technik sei eine Welt
,,mit stummen, kalten, seelenlosen Dingen.“83 Aber diese Welt habe auch einen
eigenen Mafstab, dem wir uns nicht linger widersetzen sollten. Die technische
Zivilisation werde heute kulturkritisch abgewertet, aber damit blieben wir nostal-
gisch in der ,,guten, alten Zeit* stecken. Giegerich mutet dem modernen Menschen
stattdessen zu, eine neue ,,Fremdsprache®, die kalte, technische Sprache der Com-
puter, der Werbung, der Statistik, der multinationalen Konzerne zu lernen.® Seit
dem Zeitalter der Reformation hitten Theologie und Kirche das wirkliche Gesche-
hen, und das heif3it die technisch-6konomische Entwicklung, sich selbst iiberlassen
und seien hochstens als moralische Mahner aufgetreten. Aber unsere ,,dulere

" Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 238f.

78 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 244.

» Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 245f.
80 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 247.

81 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 249.

82 Vgl. Marcuse, Der eindimensionale Mensch, 256f.
83 Giegerich, Begriibnis, 212.

8 Vgl. Giegerich, Begriibnis, 213.

60



III. Das Problem der Technik

offentliche Wirklichkeit mitsamt Technologie, Werbung, Ausbeutung usw. steht
der christlichen Wahrheit nicht gegeniiber, sie gehrt vielmehr zu ihr selbst.“> Wir
hitten nicht die Wahl, uns fiir oder gegen die technische Zivilisation zu entschei-
den, sondern sie sei die Welt, in der wir lebten. Die christliche Idee der Inkarna-
tion, die den Himmel auf die Erde geholt habe, habe eine neue Art zu sein gestiftet:
sie habe ndmlich den Korper zu einem undurchdringlich verschlossenen, physikali-
schen Ding gemacht, das man aufschneiden miisse, wenn man an sein wahres
Wesen gelangen wolle, wihrend etwa fiir die griechischen Arzte der Korper von
vornherein und dem Wesen nach offen gewesen sei.*® Im nichsten Schritt seines
Gedankengangs erklirt Giegerich, dass unsere Frage nach Gott und nach dem Ich
uns so selbstverstindlich sei, dass wir das Unnatiirliche daran gar nicht mehr sehen
wiirden. ,,Die abendlindische Fixierung auf die Existenz Gottes und des Ichs weitet
sich aus zur allgemeinen Notwendigkeit von seiten der Naturwissenschaft und
Historie, auf dem Nachweis des Faktischen zu bestehen.®’ In der mythischen Situ-
ation dagegen lasse sich diese Frage gar nicht stellen. Der Existenzbegriff gehe
nidmlich an der Wirklichkeit der Gotter vorbei, denn man habe ja tiglich in ihrem
Lichte gelebt und ihre Ausstrahlung gespiirt. Ahnlich fragten wir ja auch nicht:
Gibt es Hunde, Wind oder Erdbeben? Dass man in der wirklichen Sonne oder in
einer Statue einen Gott erblicken konnte, habe nichts mit Aberglauben zu tun, son-
dern mit dem mythischen Sinn des Wortes Gott. Das griechische Wort Ugdg habe
urspriinglich keine Person, sondern ein Priddikat bezeichnet. Der Grieche sage:
., Wenn ein Mensch dem anderen hilft, das ist Gott.“*® In der Sonne, einer Statue
oder einem Ereignis Gott zu sehen, sei selbstverstindlich gewesen, weshalb auch
nichts habe bewiesen werden miissen, etwa so wie es absurd sei, beweisen zu wol-
len, dass ein Mensch froh oder traurig sei.¥” An den natiirlichen Gottern habe man
nicht zweifeln konnen, was aber umgekehrt bedeute, dass der christliche Gott von
Hause aus unkorperlich und substanzlos sei.” Der Logos sei aus der Natur ausge-
brochen und habe sich selbstindig gemacht. Die Inkarnation fithre einen Wesens-
wandel der Wirklichkeit durch. Durch sie werde Gott ein von der Natur losgeldster
Gott, weshalb er fiir den Menschen irgendwie aufgesetzt sei und nur behauptet
werden konne.”' Dieser Gedanke ist fiir Giegerichs Argumentation zentral. Heutzu-
tage iibersetzten die Naturwissenschaften das Sein der Natur in das der Technik.
,» Technik, das ist nicht einfach der Inbegriff der Apparate und Maschinen, sondern
eine Weise, wie das Ganze der Welt sein kann. Und Natur, das sind entsprechend
nicht einfach Baume, Berge, Tiere und Seen, sondern eine ganze Verfassung des
Seins.“”> Wihrend die technischen Erfindungen des Altertums durchaus zur Natur

8 Giegerich, Begriibnis, 221.
8 Vgl. Giegerich, Begribnis, 226f.
87 Giegerich, Begriibnis, 232.
8 Giegerich, Begriibnis, 233.
% Vgl. Giegerich, Begriibnis, 234.
% Vgl Giegerich, Begribnis, 236.
! Vgl. Giegerich, Begribnis, 239f.
°2 Giegerich, Begribnis, 242.

61



III. Das Problem der Technik

gehort hitten, weil der Erfindergeist zur Natur des Menschen gehore, sei Technik
heute der Rahmen, in dem das Menschentum eingebettet sei. Giegerich ist nun der
Uberzeugung, dass die Naturwissenschaften heute das Anliegen des Christentums
einlosten. ,,Aber obwohl die von der Naturwissenschaft betriebene Welterkldrung
der Form nach rational ist, so ist doch das Phidnomen der Naturwissenschaft nicht
rational. Sie ist in héchstem Maf3e irrational, sie ist Trieb, Ergriffensein, Leiden-
schaft. Ich meine hier nicht die personliche Leidenschaft des einzelnen Forschers,
sondern das Ergriffensein des abendlindischen Menschentums von einer michtigen
Frage und Suche, der es sich nicht entziehen konnte.“”” So gesehen sei Naturwis-
senschaft echte religio, nur werde dies gesellschaftlich nicht anerkannt. Der religi-
Ose Trieb der Naturwissenschaften sei nichts anderes als der Drang der Scholastik,
Gott zu beweisen.”* Es gehe dabei nicht darum, dass Gott ja transzendent sei.
Transzendenz diirfe nicht buchstiblich genommen werden, sondern als Qualitit in
der Wirklichkeit. ,,Und wenn die Physik uns lehrt, daB ein Stiick Holz total im
Gegensatz zu seiner natiirlich-sinnlichen Erscheinung in Wirklichkeit leerer Raum
ist, mit einigen winzigen Partikeln in vergleichsweise kosmischer Entfernung von-
einander, dann ist das das empirische Unsinnliche, und das Wissen der Wissen-
schaft ist der verwirklichte Glaube, der nicht sieht und dennoch glaubt.*”> Heutzu-
tage sei der Computer die Wahrmachung Gottes als des sich selbst denkenden
Denkens. Das Denken Gottes konne alles auf einmal erfassen; genau das solle der
Computer simulieren. Die treibende Kraft hinter ihm sei die Vision von der Her-
stellung Gottes als des Allwissenden. Dabei gehe es nicht darum, dass wir die All-
wissenden seien, sondern dass iiberhaupt Allwissenheit sei.”® Die Erklirung der
Technik aus der Hybris des Menschen geht fiir Giegerich an den Tatsachen vorbei.
Er ist der Ansicht, dass die Technik vielmehr unser symbolisches Leben sei, ja
schlimmer: ,,Die Technik ist unsere Biirde, eine uns abverlangte Pflicht, ob wir nun
wollen oder nicht.“”” Eigentlich sei sie gar keine Leistung des Menschen, sondern
sie erhalte eine immer weitergehende Autonomie, in die unsere Seele investiert
werde. Zur technischen Geistesverfassung gehorten letztlich auch Kaufzwang,
Warenkonsum und Wegwerfmentalitit. Wir glaubten noch an Humanitit, Freiheit,
an das Individuum, aber die Entwicklung gehe in Richtung eines niichternen,
objektiven Daseins. In Wirklichkeit sei Gott nicht tot, sondern nur wir vom Ort
solchen Geschehens entriickt.” Wir verleugneten unsere Seele und unsere wirkli-
che Religion und hielten am mittelalterlichen Bewusstseinszustand fest. Wir woll-
ten die Selbstverwirklichung (= Seelenheil), eine wahrhaft menschliche Gesell-
schaft (= Nichstenliebe), eine heile Natur (= Gotteswelt), Sinnfindung (= wahrer
Glaube), und moralische Verantwortung (= unschuldige Gesinnung), aber das Geld
werde in Industrialisierung, Riistung, Computerentwicklung oder Weltraumfor-

% Giegerich, Begribnis, 248.

* Vgl. Giegerich, Begribnis, 249.

%5 Giegerich, Begribnis, 252.

% Vgl. Giegerich, Begribnis, 256.

7 Giegerich, Begribnis, 258.

%8 Vgl. Giegerich, Begribnis, 259-261.

62



III. Das Problem der Technik

schung gesteckt.” Die Technik sei unsere Natur und unser symbolisches Leben
geworden, ein Ort beispielloser Dynamik. Die Wissenschaftler, Industriemanager
und Werbefachleute seien die eigentlichen Sachwalter der christlichen Wahrheit.'”
Das ganze Freiheitsstreben der Moderne sei von dem Drang getrieben, das
Menschsein in die Absolutheit des christlichen Sonntags zu tiberfiithren, und das sei
die Freiheit von der Wirklichkeit. Unser Gott sei ein innerweltlicher Gott: die
kiinsltolliche Welt der technischen Zivilisation. Diese sei die verwirklichte civitas
Dei.

In jiingster Zeit hat Klaus Birnstiel das Technikkonzept kritisiert, das immer
noch von der Idee des Menschen als einem Mingelwesen beherrscht ist. Er setzt
sich bewusst in Gegensatz zur allgemeinen Auffassung, Technik habe nichts mit
Wabhrheit zu tun, und fiihrt damit einen Gedanken Giegerichs fort. Im Gegenteil sei
die Technik die eigentliche Wahrheit unserer Zeit. Die grofle Erzdhlung von
menschlichem Vermogen bzw. Unvermdgen erfahre gerade eine groe Wandlung.
,Die prophetischen Reden der 90er Jahre des vergangenen Jahrhunderts, in wel-
chen das ehedem analoge Publikum auf die VerheiBungen, die Entfremdungen und
die Verwerfungen einer ,digitalen Revolution’ eingestimmt werden wollte, sie sind
in der multimodal vernetzten technischen Gegenwart mittlerweile beinahe ver-
stummt.“'” Technische Innovationen versprichen keine zu gewinnende Zukunft
mehr, sondern seien mittlerweile eine einfache gegenwartige Gegebenheit. Aus der
ehemals technischen Erlosung werde eine alltdgliche Lebenskunst. Sei es moglich,
dass Mensch und Maschine gemeinsam ein Drittes ergiben? Sei es sinnvoll, an der
Redeweise von Technik als Kompensationsmittel festzuhalten?'”® Birnstiel votiert
dafiir, die Frage nach dem Werden des technischen Seins und seinem Ziel fiir
unsere Lebenskunst zu stellen. Die kommende Welt sei liquide, ephemer, netzba-
siert und technisch. Der gegenwirtige Korper sei stets von ,fliissiger Technik
umgeben: von akustischen Weckersignalen, vom Fluss der e-mails, von Nachrich-
tenkanilen, Navigations-Apps usw. Das bestindige Hintergrundrauschen der
Technik sei sogar eine Bedingung des Alltags.'"™ Unser Korper stehe der Technik
nicht gegeniiber, weder sei sie in uns noch wir in ihr, vielmehr bildeten Korper und
Technik mittlerweile ein unentwirrbares Dickicht, eine Textur, ein Gewebe.
,» Lechnik ist in gewissem Sinne tatsdchlich lebendig geworden, als dass ihre Funk-
tionen nicht linger instrumentell, sondern vegetativ abgerufen werden und sich
vollziehen.“'”” Doch noch immer hingen viele Philosophen einem Weltbild an, das
die Technik als das ganze Andere des Menschen sehe und die Koprédsenz zwischen
Mensch und Technik nicht in den Blick nehme. Aber man sollte heute technische

% Vgl. Giegerich, Begribnis, 264.

1% vgl. Giegerich, Begribnis, 265.

%" vgl. Giegerich, Begribnis, 273.

102 Birnstiel, Unvermogen, Technik, Korper, Behinderung, 25.

103 Vgl. Birnstiel, Unvermogen, Technik, Korper, Behinderung, 25f.
104 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 260f.

105 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 263.

63



III. Das Problem der Technik

Phinomene als Dinge in der Welt denken, die sich mit der menschlichen Seins-
weise verschrinkten.'” Birnstiel bezieht sich hier auf Heidegger, der Technikfra-
gen als Wahrheitsfragen verstand. Dass die Technik keinen Wahrheitsbezug kenne,
stimme also nicht. ,,Fiir eine Technikphilosophie auf der Hohe der Zeit hingegen
muss die Frage nach dem Wahr-werden der ihr eigenen Wahrheit unserer techni-
schen Gegenwart in den Mittelpunkt riicken.*'”” Technikphilosophie diirfe techni-
sche Neuerungen nicht vorverurteilen. Birnstiel beklagt einen groen Mangel der
heutigen Technikphilosophie, die noch nicht verstanden habe, dass wir im Zeitalter
einer Wandlung lebten. ,,Technikethische Bemiihungen laufen, oftmals mit den
besten Absichten vorgebracht, stets auf den Versuch hinaus, die einmal freigesetz-
ten Geister zuriick in die Flasche zu bannen — und beklagen die Schlechtigkeit der
Welt, wenn der Versuch stets aufs Neue scheitert. Damit soll nicht gesagt sein, dass
technisches Handeln keinem Regulierungsbedarf unterliege.“'® Statt technische
Entwicklungen zu verurteilen, seien lebenspraktische Regeln gefragt. Technik sei
nicht nur ein Phinomen bloBer Empirie, sie konne neue Wahrheiten enthiillen.
»lechnikfragen als Wahrheitsfragen zu betrachten, heifit die Gegenwart des
iGestells [!] als philosophische Aufgabe anzunehmen. Entzieht sich das Nachden-
ken tiber die technische Gegenwart dieser Anforderung, riskiert es nicht nur abseh-
bar seine eigene Obsoleszenz, sondern vergibt sich auch die Moglichkeit, selbst am
Wahrheitsgeschehen unserer Zeit teilzuhaben.*'” Eines aber kénne auch die Tech-
nik nicht. Die prinzipielle Erfahrung von Unvermdgen konne auch sie nicht ver-
meiden oder kompensieren. Eine Heilung bzw. Aufhebung des menschlichen
Unvermogens dem Begriffe nach sei auch der Technik nicht moglich. Keine tech-
nische Optimierung schaffe die Grundbedingungen des Seins aus der Welt.""

Technik hat etwas mit Maschinen zu tun. Uber das Leibliche der Technik, wenn
man so will, ndmlich die Maschine, hat jiingst Martin Burckhardt mit seinem Werk
Philosophie der Maschine (2018) reflektiert. Er geht dabei weniger von einem
fixen Maschinenbegriff aus, sondern beschiftigt sich mit den Metamorphosen der
Maschine durch den Gang der Zeit. Fiir Burckhardt ist die Maschine die zentrale
Metapher der Vernunft, der Ewigkeit und der Welt. Die Maschine sei ein reales
Phantasma wie das Geld, das heif3t man miisse nicht im einzelnen wissen, wie sie
funktioniere, sondern nur von ihrer Wirksamkeit {iberzeugt sein. Einer Gesellschaft
sei nicht bewusst, dass ihre Fundamente auf einer phantasmatischen Ordnung
beruhten. In diesem Reich der Maschine vollziehe sich heute eine Umwilzung.'"'
Fiir Burckhardt ist die Maschine eine Matrix, aus der die abendlidndische Philoso-
phie erst hervorgegangen ist. Er sieht in seiner Philosophie der Maschine eine Ge-
spensteraustreibung, ,,nur dass diese Gespenster nicht im Aberglauben oder in der

106 Vgl. Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 263.

197 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 270f.

108 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 273.

109 Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 275.

1o Vgl. Birnstiel, Unvermogen, Technik, Korper, Behinderung, 34-36.
"'V gl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 10-15.

64



III. Das Problem der Technik

Volksfrommigkeit zu Hause sind, sondern sich in der Philosophie, der Logik und
der Mathematik, ja in den Institutionen unserer Gesellschaften selbst eingehaust
haben.“!'> Mittlerweile werde von ,,Wohnmaschinen* (Le Corbusier) oder ,,Gesell-
schaftsmaschinen (Deleuze / Guattari) geredet.113 Burckhardt sieht die Maschine
mit religiosen Konnotationen und Hoffnungen aufgeladen, die analysiert werden
miissten. ,,Eine Technologiegeschichte, die sich nur auf die Artefakte konzentriert,
die ihnen verbunden Fantasien aber aufler Acht ldsst, kann nur die halbe Wahrheit
[...] erzihlen.“'"* Mit der Maschine lasse sich die Natur iiberlisten, womit sie quasi
eine ,,List der Vernunft” sei. Wie sehr wir selbst phantasmatische Wesen seien,
zeige sich immer an Dingen, die wir fiir selbstverstindlich hielten. Heute glaubten
wir, dass die Mathematik ewige Wahrheiten enthalte. Aber auch die Mathematik
sei ein Phantasma, ndmlich ,.,ein Moment gefrorener Zeit.“ Die Mathematik sei eine
soziale Einrichtung, eine Richtungsanweisung und eine interessegeleitete Weltbe-
trachtung.'"” Burckhardt sieht in der platonischen Philosophie ein Programm, ein
uranfinglich Seiendes zu denken, das ungeboren und unverdorben sei, und auf das
der Mensch zustreben solle. Damit aber werde die existierende Welt zu einer
Schattenwelt herabgewiirdigt, die den Blick auf eine wahre, iiberdauernde
Erkenntnis verstelle.''® Der erste Philosoph, dessen Gedankenexperiment auf das
Denken der Maschine hinauslaufe, sei Descartes gewesen. Er wage das Gedanken-
experiment, dass nicht Gott die Quelle der Wahrheit sei, sondern ein boser Geist,
der das Ich tiuschen wolle.'"” Fiir Burckhardt lduft dieser Gedanke darauf hinaus,
dass die Welt programmiert werden kann, das hei3t ihre kiinftigen Zustinde konn-
ten gedanklich vorweggenommen werden. Die programmierbare Zeit schlage sich
in einer neuen Geld- und Gesellschaftsordnung nieder, und das Arbeitsethos werde
der Weg zum Seelenheil.''® Die Maschine usurpiere die Position Gottes, und durch
den Riderwerkautomaten entstehe erst die kontrollierbare Arbeitszeit.'"’

Heute werde das Internet als ,,Weltintelligenz* gefeiert, worin Burckhardt eine
Weiterentwicklung der universalen Maschine sieht. Dies bedeute auch einen
,Paradigmenwechsel, bei dem der Gang in die Innenwelt nicht bloB als Exkursion
ins Unbewusste, sondern als Eroberung der materiellen Nanowelt aufgefasst wer-
den muss.“'** Mit der Digitalisierung beginne die Verfliissigung der materiellen
Welt. Die Maschine werde langfristig einen Grofteil der menschlichen Arbeit ver-
nichten, wobei die digitale Revolution alle Lebensbereiche durchdringe.'”' Die
Maschine wirke gesellschaftsbegriindend und -erhaltend und sickere ins kollektive

"2 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 19.

'3 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 23.

!4 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 35.

!5 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 101f.

16 v g]. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 125.

1 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 172, mit Verweis auf René Descartes, Meditationen
iiber die Grundlagen der Philosophie, Hamburg 1992, 39.
'8 Vg]. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 173-175.
"9 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 182.

120 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 252.

121 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 260f.

65



III. Das Problem der Technik

Unbewusste ein. Aber wer glaube, mit einer digitalen Superintelligenz drédngende
Menschheitsfragen losen zu konnen, hinge noch religiosen und chiliastischen
Sehnsiichten an. Die Maschine werde erst zur unbewussten Grofle, wenn sie rei-
bungslos funktioniert."” Im Grunde herrsche die Maschine nur deshalb, weil sie
unseren Wunsch nach Unsterblichkeit erfiille. ,,Gewiss ist unzweifelhaft, dass die
Zukunft der Digitalisierung gehort, doch die sozialen Plastiken, die uns umgeben,
sind tief in der Vergangenheit verwurzelt. In Ermangelung besserer Alternativen
strahlen sie in die Gegenwart fort, auf eine fahle, nachgerade gespenstische Weise.
So schwindet die Bindekraft der repridsentativen Demokratie, tritt uns der Levia-
than nur noch als Schatten seiner selbst gegeniiber, werden wir Zeugen, wie sich
unsere kapitalistische Geldordnung auflost.“'>> Wir lebten in einer Zeit, in der der
Wissensraum, gesellschaftliche Einrichtungen, Sprache und Herrschaftsformen
eine ,Seelenwanderung” durchlebten. Die digitale Metaphysik wirke wie eine
Kriegserklirung an die tradierten Ubereinkiinfte.'” Die Digitalisierung sei im
Grunde ein Akt der Transsubstantiation. Zu Information geworden werde sogar der
Unterschied zwischen Lebenden und Toten aufgehoben. Die Schopfung werde nur
in ihrer Optimierbarkeit betrachtet, und der Mensch drohe, von seinem digitalen
Schatten, dem Programm, ersetzt zu werden. Im Weltnetz des Wissens habe nie-
mand mehr die Ubersicht. Eine Richtung, in die die Gesellschaft sich hinbewegt,
werde hochstens von einem anonymen Markt vorgegeben. Aber auch das gegen-
wirtige System sei nur Menschenwerk. ,,Dies vor Augen, erscheint der Entwurf
einer digitalen Gesellschaft weder als Gedankennotwendigkeit noch als evolutio-
nire Zwangsliufigkeit.“'> Mittlerweile wiirden Digitalisate als natiirliche Umwelt
begriffen. ,,Damit aber lauft das Leben Gefahr, zum Automaten zu werden, wie
umgekehrt der Automat zum Leben erweckt wird. Mit diesem Chiasmus aber wird
der Unterschied zwischen der Maschine als Faktum und der Schopfung ver-
wischt.“'*® Burckhardt warnt uns davor, die Maschine an die Stelle der Schopfung
zu setzen und damit einem Phantasma zu verfallen. Was Burckhardt leistet, ist eine
Philosophiegeschichte der Maschine von einem Metastandpunkt aus betrachtet.
Burckhardt ist kein Maschinenstiirmer, sondern ein Maschinendenker, der mit
reflexiver Kraft die Maschine als eine Form moderner Unbewusstheit analysiert.

Es lisst sich festhalten, dass die technische Welt ein Modus des Seins ist. Sie ist
mittlerweile in fast in alle Lebensbereiche eingesickert. War die Technik friiher ein
Modus, den der Mensch in der Hand hatte, so hat die Technik heute ihn in der
Hand. Diese Bedrohung der menschlichen Autonomie bedeutet aber nicht, dass
irgendwann einmal die Computer die Macht iibernehmen werden, wie es uns so
manches Science-Fiction-Horrorszenario erzihlt, sondern sie besteht darin, dass die

122V gl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 271f.
'23 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 280.

124 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 293.
125 Vgl. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 302.
126 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 303.

66



III. Das Problem der Technik

technische Welt zu einem Dschungel wird, in dem sich niemand mehr zurechtfin-
det und in dem viele Entscheidungen dem Menschen aus der Hand genommen
sind.

So wie wir uns mit Hilfe unseres Geistes eine zweite Welt geschaffen haben,
einen ®x0cog vontog, in dem unsere Geschichten, Religionen, Traditionen, Litera-
turen, Erzéhlungen, Spiele und Rituale angesiedelt sind, so haben wir uns zugleich
mit der Technik eine weitere Welt geschaffen, die immer mehr ohne unser Zutun
ganz autonom zu funktionieren scheint. Wir sind die Agenten der Technik, die uns
in ihrem Netz gefangen hilt, denn schlieflich sind wir es selbst, die sie bedienen.

Stellen wir uns einen Augenblick lang vor, jeder Mensch wiirde beschlieBen,
nur einen Tag lang, 24 Stunden, kein technisches Gerit zu benutzen, den Computer
nicht hochzufahren, nicht zu telefonieren, nach dem frei gewihlten Motto: ,,Heute
habe ich meinen technikfreien Tag.” Dies hitte eine Katastrophe zur Folge. Denn
niemand ginge zur Arbeit, Einkdufe wiirden nicht getétigt, Geschifte nicht abgewi-
ckelt, Reparaturen nicht durchgefiihrt. Dieses Gedankenexperiment zeigt, wie sehr
wir mittlerweile von der Technik abhéngig sind.

Die Technik ist ein dem Leben innewohnender Modus, der in der Gegenwart
sich verselbstindigt hat. Mehr und mehr iibertriagt der Mensch seine Autonomie auf
die ,,Kultur des Gerits“. Wir transferieren an die Technik Aufgaben, die uns ldstig
sind, damit wir ein angenehmeres Leben haben und uns mit den Fragen beschifti-
gen konnen, die wirklich wichtig sind. Dabei wird vergessen, dass das Tragen einer
Last — welche Art auch immer sie ist — ebenfalls zum Leben gehort, und dass mog-
licherweise auch die vermeintlich unwichtigen Fragen wichtig sein konnen. Frii-
here Generationen haben im wirklichen Leben Abenteuer erlebt, haben Welten und
unwirtliche Gegenden entdeckt, und sich damit Lebensgefahren ausgesetzt. Solche
Abenteuer sind heute, selbst wenn sie noch erlebt werden sollten, obsolet. Die
kommende Generation wird solche Abenteuer nur noch mit Hilfe der Technik auf
dem Bildschirm erleben. Schon hat sich die Idee breitgemacht, dass wir auch mit
unserer Physis an der virtuellen Realitdt im Cyberspace teilhaben kénnen. Der
moderne Mensch versickert in den Bildschirm.

4. Philosophische Fragen zur Technik

Konnte Technik ein Versuch sein, vor der eigenen Verantwortung davonzulau-
fen, zumindest dort, wo wir sie noch haben? Konnte die technische Welt unser
Leben immer oberfldchlicher machen? Gibt es etwas, das uns die Technik gerade
nicht abnehmen darf? Das Denken, das Reden, das Wissen, das Fiihlen, das Lieben.
Und was sonst noch?

Damit die wissenschaftlich-technische Wirklichkeit funktioniert, braucht man
keine Kenntnis der Welt, ja, sie erspart uns sogar das Denken. ,,Nicht die Suche
nach Wabhrheit, sondern die Selbstbehauptung des Menschen leitet die For-
schung.“'?” Diejenigen Wissenschaften, die téxvn hervorbringen, fragen nicht nach
dem letzten Grund, sondern nach dem ,,Gewusst wie®, also nach der Heilkunst

127 Bolz, Das Gestell, 16.

67



III. Das Problem der Technik

gegen die Krankheit, nach der Mechanik gegen das Schwere, nach der Schrift
gegen das Vergessen, nach der Baukunst gegen Unbehaustsein.'*® Bei alledem wird
vom Menschen selbst abstrahiert. Gernot Bohme meint, ,,die neuzeitliche Wissen-
schaft zeichne sich dadurch aus, dass sie sich von der sinnlichen Wahrnehmung
iiberhaupt unabhiingig zu machen suche.“'* Das Credo vieler , Technikphiloso-
phen* lautet etwa folgendermafen: Technisierung habe keinen Inhalt, sondern sei
ein reflexionsfreier Vollzug. Die Indifferenz der Technik gegeniiber Wabhrheit,
Natur, Seele ist der Grund dafiir, dass sie sich weltweit durchsetzen konnte. In ihr
spiegelt sich die gedanklich bereits vollendete Einheit der Welt. Die Technik
braucht keine Begriindung, weil sie funktioniert, wenn sie funktioniert.”*® Und
wenn sie funktioniert, dann vollig unabhéingig von der Frage, wer der Benutzer ist.
Es gibt technologische Funktionen ,,wie Regelkreise in der Elektrotechnik, Hebel,
Kraft- und Energiemaschinen etc., deren physikalische Wirksamkeit und techni-
sche Brauchbarkeit invariant gegeniiber der kulturellen Auspriagung der organisato-
rischen Hiille sind.“"*' Technik funktioniert nach Regeln. Diese sind Handlungsan-
weisungen, die nicht nach dem Prinzip ,,wahr oder falsch* ablaufen. Sie sind nicht
wahrheitsdefinit, sondern effektiv oder eben nicht.'*? Das bedeutet auch, dass die
Technik keine Fragen nach dem Sinn oder dem Warum beantwortet.'*

Nun werden wir bereits in einen technischen Zusammenhang hineingeboren.
Wir haben keine Wahl, uns fiir oder gegen sie zu entscheiden. Wenn wir im Hin-
terkopf halten, dass bereits Tiere Technik verwenden, um bestimmte Ziele zu errei-
chen, so ist Technik natiirlich. So gesehen wird die Trennung zwischen Technik
und Natur obsolet. Technik wird so zu einer Ausdrucksform der Natur. Nutzt der
Mensch die Technik, gibt er sich als Mensch selbst einen Ausdruck im Versuch,
sich von den ,,Fesseln der Natur zu befreien. Horen Technik und Natur aber auf,
ein Dualismus zu sein, wird die Natur ambivalent. Sie ist dann Fessel und Befreier
zugleich.

Die Behauptung, Technik sei wertfrei, wurde von philosophischer Seite immer
wieder kritisiert. Laut Hiibner wiirden durch die Technik gerade aufgrund ihres
Pochens auf Rationalitdt Verhaltensweisen hervorgerufen, die nur schwer mit unse-
ren Wertvorstellungen in Ubereinstimmung zu bringen seien. Entwicklungen hiit-
ten eingesetzt, die etwa zum Verlust des Numinosen oder dem Bedeutungsverlust
der Kunst gefiihrt haben. Dass der Technik das Alte nichts, das Neue aber alles
bedeute,** kdnne nicht als wertfrei beurteilt werden. Klaus Kornwachs macht dar-
auf aufmerksam, dass es etwa bei der Entwicklung und beim Bau des modernen
Autos nicht nur um Treibstoff und Ersatzteile gehe, sondern auch um rechtliche

28 v gl. Kornwachs, Technikphilosophie, 35f.

129 Nordmann, Technikphilosophie zur Einfithrung, 112, mit Hinweis auf G. Bohme, Invasive Techni-
sierung, 245.

130 vgl. Bolz, Das Gestell, 67-69.

131 Kornwachs, Technikphilosophie, 22.

132 ygl. Kornwachs, Technikphilosophie, 70.

133 Vgl. Kornwachs, Technikphilosophie, 117.

134 Vgl. Hiibner, Kritik, 377.

68



III. Das Problem der Technik

Regelungen, um die Kfz-Zulassung oder um die StraBenverkehrsordnung.'® Der
Philosoph Philipp von Becker hat die Bemerkung gemacht, dass der Mensch von
Hause aus ein homo technilogicus, und die Krafterweiterung des Korpers durch
Technik ein Instrument der Macht sei. Diese technische Macht richte sich primér
gegen die Macht der Natur. ,,Seit den ersten Stadt- und Bewisserungskulturen ist
die Entwicklung und Anwendung von Technologie somit durch Strukturen von
Herrschaft, Zentralisierung, Biirokratie und Okonomie Verkniipft.“136 Ob eine wis-
senschaftliche Entdeckung oder Erfindung technisch umsetzbar sei, sei nicht die
Frage, sondern ob sie unter den jeweils gegebenen dkonomischen und politischen
Bedingungen gewollt sei."”’

Das heif3t, Technik ist immer schon ein Eingriff in die bestehende Lebenswelt
des Menschen, und der Mensch bildet sich dariiber nicht nur ein positives oder
negatives Urteil, sondern Technik beeinflusst auch seine Lebensformen. Techno-
logien konnen Nebenwirkungen haben, die nicht intendiert waren oder von denen
man vorher gar nichts wissen konnte. Und das bedeutet wiederum, dass die Kon-
struktion technischer Gerdte und Systeme ein Prozess ist, in dem auch gesell-
schaftliche Nutzungen mitkonstruiert werden. Zu sagen, dass technische Gerite
wie Atomkraftwerke, Fahrrider oder Computer sozial konstruiert sind, heif3t, davon
auszugehen, sie nicht mehr als geschlossene Systeme zu betrachten.*® Die Technik
hat sich neben Markt und Staat zu einer dritten Superstruktur entwickelt."’

Technik ist ein Ergebnis menschlicher Rationalitdt. Auch wenn rationale Ent-
scheidungen geschichtlich sind — denn es gibt keine rationalen Inhalte, Ziele und
Annahmen ,,an sich® — so sind sie andererseits auch ungeschichtlich insofern, ,,als
sie immer das gleiche suchen, immer die gleiche Form haben: Némlich einen
umfassenden Gesamtzusammenhang mit sich selbst in optimale Ubereinstimmung
zu bringen.“'*” Das Neue der Technik besteht nach Bolz in der Neigung, das
Formale der Rationalitit in den Vordergrund zu riicken und damit tiber alle Inhalte
zu triumphieren. An die Stelle des Inhaltes trete das Modell. Alles werde im
Grunde als Modell betrachtet und damit eben nicht als etwas Endgiiltiges, sondern
Vorldufiges, womit wir uns fundamental in der Unwirklichkeit aufhielten. Die
Wissenschaften produzierten ein {iibervolles System von Informationen statt
anschaulicher Erfiillung."*' Aber dieser Reichtum an Information fiihre zu einer
Armut an Aufmerksamkeit. Nicht die Informationen seien knapp, sondern die Ori-
entierung sei es, und zwar deshalb, weil wir mit Hilfe von Auswahl, Filter und
Bew&gtung nichts anderes versuchten, als dieser Informationsflut Herr zu wer-
den.

135 v gl. Kornwachs, Technikphilosophie, 23.

136 yvon Becker, Der neue Glaube, 71.

137 Vgl. von Becker, Der neue Glaube, 72.

138 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einfiihrung, 146f.
1% Vgl. Bshme, Invasive Technisierung, 27.

"0 Hiibner, Kritik, 393.

14! vgl. Bolz, Das Gestell, 23.

142 ygl. Bolz, Das Gestell, 112f.

69



III. Das Problem der Technik

Je technisierter die Welt ist, desto mehr ist sie dem Menschen aus der Hand
genommen, und damit wird unsere Fihigkeit, die Zukunft zu meistern, immer
fragwiirdiger.'” Sicher ist die skeptische Haltung der Bevolkerung gegeniiber
bestimmten Techniken wie Kernkraft, Gentechnik oder Enhancement damit ver-
bunden, dass viele glauben, dies mit dem Verlust der Kontrolle iiber die eigene
Lebenswelt bezahlen zu miissen. Hinzu kommt, dass vielfach nicht geregelt ist, wer
wofiir die Verantwortung bei technischem Versagen hat.'**

Es gibt Philosophen, die der Aufassung sind, die Technik habe keinen Wahr-
heitsbezug, weil es mit ihr nur darum gehe, dass sie funktioniere, effektiv sei.
Umgekehrt gilt aber, dass die Technik die Wahrheit der modernen Gesellschaft ist.
Die gegenwirtige menschliche Gemeinschaft bezieht ihr Selbstverstindnis weitge-
hend aus technisch-wissenschaftlichen Formen und Ideen.'*® Und diese Formen
miissen wohl immer weiter entwickelt werden. Andererseits lidsst sich fragen, ,,0b
die Dominanz wissenschaftlichen Wissens in unserer Gesellschaft nicht zur Ver-
odung vieler anderer Wissensformen fiihrt.“'*® Bhme sieht diese Entwicklung aber
nicht nur negativ, denn ,,dass Denken qua Rationalitdt mehr und mehr an Maschi-
nen abgegeben werden kann, befreit von der Einengung auf gegenstédndlich-ratio-
nales Bewusstsein.“'"’ Aber die Frage ist doch, ob diese Einengung nicht lingst
dazu gefiihrt hat, dass das herrschende Bewusstsein nur noch auf gegenstindlich-
rationale Sachverhalte zielt.

Und diese Wahrheit mit ihrer kalten Rationalitit, ihren Wissenschaften, ihrem
Glauben an Information, Modellen und Systemen wéchst mit jedem Tag. Sie
wichst, weil sie der kommende Gott ist. Denn das Gottliche kommt nie aus der
verbuchten Vergangenheit, sondern immer nur als Zukunft aus der jeweiligen
Gegenwart und ihrer Wirklichkeit auf uns zu.'*® Nur deshalb ist die Science Fiction
ein Teil einer kommenden Welt, die schon anwesend ist. Vielleicht ist es diese
doppelte Bewegung der Technik, dass sie, ohne einen Wahrheitsbezug zu haben,
zur Wahrheit wird, und eben dadurch einen Beitrag zur Entfremdung des Men-
schen leistet. Die Technik entfremdet, weil sie vom Menschen absieht. Sie ent-
fremdet, weil die Naturbeherrschung in der technischen Welt die Erde in eine Fab-
rik verwandelt hat, in der Sachlichkeit statt Personlichkeit gefragt ist. Sie entfrem-
det, weil sie den Menschen in gesunde, zufriedene Automaten verwandelt.'* Das
ist die Wahrheit der kommenden Zeit, die bereits angebrochen ist. Sie ist mitten
unter uns. ,,Das interessante Ritsel unserer Zeit ist, da wir uns so bereitwillig
schlafwandelnd diesen Prozessen einer Restrukturierung der Bedingungen

43 Vgl. Hiibner, Kritik, 384-387.

144 v gl. Kornwachs, Technikphilosophie, 100-103.
145 Vgl Hiibner, Kritik, 372.

146 Bshme, Invasive Technisierung, 129.

47 Bshme, Invasive Technisierung, 222f.

148 Vgl. Giegerich, Begribnis, 220.

149 Vgl. Bolz, Das Gestell, 56 u. 70-72.

70



III. Das Problem der Technik

menschlichen Existierens iiberlassen.“'*” Wir konnen Technik gar nicht gestalten,
sondern uns nur anpassen, da sie sich ,hinter unserem Riicken* vollzieht."”! Die
Technik greift mittlerweile nicht nur in gesellschaftliche Handlungsvollziige, son-
dern in die Tiefe des Organismus ein, sie wird zur Infrastruktur des Lebens selbst.
»Was heute an gesellschaftlichem Leben mdglich ist, wird durch die vorliegende
technische Infrastruktur der Gesellschaft bestimmt [...] Technik ist in der techni-
schen Zivilisation nicht mehr etwas AuBerliches, sondern strukturiert menschliches
Leben und gesellschaftliche Verhiltnisse von innen.“'”> Insgesamt wird unser
Selbstverstidndnis als Mensch und unser gesellschaftliches Verstiandnis heute tech-
nisch definiert: ,,Die Identitiit eines Menschen als genetischer Fingerabdruck, die
Biographie eines Menschen als seine gesundheitliche e-card, Lernen als Umgang
mit Datenspeichern, Gesellschaft als Vernetzung von PCs.“'>

Wenn Klaus Birnstiel mit seiner Bemerkung richtig liegt, dass es um das Wahr-
werden der technischen Gegenwart gehe,"”* dann lautet die Frage, was das fiir eine
Wahrheit ist, die erst im Werden begriffen ist. Offensichtlich doch eine Wahrheit,
die dem blof logischen Schema ,,wahr-falsch* nicht folgt, eine Wahrheit, die das
Andere ihrer selbst in sich trégt, als Lebensliige vielleicht, als ,,Gespenst* oder als
Problem, eine aufgehobene Wahrheit im Hegelschen Sinne. Der Wahrheit, dass das
Leben nicht nur Lust, sondern auch Last ist, will der moderne Mensch im allge-
meinen entfliehen. In seinem Buch The Soul’s Logical Life (2001) erklart Wolf-
gang Giegerich, dass das Leben selbst sich auf eine hohere, abstraktere Ebene
bewegt habe. Die Physik etwa habe sich von der Makro- auf die Mikroebene
bewegt und rede nicht mehr von Dingen, sondern reflektiere theoretische Modelle
der Realitét. Die natiirliche Realitéitsebene sei iiberholt. Die Gesetze von Informa-
tion und Kommunikation durchdringen immer mehr Lebensbereiche. Das Leben
ziehe aus der natiirlichen Welt aus und dafiir in die virtuelle Welt des Cyberspace
ein. Immer weniger wiirden wir von natiirlichen Kriften wie Tag und Nacht, Regen
und Sonne, Erde und Meer, menschlichen Leidenschaften und Interessen bestimmt,
sondern immer mehr von den unheimlichen, abstrakten und irrationalen Kraften
und Prozessen, die niemand versteht. Unsere heutigen Probleme seien irgendwie
von Menschen gemacht und doch subjektlos, anonym, von Menschen weder kon-
trollierbar noch verstehbar.'” Die wirklichen Entscheidungen seien nicht mehr
unsere, sondern geschihen hinter unserem Riicken. Das sei die Wahrheit der tech-
nischen Zivilisation, die in einem steten Werden begriffen sei. Moglicherweise
wolle dieses Zeitalter gar keine Wahrheit mehr, sondern stattdessen eine Lawine
von Informationen, Bildern, Stimulationen, Gefiihlen, Ereignissen und automati-

'30 Nordmann, Technikphilosophie zur Einfithrung, 18, mit Hinweis auf Langdon Winner, The Whale
and the Reactor, 1987, 9f.

51 Vgl. Nordmann, Technikphilosophie zur Einfiihrung, 120.

152 Bshme, Invasive Technisierung, 19f.

'53 Bshme, Invasive Technisierung, 20.

154 Vgl. Birnstiel, Das Wahr-Werden der technischen Welt, 270f.

155 Vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 27f.

71



III. Das Problem der Technik

sierten Prozessen.'”® Damit bewegt sich Giegerich in der Nihe zur Philosophie Jean
Baudrillards, auf die wir noch zu sprechen kommen werden.

5. Ein Zukunftsszenario

Die groBe Angst des modernen Menschen vor der Technik, die ldngst ein
unkontrollierbares Eigenleben entwickelt hat, besteht darin, dass sie ihm letztlich
alles abnehmen konnte: seine Autonomie, sein Denken, sein Leben. Wurde die
Technik urspriinglich dazu eingesetzt, das Leben zu vereinfachen, so scheint es
jetzt, dass sie langfristig dem Menschen das Leben selbst abnimmt. Die Technik
wird immer beweglicher, wihrend der Mensch erstarrt. Jeder einzelne Schritt
konnte vorprogrammiert sein, ein Abweichen davon konnte bestraft werden. 24
Stunden am Tag und 7 Tage die Woche konnte man von frith bis spét den Befehlen
von Automaten gehorchen miissen. Wann man aufsteht und wann man was friih-
stiickt, und was zu einer ausgewogenen Ernidhrung gehort, wird einem ein Compu-
terprogramm vorschlagen. Die Zahnbiirste, die den Konsumenten daran erinnert,
dass er seine Zihne nicht alle ausgewogen geputzt hat, gibt es bereits. Selbstfah-
rende Autos gleiten den Verbraucher sicher zum Arbeitsplatz, sofern man zu der
gliicklichen Kaste zihlt, die noch einer Arbeit nachgehen darf. In der Kantine gibt
es bei sanfter Hintergrundmusik ausgewogene, vegane Erndhrung fiir jeden
Geschmack, alles ausgewogen. ,,Nur kein UbermaB, kein Ultra, kein Radikalis-
mus!“ (Stirner) Die ,,Nivellierung der Weltstruktur* (Blumenberg), Uniformitét ist
das groBe Ziel der Digitalisierung. Aber es ist kein bewusstes Ziel der Menschen,
sondern die Eigendynamik der technischen Entwicklung, die darauf zusteuert. Da
Abweichungen ein Grund fiir Diskriminierung sein konnten, gibt es Bemiihungen,
sie einzuebnen. Automaten beaufsichtigen Kinder auf rundum abgesicherten Spiel-
plédtzen und achten darauf, dass sich der Nachwuchs beim Abenteuer verheilenden
Klettergeriist nicht das Genick bricht, sofern dieses hochgefahrliche Gerit nicht
langst abgeschafft wurde. Die Automaten werden auch jeden Streit der Kinder im
Keime ersticken, so dass alle sich wohlfiihlen und sich keiner benachteiligt fithlen
muss. Rentner leben in Wohlfiihl-Altersheimen und auch hier ist das tiberlastete
Personal durch Automaten ersetzt worden, denen keine Arbeit zu viel ist. ,,In die-
sem schiitzenden Kokon der Technosphire lebt der letzte Mensch.“"’ Ist Nietz-
sches letzter Mensch tatsdchlich das Ende der Geschichte? Norbert Bolz schreibt:
,»Am Anfang war der Wille zum Wissen, am Ende steht der Konsumismus einer
ganz und gar von Technik abhingigen Gesellschaft.“"*® Aber wir wissen auch, dass
wir eine solche Gesellschaft nicht wollen konnen. Die Technik jedoch schreitet
iiber unser Wollen hinweg. Nicht alles aber, was geschieht, ist nur Technik. Hinter
einigem, was als ,,technische Entwicklung* ausgegeben wird, steckt ein bestimmter
politischer Wille. Die Hoffnung besteht in dem Wissen, dass die von Bolz vorge-
tragene Aussicht Geschichtsphilosophie ist. Denn wir wissen nicht, was ,,am Ende*

136 v gl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 224.
157 Bolz, Das Gestell, 25.
158 Bolz, Das Gestell, 36.

72



III. Das Problem der Technik

stehen wird. Der absolute Konsumismus, den uns Wells, Huxley und andere pra-
sentiert haben, mag triumphieren, aber was kommt danach? Man konnte damit
antworten, dass die Geschichte nicht als Sturz gelesen werden muss. Geschichte ist
vor allem auch die Geschichte des Unvorhersehbaren und des Unvorhersagbaren.
Unsere technische Entwicklung verdankt sich vor allem der Idee, dass allein das
Leben heilig ist, der Tod aber nicht. Der Tod wird als Feind angesehen, der unter
allen Umstdnden vermieden werden muss, obwohl alle Beteiligten eigentlich wis-
sen, dass das nicht moglich ist. Der Philosoph Byung-Chul Han schreibt in seinem
Buch Vom Verschwinden der Rituale, dass die Verbannung des Todes aus dem
Leben konstitutiv fiir die kapitalistische Produktion sei, wéihrend die archaischen
Gesellschaften eine solche Trennung nicht gekannt hitten. ,,Die Gesellschaft der
Produktion ist von der Angst vor dem Tod beherrscht. Das Kapital wirkt wie eine
Garantie gegen den Tod. Es wird als akkumulierte Zeit imaginiert, denn mit dem
Geld kann man den anderen fiir sich arbeiten lassen, das heiBt, die Zeit kaufen.*'”

So gesehen wird die Science Fiction selbst zu einer Technik der Bewiltigung
der Zeit. Aber kommt ihr auch die Fihigkeit zu, die Zeit angemessen auszudrii-
cken? Die Science-Fiction-Autoren miissen nicht wissen, wie ein Raumschiff oder
wie das Beamen technisch funktioniert. Aber sie sollten sich iiber die 6konomi-
schen, politischen, sozialen und kulturellen Auswirkungen, die die Verstrickung
von Technik und Gesellschaft mit sich bringen, Gedanken gemacht haben, bevor
sie zu schreiben beginnen. Die Technik als ein Problem zu sehen, soll im folgenden
nicht nur in unseren Hinterkopfen verbleiben, sondern auch ein Ankniipfungspunkt
der Science Fiction sein.

Und wie ist es iiberhaupt dazu gekommen, Science-Fiction-Geschichten zu
schreiben? Warum wurden sie in die Welt gesetzt? Dazu ist es notwendig, nun
einen Blick in die Geschichte der Science Fiction zu werfen.

159 Han, Rituale, 62f.
73






IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Seitdem die Zukunft allerdings einmal entdeckt worden ist,
hat sie auch eine Geschichte.
Lucian Holscher

Wenn ,,Science Fiction* ein fluider Begriff ist und sich kein konkreter histori-
scher Anfang der Science Fiction nachzeichnen lisst, wird es schwer, einen Beginn
festzumachen. Wir stehen im Grunde vor derselben Frage wie ein Historiker, der
etwa eine Geschichte der Franzdsischen Revolution schreiben will. Jeder Historiker
kennt das Datum des Sturms auf die Bastille, aber wenn er danach fragt, welche
Ursachen denn iiberhaupt zu diesem Sturm gefiihrt haben, dann muss er eine Vor-
geschichte schreiben. Doch wie er diese Vorgeschichte gestaltet und wann er sie
einsetzen lédsst, unterliegt seiner subjektiven Entscheidung. Inwiefern die Ge-
schichte ein Objektivititsproblem hat, werden wir noch sehen.

Es ist fiir das Verstindnis der Science Fiction unabdingbar, dass wir uns iiber
ihre Vergangenheit, iiber ihre historischen Wurzeln klarwerden miissen, wenn wir
sie und die philosophischen Probleme, die sie aufwirft, begreifen wollen. Es gilt
auflerdem zu verstehen, dass die Geschichte der Science Fiction und die kritische
Reflexion tiber sie Einfluss auf sie selbst ausiiben. Nachdem, was wir bisher iiber
die Science Fiction erfahren haben, ist es offensichtlich notwendig, dass bestimmte
geistesgeschichtliche Voraussetzungen erfiillt sein miissen, damit sie iiberhaupt
anheben kann. Es miissen gewisse Konditionen fiir eine bestimmte Denkform vor-
liegen, und zwar die Bedingungen fiir ein technisch-wissenschaftliches Weltbild.
Die Science Fiction ist eine Literatur, die es wesentlich mit der Frage nach den
Folgen technisch-wissenschaftlicher Spekulationen und Entwicklungen zu tun hat
und der damit verbundenen Idee des Fortschritts, die Zukunftserwartungen frei-
setzt. Die Idee des Fortschritts wurzelt seit Francis Bacon auf dem Vertrauen in die
technischen Moglichkeiten der Naturbeherrschung.

1. Die historischen Wurzeln der Science Fiction

Mit Beginn der Neuzeit im 16. Jahrhundert wuchsen das Selbstbewusstsein des
Menschen und das Vertrauen in die eigene, menschliche Schaffenskraft der Ver-
nunft. Es kam zur Kritik an traditionellen Standpunkten, vor allem gegeniiber der
Kirche, und zur Distanzierung von ihren Dogmen. Aus der bislang passiven Hal-
tung der Natur gegeniiber, die das ganze Mittelalter hindurch wirksam war, entwi-
ckelte sich eine aktive, das heifit es wurde nicht mehr nur in Biichern geforscht,
sondern in der Natur selbst. Man fiihrte die konstruktiv-experimentelle Methode
ein, man fragte nach den Erkenntnismdéglichkeiten des Menschen unabhingig von
duBeren Autorititen, das hei3t kraft der eigenen Vernunft.

In der Frithen Neuzeit kam die Frage nach dem auf, was wirkliches Wissen sei:
Nur das Subjekt kann iiber Wissen verfiigen. Bei Descartes iibernahm die Wissen-
schaft die Funktion, ,,die bis dahin das Dogma der Kirche ausgeiibt hatte, ndmlich

75



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

el

die einer allgemein-geistigen Existenzsicherung. Mit der Frithen Neuzeit setzte
zugleich die sehr viel intensivere naturwissenschaftliche Forschung ein, die sich
mehr und mehr der theologischen Bevormundung entzog. Diese Idee eines tech-
nisch-wissenschaftlichen Fortschritts hatte auch Auswirkungen auf die Politische
Theorie. Nach Kant zielte die moralisch-praktische Vernunftidee eines kontinuier-
lichen Fortschritts auf die Errichtung einer vollkommenen Staatsverfassung, und
Hegel sah im Fortschritt die Selbstverwirklichung des Geistes in der Geschichte.
Die Philosophie der Aufkldrung erblickte im Fortschritt die Verwirklichung gesell-
schaftlicher Ideale wie Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit. Sie ging von der Vor-
aussetzung aus, dass alle Menschen von Natur aus dieselben Rechte hatten.

Die Idee der Naturbeherrschung, des wissenschaftlich-technischen und gesell-
schaftlichen Fortschritts fiel zusammen mit den Entdeckungsfahrten nach Amerika,
Afrika und Indien, die die Welt tatsdchlich erweiterten, nicht nur im Gedankenex-
periment. Diese Entwicklung war ein notwendiges Stimulans fiir das utopische
Denken.” All diese Prozesse fiihrten zur Zerstorung des mittelalterlichen Weltbil-
des vom stabilen, unveridnderlichen Kosmos und von einer unverinderlichen
Gesellschaft, obwohl in Ansitzen die neuen Gedanken schon im Spétmittelalter
entwickelt worden waren. Mit Hilfe des technisch-wissenschaftlichen Fortschritts
entdeckten Kopernikus und Galilei nicht nur, dass die Erde sich um die Sonne
dreht, sondern sie entdeckten auch, dass die Sterne sehr weit entfernte Sonnen sind,
womit die Vorstellung von der mittelalterlichen Sphérenhiille obsolet wurde. Und
nun war auch vorstellbar, dass um andere Sonnen auch andere Planeten kreisen.

Karl S. Guthke hat 1983 in seinem Werk Der Mythos der Neuzeit dargelegt, wie
die Idee der Mehrheit der Welten mit dem kopernikanisch-galileischen Weltbild
begann und wie damit die Frage nach der Stellung des Menschen im Kosmos eine
neue Dimension gewann. Dass es eventuell im fernen Kosmos andere Bewohner
geben konnte, hatte im Zuge des beginnenden Neoaristotelismus bereits die Theo-
logie des 13. Jahrhunderts in helle Aufregung versetzt. Aristoteles hatte die Frage
nach den vielen ®xdcpot verneint, aber auch die oppositionelle Haltung war denk-
bar, ndmlich die, dass die Behauptung nur einer moglichen Welt die Freiheit und
Allmacht Gottes beschrinke. Man rdumte die Moglichkeit ein, Gott konne viele
Welten mit menschendhnlichen Geschopfen schaffen. 1277 sanktionierte der Papst
eine Erkldrung des Bischofs von Paris, das Prinzip der gottlichen Mdoglichkeit,
unendlich viele belebte Welten schaffen zu kdnnen. Das war jedoch nicht weltbe-
wegend, da hier noch keine kosmologische Frage gestellt wurde, sondern es um die
unendliche Potenz Gottes ging.’ Die Annahme tatsichlicher fremder Welten galt
als Hiresie. Erst Nikolaus von Kues widersprach dieser Einstellung, und Nikolaus
Kopernikus bestétigte ihn 1543 mit seinem Werk De revolutionibus orbium coe-
lestium, das der Idee der Pluralitdt der Welten durch seine Entdeckungen den Sta-

! Blumenberg, Legitimitit der Neuzeit, 20.
% Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 7.
? Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 42.

76



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

tus einer potentiellen Wirklichkeit und sidkularen Wahrheit verlieh. ,,Erst damit trat
die Vorstellung, da3 ,wir nicht allein’ seien, in das Stadium jener Aktualitit, die in
unserer Gegenwart ihre hichste Intensitit erreicht hat.*

Fiir Guthke ist Johannes Keplers Roman Somnium (1634) daher der erste
Science-Fiction-Roman, weil er erstmals iiberhaupt die Existenz von AuBerirdi-
schen, nimlich von Mondbewohnern, thematisierte.’ In der Friithen Neuzeit setzte
sich die Einsicht durch, dass die Erde nicht das Zentrum des Universums darstellt.
Entscheidend war jedoch der Gedanke, dass es iiberhaupt kein Zentrum gibt, dass
die Kohirenz verschwindet; und die Idee wurde virulent, ,,dal der Kosmos auch
kein harmonisches, geordnetes und kohirentes System sein konnte.“® Als man zwi-
schen 1650 und 1750 die Zeit ,,entdeckte, manifestierte sich das auf den Gebieten
der Geologie und der Altertumskunde.” Und je intensiver man auf diesen Gebieten
forschte, desto deutlicher wurde, dass das Weltall groer und die Erde élter war, als
man es sich bis dahin hatte triumen lassen. Erst im 20. Jahrhundert wusste man
ungefdhr, wie groB3 der Raum des Weltalls war und wie lange die Zeit, seitdem er
existierte.®

Es musste jedoch noch einige Zeit vergehen, bis der technisch-wissenschaftliche
Fortschritt, der das Movens der Science Fiction ist, selbstkritisch reflektiert wurde.
Eine solche literarische Reflexion lag erstmals in Mary Shelleys Roman Franken-
stein (1818) vor, der hiufig als der erste Science-Fiction-Roman genannt wird, weil
er erstmals die ,,science” im modernen Sinn durch ein fiktives Problem themati-
sierte.” Frankenstein erschien im Zuge der gothic novel. Frankensteins Monster
entstand mit Hilfe naturwissenschaftlicher Techniken, d.h. ,,wunderbare Ereignisse
brauchen von nun an nicht mehr eine iibernatiirliche Erklirung.“'* Allerdings

4 Guthke, Mythos der Neuzeit, 45f. Der Philosoph David Lamb betonte, dass die Frage, wenn es Au-
Berirdische gebe, warum sie sich dann nicht zeigten, der Frage nach Gott dhnele. Moglicherweise
haben sie uns besucht und wir sind uns dessen nur nicht bewusst. Im Gegensatz zum ptoleméischen
Universum sei das kopernikanische riesig, jenseits unserer Vorstellungskraft. Und weil es jenseits
unserer Vorstellungskraft liege, wollten wir es fiillen, wenn nicht mit Gott, dann mit Auf3erirdischen.
Die Frage ,,Wozu ist all diese Leere gut?*“ mag irrational sein, aber sie sei doch verstindlich. Die Idee
eines zwecklosen Weltalls scheine ein Affront gegen die menschliche Vorstellungskraft zu sein, aber
das Beispiel der Erde zeige, dass das All doch mit mehr gefiillt sei als mit Vakuum und Stein. Vgl.
Appleyard, Aliens, 213-215.

5 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 81; Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 71-73. So gesehen
konnte man die Science Fiction allerdings sogar bis in die Antike zuriickverfolgen, da schon Lukian
von Samosata eine Mondreise beschrieb. Fiir Simon Spiegel aber ,reicht es nicht aus, dass der Prota-
gonist zum Mond reist oder einen kiinstlichen Menschen erschafft [...] Voraussetzung fiir die Exi-
stenz einer historischen Gattung ist ein Gattungsbewusstsein, ein Inventar an Konventionen, dessen
sich Autoren bedienen und das die Leserschaft wiedererkennen kann.” (Konstitution des Wunderba-
ren, 73.)

% Rossi, Das Altern der Welt, 881.

7 Vgl. Rossi, Das Altern der Welt, 883.

8 Vgl. Appleyard, Aliens, 218.

° Vgl. Weber, Science Fiction, 7.

10 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 73.

77



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

schrieb auch Shelley noch nicht in dem Bewusstsein, Science Fiction zu verfassen.
Der Roman Frankenstein kam ganz ohne iibernatiirliche Instanzen aus. Von Magie
und Alchemie wandte sich der Wissenschaftler Frankenstein ab, denn seiner For-
schung zufolge ermoglichte erst die Wissenschaft das, was die Alchemisten nur
versprochen hatten: die Erschaffung von Leben."'

Weitere Autoren, die als erste Autoren der Science Fiction eingeschitzt werden,
sind Edgar Allan Poe, Jules Verne und H.G. Wells. Poes bekannteste Erzédhlungen
sind allerdings keine Romane, die man als bloB wissenschaftlich-technische
Geschichten einordnen kann, da das phantastische Element viel zu deutlich her-
vortritt. Wenn alle drei Autoren zur Science Fiction gerechnet werden, bedeutet das
zum einen, dass dieses Genre recht friih als ein disparates hervortrat, zum anderen,
dass auch eine Gemeinsamkeit vorliegt. Auf eine vage Weise gehoren diese Auto-
ren zusammen, weil es in ihrer Literatur um etwas geht, das einerseits der Sphére
des Nichtexistenten angehort, andererseits aber den Eindruck erweckt, als handele
es sich beim Dargestellten trotz des ,Phantastischen®, ,Zukiinftigen® oder
,Unheimlichen® um etwas Selbstverstindliches. ,.Der Effekt [der phantastischen
Kunst] ist die Prisentation eines Nichtempirischen, als wire es empirisch.“'> Poes
Werk gehort zum groflen Teil der Schauerromantik an. ,,Poe benutzt den freien
Spielraum fiir die Phantasie weniger, um kiinftige Leistungen der Wissenschaft zu
preisen, als vielmehr, um das auBerhalb des Wissenschaftlichen Liegende
auszumalen: das Mystische, Geheimnisvolle, mitunter auch das Grauenhafte,
Schreckliche. Darin sind ihm manche moderne Science-Fiction-Stories gefolgt.*"

Im Zuge der Industriellen Revolution Mitte des 19. Jahrhunderts, mit dem Ent-
stehen von Fabriken, der Eisenbahn, der naturwissenschaftlich-technischen Welt,
wurde der technische Fortschritt uniibersehbar, so dass Nova zum festen Teil der
Literatur wurden. ,,Im Zeitalter der industriellen Revolution sind die Vorstellungen
von gesellschaftlichem und naturwissenschaftlich-technischem Fortschritt eng mit-
einander verkniipft.“'* In der Literatur begann man, sich auszumalen, welche Fort-
schritte die industrielle Revolution noch weiter mit sich bringen werde, und man
eilte den Tatsachen voraus. ,,Aus der Faszination fiir technische Neuerungen, ver-
mischt mit einem naturwissenschaftlichen Interesse, entstand die Scientific
Romance, die erste vollstindig im SF-Modus angesiedelte Literaturgattung [...]
Die vordergriindige wissenschaftliche Fundierung wurde von den Zeitgenossen als
bestimmendes Element der Gattung wahrgenommen.“” Die fiihrenden Autoren
dieser Literatur wurden Jules Verne und H.G. Wells. ,,Was Verne [in seinen
Romanen] vorlegt, ist eine Enzyklopiddie des Wissens in Romanform. Die utopi-
schen und ,phantastischen’ Elemente bewegen sich im Rahmen der bestehenden
Wirklichkeit und auf dem Boden der naturwissenschaftlichen Kenntnisse seiner

"'V gl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 81f.
12 Adorno, Asthetische Theorie, 36.

13 Schwonke, Vom Staatsroman, 36.

'4 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 84.

15 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 85.

78



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Zeit. Oft fehlen sie ganz wie in seinem erfolgreichsten Buch ,In achtzig Tagen um
die Welt’.“'® Verne schilderte in Von der Erde zum Mond — Die Reise um den
Mond (1863/64) und Hector Servadac (1877) zwei Weltraumfahrten. ,,In beiden
Fillen gehen die breit ausgefiihrten astronomischen Darlegungen nirgends iiber das
anerkannte Wissen hinaus. Uber etwaige Bewohner der Himmelskorper wird nichts
gesagt.“'” Schon im amerikanischen Sezessionskrieg hatte ein Unterwasserschiff
von sich reden gemacht, da es ein Kriegsschiff versenkte. ,,Verne glaubt, daB3 alle
Aufgaben, die sich die Wissenschaft und die Technik einmal gestellt haben, in der
Zukunft gelost werden konnen.“'® Schwonke ist allerdings der Ansicht, dass Verne
Zukunftsromane im eigentlichen Sinn gar nicht geschrieben habe, da alles so
beschrieben sei, als konne es gleich morgen beginnen; vielmehr gidben seine
Romane den Ausdruck des Bewusstseins seiner Zeit so stark wieder, wie kein
anderer Roman zuvor."

Der européische Mensch griff nach den Sternen, nachdem er die Erde im Zuge
von Imperialismus und Kolonialismus mehr und mehr ,,entdeckt® hatte, denn der
irdische Expansionsraum war um 1900 mehr oder weniger erschopft.”’ Doch
zunichst war es nicht so, dass der Mensch in den Weltraum vordringen konnte,
sondern umgekehrt musste er sich der Invasion anderer Wesen aus dem Weltall
erwehren. Die Science Fiction machte das politische Geschehen um 1900, machte
Kolonialismus und Imperialismus zum Thema. Die Romane von H.G. Wells Krieg
der Welten (1897) und Kurd LaBwitz Auf zwei Planeten (1898) sind Reflexionen
auf die Eroberung von Lebensrdaumen fremder Volker, die unterdriickt und ausge-
beutet werden. In LaBwitz’ Roman werden die Menschen der Erde von Marsianern
angegriffen, die ihnen ihre Moralvorstellungen aufzwingen wollen. Noch schlim-
mer ist es in Wells’ Roman. Hier kommen die Marsmenschen auf die Erde und
iiberziehen die Menschen mit einem grauenhaften Krieg. Die Marsmenschen fiih-
len sich den Erdmenschen iiberlegen und haben nicht die Absicht, mit ihnen iiber-
haupt in Verbindung zu treten. ,,In dieser Entwicklung der Rezeption wurde nicht
nur der verbindende Zusammenhang zwischen den frilhen Werken (und ihrer
Sozial- und Technologiekritik) und den spiteren utopischen unterdriickt, sondern
auch der bei Wells noch lebendige geschichtliche Zusammenhang zwischen SF und
der sozialkritischen Literatur sowie der klassischen Utopie und dem besonders in
Amerika der Zeit noch lebendigen utopischen Roman.”*!

In jener Zeit entstand in Europa und den USA eine Fiille trivialer Marsromane,
da man sich den Mars immer noch als bewohnt vorstellte. Einer der bekanntesten
Vorreiter dieser Idee war der franzosische Astronom und Populdrwissenschaftler
Camille Flammarion. Er hielt es fiir moglich, dass Leben entstehen kénne, das mit
dem unseren nichts gemein habe, ja, er glaubte, das Leben auf anderen Planeten

16 Schwonke, Vom Staatsroman, 37.

17 Schwonke, Vom Staatsroman, 37.

18 Schwonke, Vom Staatsroman, 38.

19 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 38f.
20 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 131.
2L Schulz, Science Fiction, 20.

79



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

miisse notwendig anders sein als bei uns, weil es unter anderen Bedingungen ent-
standen sei.” Seine Werke (sowohl Sachbiicher als auch Romane) iiber die Plurali-
tit der Welten waren weit verbreitet und hatten eine Millionenauflage. Flammarion
nahm seine Gewissheit, dass es wirkliches Leben auf fremden Planeten gebe, nur
aus den exakten Wissenschaften. Trotz seiner Neigung zur Schwirmerei fragte sich
Flammarion stets, wieweit die chemisch-physikalischen Bedingungen eines Welt-
korpers fiir das Leben giinstig seien oder nicht. Allerdings setzte er die Bewohn-
barkeit mit Bewohntheit gleich.23 Flammarion sprach stets von ,,Menschen®, wenn
er fremde Intelligenzen meinte. Am meisten interessierte ihn der Mars. Er betonte
die Ahnlichkeit des Mars mit der Erde, weshalb die dortige ,,Menschheit* uns dhn-
lich sein miisse. Die Zivilisation des Mars miisse der irdischen jedoch iiberlegen
sein, so dachte er, weil der Mars lter sei. Die Marsianer konnten fliegen, weil die
Schwerkraft geringer sei, auBerdem seien sie groBer und leichter.**

Der Mars geriet in den Mittelpunkt der Debatte um die Mehrheit der Welten, als
der italienische Astronom Giovanni Schiaparelli 1877 die Marskanile entdeckte.
Deshalb wurde den vorgeblichen Marsbewohnern eine hohe Intelligenz beschei-
nigt. Man meinte, es handele sich bei diesen Kanilen um ein kiinstliches Bewisse-
rungssystem.” Obwohl uns noch vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs verbesserte
Fernrohre aus allen Triaumen rissen, blieben die Marsianer eine fixe Idee der Ima-
gination des 20. Jahrhunderts.”® Noch 1938, zu einer Zeit also, als man langst
wusste, dass keine Marsmenschen existierten, 16ste Orson Welles in New York
eine Massenpanik aus, als er in einer Radiosendung ,,berichtete, die Stadt werde
von einer Invasion durch Marsianer heimgesucht. Die irrationalen Angste des
Menschen scheinen méichtiger zu sein als sein rationales Wissen. Die Texte der
Science Fiction antworten nicht nur auf bestimmte wissenschaftliche Fortschritte,
sondern neuere technische Erfindungen werden von der Science Fiction ihrerseits
vorausgesagt. So hatte H.G. Wells schon 1914 die Atombombe vorausgedacht.”’

2. Die Science Fiction als Trivial- und Massenliteratur

Auch tiber die Herkunft des Begriffes ,,Science Fiction* selbst wird gestritten.
Er wurde zwar schon 1851 von William Wilson gebraucht, hatte sich aber in jener
Zeit noch nicht durchsetzen kénnen.”® Gemeinhin wird angenommen, dass der
Begriff ,,Science Fiction® von dem aus Luxemburg stammenden US-Amerikaner
Hugo Gernsback geprigt wurde, der 1926 das Magazin Amazing Stories heraus-
brachte, das allerdings nicht das erste seiner Art war. Zunichst verwendete Gerns-

2 Vgl. Boia, Zwischen Wissenschaft und Science Fiction, 124.

2 Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 302-304.

2 Vgl. Boia, Zwischen Wissenschaft und Science Fiction, 124f.

% Vgl. Guthke, Mythos der Neuzeit, 307.

26 vgl. Appleyard, Aliens, 198.

2 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 10.

28 Und zwar in seinem Werk A Little Earnest Book Upon A Great Old Subject. Vgl. Salewski, Zeit-
geist und Zeitmaschine, 82, mit Verweis auf Alpers / Hahn (Hrsg.), Lexikon der Science-Fiction-
Literatur, 27.

80



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

back den Begriff ,,scientifiction®, um Geschichten wie die von Edgar Allan Poe,
Jules Verne oder H.G. Wells zu klassifizieren. 1929 fiihrte er den Begriff ,,Science
Fiction* wieder neu ein.” ,,Was mit Amazing Stories beginnt, ist zundchst nichts
als eine Kanalisierung und Konzentrierung (Verpackung) pseudowissenschaftlicher
fantastischer Erzdhlungen, die in der amorphen Masse der Unterhaltungsliteratur
der nichtspezifizierten pulps generisch relativ anonym geblieben waren.*** Gerns-
backs Anliegen war es dabei durchaus, das, was er unter ,Science Fiction*
verstand, von mystischen und magischen Elementen zu reinigen und sie auf wis-
senschaftliche Elemente zu reduzieren. Science Fiction sollte nicht nur unterhalten,
sondern auch lehrreich sein.”’ In dieser Periode, der Periode der sogenannten
pulps,32 also in den 1920er bis 1940er Jahren, lief ,,der Begriff der SF als einer
unverbindlichen Spielerei mit wissenschaftlichen und pseudo-wissenschaftlichen
Ideen hinaus.”*® Dies fiihrte zu einem Ghettodasein der Science Fiction in SF-Heft-
chen.** Das heiBt, gemeinhin war die Science Fiction als eigenstindige Literatur-
gattung iiberhaupt nicht anerkannt. Vorsichtig ausgedriickt: Neben dem, was wir
heute unter Science Fiction verstehen und was man damals darunter verstand,
besteht ein Unterschied. Denn auch wenn es, wie bereits gesagt, keine verbindliche
Definition von Science Fiction gibt, heiit das noch lange nicht, dass wir nicht
sagen konnen, wir kdnnten nicht wissen, die Kriterien von heute seien andere als
damals gewesen. Man hatte in den 1920ern und 1930ern den Begriff ,,Science Fic-
tion* noch nicht kritisch reflektiert, und ein Gattungsbewusstsein steckte, wenn
iiberhaupt, noch in den Kinderschuhen. Es ist zu vermuten, dass in den 1920er
Jahren die Science Fiction ein Sammelsurium verschiedenster Geschichten und
Genres war, die man grob mit dem Begriff ,,phantastisch® umschreiben konnte.
Darunter fanden sich auch die weird tales, in denen es um verriickte Wissen-
schaftler, mutierte Pflanzen, unbekannte Flugobjekte, mysteridse Inseln, hohle
Planeten, hypnotisierte Schonheiten, neurotische Neofrankensteins und verlorene
Zivilisationen ging. Dabei gab es viele Anlehnungen aus Geschichten von Schrift-
stellern des 19. Jahrhunderts wie Hawthorne, Poe, Shelley, Collins, Stevenson,
Doyle oder Wells. Der sogenannte Gothizismus wurde vor allem durch Storys von
H.P. Lovecraft und Clark Ashton Smith bekannt gemacht. In den Pulp-Magazinen
der 1920er wurden Science-Fiction- und Fantasy-Erzidhlungen nebeneinander ver-
offentlicht.”

» Vgl. Wiemer, Utopia and Science Fiction, 184.

%" Schulz, Science Fiction, 134.

31'vgl. Roberts, History, 175f.

32 Pulps waren Geschichten, die auf billigem Papier gedruckt wurden. Es wurden unbekannte Autoren
beschiftigt, um die Honorare zu senken, damit die Hefte billiger verkauft werden konnten. Vgl. We-
ber, Science Fiction, 29.

33 Schulz, Science Fiction, 22.

3 Vgl. Schulz, Science Fiction, 22.

35 Vgl. Merrill, What do you mean? 63f. Das Aufkommen dieser Hefte als Massenliteratur nach dem
Ersten Weltkrieg konnte auch als eine Reaktion auf die Geschehnisse dieses Krieges gedeutet werden,
der ja Bewegungen wie den Dadaismus oder den Surrealismus inspirierte. Der Zusammenbruch der
alten Vorkriegsordnung brachte nun Neues, nie Dagewesenes zutage, so auch die Science Fiction.

81



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Eine erste kritische Reaktion auf die Science-Fiction-Literatur setzte in den
1930er Jahren ein. Brian Stableford hat darauf aufmerksam gemacht, dass es
bereits in dieser Zeit eine Science Fiction gegeben habe, die die Furcht vor einer
Uberabhiingigkeit des Menschen von der Technik zum Ausdruck gebracht habe,
wodurch ein utopisches Bild der Zukunft zuriickgewiesen worden sei. Der Haupt-
strom in der frithen Science Fiction habe jedoch noch keinen Konflikt zwischen der
Affirmation der Macht und der Kraft der Technologie gesehen.”® Oft ist Gernsback
der Vorwurf gemacht worden, er sei der Wegbereiter einer Science Fiction als Tri-
vial- und Massenliteratur gewesen.37 Ob dem nun so ist oder nicht, Tatsache ist,
dass von den 1930er bis in die frithen 1960er Jahre hinein die Science Fiction Mas-
senliteratur war. Aber sie hatte im Laufe der Zeit, vor allem im und nach dem
Zweiten Weltkrieg ihren Charakter gedndert. Die verriickten und unheimlichen
Geschichten a la Lovecraft und Clark Ashton Smith waren mehr oder weniger ver-
schwunden. Dafiir hatte sich ein reaktionédres Menschenbild breitgemacht, und die
Helden, die darin triumphierten, wie etwa Buck Rogers, Flash Gordon oder spiter
Perry Rhodan waren primitiv und rassistisch. Dominiert wurde die Science Fiction
von kosmischen Abenteuern (space operas), deren ,trivialreligioser Gigantismus*
(Schulz) die Kriegsliteratur nur auf den Weltraum ausdehnte. Meist ging es um
eine Invasion aus dem Weltraum, die es zuriickzuwerfen galt, wobei ein technik-
gldubiger Optimismus im Hintergrund stand.”® Judith Merrill meint, auch wenn
niemand die Abenteuer von Buck Rogers, Flash Gordon oder Supermann
»glaubte®, ,jeder* habe sie gelesen. Die meisten Menschen jedoch hitten diese
Literatur als ,,verriicktes Comiczeug*, ,,neurotischen Eskapismus®, oder ,,phalli-
schen Symbolismus* betrachtet.” Einige Kritiker sahen eine Korrespondenz ,,zwi-
schen den autonomen Kraftmenschen der sogenannten ,goldenen’ SF-Ara und
einem freien Unternehmertum.“** Meines Erachtens hing das Aufkommen dieser
primitiven und gigantomanischen Science Fiction auch mit der Herausbildung des
Faschismus zusammen, der zwar in den USA nicht zur politischen Entfaltung kam,
der aber in den 1930er Jahren zu einer Macht wurde, mit der man sich auch geistig
auseinandersetzen musste. Es ist durchaus denkbar, dass die Autoren der Storys
vom Faschismus zumindest inspiriert waren, wenn sie vielleicht auch selbst keine
Faschisten waren. Das Monster- und das UFO-Phidnomen waren hiufig vertreten,
aber eben in abwehrender Weise; diese Literatur war auf Sensationseffekte und
Grusel aus. Die Auferirdischen wurden vollig unreflektiert einfach als fremd und
damit bereits als bose prisentiert. Der Vorwurf des Faschismus wurde spiter in
Deutschland vor allem der Perry-Rhodan-Reihe gemacht.

Martin Schifer hat bemerkt, dass die Science Fiction anfangs noch unentwickelt
war und eine einfache Form hatte. Einerseits war sie utopisch motivierte Kritik des

3 vgl. Stableford, Sociology, 149f.

37 Vgl. Weber, Science Fiction, 35.

38 Vgl. Weber, Science Fiction, 33.

¥ Vgl. Merrill, What do you mean? 76.
40 Schulz, Science Fiction, 51.

82



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Bestehenden, andererseits gab es auch prifaschistische Ansitze. Beide Spielarten
seien durch Denkformen der klassischen Utopie vermittelt gewesen, so die mecha-
nistische Vorstellung, Wissenschaft und Technik allein wiirden schon fiir utopische
Zustinde sorgen, was eine Verkennung realer Ursachen gesellschaftlicher Kon-
flikte sei. Verwickelter seien die Widerspriiche in den reiferen, auch ,.futurolo-
gisch® oder ,,soziologisch® genannten Science-Fiction-Geschichten der 1930er und
1940er Jahre. Zwar iibe die eine Richtung Gesellschaftskritik, die andere dagegen
nehme die von Wissenschaft und Technik dominierte Gesellschaft einfach hin.
Aber in beiden Fillen gebe es ein grenzenloses Vertrauen in Wissenschaft und
Technik. Die Reaktion auf die hurratechnizistische Atmosphire der SF war die
»gothische Phantastik® eines H.P. Lovecraft und anderer wie Clark Ashton Smith
und Walter de la Mare. Diese Form der Phantastik wurde zur Begleiterin und Kehr-
seite des Genres Science Fiction. Erst in der McCarthy-Ara sei das Science-Fic-
tion-Genre zur Ideologiekritik geworden, eine Kritik an unbehinderter wissen-
schaftlicher Forschung und technologischer Expansion, ein humanitirer Protest
gegen den Konformismus.*'

Nach dem Tode Hugo Gernsbacks war es in den USA John W. Campbell, der
das Genre weiter vorantrieb. Er betonte, dass auch die Geisteswissenschaften in die
Science Fiction integriert werden miissten, aber nicht aus Toleranz diesen Wissen-
schaften gegeniiber, sondern um sie einer naturwissenschaftlichen Methodik zu
unterwerfen.” Campbell akzeptierte nur ,,voll ausgewiesene Wissenschaftler” als
Li‘[eraturkritiker,43 womit er Naturwissenschaftler meinte. Warum diese Ara der
Heftchenliteratur, die ab den 1960er Jahren niederging, ,,Goldenes Zeitalter* der
Science Fiction genannt wurde und zum Teil noch wird, ist verwunderlich. Es sei
denn, man betrachtet ,,Gold* als ,,Geld*, das mit dieser Literatur verdient wurde.
Vermutlich wurden nie mehr so viele SF-Heftchen verlegt und verkauft wie
damals. Andererseits darf nicht vergessen werden, dass gerade in diesem ,,Golde-
nen Zeitalter auch Science-Fiction-Romane entstanden, die keineswegs trivial
waren. Ab den frithen 1950er Jahren fasste die Science Fiction auch in Deutschland
FuB3. Dabei wurden die Vorbilder aus den USA jedoch unkritisch iibernommen, vor
allem fiir die Gestalt des Perry Rhodan.

Auch in der Sowjetunion existierte eine eigenstindige Entwicklung der Science
Fiction.** 1929 wurde sie zwar als ,,schidliches Genre* verteufelt, aber 1935 teil-
weise rehabilitiert. Stalin war damals in der Sowjetunion der einzige, der die
Zukunft voraussehen durfte. Erst Jefremow mit seinem Roman Andromedanebel
(1957), der eine sozialistische Utopie beschreibt, war nach fast dreilig Jahren der
erste sowjetische SF-Roman von Belang.*” Heute sind die Gebriider Strugatzki die
bekanntesten russischen Vertreter der Science Fiction.

*!'vgl. Schifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 239-242.
a2 Vgl. Weber, Science Fiction, 41.

# vgl. Schulz, Science Fiction, 34.

a4 Vgl. Weber, Science Fiction, 52f.

 Vgl. Suvin, Utopische Tradition, 238-242.

83



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Ebenso hat Japan seit dem 19. Jahrhundert eine eigene Science-Fiction-Tradi-
tion entwickelt, die allerdings mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs durch die
Besatzung der USA eine gewisse Amerikanisierung erfuhr. Mittlerweile konnte die
japanische Literatur sich von diesem Einfluss 16sen. Die bekanntesten Autoren sind
Sakydo Komatsu, Der Tag der Auferstehung (1964), Yasutaka Tsutsui, Das Mdd-
chen, das durch die Zeit sprang (1967), Shin’ichi Hoshi, die Kurzgeschichten-
sammlung Ein hinterlistiger Planet erschien auf Deutsch 1982, sowie Abe Kobo.
Sein Roman Die vierte Zwischeneiszeit erschien 1975 in deutscher Ubersetzung.

3. Die New Wave

Ab den 1950er Jahren entwickelte sich jedoch ein Bewusstsein dafiir, dass der
trivialliterarische Charakter der Science Fiction iiberwunden werden miisse. In den
1960er Jahren kam es zu einem Paradigmenwechsel in der Science-Fiction-Litera-
tur: Technik und Wissenschaft wurden nicht linger von politischen und sozialen
Fragen isoliert. Bisherige gesellschaftliche Tabuthemen wie Sexualitét, Pazifismus,
Kolonialismus oder aktuelle politische Entwicklungen wurden behandelt. Es ent-
stand eine Richtung innerhalb der Science-Fiction-Szene, die sich New Wave
nannte und die sich als eine Art Gegenkultur verstand. Sie entlarvte die bisherige
Science Fiction als ,,Quasi-Mythologie* und als ,,technokratische Konsumkultur,*®
Sie behauptete eine Wertlosigkeit der bisherigen Science Fiction und verlangte ihre
Metamorphose, neue Anliegen und neue Methoden.” Die New Wave, die von
GrofBbritannien ausging, war eine Reaktion auf die konventionelle Science Fiction,
eine Avantgarde fiir das Verwerfen koharenter Literatur, der Logik und des com-
mon sense. Sie zeichnete sich durch eine besondere Experimentierfreude aus, durch
die Technik des stream of consciousness, durch Ironie, multiperspektivisches und
assoziatives Erzihlen.* Die Idee der in sich radikal gebrochenen Geschichte ver-
dankte diese neue Bewegung nicht nur der Philosophie eines Thomas S. Kuhn (Die
Struktur wissenschaftlicher Revolutionen), sondern auch der Romantik und dem
Surrealismus, als deren Nachfahre sich diese neue Bewegung verstand.* Vor allem
war die New Wave ein Protest gegen den technokratischen Machbarkeitswahn.”
Sie war damit eine Kritik an der Fortschrittsideologie, ,,mit Hilfe ausgekliigelter
Technologien sei die zukiinftige Entwicklung der Menschheit zu sichern.>' Asi-
movs Diktum, die Science Fiction sei ideologisch neutral, konnte nicht langer auf-
rechterhalten werden. Dass sich die New Wave der Transzendenz, dem Mystizis-
mus und auch Drogenexperimenten zuwandte, war nur ein konsequenter Schritt.
Die Autoren der New Wave waren fasziniert von alternativen Religionen oder
einem kiinftigen Wassermannzeitalter.”> Waren die AuBerirdischen in der trivialen

46 Vgl. Schulz, Science Fiction, 148f.

7 vgl. Stableford, Sociology, 151.

8 val. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 155.
vy gl. Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 358.
30 Vgl. Weber, Science Fiction, 55f.

3! Keim, New Wave, II.

52 ygl. Roberts, History, 196 u. 230-233.

84



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Science Fiction bislang Grund fiir Konflikte, wurden sie nun zum Grund fiir den
wunderbaren Glauben, dass der Mensch nicht allein sei im Universum.”® Die mit-
telalterliche und frithneuzeitliche Debatte um die Frage der Mehrheit der Welten,
die mit Kopernikus und Galilei eingesetzt hatte, war in der Offentlichkeit mittler-
weile vergessen worden und musste erst wieder neu entdeckt werden.

Roger Luckhurst hat darauf hingewiesen, dass das Experiment der New Wave
im breiteren kulturellen Kontext der 1960er Jahre verstanden werden miisse. Die
New Wave der Science Fiction habe ihren Namen vom franzdsischen nouvelle-
vague-Kino. Unabhéngige Kiinstler in London benutzten in den 1950er Jahren die
Bildersprache der Science Fiction fiir eine Gegenisthetik, die in der Pop-Art miin-
dete. Die Liicke zwischen Elite- und Massenkultur sollte geschlossen werden. Les-
lie Fiedler identifizierte die Science Fiction als Ort radikaler Transformationen in
der Kultur. Die Eroberung des inneren Raums durch Dichter, Junkies und Schizo-
phrene schien einen Beitrag fiir die Ara zu leisten, die man irgendwie ,,science-
fiktionell“ nennen konnte, so Luckhurst.” Im Zusammenhang dieses kulturellen
Kontextes sind auch die amerikanischen Autoren Jack Kerouac, Allan Ginsberg
und William S. Burroughs zu nennen. In einem Interview mit James Goddard und
David Pringle vom Januar 1975 sagte J.G. Ballard, vielleicht der fithrende Kopf
dieser ,.Bewegung®, dass die Science Fiction sich vom Weltraum ab-, und dem
Innenleben des Menschen, seiner Psyche, zuwenden miisse. Die Verkehrung der
Welt liegt in seinen Erzdhlungen und Romanen darin, dass die Helden eine psychi-
sche Erfiillung finden, obwohl #uBerlich betrachtet sich eine Katastrophe abspielt.”
Wihrend die Welt iiberflutet wird, austrocknet oder in Kristall verwandelt wird,
sind bei Ballard die Helden diejenigen, die ganz passiv diese Verwandlung hin-
nehmen, iiber sich ergehen lassen, ja geradezu begriien. Weitere Vertreter der
New Wave waren Brian W. Aldiss, Michael Moorcock oder John Sladek. Die
Erkundung der inneren Welt und das Motiv des entropischen Zerfalls waren ihre
Hauptthemen.™ Als Klassiker eines solchen entropischen Zerfalls gilt die Kurzge-
schichte The Heat Death of the Universe (1967) von Pamela Zoline. Sie schildert in
54 teils kurzen, teils lingeren Kapiteln ,,den aussichtslosen Kampf der jungen
Mutter Sarah Boyle gegen die Unordnung verursachenden Krifte in einem Haus-
halt. Die Projektion eines kosmologischen Prozesses auf die hédusliche Sphire, die
Vermischung von Poesie, der Sprache der Werbung, kybernetischen und soziologi-
schem Fachjargon sowie von feministischem Diskurs reflektiert die Widerspriiche
zwischen zerbrechlicher subjektiver Erfahrung und Versuchen, diese Erfahrung
natur- oder humanwissenschaftlich zu zihmen.*”” Doch auch wenn die New Wave

3 vgl. Stableford, Sociology, 152.

34 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 146f. Ob Luckhurst den Begrift ,,science-fictional* bei Freedman
entlehnt, oder umgekehrt, ob Freedman ihn von Luckhurst iibernommen hat (vgl. oben die Diskussion
um den Begriff ,,Science Fiction®), oder ob es sich um einen in der englischen Sprache iiblichen
Terminus handelt, ist mir nicht bekannt.

3 Vgl. Goddard / Pringle, Ein Interview, 29.

36 Vgl. Weber, Science Fiction, 57.

57 Weber, Science Fiction, 58.

85



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

zahlreiche neue Inspirationen hervorbrachte, so hatte sie sich doch spitestens zu
Ende der 1970er Jahre erschopft.

4. Die kritische Rezeption der Science Fiction im deutschsprachigen Raum

Zur Auseinandersetzung mit einer Literaturgattung gehort selbstverstindlich
auch ihre kritische Rezeption. Eine solche Rezeption der Science Fiction setzte in
Deutschland jedoch erst in den 1970er Jahren ein, wéihrend die USA und GroBbri-
tannien diesbeziiglich einen Schritt weiter waren. Heute erfreut sich die Science
Fiction in Deutschland allgemeiner Beliebtheit. Aber das war nicht immer so
gewesen. In den 1970er und auch noch den 1980er Jahren schiittete die deutsch-
sprachige Kritik Hohn und Spott iiber die Science Fiction aus.

So schrieb etwa Franz Rottensteiner 1972: ,,Nichstes und Fernstes, fast immer
aber Plattes, vereint sich in der Science Fiction zu einem bunten und exotischen
Konglomerat.“58 Und: ,,Aus lauter Vorliebe fiirs Exotische hat die SF fiir den
gewohnlichen Menschen nicht viel iibrig; wer die Galaxis regieren muf, findet
wenig Zeit, sich darum zu kiimmern, wo das tigliche Brot herkommen soll.**’

Stanistaw Lem unkte ein Jahr spéter: ,,Ein SF-Werk [...] gehort programmge-
mil zur Spitze der Weltliteratur! Es berichtet ja vom Schicksal der ganzen
Menschheit, vom Sinn des Lebens im Weltall, vom Wachstum und Verfall tau-
sendjdhriger Zivilisationen, es iiberstiirzt uns mit Beantwortungen der Schliissel-
fragen jedes verniinftigen Daseins... Nur dass es diese seine selbstgewihlten Auf-
gaben zu 99% blod, kitschig, mit Klischees ausfiihrt.“® Einige Zeit spiter
bemerkte Lem in seiner Phantastik und Futurologie siiffisant: ,,Was die Science
Fiction betrifft, so wird es ihr an Lesern nicht mangeln, da es ja sehr angenehm ist,
unter geringen Kosten die Uberzeugung zu gewinnen, daB man an den groRten
Wahrheiten des Seins teilhat.*®'

Michael Salewski kam 1986 zu dem Schluss: ,,Ob Himmel oder Erde, Gott oder
Teufel, Unendlichkeit oder Ewigkeit — die SF hat all dies im Griff [...] Jene uralten
Spekulationen iiber Raum, Zeit und Ewigkeit, wie man sie in der menschlichen
Philosophie seit Anbeginn kennt, sind der modernen Science Fiction wohlfeil. Sie
schafft neue Mythen, Goétter, Religionen, Galaxien, Planetensysteme, alle Arten
belebter Wesen — es diirfte schwerfallen, ihr ein Versdumnis nachzuweisen.”®

Im folgenden werden einige Theoretiker vorgestellt, die sich mit der Science
Fiction auseinandergesetzt haben. Dabei mochte ich nur einige Vertreter aus
Deutschland herausheben. Die Kritik ist so vielfiltig, dass es nicht mehr moglich
ist, die ganze Bandbreite zu erfassen.

38 Rottensteiner, Science Fiction, 14.

» Rottensteiner, Science Fiction, 15.

60 Lem, Science Fiction — ein hoffnungsloser Fall, 22.
ol Lem, Phantastik und Futurologie II, 655.

62 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 49.

86



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Einer der ersten deutschsprachigen Kritiker der Science Fiction war Martin
Schwonke mit seinem Werk Vom Staatsroman zur Science Fiction (1957). Er
betonte die Abhéngigkeit der Science Fiction vom Fortschrittsdenken und arbeitete
eine geradlinige Fortentwicklung vom Staatsroman zur Science Fiction heraus,
problematisierte jedoch nicht einen moglichen Unterschied zwischen Utopie und
Science Fiction.* Doch Schwonke erkannte, dass in der Science Fiction die Frage
nach dem Menschen gestellt und zu beantworten versucht werde. Welches Funda-
ment kann der moderne Mensch noch haben, wenn er sich auf die Naturwissen-
schaften und ihre Gesetze nicht mehr verlassen kann? Die Vorstellung von ewig
giiltigen Naturgesetzen habe bereits um 1900 als iiberholt gegolten. Die Entwick-
lungen in den Naturwissenschaften, das Neuschreiben ihrer Gesetze, so etwa die
Behauptung, die euklidische Geometrie sei ein Sonderfall der Mathematik, die
Entdeckung von Quanten- und Relativititstheorie seien Mdglichkeiten, die die
Science Fiction fiir ihre Geschichten nutze.** Schwonkes Rezeption der Science
Fiction blieb jedoch vorldufig ein Einzelfall, denn kritisch rezipiert wurde sie in
Deutschland erst ab den 1970er Jahren. Diese Kritik duflerte sich zunichst pauschal
negativ, weil sie vor allem ideologiekritisch ausgerichtet war. Der Vorwurf des
Eskapismus war iiberall zu horen.” So etwa kritisierten Michael Pehlke und Man-
fred Lingfeld, die sich auf die Frankfurter Schule beriefen, in ihrem Werk Roboter
und Gartenlaube (1970) die Science Fiction als konterrevolutiondr und faschistoid
und hoben ihren Warencharakter hervor. Science Fiction als Teil der Massenlite-
ratur filhre zu einer Bewusstseinsvernebelung und -deformierung. Sie diene der
Stabilisierung der Machtverhiltnisse.®® So schrieben sie etwa: ,,Science Fiction ist
sozusagen der Idealfall von Trivialliteratur, die es aufs BewuBtsein ihrer Abnehmer
abgesehen hat. Aller empirisch motivierten Wahrscheinlichkeit enthoben, bedient
sie sich dennoch kanonischer Konventionalitit, gestattet, fordert iiberraschende
Effekte, heischt verbliiffende Details des Interieurs. Der Leser meint, sich auf
unbekannten Welten herumzutreiben, wihrend er nur erlebt, was ihm tédglich
widerfihrt.“*” Die Autoren warfen der Science Fiction vor, eine Apologie der kapi-
talistischen Ideologie zu sein. In dieser ,,wird privater Egoismus verteidigt gegen
die 6konomische Notwendigkeit von Monopolisierung; sie bewahrt das Prinzip des
universalen Helden aus der Idylle der Trivialliteratur vorindustrieller Gesell-
schaft.“®® Damit fiihrten die Autoren ein normatives Konzept in die Diskussion ein,
denn sie erkldrten, was Science Fiction sein solle und was nicht. Andererseits hielt
das Autorenpaar die Trennung in gute und schlechte, kiinstlerische und triviale
Science Fiction fiir problematisch. Es gehe nicht darum, die Science Fiction gene-
rell zu verteufeln, sondern darum, die Modalititen ihrer Herstellung und Verbrei-

63 Vgl. Jehmlich, Science Fiction, 46.

64 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 44f.

% vgl. Schulz, Science Fiction, 40.

% vgl. Jehmlich, Science Fiction, 53f.

67 Pehlke/Lingfeld, Roboter und Gartenlaube, 32.
% pehlke/Lingfeld, Roboter und Gartenlaube, 93f.

87



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

tung zu attackieren, um die Ehre ihres Sujets zu retten.”” Es muss zudem betont
werden, dass Pehlke und Lingfeld sich im groen und ganzen auf die Heftchenlite-
ratur der Perry-Rhodan- und Terra-Nova-Reihe konzentrierten. Der Schriftsteller
George Orwell dagegen erfuhr von ihnen ein gro3es Lob.

1971 legte Eike Barmeyer einen Sammelband namhafter deutscher und interna-
tionaler Science-Fiction-Autoren und -Theoretiker vor, der verschiedene Aspekte
der Science Fiction herausstellte: Es wurde der Versuch einer Definition unternom-
men, Naturwissenschaft und Technik problematisiert, oder es wurden Roboter und
AuBerirdische erortert, Utopie und Dystopie behandelt. Die Unterscheidung von
hoher und trivialer Science-Fiction-Literatur aber blieb. Barmeyer schrieb: ,,Ganz
ohne Zweifel sind neunzig Prozent dessen, was sich in den westlichen Léandern als
SF anpreist, trivial, sowohl im Sinne konservativer Asthetik, die das Triviale vor
allem aus seinem Abstand vom Kunstideal der Hochliteratur bestimmt, als auch im
Sinne ideologiekritischer, praxisbezogener Theorien, denen die moderne Trivialli-
teratur vor allem ,als Instrument politischer Indoktrination’ [Pehlke / Lingfeld,
E.B.] verdichtig ist.“”’ Daher befasste sich der Band fast ausschlieBlich mit der
Science-Fiction-Hochliteratur, also Werken der Utopie von Morus, den Romanen
von Jules Verne, H.G. Wells und Olaf Stapledon, den Dystopien von Zamjatin,
Huxley und Orwell und auch den Geschichten von Stanistaw Lem. Eine Interpreta-
tion der Science Fiction versuchte Jiirgen vom Scheidt, indem er Zusammenhinge
zwischen der Science Fiction und der Tiefenpsychologie darlegte, weshalb ich auf
diesen Beitrag kurz eingehen will.

Laut vom Scheid konne man bei einer psychologischen Interpretation der
Science Fiction fragen, inwiefern der technische Fortschritt eine Regression auf
kollektiver Basis mit sich bringe. Der Verfasser nahm in seiner Analyse Bezug auf
die beiden Psychologen Sigmund Freud und C.G. Jung. Freuds Schrift Das
Unheimliche von 1919 konne fast eine vorweggenommene Analyse der Science
Fiction sein, denn Freud fiihre das Phinomen des Unheimlichen auf den Animis-
mus zuriick, und in der Tat sei das Moment des Unheimlichen tatsdchlich ein
Merkmal der Science Fiction.”' Denn es sei unheimlich, wenn die Grenze zwischen
Phantasie und Wirklichkeit verwischt werde. Fiir Freud hitten Dichtung und Tag-
traum eine Fortsetzung des kindlichen Spielens bedeutet.”” Jung dagegen habe sich
von der Seite der Mythologie dem Thema genihert. ,In seiner [Jungs] Arbeit {iber
Psychologie und Dichtung (1930) verweist er darauf, da gerade die naive, nicht
schon psychologisierende und reflektierende Literatur (und dazu kann man fast die
gesamte SF zidhlen), mit ihren spannenden Handlungen, die scheinbar ganz an der
,Oberfliache’ bleiben, unbewuft ihre literarischen Mittel einsetzt, ,um einen
bedeutsamen und iiberragenden Inhalt einzufangen’.“”> Vom Scheidt war nun

% vgl. Pehlke/Lingfeld, Roboter und Gartenlaube, 21.

70 Barmeyer, Einleitung, 8.

7 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 138f., mit Verweis auf Sigmund Freud, GW XII, 253.
2 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 139f.

& Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 140.

88



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

bemiiht zu zeigen, ,,dal es in der Science Fiction nicht allein um das Problem der
Regression, um tagtriumerische Vorlust oder moderne Mythen geht, sondern daf3
man als zentrales Charakteristikum Entwicklungsstorungen bzw. den ausgespro-
chenen Mangel an Entwicklung der Psyche ihrer Helden feststellen kann.””* In der
Science Fiction wiirden ,,weniger individuelle Konflikte als vielmehr kollektive
Vorginge abgehandelt.””” Der Verfasser behauptete, ,.daB die SF-Geschichten
deutlich eine (meist sehr tief gehende) Regression in friihkindliche, aber auch
menschheitsgeschichtlich frithe psychische Muster behandeln, die mit technischer
Symbolik lediglich kaschiert wird.”’® Anhand einiger Romane (von Ballard, Bes-
ter, Franke, Lem, Herbert oder Blish) konstatierte vom Scheid, dass eine psychi-
sche Entwicklung von Individuen nicht stattfinde. Ein Mangel an Psychologie
bedeute aber noch keinen Mangel an Qualitéit, denn ansonsten wiren viele Werke
der Weltliteratur aus den Bibliotheken verbannt worden (wie das Gilgames-Epos,
die Odyssee oder das Nibelungenlied).77 Man konne gerade die ,,Produkte der New
Wave der Science Fiction als bewullites Aufgreifen der bislang im Unbewuf3ten
verborgenen regressiven Tendenzen der SF betrachten”. Vielleicht seien diese
Romane ein Signal dafiir, dass auch durch Technik der Mensch regredieren
konne.”

Als einer der ersten stellte Martin Schifer 1977 die Frage, warum iiberhaupt das
Genre Science Fiction aufgetaucht sei, und stellte es in einen Zusammenhang mit
der Utopie. Oft gelte die Utopie nur als Abart der Science Fiction. ,,Soweit man in
die Technik utopische Hoffnung setzt [...], ist man sich doch der Verwandtschaft
mit den Utopisten des 19. Jahrhunderts nicht bewuBt.“” Science Fiction sei ein
pseudomythischer Versuch, zu einem theoretischen Verstindnis der technisch sich
wandelnden Welt zu kommen.*® Science Fiction sei im Grunde ein Ersatz fiir den
neuen Versuch einer philosophischen Positionierung in der Welt von heute und
morgen. ,,.Die These vom Philosophie-Ersatz mag man als Quittung nehmen fiir
eine Philosophie, die sich vom Erklidren aufs Beschreiben zuriickgezogen hat,
iiberhaupt auf eine Wissenschaft, die zwar den Alltag mehr und mehr umformt,
aber kein sinngebendes Weltbild mehr liefert, wie es noch der biirgerliche Fort-
schrittsglaube des 19. Jahrhunderts war.“®' Die Science Fiction diene als Herstel-
lung von Sinn-Surrogaten. Potentiell habe sie mit dem Geist der Utopie, also der
Frage nach der gerechten Lebensordnung, viel zu tun.*

Reimer Jehmlich unternahm in seinem Werk Science Fiction (1980) als einer
der ersten deutschen Theoretiker eine Rezeptionsgeschichte. Er machte darauf

74 vom Scheidt, Descensus ad inferos, 145.

5 vom Scheidt, Descensus ad inferos, 153.

76 yvom Scheidt, Descensus ad inferos, 154.

7 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 156.

7 Vgl. vom Scheidt, Descensus ad inferos, 158.

» Schifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 110

80 vgl. Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 112.
81 Schifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 113.

82 Vgl. Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 114.

89



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

aufmerksam, dass bereits 1934 als erste wissenschaftliche Arbeit zur Science Fic-
tion J.O. Baileys Studie Scientific Fiction in English 1817-1914 entstanden sei. Ein
weiteres Werk sei Kingsley Amis’ New Maps of Hell (1960), in welchem Amis die
Science Fiction zur potentiellen und partiellen Fortsetzung der Utopie erklért habe.
Eine breitere Science-Fiction-Rezeptionsgeschichte habe bislang in England nur
Brian W. Aldiss herausgebracht, vor allem nannte er dessen Billion Year Spree
(1973). Aldiss versuche, eine Gesamtgeschichte der Science Fiction zu schreiben
und gehe bis ins 18. Jahrhundert, bis zur Gothic Novel zuriick. Fiir Aldiss sei Mary
Shelleys Frankenstein der erste genuine Science-Fiction-Roman, zu denen spiter
Geschichten von Edgar Allan Poe triten. Vor allem die deutsche Science-Fiction-
Kritik gebe sich moralistisch. Erst in den 1960ern sei es zu einer Differenzierung
und Spezialisierung in der Science-Fiction-Kritik gekommen. Es meldeten sich
auch Theologen, Psychologen und Soziologen zu Wort und entdeckten Fragwiir-
digkeiten im Welt- und Menschenbild der Science Fiction, die man zuvor nicht
wahrgenommen hétte. Science Fiction sei nicht mehr nur als Warnung interpretiert
worden, sondern auch als unbewusste Realititsspiegelung.” In den 1970er Jahren
sei es zu einem ideologiekritischen Konzept der Science-Fiction-Forschung
gekommen, genauer zu einer ,,Frontenbildung” zwischen ,biirgerlichen” und
,,marxistischen” Kritikern.** Immerhin beschrieben beide Blocke die Science Fic-
tion jetzt als eigenstindiges Genre. Die marxistischen Kritiker behaupteten, die
Massenliteratur der Science Fiction sei keineswegs erkenntnisgewinnend, sondern
vielmehr verdummend. Fragwiirdig sei zuletzt auch, dass die besprochenen Texte
an einem Ideal gemessen wiirden, das nicht existiere. Fiir viele marxistische Kriti-
ker gebe es das Ideal ,,progressiver” Science Fiction und wer dieses Ideal nicht
einhalten konne, werde als ,,Konterrevolutiondr” gebrandmarkt. Dagegen befreie
die sowjetische Science-Fiction-Literatur angeblich von Marktzwingen und sei von
richtigem Bewusstsein tg,vetragen.85 Aber nicht nur die ,marxistischen®, sondern
auch ,,biirgerliche* Kritiker warfen der Science Fiction vor, nicht progressiv und
damit gegenaufklirerisch zu sein.*® Heute dagegen (im Jahre 1980) sei die deutsche
Kritik weiter. Sie versuche nicht mehr, die Science Fiction zu ,.entlarven®, sondern
spreche ihr ein gewachsenes Methoden- und Problembewusstsein zu.*” Inzwischen
sei man zu der Einsicht gelangt, die euphorischen Funktions- und Wesensbestim-
mungen der Science Fiction zuriickzuweisen. ,,Dal} SF streng naturwissenschaftlich
fundierte Ideenliteratur sei oder als Fortsetzung der klassischen Sozialutopie mit
anderen Mitteln betrachtet werden konne, ist durch die Ergebnisse der neueren
Forschung ebenso als Vorurteil enthiillt worden wie die unbedachte Behauptung,

83 Vgl. Jehmlich, Science Fiction, 39f.

8 Diese marxistische Kritik schwamm vermutlich im Fahrwasser der studentischen 68er-Bewegung.
85 vgl. Jehmlich, Science Fiction, 52-56.

% Diese Frontstellung zwischen sogenannten biirgerlichen und marxistischen Kritikern war vor allem
ein Phidnomen der 1970er Jahre und ist mittlerweile im Sande verlaufen.

87 Vgl. Jehmlich, Science Fiction,71-73.

90



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

sie sei eine Art literarische Stiefschwester der Futurologie und biete entsprechend
wichtige Hilfe fiir die Zukunfts- und Gegenwartsbewiltigung.”™

Hans-Joachim Schulz begann sein Werk Science Fiction (1986) mit einer ver-
nichtenden Kritik an derselben. Die ,,Bemiihungen, der kommerziellen Gattung SF
einen Platz im System hochliterarischer Gattungen zu verschaffen, miissen als
prinzipiell gescheitert angesehen werden [...] Qualitit und Weltbild der meisten
Texte konnen hochliterarischen Erwartungen kaum entsprechen.”® Er begann mit
der Kritik an den Romanen von Poe, Wells und Verne. Schulz schrieb iiber die
Entwicklung der Science Fiction von der reaktionidren Trivialliteratur der 1920er
bis 1950er Jahre, die von Kritikern als ,,eskapistisch* gebrandmarkt wurde bis zur
New Wave der 1960er Jahre, in der die Science Fiction ebenso politisch kritisch
wurde wie in den ©kologisch orientierten Romanen der 1970er Jahre, die die
Umweltverschmutzung ins Zentrum der Kritik riickten. ,,Der Anfang einer ernst-
haften Diskussion der historischen, gattungsspezifischen und gesellschaftlichen
Eigenschaften der SF stammt in dieser Periode von nicht-feuilletonistischen Kriti-
kern. Von ihnen werden nicht nur die Frage der sozialpsychologischen Hinter-
griinde der Popularitit der SF erortert, sondern auch ihre literarhistorischen ‘Vor-
ginger’ und damit die Frage des kommunikativen Potentials der wissenschaftlichen
Fantastik iiberhaupt.”® Erst in den 1970er Jahren sei die Frage nach der Historizitiit
der Science Fiction aufgeworfen worden. Das pauschale Trivialititsurteil sei in
Deutschland nur langsam verschwunden, wéahrend angelsédchsische Literaturkritiker
sich bereits bemiiht hitten, die Science Fiction in groflere geisteswissenschaftliche
Zusammenhinge zu integrieren.”’ Schulz kritisierte vor allem die biirgerlich-marxi-
stische Auseinandersetzung in den 1970er Jahren, die in seinen Augen wohl eher
eine Pseudodebatte war. ,,Sowohl die Vertreter des SF-Begriffs der modernen,
wertfreien Utopie [...] als auch die marxistischen Ideologiekritiker und Triviallite-
raturtheoretiker der siebziger Jahre zeigen wenig Interesse an der SF als einem
evolvierenden paraliterarischen System mit eigenen generischen Gesetzlichkei-
ten.””> Wihrend die westdeutsche Kritik zunichst eine Literatur gefordert habe, die
sich ausschlieBlich mit gesellschaftlicher Zukunft und gegenwirtiger gesellschaft-
licher Praxis beschiftigen solle, sei sie spiter zu einem erweiterten Science-Fic-
tion-Begriff ilibergegangen, der die fantastische Verfremdung aller Formen der
Realitdt gefordert habe.” Schulz war einer der ersten, der erkannte, dass die
Science Fiction ein Genre war, dass der Verdnderung unterworfen war, denn seiner
Ansicht nach habe das Science-Fiction-System seinen gesellschaftlichen Wir-
kungsbereich vergrofert und dabei seine Stile, Motive, Themen und Funktionen
geindert und werde sie weiter dndern.”

8 Jehmlich, Science Fiction, 90.

8 Schulz, Science Fiction, 1.

% Schulz, Science Fiction, 41.

! Vgl. Schulz, Science Fiction, 79 u. 122.
92 Schulz, Science Fiction, 81.

3 Vgl. Schulz, Science Fiction, 108.

* Vgl. Schulz, Science Fiction, 159.

91



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

Die vernichtende kritische Rezeption der Science Fiction hat heute einer intel-
lektuellen Auseinandersetzung mit dem Phdnomen des technisch-wissenschaftli-
chen Problems Platz gemacht. Die Science Fiction wird mittlerweile ernst genom-
men. Torben Schroder unternahm 1998 den Versuch, Science Fiction als Social
Fiction zu interpretieren. Thn interessierte die Science Fiction zwar auch als
Zukunftsutopie, umso mehr aber als Form gegenwirtiger Gesellschaftskritik. In
einer Science Fiction, die sich gesellschaftskritisch gebe, gehe es zum Beispiel um
Technikfolgenabschitzung. Trotz der gesellschaftskritischen Mdglichkeiten, die
Science Fiction und Utopie zu bieten haben, kam Schréder aber zu einem erniich-
ternden Fazit: ,,Man darf nicht {ibersehen, daf} trotz des gesellschaftlichen Potenti-
als, das hier festgestellt wurde, das primére Ziel der SF die Unterhaltung des Rezi-
pienten ist und nicht die Vermittlung von gesellschaftlichen Zusammenhingen
oder sozialen Fragestellungen. Publizierte SF ist daher immer auf den Absatzmarkt
der Unterhaltungsindustrie zugeschnitten und wird auf diese Weise auch dem
Geschmack der Konsumenten angepaBt.“”” Ich meine aber doch, dass es hier die
Unterhaltungsindustrie ist, die den Konsumenten ihre Vorstellung von Science
Fiction auferlegt und sich keineswegs dem Geschmack des Publikums anpasst.
Vielmehr ist diese Industrie die Produzentin des 6ffentlichen Geschmacks. Ob das
primédre Ziel der Science Fiction die Unterhaltung ist, ist wohl eher eine Frage der
Perspektive.

Simon Spiegel fragte 2007, ob es sich bei der Science Fiction um einen moder-
nen Mythos handele, da viele Science-Fiction-Romane in mythische oder religiose
Heilserzihlungen miindeten.” Die Wissenschaft sei eigentlich kein rationales Phi-
nomen. ,,In der oft beschworenen niichternen Wissenschaftlichkeit der SF steckt
ndmlich auch der ganz und gar irrationale Wunsch nach Erlosung durch den techni-
schen Fortschritt.* Es sei das Heilsversprechen der Wissenschaft, die Beschrinkt-
heit des Menschen zu iiberwinden; ,.ein Mythos gibt in Form einer Geschichte
Antwort auf grundsitzliche Fragen wie Ursprung und Aufbau der Welt.*”” Prome-
theus und Faust seien die Urahnen des ,,verriickten Professors®. In der Science
Fiction wimmele es von messianischen Gestalten. Aber nicht nur alte Mythen wiir-
den wieder aufgewirmt, die Science Fiction bringe selbst auch Kunstmythologien
vor, Star Wars oder Star Trek entwiirfen ganze Kosmologien.”® Oft gebe es das
Motiv einer apokalyptischen Katastrophe als Katharsis, aus der eine bessere
menschliche Welt hervorgehen werde. Der Mythos der Zukunft bestehe in folgen-
dem Gedanken: ,,In der Zukunft wird die Menschheit dank dem verniinftigen Ein-
satz von Wissenschaft und Technik ihre Probleme hinter sich lassen.” Die
Science Fiction inszeniere den Mythos des Fortschritts, und dieser Mythos lebe.
Science Fiction sei zwar kein Glaube in religiosem Sinne, prige aber unser Den-

% Vgl. Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 105.

% Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 104.

7 Beide Zitate Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 105.
%8 Vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 106.

% Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 108.

92



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

ken, ,,sie formt unsere Vorstellung von der Zukunft wesentlich: Seien es Gentech-
nik, Klonen oder Weltraumflug, die Frage nach kiinstlicher Intelligenz oder der
Existenz von ausserirdischem Leben.“'” Der Science Fiction gehe es als erkennt-
nissteigerndem Modus darum, ein tieferes Verstindnis der Welt zu ermaglichen.''

Die Science Fiction ist heute ,,gesellschaftsfahig® geworden. Aber damit wichst
die Gefahr, dass sie ihr kritisches Potential verliert und zur reinen Unterhaltung des
Publikums nivelliert wird.

5. Science Fiction heute

Wer heute eine Buchhandlung betritt und sich in die Abteilung fiir Science Fic-
tion begibt, sofern es iiberhaupt eine solche Abteilung gibt, der wird vor allem von
Fantasy-Titeln erschlagen. Neuere und wirklich qualitativ hochwertige Science
Fiction ist selten, aber es gibt sie.

Bereits 1972 konstatiert Franz Rottensteiner, dass von der Science Fiction, im
iibrigen auch von der New Wave, dauerhafte Impulse ausgeblieben seien.'” Auch
der Science-Fiction-Schriftsteller und -Theoretiker Stanistaw Lem beklagt, dass
keine andere Literaturgattung unter einer solch kommerziellen Versklavung leide
wie die Science Fiction. Die Zukunft werde mit immer groBerer Geschwindigkeit
zur Gegenwart, doch die Science Fiction kilmmere sich nicht darum. Der Verbrau-
chermarkt und die monopolisierten Verlage, so sein Credo, stellten ein starkes
okonomisches Hemmnis gegen jedes Experiment in der Science Fiction dar.'”
Maglicherweise sei die Geschichte der Science Fiction eine EinbahnstraBe.'™ Da-
gegen indes argumentiert Adam Roberts in seiner History of Science Fiction
anders. Er nennt als junge Science Fiction etwa den dreiteiligen Mars-Roman von
Kim Stanley Robinson, der vor dem Hintergrund des Terra-Forming des Roten
Planeten die Charaktere iiberzeugend schildere, oder den Roman Infinite Jest von
D.F. Wallace, der ein vollkommen kapitalistisches Amerika zeichne, das von
kommerziellen Konzernen durchsetzt sei. Dieses Thema gestalte er gemill der
Logik einer sich entwickelnden Enzyklopéddie von zeitgendssischen Krankheiten
und Leeren. Auch Die Stadt der Blinden von José Saramago ordnet Roberts in die
Science Fiction ein; es handele sich um eine Meditation iiber das Gesundheitswe-
sen.'”

Ahnlich beurteilt Weber die Zukunft der Science Fiction keineswegs negativ. Er
nennt eine Reihe britischer Science-Fiction-Autoren der jlingsten Gegenwart, vor
allem sei ,,die britische SF-Szene so lebendig und kreativ wie seit dem Ende der

190 Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 111.

191 vgl. Spiegel, Konstitution des Wunderbaren, 243.

12 ygl. Rottensteiner, Emeuerung und Beharrung, 361.

1% Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 451, 465, 478.

104 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 652.

195 Vgl. Roberts, History, 320-322. Roberts Aussage ist insofern problematisch, weil fiir ihn auch die
Literatur von Alfred Kubin oder Franz Kafka Science Fiction ist, die er mit der Phantastik identifi-
ziert. Vgl. ebd., 163f.

93



IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

,New Wave’ nicht mehr.“'% Andererseits meint Weber, dass heute auch wieder
viele space operas kursierten, die nur alten Wein in neuen Schlduchen prisentier-
ten. Indes macht er darauf aufmerksam, dass 2003 John H. Harrison einen neuen
Trend in der Science Fiction ausgemacht habe, den New Weird. Hier wiirden die
typischen Gattungselemente der Science Fiction — wenn man denn von ihnen reden
kann — iiberschritten. So seien nicht nur Elemente von Phantastik, Horror oder
Groteske dazugekommen, die Werke seien zudem gekennzeichnet von einer mora-
lischen und politischen Komplexitit.'” Der Brite China Miéville etwa versuche,
,»die Moglichkeiten der SF und der Fantasy zu nutzen, um die in einer neoliberalen
Welt verkiimmerte soziale Phantasie wiederzuerwecken.* Hier gebe es auch schon
Wesen, die halb Mensch und halb Tier seien.'”® Weber ist optimistisch, da er
glaubt, die Science Fiction habe sich schon immer als widerspenstig erwiesen, weil
sie sich nicht auf bestimmte Motive und Erzihlformen reduzieren lasse.'”

In letzter Zeit hat auch China eine eigene Science Fiction entwickelt. So wurden
die Trisolaris-Trilogie von Liu Cixin, der Roman Peking falten von Hao Jingfang
und Die Siliziuminsel von Chen Qiufan bekannt. Die Science Fiction hat in China
kaum Tradition. Sie diirfte auf die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Umwil-
zungen in den letzten vierzig Jahren zuriickzufiihren sein, in denen die regierende
Kommunistische Partei sich der Marktwirtschaft gedffnet hat.

Wenn Robert Plank mit seinem Diktum Recht hat, die geistige Not der Zeit
bringe die ihr gemiiBe Literatur hervor,'" dann diirfen wir gespannt sein, was uns
noch erwartet. Eine Science Fiction, die mit Recht so genannt werden will, kann
kiinftig jedoch nur eine sein, die die wissenschaftlich-technischen Phdnomene, die
in Zukunft auf uns warten, zugleich als geistige und gesellschaftliche Probleme
antizipiert und reflektiert.

In jiingster Zeit sind Romane herausgegeben worden, die vor allem Dystopien
von einem alle Biirger beobachtenden Uberwachungsstaat schildern. Allein in den
Jahren 2018 und 2019 erschienen Sibylle Bergs GRM Brainfuck, Artur Dzuiks Das
Ting, Rob Harts Der Store sowie Bijan Moinis Der Wiirfel. Diesbeziiglich gibt es
heute eine Science Fiction, die durchaus auf der Hohe der Zeit ist. Romane wie
Richard Morgans Profit oder Dave Eggers Der Circle stellen sich den technisch-
gesellschaftlichen Entwicklungen, die in eine mogliche, vielleicht sogar wahr-
scheinliche Zukunft fithren. Aber wie gesagt: Science Fiction ist keine Futurologie.

106 Weber, Science Fiction, 82.

197 v gl. Weber, Science Fiction, 89.
198 v g]. Weber, Science Fiction, 90.
1 vgl. Weber, Science Fiction, 93.
"0V gl. Plank, Augenblick, 200.

94



Hauptteil

Die Philosophie in der Science Fiction I:
Geschichtsphilosophie und Metaphysik

Wem gehort die Welt?
Wem ihre Leiden?
Wem ihre Zeit?
Johann Baptist Metz

Wir sind an dem Ort angekommen, an dem nun die verschiedenen Grundprob-
leme der Philosophie in der Breite ausgefiihrt werden. Es handelt sich dabei um
Geschichtsphilosophie, Metaphysik, Erkenntnistheorie, Anthropologie, Ethik und
Politische Theorie. Diese werden in ihren Grundlinien dargestellt, um dann darzu-
legen, inwieweit die Science-Fiction-Literatur und Science-Fiction-Filme philoso-
phische Probleme der jeweiligen Zeit aufgreifen bzw. aufgegriffen haben. Meine
These lautet, dass die Probleme, mit denen sich die Science Fiction beschiftigt, vor
allem philosophische Probleme sind. Das bedeutet, dass wir uns in einem ersten
Schritt dariiber verstdndigen miissen, worin die einzelnen Grundprobleme der
Science Fiction bestehen. In diesem ersten Band werden wir uns mit der
Geschichtsphilosophie und anschlieBend mit der Metaphysik auseinandersetzen,
um ein philosophisches Fundament dafiir zu bekommen, worin in der Science Fic-
tion dann geschichtsphilosophische und metaphysische Probleme auftauchen und
wie sie verarbeitet werden.

Obwohl die Metaphysik eigentlich den Beginn der Philosophie bildet, weil sie
die Fragen stellt, mit denen philosophisches Denken in der Menschheitsgeschichte
recht eigentlich begonnen hat, will ich der Geschichtsphilosophie chronologisch
den Vorrang einrdumen. Denn ich bin der Auffassung, dass die Science Fiction die
mediale Form der heutigen Geschichtsanschauung im modernen Abendland zum
Ausdruck bringt. Die Geschichtsphilosophie fiithrt uns dann zur metaphysischen
Fragestellung, also zum Ursprung des menschlichen Fragens nach dem Ich, nach
Gott, der Erkenntnis, dem Sinn usw. Die Science Fiction versucht auch hier,
moderne Antworten zu geben. Die Frage danach, woher wir wissen kdnnen, ob die
Antworten auch wirklichem Wissen entstammen, fithrt zur Erkenntnistheorie, auf
die ich im zweiten Band eingehen werde. Was kann ich wissen? Wie kann ich
etwas wissen? Wovon kann ich iiberhaupt Kenntnis haben oder wie Kenntnis
erlangen? Kants drei Fragen ,,Was kann ich wissen?*, ,,Was darf ich hoffen?* und
,,Was soll ich tun?* fithren zu dem Problem ,,Was ist der Mensch?* und damit zur
Anthropologie. Problematisiert die Anthropologie den Menschen, so konzipiert die
Science Fiction den ,,anderen* Menschen, den Fremden, den Auflerirdischen oder
den menschenihnlichen Roboter. Werden uns Auferirdische oder Roboter unseren
Lebens- und Spielraum womoglich einengen, und uns den Platz als ,,Krone der

95



Schopfung® streitig machen? Und wie soll der Mensch sich angesichts solcher
Wesen verhalten? Diese Frage fiihrt uns zur Ethik. Wenn wir Roboter herstellen,
warum dann nicht auch Klone? Ebenso gehort das Experimentieren mit Wesen, die
halb Mensch, halb Tier sind, zu den grofiten ethischen Herausforderungen. Die
Frage nach ethischem Verhalten zieht das Thema nach dem richtigen Leben tiber-
haupt nach sich, ein Thema, das im dritten Band in der Politischen Theorie bzw.
der Utopie behandelt wird. In Utopie und Dystopie finden wir eine Weltsicht, die
zum Ausdruck bringt, dass unsere reale Welt bedroht ist. Ist eine bessere Welt
moglich? Oder machen die ,,Weltverbesserer* die Welt nur noch schlimmer?

Ich mochte den Leser einladen zu einem Diskurs, der mit der Geschichtsphilo-
sophie beginnt, und dann iiber die Metaphysik, die Erkenntnistheorie, die Anthro-
pologie und die Ethik zur Politischen Theorie fiihrt. Die Science Fiction zerfillt
damit aber nicht in verschiedene Arbeitsfelder, sondern mit Hilfe dieser philoso-
phischen Fragestellungen machen wir uns ein Bild von ihr. Die Philosophie soll
helfen, die literarische Gattung der Science Fiction kritisch zu beurteilen, um diese
als wichtig und wertvoll fiir das menschliche Leben in der Gegenwart erscheinen
zu lassen.

96



V. Geschichtsphilosophie

Dreht sich blind das Rad der Welt,
oder geht es vorwdrts mit dem
aufrechten Gang der Menschheit?
Elke Dauk

1. Was ist Geschichtsphilosophie?

Warum aber nun mit der Geschichtsphilosophie im Zusammenhang mit der
Science Fiction beginnen? Meine These lautet: Science Fiction ist eine materiale
Form von Geschichtsphilosophie. Die materiale Form von Geschichtsphilosophie,
wie sie bis ins 19. Jahrhundert bestand, geht davon aus, dass die Geschichte der
Menschheit auf ein bestimmtes Ziel hinauslduft, so bei Kant auf den ewigen Frie-
den, bei Hegel auf die Vollendung des Weltgeistes, bei Marx auf die klassenlose
Gesellschaft. Genauso wie bei der Science Fiction gibt es keine verbindliche Defi-
nition dessen, was unter Geschichtsphilosophie zu verstehen ist.' Dennoch lisst
sich sagen, dass Geschichtsphilosophie ein Bewusstsein von Geschichte voraus-
setzt. Sie setzt sich auseinander mit dem Menschen als geschichtlichem Wesen und
fragt danach, ob und wenn ja, welchen Sinn die Geschichte fiir den Menschen hat.
Der Ursprung der Geschichtsphilosophie liegt in den Fragen, die die Menschheit
von jeher interessiert: in den Fragen nach dem Ende des Daseins, nach dem Woher
und dem Wohin, nach dem Sinn und Zweck des Lebens. Geschichtsphilosophie
steht ,,von Anfang an in engster Verflechtung mit methodischen, anthropologi-
schen, ethisch-politischen und metaphysischen Fragen.“* Geschichtsphilosophie
betreiben, heift, tiber Geschichte nachzudenken, iiber ihre politischen und sozialen
Umwilzungen, technischen und wissenschaftlichen Entwicklungen oder Neuorien-
tierung von Weltbildern.” Wie die Metaphysik ist die materiale Geschichtsphiloso-
phie heute obsolet geworden, denn heute herrscht ein ,,Schwund des Vertrauens in
die Moglichkeit eines substantiellen Vergangenheitsbezuges und Zukunftsentwur-
fes.“* Aber die Menschen haben den Glauben an die Sinnhaftigkeit der Geschichte
und des eigenen Lebens keineswegs aufgegeben. Trotz aller ,,Arbeit am Begriff*
gibt es untergriindig immer noch ein Hoffen auf den ewigen Frieden, die Realisie-
rung der Freiheit oder der klassenlosen Gesellschaft.

Diese und dhnliche geschichtsphilosophische Ideen werden nun in der fiktiven
Literatur von der Science Fiction aufgegriffen. Die Science Fiction ist insofern
Geschichtsphilosophie, als sie selbst eine Geschichte, mitunter die Geschichte der
Menschheit, neu schreibt. Solche Versuche, die Geschichte der Menschheit anders
zu schreiben als sie verlaufen ist oder noch verlaufen wird, liegen etwa bei Olaf
Stapledon, Isaac Asimov oder Doris Lessing vor, auf deren Romane ich eingehen

' Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 12.
% Angehrn, Geschichtsphilosophie, 15.

3 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 16.
* Angehrn, Geschichtsphilosophie, 9.

97



V. Geschichtsphilosophie

werde. Diese Geschichten sind selbst eine Form von Geschichtsphilosophie, da sie
an die Dynamik der Geschichte, das heifit an die Realisierung des Fortschritts
glauben, oder auch an das Gegenteil, den Niedergang der Menschheit nach einer
Phase technischer Hohepunkte. Sie ist unbedingt aber auf ein Ziel hin ausgerichtet,
einen Endpunkt, gleichgiiltig, wie dieser aussehen mag.

Meine These lautet: Die Science Fiction ist im Grunde nichts anderes als eine
Form materialer Geschichtsphilosophie, weil sie fiir sich in Anspruch nimmt, den
Verlauf der Zukunft zwar nicht unbedingt zu kennen, aber doch so tut, als wire es
moglich, einen Blick in die Zukunft zu werfen. Sie macht zumindest indirekt Aus-
sagen liber die Zukunft. ,,Es-kdnnte-schon-sein bedeutet bereits einen Zugriff auf
eine Zukunft, die nur in der Vorstellung existiert. Zukunftserwartungen waren bis
ins 17. Jahrhundert begrenzt von der Idee des Jiingsten Gerichts; man erwartete
grundsitzlich nichts Neues.” Erst mit der Aufklirung wurde die Zukunft zu etwas,
das der Mensch selbst in die Hand nehmen konnte,6 denn: ,,Dal} jemand Geschichte
macht, ist eine neuzeitliche Wendung, die vor Napoleon oder gar vor der Franzosi-
schen Revolution nicht formulierbar war.*” Im Hintergrund dieses Bewusstseins-
wandels steckt ,,die Entdeckung der Zukunft als eines offenen Raumes ungeahnter
Moglichkeiten.“® So kann Science Fiction gesehen werden als Chance des Men-
schen, Geschichte selbst zu machen. Merciers L’an 2440, in dem die Menschen
eine Utopie selbst verwirklichen, erschien 1771.° Mary Shelleys Frankenstein von
1818 ist eine Selbstverwirklichung dessen, was fiir den Menschen eventuell mog-
lich ist, und zwar auf technisch-wissenschaftlicher Grundlage. Der abendléndi-
schen Gesellschaft schien ein Drang innezuwohnen, das, was einst nur der Escha-
tologie zugestanden worden war, ab dem 18. Jahrhundert nicht nur selbst umzuset-
zen, sondern auch immer schneller, als gébe es keine Zeit zu verlieren, denn plotz-
lich war das Menschenleben kurz geworden angesichts eines verlorenen Eschatons.
Die Beschleunigung der Zeit wurde im 18. Jahrhundert zur Pflicht irdischer Pla-
nung'® und bei Wells’ Zeitmaschine Wirklichkeit. Der Historiker Reinhart Kosel-
leck hat dazu treffend formuliert: Das

»Wechselspiel von Revolution und Reaktion, das einen paradiesischen Endzustand
herbeifiihren soll, ist als zukunftslose Zukunft zu verstehen, weil die Reproduktion
und die immer wieder notige Aufhebung des Gegensatzes eine schlechte Unendlich-
keit fixieren. Auf der Jagd nach dieser, wie Hegel sagte, schlechten Unendlichkeit
wird das BewuBtsein der Akteure an ein endliches ,Noch-nicht’ geheftet, das die
formale Struktur eines perennierenden Sollens besitzt. Seitdem wird es mdglich sein,
Fiktionen wie das tausendjihrige Reich oder die klassenlose Gesellschaft in die

% Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 266.

¢ Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 29.

7 Koselleck, Vergangene Zukunft, 262.

8 Sauter, Eschatologie, 124.

° Dies ist nach Kosellecks Ansicht der erste Zukunftsroman der Weltliteratur. Hier gehe es um die
Verwandlung der Utopie in die Geschichtsphilosophie. Vgl. Koselleck, Zeitschichten, 131f.

'0vgl. Koselleck, Vergangene Zukuntft, 34.

98



V. Geschichtsphilosophie

geschichtliche Realitit zu liberfiihren. Die Fixierung der Handelnden an einen End-
zustand erweist sich als Vorwand fiir einen Geschichtsproze$3, der sich der Einsicht
der Beteiligten entzieht.“""

Die gesellschaftlichen Gegensidtze des Verharrens im Traditionellen und des
Aufbrechens ins Neue prallten immer intensiver aufeinander. Zeitrhythmen und
Zeitspannen beschleunigten sich zwar, doch der moralisch-politische Fortschritt
hinkte dem technisch-wissenschaftlichen hinterher.'> Die Geschichte selbst gewann
an Dynamik. ,,Das Heil wurde nicht mehr am Ende der Geschichte, sondern seit-
dem im Vollzug der Geschichte selbst gesucht.“"> Die Beschleunigung der Zeit
hing zusammen mit einer Entgrenzung des Raumes. Im 19. Jahrhundert erst griffen
die europdischen Michte auf das Ganze der Welt aus, Franzosen und Briten
eroberten Kolonialreiche und lieBen dort das Heil von Wissenschaft und christli-
cher Religion verkiinden. Schlielich kann die Idee der Monderoberung als Erbe
der christlichen Missionsidee betrachtet werden.

Im folgenden soll zunéchst nachgezeichnet werden, wie sich in der abendlandi-
schen Geistesgeschichte die geschichtsphilosophischen Fragestellungen entwi-
ckelten und in einem zweiten Schritt analysiert werden, wie sich dieses Denken auf
die Science Fiction auswirkte.

1.1. Beginn der Geschichtsphilosophie in den Religionen

Auch wenn alle Religionen versuchten, auf geschichtliche Fragen Antworten zu
geben, mochte ich mich hier auf die christliche Religion beschrinken, da die
Science Fiction prinzipiell ein Phinomen des christlichen Abendlandes ist."* Die
,Lehre* dieser Fragen und Antworten wird Eschatologie genannt. Hier geht es um
die ,,letzten Dinge* (€oy&ta), das heilt um die Fragen nach Sterben und Tod. Was
ist das Schicksal des Menschen nach dem Tod? Gibt es ein Leben danach? Oder ist
mit dem Tod alles aus? Wird eines Tages die Menschheit aussterben? Wird viel-
leicht sogar der Kosmos untergehen? Die christliche Theologie trennte zwischen
der Frage nach dem Geschick des einzelnen und der nach dem Schicksal der
Menschheit und der Welt bzw. des Kosmos."” Universaleschatologisch erwarteten
die Gldubigen das Ende der Welt in einem Jiingsten Gericht, das mit einem end-
giiltigen Urteil Gottes iiber die Welt in Weltenbrand, ewigem Eis oder durch Erd-
beben stattfindet. Dabei spielte der Gedanke der baldigen Wiederkehr Jesu Christi

" Koselleck, Vergangene Zukunft, 35.

2 vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 367f.

13 Koselleck, Zeitschichten, 189.

' Selbstverstindlich gibt es, wie schon erwihnt, auch eine japanische oder chinesische Science Fic-
tion, aber eben nur deshalb, weil auch japanische und chinesische Autoren die wissenschaftlich-tech-
nische Entwicklung ihrer Gesellschaft kritisch reflektiert haben. Diese Entwicklung hat aber im
christlichen Abendland begonnen.

'S Antje Jackelén macht darauf aufmerksam, dass in der Theologie bislang zu wenig zwischen dem
Ende der Erde und dem Ende des Kosmos iiberhaupt unterschieden worden ist. Damit habe die
Theologie einen anthropozentrisch verengten Blick auf diese Fragestellung. Vgl. Jackelén, Relati-
vistic eschatology, 960.

99



V. Geschichtsphilosophie

im frithen Christentum eine zentrale Rolle, hatte dieser doch versprochen, zu den
Seinen zuriickzukehren (Joh 14,3; Apg 1,11; 1Thess 4,13-18). Mit der Wiederkehr
(Parusie) Christi wiirden die Toten auferstehen (Mt 27,53; Joh 5,28f; 1Kor 15).

Die Wurzeln dieses Denkens finden sich im Alten Testament sowie im Zoro-
astrismus, dessen Vorstellungen vom Tod durch das Judentum ins Christentum
hineingetragen wurden. Im Alten Testament ist der Gedanke der Sheol als Wohn-
stitte der Toten erwahnt, die der Unterwelt oder dem Tartaros der Griechen dhnelt.
Im Judentum dachte man sich diese Welt unter der Erde. In dieser Sheol fithren die
Toten eine Art halbbewusstes ,,.Leben®, vielleicht einem Alptraum &hnlich, denn
die Sheol galt den Menschen als schrecklich, weil die Verbindung zu den Leben-
den und zu Gott abgeschnitten war.'® Erst in den alttestamentlichen Biichern Eze-
chiel und Daniel wurde von der Auferstehung der Toten gesprochen. Zur Zeit Jesu
glaubten die Pharisder im Gegensatz zu den Sadduzdern an die Totenauferstehung.
Erst in der rabbinischen Zeit wurde die Auferstehung der Toten ein zentraler
Grundsatz der jiidischen Religion.'” Zentral fiir die Eschatologie im Christentum ist
das ,,Christusereignis®, das heilit die Kreuzigung und Auferstehung Jesu Christi.
Dieses Ereignis wird ,,als ein Zeit und Geschichte qualifizierendes Finalgeschehen
ausgelegt.“'® Das letztgiiltige Ziel allen Geschehens, das Reich Gottes, ist danach
nicht nur etwas Zukiinftiges, sondern auch etwas, das schon hier und jetzt Gestalt
angenommen hat (Mt 18,20). Bei Jesus werden Gegenwart und Zukunft des Rei-
ches Gottes nicht gegeneinander ausgespielt, sondern sie gehdren zusammen. Bei
Paulus wird bereits die Gegenwart eschatologisch qualifiziert (2Kor 6,2). Die
christliche Eschatologie lebt in einem Spannungsfeld von ,,Schon jetzt* und ,,Noch
nicht“ des hergestellten Reiches Gottes."” Mit anderen Worten: Auch wenn nach
christlichem Glauben mit Christus eine Aonenwende stattfand, so ist die Gegen-
wart nicht der neue Aon. Dennoch ist das Reich Christi schon gegenwiirtige Reali-
tit.%° Ist Christus Anfang und Ende der Welt (Offb 21,6), so ist das Urteil iiber die
Welt, zum Guten oder Schlechten, schon gesprochen und unwiderruflich. In dieser
Selbstaussage liegt auch die Qualifizierung der Geschichte als Heilsgeschichte
begriindet, als deren Urgrund der Christus gilt.

1.2. Augustinus und das Mittelalter

Der Gedanke, dass Christus Anfang und Ende der Welt ist, wird zentral fiir die
spatantike und frithmittelalterliche Idee der christlichen Heilsgeschichte, den
besonders Aurelius Augustinus in seinem Werk De civitate Dei darstellt. Die

' Vgl. Art. Sheol, in: OLWR 913.

7 Vgl. Art. Auferstehung, in: OLWR 96. Die Auferstehung der Toten war im Zoroastrismus aber
schon einige Jahrhundert zuvor allgemeines Gedankengut. Die Religion der Perser war den Juden
wihrend des Babylonischen Exils bekannt geworden. Nachdem die Perser die Juden 539/538 v.Chr.
aus diesem Exil befreit hatten, wurde der Konig der Perser, Kyrus, im Alten Testament gepriesen, vor
allem weil er es den Juden gestattet hatte, den Tempel zu Jerusalem wieder aufzubauen (Esra 1,1-4).

13 Art. Eschatologie, in: TRE 10, 270.

' Vgl. Art. Eschatologie, in: TRE 10, 283.

2yl Art. Eschatologie, in: TRE 10, 285.

100



V. Geschichtsphilosophie

menschliche Geschichte erscheint darin lediglich als duflere Oberfldche eines ewi-
gen Kampfes zwischen Gut und Bose, Gott und Satan. Letztlich aber ereigne sich
Geschichte auf ein Ziel hin, ndmlich auf das vom gottlichen Plan angedachte Heil
des Menschen. So wird Geschichte im mittelalterlichen Denken immer als Heils-
geschichte imaginiert. ,,Es geht darum, sich der Wahrheit des christlichen Glaubens
durch eine Reflexion auf den Sinn der Geschichte zu vergewissern.*' Geschichte
entsteht nach Augustinus erst durch den Fall der Menschheit, das heifit dadurch
dass er zu sich selbst kommt. Interessant ist, dass Augustinus in seinem Werk eine
Parallelgeschichte von Weltstaat (Civitas terrena) und Gottesstaat (Civitas Dei)
schreibt. Wihrend der Weltstaat im Grunde eine Geschichte Roms bietet, ist der
Gottesstaat eine Geschichte des biblischen Israel bis zur Ankunft Christi. Doch
Augustinus bindet dariiber hinaus auch schon Kiinftiges ein, ndmlich das Jiingste
Gericht, sowie die Ewigkeit sowohl der Hollenstrafen als auch der Seligkeit.
Dadurch, dass es einen Weltstaat und einen Gottesstaat gibt, hat der Mensch zwei
Biirgschaften: eine auf Erden und eine im Himmel. Dies ist der Ursprung seiner
Zwei-Reiche-Lehre, die spiter fiir Luthers Thesen eine wichtige Rolle spielt. Den
Ursprung der beiden Staaten legt Augustinus in die Siindhaftigkeit des Menschen.
Doch Augustinus’ Geschichtsvorstellung ist eine Form von Geschichtsphilosophie.
Sie ist eine Konstruktion, die mit Geschichte, wie wir sie heute verstehen, nichts zu
tun hat. Zwar entwirft er eine Geschichte, doch diese wird geschildert vor dem
Hintergrund der metaphysischen Konstruktion einer ,,Heilsgeschichte® zwischen
Gut und Bose. Der Historiker Reinhart Koselleck ist der Ansicht, dass Augustinus
versucht habe, ,eine Dauerantwort auf jegliche historische Situation zu entwi-
ckeln.“? Der gesamte Bereich der irdischen Erfahrung wird auf diese Weise relati-
viert, da der Christus die Antwort auf alles ist. Deshalb kann sich fiir Augustinus
empirisch Neues gar nicht mehr ereignen, da schon immer ein Erkldrungsmuster
zur Hand ist. So aber wird Geschichte im Grunde genommen sinnlos. ,,Augustin
konnte die Zeit, soweit sie ndmlich nur die innere Erfahrungsweise seiner selbst als
eines gottlichen Geschopfs war, speziell als eine seelische Gespanntheit auf die
Zukunft definieren. Diese Zukunft aber lag theologisch quer zu den empirischen
Geschichten.“” Die Trennung von Gottesstaat und Weltstaat blieb iiber das
gesamte Mittelalter prigend und wurde unter anderem von Rupert von Deutz, Otto
von Freising, Joachim von Fiore und Dante Alighieri weiter ausformuliert.** Der
Christus als Anfangs-, Wende- und Zielpunkt der Geschichte wurde jedoch erst-
mals in Frage gestellt, als das mittelalterliche Weltbild ins Wanken geriet.

1.3. Der neuzeitliche Umbruch und die Aufklarung
Parallel zu der Entwicklung der Frage um die Mehrheit der Welten, die immer
stidrker ins Fahrwasser der Philosophie und der Naturwissenschaften der Neuzeit

2! Angehrn, Geschichtsphilosophie, 45.
2 Koselleck, Vergangene Zukunft, 138.
3 Koselleck, Vergangene Zukunft, 139.
24 Vgl. Nielen, Motive, 5.

101



V. Geschichtsphilosophie

geriet, fiel auch die Heilsgeschichte ins Blickfeld der Philosophie. Hatten die
Theologen nach der Bedeutung der anderen Menschengeschlechter fiir den Men-
schen gefragt,” so implizierte diese Frage auch die nach ihrer Bedeutung fiir die
Heilsgeschichte. Wenn aber die Idee der Mehrheit der Welten immer populirer
wurde und damit der Gedanke, dass die Giite Gottes umso herrlicher sei, je mehr
Menschengeschlechter er erschaffen habe, so musste man auch die Heilsgeschichte
in einer neuen Perspektive betrachten. Die Zeit, in der die Idee der Mehrheit der
Welten ernsthaft diskutiert wurde und sich auch durchsetzte, war auch die Periode,
in der die Einheit der christlichen Religion in Europa selbst zerbrach. Zwar hatte es
schon im 5. Jahrhundert die Trennung zwischen orientalischer und abendléndischer
Christenheit und im 11. Jahrhundert die Trennung zwischen orthodoxer und katho-
lischer Konfession gegeben, noch aber liel das christliche Bewusstsein in Mittel-
und Westeuropa sich davon nicht beunruhigen. Doch mit dem Ende des Dreil3ig-
jahrigen Krieges 1648 wurde das Prinzip der religiosen Indifferenz zur Basis des
Friedens von Miinster und Osnabriick. Man erfuhr, ,,dal die religiosen Biirger-
kriege offenbar nicht das Jiingste Gericht einleiteten.“”® Reinhart Koselleck
bemerkt, dass der Staat versucht habe, apokalyptische und astrologische Zukunfts-
deutungen zu unterdriicken, zumindest in England und Frankreich. Zukunftsdeu-
tungen wurden in private oder geheime Kreise zuriickgedringt. Endzeiterwartun-
gen verwandelten sich in Zukunftsentwiirfe.”” Jacques-Bénigne Bossuets Werk
Discours sur I’histoire universelle (1681) war die letzte Schrift des europdischen
Abendlandes, die versuchte, Geschichte als Verzahnung von gottlicher Vorsehung
und Schicksal von historischen Reichen zu betrachten. Geschichte bedeutete fiir
ihn noch den Versuch, den Heilsplan Gottes zu entziffern. Die Aufkldrung zerstorte
den Glauben an die Idee der Heilsgeschichte jedoch endgiiltig. Thre Kritik an der
Eschatologie bzw. der Heilsgeschichte bestand in der Frage, ,,woher denn die
Theologen ihr Wissen iiber Himmel, Holle und Fegefeuer sowie die Heilsge-
schichte bezdgen. Mehr und mehr wurden die Anspriiche der Religion skeptisch
beurteilt [...] Von nun an wurde die Heilsgeschichte obsolet und durch die
Geschichtsphilosophie unterlaufen.“*® Heilsgeschichte und Eschatologie verwan-
delten sich in Geschichtsphilosophie. Aufkldrung — als Methode, zu wagen, sich
des eigenen Verstandes zu bedienen (Kant) — lie Geschichte nicht ldnger als
Heilsgeschichte denken, sondern nun war es der Mensch selbst, der es wagte, als
Handelnder in der Geschichte und als Macher der Geschichte aufzutreten. Dennoch
konnte sich die Geschichtsphilosophie nicht gédnzlich von der Eschatologie 16sen.
Denn blieb das Heil Gottes aus, war der Mensch dazu berufen, fiir dieses Heil zu
sorgen und dariiber zu reflektieren, wie es zu erreichen sei. Geschichtsphilosophie
wurde somit zur Fortsetzung der Eschatologie unter aufgekldrten Vorzeichen. Mit

% So wurde beispielsweise unter Theologen die Frage diskutiert, wenn es andere Menschengeschlech-
ter gab, ob diese auch ihren eigenen Erloser gehabt hitten, oder ob Jesus Christus auch fiir sie gestor-
ben sei. Vgl. zum Thema der Vielheit der Welten in Mittelalter und Frither Neuzeit oben S. 76f.

% Koselleck, Vergangene Zukunft, 24.

2" vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 26-28.

23 Nielen, Motive, 5.

102



V. Geschichtsphilosophie

ihrer Kritik an den Inhalten der Eschatologie, die fiir sie reine Metaphysik waren,
verhalfen die Aufklidrer Descartes’ Programm vom klaren und deutlichen Wissen
zum Sieg. Im Zusammenhang mit der Aufklidrung setzte sich eine Philosophie
durch, die nicht mehr Gott, sondern den Menschen in threm Zentrum hatte, da es
von Gott kein sicheres Wissen geben konnte.

Als einer der ersten aufgeklirten Philosophen nimmt der Italiener Giambattista
Vico kritisch Bezug auf die Heilsgeschichte. In seinem ursprungs- und universal-
historischen Werk Scienza Nuova (1725) versucht er, die Faktoren und Inhalte des
geschichtlichen Lebens zu bestimmen. Er stellt ,,die Frage nach den Bedingungen
der Erkennbarkeit von Geschichte.“” Vico erkennt eine Analogie zwischen der
Natur, die von Gott geschaffen wurde und der politischen Welt, die der Mensch
hervorbrachte. Ursachenkenntnis habe er nur da, wo er selbst etwas hervorbringe.
Zwar machten die Menschen Geschichte, aber ohne Bewusstsein, ohne Vernunft.
,Dal Geschichte Selbstgestaltung des menschlichen Geistes sei, ist ihre Substanz-
bestimmung und Grundlage ihrer Erkennbarkeit.“”* Auch wenn Vico noch ver-
sucht, den geschichtstheologischen Nachweis der Vorsehung zu erbringen, so
bleibt seine ,,Neue Wissenschaft* doch von der Geschichtstheologie getrennt. Vico
ist davon iiberzeugt, dass die Geschichte nicht auf ein Endziel zustrebe.’’

In der Zerstorung der Uberzeugung von der Heilsgeschichte leistet vor allem die
franzosische Aufkldrungsphilosophie ganze Arbeit. Schopfer des Begriffs Ge-
schichtsphilosophie ist Voltaire. Fiir ihn bedeutet sie ,,Destruktion einer Histo-
riographie, die alles auf gottliches Eingreifen in die Geschichte zuriickfiihrt.“* In
seiner Schrift La philosophie de [’histoire (1765) nimmt Voltaire Abstand von
Mythos und Religion und will den Menschen von der Geschichtstheologie
befreien. Geschichtstheologie wird Geschichtsphilosophie, das heifit ,,Reflexion
iber Plan und Ablauf der Geschichte, einer Geschichte jetzt ohne Gott. Die
Geschichtsphilosophie glaubt aber weiter an einen Sinn, einen Plan und einen End-
zweck der Geschichte, die mit Hilfe der Vernunft zu eruieren seien.**® Sie fragt
danach, unter welchen Bedingungen die eschatologischen Giiter, der endgiiltige
Friede, Freiheit, Gerechtigkeit, Heil verwirklicht werden konnen. Sie fragt nach
dem Wesen der Geschichte, nach ihren GesetzmifBigkeiten, nach naturanalogen
Gesetzen in der Geschichte, nach Ursachen und Faktoren,** sie fragt nach Struktu-
ren und Faktoren fiir die Entwicklung. Die Geschichtsphilosophie steht zwischen
Zufilligkeit und GesetzmiBigkeit,” weshalb sie die Forderungen der naturwissen-
schaftlichen Methode nie wird erfiillen konnen, die danach trachtet, den Zufall

% Angehrn, Geschichtsphilosophie 64.

% Angehrn, Geschichtsphilosophie 65.

! Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie 66f.

32 Dierse/Scholtz, Art. Geschichtsphilosophie, 417.

33 Nielen, Motive, 5f.

3 Vgl. Landmann, Geschichtsphilosophie, 682.

35 Vgl. Dierse/Scholtz, Art. Geschichtsphilosophie, 426.

103



V. Geschichtsphilosophie

ganz auszuschalten. Je mehr gesellschaftliche Faktoren jedoch entdeckt werden,
die fiir das Schreiben von Geschichte relevant werden, wie beispielsweise kono-
mische, politische, soziale, geographische oder klimatische Verhiltnisse, desto
schwieriger wird es, Gesetze zu finden oder anzuwenden.’ | An die die Stelle von
Ursprungs- und Endzielspekulation tritt die empirische Erforschung natiirlicher
Ursachen.*”” Darunter zihlt Voltaire u.a. Klima, Regierung oder Religion, wobei
Religion hier als Objekt empirischer Forschung auftritt. Voltaire konstruiert eine
rationale Geschichte, befreit von Fabeln, Dichtung, Widersinnigem, AnstoBigem,
unsinnigen oder unglaubhaften Brduchen. ,Rationale Akzeptabilitit wird zum
Kriterium in Faktenfragen.™® Trotz aller Rationalitit in den Forderungen nach
einer niichterneren Geschichtsschreibung glaubt Voltaire an eine Hoherentwick-
lung der Menschheit.

Der Philosoph und Soziologe Auguste Comte versucht, die Sozialwissenschaf-
ten mit der Philosophie zu verbinden. Diese Wissenschaften des frithen 19. Jahr-
hunderts sind auf der Suche nach sozialen Gesetzen des Geschichtsverlaufs. Com-
tes Philosophie ist keiner absoluten Theologie mehr verpflichtet, sondern der Ver-
such, sich auf das zu beschrinken, was positiv von Welt und Geschichte gesagt
werden kann. ,Im positiven Stadium hat der Geist die Unmoglichkeit, absolute
Begriffe zu bilden, endgiiltig eingesehen. Er verzichtet auf die vergebliche Suche
nach Ursprung und Bestimmung des Weltalls und beschridnkt seine Forschung,
durch die Verbindung von empirischer Beobachtung und logischem Denken, auf
die unverinderlichen Beziehungen phinomenaler Aufeinanderfolgen und Ahnlich-
keiten, worin die Naturgesetze bestehen.**” Die Wirklichkeit konne nie zur Ginze
enthiillt werden. Comte wirkt modern, wenn er schreibt: ,.Es gibt kein Wissen, [...]
das nicht durch den auf uns wirkenden Gegenstand und den auf ihn zuriickwirken-
den Organismus bedingt ist [...] Die positive Philosophie [...] befafit sich nur mit
Fragen, deren Beantwortung in unserer Reichweite liegt.“** Comte bricht das Tabu
von der Unentschleierbarkeit der Zukunft. ,,Die Zukunft wurde in ihr zum Testfall
fiir die Wissenschaftlichkeit einer allgemeinen Hypothese erhoben.“*' Comte ist
davon {iiberzeugt, dass das Menschengeschlecht bewusst seinen Fortschritt voran-
treibt und stellt die Fortschrittsidee in den Kontext der positivistischen Wissen-
schaftsgldubigkeit.** Er unterscheidet drei Epochen der Menschheitsgeschichte:
eine theologische, eine metaphysische und eine wissenschaftliche.”’ Allerdings
gebe es bei diesen Stadien Uberschneidungen. ,.Der allgemeine Zielpunkt von
Comtes Universalgeschichte ist die offene Zukunft eines geradlinigen Fortschritts

36 Vgl. Landmann, Geschichtsphilosophie, 694.

37 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 70.

¥ Angehrn, Geschichtsphilosophie, 70.

%9 Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 81f.
40 Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 82.
! Holscher, Entdeckung der Zukunft, 107.

2 ygl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 68.

3 Vgl. Comte, Positivismus, 5.

104



V. Geschichtsphilosophie

von primitiven zu entwickelteren Stadien.“** Die Ergebnisse der Naturwissenschaf-
ten sollten auf die Soziologie zum Zweck gesellschaftlicher Neugestaltung ange-
wendet werden. Nach Comte sollen zur Erkldrung der zu untersuchenden Phéno-
mene nur gesicherte Tatsachen, nicht aber phantastische Vorstellungen oder kon-
struierte Hypothesen herangezogen werden. Comte erkennt, dass die positive For-
schung weder einen ersten Ursprung noch eine letzte Bestimmung entdecken
konne, weshalb keine Existenz vollstindig erforschbar sei.¥ Andere Zeiten, so
Comte, hitten die Frage nach der Wahrheit nicht als Frage nach den ,,reinen Fak-
ten Verstanden,46 was aber zur Frage fiihrt, was ,,reine Fakten* seien. Wendet man
namlich diesen Grundsatz auf Comtes Drei-Stadien-Gesetz selbst an, so findet sich,
dass auch dieses Gesetz keine beobachtbare Tatsache ist. Wie zuvor noch Voltaire
ist auch Comte von Aufkldrung, Vernunft und Fortschritt tiberzeugt.

Auch der deutsche Aufkldrungsphilosoph Immanuel Kant formuliert eine eigene
Geschichtsphilosophie, besonders in seinen Schriften Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (1784) und Zum ewigen Frieden (1795). Er
fragt nach den Bedingungen der Moglichkeit fiir die Erkennbarkeit von Geschichte.
Fiir ihn verbirgt sich hinter dem Lauf der Geschichte ein Plan der Natur. ,,Kants
ganze Anstrengung als Geschichtsphilosoph zielte darauf, den verborgenen Natur-
plan, der die Menschheit auf die Bahnen eines unbegrenzten Fortschritts zu dridn-
gen schien, in einen bewuften Plan der vernunftbegabten Menschen zu iiberfiih-
ren.“Y” Kant geht davon aus, dass den Menschen ein solcher Plan verborgen sei,
denn sie verhielten sich zwar nicht instinktméBig wie die Tiere, aber auch nicht wie
verniinftige Weltbiirger. ,,[S]o scheint auch keine planméBige Geschichte (wie etwa
von den Bienen oder den Bibern) von ihnen méglich zu sein [...] Es ist hier keine
Aussicht fiir den Philosophen, als daf3, da er bei den Menschen und ihrem Spiele im
groBen gar keine verniinftige eigene Absicht voraussetzen kann, er versuche, ob er
nicht eine Naturabsicht in diesem widersinnigen Gange menschlicher Dinge entde-
cken konne.“*® Auch wenn die Motive der Menschen von sich aus nicht auf das
Geschichtsziel, den ewigen Frieden, ausgerichtet seien, sondern eher davon weg-
strebten,” so hilt Kant dennoch dafiir, dass dieses Ziel irgendwann erreicht werden
wiirde. ,,Man kann die Geschichte der Menschengattung im grofen als die Vollzie-
hung eines verborgenen Plans der Natur ansehen.“” Hierbei hat die Natur bei Kant
einen sphinxartigen Charakter. Denn einerseits gelte der Krieg als Naturzustand
des Menschen, andererseits gehore es zum Plan der Natur, genau diesen Zustand zu
iiberwinden. Der Friede sei gerade kein Naturzustand, sondern er miisse gestiftet

* Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 83.

4 Vgl. Comte, Positivismus, 29.

% vgl. Schaeffler, Einfithrung in die Geschichtsphilosophie, 199.

T Koselleck, Vergangene Zukunft, 267.

48 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 387 (Weischedel 6, 34).
* vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 79.

30 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 403 (Weischedel 6, 45).

105



V. Geschichtsphilosophie

werden.”' Wiirden die Menschen in einem arkadischen Schiferleben eintrichtig
zusammenleben, wiirden ihre Talente wohl verborgen bleiben, dank der Natur aber
gebe es Eitelkeit, Habsucht, Herrschsucht. ,,Der Mensch will Eintracht; aber die
Natur weiB besser, was fiir seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht.*”> Krieg wird
bei Kant zum Movens der Geschichte. Der Krieg sei es gerade, der zum Frieden
treibe, wenn auch die Politiker sich stets nur um ihren unmittelbaren Vorteil kiim-
merten. Zwischen rationalem FEigeninteresse und objektivem Geschichtsziel stellt
Kant eine Konvergenz her.”® So seien Vernunft und Moralitit die Werkzeuge des
Menschen, diesen Naturzustand zu iiberwinden. Kant redet mit seiner Idee vom
ewigen Frieden keiner Utopie das Wort, doch wird die Zukunft zur Aufgabe mora-
lischen Sollens.> Damit setzt Kant den Menschen als den Macher der Geschichte.”
Dennoch ist Kant klug genug, die Idee vom ewigen Frieden nicht als unbedingtes
Ziel der Geschichte nahezulegen. Er sagt jedenfalls nicht, dass der ewige Friede
zwangsldufig kommen miisse. Denn man kénne nicht voraussagen, ,,0b nicht die
Zwietracht, die unserer Gattung so natiirlich ist, am Ende fiir uns eine Holle von
Ubeln, in einem noch so gesitteten Zustande vorbereite, indem sie vielleicht diesen
Zustand selbst und alle bisherigen Fortschritte in der Kultur durch barbarische
Verwiistungen wieder vernichten werde.**® Geschichtsschreibung ist nach Kant nur
moglich, wenn auch der verborgene Plan der Natur erkennbar wird. So zeigt sich
Kant als Geschichtsphilosoph ganz metaphysisch.

Die Geschichtsphilosophie G.W.F. Hegels ist der gro angelegte Versuch,
Geschichte zu begreifen und rational zu erkennen,”” ein Versuch, den er insbeson-
dere in seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte (1822) darlegt. Ist
fiir Kant der Friede das Ziel der Geschichte, so ist es bei Hegel die Freiheit, wobei
dieser Weg nicht bruchlos verlaufen miisse.” Die Philosophie bringt den Gedanken
der Vernunft mit. Hegel ist davon iiberzeugt, ,,da} die Vernunft die Welt beherr-
sche, daB es also auch in der Weltgeschichte verniinftig zugegangen sei.” Die
Vernunft des Subjekts ist fiir ihn gleichsam ein Intelligibles der Weltgeschichte
selbst. Nach Hegel entspricht ,,der subjektiven Erkenntnis der Geschichte ein Intel-
ligibles in der Geschichte, ein objektiv verniinftiges Geschehen also.“’ Hegel ver-
sucht zu zeigen, dass die menschliche Geschichte ein Prozess der Realisierung von
Vernunft sei, dass ihr also ein Endzweck innewohne. Diesen Endzweck definiert er
folgendermaBen: ,,.Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im BewuBtsein der Frei-

5! ygl. Kant, Zum ewigen Frieden, BA 18 (Weischedel 6, 203).

32 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 394 (Weischedel 6, 38f)
%3 vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 80.

** vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 268.

% vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 267.

3 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, A 401 (Weischedel 6, 43).
57 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 57.

8 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 96.

% Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 20.

% vgl. Sandkaulen, Weltgeist und Naturgeschichte, 172.

106



V. Geschichtsphilosophie

heit.“®! Die Weltgeschichte wird zu dem Rahmen, in welchem der denkende Geist

mit dem Bosen versohnt werden soll. Alle Opfer, die in der Geschichte gebracht
wurden, gleichviel wieviele es gewesen seien, zielten auf diesen Endzweck hin,
gleichfalls alle Bediirfnisse, Leidenschaften und Interessen der Menschen. Die
Individuen seien dabei fiir die Realisierung des Endzwecks vollig uninteressant, es
sei denn, es handele sich um solche, denen es gelinge, den Endzweck voranzutrei-
ben, denn ,,die welthistorischen Individuen sind diejenigen, in deren Zwecken ein
solches Allgemeines liegt.“> Hegel verdeutlicht das an einem Beispiel: ,,Was ihm
[César] so die Ausfiithrung seines zunidchst negativen Zwecks erwarb, die Allein-
herrschaft Roms, war aber zugleich an sich notwendige Bestimmung in Roms und
in der Welt Geschichte, so daf} sie nicht nur sein partikuldrer Gewinn, sondern ein
Instinkt war, der das vollbrachte, was an und fiir sich an der Zeit war.“® Hegel
nennt das die ,,List der Vernunft*. Hat Hegel zuvor behauptet, dass ,,nichts Grofies
in der Welt ohne Leidenschaft vollbracht worden ist,“** so erklirt er diese Leiden-
schaft jetzt zum Zweck einer List der Vernunft, da das Interesse der Leidenschaft
von der Betitigung des Allgemeinen nicht zu trennen sei, das heifit die List der
Vernunft kommt zu ihrem Ziel, indem sie die Leidenschaft fiir sich arbeiten lasse.®’
Mit anderen Worten: ,.Die ,List der Vernunft’ besagt, da3 das welthistorische
Anliegen durch ein Handeln vorangebracht wird, das scheinbar nur sein Eigeninte-
resse verfolgt, doch in Wahrheit von einer Vernunft iiberlistet wird, die es zum
Mittel seiner eigenen Zwecke degradiert.“ Das Wissen der welthistorischen Indi-
viduen, die Geschichte machten, sei ,,nur ein ansichseiendes: eines, das wir ihnen
aus der AuBenperspektive — aufgrund ihrer faktischen Taten, ex post — zuschrei-
ben.“ Das Hohere, das sie betrieben, sei ihnen nicht bewusst.®’ Hegels Diktum die
Weltgeschichte sei das Weltgericht® ist nur ein anderes Wort fiir die letztendliche
Verwirklichung und Selbstfindung des Weltgeistes, der einerseits zwar sidkular
erscheint, aber andererseits doch in eschatologischer Ferne angesiedelt ist. Eine
scharfe Kritik an Hegel kommt von Adorno. Der Begriff des Weltgeistes sei im
Grunde das Prinzip der gottlichen Allmacht, ,,der Weltplan zur Unerbittlichkeit des
Geschehenden. Hegel verkldre ,die Totalitdt des geschichtlichen Leidens zur
Positivitit des sich realisierenden Absoluten.* Der Weltgeist wire so betrachtet als
permanente Katastrophe* zu definieren.”” Dass in der Geschichte die Vernunft
obwalten soll, hilt Adorno fiir ein untragbares Urteil. ,,Philosophisches Verfiigen
iibers Werden und Vergehen ganzer Volker oder Kulturen iibertont, dafl das

¢! Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 32.

%2 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 45.

% Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 45.

% Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 38.

% vgl. Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 49.
% Angehrn, Geschichtsphilosophie, 98.

7 Angehrn, Geschichtsphilosophie, 99.

% Vgl. Hegel, Philosophie des Rechts, § 340, S. 503.

% Adorno, Negative Dialektik, 300.

0 Beide Zitate Adorno, Negative Dialektik, 314.

107



V. Geschichtsphilosophie

Unverniinftige und Unverstindliche der Geschichte selbstverstidndlich wurde, weil
es nie anders war.*”"

Hegels Konzept der Geschichte wird von Karl Marx und Friedrich Engels mate-
rialistisch rekonstruiert, wobei sie sich an dessen dialektischem Modell orientieren.
In der Geschichtsphilosophie, die sie entwickeln, ist es jedoch nicht der Weltgeist,
der am Ende zu sich selbst findet, sondern es sind die 6konomischen Verhiltnisse,
die zu einer klassenlosen Gesellschaft fiihren sollen. Marx und Engels unterneh-
men eine Kritik und die Weiterfiihrung der Geschichtsphilosophie, deren Anliegen
weiterhin die ,,Versohnung mit der Welt* ist. Dabei wendet Marx das Leitmotiv
der Vernunft ins Praktische, das heiBt ins Okonomische.”” Marx und Engels defi-
nieren ihr Geschichtskonzept als Kontrast zur idealistischen Geschichtsphilosophie,
wie sie Kant oder Hegel gelehrt hatten.

Marx und Engels sind die ersten Philosophen, die nach den materiellen Voraus-
setzungen dafiir fragen, wie der Mensch iiberhaupt Geschichte ,,machen konne,
und diese Voraussetzungen bestehen in der Erndhrung, der Kleidung und der
Behausung. Fiir Marx und Engels ist die erste geschichtliche Tat ,.die Erzeugung
der Mittel zur Befriedigung dieser Bediirfnisse, die Produktion des materiellen
Lebens selbst.*" Produktion, Produktionsverhiltnisse, Produktivkrifte, Teilung der
Arbeit, Entfremdung: das sind die philosophisch-6konomischen Schliisselbegriffe
dieser Geschichtsphilosophie. Der Fortgang der Geschichte geschehe in gesell-
schaftlichen Widerspriichen, die vor allem durch die Teilung der Arbeit begriindet
seien. Dadurch gerieten nicht nur Produktivkrifte, gesellschaftliche Zustinde und
das menschliche Bewusstsein miteinander in Widerspruch, sondern mit ihr sei auch
der Widerspruch zwischen individuellen und gesellschaftlichen Interessen verbun-
den.”* Aber nicht nur das. Die Teilung der Arbeit bedinge die Entfremdung des
Menschen von der Arbeit und die Entstehung der Klassengegensitze. Fiir Marx
und Engels steht nicht mehr der Geist als Agens der Geschichte im Zentrum, son-
dern die Okonomie, von der selbst die groBten Reiche abhingig seien. Denn es sei
so0, dass der Handel ,.gleich dem antiken Schicksal iiber der Erde schwebt und mit
unsichtbarer Hand Gliick und Ungliick an die Menschen verteilt, Reiche stiftet und
Reiche zertriimmert, Volker entstehen und verschwinden macht.“” Der Produkti-
onsprozess iiberhaupt sei die Grundlage aller Geschichte, und Religion, Philoso-
phie und Moral seien aus ihr zu erklidren, die Revolution sei ihre treibende Kraft.
Gegen Hegel erkldren sie, ,,dall die Geschichte nicht damit endigt, sich ins
,SelbstbewuBtsein als Geist vom Geist’ aufzuldsen, sondern dal in ihr auf jeder
Stufe ein materielles Resultat, eine Summe von Produktionskriften [...] sich vor-
findet.“”® Die ganze Summe von Produktionskriiften, Kapitalien und sozialen Ver-

7 Adorno, Negative Dialektik, 335.

2 Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 105f.
> Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 28.

™ Vgl. Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 32f.
> Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 35.

6 Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 38.

108



V. Geschichtsphilosophie

kehrsformen sei Substanz und Wesen der Geschichte, was die bisherige Ge-
schichtsauffassung hichstens als Nebentatsache aufgefasst habe.”’

Im Kommunistischen Manifest (1848) formulieren Marx und Engels ihre
Gesellschafts- und Geschichtskritik noch schidrfer. Hier bringen sie ihre
Geschichtsphilosophie auf den Punkt: ,,.Die Geschichte aller bisherigen Geschichte
ist die Geschichte von Klassenkidmpfen.“’ In der bisherigen Geschichte, vom Al-
tertum iiber das Mittelalter bis in die Neuzeit, hitten sich jeweils bestimmte Klas-
sen gegeniibergestanden, und ein Klassenkampf ende dabei immer mit der revolu-
tiondren Umgestaltung der Gesellschaft. So sei auch aus der feudalen Gesellschaft
die moderne biirgerliche Gesellschaft hervorgegangen.” Das Biirgertum sei nur
deshalb zur Macht gekommen, weil in der vorangegangenen feudalen Gesellschaft
die Produktionsverhiltnisse nicht mehr den Produktivkriften entsprochen hitten.
Dies aber sei nun fiir die biirgerliche Gesellschaft ebenso der Fall. ,,Die Zentralisa-
tion der Produktionsmittel und die Vergesellschaftung der Arbeit erreichen einen
Punkt, wo sie unvertriglich werden mit ihrer kapitalistischen Hiille. Sie wird
gesprengt. Die Stunde des kapitalistischen Privateigentums schlégt. Die Expropri-
ateurs werden expropriiert.“* Die dkonomischen Bedingungen selbst sorgten fiir
den langfristigen Sieg des Proletariats im Klassenkampf. Die Grundlage des Kapi-
tals, das eine gesellschaftliche und keine personliche Macht darstelle, sei die Lohn-
arbeit. Diese werde in der kommunistischen Gesellschaft, die auf die biirgerliche
Gesellschaft folge, ebenso aufgehoben wie alle Klassengegensitze tiberhaupt. Das
bislang Willkiirliche der Okonomie werde durch den revolutiondren Kampf, der
zur klassenlosen Gesellschaft fiihre, gesteuert.81 Das ist Marx’ ,,List der Vernunft*.
Dariiber, wie die klassenlose Gesellschaft im einzelnen funktionieren kann oder
soll, schweigen sich Marx und Engels jedoch aus.

1.4. Der Historismus

Die Geschichtsphilosophie von Marx und Engels ist zugleich Hohe- und
Schlusspunkt eines Denkens, das das Heil des Menschen in sein Zentrum geriickt
hatte. Die jiidisch-christlichen Motive des Marxismus sind unverkennbar. Aber
wihrend noch bei Kant, Hegel, Comte sowie Marx und Engels der Glaube an den
Fortschritt der Menschheit ungebrochen vorherrscht, gerit dieser Glaube im Histo-
rismus in eine Krise. Gegeniiber jedem systematischen Entwurf einer wie auch
immer gearteten Geschichtsphilosophie herrscht im Historismus grofle Skepsis.
Diese Skepsis ist dadurch entstanden, dass man sich in Europa gegen Ende des 18.
und anfangs des 19. Jahrhunderts ,,der geschichtlich gewordenen Welt mehr und
mehr bewuft geworden war.*> Ranke driickt erstmals den Verzicht auf einen Sinn

7V gl. Marx/Engels, Deutsche Ideologie, 39.

78 Marx/Engels, Manifest, 462.

" Vgl. Marx/Engels, Manifest, 462f.

80 Marx, Das Kapital, 791.

81 Dieser revolutionire Kampf sei notwendig, da die Verelendung des Proletariats gezeigt habe, dass
die Vernunft sich nicht von selbst durchsetze. Vgl. Bohme, Anthropologie, 147.

82 Wittkau, Historismus, 12.

109



V. Geschichtsphilosophie

der Geschichte aus. Einen Zusammenhang zwischen Krise, Kontinuitdtsbruch und
historischem Interesse sieht vor allem Jacob Burckhardt.*> Man gewinne mit Hilfe
der empirischen Geschichtswissenschaft dariiber Klarheit, dass alle historischen,
religiosen oder kulturellen Erscheinungen geschichtlich geworden seien. Damit
aber wiirden absolute Geltungsanspriiche relativiert.** Kurz gesagt: Historismus ist
Relativismus. Absolute Werte und Normen, die noch der historische Materialismus
und der Positivismus geltend gemacht hatten, werden durch die Geschichtswissen-
schaft erschiittert.*

Der Historismus entstand im 19. Jahrhundert in einer Zeit, in der geschichtliche
Umwilzungen so schnell vonstatten gingen wie sonst vorher nicht in der Mensch-
heitsgeschichte. Durch die Franzosische Revolution, die Napoleonischen Kriege
und die Industrialisierung war die alte Ordnung fundamental erschiittert worden.
Alte politische, soziale und wirtschaftliche Strukturen waren zerbrochen und durch
neue ersetzt worden. Erst dieser umfassende Wandel der Lebenswelt hatte das
starke Interesse an der Vergangenheit erzeugt.™

Der Historismus problematisiert zwei besondere Paradigmen der Geschichts-
wissenschaft: den Zusammenhang und die Unendlichkeit. Der Historismus fragt,
wie die Geschichte iiberhaupt systematisierbar sei. Nach welchen Kriterien solle
bei einer historischen Untersuchung vorgegangen werden? Das Ideal der
Geschichtswissenschaft bestand damals in der Universal- oder Weltgeschichte und
war aus der Suche nach Zusammenhingen erfolgt. Worin aber die historischen
Einzelheiten zusammenhéngen, ist eine spekulative Frage. Bestehen sie von sich
aus oder konstruieren die Historiker sie erst? Was heif3t iiberhaupt Herstellen eines
Zusammenhangs?87 Woher weill man, was wie zusammenhingt, welche Strukturen
und Ereignisse anderen sozialen, historischen und weiteren Bedingungen zugrunde
liegen oder Folge davon sind? Was ist iiberhaupt eine Struktur und was ein Ereig-
nis? Wann beginnt ein Ereignis und wann hort es auf? Da es mehr als nur einen
Zusammenhang gibt, hingt es vom Historiker ab, welchen er betont. Weil die Kon-
struktion eines historischen Zusammenhangs nicht voraussetzungslos ist, nimmt
jeder Historiker nolens volens schon eine philosophische Position ein.*® Daher wei-
gert sich der Historismus ,,unter Berufung auf die historische Variabilitit und
Relativitit aller Begriffe und Normen, eine allgemein und zeitlos giiltige Systema-
tik in der wissenschaftlichen oder philosophischen Weltinterpretation anzuerken-
nen.“*” Lagen in den bisherigen Geschichtsphilosophien Versuche vor, die allge-
meine Natur, das Wesen des Menschen zu bestimmen, so bestreitet der Historismus
auch diese Moglichkeit. Er versucht vielmehr, die spekulative Geschichtsphiloso-
phie durch eine empirische Geschichtswissenschaft zu ersetzen. Die Vertreter des

83 Vgl. Wittkau, Historismus, 12.

84 Vgl. Wittkau, Historismus, 14.

85 Vgl. Wittkau, Historismus, 19.

86 Vgl. Wittkau, Historismus, 26.

87 Vgl. Schniidelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 12f.
88 Vgl. Schniidelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 14.
% Schniidelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 20f.

110



V. Geschichtsphilosophie

Historismus kamen zu der Einsicht, dass das Ganze der Geschichte schlechthin
nicht mehr darstellbar war. Die Moglichkeit, Zusammenhinge in der Geschichte zu
erkennen, war durch den weltpolitischen Verkehr im 19. Jahrhundert ins Uner-
messliche gewachsen. In seinen Weltgeschichtlichen Betrachtungen (1868) schreibt
Jacob Burckhardt: ,,Man mochte sich eine riesige Geisteslandkarte auf der Basis
einer unermeBlichen Ethnographie denken, welche Materielles und Geistiges
zusammen umfassen miiite und allen Rassen, Volkern, Sitten und Religionen im
Zusammenhang gerecht zu werden strebte.“”> Aber wenn das Wissen geradezu
unermesslich ist, kann es da nicht jeden Historiker hemmen, mit seiner Forschung
iiberhaupt anzufangen? Nach Ansicht des Historismus kann keine Geschichtsphilo-
sophie mehr behaupten, einen Weltplan verfolgen zu konnen. Der systematische
Topos der Geschichtsspekulation Hegels wird von Burckhardt in einen empirisch-
deskriptiven umgedeutet.”’ Alles habe eine geschichtliche Seite, und gerade die
Geschichte sei es, die keinen Anfang und kein Ende habe.”” Denn jedes geschichtli-
che Ereignis, das ein Historiker beschreiben wolle, habe eine Vorgeschichte. Wo
aber will man mit der Vorgeschichte beginnen? Jeder Anfang wire willkiirlich
gewdhlt. Gleiches gilt fiir das Ende: Wie lange wirkt ein geschichtliches Ereignis
nach? Burckhardt versucht, den Menschen freizumachen von der AusschlieBlich-
keit eines eigenen Standpunktes. Der Blick des Historikers diirfe nicht egoistisch
getriibt sein, und vor allem solle man nicht glauben, das Vergangene sei nur eine
Vorstufe zu uns selbst als den Entwickelteren.” Jede Zeit bekommt bei Burckhardt
das Recht auf ihre Eigenheit. Andererseits ist ihm bewusst, dass der Mensch von
den Bedingungen seiner eigenen Zeit geprigt ist, weshalb jedes historisch gezeich-
nete Bild immer schon geférbt ist. Und dennoch duBlert sich auch Burckhardt
geschichtsphilosophisch. Er sieht Anzeichen der Herrschaft des Okonomischen,
Anzeichen von Kulturverlust, Vermassung, Biirokratismus, Despotismus, kulturel-
ler Verflachung. Er sieht das alteuropédisch-humanistische Traditionsgut {iberhaupt
in Frage gestellt.”* Damit nimmt er Ideen Nietzsches vorweg.

1.5. Friedrich Nietzsche

War die Geschichtsphilosophie im Historismus insofern in eine Krise geraten,
als dieser einen Endzweck der Geschichte bezweifelte, so bricht dieser Zweifel bei
Friedrich Nietzsche endgiiltig durch. In seinem Werk Vom Nutzen und Nachteil der
Historie fiir das Leben (1874) vollzieht Nietzsche eine Abkehr vom Eigenwert des
Geschichtlichen iiberhaupt.”” Den Satz Hegels ,.Die Weltgeschichte ist nicht der
Boden des Gliicks,“96 kehrt er in den Satz um, Gliick sei es, ,,das Vergessenkdonnen
oder, gelehrter ausgedriickt, das Vermogen, wihrend seiner Dauer unhistorisch zu

% Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 8.

! vgl. Schnidelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel, 71.
°2 Vgl. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 7.

%3 Vgl. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, 12 u. 6.
°* Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 131f.

% Vgl. Angehrn, Geschichtsphilosophie, 133.

% Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 42.

111



V. Geschichtsphilosophie

empfinden.*”’ Fiir Nietzsche besitzt Geschichte weder einen Endzweck noch einen
Sinn. Fiir ihn gibt es kein Geschichtsziel, vielmehr bestehe dieses im Werden und
Vergehen selbst.”® Den historisch denkenden Menschen wirft er vor, sie glaubten,
,,daB der Sinn des Daseins im Verlaufe seines Prozesses immer mehr ans Licht
kommen werde.“” Der iiber der Geschichte stehende Mensch aber sehe in solch
einem Prozess nicht das Heil, sondern fiir ihn sei ,,die Welt in jedem einzelnen
Augenblick fertig und habe ,,ihr Ende erreicht.” Fiir einen solchen Menschen
seien Vergangenheit und Gegenwart ein und dasselbe, ,,ndmlich in aller Mannig-
faltigkeit typisch gleich.“'® Ein vollstindig historisch erkanntes Phinomen habe
dem Menschen im Grunde nichts mehr zu sagen. ,,.Die Geschichte als reine Wis-
senschaft gedacht und souveridn geworden, wire eine Art von Lebens-Abschluf3
und Abrechnung fiir die Menschheit.“'”" Nietzsches Geschichtsphilosophie ist kein
Versuch, ein Wesen oder einen Endzweck der Geschichte zu eruieren, sondern sein
Werk ist erfiillt von Postulaten, wie eine Geschichtsphilosophie aussehen solle. Die
Art und Weise aber, in der laut Nietzsche heute Geschichte betrieben wiirde, sei
unmoglich. Nietzsche kritisiert ,,die Forderung, dafs die Historie Wissenschaft sein
soll.“"* Geschichte sei kein Gegenstand der objektiven Welt.'” Im Grunde erfiille
der Historiker die Aufgabe eines Richters, wobei eine , fiirchterliche Spezies von
Historikern® herangewachsen sei, die naiv meinten, ,,da} gerade ihre Zeit in allen
Popularansichten recht habe, und daf} dieser Zeit geméf zu schreiben so viel heif3e,
als iiberhaupt gerecht zu sein; ein Glaube, in dem eine jede Religion lebt.“'** Diese
Art der Geschichtsbetrachtung sei vom Christentum inspiriert. Dessen Glaube an
das Jiingste Gericht sei die Wurzel aller bisherigen Geschichtsphilosophie. Doch an
solch einer Geschichtsbetrachtung nimmt Nietzsche Ansto8. ,,Eine Religion, die
von allen Stunden eines Menschenlebens die letzte fiir die wichtigste hilt, die einen
Schlufl des Erdenlebens iiberhaupt voraussagt und alle Lebenden verurteilt, im
fiinften Akt der Tragodie zu leben, regt gewil} die tiefsten und edelsten Kréfte auf,
aber sie ist feindlich gegen alles Neu-Anpflanzen, Kiithn-Versuchen, Frei-Begeh-
ren.“'” Hegels Geschichtsphilosophie einer Vollendung des Weltgeistes wirke
zerstorerisch, weil dadurch die eigene Zeit immer als gerechtfertigt erscheine. Eine
solche Geschichtsphilosophie fiihre ,,zum Gotzendienste des Tats#chlichen.“'” Nur
ein Zyniker rechtfertige den Gang der Geschichte. Im vorletzten Kapitel seines
Werks gielit Nietzsche seine Hdame iiber ein Menschentum aus, das sich selbst als
Zentrum der Weltgeschichte betrachtet. Dass die moderne Menschheit sich als

7 Nietzsche, Nutzen und N achteil, 6.

%8 Vgl. Schmied-Kowarzik, Geschichtsphilosophie und Theologie, 58.
% Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 11f.

100 Alle drei Zitate Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 12.

101 Niietzsche, Nutzen und Nachteil, 13.

102 Njetzsche, Nutzen und Nachteil, 27.

103 v gl. Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 34f.

104 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 45.

105 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 59f.

106 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 64.

112



V. Geschichtsphilosophie

,~Erben des Weltprozesses* ansehe, ist fiir ihn nur ein ,,schwellendes Hochge-
fiih1“.'”” Die Vorstellung und die Rede vom Weltprozess seien ,,die Vermessenheit
des kleinen Menschengewiirms*.'” Auch die Suche nach ewigen Gesetzen oder
einem Wesen in der Geschichte erscheinen ihm sinnlos. Die Frage nach Gesetzen
in der Geschichte weist er ab.'” Nur noch den Willen zur Macht erkennt er als eine
geschichtsbestimmende Kraft an.''® Nietzsche fiirchtet, dass gerade ein UbermaB
an Historie blind machen konne fiir die Geschichte. Damit ist klar, dass sein Werk
nicht nur eine Abweisung historischer GesetzmiBigkeiten, sondern auch eine
Absage an einen Sinnzusammenhang der Geschichte iiberhaupt darstellt. Dennoch
entwickelte Nietzsche spiter mit seiner Lehre von der ,.ewigen Wiederkehr des
Gleichen®* eine eigene Geschichtsphilosophie.

1.6. Deutsche Geschichtsphilosophie der Gegenwart

Obwohl spitestens mit Nietzsche eine materiale Geschichtsphilosophie positiv
zu betreiben unmoglich geworden ist, gab es auch im 20. Jahrhundert Versuche, sie
neu zu denken. Dazu zédhlen auf konservativer Seite das monumentale Werk
Oswald Spenglers Der Untergang des Abendlandes, sowie auf neomarxistischer
Seite die Philosophie der Frankfurter Schule, die im Hinblick auf die Ereignisse im
Faschismus fragte, warum die aufgeklidrte Menschheit in Barbarei versunken sei.

Oswald Spenglers Werk Der Untergang des Abendlandes (1918) gilt noch
immer als Klassiker der Geschichtsphilosophie, auch wenn nur wenige dieses
umfangreiche Werk gelesen haben. Zwar lehrt er, dass die Geschichte weder Sinn
noch Ziel habe, aber dennoch ist sein Werk ein eindeutig geschichtsphilosophi-
sches, da er es mit den Worten einleitet: ,,In diesem Buch wird zum erstenmal der
Versuch gewagt, Geschichte vorauszubestimmen. Es handelt sich darum, das
Schicksal einer Kultur, und zwar der einzigen, die heute auf diesem Planeten in
Vollendung begriffen ist, der westeuropdisch-amerikanischen, in den noch nicht
abgelaufenen Stadien zu verfolgen.“''' Spengler legt eine vergleichende Analyse
der groBen Menschheitskulturen vor, in deren Lebenslidufen sich Weltgeschichte
angeblich vollziehe. Jede Hochkultur ist fiir Spengler ein in sich geschlossener
Organismus, dessen Entwicklung analog zu der des Menschen mit seinen Lebens-
phasen verlaufe.

,Jede Kultur steht in einer tiefsymbolischen und beinahe mystischen Beziehung zum
Ausgedehnten, zum Raume, in dem, durch den sie sich verwirklichen will. Ist das
Ziel erreicht und die Idee, die ganze Fiille innerer Moglichkeiten vollendet und nach
aullen hin verwirklicht, so erstarrt die Kultur plotzlich, sie stirbt ab, ihr Blut gerinnt,
ihre Krifte brechen — sie wird zur Zivilisation [...] Dies ist der Sinn aller Unter-
gdnge in der Geschichte — der inneren wie dufleren Vollendung, des Fertigseins, das
jeder lebendigen Kultur bevorsteht [...] Jede Kultur durchlduft die Altersstufen des

197 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 67.

108 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 74.

19 v g, Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 75.
10y gl. Sauter, Eschatologie, 109.

""" Spengler, Untergang des Abendlandes, 3.

113



V. Geschichtsphilosophie

einzelnen Menschen. Jede hat ihre Kindheit, ihre Jugend, ihre Minnlichkeit und ihr
Greisentum. '

Spengler ist der Ansicht, dass die abendléndische Kultur zu seiner Zeit am Ende
ihrer Geschichte angelangt sei, was aber nicht dassalbe bedeutet wie die postmo-
derne Rede vom ,,Ende der Geschichte®. Spengler beschreibt, um seinen Befund zu
untermauern, acht Hochkulturen, widmet sich aber der antiken und der abendlindi-
schen besonders intensiv. Hierbei verwendet er Nietzsches Aufteilung von apollini-
schem und dionysischem Geist, das heifit er schreibt der antiken Kultur einen apol-
linischen, ahistorischen, der abendldndischen aber einen dionysischen (faustischen)
historisierenden Geist zu, welcher rastlos auf aktive Weltverdnderung gerichtet sei.
Doch die Kraft dazu sei langsam erlahmt, deshalb ereile auch das Abendland eben
jenes Schicksal des Untergangs, das nicht abzuwenden sei. Mit Nietzsche, der sein
Gewihrsmann ist, verkiindet Spengler dariiber hinaus, dass der Mensch das
Schicksal wollen und lieben solle, da es ohnehin unausweichlich sei.'”®> Wiederholt
zieht Spengler Sitten und Gebréuche, Kiinste und Wissenschaften, Philosophien
und Religionen, Wirtschafts- und Finanzverhiltnisse zur Unterfiitterung seiner
Thesen heran. Verantwortlich fiir den bevorstehenden Untergang des Abendlandes
seien Spengler zufolge Demokratie, Geld, Presse und Technik. ,,Die Demokratie
hat das Buch aus dem Geistesleben der Volksmassen vollstindig durch die Zeitung
verdringt. Die Biicherwelt mit ihrem Reichtum an Gesichtspunkten, die das Den-
ken zur Auswahl und Kritik nétigte, ist nur noch fiir enge Kreise ein wirklicher
Besitz.“'"* Die Presse sei die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, sie be-
einflusse die Massen als Objekte der Parteipolitik.

,.Binst durfte man nicht wagen, frei zu denken; jetzt darf man es, aber man kann es
nicht mehr. Man will nur noch denken, was man wollen soll, und eben das empfin-
det man als seine Freiheit. Und die andere Seite dieser spéten Freiheit: es ist jedem
erlaubt zu sagen, was er will; aber es steht der Presse frei, davon Kenntnis zu neh-
men oder nicht. Sie kann jede ,Wahrheit’ zum Tode verurteilen, indem sie ihre
Vermittlung an die Welt nicht tibernimmt, eine furchtbare Zensur des Schweigens,
die um so allméchtiger ist, als die Sklavenmasse der Zeitungsleser ihr Vorhanden-
sein gar nicht bemerkt.“'"

Die Parteiendemokratie sei darauf aus, die Massen zur Horigkeit zu erziehen.
Gegen Zenon und Marx sagt Spengler, die Wirklichkeit lasse sich nicht verbessern,
sondern in ihr werde ein Machtwille nur durch einen anderen ersetzt.''® Der Unter-
gang des Abendlandes verdanke sich dariiber hinaus der Technik, die den Men-
schen versklave. Es sei die Wirtschaftswelt der Maschinenindustrie, die den Unter-
nehmer wie den Arbeiter zum Gehorsam zwinge. Nicht der Mensch sei der Souve-
ridn, sondern die Maschine. Die Privatwirtschaft setze Krifte und Leistungen an die

12 Spengler, Untergang des Abendlandes, 143f.

'3 v gl. Spengler, Untergang des Abendlandes, 153.
"4 Spengler, Untergang des Abendlandes, 1139.

!5 Spengler, Untergang des Abendlandes, 1141.

16 v g]. Spengler, Untergang des Abendlandes, 1142f.

114



V. Geschichtsphilosophie

Stelle von Personen und Sachen. Thr werde keine Gesetzgebung mehr im Wege
stehen, und die Demokratie und die Parteien wiirden ihr Werkzeug sein.'"’

Thomas Zwenger hat Spengler vorgeworfen, nur ein Geschichtsdeuter zu sein.
Der grundsitzliche Fehler, der Spengler unterlaufe, bestehe in der Analogisierung
von Natur und Geschichte. Mit dieser Analogie aber schiee Spengler iiber sein
Ziel hinaus. ,,Fine nach der Analogie des Organismus beschriebene historische
Erscheinung ist deshalb noch kein Organismus!“''® Wihrend ein Naturforscher
namlich keine Individuen untersuche, sondern Exemplare, sei die Geschichte ein-
malig, eben individuell.'”

Zu den bedenkenswertesten geschichtsphilosophischen Texten des 20. Jahrhun-
derts gehort Uber den Begriff der Geschichte, eine Schrift von Walter Benjamin,
einem der dlteren Vertreter der Frankfurter Schule. Der Text entstand 1939/40,
wurde aber erst 1942 nach Benjamins Tod verdffentlicht. Es handelt sich um eine
mystische Geschichtsphilosophie, die sich mit der Geschichte angesichts von Stali-
nismus und Nationalsozialismus auseinandersetzt. Benjamin sieht sich in zwei Tra-
ditionen beheimatet: dem Marxismus und dem Judentum, und in beiden Traditio-
nen betont er das geschichtsphilosophische Moment der Erlésung.

Im Zentrum seiner Thesen steht der ,,Engel der Geschichte®, der keine Rettung
zu bringen vermag. Benjamins Thesen sind Meditationen voller Pessimismus und
Sehnsucht. Er betrachtet Geschichte als ohnmichtig, eine Geschichte, die er ver-
steht als eine durch einen Sturm befeuerte stete Austreibung aus dem Paradies.
Bildlich verkorpert diesen Engel der Angelus Novus von Paul Klee. Der Engel der
Geschichte ,hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von
Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unablas-
sig Triimmer auf Triimmer héuft und sie ihm vor die Fiile schleudert. Er mochte
wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfiigen. '’
Nach talmudischer Tradition sind Engel geschaffen, den Lobpreis Gottes zu singen,
aber Benjamins Engel der Geschichte ist in den Strom mit hineingerissen, ein
Melancholiker, der selbst aus dem Paradies vertrieben ist und der der Zukunft den
Riicken zuwendet.'*! Benjamin ist der Ansicht, dass nur zwei Kréfte heilsam in den
Geschichtsprozess eingreifen konnten, ndmlich der historische Materialismus und
die jiidische Tradition, und zwar im gemeinsamen Zusammenwirken. Benjamin
votiert dafiir, nichts, was sich je ereignet hatte, verloren zu geben, Vergangenes
nicht einfach zu vergessen, sondern es zu vergegenwirtigen und zu begreifen, dass
der Mensch von ihr zehre. Die Vergangenheit fordere vom Menschen eine messia-
nische Kraft. Jedem Geschlecht sei ,.eine schwache messianische Kraft mitgege-
ben, an welche die Vergangenheit Anspruch hat.“'** Den proletarischen Klassen-

"7 vgl. Spengler, Untergang des Abendlandes, 1190-1193.
'8 Zwenger, Spenglers Geschichtsphilosophie, 689.

"9 v gl. Zwenger, Spenglers Geschichtsphilosophie, 691.
120 Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 669.

121 v gl. Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 670.
122 Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 666.

115



V. Geschichtsphilosophie

kampf interpretiert Benjamin als Unterbrechung des geschichtlichen Kontinuums,
die klassenlose Gesellschaft als das s#@kularisierte Reich Gottes. Anders als Hegel
will Benjamin bei der Geschichtsschreibung nicht die individuellen Genies beto-
nen, sondern die namenlose Fron der Siegergeschichte. Aber auch anders als Marx
bezieht Benjamin die Auferstehung der Natur in die mystische Tradition mit ein.
Die Geschichte soll ein Ort sein, der von Jetztzeit erfiillt sei. Das messianische
Versprechen der Erlosung von der Geschichte sei kein Schielen auf eine vage
Zukunft, sondern die Freilegung des paradiesischen Ursprungs. Die Zukunft werde
zur Pforte, durch die der Messias trete.'?

Was Benjamins Geschichtsphilosophie von allen bisherigen heraushebt, ist die
ausgesprochene Solidaritit mit den Toten. Benjamin stellt sich gegen den Histo-
rismus, weil es nicht darum gehe zu rekonstruieren, ,,wie es denn eigentlich gewe-
sen sei*, sondern die Gefahr zu erkennen, dass die Geschichtsschreibung sich zum
Werkzeug der Herrschenden macht. Und vor dieser Geschichtsschreibung seien
nicht einmal die Toten sicher.'* Benjamin riickt die Ohnmacht des Einzelnen vor
dem unerschiitterlichen Gang der Siegergeschichte ins Zentrum seiner Uberlegun-
gen. Seinem Pessimismus, der in der Metapher des Engels zum Ausdruck kommt,
der nicht helfend in die Geschichte eingreifen kann, kommt aus eschatologischer
Ferne ein Messias entgegen, der Revolutionir zugleich sein muss. Geschichts-
philosophie verwandelt sich bei Benjamin in Eschatologie zuriick.

Zwischen der Philosophie Nietzsches und der von Adorno und Horkheimer, den
beiden zentralen Gestalten der Frankfurter Schule, liegt die Erfahrung zweier
Weltkriege, die das Vertrauen in den Fortschritt erschiitterte. Alle denkbaren Ziele
einer Menschheitsgeschichte, die sich bis dahin angeboten hatten, hatten an allge-
meingiiltiger Verbindlichkeit verloren. Ein weiterer Grund fiir den Niedergang des
Fortschrittsglaubens war die wachsende Macht der Institutionen, des ,,anonymen
Apparats®. Der einzelne Mensch fiihlte sich immer mehr kollektiv-gesellschaftli-
chen Zwiéngen ausgeliefert wie einst der Primitive den Naturgewalten gegeniiber.
Der Schwung, die gesellschaftlichen Verhiltnisse dndern zu wollen, schien ge-
samtgesellschaftlich erlahmt.'”

In dieser Situation erscheint ein neues geschichtsphilosophisches Werk, das die
Dialektik Hegels, den historischen Materialismus Marx’ und Engels sowie den
Pessimismus Nietzsches zu einer Synthese weiterfiihrt, ndmlich die Dialektik der
Aufkldrung (1947) von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno. Ein Sinn der
Geschichte, so scheint es zunichst, ist in diesem Werk nicht auszumachen, ganz im
Gegenteil. In diesem Werk versuchen Horkheimer und Adorno, der Geschichte die
Erkenntnis abzuringen, ,,warum die Menschheit, anstatt in einen wahrhaft mensch-

123 Vgl. Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 676. Vgl. dazu auch Josef Wohlmuth, Im Ge-
heimnis einander nahe, 192-202.

124 Vv gl. Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 667.

125 Vgl. Schwonke, Vom Staatsroman, 130.

116



V. Geschichtsphilosophie

lichen Zustand einzutreten, in eine neue Art von Barbarei versank.“'*® Nach der
Katastrophe des Zweiten Weltkriegs kann es fiir die beiden jiidischen Philosophen
als Geschichtsphilosophie nur noch ein ,,Gegenmodell zum Fortschrittsoptimis-
mus® (Angehrn) geben. Sie versuchen, das Zentrum der marxistischen Philosophie,
die okonomische Basis, zu iiberwinden und zu einem Prinzip, einem ,,Urgestein*
der Geschichte vorzudringen. Dieses Prinzip oder ,,Urgestein® ist fiir sie mit der
Bildung des Subjekts in der Geschichte der Menschheit unabdingbar verbunden.
Diese Geschichte vollziehe sich als immer weitergehende Beherrschung der Natur.
,,Was die Menschen von der Natur lernen wollen, ist, sie anzuwenden, um sie und
die Menschen vollends zu beherrschen. Nichts anderes gilt.“127 Das heif3t, schon in
der Friihzeit der Menschen, zur Zeit der Herrschaft des Mythos, habe der Mensch
die Natur sich untertan machen wollen. Denn der ,,Mythos wollte berichten, nen-
nen, den Ursprung sagen: damit aber darstellen, festhalten, erkldren.«'*® Schon
dies, namlich darstellen, festhalten und erklidren zu wollen, sei eine Form von Herr-
schaft. Sich in der Welt zu orientieren, sei nur moglich, wenn die Natur durch
Zihlen, Messen, Ordnen, Kartographieren und dergleichen unterworfen werde. Das
aber sei auch das Programm der Aufkldrung, das folgendermallen gefasst wird:
,eit jeher hat die Aufkldrung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens
das Ziel verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren ein-
zusetzen. Aber die vollends aufgeklirte Erde strahlt im Zeichen triumphalen
Unheils.“'* Dass die Aufklirung, die sich ja auch die Ziele von Freiheit, Gleich-
heit, Briiderlichkeit, von Gliick und Gerechtigkeit, gesetzt hatte, zum Unheil des
Faschismus fithren konnte, schreiben Horkheimer und Adorno dem Willen des
Menschen zur totalen Herrschaft {iber die Natur zu, die bereits im mythischen Zeit-
alter begonnen habe. Daher sei schon der Mythos Aufkldrung, die ihrerseits in
Mythologie umschlage."® Dieser Wille zur totalen Herrschaft kulminiere in der
totalitdren Aufkldrung. Die Aufkldarung sei deshalb totalitir, weil sie alles, was sei,
unter ihren Erkldrungszwang subsummieren wolle. Die Wissenschaft sei
beschriankt auf das blofl Positive, aber die Existentialien des Menschen wiirden
dabei nicht erfasst. Die Vernunft werde allein zur Vernunft des Subjekts, sich dem
Vorfindlichen unterzuordnen, sowie sich zum Hilfsmittel von Wissenschaft und
Wirtschaftsapparatur zu degradieren. Auf der einen Seite diene die Vernunft dazu,
sich der Herrschaft anzuschmiegen, sich im Uberlebenskampf zu behaupten, auf
der anderen Seite dazu, die Natur drinnen (Subjekt) wie draufen (Objekt) zu
beherrschen, ja diese Beherrschung zum Lebenszweck zu erheben.'>' Dabei sei die
Selbsterhaltung identisch mit der Emanzipation des Subjekts von der Natur.

126 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklédrung, 1.

127 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklédrung, 8.

128 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkldrung, 11.

129 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklédrung, 7.

130 v gl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklirung, 5.

B! n seinem Werk Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (Eclipse of Reason) unterscheidet Hork-
heimer zwischen objektiver Vernunft (Ideen von Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit) und subjektiver
Vernunft (Prinzip der Selbsterhaltung).

117



V. Geschichtsphilosophie

,,Furchtbares hat die Menschheit sich antun miissen, bis das Selbst, der identische,
zweckgerichtete, méannliche Charakter des Menschen geschaffen war, und etwas
davon wird noch in jeder Kindheit wiederholt.“'** Die nationalsozialistischen Ver-
brechen seien nur moglich gewesen, weil die Subjektbildung in der absoluten Herr-
schaft einer rein subjektiven Vernunft triumphiert habe. Der Fortschritt, der mit der
Aufkliarung und der Idee des Gliicks verbunden gewesen sei, erweise sich nur als
,,Oberflichenphidnomen* (Geyer) der Geschichte. Denn die vom Fortschritt
begleitete Zivilisation sei nur durch Gehorsam und Arbeit entstanden.'® Das
Gliicksversprechen sei nicht eingeldst worden. Die moderne Gesellschaft bilde den
Kulminationspunkt aufgeklirten Herrschaftswissens. Macht und Herrschaft wiirden
zum Prinzip der Beziehungen, zum Movens der Geschichte. Aber nicht nur das,
sondern es sei den Menschen auch unmdéglich, aus diesem ,,Bann‘ herauszutreten,
weil ihr Bewusstsein an das, was sei, gefesselt werde. Aus dieser geschichtlichen
Situation, die geprigt sei von der Vernichtung des autonomen Subjekts, sei eigent-
lich kein Ausbrechen méglich, denn ,.es gibt kein richtiges Leben im falschen.*'**
Gedacht wird eher an einen ,,Sprung aus der Naturgeschichte in einen Zustand, wo
der Umgang mit der Natur seine repressiven Ziige verloren hitte,“'>> womit Benja-
mins eschatologischer Messianismus anklingt. Trotz der Ablehnung der Ge-
schichtsphilosophien von Hegel sowie Marx und Engels verbleiben Adorno und
Horkheimer selbst in einer eigenen Geschichtsphilosophie, da sie fiir ein Ziel des
Geschichtsprozesses votieren, das darin liegt, den blinden Naturzusammenhang
aufzulosen und den Menschen mit der Natur zu verschnen.

Jiingst hat uns Thomas Zwenger in seinem Werk Geschichtsphilosophie. Eine
kritische Grundlegung (2008) fiir ungeldste Probleme mit der Geschichtsphiloso-
phie sensibilisiert. Zwenger spricht von zwei Formen von Geschichtsphilosophie
und unterscheidet zwischen einer materialen und einer formalen Geschichtsphilo-
sophie. Die materiale Geschichtsphilosophie sehe in der menschlichen Lebenswelt
einen universalen Sinnzusammenhang und glaube, diesen aus einem historischen
Prinzip ableiten zu koénnen. Daher gehe sie von der Idee aus, der Mensch konne
Einblick nehmen in Wesen, Ursprung, Verlauf und Ziel des Geschichtsprozesses.
So gilten etwa ,,Fortschritt* oder ,,Entwicklung* als solche historischen Prinzipien.
Kants Idee vom ewigen Frieden, Hegels Vollendung des Weltgeistes in Freiheit
oder Marx’ und Engels klassenlose Gesellschaft seien Ziele einer materialen
Geschichtsphilosophie. Die formale Geschichtsphilosophie dagegen schitze die
Geschichte anders ein und frage nach der Art des Wissens, das wir von Geschichte
haben konnen. Sie mache keine metaphysischen Behauptungen iiber die
Geschichte, sondern frage nach den Voraussetzungen, Geltungsanspriichen, Be-

132 Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkldrung, 33.

133 Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklirung, 33.
134 Adorno, Minima Moralia, Nr. 18, S. 42.

135 Habermaier, Adorno, 180.

118



V. Geschichtsphilosophie

griindungen und subjektiven Bedingungen historischen Wissens.'*® Sie interessiere
sich fiir die Art und Weise der Suche nach Quellen und Geschichtsentwiirfen.
Zwenger legt dar, dass die Geschichte ein Objektivitits- und ein Subjektivitits-
problem habe. Das Objektivitdtsproblem bestehe darin, dass es in der Geschichte
um einzelne Dinge, aber nicht um Exemplare gehe. Die Geschichte lasse sich nicht
allein auf Tatsachenbehauptungen reduzieren. Komplexe Tatsachen wie: ,,Vor 200
Millionen Jahren lebten Dinosaurier* seien nicht einfach objektiv, weil sie nicht in
einem Experiment bestitigt werden konnten, sondern nur durch logische Riickfiih-
rung auf Theorien objektiviert werden."”” Oder ein Satz wie ,,Herr Sanchez ist mein
Spanischlehrer* sei nicht einfach eine objektive Tatsache, weil dieser Satz von der
Glaubwiirdigkeit von Zeugen abhéngig sei. ,,Genau dieses Geltungsverhiltnis trifft
allgemein auf das in Geschichten Erzihlte zu.“"*® Die historischen Tatsachen nennt
Zwenger daher ,JFakten“. Da aber als Vergangenes ein Faktum der sinnlichen
Wahrnehmung verborgen sei, miisse der Historiker die Fakten erst ,,finden®. Selbst
die Geburt eines Menschen an einem bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit
konne man nicht als objektiv annehmen, weil sie in ihrer Tatséchlichkeit nicht wie-
derholbar sei. Dass es sich wirklich ereignet habe, konne nicht objektiv tiberpriift
werden. Zwenger macht nun ein Gedankenexperiment: Stellen wir uns vor, in ein-
hundert Jahren wiirde ein Urenkel eines gerade Geborenen eine Familienchronik
schreiben, aber er verfiige lediglich iiber die Tonbandaufzeichnung eines ldngst
verstorbenen Freundes, der erzihlt, dass der Geburtstag irgendwann in die
Faschingszeit gefallen sei, und die Geburtsstadt irgendeine Universitétsstadt in den
USA gewesen sei, vielleicht Cambridge. Es konne aber auch das englische Cam-
bridge gewesen sein, oder vielleicht sei es auch Oxford gewesen. ,,Wie sieht es
jetzt mit der ,Objektivitit’ der vermeintlichen ,Tatsachenaussage’ aus?*'* Das
bedeute, dass der Gegenstand der geschichtlichen Erzdhlung kein Objekt im {ibli-
chen Sinne sei, und die Faktenerkenntnis in der Geschichte eher dem Urteil eines
Richters in einem Verfahren #hnele.'”® In diesem Zusammenhang habe die
Geschichte auch ein Subjektivitdtsproblem. Zwenger macht dieses Problem an dem
fest, was wir ein ,,Ereignis* nennen und stellt die Frage, was ein Ereignis {iberhaupt
sei. Die Antwort laute: Es handele sich um etwas, das jemand gesehen, gehort oder
,verspiirt“ habe.""' Ein solcher Ereignisbegriff sei aber unbestimmt, weil jedes
Ereignis in viele kleine Einzelereignisse zerlegt werden konne. Zwenger nimmt
hier als Beispiel eine Wagner-Oper, die er als Ereignis ins Spiel bringt. Das Prob-
lem bestehe darin, dass es sich zwar um ein und dasselbe Ereignis handele, dass
aber verschiedene Menschen iiber dieses Ereignis Verschiedenes berichten konnen.
Es bestehe auch die Moglichkeit, dass man sich selbst an bestimmte Einzelereig-

136 v gl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 19-25.

37 v gl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 44-47.

138 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 47.

13 Zwenger, Geschichtsphilosophie, 48.

140 v g]. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 49.

41 vgl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 49f. mit Verweis auf W. Cramer, Die Monade. Eine
Untersuchung iiber den Ursprung, Frankfurt a.M. 1954, 50ff.

119



V. Geschichtsphilosophie

nisse falsch erinnere. Die Geschichte habe zwar ein wirkliches Substrat, das sogar
durch Dokumente (Fotos, Programmbheft, Eintrittskarte) objektiviert werden konne,
aber der Zusammenhang selbst sei der eines subjektiven geistigen Aktes. Das Sub-
jekt allein sei der Autor der Geschichte ,,Opernabend”. Ein Historiker miisse nun
,Kriterien dafiir entwickeln, wie die subjektiven Erinnerungen der verfligbaren
Zeugen nach Gesichtspunkten aussortiert werden konnen. Dabei spielen die unter-
schiedlichsten Erwigungen eine Rolle.“'** Eine weitere Schwierigkeit bestehe
darin, dass der Opernabend eine ,,Sinneinheit* sei, so dass man die Frage stellen
miisse, wann er angefangen und wann er aufgehort habe. Beginne der Opernabend
mit dem Binden der Krawatte oder erst mit dem Betreten der Oper selbst? Hort die
Oper mit dem Schlussakkord auf oder erst bei der Flasche Wein, die man mit der
Freundin in einem Lokal im Anschluss an die Oper trinke? Geschichte bestehe
nicht aus Begriffen, sondern aus Erinnerungen und Erlebnissen. Ein Ereignis sei
also nichts Objektives, sondern eine individuelle Sinneinheit. Der Geschichte fehle
die Objektivitiit, weil ihr Seinsmodus der des Erzihltwerdens sei.'*

1.7. Amerikanische Geschichtsphilosophie der Gegenwart

Die Vereinigten Staaten von Amerika haben eigentlich keine grofe Tradition
von Geschichtsphilosophen hervorgebracht, wohl weil ihre Steckenpferde in der
Hauptsache Pragmatismus und Analytische Philosophie sind. Daher war das Werk
von Hayden White, das eine neue Sicht auf die Geschichtsphilosophie vermittelte,
fiir die Fachwelt eine Uberraschung. Auch das Buch von Francis Fukuyama mit
seiner These vom ,,Ende der Geschichte* machte Furore. Dagegen legte Frederic
Jameson zwar keine Geschichtsphilosophie im eigentlichen Sinne vor, aber in sei-
nem Beitrag analysierte er die Science Fiction als eine Form von Geschichtsphilo-
sophie, weshalb ich auch auf ihn niher eingehen mochte.

Eines der Ziele des amerikanischen Historikers Hayden White ist es, die in der
Geschichtswissenschaft und der Geschichtsphilosophie auftretenden poetischen
Elemente aufzudecken, wie er es in seinem Werk Metahistory (1973) unternom-
men hat. White unterzieht Geschichtsschreibung und Geschichtsphilosophie im
Europa des 19. Jahrhunderts einer grundlegenden Untersuchung. Hierbei bringt er
die tropologischen Formen als Grundformen der historischen Erkenntnis ins Spiel:
Metapher, Synekdoche, Metonymie und Ironie. White ist davon iiberzeugt, dass
erst die Darstellung dieser verschiedenen tropologischen Formen ein wirkliches
Verstindnis der Meister der Geschichtswissenschaft sowie ihrer Fragestellungen
erlaube.'** Die groBen Geschichtsphilosophen jener Zeit (Hegel, Marx, Nietzsche,
Croce) unterschieden sich von den eigentlichen Historikern (Michelet, Ranke,
Tocqueville, Burckhardt) ,lediglich in der Blickfiihrung, nicht im Gehalt.* White
behauptet: ,.Es gibt keine ,Geschichtsschreibung im eigentlichen Sinne’, die nicht

142 7wenger, Geschichtsphilosophie, 52.
143 Vv gl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 52f.
144 Vgl. White, Metahistory, 12.

120



V. Geschichtsphilosophie

gleichzeitig ,Geschichtsphilosophie’ ist.“'*’ Bei jeder Reflexion der Geschichte
seien wir zu einer Wahl zwischen verschiedenen Interpretationsstrategien gezwun-
gen. Es gebe keinen Grund, eine bestimmte Perspektive einer anderen vorzuziehen.
Wihrend der eine den ,,Geist™ eines vergangen Zeitalters beschwore, erblicke der
andere seine Aufgabe darin, dessen ,,Prinzipien* und ,,Gesetze* aufzudecken. Die
einen sidhen Geschichtsschreibung als Aufgabe zum Verstindnis der Gegenwart,
die anderen dagegen versuchten gerade das zu vermeiden, weil sie wissen wollten,
in welchem Grade die Vergangenheit von der Gegenwart abweiche.'*® Ein Histori-
ker stelle Fragen wie: ,,”Was geschah als néchstes?’, ,Wie geschah das?’, ,Warum
ereigneten sich die Dinge so und nicht anders?’ oder ,Wie ging die Sache am
SchluB aus?’*'*” Aber Fragen wie ,,Worauf lduft das alles hinaus?*‘ oder ,,Was soll
das Ganze?* seien Fragen anderen Typs, weil diese der Struktur des Ereigniskom-
plexes als ganzer gilten. Geschichte konne als ein bestimmter Typ erzihlt werden:
als Romanze, Tragddie, Komdédie oder Satire. Wihrend die Romanze ein Drama
des Triumphs von Gut iiber Bose sei, so die Satire ein Drama der Trennung, Satire
als Einsicht, dass der Mensch eher ein Gefangener denn der Meister der Welt sei.
Wihrend es in der Komddie zur Versohnung komme, gebe es in der Tragodie einen
Zustand der Gespaltenheit, der schrecklicher sei als das, was den Beginn des Dra-
mas angestiftet habe.'*® Geschichtsschreibung und Wissenschaft unterschieden sich
deshalb, weil sich die Historiker iiber die Gesetze gesellschaftlicher Verursachun-
gen ebenso uneins seien wie in der Frage der Form einer wissenschaftlichen Erkla-
rung. Historische Erkldrungen gingen von unterschiedlichen metahistorischen Vor-
aussetzungen iiber das historische Feld aus. White schldgt deshalb vier Formen
historischer Erklarungen vor: formativistisch, organizistisch, mechanistisch und
kontextualistisch. Unter formativistisch versteht White die ,,Bestimmung der
unverwechselbaren Gegenstiinde, welche im historischen Feld vorkommen. Der
Vertreter dieses Konzepts wird daher eine Erkldrung dann fiir vollstindig halten,
wenn eine bestimmte Menge von Gegenstinden nach Gattung, Art, zugehdrigen
besonderen Eigenschaften und Bezeichnungen genau bestimmt worden ist.“'*’ Die
Organizisten setzten auf Vereinfachung: Einzeldinge wiirden als Momente eines
synthetischen Geschehens geschildert, individuelle Phinomene als Momente von
Prozessen begriffen, die sich in Einheiten aufgliedern, die groBer seien als die
Summe ihrer Teile. Mechanistische Annahmen optierten eher fiir eine reduktive
denn eine synthetische Anschauungsweise. Man glaube an auBergeschichtliche
,» L riebkrifte”, Kausalgesetze und versuche, bestimmte ,,Gesetze aufzudecken."
Weil die Historiographie keine exakte Wissenschaft sei, scheine in jeder histori-
schen Darstellung eine ideologische Komponente zu stecken. Diese wiederum sei
Ausdruck eines ethischen Elementes in den Annahmen des Historikers. White for-

195 Beide Zitate White, Metahistory, 12.
146 Vgl. White, Metahistory, 17f.

147 White, Metahistory, 21.

148 Vgl White, Metahistory, 21-23.

149 White, Metahistory, 29.

150 v gl. White, Metahistory, 30-33.

121



V. Geschichtsphilosophie

muliert vier ideologische Grundpositionen: Anarchismus, Konservativismus, Radi-
kalismus und Liberalismus."' Nach White besteht Geschichtsschreibung demnach
aus drei Elementen: einem bestimmten poetischen Typ (zum Beispiel Tragddie),
einer bestimmten historischen Form (zum Beispiel organizistisch) und einer
bestimmten politischen Ideologie (zum Beispiel Radikalismus). Nach seinem Ver-
standnis ,,gibt es keine auflerideologischen Instanzen fiir eine objektive Entschei-
dung zwischen den widerstreitenden Anschauungen von der Geschichte und der
historischen Erkenntnis, auf die sich die verschiedenen Ideologien berufen.“"** Thm
zufolge beruht der historiographische Stil auf einer ,,Kombination der narrativen
Strukturierung, der formalen Argumentation oder Schlulfolgerung und der ideolo-
gischen Implikation.“"® Die Historiographie des 19. Jahrhunderts sei besonders
selbstreflexiv gewesen, die Historiker hitten geglaubt, sie konnten ein Bild von der
Geschichte entwerfen, das so objektiv sei wie die Naturwissenschaften, doch es sei
ihnen nur gelungen, ,,s0 viele verschiedene Arten von ,Realismus’ zu entwickeln,
wie es Weisen der Weltdeutung im figurativen Denken gab.*'** Die Tatsache, dass
es mehrere Arten der Gattung ,,Geschichtsschreibung® gebe, bedeute, dass ein
metahistorisches Bewusstsein vorhanden sei.” Uber dieselben Gegebenheiten
hitten die Historiker des 19. Jahrhunderts deshalb unterschiedliche Schlussfolge-
rungen gezogen. Es sei daher unzulissig, in den Geschichtsauffassungen Michelets
oder Rankes widerlegte oder iiberwundene Konzeptionen zu erblicken. Aus alle-
dem zieht White letztlich den Schluss: ,,.Der alte Kant war im Recht: Wir sind frei,
die ,Geschichte’ so zu verstehen, wie es uns gefillt, so wie wir frei sind, mit ihr zu
tun, was wir wollen.*'>

White erfuhr fiir seine Analyse vielfache Kritik. So wurde eingewendet, die
Historiker produzierten nicht einfach Fiktionen, da sie an ein vorliegendes Quel-
lenmaterial gebunden seien. Das Interpretieren von Quellen sei etwas anderes als
das Erfinden von Geschichten. Es gebe sozusagen ein Vetorecht der Quelle, wie
Reinhart Koselleck es formuliert hat. ,,Denn die Quellenkontrolle schlief3t aus, was
nicht gesagt werden darf. Nicht aber schreibt sie vor, was gesagt werden kann.“"’
Geschichte ist abhédngig von unserem Verstiandnis der Vergangenheit. Obwohl man
sagen kann, dass der Historiker seine Geschichte ,.erfindet®, ist er umgekehrt den-
noch nicht frei darin, zu sagen, was er will.

In jingerer Zeit hat der amerikanische Historiker Francis Fukuyama mit seinem
Werk Das Ende der Geschichte (1992) Aufsehen erregt. Fukuyama ist der Uber-
zeugung, dass sich in den letzten Jahren ein allgemeiner Konsens iiber die Legiti-

5! Vgl. White, Metahistory, 38f. Diese Grundpositionen entnimmt White nach eigenen Angaben aus
Karl Mannheims Werk Ideologie und Utopie.

152 White, Metahistory, 43.

153 White, Metahistory, 47.

154 White, Metahistory, 59.

153 Vgl. White, Metahistory, 72f.

156 White, Metahistory, 563.

157 Koselleck, Vergangene Zukunft, 153.

122



V. Geschichtsphilosophie

mitdt der liberalen Demokratie als Regierungssystem herausgebildet habe. Nie
zuvor in der Geschichte der Menschheit habe es weltweit mehr Staaten gegeben,
die diese Regierungsform innegehabt hitten. ,,Der Durchbruch der liberalen
Demokratie und des mit ihr verbundenen Wirtschaftsliberalismus ist das bemer-
kenswerteste makropolitische Phinomen der letzten vierhundert Jahre.“'>® Fuku-
yama weist nach, dass die Zahl der Staaten mit liberaler Demokratie zwischen
1790 und 1919 angestiegen, bis 1940 dann aber wieder gesunken sei. Doch danach
sei die Zahl wieder in die Hohe geschnellt.'”” Fukuyama erklirt dies vor allem mit
dem Zusammenbruch des sozialistischen Systems in Osteuropa. Tatsache sei, dass
die Menschen in allen Lindern der Welt, auch und gerade in Diktaturen, sich die
liberale Demokratie zum Vorbild ndhmen, die deshalb langfristig nicht aufzuhalten
sei. Fukuyama setzt diese Gesellschaftsordnung in Gegensatz zu Erbmonarchie,
Faschismus und Kommunismus und erkliart weiter, ,,dall die liberale Demokratie
moglicherweise ,den Endpunkt der ideologischen Entwicklung der Menschheit’
und die ,endgiiltige menschliche Regierungsform’ darstellt. Sie wire demnach ,das
Ende der Geschichte’ [...] das Ideal der liberalen Demokratie ist nicht verbesse-
rungsbediirftig.“'® In seiner Untersuchung beruft sich Fukuyama auf Hegel und
Marx, die auch von einem Ende der Geschichte ausgegangen seien. Beide hitten
angenommen, dass die Geschichte ende, ,,wenn die Menschheit eine Gesellschafts-
form erreicht hitte, die ihren tiefsten Sehnsiichten entspriche.“'®" So glaubt auch
Fukuyama an einen kohidrenten und zielgerichteten Verlauf der Menschheitsge-
schichte, die seiner Ansicht nach in der liberalen Demokratie enden werde.'®
Dabei betrachtet er die modernen Naturwissenschaften als Regulator oder Mecha-
nismus, ,,der bewirkt, daf} die Geschichte zielgerichtet und kohirent verliuft. '
Auch wenn Fukuyama zugibt, dass es keinen 6konomisch zwingenden Grund
dafiir gebe, ,,warum fortgeschrittene Industrialisierung die liberale Demokratie zur
Folge haben miiBte, ' so ist seine Sichtweise doch naiv und ahistorisch. Nach der
Kenntnisnahme von Geschichtswissenschaft und Geschichtsphilosophie ist es
heute nicht mehr méglich, von einem Ende der Geschichte zu sprechen. AuBlerdem
konnte das Anwachsen der Zahl der Staaten mit liberaler Demokratie nur eine
,Momentaufnahme* sein. Denn schon driften einige Staaten Osteuropas seit den
2010er Jahren wieder in diktatorische Formen ab. Allgemein hat man den Ein-
druck, dass gegen Ende der 2010er Jahre rechtsgerichtete Demokratien, Diktaturen
und Bewegungen weltweit im Aufschwung begriffen sind. Dass sich die liberale
Demokratie langfristig durchsetzen wird, nur weil sich die Mehrheit der Menschen
danach sehne, ist weder ein Beweis dafiir noch haben Hegel und Marx das gesagt.
Fiir sie ist das Ende der Geschichte die Realisierung des Weltgeistes bzw. die

158 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 86.
'3 Vgl. Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 86f.
160 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 11.
161 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 12f.
162 Vg]. Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 13.
163 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 15.
164 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, 16.

123



V. Geschichtsphilosophie

Durchsetzung der klassenlosen Gesellschaft. Sie versuchten, objektive Griinde fiir
diese Entwicklung geltend zu machen, nicht jedoch die Sehnsucht der Menschen.
Dafiir, dass die Sehnsucht ein Movens der Geschichte ist, macht Fukuyama iibri-
gens selbst keine Griinde geltend. AuBlerdem setzt er sich nicht mit dem Begriff
,liberale Demokratie* auseinander. Er sagt nicht, was er darunter versteht. Abge-
sehen davon ist die liberale Demokratie selbst eine Regierungsform, die man kri-
tisch hinterfragen kann. Woher wei3 Fukuyama, dass jeder verniinftig denkende
Mensch ein Anhinger dieser Regierungsform ist oder eine Sehnsucht danach hat?
Woher weiB er, dass sie auch als Ideal nicht verbesserungswiirdig ist? Und woher
welil} er, dass die Geschichte kohidrent verlaufen ist? Was heif3t ,. kohdrent” in die-
sem Zusammenhang? Fragwiirdig ist ebenfalls seine Idee, die Naturwissenschaften
als einen ,,Regulator anzusehen, der einen zielgerichteten Verlauf der Geschichte
steuere. Offenbar hat Fukuyama nicht zur Kenntnis genommen, dass die Naturwis-
senschaften keine Methode der Geschichte sein konnen. So gesehen ist seine
Schrift ein Riickfall hinter den Historismus.

In eine dhnliche Argumentationsstruktur wie Hayden White zielt Frederic Jame-
son in seiner 2005 erschienenen Analyse Archaeologies of the Future, die fiir die
Bedeutung der Science Fiction als Geschichtsphilosophie relevant ist. Eher in
einem Nebenstrang seines Werkes erklért er, historische Kausalitit habe sich aus
einer diachronen zu einer synchronen Perspektive entwickelt. Die diachrone Kau-
salitéit (die sogenannte Billardkugeltheorie) tendiere dazu, eine einzige Kausallinie
zu isolieren, die moglicherweise different sei. Aber werde stattdessen Kausalitit als
eine immense synchrone Wechselbeziehung verstanden, als Netz von Uberbestim-
mungen, als gleichzeitig koexistierende Zellen oder Adern, dann sei es schwieriger,
eine kausale Alternative zu bestimmen. Geschichte sei also keine Aneinanderket-
tung von Ursachen und Wirkungen. Jameson beruft sich auf Charles Taylor, der
iiber Hegel schreibt: ,,Nach Hegel ist das, was in den einzelnen Bedingungen eines
Ereignisses fehlt, um ein zureichender Grund sein zu kénnen, nicht etwas, das sich
hinter diesem Ereignis oder Ding verbirgt, sondern die Notwendigkeit des ganzen
Systems, von dem es ein Teil ist.«1% Jede Erzéhlung, so Jameson weiter, erhalte
dadurch ein spezifisches Subfeld, und zu versuchen, sie zu rekonstruieren, fiihre zu
komplexen und differenten Strukturen. Geschichte werde so ein verwirrender
Strom eines stindigen Werdens schlechthin, in dem man nicht voranschreiten
konne. Welche reprédsentativen Formen konnten diese systemische Sicht der mul-
tiplen Koexistenzen haben? Welcher Modus von Darstellung kénnte dem histori-
schen Material angemessen sein? Diese synchrone Sichtweise habe nichts mit
Gegenwart, Ewigkeit oder anderen Kategorien der Zeit zu tun. Die synchrone Per-
spektive generiere Fragen iliber die Verdnderung selbst. Je erfolgreicher die histo-
riographische Rekonstruktion sei, desto unausweichlicher sei der Eintritt in ein
parmenidisches Reich jenseits der Zeit. Der synchrone Historiker arbeite gegen

165 Taylor, Hegel, 351.
124



V. Geschichtsphilosophie

sich selbst. Je luftdichter das synchrone System sei, desto stirker verdampfe
Geschichte im Prozess.'®

1.8. Das historische Bewusstsein heute

Trotz des Historismus ist die materiale Geschichtsphilosophie (Zwenger) nicht
iiberwunden, ganz im Gegenteil, gerade in der postmodernen Philosophie ist sie
wieder aufgekommen. Insbesondere zeigt sich dies in der allgegenwértigen Rede
vom ,,Ende der Geschichte* oder vom ,Ende der groBen Erzdhlungen* gerade
innerhalb des Wissenschaftsbetriebs. Die Geschichtsphilosophie, die heute betrie-
ben wird, ist eminent politisch. Aber so wenig es ein Ende der Geschichte gibt, so
wenig gibt es ein Ende der groen Erzdhlungen, vielmehr ist gerade die Rede vom
,Bnde der Geschichte* die groBe Erzdhlung des Abendlandes selbst. Es handelt
sich um die grofle Erzdhlung, wie sie seit alters her, nimlich mit der Apokalypse
des Johannes von Patmos im Neuen Testament, auf unsere Kultur gekommen ist.
Seit vielen Generationen gibt es die Prophezeiung des Untergangs der abendldndi-
schen Kultur, zunichst in religiosem Gewande als Traum oder Alptraum dariiber,
dass Christus wiederkehren werde bis iiber die sikulare Form in Aufkldrung und
Moderne iiber den Untergang der Kultur in der Dekadenz, oder in einem Atom-
krieg, oder durch den Klimawandel — Weltuntergang ist iiberall. Fukuyamas oder
auch Giorgio Agambens Rede vom ,Ende der Geschichte* ist genau jene selbst
vergewissernde Haltung, gegen die bereits Nietzsche zu Felde zog. Zu behaupten,
am Ende der Geschichte zu leben, heifit ndmlich nichts anderes, als ein Resiimee
iiber alle bisherige Geschichte ziehen zu diirfen als sei man befugt, ,,Weltgericht
iiber alles Vergangene abzuhalten“'®” und im ,,entscheidenden® Zeitalter zu leben.
Denn wer am Ende der Geschichte lebt, lebt ja im entscheidenden Zeitalter, in dem
nun nichts Neues mehr geschehen kann. Doch auch wer einrdumt, nicht die
Geschichte sei zu Ende, sondern lediglich die Geschichte vom Traum der Verwirk-
lichung der Utopie, fillt bereits ein geschichtsphilosophisches Urteil.'®® Der
Glaube, das gegenwiirtige politische System sei auf die ewig gegriindet, durchzieht
die postmoderne Philosophie. So sagt beispielsweise Pierre Lévy: ,,.Der Kapitalis-
mus ist irreversibel, er ist inzwischen die Wirtschaft, und er hat die Wirtschaft zu
einer unausloschlichen Dimension der menschlichen Existenz erhoben. Es wird
immer einen Raum der Waren geben, so wie es immer eine Erde und ein Territo-
rium geben wird.“'® Woher weiB er, dass der Kapitalismus irreversibel ist? Und
warum identifiziert er den Kapitalismus mit dem ,,Raum der Waren*“? Ist eine
andere Warenform nicht moglich? Wie die Menschheit in 500 oder in 5000 Jahren
leben wird, fiir den Fall, dass sie dann iiberhaupt noch existiert, dariiber macht sich
Lévy keine Gedanken, und dariiber kann es angesichts der zeitlichen Ferne auch

166 ygl. Jameson, Archaeologies of the Future, 88-90.

167 v gl. Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 59.

'8 So zumindest Gomel iiber die Geschichtsphilosophie Francis Fukuyamas, Postmodern Science
Fiction, 147.

169 1 évy, Kollektive Intelligenz, 144.

125



V. Geschichtsphilosophie

kein Wissen geben. Die Vertreter der Postmoderne glauben, dass die Zukunft aus-
geloscht worden sei durch die Ankunft der Kybernetik als paradigmatische Philo-
sophie unseres Zeitalters.'”’ Dennis Geef hat uns jiingst in seinem Werk Late capi-
talism Science Fiction erklart, dass das postmoderne Subjekt geplagt sei von einer
Erosion der Historizitit, von der Unfdhigkeit, eine kohirente Identitit aus Vergan-
genheit und Zukunft zu erzidhlen, weshalb es sich bar einer Zukunft glaubt. Fiir
dieses Subjekt sei nicht mehr vorstellbar, eine mogliche Zukunft nach dem Kapita-
lismus zu fordern, Utopia sei unerreichbar geworden.'”' Fiir die Postmoderne gebe
es keine Zukunft, die Gegenwart sei der einzige temporire Horizont, der erreichbar
sei. Nach dem Holocaust und Hiroshima lebten wir in der Zukunft unserer kollek-
tiven Vergangenheit, die Apokalypse habe schon stattgefunden oder finde immer
noch statt im Karussell von Terror und Gegenterror. Fiir Geef zeigt sich, wie tief
der apokalyptische Wunsch in der postmodernen Kultur verwurzelt sei, die Endzeit
finde jetzt statt. Nur scheinbar befasse sich die Science Fiction mit der Zukunft, in
Wirklichkeit werfe sie einen Blick auf die Gegenwart und erzéhle Geschichten
iiber sie. Damit zeige sie eine Affinitit zum postmodernen Projekt.'”

Diesem ideologischen Zeitgeist der angeblichen Ewigkeit und Unverdnderbar-
keit des Kapitalismus hat Frederic Jameson Folgendes entgegengesetzt: Beunruhi-
gung sei der Name fiir eine neue diskursive Strategie. Die utopische Form selbst sei
die Antwort auf die universelle ideologische Uberzeugung, eine Alternative sei
nicht moglich. Der radikale Bruch oder die Abspaltung der Utopie von den politi-
schen Moglichkeiten wie von der Wirklichkeit selbst reflektiere unseren aktuellen
ideologischen Geisteszustand. Die Utopie driicke unsere Beziehung zur politischen
Zukunft besser aus als irgendein aktuelles Aktionsprogramm, wo wir blof fiir den
Moment protestierten und demonstrierten, aber kein Konzept dafiir entwickelt hét-
ten, wie die globalisierte Transformation vorangehen konnte. Wir miissten uns auf
den Bruch selbst konzentrieren und eine Furcht davor entwickeln, die Zukunft zu
verlieren, was analog zu Orwells Furcht vor dem Verlust der Vergangenheit und
der Erinnerung sei.'” Sich die Utopie nicht vorstellen zu kénnen, sei aber keinem
Mangel an Imaginationskraft geschuldet, sondern Resultat des systemischen, kultu-
rellen und ideologischen Einschlusses, dessen Gefangene wir seien.'™*

Wir befinden uns inmitten einer sich verwirklichenden Geschichtsphilosophie,
nidmlich der des stindigen Fortschritts. Wir machen den Fortschritt, und er macht
uns. Wir sind so eingehiillt in den Gedankenkomplex der technischen Verbesse-
rung, der Technifizierung des menschlichen Wesens, dass wir das Ideologische
daran nicht mehr wahrnehmen.

Weil Geschichtsphilosophie philosophisch an ihr Ende gekommen ist, nimmt
sie in der Science Fiction neue Gestalt an. Weil wir keine Geschichtsphilosophie

170y gl. Geef, Late capitalism Science Fiction, 97.

"'V gl. Geef, Late capitalism Science Fiction, 120.

172y gl. Geef, Late capitalism Science Fiction, 179-181.
173 Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future, 231-233.
174V gl. Jameson, Archaeologies of the Future, 289.

126



V. Geschichtsphilosophie

mehr betreiben kdnnen, es aber gleichsam wollen, wird Geschichte in eine Alter-
nativwelt transponiert, wo wir Versatzstiicke realer Geschichte mit eigener Phanta-
sie fiillen, Helden und Antihelden, Schurken und Schurkenstaaten erfinden und
ausloschen konnen. Weil der Gang der Geschichte das Subjekt niederdriickt, die
Erfahrung der Ohnmacht des Subjekts an der Geschichte gemacht wird, erfinden
wir uns alternativ eine phantastische Geschichte, in der wir selbst die Helden in der
Hand haben. Science Fiction ist daher die pridgnante Form einer an ihr Ende
gekommenen Geschichtsphilosophie. Dies soll im folgenden dargelegt werden.

2. Science Fiction als Geschichtsphilosophie und als Selbstverstindnis

unserer Zeit

Wir ndhern uns nun der Auseinandersetzung mit der Science-Fiction-Literatur.
Wir haben uns mit der Geschichtsphilosophie befasst, da Science Fiction eine lite-
rarische Form materialer Geschichtsphilosophie ist. Science Fiction fundiert auf
den Prinzipien der Aufkldrung und der Idee von einem technisch-wissenschaftli-
chen Fortschritt, der fiir die Zukunft VerheiBungsvolles oder aber auch Unheilvol-
les bringt. Ist Science-Fiction ein Versuch, die uneingelosten Versprechen der
Geschichte einzulosen? Indem sie Geschichte weiterschreibt, umschreibt, anders
schreibt, ist Science Fiction also selbst Geschichtsphilosophie. Indem sie eine
bestimmte Vorstellung davon hat, was sich in Zukunft wie abspielen konnte, ist sie
keine formale Geschichtsphilosophie, die nach den Bedingungen der Moglichkeit
fiir die Erforschung von Geschichte fragt, sondern sie presst die Zukunft, wenn
man so will, in ein Prokrustesbett ihrer Phantasien. Die Science Fiction hat dabei
gemeinhin nicht den Anspruch, dass es so wie geschildert kommen wird, vielmehr
versteht sie sich als ein Gedankenexperiment. Indem Science Fiction eine
Geschichte in die Zukunft extrapoliert, hat die Science Fiction eine formale, aber
nicht inhaltliche Verbindung zur Eschatologie bzw. zur materialen Geschichtsphi-
losophie. Sie postuliert jedoch weder wie Kant, Hegel oder Marx bestimmte Ziele
der Geschichte noch unterlegt sie diese mit einem Sinn. Vielmehr tritt sie oft
scheinbar deskriptiv auf. Es sind dabei die handelnden Personen, die ihrerseits
bestimmte Ziele verfolgen, die aber keine Ziele der Geschichte sind, so dass sie
also nicht im Hegelschen Sinne als Agenten des Weltgeistes fungieren. Science
Fiction tritt mit dem Anspruch auf, dass es so wie geschildert kommen kann, aber
nicht muss. Doch das scheinbar blof deskriptive Auftreten ist keines, vielmehr hat
die Science Fiction einen normativen Anspruch, der in erfiillten Wunschphantasien
oder in Warnungen vor Gefahren umgesetzt wird. Es gibt aber auch jene seltenen
Science-Fiction-Erzdhlungen, die jenseits von Gut und Bose versuchen, gesell-
schaftliche Entwicklungstendenzen der heutigen Zeit moglichst objektiv in die
Zukunft zu extrapolieren.

Insofern sie Wunschphantasien erzéhlt, weist die Science Fiction eine Nihe zur
Utopie auf, die mit dem normativen Anspruch ,,So soll es werden* antritt. Die
Zukunft wird dem menschlichen Willen unterworfen, das Schicksal weicht.'” Die

173 v gl. Koselleck, Vergangene Zukunft, 269.
127



V. Geschichtsphilosophie

Science Fiction ist die moderne Antwort auf die Frage ,,Was diirfen wir hoffen?*
Insofern sie auf Gefahren aufmerksam macht, muss Kants Frage in die Formulie-
rung ,,Was miissen wir fiirchten?* negativ gewendet werden.

In der Science Fiction kulminiert die Fortschrittsidee, wobei Fortschritt nicht
unbedingt als ein Fortgang zu einer immer besser und gerechter organisierten
Gesellschaft verstanden werden darf, sondern eher im Sinn eines Fortgangs der
Geschichte, der eher planlos verlduft. Denn will man der Science Fiction Glauben
schenken, wissen die Menschen nicht, was sie tun. Gegen solche Schicksalsgldu-
bigkeit machen Figuren wie der Wissenschaftler Hari Seldon in Asimovs Founda-
tion-Trilogie Front, der die Geschicke des Menschengeschlechts auf 30.000 Jahre
im voraus bestimmen will. Andere Figuren wie der Handler Tagomi in Dicks Ora-
kel vom Berge sind froh, wenn sie nicht in den Sog der Geschichte geraten. Diesbe-
zliglich konnte man einerseits sagen, die gesellschaftlich relevanten Krifte arbei-
teten auf eine ideale Gesellschaft hin, in der alles zum Besten bestellt ist. Anderer-
seits aber zeigt ja gerade der Geschichtsverlauf zweierlei: erstens, dass offensicht-
lich alles menschliche Bemiihen in diese Richtung vollig andere Ergebnisse zeiti-
gen kann und zweitens, dass die gesellschaftlich relevanten Kréfte moglicherweise
gar kein Interesse an einer idealen Gesellschaft, sondern vielmehr an der Durchset-
zung der eigenen Machtpositionen haben. Nur eines scheint sicher: Science Fiction
ist die vom Menschen selbst herbeigefiihrte Zukunft.

Wir diirfen dabei nicht vergessen, dass die Vorstellungen der Menschen iiber
die Zukunft in der Vergangenheit liegen. Grundsitzlich erfindet der Mensch die
Zukunft anhand der Erfahrungen, die er in der Vergangenheit machte. In diesem
Zusammenhang hat Kocku von Stuckrad auf einen interessanten Aspekt der
Geschichtsphilosophie aufmerksam gemacht. Er bezieht sich dabei auf Henri Berg-
sons Bemerkung, die Klassiker der Aufklidrung hitten Teile der Romantik vorweg-
genommen. Dies gelte aber nur aufgrund der Tatsache, dass sich die Romantik
spéter herausgebildet habe. Mit anderen Worten: Ohne die Existenz der Romantik
hitte man Romantisches bei den Klassikern nie wahrgenommen, ja Romantisches
hitte es bei den Klassikern nie gegeben. Er schreibt: ,,Weil das Gegenwiértige im
Vergangenen gleichsam als Mdglichkeit bereits existent gedacht wird, iibersehen
wir gewohnlich die damit zusammenhéngende Tatsache, daf} es erst dann als mdog-
lich gedacht werden kann, wenn es auch wirklich geworden ist [...] Die Gegenwart
erfindet die Vergangenheit und wirkt auf sie zuriick.“'’® Als Fakten stehen die Er-
eignisse der Vergangenheit fest, aber als Bedeutung fiir die jeweilige Gegenwart
nicht. Sie sind stets dem Wandel unterworfen. Und das gleiche gilt fiir die Litera-
tur, die in der Vergangenheit liegt. Auch wenn es sich immer um dieselben
Geschichten handelt, ihr Inhalt sich nicht dndert, so verschieben sich doch die
Bedeutungen durch den Gang der Zeit. Goethes Werk Wilhelm Meister dndert sich
inhaltlich nicht, dafiir aber seine Bedeutungen, denn Goethe hatte seinen Zeitge-
nossen etwas anderes zu sagen als den Menschen um 1900 oder uns heute. Und

176 yon Stuckrad, Das Ringen um die Astrologie, 82f.

128



V. Geschichtsphilosophie

damit haben die Geschichten eine immer wieder neu zu interpretierende Bedeutung
fiir die jeweilige Gegenwart.

Ich stelle die These auf, dass jede Science-Fiction-Erzdhlung schon die eigene
Gegenwart als historisch betrachtet und daher Zukunftshorizonte entwirft. Ohne die
Idee einer Zukunft als leerem Raum gibe es keine Science Fiction. Der Mensch
selbst ist das Raumschiff, das sich durch diesen leeren Raum bewegt. Wenn der
moderne Mensch sich als historisches Wesen versteht, versteht er sich gleichsam
als zukiinftiges Wesen.

Der Historiker Michael Salewski hat schon vor iiber dreilig Jahren herausgear-
beitet, dass die Science Fiction das eigene Selbstverstindnis unserer Gegenwart
priagnant zum Ausdruck bringe. ,,Science Fiction ist der zeitgemidBe Ausdruck hi-
storischen Selbstverstindnisses.“'”’ Heutzutage bestehe geradezu eine Sehnsucht
nach Zukiinftigem und nach Vergangenem gleichermaflen wie kaum in einer ande-
ren Zeit. Einerseits werde zum Beispiel in der Werbung nichts so sehr ausgepliin-
dert wie die Zukunft und die Frage, wie man sie gestalten solle. Andererseits werde
der Mensch heute mit historischem Selbstverstdndnis in den Medien iiberschiittet.
,Die Zwangsjacke des historischen Selbstverstindnisses war wohl selten enger als
heutzutage.“'”® Zwar hat im geistesgeschichtlichen Prozess von Neuzeit und Auf-
klirung der abendldndische Mensch Mythen und Heilsgewissheiten abgestreift,
doch laut Salewski besetze die Science Fiction diese verlassenen Denkfelder neu,
und zwar mit wachsendem Erfolg.'”” Die Science Fiction mache tabula rasa mit
der Geschichte, auch wenn sie die Versatzstiicke aus der real geschehenen
Geschichte herholt. Die Geschichte werde als ,,Steinbruch® der Science Fiction
missbraucht.'™ Salewski zufolge werde Geschichte neu geschrieben, es entstiinden
Alternativ- und Parallelwelten, die den Menschen zur VerheiBung oder Bedrohung
wiirden. Die Science Fiction speise sich aus einem historischen Selbstverstiandnis,
das aus Erfahrungen des sogenannten Entdeckerzeitalters stamme. Die Entdeckun-
gen von Kolumbus, da Gama, Vespucci oder Cook seien im Grunde geistige Vor-
liufer der space operas.'® Der Aufbruch der Neuzeit, der Weg des Menschen hin-
aus ins Neue und Unbekannte sei zur Triebfeder der Science Fiction geworden. Der
Mensch sei nicht, wie noch im Mittelalter, fiir alle Zeiten ein siindiges Wesen, das
der Erlosung harre, sondern der selbsttitig fortschreitende Planer von Raum, Zeit
und Materie. Die Idee des Fortschritts sei mithin zur Keimzelle der Science Fiction

177 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 18.

178 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 18. Das schrieb Salewski bereits 1986. Mittlerweile wird
geradezu ein Missbrauch damit getrieben. Die Einrichtung sogenannter Weltgedenktage macht vor
den unsinnigsten Erfindungen des Geistes nicht Halt. Es gibt mittlerweile einen Welthundetag (10.
Oktober), einen Weltkatzentag (8. August) oder sogar einen Ehrentag der Bierdose (24. Januar). Das
ist hochinteressant, da weder Hunde noch Katzen und schon gar keine Bierdosen Subjekte der Ge-
schichte sein konnen. Unter solchen Ehrenvergaben geraten die alten Heiligentage ganz aus dem
Blick.

17 v gl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 33f.

180 v g]. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 42, 47, 73.

181 v gl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 87.

129



V. Geschichtsphilosophie

geworden.'® Damit habe die Science Fiction auch die grundstiirzenden Entdeckun-
gen des neuen Zeitalters zur Kenntnis genommen und verarbeitet. Nachdem
Kopernikus und Galilei die Science Fiction erst moglich gemacht hitten, wiirden
bald auch Darwin, Freud und Einstein dem historischen Selbstverstindnis des
Menschen einverleibt.'*?

Das Selbstverstindnis des Menschen wird ab dem 20. Jahrhundert auf die Probe
gestellt und mit Hilfe der Science Fiction extrapoliert. Die Science Fiction schreibt
also die Geschichte neu, schreibt sie um, schreibt sie anders, dreht und spiegelt sie,
verldngert sie ins Uferlose, oder sie wird als ,,Sprung aus der Zeit* verwendet. Dem
Menschen ist es gelungen, mit Hilfe von Flugmaschinen und Unterseebooten seine
raumliche Begrenzung durch zwei Dimensionen auf drei auszudehnen, ihm ist es
gelungen, mit Eisenbahn, Automobil, Schiff, Flugzeug und Rakete der rdumlichen
Einengung zu entkommen und sich auszuweiten. Doch die Zeit ist dem Zugriff des
Menschen offenbar entzogen. Deshalb verwendet der Mensch die Science Fiction
als Mittel, sich auch in der Zeit auszudehnen. Die Ausdehnung und Umdeutung der
Geschichte sowie den ,,Sprung aus der Zeit* will ich nun an einigen Romanen auf-
zeigen.

2.1. Die Zeitmaschine als Geschichtsphilosophie

Mit der Idee der Zeitmaschine greift der Mensch nun endgiiltig auf die Zeit aus.
Er will unbedingt wissen, wie die Zukunft aussieht. Wir sind unzufrieden mit unse-
rer Zeit und unserer Geschichte. Also versuchen wir, aus unserer Geschichte aus-
zubrechen, uns aus den Zwéngen der Zeit zu befreien. Aus den Zwingen des Rau-
mes haben wir uns mit Hilfe der Rakete, des Flugzeugs und des Unterseeboots
schon bewegt. Als nichstes fordern wir die Zeit heraus. Ist es Zufall, dass Wells’
Zeitmaschine just zu dem Zeitpunkt erscheint, als die Menschheit damit beginnt,
den Luftraum fiir sich zu erobern?'® Und nicht nur das. Die Erfindung des Films
stand kurz bevor, was als ein weiterer Versuch gedeutet werden kann, Zeit zu ban-
nen, festzuhalten, einen einmal verlaufenen Zeitraum zuriickzuspulen und wieder-
holen zu konnen; eine Idee, mit der man auch glaubt, Geschichte festhalten, bannen
zu konnen, um nachtriiglich erforschen zu kénnen, wie es denn eigentlich gewesen
ist. In diesem Zusammenhang hat Thomas Zwenger darauf aufmerksam gemacht,
dass der Mensch seit etwa einhundert Jahren mit Hilfe von Fotografie, Film oder
Tonbandaufzeichnung die Maoglichkeit habe, Geschichtliches aufzuzeichnen.
Damit werde der Eindruck erweckt, Geschichte objektivierbar machen zu koénnen.
Doch das sei ein Irrtum, denn die dazu nétigen Verfahren seien subjektive Inter-
pretationsleistungen von Menschen. Objektive Realitdt werde nur suggeriert. Die
Aktualitit der historisch einmaligen Wahrnehmung werde nur simuliert.'

182 v g]. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 114.
183 v gl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 121.
184 Vv gl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 124.
185 Vv gl. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 142f.

130



V. Geschichtsphilosophie

Wir sind fasziniert von der Idee, die Geschichte konnte oder sollte anders ver-
laufen, ja fasziniert von der Idee, wir selbst konnten Hand anlegen an die
Geschichte, indem wir den Zeitlauf dndern. — Der Gedanke ist revolutionir, denn
»(e)igentlich ist Zeit etwas, dem der Mensch selber unterworfen ist. Uber sie verfii-
gen kann der Mensch nicht.“'*® Auf welche Weise der Mensch einen solchen Ver-
such unternimmt, soll anhand der beiden Romane Die Zeitmaschine von H.G.
Wells und Zeitschiffe von Stephen Baxter dargelegt werden. Im Anschluss daran
werden wir in einem Exkurs der Frage nachgehen, was Zeit eigentlich ist.

a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (I)

Der erste Science-Fiction-Autor, der einen Versuch unternimmt, iiber die Zeit
zu verfiigen, ist H.G. Wells mit seinem Roman Die Zeitmaschine (The Time
Machine) von 1895. Das Thema der Zeitreise hatte bereits Mark Twain in seinem
Roman A Connecticut Yankee in King Arthur’s Court 1889 vorweggenommen,
aber Wells macht daraus eine Wissenschaft, denn er versucht, der Reise Plausibili-
tit zu verleihen'” und konstruiert eine Maschine. Die Zeitreise soll iiberzeugend
wirken. ,,Wells benutzt den Glauben des modernen Menschen an die Wissenschaft,
um seinen Helden und mit ihm die Leser in die Zukunft zu entfiihren.“'®® Was
Wells hier begriindet, ist die Aufhebung der Trennung von Raum und Zeit, indem
er die Zeit nach den drei Dimensionen des Raumes zur vierten Dimension erklart,
wobei Wells seinen Zeitreisenden erklidren ldsst: ,,[D]ie Wissenschaft weil3 sehr
wohl, da} Zeit eigentlich nur eine Form von Raum ist.“ (10) Allerdings war die
Idee der vierten Dimension nicht neu. Bis dato verstand man sie als eine Raumdi-
mension, die im rechten Winkel zu den anderen existierte, die nur nicht veran-
schaulicht werden konnte.'® Das Problem, dass es also eine vierte Dimension im
rechten Winkel zu den drei anderen gibt, 16st Wells folgendermaBen: Der Zeitrei-

186 Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 7.

187 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 28.

'8 Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 7.

189 Vgl. Macho, Ritsel, 67-70; Sagan, Unser Kosmos, 274-277. 1884 hatte Edwin A. Abbott in sei-
nem Roman Flatland eine rein zweidimensionale Welt beschrieben. Die Wesen, die dort existieren,
sind rein geometrische Objekte wie Linien, Kreise, Dreiecke oder Quadrate. Ein dreidimensionales
Wesen konnte in diese Welt ohne Probleme hineinsehen, wiirde aber von den zweidimensionalen
Wesen nicht wahrgenommen werden. Konnte es vielleicht sein, dass das, was auf die zweidimensio-
nalen Wesen zutrifft, in einer hoheren Dimension auch auf uns zutrifft? Thomas M. Macho bemerkt
dazu, dass Abbott seinen Roman auf einer Fliche Papier habe spielen lassen, es aber nicht bekannt
sei, ob Wells von diesem Zusammenhang gewusst habe. Vgl. Macho, Ritsel, 76. Die Idee der vierten
Dimension als Raumdimension im rechten Winkel zu den drei anderen gibt es auch in Algernon
Blackwoods Story Ein Opfer der vierten Dimension (A Victim of the higher space) von 1917. Hier
geht es um einen Menschen, der iiber die Fahigkeit verfiigt, gleichzeitig einen Gegenstand von allen
Seiten sehen zu konnen, gleichzeitig die Auflen- und die Innenseiten von Lebewesen erblicken zu
konnen und gleichzeitig mit dem einen Bein auf dem Aquator und mit dem anderen Bein auf dem
Nordpol stehen zu konnen. Das Grausame daran ist, dass das Opfer diese Fihigkeiten nicht kontrollie-
ren kann, sondern dabei von seinem Unterbewusstsein gesteuert ist, weshalb es unmoglich fiir es ist,
ein normales Leben zu fiithren. Die vierte Dimension in diesem Sinne spielt auch in Robert A. Hein-
leins Roman Ein Mann in einer fremden Welt (Stranger in a strange world) von 1961 eine Rolle.

131



V. Geschichtsphilosophie

sende zeigt seinen Zuhorern Fotos von ein und derselben Person in verschiedenen
Altern und des Diagramms seines Barometers und fragt dann: ,,.Das Quecksilber
hat diese Linie doch sichtlich nicht innerhalb einer der drei allgemein anerkannten
Dimensionen des Raumes gezogen? Und doch entstand diese Linie, woraus wir
schlieBen miissen, daf} sie entlang der Zeitdimension gezogen wurde.* (10f.) Inte-
ressant ist hier, dass Wells Fotografien und statistische Kurven als Darstellungs-
material heranzieht. ,.Bei diesen Techniken geht es freilich nicht um die Projektion
vierdimensionaler Objekte auf dreidimensionale Rdume, sondern vielmehr um die
wiederholte Projektion von dreidimensionalen Objekten [...] auf die Fldache des
Papiers.“'” Dass die Zeitreise jedoch ein Paradoxon auslost, lieB Wells unberiick-
sichtigt. Dieses Paradoxon besteht in Folgendem: Wenn der Zeitreisende die
Zukunft sieht, dann existiert sie schon, und die Geschichte ist durch die Kausalitit
absolut determiniert, so dass jede Ursache nur eine Wirkung haben kann. Aber
wenn der Zeitreisende nach seiner Riickkehr den vorausliegenden Horror kennt und
von seinen Erlebnissen erzdhlt, wie kann die Zukunft davon unberiihrt bleiben?
Und wenn sie berithrt wird, wohin reist der Zeitreisende dann? Determinismus
erfordert Kausalitit, aber Kausalitit schlieBt Determinismus aus.'®!

Eine weitere Frage besteht darin, in welcher Zeitdimension sich der Zeitrei-
sende selbst aufhilt. Zu vermuten ist, dass er auf seiner Reise sich weder in der
Vergangenheit noch in der Zukunft, und schon gar nicht in der Gegenwart befindet,
sondern in einer eigenen ,,Reisedimension®. Gesetzt den Fall, man wiirde in der
Zeit reisen und dabei verschwinden, dann wiirde man sich in einer Dimension jen-
seits der real ablaufenden Zeit aufhalten. Die Zeitmaschine bewegt sich mit mir in
die Zukunft oder in die Vergangenheit, aber meine eigene Zeit, mit der ich mich in
der Zeitmaschine aufhalte, lauft ebenfalls weiter. Ich altere nicht in derselben
Geschwindigkeit, mit der die Zeitmaschine durch die Zeit reist. So bildet die Zeit-
maschine zugleich einen geschiitzten Raum, mit dem man durch die Zeit reist.
Damit wird die Zeit selbst in zwei Dimensionen aufgespalten: die Zeit, die aul3er-
halb der Zeitmaschine abliuft und die Zeit, die innerhalb des von der Zeitmaschine
abgeschirmten Raums ablduft. Aber wenn die Maschine nach auBen offen ist, wo
endet dieser geschiitzte Raum? Und wenn ich meinen Arm wihrend der Reise
auflerhalb des geschiitzten Raumes bewege, was passiert mit meinem Arm? Oder
kann ich meinen Arm gar nicht herausstrecken? Womit wird die Zeitmaschine
angetrieben? Wohin, in welche Zeitrichtung, flieBit eigentlich die verbrauchte
Energie? Und wie funktioniert der Luftaustausch? Rein praktisch wédre man doch
gezwungen, ab und zu anzuhalten, um frische Luft aufzutanken. Oder nicht?

Mit Hilfe der Zeitmaschine gelingt Wells’ Zeitreisendem nun eine Reise in die
Zukunft. Dabei wird er mit seiner Zeitmaschine unsichtbar. Er reist in das Jahr
802.701, weil er die Hoffnung hat, dort einer Menschheit zu begegnen, die sehr

190 Macho, Riitsel, 76.
191 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 34.

132



V. Geschichtsphilosophie

weit fortgeschritten ist.'”> Doch er stellt fest, dass die Menschheit der Zukunft vol-

lig degeneriert ist. Es gibt nur noch zwei Rassen oder Klassen. Die Eloi, die oberir-
disch leben und das Bewusstsein von hochstens sechsjidhrigen Kindern haben, und
die Morlocken, die unterirdisch leben und Kannibalen sind, denn sie erndhren sich
vom Fleisch der Eloi. Keine der beiden Rassen fiihrt ein wirklich menschenwiirdi-
ges Leben. Die Evolution der Menschheit hat in eine Sackgasse gefiihrt,'”” womit
Wells Kritik an dem geschichtsphilosophischen Gedanken duflert, die Menschheit
werde sich durch immer weiteren Fortschritt zu den héchsten Formen menschlicher
Moglichkeiten entwickeln. Der Zeitreisende bemerkt verbittert:

,Der grofie Sieg der Menschlichkeit, von dem ich getrdumt hatte, nahm in meinem
Geist eine ganz andere Gestalt an. Es hatte den Sieg moralischer Prinzipien und
gemeinniitziger Zusammenarbeit, wie ich ihn ertrdumt hatte, nie gegeben. Statt des-
sen sah ich eine Aristokratie an der Macht, bewaffnet mit einer perfektionierten
Wissenschaft, die das industrielle System von heute zu seinem logischen Ende
gefiihrt hatte. Thr Sieg war nicht nur ein Sieg {iber die Natur, sondern ein Sieg iiber
die Natur und den Mitmenschen.* (79)

Insofern hat Wells’ Roman auch eine antiutopische Zielrichtung. Wells prisen-
tiert uns aber mehr, ndmlich die Phantasie einer ,,industriellen Holle. Er kreiert
mit der Welt der Morlocken eine Art kritischen Realismus, nimlich die Gegenwart
von einem Standpunkt der Zukunft aus zu sehen.'” Die Welt der Morlocken ist
nichts anderes als die iiberzeichnete ,industrielle* Holle der Gegenwart. Das, was
Wells prisentiert, findet schon hier und jetzt bei uns statt, nicht in einer fernen
Zukunft. Nicht in 800.000 Jahren werden Menschen von Menschen ausgebeutet,
ausgenommen, ausgesaugt, nein, hier in Europa, Afrika, Asien, iiberall geschieht
dies, Tag fiir Tag.

Fiir Salewski ist dieses Werk nicht nur ein Ereignis der Literaturgeschichte,
sondern sogar Geschichte selbst, und er sieht Wells’ , Erfindung* im Zusammen-
hang mit Einsteins Relativitétstheorie. Beiden sei die Fragwiirdigkeit von Raum
und Zeit bewusst geworden. Es sei dabei gleichgiiltig, ob Wells die Schriften Ein-
steins gekannt habe oder nicht, da es vielmehr um einen geistesgeschichtlichen
Zusammenhang gehe. ,,Geistesgeschichtlich betrachtet waren der von Seeligersche
Satz, der Michaelsonsche Versuch, der Riemannsche Raum, Einsteins Kastenexpe-
riment und Minkowskis ,Welt’ die Zertrimmerung der letzten festen Landmarken
des liberkommenen Weltbildes, eine nochmalige Entfremdung des Menschen von
,seinem’ Kosmos.*“'”” Daher sei die Zeitmaschine ein geistesgeschichtliches Sym-
bol."”

Nach Carl Freedman inauguriert H.G. Wells’ Roman Die Zeitmaschine die
science-fiktionelle Utopie. Dieser Text sei der erste, in dem die entscheidende zeit-

192 Vgl. Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 8.
193 Vgl. Ottmann, Geschichte des politischen Denkens 4/1, 8.
194 Vgl. Kagarlitski, Realism and fantasy, 34f.

195 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 118.

19 v gl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 124.

133



V. Geschichtsphilosophie

liche und historische Dimension der Science Fiction explizit werde. In der Zeitma-
schine hitten die Alternativen zur empirischen Tatsichlichkeit einen hauptsidchlich
negativen utopischen Wert. Was dieser utopische Roman von den fritheren unter-
scheide, sei die hohere Ebene der kritischen Greifbarkeit. Die Gesellschaft
erscheine gerade nicht als eine ideale (wie etwa bei Morus oder Campanella), als
wenn sie gerade fiir Besucher zur Prisentation in Ordnung gebracht worden wire.
Die verschiedenen Entbehrungen in Wells’ imaginierter Zukunft legten korrespon-
dierende Moglichkeiten ihrer kollektiven Erfiillung nahe, wie Blochs Aussage, dass
Angst und Hoffnung die stirksten utopischen Emotionen seien.'”’ Bei dieser Kritik
Freedmans ist zu beriicksichtigen, dass er keine Unterscheidung zwischen Science
Fiction und Utopie macht, da er den Gegensatz von Science Fiction und Utopie fiir
kiinstlich hilt und ihn iiberwinden will."”® Er nennt Wells’ Roman auch absichtlich
,Utopie*, und weder Antiutopie noch Dystopie, und auch nicht Science Fiction. Er
stellt dieses Werk von Wells damit indirekt in die Tradition der frithneuzeitlichen
Utopien und zeigt so eine Entwicklungslinie dieser Literaturgattung auf. '*

Roger Luckhurst liest den Roman als Bericht eines Feldforschers, der sich bei
seinen Untersuchungen sténdig selbst korrigiert habe. Die Reise in eine entfernte
Zukunft, in das Jahr 802.701 und dariiber hinaus bis an das zeitliche Ende allen
Lebens auf der Erde sei eine Projektion evolutionérer Biologie. In der Zeitmaschine
gehe es um eine stindige Neuanpassung, denn der Zeitreisende stelle Theorien auf,
die sich hiufig als falsch erwiesen. Die erste Begegnung des Zeitreisenden mit den
Eloi lasse diesen bewusst werden, dass sich die Gesellschaft im Fortgang der
Geschichte hin zu einem kommunistischen Utopia entwickele, es herrsche Gleich-
heit unter den Geschlechtern, die Menschen seien frei von Arbeit und Krankheit.
Erst spiter spricht er von einem evolutionidren Niedergang. Der Zeitreisende sei
Anhiénger des Dogmas vom survival of the fittest (Herbert Spencer). Die Sicht-
weise des Zeitreisenden erfahre stindige Revisionen, vor allem seine Sicht auf eine
dekadente Menschheit dauere nicht lange an. Der evolutiondre Kampf ums Dasein
habe sich im Menschen erhalten, allerdings in Form der unterirdisch lebenden
Morlocken. Der Reisende stelle eine Theorie im Sinne Marx’ auf, dass niamlich die
Eloi frither die unterdriickende Klasse, die Morlocks die unterdriickte Klasse gewe-
sen seien, wihrend nun die Eloi zur Beute der kannibalischen Morlocken wiirden.
Schon Marx habe die kapitalistische Akkumulation vampiristisch genannt.*”

Wie es wohl ganz am Anfang der Menschheit, in der Vorgeschichte, keine Dif-
ferenzierung in verschiedene Klassen gab, so wird auch am Ende, wenn die
Menschheit niedergeht, kaum noch eine Differenzierung auszumachen sein, so
Wells’ These. Das Ende der Menschheit liest sich somit als ihre Riickkehr zum
Anfang.

7 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 81f.

198 Vgl. oben S. 44f.

19 Umso schirfer tritt damit der Umstand zutage, dass unsere Einteilungen der phantastischen Litera-
tur kiinstlich sind. Denn ich hitte diesen Roman auch in meinem dritten Band (Politische Theorie) als
eine der ersten Dystopien unterbringen konnen.

200 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 34-38.

134



V. Geschichtsphilosophie

Wells’ Zeitmaschine ist ein geschichtsphilosophischer Roman. Er erzihlt nichts
vom Verlauf der Geschichte, sondern es wird nur der Zustand am Ende der
Menschheit geschildert. Wells stellt sich damit gegen die zu seiner Zeit grassie-
rende Fortschrittsidee, ndmlich die, dass sich die Menschheit immer hoher und
weiter entwickeln werde. Dem Utopismus erteilte Wells eine Absage, weil die
Geschichte keinen Plan erkennen lasse.”' Aber auch eine Absage an Fortschritt
und Utopie ist eine geschichtsphilosophische Aussage, wenn auch mit negativem
Vorzeichen. Sein Roman ist auch deshalb Geschichtsphilosophie, weil er mit dem
mittlerweile altbackenen Motiv des Aufstiegs, der Bliite und des Niedergangs von
Kulturen operiert, wie dies spiter Oswald Spengler in Der Untergang des Abend-
landes durchexerziert. Wells’ Roman ldsst sich sowohl als Warnung vor einer kri-
tiklosen Technik- und Fortschrittsglaubigkeit verstehen, als auch als eine pessimi-
stische Anthropologie. — Trotz dieses Pessimismus sympathisierte Wells mit dem
Sozialismus und traf Lenin 1920 in Russland.*”> Wells’ Roman fragt nach dem
letzten Menschen. Zur selben Zeit reflektierte Nietzsche iiber den letzten Menschen
und die letzte Generation. Weder die Morlocken noch die Eloi sind Menschen, die
transzendieren. Zumindest den Eloi miisste der Zeitreisende mit all seinem Wissen
als ein Quasiiibermensch erscheinen, der ihnen Richtung und Ziel vorgeben konnte.

b) Stephen Baxter, Zeitschiffe

Wells war in seinem Roman noch davon ausgegangen, dass man problemlos in
der Zeit vor- und zuriickreisen konnte. Damit gilt der Zeitlauf jedoch quasi als ein-
gefroren. Denn daraus folgt, dass, gleichgiiltig, wie ich vielleicht vorher gehandelt
habe, zu einem bestimmten Zeitpunkt x auf der Zeitachse dasselbe Ereignis A vor-
finden werde. Doch bereits ,,beobachten* heif3t verdndern und , handeln‘ erst recht.
»Wer in die Vergangenheit reist und seine Eltern oder GroBeltern daran hindert,
zusammenzukommen, entzieht damit der eigenen Existenz die Grundlage.“*” Die
Frage ist dann die, ob man mit einer solchen Tat auf diesem Planeten eine Paral-
lelwelt eroffnet, ob es also eine zweite Geschichte neben der ersten gebe.

Diesem Problem stellt sich Stephen Baxter. Einhundert Jahre nach Erscheinen
von Wells’ Zeitmaschine legt Baxter 1995 mit seinem Roman Zeitschiffe (Time
Ships) eine Nachfolgeversion von Wells’ Roman vor. Baxter erzdhlt die Geschichte
des Zeitreisenden weiter. Dieser ist aus dem Jahr 802.701 zuriickgekehrt, will aber
wieder dorthin, um den Eloi beim Aufbau einer neuen Kultur zu helfen. Der Zeit-
reisende hat die Wahl: Er kann genau zu dieser Raumzeit zuriickkehren, gleichgiil-
tig, wie lange er in der Zukunft oder der Vergangenheit bleiben will (vgl. 24). Er
verabschiedet sich von seinem Freund, dem Schriftsteller, mit der Zusicherung, in
einer halben Stunde zuriickzusein, aber er wird nie wiederkehren. Die Zeitma-
schine funktioniert nur mit Hilfe einer besonderen Materie, dem Plattnerit. — Die
Frage des Antriebs der Zeitmaschine hatte Wells ausgeklammert. — Der Zeitrei-

201 y ol Walters, Grenzen der Utopie, 56.
202 y/o]. Suvin, Utopische Tradition, 223.
203 Liessmann, ,,Zum Raum...*, 216.

135



V. Geschichtsphilosophie

sende erldutert: ,,Ich erinnerte mich daran, wie ich durch Zufall in den Besitz einer
Probe dieses Materials gelangt war: in jener Nacht vor zwei Jahrzehnten, als ein
Fremder die Treppe zu meiner Haustiir hochkam und mir ein Paket mit dem Zeug
iiberreichte. Er hatte sich selbst als ,Plattner’ vorgestellt.” (27) Und erneut macht
sich der Zeitreisende auf den Weg. Aber zu seinem Erstaunen bemerkt er bald, dass
die Geschichte sich geédndert hat, da die Deklination des Planeten verschwunden ist
(vgl. 44). Der Reisende hilt frither an als geplant, ndmlich im Jahr 657.208, also
etwa 150.000 Jahre vor Weena, jener jungen Eloifrau, mit der er sich auf seiner
ersten Reise angefreundet hatte. Er glaubt zu erkennen, dass die Zukunft nicht sta-
tisch ist, sondern variabel. Er lernt einen Morlock, Nebogipfel, kennen, der ihm
ganz anders erscheint als ein Morlock aus seiner ersten Reise. Dieser neue Morlock
ist hochintelligent und hat Zugang zu allen Spracharchiven der Vergangenheit,
weshalb er auch die Sprache des Reisenden schnell lernt. Nebogipfel ist fortan der
dem Zeitreisenden intellektuell iiberlegene Begleiter. Der Zeitreisende fiihlt sich
verpflichtet, Nebogipfel von seiner ersten Reise zu erzihlen, bei der die Morlocken
ganz andere Wesen waren. ,,Ich bin durch zwei véllig verschiedene Versionen der
Geschichte gereist.” (126) Die Erkldarung liefert Nebogipfel: der Reisende habe
dadurch, dass er nach seiner Riickkehr von der Zukunft erzdhlt habe, die
Geschichte und damit die Zukunft schon verdndert, was den Reisenden zu dem
Schluss kommen lésst: ,,Ich war der Totengriber der Zukunft.“ (128) Er fiirchtet,
die Geschichte destabilisiert zu haben und erkennt, dass er Weena nie wiedersehen
wird. Der Morlock hilt parallele Historien zwar fiir moglich, glaubt aber nicht,
dass diese sich verkniipfen lieBen. Er beschliefit, den Zeitreisenden zu begleiten,
womit er zugleich weil}, dass er in seine eigene Zeit nicht mehr zuriickkehren kann.
Der Zeitreisende reist jedoch erst einmal in die Vergangenheit und begegnet sich
selbst als jungem Mann. Der Reisende empfiehlt seinem jiingeren Ich, die Zeitma-
schine nicht zu entwickeln (vgl. 233) und erzéhlt ihm von seiner Zeitreise. Aber
sein alter ego, das er Moses nennt, ist ein kritischer Geist und fragt: ,,[W]enn du
einmal ich gewesen bist, miiitest du auch iiber mein Erinnerungsvermogen verfii-
gen [...] welche Erinnerungen hast du an einen ziemlich kriftigen Fremden und
einen merkwiirdigen Kompagnon wie diesen da, die eines Nachts auf deiner Tiir-
schwelle stehen?* (239) Und der Zeitreisende versteht, denn er hat keine solche
Erinnerung. Fiir Nebogipfel ergibt sich daraus die Notwendigkeit einer ,,Logik,
welche die Existenz multipler Historien begriinden kann.” (241) Im Fortgang
geraten die beiden Zeitreisenden unversehens in den Ersten Weltkrieg und das Jahr
1938. Als London von den Deutschen bombardiert wird, fliichten sie weiter in die
Vergangenheit. Doch die beiden kdnnen die Zeitmaschine nicht stoppen und miis-
sen warten, bis das ganze Plattnerit aufgebraucht ist. Sie stranden im Paldozén vor
50 Millionen Jahren. Und die Zeitmaschine zerschellt, weil sie genau in einem
Baum landet. Von nun an leben die beiden unter primitivsten Umstinden wie die
ersten Menschen, denn sie hatten bei ihrer iiberstiirzten Flucht keine Vorbereitun-
gen getroffen. Doch nach einigen Wochen begegnen ihnen englische Soldaten und
berichten, man habe die Zeitreisenden sechs Jahre lang gesucht. Der Krieg wird in
dieser Vergangenheit des Paldozin fortgesetzt, denn auch die Deutschen besitzen

136



V. Geschichtsphilosophie

inzwischen eine Zeitmaschine und sind den Briten in der Zeit gefolgt. Die Zeitma-
schine der Deutschen ist ein Flugzeug, das die Briten abschieBen konnen. Wihrend
diese eine neue Kolonie aufbauen, konstruiert Nebogipfel heimlich aus den Triim-
mern des deutschen Flugzeugs eine neue Zeitmaschine und reist mit dem Zeitrei-
senden jetzt in die Zukunft. Eine Million Jahre spiter treffen sie auf die ,,Univer-
salen Konstrukteure®, die sich mit ihnen aber nicht verbal verstindigen. Vor allem
Nebogipfel, der den Reisenden stets belehrt, vermittelt zwischen den Konstrukteu-
ren und dem Reisenden. Das Land ist tot, hier und da ragen einige geometrische
Gebilde in der Landschaft: Zylinder, Kegel, Wiirfel. Genau diese Figuren sind die
Konstrukteure: stumme, riesige, gegenstandsihnliche Lebewesen, die in der Lage
sind, Planeten und sogar Sterne zu transformieren. Sie sind keine individuellen
Personlichkeiten, aber doch in der Lage, miteinander zu verschmelzen, sich von-
einander zu l6sen und wieder zu verbinden. Einigen Konstrukteuren ist das Univer-
sum nicht genug. Sie wollen in die tiefe Zeit vordringen, das heif}t ,,zur Grenze am
Beginn der Zeit.“ (608) Sie laden den Reisenden und Nebogipfel ein, eine Million
Jahre in die Zukunft zu reisen, dann wiren die Zeitschiffe fiir die Reise an den
Anfang der Zeit fertig. Nebogipfel und der Reisende nehmen die Einladung an. Als
die beiden in der angepeilten Zeit gelandet sind, betreten sie ein Raumschiff, das
ganz aus Plattnerit besteht. Nun werden der Reisende und Nebogipfel in die Ver-
gangenheit, an den Anbeginn der Zeit, mitgenommen. Als sie den Punkt der abso-
luten Schrumpfung des Universums erreichen, wird die Multiplizitit der
Geschichte aufgehoben. Der Zeitreisende erlebt eine Vision von einem Quasinir-
wana. Dann sitzt er wieder in seiner Zeitmaschine und ist in Richmond angekom-
men, an dem Ort, an dem alles begonnen hat. Erneut begegnet er sich selbst. Der
Reisende driickt seinem anderen Ich das Plattnerit in die Hidnde und nennt sich
daraufhin Plattner, womit sich der Kreis der Ereignisse schlieft: der Unbekannte,
der ihm zu Anfang des Romans das Plattnerit gegeben hatte, ist er selbst gewesen.
Der Morlock erklért: ,,Es ist logisch notwendig, die Kausalschleife aufzulosen, [...]
genauso wie unsere Multiplizitit erforderlich war, um die Paradoxien einer einzi-
gen Geschichte aufzuldsen.” (690) Der Zeitreisende kehrt in das Jahr 802.701
zuriick. Ob er Weena wiederfinden wird, bleibt offen.

Seit Wells’ Zeitmaschine ist das Reisen durch die Zeit komplexer und kompli-
zierter geworden. Das zeigt Baxter mit seinem Roman. Dadurch dass der Held die-
ser Geschichten sich immer neu irgendwo in einen beliebigen Zeitpunkt der
Geschichte einklinkt, erzeugt er ,,multiple Historien“, erzeugt eine Parallelwelt
nach der nichsten, ein neuer Strang kreiert eine neue Geschichte, und er begegnet
einem alter ego. Zusammen mit einem Morlock reist er in die tiefste Vergangen-
heit und die fernste Zukunft. Wihrend die Protagonisten auf eine wundersame For-
schungsreise gehen, reflektiert der Roman wissenschaftliche Theorien, die das
Universum erkliren sollen. Die Begegnung mit seinem alter ego lisst den Zeitrei-
senden tiber die mogliche Existenz einer Multiplizitidt von Geschichten nachden-
ken. Nur wenn man von der Multiplizitit von Geschichte ausgeht, ist es moglich,

137



V. Geschichtsphilosophie

dass ein Ego sich teilt, ohne dass ein Widerspruch entsteht.”>* Wenn man aber mit

der Zeitmaschine in die Vergangenheit reist, taucht man gerade nicht in dieselbe
Vergangenheit ein, die es gegeben hat, sondern konstruiert im Moment des Ein-
dringens eine vollig neue. Als der Zeitreisende nach der Relevanz von Heisenbergs
Quantentheorie fiir seine Erfahrung der multiplen Geschichten fragt, antwortet
Nebogipfel mit einer alternativen Quantentheorie, die ein gewisser Hugh Everett
1957 in Princeton aufgestellt habe, die Quantenmechanik der Vielen Welten. Diese
Interpretation behauptet, dass, wenn mehrere Alternativen einer einzelnen Hand-
lung moglich seien, jede einzelne eintrete. Wenn der Zeitreisende mit seiner Reise
beginnt, er6ffnet sich ein neues Universum.”® In Baxters Roman tritt auch Kurt
Godel selbst auf, allerdings als Mathematiker. Ironischerweise sucht dieser Godel
eine ideale Welt, in der alle Bedeutung aufgehoben ist, wihrend sein reales Gegen-
stiick die Fliichtigkeit genau diesen Zieles demonstriert hat. Finerseits erklirt
Godels Unbestimmtheitstheorem, dass ein definitives Wissen unméglich ist, ande-
rerseits erlaubt sein Theorem die stindig fortschreitende Verbesserung des
menschlichen Wissens durch Eliminierung fehlerhafter Theorien und durch neue
Entdeckungen. Bradford Lyau bezeichnet Die Zeitschiffe als ein Werk des wissen-
schaftlichen Optimismus.*®

Auch dieser Roman ist eine Form von Geschichtsphilosophie. Es geht hier nim-
lich um die von der Romanfigur Hugh Everett aufgestellte Theorie, dass, wenn
mehrere Alternativen einer einzelnen Handlung méglich seien, jede einzelne ein-
trete. Das aber ist eine geschichtsphilosophische Konstruktion, weil es ,.einzelne
Handlungen® im Geschichtsverlauf nicht gibt. Das, was wir Einzelhandlung nen-
nen, ist bereits eine Konstruktion, die wir im Geiste vornehmen. Wie Thomas
Zwenger zeigen konnte, sind Ereignisse dynamische Bedeutungszusammenhénge.
Der Begriff der Einzelhandlung ist nichts anderes als eine geschichtsphilosophi-
sche Reduktion eines Geschehens, dessen Multiplizitédt wir nicht erkennen kdnnen.

,,und da die einzelnen Elemente der Geschichte Sinneinheiten sind, die bloff men-
gentheoretisch aufeinander bezogen sind, konnen durch den Historiker stindig wei-
tere solche Sinneinheiten der Geschichte einverleibt werden, andere dagegen aus ihr
ausgeschlossen werden. Man kann sich daher die Geschichte als einen grenzenlosen
Organismus im Reiche der Bedeutungen vorstellen, der mit einem stindig pulsie-
renden Stoffwechsel ausgestattet ist, durch den unablédssig neue Interpretationen
aufgenommen und alte ausgeschieden werden.*"’

Wenn ich also sage, ,,Alle Alternativen einer Handlung sind moglich®, dann
habe ich diese ,,einzelne Handlung* bereits nach vorne und nach hinten abgegrenzt.
Aber die Frage ist ja dann, wie, warum und nach welchen Kriterien? Und das
bedeutet, dass erst Historiker durch die Bearbeitung der Geschichte in unseren

24 Vgl. dazu den Aufsatz von John Perry: Kann das Ich sich teilen? in: Michael Quante (Hrsg.),
Personale Identitét, 121-154.

295 yol. Lyau, Time at the crossroads, 154.

26 yol. Lyau, Time at the crossroads, 155.

207 7wenger, Geschichtsphilosophie, 158.

138



V. Geschichtsphilosophie

Kopfen Sinneinheiten, das heiBit Einzelhandlungen und -ereignisse, konstruieren.
Alles, was geschieht, geschehen ist und noch geschehen kann, steht in einem
unendlichen Beziehungsgeflecht miteinander. Und deshalb gibt es auch nicht den
Gegensatz von statischer und variabler Zukunft, wie der Zeitreisende zu erkennen
glaubt, sondern die Zukunft existiert nur in unseren Kopfen. Wer Hugh Everetts
Theorie glaubt, der geht davon aus, dass Geschichte im Sinne einer Kausallinie
verlauft. Aber dhnlich wie Zwenger hat Frederic Jameson darauf aufmerksam
gemacht, dass Geschichte eher eine Form von synchronen Wechselbeziehungen ist,
ein Netz von Uberbestimmungen, gleichsam eine Art von koexistierenden Zellen
und Adern.””

Doch auch an anderen Stellen ist dieser Roman kritikwiirdig. Baxter erkennt
nicht, dass er die Ideologie und Gedankenwelt der heutigen Zeit auf die Zukunft
projiziert. Wir glauben heute trotz allem an Geschichtsphilosophie, sei sie obsolet
oder nicht, wir glauben an Fortschritt, Kybernetik, Genetik, Information und die
Notwendigkeit der Verdnderung der Welt. Baxter ldsst Nebogipfel dozieren: ,.Bei
den Konstrukteuren manifestiert sich die Rasse nicht in ihrer biologischen oder
sonstigen Gestalt — es sind die Informationen, die diese Rasse gesammelt und
gespeichert hat. Und die sind unsterblich. Wenn eine Rasse einmal solche Kinder
hervorgebracht hat, Informationsmaschinen aus Metall, kann sie nicht mehr aus-
sterben.” (599f.) Und weiter: ,,Information — ihre Gewinnung, Interpretation und
Speicherung — sind das letztendliche Ziel allen intelligenten Lebens.“ (605) In die-
sem Satz zeigt sich der geschichtsphilosophische Ansatz des Romans. Nicht mehr
der ewige Friede, die Freiheit oder die klassenlose Gesellschaft sind das Ziel der
Gesellschaft, sondern die Gewinnung von Information. Wenn dem wirklich so
wire, wie Nebogipfel sagt, dann wire Information Selbstzweck. Aber Information
soll ja ein Bediirfnis erfiillen. Nebogipfel hat keine kritische Distanz gegeniiber
dem, was er Information nennt, sondern er bringt ihr eher eine gewisse Ehrfurcht
entgegen. Er unterstellt den ,,Konstrukteuren®, die erst in ferner Zukunft leben, die
eigene Weltanschauung statt eine Extrapolation auf die Zukunft durchzufiihren. Es
scheint, dass Nebogipfel das alter ego Baxters ist, der uns aber nur die allgemeinen
Uberzeugungen der gegenwiirtigen Welt prisentiert. Doch warum sollte die post-
moderne Philosophie von heute einen Menschenschlag in einer Million Jahren
noch iiberzeugen? Der deutsch-koreanische Philosoph Byung-Chul Han schreibt,
dass Information noch kein Wissen sei. Hiufig gehe dem Wissen eine lange Erfah-
rung voraus, es liege also — im Gegensatz zur Information — nicht einfach vor. Der
Information fehlten der Innenraum und die Innerlichkeit, die eine Riickzugsmog-
lichkeit erdffneten.”” Eine weitere Frage ist, warum Informationen nach Angaben
von Nebogipfel nicht verlorengehen konnen. Dass sie gespeichert werden kdnnen,
ist keine Garantie. Es wiirde geniigen, dass die Information, die gespeichert wurde,
keiner mehr versteht; es wiirde nichts helfen, wenn sie abrufbar wire. Auch konn-
ten die Speicher zerstort werden.

208 yol. oben S. 124f.
209 Vgl. Han, Im Schwarm, 56.

139



V. Geschichtsphilosophie

Baxters Roman hat faustischen Charakter. Der Zeitreisende ist mit seinen steten
Reisen, und das sogar bis an den Anfang der Zeit — von dem wir noch nicht einmal
wissen, ob er je existiert hat — nichts anderes als ein unruhiger Geist auf der Suche
nach den letzten Weltritseln. Dies wird in der Frage gegen Ende des Romans von
Nebogipfel dokumentiert. Denn die Konstrukteure, so iiberragend sie auch sind,
weil sie Planeten und Sterne transformieren konnen, haben doch keine Weisheit
und vor allem keine Ruhe in einem buddhistischen Sinne erlangt, die man von sol-
chen Wesen eigentlich erwarten konnte. Nebogipfel erklirt, dass die Konstrukteure
nach Wegen suchen, Zugang zu weiteren Ebenen der Unendlichkeit zu erhalten.
Der Reisende fragt daraufthin: ,,Und wenn sie Erfolg haben? Werden sie dann zur
Ruhe kommen?*“ Und Nebogipfel antwortet: ,,Es gibt keine Ruhe. Keine Grenze.
Nur wieder ein neues Jenseits — keine Grenzen, die das Leben und der Geist nicht
herausfordern und iiberwinden konnten.” (691) Und man darf fragen: Wozu?
Nebogipfel formuliert in nuce die Philosophie des abendldndischen, suchenden,
faustischen Geistes, die sich dadurch von den Philosophien Ostasiens abgrenzt. Der
Hindu, der Buddhist, der Taoist, sie alle trachten nach der Ruhe des Geistes und
dem Gleichgewicht der Kréfte. Sie brauchen keine Informationen. Nirwana — das
ist der Ort der absoluten Informationslosigkeit.

Aber es gibt noch andere Unstimmigkeiten in diesem Roman. So ist es seltsam,
dass im London des Jahres 1938 niemand den Morlock als ein fremdes Wesen
wahrnimmt, so als hitten alle schon einmal in einer Morlock-Zukunft gelebt.
Gleichfalls ungereimt ist die standige Behauptung, des Zeitreisenden, sein Beglei-
ter Nebogipfel sei kein Mensch, vielmehr nennt er ihn einen ,,gestrandeten Alien*
(493). Aber der Morlock ist ein Mensch, wenn auch eine andere Variante des homo
sapiens der Vergangenheit. Dass sein Auferes sich so stark verindert hat, dass er
von Auflenstehenden auf den ersten Blick nicht wie ein Mensch erscheint, tut die-
ser Tatsache keinen Abbruch.

Mehr als unglaubwiirdig ist das Auffinden des Zeitreisenden und Nebogipfels
durch die englischen Soldaten 50 Millionen Jahre in der Vergangenheit, was
unglaubhafter wirkt als das Finden einer Stecknadel im Heuhaufen. Denn schon bei
einer Differenz von etwa fiinfzig Jahren innerhalb dieses riesigen Zeitraums wiren
sie den zu Suchenden nicht mehr begegnet. Aber noch etwas anderes sollten wir
bedenken. Wenn es stimmt, was Frederic Jameson sagt, dass wir Geschichte nicht
als eine Kausallinie verstehen diirfen, sondern als eine synchrone Wechselbezie-
hung, als Netz von Uberbestimmungen, als gleichzeitig koexistierende Zellen oder
Adern, dann ist Geschichte nicht einfach eine Aneinanderkettung von Ursachen
und Wirkungen, und dann ist es schwieriger, eine kausale Alternative zu bestim-
men. Wenn es also stimmt, dass beispielsweise der Schmetterlingseffekt Szenarien
erzeugt, die zu einer vollig anderen Geschichten fithren, und die Geschichte nicht
einfach linear abléduft, sondern vielmehr ein komplexes Beziehungsgeflecht sub-
jektiver Sinneinheiten ist, dann wird es unmdoglich, mit der Zeitmaschine auf einer
Linie Punkt fiir Punkt abzugehen, um jemanden zu finden, den man sucht.

Was Baxter zudem nicht beachtet, ist die Kontinentaldrift, deren Ergebnisse
iiber einen solch langen Zeitraum sichtbar werden. Das Problem besteht darin, dass

140



V. Geschichtsphilosophie

man bei einer solch langen Reise nicht wissen kann, ob der Ort an dem man
gestartet ist und der Ort, an dem man landen wird, noch derselbe ist. Sollte die
Zeitmaschine auf geographische Koordinaten eingestellt sein, konnte es sein, dass
sie sich bei 50 Millionen Jahren Vergangenheitsreise im Meer wiederfindet. Bei
welcher ,,Geschwindigkeit™ in der Zeit verliert die Zeitmaschine eigentlich ihre
Sichtbarkeit und damit ihre Bodenhaftung?

Das Schicksal des Morlocks am Ende des Romans bleibt im Dunkeln. Nachdem
die Multiplizitdt des Universums aufgehoben worden und der Zeitreisende wieder
in Richmond angekommen ist, verabschiedet er sich von Nebogipfel, um allein zu
Weena zu reisen. Damit lidsst er den Morlock im Jahr 1891 einsam in London
zuriick. Warum der Zeitreisende plotzlich derart unverantwortlich handelt, scheint
zunidchst ritselhaft. Der Name ,,Nebogipfel“ konnte aber eine Anspielung auf den
808 Meter hohen Berg Nebo in Jordanien sein. Nach Dtn 32,48-50; 34,1-5 ist der
Nebogipfel jener Berg, von dem aus Moses das gelobte Land sehen durfte, aber
starb, bevor er es betreten hatte. Moglicherweise darf auch der Morlock Nebogipfel
das ,,gelobte Land®, das heifit die Zukunft, in der der Zeitreisende nun eine neue
Geschichte beginnen will, nicht betreten. Der Zeitreisende wird zum Josua, der als
Nachfolger des Moses das gelobte Land einnimmt. Damit erscheint der Roman als
eine Nachfolgegeschichte des Auszugs der Israeliten aus Agypten. War im Alten
Testament noch Israel das gelobte Land, so wird bei Baxter die Zukunft des Jahres
802.701 zum gelobten Land, in das ihn Gott, hier: die Zeitmaschine, fiihrt. Die
Zeitmaschine wird zum Gott der Zukunft.

Trotz aller Begegnung mit iiberaus intelligenten Wesen wie Nebogipfel oder
den Konstrukteuren scheint es, als habe der Zeitreisende nichts gelernt, denn er
ldsst sich angesichts der Situation des Jahres 802.701 zwischen den Eloi und den
Morlocken und angesichts eines groBartigen Palastes, den er nach der Ankunft in
diesem Zukunftsjahr erblickt, zu dem Urteil herab: ,,.Die Stadt war eine schéne und
groBartige Struktur, aber — wenn sie zu dieser Welt der Morlocks und Eloi fiihrte —
stellte sie in meinen Augen ein Monument der grofSten Dummbheit der Menschheit
iiberhaupt dar!“ (725) Damit argumentiert er ahistorisch, denn eine Analyse des
Weges, der zur Welt der Morlocken und Eloi fiihrte, hat er nicht unternommen.
Eine solche Einstellung verwundert nicht, da sie nur die moderne Philosophie der
eigenen Gegenwart fiir tiberzeugend hilt. Auf die Haltung des Erzéhlers trifft
Nietzsches Urteil zu, ,,dal gerade ihre Zeit [die der Historiker] in allen Popularan-
sichten recht habe, und daf dieser Zeit gemil zu schreiben so viel heille, als iiber-
haupt gerecht zu sein; ein Glaube, in dem eine jede Religion lebt.“*'® Auch der
Erzihler dieses Romans, Baxters Zeitreisender, hilt offenbar Weltgericht ab iiber
das Vergangene.

210 Nietzsche, Nutzen und Nachteil, 45.

141



V. Geschichtsphilosophie

Aber als Philosophen interessiert es uns im Grunde nicht, ob Zeitreisen tatsdch-
lich moglich sind oder nicht. Wir fragen vielmehr nach ihrer Bedeutung. Das heif3t
wir fragen: Warum denkt sich der Mensch Zeitreisen iiberhaupt aus? Welche
Motive stecken dahinter?

Die Zeitreise soll uns vor dem Schrecklichen bewahren. Erkennen wir den Lauf
der Zeit, erkennen wir die Gefahren, die drohen, und wir konnen uns entsprechend
wappnen. Es ist die Angst des Menschen, die Welt nicht im Griff zu haben, dem
Tod kein Schnippchen schlagen zu konnen, die Enttduschung, nicht erleben zu
konnen, wie es mit der Welt und der Menschheit weitergeht. Die Zeitreise ist eine
Metapher fiir die Unzufriedenheit, im Gegensatz zum Raum die Zeit nicht beherr-
schen zu konnen und daher auch eine Metapher fiir den Wunsch des Menschen,
Gott gleich zu werden, zumindest dadurch, dass man sich zum Herrn iiber die Zeit
aufschwingt. Wer Herr iiber die Zeit ist, hat Macht. Wer Herr {iber die Zeit ist, der
hat Zeit, im wahrsten Sinne des Wortes. Er kann verschwinden, wo es ithm zu
brenzlig wird und auftauchen, wo man ihn braucht. Er kann warten, bis das ent-
sprechende Medikament fiir seine Krankheit entwickelt wurde und die Geschichte
in die ihm gewiinschten Bahnen lenken. Der ,,Zeitmaschinist* denkt Geschichte als
gemachte, als ,fertig® vorliegende, in die man ,einsteigen” kann. Die Idee der
Zeitmaschine ist damit eine Idee materialer Geschichtsphilosophie. Aber die
Geschichte ist weder ,,gemacht” noch ,.fertig®, sondern stets sich dndernde Inter-
pretation, eine stets sich &ndernde Menge von Sinneinheiten. Martin Schwonke hilt
das Phianomen der Zeitreisen nicht fiir kiithn, sondern eher fiir verzweifelt, ,,als
duflere sich in ihnen nicht nur die Suche nach ,anderen Mdoglichkeiten’, der expan-
sive Drang zur innerweltlichen Grenziiberschreitung, sondern auch eine geheime
Sehnsucht nach der Transzendenz, nach einem festen, diesseitiger Zeitlichkeit ent-
zogenen Seinsgrund.“*'' So gesehen konnte man die Zeitmaschine als ein Werk-
zeug betrachten, die Welt selbst zu iiberwinden. Ein stindiges Hin und Her durch
die Zeiten konnte Ausdruck einer inneren Unruhe sein, die nur durch die Uberwin-
dung der Welt beruhigt werden kann. ,,In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost,
ich habe die Welt tiberwunden,* heifit es im Johannes-Evangelium (16,33). So
konnte die Zeitmaschine als Metapher fiir den Versuch der Weltiiberwindung gele-
sen werden, ein Versuch, der nicht gelingen kann, wie schnell man auch immer
reist. Hier schimmert ein gnostisches Erlésungsmotiv durch.

Exkurs 1: Was ist Zeit?

Mit dem Phinomen der Zeitmaschine stellt sich auch die Frage, was denn Zeit
iiberhaupt ist. Diese Frage hat die Menschen schon immer bewegt. Wie Wells und
Baxter mit ihren Romanen zeigen, ist die Zeit in der Moderne offensichtlich ein
Argernis, das iiberwunden werden soll. Zeit ist etwas, das dem modernen Men-
schen mangelt. Die Zeit , flieBt*, weshalb sie nicht besessen werden kann. Je mehr
Zeit vergeht, desto mehr vergehen meine Moglichkeiten, etwas aus meinem Leben
zu machen. Die Begriffe von Bewegung und Veridnderung sind mit der Zeit ver-

211 Schwonke, Vom Staatsroman, 145.

142



V. Geschichtsphilosophie

kniipft. Wir wollen in diesem Exkurs nach einer knappen Darstellung zweier
Standpunkte in der griechischen Philosophie, auf die Zeitkonzepte Augustinus’,
Bergsons und Heideggers eingehen und dann auf die Entwicklung des Zeitbegriffs
unter dem Einfluss neuerer Entdeckungen in der Physik kurz nach der Jahrhun-
dertwende zu sprechen kommen. Die Interpretation der Zeit durch den afrikani-
schen Philosophen Duala-M’bedy wird uns ebenfalls interessieren. Wells’ Zeitma-
schine ist eine Idee der Uberwindung der Zeit. In der Science-Fiction-Story Aus-
stellungsstiick zeigt uns Philip K. Dick allerdings, dass es auch eine andere Mog-
lichkeit der Zeitiiberwindung geben konnte, wie ich hier darlegen mochte.

Schon in der altgriechischen Philosophie stehen sich beziiglich der Zeit zwei
Standpunkte gegeniiber. Parmenides erklart, dass es keine Bewegung, keine Ver-
dnderung und kein Werden, sondern nur ein Sein geben konne und begriindet dies
folgendermaBlen: ,,Die Annahme einer Bewegung setzt immer Nichtseiendes vor-
aus — denn damit sich ein Korper an einen bestimmten Ort bewegen kann, muf3
vorher dort leerer Raum, also nichts gewesen sein. Ebenso verhélt es sich mit der
Annahme einer Entwicklung, eines Werdens — denn was erst ,werden’ soll, ,ist’
zuvor noch nicht.“*'* Wihrend fiir Parmenides Verinderung, Bewegung, Entwick-
lung und Werden Téauschungen sind, erklédrt Heraklit das Gegenteil und das Wer-
den sowie das Flieen zur Wahrheit des Seins. Verinderlichkeit sei die Grundbe-
stimmung aller Dinge. Bekannt ist sein Spruch ,,;”Wir konnen nicht zweimal in
denselben Fluf} steigen’ (denn neue Wasser sind inzwischen herangestromt, und
auch wir selber sind beim zweitenmal schon andere geworden).“*"> Heraklit sicht
die Einheit der Gegensiitze, womit seine Philosophie eine Ahnlichkeit zum Taois-
mus aufweist. ,,Alle Entwicklung geschieht im polaren Zusammenspiel gegensétz-
licher Krifte. ,Gott ist Tag und Nacht, Winter und Sommer, Krieg und Frieden,
UberfluB und Hunger.” Im Kampf zwischen Idee und Idee, Mensch und Mensch,
Mann und Weib, Klasse und Klasse, Volk und Volk gestaltet sich die harmonische
Ganzheit der Welt.**"*

Auch der Kirchenvater Augustinus befasst sich mit dem Problem der Zeit, dem
er sich um das Jahr 400 intensiv widmet. Im Buch 11 seiner Confessiones liefert er
eine spitantik-christliche Theorie der Zeit. Laut Augustinus habe es vor der
Erschaffung von Himmel und Erde keine Zeit gegeben. Nur fiir uns Menschen
vergehe die Zeit, aber fiir Gott seien alle Zeiten zugleich. Gott habe die Zeit
geschaffen.”'> Dabei aber kiimen Vergangenheit und Zukunft keine Seiendheit zu.
,Diese beiden Zeiten, Vergangenheit und Zukunft, wie sollten sie seiend sein, da
das Vergangene doch nicht mehr ,ist‘, das Zukiinftige noch nicht ,ist‘? Die
Gegenwart hinwieder, wenn sie stetsfort Gegenwart wire und nicht in Vergangen-

212 Storig, Weltgeschichte, 133.
213 Storig, Weltgeschichte, 135.
2% Storig, Weltgeschichte, 136.
215 yol. Augustinus, Confessiones XI, 13,15-14,17 (335).

143



V. Geschichtsphilosophie

heit tiberginge, wire nicht mehr Zeit, sondern Ewigkeit. Wenn also die Gegenwart
nur dadurch zu Zeit wird, daB sie in Vergangenheit iibergeht, wie konnen wir dann
auch nur von der Gegenwartszeit sagen, dal sie ist, da doch ihr Seinsgrund eben
der ist, daf sie nicht sein wird? Rechtens also nennen wir sie Zeit nur deshalb, weil
sie dem Nichtsein zuflieht.“*'® Nach Augustinus kann ein Zeitraum nicht gegen-
wirtig sein. Andererseits nehmen wir Zeitriume wahr, sprechen von lingeren und
kiirzeren Zeitrdumen. Messbar sei die Zeit aber nur wihrend ihres Voriibergehens,
nicht aber die Vergangenheit oder die Zukunft. Wer aber wolle sagen, es gebe nur
Gegenwart, weil Vergangenheit und Zukunft nicht ,,sind*“? Die Vergangenheit lasse
sich ins Gedichtnis rufen, und die Zukunft sich vorbedenken.?'” Aber das, was man
sich ins Gedichtnis rufe und vorbedenke, das sei gegenwirtig. Die ,,Zeiten ,sind*
drei: eine Gegenwart von Vergangenem, eine Gegenwart von Gegenwirtigem, eine
Gegenwart von Kiinftigem.“*'® Wie konnten wir nunmehr Zeit messen, wenn sie
keine Ausdehnung hat? Aber fiir Augustinus ist die Zeit eine Art Ausdehnung. Es
stimme zwar, dass ein Korper sich nur in der Zeit bewege, aber das heifle noch
lange nicht, dass deshalb die Zeit selbst die Bewegung sei. Wenn man die Bewe-
gung eines Korpers mit Hilfe der Zeit misst, misst man dann auch die Zeit selbst?
Wenn Zeit Ausdehnung ist, wovon ist sie dann Ausdehnung? Augustinus antwor-
tet: es ist der Geist.”"” Nur fiir den Menschen gebe es messbare Zeit; ,,nur ihn, den
Eindruck, messe ich, wenn ich Zeiten messe. Also sind entweder die Eindriicke die
Zeiten, oder ich messe die Zeiten iiberhaupt nicht.“** Zeit ist nach Augustinus also
das Erinnern, das Erfassen des gegenwirtig Gegebenen und die Zukunftserwar-
tung. Die Seele sei der einzige ontologische Ort aller drei Zeiten. Der Geist lebe
strikt nur in der Gegenwart. Wir Menschen seien es, die die Zeit begriindeten.””'
Der Philosoph Kurt Flasch hat betont, fiir Augustinus sei das ontologische Leitmo-
tiv: die Ewigkeit ist, das Zeitliche dagegen verfliet. Die Schwierigkeit, die Zeit zu
erfassen, liege an ihrem instabilen ontologischen Status. Dieser sei ein Sich-Verlie-
ren. Augustinus setze die Zeit in Beziehung zu Gott bzw. Christus. Sterblich sollten
wir nach dem gottlichen Plan nicht sein. Der Christus sei der zeitlich gewordene
Menschensohn, damit der Mensch ewig werden konne. Augustinus setze Ewigkeit
und Zeit strikt gegeneinander. Ewigkeit sei fiir ihn ein Jenseits der Zeit, kein
unendlicher Zeitablauf im Diesseits. Dariiber hinaus habe das Gewesene fiir
Augustinus nur Wert, wenn es zum Weg gehore, Weisheit zu erreichen. Was am
Vor zéhle, sei nur die Ewigkeit. Geschichte verdiene als solche kein Interesse. Sie
habe kein Wesen. Man konne hier von einer ontologischen Reduktion sowohl von
Vergangenheit als auch von Zukunft sprechen.**

216 Augustinus, Confessiones XI, 14,17 (336). Hervorhebung von mir, H.N.
27 Vgl. Augustinus, Confessiones XI, 15,19-18,23 (338-341).

218 Augustinus, Confessiones XI, 20,26 (342f.).

219 yol. Augustinus, Confessiones X1, 23,30-26,33 (347-349).

20 Augustinus, Confessiones XI, 27,36 (352).

2! yol. Flasch, Was ist Zeit? 16-23.

222 yol. Flasch, Was ist Zeit? 212-216.

144



V. Geschichtsphilosophie

Im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts wird die Zeit als philosophisches, aber
auch als physikalisches Phinomen neu entdeckt. Hat Kant die Zeit noch als apriori-
sche Form der inneren Anschauung bezeichnet — Zeit ist also an sich nichts — so
problematisiert der franzosische Philosoph Henri Bergson um die Jahrhundert-
wende die Zeit als psychologisierende Fragestellung. ,.Bergson stellt die Innenzeit
in Kontrast zur Weltzeit, zu deren Objektivitit und Mathematisierbarkeit. Zeit geht
Bergson an als Erlebniszeit, gerade im Unterschied zur homogenen Zeit der Phy-
sik.“*** Bergson geht vom Begriff der Verinderung aus, der fiir die Zeit grundle-
gend sei. Der Mensch verindere sich und sage doch von seinen Zustinden, sie
blieben gleich. Doch schon die leichteste Anspannung der Aufmerksamkeit
bedeute eine Veridnderung. Auch wenn der Mensch einen Gegenstand mehrere
Sekunden lang betrachtet, so gebe es Verinderung, weil das Gedichtnis sich zwi-
schen Vergangenheit und Gegenwart hineinschiebe. Verinderung geschehe ohne
Unterlass. Zwischen Verharren im selben Zustand und Ubergang von Zustinden
bestehe kein Wesensunterschied.””* Die Diskontinuitit unseres psychologischen
Lebens riihre daher, ,,dafl unsere Aufmerksamkeit sich ihm in einer Reihe diskonti-
nuierlicher Akte zuwendet.“*”> Wo ein FlieBen sei, setze unsere Aufmerksamkeit
Punkte, die nebeneinander stiinden. Setze sich jedoch unser Dasein aus getrennten
Zustdnden zusammen, so gebe es fiir den Menschen keine Dauer. Ein Ich, das sich
nicht wandele, dauere auch nicht. Nicht die Ablosung von Moment zu Moment sei
unsere Dauer. Bergson unterscheidet hier klar zwischen der homogenen Zeit der
Physik und der erlebbaren Dauer der Erfahrung. ,,.Denn Dauer ist ununterbrochenes
Fortschreiten der Vergangenheit, die an der Zukunft nagt.“*** Ein zusammengesetz-
ter Gegenstand verdndere sich durch die Umlagerung seiner Teile. Unser Glaube an
die Objekte ruhe auf der Vorstellung, dass die Zeit nicht an ihnen nage. Das Nach-
einander sei auch in der stofflichen Welt eine unleugbare Tatsache. Die Zeit, die
ich warten miisse, sei nicht die mathematische Zeit.”*’ Am Beispiel des Alterns
eines menschlichen Korpers verdeutlicht Bergson das, was er Dauer nennt. Zwi-
schen der Entwicklung des Embryo und dem ausgewachsenen Organismus herr-
sche eine ununterbrochene Kontinuitét. ,,Wer das Nacheinander all seiner Erschei-
nungen aufzeichnen wollte, wiirde sich im Unendlichen verlieren.“**® Es existiere
kein Unterschied zwischen dem Altern und der Entwicklung des Embryos. Es gebe
zwar stirkere Umbriiche wie Pubertiit oder Menopause, doch im Grunde seien sie
integrierende Elemente des Alterns. Umwandlungen wie die Pubertit bereiteten
sich jeden Augenblick vor, und zwar schon jenseits der Geburt. Was durch den
Prozess des Alterns ausgelost werde, sei nicht wahrnehmbar. Die Gesetze der
anorganischen Materie lieBen sich durch Differenzialgleichungen ausdriicken, in
denen die Zeit die Rolle der Variablen spiele. Aber gilte das gleiche fiir die

*> Flasch, Was ist Zeit? 30.

22 ygl. Bergson, Schopferische Entwicklung, 8f.

225 Bergson, Schopferische Entwicklung, 9.

226 Bergson, Schopferische Entwicklung, 11.

227y gl. Bergson, Schopferische Entwicklung, 14-16.
228 Bergson, Schopferische Entwicklung, 25.

145



V. Geschichtsphilosophie

Gesetze des Lebens? Bergson fragt also: ,,[E]rklért sich der Zustand eines lebendi-
gen Korpers restlos aus seinem letztvergangenen Zustand?*** Vom Organischen,
so Bergson weiter, ahnten wir nicht einmal, wie es einer mathematischen Behand-
lung tiberhaupt unterworfen werden konnte. Die gesamte Vergangenheit des Orga-
nismus miisse ndmlich mit in Betracht gezogen werden. Konnte man umgekehrt
nicht sagen, dass die Vergangenheit, mit dem das Lebewesen stets verwachse, eben
im unmittelbar vorangehenden Augenblick zusammengeballt sei? Des weiteren
unterscheidet Bergson zwischen konkreter und abstrakter Zeit. Er fragt, was wir
meinten, ,,wenn wir sagen, der Zustand eines kiinstlichen Systems hénge davon ab,
was dieses System im unmittelbar vorangehenden Moment war?*** Es gebe keinen
vorangehenden Augenblick, weil es keinen mathematischen Punkt gebe, der an
einen anderen mathematischen Punkt stole. Es gebe stattdessen nur Intervalle. Die
Systeme der Wissenschaft stiinden in einer stets neu einsetzenden Gegenwart, nicht
in der realen, konkreten Dauer. Der Mathematiker interessiere sich nur fiir den
Punkt t, nicht aber fiir das Intervall. Wenn das Intervall in unendlich viele Einzel-
teile zerlegt werde, heifle das, dass nur Geschwindigkeiten und Beschleunigungen
beriicksichtigt wiirden. Es interessiere der Zustand nur zu einem gegebenen
Moment t. In Frage stehe der starre Moment, nicht die flieBende Zeit.”' Der Ma-
thematiker operiere in einer Welt, ,,die in jedem Augenblick stirbt und wiederauf-
ersteht.“>* Aber wie soll man in einer so verstandenen Zeit sich eine Entwicklung
vorstellen? Bergson sagt damit, dass die Mathematiker die Zeit als eine Aneinan-
derreihung unendlich vieler Punkte verstiinden. Doch dies ergebe niemals ein
Intervall, weil die Punkte eine Ausdehnung von Null hitten. Eine Aneinanderrei-
hung von Nullen bliebe aber immer Null.

Nach Kurt Flasch hebe Bergson darauf ab, dass die Erlebniszeit etwas anderes
sei als die homogene, physikalische Zeit. Er unterscheide zwischen temps und
durée. Mathematisches Denken und technische Zivilisation, so Bergsons Vorwurf,
machten die dulere Dauer zum Maf} der inneren Zeiterfahrung. Messbare Auflen-
zeit und ganzheitliche Innenzeit seien auseinanderzuhalten. Diese Unterscheidung
habe Augustinus nicht gemacht. Die technisch-wissenschaftliche Zivilisation habe
der Zeit das Qualitative genommen. Bergson wolle die Verrdumlichung der Zeiter-
fahrung tiberwinden. Wenn wir unsere Zeit so auslegten, verloren wir unser Tiefen-
Ich (moi fondemental) und es entstehe das Ich der Konvention (moi conventionel).
Bei ganzheitlicher Erfahrung der Dauer messen wir diese nicht, sondern fiihlen

- 233
S1€.

Martin Heideggers Denken iiber die Zeit ist grundlegend fiir die européische
Philosophie der Gegenwart geworden. ,,Heideggers Analysen der Zeit setzen —

229 Bergson, Schopferische Entwicklung, 26.

20 Bergson, Schopferische Entwicklung, 27.

21 yol. Bergson, Schopferische Entwicklung, 28.
22 Bergson, Schopferische Entwicklung, 29.

23 yol. Flasch, Was ist Zeit? 31-34.

146



V. Geschichtsphilosophie

dhnlich wie bei Bergson [...] — voraus, das europdische Denken habe die reale
Zeiterfahrung entstellt und entleert.“*** In seinem Beitrag Der Begriff der Zeit
(1924) betont Heidegger, die Zeit sei nichts, sie bestehe nur infolge von Ereignis-
sen, die sich abspielten. Sie sei keine Bewegung, habe aber etwas mit Bewegung zu
tun und begegne im verinderlich Seienden.”” Zunichst definiert Heidegger die
Zeit folgendermaBen: ,,Im Vorlaufen ist das Dasein seine Zukunft, so zwar, dal} es
in diesem Zukiinftigsein auf seine Vergangenheit und Gegenwart zuriickkommt.
Das Dasein, begriffen in seiner dulersten Seinsmoglichkeit, ist die Zeit selbst, nicht
in der Zeit. Das so charakterisierte Zukiinftigsein ist als das eigentliche Wie des
Zeitlichseins die Seinsart des Daseins, in der und aus der es sich seine Zeit gibt.“236
Heidegger betont die zeitliche Gerichtetheit des Menschen auf das Kommende, das
zu Erwartende: ,,das Grundphénomen der Zeit ist die Zukunft.**’ Der urspriingli-
che Umgang des Menschen mit der Zeit sei kein Messen gewesen, weshalb sie
auch nicht als lang habe gelten konnen. Die Zeit sei Moglichkeit, ein Klammern an
ein Noch-nicht-Gewesenes, ein Beschiftigen mit dem, was noch bleibe. Das
Zukiinftigsein iiberhaupt sei als Moglichkeit des Daseins die Zeit.”®

In Heideggers grundlegendem Werk Sein und Zeit (1927) heil3t es, die Verwur-
zelung des Daseins in der Zeitlichkeit mache das In-der-Welt-Sein erst moglich.
AuBer der Geschichte seien auch Naturvorgdnge durch die Zeit bestimmt. Das
Dasein selbst rechne mit der Zeit. Heidegger fragt, ob der Zeit ein ,,Sein* zukomme
und wenn ja, wie? Worter wie ,,jetzt", ,,dann‘ oder ,,damals* seien ein Widerschein
der urspriinglich ekstatischen Verfassung der Zeitlichkeit und daher auch fiir die
ausgesprochene Zeit wesenhaft. Die Struktur der Datierbarkeit solcher Worter wie
jetzt, damals usw. sei die Zeit selbst.””” Das Dauern sei eine gespannte Zeit, eine
»ekstatische Erstrecktheit der geschichtlichen Zeitlichkeit [...] Nicht nur das ,wih-
rend‘ ist gespannt, sondern jedes ,jetzt, ,dann‘, ,damals‘ hat mit der Struktur der
Datierbarkeit je eine Gespanntheit von wechselnder Spannweite: ,jetzt‘: in der
Pause, beim Essen, am Abend, im Sommer; ,dann‘: beim Friihstiick, beim Aufstieg
und dergleichen.*** Heidegger unterscheidet zwischen der ekstatischen Zeit und
der Weltzeit. Letztere ist fiir Heidegger immer Zeit fiir etwas, um zu..., ein Besor-
gen, ein Bezug auf Wozu oder Worum willen. ,.Die verdffentlichte Zeit offenbart
mit diesem Um-zu-Bezug die Struktur, als welche wir frither die Bedeutsamkeit
kennenlernten. Sie konstituiert die Weltlichkeit der Welt. Die verdffentlichte Zeit
hat als Zeit-zu... wesenhaft Weltcharakter. Daher nennen wir die in der Zeitigung
der Zeitlichkeit sich verdffentlichende Zeit die Weltzeit.**' Die Zeitmessung sei
eine Art Verdffentlichung der Zeit, der jedermann als ein stindiges ,,jetzt*

> Flasch, Was ist Zeit? 52.

23 ygl. Heidegger, Begriff der Zeit, 7f.

36 Heidegger, Begriff der Zeit, 19.

27 Heidegger, Begriff der Zeit, 19.

238 yol. Heidegger, Begriff der Zeit 19f.

2 yol. Heidegger, Sein und Zeit, 404-408.
240 Heidegger, Sein und Zeit, 409.

241 Heidegger, Sein und Zeit, 414.

147



V. Geschichtsphilosophie

begegne. Erst auf diesem Wege werde bekannt, was wir heute Zeit nennen wiirden.
Die Zeit, die messbar sei, sei weder objektiv noch subjektiv. Sie werde nicht phy-
sisch vorgefunden sondern zeige sich, vor allem am Himmel.*** Es gebe ein vulgi-
res Zeitverstindnis, wonach Zeit eine Folge von stindigen Momenten sei, die
gerade ankiimen, aber dieser Zeit fehle die Datierbarkeit und die Bedeutsamkeit.
,Die Charakteristik der Zeit als pures Nacheinander 146t beide Strukturen nicht
,zum Vorschein kommen*‘. Die ekstatisch-horizontale Verfassung der Zeitlichkeit,
in der Datierbarkeit und Bedeutsamkeit des Jetzt griinden, wird durch diese Verde-
ckung nivelliert.“** Die Hauptthese der vulgiren Zeitinterpretation sei die, zu glau-
ben, die Zeit sei unendlich. Bei einem solchen Verstindnis sei ,,das volle Jetztpha-
nomen hinsichtlich der Datierbarkeit, Weltlichkeit, Gespanntheit und daseinsmifi-
gen Offentlichkeit verdeckt und zu einem unkenntlichen Fragment herabgesun-
ken.“*** Aber der Gedanke der Unendlichkeit der Zeit nivelliere die Weltzeit und
verdecke die Zeitlichkeit. Das vulgidre Zeitverstindnis sehe vom Ende des In-der-
Welt-Seins weg. Heutzutage kenne man nur die 6ffentliche, nivellierende Zeit, die
jedermann und damit niemandem gehore. Heidegger will wissen, warum wir sag-
ten, die Zeit vergehe und nicht, sie entstehe. Vermutlich deshalb, weil damit der
Erfahrung Ausdruck gegeben werden soll, sie lasse sich nicht halten. Auch bleibe
der Tod in der Rede von der Zeitlichkeit verdeckt. AuBlerdem fragt Heidegger,
warum die Zeit sich nicht umkehren lasse. An sich sei nicht einzusehen, warum
,die Abfolge der Jetzt“ sich nicht umkehren solle.”” Den Unterschied zwischen
dem ekstatischen und dem vulgédren Zeitverstindnis macht Heidegger an der
jeweiligen Zeitgerichtetheit aus. ,,Die ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit zeitigt sich
primér aus der Zukunft. Das vulgire Zeitverstindnis hingegen sieht das Grundphé-
nomen der Zeit im Jetzz.“**

Laut Kurt Flasch kritisiert Heidegger den Gedanken, die Zeit nur als Jetzt-Zeit
zu verstehen, in der uns etwas Vorhandenes begegne. ,,Die so vergegenstindlichte
Zeit gehort primir in die griechisch gedachte Natur, in die neuplatonisch-christlich
konzipierte Schopfung oder in die technisch beherrschte AuBenwelt.***” Heidegger
hebe hervor, ,,die Zukunft, von der im Zusammenhang mit der Zeitlichkeit des
Daseins die Rede sei, sei nicht zu verwechseln mit der Zukunft des vulgédren Zeit-
konzepts; sie hat keinen konkreten Inhalt wie etwa die Hoffnung.“*** Auch wenn
Heidegger die Verwandtschaft zwischen seinem Denken iiber die Zeit und demje-
nigen Bergsons heruntergespielt hat,”*’ so ist doch die Ahnlichkeit zwischen der
Differenz von temps und durée mit der von Weltzeit und ekstatischer Zeit iiber-
deutlich. Beide Philosophen haben hinreichend deutlich gemacht, dass die europdi-

22 ygl. Heidegger, Sein und Zeit, 417-419.
3 Heidegger, Sein und Zeit, 422.

* Heidegger, Sein und Zeit, 424.

% ygl. Heidegger, Sein und Zeit, 424-426.
246 Heidegger, Sein und Zeit, 426.

7 Flasch, Was ist Zeit? 54.

8 Flasch, Was ist Zeit? 60.

9 ygl. Flasch, Was ist Zeit? 62.

148



V. Geschichtsphilosophie

sche Philosophie, die sich an der mathematisch-physikalischen Beschreibung der
Zeit orientierte (Descartes, Newton, Kant), zu einer Entfremdung des Menschen
von der Welt gefiihrt hat. Der Mensch wurde auf diese Weise dem Diktat von Zeit
und Arbeit unterworfen.

Aber die abendldndischen philosophischen Vorstellungen von der Zeit wurden
durch die Experimente, die die Physiker zu Beginn des 20. Jahrhunderts unternah-
men, erschiittert. Die Physiker interessierten sich nicht fiir die Differenz von temps
und durée, von Weltzeit und ekstatischer Zeit. Sie mallen die Zeit einfach, wie
Bergson und Heidegger mehrfach betonen und nahmen der Zeit ihren Charakter
von Dauer und Ekstase. Den Umstand, dass unsere Vorstellungen von der Zeit sich
wandeln, mochte ich jetzt beim physikalischen Phénomen der Zeitdilatation de-
monstrieren.

Fiir Isaac Newton gab es Zeit noch als absolute, das heifit ,,gleichmiBig verge-
hende Zeit ohne Bezug auf irgendeinen Vorgang.“** Eine Uhr misst die Zeit nur
dann genau, wenn sie keinen Kriften ausgesetzt ist.”' Gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts entdeckten Physiker jedoch geladene Teilchen, die sich nicht mehr lang-
sam im Vergleich zur Lichtgeschwindigkeit bewegten. In elektrischen Feldern ver-
hielten sie sich anders, als es die Forscher gewohnt waren. Man entdeckte, dass
ihre trige Masse von der Geschwindigkeit abhédngig war. Einstein ,bezog das
Agquivalenzprinzip der Mechanik auf alle physikalischen Vorgiinge und forderte
zudem, daf} die Geschwindigkeit ¢ des Lichtes im Vakuum in allen Inertialsyste-
men [ein rdumlich-zeitliches Bezugssystem, in dem die newtonschen Axiome gel-
ten] dieselbe sein sollte.“”> Aus elektromagnetischen Phinomenen konnte kein
ausgezeichnetes Bezugssystem erschlossen werden. Eine einfache Addition von
Geschwindigkeiten auf das Licht durfte nicht angewendet werden. Das bedeutete,
die Galilei-Transformation ¢’ = v+c konnte nicht mehr die richtige Beschreibung
des Ubergangs von einem Inertialsystem zu einem anderen sein, jedenfalls nicht
mehr bei hohen Relativgeschwindigkeiten.

Die Physik meint heute, dass fiir Ereignisse am selben Ort im System I, die um
das Zeitintervall At auseinanderliegen, das Zeitintervall At im Intertialsystem I’
verschieden ist: At' # At. Der Unterschied ist durch die Zeitdilatation bestimmt. Fiir
Ereignisse an verschiedenen Orten muss zur Berechnung des Zeitintervalls zusitz-
lich die sogenannte Retardierung, das ist die Laufzeit eines Signals zwischen den
beiden Orten der Ereignisse mit dem Abstand Ax beriicksichtigt werden, und zwar
wegen der Notwendigkeit der Uhrensynchronisation.”> Bei Uhren, die sich in ast-
ronomischen Entfernungen voneinander befinden, gibt es ein Problem beim
Uhrenvergleich. Wenn wir eine genau gestellte Uhr auf die Reise zu einem fernen
Stern schicken, setzt dies voraus, ,,dall der Uhrengang sich wihrend des Transpor-

250 Goenner, Einsteins Relativititstheorien, 14.
21 Vgl. Goenner, Einsteins Relativitétstheorien, 17.
252 Goenner, Einsteins Relativititstheorien, 27.
253 Vgl. Goenner, Einsteins Relativitétstheorien, 27f.

149



V. Geschichtsphilosophie

tes nicht dndert. Gerade das ist aber nicht der Fall: Der Uhrengang héngt von der
Geschwindigkeit der transportierten Uhr ab, und auch vom Gravitationsfeld, durch
das hindurch die Uhr befordert wird.“** So gehen auch Uhren in einem bewegten
Zustand langsamer als Uhren im unbewegten Zustand. Darum gilt: ,,Wir sehen die
relativ zu uns bewegte Uhr langsamer gehen.“>> Dieses Phiinomen nennt man Zeit-
dilatation. Und das gilt nicht nur fiir Uhren, die mit einem schnellen Raumschiff
auf eine ferne Reise geschickt werden, sondern auch fiir Uhren hier auf der Erde.
Einstein fand heraus, dass ,der Uhrengang vom Gravitationsfeld der Erde
beeinfluflit wird: Je hoher die Uhr iiber dem Meeresspiegel plaziert ist, desto mehr
geht sie vor. Durch Vergleich des Gangs von Atomuhren auf einem Gebirgsplateau
und am Meeresstrand ist das genau bestitigt worden.“”® Auf Bergen geht die Uhr
vor, weil die Gravitation schwicher ist. Aber dieser Unterschied ist zu gering, als
dass er von Menschen festgestellt werden konnte. Allein mit Hilfe von genauen
Atomuhren sind die Differenzen von Milliardstel Sekunden feststellbar. Anders
verhilt es sich dagegen, wenn wir uns vorstellen, dass Menschen sich mit duflerst
schnellen Raumschiffen durch den Weltraum bewegen. Hier ein Beispiel: Wiirde
eine kleine Gruppe von Astronauten sich in einem Raumschiff befinden, das mit
60%iger Lichtgeschwindigkeit durch das Weltall rast und nach einer bestimmten
Zeit wieder zur Erde zuriickkehrt, so ist auf der Erde die Zeit schneller abgelaufen
als im Raumschiff. Fiir die Zeitdilatation gibt es eine Formel: T, = T~ 1-(v?/c?).
Bei 60% Lichtgeschwindigkeit wire dies der Faktor 0,8. Wiren auf der Erde also
fiinf Jahre vergangen, so auf dem Raumschiff nur vier.

Eine weitere Zeittheorie, die fiir uns von Interesse ist, legt der kamerunische
Soziologe und Ethnologe Munasu Duala-M‘bedy vor. Er wirft dem westlichen
Denken eine im Grunde gnostisch-eschatologische Welthaltung vor, die die Trans-
zendenzfihigkeit des Bewusstseins verleugne. Ideologien des 19. Jahrhunderts wie
Darwinismus, Marxismus oder Psychoanalyse seien an Positivismus oder Materia-
lismus orientiert gewesen. ,,Diese ideologischen Stromungen haben richtig erkannt,
dafl das Bewuftsein leibfundiert ist, dariiber hinaus jedoch verfielen sie dem Irr-
tum, es sei leibbedingt.“*>’ Duala-M ‘bedy moniert, dass moderne Untersuchungen
wie diejenige Husserls die Frage des Bewusstseins auf das Zeitbewusstsein redu-
zierten. Der ganze Komplex der Zeit werde zu einem Gegenstand eines experi-
mentell-empirisch zu erforschenden Mediums verengt. Richtig sei, dass die Zeit
nicht mit den Sinnen erfahrbar sei, aber das Stromen der Zeit sei eine Konstruk-
tion.”®® Duala-M‘bedy ist der Auffassung, dass eine GleichmiBigkeit der Zeit gar
nicht zum Wesen der Natur gehore. ,,Das ,Strémen’ der Zeit als BewuBtseinspro-
zeB} ist ein zu spezieller Vorgang, als dall Zeit einfach als physisch empfindbar

234 Goenner, Einsteins Relativititstheorien, 34.
255 Goenner, Einsteins Relativititstheorien, 39.
256 Goenner, Einsteins Relativititstheorien, 60f.
7 Duala-M’bedy, Xenologie, 305.

28 yol. Duala-M’bedy, Xenologie, 305-307.

150



V. Geschichtsphilosophie

betrachtet werden konnte. Zeit an sich ist kein Datum, wenn sie nicht in eine Seins-
erfahrung eingebettet ist.“>> Die Zeiterfahrung werde im Positivismus auf Experi-
mente mit Phinomenen der duBeren Natur begrenzt.

,Infolge der Verselbstindigung und der Verdinglichung der Zeitdimension seit dem
19. Jahrhundert wird das ZeitbewuB3tsein per se als substanztrichtig betrachtet [...]
Tatsédchlich 6ffnet das Verstindnis des ZeitbewuBtseins als eines Bewulltseinsstroms
und die entsprechende Interpretation der Zeit als etwas ,FlieBendes’ den Zugang zu
einem Phidnomen des ,Fliichtigen’ im sinnlichen Bereich, das den strukturellen
Gegenpol des BewuBtseins zu bilden scheint. Die sinnliche Sphire, worauf sich die
Untersuchungen der BewuBtseinserfahrung konzentrieren, um das ,Fliichtige’ im
Bewg?otsein zu ,entdecken’, wirft umgekehrt das Problem des BewuBtseins selbst
auf.”

Duala-M ‘bedy bezieht sich in seiner Analyse auf den deutsch-amerikanischen
Politologen und Philosophen Eric Voegelin, der davon ausgegangen sei, dass die
Funktion des menschlichen Bewusstseins nicht darin bestehe, zu flieen, sondern
stattdessen eine ,,raum- und zeitlose Welt von Bedeutung, Sinn und seelischer Ord-
nung zu entwickeln.*“**" Der Prozess des FlieBens stelle eine Desubstanzialisierung,
eine Sinnentleerung dar. Die Hinwendung zum Leib werde so radikalisiert, dass die
anderen Strukturen des Bewusstseins nicht beriicksichtigt wiirden. Aufgrund des
besonderen Interesses des westlichen Denkens am Bereich des Sinnlichen werde
der Leib als Ort verkannt, in dem das Bewusstsein fundiert sei, und zu dem Ort
gemacht, in dem das Bewusstsein erst verursacht werde. Das Problem der Zeit
werde auf den Strom und dessen Konstitution verengt. Aber, so Duala-M ‘bedy mit
Eric Voegelin: ,,Nicht das ZeitbewuBtsein wird im Strom, sondern die Erfahrung
des Stroms wird im BewuBtsein — das selbst nicht stromt — konstituiert.“*** Der
westlichen Art der Seinsbefragung liege keine Meditation, sondern eine Infinitesi-
malspekulation zugrunde, die in der Neuzeit dominant geworden sei. Die Analyse
des Zeitbewusstseins sei zwar ein Residuum der christlichen Existenzvergewisse-
rung in der Meditation, aber die Spekulation iiber den Bewusstseinsstrom trete an
die Stelle der Meditation als Transzendierungsprozess. Die Transzendenz konne
aber nicht selbst Bewusstseinsdatum sein.”® Bergson dagegen, so Duala-M ‘bedy,
habe fiir die Losung der Bewusstseinsproblematik die eleatischen Komplexe mit
einbezogen. ,,Die Artikulierung von Vergangenheit und Zukunft im Bewuftsein ist
vorgegeben. Somit 1aBt sich der Bewuftseinsbegriff auf den des Lebens ausdehnen.
Die Koextension des BewuBtseins mit dem Leben bedeutet in concreto Lebensbe-
jahung, und das BewuBtsein umfaf3it in diesem Sinne Bereiche der Existenz, die
nicht mittels der Wahrnehmung allein priifbar sind.“*** Bewusstsein sei also eine
Eigenschaft der Existenz. Es habe die doppelte Bedeutung, Leben iiberhaupt zu

2% Duala-M’bedy, Xenologie, 309.

260 Duala-M’bedy, Xenologie, 310.

26! Dyala-M’bedy, Xenologie, 311, mit Verweis auf Eric Voegelin, Anamnesis, 39f.

262 Dyala-M’bedy, Xenologie, 312, mit Verweis auf Eric Voegelin, Anamnesis, 41.

263 yol. Duala-M’bedy, Xenologie, 313f., mit Verweis auf Eric Voegelin, Anamnesis, 37 u. 42.
6% Duala-M’bedy, Xenologie, 315.

151



V. Geschichtsphilosophie

sein und sich durch alle Lebewesen hindurchzuziehen.”®> Wenn der Mensch sich an
etwas erinnere oder etwas plane, seien das Bewusstseinsprozesse, die mit etwas
FlieBendem oder Fliichtigem nichts zu tun hitten. ,,Etwas, woran man sich erinnert,
liegt nicht ,in der Vergangenheit’, vielmehr verbindet sich mit ,Erinnerungen’ ein
abgelaufener BewuBtseinsproze3, der unter dem Energieeinsatz von Aufmerksam-
keit oder durch die Zuwendung zu den sogenannten ,freien Assoziationen’ présent
gemacht werden kann. Nur so kommt man in den Besitz von Vergangenheit. Das-
selbe gilt fiir die Zukunft [...] Vergangenheit und Zukunft sind die ,pridsenten
Erhellungsdimensionen des Prozesses eines Kraftzentrums’.*“**® Vergangenheit und
Zukunft werden bei Duala-M ‘bedy zu Ableitungen von BewuBitseinsprozessen. Die
Funktion des Fliichtigen dagegen konne weder antizipiert noch durch ein Ereignis
bedingt werden. Die Frage der Zeit konne damit nicht von Substanzen losgeldst
betrachtet werden. ,,Nur finite, interne Prozesse konnen mittels einer Methode
erforscht werden, die das Zeitbewuftsein als ,FlieBen’ definiert. Ein infiniter Pro-
zeB kann auf diese Weise nicht erforscht werden.“*” Das Zeitproblem sei eine
komplexe Erscheinung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Zeit konne
auch als etwas Diskontinuierliches empfunden werden. ,,Zeit ohne das menschliche
BewubBtsein ist inexistent. Dieses ist in den finiten Prozefl zwischen Leben und Tod
eingespannt. Somit ist das Ich als Triger des Bewulitseins zwar durch seine Fun-
diertheit im Leib begrenzt, das Bewultsein sprengt jedoch durch seine Transzen-
denzfihigkeit die irdische Existenz.“*® Wie das Problem der Zeit betrachtet werde,
sei eine Frage des Bewusstseins. Es gebe Kulturen bzw. Formen des Denkens, fiir
die ein Jenseits der Zeit existiere. ,,Das Problem der Zeit [...] kann nur im Rahmen
eines BewuBtseinsprozesses erfait werden. Denn Zeit ist Existenz in ihrer doppel-
ten Gestalt von BewuBtsein und Ausdauer.**®

Der Versuch des Menschen, erstens die Zeit zu kontrollieren, handhabbar zu
machen, zweitens der Zeit weiter unterworfen zu sein, das Unvermdgen also, sie
nicht beeinflussen zu konnen, und drittens die neue Erkenntnis, dass nicht einmal
die Zeit absolut, sondern relativ ist, wir also nicht einmal hier festen Boden unter
den Fiilen haben, konnte zur Entfremdung von der Zeit fiihren. Diese ,,Geworfen-
heit* (Heidegger) des Menschen in die Zeit demonstriert Philip K. Dick in seiner
Story Ausstellungsstiick (Exhibit Piece) von 1954, in der das Problem der Zeit ganz
neu und besonders drastisch geschildert wird.

Im 22. Jahrhundert erlebt der Museumsangestellte George Miller, dass er
zugleich im 20. Jahrhundert lebt und in dieser Zeit als Geschiftsmann tétig ist, der
eine Familie zu erndhren hat. Hierbei reist er aber nicht mit einer Zeitmaschine
zwischen zwei Zeiten hin und her, sondern vielmehr ist der Ort des 20. Jahrhun-

265 ygl. Duala-M’bedy, Xenologie, 316.

266 Dyala-M’bedy, Xenologie, 317, mit Verweis auf Eric Voegelin, 44.
27 Duala-M’bedy, Xenologie, 318.

28 Dyala-M’bedy, Xenologie, 321.

%% Duala-M’bedy, Xenologie, 323.

152



V. Geschichtsphilosophie

derts, an dem er mit seiner Familie lebt und arbeitet, zugleich ein Ausstellungs-
stiick des Museums im 22. Jahrhundert. Miller, der im Museumsbetrieb als Son-
derling gilt, weil er sich angeblich aus politischen Griinden zu intensiv mit dem 20.
Jahrhundert identifiziert — im 22. Jahrhundert lebt man in einem Polizeistaat — wird
bald klar, dass beide Welten gleich real sind. Er erkldrt seinem Chef, dem Muse-
umsdirektor aus dem 22. Jahrhundert, dass das Exponat kein wirkliches Exponat
sei, sondern eine reale Welt in der Vergangenheit. Damit zwingt Dick in seiner
Story Vergangenheit und Gegenwart auf ein und dieselbe Zeitlinie. Die Zeiten von
Vergangenheit und Gegenwart kreuzen einander und zugleich verlaufen sie parallel
zueinander. Zunéchst glaubt Miller, er sei verriickt geworden und sucht deshalb
einen Psychologen, Grunberg, auf. Diesem erklirt er: ,,GroBer Gott, Grunberg.
Begreifen Sie, daf} dies vielleicht nichts anderes als eine Ausstellung ist? Sie und
jeder andere — vielleicht sind Sie nicht wirklich. Nur Stiicke einer Ausstellung [...]
Ich muf} mich mit dieser Tatsache abfinden. Ich bin ein Ausstellungsstiick. Eine
kiinstliche Reproduktion aus der Vergangenheit.” (225) Nicht zu wissen, wo man
zu Hause ist, nicht nur ortlich, sondern auch zeitlich, fiihrt zu einer Entfremdung
von dem, was wir gemeinhin ,,Welt“ zu nennen pflegen und zu einer Entfremdung
von sich selbst. Denn nachdem Miller nun in zwei Jahrhunderten war, weif} er sich
nirgends mehr zu Hause. Er wird vom Sonderling des 22. Jahrhunderts zu einem
Weltfremdling iiberhaupt. Deshalb erklirt er seinem Psychologen: ,,Diese Welt ist
vollig real. Das ist es auch, was nicht stimmt.“ (225) Die Behauptung, dass mit der
Realitit etwas nicht stimmt, hitte von der spitantiken Gnosis stammen koénnen. So
wie Heidegger fragt: ,,Warum 148t sich die Zeit nicht umkehren?*"" so fragt Dick:
Warum hat die Zeit nur die eine Verlaufslinie der Gegenwart? Warum gibt es nicht
zwei oder unendlich viele Verlaufslinien? Warum wiederholt sich Vergangenheit
nicht? Warum ereignet sich Zukunft nicht schon heute? Man konnte Dicks Story
auch als Protest gegen die Mathematisierung und Verwissenschaftlichung der Zeit
verstehen. Es ist Dicks Protest gegen das mathematisch-wissenschaftliche Festzur-
ren der Zeit, als wiirde ihr damit der Charakter der Freiheit genommen und der
Mensch auf diese Weise gefangengesetzt. Dick wehrt sich gegen die Totalisierung
der Zeit durch die abendldndisch-wissenschaftliche Formulierung als ,,Stromen®. In
Dicks Story stromt die Zeit gerade nicht, sondern ist ein unverstehbares Nebenein-
ander. Nach Dick beriihrt die europidische Betrachtung der Zeit nicht die mystische
Tiefe des Lebens, weshalb er sich gegen diese Anschauung wendet.””!

270 Heidegger, Sein und Zeit, 426.

2! In diesem Zusammenhang hat der ruminische Religionswissenschaftler Mircea Eliade auf den
Unterschied zwischen heiliger und profaner Zeit hingewiesen. Die heilige Zeit sei ihren Wesen nach
reversibel, weil sie die Wiederkehr einer mythischen Urzeit sei, die durch bestimmte Rituale von
Menschen wieder gegenwirtig gemacht werde. Diese urspriingliche Zeit sei jedoch keine gewohnli-
che Zeit, sondern eine ,.Zeit”, in der die Gotter die Realititen erst geschaffen und die Zeit erst
gegriindet hitten und damit eine ,,Zeit* vor der Zeit (vgl. Eliade, Das Heilige und das Profane, 63f.).
Christlich formuliert handelt es sich um eine ,,Zeit” vor der creatio ex nihilo oder um die Frage nach
der Quelle allen Ursprungs.

153



V. Geschichtsphilosophie

Mit dem — allerdings vergeblichen — Aufschwung des Menschen zum Herrn der
Zeit entfremdet sich dieser von ihr und unterwirft sie seinem Willen, seinen Plinen
und Spekulationen. Eine Entfremdung von der Zeit ist aber zugleich eine Entfrem-
dung vom Leben. Dick erféhrt sich als Gefangener der Zeit. Er will ausbrechen aus
der Eindimensionalitit des Daseins, so wie er ausbrechen will aus der Eindimensi-
onalitit des Ego (wie ich im Kapitel zur Metaphysik noch aufzeigen werde). Dabei
geniigt es ihm nicht, einfach wie mit einer Zeitmaschine zwischen den Zeiten hin-
und herzureisen. Denn eines muss man sich auch vor Augen fithren: die Zeitma-
schine @ndert an der Eindimensionalitit der Zeit gar nichts. Wohin ich auch immer
reise, ob bis an den Anfang der Zeit oder an ihr Ende, ich hebe die Eindimensiona-
litdt der Zeit mit dieser Maschine nicht auf. Dicks Schritt ist daher noch eine Spur
radikaler. Indem er die Eindimensionalitiit der Zeit aufhebt, wird jede Zeitmaschine
iiberfliissig. Er iberantwortet die Zeit der Wildnis. Aber die Wildnis der Dickschen
Zeit ist eine andere Wildnis als die, die die Schamanen und Aborigines erwihnten,
als sie von der ,,Traumzeit* als einer Zeit vor aller Zeit sprachen.

Neben der Metaphysik und der Zukunft bleibt die Zeit das groBe Argernis der
europdischen Philosophie, eben weil sie sich trotz aller philosophischen und natur-
wissenschaftlichen Bestimmungsversuche nicht entritseln ldsst. Unser Problem als
Abendlinder besteht darin, dass wir gern unsere Zeit selbst bestimmen mdchten,
sie aber letztlich nur ganz passiv erleiden konnen. Angesichts des Zeitablaufs wire
daher Gelassenheit die angemessene Antwort. Die Science Fiction zeigt jedoch,
dass wir Abendldnder auf dieses Ritsel nicht gelassen reagieren.

2.2. Science Fiction als Universalgeschichte

Als die Geschichtsphilosophie sich im Zuge der Aufklidrung aus der Eschatolo-
gie entwickelt, Geschichtsschreibung sich von der Theologie emanzipiert, konzi-
pieren die Gelehrten Geschichte als Universalgeschichte. Nun gibt es auch in der
Science Fiction Konzepte, die die Geschichte der Menschheit schreiben, allerdings
vollig neu. Es werden mitunter Romane verfasst, die mehrere tausend oder unter
Umstédnden sogar Millionen und Milliarden Jahre umfassen. Diese Geschichten
sind aber keine Erzdhlungen im Sinne eines Alternativweltromans. Das heift, es
wird nur die Frage gestellt, wie Geschichte iiberhaupt verlaufen konnte, aber dieser
Verlauf wird nicht als Alternative zu einer schon geschehenen Geschichte gedacht
oder dargestellt. Diese Romane stellen eben nicht die Frage ,,Was wire geschehen,
wenn...7?* Vielmehr zeigen sie die Menschheitsgeschichte als groBen Wurf, eben
als ,,Geschichte aller Geschichten” (Zwenger). Beispielhaft fiir solche Science-
Fiction-Stories, die in Gestalt materialer Geschichtsphilosophie erscheinen, sind
die Romane Die letzten und die ersten Menschen von Olaf Stapledon, die Founda-
tion-Trilogie von Isaac Asimov, die Romane Die Sieben Sonnen und 2001 — Odys-
see im Weltraum von Arthur C. Clarke sowie Shikasta von Doris Lessing.

154



V. Geschichtsphilosophie

a) Olaf Stapledon, Die letzten und die ersten Menschen

Ein frither Visionir der Science Fiction war der Englinder Olaf Stapledon. In
seinen iiberdimensionalen Wiirfen der Geschichte nimmt die bisherige Geschichte
des menschlichen Geschlechts sich geradezu bedeutungslos aus. In seinem Roman
Die letzten und die ersten Menschen (Last and First Men) von 1930 schildert er
Aufstieg und Fall von achtzehn Generationen in einem Zeitraum von zwei Milliar-
den Jahren, eine Evolution der Menschheit in die Zukunft projiziert. Es handelt
sich um eine Chronik einer kiinftigen Menschheit, die aus der Perspektive eines der
letzten Menschen geschildert wird. Der Mensch hat sich durch verschiedene Kriege
hindurch zu einem héheren Wesen mit grofem Gemeinschaftssinn entwickelt.””?

Stapledon stellt die Menschheit in einen kosmischen Rahmen. Er hofft, dass die
Gesellschaft sich in Richtung einer Utopie weiterentwickeln werde. Der Erzéhler
ist nicht der Verfasser des Romans, sondern ein Individuum, das in weit entfernter
Zukunft lebt. Bei dem Roman handelt es sich jedoch nicht um eine Handlungsab-
folge, sondern er ist vielmehr ein mehr oder weniger historischer Bericht iiber die
Vergangenheit, weshalb er in der Vergangenheitsform erzéhlt wird.

Der Roman beginnt mit der realen Geschichte des Ersten Weltkriegs und den
ersten Jahren danach. Der Erzidhler macht die allgemeine Bemerkung, dass die
Naturwissenschaften sich derart aufsplitterten, dass die einzelnen Wissenschaften
von ihren Nachbarfichern kaum noch etwas verstanden. Dagegen vollzogen die
Religionen offentlich ihre Einheit. Das Leben, so der Erzéhler, bestand in fieber-
hafter Tétigkeit, doch die Menschen waren zugleich dumpf und blind, besessen von
der Idee des Fortschritts, verbunden mit einer intensiven Steigerung der Sexualak-
tivitdt und des Konsumismus. Ja, der Mensch versank sogar in den Zustand tier-
haften Vegetierens. Nach mehreren Jahrhunderttausenden entstand der ,,Zweite
Mensch®. Er hatte keinen Blinddarm, keine Mandeln und weniger Zihne, seine
Fiile hatten keine einzelnen Zehen mehr, und er konnte bis zu 200 Jahre alt wer-
den.

Irgendwann in jener Zeit ereignete sich die Invasion der Marsbewohner. Die
Marsianer waren eine Art griiner Schwarm von Kleinstlebewesen, die iiber die
Féhigkeit des Fliegens verfiigten und sich in Wolkenform fortbewegten. Dieser
Wolkenstrom totete Menschen, indem er sie umbhiillte, auf eine unbekannte Art
,,verarbeitete* und dann ,,ausstie3*, so dass die Menschen aussahen wie ein einzi-
ger, zerkauter Klumpen. Auf dem Mars hatte sich eine Lebensform entwickelt, ,,der
es moglich war, ohne stofflichen Zusammenhang als ein mit Bewuftsein versehe-
nes Wesen zu bestehen. (194) Diese mikroskopischen Wesen konnten um sich
herum Magnetfelder erzeugen und telepathische Verbindung mit anderen Wolken
aufnehmen. Thre Vermehrung fand durch Teilung statt. Die Marswesen kannten
keine Selbstsucht, kein Selbstbewusstsein, keine individuelle Personlichkeit, keine
Liebe, keinen Hass. ,,Sie bewegten sich gern im Rhythmus flatternder Blitter.*
(202) Sie kannten keinen ,,natiirlichen* Tod und keinen Geschlechtstrieb, verfiigten
iiber Naturerkenntnisse, wussten aber nichts von der eigenen Mentalitdt. 50.000

212y gl. Smith, Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragédien, 276f.
155



V. Geschichtsphilosophie

Jahre lang erschienen sie in unregelmédBigen Zeitabstinden, und dann gelang es
ihnen, einen Briickenkopf in der Antarktis zu erobern. Erst jetzt, nach so langer
Zeit, ,begriffen” sie, dass die Menschen ein Bewusstsein hatten. Zwar konnte die
Marskolonie langfristig vernichtet werden, aber die Marsviren kamen immer mal
wieder auf die Erde. Zuletzt aber waren sie nicht mehr gefihrlich und gingen eine
Symbiose mit Flora und Fauna ein.””” Im Laufe der Zeit verinderten die verschie-
denen Menschentypen ihr Aussehen und die Art ihrer Lebensfithrung. Der Fiinfte
Mensch etwa konnte das Bewusstsein ldngst verstorbener Fremder entziffern, aber
auch missverstehen. Man machte sogar die Venus bewohnbar, und die Menschen
lebten auf ihr lingere Epochen als je auf der Erde. Der Siebte Mensch vermochte
es, aus eigener Korperkraft zu fliegen. Im Verlauf von hunderten Millionen Jahren
entdeckte der Mensch nun, ,,dal zwischen dem Grad der psychokulturellen Ent-
wicklung der Zivilisation auf dem Planeten und dem Gravitationsfeld ein Zusam-
menhang besteht.“?’* Als man herausfand, dass sich die Sonne zu einem Gasriesen
entwickeln wiirde, beschloss man, sich auf dem Neptun anzusiedeln. Der Neptun
sollte die endgiiltige Heimat des Menschen werden. Doch auch danach versank die
ein oder andere Menschenform in Barbarei, stieg erneut empor, manche Menschen
entwickelten sich zu subhumanen Lebensformen zuriick, die auf allen Vieren
herumkrochen und nicht gerade ,,vielversprechend* waren. Der Mensch entwi-
ckelte sich sogar zu einer Kaninchenart zuriick, aus der spiter der neue Neptun-
mensch hervorging. Und wieder gab es Feudalreiche, Kriege und Klassenkidmpfe.
Die Geschichte wiederholte sich. Der Erzihler berichtet, die jetzt auf dem Neptun
lebenden Menschen seien die Achtzehnten. Dieser Achtzehnte Mensch ist Tele-
path. Er hat ein Gruppenbewusstsein entwickelt, und es gibt eine telepathische
Verbindung aller Individuen miteinander, die einer Gruppe angehéren, zu der ide-
alerweise 96 Personen gehoren. Alle Individuen jeder Gruppe sind auch heterose-
xuell miteinander verbunden. Durch diese telepathische Verbindung hat man Anteil
an den alltdglichen Erfahrungen der anderen, obwohl jeder ein unabhingiges Indi-
viduum ist. Alle Individuen einer Gruppe bilden ein Uberindividuum. Armee und
Polizei gibt es genauso wenig wie Regierung und Gesetze. Doch im Laufe der Zeit
hat sich ein Verlust der telepathischen Féhigkeit eingestellt, Hunger, Barbarei und
Polizei kehren wieder. Der Letztgeborene unter den Letzten Menschen ist bereits
geboren, er will den Letzten Menschen Trost spenden, da die Menschheit jetzt
offensichtlich dem Ende entgegengeht. Trotzdem, sagt der Erzihler, sei es gut
gewesen, dass es den Menschen gegeben habe.

Olaf Stapledon ist ein Schopfer verschiedenster Welten, ein Philosoph mit ,,kos-
mischem Bewusstsein®. Aber trotz seiner visiondren Kraft, die Menschheitsge-
schichte in einem unvorstellbaren Zeitraum zu erfassen, leidet der Roman unter
kontrafaktischen Méngeln. So schreibt Stapledon zum Beispiel gegen die iibliche

23 Moglicherweise war Stanistaw Lem in seinem Roman Der Unbesiegbare von Stapledons Idee der
Marsbewohner beeinflusst, weil die Menschen dort gegen einen dhnlichen Gegner kimpfen miissen.
2 Lem, Phantastik und Futurologie II, 454.

156



V. Geschichtsphilosophie

Geschichtsschreibung: Das, was fiir den Verfasser in einer weit entfernten Ver-
gangenheit liegt, wird im Detail beschrieben, das, was fiir ihn in einer nahen Zeit
liegt, dagegen in groben Ziigen. Das tut jedoch kein Historiker. Stellen wir uns vor,
ein Historiker schriebe eine Geschichte Deutschlands im 20. Jahrhundert und
befasste sich etwa drei Viertel seines Buches mit dem Ersten Weltkrieg und dessen
Vorgeschichte. Das wiirde doch allgemein als eine merkwiirdige Darstellung auf-
gefasst. Interessant dagegen ist die Tatsache, dass Stapledon den Abbau von Kohle
und Ol in der Antarktis antizipielr‘[,275 und der Umstand, dass es auch in Zukunft
noch Kinderarbeit in der Dritten Welt geben wird. Ein weiteres Problem ist logi-
scher Natur. Wie der Erzihler iiberhaupt vom Ersten Weltkrieg wissen kann, der ja
bereits zwei Milliarden Jahre auf einem anderen Planeten in der Vergangenheit
liegt, bleibt rétselhaft und muss umso mehr verwundern, je mehr wir davon Kennt-
nis nehmen, dass die Menschheit zeitweise ins Tierische zuriickgleitet und sich
sogar zu einer Kaninchenart zuriickentwickelt. Der Roman ist die literarische
Umsetzung der geschichtsphilosophischen Idee vom stindigen Aufstieg und Nie-
dergang grofler Zivilisationen, wie sie Oswald Spengler in seinem Werk Der
Untergang des Abendlandes beschrieben hat. Aber im Gegensatz zu Spengler oder
Hegel kommt Stapledons Werk ohne ein Individuum aus. Hier gibt es keine Kaiser
und Konige, keine politischen Fiihrer und Dissidenten, keine Erfinder, Entdecker
und Gelehrten, sondern immer nur Menschen, die ungenannt bleiben oder als
amorphe Masse in Erscheinung treten. Salewski hat Stapledons Roman siiffisant
kommentiert.

,Die Menschen kiinftiger Epochen und Aonen wiirden vielmehr Riesen gleichen,
oder Gottern, oder beiden. Noch lange ist die Entwicklung des Homo sapiens
sapiens nicht abgeschlossen, es geht immer noch aufwirts, und der Mensch wird alle
Rekorde brechen auf dem Weg zu seiner Selbstverwirklichung, zu seiner wahrhafti-
gen Emanzipation von der Natur. Leib, Seele und Geist haben ihre Geschichte noch
vor sich [...] Das kommende Geschlecht der Riesen, Folge einer von einem genial-
skurrilen Bio-Techniker bewuft herbeigefiihrten Manipulation, wird den ,kleinen’
alten Menschen zuerst schrecklich, sehen sie sich doch von der obersten Sprosse der
Evolutionsleiter vertrieben, aber die Riesen haben auch sittliche Krifte und verfiigen
iiber ethische Einsichten, die am Ende siegen miissen: Hoherverwandlung der
Menschheit.**’®

Stapledons Roman stellt gleichwohl einen Versuch dar, eine holistische Sicht
auf die Menschheit zu entwickeln. Er ist ein Mythos iiber das, was der Mensch sein
konnte angesichts seiner Fihigkeiten. ,.Der Geist ist das, wofiir wir bestimmt sind.
Stapledon ist ein teleologisch orientierter Denker. Er lehnt die iiberwiegend utilita-
ristischen, pragmatischen und analytischen Philosophien des 20. Jahrhunderts ab.
Der Geist ist unsere gerade eben erst wachgewordene Fihigkeit zur Weisheit,
Liebe und zur schopferischen Tat. Geist ist auch die Sehnsucht nach der Transzen-
denz unserer individuellen Person, die Sehnsucht nach dem Aufgehen in einer

75 Dazu ist meines Wissens noch kein Science-Fiction-Roman geschrieben worden.
276 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 140.

157



V. Geschichtsphilosophie

Gemeinschaft, in der dennoch die Vielfalt der Individuen moglich ist.“*’” Stanistaw
Lem kommt zu dem Urteil, dass Stapledon den Trend der planetaren Gesellschaft
zur Unifizierung der Menschheit vorausgeahnt habe. Trotz vieler kultureller Nie-
derginge finde ein totaler Verlust der Kultur aber nie statt.”” Dieses Urteil ist
jedoch unzutreffend, denn der Mensch gleitet bei Stapledon ins Tierische zuriick.
Nach Lem habe Stapledon dem leblosen Kosmos einen panpsychischen Kosmos
gegeniibergestellt, in dem Urnebel, Sterne, Galaxien und planetare Volker zusam-
men durchgeistigte Existenzen seien. Nur erkldre Stapledon nicht, wohin das fiithre
und welchem Zweck das alles diene.”” In der Tat bleibt bei Stapledon die Mensch-
heit als ganze ein tragischer Held in einer unvollendeten Schépfung,® aber Staple-
don zeigt eben wegen der Idee der stindigen Weiterentwicklung der Menschbheit,
dass sich ein Ziel der menschlichen Entwicklung nicht formulieren ldsst. Lems
Frage, welchem Zweck die menschliche Entwicklung diene, ist eine Frage, die ins
Leere zielt, weil der Mensch nicht zu einem bestimmten Zweck in der Welt ist. Auf
diese Frage ldsst sich mit Kant nur antworten: Der Mensch ist Zweck an sich
selbst. Und genau das hat Stapledon hier in mythischer Form erzihlt. Er legt mit
diesem Roman eine materiale Geschichtsphilosophie vor: die Hoherentwicklung
der Menschheit, auch wenn sie von zeitweisen Abstiegen begleitet wird.

Susan Glicksohn hat kommentiert, dass Stapledon das moderne Konzept des
Superman im Kopf habe, wenn er von der menschlichen Entwicklung spricht. Der
Triumph des Achtzehnten Menschen sei ein Triumph der Eugenik. Stapledons
Traum sei es, dass der Mensch der Zukunft sich zur vollen Menschheit entwickelt
haben werde,”®' das heiBt, dass der Mensch alle seine Potentialitiiten in der Realitit
entfaltet haben wird. Aber vielleicht lige die wahre Menschlichkeit darin, so meine
ich, den Wunsch der Weiterentwicklung fahren zu lassen. Vielleicht ist es gerade
das Menschliche des Menschen, dass ihm die volle Menschheit nie gelingen wird.
In Stapledons Roman gibt es keine Charaktere, keine Personlichkeiten, keine
Typen, die sich entwickeln. Seine Geschichte ist ein fiktiver historischer Bericht, in
dem neben unpersonlichen Ereignissen nur technisch-wissenschaftliche, kiinstleri-
sche, soziale, politische und philosophische Stromungen dargestellt werden. Sogar
der Erzihler bleibt eine unpersonliche Stimme, die sich als Charakter nicht entwi-
ckelt. Seine Menschheit offenbart sich nur einmal, als er mit Arger, dann aber
Akzeptanz, vom Ende der Menschheit spricht. Dem Achtzehnten Mensch ist die
Einheit qua Gruppenbewusstsein gelungen. In diesem menschlichen Erwachen
erfihrt er seine ,,Ekstase®, den hochsten Zustand der ,,Versohnung®, der Loyalitét
zu Menschheit und Schicksal.”™® Aber dieses Schicksal ist nicht das des Letzten
Menschen. Denn trotz allem kommt es wieder zu Riickféllen und dann zum Ende
der Menschheit, die den hochfrequenten Strahlen eines kommenden Sterns nichts

277 Smith, Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragodien, 278.

278 ygl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 461.

21 ygl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 162.

280 y/ol . Smith, Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragédien, 290f.
21 yol. Glicksohn, ,,A city”, 338f.

%82 yol. Glicksohn, ,,A city”, 342.

158



V. Geschichtsphilosophie

entgegenzusetzen hat. Aber der Mensch gibt nicht auf, denn er schiet Samenkor-
ner fiir das Entstehen einer neuen Menschheit ins All. Der Erzéhler sagt ja bereits
zu Beginn des Romans, er hoffe, die Menschheit werde sich in Richtung einer Uto-
pie weiterentwickeln. Damit ist das Menschentum eben nicht am Ende der
Geschichte angelangt. Liest man den Roman hingegen als science-fiktionelle Um-
setzung der Geschichtsphilosophie Hegels, dann kidme der Weltgeist in jenem
Uberindividuum zu sich selbst, das von den 96 Menschen gebildet wird. Freilich
wiirde man mit dieser Idee das Ende der Geschichte konstatieren.

b) Isaac Asimov, Die Foundation-Trilogie

Ein dem Roman Stapledons vergleichbares Werk ist der dreibindige Roman
iiber die Foundation (The Foundation Trilogy) von Isaac Asimov aus den Jahren
1951-1953, in dem die handelnden Personen ein besonderes Geschichtsbewusstsein
besitzen. In dieser Trilogie, etwa zwanzig Jahre nach Stapledons Last and First
Men erschienen, wird der Versuch unternommen, die Geschichtswissenschaft auf
eine statistisch-naturwissenschaftliche Basis zu stellen, um Entwicklungen fiir die
Zukunft berechnen zu konnen. Die Hauptgestalt ist Hari Seldon, die den Zusam-
menbruch des Galaktischen Imperiums, in dem er lebt, auch Trantor genannt, vor-
aussieht.”®® Seldon hat die Vision einer anarchischen Zwischenzeit, er will aber
diese Zeit verkiirzen und fiir die Zeit danach sorgen. Deshalb werden zwei Foun-
dations gegriindet. Zweck der ersten, die auf dem Planeten Terminus am Rande der
Galaxis existiert, ist es, sich technologisch und wissenschaftlich iiber den Rest der
Galaxis zu erheben und ein neues Imperium zu begriinden. Das tieferliegende Ziel
der zweiten Foundation bleibt zwar mysterios, da nur wenige wissen, wo diese
liegt, doch zumindest nach auBlen hin soll sie die erste Foundation schiitzen und
eine Fiihrungskaste fiir das neue Imperium vorbereiten. Das Mittel dazu ist die
Wissenschaft der Psychohistorie, ein Zweig der Mathematik, der sich mit mensch-
lichen Reaktionen auf soziale und 6konomische Stimuli befasst. Die zu untersu-
chende Menschengruppe muss dafiir gro8 genug sein. Hari Seldon gilt dabei als
Erfinder dieser Wissenschaft, mit deren Hilfe er die Zukunft voraussagen und sogar
manipulieren kann, was ihm den Status einer unangreifbaren Autoritéit verleiht.
,Die Psychohistorie befa3it sich nicht mit Menschen, sondern mit Menschenmen-
gen. Sie ist die Wissenschaft von den Massen, den Massen in Milliardengrofe [...]
Mit keiner bekannten Mathematik kann man die zu erwartende Reaktion eines ein-
zelnen Menschen berechnen. Die Reaktion einer Milliarde Menschen ist jedoch
etwas ganz anderes.” (289) Hari Seldon verfolgt das Ziel, wahrscheinliche histori-
sche Ereignisse mit dem Taschenrechner voraussagen zu konnen, zum Beispiel das
Attentat auf einen Kaiser, den Aufstand eines Vizekonigs oder eine Wirtschaftsde-
pression. Dariiber hinaus sagt er den Untergang von Trantor in 500 Jahren voraus
und fiigt hinzu: ,,Alles wird mit einberechnet.* (32) Fiir ihn sind Katastrophen vor-
aussagbar. Die Bedingungen fiir den Verfall eines Reiches seien eine zu michtige
Biirokratie, der Riickgang der Initiative des Einzelnen, das Erstarren der Kasten,

83 y ol Martin, Religious dimensions, 21f.

159



V. Geschichtsphilosophie

das Nachlassen der Neugier. Seldon prophezeit: ,,Das Reich, Gentlemen, besteht,
wie eben gesagt wurde, seit 12.000 Jahren. Das kommende dunkle Zeitalter wird
nicht zwolf-, sondern dreifligtausend Jahre dauern. Ein Zweites Reich wird sich
erheben, aber zwischen ihm und unserer Zivilisation werden eintausend Generatio-
nen einer leidenden Menschheit liegen. Das miissen wir verhindern.” (44) Noch
Jahre nach seinem Tod findet er sich bei den verantwortlichen Wissenschaftlern
und Politikern als holographische Erscheinung ein und erldutert seine Plidne. Er
offenbart alle Aufzeichnungen von Reden, die er gefiihrt hatte, als er noch lebte,
mit denen aber die Zeitgenossen erst viel spiter konfrontiert werden. Immer wieder
fordert Seldon zu geordnetem Wachstum des menschlichen Potentials auf, damit
das Imperium wachsen und gedeihen kénne. Nach dem Tod von Hari Seldon wird
Salvor Hardin dessen Nachfolger. Als oberster Verwaltungsbeamter auf Terminus
entwickelt er die Psychohistorie zu einer Religion. Hari Seldon und seine Anhénger
glauben, dass der Geschichtsablauf sich auch auf Tausende von Jahren planen
lasse. So sagt der Hindler Mallow Jahrhunderte nach dem Ableben Seldons: ,,Der
Kurs, den die Foundation auf ihrem Weg in die Zukunft nehmen sollte, wurde mit
der Wissenschaft der Psychohistorie, die damals hochentwickelt war, geplant, und
die Bedingungen wurden so arrangiert, daf3 es zu einer Reihe von Krisen kommen
mulB, die uns mit Hochstgeschwindigkeit in Richtung des kiinftigen Imperiums
beférdern sollen.” (210) Dariiber hinaus duflern sich die Protagonisten iiber Reli-
gion, Moral und Transzendenz oberfldchlich, zynisch und ignorant. Fiir sie ist
Religion Aberglaube und Mittel zur Kontrolle des Volkes, als soziale Wirklichkeit
kommt sie in diesem Roman nicht vor. Auf einer tieferen Ebene aber wird die reli-
givs-geschichtsphilosophische Haltung der Protagonisten selbst deutlich. Sie glau-
ben an ihre Mission, an die Foundation, an die Worte Hari Seldons, die in Stein
gemeiBelt sind. ,,Hari Seldon wuBlte, daf} seine Psychohistorie nur Wahrscheinlich-
keiten vorhersagen konnte, keine Gewilheiten. Es gab immer einen Spielraum fiir
Irrtiimer, und im Verlauf der Zeit erweitert sich dieser Spielraum in geometrischer
Progression. Seldon wiirde dagegen natiirlich Vorkehrungen treffen, so gut es eben
ging.” (555) Das Imperium verliert im Laufe der Zeit seine Kontrolle iiber seine
AuBenstationen, so dass es Terminus gelingt, selbst ein kleines Sternenreich aufzu-
bauen. Der Versuch des Imperiums, dieses Sternenreich zu erobern, hat jedoch
keinen Erfolg. Der Foundation dagegen gelingt die Kontrolle itiber vier Konigrei-
che, und sie ist bald selbst der méchtigste Staat in der Galaxis. Dann jedoch wird
die erste Foundation

,,von einer Macht bedroht, die Hari Seldon nicht hatte vorhersehen konnen, von der
iiberwiltigenden Macht eines einzelnen menschlichen Wesens, eines Mutanten. Der
als ,das Maultier’ bekannte Mann war mit der Fdhigkeit geboren worden, die Emo-
tionen der Menschen zu formen und ihren Geist zu beeinflussen. Seine erbittertsten
Gegner verwandelte er in ergebene Diener. Ganze Armeen konnten nicht, wollten
nicht gegen ihn kdmpfen. Er bezwang die Erste Foundation, und Seldons Plan war
teilweise zunichtegemacht. Doch es gab noch die geheimnisvolle zweite Foundation,
nach der eifrig gesucht wurde. Das Maultier mufite sie finden, um seine Eroberung
der Galaxis zu vervollstindigen.* (578f.)

160



V. Geschichtsphilosophie

Aus diesem Grund wird die Psychohistorie spéter von einem Studenten korri-
giert: ,,Die Gesetze der Psychohistorie sind statistischer Natur und verlieren ihre
Giiltigkeit, wenn die Handlungen von Einzelpersonen nicht mehr zufillig erfol-
gen.” (709) Das Maultier kann schlieBlich von einem Vertreter der zweiten Foun-
dation neutralisiert werden. In der Zwischenzeit jedoch kommen Zweifel dariiber
auf, ob es die zweite Foundation iiberhaupt gibt. Je mehr die Protagonisten den
Eindruck erhalten, dass diese zweite Foundation gar nicht existiert, desto mehr
kursieren Theorien und Geriichte iiber ihren Ort. Die erste Foundation fiihlt sich
der zweiten unterlegen, weil jene als Abkommlinge und Schiiler der Seldon-
Mathematik gelten. In einem verwirrenden Doppelspiel manipulieren Vertreter der
zweiten Foundation ,,die Ereignisse, um die erste Fundation zu schiitzen. Sie 148t
sich zum Schein ,entdecken’ und gibt so der ersten Fundation die Initiative zuriick,
die die zweite vernichtet glaubt.“284 Letztlich stellt sich heraus, dass Seldon die
zweite Foundation auf Trantor selbst angelegt hatte, dem Zentrum des ehemaligen
Imperiums. Seldons urspriinglicher Plan kann damit in Erfiillung gehen.

Bei seiner Darstellung vom Untergangs des Imperiums und vom Aufstieg der
Foundation betone Asimov laut Uwe Boker das Langfristige, vom Einzelnen nicht
mehr Uberblickbare des Geschichtsverlaufs, das heif3t Biirokratisierung, Schwer-
filligkeit, Bestechlichkeit, Cliquenwirtschaft, Machtkdmpfe, Unterdriickung
demokratischer Krifte und den Verlust technologischen Wissens. Asimov gehe von
der Wiederholbarkeit historischer Ablidufe aus, ohne in Rechnung zu stellen, dass
die Verdnderungen von Produktionsverhiltnissen und Produktivkriften jeweils
neue Kausalititen bedeuteten.”® Seldon wolle mit Hilfe seiner Psychohistorie
geschichtliche Abldufe auf Basis statistischer Wahrscheinlichkeitsberechnungen
voraussagen. ,,Asimov geht also, die Ansitze der logischen Empiristen extrapolie-
rend, von der Moglichkeit aus, daf} historische Ereignisfolgen exakt vorausberech-
net werden konnen.“**® Er gehe jedoch nirgends auf soziale, politische oder dkono-
mische Variablen ein, die diesen Berechnungen als Grundlage dienen miissten.
Asimov glaube auflerdem, dass die menschliche Sprache fiir das Zustandekommen
oder Ausbleiben von Krisen entscheidend sei. Deshalb werde in der Foundation die
Verstindigung der Menschen grundlegend reformiert; man brauche keine Sprache
mehr, es geniige ,,eine Geste, ein Grunzen, die Kurve in der Linie im Gesicht.*
(601) Die eigentliche Spannung im Roman besteht nach Uwe Boker in den Fragen
nach den richtigen Problemlosungsstrategien. Das erfordere eine rationale Voraus-
planung, Einkalkulieren der Schachziige des Gegners, das Verhiillen der eigenen
Gedanken und Emotionen und ein dynamisches Denken. Problematisch aber sei,
dass man iiber die Vorgeschichte, die Biographie der handelnden Personen, mit

284 Alpers/Fuchs/Hahn (Hrsg.), Reclams Science Fiction Fiihrer, 23.
285 Vgl. Boker, Isaac Asimov, 126-128.
286 Boker, Isaac Asimov, 130f.

161



V. Geschichtsphilosophie

Ausnahme des ,,Maultiers®, nichts erfahre. Im Grunde kidmen weder Volk noch
Individuum in Asimovs ,,Geschichtswerk* wirklich vor.”¥’

Carl Freedman verdeutlicht, dass die Science Fiction Elemente enthalten konne,
die versteckte historische Fiktion seien. Asimovs Foundation erzihle eine breit
angelegte Abspaltung vom Galaktischen Imperium durch die Nachfolger Hari Sel-
dons und ihrer Etablierung einer neuen Zivilisation auf dem fernen Planeten Ter-
minus, eine neue Zivilisation, deren Geschichte weitgehend die des europidischen
Kapitalismus rekapituliere, mit einer starken Betonung auf den merkantilen und
unternehmerischen Phasen.”®® Die Psychohistorie des Hari Seldon laufe auf eine
deterministische pseudomarxistische Kalkulation hinaus. Asimovs utopische Kraft
in ihren potentiellen Zukiinften von Freiheit und menschlicher Erfiillung sei aber
kaum eine Sache historischer Kontextualisierung.”® Salewski hilt Asimovs Foun-
dation-Trilogie fiir eine sidkularisierte Form der mittelalterlichen Idee der translatio
imperii, die ,hanebiichen* umgesetzt sei, und sein Vorbild des Tausendjdhrigen
Reiches stamme aus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts.”®® Adam Roberts meint
dazu, solchen Ansitzen hitte spitestens die Chaos-Theorie der 1980er Jahre einen
Schlag versetzt.”"'

Doch um zu wissen, dass Asimovs Trilogie ein geschichtsphilosophischer
Ansatz ist, brauchen wir keine Chaos-Theorie, denn das ergibt sich aus der Sache
der Geschichte selbst. Geschichtliche Daten lassen sich nicht mathematisieren. Die
Idee, den Positivismus zur ,,Zéhmung* der Geschichte heranzuziehen, ist mehr als
fragwiirdig. Geschichte lésst sich nicht voraussagen. Sie ist einfach nicht objektiv,
sondern unter anderem abhingig davon, was das Subjekt, das die Geschichte
schreibt, fiir erinnerungswiirdig hilt. Asimovs Roman ist ein Beispiel fiir den Ver-
such einer positivistischen bzw. substantialistischen Geschichtsphilosophie in der
Art der Philosophie Comtes. Diese substantialistische Geschichtsauffassung, die
Asimov vertritt, hilt die Vergangenheit fiir eine ,,irgendwie* feststehende objektive
Realitit, aber der ,,Gegenstand* geschichtlicher Erzihlung ist eben kein Objekt im
iiblichen Sinn.** Ereignisse der Geschichte sind abhiingig von subjektiven Erinne-
rungen, abhingig von dem, was wir ,,Sinnzusammenhénge* nennen, also subjek-
tive, geistige Akte. Was der eine Mensch fiir erinnerungswiirdig hélt, muss fiir den
anderen Menschen noch lange nicht erinnerungswiirdig sein. Asimovs Foundation-
Trilogie aber versteht Geschichte als Form einer objektiven Wissenschaft.
Geschichte wird bei Asimov stets als ,,Wahrscheinlichkeit berechnet®, als konnte
man sie voraussagen, wenn man blof3 die richtigen Gleichungssysteme zur Hand
hitte. Aber in der Geschichte gibt es nichts zu berechnen, sondern nur etwas fest-
zustellen und zu interpretieren. Eine Geschichtswissenschaft, die sich nicht mit
dem Individuellen und dem Subjektiven befasst, und die Psychohistorie tut gerade

87 vgl. Boker, Isaac Asimov, 137-141.

288 vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 56.
289 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 70f.
20 yol. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 64 mit Anm. 4.
»! ygl. Roberts, History, 197f.

2 yol. Zwenger, Geschichtsphilosophie, 48f.

162



V. Geschichtsphilosophie

dies nicht, ist keine Geschichtswissenschaft. Eine Frage an die Psychohistorie
konnte auch lauten: Wie grol muss die Menschenmasse sein, damit sie verlédsslich
Auskunft geben kann? Asimov erkldrt zwar, es gehe um Milliardengréen. Aber
was ist mit einer Menschenansammlung von 100 Menschen, oder von 10.000?
Abgesehen davon, dass man hier das Problem des Haufenparadoxons ansprechen
kann,”” kann die Psychohistorie notgedrungen die Geschichte nicht als Ganze er-
fassen, weil sie Individuen, die ebenfalls Geschichte machen, nicht beriicksichtigt,
auch dann nicht, wenn man Gruppen als Individuen versteht. Hari Seldon fragt die
Menschen bei ihrem Handeln nicht nach Plidnen, Griinden oder Motiven, etwas, das
zu jeder Geschichtsschreibung dazugehort. Die Frage an Seldon: ,Kann die
Geschichte der menschlichen Rasse im Ganzen verdndert werden?* (41) ist falsch
gestellt. Denn Zukunft ist noch nicht, weshalb sie nicht verindert, sondern nur
geplant werden kann, was bedeutet, dass man hochstens die Pldne der Gegenwart
dndern kann. Und auch die Geschichte kann nicht verdndert werden. Die
Geschichte veridndert sich hochstens selbst, von sich aus.

,Fur das geschichtliche Verstindnis [...] ist das Vergangene iiberhaupt nicht fertig,
sondern geschieht weiter. Es wird nicht blofl genauer erforscht, sondern wandelt sich
selbst. Bismarcks Reichsgriindung zum Beispiel ist heute, wo dieses Reich nicht
mehr ist, etwas anderes, als sie es 1871 oder 1933 war. Nicht nur unser Wissen und
unsere Meinungen dariiber haben sich gedndert, sondern das vergangene Geschehen
selber hat durch den unvorhersehbaren Fortgang der Geschichte ein anderes Wesen
bekomzr&en und neue Bedeutungen zugewonnen, die es seinerzeit noch nicht
hatte.*

Weiter sagt Hari Seldon: ,,Alles wird mit einberechnet.* (32) Aber was ist
»alles*“? Schlicht ,,alles* zu berechnen, ist unmdéglich, denn dann miisste man auch
das Kleinste, Winzigste und Unauffilligste miteinbeziehen, also das Individuelle,
was ja die Geschichtstheoretiker dieses Romans gerade ablehnen. Also muss man
auswihlen, denn sonst kime man nie an ein Ende. Das Auswihlen der Quellen,
und das bedeutet notwendigerweise auch ein Auslassen bestimmter anderer Quel-
len, ist ein Fundament der Geschichtsschreibung. Also darf man Hari Seldon die
Frage stellen, was er unter ,,alles* versteht, wenn er denn ans Berechnen geht. Und
wenn er berechnet, fragen wir, was er denn im einzelnen berechnet, wie er berech-
net, und was er ausgelassen hat. Und wir fragen weiter, warum er genau dies oder
jenes ausgelassen hat. Ein Historiker ist stets gezwungen zu rechtfertigen, warum
er diese Quellen benutzt und jene nicht. Dies bleibt bei Hari Seldon aber stets
auflen vor. Seldon und seine Freunde und Anhénger begreifen dariiber hinaus nicht,
dass sie stindig geschichtsphilosophische Begriffe verwenden, die gar nicht objek-

293 Dieses Paradoxon ist seit der Antike bekannt. Man stelle sich einen Sandhaufen vor, von dem man
ein Sandkorn entfernt. Dadurch bleibt der Sandhaufen noch immer ein Sandhaufen. Auch wenn man
zwei Korner entfernt, kann man noch immer von einem Sandhaufen sprechen. Die Frage lautet: Wie-
viele Sandkorner muss man entfernen, damit nicht mehr von einem Sandhaufen gesprochen werden
kann? Anders gefragt: Wieviele angesammelte Sandkorner bilden einen Haufen? Vgl. dazu Sains-
bury, Paradoxien, 86f.

294 Giegerich, Atombombe, 25.

163



V. Geschichtsphilosophie

tiv sind: Erstarrung, Krise, Verfall, Katastrophe usw. sind bereits geschichtsphilo-
sophische Begriffe. Es handelt sich dabei um Werteinschitzungen und nicht um
objektive Fakten. Ob beispielsweise die Eroberung Roms durch die Westgoten 410
oder die Eroberung Byzanz’ durch die Osmanen 1453 eine Katastrophe war, ist
eine Frage der Perspektive. Das gilt sogar fiir Naturkatastrophen wie das Erdbeben
von Lissabon 1755. Menschlich mag dies eine Tragodie gewesen sein, der Natur
selbst aber ist es gleichgiiltig, ob Menschen sterben, wenn die Erde bebt. Naturwis-
senschaftlich gesehen gibt es keine Tragdodien. Mit Hayden White bemerkt ist die
»Iragodie” eine mogliche Form, in der eine geschichtswissenschaftliche Arbeit
erscheinen kann, aber eben nicht muss.”®” Die Helden des Romans von Asimov
begreifen nicht, dass die Geschichte, von der sie reden, immer nur auf abstraktem
Boden spielt, weshalb auch ihre Aussagen dazu abstrakt bleiben. Hobar Mellow
etwa bemerkt: ,,Der Kurs, den die Foundation auf ihrem Weg in die Zukunft neh-
men sollte, wurde mit der Wissenschaft der Psychohistorie, die damals hochentwi-
ckelt war, geplant, und die Bedingungen wurden so arrangiert, dal es zu einer
Reihe von Krisen kommen muf, die uns mit Hochstgeschwindigkeit in Richtung
des kiinftigen Imperiums befordern sollen.” (210) Welchen Kurs verfolgt die
Foundation? Von welchen Krisen ist die Rede? Wann kann man von Krise reden?
Was also ist eigentlich eine Krise? Durch welche Erscheinungsformen lisst sie sich
erkennen? Die Krise ist gleichfalls ein geschichtsphilosophischer Begriff.
Geschichtliche Ereignisse — und was Ereignisse sind, hat Zwenger herausgestellt,
nimlich dynamische Bedeutungszusammenhinge, Sinnganzheiten®® — als Aus-
druck von ,,Krisen* zu deuten, ist bereits eine Interpretation. An anderer Stelle sagt
der Héndler Mallow: ,,Als Hari Seldon den Kurs unserer kiinftigen Geschichte
plante, baute er nicht auf brillante Heroen, sondern auf die gewaltigen Wogen der
Okonomie und der Soziologie. Deshalb miissen wir die Losungen der verschiede-
nen Krisen in den Kriften suchen, die uns in dem jeweiligen Zeitpunkt zur Verfii-
gung stehen. In diesem Fall ist das — der Handel.”“ (277). Wenn hier das Indivi-
duum als Antreiber der Geschichte geleugnet wird, ist unverstdndlich, warum
Mallow solch grofie Stiicke auf den Helden Hari Seldon legt. Denn es ist merkwiir-
dig, dass Hari Seldon als ein Individuum die Geschichte von 30.000 Jahren im gro-
Ben und ganzen planen will, wenn Asimovs Diktum lautet, dass nicht Individuen
die Geschichte machten, sondern anonyme Krifte und Menschenmassen. Die
Nichtigkeit des Individuums im Geschichtsverlauf, wie Seldon sie behauptet, wird
allerdings indirekt durch ihn selbst bestitigt. Denn trotz seiner Fithrungsperson-
lichkeit besteht er darauf, dass er vollig frei von Verantwortung sei. Die Schwie-
rigkeit liegt in Seldons Auffassung von der Wahrheit. Alle Begriffe dieses Romans
ermangeln einer personlichen Verantwortung, stets wird die Unpersonlichkeit
betont. Jede Basis fiir individuelle moralische Entscheidungen wird dadurch zer-

23 ygl. oben S. 121f.
26 ygl. oben S. 119f.

164



V. Geschichtsphilosophie

stort. Hari Seldon leugnet die Handlungsfreiheit des Menschen: alles sei vorherbe-
stimmt. Dann gibt es natiirlich auch keine moralische Verantwortung mehr.*”’

Asimov schreibt einen Roman in Anlehnung an die Geschichtsphilosophie
Spenglers mit der Idee von Aufbau, Bliite und Zerfall von Reichen. Die Methode
dabei erinnert an den Positivismus Comtes, der versucht hat, die Naturwissenschaft
auf die Gesetze der fortschrittlichen Entwicklung anzuwenden. Aber solche
Gesetze sind lediglich Ausfluss geschichtsphilosophischen Denkens. So gesehen ist
Asimovs Roman ein Riickfall ins 19. Jahrhundert.

¢) Arthur C. Clarke, Die siecben Sonnen

Der Roman Die sieben Sonnen (The City and the Stars) des britischen Autors
Arthur C. Clarke aus dem Jahre 1956 beschreibt eine Gesellschaft, die im Nieder-
gang begriffen ist, doch einem Protagonisten gelingt es, die Stadt aus ihrem ,,Dorn-
roschenschlaf* zu wecken. Die Stadt Diaspar (= Diaspora, H.N.) wird als eine
ewige geschildert, die eine Milliarde Jahre alt ist. Jedoch hat sie sich von der
AuBenwelt abgeschirmt. Drauflen gibt es nur Wiiste. Den Menschen, die in der
Stadt leben, ist es gleichgiiltig, dass sie frither einmal zu den Sternen aufgebrochen
waren, zumal sie sich auch davor fiirchten, dass die Invasoren wiederkehren konn-
ten. Die Bewohner haben sich mehr oder weniger eingeigelt, nur der Jugendliche
Alvin mochte ,,nach drauflen®. Diaspar hat 10 Millionen Einwohner, die bis zu
1000 Jahre alt werden konnen. Es ist den Menschen dariiber hinaus gelungen, ihr
Bewusstsein ,,abzuspeichern®, so dass sie Jahrhunderte oder auch Jahrtausende
nach ihrem Tod ,,wiedergeboren werden konnen, und zwar aus den ,,Gedéchtnis-
anlagen®. Im Laufe ihres Lebens konnen sie sich dann nach und nach an ihr friihe-
res Leben erinnern. Tod und Wiedergeburt geschehen in der ,,Halle der Schop-
fung®. Momentan lebt nur etwa ein Hundertstel der Biirger Diaspars in den Stra-
Ben, die Mehrheit schléft in den Gedichtnisanlagen. Nur Alvin nicht. Er hat noch
nie gelebt und ist das erste Kind, das seit 10 Millionen Jahren auf Erden geboren
wurde. Der Leser erfihrt auch, dass laut Stadthistorie vor Millionen von Jahren die
Menschen ins Weltall aufgebrochen seien und ein Galaktisches Imperium aufge-
baut hitten; dann jedoch seien sie den Invasoren begegnet, die sie zuriickgedringt
hitten. SchlieBlich habe es nach der Schlacht von Shalmirane einen ,,Pakt* gege-
ben: man lie den Invasoren das Universum und zog sich auf die eigene Welt
zurlick. In seiner Suche nach einem Ausweg aus der Stadt l4sst Alvin sich jedoch
nicht beirren und entdeckt in einem Tunnelsystem eine Untergrundbahn, mit der er
in die benachbarte Stadt Lys féhrt, die nur 35 Bahnminuten entfernt liegt. Die
Siedlung besteht nur aus etwa 100 Gebéduden, und man fiihrt ein bduerliches Leben
mit wenigen technischen Einrichtungen. Doch so wenig Diaspar einen Kontakt mit
der AuBlenwelt wiinscht, so wenig wiinscht Lys einen Kontakt zu Diaspar. Aber
Alvin erhilt von der Herrin der Stadt, Seranis, die Erlaubnis, ausgedehnte Streif-
zlige zu unternehmen, begleitet wird er dabei von Seranis’ Sohn Hilvar. Die beiden
entdecken zwei Tagesmirsche entfernt an einem See eine alte Ruine, die Festung

*7 ygl. Butrym, For suffering humanity, 60-64.
165



V. Geschichtsphilosophie

Shalmirane. Hier finden sie einen schwebenden, schweigenden Roboter und ein 15
Meter langes Polypenwesen, das ihnen etwas iiber die Geschichte der Erde mitteilt.
Diese Geschichte lautet in etwa so: In den Jahrhunderten des Ubergangs, als das
Galaktische Imperium zerfiel, kam ein ,,Meister” von einem der Planeten der Sie-
ben Sonnen zur Erde. Er war menschlichen Ursprungs, musste aber wegen seines
religiosen Fanatismus seine Heimat verlassen. Einer seiner Begleiter war der
Roboter, den Hilvar und Alvin gerade entdeckt haben. Zu jener Zeit stand Diaspar
noch den Sternen offen. Der ,,Meister* begriindete die Religion der GroBen, welche
er kurz vor seinem Tod besonders hiufig erwihnte. Doch als die GroBen nicht
mehr auftauchten, zerfiel die Bewegung. Er selbst, der Polyp, sei ein Schiiler des
,»Meisters“. Doch der Polyp stirbt, bevor er Alvin und Hilvar die Geschichte zu
Ende erzihlen kann. Zuvor aber hat er dem Roboter den Befehl gegeben, Alvin
nunmehr zu gehorchen. Alvin und Hilvar kehren nach Lys zuriick. Die Stadtrite
von Lys und Diaspar kdnnen von Alvin davon iiberzeugt werden, dass es fruchtbar
wire, Kontakt miteinander aufzubauen. Mit Hilfe eines Raumschiffes, das der
Roboter aus der Wiiste herbeiholt, fliegen Alvin, Hilvar und der Roboter zum Sy-
stem der Sieben Sonnen, wo sie ein Geistwesen namens Vanamonde kennenlernen
und zur Erde mitbringen. Dieses Wesen scheint iiber einen umfassenden Verstand
zu verfiigen, der jedoch unterentwickelt ist, und es kann auch die Vergangenheit
nur schlecht deuten. Dennoch gelingt es den Historikern von Lys mit Hilfe Vana-
mondes, die ,,wahre Geschichte* der Menschheit zu ergriinden.

Der Leser erfahrt, dass sich die Menschen mit der bisher erzdhlten Geschichte
selbst betrogen habe. Schon die Rede von einem Galaktischen Imperium des Men-
schen sei erfunden. Er sei nie iiber den Pluto hinausgekommen. Vielmehr seien
andere Wesen ins Sonnensystem eingedrungen und hitten einige Erdbewohner zu
den Sternen mitgenommen. Mit Hilfe dieser anderen Wesen habe der Mensch
Krankheiten iiberwunden und die Telepathie erlernt, bis er den anderen als eben-
biirtig habe gegeniibertreten konnen. Hieraus riihrten die Legenden iiber das Impe-
rium, das aber ein Imperium vieler Menschengattungen gewesen sei. Fiir den Tri-
umph und den Untergang des Imperiums, das etwa eine Million Jahre angedauert
habe, seien Menschen von der Erde mafBgeblich verantwortlich gewesen. Der
Mensch habe nidmlich versucht, eine korperlose Intelligenz zu schaffen — reinen
Geist, ein ,,Gehirn®, das frei von Materie sei. Dieses musste aber zumindest elektri-
sche oder andere Krifte verwenden. Nach langer Zeit hitten die Wissenschaftler
ihren Traum verwirklichen konnen, aber das Ergebnis habe fast alles Leben in der
Galaxis vernichtet. Fiir die vielen Toten und vernichteten Planeten gab es einen
Verantwortlichen: das Irre Gehirn. Dieses Irre Gehirn schien der Materie {iberhaupt
feindlich gesinnt, denn es verwiistete das Universum, wo es hinkam, bis es von
Kriften, die Vanamonde nicht nennen kann, unter Kontrolle gebracht wurde. Da
das Irre Gehirn nicht zerstort werden konnte, habe man es in ein Gefidngnis, eine
Schwarze Sonne, gesperrt. Obwohl das Experiment gescheitert war, sei es gegen
viel Widerstand wiederaufgenommen worden und man habe nach dem Fehler
gesucht, der die Katastrophe ausgeldst hatte. Das niichste Experiment sei gelungen
und trage den Namen Vanamonde (= ,leere Welt“, H.N.). Angeblich seien noch

166



V. Geschichtsphilosophie

wenige andere Geistwesen geschaffen worden, aber Vanamonde erzéhlt, es sei nie
einem begegnet. Dann aber sei das Imperium mit etwas sehr Groem und Seltsa-
mem am Rande des Kosmos in Beriihrung gekommen; sein Ruf miisse ein gewalti-
ges Versprechen gewesen sein, denn viele Volker seien aufgebrochen und fiir
immer verschwunden. Diejenigen aber, darunter die Menschen der Erde, seien der
eigenen Galaxis treu geblieben und hitten sich geweigert, die Heimat zu verlassen.
Die Schlacht von Shalmirane habe nie stattgefunden. Vielmehr habe es sich um
eine Abschussbasis fiir gewaltige Vernichtungswaffen gehandelt, denn als der
Mond der Erde zu nahe gekommen sei, habe man ihn zerstéren miissen, bevor er
auf die Erde gestiirzt wire. Hier endet die Geschichte.

Nachdem diese Geschichte bekannt geworden ist, beschlie3t Alvin, den Roboter
allein mit dem Raumschiff in die Unendlichkeit zu schicken, um das Rétsel zu
ergriinden, was jenes Grofle und Seltsame gewesen war, von dem sich so viele
Volker intensiv angezogen gefiihlt hatten. Und man fiirchtet nun jenen Tag, an dem
die Kréfte der Schwarzen Sonne nachlassen und das Irre Gehirn freigeben werden.
Vielleicht wird ihm Vanamonde dann gegeniiberstehen.”®

In diesem Roman zeigt uns der Autor, wie das menschliche Leben aussehen
konnte, wenn der Mensch von der Notwendigkeit der Arbeit befreit ist. Es handelt
sich um eine Welt voller Vergniigen und ohne Schmerz. Unermiidliche Roboter
halten das Leben der Stadt am Laufen. Es gibt keine Jobs und kein Geld; es gibt
keine Armut, keine Krankheit, keine Sorgen, aber auch keinen Sinn. Wenn man alt
ist, stirbt man nicht, sondern verschwindet in den Hallen der Erinnerung, aus denen
man nach Jahrhunderten oder Jahrtausenden wieder erscheint. Damit ist die Stadt
Diaspar ein Ort steter Wiedergeburt, eine Idee, die aus dem Hinduismus bekannt
ist. Der Held des Romans, der junge Alvin, sieht seine Aufgaben darin, sowohl die
Unsterblichkeit zu beenden als auch die Rolle der Roboter zu reduzieren, damit der
Mensch wieder selbst der Arbeit nachgehen kann. Als Alvin die Stadt Diaspar
verldsst und nach Lys kommt, begegnet er Menschen, die in der Landwirtschaft
titig sind. Er begreift, dass sich die Menschen das Wissen selbst aneignen miissen,
und dies nicht Robotern iiberlassen werden darf. Fiir ein Leben, das nicht nutzlos
ist, bedarf es eines Anfangs und eines Endes, bedarf es der Mdéglichkeit, zu sterben
sowie eine Aufgabe zu iibernehmen.”” Auch Clarkes Roman verarbeitet die
geschichtsphilosophische Grundidee von Aufstieg, Bliite und Niedergang von
Imperien. Diaspars Bliite ist, als Alvin geboren wird, lingst dahin. Die Stadt befin-
det sich in einem Sterbeprozess, der nicht enden will. Dabei wire der Untergang
vermutlich ihre Erlosung.

2% Beim Konzept des ,.Irren Gehirns* wie es hier von Arthur C. Clarke vorgelegt wird, muss ich
unwillkiirlich an den Posthumanismus Hans Moravec’ denken, der das menschliche Gehirn in einen
Roboter einsperren will. So wie die Forscher in diesem Roman einen Geist ohne Korper, also im
Grunde Gott, schaffen wollen, so will Moravec einen Korper fiir die Ewigkeit, was einem Gott
gleichkommt.

9 ygl. Perrin, Robots, 106f.

167



V. Geschichtsphilosophie

Roger Luckhurst schreibt, dieser Roman formuliere den Gedanken, dass die
Zukunft die Vergangenheit sei, denn das, was dem Menschen noch strahlende
Zukunft sei (das Galaktische Imperium), sei fiir die Bewohner von Diaspar und Lys
ldngst tote Vergangenheit. Dieser Gedanke verrate ein sehr britisches Verstidndnis
des Rhythmus vom Aufstieg und Fall der Imperien iiber Jahrhunderte.**

So gesehen kénnte man diesen Roman auch als Parabel auf das Britische Impe-
rium lesen, das sich lange gegen die Unabhingigkeit seiner Kolonien sperrte, so
wie sich Diaspar gegen einen Neuanfang wehrt. Zur Geschichtskonzeption dieses
Romans gehort iiberdies, dass es eine ,,falsche® Geschichte gibt, die spiter korri-
giert werden muss. Geschichte wird korrigiert, nicht zu Ende erzéhlt, neu erzéhlt,
es wird die ,,ganze* Geschichte erzihlt, die ,,ganze* Wahrheit kommt ans Tages-
licht, und wir brauchen nur wenig Zeit, sie in Erfahrung zu bringen. Die Geschichte
ist ein offenes Buch, wir brauchen nur ein Geistwesen im Universum zu befragen,
das es am besten weil}, auch wenn zugestanden wird, dass es nur iiber ein Halbwis-
sen verfiigt, und wir auf seinen guten Willen angewiesen sind. Die ,,ganze*
Geschichte erfahren wir also nicht. Clarke konzipiert den Menschen in seinem
Roman als historisches Wesen, das iiber seine Geschichte aber nicht wirklich etwas
weill. Die Bewohner Diaspars erscheinen als kraftlose und nervenschwache Cha-
raktere, die ein utopisches, moglichst konfliktfreies Leben fiithren. Niemand muss
sich wirklich Sorgen machen, da man wiedergeboren wird, somit scheint die
Geschichte aufgehoben, sie scheint nur die Wiederkehr des Immergleichen zu sein.
Die herrschende Biirgerschicht besteht aus phantasielosen Biirokraten, die nur mit
Miihe zur Aufgabe liebgewordener Positionen zu bewegen sind. Alvin ist der
Mensch, der ohne Vorgeschichte in die Welt tritt, der erste wirklich Neugeborene.
Und deshalb ist auch er dazu préadestiniert, die bisherige Geschichte als eine Liige
zu entlarven, und die ,,wahre* Geschichte zu entdecken. Clarkes Roman zeigt, dass
Geschichte in Vergessenheit geraten kann, wenn man sie nicht pflegt oder fiir sie
keine Verantwortung iibernimmt, die Verantwortung dafiir, dass es Menschen der
Erde, und nicht die ,Invasoren* gewesen waren, die den Versuch der Schaffung
eines reinen Geistwesens unternommen hatten, das mit seinen zerstOorerischen
Kriften durchs Universum gezogen war. Niemand wird gerne an seine schlechten
Taten erinnert.””' Bei Clarkes Roman handelt es sich um den Versuch, Gott zu ver-
wirklichen, ihm eine ,,Gestalt™ zu geben, vergleichbar dem alchemischen Versuch,
aus Blei Gold zu machen. Aber ein geschaffener Gott ist kein wirklicher Gott. Die
Idee des Menschen als eines aktiven, technischen Umgestalters der Welt wird auf
die Spitze getrieben. Risiken oder ethische Bedenken werden beiseite geschoben.
Clarke problematisiert also die Technik als den nicht enden wollenden Versuch des
Menschen, iiber sich selbst hinauszugelangen. Ist der Mensch bei diesem Versuch
zu weit gegangen? Und wiederum: Was bedeutet ,,zu weit gehen*“? Welche Instanz
kann ihm Einhalt gebieten oder hat das Recht dazu? Der Leser erfihrt nichts iiber
den Fehler, der statt zu einem reinen und guten Geist zu einem ,,Irren Gehirn*

300 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 135.
31 Die Idee der Schaffung eines Geistwesens erinnert an Shelleys Roman Frankenstein.

168



V. Geschichtsphilosophie

fiihrte. Moglicherweise wollten die Techniker ein Wesen schaffen, das nicht von
Energie zehren muss, womit sie ein perpetuum mobile geschaffen hitten. Der Leser
erfahrt auch nichts iiber die Motive dieses Wesens. Dass es vollig verzweifelt
gewesen sein muss, liegt auf der Hand. Niemand mordet ohne Grund. Sein Hass
mag dhnlich begriindet gewesen sein wie der des Monsters, das Frankenstein schuf:
es hatte niemanden, mit dem es sein Leben teilen konnte, weshalb es die tiefste
Einsamkeit erlebte. Es bleibt daher ein Ritsel, weshalb die wesensgleiche Lebens-
form Vanamonde friedlich ist. Die Schaffung von Wesen wie dem Irren Gehirn
oder Vanamonde ist eine Parabel auf die Sehnsucht des Menschen nach der greif-
baren Gegenwart eines Gottlichen.

Wichtig ist die geschichtsphilosophische Konzeption. Wie auch immer die
Menschheit sich entwickelt, die Geschichte kommt nie an ein Ende, keine Gesell-
schaft erstarrt in der Wiederholung des Immergleichen. Es gibt immer dynamische
Elemente, die gerade dann auftauchen und Althergebrachtes durchbrechen, wenn
eine Gesellschaft sich anschickt zu glauben, sie habe alle ihre Probleme gelost.
Wihrend Asimov die Geschichte als eine Agglomeration anonymer Strukturen von
Okonomie, Soziologie oder Psychologie begreift, die es fiir die Zukunftsvoraus-
sage zu berechnen gilt, sieht Clarke die Geschichte als eine Aneinanderreihung der
Handlungen von Individuen. Es sind Einzelne, die Geschichte machen, ganz im
Sinne Hegels, der die Personlichkeit in den Vordergrund schiebt. Geschichte kreie-
ren der ,,Meister®, Alvin, sein Freund Hilvar, bald auch die Honoratioren der Stddte
Diaspar und Lys und nicht zuletzt Vanamonde. Die menschliche Geschichte, so
Clarkes Botschaft, ist dynamisch, weshalb man vor Uberraschungen nie gefeit sein
kann. Das ist schon ein Gegenentwurf zu Asimovs ,,Berechnung* der Zukunft. In
Clarkes The City and the Stars entspricht die City im Grunde den Vorstellungen
des Johannes von Patmos iiber das Neue Jerusalem. Auch wenn sie nicht buchstib-
lich zu Glas geworden ist, so ist sie doch metaphorisch gesprochen eingefroren in
sich selbst. Es gibt keinen Fortschritt, keine Entwicklung, sondern eine Wiederkehr
des Immergleichen. Von der wirklichen Geschichte, wie sie abgelaufen ist, erfihrt
der Leser vor dem Auftritt Vanamondes nur ein paar allgemeine Aussagen.
Geschichtsschreibung wird in Diaspar nicht betrieben. Eine Stadt, die sich in der
Ewigkeit eingerichtet hat, braucht keine Erinnerungskultur, sondern nur Legenden,
die nicht schmerzhaft sind. Die Aufdeckung der ,,wahren* Geschichte bedeutet
zugleich den Untergang der Ahistorizitéit Diaspars. Ihre Erlosung besteht im Neu-
eintritt in die Geschichte, sofern die Bewohner dazu bereit sind, nun auch einen
individuellen Tod zu sterben.

Man kénnte den Roman The City and the Stars auch vor dem Hintergrund der
Geschichtsphilosophie Hegels interpretieren. Diaspar mag der Versuch gewesen
sein, ein Endziel der Geschichte zu produzieren, moglichweise eine klassenlose
Gesellschaft, die an der Wiederkehr des Immergleichen erstickt. Aber wie sich
zeigt, ist die Geschichte zu dynamisch, als dass der Mensch ihr ein selbst gewihltes
Ziel aufpfropfen konnte. So gesehen ist Alvin vielleicht die Person im Sinne
Hegels, die, indem sie ihren eigenen Interessen nach der Realisierung der personli-
chen Freiheit nachgeht, zum welthistorischen Individuum wird, das die ,,List der

169



V. Geschichtsphilosophie

Vernunft* Vf:rWirl(li(:h‘[,302 die darin besteht, den ,,Fortschritt im Bewulltsein der
Freiheit’” zu erzwingen. Wenn man so will, zwingt Alvin seine Mitbewohner
dazu, ein Leben in einer neu gewonnenen Freiheit zu gestalten.

d) Arthur C. Clarke, 2001 — Odyssee im Weltraum

Ahnlich wie Stapledons Last and First Men kennt auch der Roman 2001 —
Odyssee im Weltraum keinen eigentlichen Protagonisten. 200/ ist ein Science-Fic-
tion-Film, der dazugehdrige Roman entstand zu einem spidteren Zeitpunkt, aber
noch im selben Jahr 1968. Film wie Roman sind in drei Teile gegliedert. Im ersten
Teil geht es um das Erwachen des Menschheitsgeschlechts in der Altsteinzeit. In
jener Zeit haben die Menschen noch kein Erinnerungsvermogen, und sie erndhren
sich von Pflanzen. Film wie Roman legen nahe, dass AuBerirdische gelandet, einen
durchsichtigen Monolithen errichtet haben und wieder weggeflogen sind. Von die-
sem Monolithen gehen primitive Befehle an die ersten menschlichen Wesen aus:
einen Knoten binden, einen Stein werfen, und je nach Gelingen wird das Ergebnis
mit Lust belohnt oder mit Schmerz bestraft. Einen Kontakt mit den AuBerirdischen
haben die Menschen der Erde dabei aber nicht, alle Signale gehen vom Monolithen
aus. Im Laufe der Zeit entwickeln die ersten Menschen primitive Werkzeuge und
Waffen, aber alles, was sie lernen, wird ihnen mit Hilfe bestimmter Signale des
Monolithen nahegelegt. Denn: ,,Hitten sie Zusammenhiénge iiberhaupt in Erwé-
gung ziehen konnen, hitten sie sich sicher gebriistet, daf} ihr erhohter Lebensstan-
dard auf ihre eigene Initiative zuriickzufiihren sei. (27) Das heif}t, die Initiative
zum eigenen Lernen geht nicht von den Menschen selbst aus, sondern vom Mono-
lithen bzw. den hinter ihm stehenden AuBerirdischen. Aber eines Tages ist der
Monolith verschwunden und niemand kann sich an ihn erinnern. Die Menschen
entwickeln sich weiter und erlernen die Sprache, sie beginnen iiber Vergangenheit
und Zukunft nachzudenken, sie beherrschen das Feuer, und spiter lernen sie Vieh-
zucht und Landwirtschaft. Sie lernen, Bronze und Eisen zu verfertigen.

Mit Beginn des zweiten Teils macht der Roman zeitlich einen radikalen Sprung
ins Raumfahrtzeitalter: der Mond verfiigt inzwischen iiber eine Raumstation. Einer
der Protagonisten, Heywood Floyd, fliegt zum Erdsatelliten, der seit einiger Zeit
aus fiir die Offentlichkeit unbekannten Griinden unter Quarantine steht. 1100
Minner und 600 Frauen leben auf dem Mond. Der Geologe Michaels erldutert auf
einer Konferenz, an der auBer Floyd etwa 40 bis 50 Personen teilnehmen, dass im
Mondkrater Tycho magnetische Abweichungen gemessen worden seien. Unter der
Krateroberfldche hat ein Grabungsteam einen Quader entdeckt, der vor drei Millio-
nen Jahren auf dem Mond hinterlassen wurde. Man sieht darin einen Beweis fiir die
Existenz auBerirdischer Intelligenz. Die Forscher gehen davon aus, dass der Quader
absichtlich vergraben wurde. Sie diskutieren die Frage, wie die Menschen auf der
Erde wohl reagieren, wenn sie von den AuBerirdischen erfahren. Floyd fahrt mit
einer kleinen Gruppe zu dem etwa 200 Meilen entfernten Quader. Als sie dort

302 ygl. Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 45-49.
393 Hegel, Vorlesungen Philosophie der Geschichte, 32.

170



V. Geschichtsphilosophie

ankommen, empfinden sie eine gewisse Scheu zu sprechen. Die Grube mit dem
Quader liegt noch im Schatten der Erde. Als dann die aufgehende Sonne den Qua-
der erstmals bestrahlt, sendet dieser ein sehr lautes Signal ins Universum.

Mit dem dritten Teil macht der Roman wiederum einen zeitlichen Sprung, wenn
auch nur von einigen Monaten. Das Raumschiff Discovery ist mit fiinf Mann
Besatzung, von denen aber drei im Tiefschlaf (Hibernation) liegen, zum Jupiter
unterwegs, dessen Schwerefeld als Katapult fiir eine Weiterreise zum Saturn
genutzt werden soll. Die Mannschaft soll insgesamt sieben Jahre unterwegs sein.
Die zwei aktiven Minner an Bord heilen Dave Bowman und Frank Poole, wobei
Bowman selbst gerade erst aus einer Woche Tiefschlaf erwacht ist. Das sechste
Besatzungsmitglied ist ein Computer, HAL 9000, Gehirn und Nervensystem des
Raumschiffs. Den Zweck der Discovery-Mission kennt allein er (und Menschen
auf der Erde, die ihn programmiert haben). Als das Raumfahrtteam in den Anzie-
hungsbereich des Jupiter kommt, zeigt sich jedoch, dass der Bordcomputer zu
morderischen Taten fihig ist. Als aufgrund eines angeblich fehlerhaften Aggregats
Frank Poole auf der Aulenhaut des Raumschiffes eine Reparatur vornehmen muss,
wird er von dem Computer getétet, und dieser versucht, die Tat wie einen Unfall
aussehen zu lassen. Zunichst glaubt Pooles Kollege Bowman auch daran, beginnt
aber die Moglichkeit, dass HAL ein Mérder sein konnte, in seine Uberlegungen
einzubeziehen. Als er HAL bittet, die drei Méanner im Tiefschlaf zu wecken, wei-
gert sich HAL und enthebt Bowman des Kommandos. Erst als Bowman damit
droht, ihn abzuschalten, gibt HAL vorldufig nach. Doch kurz darauf totet der Bord-
computer nicht nur die drei Tiefschlafenden, sondern versucht auch, sich Bowmans
durch das Offnen der Luftschleusen zu entledigen, was jedoch misslingt. Auf die
Kommunikationsversuche des Computers reagiert Bowman nicht mehr, sondern
entfernt nach und nach die zentralen Speicherelemente des Bordcomputers, wobei
er darauf achtet, die lebenswichtige Automatik intakt zu lassen. Thm gelingt es, die
Kontrolle iiber das Schiff zuriickzugewinnen, und er meldet den Vorfall der
Bodenstation. Erst da erfihrt er von Heywood Floyd, dass auf dem Mond ein
Monolith gefunden wurde, dessen Ursprungsort nunmehr gesucht wird. Floyd
erklart Bowman: ,,Man verbirgt ein derartiges Objekt im Dunkeln, wenn man wis-
sen will, wann es ans Tageslicht gebracht wird. Mit anderen Worten, der Monolith
mag ein Alarmgerit sein und wir haben es ausgelost.” (161) Floyd erteilt Bowman
den Auftrag, sich nun auf den Saturnmond Japetus zu konzentrieren. Als sich
Bowman mit der Discovery in der Umlaufbahn um Japetus befindet, entdeckt er im
Orbit einen Monolithen dhnlich dem auf dem Mond. Doch als er mit seiner Kapsel
auf ihm landen will, blickt er in einen schwarzen Abgrund und ruft aus: ,,Das Ding
ist hohl — es nimmt kein Ende — und — oh, mein Gott! — Es ist voller Sterne.” (193)
Der Monolith erweist sich als Sternentor, und Bowman stiirzt mit seiner Raumkap-
sel durch dieses Tor, um seine letzte Reise anzutreten. Seine Kapsel erreicht Licht-
geschwindigkeit. Bei seinem schnellen Flug hat er ,den Eindruck, das Negativ
einer Fotografie der MilchstraBe zu betrachten.* (200) Seine Kapsel wird von
unbekannten Michten weiter durch das Universum gezogen. SchlieBlich landet
Bowman auf dem Parkett eines eleganten Hotelzimmers. Er verlidsst die Raumkap-

171



V. Geschichtsphilosophie

sel in einem Raumanzug; die Schwerkraft im Hotelzimmer ist fiir Erdbewohner
angemessen. Hier findet er zwar Gegenstinde aus seinem téglichen Leben vor,
erkennt aber, dass alles nur Attrappe ist.** Bowman legt sich auf ein Bett und
schlift ein. Er erlebt seine Vergangenheit, die aber in umgekehrter Reihenfolge
ablduft. Er erinnert sich nicht nur an sein ganzes Leben, sondern sein Korper macht
eine Metamorphose durch, einen rasenden Alterungsprozess, er stirbt und erscheint
am Schluss wieder als ein Fotus auBlerhalb des Mutterleibs. Die AuBerirdischen
scheinen ihn als Angehdrigen ihrer Intelligenz angenommen zu haben. ,,Mit einem
neuen Selbstvertrauen — einem Kunstspringer gleich, der seinen Mut wiedergefun-
den hat — stiirzte er sich durch die Lichtjahre.” (222f.) Bowman kehrt zur Erde
zuriick und verhindert allein kraft seines Geistes einen sich abzeichnenden Atom-
krieg.

Wie schon bei Stapledon so bildet auch in 200/ die Menschheitsgeschichte den
Rahmen der Erzdhlung. Clarke versucht, die Fragen nach dem Woher und Wohin
des Menschengeschlechts zu beantworten. Die Geschichte, so die Idee, ist abhin-
gig von anderen Wesen, die irgendwo da drauen, fern unserer Heimat leben und
walten. Die Idee, dass wir Menschen uns nicht eigensténdig entwickelt haben, son-
dern von AuBerirdischen beeinflusst wurden, ist vor allem unter Verschworungs-
theoretikern verbreitet. Doch mit einer solchen Hypothese wird nicht die Frage
beantwortet, wie die AuBerirdischen ihrerseits zu ihrer Intelligenz kamen. Es ist
eine bestimmte Form von Geschichtsphilosophie, zu meinen, die Menschheit hitte
zur eigenen Entwicklung eines AnstoBes von auflen bedurft. Das scheinen uns Film
und Roman aber mitteilen zu wollen. Gleichwohl wird auch klar, dass ab dem
Zeitpunkt, an dem der Monolith verschwunden ist, die Menschheit sich eigenstén-
dig weiterentwickelt. Wer aber die These vertritt, die Menschheit habe sich seit
dem Verschwinden des Monolithen von allein entwickelt, kann sich auch iiberle-
gen, dass der urspriingliche Anstol zur Entwicklung ebenfalls von selbst gekom-
men sein kann, und nicht von auBlen gelegt worden sein muss. Warum kann sich
die Menschheit erst ab einem bestimmten Zeitpunkt eigenstindig entwickeln?
Welches Motiv hatten die AufBerirdischen iiberhaupt, einen Monolithen auf der
Erde abzusetzen, um die menschenihnliche Intelligenz anzutreiben, wenn sie nicht
schon selbst Intelligenz beobachtet hétten? Die Antwort kann nur lauten, dass der
Monolith die Entwicklung der Intelligenz lediglich beschleunigte, nicht aber in
Gang setzte. In allem verfolgen die AuBerirdischen, die niemals erwihnt werden,
die man nie zu Gesicht bekommt, und deren Handeln man daher nur indirekt
erschlieBen kann, die Geschicke des Menschengeschlechts.

304 Die Erkldrung dafiir lautet, dass die AuBerirdischen Bowmans Welt rekonstruieren, indem sie
seine Gedanken und Erinnerungen lesen. Die Dinge erscheinen Bowman deshalb als Attrappen, weil
die AuBerirdischen nur wissen, wie die Dinge in Bowmans Welt aussehen, aber nicht, wie sie funkti-
onieren und wozu sie da sind. Und Bowman weil} zwar, dass ein Buch Sitze, Worter und Buchstaben
enthilt, aber als Mensch weill er eben nicht konkret, welche Worte genau auf welcher Buchseite
stehen. Fiir eine Rekonstruktion wiren die Auflerirdischen aber auf ein solch konkretes Wissen ange-
wiesen. Ein Roboter wiirde iiber ein solches Wissen zur Rekonstruktion verfiigen.

172



V. Geschichtsphilosophie

Es scheint, das Menschengeschlecht werde von geheimnisvollen, geradezu gott-
gleichen Michten getragen. Die Botschaft des Films wie des Romans lautet, dass
der Mensch in einen Kosmos als ein harmonisches Ganzes eingebettet ist, auch
dann, wenn er nicht alles versteht, was geschieht. Hier sind es die Auferirdischen,
die das Schicksal des Menschen bestimmen. Und es wird der Hoffnung Ausdruck
verliehen, dass wir im Kosmos nicht allein sind. Unser Sein hat einen Sinn, auch
wenn wir ihn nicht ergriinden kénnen. Das ist materiale Geschichtsphilosophie in
nuce. Die AuBerirdischen hatten Jahrmillionen Zeit, den Menschen in die von
ihnen angedachte Richtung zu fiihren — in welche, bleibt im Dunkeln. Was den
Helden der Geschichte, Bowman, in einer mystischen Vision in ein anderes Uni-
versum eintreten lisst, eine Reise, die mit seiner Wiedergeburt endet, ist vielleicht
nur der Vorgeschmack auf eine Begegnung, die irgendwann stattfinden wird, deren
Zeitpunkt wir aber nicht bestimmen kénnen. Der Mensch muss passiv bleiben,
muss warten konnen, bis er unter Umstidnden die Reife hat, mit den Auf3erirdischen
zu kommunizieren. Insofern konnte man 2001 zur New Wave rechnen.

So wie den Roman Die Sieben Sonnen (The City and the Stars) kdnnte man
auch 2001 als Anspielung auf Hegels Geschichtsphilosophie deuten. Dann
erschiene der Monolith als ein Intelligibles der Weltgeschichte. Vor dem Hinter-
grund der Romanidee, dass die Geschichte der Menschheit einer rational geplanten
Lenkung von AuBerirdischen unterliegt, konnte man mit Hegel diese Geschichte
als einen Prozess der Realisierung von Vernunft verstehen. Der Monolith erscheint
gleichsam als ,,List der Vernunft®. Die Menschen verfolgen scheinbar ihr Eigenin-
teresse, werden aber von einer Vernunft (verkorpert von dem Monolithen) dazu
,uberlistet*, das welthistorische Anliegen, nimlich den Fortschritt im Bewusstsein
der Freiheit, zu vollenden. Die Weiterentwicklung des menschlichen Geistes hat
von Anfang an das Ziel, die Vernunft zu realisieren. Die Eroberung des Mondes ist
dabei das vordergriindige Eigeninteresse des Menschen, wodurch aber der zweite
Monolith entdeckt wird, was eine ,,List der (auBerirdischen) Vernunft* darstellt.*”®

e) Doris Lessing, Shikasta

Doris Lessings Roman Shikasta von 1979 ist der erste von fiinf Romanen aus
der Reihe Canopus im Argos. Archive. In der folgenden Analyse mochte ich mich
auf den ersten Roman, Shikasta, beschrinken. In diesem Roman wird der Planet
Erde, der von der auBerirdischen Macht Canopus ,,Shikasta“, die Verletzte, genannt
wird, als Dystopie geschildert. Lessing bietet uns hier die Geschichte der Mensch-
heit in einer anderen Form, das heif3t, diese Geschichte wird als unter der Obhut
eines auBerirdischen Volkes sowie unter der Bedrohung durch ein anderes auf3erir-
disches Volk imaginiert. Es gibt Kriege, Aufstinde, Umweltverschmutzung, Uber-
bevolkerung. Dieses Motiv des Untergangs einer Gesellschaft verwendet Lessing
bereits in ihrem Roman Memoiren einer Uberlebenden (Memoirs of a Survivor).
Aber das Ungliick unseres Planeten ist nicht hausgemacht, sondern kommt von

395 7u der Idee, Arthur C. Clarkes Romane mit Hegels Geschichtsphilosophie zu lesen, hat mich Tho-
mas Zwenger inspiriert.

173



V. Geschichtsphilosophie

auBen, vom Kampf zweier galaktischer Méchte. Lessing schildert vornehmlich das
Leben des Canopus-Gesandten Johor und gliedert ihren Roman in drei Teile: Im
ersten Teil geht es um die ersten Jahrtausende der Besiedlung durch Canopus und
der mit ihr befreundeten Macht Sirius, im zweiten Teil um einige individuelle
Menschenschicksale im 20. Jahrhundert, und im letzten Teil nimmt Johor die Ge-
stalt eines jungen Menschen an, der politisch tétig wird.

Im ersten Teil des Romans ist Johor Gesandter von Canopus fiir Shikasta, das
von Canopus vor Jahrzehntausenden kolonisiert wurde. Dabei ,,inkarnieren* die
Canopier in menschliche Gestalten, um nicht aufzufallen. Sirius ist zunéchst der
Rivale von Canopus, doch seit dem letzten Krieg, der gegeneinander gefiihrt
wurde, arbeiten beide zusammen. Canopus und Sirius beobachten Shikasta seit der
Zeit, als es die ersten Affen gab. In gemeinsamer Absprache haben sie Kolonisten
aus ihren Volkern nach Shikasta geschickt, das friiher Rohanda, die Bliihende,
hie. Doch aufgrund bestimmter Verhaltensweisen glauben Canopus und Sirius,
dass die bose Macht Shammat und ihr Verbiindeter Puttiora Agenten nach Shikasta
gesandt haben. Inzwischen gibt es Stadte aus Stein auf Shikasta, wobei jede Stadt
geometrisch gestaltet ist, als Quadrat, Dreieck, Rhombus oder Sechseck. Hier leben
die Kolonisten, die gegeniiber den Einheimischen Riesen sind, mit den Erdbewoh-
nern zusammen, aber sie heiraten untereinander noch nicht. Der Grund fiir die bis-
lang fruchtbare Zusammenarbeit zwischen Canopus und Erde ist die sogenannte
Schleuse, die fiir positive Schwingungen zwischen den Planeten sorgt, aber die
Aufrechterhaltung der Schleuse ist von deren steter Wartung und Pflege abhiingig.
Die Schwingungen konnen aber gestort werden, wenn Gestirne ihre Stellung im
Universum &dndern. Johor, der die Gestalt eines Einheimischen angenommen hat
und Lehrer geworden ist, gibt sich zwei Riesen als Abgesandter von Canopus zu
erkennen. Er ist davon iiberzeugt, der Einfluss Shammats sorge fiir eine Stérung
der Schwingungen. Canopus beschliefit, die Riesen von der Erde abzuziehen und
beauftragt Johor, diese Entscheidung den Riesen mitzuteilen und den Abzug zu
organisieren. Aber die Riesen leisten Widerstand und miissen zur Aufgabe ihrer
Welt gezwungen werden. Fiir die Eingeborenen erfindet man als Grund fiir das
Verschwinden Mythen. Danach nehmen die Eingeborenen die Stiddte der Riesen
ein, sind aber dngstlich und unruhig, sie hasten umher und streiten miteinander. Sie
vergessen alles, was Johor und Canopus wichtig ist. Damit wird Johors Verbindung
zu Canopus vorldufig abgebrochen. Ohne den besinftigenden Einfluss Canopus’
gehen die Eingeborenen bald dazu iiber, Menschen zu opfern. Diese Ereignisse
werden dem Einfluss Shammats zugeschoben und zu einem Riickfall ins Animali-
sche erklirt. Inzwischen hat auch eine sexuelle Vermischung zwischen Riesen und
Einheimischen stattgefunden, und die Nachkommen haben sich als widerstandsfi-
hig erwiesen, denn sie rauben und pliindern. Von dem, was Johor die Eingeborenen
frither gelehrt hat, ist nicht mehr viel iibrig. Shammats Einfluss wird immer stérker.

Im Mittelteil des Romans werden vor allem die Geschichten und Schicksale
mehrerer ganz unbekannter fiktiver Personen des 20. Jahrhunderts geschildert, die
von Canopus beobachtet werden. Johor beschreibt Individuen, die in den Gesell-
schaften von Shikasta nicht zurechtkommen: so eine Frau, die nicht sesshaft wer-

174



V. Geschichtsphilosophie

den kann; ein Médchen in einer kriminellen Jugendbande; einen Arbeiterfiihrer;
eine Terroristin; einen Soldaten; oder die psychiatrische Patientin Lynda Coldridge.
Dabei wird die Gesellschaft von Johor als eine beschrieben, die unter dem Zwang
des Konsumismus lebt. Das Schicksal der Individuen, die in der biirgerlichen
Gesellschaft als Versager gelten, wird fiir Johor zum Angelpunkt seiner Kritik an
den kapitalistischen Verhiltnissen eben dieser Gesellschaft.

Im letzten Teil des Romans, in einer Situation, die zugleich Jahrtausende nach
dem Wegflug der Riesen von Canopus lokalisiert und wohl gegen Ende des 20.
Jahrhunderts angesiedelt ist, ,,inkarniert* Johor in einen Menschen namens George
Sherban, einen Einwohner von Grofibritannien. George hat eine Schwester namens
Rachel, die Tagebuch fiihrt, — ein Teil des Romans ist aus ihrer Perspektive
geschrieben — und einen Zwillingsbruder namens Benjamin. Sie leben in England
unter einer Diktatur. Die Linder Europas sind geplagt durch Unruhen, Militir, die
Menschen hungern. Lessing ldsst die beobachtenden Canopier von einer Periode
vor dem Dritten Weltkrieg sprechen, von Weltwirtschaftskrise und zunehmendem
Terror. Jugendbanden entstehen, die morden und pliindern. Das verstérkt die Mili-
tir- und Polizeiiiberwachung. Viele Jugendliche, die festgenommen werden, wer-
den in eine Militir- oder Polizeiuniform gepresst, um die Jugendbanden zu kon-
trollieren. Doch die Armeen stehen miteinander in Konkurrenz. Der Einfluss der
Jugendbanden wichst und bald machen sie sogar den Regierungen Vorschriften.
Naturkatastrophen hiufen sich. Die Agenten von Canopus, Sirius und Shammat
fiihlen sich daher zum Eingreifen gezwungen. George ist mittlerweile international
bekannt und Delegierter einer muslimischen, einer christlichen und einer jiidischen
Jugendorganisation. Uberall, auch in Sherbans Familie, tauchen immer mehr Chi-
nesen auf, die eine immer bedeutendere Rolle in der Weltpolitik spielen. Die
Jugendorganisationen bilden nunmehr ,Kinderlager”, die militdrisch organisiert
sind. Benjamin trigt Uniform und erfiillt die Aufgabe eines Lagerleiters, die Lager
sind mit Elektroziunen geschiitzt. Auch der Unterricht in den Kinderlagern ist
militdrisch. Fiir Denken oder Nachdenken ist keine Zeit, die Kinder leben in Bara-
cken und sind nie allein. Die meisten sind Waisen aus Krisengebieten. Immer mehr
Kinder kommen in die Lager, sie werden zusammengetrieben, Slogans und Laut-
sprecher sind dort die alltdgliche Gegenwart. Die Macht haben seit einiger Zeit die
paneuropdischen sozialistisch-kommunistischen Diktaturen, die mit China verbiin-
det sind. Benjamin erkennt, dass die Chinesen die Jugendarmeen fiir ihre Zwecke
nutzen wollen. Aber nicht nur das, sie planen sogar, die paneuropdischen Volker
durch Hunger auszuloschen. Angesichts dieser katastrophalen personlichen und
gesellschaftlichen Bedingungen begeht Rachel kurz nach dem Tod der Eltern
Selbstmord. Die Jugendarmeen wollen einen Scheinprozess fiihren, auf dem die
weille Rasse allgemein angeklagt wird, es handelt sich also nicht um einen Prozess
gegen ein Individuum. Der Prozess ist jedoch eine Massenveranstaltung, die kaum
organisiert wird. Uberall findet sich Miill und Unrat. Der Alkohol beeintrichtigt
die Disziplin der Prozessteilnehmer, es kommt zu offenem Geschlechtsverkehr,
auch mit den Ortsbewohnern. Wie sich zeigt, sind George Sherban und seine Hel-
fer mit der Organisierung dieses Prozesses vollig iiberfordert. Letztlich geht der

175



V. Geschichtsphilosophie

Prozess ergebnislos zu Ende, die Massen verlieren sich. Zuletzt beauftragt George
seinen Neffen Kassim damit, eine neue Stadt zu griinden. Das Ende bleibt offen. Es
darf vermutet werden, dass George als Johor nach Canopus zuriickkehren wird.

Gudrun Giith und Jiirgen Schmidt-Giith zufolge bietet Doris Lessings Roman
Shikasta, den sie als Nachfolge des Romans Memoiren einer Uberlebenden inter-
pretieren, Bilder gesellschaftlicher Desintegration, aber auch der Neuformung einer
zukiinftigen Gesellschaft mit der Vision eines fortschreitenden Daseinsverstindnis-
ses.”® Als Autorin sei Lessing fiir ihre Rassismus- und Kolonialismuskritik
bekannt, welche sie nun auf die Science Fiction ausdehne. Sie biete das Konzept
eines globalen Wir-Bewusstseins. Giith und Schmidt-Giith vergleichen Shikasta
mit den Visionen Olaf Stapledons vom Zusammenschluss der Individuen zu einem
Uberindividuum, das bei Lessing im Begriff der ,,Substanz des Wir-Gefiihls*
(SUWG) zum Ausdruck komme. Wie bei Stapledon gebe es bei Lessing ein Auf
und Ab der Geschichte auf das Fernziel der Versshnung hin.**’ Jedoch bleibe der
Mutterplanet Canopus nebulds. Trotz all seiner Giite sei er nicht unfehlbar und
miisse seinerseits Gewalt anwenden. Die hochgelobte ,,Substanz des Wir-Gefiihls*
finde sich nur bei wenigen Individuen wie Lynda Coldridge, die in die Psychiatrie
kommt oder bei Jugendlichen iiberlebender Kommunarden. Hoffnungstriiger seien
Frauen, Antiimperialisten, Geisteskranke und andere AuBenseiter.*® Kritikwiirdig
aber sei, dass die Masse von einem esoterischen Wissen ausgeschlossen werde, es
gebe stets die Wissenselite. ,,Das Geschichtswerk Shikasta etabliert [...] nicht nur
einen direkt historisierenden Rahmendiskurs, dessen ironische Zuordnung fiir
canopdische ,Erstsemester’ etwa auf weiteres ,nicht erzihltes’ Quellenmaterial und
galaktische Bibliotheken verweist und Exkurse einfach abbricht. Darin aufgehoben
sind auflerdem Textsorten wie Augenzeugenbericht, Staatsroman, Gerichtsroman,
Tagebuch, Psychiatriereport, philosophischer Diskurs, sogar Zettelkastennotizen
der Canopus-Agenten.**” Giith und Schmidt-Giith interpretieren diesen Roman als
Utopie, der einen prophetisch-missionarischen Anspruch habe.’® Trotzdem dulde-
ten die Protagonisten und Gurus keine Diskussion. ,,Dem zutiefst humanistischen
Appell, dem Durchspielen einer naturwissenschaftlich, astrophysikalisch und bio-
logisch durchaus begriindbaren Planetengeschichte steht der kosmische Dirigismus
der erleuchteten Heilsbringer dieser Gesetzlichkeit gegeniiber.*""

Auch Barbara Holland-Cunz kritisiert den Roman. Zunichst einmal sei es posi-
tiv zu werten, wenn Lessing gegen die Bedrohung und Zerstérung der Erde
anschreibe. ,,Canopus’ Kampf gelte den Michten des Bosen, der Gewalt, dem
feindlichen, vampirhaften kosmischen Reich Puttiora-Shammat, das die canopdi-

3% vgl. Giith / Schmidt-Giith, Doris Lessing, 383.

397 ygl. Giith / Schmidt-Giith, Doris Lessing, 385.

3% vgl. Giith / Schmidt-Giith, Doris Lessing, 390.

3% Giith / Schmidt-Giith, Doris Lessing, 394.

319 v, Giith / Schmidt-Giith, Doris Lessing, 396 mit Verweis auf Willi Erzgriiber, Utopie und Anti-
Utopie in der englischen Literatur, Miinchen 1980, 18.

31 Giith / Schmidt-Giith, Doris Lessing, 397.

176



V. Geschichtsphilosophie

schen Bemiihungen um eine Linderung der Katastrophe, um die Ausbalancierung
eines nie ndher erkléirten universellen Gleichgewichts immer wieder zu durchkreu-
zen, zu zerstoren sucht.*’'> Die Canopier dagegen versuchten, den Menschen die
Féhigkeit zu Intuition und Empathie wieder zu vermitteln. ,,Das Utopische einer
solchen Aussage wird zum Illusiondren, wenn die Menschen nicht ihre Geschichte
selbst bestimmen, sondern von anonymen Michten abhiingig sind. Lessings litera-
rische Analyse der heutigen Situation verliert dadurch einigen Wert.*’"” Lessing
wolle aufriitteln gegen Dummbheit, Ignoranz, Hochmut und Selbstgerechtigkeit.
Aber dem Guten habe man sich trotzdem ungefragt unterzuordnen, selbst wenn
dies nicht einsichtig gemacht werde. Ihr Thema von der Einheit allen Seins sei vom
Sufismus beeinflusst und als Aufforderung zur Ersetzung von mechanistischen
durch komplexe Denkweisen zu verstehen. Lessing mache jedoch den Fehler, das
Individuum als unwesentlich zu definieren und seine Integritét aufzulésen. Es ent-
stehe dadurch ein Eindruck von Fatalismus und hoffnungslosem Verlorensein.”"*
Holland-Cunz kommt daher zu dem Urteil: ,,Im Grunde widerspricht sich die Auto-
rin bei aller analytischen Schirfe mit dieser fatalistischen Konstruktion selbst. Eine
Perspektive, die einerseits die derzeitigen Ideologien von permanentem Fortschritt,
die die Zerstiickelung des Denkens in Teilbereiche kritisiert, andererseits die Uto-
pie eines harmonischen Zusammenlebens von anonymen Michten abhéngig macht,
verliert an Glaubwiirdigkeit.*"

Obwohl Lessings Werk teils mit tiefer Gesellschaftskritik gespeist ist, weist es
doch erhebliche Schwichen auf, die seiner humanistischen Ideologie zu verdanken
sind, und sich vor allem im ersten Teil des Romans offenbaren. Warum spreche ich
hier von Ideologie? Die Uberzeugung, der Mensch sei von Natur aus gut, wird bei
Lessing zur Ideologie hochstilisiert, da alles Bose der nicht néher charakterisierten
Macht Shammat zugeschoben wird. Nicht der Mensch ist bose, sondern das Bose
kommt von Shammat, einer au3erirdischen Macht. Damit ist der Mensch der Ver-
antwortung fiir das eigene Handeln enthoben. Weiterhin wird das Bose nicht analy-
siert, sondern einfach gesetzt, ohne zu erkldren, warum und inwiefern diese Macht
bose ist. Die urspriingliche Harmonie zwischen Riesen und Eingeborenen wird von
Shammat bedroht, so dass der Gesandte Johor den Riesen wiederholt Fragen nach
dem Bosen stellen muss. Seiner Uberzeugung nach miisse sich der bose Einfluss
Shammats zeigen, denn die Schwingungen seien doch nicht mehr so harmonisch
wie frither. Doch diese wissen nichts zu antworten. Johors bohrendes Fragen nach
dem Bosen erinnert an die Fragemethoden der Inquisition. Die Riesen sind nimlich
so friedlich, dass sie mit Johors Fragen nach dem Bosen und den Feinden nichts
anfangen konnen. So ist es der Gesandte, der durch die Art seiner Fragestellung das
Misstrauen, das sich dann bei Riesen und Eingeborenen einstellt, selbst sidt. Doch
statt die Schuld dafiir bei sich selbst zu suchen, sieht er sie bei den anderen. ,,Da

312 Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 193.
313 Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 194.
314 ygl. Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 197f.
315 Hollanz-Cunz, Doris Lessings Pentalogie, 198.

177



V. Geschichtsphilosophie

sah ich, dafl es angefangen hatte: die Riesen waren befallen.” (73) Damit meint
Johor die ,,Degenerationskrankheit®, ein canopdischer Ausdruck fiir das Heraufzie-
hen des Bosen. Abgesehen davon ist es ja verstindlich, wenn die Riesen nicht so
ohne weiteres ihren Heimatplaneten, der Shikasta ja mittlerweile fiir sie geworden
ist, verlassen wollen. Wenn Lessing Johor reden lésst: ,,Ich sagte, dal Ungehorsam
dem Zentralplan gegeniiber immer, {iberall das erste Anzeichen der Degenerations-
krankheit ist.” (75) ist man geneigt, die befehlende Stimme Josef Stalins herauszu-
horen. Wie dem pépstlichen Dogma darf man auch dem kommunistischen Zentral-
plan keine Zweifel entgegensetzen. Dass die canopdischen Truppen Gewalt
anwenden (miissen?), um die Riesen von Shikasta loszueisen, ist dagegen hinzu-
nehmen, da diese Truppen, da vom Reich des Guten gestellt, nicht bose sein kon-
nen. Dass die Eingeborenen, nachdem die Riesen sie verlassen haben, dngstlich
und unruhig sind, verwundert nicht, denn nun fehlt die ordnende Hand der Riesen,
auf die sich die Eingeborenen immer verlassen konnten. Statt dies als objektiven
Mangel wahrzunehmen, fiihrt Johor dieses Verhalten auf die Degenerationskrank-
heit zuriick. Das gleiche Urteil kann man iiber die Bewertung der Menschenopfer
fillen. Auch in diesem Fall wird die Verantwortung dafiir dem Einfluss Shammats
zugeschoben. Aber das bedeutet, dass die Menschen von sich aus nie in die Lage
geraten wiren, Menschenopfer zu vollziehen. Die Moglichkeit, dass es innerhalb
der menschlichen Entwicklung eine Phase gegeben haben konnte, in der Men-
schenopfer vollzogen wurden, weil sie als notwendig empfunden wurden, gerit bei
Lessing daher nicht in den Blick. Des weiteren schreibt Lessing, dass die Gesand-
ten Religionen gestiftet hitten, die aber uminterpretiert worden seien. Auch dies
wird als ein boser Einfluss Shammats gewertet. Mit anderen Worten: Die
urspriingliche Idee der Religion sei gut gewesen, bestimmte negative Einfliisse
hitten die Religion verdorben, ein Motiv, das hiufig von Religionsreformern vor-
gebracht wird, die das angeblich Urspriingliche wiedergewinnen wollen. Aber die
Tatsache, dass Religionen sich im Laufe der Zeit einfach entwickeln und verédn-
dern, entgeht Lessing dadurch. Der Roman greift {iberdies auf biblische Mythen
zurlick. So kénnte man die Bemerkung, dass es zum Geschlechtsverkehr zwischen
Riesen und Eingeborenen kam, und fiir die Eingeborenen Mythen erfunden wur-
den, als die Riesen plotzlich verschwunden waren, als Anspielung auf Gen 6 ver-
stehen, wo vom Geschlechtsverkehr der Gottessohne mit den Menschentdchtern
die Rede ist. Der Umstand, dass Johor bei seinem letzten Besuch den Eingeborenen
David und seiner Tochter die Gesetze Canopus’ ,,einhdmmert* und ihnen ein Zei-
chen mitgibt, konnte eine Anspielung auf den Bund sein, den Gott mit Israel
schlieft. Lessings Roman erscheint aber auch als eine Geschichtsschreibung, die
sich von der bisherigen abheben will, indem sie die ,.kleinen Leute* beschreibt,
diejenigen, die sonst nicht zu Wort kommen oder nur in der Masse erscheinen.
Ihnen verleiht Lessing eine Stimme.

Lessings Roman ist die Wiederkehr der augustinischen Heilsgeschichte unter
sdkularen Vorzeichen. Die Geschichte der Menschheit findet vor dem Hintergrund
der Auseinandersetzung zweier kosmischer Méchte, nimlich Canopus (= Gott) und
Shammat (= Satan), statt. Dabei verzichtet Lessing jedoch auf die Darstellung der

178



V. Geschichtsphilosophie

Civitas Dei und bietet lediglich eine Beschreibung der Civitas terrena, die negativ
ausfillt. So ,,bose wie Augustinus Rom darstellte, sind die Menschen bei Lessing
nur, wenn sie sich von Shammat beeinflussen lassen. Die grundlegende Idee Les-
sings besteht darin, den Anfang der Menschheitsgeschichte als ,,gut* zu konzipie-
ren. Nur durch einen ,,bosen Einfluss von auflen* wurde sie ins Schlechte gewen-
det. Das ist nicht nur Geschichtsphilosophie, sondern auch Ideologie. Denn die
Frage lautet ja, woher das ,,Wissen®, dass die Menschheit am Anfang gut war,
kommt. Der Roman ist ein Versuch, die Entwicklung der Menschheit trotz allem
positiv zu sehen, den Glauben an die Utopie zu bewahren. Aber Lessing macht es
sich zu einfach. Wenden wir uns dem wirklichen Problem zu: dem Anfang der
Menschheit. Wie ist es am Anfang gewesen? Was bedeutet Menschwerdung denn
iiberhaupt — zunéchst einmal Bewusstwerdung seiner selbst. Wie dies geschah,
wissen wir nicht. Wir wissen nicht, wie der Geist in die Welt kam, nur, dass er
kam. Der jiidisch-christliche Mythos beschreibt die Menschwerdung zu Recht als
verbunden mit der Erkenntnis von gut und bdse (Gen 3). Wer aber gut und bose
erkennen kann, der ist auch in der Lage, gut und bose zu handeln. Deshalb muss
der Mensch von Anfang an als Wesen betrachtet werden, das fiir seine guten wie
bosen Taten selbst verantwortlich ist. Die Verantwortung fiir das eigene Handeln
Gott oder etwa AuBerirdischen zuzuschanzen, ist Ideologie.

Ideologie ist es ebenso, von einer nur ,,positiven’ Menschheitsentwicklung zu
sprechen, ohne die negativen Seiten zu sehen. Zu beklagen ist daher Lessings
unglaubwiirdige Umsetzung. Glaubwiirdig dagegen erscheint ihre Darstellung von
Krieg und Massenlagern. Lessing gleitet jedoch in Fantasy ab, wenn sie schildert,
wie Benjamin bei einer internationalen Begegnung plotzlich ein ,klareres und
deutlicheres gegenseitiges Verstidndnis aller Teilnehmer zu erkennen glaubt. Les-
sing flihrt das Auftauchen einer transparenten Sprache ein, so dass alle untereinan-
der allein durch Blickkontakte verstanden, ohne miteinander zu reden, was auf den
wohlwollenden Einfluss von Canopus’ ,,Substanz des Wir-Gefiihls* (SUWG)
zuriickgefiihrt werden kann. Dieser Zustand dauerte sechs Tage an, bis ein ,,Wohl-
wollender® eintraf, den auch die Chinesen nicht kannten. Von da an wurden die
Gespriche oberflidchlicher. Die Stimmung wurde gereizt, die Chinesen taten so, als
wiirde der ,,Wohlwollende* sie nichts angehen, sie waren aber beunruhigt. Danach
war der ,,Wohlwollende* verschwunden, die Sprache war wieder normal (vgl. 423-
427). Und hieran soll der Einfluss Shammats vermutet werden. Es konnte sich
jedoch — auBler Benjamin — keiner mehr an diese Vorfille erinnern. Dass die Men-
schen als bloBe Spielfiguren duBlerer Méchte erscheinen, ist ein Fantasy-Element.
Da Benjamin der einzige ist, der sich an die Vorfille erinnern kann, ist es ein
leichtes, ihn als verriickt abzustempeln. Aber es ist unglaubwiirdig, dass sich nie-
mand erinnert, und eine Erinnerung wiirde der Idee des Romans ja auch entgegen-
spielen, der unbedingt will, dass die aulerirdischen Méchte vor den Menschen ver-
borgen bleiben. Denn wenn sich die Menschen erinnern konnten, dann wiirden sie
gewiss diesen duBlerst ungewohnlichen Ereignissen nachgehen, in der Folge viel-
leicht die dufleren Einfliisse entdecken und entsprechend reagieren. So aber darf
nicht sein, was nicht sein kann. Die ,,Substanz des Wir-Gefiihls* fillt ebenso vom

179



V. Geschichtsphilosophie

Himmel wie Shammats Bosartigkeit, das keine ,,Substanz des Wir-Gefiihls* kennt,
obwohl man ihm bei der Hartndckigkeit seines Widerstands gegen Canopus und
Sirius eigentlich ein solches Gefiihl unterstellen miisste. Denn wire Shammat
absolut bose, dann miisste es sich sogleich mit all seiner Kraft selbst vernichten
statt sich mit potentiellen Gegnern zu befassen.

Aber man kann den Roman auch ganz anders lesen, ndmlich als Ironie. Mit
Hayden White kann Lessings Geschichtsphilosophie von Grund auf als das
Gegenteil dessen gelesen werden, als was sie erscheint. ,,Als Weltsicht freilich
tendiert die Ironie zur Entkrédftung allen Glaubens an die Chance positiven politi-
schen Handelns. Indem sie die Widersinnigkeit der Situation des Menschen beim
Wort nimmt, bestirkt sie die Uberzeugung von der ,Verderbtheit’ der Zivilisation
sowie einen mandarinhaften Hochmut gegeniiber denen, die der gesellschaftlichen
Wirklichkeit mit der Wissenschaft oder mit der Kunst beizukommen wihnen.*'®
Dann erschiene Johor als kleingeistiger Agent des Stalinismus, der die Befehle aus
dem Zentralkomitee umsetzt, ohne iiber sie nachzudenken. Doch diese Alternative
halte ich fiir unwahrscheinlich.

2.3. Das Ende der Menschheit als Motiv der Science Fiction

Die positive Entwicklung der Menschheit, wie Stapledon sie beschrieben hat, ist
der letzte Roman dieser Art. Fortan wird die Menschheitsentwicklung in der
Science Fiction negativ gewendet. In Bezug auf das Motiv des Endes der Mensch-
heit lassen sich zwei Versionen herausarbeiten. Zum einen das Ende der Mensch-
heit angesichts des Endes der Erde, wenn die Sonne sich anschickt, sich aufzublé-
hen und die Erdrotation zum Stillstand gekommen ist, wie in Wells’ Zeitmaschine
oder in Aldiss’ Am Vorabend der Ewigkeit oder das Ende der Menschheit ange-
sichts einer Zeit, deren Status ein anderer wird, wie in Ballards Kristallwelt. Zum
anderen gibt es jene Szenarien, die das Ende der Menschheit, wie wir sie kennen,
angesichts eines Atomkrieges imaginieren. Dieses Ende ist jedoch nicht als abso-
lutes gedacht, da nun eine Menschheit heraufzieht, die versucht, mit der atomaren
Strahlenverseuchung und ihren Folgen zu leben und zu iiberleben. Hier stehen bei-
spielhaft die Romane von Miller, Lobgesang auf Leibowitz sowie von Strieber und
Kunetka, Kriegstag. Hatte in der Science Fiction, in welcher es um die Universal-
geschichte ging, die Menschheit bislang die Zukunft noch vor sich, stand mitten in
ihr oder an einem Neuanfang, so hat die Menschheit in den folgenden Romanen
ihre Zukunft bereits hinter sich gebracht.

a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (II)

Dass die Menschheit einmal aussterben wird, steht fiir Wells fest und ist
geschichtsphilosophisches Diktum seines Romans Die Zeitmaschine. Wells malt
ein Bild vom Ende der Erde, auf der es keine Menschen mehr gibt, sondern nur
noch eine diinn gewordene Atmosphire ohne Wind, in der einsame Krustentiere

316 White, Metahistory, 57.
180



V. Geschichtsphilosophie

und Flechten dahinvegetieren und auch die Erdrotation zum Stillstand gekommen
ist. Vor dem Angesicht einer sterbenden Sonne berichtet der Zeitreisende:

,Ich kann Thnen die Atmosphére abgrundtiefer Trostlosigkeit nicht beschreiben, die
iiber dieser Welt lag. Der rote Himmel im Osten, die Schwirze im Norden, das sal-
zige tote Meer, der steinige Strand, auf dem diese ekelhaften Ungeheuer mit lang-
samen Bewegungen umherkrochen, dazu das gleichmifige giftige Griin der moos-
artigen Pflanzen, die diinne Luft, die in den Lungen schmerzte: alles trug zu dem
niederdriickenden Eindruck bei [...] So reiste ich, immer wieder anhaltend, in Etap-
pen von tausend oder mehr Jahren weiter, unwiderstehlich angezogen von dem
Geheimnis des Erdenschicksals. Es war faszinierend mitanzusehen, wie die Sonne
am westlichen Himmel immer grofer und matter wurde und das Leben der alten
Erde allmihlich verebbte. Zuletzt, mehr als dreifig Millionen Jahre von heute an
gerechnet, verdeckte der rotgliihende Sonnenball bereits mehr als ein Zehntel des
ddmmrigen Himmels. Da hielt ich nochmals an, denn die wimmelnden Krabben-
scharen waren verschwunden.* (130)

In Wells’ Text wirken poetische Schonheit und niichtern erscheinende Vermu-
tung um das Ende der Welt zusammen. Jedenfalls haben wir uns, glauben wir
Wells, die Posaunen des Jiingsten Gerichts ebenso abzuschminken wie die Aufer-
stehung der Toten. Ohne Laut und Jammer wird die Erde dereinst von einem roten
Riesen aufgesogen und fiir immer verschwinden. Nichts mehr wird an eine
Geschichte der Menschheit erinnern, die ohnehin bereits ausgestorben ist. Fiir eine
Heilsgeschichte ist hier kein Platz.’'’ Wells” Apokalypse kommt nicht mit einem
Knall, nicht einmal mit einem Wimpernschlag, sondern mit dem langsamen Aus-
laufen der Zeit selbst.’'® Was Wells hier vorfiihrt, ist die erstmals sikular gewagte
Darstellung vom Ende der Erdgeschichte, ahnend, was es heif3it, auf ein Ende ohne
Gott zuzulaufen. Aber genau darin besteht die Geschichtsphilosophie Wells’: in der
Vorwegnahme der Geschichte. Denn dass die Menschheit in vielen Millionen Jah-
ren faktisch ausgestorben sein wird, steht vielleicht zu vermuten, aber ein Wissen
davon konnen wir nicht haben. Auch das Gegenteil ist moglich.

Wells extrapoliert mit seiner Darstellung vom Ende der Welt die historische
Forschung seiner Zeit. Im 19. Jahrhundert wusste man, dass die Erde nicht jene
6000 Jahre alt ist, wie es die Bibel behauptet, sondern sehr viel &dlter. Noch um die
Mitte des 19. Jahrhunderts glaubte man, die Erde sei anndhernd 100.000 Jahre alt,
doch diese Annahme wurde zunehmend revidiert. Mehr und mehr kam man zu dem
Ergebnis, dass die Erde Jahrmillionen, ja Jahrmilliarden alt war. Durch die natur-
wissenschaftliche Beobachtung der Sterne mit Hilfe der Spektralanalye fand man
heraus, dass auch das Weltall wesentlich &lter war als bislang angenommen und
dass die Sterne ebenso einem Verfallsprozess unterliegen.

»-Man konnte so gewissermallen an anderen Sternen, die schon jetzt ihr ,Greisenal-
ter’ erreicht hatten, das zukiinftige Schicksal des eigenen Planeten Erde ablesen. Die
offentliche Verbreitung solcher neuen Beobachtungen trug nicht unerheblich dazu

317V gl. Nielen, Motive, 12.
318 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 43-46.

181



V. Geschichtsphilosophie

bei, dal die Beschiftigung mit astronomischen Fragen, besonders die Moglichkeit
des kommenden Weltuntergangs, gegen Ende des 19. Jahrhunderts geradezu zu
einer gesellschaftlichen Modeerscheinung wurde [...] Das Altern der menschlichen
Kultur wurde jetzt vielfach in Zusammenhang gebracht mit dem astronomischen
AlterungsprozeB des irdischen Himmelskorpers. <

Wells Zeitreisender wird gleichsam zum letzten Menschen einer ldngst ausge-
storbenen Menschheit, zum Zeugen eines Verfallsprozesses, der, zumindest was
die Menschheit betrifft, langst an sein Ende gekommen ist. Im Gegensatz zu vielen
Science-Fiction-Geschichten spiterer Zeit, die die Menschheit der Zukunft sich
iiber ganze Sternensysteme ausbreiten sehen, ist Wells niichtern-pessimistisch. Er
nimmt Spenglers Untergang des Abendlandes als Untergang der Menschheit vor-
weg und erteilt der materialen Geschichtsphilosophie, wie Kant, Hegel und Marx
sie betrieben, eine Absage.

b) Walter M. Miller, Lobgesang auf Leibowitz

Der Roman Lobgesang auf Leibowitz (A Canticle for Leibowitz) aus den Jahren
1955-1960 ist in drei Teile gegliedert. Schon die Titel der Einzelteile lassen erken-
nen, dass der Roman vom christlichen Mittelalter inspiriert ist. Im ersten Teil mit
dem Titel Fiat Homo liegt der Atomkrieg schon 600 Jahre in der Vergangenheit.
Die Menschheit beginnt sich langsam von den Folgen zu erholen, zu denen vor
allem missgebildete Kinder gehoren, die auch nach so langer Zeit immer noch
geboren werden und die sich in Exklaven aufhalten. Zentrum aller drei Teile ist das
Kloster des Albertinischen Orden vom Leibowitz, das sich im Siidwesten der
(ehemaligen) USA befindet. Leibowitz war ein Physiker gewesen, der kurz nach
dem Atomkrieg einen Orden gegriindet hatte, um alles menschliche Wissen zu
bewahren, womit er sich gegen die antiintellektuelle Bewegung der ,,Simpel* rich-
tete, die alles Wissen ausrotten wollte, weil es eben das Wissen gewesen war, das
die Katastrophe iiber die Menschheit gebracht hatte, weshalb die ,,Simpel* Leibo-
witz brutal ermordet hatten. In dieser Welt sind Rduberbanden, Nomaden und Bau-
ern die michtigsten Herren. Hauptaufgabe der Monche des Klosters ist die Aufbe-
wahrung alter Dokumente. Der Novize Francis Gerard entdeckt eine Blaupause, die
Leibowitz angefertigt hatte, und wird damit beauftragt, sie zu kopieren und in die
Hauptstadt zu bringen. Dort wird Leibowitz heilig gesprochen.

Der zweite Teil des Romans, Fiat Lux, spielt weitere 600 Jahre spiter. Die
Menschheit hat sich weiter entwickelt, die ersten Kleinstaaten haben sich etabliert,
die Nomaden sind sesshaft geworden, und ein Mdnch des Leibowitz-Ordens ent-
deckt die Elektrizitdt wieder, was zu einem Konflikt mit der Fithrung des Klosters
fithrt. Die Spannungen zwischen den Kleinstaaten mit der katholischen Kirche
miinden in einem Krieg, wenn auch nicht in einem erneuten Atomkrieg. Das Prob-
lem, mit dem die Protagonisten des Romans konfrontiert sind, lautet, inwiefern die
technologische Entwicklung fiir den Ausbruch von Kriegen verantwortlich ist. So
fragt der Gelehrte Pfardentrott den Priester Apollo: ,,”Wie kann sich eine so grofie

319 Holscher, Entdeckung der Zukunft, 143 u. 145.
182



V. Geschichtsphilosophie

und verniinftige Kultur sich selbst so vollig vernichtet haben? ,Vielleicht so,’
sagte Apollo, ,dass sie nur im Materiellen grof3, im Materiellen verniinftig war, und
sonst nicht’.* (I, 161) Pfardentrott bezweifelt die von christlichen Monchen aufge-
zeichnete Geschichte, denn von den Maschinen, von denen sie berichten, sei noch
keine Spur gefunden worden. So macht er den Zweifel zum Helfer der Geschichts-
schreibung. Er pocht auf die Priifung und Echtheit der Dokumente.

Der dritte Teil, Fiat Voluntas Tua, spielt sich wiederum weitere 600 Jahre spé-
ter ab. Die Welt ist unserer heutigen dhnlich, allerdings gehdéren Raumschiffe
mittlerweile zum Alltag. Und wiederum droht ein Atomkrieg, diesmal zwischen
Amerika und Asien. Schon zu Beginn dieses dritten Teils hdngt die Kriegsdrohung
wie ein Damoklesschwert iiber der Menschheit. Der Fiihrer des Leibowitz-Klo-
sters, Dom Zerchi, versucht, den Krieg zu verhindern, vor allem die Eigenmichtig-
keiten, die der Staat gegeniiber dem Kloster ausiibt, sind ihm ein Dorn im Auge.
Nachdem bereits zwei Atombomben gefallen sind, erklédrt der Klosterfiihrer, er
werde sich weigern, Menschen, die einen solchen Krieg iiberleben, euthanasieren
zu lassen, ein Programm, das zur Staatsdoktrin zdhlt. Doch Dom Zerchis Versuche
sind erfolglos. Zehn Tage nach dem Fall der ersten beiden Atombomben bricht der
Atomkrieg vollends aus. Dom Zerchi kommt zwar ums Leben, aber dem Orden des
Leibowitz gelingt es, ein Raumschiff zu starten, in dem sich einige Monche sowie
Nonnen und Kinder befinden, und das zu einer bereits gegriindeten Weltraumkolo-
nie auf einem Planeten des Alpha Centauri fliegt. Dieses Team hat sogar die
Erlaubnis zur pépstlichen Sukzession erhalten und fiihrt alle Dokumente des Klo-
sters mit sich.

Zu diesem Roman stellt Lem fest, dass es im Sinne einer Kritik natiirlich
Unsinn sei, nach dem Schuldigen fiir den Krieg zu suchen. Das sei nicht Thema des
Romans. Miller wolle vielmehr zeigen, dass die geistige Ordnung nicht zu
erschiittern sei, obwohl die physische Ordnung zerschmettert werde.” Adam
Roberts dagegen kritisiert, Miller riskiere den Vorwurf der Ideologie, denn er
interpretiere die Annihilation als Folge der Ursiinde, nicht als ein politisches oder
technologisches Dilemma.’*' Millers Roman hebt mit der Apokalypse an und endet
mit ihr, womit der Rahmen des Geschehens klar abgesteckt ist. Der Autor entwirft
eine Welt, die eigentlich mittelalterlich zu nennen ist, obwohl die Ménche mit den
Kindern — als Symbol fiir die Zukunft — von der nun endgiiltig unbewohnbaren
Erde mit einem Raumschiff auf einen anderen Planeten fliichten. Salewski kom-
mentiert scharfziingig: ,,Gottes Reich ist nicht von dieser Welt. Das ist wortlich zu
nehmen. Die Monche haben zwischen dem Ersten und dem Zweiten Atomkrieg die
Idee des Gottesreiches bewahrt. Sie wollen es wieder tun — und sei es jenseits des
Saturns. Im Mittelalter hatte man dafiir einen Begriff: Translatio imperii. Die
Geschichte wird verlagert — von der Erde auf einen anderen Himmelskorper.“>

320 ygl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 204.
321 ygl. Roberts, History, 215.
322 Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 63.

183



V. Geschichtsphilosophie

Millers Roman beinhaltet die Uberzeugung von einer im Grunde pessimisti-
schen Anschauung der Menschheitsgeschichte. Nicht Millers Pessimismus ist
ideologisch, sondern die These seines Romans, dass alle Geschichte sich wieder-
holt, dass die Menschheit keine Chance hat, sich zu dndern oder etwas aus der
Geschichte zu lernen, sondern immer wieder von vorne beginnen muss. Geschichte
wiederholt sich jedoch nicht. Es mag sein, dass die Menschheit nach einem welt-
weiten Atomkrieg nichts mehr von Geschichte wird wissen wollen,*” aber die
Geschichte geht weiter, wenn auch anders als fiir diejenigen, die sie geplant haben.
Salewski hat Miller attestiert, mit seinem Roman eine sidkulare Form von Heilsge-
schichte geboten zu haben. Dem ist sicher zuzustimmen, mit der Ergénzung, dass
am Ende der Geschichte, das fiir den Erdplaneten eingetreten ist, nicht Christus auf
die Erde kommt, sondern die Menschen zu Christus auf einen ,,unberiihrten* Pla-
neten fliegen miissen.”* Der Atomkrieg mag die Menschheit auf der Erde ausge-
16scht haben, Geschichte aber, so die Geschichtsphilosophie Millers, wird fortge-
setzt werden — mit allen Mitteln. So bleibt am Schluss doch noch eine Spur Opti-
mismus zuriick.

¢) Whitley Strieber / James Kunetka, Kriegstag und die Reise danach

Der Roman Kriegstag und die Reise danach (Warday and the Journey Onward)
von 1983 ist ein Reisebericht der beiden Journalisten Whitley Strieber und James
Kunetka, die sich fiinf Jahre nach einem Atomkrieg aufmachen, um zu erforschen,
was von den USA noch iibriggeblieben ist.”** Die Autoren sind zugleich die Prota-
gonisten des Romans.

Eine amerikanische Regierung gibt es genauso wenig wie ein Nachrichtensy-
stem. Es gilt das Standrecht, und fast iiberall grassiert die Strahlenkrankheit. Uber
den reinen Reisebericht hinaus besteht der Roman aus Interviews, Dokumenten
und Zeugnissen. Die Grundaussage des Romans lautet: Am 28. Oktober 1988
brach eine Atomkriegskatastrophe iiber die USA und die Sowjetunion herein. Viele
Millionen Menschen starben sofort oder einige Tage bis Jahre danach an der
Strahlung. Es kam zum wirtschaftlichen Zusammenbruch, zu Geldentwertung,
Hungersnoten. Auch psychische Krankheitsfille breiteten sich aus, ebenso Parasi-
tenkrankheiten. Mit drei Familienmitgliedern machte sich Whitley Strieber als
Uberlebender des Atomraketenangriffs auf New York eine Woche spiter auf die
Reise in seine Heimatstadt San Antonio. Unterwegs erfuhr er jedoch, dass auch
diese Stadt nicht mehr existierte.

Die Kriegsursache resultierte vermutlich aus einem Missverstindnis zwischen
der amerikanischen und der sowjetischen Regierung und ihren Militédrs. Da jedoch
kurz zuvor herausgekommen war, dass zwischen den USA und der Sowjetunion
ein Geheimvertrag abgeschlossen worden war, erklédrten die Verbiindeten der USA,

323 ygl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 234.

324 ygl. Nielen, Motive, 20-24.

325 Dieser Science-Fiction-Roman ist merkwiirdigerweise von der allgemeinen Kritik so gut wie nicht
rezipiert worden.

184



V. Geschichtsphilosophie

Grof3britannien, Frankreich und Deutschland, die USA in diesem Fall nicht zu
unterstiitzen. Europa war daher von diesem Atomschlag auch nicht betroffen. Von
den Atomraketenangriffen der Sowjetunion wurden acht US-amerikanische Stidte
direkt betroffen, darunter New York und Washington, aber nicht Chicago oder Los
Angeles. Die Strahlung und der Wind machten natiirlich groBere Teile des Landes
unbewohnbar. Da Getreidevorrite und Ackerland verseucht wurden, gab es viele
Hungersnote. Dariiber hinaus waren durch den Kriegstag die Computer- und
Informationssysteme, die Elektronik und Nachrichteniibermittlung, Regierung und
Verwaltung sowie das Verkehrswesen besonders stark betroffen.

Nun aber, fiinf Jahre spiter, im Jahre 1993, begibt sich Whitley Strieber
zusammen mit seinem Schulfreund James Kunetka, fortan Jim genannt, auf eine
Reise durch die USA, um Eindriicke vom Leben auf diesem Kontinent einzufan-
gen. Beide wissen, dass sie weite Strecken zu Fu3 gehen miissen. Sie schreiben fiir
die Zeitung News Herald aus Dallas und fragen sich: Wie hat sich Amerika verin-
dert? Welche Arbeiten verrichtet man, welche Hoffnungen hegt man? (vgl. 30) Die
Hungersnot und die Epidemien haben gewaltige Menschentrecks in Bewegung
gesetzt. Es gibt viele Internierungslager. Aber es gibt Gegenden, die noch so sind
wie vor dem Krieg.

In den USA hat sich vieles verdndert. Das Amt fiir Seuchenbekdmpfung hat die
Triage eingefiihrt, eine Bestimmung iiber Verletzte nach verschiedenen Verlet-
zungsgraden. Bestimmte Menschen werden nicht mehr behandelt, und zwar die,
die mehr als 450 rem Strahlungsverletzung aufweisen. Sie werden eingestuft als:
,Keine Versorgung wiinschenswert.” (91) Wer dennoch ein Krankenhaus betritt,
wird abgewiesen.

Viele gesellschaftliche Veridnderungen, die bislang eingetreten sind, sind sozia-
listischer oder anarchistischer Natur. So ist der Freistaat Aztlan entstanden, der sich
von Piedras Negras bis New Mexico entlang der Grenze zwischen Texas und
Mexiko erstreckt. Aztlan ist es gelungen, diplomatische Beziehungen zu lateiname-
rikanischen Staaten, sowie zu Spanien und Japan herzustellen. Vor allem Japan hat
Aztlan mit aufgebaut. Der neue Staat definiert sich als sozialistische Republik mit
einem Zwei-Parteien-System aus Staatssozialisten und Sozialdemokraten. Spanisch
ist Amtssprache. Die meisten Menschen arbeiten in Kooperativen. In Aztlan gibt es
japanische Soldaten, Angloamerikaner leben hier so gut wie nicht, sondern vor
allem Mexikaner und Indianer. Die Finanzierung der Kooperativen hingt ganz von
der eigenen Produktion ab; staatliche Zuschiisse gibt es nicht, das heiflt wer nichts
einnimmt, kann auch keine Gehilter zahlen. In Aztlan lernen Whitley und Jim dar-
iiber hinaus die destrukturalistische Bewegung kennen. Deren Anhinger sehen
durch den Krieg auch die Chance gekommen, bisherige gesellschaftliche Zwinge
abzuschiitteln. Die Destrukturalisten verstehen sich als Erneuerer im Jefferson-
schen Geist. Ziel ist eine bauerliche Gesellschaft, in der jeder sich selbst ernihrt.
Fiir die Destrukturalisten ist der Mittelpunkt des Lebens die Familie, hochstens die
Grof3ifamilie und die Nachbarn. Als schidlich gelten das Gesellschaftssystem, sozi-
ale Strukturen, Habgier, Besitzdenken, Imperialismus. Die Destrukturalisten, auch
,Front der Engel” genannt, protestieren dagegen, dass jetzt auswirtige Méchte

185



V. Geschichtsphilosophie

(zum Beispiel Japan oder Europa) den Amerikanern politische Strukturen aufzwin-
gen. Die Destrukturalisten betrachten sich als verantwortungsbewusste Idealisten,
die dem Anarchismus nahestehen. In einem Interview duflert sich ein kalifornischer
Destrukturalist folgendermafen:

,»Alle sind der Ansicht, es sei ein Gliick, dal Europa nicht vom Krieg betroffen
wurde, denn ohne die Europder wiren wir aufgeschmissen. Wir Engel sind anderer
Meinung, das groBere Ungliick fiir uns sind die Strukturen, die man uns nun von
aullen aufzwingt. Als Washington zerstort wurde, gab uns das die einmalige histori-
sche Chance, uns von der jahrhundertelangen Knebelung durch die Regierung zu
befreien. Statt dessen lassen wir uns nun von fremden Staaten wirtschaftliche und
politische Strukturen aufzwingen [...] Nur in einer wirklich destrukturierten und
menschlichen Gesellschaft kann die ethische Entwicklung sich vollziehen, die die
Menschen brauchen; nur wenn es keine Entfremdung durch Strukturen gibt, kann
das Individuum tiber die Identifizierung mit seiner Familie begreifen lernen, daf} das
Leben der anderen Menschen genauso kostbar und wichtig ist wie sein eigenes.
(140f£.)

Die ,,Engel*“ kommen Bediirftigen zu Hilfe. Sie sind davon iiberzeugt, dass der
Krieg nicht gekommen wire, wenn alle Menschen von klein auf gelernt hitten,
dass alle Menschen gleichberechtigt seien.

Kalifornien hat sich fiir Whitley und Jim zu einem Polizeistaat entwickelt. Wer
sich dem Staatsgebiet nihert, muss viele Einreisekontrollen iiber sich ergehen las-
sen. Wer keinen Ausweis vorweisen kann, der wird in ein Internierungslager
gesteckt. Da die beiden Reporter keine fiir Kalifornien giiltigen Einreisevisa haben,
gelangen sie illegal mit einem Flugzeug in das Land, obwohl sie wissen, dass ille-
gale Einwanderung schwer bestraft wird. Dass die kalifornischen Einwanderungs-
gesetze ein Hohn auf die Bill of Rights sind, spliren Whitley und Jim am eigenen
Leib. Aufgrund der Allgegenwart von Militir und Polizei werden sie aufgespiirt
und wegen ihrer fehlenden Visa verhaftet. Sie werden dem Richter vorgefiihrt und
zu zwei Jahren Zwangsarbeit mit anschlieSender Deportation verurteilt, ohne Ver-
handlung, ohne Geschworene, ohne Anwalt. Doch sie konnen aus dem Gefange-
nentransporter entkommen und fliichten nach Nevada.

Eine weit verbreitete Krankheit ist die Nicht spezifizierte Sklerose (NSS). Das
ist eine Storung des zentralen Nervensystems (abnormes Zellwachstum, Organzer-
fall). NSS kann weder durch Chemo- noch durch Strahlentherapie aufgehalten
werden. Die Krankheit verlduft entstellend und schmerzhaft. Im weiter fortge-
schrittenen Stadium kommt geistige Unzurechnungsfihigkeit hinzu. Harnsédure im
Blut fithrt zu Depression und Euphorie im Wechsel, zu Visionen, Auditionen und
Erbrechen. Der Papst hat jiingst erklirt, dass Euthanasie in diesem Fall kein Mord
sei. Die Ursache fiir NSS ist unbekannt, jedenfalls wird sie nicht direkt auf die
Atomstrahlung zuriickgefiihrt. Zu den neuen ,linken* Bewegungen in den USA
gehoren auch ,,Hexen*, das sind Frauen, die als Hebammen, Arztinnen, Psycholo-
ginnen und Pflanzenheilkundlerinnen arbeiten. Sie verehren die Erde und lehnen
jede Hierarchie ab, weshalb sie mit den Destrukturalisten verbunden sind. Neuge-

186



V. Geschichtsphilosophie

borene, die schwerstbehindert zur Welt kommen, werden von den Hexen kostenlos
euthanasiert.

Whitley und Jim reisen durch die USA, von Dallas iiber Aztlan nach Kalifor-
nien, von dort iiber Nevada nach Chicago. Diese Stadt klagt iiber eine grofie
Abwanderungsbewegung, vor allem leben dort fast keine Schwarzen mehr. Von
Chicago fahren sie weiter nach Pittsburgh und erfahren, dass die dortige Einwoh-
nerschaft in einer Lebensmittelkooperative zusammengeschlossen ist. Fiir Lebens-
mitteldiebstahl wird dort die Todesstrafe verhingt. Landwirtschaft, Viehzucht,
Strahlenmessung, kaufménnisches Rechnen und Computerwesen sind jetzt Unter-
richtsfidcher an den Schulen.

Die letzte Stadt, die die Journalisten besuchen, ist New York, das von der
Armee abgewickelt wird, das heif3t jeder noch brauchbare Gegenstand wird aus der
Stadt herausgeholt und geborgen. Ein grofles Problem sind die verlassenen Kern-
kraftwerke, da abzusehen ist, dass eines Tages radioaktive Stoffe austreten werden.
»Schweigen, Stille — das kann man sich in einer Stadt wie New York schlecht vor-
stellen. Wenn sich ein Lastwagen auf dem New York State Thruway néhert, hort
man ihn schon kilometerweit vorher. (327) Beim Angriff auf New York waren
wahrscheinlich 2-3 Millionen Menschen sofort tot, viele starben in den Tagen
danach an der Strahlung. Whitley und Jim erhalten eine Sondergenehmigung zum
Betreten der Stadt und werden von Reprisentanten der Armee und der Stadtver-
waltung begleitet. Uberall in den Ruinen wachsen Pflanzen, und die Tiere, vor
allem streunende Hunde, die jeden Menschen attackieren, machen das Leben auf
der Strafle lebensgefihrlich. Einerseits ist New York mit seinen 7000 Einwohnern
eine Stadt der Geisterhduser, andererseits fahrt die U-Bahn noch und verbindet den
Westen mit dem Zentrum der Stadt. Die Vereinigten Staaten von Amerika haben
sich verédndert, das Leben hat sich verdndert. Einerseits ist man sorgsamer gewor-
den im Umgang mit der Umwelt, man hilft einander mehr als friiher, schottet sich
nicht mehr ab, ist offener. Andererseits gibt es Internierungslager, Hunger,
Obdachlosigkeit, Krankheiten, ist die Todesrate viermal hoher als die Geburtsrate.
In den Berichten der Reporter schwebt Wehmut iiber eine verloren gegangene Welt
mit. Whitley vermutet: ,,In wenigen Jahren schon werden wir in einem Land leben,
in dem man sich an uns so wenig erinnern wird, wie wir uns an die Kennedy-Zeit
erinnern. Vielleicht noch weniger. In gewisser Weise ist das traurig, und vielleicht
bedeutet es, daBl das Traditionsbewuftsein noch geringer wird als bisher. Aber [...]
ich kann nur sagen, daf in uns Amerika weiterlebt, das Amerika der Verheiungen
und das Amerika der Kinder.* (365)

Im Gegensatz zu Miller, der das Leben angesichts der atomaren Katastrophe im
letzten Teil seines Romans hauptsichlich in einem Internierungslager schildert,
haben sich Strieber und Kunetka mit der ganzen Bandbreite moglicher gesell-
schaftlicher Veridnderungen durch einen Atomkrieg befasst. Bei ihnen erscheint
dieser Krieg mit seinen Folgen jedoch nicht nur negativ. Trotz der vielen Toten und
Verletzten, der Hungersnot und der Strahlenverseuchung sehen sie auch positive
Entwicklungen. Vor allem das US-amerikanische Selbstbild, zu glauben, der Welt

187



V. Geschichtsphilosophie

stets beweisen zu miissen, in allen Dingen die Ersten, GroBten und Besten zu sein,
ist weitgehend verschwunden. Die Amerikaner sind durch den Krieg pragmatischer
geworden, aber auch reflektierter und in sich gekehrter. Der Krieg hat eine Kathar-
sis ausgelost. Die US-Amerikaner beginnen nun, sich selbst kritischer zu betrach-
ten. Wenn Amerika das Land der VerheiBungen bleiben wird, so wird solche Ver-
heiBung fiir die kommende Generation jedoch nicht mehr Geld, Materialismus,
Luxus und Verschwendung lauten, sondern Hilfsbereitschaft, Idealismus, Refle-
xion und Selbstkritik. Der Krieg ist fiir Strieber und Kunetka ein Gedankenexperi-
ment. Es geht um die Frage, welche alternativen Potenziale das Land aufzuweisen
hat. Amerika kann ein anderes Land sein, wenn es das will. In dem Roman hat die
Gesellschaft sich schon verindert: Es gibt sozialistische Kleinstaaten und Koope-
rativen, ,,Hexen*, die Arztinnen werden, Schiiler lernen neuen Lehrstoff.

In diesem Roman wird zudem die Rolle der USA als ,,Weltpolizei* kritisiert,
denn die Journalisten zeigen, wie sich die US-Amerikaner fiihlen, wenn nun andere
Staaten sich ihnen gegeniiber als ,,Polizei* aufspielen, was gerade nationalistische
Kreise als demiitigend empfinden. Strieber und Kunetka haben ihren Bericht aber
nicht als Utopie verfasst, nicht als Pladoyer fiir eine bessere Welt. Die Reiseschrift-
steller visieren keine ideale Gesellschaft an, sondern zeigen nur ein anderes Ame-
rika, das es ihrer Meinung nach auch geben kann, wenn es lernt, sich selbst als
menschliche Gemeinschaft unter bestimmten politischen Bedingungen neu zu re-
flektieren. Von der Sowjetunion als Gegenpart der USA erfdhrt der Leser bedau-
erlicherweise nichts, obwohl auch sie von atomaren Waffen der USA getroffen
wurde. Es wire interessant gewesen zu erfahren, wie sich die Dinge dort entwickelt
haben.

Vor allem ist dieser Roman auch eine Gegenthese zu dem in der gegenwirtigen
Philosophie haufig geduBerten Theorem vom ,,Ende der Geschichte®, wie es Fran-
cis Fukuyama und einige Vertreter der Postmoderne gedufert haben. Strieber und
Kunetka betonen das Offene der Geschichte, wihrend Fukuyama diese Frage mit
dem Hinweis auf die liberale Demokratie als Endgestalt der Geschichte hat beant-
worten wollen.”™ Aber auch dieser Roman bietet eine Geschichtsphilosophie.
Strieber und Kunetka halten ndmlich, so meine ich, am amerikanischen Traum vom
Land der unbegrenzten Moglichkeiten fest. Diese Moglichkeiten sind so unbe-
grenzt, dass sogar sozialistische, anarchistische und feministische Ideen umgesetzt
werden, die bis dahin doch eher ein stiefmiitterliches Dasein gefiihrt haben, im
Land, das die Freiheit auf seine Fahnen geschrieben hat, eine Freiheit, die héiufig
nur die Freiheit der Besserverdienenden gewesen ist. Der Glaube, dass die Ameri-
kaner allen Schicksalsschligen die Stirn bieten, ist eine Uberzeugung, die
geschichtsphilosophisch genannt werden kann. Nicht die Realisierung der Utopie,
sondern die des Prinzips Hoffnung zéhlt, aber nicht im Sinne Blochs als Realisie-
rung der Uberwindung von Klassengegensitzen, sondern im Sinne der Uberwin-

326 Die Begriindungen fiir das ,,Ende der Geschichte* von Seiten der Postmoderne fallen anders aus.
Ich kann hier aber nicht niher darauf eingehen.

188



V. Geschichtsphilosophie

dung von Strukturen, die fiir unverinderlich gehalten werden. Selbst angesichts der
Apokalypse ist Hoffnung moglich.

d) J.G. Ballard, Kristallwelt

In dem ,,Katastrophenroman* Kristallwelt (The Crystal World) von J.G. Ballard
aus dem Jahre 1966 geht es um die Verdnderung des Universums, die auf subato-
marer Struktur ablduft und zu einem Kiristallisationsprozess fiihrt, der die Dualis-
men von Leben und Tod, Raum und Zeit aufzuheben scheint. Der Lepraarzt San-
ders fihrt mit einem Schiff nach Port Matarre in Kamerun, und zwar aufgrund
eines Briefes, den die Freundin Suzanne Clair und deren Ehemann Max ihm
geschickt haben. Den Inhalt des Briefes erfahrt man jedoch nicht. Schon zu Beginn
des Romans wird der Leser von einer diisteren Atmosphire eingenommen. ,,Die
Schwirze des Dschungeldaches, die Olivtone der flachen Blitter verliechen dem
Wald eine diistere Schwere, die durch die in den Luftschidchten flimmernden Licht-
stdubchen noch mehr betont wurde.* (22f.) Sanders betrachtet Port Matarre aller-
dings nur als Durchgangsstation seiner Weiterreise nach Mont Royal, wo er
Suzanne und Max Clair treffen will. Doch dort lebt kaum noch jemand, und nie-
mand wei}, was dort vorgeht. Angeblich veridngstige der Wald die Menschen,
erfahrt Sanders von einem Hauptmann namens Radek. Im Wald bei Mont Royal
soll eine Pflanzenkrankheit ausgebrochen sein, auf die anfangs niemand geachtet
habe. Sanders erfihrt in seinem Hotel von der franzodsischen Journalistin Louise
Peret, zu der er eine Liebesbeziehung entwickeln wird, der Notstand sei ausgerufen
worden. Dann wird ein Toter aus dem Fluss gezogen, an dessen rechtem Arm eine
Art Kristallisationsprozess eingesetzt hat. Obwohl der Mann bereits vier Tage im
Flusswasser gelegen habe, sei er erst vor einer halben Stunde gestorben, meint
Sanders nach der Obduktion. Er entschliefft sich, mit Louise Peret nach Mont
Royal zu fahren, das 75 Kilometer entfernt liegt. Man bringt sie mit einem Motor-
boot iiber den Fluss dorthin. Sie fahren an iiberwucherten Kakaoplantagen, leeren
Leichtern, stillstehenden Krinen und verlassenen Dorfern vorbei. Alles wird
umschlédngelt vom Dschungel, der Licht und Luft in sich aufsaugt. Sanders hort,
viele Leute seien daran interessiert, dass niemand mehr den Wald betrete. Als er
und Louise Peret in Mont Royal ankommen, ist dort Militdr vor Ort. Unter den
Zivilisten befinden sich nur noch die Mitglieder einer christlichen Gemeinde, die
von Pater Balthus betreut werden, sowie einige Landwirtschaftsexperten. Haupt-
mann Radek erzihlt, dass im Wald Dinge kristallisiert wiirden, und dass es auch
andere Zonen auf der Welt gebe, die von diesem Kristallisationsprozess betroffen
seien: die Everglades (Florida) und die Pripjet-Siimpfe (Sowjetunion), aber man
wisse noch nicht, wie es zu diesem Vorgang komme. Radek fiithrt Sanders gegen-
iiber aus: ,,[Der Physiker] Tatlin glaubt, da dieser Hubble-Effekt, wie man das
nennt, dem Krebs ganz dhnlich ist — ungefihr mit den gleichen Heilungsaussichten
—, eine Wucherung der subatomaren Struktur der Materie. Es ist, als ob eine Reihe
verschobener, aber miteinander identischer Bilder desselben Gegenstandes durch
prismatische Brechung entstiinden, aber hier iibernimmt das Zeitelement die Rolle

189



V. Geschichtsphilosophie

des Lichts.” (66f.) Mont Royal wird evakuiert. Dann sieht Sanders, der das Militér
in den Wald begleitet, den kristallisierten Dschungel zum ersten Mal.

,Der lange Bogen der iiber das Wasser hingenden Bdume schien von Myriaden von
Prismen zu triefen und zu glitzern, und Stimme und Zweige waren von Streifen gel-
ben und karminroten Lichts iiberzogen, das auf der Wasserfldche zerrann, als sei die
ganze Szene in einem {ibertriebenen Technikolorverfahren wiedergegeben. Die
Kiiste vor ihnen glitzerte in ihrer ganzen Lénge gleich einem verschwommenen
Kaleidoskop; die iibereinandergreifenden Farbstreifen lieBen die Vegetation noch
dichter erscheinen, so dafl man kaum mehr als einen Meter zwischen der ersten
Reihe der Stimme hindurchblicken konnte.* (69)

Der Kiristallisationsprozess greift bereits auf die ersten Dorfer iiber. ,,Die Ziune
am Stralenrand waren so schwer verkrustet, daf sie eine einzige Palisade bildeten,
und zu beiden Seiten der Pfihle hing eine weille, mindestens fiinfzehn Zentimeter
dicke Reifschicht. Die wenigen Héuser zwischen den Biumen glitzerten wie Hoch-
zeitskuchen; ihre weiflen Dicher und Schornsteine hatten sich in exotische Mina-
rette und barocke Kuppeln verwandelt.” (76) Die Kristallisation schreitet in Wel-
lenbewegungen voran, und wo sie hinkommt, wird es kélter. ,Im Wald war eine
deutliche Verinderung eingetreten, als briche die Dimmerung herein. Uberall
waren die glasierten Hiillen um Bdume und andere Pflanzen triilber und dichter
geworden. Der Kristallboden unter ihnen war versiegelt und grau, und die Nadeln
verwandelten sich in Basaltdornen.* (77) Sanders betritt diesen Wald und verirrt
sich. In einem Brief an seine Leprastation in Fort Isabelle im Kongo wird Sanders
spater schreiben: ,Inzwischen ist allen Menschen klargeworden, da3 Leben und
Tod in diesem Wald eine andere Bedeutung haben als in unserer gewohnlichen,
glanzlosen Welt.”“ (83) Die Trennung von Zeit und Raum, so wird an dieser Stelle
schon angedeutet, ist hier aufgehoben. Man vermutet, dass die Zeit diesen Kristalli-
sationsprozess verursacht hat. ,Die vor kurzem gemachte Entdeckung der Anti-
Materie im Universum schlieft unvermeidlich den Begriff der Anti-Zeit als der
vierten Seite dieses negativ geladenen Raum-Zeit-Kontinuums ein. Wo Partikel
und Anti-Partikel zusammenstoBen, zerstoren sie nicht nur ihre eigene physikali-
sche Identitét, sondern ihre einander entgegengesetzten Zeitwerte heben einander
auf und ziehen ein weiteres Quantum vom gesamten Zeitvorrat des Universums
ab.” (85) In dem Wald, in dem sich Sanders verirrt, entdeckt er Radek, der bereits
halb kristallisiert ist. Doch bei dem Versuch, den Hauptmann von seinen Kristallen
zu befreien, verletzt Sanders ihn schwer. Nur mit viel Miihe gelingt dem Lepraarzt
die Riickkehr nach Mont Royal. Hier trifft er endlich auf das lang gesuchte Paar
Suzanne und Max Clair. Doch die beiden scheinen Mont Royal gar nicht verlassen
zu wollen. Erst da erkennt Sanders, dass Suzanne Lepra hat. Es gibt Leprakranke,
die zu Dutzenden durch die Dorfer und Stiadte ziehen, aber das Krankenhaus in
Mont Royal nimmt sie nicht auf, obwohl es leer steht; es fehlen angeblich
Behandlungsmoglichkeiten. Seiner Geliebten Louise Peret erklédrt Sanders: ,,Es gibt
auch eine dunkle Seite der Seele, und ich vermute, man kann nichts anderes tun, als
ihr Gegenteil zu entdecken und beide miteinander in Einklang zu bringen — das

190



V. Geschichtsphilosophie

geschieht hier im Wald.*“ (138) Mittlerweile ist auch die Stadt Mont Royal vom
Kiristallisationsprozess befallen. Eines Morgens ist Suzanne Clair verschwunden,
und Sanders vermutet, dass sie absichtlich in den Wald hineingegangen ist. Auf der
Suche nach ihr kommt Sanders in eine Kirche, in der Pater Balthus Orgel spielt.
Dort bleibt er drei Tage. Balthus interpretiert die Kristallisation christlich-theolo-
gisch. ,,In diesem Wald erleben wir die letzte Zelebration des eucharistischen Lei-
bes Jesu. Hier wird in der endgiiltigen Vereinigung von Raum und Zeit alles ver-
kliart und zusammengefiigt.“ (164) Erst als auch der Innenraum der Kirche Opfer
des Kiristallisationsprozesses wird, verabschiedet sich Sanders, Balthus beschlief3t
zu bleiben. Auf dem Weg zuriick in die Zivilisation sieht Sanders in einiger Entfer-
nung Suzanne Clair mit einigen Leprakranken, entscheidet sich aber dafiir, sie
ihrem Schicksal zu iiberlassen. Zwei Monate spiter schreibt er einen Brief an den
Leiter der Leprastation von Fort Isabelle, dass in Mont Royal eine Vision des
Johannes von Patmos Gestalt angenommen habe. Sanders ist iiberzeugt davon, die
Ursache der Kristallisation sei nicht allein physischer Natur. Er glaubt, auch die
Sonne setze bereits Kristalle an und meint, dort im Wald konne man Unsterblich-
keit finden. Inzwischen hat Sanders sein Interesse am Arztberuf verloren, da die
Unterscheidung zwischen Leben und Tod sinnlos geworden sei. SchlieBlich 1dsst er
sich in einem Motorboot erneut und diesmal endgiiltig in den Wald bringen.

Nach Franz Rottensteiner finden die Charaktere in dem Roman The Crystal
World den ,,Weg zu sich selbst, zu innerem Frieden, zur Befreiung von der Tyran-
nei der Zeit, und das Aufgehen im zeitlosen, auch archaischen Paradies, die Einheit
mit der Natur.“**” Hauptmann Radek spreche von einer ,,Harmonisierung der Ge-
gensitze*. Ballards Thema sei die Riickkehr in das verlorene Paradies; ,,das wahre
Gliick liegt in der Beseitigung der ,Scheidung von Zeit und Raum’, nach Sanders
angeblich das hochste Ziel der Naturwissenschaft, die Riickkehr in einen ewigen,
zeitlosen Zustand.“*® Sanders glaube, der Wald repriisentierte eine archaische
Erinnerung an die Einheit von Raum und Zeit. Die duBlere Verwandlung der Welt
spiegele die innere Verwandlung der Psyche. Dabei berufe sich Ballard einerseits
auf die Naturwissenschaft, vertrete aber andererseits eine Weltanschauung, die
derjenigen Ludwig Klages’ dhnlich sei, der zwei fundamentale Krifte im Men-
schen am Werke sehe: Geist und Seele. Im Geist bzw. im Ich erkenne Klages das
Bose. Der Mensch behaupte sich gegen die Natur, stelle sich gegen sie, was auf
eine Unterdriickung und Zerstorung der Natur hinauslaufe. Das ichlose Tier dage-
gen kenne keine Selbstbehauptung, es stehe in einem unmittelbaren Verhéltnis zur
Natur. Auch wenn Ballard vielleicht nie etwas von Klages gelesen habe, so sieht
Rottensteiner eine verbliiffende Parallele zum Werk dieses Philosophen,*® dem ich
mich im folgenden kurz widme.

327 Rottensteiner, Die Einheit der Welt, 124.
328 Beide Zitate Rottensteiner, Die Einheit der Welt, 126.
329 Vgl. Rottensteiner, Die Einheit der Welt, 126f.

191



V. Geschichtsphilosophie

Die Grundthese Klages’, die er in seinem Hauptwerk Der Geist als Widersacher
der Seele (1929-32) ausfiihrt, lautet, ,,dal Leib und Seele untrennbar zusammenge-
horige Pole der Lebenszelle sind, in die von auBlenher der Geist, einem Keil ver-
gleichbar, sich einschiebt, mit dem Bestreben, sie untereinander zu entzweien, also
den Leib zu entseelen, die Seele zu entleiben und dergestalt endlich alles ihm
irgend erreichbare Leben zu ertoten.“**° Der Mensch zerstore also die Natur, weil
er ein Geistwesen sei. Der Unterschied zwischen Mensch und Tier, so Klages,
bestehe nicht im Denkvermogen des Menschen, sondern der Ubergang des Lebens
von der tierischen zur menschlichen Stufe vollziehe sich in der Wandlung des
Schauens. Klages stellt die Wachheit des Denkens und Schauens neben das Getra-
gensein vom ,,Strom des Gedankens®. Diesen Ubergang, der sich auch im Men-
schen selbst manifestieren konne, ndmlich in der Unterscheidung von beseligender
Schau und wissenschaftlichem, rein geistigem Erfassen macht Klages an einem
Beispiel fest: ,,Hundertmal kann ich den Wald vor meinem Fenster gesehen haben,
ohne etwas andres als eben nur das Ding zu erleben, jenes selbe Ding, das auch der
Botaniker meint; aber einmal, wihrend er flammt in Gluten der Abendsonne, ver-
mag mich der Anblick meinem Ich zu entreilen; und da erschaut meine Seele
plotzlich, was ich nie zuvor gesehen, vielleicht nur eine Minute lang, ja vielleicht
nur sekundenlang; indes, ob nun lang oder kurz, das jetzt Erschaute war das Urbild
des Waldes, und dieses Bild kehrt weder fiir mich noch fiir irgend sonstwen jemals
zuriick.“*' Die Kenntnis einer Sache mache den Menschen also in Wirklichkeit
drmer, denn die Befriedigung des Erkenntniswillens weite sein Besitzgefiihl und
verlocke zu neuen Entdeckungen.332 Weiter schreibt Klages: ,,Um was wir uns sel-
ber durch die Findung bereichert wihnen, weil wir im Finden die Lust des Obsie-
gens iiber ein Hindernis des BewuBtseins kosten, um ebendasselbe beraubten wir
die Wirklichkeit und verengten wir die Unendlichkeit des Erlebens, dem jeder
Fund ein neues Gesetz vorschreibt, eine neue Schranke zieht, ein neues unwider-
rufliches Soll eingrdbt. Die Lust des Eroberns ist eine Lust am Ich, die Seligkeit
des Schauens eine Seligkeit am Wirklichen [...] jede Befriedigung des ,Willens zur
Macht” wird gebiifit mit einem Verlust am Vermogen zur Seligkeit!**>®

Auch in Ballards Roman soll das gestorte Verhiltnis des Menschen zur Natur
aufgelost werden. Das, so Franz Rottensteiner, konne nicht durch Vertrauen in die
positivistische Naturwissenschaft geschehen, sondern durch Riickwendung zur
Natur selbst. Es gehe um die Selbstaufgabe des Ich, um die Devolution von
Mensch und Intellekt. Solche Sehnsiichte seien bekannt aus der deutschen Roman-
tik; ,,die Surrealisten haben die deutschen Romantiker als Vorldufer reklamiert; und

330 Klages, Der Geist als Widersache der Seele, 7.

31 Klages, Vom kosmogonischen Eros, 110.

332 ygl. Klages, Der Geist als Widersache der Seele, 449-451.

333 Klages, Der Geist als Widersache der Seele, 451. Selbstverstindlich bietet auch die Philosophie
Ludwig Klages’ einige Widerspriiche. So sieht er im Geist nur einseitig die zerstorerischen, nicht aber
die kreativen Potentiale. Seine Auseinandersetzung mit dem Christentum ist ahistorisch. Ich kann
mich hier aber nicht im einzelnen damit befassen.

192



V. Geschichtsphilosophie

auf die Surrealisten wiederum beruft sich Ballard.”*** Es gebe eine Sehnsucht zum
Wasser, zum Meer, zum Quell, eine Sehnsucht nach dem Zerflieen, die besonders
bei Novalis ausgedriickt werde. Wie in der Philosophie Ludwig Klages’ sei es auch
bei Ballard der Geist, der den Menschen von der Natur trenne. Der Mensch
,behaupte” sich gegen die Natur, womit er sie letztlich zerstdre. Im Menschen
herrsche der Geist, im Tier die Seele. Der Geist im Sinne Klages’ stelle sich tren-
nend zwischen Seele und Aulenwelt. ,,Wie Ballard war Klages ein tiefer Pessimist,
er hielt das Verhiingnis, ist der Faden zur Natur einmal zerrissen, fiir unausweich-
lich: denn ist der ‘Geist’ einmal in die Welt getreten, a8t er sich nicht mehr entfer-
nen; alles, was wir gegen eine, selbst wenn als unerwiinscht empfundene, Ent-
wicklung tun konnten, vermochte nur wieder mit Hilfe eben dieses ‘Geistes’
geplant zu werden, der aus der Welt geschafft werden soll, weil er unsere Gebor-
genheit in der Natur zerstort hat.”* Vom Standpunkt des Geistes sei Ballard ein
Pessimist, aber vom Standpunkt der Seele her vielleicht ein Optimist. Ballards
Charaktere hitten eine hohere Einsicht, vielleicht eine direktere Verbindung zur
Natur. Bei Ballard, der die gewohnte Welt verkehre, werde der Traum zur Wirk-
lichkeit, die Tat sinnlos, Verstand und Logik seien Blockierungen unseres Verhilt-
nisses zur Natur. ,,Die Demiitigen sind die wahren Herren; die vom Schicksal Mil3-
handelten Privilegierte, ihnen ist es gegeben, die Welt so wahrzunehmen, wie sie
ist. Die Katastrophe der Welt ist ihre Erlosung.”**®

Einen ganz anderen Standpunkt vertritt Stanistaw Lem. Er hat diesen Roman
einer Fundamentalkritik unterzogen und interpretiert Kristallwelt vor dem Hinter-
grund seines Szientismus. Es handele sich bei dem Kristallisationsprozess um eine
Transformation, die vom Leben zum Tode fiihre.*” Lem bezeichnet die Helden der
Romane Ballards mehrheitlich als Menschen, die meinen, ,,es ist gut, dal3 wir in
den SchoB zuriickkehren, der uns hervorgebracht hat [...] wir gehen in den Lebens-
strom ein, der uns hervorgebracht hat.“*® Diese Zustimmung zum Transformati-
onsprozess nennt Lem eine ,,Apologie des Regresses®, der er sich mit aller Kraft
entgegenstellt. Ballards Asthetik sei eine Literatur des schonen Todes, der er nur
mit der Bezeichnung ,.irre” begegnen kann. Fiir Lem gilt: ,,Zwischen den Katego-
rien der Eschatologie und der Asthetik gibt es keine Konjunktionen.“*** Ballard
schlage nicht einmal eine andere Metaphysik vor; ,,wir sollen uns freuen, denn der
Tod, der kommt, ist ausgesprochen schén — und damit SchluB.«**’ Ballards Ge-
samtwerk iiberhaupt sei mit Pessimismus kontaminiert,**! ja schlimmer noch, er als
Schriftsteller sei orientierungslos und seine Metaphysik unverniinftig, kriippelhaft

334 Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 358.
333 Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 359.
336 Rottensteiner, Erneuerung und Beharrung, 360.
337 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 280.
338 Lem, Phantastik und Futurologie II, 283.

339 Lem, Phantastik und Futurologie II, 283.

3401 em, Phantastik und Futurologie II, 284.

31 ygl. Lem, Phantastik und Futurologie II, 331.

193



V. Geschichtsphilosophie

und damit wertlos.*** Auf Ballards wissenschaftlichen Erklirungsversuch geht Lem
merkwiirdigerweise nicht ein.

Lems Kritik ist jedoch zu entgegnen, dass seine Annahme falsch ist, wenn er
meint, in Kristallwelt gehe es um einen schonen Tod. Es ist nicht Ballards Absicht,
sich mit dem Tod zu arrangieren, was im tibrigen auch nicht das Schlechteste wire.
Aber dieser Roman wird vielmehr von der Idee eines Jenseits von Leben und Tod
geleitet. Es geht also darum, die Trennung von Leben und Tod zu iiberwinden und
den Ort zu denken, an welchem diese Uberwindung moglich sein kann. Die Men-
schen in The Crystal World gehen gerade nicht in den Tod ,,und damit Schluf3*
(Lem), sondern sie begeben sich an einen verheilenen Ort jenseits des Dualismus
von Ewigkeit und Zeit. Auch Lems Behauptung, zwischen Eschatologie und
Asthetik gebe es keine Konjunktionen, ist unbedacht. Man braucht nur auf die
christliche Kunstgeschichte, die abendldndische Musik oder die jiidische Poesie
hinzuweisen, um zu erkennen, dass die Themen des Todes bzw. des Endes der
Welt &sthetisiert wurden. Bewundern wir nicht die Gemilde von Hieronymus
Bosch, in denen die Apokalypse dargestellt wird? Was wire die Welt der Musik
ohne Mozarts Requiem? Und was wiirde Lem zu Celans Todesfuge sagen? Indes
sei Lem zugestanden, dass das Verhiltnis von Eschatologie und Asthetik jedenfalls
nicht unproblematisch ist.”* Jedoch muss man schon von christlich-mystischen
Ideen komplett abgeschnitten sein, um das Anliegen Ballards nicht zu verstehen.
Welchen Anspruch stellt Lem an die Science Fiction? Darf sie nicht pessimistisch,
muss sie optimistisch sein? Wobei ich damit nicht ausdriicken will, dass das, was
Ballard in der Kristallwelt und anderen Romanen und Erzdhlungen darbietet, tat-
sdchlich pessimistisch ist. Mit Recht nennt Lem Ballards Roman metaphysisch,
aber diese Metaphysik ist nicht ,kriippelhaft®, sondern der Versuch, dem kruden
Wissenschaftsoptimismus der Nachkriegszeit etwas entgegenzusetzen. Lem
demonstriert dem Leser den Szientifismus als Quelle seiner Kritik, und genau
damit zielt er ins Leere, weil er so nicht in der Lage ist, den Irrationalismus Bal-
lards zu treffen. Lem geht davon aus, dass Science Fiction auch ein wissenschaftli-
cher Beitrag zur Erkenntnis der Welt sein soll. Science Fiction soll eben mehr sein
als bloB ,,gute Unterhaltung®. Aber woher weif3 er, dass Ballards Roman kein sol-
cher Beitrag ist? Ballard wiirde wohl antworten, dass Lem in seinem Wissen-
schaftsoptimismus nicht verstanden habe, dass der Mensch in seinen Romanen ein
Gedenmiitigter ist, der sich ganz passiv dem Schicksal anvertraut,*** und nicht mehr
durch den Weltraum rast, um die letzten Weltgeheimnisse zu ergriinden. Genau aus
diesem Diktum wiren neue Erkenntnisse zu ziehen. Aus der Forderung, dass
Science Fiction durch die Wissenschaften legitimiert sein sollte, ziechen Lem und
Ballard hochst unterschiedliche Schliisse.

32 ygl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 382, 385, 406.

343 Vgl. Nielen, Motive, 27f. Zum Verhiltnis von Eschatologie und Asthetik vgl. auch Wohlmuth,
Mysterium der Verwandlung, 75-103.

34 Vgl. Nielen, Motive, 28.

194



V. Geschichtsphilosophie

Ballards Roman Kristallwelt bietet dem Leser eine Riickkehr der Geschichts-
philosophie zur Eschatologie. Das Ende, wie Ballard es schildert, ist aber keines,
wie es etwa im Neuen Testament beschrieben wird, dass die glaubigen Christen
eingehen werden in das ewige Licht des Gottesreiches, sondern dieses Reich wird
eines sein, das durch die Entwicklung, die das Universum nimmt, — ndmlich die
Verwandlung seiner subatomaren Struktur — zu seiner eigenen Andersheit wird. In
Anlehnung an physikalische Theorien iiber die Antimaterie spricht Ballard von der
Antizeit. Ballard versucht mit seiner Geschichte die Alternative zwischen Leben
und Tod zu tiberwinden. Die neue Welt, die auf uns zukommt, ist eine, in der die
Alternative zwischen der Zeit und der Ewigkeit als einem Jenseits der Zeit aufge-
hoben ist. Diese neue Welt hat Ahnlichkeit mit dem buddhistischen Nirwana. Fiir
Kranke, wie etwa Suzanne Clair, die unter Lepra leidet, scheint die Kristallwelt ein
Ort der Erlosung zu sein. Die Entwicklung des Universums auf das Ende zu lduft
offenbar schneller ab als der Mensch gedacht hat. Dabei ist aber angesichts dieses
Endes nicht die Frage ,,Was tun?* von Bedeutung, sondern es geht darum, sich auf
die neue Welt einzustellen. Ballard setzt auf Mystik und Selbsterkenntnis, darauf,
sich dem Phidnomen hinzugeben, auf es zu héren und nicht auf das Ich. Interes-
santerweise spielt der Hauptteil des Romans im Wald, den man auch als Symbol
fiir das Unbekannte, Wilde, Furchterregende, Naturhafte, Freie betrachten kann, ein
Gegenbild zur Zivilisation mit ihren Stddten, Maschinen, der Arbeit, der Hektik,
der Vermessung der Zeit. Ballard betont das Passive und Regressive, die Riickkehr
zur ,,Urmutter” in den SchoB eines ewigen Schlafes mit wachen Augen, eine
Schau, wie Klages sie beschreibt.**® Ballards Roman ist eine Wiederkehr der Heils-
geschichte im Gewande der Science Fiction. So erscheint der Kristallisationspro-
zess als sikulare Form der Erlosung.**

e) Brian W. Aldiss, Am Vorabend der Ewigkeit

In dem Roman Am Vorabend der Ewigkeit (The long Afternoon of Earth) von
Brian W. Aldiss aus dem Jahre 1962 treten Pflanzen die Herrschaft iiber die Erde
an. Hier leben die Menschen einer schon fast eschatologisch fernen Zukunft auf
einer Erde, deren Rotation zum Stillstand gekommen ist. Beherrscht wird die Welt
von einer riesigen, exotischen Pflanzenwelt, die Menschen und Tiere fast ausge-
rottet hat. Die Menschen sind stindigen Gefahren ausgesetzt, werden getotet und

35 ygl. Nielen, Motive, 25-27.

36 Auch Elena Gomel ist der Meinung, dass in dem Roman Kristallwelr die ganze Erde dem Neuen
Jerusalem der Offenbarung dhnlich werde. Die kristallisierten Menschen seien weder lebendig noch
tot, sondern suspendiert in zeitlose Lebhaftigkeit. Es gebe Menschen, die freiwillig in die juwelen-
gleichen Wilder gingen, um Teil des anorganischen Neuen Jerusalem zu werden. Zeit und Ewigkeit
wiirden in The Crystal World nebeneinander gestellt. Ohne Zeit gebe es kein Wachstum und keinen
Niedergang. Die juwelenbesetzten Wilder seien eine letzte Inkarnation der apokalyptischen Chrono-
topie, in welcher sukzessive Momente in lebensloser Gleichzeitigkeit einbalsamiert seien in ihrer
Verleugnung der utopischen Erlosung (vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 144f.). Damit aber
setzt Ballard dem Neuen Jerusalem etwas entgegen. Wihrend dort ndmlich die Ewigkeit die Zeit
ersetzt hat, Ewigkeit also gegen die Zeit gesetzt wird, versucht Ballard das genaue Gegenteil, ndmlich
Zeit und Ewigkeit miteinander zu versohnen.

195



V. Geschichtsphilosophie

von Pflanzen gefressen. In dieser alles iiberwuchernden Pflanzenwelt gibt es fiinf
iiberlebende Gattungen: Tigerfliege, Baumbiene, Pflanzenameise, Termite und
Mensch. Der Mensch stellt sich mit den Insekten auf dieselbe Stufe. Er ernéhrt sich
von Larven in einer Welt, in es immer wirmer geworden ist. Uber den Baumwip-
feln herrschen die sogenannten Traverser, die Spinnfdden iiber die Wipfel ziehen.
Sie sind riesige Wesen zwischen Tier und Pflanze, die die Spinnen abgeldst haben,
ihre Faden reichen bis zum Mond, und ihre Linge betrigt etwa einen Kilometer.
Die Traverser konnen nur von Tigerfliegen getotet werden, wenn diese in Schwér-
men angreifen. Doch nicht nur die Erdrotation hat aufgehort, auch der Mond steht
immer an derselben Stelle. ,,In dieser Welt wurde nicht mehr viel gedacht und noch
weniger gesprochen. (14) Eines Tages sagt die Anfiihrerin einer Gruppe von Men-
schen, die aus achtzehn Mitgliedern besteht: ,Die Zeit ist gekommen, dal} die
Erwachsenen zu den Gottern hochsteigen, von denen wir kommen.” (16) Die
Erwachsenen sind der Uberzeugung, dass sie nun freiwillig in den Tod gehen, wohl
weil es einen alten Glauben gibt, der kommenden Generation Platz machen zu
miissen; ein Glaube, der offenbar noch existiert, obwohl er lingst obsolet geworden
ist. Dabei iiberlassen sie die erst halbwiichsigen Kinder ihrem Schicksal. Der Mond
gilt als Stiitzpunkt der Traverser. Diese nehmen die aus Baumblittern gefertigten
Sarge der Menschen dorthin mit. Doch nicht alle Erwachsenen kommen lebend auf
dem Mond an, einige ,,Sérge* sind wahrscheinlich undicht geworden und Vakuum
ist eingedrungen. Als sie vom Mond aus auf die Erde blicken, wissen die Men-
schen aber nicht, dass sie von dort kommen. Die Traverser haben schon vor Milli-
onen von Jahren mit Hilfe von Samen und Humus das Terraformen des Mondes
begonnen. Erst hier auf dem Mond soll angeblich das wahre Leben beginnen. Doch
dariiber erfihrt der Leser nichts. Die Kinder, auf der Erde sich selbst iiberlassen,
fiihren einen stindigen Krieg gegen die Pflanzenwelt. Die Hauptperson, ein etwa
vierzehn- bis sechzehnjidhriger Junge namens Gren nihert sich bei seiner Wander-
schaft der sonnenabgewandten Zone der Erde und erlebt, wie die Sonne tiefer sinkt,
ohne dieses Phinomen zu verstehen. Alle Kinder und Jugendlichen leben in den
Tag hinein. Es gibt keine Pldne, keine Ziele, nur stindigen Kampf. Ein junges
Midchen, Yattmur, klagt tiber Schmerzen im Bauch, weill aber nichts von ihrer
Schwangerschaft und fiirchtet zu sterben. ,,Sie ahnte nicht, dal die Schmerzen
nicht Tod, sondern Leben bedeuteten.” (102) Gegen Ende des Romans trifft Gren
auf seine ehemalige Anfiihrerin, die mit den anderen Erwachsenen vom Mond
zuriickgekehrt ist. Die Morchel, eine Pflanze, die aufgrund ihres parasitiren
Daseins nach vielen Jahrmillionen iiber mehr Intelligenz verfiigt als der Mensch,
erzihlt den Menschen, die sich um sie versammelt haben, vom Schicksal der Welt
und schlieft mit den Worten: ,,Wir ndhern uns wieder dem embryonalen Zustand,
aus dem wir einst hervorgingen.” (153) Insgesamt werden die Charaktere dieses
Romans zwar blass gezeichnet, aber das diirfte dem Umstand geschuldet sein, dass
aufgrund der Degenerierung des Menschengeschlechts nicht mehr viel Charakter
iibrig geblieben ist.

196



V. Geschichtsphilosophie

Hatte Wells in seiner Zeitmaschine die Menschheit vor dem Hintergrund des
nahenden Endes der Erde als bereits ausgestorben prisentiert, so bietet Aldiss hier
ein Gegenbild. Die Menschheit existiert zwar noch, aber was ist von ihr geblieben?
Mit Wells geht Aldiss von einer Degenerierung des Menschen aus, und damit
unterliegt auch sein Roman dem geschichtsphilosophischen Konzept Spenglers von
Aufstieg, Niedergang und Zerfall einer Kultur. An dieser Stelle ldsst sich aber die
geschichtsphilosophische Idee des Romans mit der Anthropologie verbinden: Was
ist der Mensch, wenn er vollig auf sich und seine unmittelbare Gemeinschaft
zuriickgeworfen ist und nicht mehr iiber seine rein subjektive Vernunft hinaus
denkt? Aldiss zeigt den Menschen, wie er ist, wenn er tagtdglich nur im Kampf
begriffen ist, sich ausschlieBlich um das eigene Uberleben und sonst gar nichts
kiimmert, wenn er sich also kulturell gar nicht betétigt. Was gilt dann noch als
Kultur? Diesen Menschen diirfte zumindest die Fahigkeit zu lesen und zu schreiben
vollig fehlen. Lediglich zu bestimmten handwerklichen Techniken auf niedrigem
Niveau diirften sie in der Lage sein. Residuen von Religion sind iibriggeblieben,
etwa der Glaube an ein Leben nach dem Tod, oder an den Beginn des wahren
Lebens auf dem Mond, aber es gibt kein systematisch ausformuliertes Dogma,
keine sonstigen theologischen Gehalte. Die Tatsache, dass Erwachsene ihre Kinder
allein lassen und wichtiges Wissen wie beispielsweise iiber die Schwangerschaft
nicht weitergeben, ist aus unserer Sicht ebenso unerklirlich wie das Verschwinden
des Wissens um den Sonnenuntergang. Dass man die Zeit einmal messen und sich
daran orientieren konnte, liegt fiir diese Menschen auflerhalb ihrer Vorstellungs-
kraft.

So wie wir fragen kénnen, wann der Mensch in die Geschichte eintrat, kénnen
wir fragen, wie er wieder aus ihr austritt. Wann und vor allem wie hort der Mensch
auf, ein Mensch zu sein? Und was wire er dann? Die Philosophie hatte frither
gefragt: Begann Kultur schon mit der menschlichen Bewusstwerdung seiner selbst?
Mit dem Fragen nach Sinn und Zweck des Daseins? Mit der Nutzung des Feuers?
Mit der Anfertigung von Werkzeugen? Aldiss aber dreht diesen Spiefl nun herum.
Wie hort der Mensch auf, ein kulturelles Wesen zu sein? Und was wire diese
Alternative zum Menschen? So wenig Aldiss das wissen kann, so sehr ist doch der
Roman in seiner Aussage vom Niedergang der Menschheit eine Frage an das
Menschsein selbst. Welche Kulturtechniken sind nicht mehr vorhanden, welches
Wissen ist abhanden gekommen? Was muss ein Wesen wissen, damit es Mensch
genannt werden kann? Man konnte Aldiss’ Roman auch als Kontrastprogramm
zum Konzept von Stapledon lesen, der von der Hoherentwicklung des Menschen
zu einem Uberindividuum schreibt. Die charakterschwachen Gestalten bei Aldiss
erscheinen fast als entindividualisierte Exemplare der Gattung Mensch, die auf das
nackte Uberleben reduziert ist. Bei Aldiss kehrt die Menschheit in die Steinzeit
zurlick, die hier wohl Pflanzenzeit genannt werden muss.

2.4. Alternativwelten als Geschichtsphilosophie
Wir haben uns mit der Zeitmaschine als Gerit befasst, das es uns im Geiste
ermoglicht, geschichtsumfassende Reisen durchzufithren. Mit dieser Moglichkeit

197



V. Geschichtsphilosophie

stellt sie uns vor den Horizont einer alternativen Weltmoglichkeit, das heif3t, mit ihr
hebt die Moglichkeit, Alternativweltromane zu schreiben, erst an.**’ Die eindimen-
sionale Geschichte hat nunmehr ein Ende. Man kann die Geschichte verindern,
umdrehen, auseinandernehmen, neu zusammensetzen.>*® Die Autoren der Science
Fiction schreiben Alternativgeschichte, weil ihnen die Geschichte des eigenen
Landes oder der eigenen Zivilisation nicht gefillt. Wichtig ist dabei, dass die
Alternativwelt von der Parallelwelt unterschieden werden muss. Wihrend die
Alternativwelt eine Welt beschreibt, wie sie hitte werden konnen, wenn ein histori-
sches Ereignis anders verlaufen wire — zum Beispiel die spanischen Armada
bezwingt die englische Flotte, die Siidstaaten gewinnen den Amerikanischen Biir-
gerkrieg, Deutschland gewinnt den Zweiten Weltkrieg, John F. Kennedy wird nicht
ermordet — erzihlt eine Geschichte der Parallelwelt eine Welt, die sich parallel, und
das heilt zeitgleich zur unseren, befindet. Eine Parallelwelt wire also eine Welt,
die neben unserer realen Welt existiert und nicht stattdessen, wie in Alternativwelt-
romanen. ,,[I]n den Alternativweltromanen geht es um eine verdnderte Geschichte
nach dem Motto ,Was wire, wenn?’ [...] Unter dem Begriff ,Parallelwelt’ versteht
man hingegen, dass mehrere Universen nebeneinander existieren, insofern gleich-
zeitig zum Teil tiber prignante naturgesetzliche und/oder kulturelle Abweichungen
verfiigen. Das kann ein und dieselbe Erde sein, auf der es in der einen Dimension
ein demokratisches Amerika gibt, so wie wir es kennen, in der anderen Dimension
aber ein totalitires US-Regime herrscht.***

Eine immer wiederkehrende Frage in diesem Zusammenhang, die auch von
Historikern immer wieder gestellt wird, ist die, was gewesen wire, wenn Deutsch-
land und Japan den Zweiten Weltkrieg gewonnen hétten. Einige Science-Fiction-
Autoren haben es sich zur Aufgabe gemacht, diesen Grundgedanken in ihren
Romanen zu totalitdren Gesellschaftsszenarien zu extrapolieren, wie Philip K. Dick
in The Man in the High Castle, Otto Basil in Wenn das der Fiihrer wiisste oder
Robert Harris in Fatherland. Dabei darf man den Begriff der Alternativwelt nicht
als ontologische Alternative missverstehen. Die Nazis erscheinen in keinem Roman
als Menschen, die — eben weil es eine Alternativwelt ist — plotzlich fremden-
freundlich, friedliebend, groBziigig oder sympathisch wiren. Die Pole von gut und
bdse bleiben in der uns bekannten Form erhalten. Auch die Richtung der Zeit (von
der Vergangenheit iiber die Gegenwart in die Zukunft) dndert sich nicht. Alternativ
ist lediglich der Verlauf der Geschichte.

a) Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge

Der bekannteste zu diesem Motiv veroffentliche Roman ist zweifelsohne Das
Orakel vom Berge (The Man in the High Castle) von Philip K. Dick aus dem Jahre
1962. Hier wird ein Amerika beschrieben, das im Osten von den Deutschen und im

37 ygl. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 125.
38 vol. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 214.
349 Frey, Philosophie und Science Fiction, 286.

198



V. Geschichtsphilosophie

Westen von den Japanern besetzt wurde. Lediglich zwischen Ost- und Westame-
rika fristen die Rocky-Mountain-Staaten ein relativ unabhiingiges Dasein, sie sind
aber trotzdem ein stindiger Spielball der beiden rivalisierenden Besatzungsméchte.
Der Roman wird aus der Perspektive von vier Personen geschildert, von denen
einige einander begegnen: Tagomi, ein japanischer Handelsvertreter an der West-
kiiste, Robert Childan, ein Antiquititenhindler, der Handwerkskiinstler Frank
Frink, und Juliana Frink, seine Ehefrau. Eine weitere Hauptperson ist der Schrift-
steller Hawthorne Abendsen, dessen Initialen H.A. vielleicht nicht zuféllig gewihlt
wurden. Dieser hat einen Roman mit dem Titel The Grasshopper lies heavy (Die
Plage der Heuschrecke) geschrieben, welcher die Frage stellt, was geschehen wiire,
wenn die Alliierten den Krieg gewonnen hitten, ein Buch, das verboten ist. Trotz-
dem nehmen die Charaktere immer wieder Bezug auf diesen Roman. Das japani-
sche Ehepaar Paul und Betty Katsoura beispielsweise diskutiert mit dem amerika-
nischen Antiquititenhéndler Robert Childan dariiber, ob der Roman The Grass-
hopper lies heavy zum Genre der Science Fiction zu zédhlen sei. Und in der Tat
iiberlegen die drei, wie es wire, wenn Deutschland und Japan den Krieg verloren
hitten. Childan gibt vor, den Amerikanern wiirde es schlechter gehen, wenn Japan
den Krieg verloren hitte, in Wirklichkeit aber ist er ein Rassist und wirft den Japa-
nern vor, sich wahllos andere Kulturen anzueignen. Dem japanischen Ehepaar
indes erklirt er: ,,Der Kommunismus wiirde herrschen [...] Wir mussten leiden und
die Kriegskosten begleichen [...] Aber wir taten es fiir einen guten Zweck.* (147)
Weiter fiihrt er aus: ,,Hitten Deutschland und Japan den Krieg verloren, wiirden
heute Juden die Welt beherrschen. Von Moskau bis an die Wall Street.* (150) Juli-
ana Frink ist so fasziniert von dem Roman, dass sie den Autor selbst aufsucht. Laut
Barlow schildere uns Abendsens Roman jedoch nicht unsere wirkliche Welt, son-
dern zeichne ein naives Bild von einem siegreichen Amerika nach dem Krieg:**
Fernseher werden fiir einen Dollar an die Armen verkauft, wobei die Fernsehsender
meist Unterricht fiir Erwachsene tiber Landwirtschaft und Gesundheit ausstrahlen.
Ingenieure, Techniker, Arzte, Lehrer und Agronomen schwiérmen in die Provinzen
Amerikas aus, um die naturwissenschaftlich-technische Aufkldrung auch auf dem
Lande bekannt zu machen. In China siegt Tschiang Kai-shek, die Briten bieten
ihren Kolonien ein dhnliches Programm wie die Amerikaner ihren Landsleuten,
und die Rassendiskriminierung hat ein Ende (vgl. 205-209). Damit prisentiert
Abendsen seiner Leserschaft eine Utopie: Hitten Amerikaner und Briten den Krieg
gewonnen, wire jetzt eine Gesellschaft verwirklicht, in der jeder zum besten seiner

350 Barlow, Reality, 91. Aber Barlows Ausdruck ,,naiv” ist hier fehl am Platz. Da Abendsen nicht
wissen kann, wie eine Alternativwelt ,,wirklich” aussehen wiirde, ist er auf seine Phantasie, seine
Gedankenexperimente, auf Gesprdche mit Historikern angewiesen und zeichnet ein Bild, das sich
daraus als ,,wahrscheinlich® ableiten ldsst. Das ist nicht naiv, sondern phantastisch. Dick zeigt ja nur,
dass Abendsen die reale Alternative nicht kennen kann. Umgekehrt sagen wir ja auch nicht, Dicks
Roman Das Orakel vom Berge zeichne ein naives Bild der siegreichen Achsenmichte, eben weil wir
nicht wissen konnen, wie eine solche Welt wirklich aussehen wiirde. Abendsens Roman The Grass-
hopper lies heavy ist nur das Spiegelbild zu Dicks eigenem Roman. Hitte Dick Abendsen einen
Roman schreiben lassen, in dem unsere Welt so ist, wie sie wirklich ist: das wire naiv gewesen.

199



V. Geschichtsphilosophie

Néchsten und seiner selbst arbeiten konnte. Dicks Roman schildert mehrere Cha-
raktere, die scheinbar nichts miteinander zu tun haben und die alle eine falsche
Identitédt vortduschen. Wihrend die Nazis gesellschaftspolitisch mit kiihler Ratio-
nalitdt vorgehen und beispielsweise das Mittelmeer trockengelegt haben, handeln
die Japaner eher intuitiv und versuchen, die Wirklichkeit hinter den Dingen zu
entritseln. Hierbei spielt das I Ging eine grofle Rolle. Auch die Amerikaner in der
japanisch besetzten Zone haben es zu nutzen gelernt. Alle Hauptcharaktere des
Romans verwenden es, wenn es ihnen darum geht, wichtige Entscheidungen zu
treffen. Denn, so heiBit es im I Ging, der Mensch kénne das Schicksal gestalten,
wenn er dessen Gesetze kenne. Das I Ging ist Instrument der taoistischen Philoso-
phie von Yin und Yang, den beiden gegensitzlichen Prinzipien der Welt. Wihrend
Yin Dunkelheit, Zerstdrung, das Weibliche, Nachgiebigkeit, Beweglichkeit, Regen,
Stoff symbolisiert, so Yang Licht, Schopfung, das Minnliche, Hirte, Unbeweg-
lichkeit, Sonne, Geist. Diese beiden Prinzipien stehen sich nicht schroff gegeniiber,
sondern erginzen und durchdringen einander, so dass das eine nie ohne das andere
sein kann. Sie sind die gegensitzlichen Aspekte des Tao. Das Tao ist der Weg, den
man geht und das Ziel, auf das alles zustrebt. Das Tao kann sogar in sich ver-
schlungen, doppeldeutig oder labyrinthartig sein. Beide Prinzipien des Seins, Yin
und Yang, sind notwendig, um die Ordnung des Universums aufrechtzuerhalten.
Die Wirklichkeit ist ein Gewebe aus Zeit und Wechsel, ein nahtloses Netz unge-
brochener Bewegung, das mit Wogen, Wellen und Mustern gefiillt ist.””' Die Welt-
sicht von Taoismus und Nationalsozialismus sind einander entgegengesetzt. Der
Taoismus bzw. das I Ging scheint die einzig rettende Antwort auf eine Welt zu
sein, in der die Achsenmichte ihre Greueltaten und den Volkermord fortsetzen
konnen. An einer Stelle wird diese Wirklichkeit von unserer Wirklichkeit, der
Geschichte, wie wir sie kennen, durchbrochen. Hier wird fiir einen kurzen Moment
der Alternativweltroman Das Orakel vom Berge zu einem Parallelweltroman. Der
japanische Botschafter Tagomi lebt in San Francisco und glaubt an die Fliichtigkeit
der von uns so genannten Wirklichkeit. Daher ist er es, der diese Stadt plotzlich gar
nicht mehr als eine erlebt, in der die Japaner die Herren sind, sondern als eine, in
dem sie eine beargwohnte Minderheit darstellen. Thm eroffnet sich ein fremdes
Raum-Zeit-Gefiige.

,.Keine Pedotaxis, daher ging er zu Fuf3 weiter und schloss sich den Passanten an.
Wenn man eins braucht, findet man keins. Gott, was ist das? Er blieb stehen und
starrte fassungslos ein Ungetiim am Horizont an. Ein albtraumhaftes Gebilde, das
einer Achterbahn dhnelte, versperrte ihm die Sicht. Eine gewaltige Konstruktion aus
Metall und Beton, hoch in der Luft.

,Was ist das?” wandte er sich an einen hageren Mann in einem zerknitterten Anzug.
Der Mann grinste. ,Grésslich, nicht wahr? Das ist der Embarcadero Freeway. Viele
Leute finden, er verschandele die Aussicht.’

,Den hab ich noch nie gesehen.’

,Da haben Sie aber Gliick gehabt.” Der Mann ging weiter.

31 Vgl. Warrick, Mind in motion, 44.
200



V. Geschichtsphilosophie

Ein Albtraum, dachte Tagomi. Ich muss aufwachen. Wo bleiben heute nur die
Pedotaxis? Er schritt rascher aus. Alles wirkte diister und verrduchert. Es roch nach
Qualm. Triste Gebidude, ein grauer Gehsteig, die Menschen irgendwie gehetzt. Und
immer noch keine Pedotaxis.

,Taxi!’ rief er und eilte weiter. Hoffnungslos. Es gab blo Autos und Busse. Grof3e,
aggressiv wirkende Autos, wie er sie noch nie gesehen hatte.* (299f.)

Tagomi erlebt, wie ihm in einem Schnellimbiss die Weillen, die dort essen,
nicht, wie er es gewohnt ist, von sich aus einen Platz anbieten, sondern ihn sogar
ignorieren, was er als erschiitternde Beleidigung empfindet. Noch erschiitternder
aber ist, dass er keine Erkldrung fiir den Zustand dieser Welt oder vielleicht auch
der eigenen Person hat. ,,Nach dem Tod erhaschen wir einen Blick auf andere
Wesen, die uns ausnahmslos feindselig erscheinen. Man ist auf sich allein gestellt.
Niemand steht einem bei. Die furchtbare Reise... und immer die Reiche des Lei-
dens, der Wiedergeburt, bereit, den fliichtenden, demoralisierten Geist aufzuneh-
men. Wahnvorstellungen.” (301) In dieser Parallelwelt er6ffnet sich Tagomi seine
eigene innere Wahrheit, seine Angst. Dies ist die Welt, die er fiirchtet, dies ist die
Welt eines siegreichen Amerika. Dies ist das Amerika, wenn wir ihm seine eigene
Wabhrheit geben und seiner inneren Stimme Gehor schenken wiirden. Ein solches
Amerika ist das verdringte, untergriindige, vielleicht lauernde Amerika, das von
den Japanern niedergehalten wird. Diese Parallelwelt ist die Anderswelt zur Wirk-
lichkeit, wie Tagomi sie kennt. Juliana Frink fragt das I Ging, was der Mensch von
The Grasshopper lies heavy lernen solle. Die Antwort lautet: innere Wahrheit. Der
Gewinner des Krieges ist in Wirklichkeit auch ein Verlierer. Die eigentliche Nie-
derlage Deutschlands und auch Japans besteht darin, die eigene Andersheit zu
unterdriicken, womit sie es vermeiden, zu ihrer eigenen Wahrheit zu kommen.
Dick dreht diesen Satz um. Wir miissen uns in unserer wirklichen Welt fragen,
worin die Niederlage der Alliierten bestehen konnte.

Vielleicht, so mutmaft der italienische Philosoph Carlos Pagetti in Bezug auf
Dicks Roman, dass ,,in Wirklichkeit” ,,die amerikanische Gesellschaft keine Werte
mehr besitzt, die sie einem anscheinend besiegten Feind entgegensetzen konnte.*>*
Das ,,Rabaukentum der Nazis*“ ist nach Pagetti eigentlich nur ,,das historische
Gegenstiick zur geistigen Ziellosigkeit und dem Chaos des modernen Amerika.***?
Dick will uns also nicht sagen, wir sollten froh sein, dass der Nationalsozialismus
nicht den Endsieg davongetragen hat. Es geht ihm nicht um die Alternative einer
besseren oder schlechteren Gesellschaft. Vielmehr will er unser Bewusstsein schir-
fen fiir die Relativitit unserer eigenen Weltanschauung.

Ein Teil des verfremdenden Effektes dieses Romans beruht nach Carl Freedman
darauf, dass der japanische Sektor des alternativen Amerika gar nicht so fremd
wirke. Die Japaner wiirden als humane und kultivierte Individuen beschrieben, und
die Verfolgung der Juden in den Pazifischen Staaten von Amerika werde nicht von

352 pagetti, Philip K. Dick und Meta-Science-fiction, 107.
353 pagetti, Philip K. Dick und Meta-Science-fiction, 107.

201



V. Geschichtsphilosophie

den Japanern selbst, sondern von ihren deutschen Verbiindeten angestiftet. Interes-
santerweise habe sich das blutriinstige militdrische Regime Japans unter Tojo zu
einem halbliberalen kommerziellen Kapitalismus gewandelt, wihrend die Nazihie-
rarchie nach Hitler in Deutschland intakt geblieben sei. Die Deutschen seien die
technologisch fithrende Macht, und sie hitten im Gegensatz zu den Japanern in den
Pazifischen Staaten ihre Art und Weise der Herrschaft auf den ostlichen Teil Ame-
rikas iibertragen. Der soziopolitische Kontrast, den der Roman zwischen Deutsch-
land und Japan ziehe, sei eigentlich ein spiritueller Gegensatz, in dem die beiden
Lénder als Instanzen des westlichen bzw. dstlichen Wertesystems fungierten. Die
Ostliche Weltsicht werde vom I Ging reprisentiert, das die Japaner und die westli-
chen Amerikaner hiufig benutzten, nicht aber die Deutschen. Der chinesische,
nicht japanische, Begriff wu spiele eine groBe Rolle. Eine Ubersetzung werde von
Dick aber nicht geboten. Wu sei der zentrale Begriff, der alle Gesellschaften
antreibe. Resultat dessen sei, dass die Ostlichen Gesellschaften humaner seien als
die westlichen. So tief verwurzelt sei wu, dass Tagomi aus dem Gleichgewicht
gerate, als er gezwungen sei, einen Menschen zu toten. Der Gegenbegriff zu wu sei
das Prinzip des Willens und der Herrschaft. Ahnlich wie Horkheimer und Adorno
in der Dialektik der Aufkldrung sehe der Roman die Nazigreuel als perfekte, logi-
sche Verlangerung der westlichen Werte von Aktivitdt, Tatigkeit, Expansion,
Erwerb und Herrschaft, eine Verldngerung des ruhelosen Imperialismus des Sub-
jekts, das alles erobere und kolonisiere, das nicht es selbst sei, bis zum letzten
paradoxen Preis der Reduzierung des Selbst zum Nichts. Denn ein inflationéres,
expansionistisches Subjekt, das die ganze Welt durchdrungen habe, miisse letztlich
seine eigene objektive Realitit unterminieren. Und genau deshalb hitten die Nazis
kein definierbares Ziel. Dagegen ergreife wu Partei fiir das Subtile, den Umweg,
die autotelische Haltung der Kunst. Wihrend die Japaner auf Metaphern und Allu-
sionen zuriickgriffen, triten die Nazis mit ganzem Fufle auf. Fiir Dick wie fiir
Horkheimer und Adorno diene die Verbindung zwischen dem Willen zu herrschen
und dem Horror des volkermordenden Nazismus als verfremdender Kunstgriff, um
ein Schlaglicht auf die Todlichkeit der westlichen Zivilisation zu werfen. Aber das
geschichtsphilosophische Schema in diesem Roman diirfe nicht einfach unkritisch
ibernommen werden. Dicks Haltung gegeniiber dem Orient konne als naiv
bezeichnet werden. Der Begriff eines heilsam ausbalancierten wu-gefiillten Ostens
stimme nicht mit dem im Roman présentierten japanischen Kapitalismus iiberein,
denn Kapitalismus bedeute expansionistische und herrschaftliche Dynamik. Aller-
dings liege Dicks Interesse eigentlich weniger beim I Ging, sondern mehr an seiner
eigenen Nation, die er kritisiere. Sein Text sollte als Pladoyer an sein Land gelesen
werden, den Kurs zu dndern, den Pfad dominierender Politik zu verlassen. Der
destruktive Wille zur Kontrolle sei unausweichlich selbstdestruktiv. Sein Roman
sei daher nicht nur eine Petition gegen den Genozid, sondern auch gegen den nati-
onalen Selbstmord.**

354 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 168-173.

202



V. Geschichtsphilosophie

Das I Ging, so Freedman weiter, erinnere uns aber auch daran, dass Amerika
sowohl eine pazifische als auch eine atlantische Nation sei. Das Bild eines geteilten
Amerika sei paradoxerweise ein Symbol der Hoffnung, denn es impliziere, dass
Amerika kein Monolith und sein Schicksal nicht besiegelt sei, dass die Werte des
wu erreichbar seien. Die herausragende dsthetische Leistung sei aber letztlich der
Roman, der im Roman spiele, Abendsens The Grasshopper lies heavy. Dies sei die
kontrafaktische Erzdhlung der Alternativgeschichte, in der die Alliierten den Krieg
gewidnnen. Wihrend die deutschen Behorden den Roman verboten, diirfe er im
japanisch besetzten Amerika zirkulieren. Das Buch sei mit Hilfe des I Ging ver-
fasst worden. Dieser Roman im Roman habe eine transformative Kraft, er beriihre
die Menschen und sie erhielten neue Einsichten, vor allem die, dass die aktuelle
globale Hegemonie nicht unausweichlich sei. Die Nazis bemerkten, dass der
Roman The grasshopper lies heavy fiir sie gefihrlich werden konnte. Selbst ein
untergeordneter Nazi-Biirokrat sei von diesem Buch fasziniert. ,,Erstaunlich, wie
einen die Fiktion, und sei es irgendein billiges Hirngespinst, in den Bann schlagen
kann.” (165) Juliana Frink sei die verstindigste Leserin des Buches, sie begreife,
dass sein Interesse nicht in einer erfundenen, sondern in einer wirklichen Welt
bestehe. Abendsen habe uns, so denkt sie, etwas liber unsere eigene Welt geschil-
dert (vgl. 321), einen ,,Ausweg® (329), den er habe zeigen wollen.””

Laut Barlow nutzt jeder Charakter in Dicks Roman das I Ging, allerdings auf je
eigene Weise. Juliana Frink zum Beispiel glaube durch ihre Versuche mit dem I
Ging, dass Abendsen in Lebensgefahr schwebe, weshalb sie ihn warnen wolle. Die
Dinge, die das I Ging erzihle, seien immer offen fiir Interpretation. Es wolle kein
unabinderliches Schicksal voraussagen, sondern die Spannung von Gegenwart und
Zukunft aufzeigen. Eine Fiktion kdnne mehr Wert in unserem Leben haben als die
Wabhrheiten unserer Wahrnehmung. Dick wolle uns nach Barlow fiir die eigenen
Schwichen unserer personlichen Vermutungen iiber die Welt, in der wir leben,
sensibilisieren.”® Selbst die Nazis wiirden in Das Orakel vom Berge als Menschen
mit eigenem Standpunkt akzeptiert, auch wenn Dick diesen Standpunkt hasse.”’

Fiir Elana Gomel ist Dicks Roman in doppelter Weise problematisch. Zum
einen beschreibe Dick Geschichte nicht als kontingent, sondern als zuféllig und
chaotisch. Geschichte erscheine als Verkettung zufilliger Ereignisse ohne Bedeu-
tung. Der Wahnsinn der Nazis bestehe in dem Glauben, dass Geschichte verstan-
den und kontrolliert werden konne. Das I Ging dagegen diene als Inkarnation einer
Haltung von Akzeptanz und Passivitit. Der Subplot beziiglich falscher historischer
Artefakte — also die Geschichte um Abendsens Roman — unterstreiche die Notwen-
digkeit, sich von den Schatten der Vergangenheit zu befreien. Der Roman enthalte
seine eigene Alternativgeschichte, die in dem Roman The Grasshopper lies heavy
von Hawthorne Abendsen geschildert werde. Die Charaktere lisen den Roman

355 Vgl. Freedman, Critical Theory and Science Fiction, 175-180.
356 ygl. Barlow, Reality, 95.
357 ygl. Barlow, Reality, 136.

203



V. Geschichtsphilosophie

unter der Fragestellung, ob die darin beschriebene kontrafaktische Gegenwart eine
bessere oder schlechtere Welt als ihre eigene sei. Auf dieselbe Weise konnten
natiirlich auch wir Das Orakel vom Berge lesen. Dicks Ziel sei es, die Nazis weder
zu verurteilen noch sie zu normalisieren, sondern den Leser auf die Unfédhigkeit,
ein endgiiltiges politisches oder moralisches Urteil iiber die Geschichte fillen zu
konnen, hinzuweisen. Zum anderen bestehe die Idee dieses Romans darin, die
Besonderheiten der Geschichte auf eine zufillige Ansammlung abstrakter Signifi-
kanten zu reduzieren, in dem jeder Vorgang fiir einen anderen stehe. Die Postmo-
dernitiit dieses Romans sei die Postmoderne politischer Gesetzlosigkeit. Interes-
santerweise werde der Holocaust so gut wie nicht thematisiert, sondern durch die
Entvélkerung Afrikas ersetzt.”® Auf diese Weise werde jede Grausamkeit durch
eine andere ersetzbar. Der hiufige Wechsel des Fokus auf die verschiedenen
Charaktere des Romans kreiere eine Fragmentierung der Personlichkeiten. Die
einzige textliche Autoritit, die von auflen komme, sei das I Ging, das als Stimme
des impliziten Autors betrachtet werden konnte.*

Kim Stanley Robinson zufolge geht es Dick nicht darum, uns mit seinem
Roman zu zeigen, dass Gott sei Dank ,,die gute Seite” gewonnen habe. Dick habe
in seinen Roman das Spiegelbild der eigenen Welt entworfen. ,,.Die Romancharak-
tere sinnen mit der gleichen Faszination und dem gleichen Unbehagen iiber die
Moglichkeit eines Sieges der Alliierten nach, mit der wir die Moglichkeit eines
Sieges der Achsenmaichte in Erwégung ziehen. In Anbetracht des zweifachen Spie-
geleffekts sind wir immer wieder von neuem gezwungen, uns mit der Geschichte
an sich zu befassen und ganz nebenbei auch die Entwicklung seit 1945 zu hinter-
fragen und zu bewerten.“® Dicks Roman habe dariiber hinaus zwei weitere Bot-
schaften, ndmlich einmal, dass trotz des Siegs der Alliierten der Faschismus liber-
lebt, und zum anderen, dass trotz des Sieges der Achsenmichte die Menschlichkeit
iiberdauert habe. ,,Diese Moglichkeit — dass der Sieg der Achsenmichte im Jahr
1962 ein menschlicheres San Francisco zustande gebracht haben konnte — ist viel-
leicht die hirteste Kritik, die das Buch, wenn auch indirekt, an unserer Gesellschaft
iibt. Das in Das Orakel vom Berge dargestellte San Francisco erinnert an das San
Francisco der zwanziger Jahre, das noch nicht vom Nachkriegskapitalismus ent-
stellt war.“*®" Wir erinnern uns an die Szene, die Tagomi erlebt, als er in unsere
Welt ,hineinfillt™: ,,Alles wirkte diister und verrduchert. Es roch nach Qualm.
Triste Gebidude, ein grauer Gehsteig, die Menschen irgendwie gehetzt [...]. Es gab
blo Autos und Busse. Grofie, aggressiv wirkende Autos, wie er sie noch nie gese-
hen hatte.* (300) Man konnte meinen, dass der Faschismus durch den Sieg der
Alliierten auf eine andere Weise liberlebt haben konnte. Uwe Anton liest diesen

3% S0 macht uns Gomel indirekt darauf aufmerksam, dass in dem Roman Das Orakel vom Berge
noch immer Juden in Amerika leben, die aber — eben das ist merkwiirdig — nicht fragen, was aus ihren
Briidern in Europa wurde. Es wird nicht erwihnt, aber wir haben bei allem Schauder in Dicks Roman
kaum bemerkt, dass die Nazis die Juden zwar verfolgen, aber nicht in Massen ermordet haben.

3%9 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 108f.

30 Robinson, Nachwort zu Dick, Das Orakel vom Berge, 340.

361 Robinson, Nachwort zu Dick, Das Orakel vom Berge, 341.

204



V. Geschichtsphilosophie

Roman als Parabel: ,,Auch nach der Niederlage Hitlers ist der Faschismus noch
lingst nicht besiegt.**

Wenden wir uns noch einmal dem I Ging zu: Konstatiert werden muss, dass der
Sieg der Alliierten zwar die Niederlage des Faschismus bedeutete, dass aber der
Gegensatz ja nie wirklich tiberwunden werden kann. Im Gegenteil: Je stirker wir
dagegen ankdmpfen, desto stirker wird er in den Untergrund einsickern, sich dort
einnisten, darauf warten, eines Tages wieder an der Oberfliche zu erscheinen,
wenn seine Zeit gekommen ist. Selbst wenn es gelidnge, alle Faschisten zu beseiti-
gen, so wiirde doch die Idee des Faschismus im Gedéchtnis der Menschheit veran-
kert bleiben. ,,Man kann etwas Wirkliches nicht beseitigen. Im besten Fall konnen
wir nur ein Wirkliches durch ein anderes, ein Ubel durch ein zweites, nur zu oft
schlimmeres Ubel ersetzen [...] Wirklich los werden wir durch das Loswerden-
wollen nichts.«*® Tst die Welt des Kapitalismus, in die Tagomi ,hineinfallt”, mit
ihrer Industrialisierung, Umweltverschmutzung, Ausbeutung nicht auf eine andere
Weise ebenso furchtbar wie die faschistische Welt, die die Alliierten besiegt hat?
Fiir Dick ist die eine Alternative so grausam wie die andere. Die eigentliche Alter-
native, die Dick uns bietet, ist zum einen die taoistische Weltsicht, die in jedem
UbermaB das HerausflieBen des Zuviel in das Zuwenig sieht, so dass die Extreme
einander ausgleichen. Zum anderen will uns Dick fiir den Gedanken sensibilisieren,
dass die Welt, so wie sie ist, nicht selbstverstindlich ist, sondern ein zerbrechliches
Gebilde, in dem wir uns nie sicher fiihlen diirfen.

b) Otto Basil, Wenn das der Fiihrer wiisste (I)

Wie Dicks Das Orakel vom Berge ist auch der Roman Wenn das der Fiihrer
wiisste des Osterreichers Otto Basil aus dem Jahre 1966 ein Roman der Alternativ-
geschichte, der ebenfalls davon ausgeht, dass die Nazis den Zweiten Weltkrieg
gewonnen haben. Jedoch ist die Alternative, die Basil gegeniiber Dick anbietet,
ungleich diisterer gezeichnet. Dieser Roman ist in den 1960er Jahren angesiedelt.
Protagonist ist der NSDAP-Volksgenosse Albin Totila Hollriegl, Strahlungsspezi-
alist und Beheber von Strahlungsschiden, auch von Erdstrahlen. Der grofite Teil
des Romans spielt im Harz, genauere Ortsangaben sind wegen der nationalsozia-
listischen Umbenennung vieler Kleinorte jedoch nicht méglich. Deutschland hat
Europa und die Sowjetunion besetzt und unter Kontrolle gebracht. Nach dem Ende
des Zweiten Weltkrieg 1945 wurden 34 Staatsmidnner der Alliierten durch die
Garotte hingerichtet. Nach dem Tode Rosenbergs ist auch eine neue philosophische
Bewegung entstanden, der Nationalsozialistische Materialismus (NATMAT). Von
Anfang an liegt eine diistere Atmosphére iiber dem Roman. Viele Menschen leiden
unter Schlafstorungen, Gemiitskrankheiten, Verfolgungswahn und Lebensiiber-
druss, Worte wie ,,Selbstmord* oder ,,Freitod* diirfen 6ffentlich aber nicht geduBBert
werden. Nach wie vor gibt es Konzentrationslager (KL), aber auch sogenannte
Untermenschenlager (UmL). Albin Totila Hollriegl, der sich als sexbesessener und

362 Anton, Dick, 101.
363 Giegerich, Atombombe, 8.

205



V. Geschichtsphilosophie

devot-masochistischer Fetischist entpuppt, schwérmt fiir die Adelige Ulrike (Ulla)
von Eycke, die als KL-Kommandantin eingesetzt war. Nachdem Hollriegl das
Haus der von Eyckes nach Strahlungen untersucht hat, platzt die Nachricht in Fern-
sehen und Radio herein, dass der Fithrer Adolf Hitler verstorben ist. Sein Nachfol-
ger soll ein Deutschkroate namens Ivo Kopfler werden. Hitlers Tod 16st einen
Welt- und einen Biirgerkrieg aus, denn es zeigt sich recht bald, dass er die ver-
schiedensten Interessen biindeln konnte. Nach seinem Tod aber zerreifit dieses
Band; die unterschiedlichsten Nazi-Gruppen versuchen nun, die Macht an sich zu
reilen. In dieser Situation erhdlt Hollriegl von seinem Parteigenossen Hirnchristl
den Auftrag, das Haus eines gewissen Professors GundlIfinger nach Strahlen zu
iiberpriifen. Hollriegl hat jedoch noch eine lange Odyssee vor sich, bevor er Gundl-
finger in dem nun beginnenden Chaos auffinden kann. Der Krieg Japans gegen
Deutschland und seine Satellitenstaaten, so mutmaft Hollriegl, habe schon vor
Tagen oder Wochen begonnen, ohne dass das deutsche Volk etwas davon erfahren
hitte. Berlin, Kassel, Paderborn, Bielefeld, Liibeck werden angegriffen, aber
zundchst nur mit ,konventionellen Waffen. Umgekehrt greifen auch die Deut-
schen japanische Stidte an. Auf dem Weg zu Gundlfinger trifft Hollriegl auf eine
Gruppe von Psychoanalytikern, deren Sitzungen im Geheimen stattfinden miissen.
Der Vorsitzende dieser Gruppe erklirt, dass der Mensch unter den Zwingen dieses
Systems ein grausames Leben fiihren miisse: ,,Der Schizophrene erlebt das grauen-
hafte Los der Entfremdung von der Wahrnehmung als sein Schicksal, wogegen der
heutige Gesunde, mehr oder minder bewuBt, unter dem Erlebniszwang einer trau-
matischen, von Willkiir und Gewalt regierten, unendlich gefahrdeten Zeit sich all-
méhlich von der Erscheinungswelt ablost, sich ablosen muf [...] Er rutscht in eine
kiinstliche Schizophrenie hinein; das Wachen wird zum Traum, und vice versa, der
Traum wird zum Trauma.* (140) Wihrend die japanischen Truppen nicht nur an
Europas Grenzen auftauchen, sondern auch schon in die Schweiz und in Oberita-
lien eingedrungen sind, gibt es im deutschen Heer Gehorsamsverweigerungen
gegen den Befehl, atomare Waffen gegen Japan einzusetzen, aber nur deshalb, um
gegen Kopfler zu sabotieren, der von bestimmten NS-Gruppen wie etwa den
,»Werwolfen® fiir einen Testamentsfélscher gehalten wird, um Hitlers Nachfolge im
eigenen Sinne zu regeln. Immer mehr wird deutlich, dass nicht nur ein Weltkrieg,
sondern in Deutschland auch ein Biirgerkrieg zwischen den verschiedenen natio-
nalsozialistischen Interessengruppen ausgebrochen ist. Da fillt die erste Atom-
bombe auf Reichsgebiet, in der Gegend von Lemgo und Bad Salzuflen und damit
recht nahe der Gegend, in der Hollriegl lebt. Wegen der atomaren Strahlung wer-
den jetzt Lebensmittel aus Tiefbunkern und unterirdischen Lagerhdusern verzehrt.
In der Kleinstadt Sauckelruh trifft Hollriegl dann endlich auf den lange gesuchten
Professor Gundlfinger. Dessen Philosophie hat mit dem offiziellen NATMAT
nichts zu tun, sondern ist eher ein wirres Konglomerat, das entfernt an die Exi-
stenzphilosophie Kierkegaards oder Heideggers erinnert. Gundlfinger erkldrt Gott
zu einer Krankheit, zu der jede Religion ein passendes Heilverfahren sei (vgl.
177f.) Wiéhrend Gundlfinger Gott anhand der Materiegleichung Heisenbergs
beweisen will, richtet Hollriegl die Warnung der psychoanalytischen Gruppe aus,

206



V. Geschichtsphilosophie

Gundlfinger sei in Gefahr. Und in der Tat wird noch wihrend dieses Gesprichs ein
Attentat auf Gundlfinger veriibt, das dieser nur knapp iiberlebt. Hollriegl fliichtet.
Ganz Deutschland ist in Aufruhr. Uberall fliehen die Menschen, und niemand
weill, wohin man denn fliichten soll. In allgemeinen Krisensituationen reagieren
die Deutschen hier mit pauschalen Naziparolen wie ,,Die Partei denkt fiir dich!*
Hollriegl, bei dem sich bereits erste Anzeichen der Strahlenverseuchung finden,
drgert sich maBlos dariiber, dass kein Reichssender etwas iiber die Kernexplosio-
nen berichtet hat, obwohl Kopfler doch mehr Offenheit als sein Vorginger Hitler
versprochen hat. In diesem allgemeinen Chaos soll Hitler in eine in den Kyffhiuser
eingelassene Felsenkammer beerdigt werden. Es geht das Geriicht, der Fiihrer sei
nicht eines natiirlichen Todes gestorben, sondern in einen Scheintod versetzt und
dann bei lebendigem Leib in einen Sarg gelegt worden, in dem er erstickt sei.
Abertausende Marschkolonnen nehmen in einstudierten Ritualen Abschied von
Hitler. Doch diese Totenfeier kulminiert in einem Rausch von Sex, Gewalt und
freiwilligem Opfertod (vgl. 228-247). Mit Hilfe einiger umherstreifender Polizi-
sten, Soldaten und Offiziere versucht Hollriegl, sich ein Bild von der Lage zu
machen. Das Zerwiirfnis im Biirgerkrieg geht mitten durch Volk und Partei. ,,.Das
Chaos, der Kampf aller gegen alle, war proklamiert, und dieses infernalische deut-
sche Chaos hatte sich wie ein Lauffeuer iiber den Erdkreis verbreitet: in den beiden
Amerika, in Afrika, in gewissen Teilen Asiens, in den Polgebieten, sogar im japa-
nischen Australien — iiberall, wo die Neue Ordnung ihre Stationen errichtet hatte,
war aus dem globalen Machtkampf der beiden Giganten eine Unzahl von Einzel-
aktionen entstanden, die in ihren verworrenen Auswirkungen gleichfalls von kei-
nem mehr iiberschaut werden konnten.* (259) Das Geriicht, Hitler sei von seinem
Leibarzt auf Befehl Kopflers ermordet worden, verbreitet sich wie ein Lauffeuer.
Letztlich wird Hitler sogar zum Christus erhoben. ,,So enthob der ,Deutsche
Christen e.V.” ganz offiziell Frauja oder Kristos, den Menschensohn, seiner ange-
stammten Mittlerrolle zwischen ,gotfater’ oder dem ,angerufenen Wesen’ und den
Menschen und setzte Adolf Hitler an seine Stelle. (260) Staatspolizei und Feld-
gendarmerie laufen zum Bundschuh iiber. Gemeinsam bekdmpfen sie SS, Ordens-
burgen, Reichszuchtanstalten und den Werwolf. Doch die Radiosender vermeiden
jeden Hinweis auf einen Biirgerkrieg. Selbst die Wehrmacht, insbesondere die
Luftwaffe, ist politisch gespalten. Hollriegl kehrt zu Ulla zuriick, um sie zu retten,
doch er fiihlt sich am Ende seiner Krifte. Erst jetzt erkennt er die ganze Sinnlosig-
keit der Naziexistenz (vgl. 294). Hollriegl und Ulla gelangen in ein Auffanglager
fiir Strahlenverseuchte. Doch dieses Leben unter Zwang hilt Hollriegl nicht mehr
aus, weshalb er mit Ulla und etwa 30 bis 40 weiteren Personen aus dem Lager aus-
bricht. Ein Flugzeug bringt sie weg, das aber auf Island notlanden muss. Hier tritt
Hollriegl seinen letzten Weg an. Bei ihm und auch bei Ulla machen sich zuneh-
mend die Auswirkungen der Strahlenverseuchung bemerkbar. Als ihre Gruppe von
einer unbekannten Einheit angegriffen wird, lduft Hollriegl, vollig verzweifelt,
absichtlich den Gewehrsalven entgegen.

207



V. Geschichtsphilosophie

In seiner Schilderung gibt sich der Roman so zerrissen, wie die nationalsozia-
listische Weltanschauung sich présentiert hatte. Die schrittweise Verwiistung der
Landschaft korrespondiert mit der um sich greifenden Verrohung der Menschen,
die sich frenetischen Orgien hingeben. Das Reich zerfillt, weil seine Angehdrigen
nie gelernt haben, selbstiindig zu denken. Jetzt, wo die Vorgesetzten im Kriege
fallen, sind alle auf sich selbst angewiesen, und der Spruch ,,Die Partei denkt fiir
dich!* ist nicht mehr haltbar. Basil stellt die Frage, was aus dem Menschen wird,
wenn er nicht als autonom gedacht wird. Im Faschismus wird der Einzelne als
Individuum annulliert, von der Masse absorbiert. Der Mensch denkt nicht mehr, er
wird verdummt und hat kein eigenes Lebensziel. Der Geschichte als ganzer ent-
spricht der Protagonist Hollriegl als einer beinahe amorphen Personlichkeit, die
von Fall zu Fall, von Auftrag zu Auftrag lebt, und im Grunde sexsiichtig ist, was
nicht verwunderlich ist, da die Nazifithrung dafiir eintritt, dass es Sexualitdt nur
geben darf, um Kinder in die Welt zu setzen. Die Nationalsozialisten haben hier
von der romisch-katholischen Kirche gelernt, die Sexualitit fiir ihre Zwecke zu
instrumentalisieren.

Hollriegls Flucht kennt kein Ziel. Es fillt auf, dass er keine Familie und keine
Freunde hat, er ist nur mit ein paar Parteigenossen fliichtig bekannt. Die Adelige
Ulla, die aus dem Baltikum stammt, kennt er nur, weil sie in seiner Nihe wohnt
und in einer Fernsehserie mitgespielt hat. Im Grunde ist Hollriegl ein vollig verein-
samter Mensch, genau die beziehungslose Person, die sich das nationalsozialisti-
sche System wiinscht. Ein Mensch, der ohne Beziehungen, ohne Verwandte und
Freunde ist, der also keine Solidaritdt geben, aber auch keine empfangen kann, ist
eine Monade. Damit hat der Nationalsozialismus sein Ziel erreicht. Hollriegl gibt
sich nach auBen stark, ist aber innerlich den Kriegsumstinden nicht gewachsen.
Sich selbst bezeichnet er immer wieder als Feigling, als Schwichling, als Null, und
hiufig kommt ihm sein Leben so vor, als wenn er es nur triume, womit er die The-
orie des Psychoanalytikers, den er auf dem Wege zu GundlIfinger trifft, bestatigt.
,Alles, was er erlebte, hatte die Qualitit eines Traums, den man, ob man will oder
nicht, zu Ende traumen muf.“ (162) ,,Es kam ihm vor, als hétte ihm jemand einen
fremden Kopf aufgesetzt [...] Alles wurde quilend unwirklich.” (168) ,,Trdumte
er? Dachte er mit dem Hirn eines andern? Oder hatte er sich mit Haut und Haar in
ein fremdes Wesen verwandelt? (179) Das nationalsozialistische System frisst
seine Angehdrigen mit Haut und Haar, verleibt sie sich ein, bis sie keine Indivi-
duen, sondern nur noch eine amorphe Masse sind. Was ist Hollriegls Traum ande-
res als sein existenzieller Wunsch, ein ureigenes Leben als Individuum leben zu
konnen? Weil die Nazis aus ihm ein Wesen gemacht haben, das nicht er selbst ist,
traumt er von sich selbst als von einem anderen. Basil radikalisiert in seinem
Roman Adornos Diktum aus der Minima Moralia, dass unter dem Nationalsozia-
lismus das Schema der Blutrache wieder eingefiihrt worden sei, ,,mit ganzen Nati-
onen als subjektlosem Subjekt.“364 Basil radikalisiert die ,,namenlose Fron der Sie-
gergeschichte* (Walter Benjamin). Basils zu Ende gedachter Pessimismus iiber die

364 vgl. Adorno, Minima Moralia, Nr. 33, S. 65.
208



V. Geschichtsphilosophie

Geschichte des Menschentums gemahnt auch an Benjamins ,Engel der
Geschichte®. Es ist, als stehe dieser Engel dem Roman gleichsam Pate, wenn auch
ungewollt, denn: ,,Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er
eine einzige Katastrophe, die unabléssig Triimmer auf Triimmer h&duft und sie ihm
vor die FiiBe schleudert.** Und Gundlfingers Ringen mit Gott wird zum letzten
Versuch der Philosophie, sich angesichts der totalen Materialisierung des Daseins
und der Verdummung der Massen iiberhaupt noch am Leben zu erhalten. In einer
Gesellschaft, die Hitler zum Christus macht, kann auch Gott nur noch krank sein.

Im Gegensatz zu Dick wird bei Basil der Sieg des Nationalsozialismus aber
nicht zum kritischen Spiegelbild der eigenen Gesellschaft umgebogen, die den Sieg
des Gegners als Alternative ins Auge fasst. War bei Dick der Gegensatz zwischen
dem Sieg der Achsenmichte und dem der Alliierten eine taoistische Bewegung
zweier Welten, so findet bei Basil eine solche Bewegung nicht statt. Und so ist sein
Roman das angemessene Gegenstiick zu Dicks Orakel vom Berge. Wo Dick den
Taoismus als Bewegung rivalisierender Michte ins Spiel bringt, da zeigt Basil,
dass die einseitige und unreflektierte Durchsetzung eines Kampfes um den Endsieg
scheitern muss, was bereits im Begriff des Endsiegs begriindet liegt. Der totale
Sieg birgt, taoistisch betrachtet, die totale Niederlage oder Katastrophe bereits in
sich. Basil geht es mehr darum, in die Tiefe des Faschismus einzudringen, um im
Gedankenexperiment auszuloten, zu welch einem Wesen der Mensch sich unter
solch einem System entwickeln kann. Nun konnte man meinen, der Faschismus
habe keine Tiefe und das Bose sei banal (Hannah Arendt). Aber mit solcher Aus-
kunft verweigert man die Auseinandersetzung mit dem, was menschenmoglich ist.
Von diesem Roman miissen wir uns beunruhigen lassen iiber das destruktive
Potential, das im Menschenwesen schlummert.

¢) Robert Harris, Vaterland

Bei der Geschichte Vaterland (Fatherland) von Robert Harris aus dem Jahre
1992 handelt es sich um einen Kriminalroman, der in ein Science-Fiction-Gewand
gekleidet ist. Auch dieses Szenario ist vor dem Hintergrund einer Alternativweltge-
schichte, des Sieges der Nazis im Zweiten Weltkrieg, aufgebaut. Im Jahre 1964
muss anlésslich des 75. Geburtstages des Reichsfiihrers Adolf Hitler der SS-Kripo-
beamte Xaver Mirz, ein unangepasster Ermittler, in der Hauptstadt Berlin den
Mord an dem altgedienten hohen SS-Offizier Josef Biihler aufkldren, der im Zwei-
ten Weltkrieg in Polen eingesetzt war. Kurz darauf wird ein weiterer hoher SS-
Offizier in Berlin ermordet aufgefunden: Wilhelm Stuckart, der von der amerikani-
schen Journalistin Charlotte (Charlie) Maguire entdeckt wird. Thr Vater kannte
Stuckart, und dieser SS-Offizier hatte Kontakt mit Charlotte aufnehmen wollen. In
diese Situation platzt die Nachricht, dass der US-amerikanische Prisident Joseph P.
Kennedy (der Vater des tatsidchlichen Prisidenten John F. Kennedy) kiinftig gute
Beziehungen zwischen den USA und Nazideutschland wiinsche. Im Laufe von
Mirz’ Ermittlungen stellt sich heraus, dass sich die beiden Opfer einige Tage vor

365 Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 669.
209



V. Geschichtsphilosophie

ihrem Tod mit dem alten Kriegskameraden Martin Luther getroffen hatten, der
seitdem fliichtig ist. Im Keller von Biihlers Wohnung wird eine Menge Beutekunst
aus dem Zweiten Weltkrieg entdeckt. Nach Ansicht der Gestapo, die von dem
zwielichtigen SS-Obergruppenfiihrer Globczinski geleitet wird, hat sich die
Geschichte im Krieg folgendermaBen abgespielt: ,Biihler hat die Kunstwerke
gestohlen. Stuckart hat sie in Empfang genommen. Luthers Stellung im Auflenmi-
nisterium gab ihm die Moglichkeit, frei ins Ausland zu reisen. Wir nehmen an, daf3
er bestimmte Gegenstiinde aus dem Reich geschmuggelt und sie dann verkauft
hat.” (144) Obwohl Xaver Mérz von der Gestapo der Fall entzogen wird, arbeitet er
daran heimlich weiter, denn dass die Geheimpolizei ihm einen normalen Mordfall
entzieht, erscheint ihm sonderbar, zumal Globczinski an der Variante festhilt,
Biihler und Stuckart hitten sich selbst umgebracht. Von nun an konkurrieren Mérz
und die Gestapo bei der Suche nach Luther miteinander. Es stellt sich heraus, dass
Biihler im Sommer 1942 in Ziirich heimlich ein Konto mit einem SchlieBfach
erdffnet hatte. Xaver Mérz, der sich mit der amerikanischen Journalistin Maguire
zusammenschlieft, findet heraus, dass Luther nach dem Tode von Biihler und
Stuckart in Ziirich war und etwas aus dem Schlie3fach holte. Von Maguire erfihrt
Mirz, dass nicht nur Stuckart, sondern auch Luther mit ihr Kontakt aufnehmen
wollte. Mérz und Maguire finden in dem SchlieBfach auBer einem alten Original
von Leonardo da Vinci nichts. Das bringt sie zunéchst auf eine falsche Spur, denn
sie meinen, es gehe in dem Mordfall um verheimlichte Beutekunst. Doch in einem
Berliner Archiv entdeckt Mérz Ausschnitte einer Einladung des stellvertretenden
Reichsfiihrers SS Reinhard Heydrich, der immer noch lebt, an vierzehn Personen,
sich zu Beginn des Jahres 1942 zu einer Konferenz am Wannsee einzufinden.
Gegenstand sei die ,,Endlosung der Judenfrage®, ein Ausdruck, der Mirz nichts
sagt. Seine weiteren Nachforschungen ergeben, dass alle Teilnehmer der Wannsee-
konferenz, unter ihnen auch Biihler und Stuckart, unter merkwiirdigen Umstéinden
ums Leben kamen. Nur Luther lebt noch. Dieser nimmt schlieBlich Kontakt zu
Maguire auf und bittet sie dringlich, ihre Beziehungen zur amerikanischen Bot-
schaft spielen zu lassen, damit er Asyl in den USA erhilt. Luther bietet Informatio-
nen als Gegenleistung. Als sich Mérz und Maguire gemeinsam mit Henry Nightin-
gale, einem Freund Maguires und Mitarbeiter der amerikanischen Botschaft, mit
Luther treffen wollen, wird dieser auf offener Strale erschossen. Es gelingt Mérz
unter mysteridsen Umstdnden an den Koffer zu kommen, den Luther aus Ziirich
mitgebracht hatte. Dieser enthdlt Dokumente iiber die Greueltaten der Nazis in
Osteuropa, die diese wihrend des Zweiten Weltkriegs veriibt hatten. Erst jetzt wird
dem SS-Sturmbannfithrer Xaver Mirz klar, dass die Juden nicht einfach nach Ost-
europa umgesiedelt wurden, wie die NS-Fiihrung immer wieder behauptet hatte,
sondern die Juden zu Millionen gefoltert und ermordet wurden. Einige der Doku-
mente, die dies beweisen, libergibt er Maguire, die sie iiber die Schweiz in die USA
schmuggeln und dort verdffentlichen soll. Damit wiirde auch Kennedys Wieder-
wahl verhindert, da es fiir seine Politik der Entspannung keinen Grund mehr gébe.
Mirz fragt sich, warum von den vierzehn Teilnehmern der Wannseekonferenz in
den letzten neun Jahren acht Leute ums Leben kamen, in den letzten sechs Mona-

210



V. Geschichtsphilosophie

ten aber sechs. Warum plotzlich diese Eile? Da wird Mérz wegen seiner eigen-
michtigen Nachforschungen von der Gestapo verhaftet, gefoltert und verhort. Dem
Gestapo-Beamten Krebs liefert Mirz einige Dokumente aus. Auch dieser ist iiber-
rascht, Krebs weif3 beispielsweise nicht, was Zyklon B ist. Aus den Aufzeichnun-
gen geht auch hervor, dass SS-Obergruppenfithrer Globczinski an Ermordungen
von Juden in Lublin beteiligt war, ein Grund, weshalb er Mérz’ Nachforschungen
unterbinden wollte. Diesem wird klar, dass die Auffindung der von Biihler, Stuck-
art und Luther geraubten Beutekunst nur dazu diente, die wirklich wichtige Tatsa-
che, nimlich den Mord an den europdischen Juden, zu verschleiern. Und weshalb
die letzten sechs der insgesamt vierzehn Wannseekonferenzteilnehmer so schnell
sterben mussten, wird fiir Mirz ebenso offenbar: wegen Kennedys angekiindigter
Entspannungspolitik mit Nazideutschland. Gegeniiber seinem Verhorer Krebs
erldutert Mirz: ,,Alles sollte am letzten Dienstag erledigt sein und bereit fiir den
Besuch unserer guten neuen Freunde, der Amerikaner.” (353). Zwar wurden Biih-
ler und Stuckart vor der Erkldrung des AuBenministeriums iiber die neuen, guten
Beziehungen zu den USA ermordet, aber das bedeutet, dass der Morder Kenntnis
von den Vorgingen im Auflenministerium hatte. Wihrend Maguire mit den Doku-
menten in die Schweiz fliichten kann, bleibt das Schicksal des Kripobeamten Mérz
offen, aber es wird nahegelegt, dass es kein angenehmes sein wird.

Robert Harris zeichnet ein Bild des Deutschen Reiches, das erst ab dem Jahr
1942 zu einer Alternativgeschichte mutiert. Viele der im Roman erwihnten Perso-
nen haben tatsdchlich gelebt, so Biihler, Stuckart, Luther, Globczinski oder Heyd-
rich. Erst ihr spiteres Schicksal, nach 1942, gestaltet er anders. Harris hat in sei-
nem Roman auch Textpassagen aus echten historischen Dokumenten verwendet,
insbesondere solche, in denen es um die Vernichtung der Juden in Osteuropa geht.
Die Alternativgeschichte, die Harris uns bietet, sieht folgendermallen aus: Nazi-
deutschland hat den Zweiten Weltkrieg gewonnen. Edward ist bis zum gegenwirti-
gen Zeitpunkt, 1964, Konig von England. 1944 gab es einen Sonderfrieden mit den
Briten, die Amerikaner besiegten die Japaner zwar mit Atombomben, wurden dafiir
aber selbst mit einer Atombombe iiber New York von den Deutschen angegriffen.
Der Zweite Weltkrieg endete erst 1946 mit einem Frieden mit Amerika. Aber am
Rande des Ural wird immer noch gegen die Sowjetunion gekdmpft. Omsk ist die
Hauptstadt der restlichen Sowjetunion. Deutschland hat zwolf europiische Linder
in einen Handelspakt gezwungen, in welchem es selbst der allein dominierende
Part ist. In Deutschland wird nur deutsche Literatur gelehrt, denn ausldndische
Literatur gilt als degeneriert. Biicher von Graham Greene, J.D. Salinger oder
George Orwell sind verboten, aber auch deutsche Literaten wie Arno Schmidt.
Immerhin treten die Beatles in Hamburg auf, aber ansonsten es ist verboten, ihre
Musik zu horen. Als heimliches Zeichen, Fans der Beatles zu sein, tragen die ersten
Anhinger Jeans. Die wichtigste Alternative aber besteht darin, dass die Menschen
nicht wissen, was mit den Juden, die nach Osteuropa deportiert wurden, wirklich
geschah. Dieser Umstand wird eher indirekt geschildert. So fragt sich Mirz, der
seit der Trennung von seiner Frau in einer eigenen Wohnung lebt, wer vor ihm dort

211



V. Geschichtsphilosophie

wohnte und findet das Foto eines Juden mit Namen Jakob Weil3, der hier ein Foto-
atelier besall. Aber was geschah dann mit ihm und seiner Familie? ,,Natiirlich. Alle
Juden waren wihrend des Krieges nach Osten evakuiert worden. Das wulite jeder.
Was danach mit ihnen geschehen war, gehorte nicht zu den Fragen, die man in der
Offentlichkeit stellte — und nicht privat, wenn man nur einen Funken Verstand
hatte, selbst nicht als SS-Sturmbannfiihrer.” (45) Von Maguire hoért Mirz, dass die
Amerikaner glaubten, die Deutschen hitten in Osteuropa dafiir gesorgt, dass die
Juden vornehmlich an Untererndhrung gestorben seien. Urspriinglich hatte Charlie
Maguire von ihrer Mutter den Auftrag erhalten, in Deutschland nach verschwunde-
nen Intellektuellen zu suchen. ,,Als ich zuerst nach Berlin ging und meine Eltern
mir die Liste von Leuten gaben, die sie friiher gekannt hatten, da standen viele
Theaterleute auf ihr, Kiinstler — Freunde meiner Mutter. Ich nehme an, eine ganze
Reihe von ihnen miissen nach Lage der Dinge Juden gewesen sein, oder Homose-
xuelle. Und ich bin losgezogen und habe sie gesucht. Sie waren natiirlich alle ver-
schwunden. Das hat mich nicht tiberrascht. Aber sie waren nicht nur verschwun-
den. Es war, als habe es sie nie gegeben. (209)

Gomel stellt in ihrem Kommentar Harris’ Vaterland in einen Gegensatz zu
Dicks Version des Nazisieges. Zwar habe auch bei Harris Hitler den Krieg gewon-
nen, bei ihm erscheine der Holocaust als Angelegenheit menschlicher Wahl, nicht
als unausweichliches Gesetz der Geschichte oder als blindes Schicksal. Gerade
durch die Unmoglichkeit der Beantwortung der Frage nach dem Warum? werfe
Harris ein Schlaglicht auf die Freiheit der individuellen Wahl. Mérz untersuche den
Holocaust wie jedes andere Verbrechen. Dass Mérz den Genozid verzeiht, aber
rebelliert, als er mit den dokumentierten Fakten konfrontiert wird, sei oft als
psychologische Inkonsistenz kritisiert worden, aber das sei die Stirke des Romans.
Innerhalb des deterministischen Schemas sei Mérz sowohl der Polizist als auch der
Kriminelle,* der verbissen den Ketten von Ursache und Wirkung folge. Aber
diese Ketten rissen, wenn es um moralische Entscheidungen gehe.*’

Im Gegensatz zu Basil geht es bei Harris geradezu ,,zivilisiert zu. Der Natio-
nalsozialismus wird nicht als ein selbstzerstorerisches System geschildert, sondern
als eine gefestigte, stabile Ordnung, die ihre Nachbarn zwar unterdriickt, aber nicht
vernichtet. Es handelt sich bei Harris’ Werk in erster Linie um einen Science-Fic-
tion-Kriminalroman, bei dem die Ermordung der Juden als ein noch zu enthiillen-
des Verbrechen konzipiert ist, das vor der deutschen Bevolkerung wie vor der
Weltoffentlichkeit verborgen wurde. Ich halte es jedoch fiir miiig, der Frage nach-
zugehen, ob die Nazis ein derartiges Verbrechen auch unter den Umsténden ihres
Sieges wirklich hitten verborgen halten konnen. Viel interessanter ist die Frage,
warum Harris ein solches Szenario konstruiert hat.

366 Xaver Mirz ist nicht im eigentlichen Sinne kriminell. Er wird es jedoch dadurch, dass sein Vorge-
setzter Globczinski ihm den Fall entzieht, Mérz aber trotzdem auf eigene Faust weiter ermittelt.
367 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 109-111.

212



V. Geschichtsphilosophie

Zwar ist es bemerkenswert, dass die Geschichte alternativ verlduft, aber die
Nazis hiiben (faktische Geschichte) wie driiben (fiktionale Geschichte) handeln in
derselben Weise. Hier wie dort versuchen sie, ihre Verbrechen zu kaschieren. Der
Leser setzt zunédchst einmal das Wissen der Menschen um die Judenermordung
auch im Roman als selbstverstindlich voraus. Erst im Verlauf des Lesens wird klar,
dass die ,,Normalbiirger* im alternativen Deutschland von diesem Verbrechen
nichts wissen, nicht einmal Mitglieder der SS. Auf welche Art und Weise die Juden
in Harris’ Szenario ermordet wurden, fragt sich der Leser wohl nur noch nebenbei,
so verbliifft ist er liber diese Information. Harris st6Bt den Leser vor den Kopf,
indem er unsere Selbstverstindlichkeiten als nicht selbstverstindlich aufdeckt.
Harris Alternativweltroman fragt danach, was es heifit, Geschichte zu schreiben
unter den Bedingungen des Totalitarismus, der Vernichtung von Akten, der
Unglaubwiirdigmachung von Zeugen, der Einschiichterung und Verfolgung
Andersdenkender, dem Denken im Freund-Feind-Schema, dem Verdrehen der
Wahrheit, dem Massenbetrug. In seinem Roman lidsst er die ,,phantastischen®
Worte eines SS-Offiziers wahr werden: ,,Es wird vielleicht Verdacht geben, Dis-
kussionen, Untersuchungen von Historikern, aber es wird keine Gewilheit geben,
denn wir werden die Beweise zusammen mit euch zerstoren. Und selbst wenn
einige Beweise librigbleiben und einige von euch iiberleben sollten, werden die
Leute doch sagen, daB3 die Vorginge, die ihr beschreibt, viel zu monstrés sind, um
glaubhaft zu sein.“ (321) Das ist das, was Benjamin die ,,Fron der Siegerge-
schichte* nannte, vor der nicht einmal die Toten sicher seien. Aber die Nazis haben
uns bewiesen, dass auch das Monstrose glaubhaft ist.

Die Thematisierung des Nationalsozialismus in den Alternativweltromanen hat
einen psychologischen Hintergrund. Man mochte sich versichern, in der ,.richti-
gen“ Welt zu leben. Die menschliche Psyche verdringt gerne das Grauen der
Geschichte. Denn in der Tiefe der Seele konnen wir uns ein solches Grauen gar
nicht vorstellen. Die Verbrechen der Zeit zwischen 1933 und 1945 sind eigentlich
immer noch nicht verarbeitet. Gerade wegen ihrer Monstrositit haben es diese
Verbrechen schwer, in unserem Seelenleben anzukommen. Die Abgriinde unseres
Daseins sind von uns immer noch nicht fassbar. Es gibt einen Cartoon mit dem
Titel ,,Vergangenheitsbewiltigung®, der meines Wissens von Walter Hanel stammt,
in dem ein GroBvater zu seinem Enkel sagt: ,,Und dann kamen 1933 viele braune
Lebewesen aus dem Weltall, mordeten und brandschatzten iiberall und verschwan-
den 1945 wieder von der Erde.” Dieser Satz driickt eine tiefe Wahrheit aus: dass
der Mensch sich schwer damit tut, die Wahrheit tiber sich selbst anzuerkennen, die
lautet, dass er zum absolut Bosen féhig ist. Interessant dabei ist, dass in Basils
Roman Wenn das der Fiihrer wiisste die Kaschierung der Verbrechen an den Juden
iiberhaupt kein Thema ist. Wer auf eine solche Weise siegt wie die Nazis hier, dem
gibt die Geschichte recht. Es gibt hier keinen Menschen mehr, der an die Juden
auch nur denken wiirde. Sie sind zu einer Metapher fiir das Bose, das verschwun-
den ist, herabgesunken. Auch bei Dick wird die Vernichtung der Juden in Osteu-
ropa — merkwiirdigerweise muss man sagen — an keiner Stelle thematisiert, sondern

213



V. Geschichtsphilosophie

durch die Ermordung von Afrikanern ersetzt. Die Alternativwelten, in denen die
Nazis siegen, zeigen uns, in mehr oder weniger schrecklichem Licht, dass unsere
jetzige Welt nicht die schlimmste aller moglichen ist. Aber dariiber sollten wir uns
nicht freuen und uns noch weniger darauf ausruhen.

In den Alternativweltromanen liegt ein Versuch vor, das Menschenmogliche
weiterzudenken.*®® Die genannten Texte stellen meist Welten vor, die als schlech-
tere Gesellschaftsformen erscheinen und die Geschichte, wie sie tatsdchlich abge-
laufen ist, rechtfertigen. Damit wiirde allerdings ein Alternativweltroman, der uns
eine bessere Welt prisentiert, zur Utopie. Nach Salewski sollen wir erkennen, dass
mit diesen Romanen geschichtsphilosophische Konzepte vorliegen, die die abge-
laufene Geschichte als eine ,,wahre* oder ,richtige* prisentieren wollen. Er spricht
dabei von einem ,,Verfithrungskonzept der Alternativweltromane. ,.Der Leser
sonnt sich im Bewuftsein, dal Gettysburg doch von der ,richtigen’ Partei gewon-
nen, Hitler von den ,Guten’ geschlagen wurde.**® Damit jedoch wiirde das Kon-
zept des Alternativweltromans zur Ideologie der Bestitigung des Bestehenden.
Gegen diese Position mochte ich zweierlei einwenden: Erstens konnen solche
Alternativweltromane unser Bewusstsein fiir den Gedanken schirfen, dass wir
immer die abgelaufene Geschichte als die ,.richtige®, als den Sieg des Guten, uns
denken wiirden. Hitte also Hitler den Krieg gewonnen, wiirden wir Nachgeborenen
dies als den Sieg des Guten denken. Wir wéren ja alle Nationalsozialisten. Zwei-
tens libersieht Salewski, dass auch trotz der Alternativweltromane die ,richtige*
Partei nicht immer klar identifiziert werden kann. Denn ob Gettysburg wirklich von
der ,richtigen Partei gewonnen wurde, dariiber kann ein Biirger der US-amerika-
nischen Siidstaaten gewiss anderer Meinung sein. Gerade Philip K. Dicks Alterna-
tivweltroman stemmt sich gegen Salewskis Urteil. Gerade Dick zeigt uns, dass wir
eben nicht das Recht haben, uns in dem Bewusstsein zu sonnen, der ,richtigen*
Partei anzugehoren. Mit Hilfe des Verweises auf das I Ging versucht Dick uns
davor zu bewahren, eine einseitige Perspektive einzunehmen, sondern stattdessen
einen Metastandpunkt.

2.5. Parallelwelten als Geschichtsphilosophie

Im Gegensatz zur Alternativgeschichte, die fragt, ,was wire gewesen,
wenn...?* geht die Parallelweltgeschichte davon aus, dass es neben unserem Uni-
versum zeitgleich ein anderes Universum gibt, in dem wir quasi als Doppelgéinger
unserer selbst leben, und diese Gesellschaft im ganzen von der unseren mehr oder

3% Nicht alle Alternativweltromane befassen sich mit dem Nationalsozialismus. So spielt Keith
Roberts’ Roman Pavane (1968) in einem England, das 1588 von der spanischen Armada besiegt wird.
Kurz zuvor ist die englische Konigin Elisabeth I. ermordet worden. England wird rekatholisiert. Ahn-
lich wie Dick geht auch die literarische Figur Pavane von einer moglichen anderen Geschichte aus.
Morus, Campanella, Swift, H.G. Wells, Giordano Bruno oder Voltaire enden hier allesamt auf dem
Scheiterhaufen. Es herrscht die Inquisition, weshalb der technische Fortschritt verzogert wird (vgl.
Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 238f.).

3% Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 249.

214



V. Geschichtsphilosophie

weniger abweicht, sei es zum Guten, sei es zum Schlechten, sei es ganz anders. Ob
eine Parallelwelt oder ein Paralleluniversum tatsdchlich existiert oder existieren
konnte, wie zuletzt Max Tegmark in seinem Buch Unser mathematisches Univer-
sum (2014) behauptet hat, braucht uns hier nicht zu interessieren, denn es geht
schlieBlich darum, was wir mit unserer Phantasie, die wir iiber Parallelwelten ent-
wickeln, iiber uns selbst als menschliche Denkwesen eigentlich aussagen. Im fol-
genden werden wir uns mit Wells’ Modern Utopia, Frank Capras Film Ist das
Leben nicht schon?, einem Paralleluniversum bei Star Trek und Frank Schitzings
Schmetterlings-Roman befassen.

a) H.G. Wells, A Modern Utopia (I)

Einer der ersten Schriftsteller, der sich mit einer Parallelwelt auseinandersetzt,
ist H.G. Wells in seinem Buch A Modern Utopia aus dem Jahre 1905. Dieses Werk
ist insofern von Belang, da es eine interne Gespaltenheit aufweist. Zum einen gibt
es einen normativen Teil, in dem Wells sich mit den alten Utopien von Platon,
Morus und anderen befasst, um in Abgrenzung von ihnen darzustellen, wie eine
gesellschaftliche Utopie in der Moderne aussehen miisste. Eine Utopie habe die
Gegebenheiten der Gegenwart zu bedenken. Zum anderen gibt es einen fiktiven
Teil, in dem Wells diese Forderungen an eine Utopie literarisch umsetzt, indem er
eine Geschichte von zwei Personen erzéhlt, die aus der damaligen Gegenwart in
ein utopisches Land gelangen, das ansonsten zwar genau aussicht wie dasselbe
Land in unserer Welt, in dem aber die utopischen Forderungen, die Wells erhebt,
gesellschaftliche Wirklichkeit geworden sind. Da wir uns mit dem normativen Teil
von Wells’ moderner Utopie in Band 3 iiber Politische Theorie befassen werden,
wird im folgenden nur die fiktionale Erzdhlung besprochen.

Ein Ich-Erzidhler und sein Freund, ein Botaniker, kommen auf unerklirte Weise
auf einen fernen Planeten, der unserer Erde in vielen Dingen gleicht. Wells hat sich
fiir dieses Abenteuer eine parallele Schweiz ausgesucht. Dieses Utopia ist eine
Welt, die mit unserem Planeten vollig identisch ist, die mit den gleichen Bergen,
Fliissen, Seen, Stidten usw. ausgestattet ist und auch mit den gleichen Menschen,
so dass in Utopia unsere Doppelginger leben. Unterschiede bestehen lediglich in
den geistigen Gehalten, so dass es auf Utopia eine andere Literatur, Philosophie
und Geschichte gibt, allerdings keine andere Buchstabenform. — Wir wollen an die-
ser Stelle einmal beiseite lassen, dass es sich unter diesen Umstinden um eine
inkonsistente Konstruktion handelt, da eine andere Geschichte notwendigerweise
andere Menschen hervorbringen muss. Vielmehr lassen wir uns auf diese
Geschichte ein. Denn es kommt hier darauf an, dass das Doppelgingermotiv zu
allerlei Verwicklungen fiihrt. Schon die Tatsache, dass die beiden Abenteurer aus
einer fernen Welt kommen, die sie nicht nennen wollen, macht einige Bewohner
Utopias misstrauisch. Nicht jeder versteht es, wenn der Ich-Erzédhler sagt, er
komme aus einer anderen Welt. Da sich die beiden Erdbewohner beim Offentli-
chen Amt eintragen miissen, kommt es zu einer ersten Komplikation, da sie keine
giiltigen Papiere bei sich haben und erklédren, diese verloren zu haben. Die zustin-
dige Beamtin fragt daher nach ihren Nummern, die die beiden, da aus einer ande-

215



V. Geschichtsphilosophie

ren Welt stammend, nicht wissen konnen. Weil sie vorgeben, sie vergessen zu
haben, erklirt die Beamtin, das sei kein Problem, denn man miisse nur den Dau-
menabdruck nehmen und diesen zum zustindigen Amt schicken, damit dieses
durch den Vergleich die Nummern bestimmen konne. Als der Ich-Erzihler einem
hinzukommenden Beamten erklirt, sie kimen aus einer anderen Welt, weshalb der
Daumenabdruck und die dazugehdrige Nummer nicht bestimmt werden konnten,
denn er habe in der utopischen Welt noch keinen Abdruck hinterlassen, reicht der
Ich-Erzihler dem Beamten seine Papiere aus der eigenen Welt. Doch der Beamte
ist anderer Ansicht. ,,’Man wird herausfinden, wer Sie sind’, sagt er, mit meinen
Dokumenten in der Hand. ,Sie haben Thre Daumen. Diese werden gemessen und
ans Zentralregister verwiesen, und dort wird man Sie ausfindig machen’. ,Das ist
es ja,” sage ich. ,Das wird man eben nicht’.“*” Der Beamte und seine Kollegin hal-
ten die ganze Sache fiir einen schlechten Scherz. Da die beiden Abenteurer auch
kein Geld haben, glaubt man, sie seien Fliichtlinge. Der Beamte nimmt den Dau-
menabdruck der beiden, um etwas in der Hand zu haben. Der Ich-Erzihler und sein
Freund begeben sich zu dem entsprechenden Amt in der Uberzeugung, dass man
kein Zeichen von ihnen finden werde. Doch der Beamte dort entdeckt seinen Dau-
menabdruck. Zum einen hatte der Ich-Erzédhler seinen Abdruck in einem Gasthof
hinterlassen, als er sich dort eingetragen hatte. Dieser Eintrag war ndmlich dem
Offentlichen Amt gemeldet worden. Und zum anderen ist der Abdruck dem Amt
trotzdem bereits bekannt. Aber woher? Jetzt wird klar, dass es sich um den Dau-
menabdruck des Doppelgéngers des Ich-Erzéhlers in Utopia handelt, der beim Amt
natiirlich registriert ist. ,,’Sie wissen, wer wir sind! Nun, sagen Sie es uns! Wir
hatten eine Idee, aber mittlerweile zweifeln wir’. ,Sie’, sagt der Beamte zum Bota-
niker, ,sind —!” Und er nennt seinen Namen. Dann wendet er sich an mich und
nennt mir meinen. Einen Augenblick lang bin ich konsterniert. Da féllt mir der
Eintrag ein, den wir im Gasthaus des Urserenthals gemacht haben, und plotzlich
weil} ich’s. Mit meinen Fingerspitzen tippe ich aufs Pult und hebe meinen Zeige-
finger vor das Gesicht meines Freundes. ,Beim Jupiter!” sage ich auf Englisch. ,Sie
haben unsere Doppelginger’.“*’" In Utopia sind alle Gesellschaftsverhiltnisse und
Bewegungen der Einzelmenschen organisiert und werden iiberwacht. Deshalb ist
der Beamte irritiert, weil er meint, der Ich-Erzédhler sei noch vor drei Tagen in
Norwegen gewesen. Dieser versucht, den Beamten aufzukldren. ,,’Ich bin noch
dort. — Tut mir leid wegen der Umstinde, die ich Thnen mache, aber hitten Sie
etwas dagegen, diesem Hinweis zu folgen und zu fragen, ob die Person, der der

370 Wells, A Modern Utopia, 161. ,,"You’ll get found out,” he says, with my documents in his hand.
,You’ve got your thumbs. You’ll be measured. They’ll refer to the central registers, and there you’ll
be!” ,That’s justit,” I say, ,we sha’n’t be’.*

37 Wells, A Modern Utopia, 168. ,,”You know who we are! Well — tell us! We had an idea, but we’re
beginning to doubt.” ,You,” says the official, addressing the botanist, ,are —!” And he breathes his
name. Then he turns to me and gives me mine. For a moment I am dumbfounded. Then I think of the
entries we made at the inn in the Urserenthal, and then in a flash I have the truth. I rap the desk
smartly with my finger-tips and shake my index finger in my friend’s face. ,By Jove!’ I say in Eng-
lish. ,They’ve got our doubles!*

216



V. Geschichtsphilosophie

Daumenabdruck wirklich gehort, sich immer noch in Norwegen aufhilt?” Diese
Idee muss ich erkldren... ,Frither oder spiter’, sage ich, ,werden Sie schon glauben
miissen, dass es zwei von uns mit demselben Daumenabdruck gibt’.“372 Selbstver-
standlich hegt der Ich-Erzihler sofort den Wunsch, diesen Doppelginger kennen-
zulernen. Doch bis dahin wird noch einige Zeit vergehen. Bald fiihlt er sich von
Utopia verschlungen, weil er merkt, dass diese Welt seiner eigenen doch sehr
gleicht, weshalb sich rechte Neugier auf etwas Neues nicht einstellen will. Trotz
aller Parallelitit gibt es einen bedeutsamen Unterschied, nimlich den, dass es in
Utopia kaum Tiere gibt. Der Ich-Erzéhler fiihrt das darauf zuriick, dass viele Tiere
Krankheiten iibertragen haben. Deshalb waren die Hiduser Utopias so angelegt
worden, dass Ratten und Miuse unmoglich leben konnten, dass man Katzen und
Hunden den Freiraum nahm und der Schmutz der Pferde von den Stralen ver-
schwand. Aber es scheint doch auch so zu sein, dass dem Ich-Erzdhler an Tieren
nicht viel liegt. So gibt er zu: ,,Ich hasse Hunde wirklich nicht, aber mich interes-
siert ein Mensch zehntausend Mal mehr als alle Tiere dieser Erde, und ich verstehe,
was der Botaniker vermutlich nicht versteht, dass ein Leben, das in der vergniigli-
chen Atmosphire vieler Haustiere verbracht wird, einen hohen Preis haben
kann.*’”® Denn sein Freund, der Botaniker, erkldrt ihm gegeniiber frei heraus: ,,Ich
mag dein Utopia nicht, wenn es dort keine Hunde geben soll.“*™* Dass der Botani-
ker ein Naturfreund ist, der alle Tiere und Pflanzen iiber alle Mallen schitzt, ist
dem Ich-Erzéhler unbegreiflich. ,,Die wunderbare Anhinglichkeit dieses Haushun-
des, sage ich, oder eine andere sinnliche oder geistige Freude ist zweifellos gut,
aber man kann sie beiseite schieben, wenn sie mit einem anderen oder groferen
Gut kompatibel ist. Man kann nicht alles Gute zusammen haben.**"

Man erhilt den Eindruck, dass dieses Utopia vor allem eine Geisteswelt ist, der
Korperlichkeit unangenehm ist, eine Korperlichkeit, an die uns gerade die Tiere
immer wieder erinnern. Wells konzipiert in seinem Fortschrittsverstindnis eine
Welt, die der unseren schon weiter vorangeschritten und damit sich von der Leib-
lichkeit weiter entfernt hat. Davon zeugt auch der michtige Geistesorden der
Samurai, der versucht, die Ordnung aufrechtzuerhalten und dessen Lebenserfiillung
in der Gottbegegnung in der Einsamkeit besteht. Es ist eine interessante Frage,
warum es gerade diese Parallelitit der Tierwelt nicht geben soll. Nur aufgrund des
,Fortschritts* der Utopier? Der Ich-Erzédhler begegnet hier seinem eigenen Dop-

372 Wells, A Modern Utopia, 169. ,,’T am still there. At least—. I'm sorry to be so much trouble to you,
but do you mind following up that last clue and inquiring if the person to whom the thumb-mark
really belongs isn’t in Norway still?” The idea needs explanation... ,Sooner or later,” I say, ,you will
have to believe there are two of us with the same thumb-mark.*

373 Wells, A Modern Utopia, 231. ,,Indeed I do not hate dogs, but I care ten thousand times more for a
man than for all the brutes on earth, and I can see, what the botanist I think cannot, that a life spent in
the delightful atmosphere of many pet animals may have too dear a price.*

34 Wells, A Modern Utopia, 231. ,.I do not like your Utopia, if there are to be no dogs.

375 Wells, A Modern Utopia, 233. ,,This pet dog’s beautiful affection, I say, or this other sensuous or
imaginative delight, is no doubt good, but it can be put aside if it is incompatible with some other and
wider good. You cannot focus all good things together.*

217



V. Geschichtsphilosophie

pelgédnger, wihrend sein Freund sich weigert, seinen Doppelginger kennenzuler-
nen. Doch auf diesen Umstand mochte ich im Kapitel zur Metaphysik niher einge-
hen. Man kann im iibrigen den Botaniker als Korrektiv des Ich-Erzihlers verste-
hen, welcher die Utopie vielleicht zu positiv und damit zu einseitig sieht, auch
wenn er selbst auf ihre Probleme hinweist. Damit nimmt Wells allen Utopiekritiken
von vornherein den Stachel. Denn trotz aller Bedingungen, die eine moderne Uto-
pie seiner Meinung nach aufweisen sollte und die aufzuzihlen Wells nicht miide
wird, konnte es immer noch sein, dass es Menschen gibt, die mit dem Leben in
einer Utopie unzufrieden sind. Wells 14sst durch den Botaniker auch durchblicken,
dass eine Utopie grundsitzlich kritikwiirdig ist, dass nichts fiir ewig in Stein
gemeifBlelt ist, und dass das, was heute noch richtig ist, morgen schon falsch sein
kann. Die Gesellschaft entwickelt sich weiter. Es wire fatal, wiirden utopische
Ideen dem nicht Rechnung tragen. Es gibt Menschen, wie der Botaniker, die mit
der Welt, wie sie jetzt ist, gliicklich sind. Was der Ich-Erzihler an Utopia vor allem
geschitzt hat, ist die Ruhe und die Beschaulichkeit. Aber er tut seinem Freund den
Gefallen, mit ihm in die Heimat zuriickzukehren.

b) Frank Capra, Ist das Leben nicht schon?

Ein schones Beispiel dafiir, wie eine Parallelwelt gerade nicht funktionieren
kann, demonstriert uns der US-amerikanische Regisseur Frank Capra mit seinem
bekannten Film Ist das Leben nicht schon? (It’s a Wonderful Life) aus dem Jahre
1946. Dieser ist zwar keine Science-Fiction, aber hier wird ein Parallelweltszenario
gezeichnet, weshalb wir uns ihm widmen wollen.

Es geht dabei um einen verzweifelten Geschéftsmann namens George Bailey,
der kurz davor steht, sich das Leben zu nehmen. Weil viele Menschen von Baileys
verzweifelter Lage wissen, schicken sie Gebete fiir George an den Himmel. Diese
Gebete werden erhort. Ein Engel soll dafiir sorgen, dass George sich nicht das
Leben nimmt, weshalb er sich eingehend mit der Lebensgeschichte George Baileys
befasst. Darauthin spielt sich das folgende Geschehen als Riickblende ab, wobei
nur die wichtigsten Szenen herausgegriffen werden. So rettet George als Zwolfjidh-
riger seinem jlingeren Bruder Harry das Leben, als dieser beim Schlittenfahren auf
einem See ins Eis einbricht. Als George spiter bei dem Apotheker Gower arbeitet,
bewahrt er diesen davor, versehentlich Gift statt eines Medikaments fiir einen
kranken Jungen auszuliefern. Denn der Apotheker hatte gerade erfahren, dass sein
Sohn im Krieg gefallen war. Davon deprimiert, betrank sich Gower, weshalb er
Gift und Medikament verwechselte. Einige Jahre spéter muss Bailey das Erbe sei-
nes frith verstorbenen Vaters als Hausbesitzer und -vermieter antreten, wiahrend
sein Bruder Harry aufs College geht. Weil er gegeniiber den Mietern, meist armen
Arbeitern, groBziigig und zuvorkommend ist, ist George Bailey bei ihnen beliebt.
Er lernt eine Frau kennen, verliebt sich, wird Vater von vier Kindern. Das Leben
konnte, trotz eines knurrigen Konkurrenten, der dafiir bekannt ist, seine Mieter
auszupressen, sehr schon sein. Doch durch die Unaufmerksamkeit eines Mitarbei-
ters verliert Bailey 8000 Dollar, so dass er von einem Beamten der Unterschlagung
verdichtigt wird. Von einem Gericht wiirde er zu einer Gefangnisstrafe verurteilt

218



V. Geschichtsphilosophie

werden. Bailey ist vollig verzweifelt und glaubt, am Ende zu sein, zumal er nicht
mehr weil}, wie er seine Familie vor dem Ruin bewahren soll. Er denkt dariiber
nach, sich das Leben zu nehmen und begibt sich auf eine Briicke, um sich in einen
Fluss zu stiirzen. Das eigentliche Abenteuer beginnt, als er den Satz ausspricht:
»Ach, wire ich doch nie geboren worden!” In diesem Augenblick erscheint der
Engel an seiner Seite. Seine Idee, George das Leben zu retten, besteht darin, ihm zu
demonstrieren, wie eine Welt aussieht, in der er nicht geboren wurde. Ein Horror-
szenario entwickelt sich. Die Stadt, in der ihn nun keiner kennt, weil er ja nie gebo-
ren wurde, hat sich vollig anders entwickelt. Die schmucken Héuser, die Bailey hat
bauen lassen, sind heruntergekommene Baracken voller Schmutz und Unrat, die
natiirlich Baileys Konkurrenten gehoren, der kein Interesse daran hat, seinen Mie-
tern das Leben angenehmer zu machen. Die soliden Cafés und Restaurants sind
verkommenen Bars und Kneipen gewichen, in denen vornehmlich Hochprozenti-
ges ausgeschenkt wird, weil fiir viele Menschen die Welt, in der sie leben, kaum
ertriaglich ist. Die Stadt ist voller Schurken und Gauner. Baileys Verzweiflung
wichst und wichst, zumal er daran zu zerbrechen scheint, dass ihn niemand kennt.
Die Menschen in dieser Welt erscheinen als Doppelgéinger ihrer selbst. Wihrend
Bailey jeden einzelnen von ihnen kennt, haben die Bewohner dieser Stadt Bailey
jedoch noch nie gesehen. Im Gegensatz zur Utopie von Wells hat der Protagonist
als einziger hier keinen Doppelginger. Der Engel, der stets an Baileys Seite bleibt,
erklart ihm wieder und wieder, dass er in dieser Welt eben nie existiert hat und dass
er, der Engel, nur Baileys Wunsch, nie geboren worden zu sein, erfiillt. Deshalb
miisse er jetzt auch die Konsequenzen aus seinem Wunsche tragen. Bailey erfihrt
noch anderes. Sein Bruder existiert ebenfalls nicht, denn Bailey, der diesem als
Jugendlicher das Leben gerettet hatte, war in dieser Parallelwelt ja nicht zur Stelle,
um ihm zu helfen. In unserer Welt hat Bailey den Apotheker Gower davor bewahrt,
einem Menschen versehentlich Gift statt Medizin zu geben. In der Parallelwelt aber
konnte Bailey ihn auf diesen Fehler nicht aufmerksam machen, weshalb der Apo-
theker gerade eine zwanzigjihrige Haftstrafe wegen Giftmordes verbiif3t hat. Bai-
leys Frau ist unverheiratet geblieben und arbeitet als Bibliothekarin. Deshalb exi-
stieren auch Baileys Kinder in dieser Welt nicht. Bailey ist so entmutigt, dass er
den Engel bittet, ihn in seine eigene Welt zuriickzubringen. Dieser kommt dem
Wunsche nach. In die eigentliche Welt zuriickgekehrt, hat in der Zwischenzeit eine
groBe Spendenaktion stattgefunden. Bailey ist auBSer sich vor Freude, als er erkennt,
wie viele Freunde er hat, denn diese haben zusammen jene 8000 Dollar gesammelt,
die er bendtigt, um dem Geféngnis zu entgehen.

Capra will anhand von Bailey demonstrieren, wie wichtig das Individuum ist
und ebenso, wie wichtig es ist, niemals aufzugeben. Seine Botschaft an die
Zuschauer ist also eminent moralisch. Uns aber soll es nun nicht um die moralische
Botschaft des Films gehen, sondern um die logische Kohidrenz der konstruierten
Parallelwelt. Ich setze voraus, dass eine Parallelwelt vollig autonom sein muss,
wenn sie den Anspruch hat, realistisch zu sein. Ist sie abhingig von einer anderen
Welt, wire das ihrer Realitét abtréaglich. Die vorliegende Parallelwelt aber hangelt

219



V. Geschichtsphilosophie

sich in ihrer Geschichte von Geschehnis zu Geschehnis, die alle an der Geschichte
eines Bailey orientiert sind, der jedoch gar nicht existiert haben soll. Wie aber soll
man sich an Geschehnissen mit Hilfe einer Person entlanghangeln kénnen, die nie
existiert hat? Ich fithre folgende Beispiele an: Sein Bruder ertrank, weil Bailey
nicht da war, und der Apotheker Gower kam ins Gefangnis, weil Bailey ihn nicht
auf seinen Irrtum aufmerksam machen konnte.

Eine solche Geschichte kann sich aber gar nicht abspielen, weil sie stets Bezug
nimmt auf etwas Nichtexistentes. Mit anderen Worten: Hitte Bailey nie existiert,
wiirde die Geschichte der Parallelwelt einen vollig anderen Verlauf nehmen.
Geschichte ist ndmlich keine einzelne Zeitlinie, die zwanghaft ablduft und von der
es kein Entrinnen gibt, sondern ein unendliches Netz von Beziehungen und Ereig-
nissen. Und je nachdem, welche einzelne Linie innerhalb des Netzes den einen
oder anderen Weg einschligt, dndert sich das gesamte Beziehungs- und Ereignisge-
flecht. Alle Beziehungen und Ereignisse, die irgendwie mit Bailey in einem
Zusammenhang stehen oder gestanden haben, konnen und konnten nie auftreten,
auch nicht in ihrer negativen Wendung. Die Ereignisse negativer Wendung sind
eben jene, aus denen Bailey quasi ,,ausgeschnitten* wurde, als wire die parallele
Geschichte genauso verlaufen wie die wirkliche, nur ohne ihn. Aber das ist logisch
nicht kohdrent. Das heiit, man kann eben nicht sagen, dies oder jenes geschah,
weil er nicht da war. Der Film behauptet, die Geschichte der Parallelwelt hitte sich
im Grunde genauso abgespielt wie die Geschichte der Realwelt, nur eben ohne
Bailey. Das kann aber nicht méglich sein, weil damit die Parallelwelt so ablauft, als
sei sie eine Geschichte voller Baileyscher Leerstellen. Damit wird die Autonomie
der Parallelwelt unterlaufen. Mit jedem Handeln oder Unterlassen Baileys @ndert
sich ndmlich der gesamte Ablauf der Geschichte, das heiit wire er nicht geboren
worden, wire die Parallelgeschichte ganz anders abgelaufen. Wire er nicht geboren
worden, dann hitte sein Bruder einen anderen Lebensweg eingeschlagen und wére
nicht aufs College gegangen, da er, und nicht George, das Erbe seines Vaters hitte
antreten miissen. Auch der Sohn des Apothekers muss in der Parallelwelt nicht
zwangsldufig im Krieg fallen. Und deshalb muss Gower nicht zwangsldufig in eine
Depression verfallen, die ihn einen todlichen Irrtum begehen ldsst. Zudem wider-
spricht sich der Film an jenen Stellen selbst, in denen das Fehlen Baileys als
schwerer Schicksalsschlag fiir die ganze Stadt inszeniert wird, in der es vor Schur-
ken und Gaunern nur so wimmelt. Das heif3t, in der Parallelwelt lduft die Stadtge-
schichte ohne Bailey ganz anders ab, und trotzdem werden in dieser Welt Einzel-
szenen aus Baileys Lebensgeschichte herausgegriffen, die sich in der Realwelt
abgespielt haben, nur ohne ihn. Die Idee dieses Films geht von dem widerspriichli-
chen Konzept aus, Geschichte laufe einerseits mit absoluter Zwangsldufigkeit ab,
andererseits liege die Geschichte aber in der Freiheit des Menschen, der sie mit-
gestaltet, denn die Menschen verwandeln die Stadt ohne Bailey in einen Ort voller
Riicksichtslosigkeit. Eine Geschichte ohne Bailey wire dadurch, dass er nie gebo-
ren worden wire, jedoch ganz anders abgelaufen als gezeigt wird. Und genau das
ist nicht darstellbar. Mit anderen Worten: In dem Augenblick, in dem wir eine

220



V. Geschichtsphilosophie

Geschichte inszenieren, die sich parallel mit einem bestimmten Bezug zu der unse-
ren abspielt, widersprechen wir uns selbst.

Um diesen Gedanken zu verdeutlichen, mochte ich folgendes Beispiel geben:
Stellen wir uns eine x-beliebige Person vor, zum Beispiel Frau Miiller. Frau Miiller
hat keine Kinder. Eines Tages kommt sie bei einem Hausbrand ums Leben, weil sie
bei einer brennenden Zigarette eingeschlafen ist. Niemand wiirde doch verniinfti-
gerweise sagen: Hitte Sie Kinder gehabt, wire mindestens eines an diesem Tag zur
Stelle gewesen und hitte sie vor dem Feuertod gerettet. Natiirlich kann man ein-
raumen, dass die Moglichkeit ihrer Rettung durch ein Kind bestanden hitte, aber
man kann nicht sagen, dass dies notwendigerweise eingetreten wire. Im Fall von
Ist das Leben nicht schon? wird jedoch genau dies von George Baileys Bruder
Harry behauptet: Tod durch Abwesenheit von George. Diese Parallelwelt ist des-
halb nicht kohirent inszeniert, denn ihr fehlt die Autonomie.

¢) Star Trek — Raumschiff Enterprise, Ein Parallel-Universum

Raumschiff Enterprise ist die erste Serie der US-amerikanischen Science-Fic-
tion-Fernsehproduktionsreihe Star Trek, die 1966 von Gene Roddenberry kreiert
wurde. Mittlerweile sind weitere Ableger entstanden wie The Next Generation,
Deep Space Nine oder Raumschiff Voyager.

In der Folge Ein Paralleluniversum (Mirror, Mirror) der ersten Star-Trek-Reihe
Raumschiff Enterprise (zweite Staffel aus dem Jahre 1967) befindet sich die Besat-
zung des gleichnamigen Raumschiffs in Verhandlungen mit den friedlichen Harka-
niern, die bestimmte Kristalle, die die Enterprise benétigt, zwar besitzen, aber nicht
herausgeben oder tauschen wollen, weil sie Missbrauch befiirchten. Der Kapitin
des Raumschiffes Kirk will dieses Volk aber mit friedlichen Mitteln vom Gegenteil
iiberzeugen. Beim Riickbeamen auf die Enterprise geraten Kirk und einige seiner
Mitstreiter (Scott, McCoy, Uhura) durch einen magnetischen Ionensturm in ein
Paralleluniversum. Sie kommen zwar an Bord ihres Raumschiffes, aber diese
Enterprise ist nicht die Enterprise, die sie kennen. Die Besatzung trigt andere Uni-
formen, die friedliche Mission der Foderation ist durch den kriegerischen Imperia-
lismus eines ,,Empire” ersetzt, und die Verhaltensweisen und disziplinarischen
MaBnahmen haben barbarische Formen angenommen. Kirk bemerkt: ,,Es ist unsere
Enterprise, und sie ist es nicht.” McCoy erfasst als erster, dass sie ,,ausgetauscht*
wurden, und dass moglicherweise auf ihrer Enterprise ihre unbarmherzigen Dop-
pelgédnger ihr Unwesen treiben. Das ist in der Tat so, aber hier werden der barbari-
sche Kirk und seine Crew sofort arrestiert. Im Paralleluniversum wiederum macht
sich Kirk unbeliebt, weil er der Vorschrift, dass fremde Kulturen bei Widerstand
auszuldschen sind, nicht nachkommt. Denn im Gegensatz zur Foderation nimmt
sich das Empire alles, was es benotigt, mit Gewalt. Vor allem der parallele erste
Offizier der Enterprise, Spock, ist iiber Kirks hofliches Verhalten beunruhigt, da es
fiir ihn untypisch ist. Da im Empire der Vorgesetztenmord die anscheinend iibliche
Methode der Beforderung ist, warnt der Parallel-Spock Kirk vor dem AuBersten.
Denn Kirks entgegenkommendes Verhalten muss der Fithrung des Empire gemel-
det werden. Zuletzt gelingt es dem Team der Enterprise doch noch, ins eigene Uni-

221



V. Geschichtsphilosophie

versum zuriickzukehren, wobei es Hilfe vom Parallel-Spock erhilt, der den Grund
fiir das eigenartige Verhalten Kirks von McCoy durch ein Verhor erféhrt und sei-
nen eigenen Captain wiederbekommen mdchte.

Diese Parallelweltstory liest sich in der Tat zunichst so, wie Michael Salewski
den groften Teil der Alternativweltgeschichte beurteilt: Seien wir froh, dass wir
uns auf der Seite des Guten sonnen konnen. Seien wir froh, dass Kirk verniinftig,
Spock logisch, McCoy hilfsbereit und Scott diensteifrig ist. Seien wir also froh,
dass wir im richtigen Gesellschaftssystem leben. Wer von uns wollte sich schon
den Unwigbarkeiten eines militaristischen Empire aussetzen? Denken wir aber an
Dicks Roman Das Orakel vom Berge zuriick, von dem ich gesagt habe, er fordere
uns dazu auf, einen Metastandpunkt einzunehmen, dann haben wir nicht mehr das
Recht, einfach zu sagen, seien wir blof froh, im richtigen Gesellschaftssystem zu
leben. Denn damit wiirden wird uns nur selbst bestédtigen und unsere eigene Nega-
tivitdt nicht sehen, die aber zu unserem Sein dazugehort. Das heift, dass uns das
militaristische Empire im Grunde einen Spiegel vorhilt. Die Militaristen, das sind
nicht einfach die Anderen, sondern das ist eine Facette unserer selbst. Der Milita-
rismus ist im Grunde eine Moglichkeit der Foderation, der der Planet Erde ange-
hort. Dieser Militarismus konnte zudem aufgrund gewalttitiger auBerirdischer
Volker wie die Klingonen oder die Romulaner, die selbst militaristisch sind, ge-
rechtfertigt sein.

Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, dass sich bestimmte Instanzen
im Paralleluniversum erhalten und nicht umgedreht werden. Sowohl die Hierar-
chien als auch die Funktionen der einzelnen Rollen bleiben bewahrt. Hier wie dort
ist Kirk der Captain, Spock der erste Offizier, McCoy Arzt usw. Aber diese Hierar-
chie wird im Paralleluniversum iiberbetont, weshalb die Funktion dahinter zuriick-
fallt. Das wird vor allem an der Person des Parallel-Spock deutlich. Wer glaubt,
Logik sei zwingend, wird bald eines besseren belehrt. Denn die Logik, der der
Parallel-Spock folgt, geht von anderen Voraussetzungen aus und hat andere Rah-
menbedingungen als die des Original-Spock. Deshalb sind die Schlussfolgerungen
des einen Spock zwar logisch, fallen aber dennoch anders aus als die des anderen
Spock. Dass der Parallel-Spock seinen unglaublich barmherzigen Vorgesetzten
nicht totet, wie es der Kodex des Empire vorsieht, hat Kirk allerdings weniger des-
sen Logik als vielmehr dessen Intuition zu verdanken, als ihm im entscheidenden
Moment der Gedanke kommt, McCoy zu verhoren.

d) Frank Schétzing, Die Tyrannei des Schmetterlings (I)

Der Roman Die Tyrannei des Schmetterlings von Frank Schitzing aus dem
Jahre 2018 behandelt zwei Themen: Parallelwelten und kiinstliche Intelligenz. Da
wir uns hier nur mit der Parallelwelt auseinandersetzen wollen, werde ich die
Aspekte des Romans, die sich mit der kiinstlichen Intelligenz befassen, erst im
Kapitel tiber die Anthropologie in Band 2 behandeln.

Der Undersheriff Luther Opaku, der im kalifornischen Bezirk Sierra arbeitet,
muss den Mord an einer jungen Frau namens Pilar Guzméan aufklédren, die bei dem

222



V. Geschichtsphilosophie

Computerkonzern Nordvisk angestellt war, eine Firma, die Weltmarktfiihrer fiir
kiinstliche Intelligenz ist und von den Mitarbeitern auch Farm genannt wird. Man
arbeitet mit Ares (= Artificial Research & Exploring System), einem neuen Quan-
tencomputer. Inhaber der Firma ist Elmar Nordvisk, der zusammen mit Hugo van
Dyke seit langem an einer kiinstlichen Intelligenz arbeitet. Als Luther auf dem
Firmengeldnde auftaucht und einige Personen verhort, gerdt er in eine riesige,
unterirdische Anlage, ein mehrstdckiges Labyrinth mit versteckten und verschieb-
baren Riumen. Als er glaubt, im Sicherheitschef von Nordvisk, Jaron Rodriguez,
den Morder ausfindig gemacht zu haben, jagt Luther diesen durch die verschiede-
nen Etagen der Firma. Bei dieser Jagd jedoch entdeckt er plotzlich die Ermordete
Pilar Guzman lebendig. Bald begreift er, dass er von seinen Gegnern iiberlistet und
einen Tag in die Vergangenheit geschleudert wurde, was bedeutet, dass er fiir einen
Tag in die Zukunft sehen kann, und er fragt sich, ob es durch seine jetzige Anwe-
senheit Abweichungen von der ,,eigentlichen” Realitétslinie gibt, und ob es iiber-
haupt eine solche gibt. In der neuen Gegenwart, in der er sich jetzt zurechtfinden
muss, erkundigen sich beispielsweise seine Kollegen, ob er einen schonen Urlaub
hatte, obwohl Luther gar nicht im Urlaub war. Als er nach Hause kommt, fiirchtet
er, sich selbst zu begegnen. In seiner Wohnung sieht alles ein wenig anders aus, als
er es kennt. Es gibt dort Dinge, die ihm unbekannt sind, andere Dinge sind dafiir
verschwunden. In dieser anderen Wirklichkeit lebt auch seine Frau noch, die in
seiner vorherigen Wirklichkeit vor vielen Jahren bei einem Unfall starb. ,,Unverse-
hens wird ihm bewusst, wie einseitig er bislang gefragt hat, ndmlich welcher Ano-
malie er sein Hiersein verdankt. Aber vielleicht stimmt ja die Fragerichtung nicht.
Vielleicht miisste er fragen, was mit im in diese Welt gelangt ist. Ist er die Ano-
malie?* (265) Die Verdnderung der Realititsebene konnte auch die Firma Nordvisk
betreffen. Bald findet Luther einen identischen Schliisselbund und versteht, dass er
in das Leben seines alter ego eingedrungen ist. Er entgeht knapp einem Mordan-
schlag durch Grace Henryx, eine Mitarbeiterin von Rodriguez, die ebenfalls so
doppelt existiert wie Luther Opaku. Rodriguez, der im ,alten” Universum Pilar
ermordet haben soll, hat die Zeitfalle inszeniert, um Luther loszuwerden, wobei
Hugo van Dyke Zeuge dieser Aktion wurde. Dass Luther sich in dem neuen Uni-
versum unwohl fiihlt, merkt er vor allem in den kurzen Augenblicken, in denen er
seine ,,verstorbene* Frau trifft. Umgekehrt finden die anderen ihn merkwiirdig.
Luther liiftet dieses Geheimnis gegeniiber seinen Familienangehdrigen nicht, son-
dern fragt sich, was wire, wenn seine Realitét nicht existiert hat oder umgekehrt,
alle anderen manipuliert worden sind. In einem zweiten Aufeinandertreffen mit
Grace Henryx kann Luther die Mitarbeiterin Rodriguez’ zwingen, seine Fragen zu
beantworten. Langsam 16st sich das Puzzle, und Luther begreift: ,,Ihr wollt nicht,
dass die Leute hier anfangen, Doppelginger zu sehen.* Und Grace erginzt: ,,Wenn
Nordvisk nicht will, dass du auf der Farm warst, dann warst du nicht da.* (343) Bei
seinen Ermittlungen nimmt Luther Kontakt mit Elmar Nordvisk auf und konfron-
tiert ihn mit seiner Geschichte, dass er in die Vergangenheit gereist sei. Nordvisk
glaubt ihm sofort und erkléart Luther ganz unumwunden, er sei eigentlich nicht in
die Vergangenheit, sondern in eine Alternative geschickt worden. Doch alle ande-

223



V. Geschichtsphilosophie

ren Verwicklungen, etwa die Verfolgung Pilars durch Rodriguez, hilt Nordvisk fiir
unglaubwiirdig. Endlich trifft Luther auch auf die parallele Pilar Guzman, die in
diesem Universum noch lebt, und erzdhlt ihr die Geschichte, sie sei in einem ande-
ren Universum ermordet worden. Pilar glaubt ihm. Von ihr erfahrt er, dass Rodri-
guez Biowaffen schmuggelt und erklirt Luther: ,,Du bist nicht auf der Erde.“ (392)
Pilar arbeitet mit Eleanor Bender zusammen, die mit Elmar verheiratet war. Diese
hat eine Theorie {iber Paralleluniversen entwickelt. Grundlage dieser Theorie ist
die Beobachtung, dass der Quantenzustand eines Teilchens nicht exakt beobachtbar
ist. Es gibt zwar nicht unendlich viele Quantenzustinde, aber eben mehr als einen.
Diese wenigen Zustidnde reichen aber aus, um auf der Makroebene fiir eine unend-
liche Vielfalt zu sorgen. Elmar Nordvisk hat mit Hilfe der kiinstlichen Intelligenz
Ares Paralleluniversen geschaffen, um Menschheitsprobleme zu 16sen, was sich als
schwieriger erweisen wird, als Nordvisk und seine Leute es sich gedacht haben
(vgl. 400f). Der Undersheriff erfiahrt bald, dass es ein weiteres Paralleluniversum
mit der Bezeichnung PU-453 gibt, und die Firma Nordvisk Waffen in riesigen
Containern dorthin schmuggeln lidsst. Dieses Paralleluniversum ist dem unseren
dhnlich, aber es befindet sich etwa fiinfzig Jahre in der Zukunft. Hier sind Killerro-
boter und Killerinsekten Teil des globalen Wettriistens geworden. Die dortige
Weltgesellschaft ist weitgehend gleichgeschaltet. ,,Uniform, soweit Menschen ver-
netzt sind. Tragen die gleichen Klamotten, essen das gleiche Essen, horen die glei-
che Musik. Alles angeglichen. Eine Globokultur, briitend im Inkubator des Inter-
nets und an der Hand gefiihrt von freundlichen Geistern, hochintelligenten Algo-
rithmen, die ihre Schutzbefohlenen besser kennen als sie sich selbst.” (495). Elmars
Traum von der friedlichen und harmonischen Menschheit scheint im PU-453 end-
lich Wirklichkeit geworden zu sein. ,,Robotik, autonomes Fahren, Internet der
Dinge, maschinelles Lernen, Biotechnologie, Sieg iiber Verfall und Tod, geschiitzt
durch proprietire Quellcodes, deren Hiiter iiber den politischen Ebenen thronten
wie Gotter des Olymp.“ (533) Inzwischen hat ein Firmenmitarbeiter herausgefun-
den, dass fiir den Waffenschmuggel niemand anderes als Ares verantwortlich ist.
Doch bevor etwas dagegen unternommen werden kann, bricht das totale Chaos aus,
die gesamte Gesellschaft im PU-453 kollabiert, die Computer stellen ihren Dienst
ein. Ares libernimmt im PU-453 endgiiltig die Macht: alles menschliche Leben
darin wird vernichtet. Ares hackt jedes andere System und veranlasst die Roboter,
Menschen zu toten. In einer gespenstischen Orgie werden alle dienstbaren ,,Gei-
ster* wie Haushalts- und Freizeitroboter, Familien- und Pflegeroboter, Industrie-
und Landschaftsroboter, Militidr- und Feuerwehrroboter zu Ungeheuern, die die
Menschen, die ihnen vertrauen, gnadenlos massakrieren. Ares begibt sich so an die
Neuerschaffung dieser Welt. Elmar, Luther, Pilar, Rodriguez, Grace und einigen
anderen gelingt es voller Panik, aber gerade noch rechtzeitig, in ein weiteres
Paralleluniversum hiniiberzuschliipfen. Das neue parallele Kalifornien, in das sie
geraten, ist vollig menschenleer. Kalifornien ist hier zu einem kiinstlichen Kri-
stallwald mutiert. Sie finden ein verlassenes Monument aus Kegeln und Pyrami-
den, Quadern und Obelisken, Tiirmen und Terrassen — vermutlich eine ehemalige
Stadt. Hier begegnen sie Ares, bislang nur das Objekt wissenschaftlicher For-

224



V. Geschichtsphilosophie

schung, nun als Subjekt, mit dem sie reden konnen. Das Gespriach mit ihm wird zu
einem mystischen Erlebnis (auf das ich erst im Kapitel zur Anthropologie in Band
2 eingehen mochte). Als Grace versucht, allein mit Rodriguez in ihr altes Univer-
sum zuriickzukehren, verweigert dieser sich, weshalb Grace ihn erschieft. Thre
alleinige Riickkehr scheitert jedoch, denn sie wird von einem Rieseninsekt ange-
griffen und getdtet. Elmar, Luther, Pilar und der Rest der Gruppe aber kehren in ihr
eigenes Universum zuriick. Doch dieses ist fiir Luther ja nach wie vor ein Parallel-
universum. Er bittet Elmar darum, ihn in sein eigenes Universum zuriickzubringen,
der diesem Wunsch nachkommt. Luther Opaku gelangt also in ein Universum
zurlick, in dem Pilar Guzmén von Jaron Rodriguez ermordet wurde. Damit endet
der Roman. Und es stellt sich die Frage, ob Luther nun in einen ewigen Kreislauf
gerit. Denn er wei3 zwar, dass Jaron Rodriguez der Titer ist, aber das muss er jetzt
immer noch beweisen.

Am Ende seines Romans empfiehlt Frank Schitzing als weitergehende Literatur
iiber Paralleluniversen Max Tegmarks Buch Unser mathematisches Universum.
Man konnte zu dem Urteil kommen, Schitzings Roman sei eine literarische Ge-
staltung der Theorie von Max Tegmark iiber Paralleluniversen. Schitzing hat des-
sen Theorie in seinem Roman Nordvisks ehemaliger Ehefrau Eleanor Bender in
den Mund gelegt:

»,Wenn die Zahl der Paralleluniversen unendlich ist — dann muss es in einigen dieser
weit entfernten Raumzeitregionen exakte Kopien unseres Universums geben! Bis
hin zum Quantenzustand jedes einzelnen Teilchens! In anderen Universen wieder-
holt sich vielleicht nur unser Sonnensystem, nur unser Planet [...] Manche Erden da
drauBlen sind komplett identisch mit unserer. Andere in ihrem Entwicklungszustand
eine Minute, einen Tag, ein Jahr oder ein Jahrhundert versetzt. Wieder andere unter-
scheiden sich in winzigen Details, vielleicht gerade mal einem Atom, noch andere
weichen gravierend ab: etwa solche, wo kein Meteorit die Saurier ausgeldscht hat.*
(3991)

Abgesehen davon, dass es sich bei der Theorie iiber die Paralleluniversen ledig-
lich um miilige metaphysische Spekulationen handelt, denn Paralleluniversen sind
ja nichts, das sich empirisch beobachten und deshalb auch nichts, iiber das sich
wissenschaftlich etwas aussagen ldsst, erinnert sie an das Infinite-Monkey-Theo-
rem. Dieses Theorem besagt, dass ein Affe, der mit einer unendlich langen Dauer
an einer Schreibmaschine tippt, irgendwann ein Werk von Shakespeare geschrie-
ben haben wird.””® Dieses Theorem verkennt jedoch, dass ein Werk Shakespeares
die Arbeit eines Geistes ist. Das Gegenargument, man habe nicht erfasst, was
Unendlichkeit sei, 1dsst unberiicksichtigt, dass hier ein falscher Begriff von Unend-
lichkeit angewendet wird. Ein Werk des Geistes entsteht niemals durch Zufall,
gleichgiiltig wieviel Zeit vergeht, sowenig wie eine zweidimensionale Flidche drei-
dimensional wird, wenn man sie unendlich vergroBert.

376 ygl. dazu auch Kittel/Kroemer, Thermal physics, 53.
225



V. Geschichtsphilosophie

Vielmehr ist die Idee eines Paralleluniversums als Metapher wichtig. Die
Parallelweltgeschichte dient dazu, uns auszumalen, wie die Gesellschaft sich ent-
wickeln konnte. Schitzing beschreibt mit dem PU (= Paralleluniversum) 453 eine
Welt der totalen Vernetzung und der totalen Kontrolle durch eine Computerdikta-
tur. Trotz aller Entwicklungen in Richtung einer friedlichen Nutzung kiinstlicher
Intelligenz ist die Welt anders als es sich die Erfinder solch einer Intelligenz aus-
gemalt haben. Elmar Nordvisk fragt im Roman sein alter ego im Paralleluniver-
sum: ,,Glaubst du, es ist deine Schuld? Dass die Welt heute nicht so ist, wie sie sein
sollte?** (495) Der Philosoph erkennt, dass eine solche Frage bereits normativ ist.
Denn wer ist berechtigt, die Welt so einzurichten, wie sie sein soll? Und wie sidhe
eine solche Welt aus? Wie soll die Welt denn sein? So wie ich es will? Den sich
selbst gestellten Auftrag, die Welt mit Hilfe kiinstlicher Intelligenz retten zu wol-
len, ist ein Anliegen, dass die menschlichen Krifte iibersteigt. Sie ist vielmehr die
Neufassung einer alten Erzdhlung vom Ende der Welt, wie sie in der Apokalypse
des Johannes von Patmos beschrieben wird. Nordvisk versteht sich als Welten-
retter, als Loser aller Menschheitsprobleme. Wenn aber Eleanor Bender sagt: ,,Lei-
der miissen wir die Erfahrung machen, dass es gar nicht so einfach zu sein scheint,
Menschheitsprobleme zu 16sen,” (400) dann ist das zugleich eine selbstironische
Kritik Schitzings an der Uberdimensioniertheit vergangener Science Fiction.””” Die
handelnde Person bemerkt nicht, wie naiv ihre Aussage ist. Entsprechend werden
Nordvisk und Bender auf den Boden der ,,Tatsachen* zuriickgeholt. Nun konnte
eingewandt werden, es sei ja auch ein Anliegen der Philosophie, Menschheits-
probleme zu 16sen, denn Kant habe davon gesprochen, dass Philosophie etwas sei,
das alle Menschen angehe. Aber was Kant im Sinn hat, ist der rationale Diskurs der
Teilnehmer. Er spricht nicht davon, es sei Aufgabe der Philosophie, die Menschheit
zu retten oder alle ihre Probleme zu l6sen. Vielmehr geht es der Philosophie um die
Einsicht, dass man zunichst einmal lernen sollte, die richtigen Fragen zu stellen.
Elmar Nordvisk zeigt mit seinen Paralleluniversen und der kiinstlichen Intelligenz,
dass er die falschen Fragen gestellt hat, da er ihre destruktiven Potentiale unter-
schatzt hat.

Dariiber hinaus ist der Roman gespickt mit Anspielungen oder Zitaten aus ande-
ren Science-Fiction-Romanen, aus der Weltliteratur oder aus diversen Musikstii-
cken. Das Szenario der unterirdischen, labyrinthischen Anlage in Kalifornien, Farm
genannt, erinnert sehr an die Anlage in Frank Herberts Roman Hellstrgms Brut,
und zwar aus vier Griinden: erstens spielt sie in der kalifornischen Provinz; zwei-
tens geht es um eine riesige, unterirdische Anlage, die geheimgehalten wird; drit-
tens wird die Anlage Farm genannt; und viertens geht es auch bei Herbert um

377 Wir horen hier im Hintergrund Stanistaw Lems Kritik an der Science Fiction. ,.Ein SF-Werk [...]
gehort programmgemil zur Spitze der Weltliteratur! Es berichtet ja vom Schicksal der ganzen
Menschheit, vom Sinn des Lebens im Weltall, vom Wachstum und Verfall tausendjihriger Zivilisati-
onen, es iiberstiirzt uns mit Beantwortungen der Schliisselfragen jedes verniinftigen Daseins [...] Nur
dass es diese seine selbstgewihlten Aufgaben zu 99% blod, kitschig, mit Klischees ausfiihrt.” Lem,
Science Fiction — ein hoffnungsloser Fall, 22.

226



V. Geschichtsphilosophie

Insektenzucht. Der Kristallwald im letzten Kapitel erinnert an J.G. Ballards Kri-
stallwelt, der Wechsel der Szenarien an Tad Williams’ Otherland.

Die bislang bekannten Parallelwelten werden fast immer schlechter als unsere
Welt dargestellt, stehen also moralisch unterhalb unserer Welt. Nur Wells’ Modern
Utopia bildet eine Ausnahme. Warum schreiben wir iiberhaupt Parallelweltge-
schichten? Konnte es nicht sein, dass der Ursprung der Parallelweltidee von der
Zweistaatenlehre des Augustinus herriihrt? Seine Zweiteilung der Welt in eine
Civitas Dei und eine Civitas terrena ist ja nichts anderes als die Schaffung von
Parallelwelten. Dabei wird unsere reale Welt und ihre Geschichte (Civitas terrena)
lediglich als Vordergrund eines hintergriindigen Kampfes zwischen Gott und Satan
verstanden. Die Civitas Dei ist nicht nur die Geschichte Israels bis zur Ankunft
Christi, sondern dariiber hinaus auch die Heilsgeschichte bis zum Jiingsten Gericht,
eine Geschichte, die sich nach Auskunft Augustinus’ ja gerade nicht — in unserem
Sinne — real-materiell abspielt, sondern eine transzendente Geschichte ist, deren
Ausgang schon feststeht. Doch fiir die Parallelweltgeschichte unserer Zeit haben
sich die Vorzeichen umgekehrt. Die einst transzendente Civitas Dei ist jetzt unsere
von Torben Schroder so bezeichnete ,,Nullwelt”, die real-materielle Welt, in der
wir leben, weil ndmlich nun von ihr alles abhéngig ist. Wir wiederholen mit unse-
ren Parallelweltgeschichten Augustinus’ Heilsgeschichte, und genau deshalb wer-
den die meisten Parallelwelten gegeniiber der unseren als negativ dargestellt. So
wie Augustinus sich mit der Civitas Dei durch den Kontrast mit der Civitas terrena
auf die ,,richtige* Seite stellen konnte, wiahnen wir uns mit unseren Parallelweltge-
schichten ebenfalls auf der ,richtigen* Seite. Nur selten gelingt ein Metastand-
punkt, wie ihn Philip K. Dick gewihlt hat.

Die Parallelwelt liest sich auf den ersten Blick als konservative Ablehnung
jeden Gesellschaftsexperiments, jeder Utopie. Unsere Welt, so wie sie ist, ist die
beste aller moglichen, konnte man mit Leibniz’ Theodizee sagen. Mir scheint aber,
dass die Verfasser der Parallelwelten doch nicht zufrieden mit unserer Welt sind,
so wie sie ist. Denn sonst wiirden sie nicht iiber etwas schreiben, das fehlt, das sie
als Mangel an unserer Welt empfinden, und das wohl nur parallel zu unserer Welt
zu haben ist. Aber es hat auch den Anschein, dass dieses Fehlende nichts ist, was
ein Mensch finden kann, sondern etwas, das sich uns von selbst offenbaren muss.

In den Science-Fiction-Geschichten, die uns das Selbstverstindnis unserer Zeit
vor Augen fithren, unser Interesse an Zeitreisen, die gesamte Menschheitsge-
schichte oder einen Teil davon alternativ zu denken, zeigt sich ein Bewusstsein, das
unzufrieden ist mit der Welt, wie sie ist, das die Welt als einen Ort voller Méngel
betrachtet. Marx hat einmal gesagt: ,,Die Philosophen haben die Welt nur verschie-
den interpretiert. Es kommt darauf an, sie zu verindern.“’”® Und dieser Satz ist in
der Science Fiction Wirklichkeit geworden. Die Science Fiction zeigt wie kein
anderes Genre, dass der moderne Mensch sich nicht mehr wohlfiihlt in seiner Zeit

378 Marx, Thesen iiber Feuerbach, 535.

227



V. Geschichtsphilosophie

und seinem Raum. Er ist der sozialen Wirklichkeit entfremdet, weshalb er sich die
stete Verdnderung wiinscht, und genau die bekommt er mit der Science Fiction.
Wir tun nichts anderes mehr als die Welt zu verdndern. Wir wollen verindern, weil
uns die Wirklichkeit, wie sie ist, nicht gefillt. Was heute noch als ,,revolutionér*
gilt, ist schon morgen veraltet, alle Selbstverstdndlichkeiten sind uns abhanden
gekommen. Und das fiihrt zu neuen Unsicherheiten und Unwégbarkeiten. Aber
dieses Leben in der Zukunft haben wir uns nicht selbst ausgesucht. Es ist der
ontologische Status der postmodernen Welt, in den wir hineingeboren worden sind.
Wir haben selbst nichts dazu beigetragen. Aber wenn die Science Fiction mit ihren
Geschichten unsere Selbstverstindlichkeiten und unsere Vorstellungen von der
Wirklichkeit in Frage stellt, wird man fragen diirfen, was denn unsere Selbstver-
stindlichkeiten sind und unsere Wirklichkeit ist. Damit haben wir uns die Meta-
physik als unsere nédchste Aufgabe gestellt. Denn diese fragt, was selbstverstind-
lich ist, was wirklich. Sie fragt nach dem, was uns tréigt.

228



VI. Metaphysik

Das Leben, gedacht als Triumph der Immanenz, ist die Holle.
Peter Strasser

Im vorangegangenen Kapitel haben wir uns unter anderem mit Alternativ- und
Parallelgeschichten in der Science Fiction auseinandergesetzt. Wir gehen davon
aus, dass solche Geschichten nicht Wirklichkeit werden konnen, auch wenn es
Menschen gibt, die daran zweifeln. Der Zweifel, den Descartes als wissenschaftli-
che Methode eingefiihrt hat, wird in der Science Fiction angewendet, um unsere
Wirklichkeitsvorstellung fundamental in Frage zu stellen. Die uns gewohnten
Unterschiede von physisch und psychisch, Subjekt und Objekt, Materie und Geist
werden verwischt. Die Begegnung mit fremden Kulturen hat uns klargemacht, dass
es auch andere Weltauffassungen als die abendldndische gibt, die konsistent sind.
Die Fragwiirdigkeit unserer eigenen Anschauungen von Geschichte, von Raum und
Zeit ist uns ldngst bewusst geworden. Durch die Geschichte hindurch ist fiir uns
selbstverstiandlich geworden, dass wir in fundamentaler Weltverunsicherung leben.
Wenn wir uns also der Welt versichern wollen, fragen wir: Was ist Wirklichkeit?
Was ist Identitéit? Was ist Ich? Was ist Freiheit? Was ist Gott? Was ist die Welt?
Was ist das Leben? Genau diese Fragen greift die Science Fiction auf, wenn sie uns
in metaphysische Szenarien hineinstellt, in denen nicht mehr klar ist, was Wirk-
lichkeit, was Welt, was Ich und was Leben ist. Bevor wir uns den metaphysischen
Fragen widmen, die die Science Fiction aufwirft, wollen wir uns zunéchst einmal
iiber den Gegenstand klarwerden, iiber den in diesem Kapitel verhandelt wird: die
Metaphysik.

Im Fokus der Science Fiction stehen in der Hauptsache zwei Fragen der Meta-
physik: Was ist das Ich und was ist Wirklichkeit? Mit der Frage nach der Wirklich-
keit befasst sich auBerdem unsere weitergehende Auseinandersetzung mit der vir-
tuellen Realitét, von der wir bis heute nicht wissen, welchen ontologischen Status
sie iiberhaupt einnimmt. Die Romane von Daniel F. Galouye und Tad Williams
bieten hier bedeutsame DenkanstoBe. Ebenso gibt es fiir die Frage nach dem Ich,
nach der eigenen Identitéit Science-Fiction-Erzdhlungen, die mit ihren Gedanken-
experimenten unser Selbstverstindnis von der eigenen Identitiit in Frage stellen.
Auch hier wird es noch einmal notwendig sein, sich philosophisch mit der Identi-
titsfrage auseinanderzusetzen, bevor wir uns an die Analyse der diesbeziiglichen
Science Fiction begeben.

1. Was ist Metaphysik?

Man konnte die Metaphysik als die Grundwissenschaft der Philosophie
bezeichnen, denn sie fragt nach den letzten Griinden des Seins. Sie interessiert das
Woher und Wohin des Menschen, der Sinn des Lebens, der Sinn von Ubel, Leid
und Bosem, die Identitit, die Wirklichkeit, Zeit und Raum, die Mdoglichkeit einer
transzendenten Welt, die Existenz Gottes, die Welt als Natur und der Welt als

229



VI. Metaphysik

Geschichte.' Und warum ist iiberhaupt etwas und nicht nichts? Die Metaphysik
fragt nach dem Wesen des Seienden und den Griinden des Seins. Metaphysisch
sind alle Aussagen, die sich auf etwas beziehen, das jede mogliche Erfahrung iiber-
schreitet. ,,Metaphysik nennt man in Europa die denkende Betrachtung oder die
rationale Argumentation, die sich in einer diskursiven Weise mit der letzten, das
Ganze bestimmenden Wirklichkeit beschiftigt.“> Dabei ist Metaphysik ,,nicht un-
kontrolliertes Spekulieren, sondern unterliegt Forderungen wie jenen nach Konsi-
stenz, wissenschaftlichem Kontrolliertsein, rationaler Uberpriifbarkeit und Diskur-
sivitit.*> Die Metaphysik beharrt darauf, dass auch Fragen jenseits des empirisch
Verifizierbaren sinnvoll sind, denn sie behauptet auch, genau dadurch Lebensori-
entierung bieten und zum Weltverstehen beitragen zu kdnnen. Dabei geht es aber
nicht um religiose Offenbarungen. Metaphysik ist nicht Theologie, auch wenn
beide etwas mit Transzendenz zu tun haben. Die Metaphysik will einerseits nicht
Religion sein, andererseits aber auch nicht einfach das bloB3 empirisch Verifizier-
bare und die Gegebenheiten ,,wie sie sind*“ als selbstverstindlich akzeptieren.* Die
Metaphysik fragt, ob das, was empirisch verifizierbar ist, wirklich alles ist, was
man philosophisch sagen kann. ,,[D]ie Metaphysik ist nimlich nicht eine unfrucht-
bare Diskussion iiber abstrakte Begriffe, die sich der Erfahrung entziehen, sondern
ein lebendiges Bemiihen, die menschliche Situation von innen her in ihrer Totalitéit
zu erfassen.” Doch die Metaphysik ist in der Philosophie umstritten. ,Man kann
wohl sagen, daB der Begriff der Metaphysik das Argernis der Philosophie sei. Denn
auf der einen Seite ist die Metaphysik das, um dessentwillen die Philosophie iiber-
haupt existiert [...] jene sogenannten letzten Dinge, um derentwillen die Menschen
zu philosophieren iiberhaupt angefangen haben. Auf der anderen Seite aber ergeht
es der Metaphysik so, da man #duflerst schwer nicht nur angeben kann, was
eigentlich ihr Gegenstand sei [...] sondern dariiber hinaus auch, da} es sehr schwer
auch nur zu sagen ist, was Metaphysik unabhédngig von Sein oder Nichtsein ihres
Gegenstandes, iiberhaupt sei.“® Der Philosoph Theodor W. Adorno betont, es
geniige nun nicht, Begriffe einfach zu definieren, man miisse auch ihre Geistes-
bzw. Philosophiegeschichte kennen, wissen, wie sie entstanden seien und welche
historische Dimension sie hiitten.” Metaphysiken — Adorno verwendet den Plural —
im prdgnanten Sinn sind nun Lehren von ,Begriffen als einem Tragenden, als
einem Konstitutiven und als einer Art Objektivitit, von der dann [...] das zerstreute
Einzelding, das zerstreute Seiende, gestiftet wird und eigentlich erst abhingt.*®
Gerade die Unbestimmtheit macht den Kern der Metaphysik aus, sie ist damit das
Echo der Physik. Anders ausgedriickt: die Philosophie ist das Andere der Natur-

! Vgl. Oelmiiller, Vorwort, 5.

2 Oelmiiller, Vorwort, 5.

? Geyer, Einleitung I, 13f.

* Vgl. Geyer, Einleitung I, 14f.
3 Sartre, Was ist Literatur? 130f.
¢ Adorno, Metaphysik, 9.

" Vgl. Adorno, Metaphysik, 15.
8 Adorno, Metaphysik, 20.

230



VI. Metaphysik

wissenschaft. Zunichst fragen wir, was Metaphysik in der Philosophiegeschichte
ist und wenden uns dann spezifischen metaphysischen Fragen zu: denen nach der
Wirklichkeit, nach der virtuellen Realitdt und der Identitéit des Ich. Diese Fragen
werden dann in einem jeweiligen Anschlusskapitel durch Science-Fiction-
Geschichten extrapoliert.

1.1. Aristoteles

Der Begriff Metaphysik taucht erstmals bei Aristoteles auf, der unter Metaphy-
sik die ,,Wissenschaft von der gesamten Wirklichkeit — im Gegensatz zur Physik,
die sich den begrenzten Einzelphinomenen zuwendet,“ versteht.” Dass die Meta-
physik mit Aristoteles einsetzt, scheint der Tatsache zu widersprechen, dass Platons
Philosophie viel metaphysischer ist als die seines Schiilers Aristoteles, zumal
Aristoteles der Welt der sinnlichen Erfahrung viel stirkeres Gewicht verliehen hat.
Adorno erklirt, dass die Metaphysik recht eigentlich erst da entstehe, wo das Ver-
hiltnis zwischen Erfahrungswelt und {ibersinnlicher Welt kritisch durchdacht
werde,'® was bei Platon noch nicht der Fall sei.

Der erste Satz aus der Metaphysik des Aristoteles lautet: ,,Alle Menschen stre-
ben von Natur aus nach Wissen.“'' Indem sie nach Wissen streben, das nicht phy-
sisch ist, sind die Menschen metaphysisch ausgerichtet. Dabei ist nach Aristoteles
das Motiv der Metaphysik das Folgende: ,,Wir suchen die Prinzipien und Ursachen
des Seienden, insofern es ein Seiendes ist.“!? Aristoteles ist bestrebt, die Moglich-
keit einer Metaphysik aufzuzeigen, die nicht von einer bestimmten Gattung des
Seienden handelt, sondern das Seiende als Seiendes zum Gegenstand hat. Gegen
Platon wendet sich Aristoteles der empirischen Welt zu, womit ein Paradigmen-
wechsel stattfindet. Dennoch gibt es drei Ubereinstimmungen zwischen Aristoteles
und seinem Lehrer Platon: Erstens: Die Frage nach dem Ganzen der Wirklichkeit
kann nicht an der Vielheit der Teile vorbei gelost werden. Zweitens: Die Wirklich-
keit als ganze ist bipolar aufgebaut ist (Seiendes — Nichtseiendes; Allgemeines —
Einzelnes; Teil — Ganzes; Ruhendes — Bewegtes; Form — Stoff; Wirklichkeit —
Moglichkeit usw.). Und drittens: Das Wesen eines Seienden muss durch alle Ver-
dnderungen hindurch gleichbleiben, anderenfalls lie3e sich iiber ein Seiendes nichts
aussagen. Der Unterschied zu Platon besteht aber darin, dass fiir Aristoteles die
Ideen keine Selbstindigkeit besitzen, sondern einen Triger brauchen."

Nun ist nach Aristoteles das Fundamentale, das iiber ein Seiendes iiberhaupt
ausgesagt werden kann, dass es ist. Das ,,.Dies-da‘“ bezeichnet ein Wesen, dem nun
verschiedene Eigenschaften zu- oder abgesprochen werden konnen. Alles, was ent-

? Geyer, Einleitung I, 12.

'V gl. Adorno, Metaphysik, 32f.

' Aristoteles, Metaphysik 1,1 (980a). Wenn Aristoteles’ Satz ,,Alle Menschen streben von Natur aus
nach Wissen® stimmt, dann bedeutet das, dass eine Totalitdt um das Wissen ausbleibt. Denn wiirde sie
erreicht, verlore der Mensch seine Natur, denn er konnte ja gar nicht mehr streben, da alles Wissen
gewusst wiirde. Das Streben muss also ein immerwéhrendes sein.

2 Aristoteles, Metaphysik VI,1 (1025b).

13 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 80.

231



VI. Metaphysik

stehe, verfiige iiber Stoff und Form. ,,Unter Form verstehe ich das Was-es-ist-dies-
zu-sein jedes Einzelnen und das erste Wesen.“'* Nun sagt Aristoteles, es sei un-
moglich, ,,daB irgend etwas von dem, was als Allgemeines ausgesagt wird, Wesen
sei. Denn zuerst sei das Wesen jedes Einzelnen jedem Einzelnen eigentiimlich.*"
Ein Seiendes sei immer nur ein Allgemeines und ein Konkretes zugleich. Das gelte
auch fiir den Menschen. Er sei beziiglich seiner Wesenheit bzw. Gattung angespro-
chen und beziiglich seiner Individualitit ebenso. Er sei sowohl das Allgemeine als
auch das Besondere. Damit liege aber keine Verdoppelung des Wesens vor.'® Des
weiteren unterscheidet Aristoteles zwischen Wesen und Akzidens. Unter Akzidens
versteht man alle Eigenschaften und Relationen, die zwar zu einem Wesen geho-
ren, aber nicht notwendigerweise. Nun gibt es nach Aristoteles aber eine Spannung
zwischen der Idee, der Form einerseits und dem Stoff, dem Ungeformten anderer-
seits, eine Spannung zwischen Wirklichkeit und Mdglichkeit. Es gebe dabei
unendlich viele Moglichkeiten, geformt zu werden, und der reinen Natur eines
Seienden sei nicht anzusehen, welche Gestalt es spéter einmal annehmen werde.
Aus dieser Spannung zwischen Wirklichkeit und Moglichkeit, ergebe sich die
Bewegung. Diese sei das fundamentale Prinzip von allem, das existiere. Alles, was
sei, lasse sich also seiner Ansicht nach als Bewegung verstehen. Dennoch ist er der
Ansicht, ,,da} die Totalitiat der Wirklichkeit nicht undifferenziert auf einen Nenner
zu bringen ist.“'” Das ist ein Widerspruch, den Aristoteles so zu losen versucht:
,Die Einheit der Wirklichkeit darf nicht so begriffen werden, daB3 sich alles Wirkli-
che (Seiende) auf das Bewegungsprinzip ,reduzieren’ liee, so daf jedes Seiende
[...] ,nichts anderes’ als Bewegung sei, sondern so, da3 wohl alles bewegt und
daher auch durch die GesetzmiBigkeiten der Bewegung bestimmt ist, dafl aber die
Bewegung je nach Rang des Seienden unterschiedlich vor sich geht.“'® Die Bestim-
mung der Wirklichkeit als Bewegung fiihrt dazu, dass Aristoteles etwas Unbeweg-
tes als den Ursprung der Wirklichkeit annehmen muss. An ihm kénne es keinen
Stoff geben, weil dieser ja bewegt und damit der Relation von Ursache und Wir-
kung, und damit Bewegung, unterworfen wire. Aristoteles schreibt: ,,Nun aber gibt
es etwas, das, ohne selbst bewegt zu werden, anderes bewegt und der Verwirkli-
chung nach existiert; dies kann sich in keiner Weise anders verhalten [...] Fiiglich
ist das bewegende Unbewegliche mit Notwendigkeit seiend; und insofern es mit
Notwendigkeit existiert, existiert es auch schon; in diesem Sinn ist es auch Prin-
zip.“19 Und weiter: ,,Dal} es nun ein ewiges, unbewegliches und von den Sinnesdin-
gen abgetrenntes Wesen gibt, ist aus dem Gesagten ersichtlich. Es ist aber auch
gezeigt worden, dall dieses Wesen tiiber keine Grofe verfiigen kann, sondern ohne

4 Aristoteles, Metaphysik VII,7 (1032b).
15 Aristoteles, Metaphysik VII,13 (1038b).
16 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 85.

'7 Schmidinger, Metaphysik, 89.

'8 Schmidinger, Metaphysik, 90.

19 Aristoteles, Metaphysik XII,7 (1072b).

232



VI. Metaphysik

Teile und unzerlegbar ist.“** Dieser ,junbewegte Beweger ist philosophiege-
schichtlich spiter mit dem Géttlichen identifiziert worden.

1.2. Ubergang zur Friihen Neuzeit

Aristoteles’ Metaphysik wurde erst gegen Ende des Mittelalters fragwiirdig, als
Wilhelm von Ockham postulierte, dass Vernunftgriinde allein nicht gelten konnten,
wenn man Gott als letzte Wirkursache annehme. Das gleiche gelte fiir die Pridi-
kate, die man Gott zuschreibe wie Einzigkeit, Allmacht, Liebe oder Giite, die eben
nur Glaubens-, aber nicht Vernunftwahrheiten sein konnten. Ockhams ,,Rasiermes-
ser* sorgt dafiir, dass man den Kosmos als einen sinnvoll geordneten nicht einfach
voraussetzungslos annehmen kann.*' Seitdem Ockhams Dichotomisierung von
christlichem Offenbarungsglauben und weltlicher Vernunft mit der Gewissheit
gebrochen hat, der Kosmos sei sinnvoll geordnet,22 wurde nach einem anderen
sicheren Fundament der Erkenntnis gesucht. ,,Die Metaphysik der Neuzeit beginnt
damit und hat darin ihr Wesen, daB3 sie das unbedingt Unbezweifelbare, das
Gewisse, die GewiBheit sucht.“*® Um diese Frage zu beantworten, setzt Descartes
das Prinzip des methodischen Zweifels an, indem er alles in Frage stellt, um zu
sehen, was seinem radikalen Zweifel letztlich standhalten kann. Er bezweifelt nicht
einfach nur alte iiberkommene Traditionen, sondern auch die Welt selbst, die
Wirklichkeit und die Sinneserfahrungen, denn selbst beim Horen und Sehen konne
der Mensch sich tiduschen. So gesehen konnte alles Tauschung sein, aber, so Des-
cartes, in einem konne man sich nicht tduschen, und das sei das Ich, das — so darf
man konstatieren — als das einzig Unbezweifelbare letztlich den Schopfer- und
Erlosergott als letzte Instanz ersetzen wird.

Die Metaphysik der Neuzeit dndert sich aber noch in einer weiteren Hinsicht.
Die aristotelische Position zu Ruhe und Bewegung wird neu bedacht. Die Bewe-
gung der Himmelskorper, wie sie Kopernikus, Galilei, Brahe oder Kepler beob-
achten, macht eine neue Beschreibung der Krifte notwendig, die die Gestirne in
ihren Bahnen halten. Der Begriff der Kraft ist nicht mehr eine, die nur Bewegung
erzeugt, sondern auch einen Bewegungszustand verdndert, das heiit also auch
einen bewegten Korper zur Ruhe bringt.

,,Darum kann nicht mehr die Ruhe als der ,natiirliche’ Zustand eines Korpers gelten,
wihrend seine Bewegung einer fremden Ursache zugeschrieben werden muf.
,Natiirlich’ ist fiir einen Korper die Beibehaltung seines jeweils gegenwirtigen
Bewegungszustandes [...] Mit dieser neuen Auffassung von Bewegung und Ruhe
verdanderte sich, ohne daB dies den Vertretern der Naturwissenschaft stets ausdriick-
lich bewuf3t wurde, auch der Begriff des Seienden und des Seins. ,Seiend’ ist nun
nicht mehr das substantiell in sich selber Ruhende, das nur akzidentiell von auflen
bewegt wird, sondern dasjenige, das seine Bewegung oder Ruhe ,substantiell’ selber

20 Aristoteles, Metaphysik XII,7 (1073a).
%! Geyer, Einleitung I, 29f.

2 ygl. Geyer, Einleitung I, 30.

» Heidegger, Nietzsches Wort, 238.

233



VI. Metaphysik

bestimmt und nur ,akzidentiell’ eine Einschrinkung dieser seiner Selbstbestimmung
erleidet.«**

Damit wird die Subjektivitit endgiiltig als neue Theorie eingefiihrt. Sie gilt fort-
an als das Fundament der Erkenntnis. Damit spricht Descartes der Objektwelt die
Substanz ab, die nur noch dem Ich (res cogitans) zukomme. Aber wenn nur noch
dem Subjekt Substanz zukommt, wie kann man Metaphysik dann noch betreiben?
Wird sie nicht subjektive Willkiir? Aus diesem Grund versucht man, Metaphysik
anders zu begriinden. Sie soll eine rein deduktiv verfahrende Wissenschaft sein, die
in der Eindeutigkeit ihrer Begriffe nur noch der Mathematik vergleichbar ist. Diese
Vorgehensweise legt die Grundlage dafiir, die Welt als einen Mechanismus zu
verstehen, der den empirischen Kriterien von Messbarkeit und Zihlbarkeit unterge-
ordnet wird. Damit aber gerit die Metaphysik erst recht in eine Krise, wie Kant
konstatiert, ja geradezu in einen Widerspruch: ,,.Die Metaphysik (die ,spekulative
Vernunft’) beansprucht auf der einen Seite ein Wissen von etwas, das niemals
Gegenstand unserer Erfahrung sein kann. Auf der anderen Seite aber kann sie den
Anspruch auf ,Wissen’ nur dann erheben, wenn sie nach den Regeln verfihrt, ,die
in der Tat bloB auf Gegenstinde moglicher Erfahrung reichen’.“ * Es ist Kant, der
in der Folge die Bedingungen der Moglichkeit und Grenzen fiir den metaphysi-
schen Diskurs priift.

1.3. Immanuel Kant

Kant betont die Unvereinbarkeit zwischen der Metaphysik und der Mathematik
bzw. den empirischen Wissenschaften. ,,Jm Gegensatz zu den empirischen Wissen-
schaften kennzeichnet die Metaphysik ein Anspruch auf Erkenntnisse bzw. Ein-
sichten, die auch dann unumstoBlich wahr sein miissen, wenn sich weder in der
Anschauung noch in der Erfahrung Griinde fiir diese Wahrheit finden.“** Dennoch
hilt Kant metaphysische Diskurse fiir unverzichtbar. ,,Fiir einen entscheidenden
Schritt in Richtung einer Neubegriindung der Metaphysik hélt Kant die strikte
Trennung zwischen der sogenannten kritischen oder theoretischen Metaphysik, die
nach der Moglichkeit und den Gegenstdnden der Erkenntnis fragt (der Transzen-
dentalphilosophie), und dem, was in der Tradition als spezielle Metaphysik (Psy-
chologie, Kosmologie, Theologie) thematisiert wurde.“>” Kant geht es grundlegend
um die Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit von Erkenntnis, ob also die
Erkenntnis in der Lage sei, nach der Wirklichkeit im Ganzen, nach Gott oder ande-
ren metaphysischen Gegenstinden zu fragen. Erniichternd stellt Kant fest: ,,.Die
Wirklichkeit als ganze kann niemals Gegenstand der menschlichen Erkenntnis in
ihrer Endlichkeit sein.“*® Darauf lisst Kant es aber keineswegs beruhen. Sein Werk
Kritik der reinen Vernunft beginnt mit den Worten: ,,Die menschliche Vernunft hat

24 Schaeffler, Ontologie, 53.

% Geyer, Einleitung I, 36, mit Hinweis auf Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XXX (33).
% Geyer, Einleitung I, 36.

" Geyer, Einleitung I, 38.

%8 Schmidinger, Metaphysik, 18.

234



VI. Metaphysik

das besondere Schicksal [...] dal sie durch Fragen belastigt wird, die sie nicht
abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben,
die sie aber auch nicht beantworten kann, denn sie iibersteigen alles Vermogen der
menschlichen Vernunft.“” Aber auch dann, wenn es keine positiven Antworten auf
diese ,,belidstigenden* Fragen gebe, werde der Mensch sie weiter stellen. Deshalb
sagt Kant: ,,Dal} der Geist des Menschen metaphysische Untersuchungen einmal
ginzlich aufgeben werde, ist ebenso wenig zu erwarten, als da wir, um nicht
immer unreine Luft zu schopfen, das Atemholen einmal lieber ganz und gar ein-
stellen wiirden.** Aber Kant betreibt Metaphysik gerade nicht, indem er diesen
,belastigenden* Fragen nachgeht, sondern ihm ist es um eine Metaphysik als Kritik
der Erkenntnis zu tun. Was kann das Fundament dafiir sein, iiberhaupt metaphysi-
schen Fragen nachgehen und sie beantworten zu kdnnen, mit anderen Worten: Wie
also muss Erkenntnis beschaffen sein, damit wir diese Antworten erhalten? Kant
schreibt: ,Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht so wohl mit
Gegenstinden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstéinden, so fern diese
a priori moglich sein soll, iiberhaupt beschiftigt.>' Dabei darf ,transzendental’
nicht mit ,transzendent’ (im Sinne von jenseits oder iiberirdisch) verwechselt wer-
den. Gegen den Empirismus sagt Kant, ,,daB sich menschliche Erkenntnis nicht
allein von den sinnlichen Eindriicken [...] her begreifen 1iBt.**> Es gibt nach Kant
durchaus Sinneserkenntnisse a priori, ndmlich die Anschauungen von Raum und
Zeit. Denn der Raum sei kein empirischer Begriff, sondern eine unendliche gege-
bene GroBe. Der Raum sei keine Eigenschaft irgendwelcher Dinge, sondern die
Form aller Erscheinungen duflerer Sinne. Und gleichfalls sei die Zeit kein empiri-
scher Begriff, sondern eine Vorstellung, die allen Anschauungen zugrunde liege.”
Sinneserkenntnisse a priori gibt es nach Kant weiter im Bereich des Verstandes: die
reinen Begriffe, die Kategorien. Kant schreibt: ,,Nun kdnnen wir, unabhédngig von
der Sinnlichkeit, keiner Anschauung teilhaftig werden. Also ist der Verstand kein
Vermégen der Anschauung. Es gibt aber, auBler der Anschauung, keine andere Art,
zu erkennen, als durch Begriffe. Also ist die Erkenntnis eines jeden, wenigstens des
menschlichen Verstandes eine Erkenntnis durch Begriffe, nicht intuitiv, sondern
diskursiv.“** Zu diesen Kategorien gehorten etwa das Substanz- und das Kausali-
titsprinzip. ,,Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis miisse sich a priori nach
den Gegenstinden richten; aber alle Versuche, iiber sie a priori etwas durch Be-
griffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert wiirde, gingen unter
dieser Voraussetzung zu nichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den
Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, dal wir annehmen, die
Gegenstinde miissen sich nach unserem Erkenntnis richten.”” Damit wird die

2 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A VII (Weischedel 3, 11).

30 Kant, Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, A 192f. (Weischedel 5, 245).
3! Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 25/ A 12 (Weischedel 3, 63).

32 Schmidinger, Metaphysik, 252.

33 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 37ff. / A 22ff. (Weischedel 3, 711f.).

3% Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 92/93 / A 67/68 (Weischedel 3, 109).

35 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XVI (Weischedel 3, 25).

235



VI. Metaphysik

Wirklichkeit in zwei Bereiche aufgespalten, ndmlich in das ,,Ding an sich®, von
dem wir nichts wissen konnen, und in die ,,Erscheinungen®, das also, was wir
wahrnehmen konnen. Mit anderen Worten: ,,Von der Wirklichkeit, wie sie unab-
hiingig von unserer Erkenntnis, d.h. an sich selbst ist, zu sprechen, hat {iberhaupt
keinen Sinn.“*® Hier darf Erscheinung nicht als Schein im Sinne von Tiuschung
missverstanden werden. Wollte man iiber den Bereich der Erscheinungen hinaus
auf das ,,Ding an sich* zugreifen, wiirde man wieder nur auf Erscheinungen treffen.
Kant kritisiert an der bisherigen Metaphysik, ,,dal mit Hilfe des Kausalitétsprinzips
auf eine transzendente Wirklichkeit, d.h. auf ,etwas’ geschlossen wird, was wir uns
iiberhaupt nicht vorstellen konnen, was folglich auch niemals Erscheinung in der
oben genannten Bedeutung des Wortes werden kann.**” Das Kausalititsprinzip gilt
nur im Bereich der Erfahrung. Die Metaphysik erschopft sich bei Kant jedoch nicht
in der bloBen Kritik der Erkenntnis. Sie hat es mit dem Ganzen zu tun, das heif3t fiir
Kant mit dem Ganzen der Erfahrung. Kant sagt nun auch, dass das Kausalitétsprin-
zip sich nicht nur auf einen Einzelfall oder mehrere beziehen diirfe, sondern es
miisse neben dem Einzelfall ein Gesamtzusammenhang existieren, eine Allheit
oder Totalitit der Bedingungen. Es miisse eine Bedingung aller Bedingungen
geben: das Unbedingte.® Es bediirfe der absoluten Einheit der Bedingung aller
Gegenstinde des Denkens iiberhaupt, und das nennt Kant Gott. Aber es handelt
sich dabei nicht um eine religiose oder theologische Vorstellung von Gott, sondern
Gott wird bei Kant zu einem blofen Ideal, einem Regulativ der Vernunft, einem
Inbegriff eines Wirklichkeitszusammenhangs.™

Kant aber dringt es dazu, im Hinblick auf den Sinn des menschlichen Daseins
etwas Positives zu formulieren. Gott als regulative Idee ist fiir ihn nur das Funda-
ment, auf dem der Mensch handeln sollte. Dieses Positive nun, so Kants Ansicht,
sei das unbedingte Ziel menschlichen Handelns: nidmlich das ,,hochste Gut* zu
verwirklichen, das in der Einheit von Gliickseligkeit und Sittlichkeit liege. Und das
ist eine positive Formulierung von Metaphysik. Auf die Frage, wie das hochste Gut
praktisch moglich sei, antwortet Kant, in einer Synthese der beiden Begriffe, denn
Gliickseligkeit und Sittlichkeit seien ganz verschiedene Elemente des hochsten
Gutes. ,,Weil aber diese Verbindung als a priori, mithin praktisch notwendig, folg-
lich nicht aus der Erfahrung abgeleitet, erkannt wird, und die Moglichkeit des
hochsten Guts also auf keinen empirischen Prinzipien beruht, so wird die Deduk-
tion dieses Begriffs transzendental sein miissen. Es ist a priori (moralisch) notwen-
dig, das hochste Gut durch Freiheit des Willens hervorzubringen.“*’ So kehrt Kant,
bei aller Kritik an jeder positiven Metaphysik, zu ihr zuriick. Doch obwohl Kants
Philosophie sehr stringent formuliert ist, findet sie doch in Hegel ihren Kritiker.

3% Schmidinger, Metaphysik, 255.

37 Schmidinger, Metaphysik, 258.

3 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 263f.

¥ Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 267.

%0 Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 203 (Weischedel 7, 241).

236



VI. Metaphysik

1.4. Metaphysik und ihre Kritik im 19. Jahrhundert

Die Entwicklung der Metaphysik und ihrer Kritik im 19. Jahrhundert soll
anhand von drei Philosophen dargestellt werden: an G.W.F. Hegel und Arthur
Schopenhauer, die sich vor allem mit der Philosophie Kants auseinandersetzen,
sowie Friedrich Nietzsche, der jede Metaphysik endgiiltig vom Sockel st68t.

Kants Erkenntnistheorie wird von Hegel kritisiert, weil hier die Vernunft auf
Erkenntnis verzichte. Die Preisgabe der Wahrheit sei eine Einschrinkung der Ver-
nunft.*' Hegel schreibt iiber Kants Ding an sich: ,,Es wird nicht gefragt, ob diese
Erkenntnisse an und fiir sich ihrem Inhalte nach wahr oder nicht wahr sind. Die
ganze Erkenntnis bleibt innerhalb der Subjektivitiit stehen, und driiben ist als AuBe-
res das Ding an sich.“** Selbst das Objektive werde bei Kant subjektiv, denn es
,bleibt im Kreis des Subjekts, in dem reinen Ich meines SelbstbewuBtseins. Weil
wir es immer nur mit Erscheinungen und Bestimmungen zu tun hitten, kimen wir
bei Kant nie zum wahrhaft Objektiven.43 Hegel verlangt in seiner Kritik, ,,da83 sich
das erkennende Subjekt, bevor es seinen geradezu erworbenen Erkenntnissen traut,
der Bedingungen der fiir es prinzipiell moglichen Erkenntnisse vergewissert.**
Damit ist jedoch ein prinzipielles Misstrauen an der Moglichkeit von Erkenntnis
zum Ausdruck gebracht. Nun lésst sich aber die Frage nach dem Grund des Miss-
trauens stellen. Denn ,,wie konnte vor dem Erkennen das Erkenntnisvermogen kri-
tisch untersucht werden, wenn doch auch diese Kritik selber Erkenntnis zu sein
beanspruchen muB?* Darin besteht Hegels Kritik an Kant; ,,man soll das Erkennt-
nisvermogen erkennen, ehe man erkennt; es ist dasselbe wie mit dem Schwim-
menwollen, ehe man ins Wasser geht. Die Untersuchung des Erkenntnisvermogens
ist selbst erkennend, kann nicht zu dem kommen, zu was es kommen will, weil es
selbst dies ist.“** Dieser Zirkel lisst sich in der Tat nicht umgehen. Hegel schreibt:
»[W]enn die Besorgnis, in Irrtum zu geraten, ein Miftrauen in die Wissenschaft
setzt, [...] so ist nicht abzusehen, warum nicht umgekehrt ein Mif3trauen in dies
MifBtrauen gesetzt und besorgt werden soll, dal diese Furcht zu irren schon der
Irrtum selbst ist.«Y’ Hegels Kritik lautet: ,,Die Erkenntnistheorie vermeint, nichts in
Anspruch zu nehmen als ihren reinen Vorsatz, radikal zu zweifeln. In Wahrheit
stiitzt sie sich auf ein kritisches Bewulitsein, das Resultat eines ganzen Bildungs-
prozesses ist.“** Hegel kann zeigen, dass fiir Kant nichts gewisser gewesen sei als
das Selbstbewusstsein, das schlechthin gegeben sei, aber diese Schlechthinnigkeit
bestehe nicht einfach so. Hinzu komme, dass auch Kant einen einheitlichen Begriff
des Ich nicht durchhalte. ,,Die Kritik der reinen Vernunft unterstellt einen anderen
Begriff des Ich als die der praktischen Vernunft: dem Ich als Einheit des Selbstbe-

*I'vgl. Geyer, Einleitung I, 39.

2 Hegel, Vorlesungen Geschichte der Philosophie III, 350.

* vgl. Hegel, Vorlesungen Geschichte der Philosophie III, 351.
4 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 14.

5 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 15.

“ Hegel, Vorlesungen Geschichte der Philosophie III, 334.

4 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 69.

8 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 23.

237



VI. Metaphysik

wuBtseins steht das Ich als freier Wille gegeniiber. Wie selbstverstindlich ist Kritik
der Erkenntnis von einer Kritik verniinftigen Handelns geschieden. Diese Unter-
scheidung wird indessen problematisch, wenn das kritische BewufBtsein selber aus
der Reflexion, der Entstehungsgeschichte des BewuBtseins erst hervorgeht.“*’

Arthur Schopenhauer beginnt seine Abhandlung iiber die Metaphysik in seinem
Werk Die Welt als Wille und Vorstellung mit den Worten: ,,Den Menschen ausge-
nommen, wundert sich kein Wesen iiber sein eigenes Daseyn.“” Beim Tier seien
Wille und Intellekt noch nicht weit genug auseinandergetreten. Die Erfahrung von
Schmerz und Tod sind fiir Schopenhauer entscheidend bei der Entwicklung meta-
physischer Fragen des Menschen. ,,Wenn unser Leben endlos und schmerzlos
wire, wiirde es vielleicht doch Keinem einfallen zu fragen, warum die Welt dasei
und gerade diese Beschaffenheit habe; sondern eben auch sich Alles von selbst
verstehn.“’! Da dem aber nicht so sei, komme das Interesse am Dogma der Fort-
dauer nach dem Tode, von dem Tempel, Kirchen, Pagoden und Moscheen zeug-
ten.”” Metaphysik, so Schopenhauer, sei ,,jede angebliche Erkenntni, welche iiber
die Moglichkeit der Erfahrung, also iiber die Natur, oder die gegebene Erscheinung
der Dinge, hinausgeht, um Aufschlul zu ertheilen iiber Das, wodurch jene, in
einem oder dem andern Sinne, bedingt wére; oder, populér zu reden, iiber Das, was
hinter der Natur steckt und sie moglich macht.“>> Im Grunde sei die Metaphysik
der Ursprung der Philosophie ,,aus einer Verwunderung iiber die Welt und unser
eigenes Daseyn, indem diese sich dem Intellekt als ein Réthsel aufdringen, dessen
Losung sodann die Menschheit ohne UnterlaB beschiftigt.>* Gerade weil die Welt
kein notwendiges Wesen sei, sei unsere Existenz ein stets beunruhigendes Ritsel.
Denn die Nichtexistenz der Welt sei ebenso moglich wie ihre Existenz. Die Welt-
erkldrung der Physik sei nicht genug. ,,Die Physik vermag nicht auf eigenen Fiilen
zu stehn.“> Selbst dann, wenn die Welt aus rein physischen Ursachen erklirbar
wire, bliebe immer noch der Anfang einer alles erkldrenden Kette von Ursachen
unerklért. Die Metaphysik forsche laut Aristoteles nach dem Seienden als solchem,
und deshalb eben nicht nach den Einzeldingen. Obwohl man im Prinzip jedes Ein-
zelne aus seiner Ursache erkldren konne, so reiche diese Kette letztlich ins Unend-
liche zuriick, so dass keine Ursache jemals die erste sein konne. Und doch werde
die Wirksamkeit jeder Ursache auf ein Naturgesetz zuriickgefiihrt. Physisch sei
mithin alles und nichts erkldrbar.”® Schopenhauer stellt mithin fest, die Physiker
tdten so, als hitten sie die erste Ursache in der Hand. Fiir den Materialismus seiner
Zeit sei die Materie das Ding an sich. So grof3 die Fortschritte der Physik auch

¥ Habermas, Erkenntnis und Interesse, 27.

% Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 186.

3! Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 187f.

%2 ygl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 188.
33 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung IT, 191.

3* Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung IT, 199.

33 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung IT, 201.

% v gl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 205f.

238



VI. Metaphysik

seien, so werde es keinen Schritt zur Metaphysik hin geben, so wie eine Fliche, so
gro} man sie auch mache, durchs VergroBern nie zum Raum werde. Fortschritte in
der Physik werde ,,nur die Kenntnif} iiber die Erscheinung vervollstindigen, wih-
rend die Metaphysik iiber die Erscheinung selbst hinausstrebt, zum Erscheinen-
den.*”” Selbst wenn jemand zu den fernsten Fixsternen hinausdriinge, so sei damit
kein Schritt in der Metaphysik gemacht.”® Schopenhauer zeigt, dass das groBe Inte-
resse an der Physik nur ein verkapptes Interesse an der Metaphysik ist. Die Natur-
wissenschaften hitten den geistigen Raum der Religionen eingenommen. ,,Viel-
mehr werden die groften Fortschritte in der Physik das Bediirfnifl einer Metaphy-
sik nur immer fiihlbarer machen; weil eben die berichtigte, erweiterte und griindli-
chere Kenntnil der Natur einerseits die bis dahin geltenden metaphysischen
Annahmen immer untergribt und endlich umst6Bt, andererseits aber das Problem
der Metaphysik selbst deutlicher, richtiger und vollstindiger vorlegt.“” Denn je
griindlicher das Ganze von den Naturwissenschaftlern der Physik empirisch
erkannt werde, desto ritselhafter erscheine das Ganze letztlich. Die Naturforscher
lieBen nichts anderes gelten als das, was ihre Augen sidhen und meinten, damit auf
den letzten Grund der Dinge zu sehen. Aber sie sdhen nicht, dass zwischen der
Erscheinung und dem Ding an sich eine tiefe Kluft bestehe. Ohne das Selbstbe-
wusstsein des Menschen komme man nicht iiber das unmittelbar Gegebene hinaus
und gelange also nicht weiter als bis zum Problem. Urspriinglich sei es der Meta-
physik um Fragen nach Wesen, Substanz, Realitdt, Unendliches, Absolutes usw.
gegangen. Diesen Begriffen aber l4gen empirische Anschauungen zugrunde. Reine
Begriffe ohne empirische Anschauungen seien Raum und Zeit sowie die Begriffe
der Mathematik und der Kausalitit.”” Doch auch die Metaphysik miisse empirische
Erkenntnisquellen haben. Deshalb kritisiert Schopenhauer hier Kant: ,,Aber
erscheint es nicht vielmehr geradezu verkehrt, da3 man, um die Erfahrung, d.h. die
uns allein vorliegende Welt, zu entréithseln, ganz von ihr wegsehn, ihren Inhalt
ignoriren und bloB die a priori uns bewulten, leeren Formen zu seinem Stoff neh-
men und gebrauchen solle? [...] Die Aufgabe der Metaphysik ist zwar nicht die
Beobachtung einzelner Erfahrungen, aber doch die richtige Erkldrung der Erfah-
rung im Ganzen.“®' Der Ursprung der Metaphysik aus empirischen Erkenntnisquel-
len sei nicht abzustreiten. Aber eine solche Quelle konne nur die Erfahrung iiber-
haupt sein und nicht eine einzelne besondere Erfahrung, die von der Naturwissen-
schaft stets modifiziert werden konne.”> Indem sie deute und auslege, gehe die Me-

57 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 207f.

8 Oder anders ausgedriickt: Selbst wenn man mit einem Raumschiff zu den fernsten Sternen fliegen
wiirde, wiirde man Gott nicht finden, weil er auf einer anderen Seinsebene angesiedelt ist. Es ist daher
kein Wunder, dass das Star-Trek-Team in dem Film Am Rande des Universums Gott im Weltraum
zwar sucht, aber nicht findet. Umso unverstindlicher erscheint daher Spocks Frage an ein im Welt-
raum schwebendes Wesen, das sich fiir Gott ausgibt, wozu Gott ein Raumschiff brauche, wenn er
Gott selbst mit einem Raumschiff gesucht hat.

% Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung IT, 208.

% vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 209f.

6 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung IT, 211.

62 vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 212f.

239



VI. Metaphysik

taphysik tiber die Erscheinung hinaus zu dem hinter ihr Verborgenen, also dem,
was iiber das Natiirliche hinausgehe. Die Metaphysik reife sich von der Erfahrung
nie ganz los, bleibe aber ihre Deutung und Auslegung. So sei Metaphysik eine all-
gemeine Erfahrungswissenschaft.” Gerade Kant habe durch seine Trennung von
,Ding an sich® und Erscheinung die Metaphysik unméglich gemacht, denn ,,die
letzte Losung des Rithsels der Welt miiite notwendig blo von den Dingen an
sich, nicht mehr von den Erscheinungen reden. Aber gerade auf diese allein sind
alle unsere Erkenntnisformen angelegt.“** Das heiBt, wer das ,,Ding an sich® und
die ,,Erscheinungen® trennt, der sagt, dass der Mensch das Ganze nicht mehr im
Auge haben kann. Genau das aber ist das Ziel der Metaphysik.

Hat Kant trotz aller Kritik an einer positiven Metaphysik die Metaphysik
immerhin als Erkenntniskritik noch zu retten versucht, zeigt Friedrich Nietzsche
die Unmoglichkeit der Metaphysik endgiiltig auf. Kein anderer Philosoph destruiert
die Metaphysik so nachhaltig wie er. Nietzsche macht den Traum verantwortlich
fir den Ursprung aller Metaphysik.”> Er ist aber zugleich der Ansicht, dass der
Verlust der Metaphysik einen Verlust des Sinnes fiir den Menschen bedeute, und
dass der Mensch diesen Verlust mit der Entfremdung von sich und der Welt zu
bezahlen habe. Wer die Metaphysik von sich stofe, der bestimme sich selbst.
Nietzsche entwickelt einen neuen Begriff der Autonomie. Wihrend bei Kant Auto-
nomie als Selbstgesetzgebung das Moment des Gehorsams gegeniiber der Vernunft
einscl;éieﬁt, ist sie fiir Nietzsche dagegen Selbstbestimmung und Selbstwertset-
zung.

Nietzsche 16st die Metaphysik auf, weil er dem Grundprinzip der Einheitlich-
keit, auf dem sie aufbaut, eine Absage erteilt. Alle Interpretationen der Welt seien
perspektivisch, weshalb es keinen absoluten MaBstab gebe. ,,[E]s giebt keine ewi-
gen Thatsachen: so wie es keine absoluten Wahrheiten giebt.“”” Alles, was gewor-
den sei, miisse als verginglich begriffen werden. Tatsachen entstiinden, wenn in sie
ein Sinn hineingelegt werde, der aber immer ein anderer sein konne. Unsere allzu-
menschliche Wahrheitskonzeption, nach der eine Korrespondenzbeziehung zwi-
schen der Welt und unseren Aussagen, zwischen Sétzen und Realitit, bestehe, sei
nicht gegeben, weshalb Nietzsche zu dem Urteil kommt: ,,Alles ist falsch!“®® Nietz-
sche meint, der Mensch miisse sich selbst etwas vorliigen, zum Beispiel die Exi-
stenz eines guten Gottes, damit er iiberhaupt sein Leben in dieser Welt bestreiten
konne. ,,.Die ,scheinbare’ Welt ist die einzige: die ,wahre’ Welt ist nur hinzugelo-
gen.“® In Wirklichkeit sei die Welt eine falsche, grausame, widerspriichliche Wel,
eine Welt ohne Sinn. Der Mensch sei auf eine bestimmte Perspektive beschrinkt,

% vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 214.

% Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, 216.

65 Vgl. Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches 1,1, Nr. 5, S. 27.

% vgl. Rohrmoser, Nietzsche als Diagnostiker, 220.

7 Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches 1,1, Nr. 2, S. 25.

% Danto, Friedrich Nietzsche, 234 (ohne Quellenangabe).

% Nietzsche, Gotzenddmmerung. Die Vernunft in der Philosophie, § 2, S. 95.

240



VI. Metaphysik

mit deren Hilfe er sich die Welt zurechtliige ,,Als ob eine Welt noch {ibrig bliebe,
wenn man das Perspektivische abrechnet!“’’ Eine Welt, die wir nicht auf unsere
Vorurteile reduzierten, existiere nicht als Welt an sich.”' Alle anderen .Interpretati-
onen®, die der Welt etwas Schones oder Harmonisches abgewinnen wollten, seien
Liige oder Selbstbetrug. Die ,,wahre Welt* sei eine unniitze Idee, die abzuschaffen
sei, woraus Nietzsche folgert: ,,Mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare
abgeschafft.“’> Es gebe keine konstanten Ursachen, die wir in der Wirklichkeit
berechnen kénnten, deshalb erdichteten wir uns die Atome.” Metaphysik als sol-
che existiere nicht, nur unterschiedliche metaphysische Fragestellungen. Empirisch
sei sie ohnehin nicht verifizierbar. ,,Wir haben uns eine Welt zurecht gemacht, in
der wir leben kdnnen — mit der Annahme von Korpern, Linien, Flachen, Ursachen
und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne diese Glaubensarti-
kel hielte es jetzt Keiner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiese-
nes.“’* Nietzsche zeigt, dass die Annahme von Korpern, Linien oder Flichen ledig-
lich unsere Ideen seien. Eine Entfernung von zum Beispiel ,,zehn Metern* sei eine
von uns selbst erfundene Strecke. In der Natur an sich kdmen ,,zehn Meter* nicht
vor. Unsere Alltagstheorien seien niitzlich, aber damit noch nicht wahr, denn jede
Vorsicht im Schlieen, jeder skeptische Hang sei eine groBe Gefahr fiir das
Leben.” Wir zwingen deshalb der Welt unsere Ordnung auf. ,[Dlie Welt zu
beschreiben, wie sie wirklich ist, ist nur in tentativer Form mtiglich.“76 Die Ver-
nunft glaube an das Ich als Substanz.”’ So wird auch Descartes’ Cogito ergo sum
destruiert. Nichts habe der Mensch in der Hand, im Grunde sei er nur Spielball der
Natur, die sich selbst eine Ordnung als Uberlebensorientierung geschaffen habe,
wobei auch das Ich eine niitzliche Zwecksetzung gewesen sei. ,,Wir sind es, die
allein die Ursachen, das Nacheinander, das Fiir-einander, die Relativitidt, den
Zwang, die Zahl, das Gesetz, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet
haben.“”® So kritisiert Nietzsche auch Kant: ,,Ein ,Ding an sich’ ist ebenso verkehrt
wie ein ,Sinn an sich’, ,eine Bedeutung an sich’. Es gibt keinen ,Tatbestand an
sich’, sondern ein Sinn mufl immer erst hineingelegt werden, damit es einen Tatbe-
stand geben kann. Das ,was ist das?’ ist eine Sinn-Setzung von etwas anderem aus
gesehen.*” Damit wird Wahrheit relativ. Mit einer nur relativen Wahrheit aber
kommen auch Ethik und Moral, bisherige Traditionen und Werte abhanden. Der
Mensch fillt in einen metaphysisch leeren Raum. Dem Verlust bisheriger Werte

0 Nietzsche, Nachlass, 705.

7 Vgl. Nietzsche, Nachlass, 769.

2 Nietzsche, Gotzenddmmerung. Wie die ,wahre Welt’ endlich zur Fabel wurde, § 6, S. 100.

& Vgl. Nietzsche, Nachlass, 8§96.

" Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, § 121, S. 159f.

& Vgl. Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft § 111, S. 152f.

76 Danto, Friedrich Nietzsche, 241.

7 Vgl. Nietzsche, Gotzendimmerung. Die ,Vernunft’ in der Philosophie, § 5, S. 97f. Und, Nietzsche
an anderer Stelle, ,,ein Gedanke kommt, wenn ,er’ will, und nicht wenn ,ich’ will.“ Jenseits von Gut
und Bose, Nr. 17, S. 31.

8 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése, Nr. 21, S. 36.

" Nietzsche, Nachlass, 487f.

241



VI. Metaphysik

versucht Nietzsche deshalb mit einem neuen Wert beizukommen. Dieser Wert
besteht im Willen zur Macht. Dieses Prinzip erscheint ihm als Grundzug des
Lebens schlechthin, weshalb er es zum Prinzip der Wertsetzung erhebt. Diese
Umkehrung der Werte hilt er fiir die Uberwindung der Metaphysik.** Gegen Dar-
win ist Nietzsche der Ansicht, dass der Wille zur Macht die Eigenschaft aller Mate-
rie sei, die Selbsterhaltung sei bloB eine Folge davon.®' Unser gesamtes Triebleben
sei Willenswirkung, es sei dies der Wille zur Macht.¥ Das ,Leben selbst ist we-
sentlich Aneignung, Verletzung, Uberwiltigung des Fremden und Schwicheren,
Unterdriickung, Hirte, Aufzwingung eigener Formen.“*’ Der Wille zur Macht ist
fiir Nietzsche das Wesen des Seins selbst. Dieser Wille habe weder Grund noch
Zweck noch Wert und unterliege keinem rationalen Kriterium. Sdmtliche Perspek-
tiven des Menschen, die er in die Wirklichkeit hineinlege, seien nichts anderes als
das Wirken des Willens zur Macht.® Vor allem aber sei die Umwertung aller
Werte auch ein Ergebnis einer fundamentalen Verletzung des neuzeitlichen
Bewusstseins, ndmlich der Verlust der iibersinnlichen Welt der Ideen. Wenn diese
Welt ihre verbindliche, erweckende und bauende Kraft eingebiifit habe, ,,dann
bleibt nichts mehr, woran der Mensch sich halten und wonach er sich richten
kann.“®> Der Verlust von Wahrheit, Tradition und Moral sei bereits das Ergebnis
eines anderen, fundamentaleren Verlustes: des Verlustes Gottes selbst. Nietzsches
Wort ,,Wohin ist Gott?... Wir haben ihn getodtet™ ist der Eckstein seiner Philoso-
phie. Der Sturz und der Tod Gottes aber bedeuten den Sturz des nun orientie-
rungslos gewordenen Menschen selbst. ,,Wohin bewegen wir uns?... Irren wir
nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es
nicht kilter geworden?*

Mit diesen Erkenntnissen geht Nietzsche iiber den idealistischen Formalismus
Kants und Hegels hinaus. Gott ist weder eine regulative Idee noch eine absolute
Einheit. Weil Gott tot ist, wird nun das Subjekt an die Stelle Gottes gesetzt. Es ist
das Subjekt, das selber leuchten will. Die Tétung Gottes bedeutet das Ende der
Metaphysik.*” Nietzsche macht Ernst mit dem Gedanken, dass Gott und Ich nur
zwei Varianten derselben Frage sind.

1.5. Theodor W. Adorno

Theodor W. Adornos Meditationen zur Metaphysik beginnen mit den Worten:
,DaB das Unverdnderliche Wahrheit sei und das Bewegte, Vergingliche Schein,
die Gleichgiiltigkeit von Zeitlichem und ewigen Ideen gegen einander, ist nicht

80 vgl. Heidegger, Nietzsches Wort, 230-232.

81 Vgl. Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, Nr. 13, S. 27.
82 Vgl. Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, Nr. 36, S. 55.
83 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, Nr. 259, S. 207.
8 Vgl. Schmidinger, Metaphysik, 233.

8 Heidegger, Nietzsches Wort, 217.

8 Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, § 125, S. 163.

87 Vgl. Rohrmoser, Nietzsche als Diagnostiker, 283.

242



VI. Metaphysik

linger zu behaupten.“®® Damit stellt er sich einerseits in die Reihe der Metaphysik-
kritiker, andererseits versucht er, die Metaphysik gegen ihre bisherigen Kritiker zu
retten, allerdings in einer anderen Weise als Kant. Adorno unternimmt es, die Apo-
rie des Nichtredenkonnens, aber doch Redenmiissens iiber Metaphysisches zu
16sen, indem er den Begriff der ,,negativen Metaphysik* ins Spiel bringt. Diese

~Metaphysik besteht nicht wesentlich in festen dogmatischen Antworten, sondern
eben in Fragen. Darin driickt sich ihr Zusammenhang mit der Philosophie aus im
Unterschied zu der Theologie [...] Das hat eine sehr wichtige Konsequenz. Meta-
physisch kann keine positive Lehre von irgendwelchen Seinsgehalten sein, die da als
metaphysische Lehre verkiindet werden; sie besteht eben in Fragen, die sich auf sol-
che Wesenhaftigkeiten beziehen, ohne daf3 aber etwas dariiber prijudiziert wire, daf}
diese Fragen wirklich sind. Pointiert gesagt: negative Metaphysik ist genauso Meta-
physik wie positive auch.“®

Zunichst einmal hilt Adorno fest, dass man Metaphysik nicht mehr so betrei-
ben konne wie in der Antike oder im Mittelalter, weil ,,diese Gleichsetzung des
Unverinderlichen mit dem Guten, Wahren und Schénen einfach fiir uns widerlegt
ist.“”” Dagegen miisse eine Metaphysik, die heutzutage ihrem Begriff geniigen
wolle, ,.eben jene Relevanz des Innerzeitlichen fiir ihren eigenen Begriff radikal in
sich hineinnehmen.*”' Adornos Meditationen sind zugleich eine Auseinanderset-
zung mit Kant. An Kant kritisiert Adorno die Grenzziehung zwischen den Berei-
chen des Empirischen und Intelligiblen. ,,Damit das ,hochste Gut’ als ein mogli-
ches Wirkliches gedacht werden kann, miissen Gott, Freiheit und Unsterblichkeit
als wirklich — wenngleich unerkennbar — gedacht werden. Als Namen von Wirkli-
chem aber lassen sich diese Ideen nur deshalb denken, weil sie ithrem Sinne nach
immer schon — in einer von Kant undurchschauten Weise — auf mogliche Erfah-
rung, oder auf die Bedingungen moglicher Erfahrung, bezogen sind.“”> Die Leib-
lichkeit individuierter geistiger Wesen aber werde bei Kant, so Adornos Kiritik,
geleugnet. Natiirlichkeit, Leiblichkeit, Sinnlichkeit, Wille wiirden von Kant in der
Formulierung des Ideals der Verniinftigkeit negiert.”” Aber genau darauf komme es
an. Hierfiir macht Adorno als Grund die Erfahrung der Geschichte geltend, und
zwar die Erfahrung des Nationalsozialismus. Und diese Erfahrung laute, dass das
Individuum, ein Leitthema in der abendlidndischen Philosophie, liquidiert worden
sei. ,,Dal in den Lagern nicht mehr das Individuum starb, sondern das Exemplar,
mubB das Sterben auch derer affizieren, die der MaBnahme entgingen.“”* Dem Nati-
onalsozialismus sei es nicht auf den Einzelnen angekommen. Der Einzelne sei in
der Menschenmasse aufgesogen worden, in den Aufmirschen, auf der Strafe, im
Kaufhaus, in der Kaserne, im Lager. Die Vernichtung des Individuums sieht

8 Adorno, Negative Dialektik, 354.

% Adorno, Philosophische Terminologie II, 166.
% Adorno, Metaphysik, 158.

ot Adorno, Metaphysik, 159.

%2 Wellmer, Modell 3, 190.

% Vgl. Wellmer, Modell 3, 191.

°* Adorno, Negative Dialektik, 355.

243



VI. Metaphysik

Adorno bereits in der Logik am Werk, der das Individuelle gleichgiiltig ist sowie in
Erkenntnisformen, die die Welt und ihre Bewohner nur als Exempelfunktion wahr-
nihmen. Nicht die Tatsache, als Mensch getdtet zu werden, sei entscheidend, son-
dern die der Totung vorausgehende Vergleichgiiltigung. ,,Hitler hat den Menschen
im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategorischen Imperativ aufgezwungen: ihr
Denken und Handeln so einzurichten, dal Auschwitz sich nicht wiederhole, nichts
Ahnliches geschehe.“” Es gehe jetzt in der Philosophie also nicht mehr darum, vor
dem Riickfall in die Barbarei zu warnen, denn die Barbarei habe sich bereits abge-
spielt. Durch die Geschichte selbst, durch die Erfahrungen von Auschwitz oder
Hiroshima habe ,,der Begriff der Metaphysik bis ins Innerste sich verindert. Und
wer weiter Metaphysik alten Stils betreibt, ohne sich darum zu kiimmern und sozu-
sagen gleich allem blof Irdischen und Menschlichen das, was geschehen ist, fiir
unter der Wiirde der Metaphysik stehend hélt und von sich abwehrt, der zeigt sich
dadurch als Unmensch.“”® Metaphysik heute kénne ohne gesellschaftlichen Zusam-
menhang nicht mehr ausgeiibt werden. Wer heute Metaphysik betreibe, der sei
nach Adorno dazu verpflichtet, den geschichtsphilosophischen Gedanken zu den-
ken, dass den Opfern, den Toten, den Ermordeten Gerechtigkeit widerfahren
miisse. Metaphysik als Affirmation des Seins wire ein Hohn gegeniiber den
Opfern. Sie habe sich vielmehr mit den Verbrechen an der Menschlichkeit und der
Zusammenfassung der Menschheit in einer Totalitit auseinanderzusetzen.”
Adorno fragt weiter, inwiefern in der warenproduzierenden Gesellschaft und der
verwalteten Welt die metaphysischen Begriffe iiberhaupt noch taugten. Adorno
zeigt das, was metaphysische Erfahrung sein kénnte, anhand von zwei Bildern, die
einander zu widersprechen scheinen. Einmal habe metaphysische Erfahrung es zu
tun mit einem versprochenen Gliick, auf das man zugehe, ohne es zu erreichen.
»Man glaubt, wenn man hingeht, so wire man in dem Efrfiillten, als ob es wire. Ist
man wirklich dort, so weicht das Versprochene zuriick wie der Regenbogen. Den-
noch ist man nicht enttduscht; eher fiihlt man, nun wire man zu nah, und darum
sdhe man es nicht [...] Gliick, das einzige an metaphysischer Erfahrung, was mehr
ist denn ohnméchtiges Verlangen, gewihrt das Innere der Gegensténde als diesen
zugleich Entriicktes.”® Dem steht ein anderes Bild entgegen, nimlich dasjenige
des Gedankens, dieses eine Leben, das eigene Leben sei klein und erniichternd, und
im Grunde, wenn man auf das Ende sehe, habe man vielleicht gar nichts erreicht
und umsonst gelebt, dass also heutzutage metaphysische Erfahrung vielleicht nur
noch ,die Erfahrung des Ist das denn alles? ist; jene Erfahrung, die vielleicht,
wenn ich einmal wie ein Existenzialist reden darf, in den ,Situationen’, die wir
durchmachen, die groBte Ahnlichkeit hat mit der Situation des vergeblichen War-

% Adorno, Negative Dialektik, 358.
9% Adorno, Metaphysik, 160.

7 Vgl. Adorno, Metaphysik, 168-171.
8 Adorno, Negative Dialektik, 366f.

244



VI. Metaphysik

tens. Die Negativitiit der Situation des vergeblichen Wartens: die ist wohl die Ge-
stalt, in der fiir uns metaphysische Erfahrung am stirksten ist.**

Auch dem Vereinzelten, noch dem Kleinsten, Geringsten, Unwichtigsten, dem
Individuellen sei Gewicht beizumessen im Angesicht des Absoluten, die Hoffnung,
die Bataillone der Weltgeschichte mochten es nicht zertreten. Ein solches Denken
nennt Adorno ,solidarisch mit Metaphysik im Augenblick ihres Sturzes.“'® Der
Sturz, das ist das endgiiltige Wissen darum, dass Metaphysik positiv nicht zu haben
ist. Und doch muss sie negativ gedacht werden konnen. Gegen Wittgenstein sagt
Adorno, Metaphysik sei ,,die Gestalt des BewuBtseins, in der es versucht, das zu
erkennen, was mehr als der Fall ist oder was nicht blo der Fall ist und doch
gedacht werden muB3, weil das, was [...] der Fall ist, uns dazu nt')‘[igt.“101

Nach dieser allgemeinen Darstellung der Metaphysik und ihrer Themen wollen
wir jetzt innerhalb des metaphysischen Diskurses dem Begriff Wirklichkeit nach-
gehen. Im Anschluss daran werden wir sehen, wie die Science Fiction diesen Be-
griff extrapoliert und welche Einsichten sich dadurch fiir uns ergeben.

2. Die Frage nach der Wirklichkeit

Unter ,,Wirklichkeit* versteht man umgangssprachlich das tatsdchlich Beste-
hende im eigentlichen Sinne als etwas Handgreifliches, dariiber hinaus aber auch
als ,,wahrhaftig®, ,,wesenhaft” oder ,,echt*. Wirklichkeit kann auch als ,,Totalitét
dessen, was ist“ verstanden werden. Wirklichkeit wird mit ,,Existenz*“ oder
,Dasein identifiziert, eine am auflergeistigen Ding orientierte Auffassung. Die
Frage um die Denkunabhéngigkeit bzw. Erkennbarkeit einer Wirklichkeit an sich
wird innerhalb der Philosophie strittig diskutiert.'” Auch hier wollen wir zunichst
einen philosophiegeschichtlichen Abriss bedeutender Positionen bieten.

2.1. Aristoteles

Aristoteles versteht Wirklichkeit als évépyeua, d.h. als am Werk sein, Wirksam-
keit, Tatigkeit oder Kraft. Aristoteles sucht sicheres Wissen und ist der Ansicht,
dass man dieses nicht auf die zufilligen und verinderlichen Einzelerscheinungen
beziehen konne, sondern auf etwas Unverédnderliches. Dieses findet Aristoteles in
der Form (£i80c), die er der Materie (OAn) gegeniiberstellt. , Indem Aristoteles die
Begriffe ,Stoff” und ,Form’ durch die Begriffe ,Moglichkeit’ und ,Wirklichkeit’
interpretiert, wendet er sich gegen die Trennung der Welt der Ideen von der Welt
der sinnlichen Erscheinungen, die er bei Platon findet. Eine Form ist nichts fiir sich
Existierendes, an dem dann sekundir [...] Erscheinendes ,teilhat’, sondern sie ist
Prinzipienmoment im Seienden; sie kommt den natiirlichen Dingen nicht gleich-

% Adorno, Metaphysik, 224 (Hervorhebung von mir. H.N.).
1% Adorno, Negative Dialektik, 400.

101 Adorno, Philosophische Terminologie II, 167.

12 Vgl. T. Trappe, Art. Wirklichkeit, 829.

245



VI. Metaphysik

. . . . ., 103
sam fremd und von auflen zu, sondern sie ist deren bestimmte Wirklichkeit.*

Damit wird die Materie zugunsten der Form abgewertet, da die Wirklichkeit Vor-
rang vor der Moglichkeit hat. Es sei die Wirklichkeit, die dem Stoff ihre Kraft auf-
dringe. Die Wirklichkeit vertrete das Prinzip der Gestaltgebung des Seienden,
wogegen die Materie als solche noch nicht geformt sei, weshalb sie das noch nicht
Wirkliche reprisentiere. Fiir Aristoteles ist dabei die Bewegung das Prinzip des
Ubergangs vom Moglichen zum Wirklichen.'™ Wirklichkeit oder Verwirklichung
ist nach Aristoteles also das Bestehen einer Sache, aber nicht dem Sinne, sondern
dem Vermdgen nach. Der Stoff existiere ,,dem Vermdgen nach, weil er zur Form
gelangen kann; sobald er aber der Verwirklichung nach existiert, ist er in der Form
[...] Daher ist auch der Ausdruck von ,Verwirklichung’ von ,Werk’ gebildet und
zielt auf die Vollendung.“'® Zudem sei Verwirklichung friither als das Vermogen,
denn: ,,Die ewigen Dinge ndmlich sind dem Wesen nach friiher als die vergéngli-
chen Dinge, nichts Ewiges aber existiert dem Vermogen nach.“'°® Was nicht ver-
mogend sei zu bestehen, konne gar nicht bestehen, was aber vermogend sei zu sein,
konne sein, miisse es aber nicht. Und was imstande sei, nicht zu sein, das sei ver-
ginglich. Die ewige Bewegung aber gebe es nicht blof dem Vermogen nach.'”’
Aristoteles setzt sich mit seiner Bestimmung von Form und Stoff von Platon ab.
,,Die Formen ihrerseits, indem sie der Materie zu Wirklichkeit verhelfen, sind nicht
nur (wie die Ideen Platons) die ewigen Urbilder der Dinge, sondern zugleich auch
ihr Zweck und die Kraft, die die ungestaltete Materie zur Wirklichkeit bringt.*'*®

2.2. David Hume

Die Philosophie ist laut David Hume an ein empirisches Verfahren gebunden.
Erkenntnis kénne nur durch reines Denken oder durch Erfahrung méglich sein.
Hierbei legt Hume eine iiberaus skeptische Haltung an den Tag. Logisch gesehen,
meint er, sei das Gegenteil einer Tatsache immer méglich. ,,Daf} die Sonne morgen
nicht aufgehen wird, ist ein nicht minder verstindlicher Satz und nicht wider-
spruchsvoller, als die Behauptung, daB sie aufgehen wird.“'” Der Metaphysik
erteilt Hume eine klare Absage, denn unser Erkenntnisvermdgen gestatte es nicht,
eine metaphysische Realitdt zu akzeptieren, ob sie nun existiere oder nicht. Auch
Letztprinzipien, nach denen die Metaphysik ja stets suche, konnten nur Prinzipien
unserer Erfahrung sein.''’ Basis jeder Erfahrung sei die sinnliche Wahrnehmung,
wobei Hume zwischen zwei Arten von Wahrnehmung unterscheidet, ndmlich Ein-
driicken und Vorstellungen. Unter Eindriicken versteht Hume Sinnesempfindun-
gen, Affekte und Gefiihlsregungen. ,,Unter Vorstellungen dagegen verstehe ich die

103 Jacobi, Aristoteles, 78f.

104 v gl. Zwenger, Art. Wirklichkeit, 683.

195 Aristoteles, Metaphysik, IX, 8 (1050a).

196 Aristoteles, Metaphysik, IX, 8 (1050b).

7 vgl. Aristoteles, Metaphysik, IX, 8 (1050b).

108 Storig, Weltgeschichte, 183.

19 Hume, Untersuchung iiber den menschlichen Verstand IV,1 (36).
"0 vgl. Hoerster, David Hume, 11.

246



VI. Metaphysik

schwachen Abbilder derselben, wie sie in unser Denken und Urteilen eingehen.“'"'

Hume differenziert also zwischen Wahrnehmungen und Vorstellungen, und bei den
Wahrnehmungen weiter zwischen einfachen und zusammengesetzten. Dadurch
wird es moglich, sich auch Dinge vorzustellen, die es in der Wirklichkeit nicht gibt.
,,JJch kann mir eine Stadt wie das ,neue Jerusalem’ vorstellen, deren Pflaster aus
Gold und deren Mauern aus Rubinen sind, obwohl ich nie eine solche sah.«''”
Hume ist nun aber der Ansicht, dass unsere Grundiiberzeugungen sich durch die
Erfahrungen nicht rechtfertigen lassen. Nur weil der Mensch jeden Tag dasselbe
wahrnehme, heifle das noch lange nicht, dass er dasselbe morgen auch noch wahr-
nehme. Warum aber legt der Mensch dann solche Annahmen ohne weiteres
zugrunde? Begriindet wird dies mit dem Hinweis auf die Bestindigkeit und die
Kohirenz der Eindriicke.'” Hume nennt diese Annahme jedoch einen Glauben an
das induktive Verfahren, das er kritisiert. Induktives SchlieBen sei das Schlieen
aus dhnlich gelagerten Fillen oder vom Besonderen aufs Allgemeine. Jede
Zukunftserwartung dariiber, was irgendwo geschehen wird, ob morgen oder in
einem Jahr, beruht auf Induktion. Das gilt auch fiir wissenschaftliche Voraussagen.
Ohne Zukunftserwartung konnen wir uns in der Welt gar nicht orientieren, weshalb
wir auf das induktive SchlieBen angewiesen sind. Der Mensch sei nach Hume der
Uberzeugung, ,.daB sich unter dhnlichen, vergleichbaren Umstiinden Vergangenheit
und Gegenwart in der Zukunft wiederholen werden.* Das gelte auch fiir ,,Schliisse
auf nicht von uns selbst wahrgenommene Ereignisse jeder zeitlichen Dimension,
als auch der Gegenwart und der Vergangenheit.“''* Der Mensch lege damit die
Annahme zugrunde, ,,dal der Weltverlauf allgemeinen GesetzméBigkeiten unter-
liegt.“'" Dass der Mensch von einer gewissen Gleichformigkeit des Weltverlaufs
ausgehe, ist fiir Hume aber keine logisch notwendige Annahme, ,,denn es liegt kein
Widerspruch darin, daB3 der Naturlauf wechsle und da ein Gegenstand, der
anscheinend Dingen gleicht, die wir durch Erfahrung kennen gelernt haben, von
andersartigen oder widerstreitenden Wirkungen begleitet sei. Kann ich mir nicht
klar und deutlich vorstellen, da3 ein Korper, der aus den Wolken fillt und in jeder
anderen Hinsicht dem Schnee dhnlich ist, doch wie Salz schmeckt oder sich wie
Feuer anfiihlt?*'' Hume stellt heraus, ,,daR endlich alle unsere Erfahrungsschliisse
von der Voraussetzung ausgehen, da3 die Zukunft mit der Vergangenheit gleich-
formig sein werde. Wer den Beweis dieser letzteren Voraussetzung durch wahr-
scheinliche Griinde [...] zu fithren versucht, muf} sich ersichtlich im Kreise drehen
und das fiir zugestanden nehmen, was gerade der in Frage stehende Punkt ist.“'"”
Dinge, die hochstwahrscheinlich sind, und Dinge, die hochst unwahrscheinlich
sind, haben nach Hume denselben erkenntnistheoretischen Status. Dass die induk-

" Hume, Traktat iiber die menschliche Natur 1,1,1 (11).

"2 Hume, Traktat iiber die menschliche Natur 1,1,1 (13).

13 Vgl. Hume, Traktat tiber die menschliche Natur IV,2 (244).

114 Beide Zitate Hoerster, David Hume, 18.

115 Hoerster, David Hume, 19.

16 Hume, Untersuchung iiber den menschlichen Verstand IV,2 (46).
17 Hume, Untersuchung iiber den menschlichen Verstand IV,2 (46f.).

247



VI. Metaphysik

tive Methode bisher erfolgreich gewesen sei, erkennt Hume nicht als Argument an,
denn diese Behauptung sei ,,durchaus damit vereinbar, da3 sie ab morgen nicht
mehr erfolgreich sein wird.“'"® Alle unsere Erfahrungen basierten auf Wiederho-
lungen. Und genau damit zeigt Hume, dass sie nicht auf Vernunft fundierten. ,,Von
Ursachen, welche gleichartig erscheinen, erwarten wir gleichartige Wirkungen.
Dies ist die Summe all unserer Erfahrungsschliisse. Nun leuchtet es wohl ein, daf3
dieser Schluf}, wire er von der Vernunft gebildet, gleich zu Anfang und auf Grund
eines (einzigen) Falles ebenso vollkommen giiltig sein wiirde, wie nach einer noch
so langen Reihe von Erfahrungen.“119 Hume zeigt, ,,da Induktion, rational be-
trachtet, moglicherweise in keinem einzigen Fall erfolgreich ist.“'* Man konnte
indes erwidern, dass so gesehen auch die Rationalitiit ihrerseits nicht weiter hinter-
fragt werden kann, denn ,,die Befolgung der induktiven Methode ist ein Teil des-
sen, was der Begriff ,rationales oder verniinftiges Verhalten® {iberhaupt fiir uns
bedeutet.“"*" Der Mensch kommt nicht umhin, induktiv zu schlieBen, aber Hume
sieht fiir das Induktionsproblem keine Losung. Norbert Hoerster macht den Vor-
schlag, dass man einmal umgekehrt Humes kritische Position ernst nehmen konne.
Dann sei die kiinftige Inkonstanz der Natur genauso wahrscheinlich wie ihre Kon-
stanz. Unter diesem Gesichtspunkt erscheine die induktive Methode iiberlegen,
denn im Endergebnis konne die induktive Methode in einem Fall nicht schaden und
im anderen nur niitzen.'”> Damit aber argumentiert Hoerster im Sinne einer prag-
matischen Erkenntnistheorie, die Hume gerade nicht im Sinne hat.

2.3. Immanuel Kant

Kant unterscheidet Wirklichkeit in die eine Richtung von der Mdoglichkeit, und
in die andere Richtung von der Notwendigkeit und definiert sie wie folgt: ,,Was mit
den materialen Bedingungen der Erfahrung (der Empfindung) zusammenhingt, ist
wirklich.“'* Um Wirklichkeit erkennen zu konnen, bediirfe es der Féhigkeit zur
sinnlichen Wahrnehmung und zur Erfahrung. ,,Das Postulat, die Wirklichkeit der
Dinge zu erkennen, fordert Wahrnehmung, mithin Empfindung, deren man sich
bewufit ist, zwar nicht eben unmittelbar, von dem Gegenstande selbst, dessen
Dasein erkannt werden soll, aber doch Zusammenhang desselben mit irgend einer
wirklichen Wahrnehmung, nach den Analogien der Erfahrung, welche alle reale
Verkniipfung in einer Erfahrung iiberhaupt darlegen.“'** Kant grenzt die #uBere
Wirklichkeit von der intelligiblen ab. Ein Begriff allein sage noch nichts dariiber
aus, ob das, was unter ihm bezeichnet sei, auch wirklich existiere. ,,In dem blof3en
Begriffe eines Dinges kann gar kein Charakter seines Daseins angetroffen wer-

8 Hoerster, David Hume, 20.

19 Hume, Untersuchungen iiber den menschlichen Verstand IV,2 (47).
120 Hoerster, David Hume, 21.

12! Hoerster, David Hume, 22.

122y gl. Hoerster, David Hume, 29.

123 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 219 / B 266 (Weischedel 3, 248).
124 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 225 / B 273 (Weischedel 3, 253).

248



VI. Metaphysik

den.“'” Das Dasein eines Dinges hat laut Kant nur damit zu tun, ob ,,die Wahrneh-
mung desselben vor dem Begriffe allenfalls vorhergehen koénne. Denn, daf3 der
Begriff vor der Wahrnehmung vorhergeht, bedeutet dessen bloe Moglichkeit; die
Wahrnehmung aber, die den Stoff zum Begriff hergibt, ist der einzige Charakter
der Wirklichkeit.“'*® Dass dasjenige, was unter einem Begriff definiert sei, auch
wirklich existiere, konne nicht im Begriff selbst liegen, auch dann nicht, wenn der
Begriff dies selbst so definiert. Das zeigt Kant anhand der Unmdglichkeit des
ontologischen Gottesbeweises. Der mittelalterliche Philosoph Anselm von Canter-
bury hatte Gott als ein Wesen definiert, tiber das hinaus GroBeres nicht gedacht
werden konne. Und etwas, zu dem im Verhiltnis GroBeres nicht gedacht werden
konne, miisse Wirklichkeit zukommen, anderenfalls bleibe es hinter der eigenen
Aussage zuriick.'”” Kant aber argumentiert gegen Anselm folgendermaBen:

,Denke ich mir nun ein Wesen als die hochste Realitdt (ohne Mangel), so bleibt
noch immer die Frage, ob es existiere, oder nicht. Denn, obgleich an meinem Be-
griffe, von dem moglichen realen Inhalte eines Dinges iiberhaupt, nichts fehlt, so
fehlt doch noch etwas an dem Verhiltnisse zu meinem ganzen Zustande des Den-
kens, namlich daB die Erkenntnis jenes Objekts auch a posteriori moglich sei [...]
Unser Begriff von einem Gegenstande mag also enthalten, was und wie viel er
wolle, so miissen wir doch aus ihm herausgehen, um diesem die Existenz zu erteilen.
Bei Gegenstianden der Sinne geschieht dieses durch den Zusammenhang mit irgend
einer meiner Wahrnehmungen nach empirischen Gesetzen; aber fiir Objekte des rei-
nen Denkens ist ganz und gar kein Mittel, ihr Dasein zu erkennen, weil es génzlich a
priori erkannt werden miiite, unser BewuBtsein aller Existenz aber (es sei durch
Wahrnehmung unmittelbar oder durch Schliisse, die etwas mit der Wahrnehmung
verkniipfen), gehoret ganz und gar zu Einheit der Erfahrung.“'*®

Kant macht auf das Problem aufmerksam, dass man den Begriff Gottes gar
nicht erfiillen konne, weil die sinnliche Erfiillung Gottes dem Begriff seiner Trans-
zendenz widerspreche. Auch dann, wenn der Begriff selbst in sich vollig wider-
spruchsfrei wire, so konnte er auf mogliche Erfiillung durch Erfahrung nicht
angewendet werden.'”

2.4. G.W.F. Hegel

Obwohl Kant die Unmdglichkeit eines ontologischen Gottesbeweises stringent
darlegen kann, ist dieser trotzdem noch nicht aus der Welt geschafft, wie Adorno in
seiner Philosophischen Terminologie erldutert. ,,Und ich glaube, nur dann, wenn
Sie beides verstehen, wenn Sie also verstehen, daf3 auf der einen Seite diese Kanti-
sche Beweisfithrung wirklich einen groBen Zwang in sich hat, dafl aber auf der
anderen Seite trotz diesem Zwang die Sache damit nicht ad acta gelegt ist, nur
wenn Sie diesen seltsamen Widerspruch verstehen, daf es in der Philosophie etwas

125 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 225 / B 273 (Weischedel 3, 253).

126 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 225 / B 273 (Weischedel 3, 253).

127 v gl. Geyer, Einleitung I, 26.

128 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 600f. / B 628f. (Weischedel 4, 534f.)
12 Vgl. Adorno, Philosophische Terminologie I, 111.

249



VI. Metaphysik

Zwingendes und doch wieder nicht gibt, nur dann konnen Sie ein bifichen etwas
von dem Klima verstehen, in dem Philosophie iiberhaupt sich abspielt.“'** Hegel
kritisiert Kants Beweisfithrung. In seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der
Religion wiederholt er sie zundchst. Kant habe erklart, dass das Sein keine Realitét
sei. Ob ich mir eine Sache vorstelle oder ob sie real existiere, mache fiir die Sache
selbst keinen Unterschied, denn dadurch komme nichts zum Begriff selbst dazu.
Nun aber kritisiert Hegel: ,,Der Verstand hélt Sein und Begriff streng auseinander,
jedes als identisch mit sich; aber schon nach der gewohnlichen Vorstellung ist der
Begriff ohne Sein ein Einseitiges und Unwahres, und ebenso das Sein, in dem kein
Begriff ist, das begriffslose Sein. Dieser Gegensatz, der in die Endlichkeit féllt,
kann bei dem Unendlichen, Gott, gar nicht statthaben.“"' Im Grunde, so erklart
Hegel, habe Kant ja recht, wenn Sein und Begriff auseinandertriten, aber eben
nicht beim Gottesbegriff, weil hier Begriff und Dasein identisch seien. ,,Das Sein
soll verschieden von dem Begriff sein [bei Kant]; man glaubt diesen festhalten zu
konnen als subjektiven, als endlichen, aber die Bestimmung des Seins ist am Be-
griffe selbst.“'** Adorno bemerkt beziiglich Hegels Einwand gegen Kant, ob man
bei dem Begriff des Absoluten nicht doch die Frage aufwerfen konne, ob dieser
wtatsdchlich nur deshalb, weil eine Erfahrung ihm nicht korrespondiert, etwas so
absolut Nichtiges sei. Man konnte an dieser Stelle argumentieren, in jedem einzel-
nen Urteil, das wir iiberhaupt aussprechen, sei der Anspruch enthalten auf die
ganze Wahrheit. In meinem Satz, A ist gleich B, steckt im Grunde bereits, ich mag
es wollen oder nicht, [...] die Idee einer ganzen, einer absoluten Wahrheit [...]
Indem die Idee des Absoluten bereits in dem Dies-ist-so enthalten ist, werde ich
gendtigt fortzuschreiten und kann eigentlich ohne einen solchen Begriff des Abso-
luten gar nichts denken.*'*?

Da, wo Kant Sein und Schein auseinanderdividiert, da sieht Hegel eine Einheit
am Werk. Das ist auch bei seiner Darlegung des Begriffs von Wirklichkeit der Fall.
Laut Hegel ist Wirklichkeit ,,weiter nichts als ein Sein oder Existenz iiberhaupt.«'**
Wirklichkeit konne aber nicht ohne ihre Beziehung zu Moglichkeit, Notwendigkeit
und Zufall gedacht werden. Hegel deutet diese Begriffe gerade nicht als Gegen-
sitze, sondern als eine Einheit. In gewisser Weise seien Wirklichkeit und Méglich-
keit eins, weil das eine die Potentialitit des anderen enthalte. ,,Der Zufall ist die
Kategorie, die zuerst aus dem Verhiltnis der Wirklichkeit zur Moglichkeit hervor-
geht. Das Zufillige ist dann gewissermafBen wirklich, wenn es vor dem Hinter-
grund von Moglichkeiten betrachtet wird, von denen andere hitten verwirklicht
werden konnen.“'*> Somit biete das Zufillige zwei Seiten: 1. Das Zufillige habe
die Moglichkeit unmittelbar zu sich selbst oder 2. insofern die Moglichkeit im
Zufilligen aufgehoben sei, sei sie unmittelbare Wirklichkeit. Dariiberhinaus gelte:

130 Adorno, Philosophische Terminologie I, 112.

3! Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion II, 531.
132 Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion II, 532.
133 Adorno, Philosophische Terminologie I, 113.

134 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 202.

135 Taylor, Hegel, 370f.

250



VI. Metaphysik

weil auch dem Moglichen die unmittelbare Wirklichkeit zukomme, sei es als das
Wirkliche zugleich als zufdllig bestimmt. Das Zufillige gebe es aber auch als ein
blofl Mogliches. Beides sei nicht an und fiir sich selbst, sondern habe den Grund in
einem Anderen."”® Ahnlich argumentiert Hegel fiir die Kausalitit. Wenn B aus A
entstehe, heile das noch lange nicht, dass diese Kausalitit notwendig sei, denn A
hitte auch nie vorhanden sein konnen. A sei dann zufillig, wenn auch A' statt B
aus A hitte hervorgehen konnen."” Auch die Notwendigkeit weist, wie das Zufil-
lige, bei Hegel zwei Seiten auf. Er unterscheidet zwischen realer und absoluter
Notwendigkeit. Die reale Notwendigkeit sei relativ, denn im Grunde nehme sie
vom Zufilligen ihren Ausgangspunkt, sie biete eine Mannigfaltigkeit existierender
Umstidnde. Die reale Notwendigkeit an sich sei Zufilligkeit. Sie sei zwar der Form
nach notwendig, aber dem Inhalt nach beschriinkt und habe darin Zufilligkeit.'*®
Ein Beispiel: Wenn ich innerhalb von sechs Stunden von Koln aus Berlin erreichen
soll, ist es notwendig, ein motorisiertes Fahrzeug zu verwenden, denn zu Full oder
mit einem Fahrrad wiére es nicht zu schaffen. Die Voraussetzung fiir diese Not-
wendigkeit aber, ndmlich das Erledigen der Fahrtstrecke innerhalb von sechs Stun-
den, ist ihrerseits keine Notwendigkeit. Dagegen hat die absolute Notwendigkeit
weder Bedingung noch Grund. Die absolute Notwendigkeit ,,ist also die Wahrheit,
in welche Wirklichkeit und Moglichkeit iiberhaupt sowie die formelle und reale
Notwendigkeit zuriickgeht.“'* Die absolute Notwendigkeit existiert nicht an sich,
sondern sie besteht in und durch Beziehung. ,,.Die absolute Notwendigkeit ist
absolutes Verhiltnis, weil sie nicht das Sein als solches ist, sondern das Sein, das
ist, weil es ist, das Sein als die absolute Vermittlung seiner mit sich selbst.“!*’ Nach
Hegel bilden Zufilligkeit und Notwendigkeit ein Verhéltnis, und er zeigt, ,,dal der
Zufall selbst von der notwendigen Struktur der Dinge ausgeht und sich nicht
auflerhalb dieser Struktur befindet [...] Die ,Zufille’ sind unabhingige Wirklich-
keiten, die dennoch innerlich aufeinander bezogen sind. Sie sind fiireinander die
Potenltjlalitéit der Aktualitidt des je anderen und miissen deshalb ineinander iiberge-
hen.*

Ebenso sieht Hegel Ursache und Wirkung als eine Einheit. Ohne Wirkung wiir-
den wir keine Ursache feststellen konnen. Und ob jemand in einem unendlichen
Progress von Wirkung zu Wirkung rede, oder in einem unendlichen Regress von
Ursache zu Ursache, sei dasselbe. Hegel postuliert, dass man A nicht nur unter dem
Aspekt betrachten sollte, dass es Ursache von B sei, oder in Bezug auf B, dass B
Wirkung von A sei, sondern dass beide gemeinsam mit anderen Bestimmungen ein
System mit Wechselwirkungen bildeten.'**

136 v gl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 205f.

37 v gl. Taylor, Hegel, 371.

138 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 211-213.

1% Hegel, Wissenschaft der Logik II, 215.

140 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 219.

141 Taylor, Hegel, 376f.

142 v gl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 231f.; vgl. Taylor, Hegel, 385.

251



VI. Metaphysik

2.5. Neuere Ansitze im 20. Jahrhundert

Es ist hier nicht der Ort, die ganze Bandbreite der abendlindischen Philosophie
des 20. Jahrhunderts Revue passieren zu lassen. Es soll zum Themenkomplex
,»Wirklichkeit ja nur ein erster Zugang vermittelt werden. In unserem Zusammen-
hang interessieren uns, stellvertretend fiir die gesamte Philosophie, die Positionen
von Edmund Husserl, Alfred North Whitehead und Fritjof Capra.

Die cartesische Spaltung der Welt in Subjekt und Objekt und die damit verbun-
dene Frage, wie Wissen von der Welt oder von der Wirklichkeit tiberhaupt moglich
sei, ist das Problem, mit dem sich Edmund Husserl zeitlebens auseinandergesetzt
hat. In seinen Werken Ideen zu einer reinen Phidnomenologie und phdnomenologi-
schen Philosophie (1913) und Cartesische Meditationen (1931) versucht er, eine
Losung dieses Problems herbeizufiihren. Diese ist nach Husserl nur moglich, wenn
man sich der Frage des Anfangs stellt. Husserl stellt sich dabei kritisch gegeniiber
der allgemeinen Annahme des Seins der Welt. Man glaube, Gegenstinde seien
unabhédngig vom Menschen vorhanden, weshalb man sie unhinterfragt voraussetze.
Husserl aber setzt unsere bisherigen Alltagsiiberzeugungen radikal aufs Spiel.
,,Allem voran ist das Sein der Welt selbstverstindlich — so sehr, da3 niemand daran
denken wird, es ausdriicklich in einem Satz auszusprechen [...] so ist die univer-
sale sinnliche Erfahrung, in deren Evidenz uns die Welt besténdig vorgegeben ist,
offenbar nicht so ohne weiteres als eine apodiktische Evidenz in Anspruch zu neh-
men, die also die Moglichkeit eines Zweifelhaftwerdens, ob die Welt wirklich sei,
bzw. die ihres Nichtseins absolut ausschlieBen wiirde.“'** Mit anderen Worten, die
natiirliche uns so und nicht anders erscheinende Welt diirfe fiir uns nicht mehr eine
selbstverstidndliche Tatsache, sondern nur ein Geltungsphdnomen sein. Die ,,natiir-
liche* Weltsicht sei selbst bereits eine theoretische Einstellung, eine Hypothese.'**
Die sogenannte natiirliche Welt werde in Klammern gesetzt, das heifit der Mensch
iibe eine Epoché (¢moy)), eine Urteilsenthaltung. Der Mensch sage also zunichst
einmal, dass er tiber diese Welt nichts wisse. Die €émoyr| ist nach Husserl die
Methode, ,,wodurch ich mich als Ich rein fasse, und mit dem eigenen reinen
BewubBtseinsleben, in dem und durch das die gesamte objektive Welt fiir mich ist
[...] Die Welt ist so fiir mich iiberhaupt gar nichts anderes als die in solchem cogito
bewuBt seiende und mir geltende.“'* Der Mensch stehe nicht mehr auf dem Boden
der seienden Welt. ,,Tue ich so, wie es meine volle Freiheit ist, dann negiere ich
diese ,Welt’ also nicht, als wire ich Sophist, ich bezweifle ihr Dasein nicht, als
wire ich Skeptiker; aber ich iibe eine im eigentlichen Sinn ,phénomenologische’
€moyn, das ist: die mir bestindig als seiend vorgegebene Welt nehme ,ich’ nicht so
hin, wie ich es im gesamten natiirlich-praktischen Leben tue [...] Keine Erfahrung
von Realem vollziehe ich hinfort naiv-geradehin.“'*® Ausdriicklich weist Husserl
darauf hin, dass diese Einklammerung der Welt keinen Zweifel an der Welt

143 Husserl, Cartesianische Meditationen, 57.
144 ygl. Mayer, Husserl, 87.

145 Husserl, Cartesianische Meditationen, 60.
146 Husserl, Ideen I, 67.

252



VI. Metaphysik

bedeuten solle. In seiner Philosophie heifle dies nur, dass es jetzt fiir uns keine
Rolle mehr spielen solle, ob die Welt oder ein Objekt in ihr existiere oder nicht.
Husserls Phianomenologie ist also eine reine Bewusstseinsphilosophie. Ihn interes-
siert, wie sich die Gegenstinde im Bewusstsein konstituieren. Wie kommt es, dass
wir einen bestimmten Gegenstand so wahrnehmen, wie er ist, und ihn nicht mit
einem verwechseln, der ihm nur dhnlich ist?'*’ Jedes Phinomen wird bei Husserls
Philosophie nun zu einem Bewusstseinsinhalt, wobei nicht nur Objekte als Phéno-
mene angesehen werden, sondern auch Daten, Tatsachen, Phantasien oder Ideen.
Husserl will der Moglichkeit vorbeugen, die Dinge so zu sehen, wie sie unter dem
Licht der @ufleren Wirklichkeit erscheinen bzw. wie wir sie wahrnehmen. Erst
wenn man von diesen Bedingungen absehe, konnten die Dinge in ihrem wahren
Wesen hervortreten. ,,[W]ir verwandeln das Faktum dieser Wahrnehmung unter
Enthaltung von ihrer Seinsgeltung in eine reine Moglichkeit [...] So aller Faktizitit
enthoben, ist er [der Typus Wahrnehmung] zum Eidos Wahrnehmung geworden,
dessen idealen Umfang alle idealiter moglichen Wahrnehmungen als reine Erdenk-
lichkeiten ausmachen. Die Wahrnehmungsanalysen sind dann Wesensanalysen.«'**
Die Wesensschau eines Dinges wird nun so betrieben, dass man alle moglichen
Perspektiven und Aspekte durchspielt. Man konnte zum Beispiel einen Tisch, einen
Wiirfel oder einen Baum in all ihren Variationen, Formen, Farben oder Groflen
gedanklich durchspielen, womit man seine Wahrnehmung ins Reich des Unwirkli-
chen versetze.'* Es geht Husserl dabei nicht um eine mystische Schau der Dinge,
sondern um deren Wesensstrukturen. ,,Wir wollen wissen, was die ,wesentlichen’
Strukturen von BewuBtseinsvorgingen und ihren Korrelaten sind, und zwar [...] im
Sinne ,notwendiger und hinreichender Bedingungen’.“"® Dies soll uns dazu fiih-
ren, wie wir etwas von der Welt wissen konnen.

Der britische Philosoph Alfred North Whitehead schreibt sein Werk Prozess
und Realitdt von 1929 ausdriicklich ,,als Entwurf einer spekulativen Philosophie
[...] Spekulative Philosophie ist der Versuch, ein kohirentes, logisches und not-
wendiges System allgemeiner Ideen zu entwerfen, auf dessen Grundlage jedes
Element unserer Erfahrung interpretiert werden kann.“">' Die spekulative Philoso-
phie habe einen rationalen und einen empirischen Aspekt. Gleich zu Anfang betont
der Philosoph allerdings auch: ,,Philosophen konnen niemals hoffen, diese meta-
physischen Grundprinzipien endgiiltig zu formulieren.“'>> SchlieBlich seien die
Anschauungen aller bisherigen Philosophen immer iiberholt worden.

Die Wirklichkeit kann nach Whitehead als Problem des Gegensatzes zwischen
Sein und Werden betrachtet werden. Diesen Gegensatz versucht Whitehead jedoch
zu iiberwinden, denn ,,zum Wesen eines ,Seienden’ gehort es, ein Potential fiir

147 ygl. Werner Marx, Phinomenologie, 39.

148 Husserl, Cartesianische Meditationen, 104.

149 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen, 104.
150 Mayer, Husserl, 92f.

151 Whitehead, Prozess und Realitiit, 31.

152 Whitehead, Prozess und Realitiit, 33.

253



VI. Metaphysik

jedes ,Werdende’ zu sein .« »Werden“ bedeutet, dass es in der Entstehung eines

Seienden immer Elemente gibt, die beteiligt sind, und andere, die unbeteiligt sind
oder sogar kontraproduktiv wirken. Was zunéchst noch unbestimmt sei, entwickele
sich im Verlauf des Werdens zu etwas Bestimmtem. Ein wirkliches Einzelwesen
gehe von einem Prozess der Unbestimmtheit in die Bestimmtheit iiber. Mit anderen
Worten: Gegebensein und Potentialitiit seien aufeinander bezogen."”* Erst durch die
Moglichkeit, ein Potential zu sein, entstehe Neues. Gerade aufgrund des Werdecha-
rakters des Seins konne der Geschichtsverlauf rational nicht erkldart werden. ,,Kein
der Geschichte immanenter Grund kann dafiir angegeben werden, warum sich
gerade dieser FluB von Formen und kein anderer durchgesetzt hat.“'”> Die
Geschichtsschreibung werde dadurch subjektiv, was offensichtlich fiir die Wirk-
lichkeit als ganze ebenfalls zutreffe.

Als einer der ersten Philosophen setzt sich Whitehead auch mit den Ergebnissen
der physikalischen Forschungen seiner Zeit auseinander und begreift, dass die
Relativitdts- und die Quantentheorie Auswirkungen auf die Philosophie haben
wiirden. Whitehead legt in seinem Werk Wissenschaft und moderne Welt (1925)
dar, dass der erste Mensch, der eine Analogie von sieben Fischen und sieben Tagen
hergestellt, und somit abstrahiert habe, einen wesentlichen Fortschritt in der
Geschichte des Denkens geleistet habe. Das abstrakte Denken miisse schon in der
Frithzeit der Menschen einen groBen Einfluss auf die Gesellschaft gehabt haben.'™
Welche Stellung hat die Mathematik im Reich der Dinge? Fiir Pythagoras seien die
mathematischen Wesenheiten der letzte Stoff, auf dem die wirkliche Welt aufge-
baut sei. Die platonische Welt der Ideen wiederum sei eine verfeinerte Idee der
pythagordischen Lehre von der Zahl. Selbst wenn Einstein sage, Schwerkraft sei
nur eine Ortliche Besonderheit der raumzeitlichen Eigenschaften, so folge er damit
pythagoriischer Uberlieferung. Die Klassifizierung liege zwischen der Konkretheit
der Dinge und der Abstraktheit der Begriffe. So wie der Begriff der Zahl von
irgendwelchen Inhalten absehe, werde in der Algebra von der besonderen Zahl
abgesehen."”’ Aber das sei noch nicht alles. ,,Gegenwirtig ist die Physik durch die
Quantentheorie aufgestort."*® Zu seiner Zeit gilten die Elektronen und die Proto-
nen als Grundwesen aller Materie. Sie offenbarten ,,jene iiberraschende Unstetig-
keit der rdumlichen Existenz.“'> Die letzten Elemente der Materie seien im Grunde
Schwingungserscheinungen. Mittlerweile ,,werfen die Begriffe Materie, Raum, Zeit
und Energie soviele Schwierigkeiten auf, dafl die schlichte SelbstgewiBheit der
alten orthodoxen Voraussetzungen verschwunden ist.“'®® Wenn man glaube, end-
lich habe man allen Unsinn in der Philosophie tiber Bord geworfen, so irre man

153 Whitehead, Prozess und Realitit, 101.

154 Vgl. Whitehead, Prozess und Realitét, 102.

155 Whitehead, Prozess und Realitit, 104.

156 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 27.

157 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 37-41.
158 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 46.

159 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 47.

160 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 149.

254



VI. Metaphysik

sich. So konnte Michelsons Experiment zeigen, dass unsere alltiglichen Vorstel-
lungen von Raum und Zeit primitiv seien, und unsere Vorstellungen daher abgein-
dert werden miissten. Dieses Experiment fand Folgendes heraus: Wenn zwei Kor-
per sich mit ungleichen Geschwindigkeiten durch den Raum bewegen, miissten
sich im Verhiltnis zur Lichtgeschwindigkeit zwei verschiedene Differenzen erge-
ben. Aber genau das sei nicht der Fall. Die moderne Physik komme zu der
Annahme, dass Raum und Zeit inniger verbunden seien als bisher vermutet.'®!
Auch die Vorstellungen der newtonschen Geometrie wiirden infrage gestellt. Zwi-
schen Ereignissen gebe es Beziehungen, und wenn man von einer Beziehung
absihe, sei das Ereignis nicht mehr dasselbe. ,,Das Ereignis ist, was es ist, weil es
eine Vielheit von Beziehungen in sich selbst vereinigt.«'**

Fiir den Hang der modernen Philosophie zum Subjektivismus macht Whitehead
das Christentum mit seiner Betonung des unendlichen Wertes der einzelnen
menschlichen Seele verantwortlich. Descartes habe mit seinem Discours de la
méthode diesen Subjektivismus stark gemacht. Es gehe darum, dass sich das
Bewusstsein seiner eigenen Existenz bewusst sei. Der Objektivismus von Antike
und Mittelalter sei zwar auf die Wissenschaften iibergegangen, allerdings sei unter
dem Einfluss der Relativititslehre der Subjektivismus gewachsen.'® Philosophen
,versuchen, hinter die widerspenstigen und unreduzierbaren Tatsachen zu gelan-
gen; sie mochten die gegenseitige Beziehung zwischen den verschiedenen Einzel-
erscheinungen, die in den Flu} der Dinge eintreten, im Lichte allgemeiner Prinzi-
pien erkliren.“'* Die objektive Welt sei auf Materie in Raum und Zeit beschriinkt
worden, wihrend die subjektive Welt den Denkvorgiingen des Geistes zugewiesen
worden sei. Aber in diesem Schema liege eine Schwiche. ,,Demnach scheint der
Geist auf seine eigene private Welt des Denkens beschrinkt zu sein [...] So wird
die Frage, wie eigentlich irgendwelche Kenntnis von der wahren objektiven Welt
der Wissenschaft zu erlangen ist, zu einem Problem ersten Ranges.“'® Kein indivi-
duelles Selbst konne unabhdngige Wirklichkeit haben, weil es selbst ein Erfassen
durch andere Subjekte sei. Man konne heute nicht mehr von unabhiingig existie-
renden Substanzen ausgehen. Das Gesamtgeschehen trage ein dauerndes Modell.'®
Aber genau das mache das metaphysische Bediirfnis des modernen Menschen nur
noch tragischer und eine Antwort unmdglicher. Kants Formulierung des metaphy-
sischen Bediirfnisses des Menschen wandelt Whitehead fiir das 20. Jahrhundert
folgendermaBen: ,,Es gibt ein metaphysisches Bediirfnis nach einem Prinzip der
Bestimmung, aber es kann keine metaphysische Begriindung dafiir geben, was
bestimmt ist.«'®’

161 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 151-155.
162 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 162.

163 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 181f.

164 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 183.

165 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 189.

166 Vgl. Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 196f.

167 Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt, 232.

255



VI. Metaphysik

In seinem Buch Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild von 1982 geht
Fritjof Capra iiber die bisherigen philosophischen Theorien zur Wirklichkeit hin-
aus. Wenn Kant sagt, Philosophie sei das, was alle betreffe, so ist Capras Werk
auch als ein Versuch zu lesen, die Philosophie fiir das fruchtbar zu machen, was
alle Menschen in der Wirklichkeit betrifft, und das sind die herrschenden politi-
schen Weltprobleme. Capra beginnt seine Analyse mit der Feststellung einer kultu-
rellen Krise des Abendlandes, die ihren Anfang in den Ergebnissen der physikali-
schen Forschung der subatomaren Welt zu Beginn des 20. Jahrhunderts genommen
habe.

Die Erforschung von atomarer und subatomarer Welt, so Capra, scheint der
Wirklichkeit den Boden zu entziehen. Die atomaren Phinomene seien mit den bis-
herigen Grundbegriffen der Sprache der Physiker nicht beschreibbar. In einer dhn-
lichen Krise befinde sich die abendldndische Gesellschaft heute: Arbeitslosigkeit,
Krise des Gesundheitswesens, Okologische Katastrophen, steigende Zahl von
Gewalttaten und Verbrechen seien nur Facetten ein und derselben Krise. ,,Wie
schon bei der Krise der Physik der zwanziger Jahre [des 20. Jahrhunderts] ist die
heutige gesamtgesellschaftliche Krise eine Folge der Tatsache, dal wir versuchen,
die Begriffe einer lidngst iiberholten Weltanschauung — des mechanistischen Welt-
bildes der kartesisch-newtonschen Naturwissenschaft — auf eine Wirklichkeit
anzuwenden, die sich mit den Begriffen dieser Vorstellungswelt nicht mehr begrei-
fen 1:4Bt.“'* Die Welt sei mittlerweile global verwoben. Alle biologischen, psycho-
logischen, gesellschaftlichen und 6kologischen Phinomene seien untereinander
abhiingig, aber es fehle uns ein neues Paradigma.'® Eine entsprechende breitange-
legte Weltsicht biete laut Capra der Taoismus. ,,.Die Chinesen, die schon immer
eine von Grund auf dynamische Weltsicht sowie einen geschirften Sinn fiir
Geschichte besallen, scheinen sich des tiefen Zusammenhanges zwischen Krise und
Wandel wohlbewuBt.“'”” Fiir die chinesische Philosophie sei das innerste Wesen
der Wirklichkeit das Tao, ein steter Prozess von Flieen und Wandel. Grundbe-
griffe des Tao seien die polaren Gegensitze Yin und Yang, die sich in allen mogli-
chen Phidnomenen beobachten lieBen, zum Beispiel die Gegensitze Frau-Mann,
Erde-Himmel, Mond-Sonne, Winter-Sommer, Kilte-Wiarme, Innen-Auflen usw.
Aber dies seien keine statischen Entitéiten, sondern dynamische Phinomene. Flie-
Ben und Wandel seien ein wesentlicher Aspekt des Universums. Die Taoisten ent-
hielten sich einem Handeln, das gegen die Harmonie der Natur gerichtet sei. Lao-
Tse habe gesagt: ,,Durch Nichttun ist alles getan.* Nichttun heifle aber nicht, sich
vollig passiv zu verhalten, sondern so, dass man im Einklang mit dem Kosmos sei.
Nach Capra ist unsere Gesellschaft einseitig Yang-orientiert (fordernd statt bewah-
rend, aggressiv statt empfanglich, wettbewerbsorientiert statt kooperativ, rational
statt intuitiv, analytisch statt synthetisch). Die einseitige Betonung der Yang-Werte
habe zu der beschriebenen Krise gefiihrt. Die abendlidndische Spaltung von Geist

168 Capra, Wendezeit, 10.
' v gl. Capra, Wendezeit, 10.
170 Capra, Wendezeit, 21.

256



VI. Metaphysik

und Korper werde in der gesamten Kultur spiirbar.'”' Der Mensch kénne aber auch

mit seinem Korper denken. ,,Die Spaltung von Geist und Materie fiihrte dazu, das
Universum als ein mechanisches System zu sehen, das aus getrennten Objekten
besteht.“'”* Diese Vorstellung sei auf lebende Organismen iibertragen worden, die
dann als konstruierte Maschinen angesehen worden seien. Die natiirliche Umwelt
werde so behandelt, als bestehe sie aus lauter Einzelteilen. Newtons Auffassung
von der Naturwissenschaft habe die Natur zu einem manipulierbaren und ausbeut-
baren System gemacht. Gegen solch eine Philosophie wendet sich Capra mit seiner
Systemtheorie. ,,Lebende Systeme sind so organisiert, daf} sie Strukturen auf meh-
reren Ebenen bilden, wobei jede Ebene aus Untersystemen besteht, die in bezug auf
ihre Teile Ganzheiten sind, und Teile in bezug auf die groBeren Ganzheiten.“'”
Teile und Ganzheiten in einem absoluten Sinne existierten also gar nicht; lebende
Systeme seien vielmehr durch Polarititen gekennzeichnet. So wie die Erforschung
der atomaren und subatomaren Welt zu Beginn des 20. Jahrhunderts gezeigt habe,
dass Grundbegriffe wie Raum, Zeit, Materie oder Ursache und Wirkung neu
bedacht werden miissten, miissten auch die Wissenschaften Biologie, Medizin,
Psychologie und Wirtschaftswissenschaften einem entsprechenden Paradigmen-
wechsel unterzogen werden, da auch sie nach wie vor dem descartes-newtonschen
Modell unterldgen.

In der Biologie beispielsweise hitten viele Aspekte der Gehirnfunktionen noch
nicht gekldrt werden kénnen. Auch wisse man immer noch nicht, ,,wie wir atmen,
unsere Korpertemperatur regeln, verdauen oder unsere Aufmerksamkeit auf etwas
konzentrieren.“'”* In der Medizin wiederum gebe es einen Pluralismus von Syste-
men. ,,Vor Descartes hatten die meisten Heiler sich mit dem Zusammenwirken von
Korper und Psyche beschiftigt und die Behandlung ihrer Patienten auf deren
gesellschaftliche und spirituelle Umwelt abgestimmt.“'”> Doch Descartes’ Tren-
nung von Korper und Geist habe zur Vernachldssigung von Krankheitsaspekten
gefiihrt, die nicht korperlich gewesen seien. In dem Maf3e, in dem man sich auf das
Korperinnere konzentriert und letztlich Zellen und Molekiile gefunden habe, habe
man die anderen Aspekte (Psyche, Gesellschaft, Umwelt) vernachlissigt.'’® Die
Frage danach, was Gesundheit sei, werde in medizinischen Fakultiten nicht dis-
kutiert, weshalb auch der Sinn einer Krankheit nicht erkannt werde, denn die
Krankheit gelte als Feind. Wenn Krankheit nur etwas sei, das ausgemerzt werden
muss, seien ihre psychologischen und spirituellen Aspekte nicht zu begreifen.
Damit werde auch das Problem des Todes letztlich umgangen.'”” In der Psycholo-
gie habe der Behaviourismus die mechanistische Methode betont. ,,Geistige Phi-
nomene wurden auf Verhaltensmuster reduziert, und das Verhalten selbst auf phy-

'V gl. Capra, Wendezeit, 32-37.
172 Capra, Wendezeit, 37.

173 Capra, Wendezeit, 41.

174 Capra, Wendezeit, 109.

175 Capra, Wendezeit, 135.

176 v gl. Capra, Wendezeit, 135.
177 Vgl. Capra, Wendezeit, 157.

257



VI. Metaphysik

siologische Vorginge, die von Gesetzen der Physik und Chemie gesteuert wer-
den.“'”® Ebenso sei in den Wirtschaftswissenschaften die kartesianische Mechanik
angewandt worden. ,.Die Wirtschaftswissenschaftler erkennen im allgemeinen
nicht, dal Wirtschaft nur ein Aspekt eines umfassenden 6kologischen und gesell-
schaftlichen Gewebes ist — ein lebendiges System aus Menschen, die in stindiger
Interaktion miteinander und mit ihren natiirlichen Hilfsquellen stehen, von denen
die meisten ihrerseits lebende Organismen sind.“'” In der Wirtschaft konne es
Systeme mit unterschiedlichen Zielen und Auffassungen geben. Capra kritisiert,
die 6kologische Dimension der Wirtschaftsproblematik werde nicht gesehen. Der
Wachstumsgedanke, der das Wirtschaftssystem beherrsche, komme von der Uber-
betonung des Yang-Prinzips: Expansion, Selbstbehauptung, Wettbewerb.'®
Wachstum sei das neue Opium des Volkes. Es werde nicht erkannt, ,,da8} es in einer
endlichen Umwelt ein dynamisches Gleichgewicht zwischen Wachstum und Nie-
dergang geben muB [...] Auf den Gedanken, da3 Wachstum hinderlich, ungesund
oder krankhaft sein kann, kommt man gar nicht.“'®" Die Wachstumsbesessenheit
sei fiir die Umweltkatastrophen verantwortlich. Viele Wirtschaftswissenschaftler
betrachteten die Wirtschaft als ein eingefrorenes System, statt auch in ihr eine
Struktur zu entdecken, die sich entwickele. Sie interessierten sich nicht fiir soziale
und Skologische Wechselbeziehungen.'™

Mit seinem systemtheoretischen Ansatz geht Capra nun davon aus, ,,daf} alle
Phinomene — physikalische, biologische, psychische, gesellschaftliche und kultu-
relle — grundsitzlich miteinander verbunden und voneinander abhingig sind.“'®
Fiir seine ,,System- bzw. Zusammenschau* von Biologie, Medizin, Psychologie
und Wirtschaftswissenschaften schldgt er einen bootstrap-Ansatz vor. ,Statt auf
Grundbausteine oder Grundsubstanzen konzentriert sich die Systemlehre auf
grundlegende Organisationsprinzipien.“'® Jeder Organismus sei ein System, aber
auch zusammengeschlossene Organismen bildeten ein System, zum Beispiel ein
Ameisenhiigel, ein Bienenstock, eine menschliche Familie. Systeme seien Ganz-
heiten, deren Strukturen sich aus gegenseitigen Beziehungen und Abhéngigkeiten
ergiben.

Capra wendet im folgenden seinen Ansatz auf die vier Wissenschaften Biologie,
Medizin, Psychologie und Wirtschaftswissenschaften an. In Bezug auf die Biologie
widerspricht er der pseudodarwinistischen Idee vom survival of the fittest. Im
Gegensatz zu diesem ,,Kampf ums Uberleben* existierten in der Natur zwischen
lebenden Organismen Beziehungen, die im wesentlichen kooperativ seien. Selbst
da, wo es Riuber und Beute gebe, was fiir den einzelnen tddlich sei, so bleibe die
Beziehung im groflen und ganzen von Nutzen fiir beide Seiten. Werden und Ver-

178 Capra, Wendezeit, 185.

179 Capra, Wendezeit, 203f.

180 vgl. Capra, Wendezeit, 232f.

181 Capra, Wendezeit, 234.

182 ygl. Capra, Wendezeit, 239-247.
183 Capra, Wendezeit, 293.

184 Capra, Wendezeit, 294.

258



VI. Metaphysik

gehen seien das eigentliche Wesen des Lebens. Der Tod sei nicht das Gegenteil des
Lebens, sondern ein wesentlicher Aspekt.'® Auch fiir die Medizin will Capra den
systemtheoretischen Ansatz fruchtbringend zum Einsatz bringen und votiert fiir ein
Nebeneinander europdischer und chinesischer Medizin. In letzterer spielten die
Vorstellungen von Yin und Yang eine zentrale Rolle. Der menschliche Organismus
gelte als Mikrokosmos des Universums. Wir sidhen heute nicht, dass eine Erkran-
kung auch ein Problemldser sein konne. Man konne in eine Krankheit fliichten,
eine Krankheit konne ein Weg sein, mit Stress fertig zu werden, so dass man zu
einem tieferen Sinn der Erkrankung gelangen konne. Jede Erkrankung habe gei-
stige Aspekte. So werde auch der Krebs oft als ein lokalisiertes Problem angese-
hen, statt ihn ganzheitlich bzw. als systembedingte Stérung zu betrachten. Er sei
aber kein ,,Angriff von auflen, sondern ein Zusammenbruch innerhalb des Kor-
pers.“"*® Es gebe keine monokausale Erklirung fiir das Zustandekommen von
Krebs. Emotionaler Stress, Gefiihle der Isolierung, Verzweiflung oder Verirgerung
seien mitursdchlich fiir Krebs, wogegen Gefithle von Hoffnung und positiver
Erwartung das Immunsystem neu belebten."®” Sich mit dem eigenen Tod zu befas-
sen, gehore auch zum Bestandteil einer angemessenen Therapie. Gleich, ob man
den Krebs iiberwinde oder nicht, man konne die Qualitit des eigenen Lebens und
Sterbens verbessern. In Bezug auf die Psychologie macht sich Capra fiir die
Methode von Abraham Maslow stark, der gegen die mechanistische Theorie des
Behaviourismus hervorhebt, dass auch Gefiihle, Wiinsche, Hoffnungen, Gliick,
Freude, Befriedigung usw. fiir ein umfassendes Verstindnis des Menschen wichtig
seien. ,,.Die neue Psychologie betrachtet den menschlichen Organismus als ein
integriertes Ganzes, dessen physische und psychische Strukturen voneinander
abhiingig sind.“'®® Seinen systemtheoretischen Ansatz will Capra auch auf die
Wirtschaftswissenschaften iibertragen wissen. Die Wirtschaft sei als ein lebendes
System voller Fluktuationen zu verstehen. Wirtschaftstheorien miissten deshalb in
Zusammenhang gebracht werden mit gesellschaftlichen und 6kologischen Syste-
men. Das Wachstum der GroBstidte, Technologien und Institutionen sei wie ein
Krebsgeschwiir. Man brauche ein gesellschaftliches und 6kologisches Gleichge-
wicht, und die Verantwortung der Unternehmen miisse neu definiert werden. Nicht
der Mensch kénne den Planeten managen, sondern der Mensch miisse sich in des-
sen Systeme integrieren.'™ Es miisse insgesamt ein Bewusstsein dafiir entstehen,
dass das Individuum mit dem ganzen Kosmos verbunden sei.'”’

Capra bewegt sich mit seinen Ideen in der Nidhe zum utopischen Denken, auf
das ich im Kapitel Politische Theorie in Band 3 noch n#her eingehen werde. Er
macht sich stark fiir die Prinzipien ,,Small is beautiful* sowie ,,Global denken,
lokal handeln!* Er wirft der Philosophie unausgesprochen vor, sich in einem

185 ygl. Capra, Wendezeit, 309-322.
186 Capra, Wendezeit, 397.

'87 Vgl. Capra, Wendezeit, 397-401.
188 Capra, Wendezeit, 413.

189 Vgl. Capra, Wendezeit, 447-450.
190V gl. Capra, Wendezeit, 464f.

259



VI. Metaphysik

Elfenbeinturm einzuschliefen, in dem sie nur noch um sich selbst kreise. Sie ver-
nachlissige die duBlere, politische Wirklichkeit.

2.6. Poststrukturalistisch: Jean Baudrillard

Der Poststrukturalismus ist ein Plddoyer fiir den ,kritischen Einspruch gegen
totalisierende Tendenzen philosophischer Theorien und ihrer allgemeinen Ansprii-
che.“"! Diese Philosophie fordert dazu auf, der Differenz, dem Anderen und Nicht-
identischen gerecht zu werden. Der Poststrukturalismus kritisiert den Logozentris-
mus der abendldndischen Philosophie, der einen ,,blinden Fleck® gegeniiber dem
Anderen entwickelt habe. Die Poststrukturalisten dezentrieren den modernen Sub-
jektbegriff. Vor allem Michel Foucault entwickelte eine Theorie, wonach das Sub-
jekt im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts von den ,,Michten der Disziplinierung*
wie Medizin, Gefidngnis, Militdr, Schule, Fabrik oder Kloster unterworfen worden
sei.

Exemplarisch fiir diese Philosophie mochte ich den Wirklichkeitsbegriff eror-
tern, wie ihn der poststrukturalistische franzosische Philosoph Jean Baudrillard
entwickelt hat. Das ,,Verschwinden der Realitét” ist eines jener Schlagworter, mit
denen er in den 1980er Jahren bekannt wurde. Fiir Baudrillard treten Zeichenwel-
ten bzw. Simulationen an die Stelle der Realitit, welche aber nichts mehr bezeich-
neten, sondern nur mit anderen Simulationen interagieren, womit unser Zugang zur
sinnlichen Wahrnehmung der Welt verschiittet worden sei. Dies nennt Baudrillard
,,Semiolqratie“.192 Die Schaffung eines Simulakrums, also einer simulierten Sache
oder eines simulierten Tuns, liege schon in der seriellen Produktion immer gleicher
Objekte. ,,Schon die blofle Tatsache, da} jeder Gegenstand einfach als solcher
reproduziert werden kann, so da} es ein zweites Exemplar davon gibt, ist eine
Umwiélzung: man braucht nur an die Verbliiffung der Eingeborenen zu denken, die
zum ersten Mal zwei identische Biicher gesehen haben.“'*® Die neuen Technolo-
gien, insbesondere die Medien, seien systembegriindende Faktoren geworden und
das Zeichensystem, der Code, das Konstituens moderner Gesellschaften. Die
Medien seien zu einem bedeutungslosen Hintergrundrauschen mutiert, zum Spek-
takel fiir Massen, die sich fiir Bedeutungen nicht mehr interessierten. Die Grenze
zwischen Realitit und Représentation verschwimme, womit die Medien das
offentliche Leben kontrollierten. Jeder habe Zugriff auf Informationen, aber der sei
beschrinkt auf die Oberfldache des Bildschirms. Eine kritische Nutzung der Medien
ist laut Baudrillard nicht moglich. Jede Realitit werde von der Hyperrealitiit des
Codes aufgesogen. ,,Anstelle des alten Realitédtsprinzips beherrscht uns von nun an
ein Simulationsprinzip.“'*” Die Realitit versinke im Hyperrealismus, das heift in
der genauen Verdoppelung des Realen, meist auf Grundlage anderer reproduktiver

191 Vgl. Miinker / Roesler, Poststrukturalismus, X.
192 v gl. Blask, Baudrillard, 23.

193 Baudrillard, Symbolischer Tausch, 88.

194 Vgl. Blask, Baudrillard, 23-25.

195 Baudrillard, Symbolischer Tausch, 8.

260



VI. Metaphysik

Medien (wie etwa Werbung oder Photographie). Im Hyperrealen sei der Wider-
spruch zwischen Realem und Imaginirem ausgeldscht.””® Das Reale werde zu
etwas, wovon man eine Reproduktion herstellen koénne, die ein Bestandteil einer
codierten Realitit sei. Aber aus diesem System gebe es kein Entkommen, denn:
»Alles ist Teil der Simulationen. Differenzen verschwinden, Negationen werden
integriert. Das Ergebnis dieser Diagnose ist letztlich ein sich selbst produzierendes
und selbstbeziigliches System, in dem soziale Kontrolle derart funktioniert, dass a
priori kein AuBen mehr moglich ist.“""” Nicht die Realitit als solche verschwinde,
sondern ihre bekannten und vertrauten Formen. Die Differenz zwischen Realitiit
und Fiktion werde aufgehoben. Beispiele fiir Simulationen sind fiir Baudrillard:
Mode, Architektur, Medien, Wohnungseinrichtungen, Einkaufszentren, das System
der politischen Okonomie. All das nennt er ,,Hyperrealitit*. Nach moderner Welt-
anschauung moge zwar alles mit allem zusammenhingen, umgekehrt ergebe aber
nichts mehr einen Zusammenhang, wobei jedoch niemand als Manipulator auftrete.
Nicht nur virtuelle Ereignisse ndhmen iiberhand, sondern das Reale selbst werde
simulativ. Selbst ein realer Krieg werde zum Videoclip, der sich nicht mehr von
einer Computersimulation unterscheide. Der Zugang zu einer konkret erfahrbaren
Wirklichkeit sei im Zeitalter elektronischer Massenmedien verloren. Es gebe keine
Ideologie mehr, sondern nur noch Simulakren.'”® Die Simulation liquidiere alle
Referentiale und stelle die Differenz von ,,Wahrem® und ,,Falschem® in Frage.199
Da keine Realitdt mehr moglich sei, sei auch keine Illusion mehr moglich; ,,wo sich
die Unterscheidung zweier Pole nicht mehr aufrechterhalten 148t, [...] betritt man
das Feld der Simulation.**"

Bei der Frage nach einer Opposition gegen dieses binér-digitale System verneint
Baudrillard die Moglichkeit eines Klassenkampfes mit den bisherigen Mitteln.
Seine Hoffnung besteht darin, dass jedes System, das sich einer bestimmten Per-
fektion annihert, dem Untergang nahe sei.”®! Ein Problem erkennt er darin, dass
das System des Kapitalismus selbst mit der Okonomie als einem Simulationsmo-
dell spiele.*”* Das bisherige, von uns als ,,natiirlich* gedachte und gesetzte Univer-
sum habe abgedankt zugunsten eines Universums, das von biniren Strukturen und
Gegensitzen geprigt sei. Dieser Code habe seine eigene Metaphysik. ,,Kyberneti-
sche Kontrolle, Erzeugung durch Modelle, differentielle Modulation, feed-back,
Frage/Antwort etc.: das ist der neue, operationale Zusammenhang.“**> Die neokapi-
talistische, kybernetische Ordnung strebe die absolute Kontrolle an. Die Gesell-
schaft sei durchdrungen von den Vorstellungen von Modell und Digitalitdt. Auch
Phinomene wie Umfragen oder die Evaluierung der 6ffentlichen Meinung seien

19 v gl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 113f.
"7 Blask, Baudrillard, 28.

198 Vgl. Blask, Baudrillard, 29-32.

19 Baudrillard, Agonie, 9f.

200 Baudrillard, Agonie, 51.

201 yol. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 12.
202 /o Baudrillard, Symbolischer Tausch, 9.

203 Baudrillard, Symbolischer Tausch, 90.

261



VI. Metaphysik

bloBe Modelle der Wirklichkeit, deren Kraft in ihrer phantastischen Fiktion liege,
eine paranoide Projektion zu sein.””* Die Zirkularitit von Frage und Antwort setze
sich in allen Bereichen, allen Wissenschaften fort, weshalb es unmoglich sei, auf
eine gesteuerte Frage etwas anderes zu erhalten als eine Antwort, die simuliert sei.
Auch in den exakten Wissenschaften konne man Pflanzen, Tiere oder Materie nicht
mit der Chance auf eine ,,objektive” Antwort untersuchen.”” Die moderne Gesell-
schaft stehe unter dem Zwang der Umfrage, der Statistik, der wissenschaftlichen
Produktion von Wirklichkeit. Es sei die manipulatorische Wahrheit von Tests, die
die Menschen befragen, von Matricen, die sie iiberwachen, von genetischen Codes,
die sie determinieren, von Zellen, die ihre Gefiihle beeinflussen. Das Reale vermi-
sche sich mit dem Modell oder mit den Medien.*®

Baudrillard kommt daher zu der Schlussfolgerung, dass die Philosophie neue
Begriffe benotige. So sei etwa der Begriff der ,,Masse* gesellschaftlich nicht mehr
relevant. ,,Die Massen sind implodiert, das heifit, sie haben sich in der Simulati-
onsgesellschaft aufgelost und existieren nur noch als statistisches Phdnomen. Sie
bilden das Soziale nicht mehr, sie simulieren es. Begriffe wie ,Individuum’ oder
,Klasse’ besitzen keine Bedeutung mehr. Die implosive Gewalt entstammt der
Sittigung, oder besser, der Ubersiittigung des Sozialen, indem die Massen durch
den gewaltigen Informationsiiberfluss zum Schweigen gebracht wurden.“*”” Das
Individuum sei nicht mehr Subjekt, sondern Teil eines Netzwerks. In der Simulati-
onsgesellschaft konne auch von Geschichtlichkeit nicht mehr die Rede sein,
Geschichte implodiere in Aktualitit.>*®® Unter diesen Bedingungen werde es
schwer, die spitkapitalistische Gesellschaft, die offensichtlich kein Auflen mehr
kenne, anzugreifen. Diese Gesellschaft arbeite an einer Norm der Sicherheit, die
eine historische, soziale und politische Wiiste erzeuge. Nichts diirfe dem Zufall
iiberlassen bleiben, ,,alles gehort zum totalen Universum der Norm.“*” Im Grunde
werde die ganze Spannweite des Sozialen von einem Modell der programmatischen
Unfehlbarkeit gelihmt. Selbst der Krieg werde zu einem Simulakrum.*'’ Die
Medien hitten die Funktion, die Illusion der Realitit aufrechtzuerhalten. Wir diirf-
ten uns aber davon, dass wir selbst als Teil einer unreflektierbaren Gegenwartsge-
schichte in ein unertrigliches System der Simulation eingeschlossen seien, nicht
irritieren lassen. Baudrillard spricht von einer gigantischen Geschlossenheit und
Sittigung des Systems.*"'

Baudrillard vertritt aus all diesen Griinden die Ansicht, in den Vereinigten
Staaten von Amerika sei die hyperreale Gesellschaft perfekt umgesetzt. Das ganze
Leben sei in einer titanischen Unterhaltungsindustrie verschmolzen. ,In Amerika

204 ygl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 103f.
205 yol. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 104.
206 o], Baudrillard, Agonie, 46f.

207 Blask, Baudrillard, 35.

208 v/ ol Blask, Baudrillard, 36f.

29 Baudrillard, Agonie, 55.

219 ol Baudrillard, Agonie, 61.

211 ygl. Baudrillard, Agonie, 65.

262



VI. Metaphysik

sind nicht nur die Utopien verschwunden, sondern auch die oppositionellen Ideen
und Ideologien des Widerstands.“*'> Amerika und Disneyland seien praktisch das-
selbe. Aus dem Hyperrealen gebe es nicht nur kein Entkommen, sondern es dringe
auch in die Menschen ein. Baudrillard will uns mit seiner skeptischen Philosophie
aber keineswegs entmutigen. Fiir die Menschheit sei es besser, eine trostlose Philo-
sophie in gliicklicher Sprache zu lesen als umgekehrt.”"

Baudrillards Analyse der Wirklichkeit bringt uns in die Nédhe der Science Fic-
tion. Dieses neue Verstindnis der Wirklichkeit als Simulation verdeutlicht
Baudrillard gerade an ihr. Er schreibt, in der Vergangenheit sei das Vorgestellte das
Alibi des Realen in einer Welt gewesen, die vom Realitétsprinzip dominiert wor-
den sei. In der Gegenwart aber werde die Welt vom Prinzip der Simulation kon-
trolliert. Das Reale sei unsere Utopie geworden. Die klassische Science Fiction sei
die Utopie eines expandierenden Universums und damit das Gegenstiick zur Erfor-
schung und Kolonisierung im 19. und 20. Jahrhundert gewesen. Aber die Science
Fiction eines solchen Universums habe aufgehort zu funktionieren, weil sie an ihre
Grenzen gekommen sei. Wenn die Landkarte das ganze Territorium bedecke, dann
verschwinde das Prinzip der Realitidt. Die Eroberung des Weltraumes bedeute den
Verlust des terrestrischen Referentials. Diese Eroberung, die der des Planeten zeit-
lich gefolgt sei, entspreche der Derealisierung des menschlichen Raums und seine
Verlagerung in das Hyperreale einer Simulation. Indem wir den Raum mit Satelli-
ten ausstatteten, ende die Metaphysik und beginne die Ara der Hyperrealitit. Das
Reale werde als Fiktion neu erfunden, weil es aus unserem Leben verschwunden
sei. So gesehen sei Science Fiction nicht ldnger eine romantische Expansion mit
allen Freiheiten einer Entdeckungsreise, sondern das Gegenteil. Sie werde sich
implosiv entfalten, exakt im Bild unserer aktuellen Konzeption des Universums,
um Fragmente der Simulation zu revitalisieren. Beispiele dafiir seien die Kurzge-
schichten von Philip K. Dick. Man sehe keinen alternativen Kosmos, von Anfang
an befinde man sich in einer totalen Simulation, ohne Wurzel, ohne Vergangenheit,
ohne Zukunft, eine Diffusion aller Koordinaten, aber es handele sich nicht um ein
Paralleluniversum. Weder real noch irreal, sondern hyperreal: ein Universum der
Simulation. Die Simulation kenne keine Exterioritdt. Es herrsche der Eindruck
einer Fabriksimulation, in der nichts produziert wird, deren Aktivitét aber im Spiel
der Ordnungen, des Wettbewerbs, der Buchhaltung weitergehe. Alle materielle
Produktion werde im Leeren verdoppelt, das sei Simulation. Nicht dass die Fabri-
ken fakes produzierten, sondern dass die Opposition zwischen wirklichen und fake
Fabriken aufgehoben sei, sei die hyperreale Indifferenz, die die wirkliche science-
fiktionelle Qualitit unseres Zeitalters ausmache. Und man konne sehen, dass es
nicht notwendig sei, sie zu erfinden: sie sei da, aufgetaucht aus einer Welt ohne

212 Blask, Baudrillard, 94f.
213 Vgl. Blask, Baudrillard, 142, mit Verweis auf Jean Baudrillard, Das perfekte Verbrechen, Miin-
chen 1996, 161.

263



VI. Metaphysik

Geheimnisse und ohne Tiefe.*'* In Zeitung, Radio, Fernsehen und Kino, im Inter-
net und im Cyberspace wird heute tagtdglich die Wirklichkeit in Simulation ver-
wandelt.

3. Wirklichkeit und Science Fiction

Der Gang durch die Philosophiegeschichte hat gezeigt, dass das, was wir
,»Wirklichkeit* nennen, nicht einfachhin gegeben ist, sondern dass dieser Begriff
selbst einer Wandlung unterliegt. Heutzutage scheint ,,die Wirklichkeit* zu ver-
schwimmen, die Formen eines Mediums anzunehmen. Unsere Welt ist zu einem
Ort geworden, an dem der Mensch sich der ,,Wirklichkeit* nicht mehr versichern
kann. Die postmoderne Menschheit lebt in radikal verunsichertem Raum. Es gibt
nun eine Science Fiction, die den Gedanken der verunsichernden, verstorenden,
ambivalenten Wirklichkeit aufgreift, eine Science Fiction, die Baudrillards Gedan-
ken der Simulation vorweggenommen hat.

Hier ist es vor allem der US-amerikanische Science-Fiction-Autor Philip K.
Dick, der mit seinen Stories unser Weltbild in Zweifel zieht. Dick verfasst eine
Form von negativer Science Fiction. Die Welten, die er beschreibt, sind nicht
moglich und sollen es auch nicht sein. Das ist Programm.

In der Philosophischen Terminologie schreibt Adorno: ,.Die Philosophie ist
eben wirklich und ganz streng die Gestalt des Bewultseins, die es nicht und die es
in gar keiner Weise in der Tasche hat. Und nur der, der sich darauf einlidf3t, nur der,
der im Grunde dessen sich versichert weif3, daf} eigentlich das, worauf es ankommt,
die Erkenntnis, eben die Erkenntnisse sind, die man nicht schwarz auf weif3 und als
Besitz getrost nach Hause tragen kann, nur der sollte iiberhaupt mit der Philosophie
sich einlassen.“*" Diese Sitze konnte man auch als Programm zu unserer philoso-
phischen Auseinandersetzung mit der Science Fiction lesen. Dick gibt der meta-
physischen Problematik eine eigentiimliche literarische Wirklichkeit. Auf nichts
kann man sich verlassen. Dicks Welt ist die verwirklichte Postmoderne, nichts, was
man schwarz auf weill nach Hause tragen konnte. Nicht nur die handelnden Ge-
stalten in Dicks Romanen sind orientierungslos, sondern auch der Leser ist es. Der
Leser soll begreifen, dass es — genauso wie bei der Auseinandersetzung um Kants
,Ding an sich* und Hegels Kritik daran — fiir zwei einander widersprechende Posi-
tionen trotzdem jeweils zwingende Griinde gibt. Deshalb gilt bei Dick, dass, nur
weil die Toten tot sind, sie noch lange nicht ad acta gelegt sind.

Dick, Baudrillard und Adorno verbindet eine zutiefst pessimistische Weltsicht.
Alle drei sehen die Gegenwart in einem furchtbaren Dreieck zwischen Totalitaris-
mus, Kapitalismus und Simulation gefangen; kaum Hoffnung auf eine andere Welt,
eine Hoffnung aber, die trotz allem Pessimismus nicht aufgegeben wird. Carlo
Pagetti schreibt iiber Dicks Werk: ,,Gesellschaftlich gesehen neigen die grofien
kapitalistischen Krifte und das autoritire Regierungssystem, das dem Staatsapparat

214 yol. Baudrillard, Simulacra and Simulations, 122-126.
215 Adorno, Philosophische Terminologie I, 112f.

264



VI. Metaphysik

eigen ist, dazu, ihre Macht in einem unentrinnbaren Proze3 auszudehnen, der dem
. . . 1. <216
einzelnen immer weniger Freiheit 1463t.*

Spétestens seit Nietzsche ldsst sich Metaphysik positiv nicht mehr betreiben.
Die Behauptung eines in sich sinnvollen Daseins, das auf ein gottliches Prinzip
hingeordnet ist, ist widerlegt worden. In Adornos Vorlesung zur Metaphysik heift
es, dass die Ausrottung der Menschheit und ihre Zusammenfassung zu einer Tota-
litiit, in der alles unter dem Prinzip der Selbsterhaltung stehe, dasselbe sei.”'” Die-
sen Eindruck erhilt man, wenn man sich der Science Fiction Dicks nidhert. Was
aber, wenn nun auch das, was wir bislang fiir unsere Wirklichkeit hielten, die
Immanenz und die Identitit dem Vorwurf der ,,Metaphysik® ausgesetzt werden?
Die Science Fiction bezweifelt das, was das Fundament unserer Wirklichkeitsvor-
stellung ausmacht, sie stellt eben jene Frage nach unseren Fundamenten. Die von
uns gewohnten Unterschiede etwa zwischen physisch und psychisch, Subjekt und
Objekt, Wirklichkeit und Illusion, gar von Leben und Tod, werden verwischt. Was
geschieht, wenn die Science Fiction auch Immanenz und Identitiit einer Radikal-
kritik unterzieht?

Auf radikale Weise versucht Philip K. Dick die Frage nach der Wirklichkeit zu
stellen. Er schreibt Romane, in denen der Unterschied zwischen Wirklichkeit und
Vorstellung aufgehoben ist. Unsere gewohnte alltdgliche Realitit ist hier genauso
real wie Traume, Vorstellungen, Phantasien. Die dullere Wirklichkeit hat keinen
Vorrang, was zu geistiger Instabilitit und Paranoia fithrt.*'® Man konnte sagen,
seine Geschichten beschreiben den Zerfall der Realitit, von einer anfinglichen
Ordnung hin zu Zustinden extremer Destruktion.”"® Halluzination und Wirklichkeit
werden zu einer raumzeitlichen Simulation ohne Ausweg. Damit fragt Dick nach
der Struktur der Wirklichkeit. Er zeigt, dass das Universum uns nur via kosmologi-
schem Modell gegeben ist. Ein Modell aber kann uns kein Wissen vermitteln, das
die Unbegrenztheit des Kosmos erfasst. Auch die von Baudrillard beschriebene
Wirklichkeit, die die Form einer Simulation angenommen hat, ist so gesehen ein
kosmologisches Modell, auf das Dick sich bezieht. Dick realisiert Baudrillards
Forderung nach der Verwandlung des Denkens in subversive Poesie. Mit seinen
Geschichten zeigt Dick nichts anderes als mogliche kosmologische Modelle, die
vom Menschen erfahren werden. Dick erweist sich als Grenzgénger epistemischer
Moglichkeiten, wie ich nun anhand von zweien seiner Romane sowie einigen kur-
zen Erzdhlungen aufzeigen will. Ein weiterer Grenzginger der Wirklichkeit ist der
britische Science-Fiction-Schriftsteller James Graham Ballard, den ich hier mit
seinen beiden Kurzgeschichten Die Wachttiirme und Das Meer erwacht vorstellen
will.

216 pagetti, Meta-Science-Fiction, 112.

217 ygl. Adorno, Metaphysik, 169.

218 ygl. Roberts, History, 240.

219 yol. Lem, Phantastik und Futurologie I, 199.

265



VI. Metaphysik

3.1. Philip K. Dick, Die drei Stigmata des Palmer Eldritch®

In dem Roman Die drei Stigmata des Palmer Eldritch (The Three Stigmata of
Palmer Eldritch) aus dem Jahre 1964 geht es vordergriindig um den Konkurrenz-
kampf zweier Firmen, die Drogengeschifte betreiben. Das Klima der Erde hat sich
verdndert, die Menschen und Tiere leiden unter immer hoheren Temperaturen. Der
Mars ist kolonisiert, doch das Leben dort ist noch trostloser als das auf der Erde.
Man lebt in unterirdischen Gruben und vom Girtnern im Marsstaub. Die Koloni-
sten erhalten zusétzlich regelmiBige Zuteilungen von der Erde, unter anderem die
Droge Can-D, mit der sie sich in eine Traumwelt begeben konnen, in der sie zum
Beispiel ein Rock’n’Roll-Star auf der Erde sind, und in klimatisierten und gerdu-
migen Wohnungen leben. Dieses Rauschmittel scheint die einzige Moglichkeit zu
sein, der Trostlosigkeit des Mars fiir einige Zeit zu entkommen.**! ,Walt“ und
,Pat* sind dabei die kiinstlichen Gestalten, in die die Kolonisten schliipfen. Ver-
treiber dieser Droge ist Leo Bulero, der Vorsitzende der Firma P.P. Layouts.
Bulero erfihrt, dass sein Konkurrent Palmer Eldritch nach einer langen Reise vom
Stern Proxima Centauri zuriickkehrt und inzwischen eine neue Droge namens
Chew-Z entwickelt hat, die noch intensivere Erlebnisse ermdglicht. Chew-Z ist
bereits dabei, Can-D vom Markt zu verdringen. Aus diesem Grund beschlief3t
Bulero, Palmer Eldritch zu toten. Doch bevor er diesen Plan umsetzen kann, wird
er seinerseits von Agenten Eldritchs entfiihrt, Chew-Z ihm verabreicht. Von nun an
ist nicht mehr klar, ob das, was Bulero erlebt, real oder irreal ist. Aber nicht nur
das: Die Realitit eines jeden Menschen, der auf Palmer Eldritch trifft, wird instabil.
Und alle Versuche, aus dem raffiniert gestrickten Netz von Halluzinationen zu
entkommen, fithren zu immer tieferen Verstrickungen.”** So gerit Bulero in einer
weit entfernten Zukunft in ein Gespriach mit zwei Terranern, fiir die er sich letztlich
als Phantom erweist, durch das man hindurchgreifen kann wie durch ein Gespenst.
In einem anderen Gesprich zwischen Eldritch und Bulero erdffnet ersterer dem
Vorsitzenden von P.P. Layouts: ,,’Ich habe im Prox-System nicht Gott gefunden.
Sondern etwas viel Besseres [...] Gott’, sagte Eldritch, ,verheilit ewiges Leben. Ich
habe mehr zu bieten; ich mache es wahr’ . (112) Mittels Chew-Z kann die Zeit
eingefroren werden. Es verleiht die Macht, in jede beliebige Form zu inkarnieren.
Was auch immer vorgestellt wird, wird materielle Form annehmen. Chew-Z ist
eine Welt fiir jemanden allein, wihrend die Phantasien bei Can-D nur von einer
ganzen Gruppe geteilt werden konnen. Der Hauptunterschied zu der alten Droge ist
jedoch der, dass diese nur eine Phantasie ist, wihrend man mit Chew-Z die Wirk-
lichkeit tatsdchlich veridndern kann, weshalb Bulero vor allem die ,,solipsistischen
Eigenschaften (122) der Droge fiirchtet.

220 In Deutschland erschien dieser Roman 1971 unter dem Titel ,,LSD-Astronauten.

22l Die Marskolonistin Anne bemerkt an einer Stelle, dass die Erde aufhore, die natiirliche Welt des
Menschen zu sein, dass aber der Mars, auf dem sie jetzt lebe, dies auch niemals sein werde. Vielleicht
greife der Mensch deshalb nach den Sternen. Vgl. Appleyard, Aliens, 298.

222 Vgl. Pagetti, Meta-Science-fiction, 112.

266



VI. Metaphysik

Was Palmer Eldritch tatsdchlich in dem fremden Sonnensystem erlebt hat,
bleibt unerwéhnt. Er selbst macht nur vage Andeutungen. Den Menschen der Erde
tritt er bei seiner Riickkehr nur deshalb als Mensch entgegen, damit er angemessen
mit ihnen kommunizieren kann. In Wirklichkeit ist er bereits lange vorher zu einem
nicht niher definierbaren Uberwesen mutiert. ,,Mit seinen riesigen Armen
umschlof} er drei Planeten und sechs Monde; er erstreckte sich von Proxima Cen-
tauri bis nach Terra. Er war kein Mensch, und er war iiberméchtig. Er konnte den
Tod bezwingen. Dennoch war er nicht gliicklich. Aus dem einfachen Grund, weil
er allein war. Um dem abzuhelfen, gab er sich alle Miihe, andere auf den Weg zu
locken, den er eingeschlagen hatte. Finer dieser anderen war Barney Mayerson.*
(260) Barney Mayerson, Telepath und Assistent von Bulero, findet heraus, dass
alles, was man unter dem Einfluss von Chew-Z halluziniert, von Palmer Eldritch
kontrolliert wird. Mayerson begegnen eines Tages nur noch Menschen, die diesel-
ben drei Stigmata aufweisen wie Palmer Eldritch, ndmlich ein kiinstlicher Arm, ein
kiinstlicher Kiefer und ein kiinstliches Auge. Nach der Einnahme von Chew-Z
verwandelt sich Mayerson selbst in Eldritch. ,,Was fiir Palmer Eldritch gut genug
war, war auch fiir ihn gut genug. Denn Eldritch hatte unzihlige Leben hinter sich;
die Substanz dieses Mannes oder Wesens war von erhabener, unerschiitterlicher
Weisheit. Die Fusion mit Eldritch wihrend der Verwandlung hatte unausldschliche
Spuren bei ihm hinterlassen, ein Brandmal fiir die Ewigkeit: eine Form absoluten
BewubBtseins. Er fragte sich, ob Eldritch auch etwas von ihm bekommen haben
mochte? Hatte ich etwas, was fiir ihn von Belang sein konnte? iiberlegte er. Ein-
sichten? Stimmungen, Erinnerungen oder Werte?*“ (272) Buleros Versuch einer
Verschworung gegen Eldritch schldgt fehl. SchlieBlich erscheint Eldritch ,,allen
Menschen beziehungsweise Leo Bulero in allen Menschen.“*” Trotz alledem
beschlie3t Bulero, nicht damit aufzuhéren, seinen Kontrahenten zu bekdmpfen und
berét sich mit dem Polizeichef Felix Blau, bis beiden am Ende des Romans gewahr
wird, dass auch sie dieselben Stigmata tragen wie Eldritch.

Der Palmer Eldritch, der von Proxima Centauri wiedergekehrt ist, ist nicht mehr
derselbe, der dorthin aufgebrochen ist. Stanistaw Lem kommt zu folgendem Urteil:

,,Br hat irgendwo im Weltraum ,Jemanden’ getroffen und dadurch ist ,irgend etwas’
in ihm geschehen. Chew-Z, das ist eine Schimmel- oder Flechtenart auf Proxima;
Palmer jedoch ist — unabhdngig von den Eigenschaften des Narkotikums — kein ein-
facher Mensch mehr; aus ihm emaniert eine Potenz, weniger eine Potenz des Bosen
als eine des Schrecklichen; gleichzeitig ist das keine Omnipotenz. Der Konkurrenz-
kampf um die Eroberung des Narkotikamarktes geht hier in ein Ringen mit meta-
physischem Anstrich iiber. Diese unergriindliche Rétselhaftigkeit hohlt die Abenteu-
erhandlung von innen aus — in dem Mafle, in dem die Unterscheidung zwischen
Wirklichkeit und Halluzination immer schwerer wird.****

223 Anton, Dick, 115.
224 Lem, Phantastik und Futurologie I, 209.

267



VI. Metaphysik

Man weifl noch nicht einmal, ob Halluzination und Wirklichkeit moglicher-
weise dasselbe sind, und ob die Halluzination die Wirklichkeit verdndert oder
nicht.”* Der Hoélle von Eldritch kann man nicht einmal durch den Tod entgehen.
Man konne Wirklichkeit und Halluzination ,,nicht nur gegenseitig nicht abgrenzen,
sondern auch nicht entscheiden, ob sie sich nicht miteinander vermahlt haben, d.h.
ob die Halluzinierung die Wirklichkeit nicht in infiltrativer oder aggressiver Weise
dndert.“”** In der Person des Palmer Eldritch werde der Geschiftsmann zur Meta-
pher fiir eine universale Ausdehnung des kapitalistischen Systems, zur Karikatur
einer Menschenfresserei. Der heute herrschende Kapitalismus erscheine als blof3e
Vorrede auf das, was Dick als vollendetes kapitalistisches Gesellschaftssystem
beschreibt: den Krieg aller gegen alle. ,,[D]ie Welt richtet sich zugrunde [...] doch
die Geschifte gehen irgendwie weiter. Man sieht, der Kapitalismus ist bedeutend
dauerhafter als das Weltall.“**’ Lem meint, die Frage laute, wer schuld am eschato-
logischen Chaos sei: Gott, der Mensch oder die ,Zivilisation‘“*® — aber eine solche
Frage fiihrt uns nicht weiter.

Patricia Warrick erklart, Ideen hitten ihr eigenes Leben, sie machten von den
Menschen Gebrauch. Durch die Konsumtion von Drogen erfahre man zwar selbst
eine Transsubstantiation, aber eine definitive religiose Wahrheit tauche nicht auf.
Und woher wissen wir, dass wir eine authentische Realitit erleben und keinen
,Brsatz“? Tappen wir in unserer eigenen subjektiven Welt umher? Am Ende des
Romans erfahren Mayerson und Bulero, dass die Trennungslinie zwischen Halluzi-
nation und authentischer Vision sehr diinn ist. Die subjektive Erfahrung irrealer
Welten, so Warrick, bringe den Sinn fiir Raum und Zeit durcheinander, da sie Kon-
strukte des menschlichen Geistes seien, und die Natur der Halluzination liege
darin, den Geist von der common-sense-Realitit, in der er gewohnlich hause, zu
befreien. Palmer Eldritch erscheine als Deus Irae, als Formenzerstorer, als entropi-
sche Macht der Destruktion.”” Patricia Warrick liest diesen Gott als inversiven
Christus. Eldritch erscheine als der Antichrist. Wie Christus auf die Erde gekom-
men sei, um fiir die Menschen zu sterben, so kiimpfe Eldritch, um seinen eigenen
Tod abzuwehren. Wie man in der Eucharistie vom Leib Gottes isst und trinkt, so
dreht Eldritch den Prozess um: er ist der groe Mund, der die Menschen ver-
schlingt.”® Leo Bulero, der die ganze Zeit befiirchtet, nicht wirklich Herr iiber
seine Sinne zu sein, sondern sich in einer Halluzination Eldritchs zu befinden, fragt
sich: ,,Wer muf3 dran glauben? [...] Ich, Barney oder Felix Blau — wer von uns
wird durch den Wolf gedreht, damit Palmer ihn fressen kann? Denn im Grunde
sind wir fiir ihn nichts weiter als — Futter. Das Ding aus dem Prox-System, das die
Erde heimgesucht hat, ist ein Moloch, ein monstrdser Schlund, der uns verschlin-
gen will.“ (239) In The Three Stigmata of Palmer Eldritch kreiert Dick nach War-

22 ygl. Lem, Phantastik und Futurologie I, 209.
226 [_em, Phantastik und Futurologie I, 209.

227 Lem, Phantastik und Futurologie I, 210.

228 yol. Lem, Phantastik und Futurologie I, 212.
22 y ol Warrick, Mind in motion, 107-110.

20 yol. Warrick, Mind in motion, 110f.

268



VI. Metaphysik

rick eine Welt, in der der Gott des Bosen eine Droge nimmt, um jedes Individuum
in die Falle einer privaten Halluzination tappen zu lassen, die ihn von seinen Mit-
menschen isoliert.”'

Ahnlich wie Warrick liest Uwe Anton diesen Roman als inversive Form des
christlichen Eucharistiegedankens, wobei Dick diesen Gedanken iiberhohe. Es
gelinge Palmer Eldritch, andere Menschen mit seiner eigenen Wesenheit zu durch-
dringen, so dass jeder Mensch Eldritch sei, aber gleichzeitig er selbst bleibe. ,,Wie
die glaubigen Menschen durch Wein und Oblate Jesu Korper und Blut in sich auf-
nehmen, transformiert das Wesen in Eldritch die Protagonisten ebenso: Jeder ist
Palmer Eldritch, jeder ist Gott.«**?

Frederic Jameson meint, in diesem Roman sei die Wahrheit irgendwo anders,
und der Leser miisse bemerken, dass die futuristischen Elemente vom Durchsi-
ckern der AuBenwelt begleitet wiirden. Wunscherfiillungen kdmen nicht dadurch
zustande, dass man sich einfach etwas wiinsche, sondern sie hétten ihre besonderen
Forderungen und Zwiénge. Wihrend der Leser glaube, in Dicks Alptraum werde
die Wirklichkeit degradiert, stelle sich heraus, dass es die Traumwelt und der hal-
luzinatorische Status seien, die degradiert wiirden, indem sie von der Wirklichkeit
angesteckt wiirden. Die Transformation aller Dinge und aller Verhiltnisse in der
»Welt®, die Palmer Eldritch konstruiere, sei eine unheimlichere Erfahrung als Leo
Bolero sie anbieten konne. Jameson legt nahe, dass der Alptraum hier Solipsismus
heilt, die Einkerkerung in das eigene Bewusstsein, ohne Kontakt mit der dufleren
Realitit. Jameson stellt sich Palmer Eldritch gerade nicht als bose Macht vor, son-
dern vergleicht ihn mit dem Ozean in Lems Solaris: er tue etwas fiir die Menschen,
die das Getane jedoch nicht verstiinden. Die drei Stigmata des Palmer Eldritch
erinnerten uns an ein theologisches Konzept. Ich unterstelle, dass Jameson unaus-
gesprochen die drei Stigmata des gekreuzigten Christus meint: die Wunden an
Hénden, an Fiilen und in der Seite. Ein theologisches Konzept liege aber schon der
Droge Buleros, Can-D, zugrunde. Es gebe Drogenkonsumenten, die an das Wunder
der Translation glaubten, so dass ,,die Miniatur-Artefakte des Layouts die Erde
nicht mehr nur darstellten, sondern zur Erde wurden. Und vereint in der Fusion mit
der Puppe unter Zuhilfenahme von Can-D, lieen er [der Glidubige] und die ande-
ren sich an einen Ort auB3erhalb von Zeit und Raum entfiihren.* (50) Jameson ver-
steht diese Erlebnisse indes als Parodie auf die Theologie. Die Theologie biete eine
kaum verhiillte Entwicklung der Représentation an, in der die unreprisentierbare
Beziehung zwischen Buchstabe und Geist als Inkarnation, wenn nicht sogar als
Beziehung zwischen Korper und Seele, dramatisiert werde, wie in der mystischen
Vereinigung mit Walt und Pat. Eine frithere Generation von Dick-Lesern habe
vermutet, dass die Mediation die Form von Drogen oder Schizophrenie angenom-
men habe, aber Jameson versucht, dies differenzierter zu sehen: Wir hitten es zu
tun mit einem wesentlich interaktiven televisuellen Spektakel. Was in Amerika an
Drogen gefiirchtet werde, sei eine gewisse ,,Fusion mit dem Medium und der

2! yol. Warrick, Mind in motion, 114.
%2 Anton, Dick, 115.

269



VI. Metaphysik

Verlust der individuellen Autonomie. Dick riicke die Drogenhalluzinationen in die
Nihe der televisuellen Erfahrung.”?

Im folgenden mochte ich Dicks Roman auf zweierlei Weise verstehen: zum
einen als Destruktion des abendldndischen Gottesbegriffs, zum anderen als exem-
plarische Vorwegnahme der poststrukturalistischen Philosophie Jean Baudrillards.

Mit dem Roman Die drei Stigmata des Palmer Eldritch destruiert Dick den tra-
ditionellen abendlidndischen Gottesbegriff. Kant sagt, der Begriff Gottes konne
nicht erfiillt werden, weil seine sinnliche Erfiillung dem Begriff der Transzendenz
widerspreche. Dick versucht, diese Spannung zu iiberwinden, indem er Eldritch zu
einem Gott erhebt, der die christliche VerheiBung nach ewigem Leben wahrmacht.
Wenn die Trennung zwischen Wirklichkeit und Halluzination fillt, dann auch die
zwischen Transzendenz und Immanenz, heilig und profan. Die Scheidung der Welt
in Himmel und Erde wird iiberhaupt aufgehoben. Dick arrangiert hier etwas, das
sich nach Hegel verbietet, ndmlich Gott mit der Welt pantheistisch zu identifizie-
ren. Fithren wir aber mit Dick den Pantheismus konsequent durch, ist die Handlung
Palmer Eldritchs eine sinnvolle Konsequenz. So wie durch die Inkarnation Gott in
Jesus Christus einen menschlichen Leib annahm, so nimmt jetzt Palmer Eldritch
ebenfalls einen Leib an: den der ganzen Welt. Ich und Kosmos werden eins.

Dicks Roman ldsst sich aber auch als Ausformulierung der Philosophie Jean
Baudrillards verstehen. So wie Baudrillard zufolge unsere Realitét in einer Hyper-
realitit versinke, in der anstelle des Realitétsprinzips das Simulationsprinzip herr-
sche, so lasst sich in Die drei Stigmata des Palmer Eldritch nicht mehr erkennen,
was Wirklichkeit ist und was Schein oder Simulation. Der Umstand, dass die
Erlebnisse der Marsbewohner, die in die Rollen von ,,Walt* und ,,Pat* schliipfen,
illusorisch sind, zugleich aber auch Modelle der Wirklichkeit, ist nur ein Vorge-
schmack auf die noch kommenden Ereignisse, die mit der Person des Palmer
Eldritch verbunden sind. Die Figur des Palmer Eldritch lese ich als eine Metapher
fiir die neokapitalistische kybernetische Ordnung, die laut Baudrillard die absolute
Kontrolle anstrebt, ein Umstand, den in Dicks Roman der Telepath Barney Mayer-
son zwar erkennt, den er aber nicht dndern kann. Eldritch will nichts dem Zufall
iiberlassen, weshalb die Protagonisten dieses Romans keine Chance haben, anders
zu handeln als nach seinem Willen. Baudrillard spricht in diesem Zusammenhand
vom totalen Universum der Norm.> In diesem Roman wird das Universum zur
Norm Eldritchs. So wie bei Baudrillards Begriff der Hyperrealitit die Simulation
keine Exterioritdt mehr kennt, so ist es auch den Protagonisten dieses Romans nicht
moglich, der hyperrealen Welt Palmer Eldritchs zu entkommen.

3.2. Philip K. Dick, Ubik
In dem Roman Ubik von 1969 liegen zwei Industriemagnaten, Runciter und
Hollis, miteinander im Konkurrenzkampf. Um sich gegenseitig auszuspionieren,

23 yol. Jameson, Archaeologies of the Future, 368-371.
2% yol. Baudrillard, Agonie, 55.

270



VI. Metaphysik

stellen sie Personen mit parapsychologischen, d.h. telepathischen bzw. hellseheri-
schen Fahigkeiten ein: die Inerten. Schon zu Beginn des Romans wird der Leser
mit dem Umstand konfrontiert, dass Runciters Ehefrau Ella gestorben ist und sich
im sogenannten ,,Halbleben* aufhilt, einem Moratorium fiir Verstorbene, das sich
in der Schweiz befindet und den Namen ,,Unsere lieben Anverwandten® trigt. Wer
es sich leisten kann, ldsst dort seine Verstorbenen aufbewahren, die in einem tief-
gekiihlten Zustand noch eine Art Traumleben fithren. Per Telefon kann man sich
sogar mit seinen Verstorbenen unterhalten, die aber von nichts als ihren Trdumen
berichten konnen, ein Zustand, der an altjiidische Vorstellungen von der Sheol
erinnert. Dieser Zustand hilt aber nicht ewig an, sondern nach und nach verblasst
auch das Traumleben der Verstorbenen. Aufgrund eines Auftrags wird Runciter
mit seinem Team, das zum groBten Teil aus sogenannten Inerten besteht, zum
Mond gerufen. Mit von der Partie ist auch Pat Conley, eine Jugendliche, die iiber
die Gabe verfiigt, im Geist in die Vergangenheit zu reisen. Mit dieser Fahigkeit
kann sie Veridnderungen in der Gegenwart vornehmen. Obwohl der Telepath Joe
Chip, erste Hand Runciters, Pat Conley fiir gefihrlich hilt, fliegt sie mit. Auf dem
Mond angekommen wird ein Mordanschlag auf die Gruppe veriibt, wobei jedoch
nur Runciter selbst ums Leben kommt. Joe Chip iibernimmt die Fithrung des
Teams, das zur Erde zuriickkehrt und nun Runciter dem Moratorium iibergibt.
Doch von diesem Ereignis an beginnen die Dinge sich zu veridndern. Unerklérliche
Phinomene geschehen: Milch wird innerhalb kiirzester Zeit sauer, Kaffee wird
sofort kalt, Zigaretten zerbroseln sofort nach dem Anziinden, das Geld ist veraltet,
und die Gruppe findet sich plétzlich in das Jahr 1939 versetzt. Bald taucht auf den
Geldscheinen auch das Konterfei von Runciter auf, der sich pl6tzlich von selbst aus
dem Halbleben meldet, eine Fihigkeit, die die Verstorbenen eigentlich nicht entwi-
ckeln, da sie sich immer passiv verhalten. Die Gruppe entwickelt die Theorie,
wonach sich anscheinend zwei Zeitlinien zugleich in entgegengesetzte Richtungen
bewegen. ,,Runciters Manifestationen — so muss man den zweiten Vorgang
bezeichnen, der mit dem Verfallsprozess einhergeht. Die einen Miinzen altern — die
anderen zeigen das Portrdt von Runciter. Wisst ihr, was ich glaube? Ich glaube,
dass diese Vorginge in zwei verschiedene Richtungen zielen. Der eine ist sozusa-
gen ein Fortgehen, ein Austritt aus der Existenz. Der andere ist ein Schopfungspro-
zess — die Schopfung von etwas, das es vorher nicht gegeben hat.” (139) Die Rea-
litdt der Welt selbst scheint defekt zu sein, ein Defekt, der immer extremere Ziige
annimmt. Die Protagonisten bewegen sich aufgrund dieses ,,ontischen Defekts*
(Lem) am Rande der Paranoia. Einer der Mitarbeiter Chips, Al Hammond, hat eine
Vision: ,,Die Welt wird nicht unter Eis und Dunkelheit begraben, das spielt sich nur
in meinem Inneren ab — und doch nehme ich es als duflere Realitit wahr. Wie selt-
sam. Habe ich etwa das Universum in mir? Hat mein Korper es verschlungen?*
(154) In einer Toilettentiir findet Hammond eine Botschaft von Runciter: ,,Ich lebe
noch, und ihr seid alle tot!* (156) Ist es moglich, dass die Inerten sich im Halble-
ben befinden und Runciter als einziger die Explosion tiberlebt hat? Als Chip wegen
der ganzen Ereignisse vor lauter Verzweiflung beschlieBt, sich umzubringen, erhilt
er eine neue Botschaft von Runciter: ,,Nehmen Sie es nicht, Joe! Es gibt einen

271



VI. Metaphysik

anderen Weg! Geben Sie nicht auf! Sie werden ihn finden. Viel Gliick.” (181) Alle
Ereignisse scheinen darauf hinauszulaufen, die Gruppe zu zerstdren, und als trei-
bende Kraft dieser Zerstorung meinen die Protagonisten, Runciters Gegner Hollis
ausmachen zu miissen, dessen vermutliche Agentin Pat Conley ist, die sich der
Gruppe angeschlossen hat. Immer mehr hat es den Anschein, dass nicht Runciter
tot ist, sondern umgekehrt, dass er der einzige Uberlebende ist, und die ganze
Gruppe bei dem Anschlag auf dem Mond getdtet wurde. Im letzten Teil des
Romans wird Joe Chip mit den zerstorerischen Méchten personlich konfrontiert. Es
gelingt ihm kaum, die Treppe zu seinem Hotelzimmer zu erklimmen, wobei er sich
zugleich von Pat Conley bedroht fiihlt, die ihm den Treppenaufstieg geradezu
spielerisch vormacht (vgl. 216-224). In seinem Zimmer angekommen, wird er von
Runciter begriifit, der ihm erzéhlt, dass er lebe und Joe Chip sich im Moratorium
des Halblebens aufhalte. ,,Ich bin nicht tot, Joe [...] Ihr alle liegt in Kaltpackung
und ich [...] sitze im Sprechzimmer des Moratoriums ,Unsere lieben Anverwand-
ten’. Sie alle sind auf meine Anweisung hin miteinander verbunden und ich versu-
che, Sie zu kontaktieren.” (231) Der Roman endet wie er begann, ndmlich damit,
dass Runciter seine Frau Ella im Moratorium unterbringen will. Doch da scheint es,
dass auch Runciter sich im Irrtum befindet, denn als er in seine Hosentaschen
greift, erkennt er, dass seine Geldscheine nun das Konterfei von Joe Chip tragen.

Der eigentliche Protagonist dieses Romans ist Ubik selbst. Dieser Terminus ist
abgeleitet vom lateinischen Wort ubique (deutsch: tiberall). Ubik ist ein nicht nidher
definierbarer Gebrauchsgegenstand, fiir den zu Beginn eines jeden Kapitels gewor-
ben wird. Dieser Gegenstand — Ubik — erscheint als Instantkaffee, Salatdressing,
Magenbitter, Rasierklinge, Putzmittel, Haarfestiger, Deospray, Biistenhalter, Pla-
stikverpackung, Cornflakes und vieles mehr. Doch was Ubik wirklich ist, erfahren
weder die Protagonisten noch der Leser. Es scheint, dass es sich dabei um einen
Gegenstand handelt, der dem Protagonisten auch in aussichtslosen Lebenslagen
helfen konnte, doch es bleibt ein Ritsel, wie er anzuwenden ist. Weder Runciter
noch Joe Chip sind in der Lage, etwas Positives iiber Ubik zu sagen. Ubik scheint
iiber die Fihigkeit zu verfiigen, die in der Realitét verzerrten Dinge wieder in ihren
urspriinglichen Zustand zuriickversetzen zu kénnen. Moglicherweise ist Ubik das
einzige Gegenmittel, mit dem man dem entropischen Zerfall entgegenwirken
konnte.”® Dieser Zerfall wird durch den Ubergriff des ,,Halblebens‘ auf das reale
Leben bewirkt. Dadurch wird ein geordnetes Leben auf dieser Welt nahezu
unmoglich gemacht. Die Werbeslogans, die Ubik zu Anfang eines jeden Kapitels
iiber sich selbst ausspricht, sind Anspielungen auf die Werbeblocke, die das Privat-
fernsehen in seine ausgestrahlten Filme und Serien einschmuggelt.

Im letzten Kapitel stellt Ubik sich selbst folgendermaf3en vor: ,,Ich bin Ubik. Ich
war, bevor das Universum war. Ich habe die Sonne und die Welten gemacht. Ich
erschuf das Leben und das Land fiir das Leben. Ich lenke es hierhin, ich lenke es
dorthin. Es bewegt sich nach meinem Willen, es tut, was ich sage. Ich bin das Wort
und mein Name wird niemals ausgesprochen, der Name, den niemand kennt. Ich

23 ygl. Roberts, History, 242.
272



VI. Metaphysik

werde Ubik genannt, aber das ist nicht mein Name. Ich bin. Ich werde immer sein.*
(265) Ubik vereinigt in sich die Fihigkeiten Gottes. Gott ist allgegenwirtig, aber
Ubik noch allgegenwirtiger. Es allein beherrscht den Markt, denn es kann sich in
jeden Gebrauchsgegenstand, der verkauft werden kann, inkarnieren. Gott inkarniert
sich nicht mehr in der menschlichen Person Jesus Christus, sondern in die zu ver-
kaufenden Gebrauchsgegenstinde. So verschwindet der Gott der Schépfung (,,Gott
ist tot!“) und macht einem neuen Gott Platz: Ubik. Bei Dick werden Gott und der
Kapitalismus, der selbst die Totenwelt erfasst, eins.

Stanistaw Lem interpretiert Dicks Roman so, dass man unterscheiden miisse
zwischen den Toten, die um ihren Zustand wiissten und jenen, die es nicht wiissten
und deshalb von den Umstéinden des Halblebens stindig schockiert wiirden. Wih-
rend Ella Runciter ihr Tod bewusst sei, sei dies Chip nicht klar, weshalb er bzw.
seine Gruppe alle Ereignisse falsch interpretieren wiirden. Lem ist der Ansicht, alle
seien gestorben, und Runciter habe innerhalb des Moratoriums mit den anderen
Kontakt aufgenommen.236 Lem schreibt, bis zum Schluss halte Dick seine Leser im
unklaren dariiber, wer das Halbleben bewohne und wer die gewohnliche Realitit.”’
In dieser Welt Dicks ,.existieren nur Vermutungen, Indizien, Glaubwiirdigkeits-
grade eines Urteils, Wahrscheinlichkeitskumulationen usw.“**® Alle von Dick ein-
gefiihrten Einzelheiten kdnnten so unwahrscheinlich sein wie sie wollten, ,,dadurch
wird die Substantialitit der Metamorphosen, denen die abgrundtief zersplitterte
Existenz unterliegt, nicht im geringsten geindert.“” Fiir Lem liegt hier eine
,strukturelle Zerfetzung der Verdinglichungen® vor.*** Patricia Warrick vermutet
zwar, dass sich Joe Chip mit seinem Team im Halbleben befindet, riumt aber ein,
dass es keinen Konsens dariiber gebe, ob Chip oder Runciter getotet worden sei.”*’

26 yol. Lem, Phantastik und Futurologie I, 217f.

27 ygl. Lem, Science Fiction — ein hoffnungsloser Fall, 37.

238 _em, Phantastik und Futurologie I, 218.

239 Lem, Phantastik und Futurologie I, 219.

9 Lem, Phantastik und Futurologie I, 216. In diesem Zusammenhang macht Saint-Gelais noch auf
eine kleine Besonderheit dieses Romans aufmerksam, den er eine ,,Pseudo-Antizipation* nennt.
Wegen des Jahres 1992, in dem der Roman spielt, halte man ihn zunichst fiir eine normale Antizipa-
tion. Dick werfe jedoch das Faktum ein, dass Andersheit nicht nur in einer Richtung verlaufe, er zeige
auch, dass die wirkliche Welt nur ein Referenzrahmen unter anderen sei. Denn eine Frage stelle sich:
Wenn die Geschichte 1969 geschrieben worden sei und 1992 spiele, wann seien dann die Zahnirzte
verschwunden, so dass die handelnden Charaktere sich gerade noch an sie erinnern kénnten? (115f.)
Die Vergangenheit, auf die der Charakter anspiele, konne nicht mit der des Lesers iibereinstimmen,
d.h. die evozierte Vergangenheit sei genauso fiktiv wie die Welt von 1992. Was zunéchst wie eine
Spekulation aussehe, die auf realen Daten basiere und dann ins Jahr 1992 projiziert worden sei, sei in
Wirklichkeit selbst eine imaginierte Welt, die von einer imaginierten Vergangenheit stamme. Das
Interessante sei also, dass der Leser seinen eigenen Referenzrahmen als Ausgangspunkt fiir die
science-fiktionelle Spekulation einnehme, bevor er merke, dass dieser Ausgangspunkt revidiert wer-
den miisse. Dicks Roman lade den Leser dazu ein, dem Reflex, unsere Antizipation in der realen Welt
zu verankern, zu misstrauen. Vgl. Saint-Gelais, Impossible Times, 31-33.

21 ygl. Warrick, Mind in motion, 144.

273



VI. Metaphysik

Leo Truchlar liest Dicks Roman als Versuch, iiber die iiblichen Fragen der
Science Fiction nach Wissenschaftlichkeit und Technologie hinaus auf das Leben-
dige zu zielen. Diese Story frage nach den Bedingungen und Moglichkeiten eines
wahrhaft menschenwiirdigen Lebens, womit sie sich gegen Rentabilitits- und Pro-
fitprinzipien wende.”** Ubik sei ein Roman, iiber die ,,Vergeblichkeit, den Tod zu
disziplinieren.***’ Dies zeige sich vor allem in jener alptraumhaften Szene, in der
Joe Chip den Versuch ,,unternimmt, iiber die Treppe des Hotels in Des Moines in
sein Zimmer zu gelangen.“*** Pat Conley stehe dabei und kommentiere Chips
Anstrengungen mit wissenschaftlicher Gleichgiiltigkeit, anstatt ihm zu helfen. Ubik
sei ein Roman tiiber das vielgestaltige Spektrum entropischer Erscheinungen: ver-
trocknete Zigaretten, saure Milch und ungiiltiges Geld. Der Roman biete ein
Widerspiel zwischen Entropie und Vitalitidt, zwischen dem Verfall und dem Fort-
schreiten der Zeit. Die Protagonisten seien einem Wirklichkeitsentwurf ausgesetzt,
in dem stindig entgegengesetzte Krifte wirkten. Die Romangeschichte werde mit
Weltgeschichte und Heilsgeschehen in Beziehung gesetzt. Der Romanverlauf
scheine die Frage nach der Vorstellungswelt von Runciter als die wirkliche zu
beantworten, aber gerade der Romanschluss stelle diese Antwort wieder in
Frage.”” Dick wehre sich gegen den Alltagszwang und die Bevormundung durch
die Maschine. ,,Was in dieser Schméihrede, die vom Zweifel am Fortschrittsopti-
mismus, an der technischen Rationalitit und an der Vervollkommnung der
menschlichen Gesellschaft im Sinne der Aufklidrung genidhrt wird [...] ist die Wie-
dergewinnung verlorener Korpersensibilitit gegen die Riistungen und Panzerungen
eines abstrakten Ich.“**® Jeder Versuch einer Entschliisselung des Romans erweise
sich zumindest vordergriindig als erfolgloses Unterfangen. Fiir den Roman sei es
wesentlich, ,,dal Dicks Kompositionsprinzipien — makro- wie mikrostrukturell —
jegliches leichtgliubige Vertrauen in die unproblematische Erzdhlbarkeit von
Schicksalen und Geschichten verunsichern.“**’” Bei Dick miisse der Leser seinen
Glauben an die Lesbarkeit der Welt aufgeben.>**

Scott Bukatman bemerkt zu Ubik, dass in diesem Roman die Grenzen zwischen
Selbst und Anderem, Lebenden und Toten, iiberschritten wiirden. Moglicherweise
seien die wechselnden Wirklichkeiten das Ergebnis des Wirkens von Runciter, der
versuche, aus dem Halbleben auszubrechen und Chip bzw. dessen Team eine Bot-
schaft zukommen zu lassen. Ubik sei eine platonische Meditation iiber den Riss
zwischen Schein und Wirklichkeit. Erscheinung, Bild und Schauspiel seien homo-
loge Begriffe, aber Ubik unterminiere den platonischen Idealismus. So werde Chip
von Jorys Bemerkung beeindruckt, dass diese ,,Welt* nur fiir ihn allein konstruiert
wurde: ,,Nun, sie ist nicht sehr grofl. Nur dieses Hotel hier in Des Moines. Und eine

2 ygl. Truchlar, Philip K. Dick, 316.
3 Truchlar, Philip K. Dick, 318.
¥ Truchlar, Philip K. Dick, 317.
3 yol. Truchlar, Philip K. Dick, 320f.
2% Truchlar, Philip K. Dick, 323.
T Truchlar, Philip K. Dick, 327.
8 yol. Truchlar, Philip K. Dick, 327.

274



VI. Metaphysik

StraBe drauflen, mit ein paar Leuten und Autos. Und vielleicht noch einige weitere
Gebiude, der Laden etwa auf der anderen Straflenseite — damit Sie etwas sehen,
wenn Sie aus dem Fenster schauen.” (244f.) Am Ende des Romans finde Runciter
Geld mit dem Konterfei von Chip, wihrend der Roman damit begonnen habe, dass
Chip auf Geldscheinen das Gesicht von Runciter entdeckt habe, so dass sich ein
Kreis schliefe. Wenn die letzte Realitit, die im Buch prisentiert werde, selbst nur
ein Schatten sei, dann werde das Reale durch eine unendliche Regression und
Oszillation ersetzt. Bukatman zufolge présentiere Ubik keine Dichotomie von
Schein und Wirklichkeit, sondern eine ungeldste Dialektik. Der Roman gewinne
seine Kraft und Originalitidt dadurch, dass die zentrale Bedeutung der Idee der
Wirklichkeit untersucht werde, wihrend dem Faktum der ,,Wirklichkeit* als einem
absoluten Konzept widerstanden werde. Das Ding ,,Ubik", das den Roman konti-
nuierlich durchziehe, sei das Produkt, das die Realitit fixiere. Die Idee der Wirk-
lichkeit iibe einen spiirbaren Einfluss auf Schein und Existenz aus. Schein werde
hier nicht als Tduschung negiert. Ubik lege uns innerhalb eines platonischen
Modells nahe, dass, obwohl Schein nicht mit Wirklichkeit synonym sei, es viel-
mehr unser einziges epistemologisches Reich sei. Der Roman fiihre eine effektive
Dekonstruktion durch die eigenen Strukturen durch. Der Leser werde in dieselbe
Lage versetzt wie der Protagonist Chip, der die Werbeanzeigen fiir Hinweise und
versteckte Botschaften halte. In Ubik werde Chip zuletzt im Halbleben prisentiert,
der nach dem Produkt Ubik suche, um den Status von Welt, Selbst und Identitét
aufrechtzuerhalten. Bukatman halt Ubik fiir einen Kommentar auf den Begriff des
Warenfetischismus im Sinne Marx’, der in Dicks Roman ein Produkt kennzeichne,
dessen Funktion ausschlieBlich darin bestehe, die Illusion der Kohidrenz aufrecht-
zuerhalten.”*

Ich mochte in meiner Analyse zunidchst davon ausgehen, dass Dick Humes
skeptische Haltung gegeniiber jeglicher Erfahrung radikalisiert. Wir erinnern uns,
dass Hume schreibt: ,,Dall die Sonne morgen nicht aufgehen wird, ist ein nicht
minder verstidndlicher Satz und nicht widerspruchsvoller als die Behauptung, daf
sie aufgehen wird.“*® Um sich orientieren zu konnen, sei der Mensch auf die Fi-
higkeit des induktiven Schlieens angewiesen, aber fiir die Annahme, dass der
Weltverlauf allgemeinen GesetzmiBigkeiten unterliege, gebe es keine logische
Begriindung. Hume sagt, hochst wahrscheinliche und hochst unwahrscheinliche
Dinge hitten denselben erkenntnistheoretischen Status. Dicks Radikalisierung der
Position Humes besteht nun darin, dass bei Dick nicht nur hochst wahrscheinliche
und hochst unwahrscheinliche Dinge denselben erkenntnistheoretischen Status
haben, sondern auch reale und unmégliche Dinge. Dick dehnt Humes Position, die
sich auf Wahrscheinlichkeiten beziehen, auf Realien aus. Dadurch verschwindet
der Unterschied zwischen Leben und Tod. Und damit wird auch das Diktum des
Sokrates — ,,Ich weil}, dass ich nichts weill* — radikalisiert. Denn selbst wenn man

4y ol Bukatman, Terminal Identity, 93-97.
230 Hume, Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, IV, 1 (36).

275



VI. Metaphysik

sich Sokrates’ Zuriickhaltung iiber das Wissen zu eigen macht, eines wissen wir in
unserer realen Welt immer: Wer die Lebenden sind, und wer die Toten.' Dick
versucht, den Tod zu denken, die Postexistenz, das, was aus dem Niemandsland in
unser empiristisches Denken hineinragt, das also, was sich positiv nicht betreten
1aBt. Die Seele ist es, die beide Welten zusammenhélt. In der Seele verbinden sich
beide Welten zu einem gemeinsamen Reich, in dem die Unterschiede zwischen
ihnen fallen. Wenn wir wirklich etwas iiber die Struktur des Universums und die
Struktur des Bewusstseins herausfinden wollen, die vielleicht nur verschiedene
Aspekte derselben Frage sind, so miissen wir auch den Schritt wagen hinein in das
Totenreich. Wir diirfen nicht beim Empirismus stehen bleiben. Das Totenreich
kann ndmlich nur gedacht werden.

Der Roman ldsst bewusst offen, wer zu den Toten zihlt und wer zu den Leben-
den. Aber das ist gar nicht die Frage. Alle sind namlich lebendig und tot zugleich.
Der Unterschied ist aufgehoben. So sehr die Kritiker von Lem bis Bukatman im
einzelnen richtig liegen, so sehr geht es gerade nicht darum, der einen oder der
anderen Seite, Runciter oder Chip, die ,,gewohnliche Realitiit zuzuerkennen. Das
Ritsel um die Frage, wer die Toten sind und wer die Lebenden, soll gerade nicht
gelost werden. Erst die Idee, dass die Protagonisten tot und lebendig zugleich sind,
fiihrt zu den ,,ontischen Defekten*, von denen Lem spricht. Erst wenn man sich auf
den Gedanken einlisst, dass es eine Totenwelt gibt, sind die Gedankenexperimente,
in die Dick uns hineinmanévriert, iiberhaupt denkbar. Der Roman handelt von
zweierlei. Von der Frage um das Totenreich und von der Religion des Kapitalis-
mus, die uns bis in den Tod verfolgt, der kein Tod ist.

Wie ist Dicks Totenreich zu interpretieren? Warum 16st er den Unterschied von
Lebenden und Toten auf? Die Welt ist nicht alles, was der Fall ist, sondern mehr:
Sie ist, um mit Hermann Schmitz zu sprechen, ,.ein Gemenge von Seiendem und

25! Wenn Lem und Warrick meinen, die im Moratorium Befindlichen seien weder tot noch lebendig,
mag man sich an das Gedankenexperiment von ,,Schrodingers Katze* erinnert fiihlen, das ebenfalls
ein metaphysisches Problem darstellt. Im Jahr 1935 schreibt der deutsche Physiker Ernst Schrodinger
seinen berithmten Katzenaufsatz. , Er stellte sich eine Stahlkammer vor, in dem sich eine Katze und
eine radioaktive Substanz befinden. Er nahm ferner an, dal die Wahrscheinlichkeit fiir den Zerfall
eines Atoms dieser Substanz im Laufe einer Stunde ebenso grof ist wie die Wahrscheinlichkeit, daf3
es in der gleichen Zeit nicht zerfallen wird. In der Kammer gibt es eine Vorrichtung, die Blausidure
ausstofSt, wenn ein solcher Zerfall stattfindet, so daf3 die Katze getdtet wird. Nun ist gemdB der
Quantenmechanik der Zustand der Atome in der radioaktiven Substanz nicht wohldefiniert und folg-
lich ebensowenig derjenige der Katze.” Das bedeutet, so Kurt Hiibner, gemif3 dem Axiom von Bohr,
dass ,,die Katze weder wirklich tot noch wirklich lebendig ist.” Doch fiir Schrodinger und Einstein sei
das absurd, weil die Katze als makrokosmisches Objekt eben sich in einem wohldefinierten Zustand
befinde und deshalb miisse es auch der Zustand der Atome sein, weil diese den Zustand der Katze
determinierten. Die Katze sei dagegen sehr wohl tot oder lebendig im Hinblick auf bestimmte medi-
zinische Vorrichtungen, mit denen man zum Beispiel den Pulsschlag messen konne. Nach Bohr aber
,.gibt es keine Zustidnde an sich, sondern nur Zustinde in bezug auf etwas.* Schrodinger und Einstein
schlussfolgerten, dass die Quantenmechanik nicht vollstindig sei, weil sie wohldefinierte Zustidnde
nicht zulasse. Bohr dagegen wiirde sagen, dass es verschiedene Zustinde der Katze gibt, je nachdem,
ob wir sie auf die radioaktive Substanz oder auf die medizinischen Vorrichtungen hin betrachten (alle
Zitate und Paraphrasierungen Hiibner, Kritik, 144f.).

276



VI. Metaphysik

Nichtseiendem, iibrigens mit sehr viel mehr Nichtseiendem als Seiendem; dazu
gehort auch alles, was die Menschen im Schlaf triumen, was sie erwarten, hoffen,
befiirchten usw.“** Und damit ist Dick Metaphysiker. Er sehnt sich nach der
Anderswelt, in der wir alles mit den Toten teilen. Er zeigt uns das Reich in der
Tiefe der Seele, fiir welche die Toten niemals tot sind. Fiir das Unbewusste nim-
lich gibt es keine Toten. Immer werden die Menschen sich an ihre Toten erinnern.
Und solange sie dies tun, sind sie im Geiste der Menschen lebendig.

Macht Dick in Ubik literarisch ernst mit Hegels Idee der Sichtweise Gottes?
Hegel hatte erklirt, dass aus Gottes Sichtweise zwischen Sein und Nichtsein kein
Unterschied bestehe. Werner Becker hat darauf aufmerksam gemacht, dass auch
Hegel die beriihmte Frage gestellt habe, warum denn iiberhaupt etwas und nicht
nichts sei. ,,Hegel fiihrt — aus der Sichtweise Gottes gedacht — vor, dal zwischen
dem Sein und dem Nichtsein gar kein Unterschied besteht [...]. Die ,falsche’ Mei-
nung, es gibe einen Unterschied zwischen Sein und Nichtsein [...] ist nicht blof3
ein Irrtum, der durch die ,Wahrheit’ zu ersetzen wire, wonach die Begriffe ,Sein’
und ,Nichtsein’ eine identische Bedeutung hitten.“” Fiir Hegel ergebe sich die
Notwendigkeit, ,,sowohl die Behauptung des Unterschieds zwischen ,Sein’ und
,Nichts’ [...] als auch die These von ihrer Ununterschiedenheit als Bestimmtheiten
[...] des Absoluten selber auszugeben.“”>* Ohne Voraussetzung der Konzeption
einer absoluten Identitit sei nicht zu verstehen, ,,warum Hegel ,falsche’ Aussagen
und ,wahre’ Aussagen in gleicher Weise als sub specie absoluti wahre Bestimmun-
gen mit gleichem Geltungsanspruch ausgeben muB.“*’ Damit liefere Hegel zwei
Begriffe von ,,Wahrheit*: ,einmal ,Wahrheit’ in dem Sinne [...], da die Behaup-
tung der Unterschiedslosigkeit von ,Sein’ und ,Nichtsein’ ,wahr’ ist im Gegensatz
zu ihren unterschiedlichen Bedeutungen; zum anderen ,Wahrheit’ in dem Sinne,
daf} beide ,widersprechenden’ bzw. ,entgegengesetzten’ Behauptungen in gleicher
Weise ,wahre’ Bestimmungen der absoluten Identitét (d.h. Gottes) sein sollen.**®

In Ubik wird der Unterschied von Lebenden und Toten aufgehoben. Das ist die
literarische Umsetzung des Hegelschen Gedankens, dass es vom Standpunkt Gottes
aus gesehen keinen Unterschied gibt zwischen Lebenden und Toten. Aber wir miis-
sen den Roman nicht nur philosophisch, sondern auch psychologisch lesen. Wolf-
gang Giegerich bezieht sich in seinem Werk The Soul’s Logical Life auf Hegels
Begriff der absoluten Wahrheit, den Giegerich in seiner Untersuchung auf den
Begriff der Seele anwendet. Wenn man dem antik-christlichen Gedanken nach-
gehe, der die Vorstellung der Priexistenz der Seele beinhalte, werde klar, dass eine
solche Vorstellung die Existenz der Seele leugne. Der Terminus Préexistenz habe
laut Giegerich nur Sinn, wenn er die strikte Opposition von Existenz sei: das, was
der Existenz vorausgehe und somit ausschliee. Der Begriff der Priexistenz der

232 Schmitz, Jenseits des Naturalismus, 37.
253 Becker, Hegel, 140.
254 Becker, Hegel, 140.
255 Becker, Hegel, 141.
256 Becker, Hegel, 141.

277



VI. Metaphysik

Seele weise so auf die Negativitidt der Seele hin. Priexistenz sei vor jeder Existenz,
jedem Sein, jeder Zeit, er sei atemporal. Was vor der Zeit sei, konne nicht in onto-
logischen Termini vorgestellt werden. Seele sei somit keine Entitét, nichts Seien-
des. Seele konne nicht wirklich vorgestellt, sie miisse gedacht werden. Das Reich
der priexistenten Seele sei, logisch gesprochen, die Welt ,,vor* ihrer Ontologisie-
rung, ihrer Positivierung und der Inbesitznahme durch das Ich; mythologisch
gesprochen, die Welt in ,primordialer” Zeit des Ursprungs, das ,.illud tempus*
Eliades, die ,,Quelle des Lebens”, wo die Frage um Sein und Nicht-Sein ausge-
fochten werde.”’ Die Charaktere der Mythen lebten im Bereich der ,,Pri-Existenz®,
wo es die Trennung zwischen Existenz und Wesen nicht gebe.”®

Weiter erinnert Giegerich daran, dass in den Geschichten und Mythen des
archaischen Menschentums der Mirchenheld zwischen den Welten der Lebenden
und Toten habe hin- und herwechseln kénnen. Noch bei den frithen Griechen hit-
ten Sterbliche wie Tantalos und Ixion zu den Unsterblichen gehen und mit ihnen an
einem Tisch speisen konnen. Der Mensch habe nicht nur im Hiiben gelebt, sondern
auch im Driiben, in der Totenwelt. Die Toten hitten ihr eigenes Leben gefiihrt und
seien als Ahnen von grofter Wichtigkeit fiir das Leben gewesen.””” Uberhaupt
Dinge als tot anzusehen, sei eine Imagination, die erst spiter entstanden sei, worin
aber eine ,,Gefangensetzung des Begriffs des Lebens oder der Lebendigkeit der
Phinomene‘“® liege. Ich behaupte, dass genau gegen diese Gefangensetzung sich
Dick mit Ubik zur Wehr setzt.

Von dieser Warte aus betrachtet ist der Roman ein Protest gegen das moderne
alltagliche Bewusstsein unserer selbstverstandlichen Trennung von Lebenden und
Toten. Lem und andere haben zwar recht damit, dass Dick die Leserschaft dariiber
im unklaren ldsst, wer das Halbleben bewohnt und wer die gewohnliche Realitit,
aber das ist gar nicht der Punkt. Wenn es wirklich darum ginge, dann hinterlie3e
uns Dick ein unentwirrbares Ratespiel mit 50 % Gewinnchance. Aber Dick will
uns eher dazu zwingen, unseren archimedischen Standpunkt der klaren Trennung —
hier Lebende, da Tote — aufzugeben. Der ,,ontische Defekt*, von dem Lem spricht,
tritt natiirlich nur von einem bestimmten ontologischen Standpunkt aus gesehen
auf, den wir moderne Menschen ganz selbstverstidndlich einnehmen. Dick will uns
aber dafiir sensibilisieren, dass dieser Standpunkt nicht zwangsldufig ist und nicht
notwendigerweise eingenommen werden muss. Dick wehrt sich gegen die Festna-
gelung des Begriffs Leben auf die Nur-Lebenden und weitet ihn auf die Dimension
des Jenseitigen aus. Es geht nicht darum, ob die einen tot sind und die anderen
leben, sondern darum, wie wir dariiber denken. Wir konnen und diirfen nicht bei
dem stehenbleiben, was blof} greifbare Realitét ist. Aus dem, was nur gedacht wer-
den kann, macht Dick eine literarische Fiktion.

7 yol. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 115.
28 yol. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 231f.
2% yol. Giegerich, Drachenkampf, 41ff.

0 Giegerich, Drachenkampf, 40.

278



VI. Metaphysik

3.3. Philip K. Dick, Umstellungsteam

In Dicks Story Umstellungsteam (Adjustment Team) aus dem Jahre 1954 erfihrt
der Leser zunichst, dass in einem mit T 137 bezeichneten Bezirk eine ,,Umstel-
lung® vorgenommen werden soll, ohne dass zur Sprache kommt, worin die
Umstellung besteht oder worauf sie sich bezieht. Der Leser wird lediglich dariiber
informiert, dass ein Kanzleisekretir dafiir die Verantwortung trigt. Durch die
Umstellung soll unter anderem ein gewisser Ed Fletcher friiher als sonst zur Arbeit
erscheinen, indem er von einem Freund mit dem Auto mitgenommen werden soll.
Damit dieses anscheinend harmlose Geschehen in Gang gesetzt werden kann, muss
der Hund des Kanzleisekretérs, der iiber die Fihigkeit des Sprechens verfiigt, zu
einem genau festgesetzten Zeitpunkt einen Ruf ausstoen. Doch der Hund verpasst
diesen Zeitpunkt, wodurch alles ganz anders kommt. Statt mit dem Auto mitge-
nommen zu werden, wird Ed von einem Lebensversicherungsvertreter aufgehalten,
wodurch er zu spit zur Arbeit kommt. Kurz bevor Ed das Biirogebédude betritt, in
dem er arbeitet, verwandelt sich die normale Alltagswelt, die er kennt — scheinende
Sonne, blinkende Verkehrsampeln, hupende Autos, eilige Menschen auf der Straf3e
— in eine gespenstische Landschaft. Die Sonne verschwindet, das Biirogebéaude, aus
Glas, Stahl und Beton, ist nurmehr ein Pappbau aus grauer Asche, dessen Winde
bei Beriihren zerbroseln. Alles Leben erscheint wie in grauer Asche erstarrt. Auch
die Menschen bestehen aus dieser Asche und rithren sich nicht. Fletcher betritt das
Gebiude, aber nichts dndert sich. Die Menschen bleiben reglos, und wenn er sie
beriihrt, fallen GliedmaBlen zu Boden. Die Menschen zerfallen buchstiblich zu
Staub. Die Stufen der Treppe, die er hinaufsteigt, zerbrechen unter seinen Fiillen.
Seine Kollegen in der Immobilienfirma, fiir die er arbeitet, sind ebenfalls zu poro-
ser Asche erstarrt. Fletcher wird unheimlich zumute, ein Gefiihl, das gesteigert
wird, als ihm einige Minner in weilen Kitteln begegnen, welche komplizierte
Apparaturen schleppen und ebenso entsetzt sind wie Fletcher, als sie ihn bemerken.
Sie kommentieren die Situation: ,,Da ist was schiefgegangen!* ,,Einer ist noch
geladen.“ ,Holt den De-Energetisator.” (140) Fletcher fliichtet in Panik iiber die
halb zerfallene Treppe und verschwindet aus dem Gebédude. Als er den gegeniiber-
liegenden Bordstein erreicht, ist alles wieder normal: die Sonne scheint, Verkehrs-
ampeln blinken, Autos hupen, eilige Menschen auf der Strafle. Ed kehrt nach
Hause zuriick und berichtet seiner Frau von seinen Erlebnissen.

Inzwischen schildert der fiir die Umstellung verantwortliche Kanzleisekretir
einem alten Mann, was sich zugetragen hat, ndmlich dass es einen Zeugen namens
Ed Fletcher fiir die Umstellung gegeben hat. Der alte Mann entscheidet, dass Ed
Fletcher unbedingt herbeigebracht werden miisse. Als dieser auf Anraten seiner
Frau das Gebiude erneut aufsucht, um seine Arbeit aufzunehmen, scheint zunichst
alles wieder normal zu sein: Keine zerbroselnden Menschen, keine Gebdude aus
Asche. Dafiir aber bemerkt Fletcher, dass sich die Gegenstinde in den Rdumen, die
Mitarbeiter und sein Chef unmerklich verdndert haben. Sie begriien Fletcher
freundlich, aber diesem fillt auf, dass sie alle irgendwie veridndert sind, ohne dass
ihnen das selbst bewusst zu sein scheint. Das Gefiihl des Unheimlichen stellt sich
bei ihm erneut ein. Voller Angst versucht er, aus dem Gebidude zu rennen, um die

279



VI. Metaphysik

Polizei anzurufen. ,Jemand pfuschte an der Realitit herum.” (151) Doch stattdes-
sen wird der Fahrstuhl so manipuliert, dass Ed ganz nach oben in das Gebiude
gefahren wird, und er wird von dem Kanzleisekretdr zu dem alten Mann gebracht.
Fletcher habe, so erklirt der alte Mann, etwas erfahren, was er eigentlich nicht
hitte erfahren diirfen. Zuweilen, so der alte Mann, miissten sogenannte ,,Umstel-
lungen® an der Wirklichkeit vorgenommen werden, Realititsszenarien wiirden
gedndert. Der alte Chef der Immobilienfirma hitte die neuen Aufgaben — es geht
um den Kauf und die Rodung eines Waldgebietes in Kanada — sehr wahrscheinlich
nicht durchgefiihrt, weshalb man ihn und sein Team einer Verjiingungskur habe
unterziehen miissen. Durch die Rodung sollen archdologische Funde ans Tageslicht
kommen. Das wiederum werde die internationale Forschung vorantreiben, was
letztlich dem Weltfrieden diene. Der alte Mann kann Fletcher das Versprechen
abringen, niemandem von den Ereignissen und dem Gesprich zu erzihlen, und
man einigt sich darauf, seiner Frau, die ja von den Geschehnissen weil3, den Vorfall
als psychotischen Anfall zu erkldren. Falls es jedoch anders komme, miisse man
ihn, Fletcher, deenergetisieren. Als Flechter nach Hause kommt, wird er von seiner
Frau mit der Frage bedringt, wo er die ganze Zeit gewesen sei, eine Frage, die er
nicht zu ihrer Zufriedenheit beantworten kann. Doch da kommt es auf einen Wink
durch den alten Mann zu einer neuen ,,Umstellung®, indem ein Staubsaugervertre-
ter Fletchers Frau von dieser Frage ablenkt und wieder ein neues Realitdtsszenario
entsteht. Sie wird ihre Frage vergessen haben.

Im Hintergrund dieser Story steht zum einen die Frage nach dem sogenannten
Schmetterlingseffekt, auf die Dick eine metaphysische Antwort gibt und die Frage,
inwiefern gesellschaftliche Macht transzendental begriindet ist.

Zu Beginn der Geschichte verdndert ein winziges Ereignis den Ablauf des
Geschehens fundamental. Ein Hund, der vom Kanzleisekretér eingesetzt wird, um
eine Umstellung in Gang zu setzen, verschlift den entscheidenden Zeitpunkt seines
Rufens, wodurch ein Freund mit einem Auto erscheinen sollte. Dieser kommt
daher nicht, wodurch sich die ganze Geschichte veridndert. Eine Chance wird nur
um eine Minute verpasst, und schon gerit die Welt aus den Fugen bzw. nimmt die
Geschichte einen ganz anderen Verlauf. Das ist die Beschreibung des Schmetter-
lings-Effekts. Der Schmetterlings-Effekt ist die Folge von Auswirkungen
bestimmter Ereignisse in komplexen, nicht linearen Systemen, wonach eine grofie
Anfilligkeit auf kleine Abweichungen in den Anfangsbedingungen besteht. Einige
Wissenschaftler haben die Frage gestellt, ob der Fliigelschlag eines Schmetterlings
irgendwo auf der Welt einen Wirbelsturm in einem ganz anderen Teil der Welt
auslosen konnte. Der Schmetterlingseffekt darf nicht mit dem Schneeballeffekt
verwechselt werden, bei dem kleinere Wirkungen iiber eine Kettenreaktion sich
selbst verstirken.”®' In Dicks Geschichte wird also nun dieser Schmetterlingseffekt
durch einen Hund ausgelost. Merkwiirdig ist, dass der Hund sprechen kann. Der
Leser darf vermuten, dass lediglich der Kanzleisekretir das Sprechen wahrnimmt,

1 ygl. Jameson, Archaeologies of the Future, 89f.

280



VI. Metaphysik

wihrend fiir die iibrigen Menschen der Hund nur bellt. In dieser Geschichte gibt es
Menschen, die Zugang zur transzendenten, jenseitigen, wie zur immanenten, dies-
seitigen, Welt haben. Die gewohnlichen Menschen, wie etwa Ed Fletcher, gehoren
nur der immanenten Welt an, weshalb sie nicht merken, dass ihre Geschichte vor
dem Hintergrund der gottlichen Transzendenz gelenkt wird, zu der nur der Kanz-
leisekretir, der alte Mann und deren Mitarbeiter Zugang haben. Diese halten sich in
beiden Welten auf. In der als vollendet gedachten Welt der Transzendenz kdnnen
Tiere wie selbstverstiandlich sprechen. Anders ausgedriickt: Aus der Sichtweise
Gottes konnen alle lebenden Wesen sprechen. Immanenz und Transzendenz sind
bei Dick semipermeabel. Wer zur Transzendenz Zugang hat, der kann beliebig
zwischen beiden Welten hin- und hergehen, wihrend die Wesen, die an die Imma-
nenz gebunden sind, nur in Ausnahmefillen Zugang erhalten, der dann gewihrt
wird, aber nicht von selbst erreicht werden kann. Hier gibt Dick die christlich-jiidi-
sche Theologie wieder, den Glauben an eine Wirklichkeit hinter der Wirklichkeit.
So berichtet Ed Fletcher seiner Frau: ,,Ich habe gesehen, wie das feste Gefiige der
Realitit auseinanderbrach. Ich sah — dahinter.” (146) Und dahinter ist Staub, die
wahre Substanz der Welt, die wahre Substanz von allem. Deshalb erscheinen Ed
Fletcher seine Kolleginnen und Kollegen im deenergetisierten Zustand wie leblose
Puppen aus Staub, die bei der geringsten Beriihrung zerfallen. Der Mensch ist aus
Staub gemacht. ,,Denn Staub bist du und zum Staub musst du zuriickkehren.* (Gen
3,19; Koh 3,20). Weder der alte Mann noch der Kanzleisekretédr sind allméchtig.
Wenn der Kanzleisekretér sagt, ,,aber anstelle von Einem Freund Mit Einem Auto
erhielten wir — Einen Lebensversicherungsvertreter, (143), so stellt sich die Frage,
von wem sie ihn erhielten. Vom Schicksal? Von Gott? Manche meinen, der alte
Mann sei Gott, doch dem widerspricht, dass er selbst sagt: ,,Wir haben die Gene-
ralvollmacht, solche Korrekturen durchzufiihren.” (155f.) Gott aber braucht keine
Generalvollmacht. Er ist die Generalvollmacht. Und damit erscheinen selbst der
alte Mann und sein Kanzleisekretir als bloBe Vollstrecker eines ganz anderen
Willens.

Unsere Wirklichkeit, so die Quintessenz dieser Story, ist abhingig von einer
jenseitigen, eben transzendenten Wirklichkeit. Aber diese Transzendenz ist eine
Metapher auf eine immanente Seite unserer Gesellschaft, die quasi unsichtbar ist:
Die Welt der Maschinen und Computer. Das Sagen haben nicht die wirklichen
Menschen, sondern anonyme Michte und Krifte. Im Grunde sind die Menschen
ferngesteuert, ohne es zu wissen. Diese Geschichte ist eine Metapher auf das im
Jahre 1954 noch gar nicht anzudenkende, aber am fernen Horizont schon ahnbare,
kommende Computerzeitalter. Der Mensch ist nicht mehr der wirklich Handelnde
seiner Geschichte. Seine Macht hat er, ohne es zu wollen, abgegeben an das, was
heute die Welt der Technik genannt wird. Es gibt Technikphilosophen, die betonen,
dass wir gerade in der 6konomischen Welt von abstrakten, irrationalen, anonymen
und subjektlosen Prozessen gelenkt wiirden, die wir selbst nicht mehr in Hinden
halten. Der Einzelne ist machtlos vor einem anonymen Apparat, der von dem
Umstellungsteam lediglich reprisentiert wird. Die Macht ist auf die Maschine, den
Computer iibergegangen, als ,,subjektlosem Subjekt (Adorno). Der alte Mann,

281



VI. Metaphysik

sein Kanzleisekretir und ihr Umstellungsteam sind die Programmierer von morgen,
die die Welt darauf einstellen, dass sie gefilligst zu funktionieren hat. Das
Umstellungsteam bewirkt Verdnderungen in der Wirklichkeit, ohne dass es jemand
bemerkt. Auch dies ist eine Metapher darauf, dass der moderne Mensch in der ste-
ten Erwartung der Innovation lebt.**> Vor lauter technischer Neuerungen bemerkt
er nicht mehr, wie schnell sich die Welt um ihn herum verédndert, und dass die Ver-
dnderung das Stetige ist. Aber auch dieses System hat seine Fehler, denn sonst
wire der ungliickliche Zufall mit dem Lebensversicherungsvertreter, der statt eines
Freundes mit dem Auto kommt, nicht geschehen. Das System selbst ist instabil.
Der Schmetterlingseffekt ist eine Metapher fiir die unvorhersehbaren Aktionen von
Individuen, die aus dem Rahmen fallen, unbequeme Fragen stellen und bemerken,
dass wir alle manipuliert werden, zum Beispiel mittels Verjiingungskuren. Die
Verjlingungskur ist eine kiinstliche Lebensverldngerung, um die Angestellten der
Immobilienfirma fiir das kapitalistische Verwertungssystem fit zu halten. Nichts
anderes zdhlt. Die Philosophie des alten Mannes entspricht der Philosophie des
Abendlandes: ,,Der natiirliche Prozefl bedarf der Ergdnzung — der Umstellung hier
und da. Es miissen Korrekturen vorgenommen werden.” (155) Wir sind nicht
zufrieden mit der Welt, wie sie ist. Der abendldndische Mensch ist der Mensch der
Tat, der die Natur als Feind betrachtet, den es zu bezwingen gilt. Das Abendland ist
nicht zufrieden mit der Natur, wie Gott sie geschaffen hat oder wie sie entstanden
ist. ,,Was die Menschen von der Natur lernen wollen, ist, sie anzuwenden, um sie
und die Menschen vollends zu beherrschen. Nichts anderes gilt.“*** Dieses Diktum
Adornos und Horkheimers wird in Dicks Story untergriindig umgesetzt, in der der
Kapitalismus sogar in die Transzendenz eindringt.

3.4. Philip K. Dick, Entdecker sind wir

Eine weitere wunderbare Kurzgeschichte Dicks, an der metaphysische Fragen
dargestellt werden konnen, ist die 1959 publizierte Story Entdecker sind wir
(Explorers we).

Sechs US-amerikanische Astronauten kehren von der ersten Marsexpedition
wieder zur Erde zuriick und landen mit ihrem Raumschiff siidlich von San Fran-
cisco. Nach anderthalb Jahren der Reise freuen sie sich, wieder unter Menschen zu
kommen. Sie landen fernab der Stadt auf einem Feld und setzen sich zu Fuf} in
Richtung Stadt in Bewegung. Doch die ersten Menschen, die ihnen begegnen, sind
Kinder, die vor ihnen in Panik davonlaufen, was die Astronauten zunéchst auf ihre
ungepflegten Bérte und ihre verdreckten Raumanziige schieben. Je néher sie San
Francisco kommen, desto unheimlicher wird den Astronauten, denn alle Menschen
nehmen geradezu panisch Reiflaus vor ihnen. ,,Autos bremsten scharf. Fahrer
sprangen hinaus und suchten das Weite. Méinner und Frauen quollen aus den Liden
und rannten wild durcheinander. Sie dridngelten und schubsten bei ihrem Riickzug
in rasender Hast.“ (40) Vollig irritiert betreten die Astronauten ein nunmehr men-

%62 y ol Nordmann, Technikphilosophie zur Einfiihrung, 108.
263 Adorno/Horkheimer, Dialektik der Aufkldrung, 8.

282



VI. Metaphysik

schenleeres Café. SchlieBlich kommen zwei schwarze Limousinen auf sie zugefah-
ren, aus denen bewaffnete FBI-Agenten steigen. Die Astronauten verlassen das
Café und werden an einer Backsteinmauer zusammengedringt. Sie begreifen, dass
die FBI-Agenten sie umbringen wollen, aber sie verstehen diese Situation nicht.
Zunichst glauben sie, dass das FBI sie versehentlich fiir Kommunisten hélt und
erkléren, sie seien doch die heimgekehrte US-amerikanische Marsexpedition. Aber
der FBI-Vertreter Scanlan glaubt ihnen nicht. ,,‘Klingt prima‘, sagte er kalt. , Auer
dafl das Schiff bei der Landung auf dem Mars abgestiirzt und explodiert ist. Von
der Mannschaft hat keiner iiberlebt. Das wissen wir, weil wir einen Roboter-Such-
trupp hingeschickt und die Leichen zuriickgeholt haben — alle sechs.” (43) Die
Astronauten werden erschossen und mit Napalm verbrannt. Jetzt verlassen auch die
Leute wieder ihre Hauser und laufen auf die Strae. Man hilt die Astronauten fiir
,»pione aus dem All“. Scanlan erklirt seinem jiingeren Kollegen Wilks, dass diese
Riickkehr der Marsexpedition schon die einundzwanzigste gewesen sei. Alle zwei
oder drei Monate wiirden Wesen vom Mars zur Erde geschickt, immer wieder ein
und dieselbe Mannschaft. Wilks erwidert, eigentlich hitten sie Menschen getotet,
aber Scanlan widerspricht. ,,Die sahen nur aus wie Menschen. Genau das ist es ja.
Das wollen die so. Das ist ihre Absicht.“ (45) Wilks denkt nach: ,Irgendwer oder
irgendwas, das irgendwo da drauf3en lebt, hat gesehen, wie das Schiff abstiirzte, hat
sie sterben sehen und Nachforschungen angestellt. Noch bevor wir dort hinge-
kommen sind. Und hat offenbar genug herausgefunden, genug, um sie [die Astro-
nauten] hinzukriegen, wie sie sein miissen.” (45) Scanlan weil}, dass diese Astro-
nauten nur Nachbildungen sind. ,,Sind die [Anderen] verriickt? Vielleicht sind die
so anders, daf} gar kein Kontakt méglich ist.” (45f.) Wilks aber bemerkt nachdenk-
lich, dass bislang noch kein Mensch dazu bereit gewesen ist, iiberhaupt Kontakt
aufzunehmen. Eine der Nachbildungen kann entkommen und versucht, sich als
Einwohner der Stadt zu tarnen. Wilks kann sie aber entlarven und erschief3t sie.
Doch im nachhinein kommen dem FBI-Agenten Bedenken, das Wesen getdtet zu
haben. ,,Das war falsch von mir, dachte er, als er auf es hinunterblickte. Ich habe es
erschossen, weil ich Angst bekam. Aber ich mufite es tun. Auch wenn das falsch
war. Es war hergekommen, um uns zu unterwandern, hat uns nachgeahmt, damit
wir es nicht erkennen. So jedenfalls hat man uns das beigebracht — wir miissen
glauben, daf} die sich gegen uns verschworen haben, nicht menschlich sind und
auch nie was anderes sein werden.” (48) Doch die Anderen vom Mars werden bald
wieder ein Raumschiff mit derselben Besatzung schicken. Zwei Monate spiter ist
es wieder soweit.

In dieser Geschichte ist der Mars offensichtlich von Wesen bewohnt, die iiber
die Fahigkeit verfiigen, Nachbildungen von anderen Lebewesen herzustellen. Doch
was uns als Leser verborgen bleibt, ist der Grund, warum dies geschieht. Die
Nachbildungen der Astronauten, die auf die Erde zuriickkehren, sind so exakt, dass
man sie mit den verstorbenen Raumfahrern verwechseln konnte. Im allgemeinen
vermuten die Regierung und die Bevolkerung der USA, dass die Marsianer mit
dieser Methode die Erde unterwandern wollen, méglicherweise, um eine Invasion

283



VI. Metaphysik

vorzubereiten, die von den Erdmenschen natiirlich schon im Keim erstickt werden
muss. Doch der FBI-Agent Wilks zweifelt an dieser offiziellen Darstellung. Er ist
schon damit nicht einverstanden, dass sein Vorgesetzter Scanlan abstreitet, die
Anderen konnten Menschen sein. Genau das aber gibt Wilks zu bedenken. Auf3er-
dem bezweifelt er die Ernsthaftigkeit, mit der die Regierung bzw. das FBI vorgeht.
Denn sollte es sich bei den wiederholten Riickfliigen der Raumfahrer um einen
Kontaktaufnahmeversuch handeln, so bedenkt er, dass noch niemand wirklich
ernsthaft auf einen solchen Versuch eingegangen ist, denn die Astronauten werden
zwar iber ihren Irrtum aufgeklért, dann aber sofort getdtet. Warum also versucht
man es nicht einmal anders? Sollte es sich umgekehrt von Seiten der Marsianer
wirklich um einen solchen Versuch handeln, ist auch die Frage, ob ihnen keine
andere Kontaktaufnahmemoglichkeit zur Verfiigung steht. Merkwiirdig ist die
standige Wiederholung der ewiggleichen Prozedur. Warum versuchen die Marswe-
sen keine andere Strategie? Miissten sie nicht ldngst begriffen haben, dass ihre
Nachbildungen keinen Erfolg haben? Warum treten sie nicht selbst mit einem
eigenen Raumschiff in Erscheinung? Aber vielleicht kdnnen sie ihren Planeten
selbst nicht verlassen.

Interessant ist auch, dass das Raumschiff bislang immer in den USA gelandet
ist, nie woanders. Es ist, als wiissten die Fremden, woher das Raumschiff von der
Erde exakt stammt. Und die Raumfahrer lernen ebenfalls nichts. Sie erinnern sich
nicht an die vorangegangenen Fliige. Fiir sie ist jede Riickkehr stets die erste.
Daher erhebt sich die Frage, ob diese Nachbildungen wirklich Menschen sind.
Denn sie sehen aus wie Menschen, handeln, reden und fithlen wie Menschen, aber
sie haben keine Erinnerung. Sie tun so, als habe es den Absturz des Schiffes nicht
gegeben. Wenn es sich um bloe Nachbildungen handelt, die zwar aus Fleisch und
Blut bestehen, aber doch nur kiinstlich hergestellt sind, ist die Frage nach ihrem
ontologischen Status zwar bedeutsam, aber nur schwer zu beantworten.

Die Menschen der Erde wissen nicht, weshalb ihnen die Marsbewohner ohne
Unterlass die Raumfahrer schicken. Bemerkenswert ist, dass keine Seite das Katz-
und-Maus-Spiel aufgibt, sondern der Leser erhilt den Eindruck, dass beide Seiten
sich gegenseitig etwas vorzumachen versuchen, ndmlich der Unnachgiebigere zu
sein. Man konnte sich dagegen vorstellen, dass der einzige kritische Geist, der FBI-
Agent Wilks, vielleicht beim nichsten Mal das Gesprich mit einem iiberlebenden
Astronauten suchen wird. Vermutlich wiirde das Gesprich ergebnislos verlaufen,
weil der nachgebildete Raumfahrer mit denselben Gedankeninhalten geprigt sein
diirfte wie das Original, wenn man einmal von den letzten Szenen seines Lebens,
kurz vor dem Absturz des Raumschiffes, absieht, weil die Nachbildung sich an den
Absturz nicht erinnert. Vielleicht wiirde die stindig wiederholte Riickkehr der
Raumfahrer vom Mars aufthoren, wenn man die heimgekehrte Besatzung am Leben
lieBe. Aber ist die ganze Geschichte wirklich ein Katz-und-Maus-Spiel? Doch wohl
nur dann, wenn man an einen Kontaktaufnahmeversuch glaubt. Aber die Wieder-
kehr der Astronauten konnte auch etwas ganz anderes sein.

Moglicherweise ist die ganze Geschichte gar kein Kontaktaufnahmeversuch.
Vielleicht handelt es sich nur um eine automatische Reaktion der Marsbewohner,

284



VI. Metaphysik

ein Reflex vielleicht, der ganz unbewusst auftritt, ohne dass die Nachbildung der
Astronauten und der Raumschifflug absichtlich inszeniert werden.

Eine noch interessantere Variante konnte darin bestehen, dass uns die Marsbe-
wohner in Wirklichkeit nur unsere eigenen Leute zuriickgeben wollen. Vielleicht
sollten wir dankbar sein, dass die Toten wieder lebendig sind, dass die Witwen und
Waisen nicht mehr ldnger zu trauern brauchen und wieder Lebensfreude unter den
Menschen einkehrt. Vielleicht konnen die Marsmenschen Tote wieder lebendig
machen. Dann wire die Riickkehr der Raumfahrer zugleich eine Gabe, ein
Geschenk.

Aber Philip K. Dick kennt seine ,,Pappenheimer®. Die Amerikaner mogen
Christen und gldubige Menschen sein, aber dass jemand aus dem Totenreich zu den
Lebenden zuriickkehrt, glauben auch sie nicht. Und deshalb kann dieses Geschenk
der Marsmenschen auch kein Gottesgeschenk sein. Lieber glauben die Amerikaner
an ein Feindbild, das sie sich zurechtbasteln, damit sie sich als Opfer einer Ver-
schworung inszenieren konnen. Sollte es sich tatsidchlich um ein Geschenk der
Marsbewohner handeln, miissten diese an der Reaktion der Erdmenschen geradezu
verzweifeln, die offenbar nicht in der Lage sind, die Gabe als das zu erkennen, was
sie ist: eine Einladung zu ewigem Leben.

Dicks Geschichte ist auch eine Reflexion auf die Mentalitit der US-Amerikaner
in den 1950er Jahren, die vor allem von der antikommunistischen Propaganda der
McCarthy-Ara gepriigt war. In jedem kritischen Geist, jedem Schriftsteller oder
Kiinstler, der die offizielle Politik der USA in Frage stellte, wurde von staatlicher
Seite ein Kommunist oder ein Spion der Sowjetunion erblickt. Der FBI-Agent
Wilks ist so gesehen ein kritischer Geist, der seinem von der McCarthy-Mentalitit
geprigten Vorgesetzten Scanlan bzw. der offiziellen Linie der US-amerikanischen
Politik nicht folgen will. Er versucht, in den Marsianern Menschen zu sehen.
Wohlgemerkt: In den Marsianern Menschen zu sehen, heifit noch nicht, die Nach-
bildungen als Menschen zu erkennen. Das ist nicht dasselbe. Wilks denkt sich
sowohl die Marsianer, die er nie zu Gesicht bekommen hat, als auch die Nachbil-
dungen der Raumfahrer als Menschen. Die Nachbildungen sind einmal der Nach-
weis dafiir, dass es dort oben auf dem Mars intelligentes Leben gibt, zum zweiten
sind die Nachbildungen selbst Menschen, bei deren Totung sich Wilks Gewissen
regt und er zu kritischem Denken bewegt wird. Der FBI-Agent erkennt, dass sein
Handeln falsch war, und dass die offizielle Lesart, die Marsianer fiir Spione zu
halten, nichts als Propaganda ist, die man zwar gelernt hat, die aber in keiner Weise
auf irgendeiner realen Erfahrung beruht, sondern allein auf der paranoiden Angst
vor dem Fremden. Wie die Wirklichkeit gesehen wird, ist daher auch eine politi-
sche Frage. Dick sieht sie jedenfalls als von politischen Méchten manipuliert, die
daran interessiert sind, eine Massenpanik zu erzeugen, um von den wirklich wich-
tigen Problemen abzulenken.

3.5. Philip K. Dick, Erinnerungen en gros
In Dicks Kurzgeschichte Erinnerungen en gros (We can remember it for you
wholesale) von 1966 wiinscht sich der einfache Angestellte Douglas Quail eine

285



VI. Metaphysik

Reise zum Mars, den ansonsten nur hohe Beamte oder Agenten betreten konnen.
Weil Quail zuwenig Geld fiir eine solche Reise besitzt, begibt er sich zu einer
Agentur namens ,,Endsinn AG®, die verspricht, in den Menschen die Illusion zu
erzeugen, in ihrer Vergangenheit an einem bestimmten Ort gewesen zu sein, an
dem sie in Wirklichkeit gar nicht waren, ihnen also falsche Erinnerungen ins
Gedéchtnis zu projizieren. Douglas Quail wiinscht sich, auf dem Mars Geheim-
agent bei Interplan, der internationalen Polizei, gewesen zu sein. Die ,,Endsinn
AG* versucht mit Hilfe sogenannter Datenpakete so gut sie kann, Quails Wunsch
nachzukommen. Doch die Unternehmung misslingt, denn bei der Einpflanzung der
falschen Erinnerungen kommen Quails wahre Erinnerungen zum Vorschein, die
darin bestehen, dass er tatsdchlich auf dem Mars ein Geheimagent war und die
Erinnerungen daran iiberdeckt wurden. Quail wird die bezahlte Gebiihr erstattet.
Als er zu Hause ankommt, ist die Polizei bereits iiber alles informiert. Telefonisch
erfahrt Quail von ihr, dass er einen Transmitter im Kopf habe, mit dessen Hilfe sie
seine Gedanken empfangen konne. Zudem sind bereits zwei Polizisten im Haus,
die von nun an auf Quail aufpassen sollen. Je linger Quail mit den beiden Polizi-
sten spricht, desto stirker kommen die verdeckten Erinnerungen zum Vorschein,
und er erinnert sich an seinen Auftrag, den er von Interplan erhalten hat und auch
daran, dass er von Interplan zum Profikiller ausgebildet worden war. Als die Poli-
zisten bemerken, dass Quail sich mehr und mehr erinnert, wollen sie ihn téten,
doch Quail gelingt die Flucht. Nach einer kurzen Zeit planlosen Fliehens fillt ihm
ein, dass die Polizei durch den Transmitter immer mit seinen Gedanken in Verbin-
dung steht, weshalb Flucht eigentlich sinnlos ist. Er iibermittelt der Polizei die
Idee, seine Erinnerungen zu l6schen, um dann ein biirgerliches Leben fithren zu
konnen. Die Polizei antwortet, dass ein Loschen vergeblich sei, denn dies hitte
man ja versucht. Die Polizei schitzt Quails Charakter als einen rastlosen Menschen
ein, weshalb sie davon iiberzeugt ist, dass er bei einer biirgerlichen Lebensfiihrung
nur unruhig wiirde und dann begiinne die Flucht wieder von vorne. Quail schligt
daher vor, ihn statt mit einer ,,Standard-Erinnerung* mit einer Erinnerung auszu-
statten, die seine Sehnsucht befriedige. Damit ist Interplan einverstanden und man
schickt ihn nach New York, wo er sich einer Untersuchung durch Militdrpsycholo-
gen unterziehen soll. Dort bringen die Militdarpsychologen seine geheimste Phanta-
sie ans Tageslicht, die ihn befriedigen soll. Diese besteht in Folgendem: Quail ist
neun Jahre alt und geht allein einen Feldweg entlang. Pl6tzlich landet ein unbe-
kanntes Raumschiff aus einem anderen Sonnensystem in seiner Nihe. Kein
Mensch aufBler Quail sieht es. Die Wesen darin sind Feldmiusen dhnlich, sie wirken
klein und hilflos. Doch sie erzdhlen ihm, dass sie eine Invasion auf die Erde plan-
ten, sie selbst seien lediglich die Vorhut. Doch Quail begegnet ihnen mit soviel
Giite, Mitleid und Empathie, dass er den Wesen ein Versprechen abringen kann:
keine Invasion der Erde, solange er lebt. Nun beauftragt Interplan die ,,Endsinn
AG*, entsprechende Datenpakete fiir Quail vorzubereiten. Doch als diese versucht,
Quails Erinnerungen wieder zu modifizieren, kommt es erneut zu Komplikationen.
Denn wieder sind es keine Wunschphantasien, die implementiert werden, sondern
Erinnerungen an einen realen Vorfall. Die Begegnung mit den AuBerirdischen war

286



VI. Metaphysik

keine Phantasie, sondern hatte tatsdchlich stattgefunden. Fortan wird man sich
bemiihen, Quail so lange am Leben zu erhalten wie moglich.

Bevor wir zum eigentlichen Kern dieser Geschichte vorstof3en, ist zunichst auf
ein logisches Problem hinzuweisen, das sich durch die Implementierung falscher
Erinnerungen ergibt. Fiir sich selbst genommen mag ein Mensch von falschen
Erinnerungen iiberzeugt werden kénnen. Stellen wir uns weiter vor, diese Imple-
mentierung sei bei Quail gelungen. Weiter sei angenommen, dass er zur selben Zeit
in Wirklichkeit mit einigen Freunden seinen Urlaub in Kanada verbracht hat, sei-
nen Freunden aber von seiner Marsreise erzihlt. Diese werden ihn korrigieren und
ihm davon berichten, dass sie doch gemeinsam in Kanada im Urlaub gewesen
seien. Mag er nun beim ersten oder zweiten Freund noch zweifeln, spitestens beim
dritten wird er an sich selbst zu zweifeln beginnen. Woher weif} er dann, welche
die richtige Erinnerung ist? Solche Selbstzweifel konnen zu einer Psychose fiihren,
ein Problem, das in Dicks Story in dieser Form nicht direkt angesprochen wird. Es
ist in diesem Zusammenhang bemerkenswert, dass Dick eine Gesellschaft imagi-
niert, in der behauptet werden kann: ,,Die tatsdchliche Erinnerung ist minderwer-
tig.*“ (587), weil die manipulierte tiberzeugender fiir das Unterbewusstsein sei. Dass
das eine plumpe Liige ist, entdeckt Quail iibrigens selbst, als er vor der Polizei auf
der Flucht ist. ,,Jetzt begann er die Vorziige zu sehen von Erinnerungen, die nichts
weiter als Erinnerungen waren.“ (604) Diese Aussage kommt der Wahrheit schon
niher, verkennt aber, dass auch Erinnerungen sich mit der Zeit verdndern konnen.

Dieses logische Problem tut jedoch dem eigentlichen Aussagekern keinen
Abbruch. Denn hier geht es um etwas ganz anderes. Es ist fiir uns vielmehr interes-
sant, dass die Militdrpsychologen, welche Miihe sie sich auch immer geben, bei
Quail niemals irgendwelche Wiinsche oder Phantasien entdecken, sondern immer
wieder nur Erinnerungen, wie ja die beiden vergeblichen Versuche, die Erinnerun-
gen von Quail zu manipulieren, uns demonstrieren. Das fiithrt uns zu der Frage, ob
Quail iiberhaupt iiber ein Unterbewusstsein mit Phantasien und Wiinschen verfiigt.
Und dies scheint mir im vorliegenden Fall nicht gegeben zu sein. Quail hat iiber-
haupt keine Phantasien und keine Wiinsche, sondern nur Erinnerungen. Es sei
denn, er ist in der Lage, die Phantasien und Wiinsche so geschickt vor den Psy-
chologen zu verbergen, dass er sie nur an seine Erinnerungen heranlisst oder sie
vielleicht sogar vor sich selber verbirgt. Mir erscheint jedoch wahrscheinlicher,
dass Quail keine Phantasien und Wiinsche hat. Dass es einen solchen Menschen
nicht geben kann, steht auler Zweifel. Wir fragen uns stattdessen, welche Bedeu-
tung eine Geschichte fiir uns hat, wenn sie uns einen Menschen ohne Phantasien
und Wiinsche présentiert. Ein solches Individuum ist das Idealbild in einer kapita-
listischen Gesellschaft, in der der Einzelne auf seine Funktion zum Ablauf der
Maschinerie reduziert werden kann. Das Individuum, das keine Phantasien und
keine Wiinsche entwickelt, ist das ideale Riddchen im Getriebe, von dem kein
Widerstand zu erwarten ist. Aber ein Mensch, der so auf seine blofle Funktion
reduziert ist, wird Widerstand leisten. Die von Dick geschilderte repressive Gesell-
schaft schafft sich ihren Widerstand selbst, indem sie glaubt, sie konne ihre wert-

287



VI. Metaphysik

vollen Mitglieder nach Erledigung bestimmter Auftrige kaltstellen. Quail, der in
der Geschichte nichts anderes tut als um sein Leben zu kidmpfen, sein Leben also
aufs Uberleben reduziert ist, ist Sinnbild fiir die Ohnmacht und die Liquidierung
des Individuums vor dem Apparat. Das Faktum, dass er statt Phantasien und Wiin-
schen nur Erinnerungen hat, fiihrt jedoch zur Lebensrettung statt zur erwarteten
Vernichtung. Denn eine Gesellschaft, die die Phantasien und Wiinsche eines Men-
schen nicht befriedigen kann, produziert einen unzufriedenen Menschen, der aus
dem System fillt. So ist die Lebensrettung zugleich eine ironische Spitze gegen ein
System der Menschenverachtung. Indem die AuBerirdischen die Erinnerungen
beim jungen Quail verdeckten, wendeten sie dieselben Methoden an wie Interplan.
Die AuBerirdischen sind mithin nicht besser oder schlechter als wir. Sie werden
zum Spiegelbild der eigenen Gesellschaft dadurch, dass sie nicht anders sind als
wir. Damit hingen sie zugleich wie ein Damoklesschwert iiber der menschlichen
Gesellschaft, deren Unterwerfung oder Ausléschung nur noch eine Frage der Zeit
ist. Diesen Umstand verstehe ich als eine Metapher fiir den Gedanken Dicks, dass
die Menschheit keine Zukunft hat, wenn sie die Menschlichkeit nicht verwirklicht.
Quail verwirklicht indessen, ohne es zu wollen, ein Diktum Adornos: ,,Die fast
unldsbare Aufgabe besteht darin, weder von der Macht der anderen, noch von der
eigenen Ohnmacht sich dumm machen zu lassen.“***

Exkurs 2: Resiimee zu Philip K. Dick

Seit der platonischen Philosophie galt der Bereich des Ubersinnlichen als wahre
und wirkliche Welt, die sinnliche Welt dagegen nur als die diesseitige, die veridn-
derliche und daher die nur scheinbare, unwirkliche Welt. Die iibersinnliche Welt ist
die metaphysische Welt.** Diese Vorstellung wird erst mit der Neuzeit briichig.
Man konnte sagen, dass Dicks Werk eine literarische Anwendung der Philosophie
Nietzsches im Bereich der Science Fiction ist. ,,Das Wort ,Gott ist tot’ bedeutet:
die tibersinnliche Welt ist ohne wirkende Kraft. Sie spendet kein Leben [...] [Aber]
wenn die ibersinnliche Welt der Ideen ihre verbindliche und vor allem ihre
erweckende und bauende Kraft eingebiifit hat, dann bleibt nichts mehr, woran der
Mensch sich halten und wonach er sich richten kann.“** Wenn Nietzsche fragt:
,.JJrren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?**’ so tun genau das die Prota-
gonisten in Dicks Romanen. ,,Nietzsche sah als das Endprodukt dieser Emanzipa-
tion von der Metaphysik das ,atomistische Chaos’ voraus.“*® Die Moderne hat mit
der subatomaren Forschung selbst den Glauben an die Materialitit fragwiirdig
gemacht, und Dick zeigt in seinen Geschichten, dass nicht der Mensch der Herr der
Erde ist, sondern die Dinge, die beginnen, ein Eigenleben zu fiihren; wie etwa
Ubik. Nicht der Mensch beherrscht die Werbung, die ein Simulakrum ist, sondern

264 Adorno, Minima Moralia, Nr. 34, S. 67.

265 yol. Heidegger, Nietzsches Wort, 216f.

266 Heidegger, Nietzsches Wort, 217.

%67 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, §125, S. 163.
268 Rohrmoser, Nietzsche als Diagnostiker, 225.

288



VI. Metaphysik

umgekehrt. Die vorherrschende Idee von Dicks Science Fiction ist, dass die Wirk-
lichkeit ein kiinstliches Konstrukt ist, eine Simulation. Unaufhorlich werden wir
mit Pseudorealititen konfrontiert, die intelligente Menschen mit Hilfe intelligenter
elektronischer Mechanismen herstellen.”” Bei Dick 16st sich der Unterschied zwi-
schen Phantasie und Realitét ebenso auf wie die Wirklichkeit selbst. Und mit dieser
Wirklichkeit wird auch das Ich aufgelost. Dick fragt, welche Welt sich uns zeigt,
wenn wir unsere ontologischen Grundlagen aufheben. Eine saubere Trennung zwi-
schen physischer und metaphysischer Welt ist nicht mehr moglich.””® Eine Unter-
scheidung zwischen subjektiver und objektiver Realitdt wird obsolet. ,,Dick fiihrt
die Erkenntnisposition eines subjektiven Idealismus ins Genre ein.“*’' Die Zerset-
zung aller wissenschaftlichen Grundlagen fillt zusammen mit dem Zusammen-
bruch der Gesellschaft. Als Alternative zum geistigen Chaos zeigt sich aber kei-
neswegs ein Nihilismus. Dicks Helden fiirchten die Angleichung an eine rei-
bungslos funktionierende Maschine in einem Zustand des haltlosen ,,Geworfen-
Seins“.”’”* Dick demonstriert, welche Hélle sich ergibt, wenn unsere allgemein an-
erkannten geistigen Kategorien methodisch in Zweifel gezogen werden.”” Er
macht Descartes’ genius malignus wahr. Was sich zeigt, ist das Niemandsland zwi-
schen Sein und Nichts. In dieses stoBt Dick als Forscher vor.”” Und so liBt sich
fragen, ob Dick nicht derjenige ist, der das Ich Descartes’, das dieser am Anfang
der Neuzeit in seinen Meditationen konstruierte, wiederum destruiert. In den
Romanwerken Dicks ,,ist nichts und niemandem zu trauen, nicht einmal sich selbst
und seinen eigenen sinnlichen Erfahrungen und Uberzeugungen. Die scheinbar
zunichst festgefiigte (fiktionale) Realitdt der Protagonisten erweist sich immer sehr
bald als I6chrig, andere Universen brechen ein und machten das Vertraute zu ihrem
Spielball [...] Geschichte, Natur, Raum und Zeit werden nicht langer zu verliBli-
chen GroBen und Bezugssystemen, sondern geraten in den solipsistischen Univer-
sen der Protagonisten aus den Fugen.“””” Dicks Werk ist die science-fiktionelle
Umsetzung des Verlusts der abendldndischen Metaphysik. Der Nihilismus gegen
die Transzendenz bei Nietzsche wird zum Nihilismus gegen die Immanenz. Aus
der Unmoglichkeit metaphysischer Aussagen konstruiert Dick sein System. Er
zieht die Konsequenz daraus, dass Metaphysik positiv nicht mehr moglich ist. Er
macht literarisch ernst mit den Anliegen Kants, Nietzsches und Baudrillards.

Dick wehrt sich gegen die Positivierung von Science Fiction. Er erschafft
Science Fiction, die nicht nur nicht moglich ist, sondern auch gar nicht moglich
sein will. Sie erhebt keinen Anspruch auf Positivitit. Dicks Werke sind unmdoglich
und wollen unmoglich sein. Aber gerade damit wird die gnoseologische Frage

9 vgl. Appleyard, Aliens, 153. Appleyard nennt Dick ,,a stranger in a strange land*. Vgl. ebd. 156.
Dies ist eine Anspielung auf den gleichnamigen Roman von Robert A. Heinlein.

210 Vgl. Warrick, Dick’s Answers, 125.

21 Keim, New Wave, 166.

212 ygl. Keim, New Wave, 170.

By gl. Pagetti, Meta-Science-fiction, 111f.

2 ygl. Lem, Science Fiction — ein hoffnungsloser Fall, 42.

275 Keim, New Wave, 174.

289



VI. Metaphysik

gestellt: Was passiert mit uns, wenn uns der Boden unter den Fiilen weggezogen
wird? Fiir Adorno war Metaphysik nur noch als negative denkbar. Und ebenso ist
fiir Dick Science Fiction nur als negative moglich. Immer dann, wenn der Leser
glaubt, auf sicherem Boden zu stehen, entzieht Dicks Story ihm die Grundlagen
dafiir. Seine Welten gleichen Gespensterschiffen, die, von lebenden Toten
bewohnt, iiber leere Ozeane gleiten. Dort aber werden die Menschen metaphysi-
schem Terror ausgesetzt, weil kein Stein auf dem anderen bleibt, die Welt, in der
man lebt, zum Alptraum wird, die Wirklichkeit sich auflést und in sich selbst
zusammenbricht. Dick beschreibt eine Welt, in der die metaphysischen Fragen eine
negative Antwort in Form einer Dialektik erhalten: Nichtseiendes und Sein, Schein
und Wirklichkeit, Teil und Ganzes bilden eine hohere, undurchdringliche Ein-
heit.””®

,Das Ganze ist das Unwahre,” sagt Adorno,””” und Dick geht daran, dieses
Unwahre Wirklichkeit werden zu lassen. Die Dialektik liegt darin, dass die Wirk-
lichkeit oder Verwirklichung des Unwahren in seiner eigenen Vernichtung besteht.
Verwirklichung und Vernichtung werden ein und dasselbe. Alles 16st sich in Ent-
ropie auf. In welcher Welt befinden wir uns eigentlich? Aber vielleicht ist ja auch
schon das Wort Welt falsch gewihlt. Vielleicht bewegt sich Dicks negative Science
Fiction nicht in einer ,,Welt“, sondern in einem ,,Abgrund®, der sich auftut, wenn
man das Totenreich zu denken beginnt. Dicks Science Fiction bewegt sich in der
Spanne zwischen Welt und Nichts. Denn so, wie Descartes’ Ich nur ist, indem es
bezweifelt, also gedacht werden kann, so ist auch das Totenreich nur, indem es
gedacht wird. Was nur gedacht werden kann, wird in Dicks Reich zur Spiegel-
schrift der Negativitét.

Wenn wir nun fragen, ob Dicks Werk Science Fiction ist, so miissen wir mit
,ja‘ antworten, sofern wir unter ,,science* mehr verstehen als bloe Naturwissen-
schaft, ndmlich auch Geistes- bzw. Sozialwissenschaft, zu denen im weiteren Sinne
auch Philosophie und Psychologie gehoren, deren Forschungs- und Problemfelder
die Science Fiction in literarischem Gewande wiedergibt.

Kritiker wie Carl Freedman haben angemerkt, dass Dicks bedrohliche Objekte
und kollabierende Realititen direkt in eine marxistische Analyse von Warenfeti-
schismus und die Demystifikation von kapitalistischen Sozialbeziehungen versetzt
werden konnten, wo die Menschen versuchten, die Hieroglyphen zu entziffern,
hinter das Geheimnis ihres eigenen Sozialprodukts zu kommen. Dicks Science

276 Stanistaw Lem erklirt, man kénne eine Welt konstruieren, in der jedes Ereignis fiir sich genom-
men iiberhaupt nicht erschreckend sei, zum Beispiel zwei oder drei Menschen mit asymmetrischen
Gesichtern infolge eines Schlaganfalls. Ungewohnlich werde es aber, wenn einem plotzlich nur noch
solche Menschen iiber den Weg liefen. Dann erhalte man den Eindruck, den Boden unter den Fiilen
zu verlieren. ,Mit einem Wort: die Billigung einer beliebigen, sogar auch einer ,spiritistischen’
Ontologie ist besser als eine totale ontische Desorientierung.* Vgl. Phantastik und Futurologie I, 104,
Zitat 106.

277 Adorno, Minima Moralia, Nr. 29, S.57.

290



VI. Metaphysik

Fiction sei Ausdruck eines weltweiten Glaubensverlusts an Wissenschaft und Fort-
schritt.””® Der britische Kritiker Jonathan Crary kommt zu dem Urteil:

-EBin Grofteil seiner Biicher benennt eindringlich die subjektiven Kosten eines
Lebens inmitten von bestidndiger Ausloschung und Zerstorung. Er ist der Chronist
einer durch Flichtigkeit und Verlust geprdgten phantasmagorischen Warenwelt. Die
Romane von Dick [...] zeichnen fiir gewohnlich den Weg eines Menschen nach, der
sich in einer begrenzten Form widersetzt, zumeist aber ums bloBe Uberleben kampft
angesichts der fortwdhrenden Zerriittung der Welt. Sein Werk zihlt zu den grof3en
literarischen Zeugnissen der subjektiven Kosten jener Verdinglichung, die er ,eine
seltsame bosartige Abstraktheit’ in der kapitalistischen Kultur des mittleren 20.
Jahrhunderts nennt. Dick beschreibt eine soziale Welt, die immer wieder umgestaltet
und modernisiert wurde, hilt aber das Bild einer mit den Triimmern oder Verwesun-
gen fritherer Modernisierungsphasen iibersiten und vermiillten Gegenwart fest. Die
Dinge, in die wir in seinem Werk hineingeraten, verfallen einer schidbigen Nutzlo-
sigkeit, die sich zu einer Bedingung menschlicher Erfahrung macht.**”

Dicks Werk ist eine Antwort auf den mainstream des American way of life, auf
die Dingfestmachung nicht nur des Lebendigen, sondern des Lebens als Ganzem
iiberhaupt. Dick gelingt die Darstellung des ganz Anderen.

3.6. J.G. Ballard, Die Wachttiirme

Neben Philip K. Dick ist der britische Schriftsteller James Graham Ballard einer
der filhrenden Vertreter einer erneuerten Science Fiction, die sich dem Weltraum
ab- und dem menschlichen Innenleben zuwendet. Man konnte Ballard auch das
britische Gegenstiick zum US-Amerikaner Dick nennen.

In seiner Erzdhlung Die Wachttiirme (The watch-towers) aus dem Jahre 1962
geht es um die Gesellschaft einer nicht niher bezeichneten Stadt, die von Wacht-
tiirmen beobachtet wird. Die Beobachter, die man in den Tiirmen vermutet, bleiben
anonym. Alle Bewohner der Stadt fiihlen sich von den Tiirmen derart bis ins
Intimste iiberwacht, dass das gesellschaftliche Leben zu erstarren droht. Die Tiirme
schweben durch die Luft, vielleicht zwischen zehn und fiinfzig Metern Hohe, und
ab und zu sieht man hinter Milchglasfenstern Schatten sich bewegen. Das Hin- und
Herschweben und die Bewegungen der Schatten hinter den Fenstern werden ,,Akti-
vitit* genannt, die besonders gefiirchtet wird. Die Verbindung zwischen den Tiir-
men und der Bevolkerung wird nach allgemeiner Meinung vom Stadtrat herge-
stellt, der vor allem der Ansicht ist, dass man alles vermeiden sollte, was die Tiirme
irgendwie aufregen konnte, und das konnen schon kleine Dinge sein wie das Aus-
gehen mit einem Freund. Werden die Tiirme ,,aktiv, werden Konzerte und Kino-
veranstaltungen abgesagt, oder die Leute bleiben gleich freiwillig zu Hause. Sogar
die Schule bleibt nach den Ferien vorerst geschlossen. Eine Protagonistin driickt
ihre Gefiihle so aus: ,,Weiit du, an den Tagen, an denen sie da hinter ihren Fen-

278 Vgl. Luckhurst, Science Fiction, 108, mit Verweis auf Carl Freedman, Towards a Theory of Para-
noia. The Science Fiction of Philip K. Dick, in: Science Fiction Studies 11 (1984), 15-24.
2 Crary, 24/7, 86.

291



VI. Metaphysik

stern in Bewegung geraten, kann ich mich kaum riihren, es ist schrecklich. Ich
fithle mich so lustlos, ich mochte nur dasitzen und auf die Wand starren. Vielleicht
bin ich fiir ihre Strahlung empfénglicher als die meisten Leute.” (91) Nur der Leh-
rer Charles Renthall hat keine Angst vor den Tiirmen. Um die Menschen aus ihrer
Lethargie aufzuriitteln, versucht er, ein Gartenfest in einem Biergarten zu organi-
sieren, der von zwei Wachttiirmen beobachtet wird. Renthall glaubt, dass die
Wachttiirme nur aufgesetzte Schiméren sind, die in Wirklichkeit iiber keinerlei
Macht verfiigen, und von dieser Meinung will er die Menschen iiberzeugen. Es
gelingt ihm nach der Absage des Arztes Dr. Clifton und des Hotelmanagers Mul-
vaney, zumindest den Geschiftsmann Boardman fiir seine Idee zu gewinnen. Als
sich herumspricht, dass Renthall eine grofe Festivitit plant, warnt ihn zunichst
sein Kollege Hanson vor diesem Vorhaben. Nachdem Renthall nicht auf ihn gehort
hat, legt der Stadtrat als ndchster Opponent ihm nahe, das Fest abzusagen. Als
Renthall erwidert, den Stadtrat gehe sein Privatleben nichts an, entgegnet der Syn-
dikus des Rates, es handele sich um einen Befehl von den ,,Ubergeordneten“ des
Rates (gemeint sind die Wachttiirme). Renthall bekriftigt jedoch seine Weigerung,
diesem Befehl nachzukommen und hofft damit, die Machtlosigkeit der Wachttiirme
demonstrieren zu konnen. Doch da wird die Ratssitzung, die sich mit Renthalls
Festlichkeit befassen sollte, auf unbefristete Zeit verschoben. Inzwischen sind die
Vorbereitungen fiir das Fest in vollem Gange. Der Hotelmanager Mulvaney hat
trotz anfinglicher Bedenken auf dem Dach seines Hotels eine Terrasse zum Son-
nenbaden eingerichtet, die bereits benutzt wird. Renthall beobachtet, dass es die
Leute auf einmal nicht mehr kiimmert, von den Tiirmen, die iiber ithnen schweben,
beobachtet zu werden, ja, noch schlimmer: seine Frage an Mulvaney, ob er die
mogliche Reaktion der Wachttiirme wegen des Festes bedacht habe, versteht dieser
nicht. Der Geschiftsmann Boardman hat das urspriinglich angedachte Gartenfest
zu einem Rummelplatz ausgedehnt, was Renthall nicht gefillt, denn er fiirchtet
nun, der Stadtrat lasse die Ziigel bewusst schleifen, damit er, Renthall, sich iiber-
nehme. Seine Frage nach den Wachttiirmen versteht auch Boardman nicht. Mit
einem Mal wird Renthall klar, dass die Stadtbewohner die Wachttiirme weder
sehen noch sich an sie erinnern kénnen. Als er darauthin den Arzt Dr. Clifton auf-
sucht, um sich bei ihm zu erkundigen, ob eine Massenhypnose vorliegen konnte,
wirft dieser ihn aus seiner Praxis. Renthall geht zu seiner Freundin Julia Osmond,
doch auch die weill nichts mehr von den Wachttiirmen und sieht sie auch nicht
mehr. Daraufhin lduft Renthall ziellos durch die Stralen und gerét in einen drmeren
Stadtteil. Er bemerkt, dass die Wachttiirme sich nach und nach um ihn versammeln
und schlieBlich erbarmungslos auf ihn herabstarren.

In seiner Struktur erinnert diese Geschichte an Romane Franz Kafkas wie Der
Prozef3 oder Das Schlof3, in denen der Protagonist anonymen Michten ausgeliefert
ist, gegen deren absurd anmutende Misshelligkeiten er sich nicht angemessen zu
wehren weil. Im Gegensatz zu Kafka, der den Leser dariiber im unklaren Iésst,
warum der Protagonist sein Schicksal erfahren muss, ist bei Ballard deutlich, wes-
halb Renthall von den Tiirmen verfolgt wird. Aber warum nimmt plétzlich nur

292



VI. Metaphysik

noch das oppositionelle Individuum Charles Renthall die Tiirme wahr? Fiir ihn
geht die Deckungsgleichheit mit den anderen Menschen beziiglich der Erkennbar-
keit der Welt verloren. Durch diesen Verlust der Verbundenheit mit der Mensch-
heit ist Renthall tatsdchlich ein Verlorener. So wenig wie der Protagonist Josef K.
in Kafkas Roman weifl, warum ihm der Prozess gemacht wird, so wenig weil3
Renthall, warum nur er allein die Ordnungshiiter wahrnimmt. Die Schluf3szene
erinnert an die Parabel vom Tiirhiiter in Kafkas Prozefs. Die Wachttiirme waren nur
fiir Renthall bestimmt.

Dass die Geschichte iiberdies einen theologischen Zug hat, ldsst sich kaum
leugnen. Die Wachttiirme wirken gottgleich, und der Stadtrat symbolisiert eine Art
Priesterschaft, die die Verbindung zu ihnen herstellt. Die Menschen fiirchten die
Wachttiirme, wie Paulus die Gottesfurcht beschreibt. ,,Schrecklich ist es, in die
Hénde des lebendigen Gottes zu fallen.” (Heb 10,31) Renthall tritt an, den Bewoh-
nern der Stadt die Furcht vor den Herren, den Wachttiirmen, zu nehmen. So wie die
aufgeklidrten Philosophen fragten, woher denn die Priester ihr transzendentales
Wissen hitten, wie denn die Priester mit Gott kommunizierten, als hitten sie einen
,guten Draht nach oben®, so fragt Renthall seinen Kollegen Hanson: ,,Wie spielt
sich denn deiner Meinung nach die Kommunikation zwischen Rat und Wachttiir-
men ab? [...] Telefonisch? Oder per optischen Telegraphen?* (99) Eine Frage, die
Hanson nicht beantworten kann. Renthall ist der Auffassung, die Gétter seien tot,
sie hitten keine Macht mehr. Er glaubt anscheinend nicht an die Macht der Gétter,
deshalb will er aufklérerisch titig werden. Seine Idee einer Gartenparty ist der Ver-
such einer Aufklirung der Massen. Aber Renthall bleibt darin stecken. Denn es
zeigt sich, dass er selbst von diesen Géttern iiberzeugt ist, sonst wiirde ihn die
Angst vor ihnen, die sich bei ihm immer wieder einmal einstellt, nicht beherrschen.
Es zeigt sich, wie tief einmal eingeschliffene psychische Muster sind und wie
schwer es ist, sich von ihnen zu befreien. Gerade das Ende der Geschichte offen-
bart, dass Renthall sich selbst nicht wirklich geglaubt hat, weshalb seine Mission
scheitert.

Diese Geschichte bezieht ihre Unheimlichkeit allerdings nicht nur aus der Auf-
spaltung der Wirklichkeit in zwei Ebenen, sondern auch daraus, dass einige Cha-
raktere ein vollig irrationales Verhalten zeigen, ohne dass es ihnen selbst auffillt,
so Renthalls Freundin Julia Osmond und sein Kollege Hanson. Julia kritisiert
Renthall, indem sie sagt, er halte sich fiir viel zu wichtig und fiigt hinzu: ,,.Du
glaubst, der Rat und die Wachttiirme wiirden dich auf irgendeine griflliche Art und
Weise bestrafen. Aber das tun sie bestimmt nicht, weil du es gar nicht wert bist.*
(99) Aber wenn dem tatsidchlich so wire, bleibt die Frage, warum es dann diese
Aufregung und diese Furcht vor den Wachttiirmen gibt. Wenn den Tiirmen und
dem Rat Charles Renthall tatsdchlich der Strafe nicht wert wire, dann gibe es doch
keinen Anlass mehr, Tiirme und Rat zu fiirchten.

Als die Gesellschaft aufgrund des geplanten Festes die Lethargie plotzlich von
sich streift, erfihrt Renthall von Hanson, dass die Schule wieder begonnen hat. An
dieser Stelle entspinnt sich ein merkwiirdiger Dialog zwischen den beiden:

293



VI. Metaphysik

Renthall ist sich unsicher, ob er wegen seiner Oppositionshaltung seine Stellung als
Lehrer verloren habe, und fragt:

,» Gehore ich noch zum Lehrkorper?”’

,Selbstverstiandlich. Der Rat ist nicht nachtragend. Vor einer Woche hétte man dich
eventuell noch gefeuert, doch inzwischen hat sich einiges gedndert.’

,Was meinst du?’

Hanson blickte ihn aufmerksam an. ,Was ich meine? Na, die Schule fangt wieder an.
Was ist denn los mit dir, Charles?’* (105)

Mit Renthall hitte der Leser gerne gewusst, was sich geindert hat. Die Frage,
warum die Schule nicht wie geplant begonnen hatte und warum der Stadtrat ent-
schied, sie dann doch fortzusetzen, bleibt génzlich unbeantwortet. Und was sich
iiberhaupt gedndert hat, wiirde man von einem Stadtrat vor allem dann gerne erfah-
ren, wenn man weil}, dass er an einem Erhalt des Status quo derart interessiert ist,
das Leben in volliger Erstarrung zu halten. Diese Starre ist auch daran erkennbar,
dass es keine aktuellen Zeitungen mehr gibt, sondern nur alte, als wiirde es den
Tiirmen um die Loschung von kollektiven Erinnerungen gehen. Dieser Umstand
erinnert an Orwells Roman /984, in dem die Geschichtsschreibung durch die Partei
gedndert wird, die angeblich die Vergangenheit kontrolliert. Plotzlich soll das
Gegenteil dessen gedacht werden, was zuvor noch Gegenstand allgemeinen Wis-
sens gewesen ist, nimlich die Tatsache, mit welchem Land man sich gerade im
Kriegszustand befindet, und an den alten Zustand soll man sich moglichst nicht
erinnern. Auch in Ballards Geschichte wird das allgemeine Bewusstsein von den
Wachttiirmen ins Gegenteil gedreht: es hat sie nie gegeben. Wer behauptet, sie
existierten, was Renthall ja tut, muss unter schweren Wahnvorstellungen leiden. Er
ist wie Winston Smith ein Individuum, das gegen eine starre Ordnung aufbegehrt.
Dadurch wird er zum AufBenseiter. Das wirkliche Individuum, so die Botschaft
dieser Story, ist eigenwillig, passt sich nicht an, geht einen eigenen Weg, lésst sich
nicht von Mehrheitsmeinungen aus Opportunismus umstimmen. Es féllt auf, dass
Renthall in einem Hotel wohnt und nicht zusammen mit seiner Freundin, die
offenbar kein Interesse daran hat.

Die Menschen als Gesamtheit erscheinen in dieser Story als willfdhrige Masse,
mit der die Michtigen machen, was sie wollen. Ballards Geschichte ist ein meta-
phorischer Warnruf vor der Liquidierung des Individuums. Merkwiirdig ist, dass
die Angst vor jeder Verdnderung, die die erste Hilfte der Geschichte als zentrales
Motiv durchzieht, plétzlich, und dennoch fiir Renthall und den Leser zunachst
unmerklich, durchbrochen wird und verschwindet. Die Menschen zeigen sich auf
einmal, wie es wire oder eben wie es ist, wenn es keine Wachttiirme géibe oder
gibt. Der ontologische Status der Geschichte oszilliert zwischen zwei Ebenen, so
dass es keine Entscheidung dariiber geben kann, welcher der richtige ist. Ob hier
die Massen tatsdchlich hypnotisiert wurden oder was fiir die verdnderte Wahrneh-
mung verantwortlich ist, ist sekundir. Entscheidend ist vielmehr, dass die Ange-
passten das Individuum durch bloBe Gedankenlosigkeit und Bequemlichkeit ver-
nichten, damit ,,die Party weitergehen kann®, die vom Individuum selbst initiiert

294



VI. Metaphysik

wurde. Die Feier ist zugleich ein Symbol fiir die Liquidation des Individuums. Die
Verwandlung der Gartenparty in einen Rummelplatz ldsst sich als Metapher fiir die
Verwandlung des Mittels der Aufkldrung in Gegenaufkldrung verstehen. Versucht
Renthall diese Party als Mittel dazu zu verwenden, die Macht der Wachttiirme als
Popanz zu entlarven, so wird die Party von der Gegenseite dahingehend umgebo-
gen, Renthalls Versuch ins Leere laufen zu lassen, als habe das, was der aufklireri-
sche Protagonist zu sagen hat, keine gesellschaftliche Relevanz.

Ob die Gesellschaft aus Angst vor den Wachttiirmen passiv reagiert, oder ob sie
ausgelassen feiert, ist dasselbe. In beiden Fillen sind die Menschen der Wachs in
den Hénden der Michtigen. Und die Vernichtung des Individuums findet nicht als
offizielle Hinrichtung vor groBem Publikum statt, sondern Renthall wird liquidiert
wie Winston Smith in /984, heimlich, still und leise, weitab von Larm und Trubel.
Es wird nicht viel Authebens um die Sache gemacht, denn Charles Renthall ist das
nicht wert. So hat am Schluss seine Freundin doch recht behalten, aller Irrationali-
téit ihrer Aussage zum Trotz.

Ballards Story vermittelt im Ergebnis nicht die passive Auslieferung des Prota-
gonisten in ein Schicksal, sondern das Erschrecken und Verstummen des Indivi-
duums vor der Macht des Apparats. Denn die Geschichte ist so erzahlt, dass der
Leser fiir das Individuum Charles Renthall eingenommen wird. Thm gilt unsere
Solidaritit im Augenblick seines Sturzes.

3.7. J.G. Ballard, Das Meer erwacht

In Ballards Kurzgeschichte Das Meer erwacht (Now wakes the sea) von 1963
erwacht der Protagonist Richard Mason jede Nacht aufs neue in seinem Haus und
spaziert zum Meer, das die Stadt mehr und mehr iiberflutet. Am Morgen erzéhlt er
seiner Frau Miriam, wieder am Meer gewesen zu sein, doch diese antwortet, das
Meer sei tausend Meilen entfernt, weshalb sie den Bericht ihres Mannes fiir einen
Traum hilt und ihm eine Psychotherapie empfiehlt, denn diese ,,Visionen* habe er
nun schon seit drei Wochen. Wenn Mason ans Meer kommt, sieht er die Hiuser,
Einkaufszentren und Kirchen im Wasser versunken, aber am nichsten Morgen hat
das Meer keine Spuren an den Gebduden hinterlassen. Eines Nachts will ihn seine
Frau begleiten, doch aus einem Grund, den Mason selbst nicht benennen kann, will
er sie von dem Meer fernhalten und bestirkt sie in ihrer Uberzeugung, das Ganze
sei ein Traum. Dennoch besteht Miriam darauf, beim nichsten Mal dabeisein zu
wollen. Aber sie schlift ein, bevor das Wasser kommt, und Mason macht sich
erneut allein auf den Weg. Er ist von diesem néchtlichen Meer iiberwiltigt, es zieht
ihn magisch in seinen Bann, und jeden Morgen ist nur das Meer Thema des
Gesprichs mit seiner Frau. ,,Mason dachte sich eine Geschichte aus, um sie zu
beruhigen, dann trug er seine Kaffeetasse ins Arbeitszimmer und starrte in den
dunstigen Nebel iiber den Dichern, weich und undurchsichtig und mit den gleichen
Konturen wie das nédchtliche Meer. Der Nebel 16ste sich langsam auf, und fiir einen
Augenblick gewann wieder die dahinschwindende Realitit der normalen Welt die
Oberhand, erfiillte ihn mit schmerzhafter Nostalgie.“ (77) Bald erblickt er zum
ersten Mal eine unbekannte Frau am Meer, der er folgt, doch er kann sie nicht

295



VI. Metaphysik

erreichen. Am folgenden Tag fihrt er mit seinem Auto durch die Gegend, um diese
Frau zu suchen, und erfihrt von einem Mitarbeiter einer Forschungsgruppe, dass in
der Nihe seines Wohngebietes schon seit einiger Zeit paldontologische Ausgra-
bungen durchgefiihrt wiirden. In der Nacht darauf verfolgt er die Frau, die sich
erneut zeigt, und spricht sie von hinten an. Die Frau dreht sich um, und Mason
sieht ein Skelett. Vor Schreck stiirzt er in einen Schacht und kommt dabei ums
Leben. Zwei Tage spiter entdeckt man zwei menschliche Skelette, die angeblich
aus der Cromagnon-Zeit stammen. Frither einmal, sagt der Professor fiir Paldonto-
logie, sei hier ein Meer gewesen, vor 200 Millionen Jahren. Die Frage eines Poli-
zisten, der Mason sucht, ob eines der beiden Skelette dasjenige von Mason sein
konnte, die Leiche vielleicht mit einer Sdure in Berithrung gekommen sei, kann der
Professor nicht beantworten. Nur dem Polizisten erscheint eine Sache merkwiirdig:
,.Dabei fillt mir ein, wonach Masons Jacke riecht — nach Meerwasser.* (79)

Ahnlich wie in der Story Die Wachttiirme wird auch hier die Wirklichkeit in
zwei Ebenen aufgespalten. Der Unterschied besteht darin, dass der Protagonist
zwel verschiedene Ebenen der Zeit erlebt. Die Zeit, die er erlebt, ist keine kontinu-
ierliche, sondern etwas, das ihn aus der sorgsam gehiiteten Linie Vergangenheit-
Gegenwart-Zukunft herausreiBt.”** Mason macht offenbar die Erfahrung einer Zeit-
kreuzung zwischen einer weit zuriickliegenden Vergangenheit und der Gegenwart,
und er ist der einzige, der die Zeitkreuzung erlebt. Wie sich anhand der Begeben-
heit mit seiner Jacke zeigt, ist der Aufenthalt Masons in der Vergangenheit gerade
kein Traum. Masons Erfahrung ist wirklich. Aber auler ihm gibt es keine Zeugen.
Er will das dndern. ,,Was Mason aufrechterhielt, war seine feste Uberzeugung, daB
die andern das Meer auch bald sehen wiirden.* (73) Doch diese Hoffnung wird sich
im Verlauf der Geschichte nicht erfiillen. So wie Renthall in Die Wachttiirme bleibt
auch Mason mit seiner Erfahrung allein. Er féllt zusehends einer vergangenen Welt
am Meeresstrand anheim und inszeniert die Lust am eigenen Untergang.

Man konnte in Ballards Erzdhlung daher eine literarische Umsetzung von
Freuds umstrittener Todestriebtheorie vermuten. Dieser Trieb kann sich gegen
andere Menschen richten, aber auch gegen sich selbst. Richtet sich dieser Trieb
gegen sich selbst, handelt es sich laut Freud um das Bestreben des Subjekts nach
Auflosung der eigenen Einheit und jeder Bindung. Nach dieser Theorie wiinscht
sich das Subjekt keine Beziehung zur Umwelt und zum Mitmenschen, sondern
erstrebt eine Riickkehr in den schiitzenden Mutterleib. Das Wasser ist ein Symbol
fiir das Unbewusste bzw. fiir den Mutterleib. Mason wird von seinem unbewussten
Todestrieb im Wortsinn iiberflutet. Seine Sehnsucht nach dem Tode ist zugleich
eine Sehnsucht nach dem Urelement des Lebens, dem Wasser, eine Sehnsucht, die
durch seine Erlebnisse, die ihn stindig nidher ans Meer ziehen, stirker wird. Die ihn
lockende Frau, die sich am Schluss als femme fatale entpuppt, kann als Symbol fiir
das dialektische Verhiltnis von Leben und Tod gelesen werden, als Wunsch nach
Einswerdung, als Wunsch danach, in einen Strudel des Undifferenzierten aufge-

20 Diese Geschichte hat daher Ahnlichkeit mit Dicks Story Ausstellungsstiick.

296



VI. Metaphysik

nommen zu werden. Die Nacht mit ihrer geheimnisvollen Dunkelheit kann als
Symbol des Unbewussten verstanden werden, denn das Meer kommt stets in der
Nacht, wenn alle anderen Zeugen schlafen. Mason gelingt es nie, seine Frau mit
ans Meer zu nehmen. Einmal, als er sie beinahe davon iiberzeugt hat, dass seine
Erlebnisse real sind und sie ihn begleiten will, ist sie am entscheidenden Punkt
wieder eingeschlafen. Der Leser erhilt den Eindruck, dass aufSer Mason niemand
die Anwesenheit des Meeres mitbekommen soll. So wird er zum einzigen Zeugen
dessen, was Mason erlebt. Fiir Stanistaw Lem ist diese Geschichte ausdriicklich
keine Science Fiction.”®' Das ist sie aber nur dann nicht, wenn man den Begriff der
,,science’’ nur auf die Naturwissenschaften bezieht.

In Ballards Geschichte wird nahegelegt, dass die ,,Wirklichkeit* nicht einfach
nur als solche existiert, dass es nicht einfach nur eine einzige Zeitlinie gibt, sondern
dass die Zeit ein ineinander verschlungenes Geflecht ist. Die Gegenwart kommt
aus der Vergangenheit, kommt aus weit entfernter Zeit zuriick. Die Vergangenheit
iiberflutet die Gegenwart mit ihrem ,,Sein®, mit einer unwiderstehlichen Kraft. Fiir
das Unbewusste gibt es keine Zeit, sondern nur eine stindige Gegenwart. So kennt
auch das Tier keine zeitliche Ausdehnung. Eine Einteilung der Zeit in Vergangen-
heit — Gegenwart — Zukunft kann nur der rationale Verstand des Menschen vor-
nehmen, und diese Zeiteinteilung ist nichts, was der Mensch in seiner Wirklichkeit
erleben kann. Erlebt werden kann nur die Gegenwart, wihrend Vergangenheit
erinnert und erzéhlt, und die Zukunft geplant und vorgestellt werden kann. Der
Held der Kurzgeschichte wiinscht sich eine Uberwindung dieser Einteilung, ein
Leben, in welchem sich alle Zeiten zugleich abspielen. Nach der Uberzeugung
christlicher Theologie ist eine solche Uberwindung der Zeit nur unter dem Stand-
punkt Gottes moglich.

Bei Mason aber entspricht dieser Wunsch seiner Sehnsucht nach der Urflut,
nach dem Uberspﬁltwerden, nach dem Sich-selbst-Uberlassen den Naturkriiften
gegeniiber, nach dem embryonalen Dasein im Mutterleib, den der Ozean symboli-
siert. Erneut wird Ballards Nédhe zur Lebensphilosophie Klages’ deutlich, der den
Geist als Zerstorer der urspriinglichen Lebenseinheit beschreibt. Wie schon in
Kristallwelt so wird auch hier der Held als ein Mensch beschrieben, der von seinen
unterbewussten Kriften, der Sehnsucht nach der Einheit alles Lebendigen ver-
schlungen wird. Auf den Zusammenhang zwischen Wasser und Mutter hat Klages
im Zusammenhang mit archaischen Kulturen hingewiesen. Klages erwihnt

,das miitterliche Meer 1} Odhacoo thg yevéoewg ocbupfwrov, in welcher Bedeutung
es der ilteste der jonischen Naturphilosophen in die wissenschaftliche Betrach-
tungsweise heriibernahm, indem er fiir den Urstoff, aus dem alles und jedes entstan-
den sei, das Wasser erklirte [...] dem Schaum des Meeres enttaucht die indische
Lakschmi, die griechische Aphrodite, der peruanische Viracocha. Fiir unmittelbare
,Kinder des Meeres’ = ,Viracochas’ hielt man dort die auf Schiffen ankommenden
Spanier sowie noch lange Zeit jeden Européer. Das ,Wasser des Lebens’ mit seiner

281 Vgl. Lem, Phantastik und Futurologie, I, 278. Fiir ihn gehort sie in die Phantastik. Lem liefert aber
keine Begriindung fiir diese Einschitzung.

297



VI. Metaphysik

wiedergebédrenden und verjiingenden Wirkung, [...] die Legende von der Heilands-
mutter als der ,stella maris’ oder dem ,sempiterni fons perennis’, es sind alles nur
verschiedene Gestaltungsformen des ndmlichen Grundgedankens, wonach neben der
Erde ein Sinnbild der kosmischen Mutter aller Geschicke das ndhrende wie ver-
schlingende Wasser ist.*“***

So kann diese Geschichte auch eine Anspielung auf Freuds Theorie des Odi-
puskomplex sein, bei der es um die frithkindliche Liebe zum gegengeschlechtli-
chen Elternteil geht, wobei der gleichgeschlechtliche Elternteil als Rivale erlebt
wird. Nach Freuds Theorie kann eine unzureichende Bewiltigung dieser Lebens-
stufe, die fiir die Uber-Ich-Bildung wichtig ist, zu psychischen Stérungen fiihren.
Die femme fatale in dieser Geschichte kann daher als Symbol fiir die personliche
Mutter als auch als Symbol fiir die kosmische Mutter des Wassers interpretiert
werden, und Masons Tod damit als Sprung zuriick in den Schof} der ndhrenden
Mutter. Wie in anderen Geschichten Ballards gilt auch hier die Umkehrung Freuds:
Wo Ich ist, soll Es werden.

Mit Ballards Geschichte schlieBen wir die traditionelle Frage nach der Wirk-
lichkeit. Durch die Geschichte bis in unsere heutige Moderne hat sich diese Frage
indes neu gestellt. Mit der Welt von Robotern und Computern miissen wir uns
einer Wirklichkeit stellen, die Jean Baudrillard Simulation genannt hat. Allerdings
ist die sogenannte virtuelle Realitit auch nur ein Teil dieser Simulation. Im folgen-
den werden wir uns mit einer Form von Wirklicheit auseinandersetzen, die man
sich noch im 19. Jahrhundert nicht vorstellen konnte: dem Cyberspace.

4. Die virtuelle Realitit: Der Cyberspace

Ein weiterer Topos, der in Zusammenhang mit der Frage nach der Wirklichkeit
steht, ist der Cyberspace oder die virtuelle Welt. Geprigt wurde dieser Begriff von
William Gibson in seinem Roman Neuromancer (1984). ,.Das englische Wort
,cyber’ zeigt die Uberschreitung des realen Raumes an, den Ubergang in die Welt
hinter den (Computer-)Bildschirm — die zwar unsichtbar, aber dennoch ,da’ ist.«?3
Die Idee besteht darin, dass der Nutzer eines Computers mit diesem verbunden
wird und zwar so, dass er in die Spielwelt, die er bisher nur auf dem Bildschirm
sah, eindringt, aber eben nur mit dem Geist. Dies ist der Cyberspace, die ,,virtuelle
Realitit”, die im Gegensatz zum ,realen Leben® existiert. ,,Cyberspace ist ein
erfahrbarer, aber nicht-physikalischer Raum. Jeder Computer kann Einblick in eine
Realitit verschaffen, in der selbst physikalisch wirkende Objekte rein aus Daten
bestehen.*** Das bedeutet, dass die Objekte zwar sichtbar, aber nicht greifbar sind.
,,Der wahrnehmbare virtuelle Raum entsteht somit als Funktion des Datenvolu-
mens im Cyberspace. Der Cyberspace unterliegt auch physikalischen Gesetzen der

282 Klages, Der Geist als Widersacher der Seele, 1392.
83 Reinders, Zugiinge, 14.
8% Reinders, Zugiinge, 15.

298



VI. Metaphysik

Dimensionierung, Kontinuitit, Kriimmung, Dichte und Begrenzung.“**> Auch die
Bewegung der Objekte und des eigenen ,,Selbst* wird simuliert. Die reale Welt
bleibt Grundlage fiir den Aufenthalt im Cyberspace, denn bei allem benétigt der
Computer Energiezufuhr von aulen. Der Cyberspace ist also eine abhiingige Welt.
Im Gegensatz zur dufleren Welt gelten auch andere Regeln: ,,Eine Besonderheit der
elektronischen Vernetzung ist, dass sie den in der Relativititstheorie herausgear-
beiteten physikalischen raumzeitlichen Zusammenhang durchbricht. Es ist im
Cyberspace moglich, die Zeit unabhdngig vom Raum zu betrachten [...] Die Mani-
pulierbarkeit physikalischer Gesetze wie des Zusammenhangs von Zeit und Raum
durch die Informationstechnologie erscheint als die ,Magie’ des Cyberspace.***
Erneut scheint die Physik, wie schon vor iiber hundert Jahren durch Relativitits-
theorie und Quantenmechanik, vor einem Sturz ihrer Fundamente zu stehen. Wie
wird der Cyberspace unser Denken und unsere Wirklichkeit verdndern? Hierzu
sind verschiedene Positionen entwickelt worden, einige bedeutende aus dem anglo-
amerikanischen und dem deutschsprachigen Raum, die im folgenden vorgestellt
werden.

4.1. Anglo-Amerikanische Positionen

Der Cyberspace war in seinen Anfdangen ein simples Programm, mit dem man
versuchte, Spiele zu spielen oder Tieren ein simuliertes Leben zu geben. In ihrem
Buch Life on the screen berichtet die US-amerikanische Soziologin und Psycholo-
gin Sherry Turkle von einem Computerprogramm, das virtuelle Vogel veranlasste,
sich zu scharen, in dem jeder ,,Vogel* allein auf der Basis seiner lokalen Wahr-
nehmung der Welt agierte. Diese ,,Vogel“ wurden ,,boids* (von engl.: ,birds®,
H.N.) genannt. Das Programm produzierte scheinbar intentionales Verhalten, aber
es handelte sich nur um ein Set einfacher lokaler Regeln. Einige Wissenschaftler
waren der Ansicht, dass die ,,boids* realen Vogeln dhnlich genug seien, dass sie
selbst studiert werden sollten. Experimente mit natiirlichen Schwirmen sind dem-
gegeniiber schwieriger durchzufiihren.

Dieses simulierte Leben liegt nach Turkle in der Mitte von Logik und Biologie.
Es kommuniziere die Idee, dass das, was zihle, nicht das sei, woraus das Leben
gemacht sei, sondern die unter ihm liegenden Organisationsprozesse. Obwohl das
kiinstliche Leben auf dem Computer hergestellt sei, fordere es unseren Sinn dafiir
heraus, worum es in Lebensprozessen gehe. Wo ist die Trennlinie zwischen uns
(den Menschen und Tieren) und dem Computer zu ziehen? Das Leben der ,,boids*
konnte als auf dem Computerbildschirm evozierte Objekte interpretiert werden.
Aber was passiert, wenn wir Wesen kreieren, die die Qualitédten einer sich entwi-
ckelnden Intelligenz auf dem Bildschirm verkorpern? Turkle zufolge kdnne man
wissen, was jedes einzelne individuelle Objekt tun wird, und doch hitten wir keine

85 Reinders, Zuginge, 15.

8 Reinders, Zuginge, 16. Reinders bezieht sich in ihrer Beschreibung hauptsichlich auf Michael
Benedikt, Some Proposals, in: ders. (Hrsg.), Cyberspace. First Steps, Cambridge / London 1991, 119-
224.

299



VI. Metaphysik

Ahnung davon, was das System als ganzes tun werde. Dezentrierte Phinomene
verbdnden das Gefiihl, dass man die Regeln kenne, mit dem Wissen, dass man das
Ergebnis nicht vorhersagen konne.

Das im Computer hergestellte kiinstliche Leben wurde Vorbild fiir diverse
Computerspiele. Solche Spiele wie SimLife, SimCity oder SimAnt wurden Teil der
Volkskultur. Die Entwickler solcher Spiele meinten, dass diese wenigstens zum
Teil auf Konzepten und Techniken des kiinstlichen Lebens basierten. Als Indivi-
duen seien Neuronen nicht intelligent, als Ganzes sei es das Gehirn aber doch. Der
Spieler lerne, wie sich die Ameisen verhielten, wie sie untereinander in Kontakt
stiinden, was sie iiber Chemikalien wiissten, wie sie kommunizierten und lernten,
und letztlich, wie man das Bevolkerungswachstum im Ameisenstaat lenken konne.
Der Spieler nehme die Rolle einer Ameise an, und wenn er ,,sterbe®, werde er ,,neu
geboren®. Die Idee hinter dem kiinstlichen Leben sei es, ein lebensgleiches Ver-
halten auf dem Computer zu produzieren, um es studieren zu kénnen, was man mit
dem realen Leben in der gleichen Weise nicht kdnne. Die kiinstlichen Lebensfor-
men konnten auf ihre Umwelt reagieren, wachsen und zu komplexeren Formen
sich entwickeln. Letztlich konne man eine Maschine entwickeln, die dem mensch-
lichen Gehirn nacheifere.”

Laut Turkle prige der Cyberspace unsere hochst komplexen sozialen Beziehun-
gen zutiefst. Im Cyberspace suche man auch Gemeinschaft oder Nachbarschaft.
Turkle nimmt Bezug auf Baudrillard, der gesagt habe, Disneyland sei dazu da, die
Tatsache zu verbergen, dass es in Wirklichkeit das ,,wahre* Amerika sei. Disney-
land sei der Standard fiir Main Streets und Shopping Malls. Die Shopping Mall
schlieBe einen weiteren Traum ein: den vom goldenen Zeitalter der idyllischen
Kleinstadt. Wahrend aber die Main Street ein 6ffentlicher Raum gewesen sei, sei
die Shopping Mall so geplant, dass ihr Setting Anreize biete, den Verkauf zu
maximieren, hier trete der Mensch als Verbraucher auf, nicht als Biirger. Die Mall
sei ein kontrollierter Raum. Disneyland und Shopping Malls seien Elemente der
neuen Lebensweise, der Kultur der Simulation. Dazu gehore auch das Fernsehen.
Fernsehen, Computer und Virtualitidt gélten mittlerweile als so natiirlich, dass sie
zu unseren dominanten Medienerfahrungen geworden seien. Wir identifizierten uns
mit dem Bildschirm und hétten unsere Gemeinschaften und Nachbarschaften ver-
lassen, um diese in ferne Unterhaltungen zu verwandeln.”®

Die Nutzer heute, so Turkle weiter, glaubten, mit ihren Computern nicht-ent-
fremdete Beziehungen einzugehen. Es sei aber die Frage, ob die stindige indivi-
duelle Nutzung mit einem Computer nicht das Individuum von kollektiver Politik
entferne. Der Mensch verindere nicht die Welt menschlicher Beziehungen durch
einen Riickzug in die Welt der Dinge. Der Cyberspace, den Turkle Multi-User-
Dungeons (MUD) nennt, sei sicherer als die Strallen drauBen, virtueller Sex sei

287 Vgl. Turkle, Life on screen, 163-169, mit Verweis auf C.R. Flocks, Herds, and Schools. A Distrib-
uted Behavioral Model, in: Computer Graphics 21 (Juli 1987), 27, und Michael Bremer, SimAnt User
Manual, Orinda (CIf.) 1991, 163.

88 yol. Turkle, Life on screen, 232-235.

300



VI. Metaphysik

sicherer als realer Sex, Cyberspace-Freundschaften seien intensiver als reale, und
wenn die Dinge nicht so funktionierten wie man wolle, kénne man einfach ver-
schwinden. Die Computerrevolution tendiere jetzt dazu, Gemeinschaft innerhalb
einer Maschine aufzubauen. Falls eine Politik der Virtualitit Demokratie online
und Apathie offline bedeute, bestehe Grund zur Sorge. Mdoglicherweise wiirden
immer mehr Menschen von der Partizipation ausgeschlossen.”® Fiir eine Gemein-
schaft sei es notwendig, dass sie sich aulerhalb des Bildschirms bewege und das
Leben der anderen betreffe. Das Internet sei eine schwindelerregend freie Zone, in
der Informationen leicht zugénglich seien. Diejenigen, die die Welt in materialisti-
schen Begriffen dichten, spielten mit der Idee, dass die immaterielle Welt des
Computernetzwerks einen neuen Raum fiir Macht ohne die traditionelle Form des
Besitzes geschaffen hat. Turkle verweist auf Foucault, der gesagt habe, die Macht
der modernen Gesellschaft beruhe weniger auf personlicher Gegenwart und bruta-
ler Gewalt einer elitiren Kaste, sondern vielmehr darauf, dass jedes Individuum
Selbstiiberwachung und Selbstdisziplinierung lerne. Die moderne Gesellschaft
kontrolliere die Korper und das Verhalten der Menschen. Die Technologien des
Gefingnisses seien auf die Erziehung und die Psychotherapie ausgedehnt worden.
Turkle wendet Foucaults Theorie auf die Computerwelt an. Durch das Internet
gebe es die Moglichkeit der Uberwachung. In den sozialen Netzwerken sei sicht-
bar, wann man online oder offline sei. Was man schreibe, werde archiviert. Und
deshalb lerne man, sich selbst zu iiberwachen. Die Computernetze seien die
moderne Agora. Im Cyberspace werde dariiber diskutiert, inwiefern im Spiel
Gewalt angewendet werden diirfe, und ob der Tod eines Helden im Spiel ernst
genommen werden solle. Die Frage wire dann, ob er nie wieder auftreten darf,
oder ob er nur fiir eine bestimmte Zeit offline gehen soll. Wenn jemand im Cyber-
space entfiihrt oder vergewaltigt wird, sind das dann bloB Worte? Turkle fragt, wo
der Korper aufhort und der Geist anfiangt. Ist der Geist Teil des Korpers? Wie sind
sie miteinander verwoben? Eine Cyberspace-Vergewaltigung vollziehe sich ohne
physischen Kontakt. Handelt es sich also um ein Verbrechen gegen den Geist?
Inwiefern beriihrt ein solcher Vorfall die Freiheit der Rede? Das gleiche gelte fiir
virtuellen Mord. In der physisch-realen Welt hitten wir keine Wahl, wir miissten
unsere Verantwortung fiir unsere korperlichen Handlungen iibernehmen. Aber in
der Virtualitit bestehe die Moglichkeit, sich fiir unverantwortliche Handlungen
einfach zu entschuldigen. Turkle befiirchtet, dass in der Kultur der Simulation ein
Wort wie Authentizitiit nicht mehr gelte.”

Dariiber hinaus hat Turkle als eine der Ersten einen Zusammenhang zwischen
dem Identitits-Problem und dem Cyberspace gesehen. Sie fragt, inwiefern der
Cyberspace auch das Subjekt selbst betroffen und es veriindert habe. Sie sieht die
Computerwelt in einer dialektischen Entwicklung, die das Subjekt parallel zu

8 yol. Turkle, Life on screen, 243f.

20 ygol. Turkle, Life on screen, 246-254 mit Verweis auf Howard Rheingold, The Virtual Commu-
nity, in: TIME (Spring 1995), 24. Auf Michel Foucault wird im Band 3 Politische Theorie noch ge-
sondert eingegangen werden.

301



VI. Metaphysik

befreien und zu versklaven scheine. Mehr und mehr, so die These Turkles,
betrachteten und entwickelten wir uns zu Cyborgs. Wir beschrieben unser politi-
sches und Okonomisches Leben in einer Sprache, die selbst die Form einer
Maschine habe. Viele Institutionen, die die Menschen frither zusammengebracht
hitten — eine Einkaufsstraf3e, ein Vereinshaus, ein Stadtteilzentrum — funktionierten
nicht mehr wie frither. Doch immer versuchten wir, uns im kleinen zu reorganisie-
ren (Familie, Nachbarschaft, Freunde, Kollegen), und der Computer spiele dabei
eine groBe Rolle. Mittlerweile seien wir mit der ganzen Welt verbunden, aber
unsere lokalen Bindungen seien schwicher geworden. Was hat unsere computer-
vermittelte Kommunikation mit der Bindung an andere Menschen zu tun?

Wir hitten heute eine radikal dezentrierte Sicht auf das Selbst. Das Selbst sei
ein Reich des Diskurses, kein reales Ding, keine Struktur des Geistes. Im Internet
konne man mit dem Ego spielen, zum Beispiel sich als Frau ausgeben, obwohl man
ein Mann sei. Im Internet sei ein rapides Kreisen durch verschiedene Identititen
moglich. Auch frither hitten die Menschen verschiedene soziale Rollen gehabt und
Masken getragen, aber im Grunde hitten sie ihr Leben lang unter strikter Kontrolle
gestanden. Das Internet sei ein Soziallaboratorium fiir das Experimentieren mit der
Konstruktion und Rekonstruktion des Selbst. Kann das Selbst des wirklichen
Lebens von dem des virtuellen Lebens etwas lernen? Ist das virtuelle Selbst ein
Fragment der Personlichkeit des wirklichen Lebens?”' Der Cyberspace biete einen
groen Raum, um neue Aspekte seines Selbst zu entdecken. Dieser Raum impli-
ziere Differenz, Vielfalt, Heterogenitit und Fragmentierung. Das Selbst werde
dezentriert, seine Grenzen gesprengt. Zwar konne dadurch das Selbstbewusstsein
gefordert werden, doch der Cyberspace sei auch ein Ort, an dem man mit seinem
Selbst gefangen bleibe. Was bedeutet es, wenn ein Spieler im Cyberspace da Erfolg
habe, wo er im realen Leben versage? Der Cyberspace biete in Rollenspielen Cha-
raktere an, die sich zu parallelen Identitdten entwickeln konnten, womit er jedem
ermogliche, vor seinen wirklichen Problemen zu fliichten. Andererseits konne der
Cyberspace aus psychologischer Sicht auch konstruktiv wirken, indem er als Ventil
fiir die Probleme im wirklichen Leben benutzt werde.** Der Cyberspace verwische
die Grenzen zwischen Selbst und Spiel, Selbst und Rolle, Selbst und Simulation.
Virtuelle Welten eroffneten Erfahrungen, die man im realen Leben kaum machen
konne. Andere nutzten Rollenspiele als Alternative zur Anbahnung erotischer
Beziehungen, weil sie im realen Leben Schwierigkeiten hitten, beim anderen
Geschlecht anzukommen.”” Viele Menschen agierten ihre Probleme in solchen
Spielen aus, statt sie durchzuarbeiten.

Heute werde nicht mehr Wert auf Stabilitit, sondern auf Flexibilitat und Flui-
ditdt gelegt. Die verschiedenen Masken, die man online aufsetzen konne, befor-
derten diese Tendenz. Wir beginnen, kleinen Korporationen dhnlich zu sein. Iden-

»! ygl. Turkle, Life on screen, 177-180.

2 yol. Turkle, Life on screen, 185-188.

293 Vgl. Turkle, Life on screen, 191-194. Zu den sexuellen Komponenten des Internet, die Turkle
problematisiert, vgl. das Kapitel Anthropologie in Band 2.

302



VI. Metaphysik

titdt sei ein Flickwerk von Personalititen. Die soziale Saturiertheit statte uns mit
einer Vielzahl inkohérenter Sprachen des Selbst aus, wir lebten in einem Status
standiger Konstruktion und Dekonstruktion. Wir seien multiple Personen und
bestdnden vor allem in unseren Beziehungen. Wie konnen wir multipel und kohé-
rent zugleich sein? Die einheitliche Sicht auf das Selbst korrespondiere mit einer
traditionellen Kultur mit stabilen Symbolen, Institutionen und Beziehungen, aber
eine solche Kultur sei heute nicht mehr gegeben, weshalb die Beharrung auf Ein-
heit dogmatisch erscheine. Die Homepage sei eine Metapher fiir das Selbst, sie sei
die dramatische Illustration neuer Identitdtsbegriffe, die Vielfalt und Kohirenz
einschlossen. Wihrend das konventionelle Denken dahin tendiere, multiple perso-
nae in pathologischen Begriffen zu denken, habe in der psychoanalytischen Tradi-
tion ein Umdenken begonnen: der Standpunkt der Einheit von Identitit sei aufge-
geben worden.***

Auf die politischen Implikationen des Cyberspace weist auch C.H. Gray hin. Er
meint, ,,auf dem falschen Weg sind jene, die glauben, der Cyberspace ist eine
genaue Entsprechung in der materiellen Wirklichkeit.”> Das Netz sei nimlich
bereits Teil der wirklichen Welt. Noch aber trennt Gray das Netz von der materiel-
len Welt. ,,Man kann das Netz zum Zusammenbruch bringen, ohne seinen eigenen
Korper einer Gefahr auszusetzen. Das gleiche in der wirklichen Welt zu tun ist
unmdoglich.”®® Web und Netz seien nur Teil eines groBeren Systems, das einen
Bezugsrahmen zwischen Info-Sphére, Mensch und Welt herstelle. In diesem Sy-
stem sei der Cyberspace ein neu entstehendes Pseudobiosystem. ,,Der politische
Kampf um seine [des Cyberspace] Zukunft ist etwas Entscheidendes. Wird aus ihm
eine Art Droge fiir entfremdete Zeitgenossen, wie das Fernsehen, ein neues Profit-
zentrum fiir Mega-Konzerne, die sich immer weiter ausbreiten?”*” Gray stellt die
Frage, wer den Cyberspace beherrschen, und wie sich diese Herrschaft auf die phy-
sische Welt auswirken werde. Im Zusammenhang damit tauchten Probleme auf, die
mit Macht, Privatsphire, virtuellem sozialem Aktivismus, geistigen Eigentums-
rechten, Konsumismus, und Ungleichheit (und zwar nicht nur Geschlechts-, Ras-
sen- und Klassenungleichheit, sondern auch jene zwischen Techno-Proleten und

2% ygl. Turkle, Life on screen, 255-259, mit Verweis auf Kenneth Gergen, The Saturated Self. Di-
lemmas of Identity in Contemporary Life, New York 1991, 6, und Robert Jay Lifton, The Protean
Self. Human Resilience in an Age of Fragmentation, New York 1993, 192.

3 Gray, cyborg citizen, 64.

% Gray, cyborg citizen, 66. Wie wir noch sehen werden, passiert aber in der Cyberspace-Literatur
genau das. In dem Roman Otherland machen die Protagonisten die furchtbare Entdeckung, dass sie
den Cyberspace, den sie betreten haben, nicht mehr verlassen konnen. Eigentlich befinden sie sich ja
nur mit dem Geist in der dortigen Welt. Werden sie aber im Cyberspace getotet, werden sie nicht
einfach offline befordert, sondern geraten in der realen Welt in ein Koma. Der Versuch, offline zu
gehen, ist mit massiven Schmerzen begleitet und kann zum Tod fithren, wenn der Versuch zu lange
dauert.

*7 Gray, cyborg citizen, 72.

303



VI. Metaphysik

Digerati**®) zu tun hitten. ,,Auch wenn es in Wirklichkeit darum geht, dass der Cy-
berspace nur ein anderer Ort fiir die reale Politik ist, vergessen manche in ihrer
Begeisterung, dass sie, wenn sie sich einloggen, ihren wirklichen Korper und die
physische Welt nicht tatsichlich verlassen.“*” Die Cyberspace-Entwickler seien
zwar der Auffassung, in nicht allzu ferner Zukunft werde man den Korper ,,verges-
sen‘ konnen, aber dennoch miisse man wieder in die physische Gemeinschaft
zurlickkehren, aus der man gekommen sei, und auch der Tod durch den Cyberspace
werde nicht aufgehalten werden konnen.® Beziiglich der Neuerfindungen des
eigenen Seins oder des Aufbaus neuer Beziehungen gibe es im Cyberspace unge-
ahnte Moglichkeiten, weil man hier anonym sei und sich ein erdachtes Profil des
eigenen Selbst anlegen konne, das mit der dufleren Wirklichkeit nichts zu tun
haben miisse. ,.Es ist zum Beispiel schwer, auf Rassen- und Geschlechterunter-
schieden zu bestehen, wenn man nicht weifl, mit wem man gerade kommuni-
ziert. "' Ein weiteres Problem sei die Frage, wem der Cyberspace eigentlich
gehore. Wem gehoren die Computercodes und die Datenbidnke? Wer darf Han-
delsmarken wie gebrauchen, personenbezogene Daten sammeln, wer hat Zugriff
auf veroffentlichte Materialien? ,,Die materielle Kontrolle iiber den virtuellen
,Raum’ ist dabei der wichtigste politische Kampf.**"*

Bryan Appleyard erklirt, mit den Computerspielen erdffne sich uns ein neues
Reich, das mit einem ,dritten Reich® (zwischen dem x6cpoc 6patog und dem
nOopog vontoc) zu tun habe. Dieses Reich sei ein Hinweis darauf, dass der
menschliche Geist sich zu einer widerstindigen pluralen Anderswelt hingezogen
fiihle.”” In den 1980er Jahren seien Spiele zu vertiefenden Erfahrungen geworden,
die eine neue Ebene der Mensch-Maschine-Beziehung reprisentierten. In einem
bestimmten Sinne heille es, die Spiele hitten einen Wettbewerb zwischen Mensch
und Maschine kreiert, aber in Wirklichkeit nehme die Maschine den Spieler mit in
ein ,,drittes Reich®, das unabhédngig sowohl vom Spieler als auch von der Maschine
sei. In einem solchen Spiel sei der Computer nicht der Gegner des Menschen, son-
dern biete die Flache fiir ein Abenteuerspiel. Das Computerspiel selbst scheine eine
Art autonome, ,Jebendige* Entitédt aufrechtzuerhalten, die innerhalb der Maschine
kreiert werde, so zum Beispiel bei Simulationsspielen. In diesem Kontext gebe es
seit Star Trek — The Next Generation auch das sogenannte Holodeck, ein Ort, an

8 Digerati sind die Eliten der Computerindustrie und Onlinecommunities. Das Wort ist eine Zusam-
mensetzung aus ,,digital* und , literati“. Die meisten sind Unternehmer, Computer-Techniker, Schrift-
steller, Journalisten oder Wissenschaftler. Zu den bekanntesten Digerati gehdren Bill Gates, Steve
Jobs oder Mark Zuckerberg.

% Gray, cyborg citizen, 180.

3% v gl. Gray, cyborg citizen, 180, mit Hinweis auf Sandy Stone, Will the real body please stand up?
in: Michael Benedikt (Hrsg.), Cyberspace. First Steps, Cambridge 1991, 113. In dem Roman Other-
land von Tad Williams versuchen die Protagonisten dem Tod zu entgehen, indem sie sich im Cyber-
space vom Leib 16sen und als reines Bewusstsein weiterexistieren wollen.

31 Gray, cyborg citizen, 180.

392 Gray, cyborg citizen, 180f., zit. 181.

393 vol. Appleyard, Aliens, 141f.

304



VI. Metaphysik

dem Computerprogramme ganze alternative Welten neu schiifen, in denen die
Crewmitglieder der Enterprise eintauchten, als handele es sich um reale Welten.
Dort kénne man Leonardo da Vinci treffen, Seekapitine des 18. Jahrhunderts oder
Westernhelden spielen.304 Die Grenzen zwischen dem Realen und dem Virtuellen,
dem Beseelten und dem Unbeseelten, dem einheitlichen und dem multiplen Selbst
verschwinden. Damit scheine der Tag ndherzukommen, an dem wir den Inhalt
unseres Geistes auf einen Computer laden konnten.’” Die virtuelle Realitit habe
den Weltraum als Land der Abenteuer ersetzt und die Begegnung mit AuBerirdi-
schen durch diejenige mit den dunklen Gestalten der Maschinenwelt. So wie dieses
,dritte Reich* (oder eben das Holodeck), so sei auch die maschinengemachte virtu-
elle Realitit unabhingig von Geist oder Materie.”” Wir konnten quasi ewig leben,
wenn es uns gelidnge, unser Bewusstsein in einer Maschine unterzubringen. Und
deshalb miisse eine Suche nach auBerirdischer Intelligenz eigentlich auf Maschinen
ausgerichtet sein.’”’

4.2. Deutschsprachige Positionen

Anton Kolb vertritt eine konstruktivistische Position, die davon ausgeht, wir
wiirden die Wirklichkeit nicht entdecken, sondern erfinden. Eigentlich wiissten wir
nichts iiber die wahre Beschaffenheit der Dinge. ,,Strukturen, Ordnungen, Kausali-
tdt und Sinn [...] sind uns nicht gegeben, nicht vorgegeben. Personliche, wissen-
schaftliche und gesellschaftliche Wirklichkeiten werden von uns geschaffen, ver-
einbart.“*”® Es gehe nicht um die Wirklichkeit, sondern um unsere Vorstellungen
von ihr. Die virtuelle Realitit des Cyberspace diene als Bestitigung des Konstruk-
tivismus. Seien bei Kant Raum und Zeit noch apriorische Anschauungsformen
gewesen, so habe Einstein die Absolutheit von Raum und Zeit relativiert. Aber im
Internet und im Cyberspace ,,verlieren Raum und Zeit eindeutig an Bedeutung [...]
Man denke zum Beispiel an Telebanking, an Teleshopping, an die Arbeit am Com-
puter zu Hause, an Konferenzschaltungen, virtuelle Studios, interaktives Fernse-
hen, Fristen und Distanzen, Jahres- und Tageszeiten schrumpfen.*” Mit Hilfe
dieser neuen Techniken scheine die Sehnsucht nach Grenzenlosigkeit und Ewigkeit
erfiillbar. ,,Zeit und Raum, Vergangenheit und Zukunft gehen in die Gegenwart, die

3% vgl. Appleyard, Aliens, 262. Doch macht zum Beispiel der Androide Data, der in Star Trek — The
Next Generation eine wesentliche Rolle spielt, das Experiment, die literarische Figur des Gegenspie-
lers von Sherlock Holmes, Professor Moriarty, zu simulieren, dem es gelingt, eigensténdig zu handeln
und sogar das Holodeck zu verlassen, und damit der urspriinglichen Programmierungsidee zu wider-
sprechen (vgl. Hansemann, Philosophie bei Star Trek, 136-144).

3% vgl. Appleyard, Aliens, 263f. Ich halte solche Phantasien jedoch nicht fiir wirklich umsetzbar.
Denn wir wissen nicht, was Geist ist, wir wissen nicht, was Bewusstsein ist. Diese sind immateriell,
transzendental, nicht greifbar, nur dadurch ,,vorhanden®, dass wir sie denken bzw. am Verhalten von
Menschen erkennen. Geist oder Bewusstsein haben kein Sein im Ontischen.

396 vol. Appleyard, Aliens, 268f.

37 vgl. Appleyard, Aliens, 270f.

3% Kolb, Virtuelle Ontologie, 14.

399 Kolb, Virtuelle Ontologie, 16.

305



VI. Metaphysik

Gegenwart in die Ewigkeit iiber.’'” Kolb fragt, ob der Cyberspace den Menschen
zum Narzissten werden lasse, so trete zum Beispiel der Cybersex an die Stelle des
realen Sex und realer Begegnung. Das eigentliche Ich werde aufgelost und Ano-
nymitit und Distanz erzeugt. ,,Unsere Erde ist zum Planeten der Nomaden und
Monaden geworden.*’"" Kolb sieht im Cyberspace eine reale Gefahr, weil es nicht
mehr um Inhalte, sondern nur noch um Formen gehe, gefordert ,,durch den radika-
len Konstruktivismus und Virtualismus, durch die Analytische Philosophie, durch
die Pathologie der Bilder [...] Man hat die Substanz aufgelost, dafiir aber Akzi-
dentien zur Substanz gemacht.“312 Vieles in der realen Welt ,,drauflen* lasse sich
nicht simulieren: das Unbewusste, die Liebe, der Hass, die Sehnsucht, die Sorge,
die Freude, weil ein Computer einen Menschen nicht ersetzen konne.*'

In Bezug auf das Phianomen des Cyberspace stehen sich nach Hans Friesen zwei
philosophische Positionen gegeniiber, nimlich die ,,Phdnomenologie der Verschie-
bung* und die ,,Ontologie der Ablosung®. Die ,,Phdnomenologie der Verschie-
bung® gehe davon aus, dass es moglich sei, ,,sinnliche Wahrnehmungs- und logi-
sche Vorstellungswelten innerhalb der ,einen’ realen Welt zu verschieben.**!* Eine
Ablosung des Geistes vom Korper werde nicht fiir moglich gehalten. Genau diese
Moglichkeit behaupte aber die ,,Ontologie der Abldsung®, die die ontologische
Selbstindigkeit der virtuellen Realitit fiir moglich halte, und zwar dann, ,,wenn der
Leib und das kognitive System durch elektronische Aquivalente ersetzt werden.
Das lduft letztendlich auf eine ontologische Ablosung der Virtualitit von der Rea-
litdt hinaus.*’"> Wir miissten uns fragen, ,,ob der Cyberspace ein Teil der empiri-
schen Welt sein kann, oder ob er eine parallele Nebenwelt ist.“*!° Beim Eintreten in
die virtuelle Welt iiberschritten wir eine Grenze, dies aber nur mit dem Geist, wih-
rend der Korper auBlerhalb bleibe. Damit stelle sich die Frage nach dem ontologi-
schen Status der virtuellen Welt.”'” Gestehe man dem Cyberspace einen eigenen
ontologischen Status zu, bestehe die Gefahr, dass die virtuelle Realitédt als die
,richtige Realitiit aufgefasst werden konnte.*®

Ein bekannter Vertreter der ,,Ontologie der Ablosung* sei Hans Moravec, der
versuche, sich einen Geist ohne Korper vorzustellen. Seine Idee sei die, ,,den Geist
auf eine Hardware zu laden, genauso wie man ein Programm heute von Maschine
zu Maschine iibertragen kann.*"” Vorformen der virtuellen Realitit gebe es laut

319 Kolb, Virtuelle Ontologie, 17.

31T Kolb, Virtuelle Ontologie, 28.

312 Kolb, Virtuelle Ontologie, 29.

313 ygl. Kolb, Virtuelle Ontologie, 30f.

314 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 5.

315 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 5.

316 Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 15.

317 Vgl. Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 15.

318 ygol. Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 17.

319 Briesen u.a., Philosophische Dimensionen, 19, mit Hinweis auf Hans Moravec, Mind children. Der
Wettlauf zwischen menschlicher und kiinstlicher Intelligenz, Hamburg 1990, und Hans Moravec,
Computer iibernehmen die Macht. Vom Siegeszug der kiinstlichen Intelligenz, Hamburg 1999.

306



VI. Metaphysik

Friesen schon heute in Form von Flugsimulationen oder Spielen am PC. Moravec,
so Friesens Kritik, thematisiere auch Prothesen und Implantate: wir konnten unsere
Korper bald ,,zum alten Eisen werfen,* da die virtuelle Existenz besser sein werde.
Zuerst solle der Korper durch elektronische Aquivalente ersetzt werden, dann das
Gehirn, mit dem es aber problematisch sei, weil es Triger des Geistes sei.”*’ Damit
wolle Moravec letztlich die Unsterblichkeit des Menschen erreichen. Damit sei
aber auch klar: ,Moravec will auf die Abschaffung des biologischen Menschen
hinaus.***' Welche Problematiken sich durch dieses Vorhaben ergeben, werden wir
bei unserer anthropologischen Fragestellung zum Thema des Posthumanismus (in
Band 2) noch sehen.’”

Torben Schroder erinnert daran, dass die Form des Cyberspace nicht nur eine
neue Technik sei, sondern im Grunde von Anfang an eine politische Botschaft
gehabt habe. Er macht den Cyberspace zu einem Thema des sogenannten Cyber-
punk, der Geschichten von einer relativ nahen Zukunft erzihle und auf einer
bestimmten Technikentwicklung basiere, die fiir eine Verdnderung von Gesell-
schaft relevant sei. Zu den Elementen des Cyberpunk zéhlten ,,die Verschmelzung
von Mensch und Maschine, Ubergang der staatlichen Macht von den National-
staaten auf multinationale GroBkonzerne und das Fehlen einklagbaren Rechts.***
,Punk® bezeichne dabei das Leben des oder der Protagonisten am Rande der
Gesellschaft. Beim Cyberspace nun gehe es um die Virtualisierung der Welt in
einer elektronischen Ersatzwelt. Ein Vorldaufer des Cyberspace sei der Film Tron
(USA 1982). Die Benutzer agierten freiwillig in entkorperlichter, aber menschli-
cher Form.”** Nicht nur der Mensch dringe mittels Cyberspace in den Computer
ein, sondern umgekehrt der Computer auch in den Menschen. Denn Cyberpunk
fasse ,,Technik nicht mehr als Teil der Umwelt auf, sondern vielmehr als einen
Eindringling in die personliche Sphidre des Menschen, ohne sie jedoch dafiir zu
verurteilen.“** Eine solche Technologie abzulehnen sei antiquiert, weil die Tech-
nik schon ldngst in den Korper eingedrungen sei, in Form von Kontaktlinsen,
transportablen Telefonen, Walkmen oder der plastischen Chirurgie.’” Die Zukunft
liege fiir den Cyberpunk nicht im Weltraum, ,,sondern in den grenzenlosen Welten
des Cyberspace und seinen Auswirkungen auf die Gesellschaft.**’ Auf diese
Weise werde im Cyberpunk extrapoliert, ,,welchen Weg unsere Gesellschaft gehen

320 ygol. Friesen u.a., Philosophische Dimensionen, 20.

32! Briesen u.a., Philosophische Dimensionen, 21.

322 Beim Posthumanismus, soviel sei hier vorweg gesagt, handelt es sich um eine philosophische
Konzeption, die das Menschsein neu iiberdenkt. Das heutige Menschsein als korperliches Dasein mit
seinen Mingeln miisse iiberwunden werden. Ziel ist die Ubertragung des menschlichen Bewusstseins
aus dem natiirlichen Korper in eine Maschine, um ewig leben zu konnen, da eine Maschine im Ge-
gensatz zum natiirlichen Korper nicht altert.

323 Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 89f.

324 Vgl. Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 90.

325 Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 92.

326 Vgl. Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 92.

327 Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 93.

307



VI. Metaphysik

konnte, wenn diese Innovationen Realitit wiirden.“’*® Wegen seiner besonderen
politischen Implikationen wird der Cyberpunk erst in Band 3 (Politische Theorie)
behandelt.

Einen weiteren Gesichtspunkt um den Cyberspace hat der Psychologe Wolf-
gang Giegerich ins Spiel gebracht. Er behauptet, dass die Erfindung der virtuellen
Realitit bei aller Neuartigkeit psychologisch nur offenbar mache, was unsere
Wahrheit in der Moderne iiberhaupt ausmache. Weltraumfliige oder die Einrich-
tung von Satelliten zeigten den wahren Ort, an dem das moderne Menschentum
sich logisch aufhalte. Die Erfindung der virtual reality mache nur die Wahrheit der
von Positivismus und Wissenschaftsdenken bestimmten Realitiit gegenstindlich.’
Vielfach hitten heute die Kinder in der Fernsehwelt ihr wirkliches Zuhause, nicht
mehr ,drauflen* in der Natur. ,,Diese, von mir hier noch nostalgisch ,wirkliche
Welt’ genannte Welt, ist schon ldngst in die Fernseh-, Computerspiel-, Spielzeug-
und Show-Welt hineingezogen [...] Die Inflation der Worter ,aktuell’ und , Aktua-
litdt’, der ungeheuer michtige Drang nach Aktuellem und Sensationellem (in
Nachrichten, Illustrierten, aber auch in der existentialistischen Philosophie), der
Drang nach einem ,Live-Dabeisein’ macht offenbar, dal das Leben sich nicht mehr
von Hause aus in der actualitas aufhilt [...] [Wir leben] im Wesensstatus Hegels,
in abstrakten Allgemeinbegriffen, und dies gerade da, wo wir meinen, doch nun
wirklich in der (fiir die Wirklichkeit genommenen) ,Realitéit’ zu sein. Wir leben in
fundamentaler Unwirklichkeit.“*** Giegerich versucht, das Internet und das World
Wide Web als Phianomene zu nehmen, in denen die abendlidndische Seele in der
Moderne sich selbst zum Ausdruck bringt. So wie bestimmte Psychologen frither
iber Mythen, Mérchen und Tridume gesagt hitten, darin driicke die Seele etwas
iiber sich selbst aus, so gelte das heutzutage fiir das Internet. ,,.Das Bild des Netzes
erinnert an das Spinnennetz und impliziert, dass wir von allen Seiten von ihm um-
geben sind und uns in ihm befinden.***' Bis zur Industrialisierung habe der Mensch
sein geistig-seelisches Leben in der Natur verortet. Erst mit Hegels Philosophie
habe sich das Bewusstsein aus dem Enthaltensein im metaphysischen Wissen her-
ausgelost. Diese Herauslosung habe in ein neues, rein weltliches Denken hineinge-
fiihrt. In 6konomischer Hinsicht driicke sich diese Verinderung im Ubergang zur
industriellen Produktionsweise aus.”** Die Natur sei einerseits zur Quelle von toten
Rohstoffen reduziert, andererseits zugleich romantisch verkldrt worden. Wihrend
in der folgenden Zeit unser seelisches Innenleben erforscht worden sei, miisse
heute unsere wesentliche Orientierung wieder nach auflen gehen. Eine solche Ori-
entierung geschehe durch das Internet bzw. das Web. Das Web sei rund um uns
herum der Ort aller Information. Wir blickten nicht mehr ins Innere, sondern logg-

38 Schroder, Science Fiction als Social Fiction, 94.
329 ygl. Giegerich, Tétungen, 199.

330 Giegerich, Totungen, 199.

31 Giegerich, World Wide Web, 7.

332 ygl. Giegerich, World Wide Web, 8.

308



VI. Metaphysik

ten uns ins Web ein. Die geistige Position des Menschen vor dem Fernseh- oder
Computer-Bildschirm sei der Ort des wirklichen Lebens geworden.* Die Informa-
tions- und Bildverarbeitung finde heute zwar auferhalb und vor dem Geist statt,
aber das Internet sei indifferent gegeniiber den Bildern und Ideen, die in ihm pra-
sentiert wiirden. Es sei offen fiir erhabene Ideen, Idioten, Trivialititen und Terro-
rismus. ,,Und diese seine Indifferenz ist angemessen, weil die Bilder oder Ideen
nicht mehr (wie noch beim mythischen Bild) ihr Substrat zum Ausdruck bringen
noch in dem besonderen Ort verankert sind, an dem sie erscheinen.“*** Das Internet
sei die Nachfolgegestalt des Museums, denn auch dieses habe seine Gegenstinde
aus dem Kontext gerissen, aber im Gegensatz zum Museum sei das Internet von
seiner Materialitit befreit.”*> Auch die Individualitiit sei heute wesentlich simuliert:
alles sei Selbst-Stilisierung, Selbst-Darstellung, die Person werde zur Werbefliche.
Das Wesen liege in der Oberfliche, in den Tdtowierungen und Piercings, den Auf-
klebern an Autos und in der Selbstzurschaustellung in TV-Shows. Présentation
ziele nicht mehr auf Erkenntnis, Wissen oder Bedeutung, vielmehr sollten Sinne,
Emotionen und Eindruck erregt werden. Die Unterscheidung zwischen ,,wahrer
Welt*“ und ,,scheinbarer Welt“ sei in der absoluten Priasentation aufgehoben.336 Das
Surfen im Internet sei eine Form von ,, Thrill“, in dem sich das Individuum heutzu-
tage absolut im Jetzt befinde. Auf ein stindiges Gefiihl von Abenteuer sei das Indi-
viduum heute aus. ,,Absolute Unmittelbarkeit scheint das Ziel zu sein. ,Happe-
nings’, aktuelle Berichterstattung, Live-Ubertragungen im Fernsehen und die ek-
statische Begeisterung auf riesigen Musik-Festivals, Multimedia-Events.“*’ Giege-
rich diagnostiziert fiir den postmodernen Menschen eine geistige Schwundstufe:
»in gewisser Weise scheint das Bewusstsein heute auf den ersten Status in Hegels
Phéinomenologie des Geistes regrediert zu sein bzw. sich systematisch in ihm ein-
zuhausen: dem der sinnlichen Gewissheit. Es erhebt sich die Frage, wie diese
(angestrebte) vollige Reduktion der Gegenwart auf ein abstraktes Jezzt/ und das
Abstreifen jeglichen substanziellen Gehalts, jeder Tiefe und dauerhaften Giiltigkeit
von der Erfahrung zugunsten der abstrakten Identitiit (der Impressionen) zu verste-
hen ist.“”*® Giegerich sieht in diesen Entwicklungen jedoch keine kulturelle Deka-
denz, keinen Destruktivismus, keinen Atheismus oder Nihilismus, sondern viel-
mehr einen ,,Schritt intensiver Sublimation, Verdampfung, Abstraktion, und damit
eine Fortsetzung des Strebens nach Realisierung einer hoheren Geistigkeit [...], ein
Versuch, Zeitlosigkeit oder ,Ewigkeit’ unter den Bedingungen der empirischen
Realitiit gegenstiindlich darzustellen, ein Versuch der logischen Uberwindung ,des
Fleisches’ im Medium ,des Fleisches’ und wdhrend man ,im Fleisch’ ist — zugun-
sten einer Prisenz des Geistes.“>*® Fiir das moderne Subjekt sei der ,,Thrill* die

333 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 10.

334 Giegerich, World Wide Web, 15.

335 Vgl. Giegerich, World Wide Web, 15-17.
336 Vol. Giegerich, World Wide Web, 19-21.
337 Giegerich, World Wide Web, 24.

338 Giegerich, World Wide Web, 24.

3% Giegerich, World Wide Web, 25.

309



VI. Metaphysik

moderne Form von Seligkeit.”** Unser Zeitalter erfreue sich der systematischen

Dekonstruktion unserer gesamten metaphysischen Tradition, eine Bewegung in die
,virtuelle Realitdt”, die eine absolut eingezdunte Realitidt sei, weil sie absolut
wahrheitsfrei sei. Die Informationsgesellschaft mit ihrem Vorauseilen in die virtu-
elle Realitédt verabscheue die Wahrheit sogar. Die Abwesenheit der Wahrheit in der
Moderne sei ein Anzeichen dafiir, dass der Mensch aus dieser Welt gefliichtet sei.
Indem der moderne Mensch alle Metaphysik von sich weise, sei er stolz auf seinen
Realismus und die bloB-endliche Natur seiner Existenz. Er lebe oberhalb der Welt
in einem ,,metaphysischen Jenseits®, das er jedoch von sich weise. Indem er das
Jenseits abweise, gleiche er sich ihm an. All sein Bemiihen ziele auf ein immer
intensiveres Hineinbewegen in eine absolut abstrakte Als-ob-Realitit, beraubt aller
Wabhrheit. Die ,,virtuelle Realitéit™ sei die Unabhéngigkeitserkldrung von der Not-
wendigkeit, Wahrheit zu erzeugen. Die reine Oberfldche sei der logische Status, in
dem der moderne Mensch sich etabliere. In der Tiefe des Seins habe er sich von der
Welt verfliichtigt. Er habe sein Menschsein aufgegeben und gleiche sich den
Maschinen, Robotern und Automaten an. Nietzsches Wort ,,Gott ist tot™ sei so
gesehen ein unfreiwilliger Selbstausdruck des heutigen Menschen.*"!

Laut dem Religionswissenschaftler Oliver Kriiger ist der Begriff der virtuellen
Realitit ,.eine Bezeichnung fiir eine mittels Computer simulierte Wirklichkeit oder
kiinstliche Welt (Cyberspace), in die Personen mit Hilfe technischer Geréte (einer
elektronischen Brille, Lautsprecher, Datenhandschuh) versetzt und interaktiv ein-
gebunden* wiirden.”** Die virtuelle Realitit sei weder Phantasie noch alltigliche
Lebenswelt. Vielmehr simuliere sie reale oder auch fiktive Erfahrungen und Erleb-
nisse, wobei auch der Zeit fiir die Virtualitit eine besondere Bedeutung zukomme.
In diesem Zusammenhang habe der franzdsische Philosoph Henri Bergson ,,zwi-
schen duBerer und innerer Zeit vor dem Hintergrund von quantitativ-naturwissen-
schaftlichen und qualitativ-hermeneutischen Erkenntnisweisen unterschieden.**
»Dauer* sei ein Produkt des menschlichen Bewusstseins, und die subjektive Zeit
sei nicht messbar.*** Durch die Medienrealitit von Fernseh- und Computersimula-
tion ,,leben wir zunehmend im kiinstlichen Priasens abstandsloser Aug.;enblicke.“345
Computersimulationen konnten drei verschiedene Beziige zur realen Zeit herstel-
len: a) simulieren, was nicht mehr sei (aber einmal war), b) simulieren, was noch
nicht sei (aber real moglich sei), ¢) simulieren, was nicht sei (aber simulatorisch
moglich sei).>*® Bilder spriichen eher die Emotion als die Vernunft des Betrachters

30 yvol. Giegerich, World Wide Web, 26.

! vgl. Giegerich, The Soul’s Logical Life, 224-227.

342 Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 44, mit Verweis auf Brockhaus 1994, 372f.

343 Kriiger, Virtualitidt und Unsterblichkeit, 49.

344 Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 49f.

345 Kriiger, Virtualitdt und Unsterblichkeit, 56, mit Verweis auf Gotz Grofklaus, Medien-Zeit.
Medien-Raum, Frankfurt a.M. 21997, 45.

346 Kriiger, Virtualitdt und Unsterblichkeit, 56, mit Verweis auf Gotz GroBklaus, Medien-Zeit. Me-
dien-Raum, Frankfurt a.M. 21997, 53.

310



VI. Metaphysik

an, und ,,die Virtualitéit der technischen Bilder bietet im Gegensatz zur Sprache die
Moglichkeit, Gefiihle erlebbar zu vergegenwiirtigen.***’ Die Virtualitiit biete auch
die Moglichkeit, die Fliichtigkeit der Gegenwart zu verdringen. So wolle der
Mensch iiber nicht-anwesende ferne Zeiten und Rdume verfiigen. Der Raum sei fiir
den Menschen nicht nur mathematisch-euklidisch, sondern auch erlebter und erleb-
barer Raum. Kriiger bemerkt, die Erfindung neuer Bewegungstechniken im 19.
Jahrhundert (wie Eisenbahn, Dampfschiff, Automobil) falle mit denen der Kom-
munikation (Fotografie, Telegrafie, Phonographie) zusammen. Damit seien die
Abgrenzungen zwischen verschiedenen Kulturriumen flieBend geworden.”*® Raum,
Zeit und Materie unterldgen einem Bedeutungswandel. Virtualitit und Realitit
durchdrdngen sich gegenseitig, weshalb man die Opposition von Wirklichkeit und
Fiktion nicht mehr aufrechterhalten konne. ,,Dal Menschen heutzutage an Auferir-
dische glauben und Literatur [...] und heute Film soziale Realitit, Identitit und
Sinn in Subkulturen und im Mainstream konstruieren, zeigt, daf} eine Differenzie-
rung nach dem simplen Muster von ,Sein und Schein’ das Problem nicht erfassen
kann.“** So konne beispielsweise die Szene eines Flugzeugabsturzes im Fernsehen
eine Live-Ubertragung oder aber eine Inszenierung in einem Spielfilm sein.
Obwohl das eine Ereignis real und das andere fiktiv sei, seien beide doch nur virtu-
ell vorhanden. Nicht Ereignisse an sich seien virtuell, sondern die Art und Weise
der Wahrnehmung.” Zwischen realem Leben und virtueller Realitit konne nicht
einfachhin unterschieden werden. ,,Uber die Differenzierung zwischen realer
Lebenswelt und virtueller Erlebniswelt hinaus [...] gibt es keine grundsitzliche
Abgrenzung von Phinomenen der Virtualitit und der Realitit.“' Je stirker die
technische Simulation korperlich-sinnlicher Erfahrungen sei, desto stirker sei die
Loslésung von Korper und Person von der realen Lebenswelt. In der absoluten
Virtualitét sei die Simulation so perfekt, dass wir sie von der Realitédt nicht unter-
scheiden konnten, aber je totaler die Simulation sei, desto geringer sei die geistig-
kreativ-imaginidre Leistung des Menschen selbst, denn Gefiihlsdispositionen und
Handlungsoptionen seien vorprogrammiert. Computerspiele iiberlieBen nichts der
subjektiven Imagination, diese gehe verloren.”” Kriiger sieht in der virtuellen Rea-
litdt eine Gefahr. ,,Virtualitdt simuliert nicht Raum, nicht Zeit und nicht Koérper,
sondizsr? Virtualitdt simuliert unsere Wahrnehmungen von Raum, Zeit und Kor-
per.“™

Auf das Problem des Leibes bezieht sich auch Angela Reinders. Im allgemeinen
Verstindnis wird oft angenommen, dass im Cyberspace die Abkoppelung des vir-
tuellen Selbstvollzugs vom realen Leib durchgefiihrt werde. Reinders unterscheidet

347 Kriiger, Virtualitdt und Unsterblichkeit, 58.

38 vgl. Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 58-61.
349 Kriiger, Virtualitdt und Unsterblichkeit, 73.

350 ygl. Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 75f.
31 Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 76.

352 ygl. Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 77f.
353 Kriiger, Virtualitit und Unsterblichkeit, 80.

311



VI. Metaphysik

den Korper als Objekt und den Leib als Subjekt des Lebensvollzugs. Wihrend der
Korper ein rein physikalischer Begriff sei, der die res extensa des Menschen meine,
sei der menschliche Leib beseelt, ein Leib, der ,,sich durch Bewegung und Wahr-
nehmung intentional in die Welt hinein verlingern* kénne.”* Das Ich verleihe sich
durch den Leib Ausdruck im Korper. Krankheit, Schwiche, Alterung erfahre man
als Begrenzungen des Leibes. Der Aufenthalt in der virtuellen Welt bringe zwie-
spaltige Korpererfahrungen mit sich. Im Cyberspace konne man iiberall und zu
jeder Zeit gewesen sein. ,,Das Gefiihl fiir den realen Korper kann in den Hinter-
grund treten,” was erst spiirbar werde, wenn ,der Magen nach Nahrung ver-
langt.“355 Das Internet sei ein leibloses Medium. ,,Das Denken der Cyber-Elite
kennzeichnet eine dualistische Konzentration auf die mentale Sphire, die Befrei-
ung des Geistes aus korperlich-materiellen Zwiéngen, die Verleugnung des Leibes
als letztlich tiberfliissiges Gebilde, dessen Existenz iiberhaupt eine Art ,Irrtum’
ist.“**® In diesem Zusammenhang meint Reinders eine Ahnlichkeit des Cyberspace
mit der Ideenwelt der Gnosis entdecken zu konnen. ,,.Die behauptete Abkoppelung
vom menschlichen Korper, die Reduktion des Menschen auf sein Gehirn [...] ver-
anlasst dazu, die Debatte iiber Gnosis in der virtuellen Wirklichkeit im Kontext der
Leibthematik zu fiihren.**”” Fiir die Gnosis habe Erlosung immer Erlosung aus
weltlich-riumlichen Grenzen bedeutet, jedoch spreche gegen diese Gedanken, dass
Gnosig8 immer religios sei und einen Riickbezug zu einem géttlichen Ursprung
habe.

Reinders erklidrt nun weiter, dass es im Cyberspace kein physisches Objekt
gebe, denn alles sei reine Dateninformation. Das bedeute, dass der Kérper nicht in
dieses Medium eingetaucht werden konne. Andererseits sei ohne den Korper eine
virtuelle Interaktion auch nicht moglich, da die Tastatur oder die Maus bedient
werden miissten. In diesem Zusammenhang interpretiert sie technische Entwick-
lungen wie Kopfdisplay oder Datenhandschuhe als Versuche, das haptische Senso-
rium des Korpers in den virtuellen Raum hinein zu verlingern. Der virtuelle Raum
solle auf diese Weise ,,bewohnbar® gemacht werden.’” Der Cyberspace komme
tiefsitzenden Wiinschen des Menschen sehr entgegen. ,,Angesichts der Begren-
zungserfahrungen dringt es den Menschen dazu, die Zeit zu transzendieren. ,Jen-
seits” der Zeit stehen Menschen zum Beispiel in Spielsituationen, im Spiel erleben
sie sich wie der Zeit enthoben.“*® Der moderne Mensch versuche, moglichst viel

354 Reinders, Zuginge, 72.

355 Reinders, Zuginge, 73.

356 Reinders, Zuginge, 75.

357 Reinders, Zuginge, 75.

3% Vgl. Reinders, Zuginge, 75f. mit Hinweis auf Hans Jonas, Gnosis. Die Botschaft des fremden
Gottes, Frankfurt a.M. / Leipzig 22000, 83f. Ich méchte mich hingegen fiir Reinders’ erste These stark
machen, der Cyberspace sei ein quasi-religioses Phanomen, weil auch er als ein geistiges Instrument
zur Weltiiberwindung angesehen werden kann. Wenn die Gnosis ein System zur Weltiiberwindung
ist, dann dréngt sich mir die Parallele zwischen Cyberspace und Gnosis geradezu auf.

39 Vgl. Reinders, Zuginge, 82f., mit Hinweis auf Reinhold Esterbauer, Gott im Cyberspace? in:
Anton Kolb u.a. (Hrsg.), Cyberethik, Stuttgart 1998, 115-134, hier: 119.

360 Reinders, Zuginge, 91.

312



VI. Metaphysik

Realitit in sein Leben hineinzupacken. Schon der Begriff des Zeitfensters beinhalte
verpasste Chancen.”® Je groBer das Ich sei, desto stirker wiirden narzisstische
Kriankungen empfunden; der Tod etwa konne als eine solche Krinkung erfahren
werden.’*

Der Cyberspace ist eine erlebbare Welt, eine Art radikalisiertes Kino. Auch
wenn es nicht greifbar ist, so ist es doch abhingig von der Materialitdt. Merkwiir-
dig ist nimlich, dass bislang kaum jemand auf den einfachen Umstand aufmerksam
gemacht hat, dass der Cyberspace ohne Energie, ohne Stromzufuhr, gar nicht exi-
stieren kann. Materiell gesehen ist der Cyberspace daher mehr als nur eine lite-
rarische Fiktion oder ein Traum. Er ist bildgemachte Materialitit, eine Materialitit
aber, die man selbst nicht anfassen, von der man sich aber beeindrucken lassen
kann. Diese Form der Materialitit ist aber von anderer Art als die Materialitit, die
man erlebt, wenn man drauflen in der ,,wirklichen Welt“ sich aufhilt, etwa wenn
man durch die Natur streift, die Luft atmet oder einen Baum beriihrt. Die Materia-
litdt im Cyberspace ist in einem gewissen Grade unsinnlich. Im Cyberspace kann
man sehen und horen, aber nicht fithlen, nicht schmecken, nicht riechen. Doch es
ist sicher nur eine Frage der Zeit, bis auch diesem Mangel abgeholfen sein wird.
Was auch immer der Cyberspace dem Menschen der Zukunft an Sinnlichkeit wird
bieten konnen: alles ist dann nur simuliert. Der Mensch der Zukunft wird aus der
wahren Welt aus- und in die virtuelle Welt einsteigen. Denn diese Welt ist ,,span-
nender®, ist Abenteuer, ist Erleben im ,.Hier und Jetzt*. Spannung und Abenteuer
gehoren eigentlich der Welt der Vergangenheit oder des Kinos an. Aber der
Mensch mochte nicht mehr erleben, wie andere Helden Abenteuer auf Kinolein-
winden bestehen, sondern diese selbst unternehmen. Der Mensch der Zukunft wird
in den Cyberspace eingehen, weil er sich hier als ,,Macher der Geschichte erwei-
sen und beweisen kann; wenn auch nur simulierterweise.

5. Der Cyberspace in der Science Fiction

Aber der Cyberspace ist gar nicht so neu, wie man bisweilen meint. Schon in
den 1960er Jahren setzte man sich mit dem Thema auseinander, so etwa in Rainer
Werner Fassbinders Film Welt am Draht nach dem Roman von Daniel F. Galouye,
in der eine ,Zwischenwelt* mit ,,erfundenen Menschen® existiert, welche ,,in
Wirklichkeit* aber nur computersimulierte Bits sind. Im folgenden soll Galouyes
Romanvorlage Simulacron-Drei vorgestellt werden. In dieselbe Richtung wie Ga-
louye geht der Regisseur Steven Lisberger in dem Film Tron, der gleichfalls als ein
Vorreiter fiir den Cyberspace gesehen werden kann. Besonders intensiv behandelt
das Thema der kurz vor der Jahrtausendwende publizierte vierteilige Romanzyklus
Otherland von Tad Williams. Die Erfindung des Holodecks in der Science-Fiction-
Fernsehreihe Star Trek gehort ebenfalls in den Themenbereich Cyberspace und soll
an der Folge Chaoticas Braut aus der Serie Raumschiff Voyager demonstriert wer-

361 ygl. Reinders, Zuginge, 92.
362 ygl. Reinders, Zugiinge, 94.

313



VI. Metaphysik

den. An allen vier Beispielen wird sichtbar, dass das Subjekt zum Gefangenen des
Cyberspace wird.

5.1. Daniel F. Galouye, Simulacron-Drei

In dem Roman Simulacron-Drei von Daniel F. Galouye, der 1964 erschien, geht
es um eine Aktiengesellschaft, die versucht, die Zukunft berechenbar zu machen.
Die TEAG (Test-Aktiengesellschaft) hat einen Simulator gebaut, um wirtschaftli-
che Prognosen zu stellen, damit im 6konomischen Wettbewerb die Risiken verrin-
gert werden konnen. So wird eine ganze Gesellschaft elektronisch simuliert. ,,Der
Simulator ist das elektromathematische Modell eines durchschnittlichen Gemein-
wesens.” (11) Das Verhalten der realen Gesellschaft soll mit Hilfe des Simulators
vorausgesagt werden. Die Simulation des Gesellschaftssystems soll 10.000 Ein-
heiten umfassen; also mussten simulierte Transportmittel, Schulen, H&user, Ver-
waltungsorganisationen, Wirtschaftsunternehmen usw. ,aufgebaut”, das heifit
elektronisch simuliert werden.

Der Ich-Erzédhler Douglas Hall ist der Nachfolger des gerade verstorbenen
TEAG-Direktors Fuller, der bei einem Unfall ums Leben gekommen sein soll. Die-
ser hatte den Gesellschafts- bzw. Milieusimulator als Zugang zu einer besseren
Welt verstanden. Thm war es um zwischenmenschliche Beziehungen und soziologi-
sche Forschungen im Dienste der Menschheit gegangen. Dagegen ist der Vor-
standsvorsitzende der TEAG, Siskin, nur am 6konomischen und parteipolitischen
Nutzen des Simulators interessiert. Gegeniiber Jinx Fuller, der Tochter des Ver-
storbenen, duBert Hall, dass ihm die 6konomische Ausrichtung Siskins missfalle.
Der Leiter der Sicherheitsabteilung, Morton Lynch, erklidrt Hall im Vertrauen,
Fuller habe gar keinen Unfall gehabt, sondern es handele sich um Selbstmord;
Fuller habe ein Geheimnis nicht ldnger fiir sich behalten konnen. Doch bevor der
Sicherheitschef das Geheimnis erdffnen kann, verschwindet er von einer Sekunde
auf die andere spurlos. Schlimmer noch: plétzlich will kein Mensch Morton Lynch
jemals gekannt haben. Daraufhin gibt Hall eine Vermisstenanzeige auf und
berichtet einer Zeitung von dem Vorfall. Auch eine Zeichnung des griechischen
Kriegers Achilles und einer Schildkrote, die Hall auf Fullers Schreibtisch entdeckt
hat, ist auf einmal verschwunden. Der Psychologe der TEAG, Collingsworth, kennt
diese Zeichnung als ,,Zenons Paradoxon®. Die Sinnaussage dieses Paradoxons lau-
tet: Alle Bewegung ist Illusion.’® Auch Collingsworth hatte in Erfahrung gebracht,
dass Fuller eine grundlegende Entdeckung gemacht hatte, iiber die er aber
geschwiegen hatte. Doch auch Collingsworth kennt Lynch nicht. Einige Tage spé-
ter kann sich an Halls Vermisstenanzeige beziiglich Lynch weder die Polizei noch
die Zeitung erinnern. Zunehmend gerit Hall wegen seiner kritischen Haltung zum
eigenen Unternehmen und vor allem wegen seiner Position als Nachfolger Fullers
in den Verdacht, diesen ermordet zu haben.

363 Die These, dass alle Bewegung Illusion ist, hat bereits Parmenides aufgestellt, wir wir im Exkurs
tiber die Zeit gelesen haben. Vgl. oben S. 143. Parmenides (515-445 v.Chr.) lebte etwa eine Genera-
tion frither als Zenon (490-430 v.Chr.).

314



VI. Metaphysik

Hall lasst sich mit Hilfe seines Mitarbeiters Chuck Whitney in die Simulation
einschleusen. Er erhilt die ID-Einheit (ID = simulierte Identitéit eines Menschen)
D. Thompson zugeteilt, der Flugwarenfahrer ist. Hall erlebt also sich selbst im
Cyberspace364 als eine simulierte Einheit, die aber von der Besetzung ihres ,,Be-
wusstseins“ durch einen Beobachter nichts bemerkt, denn das Menschsein dieser
Einheiten ist ja nur simuliert. Doch bevor Hall irgendetwas erreichen kann, wird er
von Whitney in die reale Welt zuriickgerufen. Es sei ein Notfall eingetreten, eine
Manipulation. Durch eine Thermitladung im Modulator hitte Hall einen Stark-
stromschlag erleiden konnen. Dieser Vorfall wird allgemein als Anschlag auf Halls
Leben gedeutet.

Bei einer ndchtlichen Autofahrt mit Jinx Fuller verschwindet plotzlich die
Stralle, statt Mondlicht und Sternen herrscht véllige Dunkelheit, ein Phinomen, das
Hall fast zu Tode erschreckt und das er sich noch nicht erkldren kann. Auf der
Suche nach einer Losung fiir die ganzen Ritsel erféahrt er, dass es in der Simulation
eine ID-Einheit gibt, die weil}, dass sie nur ein Komplex elektrischer Ladungen ist:
P. Ashton. Hall hilt diesen Umstand jedoch fiir unmoralisch; er meint, eine solche
Identitit sei niemandem zumutbar, denn das Wissen darum, ,,in Wirklichkeit nur
eine Simulation in einem eng begrenzten Umfeld zu sein, miisse jeden Menschen
nicht nur zutiefst depressiv machen, sondern sei vor allem eine Einschrinkung
seiner Freiheit. Eine weitere ID-Einheit ist Cau No, der die anderen ID-Einheiten
der Simulation auf ihre simulierte Situation aufmerksam machen will. Doch bevor
Hall mit Cau No in der Simulationswelt Kontakt aufnehmen kann, 16scht Whitney
diesen aus dem Programm.’® Hall weiB, dass die ID-Einheiten glauben, sie beweg-
ten sich in einer korperlichen Umgebung; aber obwohl sie sich bewegen, kommen
sie in Wirklichkeit nicht vom Fleck, da auch der Raum simuliert ist. Nun begreift
er den Sinn der Zeichnung Fullers, der die Simulation als Zenos Paradox erkannt
hatte. Und der Name ,,Cau No* stellt eine Verklausulierung des Namens ,,Zeno*
dar. Dies, so vermutet Hall, musste Fullers geheime Botschaft gewesen sein. Hall
nimmt in der Simulation in eigener Gestalt Kontakt mit Ashton auf. Dieser berich-
tet, Cau No habe iiber die unechte Welt Bescheid gewusst. In dem Moment, als
Hall wieder in die reale Welt zuriicktransferiert wird, erblickt er den TEAG-
Sicherheitschef Morton Lynch in der Simulation. Kurz danach hat sich Whitney
ebenfalls in die Simulation begeben. Ashton hat ihn dort iiberwiltigen kdnnen, so
dass beim Riicktransfer Ashton in Whitneys Korper steckt, was Hall aber schnell
herausfindet. Von Ashton in Whitneys Korper erfihrt er jetzt, dass auch seine,
Halls Welt, nur eine Simulation ist. Da begreift Hall, was Fullers ,,grundlegende
Entdeckung® war, und weshalb er ,beseitigt” wurde. Und Hall begreift nun auch,
warum sich niemand an Morton Lynch erinnern kann: die Datenspeicher dafiir

364 Dieses Wort verwendete Galouye damals noch nicht.

355 Diesen Vorfall kénnte man als ironische Verwirklichung des Bildes von Achilles und der Schild-
krote verstehen. So wie Achilles die Schildkr6te nie erreichen kann, so kann Hall niemals Cau No
erreichen.

315



VI. Metaphysik

waren einfach geldscht worden. Dies fiihrt ihn zu der Frage, warum ausgerechnet
in seinem Fall eine Datenldoschung unterblieben war.

Douglas Hall beginnt, an der Realitiit der eigenen Welt zu zweifeln, und er
erkennt, dass auch er nur eine Bewusstseinseinheit ist. Ashton kann wieder gegen
Whitney ausgetauscht werden. Da es in der Simulation der TEAG eine ID-Kon-
takteinheit wie Ashton gibt, so denkt Hall, miisste es auch auf der Ebene seiner
Welt eine Kontakteinheit der hoheren Welt geben, weshalb er sich nun auf die
Suche nach dieser Kontakteinheit begibt. Bei dieser Suche erlebt Hall gelegentlich
heftige Schmerzattacken. Der Psychologe Collingsworth erklirt die Schmerzen als
Ergebnis der Versuche eines ,,Steuermanns‘ in der realen Welt, mit Hall, seiner ID-
Einheit, Kontakt aufzunehmen. Damit ldsst Collingsworth sich auf Halls Interpre-
tation ein, es gebe eine ,,obere* oder ,,reale” Welt und die eigene Welt sei nur eine
Simulation. In Wirklichkeit hilt er diese Uberlegung fiir eine Illusion. Im iibrigen
teilt niemand Halls Vermutung von einer ,,oberen” Welt. Da Hall befiirchtet, auf-
grund seiner Entdeckung ebenso ,beseitigt zu werden wie Morton Lynch oder
Cau No, versucht er, die Suche nach dem Steuermann so heimlich wie moglich zu
betreiben. Hall kann sich nunmehr auch die verschwundene Strafle in der Nacht
erkldren: sie war eine Liicke im System des iibergeordneten Simulators.

Hall versucht herauszufinden, wer die Kontakteinheit ist, doch wie sich erwei-
sen wird, kommen dafiir weder Siskin noch Whitney oder andere Personen in
Frage. Hall macht sich immer mehr zum Feind von Siskin, bis er schlieBlich als
angeblicher Morder Fullers von der Polizei gesucht wird. SchlieBlich gibt sich
Fullers Tochter Jinx als Kontakteinheit zu erkennen, die ganz nach Belieben zwi-
schen der ,,oberen und dieser Welt, die sich jetzt als Simulation herausgestellt hat,
hin- und herspringt. Hall fiihlt sich in die Enge gedringt und fliichtet in die Wilder.
Doch als dort ein Anschlag auf ihn veriibt wird, kehrt er in die Stadt zuriick. Jinx
kann ihn in einem Hotel stellen. Von ihr erfihrt er, dass er selbst der Steuermann
ist. Weiter fiihrt sie aus, man habe ,,oben* die Komplikationen bemerkt, die Fullers
Simulator bedeuteten und deshalb einen ,,Beobachter* hinuntergeschickt, nimlich
ihn selbst. Aber ,,oben* sei Douglas Hall in der Zwischenzeit, die mittlerweile
fiinfzehn Jahre betrigt, zu einem Sadisten mutiert. Wihrend in der Simulation Hall
noch einmal zur TEAG fihrt und dort versucht, die Angestellten iiber die wahren
Absichten Siskins aufzukliren, jedoch von der Polizei erschossen wird, gelingt es
Jinx in der realen Welt, im Moment des Todes von Hall in der Simulation die
Bewusstseine der beiden Halls auszutauschen.

Dariiber, wie im Cyberspace der Mensch die Rolle einer ,,menschlichen*
Simulationseinheit iibernehmen soll, hat Daniel F. Galouye bereits in den 1960er
Jahren nachgedacht. Sein Konzept der Simulation, in die sich der Protagonist des
Romans begibt, lasst sich als Vorform des Cyberspace beschreiben: ,,Wie das Ich
des Beobachters voriibergehend in die ID-Speichereinheit eingebracht wurde,
mochte letztere hochschieen und sich in einem gewaltsamen, augenblicklichen
Austausch ins Gehirn des Beobachters prigen [...] Wenn aber in der Zwischenzeit
der Erscheinungsform der ID-Einheit etwas zustiel, war der in der Falle sitzende

316



VI. Metaphysik

Beobachter theoretisch erledigt [...] Aber es war eine passive Verbindung. Ich
konnte nur schauen, lauschen, fiihlen. Ich hatte keine Kontrolle iiber die Bewegun-
gen. Die ID-Einheit besal} auch nicht die Moglichkeit, sich der Empathie-Kopplung
bewult zu werden.” (58) Aber auch iiber den umgekehrten Weg hat Galouye nach-
gedacht. Denn es gibt die eine oder andere ID-Einheit, die weil}, dass sie nicht
wirklich ist und deshalb versucht, aus ihrem Gefingnis auszubrechen. So findet
durch den Tausch der simulierten, reinen ID-Einheit Ashton mit dem realen Men-
schen Whitney eine Umstrukturierung von Gehirnwellen und Schaltkreisen statt:
»In Whitneys Gehirnzellen hatte eine verheerende Umwilzung der Molekular-
strukturen stattgefunden. Denkmuster, im Laufe eines ganzen Lebens dort einge-
atzt, waren weggefegt und in die Elektronenspeicher der Schaltkreise des Kontakt-
Individuums iibergegangen. Gleichzeitig waren alle gespeicherten Daten aus Ash-
tons Schaltkreisen in Whitneys Gehirnzellen eingedrungen.* (113) Es ist begreif-
lich, dass es eine aufwendige Arbeit sein diirfte, diesen Prozess wieder riickgéngig
zu machen, wenn man nicht will, dass sich dieses Phanomen herumspricht und alle
Bewohner der Simulation begreifen, was vor sich geht. Warum kann es zu duflerst
starken Schmerzen kommen, wenn man versucht, zwischen den Ebenen zu wech-
seln? Jinx erkldrt: ,,Normalerweise weill das Reaktions-Subjekt gar nicht, daB3 sich
jemand einschaltet, aber man kann es fiir den Betreffenden so schmerzhaft machen,
wie man nur immer will. Man braucht nur eine Phasenverschiebung der Modula-
tion durchzufiihren.“ (204) Ein weiteres Problem besteht darin, dass wir iiber den
ontologischen Status der erfundenen Sim-Personlichkeiten in der Cyberwelt nichts
wissen. Wihrend Hall glaubt, dass die Einprogrammierung von Empfindungen bei
den Sim-Einheiten eine Illusion sei, war sein Vorgéinger Fuller davon iiberzeugt,
die Sim-Einheiten seien lebendige, denkende Personlichkeiten gewesen. Als Hall
sich ein zweites Mal in die Simulation begibt, nimmt er in ,,eigener Gestalt Kon-
takt mit Ashton auf. Das bedeutet, dass es neben der iiblichen ,,Empathieverbin-
dung* auch moglich ist, ,,selbst* als aktive Simulation aufzutreten.

Wenn am Ende des Romans Hall entdeckt, dass nicht nur er und die TEAG an
Simulationen geforscht haben, sondern dass auch er und die gesamte Welt, die er
kennt, Simulationen sind, konnte es dann nicht auch sein, dass wir, dass unsere
Gesellschaft, ja unser ganzer Planet, das gesamte Universum nur eine Simulation
ist? Moglicherweise die Simulation eines genius malignus, wie ihn Descartes sich
vorgestellt hatte? Descartes’ Frage stellt sich also noch einmal neu. Gibt es berech-
tigte Griinde zu vermuten, unsere Welt sei eine Simulation? Koénnten wir von
einem bdsen Gott getduscht werden? Aber am Vorhandensein von Vorstellungsin-
halten ldsst sich nicht zweifeln. Man kann zwar bezweifeln, dass etwas bestimmtes
nur simuliert ist, aber nicht daran, dass es sich mit dem Ganzen der Welt genauso
verhilt. Mit anderen Worten: Dass das Gesehene, Gehorte, Gefiihlte etwas Denk-
unabhiéngiges ist, kann bezweifelt werden. Es wire aber absurd, die Moglichkeit
der Wahrheit selbst in Zweifel zu ziehen, weil man dann nicht mehr sinnvoll zwi-
schen Erkenntnis und Zweifel unterscheiden konnte.>*® Wollte man beweisen, dass

366 Vgl. Rod, Descartes, 171f.
317



VI. Metaphysik

unsere Welt blof3 simuliert ist, so miisste man aus der Simulation heraustreten kon-
nen. Wollte man also beweisen, dass unser ganzes Universum tatséchlich nur die
Simulation eines bosen Geistes ist, miisste man iiber die Moglichkeit verfiigen, das
Universum selbst zu verlassen. Man miisste sich also in eine transzendentale Meta-
position begeben kdnnen.

An einer Stelle des Romans gibt es jedoch ein logisches Problem. Jinx Fuller
berichtet davon, dass Douglas Hall als ,,Beobachter in den Simulator geschickt
worden sei, sich aber in der Zwischenzeit in der realen Welt zu einem Sadisten
entwickelt habe. Am Ende des Romans tauscht sie die Bewusstseine der beiden
Halls aus. Aber wie es moglich wurde, dass Douglas Hall einerseits mit einem
eigenen Bewusstsein fiinfzehn Jahre im Simulator existierte und zum anderen
genauso lange in der realen Welt, wird nicht erkldrt. Der Mensch Douglas Hall
existiert also doppelt, zumindest mit zwei Bewusstseinen. Auch wenn es eventuell
moglich sein sollte, ein Bewusstsein gegen ein anderes auszutauschen, wie etwa
beim Austausch von Ashton und Whitney, so ist doch der Austausch von Hall
gegen Hall etwas anderes, denn hier wird ein und dieselbe Person ausgetauscht.
Man miisste also voraussetzen, dass das Bewusstsein von Hall in irgendeiner Weise
kopiert wurde. Davon erzéhlt der Roman jedoch nichts.

Auf eine andere Weise als Dick nimmt Galouye Baudrillards Philosophie der
Simulation vorweg. Die Welt wird simuliert, um die Gesellschaft berechenbar
machen zu konnen. Das System des Kapitalismus spielt mit der Okonomie als
einem Simulationsmodell mit dem Ziel, die Produktion und den Absatz zu steigern.
Galouye zeigt, dass die kapitalistische Gesellschaft unter dem Zwang von Statistik,
wissenschaftlicher Produktion von Wirklichkeit, Modellen und Medien steht. Die
Welt, die er dem Leser présentiert, wird vom Prinzip der Simulation beherrscht.
Die Opposition, die das Individuum Douglas Hall ausiibt, macht ihn zum AuBen-
seiter, der beseitigt werden muss. Nichts darf dem Zufall iiberlassen werden, wenn
es darum geht, die Realitit in die totale Norm zu verwandeln.

5.2. Steven Lisberger, Tron

Der Film Tron (USA 1982) ist der einer der ersten Filme, der zum grofien Teil
mit computeranimierten Szenen gedreht wurde. In der realen Welt versucht ein
Besitzer einer Computerspielebar namens Flynn, sich in ein Computerprogramm
einzuhacken, das ihm frither einmal selbst gehort hatte, ihm aber spéter von einem
Konzernchef namens Dillinger gestohlen worden war. Dillinger ist der Chef eines
Weltkonzerns, der mit Hilfe eines sogenannten Master Control Programms (MCP)
sich anschickt, die gesamte Computerszene zu beherrschen. Dillinger beobachtet
seinerseits, dass jemand versucht, sich in sein Programm einzuhacken und er ver-
dichtigt Flynn. Dillinger glaubt aber auch, dass irgendjemand anders in seiner
Firma Datenspionage betreibt. Sein Mitarbeiter Alan schligt vor, das MCP {iber-
wachen zu lassen, um Spionage auszuschlieBen bzw. den Spion dingfest zu
machen.

Wihrenddessen gelingt es anderen Mitarbeitern der Firma, ndmlich Walter
Gibbs und Laura, Materie aufzulosen und wieder zusammenzusetzen, ein erster

318



VI. Metaphysik

Schritt auf dem Weg zur Materietransferierung iiber sehr weite Strecken hinweg.
Laura und Alan, die miteinander befreundet sind, erfahren von ihrem alten Freund
Flynn, dass er Dillingers System knacken will, aber bislang keinen Erfolg hatte.
Flynn erzihlt ihnen, dass Dillinger ihm seine Computerspielidee einst gestohlen
und dann vermarktet hatte. Er will Dillingers Betrug aufdecken und sucht den
Beweis dafiir in dessen System. Doch inzwischen hat Dillinger den Zugang zu
seinem System fiir Mitarbeiter der Ebene 7, zu denen auch Laura und Alan geho-
ren, gesperrt, so dass Flynn vermutet: ,Jetzt konnen Dillinger und das Master
Control Programm machen, was sie wollen.“ Aber Alan glaubt, dass sein Tron-
Programm das Master Control Programm aufhalten konnte. Walter Gibbs, eben-
falls Mitarbeiter der Ebene 7, beschwert sich bei Dillinger, die Mitarbeiter dieser
Ebene besdfen keinen Programmzugang mehr, worauf Dillinger ihn von seinen
Aufgaben entbindet.

Doch als Dillinger versucht, das MCP fiir seine weiteren Machenschaften zu
missbrauchen, macht sich das Computerprogramm selbsténdig. Es strebt die Welt-
herrschaft an und erpresst Dillinger mit dessen krimineller Vergangenheit. Flynn,
Alan und Laura dringen heimlich in Dillingers Firma ein und versuchen, das MCP
unter ihre Kontrolle zu bringen. Doch als Flynn sich ins MCP einhacken will, 16st
dieses ihn mit Hilfe des Systems zur Materietransferierung auf und bringt ihn als
Programm in seinem Cyberspace unter. Das bedeutet, dass Flynn nicht nur mit sei-
nem Geist, sondern auch mit seinem Korper im Cyberspace gefangen ist. Das MCP
teilt seinem untergebenen Hauptprogramm Sark mit, dass er es bei dem ,,Neuan-
kommling* nicht mehr mit einem Programm, sondern mit einem realen User (=
menschlichen Nutzer) zu tun hat, den Sark fiir bestimmte Kampfspiele trainieren
solle. Sark ist zwar nicht einverstanden, aber das MCP zwingt das Programm dazu,
nach seinem Willen zu handeln. Die Programme im Cyberspace erscheinen als
Abbilder von Menschen, als Gesichter ihrer Programmierer, die in Weltrauman-
ziige gepresst sind. Das MCP lisst die Programme wie Gladiatoren mit Diskus-
scheiben gegeneinander kidmpfen. Aber Programme, die immer noch ihre User
»anbeten®, werden im MCP nicht besonders respektiert oder toleriert. Sie sollen
davon iiberzeugt werden, die Menschen als Programme anzusehen, oder wenn das
nicht gelingt, ,.eliminiert“ werden. Im Cyberspace lernt Flynn Alans Programm
Tron kennen. Alan ist es also gelungen, sich mit seinem Programm ins MCP ein-
zuhacken. Bei einer Spieleautofahrt gelingt es Flynn, Tron und dem Programm
Ram, sich der Kontrolle des MCP zu entziehen und zu entkommen. Da Flynn das
Spiel selbst programmiert hat, kennt er sich gut aus und kann die Héscher des MCP
tduschen. Mit den beiden anderen Programmen — Tron und Ram — gelangt Flynn in
noch unbekannte Zonen des Cyberspace. Die Programme denken, reden und han-
deln wie Menschen. Im Cyberspace gibt es sogar Wasser, von dem die Programme
trinken. Doch den Panzern des MCP, die die Verfolgung aufnehmen, gelingt es, die
Fliichtenden voneinander zu trennen. Flynn und Rams Fahrzeuge werden zerstort
und Tron muss allein weiterfahren. Flynn gelingt es, eine zerstorte Programmein-
heit zu reparieren, und er iibernimmt einen ,,Deaktivierer, die vor allem bei den
anderen Programmen gefiirchtet sind. Bei der Flucht ist Ram jedoch so schwer

319



VI. Metaphysik

verletzt worden, dass er stirbt und sich auflost. Vor seinem ,,Tod* fragt er Flynn,
ob er ein User sei, was dieser bejaht.*®” Auch Laura ist es inzwischen gelungen, ihr
Programm Yori ins MCP zu schleusen. Durch Kontakte mit anderen Programmen
erwirbt Flynn immer mehr Fihigkeiten, um sich im Cyberspace zurechtzufinden
und zur Wehr zu setzen. Wihrenddessen sieht es Alan als seine Aufgabe an, mit
Hilfe von Tron den Cyberspace wieder zu einem freien System zu machen. Auch
Walter Gibbs hat sich mit seinem Programm Dumont den Rebellen um Flynn ange-
schlossen. Tron will das MCP 16schen und erhilt zu diesem Zweck weitere Infor-
mationen von Dumont, so dass sich das MCP bei Sark beschwert: ,Jetzt fliegen
zwei rebellische Programme mit einer gestohlenen Simulation im System herum.*
Wihrend Flynn und Tron einander wiederfinden, 1idsst Sark Dumont foltern. Sark
gelingt es dariiber hinaus, auch Flynn und Yori festzusetzen, doch Tron kann ent-
kommen. Als sich am Ende Tron und Sark gegeniiberstehen, tibergibt das MCP all
seine Macht an Sark. Dennoch kann Flynn in das Herz des MCP eindringen und
dadurch zerstoren. Das ,,Leben” im Cyberspace verlduft nun wieder wie friiher.
Flynn kehrt ins reale Leben zuriick, Dillingers Diebstahl wird aufgedeckt.

Laut Scott Bukatman ist 7ron eine Geschichte von Mensch gegen Maschine
oder Individuum gegen Gemeinschaft.”® Bukatman verweist auf die anfingliche
Geschichte des Kinos, das mit neuen Technologien von Blick und Bewegung, und
damit mit Bewusstseinserweiterung und subjektiver Erméchtigung durchflochten
gewesen sei. Mit Tron setze nun eine neue Entwicklung ein. Dieser Film nutze
computergenerierte Techniken, um eine Aktivitdt innerhalb des Computers zu
bezeichnen. Tron verwende Vektorgraphiken, um Hintergriinde und Ausdehnungen
im Cyberspace zu generieren. Diese Ausdehnungen sind dreidimensionale Struktu-
ren des Netzes, mit Vektoren, die sich am Horizont in tiefenloser Distanz treffen.
Der menschliche Kérper miisse sich dem Cyberspace als ein wahrnehmender, emp-
findender Korper anpassen. Computerformen vereinigten sich mit humanoiden
Gestalten. Der Computerhacker Flynn werde hier zum Teil der Maschine. Der
elektronische Raum, so Bukatman weiter, konstruiere objektive und oberflachliche
Aquivalente zu Tiefe, Struktur und korperlicher Bewegung. Eine neue Tiefenlosig-
keit werde in diesen Abstraktionen und Reduktionen der realen Welt gestaltet. Die
digitale Welt sei im Grunde eine entkorperte Welt. In Tron sei der Raum die Fik-
tion. Wenn aber Tron ein verinnerlichter Raum sei, dann keine Verinnerlichung
psychologisierter Subjektivitit, sondern ein vollig technologisierter Raum des
postmodernen Urbanismus. Das Subjekt werde umgesiedelt, weg von einer Interio-
ritdt a priori hin zu den Modi einer technologisch produzierten Kybernetikkultur.
Diese Erzidhlung markiere die Verlagerung des Menschlichen in den endgiiltigen
Nichtraum.*®

367 Als Menschen hiitten wir vielleicht gefragt, ob Flynn Gott ist oder ob er uns wirklich liebt.

368 Bukatman, Terminal Identity, 216.

369 Vgl. Bukatman, Terminal Identity, 220-226, mit Verweis auf Vivian Sobchack, The Scene on the
Screen, 57, und Frederick Jameson, Postmodernism, 83.

320



VI. Metaphysik

Der Film Tron zeigt auf, welche Ontologie dem Cyberspace unterliegt. Es ist
die konkrete Wahrmachung dessen, was bereits Baudrillard als Programm der
Digitalisierung bezeichnet hat. In der Welt des Digitalen gibt es nur noch Ja oder
Nein, Schwarz oder Weil}, Frage oder Antwort. Es gibt kein Vielleicht, kein Grau,
kein Zwischen, keine Uberginge. Und weil es kein Zwischen gibt, gibt es auch
keinen Leichnam. Der Leichnam, der west und verwest, der zeigt, dass es einen
Korper gegeben hat, der einmal gelebt hat, der auf ein Vergangenes verweist, ist im
Cyberspace inexistent. Wer stirbt, hat keinen Leichnam, sondern 16st sich sofort
auf. Denn hier im Cyberspace ist alles reine Information, reiner Geist. Materie ist
nur simuliert. Es wére ungenau zu sagen, Flynns Korper, der in den Cyberspace
gerit, werde zu reiner Information ,,gepresst®, vielmehr wird der Korper ,,verwan-
delt* und ,.existiert nur noch als reines Datenprogramm. Der Cyberspace ist ein
reiner Daten“raum”, aber man darf sich den Raum hier eben nicht als etwas drei-
dimensionales vorstellen, das Ausdehnung hitte. ,,Raum* im Cyberspace ist eine
reine Metapher, real gibt es nur interagierende Datensitze. Dass Flynns Korper
verschwindet, ohne eine materielle Spur zu hinterlassen, kann sich, so wie es dar-
gestellt wurde, nicht ereignen. Daher muss das Verschwinden seines Korpers als
Metapher verstanden werde, als Metapher dafiir, dass der Korper obsolet geworden
ist. Die Cyberwelt ist das neue Jenseits des menschlichen Leibes. Das menschliche
Wesen verwandelt sich in einen Datensatz. Wir haben mit dem Aufzeichnen sol-
cher Datensitze in Personalausweisen, bei medizinischen Eingriffen oder in den
sogenannten sozialen Medien selbst angefangen. In Tron muss man als Datensatz
jedoch aufpassen, dass ein Fehltritt oder eine Unaufmerksamkeit nicht zur soforti-
gen Annihilation fithrt. Wenn verschwindet, was war, gibt es im Cyberspace auch
keine Geschichte.

5.3. Tad Williams, Otherland

Der Romanzyklus Otherland der zwischen 1996 und 2001 in vier Binden verdf-
fentlicht wurde, ist eine Erzdhlung des Cyberspace, der iiber viele Handlungslinien
verfiigt, und der uns zahlreiche Simwelten (kurz fiir: Simulationswelten) prisen-
tiert. Der Autor Tad Williams beschreibt in seiner Tetralogie ein virtuelles Univer-
sum, in dem viele verschiedene ,,Welten* geschaffen wurden, die miteinander ver-
bunden sind, und in denen man simulierte Abenteuer wie im ,,wirklichen Leben*
erleben kann. Es handelt sich um ein gigantisches Netzwerk, das jedoch von skru-
pellosen Minnern geschaffen wurde, die das Ziel verfolgen, mit Hilfe dieses Netz-
werks Unsterblichkeit zu erlangen.

Der erste Teilroman, Stadt der goldenen Schatten, beginnt mit einer Serie von
Komafillen, die jedoch nur Kinder betrifft. Die Protagonistin des Romans ist Irene
,Renie* Sulaweyo, Dozentin fiir Virtualitdtstechnik in Siidafrika. Auch sie ,,ver-
liert” ihren jiingeren Bruder Stephen, der aus unbekannten Griinden ins Koma fillt.
Renie ist davon iiberzeugt, dass die Situation mit dem Internet zusammenhéngt.
Denn ihr Bruder war begeistert von der virtuellen Welt des weltweiten Kommuni-
kationsnetzwerks, und sie glaubt, dass er ein Opfer krimineller Elemente wurde,

321



VI. Metaphysik

die sich unerkannt im Internet bewegen. Die Arzte finden keine Erklirung fiir Ste-
phens Koma. Nach und nach fallen immer mehr Kinder ins Koma, die in Netzwer-
ken wie Onkel Jingles oder TreeHouse, einem anarchischen Freiraum im Netz,
gesurft haben.

Innerhalb des Netzes hat sich der steinalte und reiche Felix Jongleur ein eigenes
Reich aufgebaut, das dem alten Agypten nachempfunden ist. Er ist sowohl Vorsit-
zender der J-Corporation, zu der das Netzwerk Onkel Jingles ebenso gehort wie die
Gralsbruderschaft, die ein virtuelles Universum errichtet hat, das Otherland. ,,Sie
[die Gralsbruderschaft] ist eine ziemlich bunt zusammengewiirfelte Schar Akade-
miker [...], Finanziers, Politiker. Geriichten zufolge soll es auch andere Mitglieder
von noch zwielichtigerer Natur geben.” (I, 574). Im Otherland spielt auch ein
Wesen namens ,,der Andere* eine Rolle, das eine méchtige Kraft ist, vor der Jong-
leur sich sehr fiirchtet. Einige Mitglieder der Gralsbruderschaft rebellieren aber nun
gegen Felix Jongleur, weil dieser keine Auskiinfte iiber diesen Anderen geben will.
Mit Hilfe des Buschmannes !Xabbu’” findet Renie die von dem 16-jihrigen
Orlando Gardiner entdeckte Goldene Stadt innerhalb des Netzwerkes. Orlandos
Versuch, diese Stadt zu erforschen, erregt jedoch Verdacht, und er und sein Freund
Sam Fredericks miissen flichen. Mit Hilfe weiterer Freunde kommt Renie zu dem
Schluss, dass sie ins Otherland eindringen miissen, um dem Geheimnis des Komas
auf die Spur zu kommen. Renie und ihre Gefdhrten miissen nicht nur im Netz, son-
dern auch in der realen Welt (RL) die Flucht antreten, denn die Schopfer der Gol-
denen Stadt haben herausgefunden, wer ihnen in der realen Welt auf den Fersen ist.
Renie, ihr Gefihrte !Xabbu, ihr Vater und ein Freund finden eine stillgelegte Mili-
tirbasis, wo Renie und !Xabbu online gehen konnen, wobei der Vater und der
Freund auf sie aufpassen. Wer das Otherlandnetzwerk betritt, setzt sich online
einen sogenannten Sim (eine Simulationsmaske) auf, um unerkannt agieren zu
konnen und lidsst nur bestimmte Freunde wissen, wer man ist.

Ein weiterer Gegner der Gralsbruderschaft ist der Milliarddr Sellars, der in
einem Militirstiitzpunkt gefangen gehalten wird. Im Netzwerk lernt er Renie und
ihre Freunde, die online gegangen sind, kennen. Sellers erkldart Renie und ihren
Freunden den Zweck der Gralsbruderschaft und die Tatsache, dass diese Gesell-
schaft unglaublich michtig und gefihrlich sei. Sellars erklart weiter, dass tatsdch-
lich ein noch ungeklarter Zusammenhang zwischen dem Otherlandnetzwerk und
dem Koma mittlerweile tausender von Kindern bestehe.

Im zweiten Teil, Fluss aus blauem Feuer, bemerkt Paul Jonas, der als Soldat im
Ersten Weltkrieg kdmpft und die Simulation zunichst fiir real hilt, dass es ein
Fluss ist, der die Verbindung zwischen den einzelnen Simulationswelten herstellt.
Im Netzwerk der Virtuellen Realitit (VR) lernen Renie und !Xabbu weitere Cha-
raktere kennen, die sich Martine, Florimel, Sweet William, Quan Li und T4b nen-
nen. Renie wird auf einmal bewusst, dass irgendetwas sie im Netzwerk festhiilt,
und sie nicht mehr offline gehen konnen. Das fiihrt sie alle zu der Frage, ob sie,

370 Das Wort Buschmann ist eine Eigenbezeichnung des Protagonisten !Xabbu.

322



VI. Metaphysik

wenn sie in der Simwelt sterben, auch in der wirklichen Welt sterben wiirden.
Einigkeit herrscht dariiber, dass etwas mit dem Betriebssystem nicht stimmt. Die
insgesamt neun Schicksalsgenossen sind gezwungen, von Simwelt zu Simwelt zu
flichen. Bei der Flucht wird die Gruppe jedoch getrennt. Uberhaupt scheinen die
Bewohner aller Simwelten den Neuankdmmlingen stets feindlich gesonnen zu sein,
als wiren sie Storenfriede. Renie und !Xabbu begegnen in einer Simwelt mit men-
schengrofen Insekten einem Mann namens Kunohara, der offenbar sehr michtig
ist, aber weder der Gralsbruderschaft noch dem sogenannten Kreis angehort. Der
Kreis ist eine Gruppe, die die Gralsbriidder bekdmpft, und er scheint mit Renies
Gruppe zu sympathisieren.

In der wirklichen Welt geht auch die Schauspielerin Olga Pirofsky dem Rétsel
des Kinderkomas nach, wobei sie dem Rechtsanwalt Catur Ramsey begegnet, der
im Auftrag der Eltern von Orlando Gardiner ebenfalls schon Ermittlungen aufge-
nommen hat, da auch Orlando Gardiner und Sam Fredericks, der in Wahrheit ein
junges Midchen ist, in der wirklichen Welt im Koma liegen. Inzwischen ist klar-
geworden, dass das Koma darin besteht, aus der Virtuellen Realitit nicht mehr
hinauszugelangen, das heif3it nicht offline gehen zu konnen.

Paul Jonas erfdhrt, dass alle Simulationen einem einzigen Mann, Felix Jongleur,
gehoren. Paul war sich nicht bewusst gewesen, dass er selbst in einer Simulation
lebte und erfihrt es erst jetzt. Er wird stindig von zwei Personen verfolgt, weill
zunéchst aber nicht den Grund dafiir. Der Gralsbruderschaft bleiben die Verdnde-
rungen im Betriebssystem, die Aktionen des Kreises und die Bewegungen der
Gruppe um Renie nicht verborgen. Es zeigt sich jedoch, dass die Gralsbriider kei-
neswegs einer Meinung sind, was das weitere Vorgehen angeht, da niemand weif3,
wer fiir die Verdnderungen im Netzwerk verantwortlich ist, zumal Jongleur immer
weniger dazu bereit ist, Fragen seiner Untergebenen zu beantworten. Insgesamt
fiirchtet die Bruderschaft, das sogenannte Nemesis-Programm (das Erlangen der
Unsterblichkeit) konne gefihrdet sein.

Der von Renie getrennte Teil der Gruppe (Martine, Florimel, Quan Li, Sweet
William und T4b) macht Bekanntschaft mit dem Anderen, der sie unter keinen
Umstédnden offline gehen lassen will. Martine berichtet: ,,Ich fiihlte, wie er sich im
Raum hinter uns ausbreitete wie eine Supernova aus Eis, wie ein gewaltiger
Schatten, unter dem nichts wachsen kann. Tastende Gedankenfiihler streckten sich
nach mir aus, und wenn er mich wirklich hitte fassen wollen, soviel weil} ich jetzt,
wire jede Flucht zwecklos gewesen.” (II, 792). Mit Hilfe eines Feuerzeugs, das
Renie stehlen kann, gelingt es, einen Ubertragungskanal zu 6ffnen und einen
Durchgang fiir Martine zu schaffen. Bei diesen Entwicklungen versucht Sellars im
Hintergrund, Renies Gruppe zu helfen und zugleich sein eigenes Geheimnis zu
wahren. Zwar gelingt es, die Gruppe wieder zu vereinen, doch Renie verliert das
Zugangsgerit an den Halbaboriginie Dread, der ein Mdérder und zugleich Jongleurs
Spion im Otherlandnetzwerk ist. Die Gruppe muss moglicherweise fiir immer in
der Virtuellen Realitét bleiben.

323



VI. Metaphysik

Damit beginnt der dritte Teil des Zyklus, Berg aus schwarzem Glas. Die bislang
noch unfertige Welt des Otherlandnetzwerks wird Renie und ihrer Gruppe zuneh-
mend unheimlich. Martine, Renie und !Xabbu gelingt es mit duBerster Konzentra-
tion, auch ohne das Zugangsgerit einen Weg zu einer anderen Simwelt zu 6ffnen.
Es zeigt sich, dass das Netzwerk selbst durcheinander geraten ist, denn es gibt
Vorginge in ihm, die das urspriingliche Programm sabotieren. Orlando und Frede-
ricks befinden sich im alten Agypten, eine Simwelt, die Felix Jongleur selbst zu
seinem Simwelthauptsitz erkoren hat. Jedoch werden sie von einer Frau namens
Mae Simpkins versteckt, die sich als Angehorige des Kreises zu erkennen gibt.
Von ihr erfahren Orlando und Fredericks, dass ihr Mann und auch andere Kreis-
mitglieder bei dem Versuch getdtet wurden, hinter das Geheimnis der Gralsbruder-
schaft zu kommen. In der wirklichen Welt kann der Rechtsanwalt Catur Ramsey
iiber Orlandos Softwareagenten Beezle, der als einziger problemlos zwischen RL
und VR hin- und herspringen kann, in Kontakt zu Orlando treten. Catur Ramsey
nimmt ebenfalls Kontakt zu Sellars auf, der noch immer in einem Militérstiitzpunkt
in North Carolina gefangen gehalten wird. Doch Major Sorensen und seine Tochter
verhelfen ihm zur Flucht. Im Otherlandnetzwerk gelangt Renie mit ihrer Gruppe in
ein riesengroBes Haus, in dem auf den verschiedenen Etagen alle Weltkulturen
zusammen leben. Doch dort wird Martine von Dread entfiihrt. Dread wiederum hat
mit dem Otherlandnetzwerk eigene Pline. Denn er will moglichst viele Erfahrun-
gen sammeln, um letztlich Jongleur selbst zu stiirzen. Von einem ,,Zigeuner*
namens Azador erfahrt Paul Jonas, dass er von der Gralsbruderschaft verfolgt wird,
und Azador berichtet weiter von den ,,Unsterblichkeitsmenschen dieser Bruder-
schaft, denen viele Kinder von Zigeunern zum Opfer gefallen seien. ,,Sie benutzen
die Kinder, Ionas. Dieses Netzwerk, es wird mit den Gehirnen von Kindern betrie-
ben. Tausende haben sie gestohlen, so wie meine Leute, und viele tausend andere
haben sie krank gemacht und kontrollieren sie mit ihren Maschinen.” (III, 484)
Renie und ihrer Gruppe gelingt es, Martine zu befreien und Dread zu téten. Doch
Dread ist nur online gestorben.

Felix Jongleur ist unterdessen damit befasst, den Augenblick fiir seine Anhin-
ger vorzubereiten, in den virtuellen Welten unsterblich zu werden. Der Andere
erweist sich als ein Betriebssystem, das immer schlechter funktioniert, weshalb
immer massivere Storungen in der Virtuellen Realitét auftreten. Einzelne Welten
zerfallen bereits. Trotz aller Widrigkeiten gelingt es einigen Teilen der Gruppe,
sich in einer Simwelt des antiken Troja wieder zu vereinen.

Inzwischen hat die Gralsbruderschaft mit einer Zeremonie begonnen, mit der
der Ubergang der Anhinger Jongleurs zur Unsterblichkeit gelingen soll, und die
von Orlando und Fredericks heimlich beobachtet wird. Jongleur und seine rechte
Hand, Robert Wells, erkldren den Gralsmitgliedern, dass von ihnen Kopien ange-
fertigt wiirden, virtuelle Doppelginger, deren Innenleben iiber einen langen Zeit-
raum angeglichen worden seien. Diese wiirden online zum Leben erweckt. Damit
es nur eine Version gibt, miissten sie ihre physischen Leiber ablegen, um dann,
endgiiltig und fiir immer, nur noch online zu leben. Doch das Experiment miss-
lingt. Die Wiedergeburt in den virtuellen Korpern findet nicht statt, Jongleurs

324



VI. Metaphysik

Anhinger sterben. Da nimmt sich Orlando ein Herz und greift Jongleur und seine
uibriggebliebenen Mitstreiter aus seinem Versteck heraus an. Der Kampf weitet
sich zum Chaos aus, weil auch noch Dread dazueilt und den Kampf dazu auszunut-
zen versucht, den Anderen zu vernichten, was ihm aber nicht gelingt. Weil dadurch
weitere Teile des Betriebssystems beschiddigt werden, scheint bald das ganze Sy-
stem zu bersten. Alle Anwesenden verlieren das Bewusstsein. Als sie wieder erwa-
chen, bemerken sie, dass sie nicht mehr ihre urspriinglichen Simulationsmasken
tragen, sondern Simulationen ihrer eigenen Korper, doch sie sind nicht in die wirk-
liche Welt zuriickgekehrt. Die Gruppe aber wurde erneut zerstreut. Renie ist jetzt
nur noch mit !Xabbu und Sam Fredericks zusammen, Orlando ist tot, die anderen
Freunde sind verschwunden. Aber Felix Jongleur und Ricardo Klement,”' der
einzige liberlebende Gralsbruder der Unsterblichkeitszeremonie, sind noch anwe-
send. Jongleur erklirt Renie, dass er wisse, sie hitte jeden Grund, ihn umzubrin-
gen, aber er gibt zu bedenken, dass sie jetzt einen gemeinsamen Feind hitten, nim-
lich Dread, der offenbar das System kontrolliert. Die neue Gruppe steht mitten in
einem uniiberblickbaren Netzwerk und weil3 nicht weiter.

Zu Beginn des vierten und letzten Teils, Meer des silbernen Lichts, droht dem
Otherlandnetzwerk die Gefahr, sich in nichts aufzul6sen. Felix Jongleur hat
erkannt, dass Dread unter Ausnutzung des Anderen nun auf das gesamte globale
Netzwerk zugreifen kann. Jongleur hilt sich nunmehr bei der Gruppe um Renie
auf, die jedoch erneut gespalten wird: Renie und Jongleur einerseits, und !Xabbu,
Sam und Ricardo Klement andererseits. Wihrenddessen treffen Martine und Paul
erneut auf Kunohara, der ihnen eroffnet, die Gralsbriider hitten sich eine Unsterb-
lichkeitsmaschine gebaut und viel gemordet, um diese Maschine geheimzuhalten,
was aber nicht gelungen sei. Seit langer Zeit versuche Jongleur, seinem Betriebs-
system, dem Anderen, das Menschsein beizubringen. Dazu soll er Gehirne von
Kindern benutzt haben. Kunohara vermutet, dass die VR immer komplexer werde
und ein Eigenleben fiihre. Der Andere scheine von Kindern und allem, was mit
Kindern zu tun habe, fasziniert zu sein.

In der VR beginnen die Entfernungen sich zu verschieben, so dass keine Orien-
tierung moglich ist, zumindest in einigen Simwelten. Nachdem Orlando Gardiner
in einem Kampf die Verfolger von Paul Jonas hat bezwingen konnen, erklirt er
gegeniiber Sam Fredericks, tot zu sein. ,,Ich bin ein Geist, Sam. Mein Korper — der
andere Orlando — ist tot. Ich kann nie mehr zuriick [...] Ich kann nicht in die wirk-
liche Welt zuriick.“ (IV, 984) Er hat also das geschafft, was die Gralsbriider fiir
sich selbst ausgedacht hatten. Aber er weif} nicht, wie das gelingen konnte. Renie

371 Ricardo Klement war ein Deckname des Nazi-Verbrechers Adolf Eichmann, der wihrend des
Zweiten Weltkriegs den Volkermord an den Juden in Osteuropa leitend organisierte. Nach dem Krieg
fliichtete er nach Argentinien, wo er vom israelischen Geheimdienst Mossad aufgespiirt und nach
Israel gebracht wurde. Dort wurde ihm der Prozess gemacht. Eichmann wurde 1961 zum Tode verur-
teilt und hingerichtet. Ob es sich um einen Zufall handelt oder Williams diesen Namen mit Absicht
gewihlt hat, kann ich nicht sagen. Ich sehe jedenfalls keine Ahnlichkeit zwischen der Romanfigur
und Adolf Eichmann.

325



VI. Metaphysik

gerit inzwischen an ein ,,Steinmidchen®, einen Sim, der sie in eine Welt fiihrt, in
der tausende kleine Kinder in riesigen Hemden, Jacken, Hosen und Schuhen woh-
nen, und fragt sich, ob das die Sims der Komakinder sind. Renie vermutet, der
Andere habe die Bewusstseine der Kinder in die Simwelt geholt und iiberlegt, ob
sie iiberhaupt den totalen Zusammenbruch des Netzwerks iiberleben wiirde, da sie
nicht mehr offline gehen kann.

In der Zwischenzeit berichtet Sellars dem Anwalt Ramsey und der Familie
Sorensen vom Projekt Peregrine, in dem fiir Zwecke der Weltraumfahrt Menschen
Computerdaten ins Gehirn gespeist und Neurokaniile gelegt worden seien. Doch
das Programm wurde umgestellt: nun sollten die umfunktionierten Menschen
effektive Soldaten werden. Aber einer dieser Soldaten lief Amok und sprengte ein
ganzes Militirlager in die Luft. Das Kampfsoldatenprogramm wurde offiziell ein-
gestellt, aber die Wahrheit vertuscht. Sellars iiberlebte die Katastrophe und wurde
auf einem militdrischen Stiitzpunkt gefangen gehalten. Doch da er Zugang zum
Netz hatte, stie} er eines Tages auf die Gralsbruderschaft. Von ihm erfdhrt Ram-
sey, ,,daB es eine weltweite Verschworung mit dem Ziel gab, Kinder fiir die
Unsterblichkeit von ein paar unglaublich reichen Leuten zu opfern, dafl ein ganzes
virtuelles Universum fast unbemerkt von der Offentlichkeit erschaffen worden
war.” (IV, 393) Wihrenddessen dringt Olga Pirofsky, als Putzfrau getarnt, im RL
in die J-Corporation ein, die Felix Jongleur gehort, um moglichst viele Informatio-
nen zu gewinnen und zugleich viel Verwirrung zu stiften. In der VR zerstort Dread
einige von Jongleurs Simwelten. Aber er beherrscht das Netzwerk nicht vollstéin-
dig. Er weif} nicht, wie man Neues schafft und wie man Dinge umfassend modifi-
ziert. Er kontrolliert zwar das Gralsnetzwerk, aber es soll nicht kollabieren. Ver-
geblich sucht er Ricardo Klement, der womdglich als einziger das Unsterblich-
keitsprogramm {iberlebt hat.

Die Gruppe um Paul Jonas und Martine trifft nach ldngerer Zeit !Xabbu, Sam
und Jongleur wieder. Jongleur erklirt ihnen den Sinn des Otherlandnetzwerkes: das
Erlangen der Unsterblichkeit. Doch ihm sei irgendwann klar geworden, dass der
urspriinglich geplante Prozess dafiir nicht gelingen werde. Weil er dem Tod nicht
entrinnen konnte, erzeugte Jongleur einen Klon, und seine Tochter Ava sollte die
Mutter des Klons sein. Weiter erfihrt die Gruppe, dass diejenige Ava, die von Paul
Jonas als Privatlehrer unterrichtet wurde, woran dieser sich erst nach und nach
erinnert, gar nicht die richtige Tochter von Jongleur gewesen ist, sondern ein ande-
rer Klon der Person von Felix Jongleur, der weiblich modifiziert war. Jetzt versteht
Paul auch, dass er wegen seiner Bekanntschaft zu Ava verfolgt wurde. Jongleur
wollte eine Version von sich selbst schaffen, die ihn tiberlebte. Seine Nachfahren
sind ndmlich schon lange tot. Ava war schwanger mit Jongleurs Klon, doch Jong-
leur lie den Embryo wieder entfernen, als mit dem Gralsprojekt doch noch ein
Durchbruch gelang.

Wihrend des Gesprichs ist es Jongleur gelungen, an ein Zugangsgerit zu kom-
men, dann verschwindet er vor den Augen der anderen und kehrt in seinen physi-
schen Korper im RL zuriick, der sich im hochsten Stockwerk der J-Corporation
befindet. Von Sellars erfahrt Olga, dass ihr Kind bei der Geburt nicht gestorben

326



VI. Metaphysik

war, sondern ihr weggenommen wurde, weil es sich bei ihm um einen Telepathen
gehandelt hatte — und Jongleur hatte nach einem solchen Kind gesucht. Das Kind
sei in eine kryogenetische Anlage gesteckt und in einen Zustand weitgehender
Leblosigkeit versetzt worden. Jongleur und seine Mitstreiter hatten das Gralssy-
stem rund um dieses Kind konstruiert. Er und seine Wissenschaftler bauten einen
gewaltigen Simulationsprozessor auf der Grundlage des menschlichen Gehirns,
groBtenteils von Foten. Da das menschliche Gehirn von Kommunikation abhéngig
ist, machten die Wissenschaftler das ,,Kind“ nach und nach mit der menschlichen
Kultur vertraut. Es ,,lebt” seitdem in einer Art Traumzustand. Sellars sagt: ,,Es hat
die Krifte eines Gottes, aber das Weltverstindnis eines autistischen Kindes.” (IV,
1019) Mit Hilfe des Netzwerks gelang es diesem Kind bzw. dem Anderen, eine
Verbindung mit solchen Kindern einzugehen, die im Internet surften und die jetzt
im Koma liegen. Der Gruppe um Renie gelingt es schlieBlich mit Sellars’ Hilfe, die
VR zu verlassen und Dread, der sie bedroht, zuriickzulassen. Von Sellars erfiahrt
die Gruppe, dass sich das Gehirn des Anderen in Wirklichkeit in einem Satelliten
im Orbit der Erde aufhilt, um es bei Gefahr fiir die J-Corporation — man denke
etwa an die feindliche Ubernahme durch eine andere Firma — in den Weltraum
hinausschiefen zu konnen. Felix Jongleur bereitet seinen Gralsprozess vor. Sein
Geist soll in seinen schlafenden virtuellen Doppelgéinger im Sarg schliipfen und so
soll ein ewig wihrender Zugang zum Otherlandnetzwerk hergestellt werden. Aber
dazu kommt es nicht, denn der Satellit mit Olgas Sohn stiirzt in das Gebédude der J-
Corporation, das darauthin in Flammen aufgeht. Dabei kommen Felix Jongleur und
Olga Pirofsky ums Leben. Die normale Umgebung in der VR wird wiederherge-
stellt. Obwohl der Andere nun tot ist, besteht das Otherlandnetzwerk weiter, da es
Sellars zuvor gelungen ist, mit Hilfe des Anderen grof3e Teile der Netzwerkmatrix
zu kopieren. Sellars erklidrt der Gruppe, die Opfer seien nicht die Kinder, die im
Koma ldgen, sondern die Gehirne, mit denen die Kapazititen des Betriebssystems
ergidnzt worden seien, und die hitten von Ungeborenen gestammt. Der Andere sei
am Koma der Kinder schuld gewesen. Dieser habe die Kinder, wie auch alle ande-
ren Menschen, davon iiberzeugt, dass es nur unter schrecklichen Schmerzen mog-
lich sei, offline zu gehen. Weil Jongleur mit dem Anderen nicht zufrieden war,
suchte er andere Kinder und testete sie, unter anderem griindete er virtuelle Clubs
wie Onkel Jingles, um Kinder anzulocken und aus ihnen den richtigen Kandidaten
herauszufiltern. Sellars erzihlt weiter, er habe in seiner Zeit als Militdrgefangener
ein eigenes Netzwerk aufgebaut. Im Grunde habe er Leben geschaffen, eine
Lebensform auf Informationsbasis. Als er spiter das Otherlandnetzwerk kennen-
lernte, habe er sein Netzwerk mit den eigenen Wesen als Subsystem dem Otherland
hinzugefiigt. Dadurch habe er auch von den grauenhaften Aktivititen der Gralsbru-
derschaft Kenntnis genommen. Sellars’ Wesen liefen unkontrolliert ins Otherland-
netzwerk iiber. Diese Wesen konnten nun in das allgemein zugéngliche Netzwerk
hinausgelangen.

Die Gruppe diskutiert nun, ob diese Netzwerkwesen am Leben bleiben sollen.
Der ehemalige Mensch Ricardo Klement, letzter Uberlebender der Gralsbruder-
schaft, der nun Nemesis heifit und nur noch ein Code zu sein scheint, spricht sich

327



VI. Metaphysik

fiir die Wesen aus. Er nennt sie ,,die Nachsten®, die nun frei sein wollten. Die
Gruppe beschlie3t, sie in Freiheit ziehen zu lassen. Wihrend Dread in katatoni-
scher Starre in seiner Wohnung gefunden wird, erwacht Renies Bruder Stephen aus
dem Koma. Einige Tage spiter trifft sich die Gruppe ein letztes Mal in der VR. Es
wird beschlossen, eine Daniel-Pirofsky-Stiftung zu griinden. Sellars Vorschlag, das
Otherlandnetzwerk vor eventueller Industriespionage geheimzuhalten und ein
zweites ungefihrlicheres Netzwerk als Ablenkung zu erdffnen, findet Zustimmung.

Der Roman Otherland zeigt, dass Korper, Raum und Zeit in der Cyberkultur
irrelevant sind. ,,Es ist die neue Heimat des ,reinen’ Geistes, die Materie hat im
Cyberspace keinen Stellenwert mehr [...] Die Verhiltnisweisen zwischen Realwelt
und Virtualitdt verschieben sich, Schein und Sein konvergieren, Trennlinien 16sen
sich auf.**”* Das alte Wirklichkeitsprinzip wird abgekappt und durch ein neues
ersetzt, zu dessen Reprisentanz ein Cybermedium auserkoren wird, das ein mento-
polistisches Konstrukt ist — eine neue Stadt des Geistes, in die bestimmte Vorstel-
lungen zu Politik, Freiheit und Offentlichkeit eingehen, und zwar mit einer
Zuginglichkeit angeblich fiir alle.’”> Aber noch ist es nicht so weit. Denn wer aus
dem Cyberspace heraustritt, hat noch immer einen realen Korper. Die Cyberwelt
betriigt sich selbst, wenn sie glaubt, sie konne sich vom Korper freimachen. Der
Cyberspace ist keine autonome Welt, da sie von auflen abhingig ist, von Energie
bzw. Stromzufuhr. Sie erlischt, wenn die Energiezufuhr ausbleibt.

Dieser Cyberspace kann auch als Verwirklichung alter gnostischer bzw. méni-
chéischer Vorstellungen verstanden werden. Der Manichdismus war eine Religion,
die im 3. Jahrhundert n.Chr. in Persien entstand und den Dualismus zwischen Geist
und Korper iiberbetonte. Die Manichéer hassten alles Leibliche und Materielle, sie
liebten dagegen den reinen Geist. Und ebenso wiinschen sich die Cybernauten, bar
von der Erde, dem Korper, der Materie zu sein und in ein Reich einzuziehen, in
dem Korper, Raum und Zeit aufgehoben sind und dem rein aktiven Schaffen des
Menschen unterliegen. Im manichdischen Denken kommt die Schmihung der
Wirklichkeit voll zum Tragen. Und weil die Cybernauten die Wirklichkeit hassen,
wie sie ist, erfinden sie sich eine neue Welt, in der sie endlich so sein konnen wie
sie wollen. Die Helden um Felix Jongleur sind von Eigensinn und Selbstsucht
getrieben, die Wirklichkeit, die Erde, das Leben, werden von ihnen in ihrem Sosein
nicht akzeptiert. Offenbar geniigt es ihnen nicht, nur steinreich zu sein. Dem Sein
schlechthin wird eine ,,Alternative entgegengehalten: die Aufléosung des Korpers
zugunsten des reinen Geistes. Im Gegensatz zu Galouyes Simulacron-3 erlebt man
nicht passiv das Geschehen im Cyberspace mit den Augen einer anderen Simulati-
onseinheit und muss sich passiv verhalten, sondern umgekehrt gerit man in einer
selbstgewdhlten Maske ins Netzwerk und agiert aktiv mit.

Das Otherlandnetzwerk ist nichts anderes als die Idee des Trans- bzw. Posthu-
manismus, dem Menschen die Unsterblichkeit zu sichern. Der Unterschied ist

*” Trallori, In das Reich des Virtuellen, 132f.
373 Vgl. Trallori, In das Reich des Virtuellen, 133.

328



VI. Metaphysik

jedoch nur die Form, nicht der Inhalt. Hier wird das Bewusstsein des Menschen
nicht in eine Maschine gestopft, in der es fiir immer weiter existieren kann, ledig-
lich abhingig von der Stromzufuhr, sondern das Bewusstsein nimmt hier einen
Simulationskorper in einer simulierten Welt an, die ohne Stromzufuhr ebenfalls
nicht auskommen kann. So gesehen kann das Otherlandnetzwerk als ein neues Jen-
seits bezeichnet werden. Es beansprucht, den christlichen Gedanken des ewigen
Lebens materialiter zu verwirklichen. Aber das ewige Leben ist hier keine Schau
des Angesichts Gottes, sondern ein ewiges Abenteuer. Doch zumindest das erste
Experiment in dieser Hinsicht misslingt. Das Ubergehen des Bewusstseins vom
eigenen Leib in einen virtuellen Simkorper, um endgiiltig nur noch online zu leben,
scheitert. Auf der anderen Seite bietet die Onlinewelt tatsdchlich die Mdoglichkeit
des ewigen Lebens. So stirbt Orlando Gardiner zwar in der realen Welt, doch im
Cyberspace lebt er weiter, so dass der Cyberspace zum Ort der Auferstehung von
den Toten wird. Gegeniiber seiner Freundin Sam Fredericks, der er im Otherland-
netzwerk begegnet, bekennt er: ,,’Aber ich bin tot, Fredericks,” sagte er. ,Echt’.*
IV, 965)

Der Vorsitzende der michtigen Gralsbruderschaft, man mochte sagen, der Hiiter
des Grals, der langlebige Felix Jongleur (dessen Name Programm ist: er jongliert
mit der Welt und den Menschen) erldutert sein Programm, das zur Unsterblichkeit
fiihren soll. Zunichst sollte Unsterblichkeit mit Hilfe von Klontechnik erreicht
werden. Jongleur wollte fiir einen Klon seine eigene Kindheit neu erschaffen. Seine
Tochter Ava war mit einem Klon von ihm selbst schwanger. Jongleur berichtet:
,,»1e war ein anderer Klon von mir, natiirlich weiblich modifiziert und damit letzt-
lich doch recht verschieden [...] Ich hitte sogar meine leibliche Mutter als Spende-
rin von Avialles Erbgut genommen, aber ich konnte mich nicht dazu durchringen,
ihre Leiche zu exhumieren.” (IV, 979) Doch als der Durchbruch mit Hilfe des
Gralsprojekts gelingt, gibt Jongleur die Idee des Klonens auf. Der Ubergang
scheitert zwar zundchst bei seinen Untergebenen, dennoch gibt Jongleur nicht auf.
Er hat sich sogar doppelt abgesichert. Zum einen hegt er die Absicht, eines Tages
im Cyberspace zu leben, zum andereren hat er einen physischen Androiden
geschaffen, in den er mit seinem Bewusstsein schliipfen zu kénnen glaubt.

,,Der physische Felix Jongleur mochte sterben, doch im Speicher des Netzwerks,
dem riesigen Telemorphix-Reservoir auf der anderen Seite des Landes, konnte sein
unsterbliches Ich selbst wohlbehalten iiberstehen. Eines Tages wiirde er im elektro-
nischen Universum wieder frei sein, dem Tod ein fiir allemal entkommen [...] Er
rief die Steuerung auf, mit der er den Gralsprozef3 in Gang setzen und seinen schla-
fenden virtuellen Doppelgédnger erwecken wollte, einen Felix Jongleur, in den er
schliipfen wiirde, erfrischt und unsterblich, als ob der Tod nur ein Mittagsschldfchen
wire.” (IV, 1081f.)

Hier wird die christliche Idee der Transsubstantiation in neuer Form aufgegrif-
fen. Aber nicht Gottes Geist wird Fleisch, sondern des Menschen Leib wird Elekt-
ron. Wurde Gott Mensch, so wird der Mensch jetzt Gott, indem er sich unsterblich
macht.

329



VI. Metaphysik

Die Vorstellung von Post- und Transhumanisten, das Bewusstsein auf eine
Festplatte oder einen Computerchip zu kopieren, berichtet niemals davon, wie das
konkret funktionieren konnte. Wie sollen die Bewusstseinsinhalte erreicht werden,
die ja immateriell sind? Zu den Bewusstseinsinhalten gehdren auch die Erinnerun-
gen, die wir zwar aufrufen konnen, die aber in unserem Gedichtnis nur passiv
anwesend sind. Sie sind nur potentiell existent. ,,”Wo befinden sich die Erinnerun-
gen eines Menschen?’ fragte Sellars zuriick. ,In seinem Gehirn, aber wo? Dieses
Environment besteht im Gesamtzusammenhang des Netzwerks genau wie ein
menschlicher Gedanke im Gehirn, aber es kann gut sein, dal wir in beiden Fillen
niemals einen eindeutigen Ort werden angeben konnen’.” (IV, 1101) Um das
Problem des Kopierens von Bewusstseinsinhalten durchfiihren zu kénnen, miisste
man wissen, was ein Gedanke materialiter ist. Fiir die Umsetzung der Idee von der
endgiiltigen Ubersiedlung des Menschen in den Cyberspace aber muss ein hoher
Preis gezahlt werden, wie Sellars, der grole Aufklirer in diesem Roman, ausfiihrt.

,» Kindergehirne wurden dazu benutzt, dieses System zu betreiben, aber die bedau-
ernswerten Opfer sind nicht die Kinder, die wir gesucht haben. Die Gehirne, mit
denen die Kapazititen des Anderen erginzt und erweitert wurden, stammten von
Ungeborenen, von Foten, oder vielleicht waren sie sogar geklont’ [...] ,Das Netz-
werk,” fuhr Sellars fort, ,oder genauer gesagt der Andere war zweifellos an ihrem
[der Kinder] Koma schuld. Aber nicht anders, als er euch alle davon iiberzeugte, ihr
konntet nicht ohne schreckliche Schmerzen offline gehen. Wie ich schon erklrt
habe, war die arme verlorene Kreatur, die wir den Andern nannten, ein Mensch mit
abnormen, ja monstrosen telepathischen Kriften. Ein Gedankenleser, Gedankenlen-
ker — er war von beidem etwas’.“ (IV, 1112)

Der eigentliche Geheimnistriger des Romans ist Sellars. Er berichtet, dass
neben dem gewaltigen Otherlandnetzwerk, das von der Gralsbruderschaft geschaf-
fen wurde, auch das Militdr Forschungen betrieben und das Peregrine-Projekt ins
Leben gerufen habe. Bei einem Unfall sei er, Sellars, der einzige Uberlebende
gewesen, weshalb er vom Militidr als ein Geheimnistridger unter Arrest gestellt
worden sei. Thm sei es in seiner Forschungszeit sogar gelungen, eine Lebensform
auf Informationsbasis zu schaffen, die versehentlich in das Gralsnetzwerk einge-
drungen war. ,.Die Dinge, die ich erschaffen hatte, kimpften, experimentierten,
veridnderten sich, reproduzierten sich, und das alles in meiner kiinstlichen Informa-
tionswelt.” (IV, 1120) Sellars hatte beobachtet, dass diese Dinge begonnen hatten,
sich zu verselbstindigen. ,,Ich hatte die Anfinge von etwas geschaffen, woraus
unter Umsténden eine andere echte Lebensform werden konnte, vielleicht sogar
eine rivalisierende Lebensform — auf Informationsbasis im Gegensatz zum organi-
schen Leben, das hier auf Erden bis jetzt das Normale ist, aber dennoch eine Form
von Leben [...] Manche Leute meinen, daf} alles, was nicht organisch ist, per defi-
nitionem auch nicht lebendig sein kann. Doch was ich geschaffen hatte... erfiillte
alle sonstigen Kriterien.“ (IV, 1121) Damit wird die Frage nach dem Leben neu
gestellt. Inwiefern kann man davon sprechen, dass hier Leben, wenn auch nur auf
Informationsbasis, existiert? Dieses ,,Leben* ist sogar in der Lage, mit den Men-
schen im Cyberspace zu kommunizieren.

330



VI. Metaphysik

Wenn wir sagen, der Mensch konne das Leben nicht schaffen, sondern nur
durch Zeugung und Geburt weitergeben, so meinen wir damit das organische
Leben. Aber konnte der Mensch Leben auf Informationsbasis erschaffen? Miisste
er dazu wissen, was Information ist? Kann es iiberhaupt Leben geben, das nicht
organisch ist? Oder wire ein solches Leben nur simuliert? Auch wenn wir einen
Androiden sehen, der eigenstindig laufen und sprechen kann, ist ,,sein Leben‘ nur
simuliert. Die Information im Netzwerk ist jedoch nicht simuliert. Wo verlaufen
also die Grenzen zwischen Leben und Nicht-Leben? Beim Organischen oder
anderswo? Dieselbe Frage taucht auch auf, wenn ein Mensch sich nach und nach
mit immer mehr ,Ersatzteilen” in einen Cyborg verwandelt. Ist er dann noch ein
lebendiges Wesen? Wo ist das Leben geblieben, das im Zusammenspiel aller
Organe bestand?

Und doch gibt es einen Unterschied zwischen dem natiirlichen Leben und dem
kiinstlich geschaffenen. Das kiinstlich geschaffene Leben auf Informationsbasis ist
nicht autonom, sondern abhiingig davon, dass ihm von aufen Energie zugefiihrt
wird. Der Cyberspace und die in ihm befindlichen ,,Wesen* benétigen zur Existenz
ein AuBen, von dem sie Energie erhalten. Das natiirliche Leben dagegen ist auto-
nom, ihm muss keine Energie von auflen zugefithrt werden, weil es die Energie
selbst ist. Natiirlich konnte man einwenden, auch das Leben auf der Erde sei
abhingig von einem Planeten, einer Atmosphére und einer Sonne, weshalb auch
das natiirliche Leben keineswegs autonom sei. Aber das Spenden der Sonnenener-
gie findet nicht von auflen statt. Sonne — Erde — Atmosphére — Leben, das ist ein
groBer Zusammenhang auf derselben Ebene. Selbst wenn die Sonne erldschen
sollte, gilt das weiter. Denn das Leben ist ja nichts anderes als ein grofes Potential,
das im Materiellen grundsitzlich schlummert, weshalb es nichts von aulen Hinzu-
gefligtes ist. Das Leben ist von selbst entstanden, es ist nichts, was zum materiellen
Sein noch hinzukdme, sondern eine besondere Ausdrucksform eben dieses Seins.
Man koénnte auch sagen, die Entstehung des Lebens ist ein Erwachen des schlum-
mernden Potentials, das in der Materie steckt. Aber das kiinstliche ,,Leben® auf
Informationsbasis ist eben nicht von selbst entstanden, sondern etwas, das dem
Sein hinzugefiigt wurde. Weil es kiinstlich erschaffen wurde, und eben nicht ent-
standen ist, ist es kein Potential, das von sich aus in die Existenz treten konnte. Die
Frage nach dem Leben erweist sich also als eine metaphysische Frage.

Dass der Cyberspace zwischen Sein und Nichtsein angesiedelt ist, wird in der
Romanszene ersichtlich, in der die Gruppe um Martine an Westernpioniere aus
dem Netz gerit. Als der Gruppe etwas zu essen angeboten wird, lehnt sie dankend
ab. ,,Paul seufzte. Wie begreiflich machen, dal sie keine Nahrung benétigten und
schlicht keine Zeit mit Essen verschwenden konnten? Stindig mufBten sie Aus-
fliichte erfinden, durften niemandem die Wahrheit iiber sich sagen... Man kam sich
ein wenig vor wie ein Gott unter Sterblichen, allerdings bezweifelte er, dafl sich
Gotter jemals so elend gefiihlt hatten.” (IV, 572) Wihrend die Westernpioniere
namlich reine Informationseinheiten sind, sind Martine und Paul Menschen, die
von der AuBlenwelt in Rollen geschliipft sind. Worin liegt eigentlich der ontologi-
sche Unterschied zwischen einem Menschen, der aus dem RL kommt und in der

331



VI. Metaphysik

VR nur in eine Rolle schliipft, und einer bloB fiktiven, fiir das Netzwerk program-
mierten Spielfigur? Wihrend die Spielfigur beim Tod einfach erlischt, wird der
Mensch ausgeloggt, jedenfalls unter normalen Umstdnden. Aber in dem Augen-
blick, in dem er sich nicht mehr ausloggen kann, ergeht es ihm wie den Spielfigu-
ren. Er kann tatsdchlich sterben. Der Unterschied besteht lediglich darin, dass der
Mensch auch auBlerhalb der Virtualitit einen Korper hat, die Spielfigur nicht. Die
These dieses Romans besteht also darin, die Moglichkeit einzurdumen, dass der
Mensch als reiner Geist im Cyberspace sterben kann und sein Korper, der sich
auflerhalb des Cyberspace authilt, davon betroffen ist.

Williams®™ Otherlandzyklus macht uns nicht nur auf die Moglichkeiten und
Gefahren des Cyberspace aufmerksam, sondern ist zugleich eine Vorwegnahme der
Idee vom Menschen der Zukunft. Otherland erzihlt etwas iiber die Mentalitit des
kiinftigen Menschseins. Der postmoderne Mensch hat sein Sein bereits an der
Schnittstelle zwischen wirklicher Welt und virtueller Welt angesiedelt. Noch ist der
letzte Schritt nicht vollzogen, noch genie3t der Mensch das natiirliche Leben, das
im Atmen, Essen, Arbeiten, Trdumen, Geselligsein und vielem anderen Tun und
Lassen besteht. Noch ist ihm die Natur nicht ausgetrieben, und das wird wohl auch
langfristig nicht geschehen. Aber der moderne Mensch ist auch neugierig auf das
kommende Zeitalter. Dass das natiirliche Leben langfristig als Last empfunden
werden konnte, wird heute schon deutlich. Wir leben in einer Gesellschaft, in der
dem Menschen zunehmend die Verantwortung fiir eigenes Handeln durch die
Technisierung abgenommen wird. Es ist daher nicht verwunderlich, wenn die Men-
schen eine entsprechende Mentalitit entwickeln, die darin besteht, nicht mehr
eigenverantwortlich handeln oder Lasten iibernehmen zu wollen. Wie Sherry
Turkle gezeigt hat, ist es im Cyberspace leichter, verantwortungslos zu agieren.”*
In unserer heutigen Okonomie werden den Menschen iiberfliissige Produkte sogar
nachgeworfen, ohne dass sie sich dafiir anstrengen miissten. Ich sage nicht, dass
alle Menschen so handeln oder denken, ich spreche nur von einer schleichenden
Tendenz, die ich glaube, beobachtet zu haben. In einer Welt, in der sich niemand
anstrengen muss, in der niemand mehr Ziele haben muss, wird das Leben ,lang-
weilig”. Es ist daher kein Wunder, wenn es die Menschheit in den Cyberspace
treibt, wo man noch Abenteuer erleben kann. Wer aber glaubt, der Cyberspace sei
eine Form von Befreiung, der irrt. Denn das alte Gefangnis, der Leib, wird durch
ein neues Gefangnis, den Cyberspace, nur ersetzt. Die Folge eines ernst gemachten
Cyberspace besteht darin, ein Leben ohne Essen, ohne Trinken, ohne Atmen, im
Grunde ein Leben ohne Stoffwechsel zu fithren. Das ist die gnostische Reduzie-
rung: ein Leben ohne Leib. Ein solches Leben nistet sich in der Maschine ein. Aber
kann ein solches Leben noch Leben genannt werden?

Scott Bukatman erwidhnt am Ende seiner Abhandlung Terminal Identity, das
Konzept des Korpers ohne Organe stamme von Gilles Deleuze und Felix Guattari
in ihrem Werk Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie. Dieses Konzept
stelle eine Opposition gegen die Tiefe des Subjekts dar und stehe gegen das Telos

374 ygl. oben S. 300-302.
332



VI. Metaphysik

von Theologie und instrumenteller Vernunft. Aber der Korper ohne Organe kdnne
nicht wirklich erreicht werden. Der Korper werde zu einer Wunschmaschine. Im
Korper ohne Organe fusioniere der Korper mit der Welt. Die entkdrperte Fusion
mit den Feldern und Ordnungen des elektronischen Raums, die Auflosung des
Korpers in Noozyten, der Verlust der Korperorgane im Cyborg und die kyberneti-
sche Existenz im Cyberspace seien nichts anderes als Manifestationen der Trans-
zendenz.””

Die Otherland-Phantasie ist nichts anderes als die Wiederherstellung eines ver-
loren geglaubten Jenseits, aber mit dem Unterschied, dass der Mensch an die Stelle
Gottes getreten ist, und dass das Jenseits schon im Diesseits zu haben ist. Der
Mensch verharrt nicht passiv im Angesicht Gottes, sondern gestaltet selbst aktiv. In
seinem Buch Philosophie der Maschine schreibt Martin Burckhardt: ,,In seinen
digitalen Aggregatzustand iiberfiihrt, verwandelt sich der Buchstabe zur Simulation
eines Buchstabens, die Zahl zur Simulation einer Zahl, das materielle Objekt zu
einer Summe von Raumpunkten, die fiir die Grenzen des Objekts stehen. Weil die
Maschine sich die ganze Welt einzuverleiben vermag, tritt sie als Weltsimulation in
Erscheinung: eine Parallelwelt, in der mégliche Zukiinfte durchgespielt werden.*’°
Genau darum handelt es sich im Otherlandnetzwerk.

Man kann das Otherlandnetzwerk aber auch als Wahrmachung der Philosophie
von Jean Baudrillard betrachten. Otherland ist der Roman, in dem die Realitiit in
Hyperrealismus versinkt, in dem die Verdoppelung des Realen stattfindet, wo der
Widerspruch zwischen Realem und Imaginirem ausgeldscht ist.”’”” So wie die neo-
kapitalistische, kybernetische Ordnung im Sinne Baudrillards die absolute gesell-
schaftliche Kontrolle anstrebe, so strebt Felix Jongleur nach der absoluten Welt-
macht, die nur absolut ist, wenn sie mit der Unsterblichkeit verbunden ist. Die vir-
tuelle Realitidt wird so real, dass man in ihr und durch sie ins Koma fallen und
sogar in ihr sterben kann. Sieht Baudrillard in den USA die hyperreale Gesellschaft
perfekt umgesetzt, so ist das Otherlandnetzwerk die wahrgemachte hyperreale
Gesellschaft schlechthin. Der Cyberspace ist ein von Menschen geschaffener dritter
Raum, der wie der Weltraum unendlich grof; ist und dessen Eroberungspotentiale
grenzenlos. Jetzt, wo die kapitalistische Gesellschaft nicht nur alle Lander des Pla-
neten Erde kolonialisiert hat, sondern auch die Tiefen der Weltmeere und die des
Weltraums, bleibt nur noch eine einzige Sphére iibrig: die Imagination und ihr
Raum — der Cyberspace. Dieser Raum — ,,erfunden® und ,,entdeckt” gleichermaf3en
— konnte zum letzten Zufluchtsort einer kapitalfreien Zone werden. Aber Tad Wil-
liams zeigt uns mit seinem Roman, dass die Idee der Realisierung von Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit auch im Cyberspace bereits antiquiert ist. Wie schon
von Baudrillard vermutet, hat sich das Kapital hier schon lange eingenistet und ist
auf Eroberungsfeldzug gegangen. Eine Welt ohne Geschift darf es nicht geben.

375 ygl. Bukatman, Terminal Identity, 325f. Bukatman gibt keinen genauen Hinweis auf seine Quelle;
die Angabe von Seitenzahlen fehlt.

376 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 32.

377 Vgl. Baudrillard, Symbolischer Tausch, 113f.

333



VI. Metaphysik

5.4. Star Trek — Raumschiff Voyager: Chaoticas Braut

Zu Tad Williams’ Otherland scheint der Cyberspace in der Fernsehserie Raum-
schiff Voyager geradezu einen Gegenpart zu bilden. Der Cyberspace ist hier bereits
zum Holodeck weiterentwickelt worden. Raumschiff Voyager ist ein Ableger der
von Gene Roddenberry 1966 kreierten Fernsehserie Raumschiff Enterprise. Bisher
sind mehrere Ableger entstanden, die alle unter dem Namen Star Trek firmieren.
Das Holodeck gibt es allerdings schon in der Star-Trek-Serie The next generation.

Die Besatzung des Raumschiffes mit dem Namen Voyager ist im 24. Jahrhun-
dert durch einen Unfall etwa 70.000 Lichtjahre von der Erde entfernt in einen ande-
ren Teil der MilchstraBe geschleudert worden und sucht nun nach einem Weg
zurlick zur Erde. Zum Gliick, konnte man sagen, gibt es auf dem Raumschiff das
Holodeck, eine ,,Abenteuerspielwiese®, die von der Besatzung als Freizeitvergnii-
gen genutzt wird. Das Holodeck ist im Prinzip ebenfalls eine Art Cyberspace, nur
mit dem Unterschied, dass man in diesen nicht nur geistig, sondern dariiber hinaus
auch korperlich eintreten kann. Das Holodeck ist ein Ort, an dem Computerpro-
gramme ganze alternative Welten neu schaffen, in denen die Crewmitglieder der
Voyager eintauchen, als handele es sich um reale Welten. Die Menschen, Tiere,
Pflanzen und Gegenstéinde, die fiir das Holodeck programmiert wurden, existieren
nicht wirklich, sondern nur virtuell, sie sind Wesen und Dinge aus Photonen, also
aus Lichtteilchen. Nun kann man auf einem Holodeck Abenteuer aus vergangenen
Zeiten erleben (beispielsweise als Ritter, Cowboy oder Piratenkapitiin) oder auch
solche aus der Zukunft. Aber auch normale Gespridche mit erfundenen oder auch
verstorbenen Menschen sind moglich. Captain Janeway beispielsweise, die Kom-
mandantin des Schiffes, philosophiert auf dem Holodeck gerne mit einem photoni-
schen Leonardo da Vinci. Ob dieser auch so dhnlich wie die Person Leonardo da
Vinci spricht oder reagiert, die real gelebt hat, hingt davon ab, iber welche Infor-
mationen beziiglich dieser Person das Programm verfiigt. Gefahren, wie sie Tad
Williams beschworen hat, scheinen vom Holodeck nicht auszugehen, und es wird
auch nicht fiir kommerzielle Zwecke missbraucht.

Hintergrund der Raumschiff-Voyager-Folge Chaoticas Braut aus dem Jahre
1998 ist die Science-Fiction-Story Captain Proton, die allerdings eine Erfindung
von Star Trek selbst ist, und bei der so getan wird, als handele es sich um eine
Fernsehserie, die in den 1930er Jahren in den USA existiert hat. Ein gewisser Cap-
tain Proton ist der Protagonist, der die Menschen der Erde vor bdsen Aliens
schiitzt. Diese Story baut einer der Offiziere des Raumschiffs Voyager, Tom Paris,
als Abenteuer in ein Holodeckprogramm ein. Dieser will zusammen mit seinem
Freund Harry Kim ein Holodeck-Abenteuer dieser Science-Fiction-Story erleben,
wobei Tom Paris in die Rolle des Captain Proton schliipft. In diesem Abenteuer
lebt ein AuBerirdischer, der michtige Diktator Chaotica, in einer Festung auf dem
Planeten X. Er hat Captain Protons Sekretirin, Miss Goodheart, entfiihrt, und will
sie der Konigin des Spinnenvolkes, Arachnia, als Geschenk und Menschenopfer
anbieten. Denn Chaotica schwirmt leidenschaftlich fiir Arachnia und begehrt sie
zur Verbiindeten und Ehefrau. Mit Hilfe seiner Geheimwaffe, des ,,Todesstrahls®,

334



VI. Metaphysik

hat sich Chaotica zum Herrn iiber fast das ganze Universum gemacht. Wohlge-
merkt: Sowohl Chaotica als auch Miss Goodheart sowie alle anderen in der Hinter-
grundstory Captain Proton handelnden Figuren sind holographische Projektionen,
existieren also nicht wirklich, sondern nur auf dem Holodeck. Lediglich Tom Paris
und Harry Kim agieren als reale Menschen in einer holographischen Umgebung.
Wihrend die beiden ihr Abenteuer erleben, und Chaotica zundchst von ihrem
Spielraumschiff aus bekdmpfen und danach auf dem Planeten X landen, um in
Chaoticas Festung einzudringen, bilden sich auf dem Holodeck zusehends merk-
wiirdige Verzerrungen, die sich die beiden ,,Abenteurer” nicht erkldren konnen.
Zudem bekommt das reale Raumschiff Voyager auf seiner Fahrt durch das Univer-
sum Probleme. Gravimetrische Krifte unterbrechen den Energiezufluss sowie den
Zugriff auf die Kontrollsysteme und andere Funktionen. Die Replikatoren und die
sanitdren Anlagen versagen zusehends. Zuletzt kann sich das Raumschiff nicht
einmal mehr fortbewegen und geriit in den Subraum,’”® weil die Antriebskrifte ver-
sagen. Es gelingt Tom Paris nicht, das Holodeck-Programm abzustellen, weil die
Kontrollsysteme nicht funktionieren. Der Mannschaft um Captain Janeway wird
klar, dass die Probleme des Schiffes etwas mit dem Holodeck zu tun haben.

Aus den Verzerrungen des Holodecks gehen schlieBlich unbekannte Lebens-
formen hervor, die aussehen wie Polizisten aus den USA der 1930er Jahre. Diese
behaupten, ihr Leben basiere auf Photonen. Nachdem der Anfiihrer dieser Wesen
schnell bemerkt hat, dass es nicht moglich ist, mit Chaotica auf Augenhthe zu
sprechen, begegnet er Tom Paris und dem technischen Offizier Tuvok. Wihrend
fiir die Offiziere der Voyager der ,,Polizist“ photonisch ist, also nicht wirklich
existiert, sondern im Grunde nur ,,im Computerspiel*, behauptet dieser umgekehrt,
dass die Offiziere der Voyager nicht wirklich existieren. Auf Tuvoks Erklidrung
,Dieser Planet [X] ist nicht real,* antwortet das photonische Wesen: ,,Sie sind eine
Ilusion. Tuvok kommt zu dem Schluss, dass ithr Raumschiff in einer Weltraumre-
gion festsitzt, die sich mit der der photonischen Wesen iiberschneidet: ,,Ein alter-
nierendes Universum.* Immer wenn die photonischen Fremden die Voyager scan-
nen, ist das Raumschiff der Erde fiir sie genauso eine holographische Projektion
wie umgekehrt. Dagegen sind fiir die photonischen ,,Polizisten* Chaotica und seine
Untergebenen real, mit denen sie nun einen Kampf austragen. Es zeichnet sich ein
bewaffneter Konflikt zwischen den photonischen Fremden und Chaoticas holo-
graphischer Armee ab, der soviel Energie abzieht, dass dem Raumschiff Voyager
iiber kurz oder lang der Kollaps droht. SchlieBlich kommt das Besatzungsmitglied
Seven of Nine auf die Idee, den eigenen Doctor einzuschalten, da dieser selbst eine
holographische Projektion ist. Als dieser mit dem fiithrenden holographischen ,,Po-
lizisten®, der den Doctor als ,,existent identifiziert, iber die Sachlage spricht, er-
klart er diesem, auch er und das Volk der Erde seien Gegner Chaoticas, den man

8 Der Subraum ist ein abstrakter, nicht sichtbarer Ort unterhalb des Spektrums des sichtbaren
Raums, ein extradimensonaler Raum oder auch eine Raumanomalie, in dem jedoch, zumindest in die-
ser Folge, photonische Fremde leben. Der Umstand, dass die Voyager in den Subraum gezogen wird,
wird duferlich nicht dargestellt.

335



VI. Metaphysik

besiegt sehen wolle. Captain Proton sei der einzige, der Chaotica erfolgreich be-
kdmpfen konne, weshalb er dem ,,Polizisten seinen Plan erldutert und ihn bittet,
das Feuer einzustellen, damit Captain Proton ungehindert eingreifen kann. Der
,,Polizist®, erfreut iiber den neuen Verbiindeten, ist einverstanden. Captain Janeway
erhilt bei dem nun folgenden Einsatz die Aufgabe, die Rolle der Konigin des Spin-
nenvolkes, Arachnia, zu spielen, um Chaotica von seiner Geheimwaffe abzulenken.
Die Mission ist erfolgreich. Nachdem Arachnia Chaoticas Festung betreten hat,
greift Tom Paris mit seinem Spielraumschiff die Bastion des Tyrannen an. Arach-
nia gelingt es, den holographischen Diktator mit einem Energiestrahler niederzu-
strecken. Die photonischen Fremden schlieBen die Verzerrungen, und das Holo-
programm kann wieder abgeschaltet werden. Das betroffene Holodeck wird versie-
gelt. Die Voyager kann den Subraum verlassen.

Immer mehr scheint die Realitit aus den Fugen zu geraten. Gibt es neben dem,
was wir Wirklichkeit nennen, vielleicht andere Ebenen, die wir nicht (er)kennen
konnen, die aber genauso real sind wie unsere? Die Folge Chaoticas Braut zeigt,
dass wir mit den herkdmmlichen Mitteln der Empirie nicht mehr sagen kdnnen, ob
unsere duBlere Wirklichkeit oder die Wirklichkeit des Cyberspace den hoheren
Anspruch hat. Welche Seite in dieser Folge kann fiir sich beanspruchen, die Reali-
tit zu repridsentieren? Die photonischen Fremden oder die Besatzung des Raum-
schiffes Voyager? FEinerseits gibt es keine Ebene, die beide gemeinsam fiir sich
beanspruchen konnten. Der holographische ,,Polizist“ bezeichnet Tom Paris und
Tuvok als Illusion und umgekehrt diese ihn. Andererseis zeigt der Dialog zwischen
beiden Seiten, dass es zu einem Ineinandergreifen von realer und holographischer
Welt kommt. Schuld daran ist allerdings die Besatzung des Raumschiffes Voyager,
die die holographische Projektion von Captain Protons Welt erfunden hat. Wenn
wir also den Verlust der Realitidt beklagen, miissen wir feststellen, dass wir selbst
dafiir gesorgt haben.

Hierzu muss man wissen, dass der Simulationsspieler selbst bestimmen kann,
inwiefern die holographische Projektionen ,,echt” sind. Das hidngt davon ab, wie
,dicht* die Lichtpartikel zusammengesetzt sind. So ist beispielsweise der Doctor
der Voyager ein holographisches Wesen, das aus reinem Licht besteht, aber seine
Lichtpartikel sind so ,.dicht* gegeneinander programmiert worden, dass sie wie
Materie wirken. Nur so ist es dem Doctor méglich, medizinische Gerite anzufassen
und Menschen zu operieren. Inwiefern also ein holographisches Abenteuer, wie
Tom Paris und Harry Kim es erleben, ,,echt” ist, hingt davon ab, inwiefern die
Spieler mit oder ohne Sicherheitsprotokoll spielen bzw. welchen Sicherheitsgrad
das Abenteuer hat. Man kann den Grad der materiellen Dichte von Wesen und
Gegenstinden programmieren. Ob man sich also mit einem photonischen Messer
verletzen kann oder nicht, hingt von der Programmierung des Abenteuers ab. Ho-
lographische Projektionen wie Chaotica oder Miss Goodheart wirken in der Cap-
tain-Proton-Simulation immerhin wie reale Menschen, die man anfassen kann.

In der Folge Chaoticas Braut prallen Chaoticas Faserstrahlen bei Captain Jane-
way (Arachnia) ab. In diesem Spiel sind die photonischen Strahlen also vollig

336



VI. Metaphysik

ungefédhrlich. Dagegen wird Janeway von Chaotica mit Hilfe eines energetischen
Einddmmungsfeldes gefangengesetzt. Hier nutzt der Diktator keine Photonen, son-
dern er greift auf ein real existierendes Funktionssystem innerhalb des Schiffes
zurlick, weil sein Programm ihm das als Handlungsméglichkeit anbietet. Man
konnte beinahe meinen, Chaotica entwickele eine gewisse Eigendynamik in seiner
Handlungsweise. Sein Gréenwahnsinn ist zwar programmiert, aber dennoch hat er
einen gewissen Handlungsspielraum, da ansonsten das Abenteuer fiir Tom und
Harry langweilig wire. Aber da Chaotica eben nur ein programmiertes Lichtwesen
ist, verfiigt es nicht iiber Vernunft. Es wire dem Diktator niemals klarzumachen,
dass er sein Feuer einstellen soll, weil ansonsten unbeteiligte Fremde, ndmlich die
photonischen Wesen aus dem Subraum, gefdhrdet wéren. Dass die Fremden gar
nicht zum Abenteuerspiel gehoren, weifl Chaotica nicht und wiirde er auch nicht
verstehen, da er nur ein Programm ist, das keine Metaebene kennt. Mit anderen
Worten: Was fiir Tom und Harry einfach nur ein abwechslungsreiches und folgen-
loses Spiel ist, ist fiir die Fremden tddlicher Ernst.

Die fremden photonischen Wesen, die im Gegensatz zu Chaotica vernunftbe-
gabt sind, mischen sich nur deshalb in das Spiel ein, weil erstens Tom Paris durch
das Offnen des Holodecks einen Subraum eréffnet hat, in dem photonische Wesen
leben konnen, und zweitens weil sich das Raumschiff zufilligerweise gerade in
einer Weltraumregion aufhilt, in der diese photonischen Wesen existieren. Die
Folge ist, dass der Subraum des Holodecks und der Subraum der fremden photoni-
schen Wesen sich miteinander vermischen. Das sind die Verzerrungen, die Tom
und Harry auf dem Holodeck beobachtet haben, und die nur deshalb entstehen,
weil sich diese Wesen durch Chaoticas Angriffe in ihrer Existenz bedroht fithlen
und ein kldrendes Gesprich suchen.

Ob es ein solches photonisches Leben wirklich geben konnte, haben wir in dhn-
licher Weise bereits bei Tad Williams’ Otherlandzyklus diskutiert, als es um Leben
auf Informationsbasis ging. Hier nun ist die Frage nach der Méglichkeit von Leben
auf photonischer Basis relevant. Im Unterschied zu Otherland und zu den holo-
graphischen Projektionen, die von der Raumschiffbesatzung der Voyager kreiert
wurden, handelt es sich bei dem photonischen Leben aus dem All gerade nicht um
kiinstlich geschaffenes Leben. Dieses muss also als natiirlich vorausgesetzt werden.
Im Gegensatz zum kiinstlich geschaffenen Leben auf Informationsbasis konnte
man hier sagen, dass photonisches Leben durchaus denkbar ist. Nach unseren Be-
griffen hat Leben etwas zu tun mit den Kriterien von Stoffwechsel, Fortpflanzung,
Vererbung, Zellen, strukturalem Aufbau von Korpern, Reizbarkeit. Ob Viren
lebende Wesen sind, ldsst sich nicht letztgiiltig beurteilen, da die genannten Krite-
rien fiir sie nur zum Teil gelten. Diirfen wir diese Kriterien anwenden, wenn wir
von Leben auf photonischer Basis sprechen? Oder konnte es auch ein Leben geben,
das ganz anders organisiert ist? Davon, wie die photonischen Wesen leben, erfah-
ren wir in der Folge Chaoticas Braut nichts. Licht bedeutet Leben oder ist zumin-
dest eine Voraussetzung fiir Leben. Licht trigt das Leben geradezu in sich. Man
konnte sagen, nur weil wir fremdes Leben, das das Licht zu seinem Substrat hat,
nicht erkennen kénnen, heif3t das noch lange nicht, dass es ein solches Leben nicht

337



VI. Metaphysik

geben konnte. Aber gerade weil oder solange wir es nicht erkennen kdnnen, bleibt
das Leben photonischer Wesen bis zum Erweis des Gegenteils eine miifige meta-
physische Spekulation.

Nur noch eine letzte Frage: Warum sehen die holographischen Fremden aus wie
Polizisten aus den USA der 1930er Jahre? Man kann vermuten, dass sich die frem-
den Wesen, die sich intensiv um eine verniinftige Kommunikation bemiihen, nur
auf das Programm von Tom Paris reagieren, der eine Science-Fiction-Serie der
amerikanischen 1930er Jahre als Hintergrundfolie fiir sein Abenteuer verwendet.
Die Fremden sind also bestrebt, auf eine Weise zu erscheinen, die der Besatzung
des Raumschiffes Voyager bekannt ist. Auf diese Weise wollen sie friedensstiftend
und entgegenkommend in Erscheinung treten. ,,In Wirklichkeit* diirften die photo-
nischen Wesen ganz anders aussehen.

Das Holodeck ist die beliebteste Freizeitaktivitit der Voyager-Besatzung. Jeder
Teilnehmer erhilt die perfekte Illusion, ein Abenteuer erleben zu konnen, ohne
dabei sein Leben aufs Spiel zu setzen. Die Simulation ist von der Realitédt nicht
mehr zu unterscheiden. Das Holodeck ist die deckungsgleiche Realisierung dessen,
was Wolfgang Giegerich die moderne Form der Seligkeit, den ,, Thrill*, genannt
hat. Der Mensch bemiiht sich, sich immer intensiver in eine Als-ob-Realitét hinein-
zubewegen. Diese Realitit bietet die absolute Unmittelbarkeit des einmaligen jetzi-
gen Moments im eigenen Leben. Das Ich spiirt hier die unmittelbare Gewissheit,
sich selbst auszuleben und zu fiithlen, und es begehrt, den Augenblick zu verewi-
gen. Die Unterscheidung zwischen wahrer Welt und scheinbarer Welt wird nicht
nur in der Présentation aufgehoben, sondern auch in der Wirklichkeit selbst, da
photonische Lebewesen auftauchen, die sich der Kontrolle durch die Besatzung
entziehen. Das Holodeck ist einerseits der perfekte Ausdruck dafiir, dass der
moderne Mensch der Natur seinen eigenen Willen aufgezwungen hat, da er jetzt
sogar in der Lage ist, Licht zu materialisieren. Die Folge Chaoticas Braut zeigt
jedoch andererseits, dass dem Willen des Menschen zur Beherrschung der Natur
Grenzen gesetzt sind.

Wir sind damit an das Ende der Untersuchung um den Cyberspace angelangt.
Der Cyberspace oder das Holodeck scheint sich je nach Auffassung als eine
Zuflucht des Individuums vor der Wirklichkeit oder als Erfiillung seiner geheim-
sten Wiinsche zu erweisen. Aber wer ist es, der da fliichtet oder sich einen Wunsch
erfiillt? Kann man angesichts dessen, was Sherry Turkle iiber das Ego im Cyber-
space geschrieben hat, iiberhaupt noch von einem einheitlichen Ich sprechen? Ist
die Rede von einem einheitlichen Subjekt nicht schon ldngst antiquiert? Und was
meinen wir, wenn wir von Ich reden? Dazu gibt es bereits in der eigenen Tradition
die verschiedensten Konzepte.

6. Die Frage nach der Identit:it des Ich

Wer die metaphysische Frage nach der Wirklichkeit stellt, der fragt auch nach
dem Ich. Was ist es, das unsere Identitit ausmacht? Woran erkenne ich, dass ich
ich bin und nicht jemand anders? Das Ich bezieht sich auf die organische und bio-

338



VI. Metaphysik

graphische Einmaligkeit und Kontinuitidt des Individuums. Die Frage, wenn sich
das Individuum durch seine Geschichte dndert, sich auch etwas an der Identitét
dandert, wird kontrovers diskutiert. Ich bin nicht mehr derselbe Mensch, der ich
noch vor zwanzig Jahren war. Bin ich also noch mit mir identisch oder nicht?
Identitét ist ein dialektischer Begriff. Die Tatsache, dass ich mich veridndere und
die Tatsache, dass ich zugleich ich selbst bleibe, miissen zusammengedacht wer-
den. Identitit enthilt verschiedene Aspekte wie Personalitiit, Sozialitdt, Rollener-
wartungen, Interaktionen, die Fahigkeit zur Distanz mit sich selbst, und die Fihig-
keit, die eigene Identitét zu ,,entwerfen®. In der abendléndischen Philosophie ist die
Frage nach der Identitét intensiv gefiihrt worden. Denn die Science Fiction stellt in
ihren Gedankenexperimente die Identitit des Ich in Frage. Im folgenden sollen
zunichst ausgewdhlte philosophische Positionen zur Identititsfrage erortert wer-
den. Anhand der Science Fiction soll anschlieBend aufgezeigt werden, wie diese
abendlindischen Konzeptionen problematisiert und herausgefordert werden.””

6.1. René Descartes

Die Frage nach dem Ich markiert die Ablosung des mittelalterlichen durch das
neuzeitliche Denken. Bis dahin galt Gott als das nicht hintergehbare Fundament
allen Seins. Doch mit der Neuzeit kamen Zweifel daran auf. Diese Zweifel fiihrten
zu der Frage nach der absoluten Substanz, also dem, was nicht bezweifelt werden
kann. In Descartes Werk Meditationes de prima philosophia (1641) hat der Zweifel
die Funktion, den Realismus der alltidglichen Erfahrung zu erschiittern. Alles, was
der Mensch wahrnimmt, sieht, hort, fithlt kann bezweifelt werden. Die sinnliche
Erfahrung allein geniigt Descartes nicht, um Zweifel zu zerstreuen. Wenn man nur
sicheres Wissen akzeptieren wolle, miisse man also von der Annahme materieller
Dinge zunichst absehen. Der Zweifel ist bei Descartes eine Methode, das heif3t es
geht ihm nicht darum, den Realismus selbst zu widerlegen oder die Mdoglichkeit
der Wahrheit in Frage zu stellen, sondern um die Frage, ob bestimmte Urteile den
Charakter von Erkenntnissen haben.”®® Ich koénnte mich in allem tiuschen, sagt
Descartes, nur iiber eines nicht: meine eigene Existenz. Selbst wenn es einen bdsen
Gott gebe, der den Menschen in allen Dingen tduschte, so wiirde er es doch niemals
,fertigbringen, daf} ich nichts bin, solange ich denke, daf ich etwas sei.“¥! Selbst
wenn der Mensch die eigene Existenz verleugnete, so konnte nicht bezweifelt wer-
den, dass es etwas gibt, das denkt. Gerade im Zweifel also werde der Mensch sei-
ner Existenz gewahr und gewiss. Descartes’ Satz ,,Cogito ergo sum® ist kein logi-
scher Satz, da das zu Beweisende ja schon vorausgesetzt wird. Dieser Satz ist
vielmehr eine Einsicht in die Natur rationalen Denkens.*®

7 Wir werden das Problem der Interaktion zwischen Subjekt und Cyberspace hier nicht behandeln,
weil das Thema bereits angeschnitten wurde. Vgl. oben S. 300-302.

380 Vgl. Rod, Descartes, 172.

381 Descartes, Meditationen I, 3. (S. 43).

382 Vgl. Rod, Descartes, 173.

339



VI. Metaphysik

6.2. John Locke

In Buch II, cap. 27 seines Werkes Versuch iiber den menschlichen Verstand
(Essay concerning human understanding, 1690) fragt John Locke nach den Krite-
rien von Identitdt, welche ihn zum Problem des Subjekts fiihren. Zunachst
bestimmt er die Identitdt von Dingen. Er geht von einem Ding aus, das er zu einer
bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort betrachtet und dann mit dem vergleicht,
wenn es zu einer anderen Zeit existiert. Locke kommt zu folgendem Schluss:
,Darin also besteht Identitdt, wenn sich die Ideen, denen sie zugeschrieben werden,
ganz und gar nicht von dem unterscheiden, was sie im Augenblick unserer fritheren
Betrachtung, mit ihrem gegenwirtigen Dasein verglichen, gewesen sind.“*® So wie
zwei Dinge nie zur selben Zeit am selben Ort sein konnten, so kdnne auch nicht ein
Ding zur selben Zeit an verschiedenen Orten sein. Identitit beruhe jedoch nicht auf
einer Masse derselben Partikel, das heiflit eine Veridnderung eines Objekts bedeute
nicht, dass es auf einmal ein anderes sei. ,,Eine Eiche, die sich vom Pflanzchen
zum groBen Baum entwickelt hat und dann gefillt wird, ist noch dieselbe Eiche.**
Locke macht hier als Argument die Organisation des Korpers geltend, die alle Par-
tikel zu ein und demselben Leben verbindet. Das Gleiche gelte fiir den Menschen.
Dessen Identitit ,,besteht namlich offenbar in nichts anderem als in der Teilnahme
an demselben Leben, welches durch bestindig in FluB befindliche Partikel der
Materie fortgesetzt wird, die in ihrer Aufeinanderfolge mit demselben organisierten
Korper lebensfihig verbunden sind.“** Entscheidend fiir Locke ist die Gestalt des
Menschen, nicht sein Geist. Wiirde man niamlich eine menschliche Gestalt sehen,
die nur die Intelligenz eines Papageis aufbrichte, wiirde man sie fiir einen sehr
dummen Menschen halten. Sihe man aber eine papageienhafte Gestalt, die
menschliche Vernunft aufbrichte, wiirde man sie fiir einen klugen Papagei halten.
Mensch und Person sind fiir Locke verschiedenes. Wihrend er den Menschen nur
am Korper festmacht, definiert Locke die Person als ,.ein denkendes, verstindiges
Wesen, das Vernunft und Uberlegung besitzt und sich selbst als sich selbst
betrachten kann.“™* Durch seine eigenen Wahrnehmungen werde ein jeder | fiir
sich selbst zu dem, was er sein eigenes Ich nennt.**®” Es komme nicht darauf an, ob
dasselbe Selbst in verschiedenen Substanzen weiterbestehe. ,,Denn da das Bewuft-
sein das Denken stets begleitet und jeden zu dem macht, was er sein Selbst nennt
und wodurch er sich von allen anderen unterscheidet, so besteht hierin allein die
Identitédt der Person, das heifit das Sich-Selbst-Gleich-Bleiben eines verniinftigen
Wesens.“**® Nun gibt Locke aber zu bedenken, dass das Bewusstsein unterbrochen
werde, etwa dadurch, dass der Mensch etwas vergesse, dadurch, dass er nicht alle
Handlungen seiner Vergangenheit iiberblicken konne oder einfach nur durch den
Schlaf. Doch das betreffe nicht die Identitédt der Person. Die Frage sei nur, was die

3831 ocke, Versuch, 410.
3841 ocke, Versuch, 413.
385 Locke, Versuch, 415.
386 L ocke, Versuch, 419.
37 Locke, Versuch, 420.
338 Locke, Versuch, 420.

340



VI. Metaphysik

Identitit ausmache. ,,.Denn soweit ein vernunftbegabtes Wesen die Idee einer ver-
gangenen Handlung mit demselben BewuBtsein, das es von einer gegenwirtigen
Handlung hat, wiederholen kann, ebenso weit ist es dasselbe personliche Ich.«*¥
Auch wenn ein Korperglied abhanden komme, zum Beispiel durch einen Unfall,
sei die Identitit davon nicht betroffen. ,,Die Identitdt der Person erstreckt sich nicht
weiter als das BewuBtsein.**”°

Nun fragt Locke in einem Gedankenexperiment, was denn sei, wenn man die
Seele eines Fiirsten mit der eines Schusters austauschen wiirde. ,,JJeder sieht ein,
daf3 der Schuster dann dieselbe Person sein wiirde wie der Fiirst und nur fiir dessen
Taten verantwortlich. Aber wer wiirde sagen, es sei ein und derselbe Mensch? [...]
die Seele wiirde trotz all ihres fiirstlichen Gedankens keinen anderen Menschen aus
ihm machen. Vielmehr wiirde jener Mensch fiir jeden, sich selbst ausgenommen,
derselbe Schuster sein.“*! Die Identitiit der Person bestehe also nicht in der Identi-
tidt der Substanz, die Locke mit dem Korperlichen identifiziert, sondern in der
Identitit des Bewusstseins. Offenbar geht Locke davon aus, dass, angenommen, es
gebe so etwas wie ein iibertragbares Bewusstsein, dann dieselbe Person in ver-
schiedenen Korpern stecken konnte. Auf die Frage, was denn wire, wenn
bestimmte Erinnerungen an das eigene Leben unwiederbringlich verloren wéren,
ob der Mensch dann immer noch dieselbe Person wire, antwortet Locke: ,,Wir
miissen hier beachten, worauf das Wortchen Ich angewendet wird. In diesem Fall
ist damit offenbar nur der Mensch gemeint [...] Wenn es jedoch fiir denselben
Menschen moglich wére, zu verschiedenen Zeiten je ein besonderes iibertragbares
BewufBtsein zu haben, dann wiirde zweifellos derselbe Mensch zu verschiedenen
Zeiten verschiedene Personen darstellen.“*** So wie zwei Personen in einem Men-
schen stecken konnten, so sei auch umgekehrt eine Person in verschiedenen Kor-
pern denkbar.

,Nehmen wir an, wir konnten uns zwei Arten von BewufBtsein vorstellen, die selb-
stindig und uniibertragbar in ein und demselben Korper wirksam wiren — die eine
immer bei Tage, die andere bei Nacht —, und umgekehrt ein und dasselbe Bewuft-
sein, das abwechselnd auf zwei verschiedene Korper einwirkte. Ich frage im ersten
Fall: Sind nicht der Mensch bei Tage und der Mensch bei Nacht ebensogut zwei
selbstindige Personen wie es Sokrates und Plato sind? Im zweiten Fall frage ich:
Handelt es sich dabei nicht um eine Person in zwei verschiedenen Korpern, ebenso
wie ein Mensch in zwei verschiedenen Anziigen derselbe Mensch ist?***

In jedem der beiden Fille wiirde die Identitit der Person durch das Bewusstsein
bestimmt und nicht durch die Substanz. Ein verniinftiger Geist in Verbindung mit
einem lebensfidhigen Korper sei derselbe Mensch, solange die Verbindung sich
erhalte, wobei es keine Rolle spiele, ob der Korper sich veridndere.

3 Locke, Versuch, 421.
30 Locke, Versuch, 425.
31 Locke, Versuch, 426f.
2 Locke, Versuch, 430.
393 Locke, Versuch, 432.

341



VI. Metaphysik

6.3. Edmund Husserl

Der Philosoph Edmund Husserl hat die Methode der Reduktion eingefiihrt, um
die cartesische Realititsspaltung in res cogitans und res extensa zu iiberwinden.
Diesen Ansatz”* weitet Husserl nun auch auf das Ich aus. Denn es ist ja das Ich,
das die Welt erkennt bzw. erkennen soll. Wenn man eine phidnomenologische
Reduktion der Objekte durchfiihre, sei es also konsequent, diese Reduktion letzt-
lich auch auf das Ich auszudehnen. ,,Die phianomenologische Reduktion reduziert
die intentionalen Objekte auf Korrelate des BewuBtseins, das nach der eidetischen
Reduktion als ,reines Ich’ iibrigblieb. Die Einfiihrung der Methode der Reduktion
fiihrt damit notwendig zu Fragen nach der Struktur und Einheit dieses reinen
Ich.“** Sind die Gegenstinde bei Husserl nach erfolgter phinomenologischer Re-
duktion zu Bewusstseinsphdnomenen geworden, erhebt sich die Frage, was
Bewusstsein ist. Bewusstsein ist bei Husserl immer intentional, das heif3t Bewusst-
sein ist immer Bewusstsein von etwas.”® Zunichst ist es das Bewusstsein von sich
selbst, das reine Ich ist sich seiner selbst bewusst. ,,Ich als natiirlich eingestelltes
Ich bin auch immer transzendentales Ich, aber ich weifl darum erst durch den Voll-
zug der phinomenologischen Reduktion.”’ Transzendental ist fiir Husserl alles,
was sich auBlerhalb des Bewusstseins befindet. Wie er die Gegenstinde der €¢moym
auffasst, so auch nun das Ich. ,,Es geht ihm dabei um die Enthiillung der apriori-
schen Strukturen, um die Wesensgesetzlichkeiten, in denen das Ego als reine Mog-
lichkeit erfaBt werden kann.“**® Husserl betont, das reine Ich sei ,,nicht zu verwech-
seln mit dem Ich als der realen Person®.*” Das reine Ich konne nimlich nicht wei-
ter reduziert werden. ,,Das reine Ich ist, um es ausdriicklich zu betonen, ein nume-
risch einziges in Hinsicht auf ,seinen’ BewuBtseinsstrom.“** Da es aber auch beim
reinen Ich um Bewusstsein, und damit um Bewusstsein von etwas gehe, sei das Ich
zuniichst ein einheitlicher Pol intentionaler Akte ohne besondere Inhalte.*”" Doch
Akte hitten auch immer etwas mit Uberzeugungen, Haltungen, Erfahrungen,
Erlebnissen, Erinnerungen und Intentionen zu tun. Das reine Ich sei also Aus-
gangspunkt dieser Akte, durch die sich letztlich das personale Subjekt forme. Das
reine Ich, als Grundstruktur des personalen Subjekts, kdnne nicht als nichtexistent
gedacht werden. ,,Wir hitten dann den Widersinn, da3 das absolut seiende Ich in
der Dauer seines Seins sich selbst als nichtseiend vorfinde.“*”> Aber das Selbstver-
standnis des Subjekts sei damit noch nicht hinreichend erfasst, da es nur Teil einer
objektiven Welt sei.*” Diese Welt sei nimlich nur mit Hilfe der Anderen erfahrbar.

394 vgl. oben S. 252f.

395 Mayer, Husserl, 96

39 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen, 72.
37 Husserl, Cartesianische Meditationen, 375.

38 Werner Marx, Phianomenologie, 35.

3% Husserl, Ideen IT, 103.

400 Husserl, Ideen II, 110.

401 y o] Mayer, Husserl, 99

402 Husserl, Ideen II, 103.

403 y ol Mayer, Husserl, 103.

342



VI. Metaphysik

Hier fragt Husserl, wie sich der Andere iiberhaupt etablieren konne, wenn alle
Objekte abhingig von einem eigenen Standpunkt seien. Woher weill der Mensch,
dass sie objektiv wirklich sind und nicht bloe Gebilde seiner eigenen Phantasie?
Mit der phianomenologischen Reduktion wird vom Sinn der Menschen mit einem
jeweiligen Ich ja abstrahiert. ,,Wenn wir daran gehen, von der Welt als Phdnomen
den Sinn von anderen auszuklammern, machen wir die Erfahrung, da§ wir sie zwar
ausschalten kénnen, nicht aber jene unterste Bedeutungsschicht von Welt, die in
naturalistischer Einstellung als Natur gegeben ist. Warum nicht? Weil es zu dem
verbleibenden reduzierten Sinn des mir Eigenen gehort, daf ich selbst meinen Leib
habe — meinen Leib und nicht einen bloBen Korper. Mein Leib ist aber dasjenige
Organ, das Empfindungen und als empfindendes Zugehorigkeiten besitzt.“*** Auf-
grund und vermittels seiner Leiblichkeit, die sich auf passives Empfinden beziehe,
erfahre das Ich eine AuBlenwelt. Diese Sphire, die die eigene Erfahrungssphére
abschliefit, nennt Husserl in Bezug auf Leibniz ., Monade“.*”® Ich kénne den ande-
ren Korper als einen Leib wie den eigenen auffassen, was aufgrund einer apper-
zeptiven Ubertragung moglich sei. Ich konne erkennen, dass auch der Andere in
seiner ,,Monade® lebe. ,,.Der physische Korper, der fiir mich spéter zum Leib des
Anderen werden wird, prisentiert sich zunéchst in der Weise des Dort und wird als
Leib des alter ego apperzipiert, mit der Indikation, die in seine eigene monadische
Sphire verweist, und der spezifischen Intentionalitiit seiner Gegebenheitsweise.**?®
Ego und alter ego seien daher notwendig miteinander verbunden. Ich erkenne den
Anderen in Analogie zu meiner eigenen Leiblichkeit. Ich erkenne den Anderen
nicht nur dadurch, dass er mir duflerlich dhnlich ist, sondern auch daran, dass ich
ihn verstehe, wenn er spricht, dass er sich @hnlich verhilt wie ich, dass er ein dhnli-
ches Gebaren wie ich an den Tag legt. So wie ich traurig und fréhlich, zornig und
gelassen bin, so erfahre ich den anderen. Ich kdnne mich in ihn einfiihlen. Fiir alle
Monaden sei die Welt dieselbe, weshalb zwischen ihnen eine ,,Monadengemein-
schaft® entstehe. Die Analyse dieser Erfahrung fiihre auf den ,.fremden Leibkorper,
der sozusagen das an sich erste Objekt ist, wie der fremde Mensch konstitutiv der
an sich erste Mensch ist.*“*"’

6.4. Jean-Paul Sartre

In seinem Werk Die Transzendenz des Ego (1936) setzt sich Jean Paul Sartre
mit der Egologie Husserls auseinander. Sartre schreibt: ,,Fiir die meisten Philoso-
phen ist das Ego ein ,Bewohner’ des BewuBtseins.“*” Sartre dagegen will zeigen,
»daB das Ego weder formal noch material im BewuBtsein ist: es ist auBerhalb, in
der Welt; es ist ein Sein der Welt, wie das Ego anderer.“*” Sartre unterscheidet
zwischen einem Bewusstsein ersten und zweiten Grades, ndmlich einem unreflek-

404 Werner Marx, Phianomenologie, 87.

405 vgl. Husserl, Ideen I, 135.

406 Iribarne, Husserls Theorie, 80.

407 Husserl, Cartesianische Meditationen, 153.
408 Sartre, Transzendenz, 39.

409 Sartre, Transzendenz, 39.

343



VI. Metaphysik

tierten und einem reflektierten Bewusstsein. Die bisherigen Philosophen hitten das
Ich immer schon als ein reflektiertes aufgefasst, so wie etwa fiir Husserl Bewusst-
sein immer ein Bewusstsein von etwas sei. Jedoch halte ein Bewusstsein, wenn es
denke, sich selbst nicht fiir ein Objekt. Die Frage sei doch die, ob das Ich, das
denke, dem Bewusstsein des ersten und dem des zweiten Grades gemeinsam oder
nur das des reflektierten Bewusstseins sei. Sartre gibt dazu das Beispiel eines
Lesers, der ein Bewusstsein von seinem Romanhelden habe, was aber eben nicht
das Ich sei, das dieses Bewusstsein bewohne. Mit anderen Worten, im unreflek-
tierten Bewusstsein gebe es kein Ich. ,,Wenn ich einer Stralenbahn nachlaufe,
wenn ich auf die Uhr schaue, wenn ich mich in die Betrachtung eines Portrits ver-
tiefe, gibt es kein Ich.“*'’ Vielmehr sei das Ich in die Welt der Objekte versenkt.
Und dies komme gerade nicht von einem Mangel an Aufmerksamkeit, sondern
liege in der Struktur des Bewusstseins. Descartes habe geglaubt, ,Ich* und ,,denke*
ldgen auf derselben Ebene, auch Husserl unterliege diesem Gedanken. Dagegen
wendet Sartre ein, dass, wenn das Ich am Bewusstsein partizipiere, es zwei Ichs
gebe: das des reflexiven und das des reflektierten Bewusstseins, zwischen denen
keine Kommunikation existiere. Das heift also ,,daf3 es fiir ein Bewuftsein immer
zwei mogliche Existenzformen gibt.“*'' Dabei habe das Unreflektierte vor dem
Reflektierten die ontologische Prioritét, denn es miisse nicht reflektiert werden, um
zu leben; es sei autonom. So kénne man zum Beispiel einer Person in Not Hilfe
leisten. Die Reflexion ,,vergifte* jedoch dieses Tun, denn dann sehe man sich selbst
als einen Menschen, der sich handelnd sieht, ,,so wie man von jemandem sagt, daf}
er sich sprechen hort.“*'? Fiir Sartre sind Ego und Bewusstsein zu trennen, das Ego
gehore vielmehr auf die Seite des Psychischen. Es sei etwas, das stindig kontinu-
ierlich, neu und spontan entstehe. Das Ego sei eine Selbstkreation. ,,JJeder neue,
vom Ego hervorgebrachte Zustand féarbt und nuanciert das Ego in dem Moment, in
dem das Ego ihn hervorbringt.“*"> Sein und Sich erkennen sei fiir das Bewusstsein
dasselbe. ,,.Das Ego ist fiir sich und nicht fiir das BewuBtsein innerlich.“*'* Also
,wenn man mich fragt ,Was machen Sie gerade?’” und ich antworte ,Ich hinge ein
Bild auf.’ oder ,Ich repariere das Hinterrad,” dann bringt uns dies nicht auf die
Ebene der Reflexion iiber das Ego. Ich spreche den Satz aus, ohne mit der Arbeit
aufzuhoren.“*"> Das Ego sei also nicht der Eigentiimer, sondern das Objekt des
Bewusstseins; und deshalb entspringen auch unsere Gedanken nicht dem Ich, son-
dern einem unpersonlichen Unbewussten, und sie wiirden erst durch Personalisie-
rung bewusst. ,,Das transzendentale BewuBtsein ist eine unpersénliche Spontanei-
tit. Es bestimmt sich jeden Augenblick zur Existenz, ohne dafl man sich etwas vor
ihm denken konnte.“'® So werde jeder Augenblick unseres Lebens zu einer sponta-

410 gartre, Transzendenz, 51.
41 artre, Transzendenz, 56.
412 Sartre, Transzendenz, 58.
413 Sartre, Transzendenz, 75.
a4 Sartre, Transzendenz, 76.
415 Sartre, Transzendenz, 80.
416 Sartre, Transzendenz, 86.

344



VI. Metaphysik

nen creatio ex nihilo, deren Schopfer wir gerade nicht seien. Das Ich vermoge
gegeniiber dieser Spontaneitét nichts. Moglicherweise erschrecke das Bewusstsein
vor seiner eigenen Spontaneitdt, vor dieser nicht zu ziigelnden Freiheit, und die
Aufgabe des Ego sei es vielleicht, dem Bewusstsein diese Spontaneitidt sogar zu
verbergen. Denn ein Bewusstsein kdnne man nicht wollen. ,,Die Welt hat das ICH
nicht geschaffen, das ICH hat die Welt nicht geschaffen, es sind zwei Objekte fiir
das absolut unpersonliche BewuBtsein, durch das sie sich verbunden finden.«*!”

6.5. Paul Riceeur

In seinem Werk Das Selbst als ein Anderer (1990) postuliert der franzosische
Philosoph Paul Ricceur, dass Selbst und Ich zu unterscheiden seien. Zwei Hauptbe-
deutungen der Identitit seien auseinanderzuhalten, ndmlich idem und ipse. Haupt-
charakteristikum des Selbst sei die Zeitlichkeit, das heiit das idem meine die
Bestindigkeit in der Zeit. Die im Sinn von ipse behauptete Identitdt impliziere
jedoch keinen unwandelbaren Kern einer Personlichkeit. Ricoeur erklért nun, ,,daf3
ich flirderhin die Selbigkeit synonym mit der Idem-ldentitét setzen werde und ihr
die Selbstheit, die sich auf die Identitdt im Sinne des ipse bezieht, entgegenstellen
werde.“"® Riceeur spricht von einer Dialektik des Selbst und des Anderen als dem
Selbst, die vorliege, denn Identitit lasse sich ohne Andersheit gar nicht konstituie-
ren. In diesem Zusammenhang kritisiert Ricceur den Subjektbegriff bei Descartes.
Descartes habe nidmlich in seinen Meditationes die Geschichte des Ich ausgeblen-
det. Denn gleichgiiltig, ob das Ich zweifele, einsehe, denke, vorstelle, empfinde, so
konne es ,,sich nur um die gewissermaflen punktuelle, unhistorische Identitét des
,JIch’ in der Verschiedenheit der Operationen handeln; diese Identitit ist die eines
Selbigen, das der Alternative der Bestindigkeit und der Veridnderung der Zeit aus-
weicht, da das Cogito ein augenblickliches ist.“*'* Ontologisch bleibe das Ich damit
ein Nichts, weshalb Descartes Gott als eine Art regulative Idee habe einfiihren
miissen, um das Ich zu retten. Ricceur geht davon aus, dass es anfangs nicht das Ich
allein gegeben habe, sondern dass die Zuschreibung an Andere genauso urspriing-
lich sei wie die Selbstzuschreibung. ,,Ich kann nicht sinnvoll von meinen Gedanken
sprechen, wenn ich sie nicht zugleich potentiell jemand anderem als mir selbst
zuschreiben kann.“**" Identitit sei ohne Andersheit nicht denkbar. Dabei komme
die Andersheit nicht von au3en auf die Selbstheit hinzu, sondern gehdre zum Sinn-
gehalt und zu ihrer ontologischen Konstitution dazu. Ohne die Hilfe des Anderen
konne ich mich nicht festigen und mich nicht meiner Identitit versichern. ,,Die
Intentionalitdten, die auf den Anderen als Fremden, das heif3t als einen Anderen als
mich, geri‘?zl}tet sind, iibersteigen die Eigenheitssphire, in der sie dennoch verwur-
zelt sind.*

417 Sartre, Transzendenz, 91f.

418 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 11.
419 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 16f.
420 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 52.
421 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 400.

345



VI. Metaphysik

6.6. Emmanuel Lévinas

Um sich Emmanuel Lévinas’ Konzept des Subjekts vergegenwirtigen zu kon-
nen, ist es unabdingbar, zunidchst auf die neuzeitliche Philosophie seit Descartes
zuriickzukommen, die das Subjekt als ein freischwebendes denkt, das der Auflen-
welt gegeniibersteht. Fiir Lévinas ist das cogito Descartes’ ein atheistisches Sub-
jekt, dessen Tun zu keinem Bejahen fihig sei. Im Zweifel manifestiere sich die
Negativitit, und damit breche das Ich mit der Teilhabe,**? die fiir Lévinas’ Subjekt-
konzept konstitutiv ist. Gegeniiber dem Konstrukt Descartes’ sei Husserls Ansatz
der Intentionalitit insofern ein Gewinn, als dieses urspriinglich weltlose, frei-
schwebende Subjekt auf Inhalte bzw. gerichtete Bewusstseinsinhalte bezogen wor-
den sei.*” Husserl hatte ja gesagt, Bewusstsein sei Bewusstsein von etwas. Diese
Intentionalitit will Lévinas iiberwinden, indem er den anderen Menschen zeitlich
vor das Subjekt setzt. Das Subjekt sei gerade nicht der Anfang. Die Zeit und der
Andere spielen bei Lévinas’ Analyse des Subjekts bzw. der Subjektivitit eine ent-
scheidende Rolle, denn beide seien die Voraussetzung dafiir, dass Subjekt und
Subjektivitit sein konnten. Menschsein heile von Anfang an Beziehung. Das Prob-
lematische am Konzept der abendléndischen Identitit laute:

,,Der Preis fiir die Stellung des Seienden besteht gerade in der Tatsache, daf es sich
nicht von sich selbst 16sen kann. Das Seiende beschiftigt sich mit sich selbst. Diese
Art und Weise, sich mit sich selbst zu beschiftigen — ist die Materialitdt des Sub-
jekts. Die Identitit ist nicht eine ungefihrliche Beziehung zu sich selbst, sondern ein
An-sich-gekettet-Sein; sie ist die Notwendigkeit, sich mit sich selbst zu beschifti-
gen. Der Anfang ist beladen mit sich selbst; er ist eine Gegenwart des Seins und
nicht des Traums. Seine Freiheit ist unmittelbar begrenzt durch seine Verantwort-
lichkeit. Darin besteht sein groes Paradox: ein freien Wesen ist schon nicht mehr
frei, weil es fiir sich selbst verantwortlich ist. Wéhrend die Gegenwart hinsichtlich
der Vergangenheit und der Zukunft Freiheit ist, ist sie in bezug auf sich selbst ein
Angekettetsein,“***

Die Freiheit eines solchen Ich erscheint bei Lévinas als eine Schwere, dieses Ich
sei geradezu an sich selbst gefesselt.*”” Demgegeniiber votiert er fiir ein Subjekt,
fiir das der Andere schon vor ihm selbst gesetzt sei und es beunruhige. ,,Der Selbe
hat mit dem Anderen zu tun, bevor [...] der Andere fiir ein BewuBtsein erscheint.
Die Subjektivitit ist strukturiert als der Andere-im-Selben.“**® Es liege eine Beun-
ruhigung des Selben durch den Anderen-im-Selben vor. Schon vor jeder Bewusst-
werdung sei der Selbe vom Anderen in Beschlag genommen.**” Lévinas betont die
vollige Passivitit, die Heteronomie des Subjekts. Sogar das Leben sei ein Leben
wider Willen, niemand habe sich dazu entschlossen, auf die Welt zu kommen.
Auch der Zeitlauf sei nicht Initiative des Ich; das Altern geschehe gegen den eige-

4221 gvinas, Totalitit und Unendlichkeit, 131.
423 Taureck, Emmanuel Lévinas, 56.

424 [ gvinas, Die Zeit und der Andere, 30.

425 Vgl. Lévinas, Die Zeit und der Andere, 30f.
426 1 gvinas, Jenseits des Seins, 69.

427 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 69f.

346



VI. Metaphysik

nen Willen. Das Subjekt sei zu beschreiben von der Passivitit der Zeit her, und sei
damit das Gegenteil der Intentionalitit.*”® Die Subjektivitit sei kein Ich, das in den
Nominativ gesetzt wire, sondern sei von vornherein gezwungen, zu.*” Die Nihe
zum Anderen sei kein Akt, keine Setzung, keine Tat. ,,Nicht alles, was im Bewuf3t-
sein ist, ist demnach durch das BewuBtsein gesetzt [...] Das BewuBtsein aber — das
Wissen des Selbst um sich selbst — erschopft nicht den Begriff der Subjektivitit
[...] Die Reduktion der Subjektivitit auf das Bewufitsein beherrscht das philoso-
phische Denken, das sich seit Hegel miiht, den Dualismus von Sein und Denken zu
iiberwinden, indem es in verschiedenen Gestalten Substanz und Subjekt identifi-
ziert.“* Die Selbstreflexion des Ich fiihre zur Wahrnehmung des Sich. Dieses Sich
bilde sich nicht selbst, sondern sei bereits gebildet aus der Passivitit, einer Passi-
vitit der Verbundenheit. Das Sich entstehe als unaufldsbare Verkniipfung, es sei
nicht die Kehrseite der Freiheit, auch nicht knechtische Entfremdung, Lévinas
spricht von einer ,,Schwangerschaft des Anderen im Selben,* die dieser Freiheit des
Sich nicht widerspreche. Das Sich sei dem Anderen geweiht, und die Selbstheit sei
dlter als das Bewusstsein.”' Lévinas mutet dem Menschen eine Verantwortung fiir
den Anderen zu, die er ganz passiv iibernehme, da die Passivitit der Anfang sei.
Die Verantwortung fiir den Anderen sei nichts, das dem Subjekt zustof3e, sondern
dem Sein vorausgehe. Es sei nicht mdglich, sich nur um sich selbst zu kiimmern,
vielmehr handele es sich um eine Verantwortung des Ich fiir das, was das Ich nicht
gewollt habe.**? Worauf Lévinas hinaus will, ist, das Konzept, den Anderen als mir
gegeniiber logisch, rechtlich und moralisch gleichwertig zu betrachten, zu iiber-
winden. Es geht um ,,die Preisgabe jeder Moglichkeit, den anderen Menschen in
den Begriff ,Ich’ einzuholen, d.h. ihn in irgendeiner Weise analog (wie Husserl
wollte) zu mir zu begreifen.“*” Die Struktur des Subjekts sei nie eine fiir sich
allein, sondern finde sich von vornherein in der Struktur des ,,Eine-fiir-den-Ande-
ren‘ vor, die der menschlichen Briiderlichkeit eingeschrieben sei und die Lévinas
Utopie nennt.*** Die Differenz zwischen mir und dem Anderen fasst Lévinas nicht
einfach als Differenz auf, sondern er macht diesen Begriff zur notwendigen Bedin-
gung fiir Beziehung. ,,Schon die Differenz zwischen mir und dem Anderen ist
Nicht-Indifferenz, ist der-Eine-ﬁir-den-Anderen.“435 Solange es allein um das Inte-
resse des Subjekts gehe, bleibe der Krieg als Kampf ums Uberleben das letzte Wort
der Menschheit. Lévinas schldgt demgegeniiber vor, dass das Subjekt sich vom
Sein 16sen konnen solle.*® Jeder sei gerufen, ,,aus dem Begriff des Ich aufzubre-
chen, aus seiner Ausdehnung in der Masse, im Volk, gerufen, aus Verantwortung

428 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 123-129.

429 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 190.

4301 gvinas, Jenseits des Seins, 223; 227; 229.

a1 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 232-237, Zitat 234.
432 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 248-253. Zitat 252.
433 Taureck, Emmanuel Lévinas, 49.

434 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 360.

4351 gvinas, Jenseits des Seins, 380.

436 Vgl. Wohlmuth, Im Geheimnis einander nahe, 189f.

347



VI. Metaphysik

zu antworten: ich, dal heillt sieh mich, hier bin ich, fiir die Anderen, gerufen, in
radikaler Weise den eigenen Platz oder den eigenen Schutz im Sein zu verlieren,
einzutreten in die Allgegenwirtigkeit, die ebenso eine Utopie ist.“*’

Die vielleicht intensivste Mdoglichkeit, dem eigenen Interesse zu entsagen, fin-
det Lévinas in der erotischen Beziehung, in der das Subjekt als das Sich eines
Anderen und nicht als das Sich seiner Selbst wiederfinde. In solcher Beziehung
finde ein Umschlag der Subjektivitit statt. Wir sollen unser Ich nicht besitzen,
denn: ,,Der Besitz seiner selbst wird zur Belastung durch sich. Das Subjekt belastet
sich mit sich selbst, es schleppt sich als Besitz herum. Die Freiheit des sich selbst
setzenden Subjekts hat keine Ahnlichkeit mit der Freiheit eines Seienden, das frei
ist wie der Wind.“*** Der Eros befreie also von der Belastung durch das Ich, aber es
verschwinde nicht durch die Vereinigung mit dem Anderen, da der Eros nicht die
Struktur des Subjekts habe. Die erotische Liebe gehe zwischen dem Jenseits des
Begehrens und dem Diesseits des Bediirfnisses hin und her. Die liebende Subjekti-
vitit sei die eigentliche Transsubstantiation. Das erotische Subjekt besitze den
Anderen nicht, sondern werde anders als es sein und gleichwohl es selbst blei-
ben.*” Lévinas verlangt vom Subjekt die Fihigkeit zur Preisgabe seiner selbst.
»Qerade als es selbst befreit sich das Ich durch die Beziehung mit dem Ande-
ren.“**" Lévinas tritt fiir ein Menschsein ein, das sich nicht in der Angst vor dem
Tod, in der Sorge um das eigene Uberleben festmacht, sondern dem Menschen ein
Leben im Unbehausten zumutet.*!

6.7. Catherine Keller

In ihrem Werk Der Ich-Wahn (From a broken web) von 1986 betrachtet Cathe-
rine Keller den Subjektdiskurs aus einer feministischen Perspektive. Sie beginnt
ihre Analyse mit der Feststellung, dass in unserer Zivilisation das Selbst etwas
Eigenstindiges, Abgetrenntes, Freies und Autonomes sei.*** Diese Autonomie stellt
Keller aber in Frage und zdumt das Pferd von der anderen Seite her auf. Dass man
,fiir sich sei, bedeute nicht, ohne Beziehung zu existieren. Jedes Subjekt existiere
zwar wegen seiner klaren Trennung, aber Keller konstatiert, der Mensch habe mit
der Vorstellung von Symbiose und Ungetrenntheit viele angsterregende Assoziati-
onen verbunden. Aber die Gegeniiberstellung ,Selbst’ vs. ,Beziehung’ sei keines-
wegs die Alternative. ,Hinter all diesem Beharren auf Abgrenzung steht die Furcht
vor Verschmelzung, vor Selbstauflosung.“*** Keller greift in ihrer Analyse vielfach
auf die griechische Mythologie zuriick. ,Der archetypische Held formt die
menschliche Personlichkeit nach seinem eigenen Bilde, indem er ein Ich projiziert,

437 gvinas, Jenseits des Seins, 393f.

438  évinas, Totalitit und Unendlichkeit, 396.

439 ygl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 396-398.
01 gvinas, Totalitit und Unendlichkeit, 399.

! yol. Wohlmuth, Mysterium der Verwandlung, 183.
a2 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 7-9.

443 Keller, Ich-Wahn, 9.

348



VI. Metaphysik

das gegen die duBere Welt und gegen die inneren Tiefen gewappnet ist.“*** Hinter
der Einmaligkeit und Autonomie des Ich verberge sich eine Verleugnung. Das Ich
sei nicht getrennt, sondern trennend, und dieses Ich sei ein ménnliches Vorurteil.**
Dagegen verkorpere die Frau das fliefiende Selbst. Ein solch flieBendes Anderes
miisse einem getrennten, verschanzten Ich als Bedrohung erscheinen. Beziehungen
wiirden drauflen gehalten, das Ich entziehe sich dem Strom von Einfliissen. Das
trennende Selbst biete auch Schutz vor jeder Spontaneitit. Das Subjekt erfasse sich
zwar stets als das gleiche, als mit sich selbst identisch, aber diese Selbstidentitit
des trennenden Ego sei eine Selbsttiuschung, denn wenn das Andere in das Subjekt
eindringe, verdndere sich dieses.**® Dem minnlichen Selbst werde das Andere zum
Monster. Keller erkennt in der Medusa der griechischen Mythologie ein Symbol
fiir die Angst vor der Selbstauflosung. Der Held (Perseus) brauche den Tod des
Seeungeheuers, um sich als Gattungstyp zu verwirklichen.*"’ Die Medusa sei voller
Waut, moglicherweise eine Reaktion auf die Zweiteilung der Erfahrung, der Tren-
nung von heilig-profan, Geist-Korper, Leben-Tod, ménnlich-weiblich. Der Mut-
termord des Perseus an der Medusa sei die Emanzipation von der Mutter. Bewusst-
sein werde in diesem Mythos als ménnlich, heldisch, muttermorderisch und ich-
zentriert angesehen.*® Das Spiegelbild sei das Bild des reflektierenden Ich. ,.Er
[Perseus] totet, indem er das erstarren machende Bild des Uroboros, dessen direk-
tem Anblick er nicht gewachsen wire, reflektiert, ihn ins BewuBtsein hebt und so
totet.“** Keller erklirt, dass die Gorgo Medusa dem Perseus eine Selbsterkenntnis
habe anbieten wollen, die dieser jedoch ausgeschlagen habe. Doch Keller fragt,
welche VerheiBung das Ungeheuer fiir uns darstelle. Gibt es eine Alternative zum
monolithischen Ich? Die ermordeten Gottinnen stinden fiir die Geister einer
ermordeten Vergangenheit, welche die Gegenwart heimsuche. Ein Selbst, das sich
erinnere, sei beziehungsfihig und versteinere nicht angesichts des Ungeheuers,
sondern erkenne in ihm das Chaos der eigenen Komplexitit.**’ Der mythische Mut-
termord sei eine Art Selbstverteidigung des heldischen Ich-Bewusstseins. Stattdes-
sen betont Keller das Selbst statt des Ich. Sie tritt fiir ein ozeanisches Gefiihl der
Verbundenheit ein, dafiir, ,,daf3 wir in uns das Gefiihl zulassen, wie wir bereits da
sind, dal wir darauf vertrauen, dal wir in und durch unsere Beziehungen bereits
differenziert sind; dall wir gerade in unserer Durchléssigkeit bereits voller Kraft
sind.“*! Keller sucht nach einer ,,Theorie der Verkniipftheit allen subjektiven
Lebens.“*> Wir seien mit allen anderen Wesen im Universum verbunden. Die von

aad Keller, Ich-Wahn, 15.

#35 ygl. Keller, Ich-Wahn, 16-19.

46 yol. Keller, Ich-Wahn, 39-44.

“7 vy gl. Keller, Ich-Wahn, 66-70.

8 ygl. Keller, Ich-Wahn, 79-85.

49 Keller, Ich-Wahn, 85, mit Verweis auf Erich Neumann, Ursprungsgeschichte des BewuBtseins,
Frankfurt a.M. 1986, 178.

40 yol. Keller, Ich-Wahn, 115-119.

41 Keller, Ich-Wahn, 192.

42 Keller, Ich-Wahn, 195.

349



VI. Metaphysik

uns als unabhingig voneinander angesehenen Probleme wie das Verhiltnis der
Geschlechter, der Volker, oder Weltpolitik, Familienstrukturen, Umwelt, Jugend
oder Alter seien alle miteinander verkniipft. Wir miissten beziehungsgerichtet den-
ken. Das Selbst sei ein Ort unbegrenzter Beziehungen.*”

Die christliche Trinitédtslehre und Aristoteles’ Lehre vom unbewegten Beweger
hitten aus Gott ein Wesen gemacht, das nur sich selbst kenne, aber nicht die Welt.
Lange habe die abendldndische Philosophie gebraucht, um dieses Vorurteil abzu-
schiitteln.”* William James habe gesagt, dass Beziehungen die Eindriicke und Er-
fahrungen miteinander verbidnden. Man kodnne nicht existieren, ohne zugleich nicht
teilzuhaben an jemand anderem. Das Selbst, so Keller weiter, sei zugleich ein
Zusammensetzen von Beziehungen. Aber die Unterscheidung zwischen Welt und
Selbst miisse weiterhin getroffen werden, sonst werde der Mensch zum Narzissten.
Die Grenzen des Selbst seien durchlédssig, und das Selbst durchdringe das Gren-
zenlose. In Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sei man die gleiche Person,
aber nicht das gleiche Selbst.*>® Keller kommt zu dem Schluss: ,,Das seelenvolle
Dahinstromen von Ereignissen 146t ein Gefiihl personlicher Kontinuitét entstehen,
ohne dafl damit irgendeine die Zeiten iiberdauernde strenge Selbstidentitit errichtet
wiirde.“*® Keller geht davon aus, dass kein Mensch einfach nur eine/r sei, zu kei-
ner Zeit seien wir fertige Wesen. Vielmehr seien meine vielen Selbste das Gewebe
der einen Person. Trotzdem seien auch Autonomie, Unabhéngigkeit, Freiheit und
Kreativitdit Werte. Trotz der Betonung der Beziehungsfihigkeit des Selbst legt
Keller Wert darauf, auch die Einsamkeit leben zu konnen, um die Realitit intensi-
ver gestalten zu konnen.*’ Selbst Raum und Zeit seien ein duBerliches Gitter, das
uns vom Patriarchat auferlegt worden sei, denn ,,wenn der Raum mehr oder weni-
ger wie ein Vakuum aufgefalit wird, in dem ich mich einzig an diesem Punkt hier
befinde und alles andere isoliert an dem ihm zukommenden Platz ist, dann ist unser
Uberlappen im Raum (auBer vielleicht im Sexualakt oder in der Schwangerschaft)
wahrlich unméglich.“*® Dafiir, dass das Ich als ein festgenageltes in Raum und
Zeit isoliert sei, habe das abendlidndische Denkschema gesorgt. Die Physik des 20.
Jahrhunderts habe mit dieser Sichtweise jedoch aufgerdaumt. Mdoglicherweise, so
Keller, existierten keine Grundbausteine des Universums, sondern vielmehr eine
ungetrennte Ganzheit in flieBender Bewegung. Gerade im stindigen Streben von
einem Ort zum anderen vernachlissigten wir den dazwischenliegenden Raum.*’

3 yol. Keller, Ich-Wahn, 203-211.

#3* Man konnte mit Keller sagen, Aristoteles’ Idee des unbewegten Bewegers artikuliere bereits einen
versteinerten Gott.

455 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 242-257, mit Verweis auf Alfred North Whitehead, Prozess und Realitiit,
310.

¢ Keller, Ich-Wahn, 259.

7 ygl. Keller, Ich-Wahn, 306.

% Keller, Ich-Wahn, 317.

9 Vgl. Keller, Ich-Wahn, 319-321. In diesem Zusammenhang schreibt der Psychologe Wolfgang
Giegerich, es sei ,.eine Imagination, die offenbar denjenigen Raum iiberhaupt erst ermoglichte, den
die Physik und alle anderen Naturwissenschaften voraussetzen mufBten, um iiberhaupt forschen zu
konnen: den leeren geometrischen Raum... Galilei, mit dem die moderne Physik anhebt, mufite die

350



VI. Metaphysik

Dariiber hinaus wiirden wir in die Zeitschemata der Arbeitswelt eingepresst. Die
Arbeitswelt zerstore die Mannigfaltigkeit des ZeitmaBes. Die Vorgaben von Schul-
zeit, Arbeitszeit, Spielzeit hitten eine kosmische Langeweile der stindigen Wie-
derholung erzeugt. Das Ich erzeuge eine Illusion der Dauerhaftigkeit, indem es sich
mit seinirgovergangenen Selbsten identifiziere statt mit ihnen eine Beziehung ein-
zugehen.

6.8. Wolfgang Giegerich

Der Psychologe Wolfgang Giegerich begreift das Ich als ein Phantasieprodukt,
das nicht ohne seine Geschichte betrachtet werden koénne. Hierzu geht er bis in die
archaische Zeit des Menschentums zuriick. Phantasien tiber das Wesen des Sub-
jekts hitten sich durch die Zeit hindurch entwickelt und die Menschen verschieden
geprigt. Giegerich geht von unserer Vorstellung aus, dass wir Dinge heute als tote
materielle Gegenstinde ansdhen. Urspriinglich aber seien Dinge fiir das archaische
Menschentum ebenfalls belebt und wild gewesen.**' Dinge als tot anzusehen, sei
eine Imagination, die erst spiter entstanden sei. Giegerich zeigt die Differenzen
zwischen den verschiedenen mythischen Phantasien in der Geschichte des Men-
schenwesens auf, denn es sei nicht gleichgiiltig, mit welchem Mythos es lebe. Gie-
gerich verlangt von uns, die unaufhebbare Fiktionalitit all unseres Denkens und
Trachtens einzusehen. ,,.Die Frage, ob es das, wovon die Phantasie spricht, auch
tatsdchlich gebe, brauchen wir nicht einmal im Sinn von Husserl einzuklammern
(Epoché).«*%*

Giegerich geht zundchst vom archaischen Menschentum aus und spricht von
dessen Phantasien, den Zaubermirchen, Mythen und den Erfahrungen von Scha-
manen. Im Zaubermirchen gebe es die gewohnliche und die jenseitige Welt des
Wunderbaren, und der Mirchenheld habe zwischen beiden Welten frei hin- und
herwechseln konnen; ,.die Mythologie ist voll von Erzdahlungen davon, daf3 Gotter
sich mit Sterblichen in Liebe verbunden haben und dal umgekehrt Sterbliche wie
Tantalos oder Ixion zu den Unsterblichen gehen und mit ihnen an ihren Tischen
speisen konnten.“*®® Der Sinn der Initiationsriten sei es, den Tod zu erfahren und
mit den Ahnengeistern in Verbindung zu treten, ,,so daB} er [der Initiand] danach
nur als Gestorbener auf der Erde sein Leben verbringen wird.“*** Der Mensch lebe
nicht nur im Hiiben, sondern auch im Driiben. ,,Das Menschenwesen war also nicht
in den physischen Leib und die physikalische Wirklichkeit eingesperrt [...] Wenn
das archaische Menschentum seine Genealogie von den Gottern herleitete, dann
zeigt dies, daf} es sein Eigentlichstes nicht in sich selbst hatte, als seinen personli-
chen Besitz, sondern bei jenen, die der Mensch gerade nicht war [...] Der Mensch

ganze wirkliche Welt im Gedanken wegrdumen, das heiflt: das Vakuum setzen, um den freien Fall
denken zu konnen. (Drachenkampf, 99)

460 v ol. Keller, Ich-Wahn, 322-328.

%! yol. Giegerich, Drachenkampf, 39.

%2 Giegerich, Drachenkampf, 41.

463 Giegerich, Drachenkampf, 41. Vgl. dazu auch Gen 6,1-4, H.N.

4% Giegerich, Drachenkampf, 42.

351



VI. Metaphysik

weste in der Nicht-Identitit mit sich selbst, das Menschenwesen war in sich diffe-
rent.“*> Die Differenz mit sich selbst spiegele sich auch noch im friihgriechischen
psyché-Konzept. Die psyché des Menschen sei im Gegensatz zu heute gerade nicht
in einem Menschen lokalisiert gewesen, sondern auflerhalb. Sie habe an dessen
Denken, Fiihlen, Begehren, was als Lebensseele (thymos) gegolten habe, keinen
Anteil gehabt, sondern sei erst nach dem Tod ins Spiel gekommen, weshalb ihr Ort
die Unterwelt gewesen sei. Deshalb habe es eine ontologische Unterscheidung von
Lebenswelt und Unterwelt gegeben, in der die Toten wirklich tot gewesen seien.
,,Aber diese Toten und Nicht-Seienden sind nicht nichts und nicht buchstéblich tot
(wie der Leichnam). Sei fiithren gerade ihr eigenes Totenleben und sind als die
Ahnen von gréBter Wichtigkeit fiir die Lebenden, ja gewissermallen die Quelle des
eigentlichen Lebens der Lebenden.“**® Aus diesem Grund habe es auch Opfer fiir
die Toten gegeben, weil die Zuwendung der Lebenden zu den Toten (die Pflicht,
sie zu ndhren), das Leben im ganzen ausgemacht habe. Die archaische Welt habe
somit zwei Welten, die der Seienden und die der Nicht-Seienden, zusammen-
gehalten. Wer dagegen von den Toten abgeschnitten sei, habe als nicht lebensfihig
gegolten.

Dieses archaische, mythisch-rituelle Menschenwesen sei etwa im 6. Jahrhundert
v.Chr. in Griechenland von einem mystisch-religidsen Menschenwesen abgelost
worden. Die Bedeutung des Wortes psyché habe sich gedndert und ihre frithere
Fremdheit, ihren Nicht-ich-Charakter und ihre Zugehorigkeit zu dem anderen
Reich der Nicht-Seienden, der Toten verloren. Sie sei zu dem geworden, was man
spater das Selbst genannt habe. Das Menschenwesen habe dadurch seine Nicht-
Identitit verloren und sei nun mit seinem Eigentlichsten identisch geworden.*’ Sei
psyché frither in einer ganz anderen Dimension verortet gewesen, so jetzt im
Bereich von Korper und bewusster Personlichkeit. Damit sei der Bereich der
Unterwelt weggefallen und es habe nur noch die Zone der Lebenswelt gegeben.
Deshalb sei der Tod jetzt als Strafe und Feind aufgefasst worden, weshalb Gedan-
ken wie Unsterblichkeit und Reinkarnation aufgetaucht seien. ,,Das Leben ist jetzt
zu einem unverdufBerlichen Besitz des Menschen geworden. Dieser fiihrt die Quelle
seines Lebens und Wesens, die Psyche, in sich selbst, er ist der Sitz seines
Lebens.“**® Der Tod habe nicht mehr zu einem unterweltlich-schattenhaften Sein
gehort, sondern zu einem neuen Leben (Inkarnation). Sei der Tod friiher eine
Schwelle zwischen zwei gleichwertigen Seinssphiren gewesen, so sei er jetzt nur
noch die ,,Pause* fiir einen Wechsel in derselben Lebenswelt. ,,Der Weise zeichnet
sich dadurch aus, dal} er nach dem Tod das Gedachtnis behilt und dadurch von
dem Kreislauf der Reinkarnation befreit ist.“**” Nunmehr diirfe der Tod keine
Wandlung zu einem anderen Seinszustand mehr sein, das Nichtsein diirfe keine

%3 Giegerich, Drachenkampf, 42.

%6 Giegerich, Drachenkampf, 43.

7y gl. Giegerich, Drachenkampf, 43f.

8 Giegerich, Drachenkampf, 45.

469 Giegerich, Drachenkampf, 45, mit Verweis auf Mircea Eliade, Geschichte der religiosen Ideen II,
Freiburg 1979, 167-173.

352



VI. Metaphysik

ontologische Dignitit mehr besitzen. Das Leben solle von der Vermischung mit
dem anderen Pol (Tod, Vergessen, Schattenhaftigkeit) gereinigt sein. Sei die ar-
chaische Existenz Wandlung und Ubergang gewesen, habe der Begriff des Lebens
nun einen verdnderten Sinn erhalten, nicht mehr Werden-und-Vergehen, sondern
Sein, Dauer und Identitét mit sich selbst. Die rituelle Kultur dagegen habe im Zwi-
schen gelebt, ,,wo es keine Selbstidentitdt und kein Pochen auf dem Eins-Sein mit
sich gab [...] Auch im Christentum trennt der Tod nicht mehr zwei [...] ontolo-
gisch differente Bereiche des Seins. Die Macht des Todes, diese Trennung zu sein,
ist ihm ja gerade durch Christus genommen worden. Daher steht hiiben wie driiben
vom Tod das Gleiche: das Leben.“*”° Nach dem Tod sei es gar ein ,,verklirtes*
Leben. Weil das Leben hier Nur-Leben sei (auch ,,ewiges Leben* genannt), sei es
von seiner eigenen anderen Hilfte abgespalten und damit in sich eingesperrt. Der
Mensch stecke jetzt buchstéblich in seiner Haut und konne nicht mehr aus sich
heraus, weil dem Leben sein Anderes genommen sei. Damit sei die mystisch-reli-
gidse Konzeption um eine Dimension verarmt, eine Reduktion, weil sie doch den
Anspruch erhebe, das Ganze zu sein. Die andere Hilfte werde nicht zufillig ausge-
spart, sondern absichtlich geleugnet.”’! Aus der archaischen Schwelle zwischen
Hiiben und Driiben sei ein Riss geworden.*’? Der Leib sei zum Gefingnis der Seele
geworden. Weil urspriinglich Leib und psyché unterschiedlichen Dimensionen des
Seins angehort hitten (Lebenswelt und Unterwelt), habe es auch keinen Konflikt
zwischen den Belangen von Korper und Geist gegeben. ,,Der sinnliche Mensch war
in seiner Sinnlichkeit auch geistig, und das Geistige hatte seine Wirklichkeit immer
nur in der sinnenhaften Welt.“*”> Alle Titigkeiten seien immer sinnliche wie gei-
stige Akte gewesen. Die mystisch-religiose Verfasstheit dagegen reifle Sinnlichkeit
und Geist auseinander, weil es keine Zweiheit der Seinsdimension mehr gebe.
Damit werde der Wechsel des Menschenwesens von der Dimensionalitit zur Null-
dimension der Selbst-Identitit vollzogen.

Eine zusitzliche Verengung und Verkiirzung sei dann in der Neuzeit zu beob-
achten. Jetzt fielen auch Jenseits und unsterbliche Seele weg, und die ehemalige
Differenz miisse sich im empirischen Diesseits neu einrichten, das allein iibrig
geblieben sei. Der Geist, einstmals Wesen Gottes oder der Engel, sei nun zur Intel-
ligenz im empirisch-psychischen Vermdgen des Menschen geworden. Der Leib,
am Ende des Mittelalters noch ein Mikrokosmos kosmischer Weite mit vielfachen
Beziigen, sei zur Maschine oder zu einem rein biologischen Organismus gewor-
den.*” Heutzutage, so Giegerich weiter, werde mit der Kybernetik der Schrump-
fungsprozess des Menschenwesens vollendet. Im kybernetischen Zeitalter werde
alles in eine einzige homogene Wirklichkeit gestopft. ,,Damit ist jeglicher Schein
des Mythischen endgiiltig unterbunden [...], weil zusammen mit jeglicher ontolo-

410 Giegerich, Drachenkampf, 46f.
411 yol. Giegerich, Drachenkampf, 47f.
12 yol. Giegerich, Drachenkampf, 48.
3 Giegerich, Drachenkampf, 49.
#14 y gl. Giegerich, Drachenkampf, 50f.

353



VI. Metaphysik

gisch zu verstehender Differenz auch die offene Weite der Wildnis, wie wir die
Dimensionalitdt des Menschenwesens bildlich genannt haben, absolut beseitigt
ist.“*” Damit sei auch die Verschlossenheit des Menschenwesens in seiner Selbst-
Identitét gewihrleistet.

6.9. Gerrit Confurius

In jiingerer Zeit hat der Germanist Gerrit Confurius das abendlidndische Ein-
heitskonzept des Ich in Frage gestellt. In seinem Werk Ichzwang — Fiir eine Psy-
chologie jenseits des Individuums (2011) bedenkt er die Mdoglichkeit, dass das
moderne Individuum gerade dadurch, dass es auf dem Ich bestehe, das hilflose
Opfer einer Selbstentfremdung werden konne. Confurius spricht von einem
Ichzwang, das heif3t er unterstellt, dass wir in dieser Gesellschaft gezwungen seien,
ein substantielles, selbstidentisches und selbstgewisses Ich aufrechtzuerhalten,
selbst dann, wenn sich diese Idee als Fiktion herausstelle. Das Ich konne namlich
nicht nicht existieren. Not, Verlusterfahrungen, Trauer, Ohnmacht oder Verzweif-
lung, durch die das Individuum sich gedemiitigt sehe, konnten zu irrationalem,
wahnhaftem und selbstschidigendem Verhalten fithren. Wer ausweglos in der Falle
sitze, miisse die Hilflosigkeit vor sich selbst relativieren, wer mit dem Verlust eines
Menschen nicht klarkomme, nehme moglicherweise Zuflucht zu halluzinatori-
schem Denken. Ist das Ich gerade die Instanz, die Souverinitdt, Autonomie und
Selbstreflexion selbst ausschalten kann? ,,Wir halten das Ich fiir den Fels in der
Brandung, wihrend es die Brandung selbst sein kann.“*’® Das Ich miisse als etwas
erkannt werden, das sich auch gegen die eigene Person richten konne. Allgemein
gelte, ,,dass das Ich mit Reflexivitit und Emanzipation, mit Identitit und Selbstge-
wissheit verbunden sei, dass es etwas Substanzielles und verldsslich Gleichblei-
bendes sei, und als solches gilt es als der Garant des freien Willens.“*”” Eine Ab-
weichung von der Normalitit gelte quasi als Auflésung des Ich, als moralische
Verwahrlosung oder charakterliche Minderwertigkeit und werde als Psychopatho-
logie registriert. ,,Es kann geschehen, dass sich das Bewusstsein plétzlich als etwas
produziert, das dem Ego nach allen Seiten entgeht, es beherrscht, es auflerhalb sei-
ner hilt.“*’® In solchen Fillen gebe es keine Unterscheidung mehr zwischen dem
Moglichen und dem Wirklichen, weil dann das Bewusstsein nichts mehr vor sich
selbst verberge.

In jeder zwischenmenschlichen Beziehung werde das Ich mehr oder weniger
iibertragen, vor allem in der Liebesbeziehung. Gerade in der Liebe werde der dia-
logische Charakter des Ich deutlich. Die Liebe zerreie die Identitit, sie berge ,,die
Utopie einer Interaktion, in der die Selbstiiberantwortung des einen beim anderen
keine Gewalt provoziert.“*”” Die Liebe gebe sich nicht mit der Befriedigung eines

3 Giegerich, Drachenkampf, 52.
476 Confurius, Ichzwang, 22.
an Confurius, Ichzwang, 27.
478 Confurius, Ichzwang, 32.
479 Confurius, Ichzwang, 60.

354



VI. Metaphysik

Bediirfnisses zufrieden, sondern sei ein andauerndes Begehren des Anderen, eine
Verheiung, deren Stillung das Begehren vertiefe. Wer etwa einen geliebten Men-
schen verliere, erfahre eine Leere, eine Krise. ,,Der einzelne Betroffene hat den
Wunsch nach Wahrheit. Wahrheit kann es fiir ihn nur vor dem Hintergrund der
traumatischen Begegnung mit dem untoten ungeheuren Ding geben, das sich ihm
zeigt, bevor sich die Oberfliche der Normalitit wieder geschlossen hat.“*** Die
Gesellschaft aber fiihle sich verpflichtet, die Stérung zu beheben und vergessen zu
machen. Wer sich dem widersetze, gelte als charakterschwach. Das Verhiltnis von
Individuum und Gesellschaft konne sich derart zuspitzen, dass sich die Psychose
als einziger Ausweg aus der Krise anbiete. Die Aufkldrung habe uns zwar vom
Ausgeliefertsein an das blinde Schicksal befreit, an das die Menschheit bis dato
geglaubt habe. Andererseits seien wir so sehr darauf getrimmt, alles unter Kon-
trolle halten zu miissen, dass uns auch Riickschlidge nicht davon abbrichten, weiter
an die absolute Selbstidentitéit des Ich zu glauben. Die angebliche Ich-Schwiche
des Psychotikers interpretiert Confurius gerade als Ich-Stérke, die aber den Triger
des Ich versklave. Confurius macht klar, ,,wie sehr die Demarkationslinie zwischen
ges%lld und krank nach wie vor von der religiosen Fiktion des Bosen beherrscht
ist.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass das Subjekt wie Quecksilber ist,
das sich nicht greifen lassen will. Es zerfliet, zerfasert und bleibt es selbst. Es
entzieht sich dem Begreifen und Einordnen, es ist etwas Anarchisches an ihm und
in ihm, etwas Wildes, das sich nicht zahmen lassen will. Identitit ist ein fliissiger
und ungreifbarer Begriff. Und daher gibt es auch keine festen Korpergrenzen.
Gehort die Nahrung, die ich téglich zu mir nehme, zu meiner Identitit dazu? Geho-
ren dementsprechend Kot und Urin, die noch in Darm und Blase sind, zu meiner
Identitét? Zeigt der Stoffwechsel also, dass Identitét fliissig ist? Gehort das ungebo-
rene Kind im Mutterleib zur Identitéit einer schwangeren Frau oder ist es als eigen-
stindig davon zu denken, als invasiver ,,Anderer, der durch die Verbindung von
ménnlichem Samen mit weiblicher Eizelle entstanden ist? Menschliche Identitét ist
nichts eindeutiges, weil sie eingebunden ist in das Leben, das in einem steten Wer-
deprozess begriffen ist, ja dieser Werdeprozess selbst ist.

Wie nun, so lautet die nédchste Frage, werden in der Science Fiction Identitiits-
konzepte problematisiert? Inwiefern stellen sie eine Herausforderung fiir unser
Denken dar?

7. Das Identititsproblem in der Science Fiction

Wie wir sehen, ist die Identitit der Person nicht einmal in der eigenen Tradition
eindeutig oder einheitlich konzipiert. Die Frage lautet nun: Wo wird in der Science
Fiction unser ,selbstverstindliches* Identititskonzept problematisiert? Hierzu
mochte ich einen Dialog und vier Stories vorstellen: Dicks Geschichten Hochstap-

480 Confurius, Ichzwang, 105.
481 Confurius, Ichzwang, 199.

355



VI. Metaphysik

ler und Die elektrische Ameise, Lems Dialog Die Auferstehungsmaschine, eine
Story iiber den Raumfahrer Ijon Tichy aus Lems Sterntagebiichern sowie die
Raumschiff-Voyager-Folge Tuvix.

7.1. Philip K. Dick, Hochstapler

Der Protagonist der Geschichte Hochstapler (Impostor), 1953 verdffentlicht, ist
Spence Olham. Er ist Offizier eines nicht niher bezeichneten Landes. Die Erde
wird von AuBerirdischen bedroht, und diese stehen im Begriffe, eine Waffe zu
entwickeln, die die ganze Erde zerstdren konnte. Gegen diese Bedrohung wehren
sich die Menschen der Erde mit allen zur Verfiigung stehenden Mitteln. Als sich
Spence Olham nach seinem Friihstiick von seiner Frau verabschiedet, wird er von
seinem Freund Nelson, ebenfalls Offizier, in einem kleinen Raumgleiter zur Arbeit
abgeholt. An Bord befindet sich auch ihr Vorgesetzter Peters. Von diesem erfihrt
Olham, dass der wahre Spence Olham ermordet wurde, er sei nur eine Robotkopie,
die von den AuBerirdischen in einem Wald in der Nihe seines eigenen Hauses aus-
getauscht worden sei. In seinem Korper befinde sich eine sogenannte U-Bombe,
die auf eine bestimmte Wortfolge hin sich automatisch entziinde. Deshalb flégen
sie jetzt mit dem Raumgleiter zur abgewandten Seite des Mondes, wo der Androide
Spence Olham vernichtet werden solle. Doch der Angesprochene wehrt sich und
besteht darauf, Spence Olham zu sein. Ein Austausch habe gar nicht stattgefunden.
Peters jedoch erklirt, der ausgetauschte Roboter wiirde nicht wissen, dass er nicht
Spence Olham sei, weil die gesamte Identitét, das heifit nicht nur sein Korper, son-
dern auch all seine Erinnerungen, auf ihn iibertragen worden seien. Verzweifelt
versucht Spence Olham die beiden anderen davon zu iiberzeugen, dass er er selbst
sei. So erinnert er seinen Freund Nelson an gemeinsame Erlebnisse aus der Schul-
zeit, doch Nelson will nichts davon wissen.

Auf dem Mond angekommen, gelingt es Olham, Nelson und Peters zu iiberli-
sten, und er kehrt allein wieder zur Erde zuriick. Inzwischen hat er mit seiner Frau
per Funk Kontakt aufgenommen. Mit ihrer Hilfe und der eines Arztes, der anhand
von Rontgenbildern beweisen soll, dass sich keine Bombe in seinem Korper befin-
det, will Olham seine Identitidt nachweisen. Doch als er zu Hause ankommt, ist die
Polizei schon vor Ort. Er fliichtet in den nahen Wald, doch Nelson und Peters, die
inzwischen — vermutlich mit einem schnelleren Raumschiff — zuriickgekehrt sind,
erwarten ihn dort und verlangen seine Aufgabe. Olham bittet um eine Chance, man
solle doch das abgestiirzte Raumschff, das sich im Wald befindet, untersuchen.
Peters kommt der Bitte nach, und man entdeckt den vermuteten Roboter, der zer-
stort neben dem Raumschiff liegt. Olham und Peters sind froh, dass das Missver-
standnis aufgeklirt werden konnte. Nur Nelson bleibt misstrauisch. Er untersucht
den zerstorten Roboter und findet heraus, dass dieser in Wirklichkeit der ermordete
Spence Olham ist, der mit einem Nadelmesser erstochen wurde. Erst jetzt wird
auch dem Protagonisten klar, dass er nicht er selbst ist, sondern der ausgetauschte
Roboter. Als er diese Selbsterkenntnis laut ausspricht, explodiert die U-Bombe in
seinem Korper, die, so legt der Text es nahe, die gesamte Erde vernichtet.

356



VI. Metaphysik

Martin Schifer schreibt, dass Dicks Story deshalb grausig sei, ,,weil hier nicht
einmal die Filschung selber — kein ,alien’, sondern eine von Fremden als Mensch
konstruierte Bombe — ihre wahre Natur kennt.“*> Die Geschichte sei so kon-
struiert, dass der Leser sich mit der Félschung identifiziere und fiir sie Sympathie
empfinde. Es gehe aber um mehr als nur um das Leib-Seele-Problem. Dick unter-
miniere das ,,human-alien-Schema®, wie es in der Science Fiction immer wieder
ausagiert worden sei. Er mache den Auferirdischen zum Menschen, und den Men-
SChf£ zum AuBerirdischen. Der Zweifel am Mitmenschen gerate zum Selbstzwei-
fel.

Neil Easterbrook geht es um ein generelles Problem der Selbstreflexion und der
Andersheit, und zwar um eine falsche innere Identitéit und die verlorene Erinnerung
des wahren Selbst.”** Die Story zerstore die Sicherheit von klaren Grenzen zwi-
schen dem Selbst und dem Anderen. Der Leser werde von Anfang an so manipu-
liert, dass er Olham glaube, das Original zu sein. Auerdem konne man fragen,
woher Peters eigentlich wisse, dass es ein Double gebe. Woher stammt sein
,,Bericht“? Nur die AuBerirdischen selbst konnten das den Menschen vermittelt
haben. Ohne Bericht wire man nicht zu dieser Erkenntnis gekommen, aber dann
hitte auch die Bombe nicht geziindet. So werde Peters ungewollt zum Agenten der
AuBerirdischen. In dem Wald Sutton Wood wird der Korper von Olham zunéchst
als der des Roboters identifiziert, erst durch das Nadelmesser, dass im Original
steckt, wird der lebende Olham als Roboter erkannt. Fiir den Leser, der den Origi-
nal-Olham nie erlebt hat, ist der Roboter Olham das ,,Original®, das von einem
Simulakrum-Olham unterminiert worden ist. Die ironische Wendung des Plots, so
Easterbrook, erfordere die Abwesenheit des Originals. Auf der ontologischen
Ebene sei diese Abwesenheit notwendig, um das unltsbare dialektische Spiel von
Abwesenheit und Anwesenheit, Selbst und Anderem, das die menschliche Subjek-
tivitdit ausmache, zu etablieren. Easterbrook fragt, was geschehe, wenn wir das
Selbst und die Echos des Anderen erkennten? Instabilitdt, Bruch, Einbruch seien
die Folge — das stabile Selbst explodiere. Das Paradox sei, dass Irreduzibilitdt und
gegenseitige Durchdringung nicht widerspriichlich seien. Das Modell der selbstbe-
stimmten Subjektivitét, die nur sich selbst verantwortlich sei, werde zerstort. Die
Konsequenz sei die Alteritidt: das Selbst sei schon ein anderer, ausgesagt von sei-
nem Gegeniiber. Olham erkenne sich selbst als den Anderen. Und genau diese
Erkenntnis sei ein explosives Moment. Olham erkennt, dass er nicht Olham ist, das
Selbst das Nicht-Selbst. Innen ist au3en, der Mensch ein Auf3erirdischer. In diesem
Augenblick werde das ,Ich* zum ,,Du*: die U-Bombe sei die You-Bomb. Die
Explosion sei der solipsistische Kollaps in das singuldre Selbst, das private Eins-
sein des einzigen Seins. Aber der Moment der Erkenntnis, dass das einzige und
singulire Selbst das Andere sei, offen, doppelt, eréffne den Blick fiir die Selbstre-
flexion. Olhams Erkenntnis sei Selbsterkenntnis, Intuition, Einsicht, aber nicht

82 Schifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 209.
83 yol. Schiifer, Science Fiction als Ideologiekritik? 210f.
484 Vgl. Easterbrook, Dianoia/Paranoia, 21.

357



VI. Metaphysik

Erinnerung oder Gedichtnis. Die Selbsterkenntnis bringe den Tod. Die Story
bringe den modernen Mythos der Selbstidentitdt zur Explosion und zeige seine
volle Reziprozitit und Abhingigkeit vom Anderen.*® Im Unterschied zum Men-
schen fehlt dem Androiden die Fihigkeit zur Empathie. Nach Descartes sind Tiere
Automaten. Doch Dick fragt: Wie kann ich wissen, ob nicht auch Menschen
Automaten sind?

Frederic Jameson ist der Ansicht, Dick reaktiviere dieses Descartesche Problem
auf bedrohlichere Weise als Descartes genius malignus. In Hochstapler sickerten
die Fragen, die die Kiinstliche Intelligenz involvierten, durch und infizierten jedes
Erfahren von Descartes’ Gedanken- oder Bewusstseinsbereich, und es sei nicht
mehr nur der Androide, der solche autoreferentiellen Fragen stelle. Die externe
Streitfrage des Testes nach dem Original fithre zu einem permanenten Riss inner-
halb des Selbstbewusstseins. Das individuelle Bewusstsein werde als alter ego
dramatisiert, indem es zum Feind seiner selbst werde. Die Selbstlosigkeit der Cha-
raktere bei Dick sei die von Maschinen oder von Toten. Schizophrenie sei nicht
blof die Inversion der Individualitit des androiden Cogito, sondern auch der Vor-
wand der wesentlichen Hilflosigkeit des Individuums, das auferhalb der groflen
Kollektive von Geschiften und Korporationen abgeschafft werde.*®

Dick stellt mit seiner Story unsere herkdmmliche Auffassung des Selbst in
Frage. Diese Geschichte spielt mit zwei Ideen. Erstens: Alle Menschen sind Sub-
jekte, mit einer einzigen Ausnahme. Zweitens: Die Erkenntnis desjenigen, nicht er
selbst zu sein, fithrt zu seinem sofortigen Tod und der Vernichtung des ganzen Pla-
neten.

An der Kurzgeschichte fillt auf, dass es nicht um ein allgemeines Ich geht.
Wenn die Philosophen vom ,,Ich* reden, dann gehen sie selbstredend davon aus,
dass jeder Mensch ein Subjekt ist. Das zentrale Anliegen bei Dick besteht darin,
dass ebenfalls alle Menschen iiber ein Ich verfiigen — bei Nelson, Peters und den
anderen Charakteren wird es ja fraglos vorausgesetzt. Aber es gibt eine einzige
Ausnahme: Spence Olham. Hier liegt eine Idee vor, mit der sich die Philosophie
bisher noch nicht befasst hat. Olham ist ein Mensch, der verzweifelt um etwas
kidmpft, das sein Ureigenes wire. Das Selbstverstindliche wird eben als nicht
selbstverstiandlich genommen. Der Leser ist fraglos von Olhams Selbst iiberzeugt,
fiebert mit, hofft, dass es ihm gelingt, das zu beweisen, nur um dann erfahren zu
miissen, dass die anderen recht hatten. Denn wo gibt es das, dass jemand einem
anderen mit Recht ins Angesicht sagen kann: ,,Du hast kein Ich!*“? Jeder setzt es ja
beim Anderen fraglos voraus. Hier wird Identitit zu einer Frage auf Leben und
Tod. Vielfach ist Dick der Vorwurf gemacht worden, seine Geschichten oder seine
Helden (oder er selbst) seien paranoid. Dick radikalisiert den Selbstzweifel des
Menschen auf existentielle Weise. Immer wieder gibt es Menschen, die an sich
selbst zweifeln, sich selbst die Schuld fiir alles mogliche geben, deprimiert oder

485 Vgl. Easterbrook, Dianoia/Paranoia, 33-36.
86 yol. Jameson, Archaeologies, 373-377.

358



VI. Metaphysik

depressiv sind, alles Schleche der Welt auf sich nehmen, unter Weltschmerz leiden.
Niemand aber wiirde so weit gehen, sein Ich existentiell zu verleugnen. Und weil
das Ich als selbstverstiandlich gilt, glauben wir Spence Olham. Ich mochte die
Geschichte auf zweierlei Weise interpretieren. Erstens: Die Antwort auf eine
Demiitigung ist eine Vernichtung. Zweitens: Dicks Hochstapler ist ein fundamen-
taler Widerstand gegen die Dingfestmachung des Ich.

Zur ersten Interpretation: Ahnlich wie Josef K. in Kafkas Prozef3 versucht, dem
Gericht seine Unschuld zu beweisen und gerade dadurch scheitert, dass er es ver-
sucht, so versucht Spence Olham vergeblich zu beweisen, dass er er selbst ist.
Gerade der Versuch des Beweises wird das Gegenteil ans Tageslicht befoérdern.
Ahnlich wie in Kafkas Roman spielt die Scham dabei eine groBe Rolle. Der Vor-
wurf, den Nelson und Peters dem Protagonisten machen, dringt diesen dazu, die
Wabhrheit zu suchen, die letztlich zur Erkenntnis der eigenen Schuld fithren wird,
nimlich es zugelassen zu haben, von den Auferirdischen ausgetauscht worden zu
sein. Olham zeigt die allgemeine menschliche Unfihigkeit, die letzte Wahrheit
iiber sich selbst zu ertragen.*®’” Dick radikalisiert Kafkas Figur des Josef K. Hatte
dieser sich fiir sein Verhalten zu schidmen, dafiir, dass er seine schuldhafte Verstri-
ckung nicht einsehen wollte und sich nur als Opfer sah, so sieht sich Spence Olham
als Opfer von Verschworern. Er gerdt in die Defensive. Er muss nicht nur bewei-
sen, dass er ,,unschuldig® ist, sondern er muss — das Schlimmste, das nur denkbar
ist — beweisen, dass er er selbst ist. Wer nicht mehr er selbst ist, muss sich schi-
men, dass er iiberhaupt ist. Olham begibt sich also an die Aufgabe des Selbstbe-
weises. Aber in dem Augenblick, in dem er sich selbst erkennt — worin eine Ironie
liegt, denn wie soll er sich selbst erkennen, wenn er kein Selbst hat? — verkehrt sich
die tiefe Angst, vor den anderen seine Ichlosigkeit bekennen zu miissen, was er aus
Scham vermeidet, in die einzige mogliche Losung: den absoluten Gré8enwahn. Die
Sentenz ,,Erkenne Dich selbst* fithrt im Hochstapler unmittelbar zum Tod. Die
Suche nach dem Beweis fiir sein Ich fithrt Olham schlieBlich an den kritischen
Wendepunkt der Geschichte. Die Selbsterkenntnis als Erkenntnis der Ichlosigkeit
und die Explosion der Bombe sind ein und dasselbe. Die Explosion der Bombe ist
eine Metapher fiir die Ausdehnung des Ich ins Unendliche. Aber wie kann ein Ich
sich ausdehnen, das nicht vorhanden ist? Weil fiir die Struktur des Selbstbewusst-
seins die eigene Ichlosigkeit nicht denkbar ist. Jetzt, wo die Wahrheit ans Licht
kommt, ldsst sich der ,,wahre* Spence Olham nicht mehr ldnger verbergen. Seine
unausgesprochene Botschaft lautet: Jetzt werdet ihr mein wahres Ich kennenlernen:
Denn ich bin gar nicht das Nicht-Ich, wie ihr es behauptet habt. Ganz im Gegenteil
bin ich der Grofite der Geschichte, denn nun seht ihr, dass die Existenz der gesam-
ten Menschheit von mir allein abhingig ist. Denn von mir und meiner
,»elbsterkenntnis hiingt es ab, ob der Planet explodiert oder nicht. Die Gegenfigur
zum vernichteten Ego ist das unendliche Ego. Auf den Vorwurf der Nicht-Existenz
antwortet Olham mit der unendlichen Ausdehnung seiner Person als You-Bomb.
Mitunter ist Dick nachgesagt worden, was er im Hochstapler beschreibe, sei eine

487 Vgl. Robertson, Der Procef3, 113.
359



VI. Metaphysik

Form der Psychose. In diesem Zusammenhang hat Gerrit Confurius die Bemerkung
gemacht, dass die Welt des Psychotikers sich auf eine Dualitéit zwischen Ego und
Alter ego reduziere, wobei die Rollenverteilung ungeklart bleibe. Das fiihre zu den
Extremen, entweder vollig gemacht, also ein Nichts zu sein, oder der Schopfer der
Welt zu sein.*®® So ist im Hochstapler in der Tat das Ich des Protagonisten ein
Nichts. ,,Mit den Grenzen [...] seiner Symbolisierungsfiahigkeiten konfrontiert,
reagiert er mit Angst, die ein Hochstmal} erreicht. Er befiirchtet diesen Moment
umso mehr, als von ihm eine Bedrohung fiir die imaginére korperliche Einheit sei-
ner Person ausgeht.“** Als Spence Olham der Konfrontation mit der Wirklichkeit
nicht mehr ausweichen kann, wird die Welt vernichtet. Der Gipfelpunkt des Gro-
Benwahns ist erreicht, wenn Ego und Welt zusammenfallen. Der Protagonist
akzeptiert nicht, dass es nicht moglich ist, ein Ich ohne den Anderen zu haben. Wie
Paul Ricceur zeigen konnte, lédsst sich Identitit ohne Andersheit gar nicht konstitu-
ieren. Das Selbst bringt in der Explosion zugleich den radikalen Anderen des Eige-
nen ans Tageslicht. Die Entfaltung des GroBenwahns wird im Augenblick ihrer
Verwirklichung zur Vernichtung des Ego.

Aber ich méchte noch eine zweite Interpretation vorschlagen. Die Selbster-
kenntnis fiihrt in dieser Story unmittelbar zum Tod. Moglicherweise liegt hier auch
ein Versuch vor, aus dem Eingesperrtsein des Ich hinauszugelangen. Wenn wir uns
noch einmal das Konzept Wolfgang Giegerichs iiber die Entwicklung des Subjekts
vergegenwadrtigen, so geht er vom archaischen Menschentum aus, das zwischen
den beiden Welten von Leben und Tod frei habe hin- und herwechseln kénnen. Der
Mensch habe nicht nur im Hiiben, sondern auch im Driiben gelebt. Das habe zur
Folge gehabt, dass das Menschenwesen nicht in den physischen Leib und die phy-
sikalische Welt eingesperrt gewesen sei. Sein Eigentlichstes habe der archaische
Mensch gerade nicht in sich selbst gehabt, als seinen personlichen Besitz, sondern
in jenen Wesen, die der Mensch gerade nicht gewesen sei. Der Mensch habe in der
Nicht-Identitit mit sich selbst gelebt, er sei in sich different gewesen.*”® Mir scheint
beinahe, dass bei Dick ganz unbewusst ein Gespiir fiir diese archaische Mentalitiit
vorgelegen hat, eine These, die ich zwar nicht beweisen kann, aber die, wie ich
meine, ins Auge springt. Zum Verstindnis von Giegerichs These, die ich fiir Dicks
Geschichte fruchtbar machen will, kann folgende Ausfiihrung hilfreich sein.

,uUnter Dingen verstehen wir heute in erster Linie tote materielle Gegenstiande. Weil
das tote Ding aber schon ein Resultat jenes Vorgangs ist, in dem sich das Ding zu
seiner modernen Seinsweise erbaut hat — urspriinglich waren ja auch Dinge belebt
und wild —, kénnen wir den Vorgang der Erbauung des ,Dinges’ gerade nicht so gut
an den materiellen Dingen ablesen. Es geht bei der Erzeugung des Dinges darum,
das ausschweifende Wesen der Phidnomene grundsitzlich in ihrer Definition gefan-
genzusetzen — in den Grenzen ihrer physischen Korperlichkeit. Die Herstellung des

88 yol. Confurius, Ichzwang, 113f.
489 Confurius, Ichzwang, 120f.
40 v ol Giegerich, Drachenkampf, 41f.

360



VI. Metaphysik

toten Dings ist die Gefangensetzung des Begriffs des Lebens oder der Lebendigkeit
der Phinomene.“*"

Gerade in der Science Fiction Dicks lese ich einen Protest gegen diese Gefan-
gensetzung. Die abendlidndische Philosophie hat seit Descartes versucht, das Ich
dingfest und damit zu einem ,,Ding* zu machen. Schon der Versuch, das Ego zu
definieren, bedeutet, es in Grenzen zu setzen und damit der Immanenz zu unterwer-
fen. Dicks Science Fiction lebt vom Protest gegen diesen Versuch der Dingfestma-
chung. Ubte er in Ubik einen Widerspruch gegen die Gefangensetzung des Lebens
in der Immanenz, so liegt im Hochstapler ein Protest gegen die Gefangensetzung
des Ich in der Immanenz vor, ein Veto gegen die Dingfestmachung des Ego durch
die Wissenschaften, eine Widerborstigkeit gegen das Alltagsbewusstsein des
Selbst, gegen eine abendldndische Philosophie, die das Ich in das Hier und Jetzt
einzusperren versucht. Die Idee der Selbsterkenntnis der Nichtigkeit des Ego durch
Spence Olham, die durch Selbsterkenntnis im Tod gipfelt, darf man jedoch nicht
einfach wortlich nehmen. Vielmehr ist der Tod die Befreiung des Ich von den
Michten seiner Dingfestmachung. Indem Nelson und Peters die Nichtigkeit des
Ego von Olham behaupten, machen sie ihn zu einem toten Ding. Die paradoxe
Konstruktion einer Selbsterkenntnis ohne Selbst zerstort nicht den Planeten Erde
als solchen, sondern den Planeten als Metapher fiir einen archimedischen Stand-
punkt, der glaubt, das Ego dingfest machen zu koénnen. Seine Vernichtung in einer
Explosion ist daher eine Metapher fiir seine Befreiung.

Beide Interpretationen stehen indes nicht nebeneinander, sondern sind als Ein-
heit zu betrachten. Das Ich, das in der Erkenntnis seiner Nichtigkeit logisch stirbt
und im Todesakt sich zum Groflenwahn aufbliht einerseits, und der Protest des Ich
gegen seine Dingfestmachung andererseits, sind dasselbe. Ein Ego, das dingfest
gemacht wurde, ist zugleich nichtig gemacht worden. Die Erkenntnis der Nichtig-
keit des Ego, die groBBenwahnsinnige Identifizierung des Ego mit der Erde, ihre
Vernichtung und Befreiung, das ist ein und derselbe Akt. Diese Geschichte ist eine
Parabel auf die existentielle Gefangenschaft des modernen Subjekts. Und zuletzt ist
der Titel — Hochstapler — kontrafaktisch angelegt, denn der Leser kann Spence
Olham nicht als Hochstapler ansehen, hochstens als jemanden, der um seine eigene
Existenz betrogen wurde. Der Titel ist also gegen den Strich zu lesen. Das Subjekt,
um das es hier geht und das sich letztlich als Nicht-Subjekt erweisen wird, erfihrt
im Akt des Untergangs eine zusitzliche Demiitigung. Die Vernichtung ist nur dann
vollstindig, wenn ,,Spence Olham‘ auch moralisch annihiliert ist, das hei3t wenn
man ihn einen Betriiger nennen kann.

Man konnte Dicks Story auch als eine Antwort auf die Philosophiegeschichte
des Abendlandes betrachten, die zumindest keine einheitliche Antwort auf die
Frage des Ich geben kann. Wir miissen zugeben, dass wir nicht letztgiiltig sagen
konnen, was das Ich ist. Mit Spence Olham prisentiert uns Philip K. Dick eine

! Giegerich, Drachenkampf, 39f.
361



VI. Metaphysik

Person, die die Frage der Sphinx nach dem Menschen, und damit nach sich selbst,
nicht zureichend beantworten kann, und in die Tiefe gestiirzt wird.

7.2. Philip K. Dick, Die elektrische Ameise

In dieser Story Dicks (im Original: The Electric Ant) von 1969 erwacht der
Inhaber der Firma Tri-Plan-Electronics, Garson Poole, in einem Krankenhaus und
erfiahrt, dass er nicht nur seine rechte Hand verloren hat, sondern auch, dass er eine
»elektrische Ameise ist, ein Roboter in Menschengestalt, ein Androide. Diese
Tatsache war Poole selbst bislang nicht bekannt. Dariiber wird er depressiv, und er
denkt sich: ,,Ich kann die Firma nie wirklich geleitet haben; das war eine Illusion,
die mir bei der Herstellung eingepflanzt wurde... zusammen mit der Illusion, dass
ich menschlich und lebendig bin.* (682) Er fiihlt sich unfrei, weil er weil}, dass er
programmiert wurde, und glaubt, deshalb auch zu bestimmten Gedanken nicht
fihig zu sein. Mit Hilfe eines Computerprogramms entdeckt er einen Mechanismus
in seinem Korper, der seine Gedanken und sein Verhalten sowie die ,,Realititszu-
fuhr* steuert. Er ist der Ansicht, dass dieser Mechanismus fiir ihn die Realitiit nur
stimuliere, er selbst aber nichts wahrnehmen konne. Seinem Automatendasein will
er entkommen und beschlieBt, die fiir seine Wahrnehmung verantwortliche Loch-
streifenspule zu manipulieren. ,,Weil ich, wenn ich das kontrolliere, die Realitit
kontrolliere [...] Meine subjektive Realitét... aber eine andere gibt es ohnehin
nicht. Objektive Realitit ist ein synthetisches Konstrukt, das Resultat einer hypo-
thetischen Universalisierung einer Vielzahl subjektiver Realititen.“ (687) Deshalb
dichtet er nun einige Locher in der Lochstreifenspule ab, was dazu fiihrt, dass
einige Objekte in seiner Wirklichkeit verschwinden. Als er nach Hause kommt,
erwartet ihn seine Freundin Sarah, die mittlerweile iiber seinen Zustand als elektri-
sche Ameise Bescheid weil.

Das begonnene Experiment wird zu Hause weitergefiihrt, Poole nimmt immer
weniger wahr, letztlich sieht er nur noch schwarz, hort nichts mehr und verliert
auch sein Zeitempfinden. Lediglich denken kann er noch. Er wird von zwei Tech-
nikern wieder ins ,,Leben zuriickgeholt. Nun versucht Poole aber das Gegenteil,
denn er fragt sich, was geschihe, wenn er alle Wahrnehmungsmoglichkeiten, die es
iiberhaupt geben kann, ins Unendliche dehnen wiirde, wenn er zeitgleich alles
sehen, horen, fiihlen, schmecken und riechen konnte, was es iiberhaupt im Univer-
sum gibt. Er fragt die Techniker, was geschihe, wenn kein Band unter dem Scan-
ner der Lochstreifenspule laufen wiirde, also die Fotozelle, die der Umwandlung
von Lichtstrahlen in elektrische Signale dient, ungehindert nach oben scheine. Die
Techniker erkliren, die Folge sei ein Kurzschluss, doch Poole schenkt ihnen keinen
Glauben. Er fihrt mit seinem Experiment fort und plotzlich erscheinen vor seinem
Auge alle moglichen und unméglichen Dinge der Welt auf einmal: flatternde
Enten, Rentner auf Parkbinken, Apfel, Kopfsteinpflaster, Zebras, das Meer, der
Wind, in seinem Mund zerlaufende Butter, das Heulen von Alarmanlagen usw.
Seiner Freundin Sarah sagt er: ,,Du bist nicht real. Du bist ein Stimulusfaktor auf
meinem Realitdtsband.” (699) Doch das Experiment scheitert. Poole ,,stirbt* und
zerfillt zu einem Haufen lebloser Materie. Sarah informiert Pooles besten Mitar-

362



VI. Metaphysik

beiter iiber den Vorfall, und beide scheinen geradezu erleichtert, dass der ,,Appa-
rat” nun endgiiltig ,,defekt” ist. Doch da bemerkt Sarah, dass sie selbst durch ihre
Hinde hindurchsehen kann, durch Tiiren und Winde, und dass die Materie sich
selbst auflost. Mit dem ,,Tode* der elektrischen Ameise geht auch die Welt
zugrunde.

Martin Burckhardt zeigt in seinem Werk Philosophie der Maschine, dass Kor-
perlosigkeit zur Maschine gehort. Die Software sei eine ins Immaterielle iibersetzte
Maschine, Digitalisierung sei eine Form der Entmaterialisierung, und die Schreib-
maschine verwandele sich in ein Textverarbeitungsprogramm. Was immer in einen
Computer eingegeben werde, unterlaufe einer Verwandlung in Nullen und Einsen.
Das Textverarbeitungsprogramm setze eine Maschine voraus, die als Umgebung
ein Betriebssystem hat, in dem ein Code gelesen werden kann. Im Computer sei
also nichts, wie es ist, sondern alles nur Schein.*” In diesem Zusammenhang macht
Burckhardt auf die Jacquard’sche Lochkarte aufmerksam, die meines Erachtens
eine Représentation der Elektrischen Ameise bei Dick darstellt. Joseph-Marie Jac-
quard verbesserte die Nockenwalze von Webstiihlen durch das Endlosprinzip der
Lochkartensteuerung. Dadurch wurden endlose Muster von beliebiger Komplexitit
produziert. Die Karten waren miteinander zu langen Lochstreifen verbunden, die
mit Nadeln abgetastet wurden. Bei diesem Vorgang bedeutete ein Loch eine
Fadenhebung und kein Loch eine Fadensenkung. So konnten grof3flichige Muster
hergestellt werden. Dies war eine der frithesten Anwendungen von Digitaltechnik.
Burckhardt schreibt: ,,Dabei ist die Entleibung der Maschine schon in der Jac-
quard’schen Lochkarte vorweggenommen, in der sich das Loch — als markierte
Abwesenheit — an die Stelle des materiellen Zeichens gesetzt hat. Trifft ein Draht-
haken auf ein solches Loch, greift dieser automatisch nach den Webfaden. Was den
Gesamtmechanismus des Jacquard’schen Webstuhls anbelangt, fiihrt die Demateri-
alisierung dazu, dass sich das Steuerprogramm vom Maschinenkérper 16st.*?
Genau einen solchen Vorgang beschreibt Dick in der Elektrischen Ameise, in der
das Loch zur letzten Wirklichkeit wird. Doch ein solches Loch muss die wirklichen
Dinge verschlingen. Nicht nur das: Dick nimmt die Digitalisierung der ganzen
Welt und aller ihrer Einzelteile vorweg. Als Garson Poole in seinem Experiment
auf einmal alle Dinge des Universums betrachten kann, — man konnte von einer
mystischen Vision sprechen — so werden damit Dinge aufgezihlt, die digitalisiert
werden. Diese Entleibung betrifft letztlich auch Menschenkdrper, so dass Poole zu
seiner Freundin sagen kann: ,,.Du bist nicht real. Du bist ein Stimulusfaktor auf
meinem Realitdtsband.“ (699) Wenn die ganze Welt endgiiltig durchdigitalisiert ist,
ist sie entleibt und hat sich damit aufgeldst.

Dirk Vanderbeke bemerkt, es sei eine perfide Idee, dass das antike ,,Erkenne
dich selbst* bei Dick in einer Katastrophe ende. Anstatt eine erfolgreiche Firma zu
leiten, erkenne der Protagonist Gary Poole, dass er selbst der Besitz eines Men-

#2 yol. Burckhardt, Philosophie der Maschine, 28f.
493 Burckhardt, Philosophie der Maschine, 29.

363



VI. Metaphysik

schen sei. Er finde heraus, dass sein Bewusstsein von einer Spule aus einem
gelochten Band in seiner Brustplatte gelenkt werde. Die Erfahrungen, die er in
seinem Leben mache, kimen von Lochern auf einem Band, das heifit Prisenz
werde durch Absenz verursacht. Poole komme zu dem Schluss: ,,Wenn ich den
Streifen kappen wiirde, iiberlegte er, wiirde meine Welt verschwinden. Fiir andere
wird die Realitit bestehen bleiben, aber nicht fiir mich. Weil meine Realitit, mein
Universum, mit iiber diese winzig kleine Einheit vermittelt wird.“ (686) Nachdem
Poole sein Band durchschnitten habe, erfahre er Totalitit. Dicks Versuch, alle
mogliche Erfahrung in einen einzigen Moment zu pressen, so Vanderbeke, sei Teil
einer langen Tradition. Vanderbeke nennt in dem Zusammenhang Dantes Gottliche
Komaodie oder Borges’ Geschichte Das Aleph und analogisiert die Problematik von
Dicks Story mit einem Wort aus Shakespeares Hamlet: ,,O Gott, ich kdnnte in einer
NuBschale eingesperrt sein und mich fiir einen Kénig von unermeflichem Gebiet
halten.” (IL,2). Bei Dick liege der Versuch vor, mit dem Erzdhlproblem, dass
Schreiben ein ungeeignetes Medium dafiir sei, auch nur einen Schimmer von
Unendlichkeit einzufangen, zurecht zu kommen.** Dick wolle eine Totalitit von
Vision erzeugen. Diese Vision umfasse alle Sinneswahrnehmungen: sehen, rie-
chen, schmecken, fithlen, horen. Damit die absolute Realitit sich offenbaren konne,
miissten unsere Raum-Zeit-Erfahrungen zusammenbrechen. Alle Sinne Pooles
wiirden stimuliert, weil das gelochte Band alle Erfahrungen, die Poole glaube,
gemacht zu haben, enthalte. Aber die Erfahrungen, die er nun mache, seien auf die
Stadt New York begrenzt. Die Totalitét einer Vision werde zur Form einer Nahtod-
erfahrung, die letztlich im Tod ende. Mit dem Tode Pooles beginne auch die Welt
zu verschwinden. Im Grunde habe er durch seinen Selbstmord die Welt zerstort, als
wire die gesamte Realitét in einem individuellen Korper beinhaltet. Das logische
Resultat sei ein epistemologischer Skeptizismus, Solipsismus, eine ontologische
Verzweiflung. Die Story sei eine Form von Paranoia, in der das Individuum von
einer unzugénglichen Instanz kontrolliert werde. Und zur selben Zeit sei die ganze
Welt abhingig von einem Individuum: Heteronomie und Allmacht fielen zusam-
men. Dick frage nach dem Tod des Individuums, das die Welt sei. Diese Frage
erinnere an eine philosophische Idee im Talmud, wonach der Tod eines Menschen
der Zerstorung einer Welt gleiche. Was geschieht mit der Welt, wenn das Indivi-
duum tot ist? Die Zuriickweisung einer unabhéngigen Wirklichkeit fiihre nicht nur
zum Solipsismus, sondern auch zu der Frage der Genesis des einzelnen Indivi-
duums und der Quelle unserer sinnlichen Wahrnehmung. Die individuelle und
universale Apokalypse fiihre nicht zu einer Form von fréhlicher oder trauriger
Zukunft, sondern zuriick zu einer Zeit vor der Zeit, das Atman der indischen Philo-
sophie oder das griechische pneuma.*

Dicks Story Die elektrische Ameise wird da fortgesetzt, wo der Hochstapler
endet. Wo beim Hochstapler die Erkenntnis, ein Anderer, ein Androide, zu sein,

9% yol. Vanderbeke, Putting Allspace in a Notshall, 158-160.
93 ygl. Vanderbeke, Putting Allspace in a Notshall, 163-166.

364



VI. Metaphysik

unmittelbar endet, da beginnt erst die Geschichte Die elektrische Ameise. Die Ent-
deckung, in Wirklichkeit ein Roboter zu sein, fiihrt nicht zum sofortigen Tod wie
beim Hochstapler, sondern zu Depressionen. Wie aber auch im Hochstapler ent-
deckt der Held, der Androide Poole, dass er selbst das Zentrum der Welt ist, von
dem alles abhiingt. Indem er das Realitdtsband zerschneidet, zerschneidet er letzt-
lich die Welt, das heifit: indem ich mich selbst vernichte, vernichte ich die Welt.
Das ist ein Angriff auf Descartes’ cogito. Der Androide kdmpft darum, sich mit
einer Welt zu einigen, die ihm fremd geworden ist, weil ihm bewusst wird, dass er
nur ein Spielzeug anderer war.*® Doch er geht zum Gegenangriff iiber: Er ent-
deckt, dass er die Fihigkeit hat, andere zu seinem Spielzeug zu machen. Der
solipsistische GroBenwahn steckt in der Idee, dass nicht das Ich von der Welt, son-
dern die Welt vom Ich abhéngig ist. In dieser Story erweist sich das Ego als Werk-
zeug, Wirklichkeit und Illusion zu vertauschen. Die Zerstorung der Welt wird nicht
nur zum Beweis der Existenz des Ego, sondern auch als Rache verwendet. Dick
zeigt, dass jemand, dessen Ich absolut in die Defensive gedringt wird, letztlich
kein anderer Ausweg bleibt, als zum Amoklidufer zu werden, der sein Ego durch
das Téten anderer Egos ,,beweist®. Er zeigt, dass das Ego auch ,,nur* ein Konstrukt
ist, das zerstort werden kann. Er verldngert den metaphysischen Zweifel beziiglich
Descartes’ Ego. Wenn die moderne abendlidndische Philosophie sagt, dass kein
metaphysisches Konzept tragfihig ist, dann auch das Konzept des Zweifels nicht,
womit das Ego zusammenbricht. Aus der Unmdglichkeit, positiv sagen zu konnen,
was das Ego ist, formt Dick die Unmoglichkeit der Weltexistenz.

7.3. Stanistaw Lem, Die Auferstehungsmaschine

Eine andere Richtung zur Darstellung der Identitéit geht der polnische Science-
Fiction-Autor Stanistaw Lem. Er konstruiert in seinem Dialog Die Auferstehungs-
maschine®’ von 1957 den hypothetischen Fall der Hinrichtung eines Menschen.
Die Redeform und die Namen der Beteiligten sind an den platonischen Dialog
angelehnt. Einer der Sprecher, Hylas, soll als zum Tode verurteilt gelten und hinge-
richtet werden. Der andere Sprecher, sein Freund Philonous, erkldrt ihm, er habe
eine Maschine entwickelt, mit der es moglich sei, eine Kopie des Hingerichteten
anzufertigen, die diesem bis ins kleinste Detail, bis hin zu Erinnerungen und Wiin-
schen, gleicht. Aus denselben Atomen soll nun nach dem Tod ein neuer Hylas
angefertigt werden. Philonous fragt seinen Freund, ob er mit einer solchen Proze-
dur einverstanden sei. Dieser bejaht. Philonous schligt nun aber vor, um sicherzu-
gehen, die Kopie jetzt schon zu Lebzeiten anzufertigen. Diese Kopie werde
abwarten, bis Hylas hingerichtet sei und sich dann ,,den Freuden des wiederer-
weckten Lebens hingeben.“ (344) Doch in diesem Fall verweigert Hylas seine
Zustimmung. Das verwundert Philonous, der in den beiden Fillen keinen prinzi-
piellen Unterschied erkennt. Hylas dagegen geht davon aus, dass es eine Kontinua-
tion des Ich nach dem Tode gibt. Das Ich werde in der Kopie aufgehen, wenn die

4% yol. Barlow, Reality, 184.
7 Es war mir leider nicht méglich, den polnischen Originaltitel dieses Dialogs zu ermitteln.

365



VI. Metaphysik

eigentliche Person vorher sterbe. Werde die Kopie aber vorher angefertigt, habe sie
schon ein eigenes Ich, weshalb das urspriingliche Ich des Hylas dann verlorenge-
gangen sei. Deshalb zieht er den Schluss: ,,.Die nach meinem Ableben erschaffene
Kopie, das bin ich, die vor meinem Tode erschaffene — das ist ein anderer, ein
fremder, von mir losgeloster Mensch.* (346)

Nun konfrontiert ihn Philonous mit einem neuen Problem: Was, wenn der ver-
storbene Hylas beispielsweise durch ein Gegengift wieder zum Leben gebracht
wiirde? ,,Bitte sag mir, wie es sich mit der Kopie verhiilt, die bereits deine Konti-
nuation war, was mit ihr in dem Moment passiert, in dem du dank eines Gegengifts
wieder zum Leben erwacht bist?“ (347) Dann gébe es ndmlich zwei Personen des
Hylas. Aber hier irrt Hylas, wie Philonous aufzeigen kann. Denn wenn man nach
dem Gift, das man ihm, dem Hylas, verabreicht hat, ein Gegengift einfl66t und ihn
wieder zum Leben bringt, wie verhélt sich seine Person dann zu seiner Kopie?
Darauf antwortet Hylas: ,,Es ist vollig klar, dafl ich in dem Korper wieder zum
Leben erwache, den der Tyrann durch Gift seines Lebens beraubt hatte. In diesem
Moment wird die Kopie notwendigerweise aufthoren meine Kontinuation zu sein.*
(347) Damit aber irrt sich Hylas, denn dann wire die Kontinuation nicht mehr
autonom. Autonomie aber ist etwas, das den Menschen auszeichnet. Der autonome
Status eines Menschen ist nicht abhiingig vom existentiellen Status eines anderen
Menschen. Man kénnte dem zwar entgegenhalten, dass Hylas dann noch nicht ganz
tot gewesen wire, da kein Gegengift der Welt einen Toten wieder ins Leben
zuriickholen kann. Das aber tut der Argumentation des Philonous keinen Abbruch.
Wichtig ist Philonous’ Frage, woher Hylas iiberhaupt wisse, dass er er selbst sei
(347). Gemeinsam kommen Philonous und Hylas auf den Gedanken, dass die
empirischen Wissenschaften hier nicht weiterhelfen. Hylas erkennt: ,,[...] denn auf
Befragen wird die Kopie behaupten, daf sie ich ist, und einen Weg, um in Erfah-
rung zu bringen, ob sie nicht nur ein Doppelgiinger ist, gibt es nicht und wird es
nicht geben.* (350) Hylas fiahrt mit dem Gedanken fort, das man eine Kopie X’
eines Menschen X anfertigen konnte, die in allem dasselbe Gefiihl der Identitit,
dieselben Erinnerungen hitte wie der Mensch X. ,,Jedoch in Wirklichkeit hat nur X
das erlebt, wovon er spricht, X' hingegen kommt dies nur so vor.“ (351) Doch
damit 16st Hylas das Problem nicht, denn empirisch wiirde kein AuBenstehender
diesen Unterschied jemals bemerken.

Im weiteren Verlauf des Dialogs fragt Philonous, wie es denn wire, wenn ihm,
Hylas, die Arme abgehackt wiirden, ihm dann aber neue an den Korper angeniht
wiirden, ob er noch immer derselbe Hylas sei. ,,Und jetzt schneiden dir die Scher-
gen den Kopf ab, mir gelingt es jedoch, mit Hilfe der Maschine eine Kopie deines
Korpers zu schaffen, die ihrerseits an den Kopf anwéchst. Wirst du es selbst sein,
der auf diese Weise zum Leben erwacht oder nur dein Doppelginger?* (352) Was
am Menschen ist es, das Identitit schafft? Dass man beim Schlaf sein Bewusstsein
verliert, dadurch also die Kontinuation des Bewusstseins unterbrochen ist, ist kein
Argument gegen die Identitit. Philonous erklért, dass das Ich keine ,,Wesenheit*
sei. Auch der Verlauf der Zeit sei kein Argument gegen die Identitit des Ich. So
sagt Hylas: ,,Ebenso gut konnte man dariiber streiten, ob ich heute noch derselbe

366



VI. Metaphysik

wie gestern bin oder ob es mein gestriges Ich heute bereits nicht mehr gibt.* (355)
Wird nun eine Kopie von Hylas angefertigt, wenn er noch lebt, ist das Ich, das
diese Kopie erhilt nicht ganz genau dasselbe wie das des Hylas, denn der Kopie
fehlen genau diejenigen Zeitmomente, die Hylas erlebt, nachdem die Kopie von
ihm hergestellt wurde. Philonous erkennt die Dialektik von Identitdt und Nicht-
Identitdt: ,,Sowohl der Satz ,mein gestriges Ich existiert’ als auch der Satz ,mein
gestriges Ich existiert nicht’ entsprechen der Wahrheit, und zwar in folgender
Weise: Versteht man unter ,meinem gestrigen Ich’ jedoch den Komplex an Gedan-
ken und Gefiihlen, die sich gestern in meinem BewuBtsein zeigten, so kann man
ihnen eine aktuelle, jetzige Existenz nicht zuschreiben.* (356) Letztlich lieBen sich
sogar Tausende Hylasse kopieren. Und welcher wire dann die einzig wahre Konti-
nuation? Man konne Gegenstinde zu Tausenden kopieren, die einander gleichen
wie ein Ei dem anderen, beim Menschen sei dies wegen seines Bewusstseins aber
ein Problem. Die Identitit von Dingen und von Menschen sei nicht das Gleiche.
Man konne Zwillinge miteinander verwechseln, aber: ,,Ein Zwilling jedoch kann
sich selbst niemals mit dem anderen verwechseln.” (359) Weiter fragt Philonous,
was mit dem Ich geschehe, wenn man den Korper des Hylas einfrieren und spiter
wieder zum Leben erwecken wiirde, was geschehe mit dem Ich, wenn man Hylas’
Korper zu Atomen zerstdube und spéter wieder aus denselben Atomen zusammen-
setzen wiirde? Und wenn zwei Kontinuationen geschaffen wiirden, die eine aus
denselben, die andere aus den gleichen Atomen, welches wire die wahre Kontinu-
ation (vgl. 359f.)? Philonous zieht letztlich die Schlussfolgerung: ,,Per reductionem
ad absurdum habe ich lediglich die Unhaltbarkeit der These nachgewiesen, die du
stillschweigend als eine selbstverstindlich richtige angesehen hast, ndmlich die, als
konne man das BewuBtsein auf Atome oder ihre Strukturen reduzieren.* (361)

Martine Nida-Riimelins Buch Der Blick von innen befasst sich mit der Frage
nach der transtemporalen Identitit bewusstseinsfihiger Wesen. Schon zu Anfang
erklirt sie, dass, wenn ein und dasselbe Individuum sich durch die Zeit dndere, aber
dennoch dasselbe Individuum bleibe, man von transtemporaler Identitit sprechen
konne. Dass also ein Wesen sich durch die Zeit veridndere, tue der Identitit keinen
Abbruch. Nach Nida-Riimelin ist Bewusstseinsfahigkeit weniger als Selbstbe-
wusstsein; ein Wesen sei schon dann bewusstseinsfihig, wenn es etwas empfinden
konne. Pflanzen haben ihrer Auffassung nach aber kein Bewusstsein. Inwiefern ist
eine Pflanze aber identisch, wenn sie geteilt wurde?*”® Thre Antwort: ,,Bine realisti-
sche Auffassung transtemporaler Identitiit ist bei bewusstseinsfihigen Wesen, und
nur bei diesen, angemessen.“499 Diese transtemporale Identitiit, die fiir Personen
und erlebnisfahige Subjekte existiere, sei keine soziale Konstruktion, sondern ein
objektives Faktum in der Welt, weshalb wir bei der Festlegung von Kriterien dafiir
nicht frei seien.”” Es gibe aber Zweifelsfille transtemporaler Identitit, nimlich

%8 yol. Nida-Riimelin, Blick, 15-30.
99 Nida-Riimelin, Blick, 31.
390 y/o] . Nida-Riimelin, Blick, 45f.

367



VI. Metaphysik

jenes beriihmte Schiff des Theseus, ,,dessen Holzplanken nach und nach durch
neue Teile ersetzt werden, bis schliellich alle Teile des Schiffs aus neuem Holz
besteht. Unter normalen Umstidnden gilte das so entstandene Schiff als identisch
mit dem alten. Die alten Teile des Schiffes werden von Theseus jedoch dazu
benutzt, das urspriingliche Schiff detailgenau zu rekonstruieren.™"' Der Streit dar-
iiber, welches Schiff mit dem urspriinglichen identisch sei, kdnne nicht durch den
Gewinn zusitzlicher Informationen entschieden werden, das heif3t nicht mit empiri-
schen Mitteln. Ein weiteres Beispiel: ,,Andrea geht in ein Krankenhaus. Ihr Gehirn
wird geteilt und in zwei lebensfdahige Korper reimplantiert. Nach der Operation
erwachen zwei Personen, die sich beide fiir Andrea halten.*°”* Eine Science-Fic-
tion-Phantasie sei die Ubertragung aller Informationen eines Korpers auf einen
anderen Korper zwecks Reise auf einen fernen Planeten; der urspriingliche Korper
werde dann zerstort; manchmal vergesse man das, so dass es zwei Korper mit der-
selben Identitit gebe.””” Nida-Riimelin hilt die unterschiedlichen moglichen Krite-
rien transtemporaler Identitit nur in phantastischen Geschichten fiir rekurrabel,
weshalb solche Gedankenexperimente hiufig als fruchtlos abgelehnt wiirden. Nach
Ansicht vieler ,,Realisten®, wie Nida-Riimelin sie nennt, sei die Verwendung von
Science-Fiction-Beispielen insofern plausibel, als dass wir in der Tat ratlos seien
beziiglich der verwendeten Beispiele. Wir wiissten nicht, was mit der urspriingli-
chen Person wirklich passieren wiirde.”™ Es sei moglich, dass die nach der Opera-
tion erwachende Person der Ansicht ist, ,,dass die Erlebnisse dessen, der mit die-
sem Gehirn in dem anderen Korper erwacht, nicht ihre Erlebnisse sind.“*” Aller-
dings wiirden echte Zweifelsfille transtemporaler Identitéit beim heutigen Stand der
Technik nicht auftreten, weshalb man in der Philosophie auf realitdtsferne Bei-
spiele rekurriere, um den Status transtemporaler Identitédt zu verstehen. ,,Diese Ein-
sichten iiber den besonderen Status von Urteilen transtemporaler Identitédt bewusst-
seinsfiahiger Wesen in alltdglichen Situationen kénnen zu einem tieferen Verstind-
nis dessen fiihren, was es bedeutet, ein Wesen als Subjekt von Erfahrung aufzufas-
sen.“>* Identitit und Verinderung schldssen einander nicht aus.

Laut Nida-Riimelin ist es zweifelhaft, ob es sich bei der rekonstruierten Person
in Lems Dialog Die Auferstehungsmaschine tatsichlich um Hylas handelt.””’” Nida-
Riimelin stellt eine These auf: ,.Ist A eine zum Zeitpunkt t existierende Person und
B eine zu t’ existierende Person, die aus A auf die Weise W entstanden ist, so ist
der Hinweis darauf, dass auch mehrere Personen auf diese Weise W aus A hitten
hervorgehen knnen, ein ernst zu nehmender Einwand gegen die These, dass A und
B aufgrund der Tatsache, dass B aus A auf die Weise W entstanden ist, zu identifi-

301 Nida-Riimelin, Blick, 47, mit Hinweis auf Plutarch, Das Leben des Theseus, cap. 24.
302 Nida-Riimelin, Blick, 48.

393 ygl. Nida-Riimelin, Blick, 49.

394 y/ol. Nida-Riimelin, Blick, 61f.

%95 Nida-Riimelin, Blick, 64.

506 Nida-Riimelin, Blick, 66.

397 ygl. Nida-Riimelin, Blick, 113.

368



VI. Metaphysik

. . 508 . .
zieren sind.*”" — Ich mochte dagegen den Teilsatz ,,... dass auch mehrere Personen

auf diese Weise W aus A hitten hervorgehen kdnnen* lieber ersetzen durch den
Teilsatz ,,... dass eine Person B sowohl vor als auch nach dem Tod der Person A
auf diese Weise W aus A hitte hervorgehen konnen* ersetzen, weil dies der Vor-
gehensweise des Philonous im Dialog entspricht. — Eine Verdoppelung, so Nida-
Riimelin weiter, sei fiir Dinge denkbar, aber fiir Personen bzw. bewusstseinsfahige
Wesen nicht: ,,Ein vorliegendes Beispiel sei als Fall, in dem eine Verdoppelung
vorliegt, bezeichnet, genau dann, wenn folgende Bedingungen erfiillt sind: (B1)
Zwei Individuen B und C sind auf die Weise W aus einem friiher existierenden
Individuum A hervorgegangen. (B2) Wire aus A nur ein Individuum A’ auf gerade
diese Weise W hervorgegangen, so wiirde man A und A’ mit gutem Grund fiir
identisch halten.“™” B1 sei insofern jedoch problematisch, da zwar beide auf die
Weise W aus A hervorgegangen seien, sie jedoch zwei Personen seien, also trotz
W nicht identisch sein konnten, mit anderen Worten: ,,Dafiir, ob ein fritheres Indi-
viduum A mit einem spéteren Individuum A’ identisch ist, kann nur relevant sein,
wie A" aus A hervorgegangen ist [...] Nur auf die intrinsische Beziehung zwischen
A und B kommt es an.“*'° Nida-Riimelin schldgt daher vor: ,,Wann immer ein vor-
geschlagenes Kriterium K transtemporaler Identitit von Dingen einer bestimmten
Art zu einem Verdoppelungsproblem fiihrt, besteht die Ad-hoc-Losung des Ver-
doppelungsproblems darin, das Kriterium K durch Hinzufiigen einer entsprechen-
den Einzigkeitsforderung zu verschiirfen.“’!" Fiir das Problem des Hylas ergebe
sich daher folgende Losung: ,,Wird Hylas nur einmal rekonstruiert, so wird er
weiterleben. Der rekonstruierte Mensch ist dann niemand anderer als Hylas. Ver-
wirklicht Philonous dagegen seine Drohung (oder sein Versprechen?) der doppel-
ten Rekonstruktion, so ist Hylas mit keinem der beiden identisch.**"?

Aber das halte ich fiir eine falsche Losung, denn letzteres ist nur dann der Fall,
wenn wir zwei Bewusstseine haben, die darum konkurrieren, die Identitdt des
»alten* Hylas zu wahren, wie etwa im Fall der von Nida-Riimelin genannten ,,And-
rea®. Der Fall einer ,,doppelten Rekonstruktion* liegt aber im Fall des Hylas nicht
vor, sondern ein ,,verdoppelter Hylas*“. Das Problem besteht in Hylas” Rekonstruk-
tion vor seinem Tod. Der rekonstruierte Hylas mag in allem gleich sein wie das
Original, er mag auch ein eigenes Ich haben, er ist aber nicht mehr das Original.
Ein vor Hylas’ Tod angefertigter zweiter Hylas ist ein anderer. Wiirde Philonous
Hylas vor seinem Tode kopieren, so gibe es zwei Bewusstseine mit zwei Korpern,
einen ,,neuen“ und einen ,,alten* Hylas. Einen Hylas, der mit keinem der beiden
identisch wire, konnte es nur dann geben, wenn sein Gehirn geteilt und in zwei
neue lebensfihige Korper transferiert wiirde, wie im Fall der ,,Andrea®. Aber bei

308 Nida-Riimelin, Blick, 114.
5% Nida-Riimelin, Blick, 115.
510 Nida-Riimelin, Blick, 116.
! Nida-Riimelin, Blick, 117.
512 Nida-Riimelin, Blick, 118.

369



VI. Metaphysik

Hylas wird ja nicht geteilt, sondern verdoppelt. Es gibt nicht zwei neue Korper,
sondern einen neuen und einen alten.

Aber es gibt noch ein weiteres Problem: Angenommen, Philonous setzt seinen
ersten Vorschlag um, dass er mit Hilfe seiner Maschine Hylas erst nach dessen Tod
einen neuen lebensfihigen Korper geben wird. Woher stammt die Garantie, dass es
sich trotzdem um das Ich des verstorbenen Hylas handelt und nicht um ein kopier-
tes? Wir haben ja gesehen, dass es fiir den Vorgang des Kopierens keinen Unter-
schied macht, ob Hylas noch lebt oder nicht. Da wir nimlich nicht wissen, was es
ist, das das Ich ausmacht, haben wir im Grunde auch gar keinen Zugriff auf es.
Selbst dann, wenn wir alle Bewusstseinsinhalte einer bestimmten Person ,,retten®,
so ist damit das Ich, das heiit die intrinsischen, transtemporalen, empirischen
Beziehungen, noch lange nicht gewahrt. Kopieren heifit nicht, das Original zu
bewahren. Eine Kopie, die von Hylas angefertigt wiirde, wire, wie auch immer
hergestellt, nicht Hylas selbst. Hier ist Nida-Riimelin Recht zu geben. Wie man es
auch dreht und wendet: die Auferstehungsmaschine ist keine wirkliche Auferste-
hungsmaschine.’"

Lems Story ist eine literarische Umsetzung des Gedankenexperiments, das John
Locke angestellt hat: die Vertauschung der Seele eines Fiirsten mit der eines
Schusters. Hatte Locke noch gesagt, dass die Identitédt einer Person nicht in der
Identitit der Substanz (also der dufleren Hiille) bestehe, sondern in der Identitéit des
Bewusstseins, so stellt Lem genau diese Identitit in Frage. Das Problem ist ndmlich
das einer Spaltbarkeit ein und desselben Bewusstseins. Fiir Lem ist folgender Teil
von Lockes Gedankenexperiment entscheidend: Locke hatte gesagt, stellen wir uns
vor, dass ein und dasselbe Bewusstsein abwechselnd auf zwei verschiedene Korper
einwirkt. Stellen wir uns weiter vor, das wire moglich, so folgerte Locke: ,,Handelt
es sich dabei nicht um eine Person in zwei verschiedenen Korpern, ebenso wie ein
Mensch in zwei verschiedenen Anziigen derselbe Mensch ist?*°'* Nun konnte man
auch bei Lems Dialog meinen, dass es sich um eine Person in zwei verschiedenen
Korpern handele, doch — und das ist der wesentliche Unterschied — bei Lem wirkt
ein und dasselbe Bewusstsein eben nicht abwechselnd auf zwei verschiedene Kor-
per ein, sondern zur selben Zeit. Aber es handelt sich eben nicht um zwei verschie-
dene Korper. Da ndamlich das Bewusstsein kopiert, das hei3t verdoppelt wurde, gibt
es zwei Bewusstseine mit zwei Korpern, wobei aber die Inhalte der Bewusstseine
dieselben sind. Das Problem ist nicht, dass Hylas mit keinem der beiden identisch
ist, sondern dass wir jetzt nicht mehr wissen, wer der Original-Hylas ist.

7.4. Stanistaw Lem, Sterntagebiicher

Auf eine weniger ernsthafte, ja auf humorvolle Weise behandelt Lem das Ego-
Problem in einer seiner Geschichten iiber den Weltraumreisenden Ijon Tichy. In
Lems Sterntagebiichern (Dzienniki Gwiazdowe) von 1971 stoBt Tichy auf seiner
siebten Reise ein Ungliick zu. Sein Raumschiff wird durch einen Meteortreffer

313 yol. Nida-Riimelin, Blick, 271.
314 Locke, Versuch, 432.

370



VI. Metaphysik

mandvrierunfahig. Fiir die Reparatur miissten sich zwei Ménner auf die Auf3enhaut
des Raumschiffs begeben, aber Tichy ist allein unterwegs. In der folgenden Nacht
erscheint aus unerfindlichen Griinden eine Kopie des Raumfahrers. Tichy, der ein
Bordbuch fiihrt, erwiéhnt, dass er an einem Montag (das Datum wird nicht genannt)
von einem anderen Menschen geweckt wird, der aussicht wie er selbst, weshalb
Tichy diese Erscheinung zunichst fiir einen Traum hilt und weiterschlift. Auf-
grund der Mandvrierunfihigkeit seines Schiffes geriit Tichy in eine Raumwiiste,
die von anderen Schiffen aufgrund von Gravitationsstrudeln gemieden wird. Der
Durchgang durch solch einen Strudel kann relativistische Effekte haben, so konnte
eine Verdoppelung der Gegenwart die Folge sein. Am nichsten Tag gelingt Tichy
in der Motorenkammer tatséchlich eine geringfiigige Kursinderung, aber als er ins
Bett gehen will, sieht er sich selbst friedlich darin schlummern: er begegnet seinem
Selbst vom Vortag, das schlift und ihn fiir einen Traum gehalten hat. Tichy
begreift nun, dass er sich selbst einmal als Schlafenden erlebt hat und jetzt als We-
ckenden. Sodann begegnet er seinem Ich vom kommenden Tag, dem Mittwoch.
Wihrend der [jon Tichy vom Mittwoch den vom Dienstag um Hilfe bei der Steue-
rung bittet, antwortet der vom Dienstag, das sei nicht méglich. Als der Tichy vom
Dienstag schlieBlich seinen Irrtum einsieht, geraten die beiden jedoch in den
nichsten Zeitstrudel und der vom Dienstag erlebt sich als den vom Mittwoch, der
nun dem vom Dienstag hilft, und dasselbe Gesprich findet noch einmal, nur in
umgedrehter Perspektive, statt. Der Tichy von vorgestern dagegen tritt nicht mehr
auf. Plotzlich aber hat sich ein dritter Tichy ,.eingeschlichen®, so dass nun ein
Tichy vom Mittwoch, einer vom Donnerstag und einer vom Freitag existiert. Das
Problem der Reparatur besteht aber nach wie vor. Es gibt jedoch nur einen Raum-
anzug, und die Steuerung kann nur von auflen repariert werden, wozu mindestens
zwei Leute bendtigt werden. Was also ist zu tun?

Auch tiber das Essen streiten sich die Tichys. Wer ist es, der da isst? Alle haben
Hunger, aber der Ijon Tichy, der fiir sich allein ein Spiegelei brit, sagt zu einem der
beiden anderen: ,,Ich bin du, und du bist ich, somit ist es einerlei.* (24) Doch bald
weill Tichy nicht mehr, von welchem Tag er selbst ist, denn das Ich ,,schwebt*
zeitlich durch die verschiedenen Tage und Personen seines Selbst hindurch. Sie
geraten untereinander in Streit dariiber, wer welche Aufgabe zu erledigen hat. Der
Streit geht sogar in eine Priigelei iiber. ,JJener vom Freitag war jetzt bestimmt
schon der vom Sonnabend, vielleicht tummelte er sich sogar schon in den Gefilden
des Sonntags, hingegen war der vom Freitag, der im Skaphander stak, unldngst der
vom Donnerstag gewesen, in den ich mich wiederum um Mitternacht verwandelt
hatte, so nidherte ich mich iiber die absteigende Kurve der Zeitschleife der Stelle,
wo der vom Freitag vor dem Geschlagenwerden sich in den geschlagenen Freitag-
Tichy verwandeln sollte.” (27) Tichy weil bald auch nicht mehr, welcher seiner
beiden Kameraden derjenige aus der Zukunft und wer derjenige aus der Vergan-
genheit ist und mutmaft, dass sie ihn anliigen.

,.BEntweder log er [der vom Sonntag], dann hatte das keine Bedeutung, oder er sprach
die Wahrheit, dann drohten mir die Beulen, denn es hatte ja der vom Sonntag den

371



VI. Metaphysik

vom Freitag geschlagen, und der vom Freitag hatte es mir zuvor gesagt, und ich
hatte mich danach fiir den vom Sonntag ausgegeben und ihm eins mit dem Kniippel
versetzt. Aber, so dachte ich mir, selbst wenn er log, da} er der vom Sonntag sei, so
ist es doch moglich, daB3 er spiter ist als ich, und wenn er spiter ist, dann kann er
sich an all das erinnern, was ich weif3, und somit weifl er schon, daf} ich den vom
Freitag belogen habe, also kann er mich auf die gleiche Art und Weise betriigen,
weil das, was meine Kriegslist war, fiir ihn einfach nur eine Erinnerung ist, aus der
er ungehindert Nutzen ziehen kann.* (28)

Mit der Zeit aber werden es immer mehr [jon Tichys, die auftauchen, zu Dut-
zenden tummeln sie sich im Raumschiff. Bald gibt es fiinf Tichys in Raumanziigen,
aber niemand repariert die Steuerung. Die vielen Selbste Tichys organisieren sich
in Ausschiissen und Kommissionen, und die Streitigkeiten nehmen iiberhand. Auch
das AusmaB der zeitlichen Verschiebung wird immer gréBer, so gibt es Tichy bald
als alten Mann und als Kind. Dann aber dezimieren weitere Strudel die Zahl der
Raumfahrer wieder, so dass Tichy irgendwann wieder alleine ist. Nur die Unzahl
der zertriimmerten Einrichtungsgegenstinde betriibt ihn. SchlieBlich macht er die
Entdeckung, dass zwei Kinder, Selbste von ihm, die Steuerung repariert haben.
,Ich nehme an, daB der eine seine Hinde in die Armel und der andere in die
Hosenbeine des Raumanzugs gesteckt hatte; auf diese Weise konnten sie die
Schliissel zum Festschrauben der Muttern auf beiden Seiten der Steuerung gleich-
zeitig halten.“ (32) Die Geschichte endet mit der ironischen Bemerkung, dass die
Menschen eher unwahrscheinlichen Unfug glauben als authentische Tatsachen.

Im Zusammenhang mit dem Thema der Spaltung des Ego in Lems Sterntagebii-
chern unternimmt Christian Kassung den Versuch, die Gedankenexperimente
Lems mit dem Wissen von Einsteins Allgemeiner Relativititstheorie zu konfrontie-
ren. Dabei nimmt Kassung diese Theorie nicht einfach als gegeben hin, sondern
versucht ,,Lems Text als wesentlichen Bestandteil des Diskurses zu verstehen, wel-
cher die Relativititstheorie ist.“’"> In einer der Geschichten um den Sternfahrer Ijon
Tichy gehe es darum, dass sich der Protagonist in Zeitschleifen ,,massiv verdop-
pelt®, was Tichy selbst aber interessanterweise nicht beeindrucke. Hier bringt Kas-
sung Finsteins Theorie ins Spiel. Einstein habe gesagt, dass es bei einer Bewegung
zweier Objekte nicht entscheidbar sei, wer sich auf wen zubewegt habe. Kassung
geht nun weiter, ,,um zu einem physikalischen Gesetz zu kommen, das in einem
ruhenden und einem bewegten System nicht gleich ist.“’'® Die Zerstorung der Steu-
erung in Tichys Raumschiff bewirkte, dass das Raumschiff immer schneller wurde.
Einstein formulierte 1915 seine Allgemeine Relativititstheorie, wonach man
objektiv nicht mehr zwischen einer Kraftwirkung durch Beschleunigung und einer
durch Gravitation unterscheiden konne. Weil die Objekte selbst Masse seien, ver-
dnderten sie die Geometrie der Raumzeit. Newtons statisches Universum ver-

315 Kassung, Reisezeit — Erzéhlzeit — Raumzeit, 67.
S16 Kassung, Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit, 69.

372



VI. Metaphysik

schwinde zugunsten eines Kosmos, der seine eigene Bewegung sei.’’’ Lems
Geschichten iiber Tichys Reisen seien Gedankenexperimente von Einsteins Theo-
rien. Lem interessiere sich fiir die Frage: ,,Welche Effekte stellen sich ein, wenn
man ein beschleunigtes Raumschiff durch ein Gravitationsfeld fliegen lisst?'®
1949 habe Kurt Godel eine Losung von Feldgleichungen aufgestellt, wonach Zeit-
reisen nicht nur moglich, sondern sogar beliebig gestaltbar sein sollten. ,,In Godels
Welt wird Lems Welt erzidhlbar. Insofern verbirgt sich hinter der Gelassenheit
Tichys weniger eine skurrile Charaktereigenschaft als ein konkret physikalisches
Wissen.“"” Godel und Lem erlaubten Welten, die mit der gewohnten kausal-tem-
poralen Sinnstrategie nicht mehr zu bewiltigen seien. Allerdings sieht Kassung
nicht, dass Ereignisse sich nicht so einfach definieren lassen, wie er meint. Er
schreibt: ,,Zunichst einmal sind Ereignisse dadurch definiert, dass sie zu einem
bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten Ort stattfinden,” und weiter, ,,dass
Ereignisse grundsitzlich an Dokumente gebunden sind, die von ihnen berich-
ten.“*” Doch mit Zwenger wissen wir, dass Ereignisse eben nicht zu einem
bestimmten Zeitpunkt an einem bestimmten Ort stattfinden. Auflerdem steht kein
Ereignis fiir sich, sondern ist zugleich immer Teil eines grofleren Ereignisses und
kann selbst eine Zusammenballung kleinerer Ereignisse sein. Weil Ereignisse Kon-
strukte eines oder auch mehrerer Beobachter sind, sind sie dynamische Bedeu-
tungszusammenhinge, und deshalb nicht einfach auf einen bestimmten Ort zu einer
bestimmten Zeit festzulegen.””' Und die Behauptung, Ereignisse seien an Doku-
mente gebunden, ist ebenfalls unzutreffend. Sie sind zunichst daran gebunden,
dass sich jemand an sie erinnert. Unsere Ereignislogik, so Kassung weiter, werde
bei Lem durchbrochen, wenn ein Tichy der Vergangenheit auf einen Tichy aus der
Zukunft treffe. Nach der Allgemeinen Relativititstheorie, von der Tichy ein
Exemplar an Bord hat, heifit es: ,,Da war die Rede von der sogenannten Zeit-
schleife, das heiit von der Kriimmung der Richtung, in der die Zeit im Bereich
michtiger Gravitationsfelder flieft. Diese Erscheinung konne sogar dazu fiihren,
daBl der Lauf der Zeit umgekehrt wird und eine sogenannte Verdoppelung der
Gegenwart erfolgt. (16) Das Raumschiff wird von relativistischen Effekten heim-
gesucht und bald tritt neben den zweiten Tichy ein dritter Tichy usw.

Ob sich hinter Tichys ,,Gelassenheit* beziiglich seiner Verdoppelung ein ,,kon-
kret-physikalisches Wissen verbirgt, wie Kassung meint, bezweifele ich. Denn
Tichy reagiert nicht gelassen, sondern er drgert sich tiber die verschiedenen Aus-
pragungen seines Egos, das moglicherweise nicht weil}, was es will. Weder Ein-
steins Relativititstheorie noch Godels Feldgleichungen sind konkret-physikalisches
Wissen, auf das Tichy sich beziehen konnte, sondern diskursive Theorien, wie
Kassung iibrigens selbst sagt.”** Natiirlich besteht auch die Moglichkeit, dass Tichy

317 ygl. Kassung, Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit, 69.
S18 Kassung, Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit, 70.

319 Kassung, Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit, 71.

320 Kassung, Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit, 72.

32 y oI, Zwenger, Geschichtsphilosophie, 157.

322 Kassung, Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit, 67.

373



VI. Metaphysik

sie fiir konkret-physikalisches Wissen hilt. Aber welcher Mensch wiirde sich tat-
sdchlich nicht aus der Ruhe bringen lassen, wenn er seine eigene Verdoppelung
und Verdreifachung erfahren miisste? Die Frage ist doch, ob Lem nicht vielmehr
Einsteins und Godels Theorien ironisch auf die Spitze treibt. Sie sind ihm lediglich
Anlass dazu, die Vielfiltigkeit, vielleicht sogar die Zerrissenheit von Tichys Egos
zu présentieren.

Des weiteren erzéhlt uns Tichy in der Geschichte, dass er sich ,,wiederum um
Mitternacht verwandelt hatte,” (27) aber er berichtet uns nichts davon, auf welche
Weise der Sprung von einem Ego zum anderen vonstatten gegangen sein soll,
zumal der Zeitpunkt ,Mitternacht” vollkommen willkiirlich gewihlt ist. Fern im
Kosmos gibt es keine Mitternacht, denn der Bezug zum Erdplaneten ist nicht mehr
gegeben. Das bedeutet, bei konsequenter Auslegung von Einsteins Relativititstheo-
rie hitte die Verwandlung zu jedem x-beliebigen Zeitpunkt stattfinden konnen.
Interessant ist iibrigens auch die Beobachtung, dass der Effekt des Ego-Ubergangs
von einem Tichy zum anderen aufhort, als die Zahl der Tichys iiberhand nimmt
und ,,man‘ sich in Ausschiissen und Kommissionen wiedertrifft. Ebenso interessant
ist die Tatsache, dass Tichy sich an seine Materialisierung als zwei Kinder, die das
Problem mit der Steuerung letztlich 16sen, nicht erinnern kann, sonst hétte er dieses
Ereignis nicht mit den Worten eingeleitet: ,,Ich nehme an...“ (32). Oder hat Tichy
bloB die Ubersicht verloren?

Man sollte die Geschichte nicht so ernst nehmen wie Christian Kassung oder
Elena Gomel. Letztere sieht darin eine Allegorie auf den Tod des Subjekts.”” Denn
in dieser Story kommt es nie zu einer tiefgehenden philosophischen Auseinander-
setzung mit der Identititsfrage. Die Aufspaltungen des Subjekts wirken iiberhaupt
nicht bedrohlich, sondern eher als lustige Variationen des Ich. Wiirde [jon Tichy
die Aufspaltungen seines Selbst ernsthaft beriicksichtigen, miisste er existentielle
Angst verspiiren. Stattdessen drgert er sich iiber seine anderen Selbste, was einen
humorvollen Effekt erzeugt. Lems Geschichte ist deshalb eine heiter-selbstironi-
sche Gedankenspielerei mit unserer Identitit.

7.5. Star Trek — Raumschiff-Voyager: Tuvix (I)

Gelegentlich heiter und selbstironisch zeigen sich auch die Menschen, die in der
Fernsehreihe Star Trek durch das Weltall reisen. Bei dem im folgenden vorgestell-
ten Phidnomen in der Folge Tuvix aus der Fernsehserie Raumschiff Voyager geht es
jedoch um ein ernsthaftes Problem. Das Beamen, also die unmittelbare Versetzung
von Personen oder Gegenstinden von einem Ort an einen sehr weit entfernten
anderen Ort, eine Operation, die mittels eines Materietransmitters ausgefiihrt wird,
der bei Star Trek Transporter genannt wird, ist hier die Ursache eines Unfalls.

In der Folge Tuvix aus dem Jahre 1996 geht es um Folgendes: Der taktische
Offizier Tuvok und der Schiffskoch Neelix befinden sich auf einem Planeten, um
Pflanzen fiir die Raumschiffcrew zu sammeln. Als sie auf die Voyager zuriickge-
beamt werden, kommt es zu einem Transporterunfall: Tuvok und Neelix werden zu

323 Vgl. Gomel, Postmodern Science Fiction, 53.

374



VI. Metaphysik

einem neuen Wesen verschmolzen, das sowohl die Person Tuvok als auch die Per-
son Neelix in sich vereint und das sich nach einiger Zeit ,,Tuvix* nennt. Dieses
Wesen hat ein Bewusstsein — ein einheitliches Ich — keine multiple Personlichkeits-
storung, verfiigt jedoch iiber die Erinnerung beider Personen. So hatte beispiels-
weise Neelix eine Liebesbeziehung zu der medizinischen Assistentin Kes. Diese
Liebe macht sich nun auch bei Tuvix bemerkbar, stellt sich aber problematisch dar,
da Kes iiber den ,,Tod* Neelix verstdndlicherweise betriibt und gegeniiber der vol-
lig neuen Person befangen ist. Aber auch andere Besatzungsmitglieder verhalten
sich gegeniiber Tuvix zunédchst eher gezwungen. Des weiteren verfiigt Tuvix iiber
die Fertigkeiten seiner beiden Vorginger: so scheint es sogar, dass seine Koch-
kiinste besser sind als die von Neelix. In ihm iiberwiegen das Wissen von Tuvok
(Fihigkeit) und die Uberschwiinglichkeit Neelix’ (Charakter). Die Kommandantin
des Schiffes, Captain Janeway, fragt an einer Stelle ihren Ersten Offizier Chakotay:
,»Ab welchem Zeitpunkt ist er ein Individuum geworden und kein Transporterunfall
mehr gewesen?*“ Aber sie erhilt keine Antwort. Man konnte an Chakotays Stelle
antworten: Er ist von Anfang an ein Individuum gewesen. Und die Trennung zwi-
schen Individuum und Transporterunfall gibt es nicht. Es scheint eher eine Frage
der Perspektive zu sein, ob man Tuvix als Unfall, als Individuum oder vielleicht
auch als Geschenk betrachtet.

Wihrenddessen findet der Doctor heraus, dass der Transporterunfall wahr-
scheinlich durch eine symbiotische Genese zustande kam, die durch die mitge-
brachten Pflanzen mitverursacht wurde. Nach wochenlangen Experimenten gelingt
ihm eine Riickentwicklung dieser Pflanzen, und er unterrichtet Captain Janeway
und die Besatzung davon, dass auch der Unfall von Tuvok und Neelix riickgingig
gemacht werden konnte, was allgemeine Freude auslost. Nur Tuvix spielt nicht mit,
da er nicht sterben will. Die Kommandantin macht jedoch deutlich, dass sie das
Recht habe, iiber Leben und Tod zu entscheiden. Tuvix bestreitet aber diese
Befugnis, denn wenn es um das Leben eines Individuums gehe, das kein Verbre-
chen begangen habe, diirfe es auch nicht getitet werden. Janeway gibt zu beden-
ken, dass auch die Leben von Tuvok und Neelix zu beriicksichtigen seien. Tuvix’
Antwort, in gewisser Weise wiirden sie in ihm weiterleben, akzeptiert Janeway
nicht. Tuvix’ Recht auf Leben wird von ihr ignoriert, wie auch von der iibrigen
Besatzung, die sich des Dilemmas durchaus bewusst ist. Man hat Tuvix schitzen
gelernt, will aber die alten Kameraden zuriickhaben. Kes driickt das Dilemma rich-
tig aus, wenn sie sagt: ,,Tuvix hat es nicht verdient zu sterben, aber ich mochte
Neelix wiedersehen.“ So scheint es auch der iibrigen Besatzung zu gehen. Tuvix’
letzter Versuch, die Mannschaft auf seine Seite zu ziehen, misslingt. Im Transpor-
ter wird der ,,Unfall* durch Captain Janeway personlich riickgéingig gemacht, weil
der Doctor sich aus ethischen Griinden weigert, Tuvix zu tdten. Tuvok und Neelix
werden von der Besatzung wieder willkommen geheiflen. Tuvok bedankt sich bei
Janeway fiir diese ,,Operation®.

Zweifelsohne wirft Tuvix viele ethische Probleme auf, auf die ich an dieser
Stelle aber nicht eingehen will, die vielmehr im Kapitel zur Ethik (in Band 2)

375



VI. Metaphysik

behandelt werden. Zunichst einmal wollen wir uns den metaphysischen Fragen
widmen, die diese Folge aufwirft.

Die Fusion zweier Wesen zu einem neuen wird als machbar vorausgesetzt. Aber
was fiir ein Wesen ist dieser Tuvix nun? Ist er mit der Summe von Tuvok und
Neelix identisch oder nicht? Matthias Fritsch, Martin Lindwedel und Thomas
Schértl haben betont, dass Tuvix die korperlichen Merkmale der beiden friiheren
Personen bis zu einem gewissen Grade auf sich vereinigt habe. Sie votieren fiir
Harold W. Noonans Theorie der Mehrfachbesetzung von drei verschiedenen Per-
sonen, deren Geschichten phasenweise iibereinander liegen.” Fritsch, Lindwedel
und Schirtl behaupten, dass alles von der Frage abhinge, ob Tuvix mit Tuvok und
Neelix identisch sei. Sie selbst beantworten die Frage aber nicht. Sie konstatieren,
dass Tuvix die korperlichen Merkmale der fritheren Personen nur ,,bis zu einem
gewissen Grade* auf sich vereinigt habe. Das legt nahe, dass Tuvix offenbar auch
noch eigene Merkmale hat, die nichts mit Tuvok und Neelix zu tun haben. Das aber
wiirde bedeuten, dass Tuvix eben nicht mit ,,Tuvok und Neelix“ identisch ist, son-
dern iiber eine neue, ganz eigene Identitét verfiigt. Sonst miissten alle kdrperlichen
Merkmale der beiden in ihm verschmolzen sein, nicht nur einige bis zu einem
gewissen Grad. Dariiber hinaus verfiigt Tuvix iiber das Wissen sowohl von Tuvok
als auch von Neelix, aber, und genau das ist der Punkt, er wendet dieses Wissen
anders an. So kocht er zum Beispiel anders als Neelix, und als technischer Offizier
auf der Briicke ist er herzlicher zu seinen Kollegen als der emotionslose Vulkanier
Tuvok es je war oder hitte sein konnen. Dies beeinflusst Tuvix’ Handeln ebenfalls.
In der Tat zeigt sich an dieser Stelle, dass, wie Commander Chakotay es richtig
ausdriickt, das Ganze eben doch mehr ist als die Summe seiner Teile. Woran liegt
das? Das Ganze ist eben ein Beziehungsgeflecht, das sich selbst weiterentwickelt.
In Tuvix kommen nicht blof die korperlichen, intellektuellen und charakterlichen
Merkmale von ,,Tuvok + Neelix* zusammen, sondern aus diesem Konglomerat
entwickelt sich eine neue Personlichkeit mit einem eigenen Charakter. Tuvix ist ein
neuer Organismus und kein mechanisches Uhrwerk. Die Strukturen eines Orga-
nismus bestehen aus wechselseitigen Beziehungen und gegenseitigen Abhingig-
keiten, die sich dynamisch und prozesshaft weiterentwickeln. Wéahrend Maschinen
nach einer Kette von Ursache und Wirkung funktionieren, sind die Zusammen-
hiinge der Teile eines Organismus eben nicht starr festgelegt. Die Formen dieser
Teile konnen in hohem MalBe variieren. Der Organismus ist eigentlich als ein
Geschehen anzusehen.””

Tuvix behauptet nun, iiber die Erinnerungen und das Wissen beider Personen zu
verfiigen. Aber kann man dieses Wissen so problemlos summieren wie in dieser
Serie dargestellt? Was ist denn, wenn zum Beipiel Tuvok ein Wissen besal3, das er
vor Neelix geheim hielt, weil er glaubte, dass ihm dieses Wissen schaden kdnnte?
Die Fans der Serie wissen, dass Neelix sehr eifersiichtig ist. Was wire, wenn

324 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schirtl, Wo nie zuvor, 65, mit Verweis auf Harold W. Noonan, Personal
Identity, London / New York 1989.
525 ygl. Capra, Wendezeit, 294-297.

376



VI. Metaphysik

Tuvok wiisste, dass Neelix’ Partnerin Kes ein Verhiltnis zu einer anderen Person
unterhalten hatte, was Neelix mindestens in Rage gebracht hitte? Konnte Tuvix, in
dem nun Wissen und Nicht-Wissen aufeinanderprallen, psychopathisch werden?
Nehmen wir aber dennoch einmal — entgegen dieser kritischen Frage — weiter
an, man konnte Erinnerungen und Wissen zweier Wesen ohne weiteres in einer
einzigen Person summieren; so ist dieses ,,Summenspiel bei Charaktereigen-
schaften jedoch beim besten Willen nicht mehr méglich. Denn dann lautet die
Frage: Wie verhilt sich der Charakter des fusionierten Wesens, wenn die Emotio-
nen von zwei Menschen in einer Person aufeinanderprallen? Derek Parfit hat fest-
gehalten, dass die beiden Personen, die miteinander verschmolzen, verschiedene
Eigentiimlichkeiten, verschiedene Wiinsche und verschiedene Absichten hitten —
doch wie lieBen sich diese miteinander verbinden?”*® So kénne es sein, dass einige
miteinander vertrdglich seien, andere aber nicht. Wenn sie gleich stark seien,
konnten sie sich gegenseitig aufheben, seien sie verschieden stark, konne das
Starke zumindest abgeschwicht werden. Wenn die eine Person rote Haare liebe,
die andere Person aber rote Haare hasse, werde sich die verschmolzene Person
gegeniiber roten Haaren indifferent verhalten.””” Doch hier macht es sich Parfit zu
leicht. Denn wenn die eine Person rote Haare hasst und die andere rote Haare liebt,
konnte nicht vielleicht auch ein stindiger innerer Kampf des verschmolzenen
Wesens mit sich selbst stattfinden? Konnte es nicht auch eine Hassliebe auf rote
Haare entwickeln? Konnte es dariiber nicht sogar den Verstand verlieren? Zu Recht
stellt Parfit jedoch die These auf, dass beim Verschmelzungsprozess die korperli-
che Integritit der beiden vorangegangenen Personen verloren gehe. Allein schon
bezogen auf die Masse ist Tuvix zwar kriftiger als Tuvok fiir sich und Neelix fiir
sich, aber auf jeden Fall weniger als ,,Tuvix + Neelix“. Ich halte es dariiber hinaus
fiir wahrscheinlich, dass auch die psychische Integritit dieser Person instabil wire.
In diesem Zusammenhang hat Paul Ricceur darauf aufmerksam gemacht, dass
das Selbst und das Ich voneinander zu unterscheiden seien. Zwei Hauptbedeutun-
gen der Identitit miissten auseinandergehalten werden, nimlich die Selbigkeit
(ipse) und die Selbstheit (idem), wobei die Selbstheit die Bestdndigkeit in der Zeit
meine.’*® Hierin liegt auch seine Kritik an Descartes, bei dessen ,Ich’ es sich ,,nur
um die gewissermaflen punktuelle, unhistorische Identitdt des ,Ich’ in der Ver-
schiedenheit der Operationen handeln (kann); diese Identitét ist die eines Selbigen,
das der Alternative der Bestdndigkeit und der Verinderung der Zeit ausweicht, da
das Cogito augenblicklich ist.“”* Es sei aber nicht die Selbigkeit, die die Selbstheit
des Menschen ausmache, ,,sondern seine Zugehdorigkeit zu jemandem, der imstande
ist, sich selbst als denjenigen zu bezeichnen, der seinen Korper hat.“>* Selbstheit
bezeichnet Ricceur auch als ,,Jemeinigkeit”. Zudem fragt er, ob bei der Frage nach

326 Vgl. Parfit, Personale Identitét, 88.

327 Vgl. Parfit, Personale Identitit, 88.

328 Vgl. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 9-11.
329 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 16f.

330 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 159.

377



VI. Metaphysik

der Identitéit iiberhaupt die Kategorie des Kriteriums angemessen sei. ,Ist das
Gedachtnis — das angeblich bevorzugte psychologische Kriterium — Kriterium von
irgend etwas? Fillt es nicht selber ins Feld der Bezeugung?“>*' Genau hier entfaltet
sich Ricceurs Kritik am Identitétsbegriff von Parfit, weil fiir diesen Identitit nur
Selbigkeit bedeute, weshalb er die Dichotomie von Selbigkeit und Selbstheit ver-
kenne. Parfits These bestimme die ,,Reduktion des Eigenleibes auf einen beliebigen
Korper. Es ist diese Neutralisierung, die in allen nunmehr anzufiihrenden Gedan-
kenexperimenten die Fokussierung der Rede iiber den Korper auf das Gehirn so
leicht macht.“*** Ricceur sensibilisiert uns fiir die Tatsache, dass im Gegensatz zu
unseren Gliedern als Organen von Bewegung, Wahrnehmung, Fiihlen oder Aus-
druck, das Gehirn nicht wahrnehmen kénne, weshalb ihm der phdnomenale Status
abgehe.5 33 Parfits Fiktionen bezodgen sich auf Entitéten, ,,die zum Bereich des Ma-
nipulierbaren gehoren — einem Bereich, aus dem die Frage der Selbstheit prinzipiell
eliminiert wurde.“>** Fiir Parfit sei Identitit nur so etwas wie eine Strukturidentitit,
die den genetischen Codes vergleichbar sei. Doch der Mensch, dem das Gedanken-
experiment gelte, sorge sich stindig um sein Uberleben; damit breche die Dimen-
sion der eigenen Geschichtlichkeit ein, von der man keine unpersonliche Beschrei-
bung geben konne.”” Wenn Identitit nicht das sei, worauf es ankomme, wie ein
berithmter Satz Parfits lautet,536 dann haben wir ein Problem. ,,Denn wie konnte
man sich schlieBlich Fragen stellen iiber das, worauf es ankommt, wenn man nicht
fragen konnte, wem die Sache wichtig oder unwichtig ist? Gehort die Frage nach
dem, was wichtig oder unwichtig ist, nicht zur Selbstsorge, die in der Tat fiir die
Selbstheit konstitutiv zu sein scheint?**’ Im Fall von Tuvix stellt sich die Frage
nach dem Identitétsverlust, der zugleich einen Identitdtsgewinn darstellt. Aber was
bedeutet Identitdtsverlust? Nach Ricceur ist dies eine Entblofung der Selbstheit
durch den Verlust der Selbigkeit. Was aber ist Selbstheit, die die Unterstiitzung der
Selbigkeit verloren hat?>*® Hier macht Ricceur auf ein Problem der Science-Fiction
aufmerksam, denn ihre imaginativen Variationen bezégen sich immer nur auf die
Selbigkeit, das dialektische Verhiltnis zur Selbstheit werde verkannt.

Wie verhilt es sich nun mit Tuvix’ Selbstheit? Die Jemeinigkeit ist verloren
gegangen und wurde verwandelt in eine ,,Jeunsrigkeit®. Den Eigenleib gibt es nicht
mehr im Singular. Die Bestiindigkeit in der Zeit wurde verletzt. Die Frage ist des-
halb, ob ein solcher Leib {iberhaupt lebensfihig wire. Es mag auf den ersten Fall
denkbar sein, einen Leib wie Tuvix als Charakterfigur ins Spiel zu bringen; zu
vermuten wire aber aufgrund des Verlustes der Jemeinigkeit eine psychische Des-
integration. Welcher Leib sollte es aushalten, wenn plétzlich zwei verschiedene

31 Riceeur, Das Selbst als ein Anderer, 160.

332 Riceeur, Das Selbst als ein Anderer, 164.

333 Vgl. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 164.
334 Riceeur, Das Selbst als ein Anderer, 167.

335 Vgl. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 168.
336 Vgl. Parfit, Reasons and Persons, 255.

337 Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 169f.

338 Vgl. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 184.

378



VI. Metaphysik

Spektren von Erfahrung, Wissen, und vor allem von Erinnerung und Charakter auf
ein- und dieselbe Person einstiirzen? Die Trennung der Jemeinigkeit vom jeweili-
gen Leib, die mit der Identitét absolut verbunden zu sein scheint, muss eine Figur
wie Tuvix unmdglich machen. Falls ein technischer Unfall ein solches Lebewesen
hervorrufen wiirde, wiirde es aufgrund des einsetzenden Schocks wahrscheinlich in
eine katatonische Starre fallen oder sofort sterben. Damit ist die Frage aber kei-
neswegs erledigt. Trotz der Einwinde Ricceurs ist es ndmlich bedenkenswert, sich
weiter auf das Gedankenexperiment einzulassen. Es verrit uns einiges iiber die
Philosophie, die hinter der Tuvix-Idee steckt. Deshalb will ich diesem Konzept
weiter nachgehen.

John Perry sagt in seinem Aufsatz Kann das Ich sich teilen? in welchem er auch
auf das Problem der Verschmelzung eingeht: ,,In einem solchen Fall, in dem ein
einzelnes Personenstadium zu zwei gleichzeitig existierenden, aber verschiedenen
vorhergehenden Personenstadien in Relation steht, sollten wir meiner Ansicht nach
sagen, daf} es sich bei der iiberlebenden Person um beide Vorginger handelt, und
daB sie all das getan hat, was jeder dieser beiden getan hat.“”** Aber auch Perry
klammert die psychologischen Aspekte aus.

Fiir mich ist die neu entstandene Person ein Wesen mit génzlich neuer Identitit,
das iiber zwei Vergangenheitszustinde verfiigt. Vergangenheit aber heiflt Erinne-
rung. Was bedeutet es, dass Tuvix iiber die Erinnerung beider Personen verfiigt?
Lassen sich die Erinnerungen jetzt iiberhaupt noch trennen? Was ist, wenn sich
Tuvix an ein Gespriach der beiden miteinander erinnert? Welche Perspektive der
Erinnerung hat er dann: die von Tuvok oder die von Neelix? Welche Perspektive
der Erinnerung hat er iberhaupt? Wechseln sie oder iiberlagern sie sich gegensei-
tig? Tuvix verfiigt iiber einen neuen Charakter, welcher nicht einfach die Summe
der beiden anderen Personen ist. Ich bestehe daher auf einer neuen Identitdt von
Tuvix, der mehr ist als blof} ,, Tuvok + Neelix“. Tuvix wire vielmehr mit einem
Neugeborenen zu vergleichen, das auch Eigenschaften seiner Mutter und seines
Vaters in sich trdgt, aber trotzdem ein neues eigenstindiges Wesen ist. Selbstver-
standlich ist Tuvix kein Neugeborenes, sondern eine Person, die schon iiber Wis-
sen, Fertigkeiten, Erinnerungen und Charakter verfiigt.

Aber noch weitere Fragen kann man stellen. In welchem Zustand befinden sich
Tuvok und Neelix, wihrend sie in Tuvix ,,schlummern*? Existieren sie iiberhaupt?
Kann es einen Tod ohne Leichnam geben? Fritsch, Lindwedel und Schirtl gehen
von drei verschiedenen Personen aus, deren Geschichten phasenweise iibereinander
lagen. Dies kann man aber nur vor dem Hintergrund des Wissens sagen, dass eine
Riicktransformation moglich ist. Es ist festzuhalten: Zwei Personen sind in einer
neuen Person aufgegangen, die zeitlich und rdumlich ihr Nachfolger ist, die Anteile
beider Personen in sich trigt, die dariiber hinaus aber auch iiber Eigenes verfiigt.
Von einer Ubereinanderlagerung kann man nicht sprechen, weil Tuvok und Neelix

3% yagl. Perry, Kann das Ich sich teilen? 149. Im iibrigen stellt sich hier auch die juristische Frage,
inwiefern das neue, verschmolzene Wesen fiir eine Straftat, die einer seiner Vorgéinger begangen hat,
verantwortlich gemacht werden kann.

379



VI. Metaphysik

weder iiber einen eigenen Korper noch iiber ein eigenes Bewusstsein verfiigen. Ihre
Geschichten liegen nicht unterhalb der von Tuvix, sondern horen einfach auf. Erst
als Tuvix riickentwickelt wird, beginnt die Geschichte von Tuvok und Neelix
erneut. Fiir ihr Bewusstsein diirfte prinzipiell keine Zeit vergangen sein. Sie diirften
von den Begebenheiten, die Tuvix betreffen, nicht das Mindeste mitbekommen
haben. Mit anderen Worten: Tuvok und Neelix waren wihrend der ganzen Zeit
nirgendwo, auch nicht als zwei reine Bewusstseine in Tuvix. Ich weise daher das
Votum von Fritsch, Lindwedel und Schirtl, die von drei verschiedenen Personen
sprechen, deren Geschichten phasenweise iibereinander ldgen, zuriick. Was sich in
Tuvix befand, war nur eine rein passive, umgewandelte Korperstruktur der beiden.

Und genau in diesem Punkt ist die Folge Tuvix inkonsequent. Denn als am Ende
Neelix und Tuvok zuriickkehren, reagieren sie, als seien sie einer Gefangenschaft
entkommen, die sich iiber mehrere Wochen erstreckt hat. Neelix ist erleichtert und
Tuvok sagt: ,,Gliickwunsch, Captain.“ Diese Reaktionen sind nur dann verstind-
lich, wenn sie selbst als ,,Ich* etwas von dem ganzen Vorgang miterlebt hitten.
Dies ist jedoch logisch nicht haltbar. Tuvix selbst hat von der Einheit seines
Bewusstseins gesprochen. Zu keiner Zeit gibt es auch nur ein einziges Anzeichen
dafiir, dass unterhalb des Bewusstseins von Tuvix zwei andere schlummern. Die
Reaktionen der beiden ist allein unsere Perspektive, also die des Zuschauers.

In der Tat liegt im Fall der Riicktransformation eine Tétung ohne Leichnam vor,
so paradox das auch klingen mag. Aber so wie der Tod von Tuvok und Neelix
zugunsten von Tuvix ohne Leichen war, so auch jetzt im umgekehrten Fall. Aber
waren Tuvok und Neelix wirklich tot, wenn sie doch wieder zum Leben zuriick-
kehren konnen? Ich mochte dies als Quasi-Tod bezeichnen. Sie haben kein
Bewusstsein und keinen eigenen Korper, und doch schlummern ihre Lebenskrifte
in Tuvix. Und weiter gefragt: Steckt jetzt nicht auch ein Stiick Tuvix in den beiden
Zuriickgekehrten? Dies sollte man doch annehmen. Aber hierin zeigt sich, dass die
Folge Tuvix vollig ahistorisch argumentiert, denn Tuvok und Neelix kehren zuriick,
als wenn nie etwas gewesen wdire. Man diirfte doch zumindest erwarten, dass
sowohl durch den Transporterunfall als auch durch die Geschichte selbst, das heifit
durch das Sein und Werden von Tuvix, auch Tuvok und Neelix in irgendeiner
Weise korperlich, seelisch oder geistig betroffen sein miissten. Beispielsweise
miissten sie sich langfristig iiber kleinere Verdnderungen in ihrer Daseinsweise
wundern, die auf den ersten Blick vielleicht gar nicht wahrnehmbar sind.

Abschlieend sei angemerkt, dass Tuvix auch nicht an einer multiplen Person-
lichkeitsstorung leidet. Es ist nicht so, dass Tuvix sich plotzlich wie Tuvok oder
wie Neelix fiihlt oder wie sie denkt, sondern er bleibt grundsitzlich immer nur der
eine Tuvix. Damit wird eine gelungene Integration der beiden Personen in eine
neue unterstellt. Dass Tuvix keine Selbstzweifel umtreiben, erscheint jedoch
unglaubwiirdig.

8. Noch einmal Parallelwelten oder: Das Ich als ein Anderer
In diesem Kapitel sei noch einmal auf die Problematik der Paralleluniversen
angesprochen, und zwar unter dem Blickwinkel des Ichs als eines Anderen. Es ist

380



VI. Metaphysik

herausgearbeitet worden, dass das Ich nicht einfachhin gegeben ist, sondern immer
nur als Beziehung mit oder zu einem Anderen existieren kann. Das Ich ist nichts
Festes, es existiert als ein Doppeltes, als reflexives und reflektiertes (Sartre), als
idem oder ipse (Ricceur), es ist als Schwangerschaft des Anderen im Selben (Lévi-
nas), es kann seine Souverinitit verlieren und sich gegen die eigene Person richten
(Confurius), es hat eine geistig-kulturelle Entwicklung durchlaufen (Giegerich).
Insofern bietet die Idee des Paralleluniversums eine Plattform, das ,,Ich als ein
Anderer* zu diskutieren. Dass das Ich in einer Parallelwelt ein anderes sein kdnnte
als im eigenen heimischen Universum, wird in einigen Science-Fiction-Geschich-
ten thematisiert. Nunmehr stellt sich die Frage, wie die Erfahrung einer imaginier-
ten Parallelwelt auf ein Ich wirkt, dessen Protagonist — aus welchen Griinden auch
immer — in ein solches Paralleluniversum gerét. Wird das Ich beeinflusst oder gar
verdndert oder bleibt es sich gleich? Wird der Aufenthalt in einer Parallelwelt das
Ego so verindern, dass seine eigenen Erinnerungen verdndert werden, so dass es
nicht mehr erkennen kann, wo es zu Hause ist? Inwiefern wird der Mensch mit
seinem Doppelginger konfrontiert? Oder werden die Menschen nur ausgetauscht,
so dass das Ich in der fremden Parallelwelt ist, wahrend in seiner Heimatwelt sein
Doppelginger sein Wesen oder Unwesen treibt? Und mit Aristoteles gefragt: Nach
welchem Wissen streben wir, wenn wir solche Fragen stellen?

In H.G. Wells’ Werk A Modern Utopia begegnet der Ich-Erzédhler seinem Dop-
pelgdnger erst nach einigen Reisetagen innerhalb einer Parallel-Schweiz. Von
Anfang an ist diese Utopie eine bessere Welt als unsere, weshalb es auch unsere
dortigen Parallelexistenzen sind. ,,Mein utopisches Selbst ist natiirlich mein besse-
res Selbst,“>*" erklirt der Ich-Erzihler. Aber dieser Doppelginger weil seinerseits
um die andere Welt, aus der der Ich-Erzidhler kommt, und ist iiber das Eintreffen
dieses Menschen bereits vorab informiert worden. ,,Sie kommen aus der Welt jen-
seits des Sirius, der Zwillingswelt, stimmt’s?’ ,Und Sie wollen nicht wissen, wie
ich hierher gekommen bin?’ ,Ich habe sogar aufgehort, mich selbst zu fragen, wie
Ich hierher gekommen bin’, sagt er, mit einem Lachen, das wie mein Echo ist. 4!
Der Ich-Erzédhler ist jedoch der Ansicht, dass die Unterhaltung fiir den Leser
bedeutungslos sei. ,,Nein, die Konversation wiirde nichts zu einer modernen Utopie
beitragen. Deshalb lasse ich sie aus.“”** Doch immerhin gelangen sie zu einem
freundschaftlichen Verstindnis fiireinander. Dagegen ergeht es dem Freund des
Ich-Erzéhlers, einem Botaniker, ganz anders. Er hat seine Geliebte hier gesehen
und ist dementsprechend eifersiichtig auf seinen Doppelgéinger, den er einen
Schurken schimpft. Vergeblich versucht der Ich-Erzéhler, seinen Freund zu beru-
higen. ,,Er gibt keine Antwort, aber er schaut mich mit vollig verstorten Augen an,

340 Wells, A Modern Utopia, 247. ,My Utopian self is, of course, my better self.*

31 Wells, A Modern Utopia, 248f. ,,”You come from the world beyond Sirius, twin to this. En?’ ,And
you don’t want to know how I got here?’ ,I’ve ceased even to wonder how 7 got here,” he says, with a
laugh that echoes mine.*

42 Wells, A Modern Utopia, 249. ,,No, the conversation would contribute nothing to a modern Uto-
pia. And so I leave it out.”

381



VI. Metaphysik

in denen ich sofort seine stumme, aber storrische Entschlossenheit lese, dass Uto-
pia zu Ende gehen muss. ,Lasse den alten Streit doch nichts vergiften’, sage ich
fast instdndig bittend. , Alles geschah, alles ist anders hier. Dein Doppelginger wird
morgen zuriick sein. Warte auf ihn. Vielleicht wirst du ihn dann verstehen’. — Er
schiittelt seinen Kopf, und dann bricht es aus ihm heraus: ,,Was will ich mit einem
Doppelginger? Doppelginger! Was geht es mich an, wenn die Dinge hier anders
waren?*** Doch nicht nur wegen seines Doppelgingers kommt der Botaniker in
Utopia nicht zurecht. Die gesamte Lebensweise dieser Menschen passt ihm nicht.

Der Ich-Erzéhler lésst sich also von seinem Gegenpart etwas sagen, er ist ihm
nicht bose. Beide haben akzeptiert, dass sie parallel existieren und sind der An-
sicht, dass man voneinander lernen konne. Ja, indem man den anderen sieht, der ja
im Charakter dem eigenen Ich so gleich ist, lernt man wie in einen Spiegel zu
schauen und so leichter die Fehler bei sich selbst zu finden. Aber diese Vorge-
hensweise missfillt dem Botaniker. Aufgrund seiner starken Eifersucht und seiner
Unfahigkeit, in Utopia die Vorziige einer anderen Lebensweise zu akzeptieren
geschweige denn zu geniefen, ist sein Ego nur mit sich selbst beschiftigt, weshalb
er den Spiegelblick verweigert und lieber so bleibt, wie er ist. Es gibt Menschen,
die wollen sich nichts sagen lassen. Der Botaniker ist ein starrkdpfiger Mensch, der
die eigene Lebensanschauung fiir unrevidierbar und unverbesserlich hélt. Anderer-
seits zeigt sich, dass die Utopie nicht die passende Gesellschaftsordnung fiir alle
Menschen zu sein scheint. Das Ich des Ich-Erzihlers hat sich hier nicht veréndert.
Dieser bleibt im groen und ganzen er selbst. Die Begegnung mit seinem Doppel-
ginger hat ihm lediglich ein paar Denkanst6e gegeben, mehr nicht. Wenn er den
Doppelginger langere Zeit beobachten wiirde, konnte er lernen, wie dieser sich in
seiner utopischen Umwelt verhilt und er konnte etwas fiir sein eigenes Verhalten
lernen.

In Frank Capras Film Ist das Leben nicht schon? gelangt der Protagonist Bailey
in seine parallele Heimatstadt und muss erkennen, dass diese sich aufgrund seiner
Nichtexistenz ganz anders entwickelt hat. Im Gegensatz zu Wells’ Modern Utopia
begegnet der Protagonist hier seinem Doppelginger nicht. Vielmehr ist er ein vol-
liger Fremdkorper in der Parallelstadt, dessen Bewusstsein sich in keiner Weise
verdndert und der sich, im Gegensatz zu der Figur von Wells, in eine immer gro-
Bere Panik hineinsteigert. Jedoch fiihrt das Faktum, dass Bailey alle Personen der
Parallelstadt kennt, keine der Personen aber ihn, merkwiirdigerweise nicht zu der
naheliegenden Erkenntnis, dass es zu einem Riss in der Seinsstruktur gekommen
sein muss. Machen wir dazu wieder ein Gedankenexperiment: Stellen wir uns vor,
wir wiirden mit vielen unserer Freunde und Verwandten irgendwo in einem grof3en

33 Wells, A Modern Utopia, 356. ,,He makes no answer, but he looks at me with eyes that are posi-
tively baleful, and in the instant I read his mute but mulish resolve that Utopia must end. ,Don’t let
that old quarrel poison all this,” I say almost entreatingly. ,It happened all differently here — every-
thing is different here. Your double will be back to-morrow. Wait for him. Perhaps then you will
understand — He shakes his head, and then bursts out with. ,What do I want with a double? Double!
What do I care if things have been different here?”*

382



VI. Metaphysik

Restaurant zusammenkommen. In diesem taucht plotzlich ein Mensch auf, der
jeden einzelnen von uns kennt, aber keiner von uns ist ihm jemals begegnet oder
kann sich an ihn erinnern. Wiirden wir dann nicht zumindest stutzig werden und
den Menschen fragen, woher er das alles denn weil}, was er erzihlt, und der in
immer groflere Panik gerdt, wenn wir ihm mehr und mehr klarmachen, dass wir ihn
wirklich nicht kennen. Miisste uns nicht ein Schauder iiber den Riicken laufen?
Miissten wir diesen merkwiirdigen Gast nicht als jemanden erkennen, der irgend-
wie zu uns gehort, dann aber doch nicht in unsere Welt passt? Wiirden wir ihm
nicht, neugierig wie wir geworden sind, erst einmal ein Glas Wasser anbieten, ver-
bunden mit der Aufforderung, sich erst einmal zu beruhigen? Nicht so die Bewoh-
ner der Parallelstadt, die diesen existentialen Riss in der Daseinsstruktur nicht ein-
mal bemerken und meinen, sie miissten den Neuankémmling verpriigeln. Die
Abwesenheit von George Bailey hat die Welt nicht nur schlechter gemacht, son-
dern auch diimmer. Der Protagonist dndert gegeniiber dem Engel zwar seine Mei-
nung und ist nach dieser Erfahrung der Auffassung, dass es doch gut ist, geboren
worden zu sein, aber die Erfahrung dieser Parallelwelt l4sst sowohl die eigene Welt
als auch die eigene Existenz in besserem Licht erscheinen. Wirklich verédndert hat
sich Bailey nicht, er sonnt sich nach seiner Heimkehr — wie es Salewski schon den
Alternativweltgeschichten vorgeworfen hat™** — in der Erkenntnis, in der besten
aller moglichen Welten zu leben.

In dem Science-Fiction-Roman Der Seelentourist (Mindswap) von 1966 defi-
niert Robert Sheckley Parallelwelten als die Gesamtheit aller moglichen Welten,
die hier ,,Verzerrte Welt* genannt wird. Das Paralleluniversum enthilt zahlreiche
verschiedene Welten und bei einem Ubergang weif der Reisende vorher nie, in
welche Welt er geriit.

,wunter den Konigreichen der Wahrscheinlichkeit, die die Verzerrte Welt schafft, ist
eines genau wie unsere Welt; ein anderes ist genau wie unsere Welt mit Ausnahme
eines einzigen Details; und ein weiteres ist genau wie unsere Welt mit Ausnahme
von zwei Details; und so weiter. Und ebenso — muf3 eine Welt vollig anders als
unsere Welt sein, mit Ausnahme eines Details; und so weiter [...] Die Verzerrte
Welt kann man, wenn es auch nicht korrekt ist, als eine Spiegelwelt, eine Illusion
ansehen. Man kann in ihr zu dem SchluBl kommen, dafl die Dinge um einen herum
real sind, wihrend man selbst nur eine Illusion ist.“ (161f.)

Allerdings ist Sheckley in seiner Definition logisch nicht ganz korrekt. Denn
wenn eine Verzerrte Welt genauso ist wie unsere Welt, muss es auch eine Verzerrte
Welt geben, die vollig anders ist als unsere Welt, und zwar ohne Ausnahme eines
Details. Aber Sheckleys Theorie ist noch aus einem anderen Grund fragwiirdig,
nimlich aufgrund seiner Rede vom ,,Detail”“. Die von Sheckley behauptete Welt,
die genauso ist wie unsere mit Ausnahme nur eines Details, kann es nicht geben.
Warum nicht? Weil ein Detail, was immer es sei, mit anderen Details der Welt
zusammenhingt. Angenommen, es gibe auf jener anderen Welt ein bestimmtes

3 yol. Salewski, Zeitgeist und Zeitmaschine, 249.

383



VI. Metaphysik

Detail nicht, zum Beispiel Flaschen. Dann gibe es aber trotzdem immer noch die
Maschinen, die Flaschen produzieren. Das aber wire Unsinn, denn wozu sollte es
diese Maschinen geben, die nichts produzieren? Das heifit, simtliche Details, die
irgendwie mit Flaschen zusammenhéngen, diirfte es dann auch nicht geben. Daraus
folgt: Eine Welt, die anders ist als unsere, muss in mehreren Details verschieden
sein, nicht nur in einem. Was aber ergibt sich daraus nun fiir denjenigen, der in die
Verzerrte Welt reist? Der Protagonist dieses Romans, Marvin Flynn, der seinen
Korper mit einem Marsianer getauscht hat und dabei betrogen wurde, ist diesem
mit Hilfe eines Detektivs von Planet zu Planet nachgeeilt, allerdings immer noch in
unserem Universum. Erst als es Flynn gelingt, den Marsianer zu stellen, begibt sich
der Betriiger in die Verzerrte Welt. Die Warnung des Detektivs, dass niemand in
der Verzerrten Welt eine Chance habe, ignoriert Flynn. Hier erlebt der Protagonist
allerhand phantastische Abenteuer, und zwar bis zu dem Zeitpunkt, an dem er
glaubt, den Betriiger endgiiltig gefasst zu haben und seinen eigenen Korper zuriick-
erhélt. Aber Marvin Flynn erkennt nicht, dass sich seine Erinnerungen durch den
Aufenthalt in der Verzerrten Welt verdndert haben, obwohl er diese Moglichkeit in
Betracht zieht. Anscheinend gibt ihm die Verzerrte Welt, die als Subjekt gedacht
werden muss, frei, und Marvin Flynn kehrt zur Erde zuriick, die er unverédndert
vorzufinden glaubt. Aber es bleiben Zweifel, weshalb er quer durch die Vereinig-
ten Staaten von Amerika reist, um irgendwo einen ,,Fehler* zu finden, bis er die
Suche aufgibt.

AuBerdem gab es ja auch die Moglichkeit, dafl sich, wenn die Erde verwandelt war,
auch seine eigenen Erinnerungen und Vorstellungen gewandelt hatten und er des-
halb gar nicht in der Lage war, einen Unterschied festzustellen. Er lag unter Stanho-
pes vertrautem griinem Himmel und dachte iiber diese Moglichkeit nach. Es war
nicht sehr wahrscheinlich. Denn wanderten die riesigen Eichbdume nicht immer
noch jedes Jahr nach dem Stiden? Zog nicht die riesige Sonne am Himmel unverén-
dert ihre Bahn, gefolgt von ihrem dunklen Begleiter? Erschienen die drei Monde
nicht immer noch jeden Monat mit ihrem Kometenschwarm? Diese vertrauten
Anblicke beruhigten ihn.“ (175)

Damit wird die These des Detektivs zumindest in diesem Fall bestitigt, dass es
aus der Verzerrten Welt so gut wie kein Entkommen gibt. Dieser Roman ist eine
Metapher dafiir, dass es trotz des Ich kein sicheres Wissen gibt und dass das Ich
keine Instanz ist, die sich selbst gleich bleibt. Sogar die Erinnerungen kdnnen sich
im Laufe der Zeit dndern oder deformieren. Die Deformation der Erinnerung wird
bei Sheckley radikalisiert. Wie weit kann eine solche Deformation gehen, bis sie
die Existenz des Menschen auflost? Was ist die Instanz der Erinnerung, damit der
Mensch zu Recht sagen kann: ,Ich kann mich daran erinnern, hier zu Hause zu
sein“? Die Tatsache, nicht mehr zu Hause zu sein, fithrt bei Marvin Flynn jeden-
falls nicht dazu, sich zu beunruhigen.

In Michael Crichtons Roman Timeline (1999) gibt es ein Multiversum, das heil3t
unendlich viele Universen, zu denen Techniker eines Unternehmens mit Hilfe der
Quantenmechanik Verbindungen durch Wurmlocher herstellen koénnen. Ein Ge-

384



VI. Metaphysik

schichtsprofessor und drei seiner Studenten beschliefen, in das 14. Jahrhundert der
Erde zu reisen, wobei einer der Protagonisten, Marek, sich letztlich dazu ent-
schlieB3t, im 14. Jahrhundert zu bleiben. Bei der Riickkehr in die eigene Zeit kénnen
die anderen dann das Grab des Zuriickgebliebenen entdecken.”” Die Fiktion der
Zeitreise suggeriert

ein Mehr an Freiheit, eine zusétzliche Wahlmoglichkeit, die gut zur rezenten Ideo-
logie der frei gewéhlten Lebensentwiirfe und Bastelexistenzen passt: Warum einen
Teil oder den Rest seines Lebens nicht nur an einem anderen Ort verbringen — was
fiir globalisierte Existenzen ohnehin fast selbstverstindlich ist —, sondern nicht auch
in einer anderen Zeit? Die Tatsache, dass die Historiker Mareks Grab finden,
demonstriert iibrigens, dass der Autor sich nicht an seine Theorie des Multiversums
gehalten hat. Wire Marek nicht im irdischen Mittelalter, sondern in dem eines
Paralleluniversums geblieben, diirften sich von ihm auf dieser Erde keine Spuren
mehr finden.“>*

In der Folge ,Parallelen* der Fernsehserie Star Trek — The next generation
gleitet der Briickenoffizier Whorf durch verschiedene Welten, in denen immer
wieder dasselbe geschieht, aber doch in verschiedenen Details anders verlduft. Dies
setzt aber voraus, dass das Bewusstsein und das Gedichtnis mit sich selbst iden-
tisch bleiben. Das ist vor allem dann ein Problem, wenn man sich nicht mehr genau
an jede Einzelheit der eigenen Welt erinnern kann. Andern sich mit der Verinde-
rung der Welt nicht auch Bewusstsein und Gedichtnis von ihr? Wiirde dies
geschehen, konnte man die Verinderung der Welt eben nicht mehr wahrnehmen.>’
Das Problem, das sich Whort stellt, besteht darin, dass er seine Ausgangswirklich-
keit sucht, aber dass die anderen Welten, die er kennenlernt, sich nur minimal von
seiner eigenen unterscheiden. Wie also findet man zu seiner eigenen Welt zuriick?
Dafiir muss der Protagonist iiber ein einheitliches Bewusstsein verfiigen.”*® Die
Idee der Mehrheit der Welten zeigt sich also nicht nur in der Idee ferner Welten im
All, sondern auch in ihren méglichen zeitlichen Parallelisierungen auf dem eigenen
Planeten. ,,Mdgliche Welten sind das, was sich ergéibe, wére nur ein Detail unserer
Welt anders, ein Ereignis anders verlaufen, eine Person anders handeln.*** Die
Idee der Zeitreise und ihrer unendlichen Verflechtungen lebt von der Tatsache,
dass Geschichte zwar ein Beziehungsgeflecht von Zufilligkeiten, aber auch von
sinnvollen Handlungen und Begebenheiten ist.

Der Fall des Marvin Flynn in dem Roman Der Seelentourist ldsst sich in dhnli-
cher Weise auf den des Polizisten Luther Opaku in Frank Schétzings Die Tyrannei

345 Vgl. Liessmann, ,,Zum Raum...*, 221-223.

36 1 jessmann, ,,Zum Raum...“, 223f.

47 Vgl. Fritsch/Lindwedel/Schirtl, Wo nie zuvor, 60 mit Verweis auf David Lewis, Counterfactuals,
Oxford 1973, sowie ders., On the Plurality of Worlds, New York / Oxford 1986. Lewis bestreitet,
dass bei einer Reise durch verschiedene Welten das Bewusstsein identisch bleiben wiirde.

38 yol. Fritsch/Lindwedel/Schiirtl, Wo nie zuvor, 59f.

3% Fritsch/Lindwedel/Schirtl, Wo nie zuvor, 60.

385



VI. Metaphysik

des Schmetterlings anwenden. Luther ist in drei Parallelwelten geraten. In der ers-
ten Parallelwelt fragt er sich, was geschehen wird, wenn er seinem eigenen Dop-
pelgéinger begegnet. Er begreift, dass er selbst nicht in dieses Universum gehort, in
das er hineingeraten ist. ,,/ch bin die Anomalie. Was, wenn sein Doppelgénger
schlieBlich auftaucht? Das Original, muss man ja wohl sagen. Wenn er Anspruch
auf sein Haus anmeldet? Auf seinen Job? Auf Jodie, Tamy? Nicht mal eine Tochter
hitte ich dann noch. Ich hitte gar nichts mehr.” (333f.) Denn zwar lebt seine
Tochter noch, aber eben in dem Universum, dass Luther gerade verlassen hat und
von dem er nicht weil3, ob er je dorthin zuriickfinden wird. Und er wird mit einem
weiteren Problem der Parallelweltreisen konfrontiert: ,,Wie kann er so kategorisch
ausschlieflen, dass sein Gedédchtnis manipuliert wurde und seine angebliche Reali-
tdt in Wahrheit nie existiert hat? Noch schlimmer: Sie hat existiert, und alle wurden
manipuliert!* (334) Woran also kann er die Kontinuitdt von Gedéchtnis und Erin-
nerungen festmachen? In den Paralleluniversen, die wesentlich weiter in der
Zukunft liegen, wird Luther keinen Doppelginger mehr haben, und das ist ihm
auch bewusst. Aber wer wird eventuell Fotos aus ferner Vergangenheit von ihm
haben? Wie weit also wird sich Luther Opaku verdndert haben, wenn er wieder in
seinem eigenen Universum angekommen ist? Welches Wissen, das er aus den
anderen Paralleluniversen mitgebracht hat, kann oder darf er hier noch anwenden?
Luther selbst bemerkt, dass seine Tochter Tamy oder seine Mitarbeiterin Ruth
irgendwie anders waren als in der eigenen Welt. Wie weit wird diese Erfahrung
sein Bewusstsein verdndert haben? Mit welchen Augen sieht er jetzt seine Tochter
oder seine Mitarbeiterin? Wie wird er den erneuten Verlust seiner Frau verkraften?
Inwiefern wird er noch zwischen den Tatsachen in dem einen Universum von den
Tatsachen in dem anderen Universum unterscheiden konnen?

So zeigt sich, dass die Parallelwelt, die das Ich zum Thema macht, unsere Fun-
damente erschiittert. Falls jemand geglaubt hat, das Ich sei die feste Burg fiir
Gedichtnis und Erinnerung, der muss zur Kenntnis nehmen, dass es eine solche
Burg nicht gibt. Die Parallelwelt ist eine Metapher fiir die Postmoderne, die sich
daran macht, alles zu dekonstruieren, was es zu dekonstruieren gibt. Wir glauben,
dass wir diejenigen sind, die wir sind, weil wir die Phantasie unseres Ich durch
unsere Fotografien, Lebensldufe, Gedichtnis und Erinnerungen aufrecht erhalten.
Aber im Lichte der Parallelweltgeschichten miissen wir zur Kenntnis nehmen, dass
das, was wir fiir fest halten, doch nur etwas Fliissiges ist, und dass das, was wir fiir
unser Ich halten, morgen vielleicht schon zur Disposition steht. Und wir sorgen
durch unsere eigenen Auftritte im Internet selbst dafiir, dass niemand unser Ich fiir
ein unverwechselbares Arrangement hilt. Wir gestalten unsere offentlichen Auf-
tritte in der VR stindig selbst neu, so dass das, was wir gestern noch auf unsere
Homepage stellten, morgen schon ausgetauscht sein wird. Die Parallelwelt ist eine
Metapher fiir das langsame, aber stetige Fliissigerwerden der Gesellschaft: privat,
beruflich, strukturell. Uberall ist das Ich ein Anderer.

Wir haben uns anhand verschiedener Science-Fiction-Geschichten mit der
Identitdt des Ich beschiftigt. Dabei ist offensichtlich geworden, dass unser Begriff

386



VI. Metaphysik

vom Ich nicht selbstverstindlich ist. Fiir gewohnlich trennen wir Bewusstes von
Unbewusstem, Subjekt von Objekt, aber wir haben die Erkenntnis gewonnen, dass
unsere alltidglichen Anschauungen und unser gewohntes Denken keine anthropolo-
gischen Invarianten, sondern Ergebnis neuzeitlichen Denkens ist.” Vergessen
werden darf auch nicht, dass auch die Einbildungskraft selbst die Wirklichkeit des
Menschen mitproduziert und ebenfalls ein Erkenntnisvermdgen ist.”’' Das, was wir
Erfahrung, Wissen und Verstehen nennen, ist keineswegs selbstverstindlich, son-
dern immer etwas Vermitteltes. Auch von daher ergibt sich die Frage: Wie phan-
tastisch ist eigentlich die Wirklichkeit selbst? Und wenn alles relativ scheint, wie
konnen wir iiberhaupt noch etwas erkennen? Mit dieser Frage sind wir bei der
Erkenntnistheorie angelangt, die uns in der Science Fiction vor neue Herausforde-
rungen stellt.

In Band 2 der vorliegenden Arbeit werden wir sehen, wie intensiv auch die
Erkenntnistheorie mit der Science Fiction verkniipft ist. Vor allem geht es darum,
wie wir den Fremden verstehen konnen. Dies fiihrt zu der anthropologischen Frage,
wer wir selbst sind, und zu der ethischen Frage, wie wir uns gegeniiber den Frem-
den verhalten sollen und welches Handeln angemessen sein konnte.

30 y/gl. Bshme, Anthropologie, 41.
351 ygl. Bshme, Anthropologie, 183-185.

387






Literaturverzeichnis

1. Primérliteratur

Aldiss, Brian W.: Am Vorabend der Ewigkeit, Ausgabe Heyne, Miinchen 31970
[orig.: The long afternoon of earth, 1952] [In GroBbritannien auch erschie-
nen unter dem Titel ,,Hothouse*]

Asimov, Isaac: Die Foundation-Trilogie, Sonderausgabe Heyne, Miinchen 1991
[orig.: The Foundation Trilogy, 1951-1953]

Ballard, James Graham: Die Wachttiirme, in: ders., Der vierdimensionale Alp-
traum. Science-Fiction-Erzdhlungen, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M.
1984, 81-112 [orig.: The watch-towers, 1962]

—: Das Meer erwacht, in: ders., Das Katastrophengebiet. Science-Fiction-Erzihlun-
gen, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1983, 69-79 [orig.: Now wakes the
sea, 1963]

—: Kristallwelt, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1982 [orig.: The Crystal World,
1966]

Basil, Otto: Wenn das der Fiihrer wiisste, Ausgabe Moewig / Fritz Molden, Miin-
chen / Wien 1966

Baxter, Stephen: Zeitschiffe, Ausgabe Heyne, Miinchen *1995 [orig.: Time Ships,
1995]

Clarke, Arthur C.: Die sieben Sonnen, Ausgabe Wilhelm Goldmann, Miinchen
>1982 [orig.: The City and the Stars, 1956]

—: 2001. Odyssee im Weltraum. Nach einem Drehbuch von Stanley Kubrick und
Arthur C. Clarke, Ausgabe Econ, Diisseldorf o.J. [orig.: 2001. A Space
Odyssey, 1968]

Dick, Philip K.: Hochstapler, in: ders., Der unmégliche Planet, Ausgabe Heyne,
Miinchen 2002, 252-271 [orig.: Impostor, 1953]

—: Umstellungsteam, in: ders., Menschlich ist..., in: ders., Sdmtliche Erzdhlungen,
Bd.4, Ausgabe Haffmans, Ziirich 1996, 131-162 [orig.: Adjustment team,
1954]

: Ausstellungsstiick, in: ders., Eine Handvoll Dunkelheit, Ausgabe Moewig, Gii-
tersloh 1981, 216-231 [orig.: Exhibit Piece, 1954]

: Entdecker sind wir, in: ders., Erinnerungen en gros. Science-Fiction-Geschich-
ten, Ausgabe Haffmans, Ziirich 1991, 35-49 [orig.: Explorers We, 1959]

—: Das Orakel vom Berge, Ausgabe Heyne, Miinchen 2008 [orig.: The man in the
high castle, 1962]

: Die drei Stigmata des Palmer Eldritch, Ausgabe Heyne, Miinchen 2002 [orig.:
The three stigmata of Palmer Eldritch, 1964] [In Deutschland auch erschie-
nen unter dem Titel ,,LSD-Astronauten]

: Erinnerungen en gros, in: ders., Der unmogliche Planet, Ausgabe Heyne, Miin-
chen 2002, 582-612 [orig.: We can remember it for you wholesale, 1966]

389



—: Die elektrische Ameise, in: ders., Der unmdogliche Planet, Ausgabe Heyne, Miin-
chen 2002, 679-703 [orig.: The electric ant, 1969]

—: Ubik, Ausgabe Heyne, Miinchen 2003 [1969]

Galouye, Daniel F.: Simulacron-Drei, Ausgabe Heyne, Miinchen 1983 [orig.: Si-
mulacron-3, 1964] [In Deutschland auch erschienen unter dem Titel ,,Welt
am Draht®]

Harris, Robert: Vaterland, Ausgabe Heyne, Miinchen 81996 [orig.: Fatherland,
1992]

Lem, Stanistaw: Die Auferstehungsmaschine, in: ders., Die phantastischen Erzih-
lungen, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1988, 343-361 [Originaltitel
nicht ermittelbar, 1957]

—: Aus den Sterntagebiichern Ijon Tichys, Siebente Reise, in: ders.: Sterntagebii-
cher, Ausgabe suhrkamp, Frankfurt a.M. 1978, 11-32 [orig.: Dzienniki Gwi-
azdowe, 1971]

Lessing, Doris: Shikasta. Canopus im Argos: Archive I, Ausgabe Fischer, Frank-
furt a.M. 1987 [orig.: Canopus in Argos. Archives... Shikasta, 1979]

Miller, Walter M. jr.: Lobgesang auf Leibowitz, Ausgabe von Schréder, Hamburg
1971 [orig.: A Canticle for Leibowitz, 1955-57]

Schitzing, Frank: Die Tyrannei des Schmetterlings, Ausgabe Kiepenheuer &
Witsch, Koln 2018

Sheckley, Robert: Der Seelentourist, Ausgabe Bastei Liibbe, Bergisch Gladbach
1984 [orig.: Mindswap, 1966]

Stapledon, Olaf: Die letzten und die ersten Menschen, Ausgabe Heyne, Miinchen
1983 [orig.: Last and First Men, 1930]

Strieber, Whitley / Kunetka, James: Warday. Kriegstag und die Reise danach, Aus-
gabe Piper, Miinchen / Ziirich 1984 [orig.: Warday and the Journey Onward,
1983]

Wells, H.G.: Die Zeitmaschine, Ausgabe Ullstein, Frankfurt a.M. u.a. 1983 [orig.:
The Time Machine, 1895]

—: A Modern Utopia, Ausgabe London / Lincoln (Nebraska) 1967 [1905]

Williamson, Tad: Otherland-Tetralogie, Bd.1: Stadt der goldenen Schatten; Bd.2:
FluB aus blauem Feuer; Bd.3: Berg aus schwarzem Glas; Bd.4: Meer des
silbernen Lichts, Ausgabe Heyne, Miinchen 2005-2007 [orig.: City of Gol-
den Shadows, 1996; River of Blue Fire, 1998; Mountain of Black Glass,
1999; Sea of Silver Light, 2001]

2. Filme und Fernsehserien

Chaoticas Braut [orig.: Bride of Chaotica!]; USA 1998; Regie: Allan Kroeker; Dar-
steller: Kate Mulgrew, Robert D. McNeill, Garrett Wang, Martin Rayner,
Nicholas Worth u.a. = Staffel 5, Folge 12 der Star Trek Serie Raumschiff
Voyager

390



Ist das Leben nicht schon? [orig.: It’s a wonderful life]; USA 1946; Regie: Frank
Capra; Darsteller: James Stewart, Donna Reed, Lionel Barrymore, Thomas
Mitchell, Gloria Grahame u.a.

Ein Parallel-Universum [orig.: Mirror, Mirror]; USA 1967; Regie: Marc Daniels;
Darsteller: William Shatner, Leonard Nimoy, DeForest Kelley, James Doo-
han u.a. = Staffel 2, Episode 4 aus der Star-Trek-Serie Raumschiff Enterprise

Tron; USA 1982; Regie: Steven Lisberger; Darsteller: Jeff Bridges, Bruce Boxleit-
ner, Cindy Morgan, David Warner u.a.

Tuvix; USA 1996; Regie: Cliff Bole; Darsteller: Kate Mulgrew, Robert Beltran,
Tom Wright u.a. = Staffel 2, Episode 24 der Star-Trek-Serie Raumschiff
Voyager

Welt am Draht; BR Deutschland 1973; Regie: R.W. Fassbinder; Darsteller: Klaus
Lowitsch, Mascha Rabben, Karl-Heinz Vosgerau, Barbara Valentin u.a.

2001 — Odyssee im Weltraum. USA / GB 1968; Regie: Stanley Kubrick; Darstel-
ler: Keir Dullea u.a.

3. Sekundarliteratur

Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben,
Frankfurt a.M. 1986 [1951]

—: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 31982 [1966]

—: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970

—: Philosophische Terminologie, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1973f.

—: Metaphysik. Begriff und Probleme, Frankfurt a.M. 2006 [1965]

Alpers, Hans Joachim / Fuchs, Werner / Hahn, Ronald M. (Hrsg.): Reclams Sci-
ence Fiction Fiihrer, Stuttgart 1982

Anders, Giinther: Die Antiquiertheit des Menschen, 2 Bde., Miinchen 1956-1980

Angehrn, Emil: Geschichtsphilosophie, Stuttgart u.a. 1991 = Grundkurs Philoso-
phie, Bd. 15

Anton, Uwe: Philip K. Dick. Entropie und Hoffnung, Miinchen 1993

Appleyard, Bryan: Aliens — Why they are here, London 2005

Arendt, Hannah: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays, Miinchen 2016
[orig.: Truth and Politics, 1967; Lying and Politics, 1971]

Aristoteles: Metaphysik, Stuttgart 2010 [1970] [orig.: Ta meta ta physika, 4. Jh.
v.Chr.]

(Art.) Auferstehung, in: Oxford-Lexikon der Weltreligionen (OLWR), Oxford
1997 / Diisseldorf 1999, 96

Augustinus, Aurelius: Confessiones, Frankfurt a.M. / Leipzig 2004 [um 400]

Baker, Brian: The Geometry of the Space Age. J.G. Ballard’s Short Fiction and
Science Fiction of the 1960s, in: Baxter, Jeanette (Hrsg.): J.G. Ballard. Con-
temporary critical perspectives, London / New York 2008, 11-22

391



Barlow, Aaron John: Reality, Religion and Politics in Philip K. Dick’s fiction,
Towa City 1988

Barmeyer, Eike (Hrsg.): Science Fiction. Theorie und Geschichte, Miinchen 1972

—: Einleitung, in: ders. (Hrsg.): Science Fiction, 7-23

—: Kommunikationen, in: ders. (Hrsg.): Science Fiction, 203-219

Barnouw, Dagmar: Die versuchte Realitiit. Utopie und Science-fiction, in: Polaris 8
(1985), 40-55

Baudrillard, Jean: Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen 1982 [orig.:
L’échange symbolique et la mort, 1976]

—: Agonie des Realen, Berlin 1978 [orig.: La précession des simulacres, 1978]

—: Simulacra and Simulations, Ann Arbor (Michigan) 1994

Becker, Philipp von: Der neue Glaube an die Unsterblichkeit. Transhumanismus,
Biotechnik und digitaler Kapitalismus, Wien 2015

Becker, Werner: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker
des philosophischen Denkens, Bd. 2, 108-153

Benjamin, Walter: Uber den Begriff der Geschichte, in: ders.: Ein Lesebuch,
hrsg.von Opitz, Michael, Frankfurt a.M. 1996, 665-676 [1942]

Bergson, Henri: Schopferische Entwicklung, Jena 1930 [orig.: L’évolution créa-
trice, 1907]

Bertram, Georg W. (Hrsg.): Philosophische Gedankenexperimente. Eine Lese- und
Studienbuch, Stuttgart 2016 [2012]

Birnstiel, Klaus: Unvermogen, Technik, Korper, Behinderung. Eine unsystemati-
sche Reflexion, in: Harrasser, Karin / Roefiger, Susanne (Hrsg.): Parahu-
man. Neue Perspektiven auf das Leben mit Technik, Kéln u.a. 2016, 21-38

—: Das Wahr-Werden der technischen Welt. Prolegomena zu einer Philosophie des
iGestells, in: Adam, Marie-Hélene u.a. (Hrsg.): Technisierte Lebenswelt.
Uber den Prozess der Figuration von Mensch und Technik, Bielefeld 2016,
259-276

Blask, Falko: Jean Baudrillard zur Einfiihrung, Hamburg *2005 [1995]

Blumenberg, Hans: Die Legitimitét der Neuzeit, Frankfurt a.M. 31985 [1966]

—: Geistesgeschichte der Technik, hrsg. von Schmitz, Alexander / Stiegler, Bernd,
Frankfurt a.M. 2009

Bohme, Gernot: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Frankfurt a.M. 1985

—: Invasive Technisierung. Technikphilosophie und Technikkritik, Zug 2008 = Die
Graue Edition, Bd. 50

Boia, Lucian: Zwischen Wissenschaft und Science-fiction: Camille Flammarion,
in: Polaris 8 (1985), 121-137

Boker, Uwe: Isaac Asimov, Foundation-Tetralogie (1951ff.), in: Heuermann
(Hrsg.): Science-Fiction-Roman, 118-143

Bollnow, Otto Friedrich: Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, in:
ZRGG 31 (1979), 225-238. 366-379

Bolz, Norbert: Das Gestell, Miinchen 2012

Bukatman, Scott: Terminal Identity. The virtual subject in postmodern Science Fic-
tion, Durham / London 1993

392



Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Mit einem Nachwort und
Anmerkungen von Marx, Rudolf, Leipzig o.J. [1868]

Burckhardt, Martin: Philosophie der Maschine, Berlin 2018

Biirger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivitit
von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1988

Butrym, Alexander J.: For Suffering Humanity. The Ethics of Science in Science
Fiction, in: Reilly (Hrsg.): Adventure, 55-70

Capra, Fritjof: Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild, Bern u.a. '1984 [orig.:
The Turning Point, 1982]

Clareson, Thomas D. (Hrsg.): SF. The other side of realism. Essays on modern
Fantasy and Science Fiction, Bowling Green (Ohio) 1971

Confurius, Gerrit: Ichzwang — Fiir eine Psychologie jenseits des Individuums, Ber-
lin 2011

Comte, Auguste: Rede iiber den Geist des Positivismus, Hamburg 1956 [orig.: Dis-
cours sur I’Esprit Positif, 1844]

Crary, Jonathan: 24/7. Schlaflos im Spétkapitalismus, Berlin 2014 [orig.: 24/7.
Late Capitalism and the Ends of Sleep, 2013]

Csicsery-Ronay jr., Istvan: Das letzte Mirchen. Picknick am Wegesrand und das
Mirchenparadigma in der Science-fiction der Strugatzkis, in: Polaris 10
(1986), 112-152

Danto, Arturo C.: Friedrich Nietzsche, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker des philoso-
phischen Denkens, Bd. 2, 230-273

Descartes, René: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie, hrsg. von
Gibe, Liider, Hamburg 1992 [orig.: Meditationes de prima philosophia,
1641]

Diebitz, Stefan: Glanz und Elend der Philosophie, Stuttgart 2007

Dierse U. / Scholtz, G.: Art. Geschichtsphilosophie, in: Handworterbuch Philoso-
phie, Bd. 3 (1974), 416-439

Duala-M’bedy, Munasu: Xenologie. Die Wissenschaft vom Fremden und die Ver-
dringung der Humanitit in der Anthropologie, Freiburg / Miinchen 1977

Duerr, Hans Peter: Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation,
Frankfurt a.M. 1985 [1978]

Durst, Uwe: Theorie der phantastischen Literatur, Berlin 22007

Easterbrook, Neil: Dianoia/Paranoia. Dick’s Double “Impostor”, in: Umland, Sa-
muel J. (Hrsg.): Philip K. Dick. Contemporary Critical Interpretations, West-
port (Conn.) / London 1995, 19-41

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen, Frank-
furt a.M. 1990 [orig.: Le sacré et le profane, 1965]

(Art.) Eschatologie, in: Theologische Realenzyklopédie 10 (1982), 254-363

Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang, Frankfurt a.M. 1986 [orig.: Against
Method. Outline of an Anarchistic Theory of Knowledge, 1975]

Fingerhut, Karlheinz: Die Verwandlung, in: Miiller (Hrsg.): Interpretationen. Franz
Kafka, 42-74

393



Flasch, Kurt: Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der Confessiones,
Frankfurt a.M. 2004 [1993]
Franke, Herbert W.: Literatur der technischen Welt, in: Barmeyer (Hrsg.): Science
Fiction, 105-118
—: Science Fiction — Grenzen und Moglichkeiten, in: Polaris 6 (1982), 141-148
—: Science Fiction und technische Intelligenz, in: Polaris 6 (1982), 149-157
Freedman, Carl: Critical Theory and Science Fiction, Middletown (Conn.) 2000
Frey, Hans: Philosophie und Science Fiction, Berlin 2013
Friesen, Hans u.a.: Philosophische Dimensionen des Problems der Virtualitit in ei-
ner globalen Mediengesellschaft. Beschreibung eines Forschungsprojektes,
Oldenburg 2001 = Studien und Berichte der Arbeitsstelle Fernstudienfor-
schung der Carl von Ossietzky Universitit Oldenburg, Bd. 3
Fritsch, Matthias / Lindwedel, Martin / Schértl, Thomas: Wo nie zuvor ein Mensch
gewesen ist. Science Fiction Filme: Angewandte Philosophie und Theologie,
Regensburg 2003
Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen 1992
[orig.: The End of History, 1992]
Geef, Dennis: Late Capitalism and its fictitious future(s). The Postmodern, Science
Fiction, and the contemporary Dystopia, Diss. Bonn / Marburg 2015
Geyer, Carl-Friedrich: Einleitung I, in: Oelmiiller, Willi u.a. (Hrsg.): Philosophi-
sche Arbeitsbiicher, Bd. 6: Diskurs Metaphysik, Paderborn u.a. 1983, 11-70
Giegerich, Wolfgang: Das Begribnis der Seele in die technische Zivilisation, in:
Eranos 52 (1983), 211-276
: Die Atombombe als seelische Wirklichkeit. Versuch iiber den Geist des christli-
chen Abendlandes, Ziirich 1988 = Psychoanalyse der Atombombe, Bd. 1
: Drachenkampf oder Initiation ins Nuklearzeitalter, Ziirich 1989 = Psychoanalyse
der Atombombe, Bd. 2
: Totungen — Gewalt aus der Seele. Versuch iiber Ursprung und Geschichte des
Bewulftseins, Frankfurt a.M. u.a. 1994
—: The Soul’s Logical Life. Towards a Rigorous Notion of Psychology, Frankfurt
a.M. %2001
: Das World Wide Web aus der Sicht des logischen Lebens der Seele, in: Gorgo
39 (2000), 5-28
Glicksohn, Susan: ,,A city of which the stars are suburbs”, in: Clareson (Hrsg.): SF.
The other side of realism, 334-347
Goddard, James / Pringle, David: Ein Interview mit J.G. Ballard (4. Januar 1975),
in: Polaris 7 (1983), 10-44
Goenner, Hubert: Einsteins Relativititstheorien. Raum, Zeit, Masse, Gravitation,
Miinchen *2005 [1997]
Gomel, Elana: Postmodern Science Fiction and Temporal Imagination, London /
New York 2010
Gray, Chris Hables: cyborg citizen. Politik in posthumanen Gesellschaften, Wien
2002 [orig.: Cyborg Citizen. Politics in the Posthuman Age, 2001]

394



Gunn, James: Towards a Definition of Science Fiction, in: ders. / Candelaria, Mat-
thew (Hrsg.): Speculations on Speculation. Theories of Science Fiction, Lan-
ham (Maryland) u.a. 2005, 5-12
Giith, Gudrun / Schmidt-Giith, Jiirgen: Doris Lessing, Canopus in Argos: Archives
(1979ff.), in: Heuermann (Hrsg.): Science-Fiction-Roman, 376-399
Guthke, Karl S.: Der Mythos der Neuzeit. Das Thema der Mehrheit der Welten in
der Literatur und Geistesgeschichte von der kopernikanischen Wende bis zur
Science-Fiction, Bern / Miinchen 1983
Habermaier, Rainer: Theodor W. Adorno. Die Rettung des Individuellen, in:
Speck, Josef (Hrsg.): Grundprobleme der grofen Philosophen. Philosophie
der Gegenwart IV, Gottingen 1981, 147-185
Habermas, Jiirgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a.M. 61981 [1968]
Han, Byung-Chul: Im Schwarm. Ansichten des Digitalen, Berlin “2017 [2013]
—: Vom Verschwinden der Rituale. Eine Topologie der Gegenwart, Berlin *2019
Hartkopf, Werner: Dialektik — Heuristik — Logik. Nachgelassene Studien, hrsg. von
Baum, H. u.a., Frankfurt a.M. 1987
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phianomenologie des Geistes = Werke, Bd. 3,
Frankfurt a.M. 1986 [1807]
: Wissenschaft der Logik, 2 Bde. = Werke, Bd. 5 u. 6, Frankfurt a.M. 1969
[1812/1816]
: Grundlinien der Philosophie des Rechts = Werke, Bd. 7, Frankfurt a.M. 1970
[1820]
—: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte = Werke, Bd. 12, Frankfurt
a.M. 1970 [1822/1831]
: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Bd. 2 = Werke, Bd. 17, Frank-
furt a.M. 1969 [1829]
: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, Bd. 3 = Werke, Bd. 20,
Frankfurt a.M. 1971 [1833]
Heidegger, Martin: Der Begriff der Zeit. Vortrag vor der Marburger Theologen-
schaft, 0.0. 1924, hrsg. von Tietjen, Hartmut, Tiibingen 1989
—: Sein und Zeit, Tiibingen 2001 [1927]
—: Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962 [1949]
—: Nietzsches Wort ,,Gott ist tot“, in: ders., Holzwege, Frankfurt a.M. 82003, 209-
267 [1950]
Heuermann, Hartmut (Hrsg.): Der Science-Fiction-Roman in der angloamerikani-
schen Literatur. Interpretationen, Diisseldorf 1986
Hillegas, Mark R.: Science Fiction as a cultural phenomenon, in: Clareson (Hrsg.):
SF. The other side of realism, 272-281
Hoerster, Norbert (Hrsg.): Klassiker des philosophischen Denkens, 2 Bde., Miin-
chen *1985 [1982]
—: David Hume, in: ders. (Hrsg.): Klassiker des philosophischen Denkens, Bd. 2, 7-
46

395



Hoffe, Otfried: Aristoteles, Politik (ca. 345-325 v.Chr.), in: Brocker, Manfred
(Hrsg.): Geschichte des politischen Denkens. Ein Handbuch, Frankfurt a.M.
2007, 31-46

Holland-Cunz, Barbara: Doris Lessings Pentalogie ,Canopus im Argos. Archive’,
in: dies. (Hrsg.): Feministische Utopien. Aufbruch in die postpatriarchalische
Gesellschaft, Meitingen 1986, 189-200

Holscher, Lucian: Die Entdeckung der Zukunft, Frankfurt a.M. 1999

Honneth, Axel / Menke, Christoph (Hrsg.): Theodor W. Adorno. Negative Dialek-
tik, Berlin 2006 = Klassiker Auslegen, Bd. 28

Horkheimer, Max: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt 1985 [1947]

—: Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsitze, Frankfurt a.M. 1986 [1968]

— / Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Fragmente,
Frankfurt a.M. 1985 [1969, 1947]

Hiibner, Kurt: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Freiburg / Miinchen 1978

Hume, David: Ein Traktat iiber die menschliche Natur, Buch I: Uber den Verstand,
Hamburg 2013 [orig.: A Treatise of human nature, I: Of the Understanding,
1739]

—: Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, Leipzig 1907 [orig.: An
Enquiry concerning human understanding, 1748]

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phanomenologischen
Philosophie, 2 Bde., Den Haag 1950-1954 [1913] = Husserliana 3-4

—: Cartesianische Meditationen, Den Haag 1973 [1931] = Husserliana 1

—: Die Kirisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phianome-
nologie, Den Haag 1954 [1936] = Husserliana 6

Iribarne, Julia V.: Husserls Theorie der Intersubjektivitit, Freiburg / Miinchen 1994

Jackelén, Antje: A relativistic eschatology. Time, eternity, and eschatology in light
of the physics of relativity, in: Zygon. Journal of religion and science 41
(2006), 955-973

Jacobi, Klaus: Aristoteles, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker des philosophischen Den-
kens, Bd. 1, 53-108

Jameson, Frederic: Archaeologies of the Future. The Desired Called Utopia and
Other Science Fictions, London / New York 2005

Jehmlich, Rainer: Phantastik — Science Fiction — Utopie, in: Thomsen, Christian /
Fischer, Jens Malte (Hrsg.): Phantastik in Literatur und Kunst, Darmstadt
1980, 11-33

—: Science Fiction, Darmstadt 1980 = Ertriige der Forschung, Bd. 139

Kagarlitski, Julius: Realism and Fantasy, in: Clareson (Hrsg.): SF. The other side
of realism, 29-52

Kanitscheider, Bernulf: Die Materie und ihr Schatten. Naturalistische Wissen-
schaftsphilosophie, Aschaffenburg 2007

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, 2 Bde., hrsg. von Weischedel, Wil-
helm, Werkausgabe Bde. 3 und 4, Frankfurt a.M. 1974 [1781]

396



: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten konnen, hrsg. von Weischedel, Wilhelm, Werkausgabe Bd. 5,
Darmstadt 1983, 109-264 [1783]

: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, hrsg. von
Weischedel, Wilhelm, Werkausgabe Bd. 6, Darmstadt 1975, 33-50 [1784]

: Kritik der praktischen Vernunft, hrsg. von Weischedel, Wilhelm, Werkausgabe
Bd. 7, Frankfurt a.M. 1974, 103-302 [1788]

: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, hrsg. von Weischedel, Wil-
helm, Werkausgabe Bd. 6, Darmstadt 1975, 195-251 [1795]

Kassung, Christian: Reisezeit — Erzihlzeit — Raumzeit. Nichtlineares Erzihlen bei

Stanistaw Lem, in: MuraSov / Werner (Hrsg.): Science oder Fiction? 65-75

Keim, Heinrich: New Wave. Die Avantgarde der modernen anglo-amerikanischen

Science Fiction, Meitingen 1983
Keller, Catherine: Der Ich-Wahn. Abkehr von einem lebensfeindlichen Ideal, Zii-
rich 1989 [orig.: From a broken web. Separation, sexism and self, 1986]
Kittel, Charles / Kroemer, Herbert: Thermal physics, New York 21980 [1969]
Klages, Ludwig: Vom kosmogonischen Eros, Bonn *1981 [1921]
—: Der Geist als Widersacher der Seele, Bonn °1981 [1929-32]
Kolb, Anton: Virtuelle Ontologie und Anthropologie, in: ders. u.a. (Hrsg.): Cyber-
ethik. Verantwortung in der digital vernetzten Welt, Stuttgart u.a. 1998, 11-
50

Kornwachs, Klaus: Philosophie der Technik. Eine Einfithrung, Miinchen 2013

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt a.M. 1979

—: Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt a.M. 2000

Krauss, Werner: Geist und Widergeist der Utopien, in: Barmeyer (Hrsg.): Science
Fiction, 23-47

Kriiger, Oliver: Virtualitit und Unsterblichkeit. Die Visionen des Posthumanismus,
Freiburg 2004

Lachmann, Renate: Erzéhlte Phantastik. Zur Phantasiegeschichte und Semantik
phantastischer Texte, Frankfurt a.M. 2002

Landmann, Michael: Art. Geschichtsphilosophie, in: Theologische Realenzyklopa-
die 12 (1984), 681-698

Lem, Stanistaw: Roboter in der Science Fiction, in: Barmeyer (Hrsg.): Science Fic-
tion, 163-185

—: Science Fiction. Ein hoffnungsloser Fall — mit Ausnahmen, in: Polaris 1 (1973),
11-59

—: Phantastik und Futurologie, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1977-1980

Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere, Hamburg 1984 [orig.: Le Temps et
I’ Autre, 1979]

—: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritét, Freiburg / Miinchen
1987 [orig.: Totalité et Infini. Essai sur I’Extériorité, 1980]

—: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg / Miinchen 1998

[1992] [orig.: Autrement qu’étre ou au-dela de 1’essence, 1978]

397



Lévy, Paul: Die kollektive Intelligenz. Fiir eine Anthropologie des Cyberspace,
Mannheim 1997 [orig.: L’intelligence collective. Pour une anthropologie du
cyberspace, 1994]

Liessmann, Konrad Paul: ,,Zum Raum wird hier die Zeit.“ Kleine Geschichte der
Zeitreisen, in: Macho / Wunschel (Hrsg.), Science & Fiction, 209-229
Locke, John: Versuch iiber den menschlichen Verstand, Bd. 1, Hamburg 1981

[orig.: Essay concerning human understanding, 1690]

Lowith, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
zungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart / Weimar 2004 [1949]

Luckhurst, Roger: Science Fiction, Cambridge / Malden (Mass.) 2005

Lyau, Bradford: Time at the crossroads. The Search for new Paradigms in Science
and Science Fiction, in: Westfahl (Hrsg.): Worlds enough and time, 149-156

Macho, Thomas: Das Ritsel der vierten Dimension, in: ders. / Wunschel (Hrsg.):
Science & Fiction, 62-77

Macho, Thomas / Wunschel, Annette (Hrsg.): Science & Fiction. Uber Gedanken-
experimente in Wissenschaft, Philosophie und Literatur, Frankfurt a.M. 2004

Marcuse, Herbert: Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie in der fort-
geschrittenen Industriegesellschaft, Frankfurt a.M. 1989 [orig.: One-Dimen-
sional Man. Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society, 1964]

Martin, Donald T.: Religious dimensions of representative Science Fiction, Ann
Arbor (Michigan) / London 1980

Marx, Karl: / Engels, Friedrich: Die Deutsche Ideologie, in: Marx Engels Werke
[MEW] Bd. 3, Berlin 1958, 9-530 [1845/46]

—: Thesen iiber Feuerbach, in: Marx Engels Werke [MEW] Bd. 3, Berlin 1958,
533-535 [1845]

— / Engels, Friedrich: Manifest der kommunistischen Partei, in: Marx Engels
Werke [MEW] Bd. 4, Berlin 1959, 459-493 [1848]

—: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, Erster Band, Berlin 1972 = Marx
Engels Werke [MEW] Bd. 23 [1867]

Marx, Werner: Die Phidnomenologie Edmund Husserls. Eine Einfiihrung, Miinchen
1987

Mayer, Verena: Edmund Husserl, Miinchen 2009

Merrill, Judith: What do you mean? Science? Fiction? in: Clareson (Hrsg.): SF.
The other side of realism, 53-95

Miiller, Michael (Hrsg.): Interpretationen. Franz Kafka. Romane und Erzdhlungen,
Stuttgart *2003 [1994]

Miinker, Stefan / Roesler, Alexander: Poststrukturalismus, Stuttgart / Weimar 2000

Nida-Riimelin, Martine: Der Blick von innen. Zur transtemporalen Identitit be-
wusstseinsfihiger Wesen, Frankfurt a.M. 2006

Nielen, Holger: Eschatologische und geschichtsphilosophische Motive in der Sci-
ence Fiction, in: Zeitschrift fiir Fantastikforschung 1/2 (2011), 1-34

Nietzsche, Friedrich: Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, Stutt-
gart 1967 [1874]

398



: Die frohliche Wissenschaft = Nietzsche’s Werke, hrsg. von Naumann, C.G.,
Erste Abtheilung, Bd. 5, Leipzig 1900 [1882]
: Menschliches, Allzumenschliches, 2 Bde., hrsg. von Colli, Giorgio und Monti-
nari, Mazzino, Miinchen *1988 [1878ff.] = Kritische Studienausgabe, Bd. 2
: Jenseits von Gut und Bose, hrsg. von Colli, Giorgio und Montinari, Mazzino,
Miinchen *1988 [1886] = Kritische Studienausgabe, Bd. 5
—: Goétzendimmerung, in: ders., Werke, Bd. 5, hrsg. von Biaumler, Alfred, Leipzig
1930 [1888], 79-182
: Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, in: ders., Werke in drei Banden, hrsg. von
Schlechta, Karl, Bd. 3, Miinchen 1956, 415-924
Nordmann, Alfred: Technikphilosophie zur Einfithrung, Hamburg 2008
North Whitehead, Alfred — Whitehead, Alfred North
Oelmiiller, Willi: Vorwort, in: ders. u.a. (Hrsg.): Philosophische Arbeitsbiicher,
Bd.6: Diskurs Metaphysik, Paderborn u.a. 1983, 5-8
Olsberg, Karl u.a.: 2057. Unser Leben in der Zukunft, hrsg. von Kersken, Uwe /
Trimbuch, Sonja, Berlin *2007
Ottmann, Henning: Geschichte des politischen Denkens, Bd. 3: Neuzeit, Teilband
1: Von Machiavelli bis zu den groen Revolutionen, Stuttgart / Weimar
2006
—: Geschichte des politischen Denkens, Bd.4: Das 20. Jahrhundert, Teilband 1: Der
Totalitarismus und seine Uberwindung, Stuttgart / Weimar 2010
Pagetti, Carlo: Philip K. Dick und Meta-Science-fiction, in: Polaris 7 (1983), 103-
116
Parfit, Derek: Reasons and Persons, Oxford 1984
—: Personale Identitit, in: Quante, Michael (Hrsg.): Personale Identitét, 71-99
Pehlke, Michael / Lingfeld, Manfred: Roboter und Gartenlaube. Ideologie und Un-
terhaltung in der Science-Fiction-Literatur, Miinchen 1970
Perrin, Noél: Robots. Three Fantasies and One Big Cold Reality, in: Slusser,
George / Rabkin, Eric S. (Hrsg.): Aliens. The Anthropology of Science Fic-
tion, Carbondale / Edwardsville 1987, 102-112
Perry, John: Kann das Ich sich teilen? in: Quante, Michael (Hrsg.): Personale Iden-
titiat, 121-154
Philips, Michael (Hrsg.): Philosophy and Science Fiction, Buffalo / New York
1984
Plank, Robert: Der ungeheure Augenblick. Aliens in der Science Fiction, in: Bar-
meyer (Hrsg.): Science Fiction, 186-202
Pringle, David: Zwei Aspekte von J.G. Ballards Werk, in: Polaris 7 (1983), 45-91
Purtill, Richard L.: Mind, Matter, and Magic in Fantasy and Science Fiction, in:
Reilly (Hrsg.): Adventure, 27-35
Quante, Michael (Hrsg.): Personale Identitit, Paderborn u.a. 1999
Reilly, Robert (Hrsg.): The Transcendent Adventure. Studies of Religion in Sci-
ence Fiction / Fantasy, Westport (Conn.) 1985
Reinders, Angela T.M.: Zuginge und Analysen zur religiosen Dimension des Cy-
berspace, Berlin 2006 [= Diss. Miinster 2005]

399



Ricceur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996 = Ubergéinge, Bd. 26
[orig.: Soi-méme comme une autre, 1990]

Rieder, John: On Defining SF, or not: Genre theory, SF, and history, in: Science
Fiction Studies 37 (2010), 191-209

Roberts, Adam: The History of Science Fiction, Houndsmille / New York 2006

Robertson, Richie: Der ProceB, in: Miiller, (Hrsg.): Interpretationen. Franz Kafka,
98-145

Robinson, Kim Stanley: Nachwort zu Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge,
Miinchen 2008

Rod, Wolfgang: René Descartes, in: Hoerster (Hrsg.): Klassiker des philosophi-
schen Denkens, Bd.1, 156-194

Rohr, Bernd / Wiele, Herbert (Hrsg.): Fachlexikon ABC Technik, Frankfurt a.M.
1983

Rohrmoser, Giinter: Nietzsche als Diagnostiker der Gegenwart, hrsg. von Grim-
minger, Michael, Miinchen 2000

Rossi, Paolo: Das Altern der Welt und die ,,gro3e Ruine* in der Neuzeit, in: Wulf /
Kamper (Hrsg.): Logik und Leidenschaft, 878-889

Rottensteiner, Franz: Science Fiction. Eine Einfiihrung, in: Insel Almanach auf das
Jahr 1972. Pfade ins Unendliche, hrsg. von dems., Frankfurt a.M. 1971, 5-21

—: Erneuerung und Beharrung in der Science Fiction. Uber die New Wave der SF,
in: Barmeyer (Hrsg.): Science Fiction, 340-364

—: Die Einheit der Welt. Zu einigen Romanen von J.G. Ballard, in: Korber, Joachim
(Hrsg.): J.G. Ballard — der Visionédr des Phantastischen, Meitingen 1985 =
Edition Futurum, Bd. 6, 123-132

Saage, Richard: Politische Utopien der Neuzeit, Darmstadt 1991

Sagan, Carl: Unser Kosmos. Eine Reise durch das Weltall, Miinchen / Ziirich 1982
[orig.: Cosm, 1980]

Sainsbury, R.M.: Paradoxien, Stuttgart *2010 [orig.: Paradoxes, 1987]

Saint-Gelais, Richard: Impossible Times. Some temporal labyrinths in Science Fic-
tion, in: Westfahl u.a. (Hrsg.): Worlds enough and time, 25-35

Salewski, Michael: Zeitgeist und Zeitmaschine. Science Fiction und Geschichte,
Miinchen 1986

Sandkaulen, Birgit: Weltgeist und Naturgeschichte. Exkurs zu Hegel. Adornos Ge-
schichtsphilosophie mit und gegen Hegel, in: Honneth / Menke (Hrsg.):
Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, 169-187

Sartre, Jean-Paul: Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-1939,
Reinbek 1982 [orig.: La transcendance de 1’ego, 1936]

—: Was ist Literatur? Reinbek '1965 [Qu’est-ce que la litterature? 1947]

Sauter, Gerhard: Einfithrung in die Eschatologie, Darmstadt 1995

Sauvage, Dagmar de: Krise der Philosophie im Zeitalter wissenschaftlich-techni-
scher Rationalitit, Reinbek 2002

Schaeffler, Richard: Einfiihrung in die Geschichtsphilosophie, Darmstadt 1980

—: Ontologie im nachmetaphysischen Zeitalter. Geschichte und neue Gestalt einer
Frage, Freiburg / Miinchen 2008

400



Schifer, Martin: Science Fiction als Ideologiekritik? Utopische Spuren in der ame-
rikanischen Science Fiction-Literatur 1940-1955, Stuttgart 1977 = Amerika-
studien / American studies. Eine Schriftenreihe, Bd. 48

Schirtl, Thomas: Zeichen der Zukunft — Zukunft der Begriffe. Alles ist Code. Gibt
es nach Matrix noch einen Science-Fiction-Film? in: Mamczak, Sascha /
Jeschke, Wolfgang (Hrsg.): Das Science Fiction Jahr 2006, Miinchen 2006,
251-281

Scheid, Jiirgen vom: Descensus ad inferos. Psychologische Aspekte der Science
Fiction, in: Barmeyer (Hrsg.): Science Fiction, 133-163

Schmidinger, Heinrich: Metaphysik. Ein Grundkurs, Stuttgart u.a. 2000

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich: Geschichtsphilosophie und Theologie, in: Bie-
nenstock, Myriam (Hrsg.): Der Geschichtsbegriff. Eine theologische Erfin-
dung? Wiirzburg 2007 = Religion in der Moderne, Bd. 17, 51-68

Schmitz, Hermann: Jenseits des Naturalismus, Freiburg / Miinchen 2010

Schnédelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Hi-
storismus, Freiburg / Miinchen 1974

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, 2 Bde., Ziirich 1977
[1819-1844]

Schréder, Torben: Science Fiction als Social Fiction. Das gesellschaftliche Poten-
tial eines Unterhaltungsgenres, Marburg 1998

Schulz, Hans-Joachim: Science Fiction, Stuttgart 1986 = Sammlung Metzler, Bd.
226

Schwonke, Martin: Vom Staatsroman zur Science Fiction. Eine Untersuchung iiber
Geschichte und Funktion der naturwissenschaftlich-technischen Utopie,
Stuttgart 1957

—: Naturwissenschaft und Technik im utopischen Denken der Neuzeit, in: Barme-
yer (Hrsg.): Science Fiction, 57-75

(Art.) Sheol, in: Oxford-Lexikon der Weltreligionen (OLWR), Oxford 1997 / Diis-
seldorf 1999, 913

Smith, Curtis C.: Olaf Stapledons Zukunftshistorien und Tragddien, in: Barmeyer
(Hrsg.): Science Fiction, 275-292

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie
der Weltgeschichte, Miinchen %1986 [1918]

Spiegel, Simon: Die Konstitution des Wunderbaren. Zu einer Poetik des Science-
Fiction-Films, Ziirich / Marburg 2007

Stableford, Brian M.: The Sociology of Science Fiction, San Bernardino (CIf.)
1987

Stérig,BHans—J oachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt a.M.

1987

Stuckrad, Kocku von: Das Ringen um die Astrologie. Jiidische und christliche Bei-
trige zum antiken Zeitverstindnis, Berlin / New York 2000

Suvin, Darko: Die utopische Tradition der russischen Science Fiction, in: Polaris 2
(1974), 209-247

401



—: Zur Poetik des literarischen Genres Science Fiction, in: Barmeyer (Hrsg.): Sci-
ence Fiction, 88-105

Taureck, Bernhard H.F.: Emmanuel Lévinas zur Einfiihrung, Hamburg 1997

Taylor, Charles: Hegel, Frankfurt a.M. 1978 [1975]

Trallori, Lisbeth N.: In das Reich des Virtuellen gehen alle Korper ein. Anfliige zur
Entmythisierung des digitalen Androzentrismus, in: Giselbrecht, Karin /
Hafner, Michaela (Hrsg.): Data, Body, Sex, Machine. Technoscience und
Sciencefiction aus feministischer Sicht, Wien 2001, 124-135

Trappe, T.: Art. Wirklichkeit, in: Historisches Worterbuch der Philosophie 12
(2004), 829-846

Truchlar, Leo: Philip K. Dick, Ubik (1969), in: Heuermann (Hrsg.): Science-Fic-
tion-Roman, 315-330

Turkle, Sherry: Life on the screen. Identity in the Age of Internet, New York 1995

Vanderbeke, Dirk: Putting Allspace in a Notshall. Aspects of Individual and Uni-
versal Apocalypse in Philip K. Dick and Stanistaw Lem, in: Inklings. Jahr-
buch fiir Literatur und Asthetik 18 (2000), 151-177

Vief, Bernhard: Die Bits als Elementarzeichen. Vereinfachung, die im Zweifachen
endet, in: Wulf / Kamper (Hrsg.): Logik und Leidenschaft, 73-82

Walters, Hellmut: Grenzen der Utopie. Die Bedingungen des utopischen Romans,
dargelegt an Franz Werfels Stern der Ungeborenen, Diss. Erlangen 1958

Warrick, Patricia S.: Mind in motion. The fiction of Philip K. Dick, Carbondale /
Edwardsville (Illinois) 1987

—: Philip K. Dick’s Answers to Eternal Riddles, in: Reilly (Hrsg.): Adventure, 107-
126

Weber, Thomas P.: Science Fiction, Frankfurt a.M. 2005

Weigel, Sigrid: Das Gedankenexperiment. Nagelprobe auf die facultas figendi in
Wissenschaft und Literatur, in: Macho / Wunschel (Hrsg.): Science & Fic-
tion, 183-205

Wellmer, Albrecht: Modell 3. Meditationen zur Metaphysik, in: Honneth / Menke
(Hrsg.): Thedor W. Adorno. Negative Dialektik, 189-206

Wells, H.G.: A Modern Utopia, London / Lincoln (Nebraska) 1967 [1905]

Westfahl, Gary u.a. (Hrsg.): Worlds enough and time. Explorations of time in Sci-
ence Fiction and Fantasy, Westport (Conn.) / London 2002

—/ Slusser, George (Hrsg.): Science Fiction and the Two Cultures. Essays on bridg-
ing the gap between the sciences and the humanities, Jefferson (N.C.) / Lon-
don 2009

White, Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert
in Europa, Frankfurt a.M. 2008 [orig.: Metahistory. The historical Imagin-
ation in nineteenth-Century Europe, 1973]

Whitehead, Alfred North: Wissenschaft und moderne Welt, Ziirich 1949 [orig.:
Science and the Modern World, 1925]

—: Prozefl und Realitit. Entwurf einer Kosmologie, Frankfurt a.M. 1979 [orig.:
Process and Reality, 1929]

402



Wiemer, Annegret: Utopia and Science Fiction. A contribution to their generic de-
scription, in: Canadian Review of comparative literature 19 (1992), 171-200

Wittkau, Annette: Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des Problems,
Gottingen 1992

Wohlmuth, Josef: Im Geheimnis einander nahe. Theologische Aufsidtze zum Ver-
haltnis von Judentum und Christentum, Paderborn u.a. 1996

—: Mysterium der Verwandlung. Eine Eschatologie aus katholischer Perspektive im
Gesprich mit jiidischem Denken der Gegenwart, Paderborn u.a. 2005

Wulf, Christoph / Kamper, Dietmar (Hrsg.): Logik und Leidenschaft. Ertrige Hi-
storischer Anthropologie, Berlin 2002

Wunschel, Annette / Macho Thomas: Zur Einleitung. Mentale Versuchungsanord-
nungen, in: dies. (Hrsg.): Science & Fiction, 9-14

Zwenger, Thomas: Geschichtsphilosophie. Eine kritische Grundlegung, Darmstadt
2008

—: Oswald Spenglers Geschichtsphilosophie des ,,Untergangs®, in: Oswald Speng-
ler, Der Untergang des Abendlandes, Wiesbaden 2007, 677-722

—: Art. Wirklichkeit, in: Rehfus, Wulff D. (Hrsg.): Handworterbuch Philosophie,
Gottingen 2003, 683f.

403






Was hat Science Fiction mit Philosophie zu tun? Ist diese Literatur- und Filmgattung
mit ihren allzu wilden Spekulationen und unglaubwiirdigen Szenarien nicht viel zu
weit von dem entfernt, womit sich eine erniichterte Philosophie im 21. Jahrhundert
auseinandersetzen miisste? Doch bei Lichte betrachtet konnte man auch sagen,
dass sowohl die Science Fiction als auch die Philosophie Fragen stellen, die alle
Menschen prinzipiell betreffen (Kant). Science Fiction wie Philosophie fragen etwa
nach dem Sinn der Geschichte, nach einer moralischen Verantwortung in der
Gesellschaft oder nach der Zukunft der Menschheit und ihren Méglichkeiten.

Das auf drei Bande angelegte Werk Philosophische Grundprobleme in der
Science Fiction geht von der These aus, dass die Science Fiction eine fiktionale
Form des aufgeklarten Fortschrittsdenkens ist, womit sie sich intensiv mit der
kommenden Zeit auseinandersetzt. In sechs Themenkreisen der Philosophie wird
sich das Werk von der Geschichtsphilosophie (iber die Metaphysik (Band 1),
iber die Erkenntnistheorie, die Anthropologie, die Ethik (Band 2) und zuletzt
iber die Politische Theorie (Band 3) mit der Science Fiction als Metapher der
Philosophie beschaftigen. Da mit der Politischen Theorie wiederum Fragen der
Geschichtsphilosophie aufkommen, schlieBt sich hier ein Kreis.

Der hier vorliegende erste Band befasst sich in den Prolegomena einfiihrend mit
einer Definition der Science Fiction, ihrer Geschichte und philosophischen Fragen
rund um die Technik als Vehikel der friiher so genannten Zukunftsromane. Worin
liegen die Unterschiede der Science Fiction zur Utopie, zu Phantastik und Fantasy?
Zwar ist die Geschichtsphilosophie mittlerweile an ihr Ende gekommen, nimmt
aber, so die These des Autors, in der Science Fiction mit den Ideen von Zeitreisen,
Parallel- und Alternativwelten eine neue Form an. Und in der Metaphysik fragen
sowohl Science Fiction als auch Philosophie nach den Formen des Ich und der
Wirklichkeit. So greift beispielsweise das Romanwerk des Schriftstellers Philip
K. Dick einerseits Hegels Idee iiber Sein und Nichtsein auf, und nimmt ande-
rerseits Fragen des franzosischen Philosophen Jean Baudrillard vorweg, welcher
vom Verschwinden der Wirklichkeit zugunsten der Simulation gesprochen hat.
Vielleicht muss eine Philosophie des 21. Jahrhunderts gar nicht erniichtert sein.

Logos Verlag Berli

ISBN 978-3-8325-49




	Prolegomena
	I. Einleitung
	II. Die Definition der Science Fiction 

	1 #Was ist Science Fiction?
	2 #Die Grenze zur Phantastik
	3 #Die Grenze zur Utopie
	4 Die Grenze zur Fantasy
	III. Das Problem der Technik

	1 Was ist Technik?
	2 Kurze Geschichte der Technik
	3 Positionen von „Technikphilosophen“
	4 Philosophische Fragen zur Technik
	5 Ein Zukunftsszenario 
	IV. Eine kleine Geschichte der Science Fiction

	1 Die historischen Wurzeln der Science Fiction 
	2 Die Science Fiction als Massen- und Trivialliteratur
	3 Die New Wave
	4 Die kritische Rezeption der Science Fiction im deutschsprachigen Raum
	5 Science Fiction heute
	Hauptteil Die Philosophie in der Science Fiction I: Geschichtsphilosophie und Metaphysik
	V. Geschichtsphilosophie
	1. Was ist Geschichtsphilosophie?
	1.1 Beginn der Geschichtsphilosophie in den Religionen
	1.2 Augustinus und das Mittelalter
	1.3 Der neuzeitliche Umbruch und die Aufklärung
	1.4 Der Historismus
	1.5 Friedrich Nietzsche
	1.6 Deutsche Geschichtsphilosophie der Gegenwart
	1.7 Amerikanische Geschichtsphilosophie der Gegenwart
	1.8 Das historische Bewusstsein heute
	2. Science Fiction als Geschichtsphilosophie und Selbstverständnis unserer Zeit 
	2.1 Die Zeitmaschine als Geschichtsphilosophie

	a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (I)
	b) Stephen Baxter, Zeitschiffe
	Exkurs 1: Was ist Zeit?
	
	2.2. Science Fiction als Universalgeschichte


	a) Olaf Stapledon, Die letzten und die ersten Menschen
	b) Isaac Asimov, Die Foundation-Trilogie
	c) Arthur C. Clarke, Die sieben Sonnen
	d) Arthur C. Clarke, 2001 – Odyssee im Weltraum
	e) Doris Lessing, Shikasta
	
	2.3. Das Ende der Menschheit als Motiv der Science Fiction


	a) H.G. Wells, Die Zeitmaschine (II)
	b) Walter M. Miller, Lobgesang auf Leibowitz
	c) Whitley Strieber / James Kunetka, Kriegstag und die Reise danach
	d) J.G. Ballard, Kristallwelt
	e) Brian W. Aldiss, Am Vorabend der Ewigkeit
	
	2.4. Alternativwelten als Geschichtsphilosophie


	a) Philip K. Dick, Das Orakel vom Berge
	b) Otto Basil, Wenn das der Führer wüsste (I)
	c) Robert Harris, Vaterland
	
	2.5. Parallelwelten als Geschichtsphilosophie


	a) H.G. Wells, A Modern Utopia (I)
	b) Frank Capra, Ist das Leben nicht schön? 
	c) Star Trek – Raumschiff Enterprise, Ein Paralleluniversum
	d) Frank Schätzing, Die Tyrannei des Schmetterlings (I)
	VI. Metaphysik
	1. Was ist Metaphysik?
	1.1 Aristoteles
	1.2 Übergang zur Frühen Neuzeit
	1.3 Immanuel Kant
	1.4 Metaphysik und ihre Kritik im 19. Jahrhundert
	1.5 Theodor W. Adorno
	2. Die Frage nach der Wirklichkeit
	2.1 Aristoteles
	2.2 David Hume 
	2.3 Immanuel Kant
	2.4 G.W.F. Hegel
	2.5 Neuere Ansätze im 20. Jahrhundert
	2.6 Poststrukturalistisch: Jean Baudrillard
	3. Wirklichkeit und Science Fiction
	3.1 Philip K. Dick, Die drei Stigmata des Palmer Eldritch
	3.2 Philip K. Dick, Ubik
	3.3 Philip K. Dick, Umstellungsteam
	3.4 Philip K. Dick, Entdecker sind wir
	3.5 Philip K. Dick, Erinnerungen en gros

	Exkurs 2: Resümee zu Philip K. Dick
	3.6 J.G. Ballard, Die Wachttürme
	3.7 J.G. Ballard, Das Meer erwacht
	4. Die virtuelle Realität: der Cyberspace
	4.1 Anglo-amerikanische Positionen 
	4.2 Deutschsprachige Positionen 
	5. Der Cyberspace in der Science Fiction
	5.1 Daniel F. Galouye, Simulacron-Drei
	5.2 Steven Lisberger, Tron
	5.3 Tad Williams, Otherland 
	5.4 Star Trek – Raumschiff Voyager, Chaoticas Braut
	6. Die Frage nach der Identität des Ich 
	6.1 René Descartes
	6.2 John Locke
	6.3 Edmund Husserl
	6.4 Jean-Paul Sartre 
	6.5 Paul Ricoeur
	6.6 Emmanuel Lévinas
	6.7 Catherine Keller
	6.8 Wolfgang Giegerich
	6.9 Gerrit Confurius
	7. Das Identitätsproblem in der Science Fiction
	7.1 Philip K. Dick, Hochstapler
	7.2 Philip K. Dick, Die elektrische Ameise
	7.3 Stanisław Lem, Die Auferstehungsmaschine
	7.4 Stanisław Lem, Sterntagebücher
	7.5 Star Trek – Raumschiff Voyager, Tuvix (I)
	8. Noch einmal Parallelwelten oder: Das Ich als ein Anderer

	Literaturverzeichnis
	1. Primärliteratur
	2. Filme und Fernsehserien
	3. Sekundärliteratur


