
λογος

Jannis Puhlmann

Depression und Lebenswelt
Eine phänomenologische Untersuchung



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution
4.0 Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/
4.0/). Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für
Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen
Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Ab-
bildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsge-
nehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4909

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4909


Depression und Lebenswelt
Eine phänomenologische Untersuchung

Jannis Puhlmann



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Umschlagbild: 
„Letzter Tag im Herbst“, © Copyright Jannis Puhlmann

© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2019 
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4909-1

Logos Verlag Berlin GmbH 
Comeniushof, Gubener Str. 47,
10243 Berlin
Tel.: +49 (0)30 42 85 10 90
Fax: +49 (0)30 42 85 10 92
INTERNET: http://www.logos-verlag.de



In Gedenken an meine MutterBibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Umschlagbild: 
„Letzter Tag im Herbst“, © Copyright Jannis Puhlmann

© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2019 
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4909-1

Logos Verlag Berlin GmbH 
Comeniushof, Gubener Str. 47,
10243 Berlin
Tel.: +49 (0)30 42 85 10 90
Fax: +49 (0)30 42 85 10 92
INTERNET: http://www.logos-verlag.de





Geleitwort

Die Untersuchung der Lebenswelt depressiver Menschen, die 
Jannis Puhlmann vorlegt, stellt in der umfangreichen Literatur 
zu der Erkrankung eine Besonderheit dar. Denn weniger ihre ty-
pischen Symptome, wie sie auch in psychiatrischen Lehrbüchern 
und Diagnosemanualen beschrieben werden, sondern vielmehr 
die tieferreichenden Veränderungen im leiblichen, räumlichen 
und zeitlichen Erleben sind sein Thema.

Diese auch von den Betroffenen selbst oft schwer in Sprache 
zu fassenden Veränderungen zeichnet der Autor mit großer Um-
sicht und Einfühlsamkeit nach, wobei er sich der phänomeno-
logischen Methodik und Literatur kenntnisreich bedient. Als 
Grundstörung und zugleich als Leitmotiv der Untersuchung dient 
ihm die depressive Hemmung des Antriebs mit ihren vielfältigen 
Auswirkungen auf das Leib-, Zeit- und Gefühlserleben, nicht zu-
letzt auf den Möglichkeitsraum der Betroffenen. Depression er-
scheint so letztlich als eine Entfremdung von der gemeinsamen 
Lebenswelt, an der wir sonst, vermittelt durch unseren Leib, auf 
selbstverständliche Weise teilnehmen.

Wenn es durch solche feinfühligen Beschreibungen ge-
lingt, diese Entfremdung für depressive Menschen und ihre An-
gehörigen sprachlich fassbar und damit auch verständlicher zu 
machen, dann tragen sie bereits dazu bei, diese Entfremdung zu 
verringern. In diesem Sinn ist diesem Buch nur zu wünschen, 
dass es nicht nur bei Fachleuten, sondern auch bei Betroffenen 
und Angehörigen zahlreiche Leserinnen und Leser findet.

Heidelberg, im April 2019

Thomas Fuchs

Professor für philosophische Grundlagen 
der Psychiatrie und Psychotherapie





7

Inhaltsverzeichnis

1 	 Einleitung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            9
2	 Philosophie der Psychiatrie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  17

2.1 	 Phänomenologie der Psychiatrie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             20
3 	 Depressionen – (auch) ein philosophisches Problem  .  .  .   25

3.1 	 Klassifikation nach dem ICD-10 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            27
4 	 Husserls transzendentale Phänomenologie  .   .   .   .   .   .   .   31

4.1 	 Die Generalthesis der natürlichen Einstellung .  .  .  .     32
4.2 	 Epoché und phänomenologische Reduktion .  .  .  .  .      34
4.3 	 Die Lebenswelt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      36
4.4 	 Horizonte und Möglichkeiten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              39

5 	 Depression und Lebenswelt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 45
5.1 	 Die Unaussprechlichkeit der Depression .  .  .  .  .  .  .        47
5.2 	 Veränderung der Lebenswelt als Veränderung
  	  	 des Möglichkeitsraums  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  50
5.3 	 Ratcliffes Theorie der existenziellen Gefühle .  .  .  .  .      54
5.4 	 Existenzielle Gefühle bei Depressionen .  .  .  .  .  .  .  .         56

5.4.1 	 Emotionale Bedeutungslosigkeit  .   .   .   .   .   .   .   58
5.4.2 	 Existenzielle Ohnmacht  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   60
5.4.3 	 Existenzielle Hoffnungslosigkeit .  .  .  .  .  .  .  .        61
5.4.4 	 Generalisierte Angst  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   62
5.4.5 	 Existenzielle Einsamkeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             64

6 	 Depression als Willensstörung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   67
6.1 	 Konation, Inhibition und Volition .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            69
6.2 	 Wille und Lebenswelt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   72
6.3 	 Wille und Leiberleben  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   75
6.4 	 Wille und Zeiterleben .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   78

7 	 Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick  .   .   83
8	 Literaturverzeichnis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      89





9

1  Einleitung

„Für den, der eingezwängt 
und wie ein totes Baby in der Glasglocke hockt, 

ist die Welt selbst der böse Traum.“1 
 – Sylvia Plath

Diese berühmten Zeilen der US-amerikanischen Dichterin und 
Autorin Sylvia Plath stammen aus ihrem 1963 veröffentlichten 
semi-autobiographischen Roman „Die Glasglocke“. Sie gehören 
zu den wohl eindrücklichsten und treffendsten Beschreibungen 
der Erfahrung schwerer Depressionen. Mit der titelgebenden Me-
tapher des Romans vergleicht Plath depressive Verstimmungen 
mit einem Leben unter einer Glasglocke, abgetrennt vom Rest der 
Welt: „[E]gal, wo ich saß – ob auf dem Deck eines Schiffes oder in 
einem Straßencafé in Paris oder Bangkok –, immer saß ich unter 
der gleichen Glasglocke in meinem eigenen sauren Dunst.“2 Sie 
offenbart damit eine schwer zu artikulierende Wahrheit über De-
pressionen: Depressionen machen sich nicht nur durch eine Ver-
änderung einzelner Gefühle, Gedanken oder Wahrnehmungen 
des Betroffenen bemerkbar. Sie können eine Veränderung des 
gesamten Rahmens und der Struktur des Denkens, Fühlens oder 
Wahrnehmens bedeuten – eine grundlegende Transformation der 
Welt des Betroffenen. Die Welt des Depressiven wird zu einer ent-
fremdeten, einer einsamen und freudlosen Welt. Sie wirkt fern 
und unzugänglich und lässt sinnvolles Handeln und Kontakt zu 
anderen Menschen schwer bis unmöglich erscheinen. Das vor-
liegende Buch versucht etwas sehr Ähnliches wie das, was Sylvia 
Plath in ihrem Roman gelungen ist, nämlich die Erfahrungswelt 
der Depression zu erforschen, zu beschreiben und zu deuten. Das 
Werkzeug der Untersuchung soll jedoch nicht die Lyrik oder 

1	 Plath, Sylvia: Die Glasglocke. Übers. v. Reinhard Kaiser. Frankfurt a.M. 
2009. S. 254.

2	 Ebd. S. 200.



1  Einleitung

10

Literatur, sondern eine philosophisch-phänomenologische Be-
schreibung sein.

Die leidvollen und existenziellen Erfahrungen schwerer 
Depressionen sollen von einem phänomenologischen Stand-
punkt aus beschrieben werden. Aufbauend auf der Philosophie 
Edmund Husserls sollen Depressionen nicht wie in der klini-
schen Psychologie üblich als quantitative Veränderungen von 
Affekten (wie mehr Trauer oder weniger Freude) oder wie in der 
kognitiven Theorie der Depression üblich als Veränderungen 
von kognitiven Schemata (wie einer negativen Bewertung von 
Selbst, Umwelt und Zukunft) beschrieben werden, sondern als 
eine fundamentale Veränderung des konstitutiven Welterlebens 
der Betroffenen. Husserl zufolge bildet die sogenannte Lebens-
welt einen präreflexiven und präintentionalen Sinn- und Be-
deutungshorizont, zu dem wir immer schon im Verhältnis stehen 
und der jedem gerichteten Wahrnehmen, Handeln oder Fühlen 
vorausgeht. Diese gelebte Welt ist uns so selbstverständlich und 
vertraut, dass wir sie selten reflektieren oder problematisieren, 
und obwohl sie von jeder empirischen oder exakten Wissenschaft 
sinnvollerweise angenommen werden muss, wird sie kaum zum 
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchungen gemacht. Eine 
Beschreibung von Depressionen auf der Ebene der Lebenswelt 
bedeutet einen radikalen Perspektiven- und Einstellungswechsel 
vorzunehmen, und die Krankheit nicht länger im Patienten, son-
dern umgekehrt, den Patienten in seiner Krankheit zu verorten.3

Aufbauend auf den Arbeiten von Matthew Ratcliffe4 sollen 
die Veränderungen der Lebenswelt bei Depressionen als eine 
Störung von dem, was Husserl Horizontintentionalität nennt, 

3	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Psychotherapie des Lebensraums. Eine phänome-
nologisch-ökologische Konzeption“. In: Phänomenologie und psychothe-
rapeutische Psychiatrie. Hrsg. v. Gerhard Dammann. Stuttgart 2015.  
S. 201.

4	 Vgl.: Ratcliffe, Matthew: Experiences of depression. A study in phe-
nomenology. Oxford 2015.



Einleitung

11

beschrieben werden: Die Lebenswelt der depressiven Person ist 
von einer Veränderung der Arten von erlebbaren Möglichkeiten 
und damit des vertrauten Möglichkeitsraums gekennzeichnet. 
Aus dieser phänomenologischen Perspektive soll schließlich eine 
der Kernerfahrungen von Depressionen, die Antriebsschwäche, 
eingehender untersucht werden. Charakteristische Symptome 
von Depressionen wie Interessenlosigkeit, Antriebshemmung 
und der damit verbundene soziale Rückzug werden im Folgen-
den als eine Willens- und Motivationsstörung gedeutet. Wesent-
lich für die Veränderung der Lebenswelt bei Depressionen ist 
nämlich eine Willensstörung auf der Ebene der Konation. Diese 
zeichnet sich durch ein Unvermögen aus, Möglichkeiten als 
bedeutungsvoll und praktisch relevant zu erfahren5 und korre-
liert mit einschränkenden und isolierenden Veränderungen des 
Körpererlebens6, des Zeiterlebens7 und des Erlebens von Inter-
subjektivität8.

Die Philosophie hat allen Grund sich mit psychischen 
Erkrankungen wie schweren Depressionen zu beschäftigen 
und das Erkenntnisinteresse einer Phänomenologie der De-
pression ist kein rein akademisches. Die Phänomenologie 
psychischer Störungen oder Erkrankungen kann ein wichtiges 
kritisches Gegengewicht zu dem heute dominierenden bio-
logistisch-reduktionistischen Paradigma der Psychiatrie darstellen 

5	 Vgl.: Ratcliffe, Matthew: Depression and the Phenomenology of Free 
Will. (2013) Unter: https://www.researchgate.net/publication/289945859_
Depression_and_the_phenomenology_of_free_will (zuletzt abgerufen 
am 12.11.2017).

6	 Vgl.: Fuchs, Thomas: Phänomenologie von Leib und Raum. Phänomeno-
logisch-empirische Untersuchungen zu depressiven und paranoiden Er-
krankungen. Heidelberg 2000.

7	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Zeiterfahrung in Gesundheit und Krankheit“. In: 
Psychotherapeut. Vol. 60. Berlin/Heidelberg 2015. S. 102–109.

8	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Depression, Intercorporeality, and Interaffectiv-
ity“. In: Journal of Consciousness Studies. Vol. 20. Exeter 2013. S. 219–238.



1  Einleitung

12

und die subjektive und intersubjektive Dimension psychischer 
Erkrankungen wieder mehr in den Fokus rücken. Ein philo-
sophisch-phänomenologisch fundierter Blick vermag außer-
dem – ohne ein klassisch medizinisches Verständnis ersetzen 
zu können – die Klassifikation, Diagnose und Behandlung der 
Depression zu verbessern. Und nicht zuletzt folgt die vorliegende 
Untersuchung einer praktischen und persönlichen Motivation: 
Ein tieferes Verständnis für den existenziellen, lebensweltlichen 
Charakter von Depressionserfahrungen kann selbst schon eine 
Linderung für Betroffene bedeuten.

Die vorliegende Untersuchung ist der sogenannten Philo-
sophie der Psychiatrie zuzuordnen, über deren hauptsächliche 
Aufgabenfelder und Problemfragen zunächst ein grober Über-
blick gegeben werden soll (Kapitel 2). Ein detaillierter Blick 
soll dabei auf die Tradition der Phänomenologie der Psychiatrie 
geworfen werden (Kapitel 2.1). Danach soll der Untersuchungs-
gegenstand „Depression“ genauer bestimmt werden (Kapitel 3): 
In der zeitgenössischen psychiatrischen und klinisch-psycho-
logischen Diagnostik steht die Depression für eine heterogene, 
zahlreiche Symptome umfassende affektive Störung (Kapitel 3.1). 
Alle drei Hauptsymptome der schweren unipolaren depressiven 
Episode („depressive Stimmung“, „Interessen- und Freudlosig-
keit“, „erhöhte Ermüdbarkeit“9) verweisen auf einen nicht näher 
bestimmten Erlebnisgehalt von Depressionen.

Um diesen besser erfassen zu können, soll im Folgenden ein 
phänomenologischer Standpunkt erarbeitet werden. Hierzu soll 
zunächst ein grober Überblick über die Grundzüge der Philo-
sophie Edmund Husserls gegeben werden (Kapitel 4). Für die vor-
liegende Untersuchung sind dabei vor allem sein Phänomen-Be-
griff und seine Ausführungen zur Generalthesis der natürlichen 

9	 Vgl.: Dilling, H. / Mombour W. / Schmidt M.H. [Hrsg.]: Internationale 
Klassifikation psychischer Störungen. ICD-10 Kapitel V (F). Klinisch-di-
agnostische Leitlinien. Bern 52005 (11992). S. 139–148.



Einleitung

13

Einstellung (Kapitel 4.1), die Epoché und die phänomenologische 
Reduktion (Kapitel 4.2), sowie Husserls Konzept der Lebenswelt 
(Kapitel 4.3) und des Horizontbewusstseins (Kapitel 4.4) von Re-
levanz.

Danach soll Husserls Konzept der Lebenswelt auf die Er-
fahrung schwerer Depressionen angewendet werden (Kapitel 5). 
Wie sich zeigen wird, kann eine phänomenologisch fundierte 
Analyse eine Überwindung der Unaussprechlichkeit von De-
pressionen leisten, wie sie sonst nur in der Kunst möglich ist 
(Kapitel 5.1). Das hier vertretene Verständnis der Depression 
als veränderte Welterfahrung basiert in großen Teilen auf den 
Arbeiten von Matthew Ratcliffe (der sich seinerseits auf Husserl, 
Heidegger und Merleau-Ponty bezieht) und deutet die Trans-
formation der Lebenswelt bei schweren Depressionen als eine 
Veränderungen des in der Lebenswelt erfahrbaren Möglichkeits-
raums (Kapitel 5.2).

Ratcliffe zufolge zeichnet sich unser Verhältnis zur Welt 
durch die Arten von Möglichkeiten aus, für die wir offen und 
empfänglich sind. Diese basalen Arten von Möglichkeiten, die 
konstitutiv für unseren Modus des In-der-Welt-seins sind, nennt 
Ratcliffe auch „existenzielle Gefühle“10 (Kapitel 5.3). Unter 
Bezugnahme auf Memoiren11 12 13 und eine Online-Befragung14 
von Menschen mit Depressionen soll daraufhin beschrieben 
werden, wie die Verarmung des Möglichkeitsraums die Lebens-

10	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 34–41.
11	 Solomon, Andrew: Saturns Schatten. Die dunklen Welten der Depression. 

Übers. v. Hans Günther Holl. Frankfurt a.M. 2006.
12	 Styron, William: Sturz in die Nacht. Die Geschichte einer Depression. 

Übers. v. Willie Winkler. Berlin 2010.
13	 Plath. Glasglocke. a.a.O.
14	 Die Auswertung des Online-Fragebogens über Erfahrungen von Men-

schen mit Depression, der 2011 an der Universität Durham entwickelt 
und auf der Website der Hilfsorganisation SANE öffentlich zugänglich 
war, findet sich bei: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 23–32.



1  Einleitung

14

welt des Depressiven verändert und eine Entfremdung von Selbst 
und Lebenswelt herbeiführt (Kapitel 5.4). Die charakteristischen 
existenziellen Gefühle der Depression werden in diesem Lichte 
als emotionale Bedeutungslosigkeit (Kapitel 5.4.1), als existenzielle 
Ohnmacht (Kapitel 5.4.2), als existenzielle Hoffnungslosigkeit (Ka-
pitel 5.4.3), als generalisierte Angst (Kapitel 5.4.4) und als existen-
zielle Einsamkeit (Kapitel 5.4.5) gedeutet.

Im letzten Teil der Buches soll schließlich die zuvor aus-
gearbeitete phänomenologische Perspektive auf die Antriebs- 
und Motivationsschwäche bei Depressionen angewendet 
werden (Kapitel 6). Hierzu soll Thomas Fuchs’ Klassifikation 
von Willensstörungen in der Psychopathologie herangezogen 
werden, die die Antriebs- und Motivationshemmung bei De-
pressionen im Bereich der „Konation“ – einem grundlegenden 
Strukturmoment des Wollens, welches die „Gesamtheit von An-
trieb, Bedürfnissen und Motiven, die die Person zu einer Hand-
lung bewegen“15, bezeichnet – lokalisiert (Kapitel 6.1). Die Un-
fähigkeit „Wollen zu können“ resultiert aus einem Unvermögen, 
Möglichkeiten in der Welt als anziehend, als bedeutungsvoll und 
praktisch relevant zu erfahren (Kapitel 6.2). Eng verbunden mit 
der Einschränkung der phänomenalen Handlungs- und Willens-
freiheit ist dabei eine Störung der Leiblichkeit, die Thomas Fuchs 
als „Korporifizierung“16 bezeichnet: Der eigene Leib wird in der 
Depression weniger als Medium der Lebensweltzuwendung er-
fahren, sondern zunehmend als ein Körper-Objekt verdinglicht 
und als ein Hindernis im Kontakt mit der Umwelt empfunden 
(Kapitel 6.3). Zudem geht die Willensstörung mit einer Stö-
rung des Zeitempfindens der depressiven Person einher: Die 
gelebte Zeit scheint zum Stillstand zu kommen, vergangene 
Zeit erscheint omnipräsent und die Chance einer zukünftigen 

15	 Fuchs, Thomas / Broschmann, Daniel: „Willensstörungen in der Psy-
chopathologie“. In: Der Nervenarzt. Vol. 88. Berlin 2017. S. 1252–1258.

16	 Vgl.: Fuchs. Leib und Raum. a.a.O.



Einleitung

15

Zustandsänderung erscheint unmöglich. Es kommt zu einer 
„Desynchronisierung“17 der gelebten Zeit des Depressiven und 
seiner Umwelt (Kapitel 6.4). Methodologische Überlegungen zur 
Vereinbarkeit des bis hier hin angewandten phänomenologischen 
Standpunktes und der psychologischen Depressionsforschung, 
sowie einer möglichen therapeutischen und ethischen Relevanz 
einer Phänomenologie der Depressionen sollen die Untersu
chung schließlich abschließen (Kapitel 7).

17	 Vgl.: Fuchs. Zeiterfahrung. a.a.O.





17

2  Philosophie der Psychiatrie

Die Philosophie der Psychiatrie ist in den vergangenen drei Jahr-
zehnten ein wachsendes akademisches Feld geworden und der 
interdisziplinäre Austausch zwischen Philosophie und Psychia-
trie ist heute so rege wie schon lange nicht mehr. Eine wach-
sende Zahl von Publikationen, Journalen und Lehrstühlen für 
Philosophie der Psychiatrie zeugt von einem wachsenden Inte-
resse und einer engeren Zusammenarbeit zwischen den beiden 
Wissenschaften.18 Die hier ausgearbeitete phänomenologische 
Untersuchung von Depressionen soll einen Beitrag für das wach-
sende Feld der Philosophie der Psychiatrie leisten.

Das Erkenntnisinteresse einer jeden Philosophie der Psych-
iatrie ist immer ein doppeltes. Einerseits hat die philosophische 
Reflexion über psychische Erkrankungen und psychisches Leid 
einen Erkenntnisgewinn für die Psychiatrie (bzw. die klinische 
Psychologie oder Psychopathologie) zum Ziel: Die Philosophie 
kann helfen, in der Psychiatrie verwendete Begriffe und Theorien 
kritisch zu überprüfen. Das ist für Forscher und Praktiker im 
Bereich der Psychiatrie von großer Bedeutung, denn ihre Wahr-
nehmung und ihr Handeln werden in einem nicht unerheblichen 
Maße von ihren theoretischen Überzeugungen über psychische 
Phänomene beeinflusst. Solche impliziten oder expliziten weltan-
schaulichen, wissenschaftstheoretischen oder anthropologischen 
Vorannahmen über psychische Phänomene können philosophisch 
uninformiert oder schlicht falsch sein. Es bedarf deshalb einer 
philosophisch kohärenten Rahmenkonzeption für die Psychia
trie, um das Verständnis, die Diagnose und Behandlung von 

18	 Die DGPPN hat im Jahr 2004 ein Referat „Philosophische Grundlagen 
der Psychiatrie und Psychotherapie“ eingerichtet. Im Jahr 2010 wurden 
zwei Professuren neu eingerichtet: die „Professur für Philosophische 
Grundlagen der Psychiatrie und Psychotherapie“ an der Universität Hei-
delberg und die „Professur für Psychiatrie und Neurophilosophie“ an 
der Charité in Berlin.



2  Philosophie der Psychiatrie

18

psychischen Erkrankungen zu verbessern.19 Für die Psychiatrie 
relevante Begriffe wie Psyche, Bewusstsein, Selbst, Wahn oder 
Wirklichkeit haben eine lange philosophische Tradition und im 
Laufe der Geistesgeschichte eine Vielzahl von Vorannahmen 
angehäuft.20 Deshalb schreibt Karl Jaspers, einer der Vordenker 
der Philosophie der Psychiatrie: „Wer meint, die Philosophie aus-
schalten und sie als belanglos beiseite lassen zu können, wird von 
ihr in ungeklärter Gestalt überwältigt.“21

Andererseits kann die philosophische Untersuchung psy-
chischer Störungen einen Erkenntnisgewinn für die Philosophie 
selbst erzielen. So können tradierte philosophische Begriffe, Kon-
zepte und Theorien – etwa von Selbst, Freiheit und Bewusstsein – 
anhand von Phänomenen psychischer Erkrankungen kritisch ge-
prüft und überarbeitet werden. Schwere psychische Erkrankungen 
gehen oft mit einem Verlust einer unproblematischen Ordnung 
oder einer „Entfremdung vom eigenen Selbst“22 und der Umwelt 
einher. Auch Beeinträchtigungen der Wahrnehmung, wie das 
Hören von Stimmen oder Halluzinationen, Einschränkungen der 
Rationalität, Verlust von Freiheit oder fehlerhafte Interpretationen 
der Umwelt können Ausdruck psychischer Störungen sein. Sol-
che Phänomene zu erfassen und zu beschreiben ist eine große 
Herausforderung für die Philosophie, weil es immer auch be-
deutet, Aussagen über Selbst und Welt, Wahrnehmung, Freiheit 
und Rationalität an sich zu treffen. Psychische Erkrankungen 

19	 Vgl.: Kendler, Kenneth S.: „Introduction: Why Does Psychiatry Need 
Philosophy?“. In: Philosophical Issues In Psychiatry. Explanation, Phenom-
enology, and Nosology. Hrsg. v. Kenneth Kendler u. Josef Parnas. Balti-
more 2008. S. 1ff.

20	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Philosophische Grundlagen der Psychiatrie und 
ihre Anwendung“. In: Die Psychiatrie. Vol. 7. Stuttgart 2010. S. 236.

21	 Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie. Berlin/Heidelberg 1965.  
S. 643.

22	 Schramme, Thomas: Psychische Krankheit aus philosophischer Sicht. Gie-
ßen 22003 (12000). S. 25.



Philosophie der Psychiatrie

19

philosophisch zu untersuchen kann bedeuten, philosophische 
Konzepte, die im Laufe der Philosophiegeschichte meist auf den 
„gesunden“ Geist angewandt wurden, zu hinterfragen und durch 
die Analyse gestörter oder veränderter psychischer Phänomene 
etwas über ihre „normalen“ oder unproblematischen Funktionen 
zu lernen. Dieses doppelte Erkenntnisinteresse gilt auch für eine 
phänomenologische Untersuchung von Depressionen: Einerseits 
soll die Phänomenologie ein tieferes Verständnis von Depressionen 
ermöglichen; andererseits sollen die Depressionserfahrungen ein 
besseres Verständnis der Phänomenologie ermöglichen.

Der Gegenstandsbereich der Philosophie der Psychiatrie ist 
enorm, schließlich umfasst schon die Psychiatrie einen der wei-
testen Gegenstandbereiche aller wissenschaftlichen Disziplinen. 
Ein Beispiel von Kenneth Kendler verdeutlicht das sehr treffend: 
Würde man für ein Jahr eines der führenden psychiatrischen 
Journals wie „Archives of General Psychiatry“ oder „British 
Journal of Psychiatry“ lesen, würde man darin Arbeiten mit bio-
logischen Begriffen wie Molekül, Zelle oder neuronales Netzwerk 
finden, genauso wie Arbeiten über psychologische Theorien von 
Stimmungen, Kognition oder Gedächtnis oder Arbeiten über 
die soziale, kulturelle und sozioökonomische Prozesse. Denn die 
Psychiatrie ist schon ihrem Gegenstand nach interdisziplinär und 
befindet sich seit ihrer Entstehung im 18. Jahrhundert in einem 
„Spannungsfeld zwischen Geistes- und Naturwissenschaften, 
zwischen subjekt-orientierter Erlebenswissenschaft einerseits 
und objektivierender Neurowissenschaft andererseits“.23 Die 
Komplexität der Psychiatrie entspricht dabei der Komplexität 
ihres Gegenstandes, nämlich der des psychisch erkrankten Men-
schen in seiner Gänze.24

Die Hauptthemen der zeitgenössischen Philosophie der 
Psychiatrie sind 1) die philosophische Nosologie, d.i. die Frage 

23	 Fuchs. Philosophische Grundlagen. a.a.O. S. 235.
24	 Vgl.: Ebd. S. 236.



2  Philosophie der Psychiatrie

20

nach dem Begriff der psychischen Erkrankung und seiner Be-
gründung, 2) die Ethik der Psychiatrie, die Frage nach Autonomie 
und Selbstverantwortung bei psychischen Erkrankungen und die 
normative Dimension von psychischen Krankheitsbegriffen, 3) 
das Leib-Seele-Problem und die Frage nach der psychophysischen 
Kausalität bei psychischen Erkrankungen und 4) die Phänomeno-
logie psychischer Erkrankungen. Auch wenn das vorliegende 
Buch sich auf eine phänomenologische Untersuchung der De-
pression konzentriert und damit nur einem dieser Hauptthemen 
weiter folgt, bleiben Überlegungen zum Begriff der psychischen 
Erkrankung, dem ethischen Umgang mit psychisch kranken 
Menschen und zum Zusammenhang zwischen Gehirn und Psy-
che immer auch für die vorliegende Untersuchung von Relevanz 
und sollten deshalb mitbedacht werden.

2.1	 Phänomenologie der Psychiatrie

In seinem für die Phänomenologie der Psychiatrie wegweisendem 
Buch „allgemeine Psychopathologie“25 von 1913 unterscheidet 
Karl Jaspers zwischen erklärenden und verstehenden Ansätzen 
in der Psychiatrie. Eine Unterscheidung, die, wenn auch nicht 
unumstritten, in der Psychopathologie noch bis heute sehr ein-
flussreich ist. Erklärende Ansätze, wie sie in den Naturwissen-
schaften üblich sind, betrachten psychische Phänomene aus einer 
Dritten-Person-Perspektive, und versuchen, Kausalzusammen-
hänge objektiv zu bestimmen. Verstehen dagegen beansprucht 
die Fähigkeit, mittels Empathie die Sinnhaftigkeit menschlichen 
Erfahrens und Handelns zu begreifen – ein Ansatz, der typischer-
weise in der Literatur, in der Kunst und Humanwissenschaften 
verwendet wird. Nur ein empathisches Verständnis der Er-
fahrungswelt eines Menschen, so Jaspers, kann ein adäquates Ver-

25	 Vgl.: Jaspers. Psychopathologie. a.a.O.



2.1  Phänomenologie der Psychiatrie

21

ständnis psychischer Phänomene leisten. Die Phänomenologie 
der Psychiatrie bemüht sich deshalb mehr als andere Disziplinen 
um ein tieferes Verständnis der Erfahrungen psychisch kranker 
Menschen; also die subjektive und intersubjektive Dimension 
psychischer Krankheit. Die Erste-Person-Perspektive auf psychi-
sche Phänomene, so die Überzeugung der Phänomenologie, lässt 
sich niemals ohne Bedeutungsverlust auf eine Dritte-Person-Per-
spektive reduzieren – Subjektivität ist irreduzierbar.26

Aber ein Verstehen der Erfahrungen psychisch kranker 
Menschen ist kein leichtes Unterfangen. Die Erfahrungsberichte 
vieler psychisch kranker Personen offenbaren, dass sich ihre 
Erfahrungen außerhalb des Bereichs alltäglicher Erfahrungen 
bewegen können. Betroffenen erscheint es sehr schwer bis un-
möglich, ihr Erleben, das ihnen oft selbst rätselhaft erscheint, zu 
kommunizieren. Gleichzeitig fällt es Angehörigen schwer, nach-
zuvollziehen, was es bedeutet, unter einer psychischen Krankheit 
zu leiden. Diese Sprach- und Hilflosigkeit angesichts psychischer 
Erkrankungen erhöht den Leidensdruck und kann eine wirk-
same Diagnose und Behandlung erschweren. Es sind vor allem 
Erfahrungen der „Selbstentfremdung“ oder des „Verlustes der 
natürlichen Selbstverständlichkeit“ und eine damit verbundene 
zweifelnde und hinterfragende Haltung zur Wirklichkeit, die 
einen psychisch Erkrankten mit existenziellen Fragen konfron-
tiert und zum „Philosophen wider Willen“27 machen kann. Die 
Phänomenologie der Psychiatrie kann helfen, die Sprachlosig-
keit angesichts solch existenzieller Erfahrungen zu überwinden 
oder zu lindern. Philosophisch-phänomenologische Reflexionen 
können das Verständnis für vielfältige psychische Phänomene 
erweitern und vertiefen, und den Blick schulen für Phänomene, 
die einer naturwissenschaftlichen Betrachtung verschlossen 
bleiben.

26	 Vgl.: Fuchs. Philosophische Grundlagen. a.a.O. S. 239.
27	 Ebd.



2  Philosophie der Psychiatrie

22

Der Begriff „Phänomenologie“ wird außerhalb der Philo-
sophie uneinheitlich, unpräzise und mitunter inflationär ge-
braucht. Im psychiatrischen Gebrauch steht Phänomenologie 
häufig bloß für die Beschreibung von Anzeichen und Symp-
tomen psychischer Störungen und basiert lose auf Verhaltens-
beobachtungen, auf qualitativen Befragungen und einem „Com-
mon-Sense“ über mentale Zustände.28 Im strengeren Sinne aber 
steht Phänomenologie für eine der maßgeblichen kontinental-
philosophischen Strömungen, die Anfang des 20 Jahrhunderts in 
den Werken Edmund Husserls begründet und später von Den-
kern wie Martin Heidegger, Maurice Merleau-Ponty, Jean-Paul 
Sartre oder Max Scheler weitergedacht wurde. Die Phänomeno-
logie zielt darauf, die essenziellen Strukturen menschlicher 
Erfahrung und Existenz zu beschreiben. Sie beginnt mit der 
Grundannahme, dass das Bewusstsein von grundlegend anderer 
Beschaffenheit als alle anderen Untersuchungsobjekte ist:

„Consciousness reveals a certain peculiarity: it not only is given 
as an empirical part of the world but also, simultaneously, is the 
condition of this world’s appearing. Consciousness differs from 
everything else by being that which is in possession of compre-
hension, by being that which relates itself comprehendingly to both 
self and world.“29

Entgegen vieler Missverständnisse darf die Phänomenologie nicht 
als Form eines spekulativen, subjektivistischen oder kartesiani-
schen Introspektionismus verstanden werden. Zeitgenössische 
Phänomenologie stellt im Gegenteil eine radikale Kritik eines 
Objekt / Subjekt-, oder Leib / Seele-Dualismus dar und betont 
dagegen die leibliche, soziale und kulturelle Einbettung mensch-

28	 Vgl.: Parnas, Josef / Sass, Louis: „Varieties of ‚Phenomenology‘: On De-
scription, Understanding and Explanation in Psychiatry“. In: Philosoph-
ical Issues In Psychiatry. Explanation, Phenomenology, and Nosology. 
Hrsg. v. Kenneth Kendler u. Josef Parnas. Baltimore 2008. S. 250.

29	 Parnas / Sass. Varieties of Phenomenology. a.a.O. S. 256.



2.1  Phänomenologie der Psychiatrie

23

licher Subjektivität.30 Die phänomenologische Psychopatho-
logie verortet psychische Krankheiten nicht in einem privaten 
Innenraum der Psyche oder des Gehirns, sondern versteht sie 
als eine Störung des In-der-Welt-, und Miteinander-seins. Die 
phänomenologische Methode erlaubt es, die konstitutiven Struk-
turen des Bewusstseins – wie Selbstbewusstsein, Leiblichkeit, 
Räumlichkeit, Zeitlichkeit und Intersubjektivität – zu unter-
suchen, und zu beschreiben, wie diese Bewusstseinsstrukturen 
sich bei psychischen Erkrankungen verändern können.

Die Zeit, in der die Psychiatrie unter phänomenologischen 
Vorzeichen stand und namhafte und einflussreiche Psychiater wie 
Karl Jaspers, Hubertus Tellenbach oder Ludwig Binswanger sich 
an der Phänomenologie orientiert haben, ist sicherlich vorbei.31 
In den vergangenen Jahrzehnten war ein klarer Trend hin zu 
naturwissenschaftlichen Erklärungen psychischer Erkrankungen 
zu erkennen und heute ist längst die neurobiologische und mo-
lekulargenetische Perspektive die dominante. Hierzu schreibt 
Thomas Fuchs:

„Im gegenwärtig dominierenden Paradigma wird nun den neuro-
biologischen Substratprozessen die alleinige Erklärungskraft 
zugeschrieben, während subjektiven Aussagen oder sozialen 
Prozessen allenfalls eine epiphänomenale oder sekundäre Rolle 
zukommen soll.“32

Während ein solches reduktionistisches Paradigma zweifelsohne 
große Fortschritte in der Erforschung und Behandlung psychi-
scher Krankheiten geleistet hat, zeichnen sich nicht nur in der 
Philosophie wachsende Zweifel daran ab, ob reduktionistische 
Ansätze die Komplexität menschlichen Empfindens und Ver-

30	 Vgl.: Parnas / Sass. Varieties of Phenomenology. a.a.O. S. 253.
31	 Vgl.: Dammann, Gerhard: „Der ‚Tod der Phänomenologie‘ in der Psy-

chiatrie?“. In: Phänomenologie und psychotherapeutische Psychiatrie. 
Hrsg. v. Gerhard Dammann. Stuttgart 2015. S. 51–76.

32	 Fuchs. Philosophische Grundlagen. a.a.O. S. 238.



2  Philosophie der Psychiatrie

24

haltens adäquat erklären können.33 Auch gibt es Bedenken, dass 
die Bedeutung des Subjekterlebens und der sozialen Umwelt für 
die Krankheit bei zu einseitigen Bottom-Up-Erklärungen ver-
nachlässigt wird.34 Ein wachsendes Interesse an der Phänomeno-
logie der Psychiatrie kann als Ausdruck solcher Skepsis am gegen-
wärtigen Paradigma gedeutet werden. Denn in den vergangenen 
Jahren macht sich eine Rückbesinnung auf diese Tradition 
bemerkbar. Vor allem bei der Erforschung von Depersonalisa-
tions-, Derealisations- oder Schizophrenieerfahrungen wird wie-
der häufiger auf phänomenologische Untersuchungen zurück-
gegriffen.35 Zur Phänomenologie von Depressionen findet sich 
dagegen noch vergleichsweise wenig Material. Das mag daran 
liegen, dass Schizophrenie-Erfahrungen für nicht Betroffene 
völlig fremde, schwer nachvollziehbare Zustände zu sein schei-
nen. Depressionen dagegen stellen wir uns oft als Intensivierung 
oder Abstumpfung uns bekannter Gefühle oder Stimmungen, 
wie „weniger Freude“ oder „mehr Traurigkeit“, vor. Doch dies ist 
ein großer Irrtum: Auch Erfahrungen von Depressionen können 
sich radikal von der mundanen Erfahrung „gesunder“ Menschen 
unterscheiden, weshalb eine phänomenologische Untersuchung 
dieser Erfahrungen sehr ergiebig ist.36

33	 Vgl.: Mitchell, Sandra: „Explaining Complex Behavior“. In: Philoso-
phical Issues In Psychiatry. Explanation, phenomenology, and nosology. 
Hrsg. v. Kenneth Kendler u. Josef Parnas. Baltimore 2008. S. 19.

34	 Vgl.: Fuchs. Philosophische Grundlagen. a.a.O. S. 235.
35	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Selbst und Schizophrenie“. In: Deutsche Zeitschrift 

für Philosophie. Vol. 60. Berlin 2012. S. 887–901.
36	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 1.



25

3	 Depressionen – (auch) ein philosophisches 
Problem

Eine erste große Schwierigkeit über Depressionen zu sprechen 
oder zu schreiben besteht schon darin, dass der Begriff „De-
pression“ wenig trennscharf verwendet wird. Im alltäglichen 
Sprachgebrauch scheint „depressiv sein“ ein alles andere als 
homogenes Phänomen zu sein und wird selten klar von Traurig-
keit, Trauer oder Niedergeschlagenheit abgegrenzt. Der Begriff 
Depression begegnet uns in Sätzen wie „dieses regnerische Wetter 
macht mich ganz depressiv“ oder „das neue Album von Leonard 
Cohen klingt total depressiv“, und muss zugleich herhalten, wenn 
von einer der schwersten und tödlichsten Krankheiten der Welt 
die Rede ist. Eine Krankheit, die die Weltgesundheitsorganisation 
(WHO) bei Personen über fünf Jahren weltweit als Hauptursache 
der Behinderung listet. Schätzungen der WHO zufolge leiden 
weltweit mehr als 300 Millionen Menschen an Depressionen. 
Gemessen an den Parametern der Sterblichkeit und Invalidität 
ist die Depression nach den Herzleiden die weltweit häufigste 
Krankheit und kostet „die Menschheit mehr Lebensjahre als 
Kriege, Krebs und Aids zusammengenommen“37.

Den meisten Schätzungen zufolge nehmen Depressionen 
weltweit seit einigen Jahren drastisch zu, weshalb immer wieder 
von einer Epidemie oder von der Depression als Volkskrankheit 
die Rede ist. Über die Ursachen hierfür wird gestritten. Viele 
machen veränderte gesellschaftliche Verhältnisse für den An-
stieg von Depressionen verantwortlich. In seinem einflussreichen 
Buch „Das erschöpfte Selbst“38 deutet Alain Ehrenberg die De-
pression als eine moderne Krankheit der Freiheit: Das moderne 
Individuum wird durch eine Überfülle an Möglichkeiten und 

37	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 26.
38	 Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft 

in der Gegenwart. Frankfurt a.M. 2006.



3  Depressionen – (auch) ein philosophisches Problem

26

durch die omnipräsente Erwartung, sich selbst zu verwirklichen 
und sein Leben mündig und selbstbestimmt zu führen, in eine 
narzisstische Erschöpfung getrieben. Einer vielbeachteten Studie 
von Horwitz und Wakefield zufolge liegt der epidemische An-
stieg von Depressionen dagegen primär an den problematisch 
breiten Diagnosebestimmungen: Phänomene, die früher noch 
als angemessene Trauer verstanden wurden, würden heute 
pathologisiert, medikalisiert und fälschlicherweise als klinische 
Depression klassifiziert.39 Aber auch die bessere Aufklärung, 
Diagnose und Versorgung könnte, zumindest teilweise, einen 
Anstieg der Depressionsraten erklären.40 Die mediale und öf-
fentliche Präsenz von Depressionen hat in den vergangenen Jah-
ren deutlich zugenommen. In immer mehr Fernsehsendungen, 
Bestsellern und Artikeln wird über Depression berichtet, wäh-
rend immer mehr prominente Personen sich öffentlich zu ihren 
Depressionen bekennen. Diese öffentliche Aufmerksamkeit hat 
maßgeblich dazu beigetragen, Aufklärung und Sensibilisierung 

39	 Vgl.: Horwitz, Allan / Wakefield, Jerome: The Loss of Sadness. How 
Psychiatry Turned Normal Sadness Into Depressive Disorder. New York 
2007.

40	 Einen plausiblen (wenn auch stark vereinfachten) Kompromiss aus na-
turalistischen und kulturalistischen Deutungen liefert Andrew Solomon 
mit einer Analogie zum Hautkrebs: Hautkrebs habe es als Krankheit 
schon immer gegeben. Gleichzeitig sei Hautkrebs eine moderne Volks-
krankheit, insofern sie durch den Klimawandel, die Schädigung der 
Ozonschicht und den Anstieg von UV-Strahlung seit Jahren deutlich 
zunimmt. Auch Depressionen gebe es schon so lange, wie es menschli-
ches Bewusstsein gibt (vielleicht sogar länger, sofern man annimmt, dass 
auch Tiere an Depressionen leiden können) und die Symptomatik ent-
spreche noch heute weitestgehend jener, die Hippokrates schon vor zwei-
tausendfünfhundert Jahren beschrieben hat. Gleichzeitig nehmen die 
Depressionsquoten als Folge gesellschaftlicher Veränderungen der Mo-
derne deutlich zu. Psychotherapie und Antidepressiva würden diesbe-
züglich ähnlich wie Sonnenschutzcremes funktionieren. Was aber fehle 
sei das Äquivalent einer ursachenbekämpfenden Ökobewegung. Vgl.: 
Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 32.



3.1  Klassifikation nach dem ICD-10

27

für dieses wichtige Thema zu fördern und die Stigmatisierung 
von Betroffenen abzubauen.

Das alles macht die Depression zu mehr als nur einem Men-
tal-Health-Problem. Sie ist ein politisches, ein soziales und ein 
philosophisches Thema. Und auch wenn man die Statistiken zu 
Depressionen mit einer vorsichtigen Skepsis betrachten mag – 
die Situation ist durchaus alarmierend. Man sollte meinen, eine 
Krankheit, die weltweit so viele Tote und so viel Leid fordert, die 
für so viele Arbeitsausfälle und Sozialkosten verantwortlich ist, 
müsste bereits bestens erforscht sein. Doch jeder, der anfängt, 
sich eingehender mit dieser Krankheit zu beschäftigen, muss 
bald feststellen: Wir wissen noch immer sehr wenig. Denn auch 
wenn „Boulevardpresse und Pharmaindustrie die Depression 
als eine monokausale Krankheit wie Diabetes darstellen, besteht 
dabei ein himmelweiter Unterschied“41. Über die Wirkzusam-
menhänge von Depressionen, die meist in einem komplexen 
Gefüge aus genetischer Disposition, sozialen Faktoren, fehlen-
der Stressresistenz, traumatischen Erfahrungen, frühkindlichen 
Störungen und körperlichen Erkrankungen erklärt werden, liegt 
noch immer vieles im Dunkeln. Die genauen Veränderungen 
und Stoffwechselstörungen im Gehirn, die mit Depressionen 
einhergehen, verstehen Mediziner und Neurowissenschaftler 
bis heute nicht. Auch in der Behandlung herrscht trotz großer 
Fortschritte in der medikamentösen und psychotherapeutischen 
Behandlung noch immer großes Unwissen – vor allem über die 
genaue Wirkungsweise von Antidepressiva.

3.1	 Klassifikation nach dem ICD-10

Um das „Verstehen“ von Depressionen, um noch einmal Karl Jas-
pers Terminologie zu verwenden, steht es keinesfalls besser. Laut 
der „Internationalen Klassifikation psychischer Störungen“, dem 

41	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 22.



3  Depressionen – (auch) ein philosophisches Problem

28

ICD-10, herausgegeben von der Weltgesundheitsorganisation, 
zählt die Depression zu den sogenannten affektiven Störungen. 
Die Hauptkriterien affektiver Störung sind laut ICD-10 die „Ver-
änderung der Stimmung oder der Affektivität“, häufig begleitet 
von einem „Wechsel des allgemeinen Aktivitätsniveaus“42. Bei 
depressiven Episoden leidet „die betroffene Person gewöhnlich 
unter gedrückter Stimmung, Interessenverlust, Freudlosigkeit 
und einer Verminderung des Antriebs. Die Verminderung der 
Energie führt zu erhöhter Ermüdbarkeit und Aktivitätsein-
schränkung“43. Es gibt zahlreiche Unterscheidungen innerhalb 
der Klassifikation der Depression: zwischen unipolaren und 
bipolaren Depressionen, zwischen episodischen und rezidivie-
renden, somatischen und nicht-somatischen, leichten, mittel-
gradigen und schweren, typischen und atypischen, psychotischen 
und nicht psychotischen Depressionen. Im Folgenden soll es um 
die sogenannte (unipolare) „schwere depressive Episode“ gehen. 
Laut ICD-10 kann eine schwere Depression dann diagnostiziert 
werden, wenn die drei Hauptsymptome „depressive Stimmung“, 
„Verlust von Interesse oder Freude“ und „erhöhte Ermüdbarkeit“ 
vorhanden sind und mindestens vier der folgenden sieben ande-
ren häufigen Symptome gegeben sind:

„1. Verminderte Konzentration und Aufmerksamkeit 2. Vermin
dertes Selbstwertgefühl und Selbstvertrauen 3. Schuldgefühle und 
Gefühle von Wertlosigkeit (sogar bei leichten depressiven Episoden) 
4. Negative und pessimistische Zukunftsperspektiven 5. Suizid-
gedanken, erfolgreiche Selbstverletzung oder Suizidhandlungen  
6. Schlafstörungen 7. Verminderter Appetit.“44

Weiter heißt es, diese schwere depressive Episode müsse zum 
Zeitpunkt der Diagnose bereits mehr als zwei Wochen andauern 
und die sozialen, häuslichen und beruflichen Aktivitäten der be-

42	 Dilling / Mombour / Schmidt. ICD-10. a.a.O. S. 131.
43	 Ebd. S. 139.
44	 Ebd.



3.1  Klassifikation nach dem ICD-10

29

troffenen Person stark begrenzen. Diese Diagnoseleitlinien dienen 
an dieser Stelle zwar einer vorläufigen Annäherung an den Unter-
suchungsgegenstand „Depression“, sind aber mit angemessener 
Skepsis zu betrachten. Denn die Hauptkriterien zur Unterteilung 
von verschiedenen Depressionstypen beruhen primär auf be-
handlungspraktischen Überlegungen. Sie sind historisch kontin-
gent und unterliegen einem ständigen gesellschaftlichen Wandel. 
Vor 20 Jahren sahen die Definition und Klassifikation von De-
pressionen noch anders aus und es gibt keine Gewissheit darü-
ber, dass sie in 20 Jahren noch die selben sein werden. Es ist also 
auch bis zu einem gewissen Grad Willkür, dass eine schwere De-
pressionen gerade im Zusammentreffen von mindestens acht von 
zehn Symptomen bestehen soll. Wieso nicht sieben oder neun? 
Schon ein einziges dieser Symptome kann sehr leidvoll sein und 
alle zehn Symptome in eher milder Form zu haben, mag weniger 
schlimm sein als zwei sehr schwerwiegende.45

Vor allem aber bieten diese Symptombeschreibungen keinen 
zufriedenstellenden Einblick in den phänomenalen Gehalt, d.h. in 
die Erfahrung der Depression. Dabei bezieht sich jedes der zehn 
Symptome explizit auf ein subjektives Erleben oder impliziert zu-
mindest etwas über den Erfahrungsgehalt von Depressionen.46 
Bereits beim ersten Hauptsymptom wird die Depression tauto-
logisch als eine „depressive Stimmung“ beschrieben. Es ist jedoch 
alles andere als klar, was unter einer depressiven Stimmung zu 
verstehen ist, geschweige denn, was eine Stimmung ist. Auch 
„Verlust von Interesse oder Freude“, „erhöhte Ermüdbarkeit“ oder 
„vermindertes Selbstwertgefühl“ sind keine selbsterklärenden 
Begriffe, sondern verweisen auf einen nicht weiter ausgeführten 
phänomenalen Gehalt von Depressionen.

Mag auch ein praktizierender Psychiater oder Psychothe
rapeut kein genaues phänomenologisches Wissen darüber be-

45	 Vgl.: Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 20.
46	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 4.



3  Depressionen – (auch) ein philosophisches Problem

30

nötigen, wie es ist, depressiv zu sein, um Depressionen gut er-
kennen zu können; eine Unklarheit darüber, was unter depressiver 
Verstimmung oder Interessenverlust genauer zu verstehen ist, 
kann eine valide Diagnose von Depressionen zumindest er-
schweren.47 Denn im Gegensatz zu somatischen Erkrankungen, 
bei denen das Erleben der Krankheit selbst nur ein Hinweis auf 
die körperliche Fehlfunktion ist bei psychischen Erkrankungen 
das gestörte Erleben selbst die Krankheit und nicht bloß Sym-
ptom derselben ist. Was fehlt, ist also ein phänomenologisches 
Verständnis der Depressionserfahrung.

Es bleibt zunächst fraglich, ob überhaupt von der Depression 
als einem einheitlichen Phänomen die Rede sein kann. Die Gren-
zen zwischen den verschiedenen Typen von Depressionen sind 
fließend und auch die Übergänge zu anderen psychiatrischen 
Erkrankungen wie Angststörungen oder Psychosen sind längst 
nicht immer sauber trennbar. Depressionen werden als ein Bün-
del von Symptomen verstanden und es ist wenig sinnvoll, von so 
etwas wie der einen distinkten Erfahrung der Depression zu spre-
chen: Eine mit Depressionen diagnostizierte Person hat nie die 
eine Erfahrung der Depression. Und zwei mit Depressionen diag-
nostizierte Personen haben niemals dieselbe Depression. Wie sich 
zeigen wird, gibt es dennoch gute Gründe, von verschiedenen 
essentiellen Kernerfahrungen bei Depressionen auszugehen, die 
auch in den allermeisten Erfahrungsberichten depressiver Per-
sonen auftauchen. Dazu gehören das Gefühl, von der restlichen 
Welt und anderen Menschen getrennt zu sein, wie es Sylvia Plath 
so treffend mit ihrer Glasglocken-Metapher beschreibt, das Ge-
fühl, der eigene Zustand wäre zeitlos und deshalb unentrinnbar, 
ein Verlust von emotionaler Resonanz, sowie eine gravierende 
Hemmung des Antriebs und Handlungsvermögens.48

47	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 5.
48	 Vgl.: Ebd. S. 8.



31

4  Husserls transzendentale Phänomenologie

Um Depressionserfahrungen phänomenologisch untersuchen 
zu können, sollen an dieser Stelle zunächst die philosophischen 
Grundlagen eines phänomenologischen Standpunktes, wie er 
oben bereits angedeutet wurde, ausgearbeitet werden. Es gibt ver-
schiedene Wege, eine phänomenologische Haltung einzunehmen, 
und die verschiedenen Theoretiker phänomenologischer Philo-
sophie unterscheiden sich in ihren Herangehensweisen und 
theoretischen Voraussetzungen.49 Dennoch gibt es ein zentrales 
gemeinsames Motiv, auf das sich Phänomenologen gemeinhin 
beziehen: ein bestimmter Perspektivenwechsel, der es uns ermög-
licht, das leibliche, kulturelle und intersubjektive Eingebettetsein 
des Menschen in der Welt, sein In-der-Welt-sein, zu untersuchen. 
Die vorliegende Untersuchung soll einen phänomenologischen 
Zugang ausarbeiten, der sich auf die Grundlagen der Philosophie 
Edmund Husserls bezieht. Das ist insofern sinnvoll, als viele zeit-
genössische Arbeiten zur Phänomenologie der Psychiatrie ihren 
Rückbezug bei dem geistigen Vater der Phänomenologie suchen. 
Und auch wenn „nahezu alle späteren Phänomenologen jeweils 
auf ihre Weise von Husserls ursprünglichem Programm Abstand 
genommen haben“50, lassen sich auch bei seinen Nachfolgern 
noch immer die Grundmotive seines phänomenologischen Pro-
jektes finden. Edmund Husserl hat ein breit angelegtes und kom-
plexes philosophisches System hinterlassen. Sein umfangreiches 
philosophisches Œuvre enthält mehrere Umbrüche und ist nicht 
immer frei von Widersprüchlichkeiten oder Unterschieden in 
der Darstellung. Für die vorliegende Untersuchung genügt je-
doch ein grober Überblick über einige der wichtigsten Leitmotive, 
die Husserl selbst zu notwendigen Schritten für einen Zugang zu 
seiner Phänomenologie erklärt hat.

49	 Vgl.: Zahavi, Dan: Phänomenologie für Einsteiger. Paderborn 2007. S. 8.
50	 Ebd.



4  Husserls transzendentale Phänomenologie

32

4.1	 Die Generalthesis der natürlichen Einstellung

Husserls berühmtes Schlagwort und die programmatische Devise 
seiner Phänomenologie lauten: „Zu den Sachen selbst.“ Die Philo-
sophie müsse sich von jeglichen metaphysischen, erkenntnis-
theoretischen und wissenschaftlichen Vorurteilen befreien und 
mit dem faktisch Gegebenen, den Phänomenen, beschäftigen. 
„Die wahre Methode“, so schreibt Husserl in Philosophie als 
strenge Wissenschaft, „folgt der Natur der zu erforschenden Sa-
chen, nicht aber unseren Vorurteilen und Vorbildern.“51 Für Hus-
serl bedeutet das, die Philosophie müsse sich der Wirklichkeit zu-
wenden, so, wie sie sich in unserer unmittelbaren Erfahrung zeigt 
– wie sie noch vor jeder theoretischen oder wissenschaftlichen 
Modifikation erscheint.52 Husserls Verständnis vom Phänomen 
oder dem Erscheinenden darf dabei nicht im alltäglichen Sinne 
als das „bloß Erscheinende“, d.h. als das „Scheinbare“ in der Ab-
grenzung zum Realen oder Wirklichen, verstanden werden. Mit 
seiner Betrachtung der Gegenstände als Phänomene will Husserl 
gerade die klassische Kantische Zwei-Welten-Lehre, die zwischen 
einer Welt, wie sie für uns erscheint, und einer Welt, wie sie an 
sich ist, unterscheidet, verwerfen:

„Die Phänomenologie ist also nicht eine Theorie der bloßen Er-
scheinung, oder anders gesagt: Phänomene sind nicht bloße Phä-
nomene. Wie ein Gegenstand erscheint, ist nicht unwesentlich für 
den Gegenstand selbst. [...] Die eigentliche Wesensart des Gegen-
standes ist also nicht irgendwo hinter den Phänomenen verborgen, 
sondern entfaltet sich gerade in ihnen“53

Eine metaphysik- und vorurteilsfreie Betrachtung der Phäno-
mene des menschlichen Bewusstseins bedarf Husserl zufolge 

51	 Husserl, Edmund: Phänomenologie als strenge Wissenschaft. Hamburg 
2009. S. 26.

52	 Vgl.: Zahavi. Phänomenologie für Einsteiger a.a.O. S. 22.
53	 Ebd. S. 15.



4.1  Die Generalthesis der natürlichen Einstellung

33

einiger methodologischer Vorbereitungen. Allen voran steht die 
Ausschaltung einer philosophisch problematischen Grundan
nahme, die Husserl die natürliche Einstellung nennt. Er schreibt: 
„Wir beginnen unsere Betrachtungen als Menschen des natür-
lichen Lebens, vorstellend, urteilend, fühlend, wollend ‚in 
natürlicher Einstellung‘.“54 Die natürliche Einstellung steht in 
Husserls Philosophie für den unhinterfragten Seins- und Wirk-
lichkeitsglauben, den der Mensch in seinem vorphilosophischen 
Bewusstsein vertritt. Weil wir die raum-zeitlichen Gegenstände 
unserer Wahrnehmung stets als „Vorhandene“ oder „Daseiende“ 
erfahren, verharren wir in einer Art naivem Realismus, der den 
für-uns-seienden Dingen immer zugleich ein An-sich-sein unter-
stellt. Denn die Gegenstände unserer Erfahrungen erscheinen 
uns als mehr als bloß ihre subjektiv-situativen Anschauungen – 
sie haben einen subjekt- und situationsunabhängigen Bestand. 
Die Generalthesis der natürlichen Einstellung ist der implizite 
Glaube an die Existenz einer erfahrungsunabhängigen Wirklich-
keit, ein stillschweigendes Existenzurteil, das jede einzelne dieser 
Gegenstandserfahrungen begleitet.

Dieser Weltglaube beschränkt sich nicht nur auf das, was 
uns aktuell im Wahrnehmungsfeld gegeben ist, sondern schließt 
immer schon einen „Horizont unbestimmter Wirklichkeit“55 
mit ein. So bleibt auch dann, wenn sich eine einen einzelnen 
Erscheinungsgegenstand betreffende Existenzaussage als falsch 
oder illusorisch herausstellt, der unerschütterliche Glaube an eine 
an-sich-seiende Welt niemals berührt. Nicht nur der Mensch in 
seiner vortheoretischen und unreflektierten Grundhaltung zur 
Wirklichkeit ist in diesem Sinne natürlich eingestellt, auch die 
empirischen Wissenschaften verharren Husserl zufolge in einem 

54	 Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-
menologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die 
reine Phänomenologie. Hamburg 2012. S. 56.

55	 Ebd.



4  Husserls transzendentale Phänomenologie

34

solchen Weltglauben. Da auch die Biologie, die Physik oder die 
empirische Psychologie ihre Untersuchungsobjekte als in der Welt 
vorhanden und objektiv gegeben verstehen und eine Subjekt-un-
abhängige, raum-zeitliche Realität voraussetzen, sind sie immer 
bloß „Wissenschaften der natürlichen Einstellung“56.

4.2	 Epoché und phänomenologische Reduktion

Mittels der sogenannten Epoché lässt uns Husserl als Startpunkt 
seines phänomenologischen Projektes eine Einklammerung der 
natürlichen Einstellung vollziehen. Denn eine vorurteilsfreie Er-
kenntnis bedarf nach Husserl einer strikten Urteilsenthaltung 
darüber, was ist und was nicht ist:

„Die zum Wesen der natürlichen Einstellung gehörige General-
thesis setzen wir außer Aktion, alles und jedes, was sie in onti-
scher Hinsicht umspannt, setzen wir in Klammern: also die ganze 
natürliche Welt, die beständig ‚für uns da‘, ‚vorhanden‘ ist, und die 
immerfort dableiben wird als bewußtseinsmäßige ‚Wirklichkeit‘, 
wenn es uns auch beliebt, sie einzuklammern.“57

Husserl will den natürlichen Weltglauben außer Kraft setzen und 
in eine neue, philosophische Haltung zur Welt, frei von meta-
physischen und erkenntnistheoretischen Vorannahmen, über-
führen. Mit dem aus der griechischen Skepsis entliehenen Begriff 
„Epoché“ ist eine Art Urteilsenthaltung hinsichtlich der Thesis 
der natürlichen Einstellung gemeint. Es geht dabei nicht um ein 
solipsistisches Leugnen der Außenwelt – was wiederum selbst eine 
metaphysische Vorannahme darstellen würde – sondern darum, 
sich spekulativer Hypothesen über den ontologischen Status der 
Außenwelt zu enthalten. Für die Philosophie bleiben dabei auch 
nach der Außerkraftsetzung des naiven Realismus dieselben Er-
kenntnisobjekte von Belang, nur hat sich die Einstellung zu ihnen 

56	 Husserl. Ideen. a.a.O. S. 61.
57	 Ebd. S. 65.



4.2  Epoché und phänomenologische Reduktion

35

verändert. Die Gegenstände der Wahrnehmung sind nun keine 
mentalen Repräsentationen bewusstseinstranszendenter Enti-
täten, sondern Gegebenheiten und intentionale Erlebnisse, d.h. 
Erfahrungen-von-etwas. Die philosophische Reflexion gilt nun der 
Frage, auf welche Weise uns die Welt in der Erfahrung gegeben ist. 
Sie analysiert die Intentionalität des Bewusstseins: die a priori Kor-
relation von Bewusstsein und dem für das Bewusstsein Gegebene.

„ ‚Die‘ Welt ist nicht verloren gegangen durch die Epoché, sie ist 
nicht überhaupt Enthaltung hinsichtlich des Seins der Welt und 
jedes Urteils über sie, sondern sie ist der Weg der Aufdeckung der 
Korrelationsurteile, der Reduktion aller Seinseinheiten auf mich 
selbst und meine sinnhabende und sinngebede Subjektivität mit 
ihren Vermöglichkeiten.“58

Während die Epoché zunächst einen grundsätzlichen Haltungs- 
oder Einstellungswandel beschreibt, liefert Husserl mit der 
phänomenologischen Reduktion das zugehörige methodische 
Verfahren. In mehreren komplexen Analysen will er alle Welt-
erfahrung auf ihre subjektive Bedingung der Möglichkeit, d.h. auf 
die transzendentale Subjektivität, zurückführen. Husserl erarbei
tet drei verschiedene Zugänge zu einer Sphäre des transzenden
talen, weltkonstituierenden Bewusstseins, die an dieser Stelle ob 
ihrer Komplexität nicht dargestellt werden können.59 Gemeinsam 
ist ihnen, dass sie, zusammen mit der Epoché, eine Form von 
Subjektivität enthüllen sollen, die kein in der Welt vorkommender, 
empirischer Gegenstand mehr ist, sondern immer selbst schon 
Möglichkeitsbedingung jeder Gegebenheit.60 Husserls Phäno
menologie muss deshalb auch als eine Transzendentalphiloso

58	 Husserl, Edmund: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte 
aus dem Nachlass. Erster Teil. Den Haag 1973. S. 366. Zitiert nach: Za-
havi, Dan: Husserls Phänomenologie. Stanford 2003. S. 48.

59	 Kern, Iso: „Die drei Wege zur transzendentalphänomenologischen Re-
duktion in der Philosophie Edmund Husserls“. In: Tijdschrift voor Filo-
sofie. Vol. 24. Leuven 1962. S. 303–349.

60	 Vgl.: Zahavi. Husserl. a.a.O. S. 48–55.



4  Husserls transzendentale Phänomenologie

36

phie bezeichnet werden, weil sie, ohne sich auf eine metaphy
sische Grundüberzeugung festzulegen, nach der Bedingung der 
Möglichkeit von Erkenntnis fragt.

4.3	 Die Lebenswelt

Eine der Hauptaufgaben von Husserls Philosophie besteht darin, 
aus dieser transzendental-phänomenologischen Haltung heraus 
etwas in den Fokus zu rücken, das uns so vertraut ist, dass es 
selten beachtet, geschweige denn explizit reflektiert wird: unser 
vorwissenschaftliches Verhältnis zur Welt – die Lebenswelt61. 
Mit Lebenswelt meint Husserl einen omnipräsenten und all-
umfassenden Sinn-, und Bedeutungshorizont, vor dem sich alles 
Erleben und Handeln eines Menschen abspielt und zu dem er 
immer schon in Beziehung steht. Die Lebenswelt erfahren wir auf 
eine gänzlich andere Art als andere Gegenstände der Erfahrung. 
Unser Bezug zur Lebenswelt ist weder die intentionale Wahr-
nehmung einer Entität „Welt“, noch eine Erkenntnis im Sinne 
von: „die Welt existiert und ich bin ein Teil von ihr.“ Die Welt, in 
der wir leben ist nicht etwa die Totalität aller physikalischen Ob-
jekte, oder eine externe Außenwelt im Gegensatz zu einer privaten 
Innenwelt. Was Husserl unter der Lebenswelt versteht, ist viel-
mehr eine habituelle Zugehörigkeit, die alle unsere Erfahrungen 
und Gedanken begleitet und formt.62 Die Lebenswelt ist ein „tacit, 

61	 Der späte Husserl prägt für die vorwissenschaftliche Erfahrungswelt den 
Begriff „Lebenswelt“. Husserls Umgang mit dem Begriff der Lebenswelt 
ist aber nicht immer einheitlich. In seinen früheren Schriften ist meist 
noch von der „natürlichen Welt“, seltener auch von der „Umwelt“ die 
Rede. Klaus Held zufolge liegen diesen Begriffen aber die Entfaltung des 
selben Konzeptes zugrunde. Vgl.: Held, Klaus: „Husserls neue Einfüh-
rung in die Philosophie: Der Begriff der Lebenswelt“. In: Lebenswelt und 
Wissenschaft. Studien zum Verhältnis von Phänomenologie und Wissen-
schaftstheorie. Hrsg. v. Carl Gethmann. Bonn 1991. S. 79.

62	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 18.



4.3  Die Lebenswelt

37

omnipresent, unifying frame of reference, a background fabric, 
trusted in its familiarity and everydayness“63. Sie ist präreflexiv und 
präintentional – in ihr und durch sie wird jedes gerichtete Wahr-
nehmen, Denken, Handeln oder Erleben erst möglich.

Eine zentrale Aufgabe von Husserls Analyse der Lebenswelt ist 
die Untersuchung des Verhältnisses zwischen wissenschaftlichen 
Theorien und der praktischen und vortheoretischen Erfahrung. 
Husserl will aufzeigen, dass auch die Wissenschaften, die in ihrer 
Präzision und Abstraktion die leibliche, sinnliche und praktische 
Lebenswelt zu überschreiten versuchen, dennoch in ihr ihren 
notwendigen Ausgangspunkt und ihre Sinngrundlage haben.64 
Husserl bestreitet dabei nicht die Gültigkeit und Nützlichkeit 
wissenschaftlicher Forschung, verwirft aber bestimmte wissen-
schaftstheoretische Paradigmen: Ein Szientismus, demzufolge die 
Wissenschaften, vor allem die Naturwissenschaften, über eine 
ontologische Deutungshoheit verfügen, oder ein wissenschaftlicher 
Objektivismus, der zu definieren versucht, was unabhängig jeder 
(Inter)Subjektivität existiert, kann nach einer Berücksichtigung 
der Lebenswelt nicht aufrechterhalten werden. Da jede wissen-
schaftliche Behauptung, direkt oder indirekt, auf die konkrete, 
sinnlich und anschaulich gegebene Lebenswelt gestützt sein muss, 
kann es keine standpunktfreie Beschreibung einer erfahrungsun-
abhängigen Wirklichkeit – keinen view from nowhere – geben.65 66

63	 Parnas / Sass. Varieties of Phenomenology. a.a.O. S. 255.
64	 Husserl, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Hamburg 2012. S. 135ff.
65	 Vgl.: Zahavi. Husserl. a.a.O. S. 135.
66	 Husserl behauptet jedoch auch, dass sich wissenschaftliche Theorien 

modifizierend auf die Lebenswelt auswirken können: Theoretische An-
nahmen können in die alltägliche Praxis aufgenommen und zu einem 
selbstverständlichen Bestandteil der konkreten, sinnlichen Lebenswelt 
werden. Auch historische, geographische und soziokulturelle haben ei-
nen konstitutiven Einfluss auf die Gestaltung einer Lebenswelt. Vgl.: 
Husserl. Krisis. a.a.O. S. 140.



4  Husserls transzendentale Phänomenologie

38

Zum unproblematischen Apriori der Lebenswelt gehört, 
dass sie als eine öffentlich zugängliche, d.h. intersubjektive 
Sphäre, erfahren wird. Dass wir die Lebenswelt mit anderen 
Subjekten teilen, ist keine Erkenntnis, zu der wir erst durch die 
konkrete Begegnung mit anderen Menschen gelangen, sondern 
ein stillschweigendes Gewahrsein, das unsere Erfahrung immer 
schon begleitet. Die Lebenswelt wird als eine für fremde Subjekte 
mitgegebene Welt erfahren und die intersubjektive Erfahrbar-
keit von Wahrnehmungsgegenständen spielt nach Husserl eine 
konstitutive Rolle für die Erfahrung von Objektivität und Tran-
szendenz:

„Husserl maintains that, when we experience or think about an-
other human being in a personal or an impersonal way, we do so in 
the context of a world that is shared by interpreter and interpreted. 
A background sense of residing in the same world as one’s object 
of study is itself part of one’s experience.“67

Für unser apriorisches Verhältnis zur Lebenswelt erfüllt zu-
dem der Leib eine elementare Funktion: Anders als alle ande-
ren Gegenstände ist uns der eigene Leib auf zwei grundlegend 
verschiedene Arten gegeben: als Körper, insofern er ein visuell 
oder taktil gegebenes Objekt der Anschauung ist, und als Leib, 
insofern er ein Medium der Erfahrung ist, das einen zeitlichen, 
räumlichen und sozialen Lebensweltbezug überhaupt erst er-
möglicht. Der Mensch hat nicht bloß einen Körper, er ist auch 
sein Leib.68 Den Leib, der wir sind, nehmen wir ursprünglich 
nicht als einen äußeren Gegenstand wahr, sondern erleben ihn 
als etwas Inneres, „als ein einheitliches Feld der Aktivität und 
Affektivität, als eine Willensstruktur, ein Bewegungspotential, 

67	 Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 17.
68	 Husserl verdeutlicht diese Doppelrolle des Leibes anhand des Tastsinnes: 

Betasten sich meine beiden Hände gegenseitig, erfahre ich jede Hand 
immer zugleich als Tastende und als Ertastete.



4.4  Horizonte und Möglichkeiten

39

ein ‚Ich tue‘ und ‚Ich kann‘“69. Dieser Leib hat transzendentalen 
Charakter: Die leiblich-fundierte Subjektivität ist die Möglich-
keitsbedingung dafür, überhaupt eine Perspektive auf die Welt 
einnehmen zu können. Als indexikalisches Hier bildet der eigene 
Leib den Nullpunkt des egozentrischen Raumes und ermöglicht 
damit erst die räumliche Orientierung und die Wahrnehmung 
von räumlichen Gegenständen.70 Der „fungierende Leib“ ist uns 
in jeder Erfahrung gegenwärtig und die Lebenswelt in der wir 
uns wiederfinden ist eine leiblich erschlossene.71 Er ist „implizit 
oder stillschweigend in allen Gefühlen, Wahrnehmungen und 
Handlungen gegenwärtig, er trägt und vermittelt das alltägliche 
In-der-Welt- und Mit-anderen-Sein“72.

4.4	 Horizonte und Möglichkeiten

Eine weitere zentrale Frage der Husserlschen Philosophie ist 
die Frage nach dem Ursprung der natürlichen Einstellung. Wie 
konstituiert sich der naive Weltglaube noch vor jeder Theorie 
im Bewusstsein eines jeden Menschen? Wie kommt es, dass wir 
die Immanenz permanent übersteigen und der Welt eine ob-
jektive, bewusstseinstranszendente Wirklichkeit zuschreiben? 
Den Grund hierfür sieht Husserl in der horizontalen Struktur 
des Bewusstseins: Husserl zufolge beinhaltet die Erfahrung einer 
jeden Entität immer schon ein strukturiertes System aus poten-
tiellen anderen Erfahrungen. Jede Erfahrung-von-etwas ist ein-

69	 Zahavi. Husserl. a.a.O. S. 106.
70	 Vgl.: Ebd. S. 102.
71	 In der zentralen Rolle, die Husserl der zweifachen Natur des Leibes zu-

kommen lässt, liegt einer der entscheidenden Brüche mit der Kantischen 
Transzendentalphilosophie. Für Husserl ist das transzendentale Subjekt 
kein abstraktes Prinzip, sondern ein konkretes, endliches und leibliches 
Subjekt. Vgl.: Zahavi. Husserl. S. 112.

72	 Fuchs. Selbst und Schizophrenie. a.a.O. S. 891.



4  Husserls transzendentale Phänomenologie

40

gebettet in einen Horizont aus Möglichkeiten.73 Husserls Nachweis 
der horizontalen Struktur des Bewusstseins erfolgt durch eine 
Analyse der Gegenstandswahrnehmung: Betrachte ich einen 
Gegenstand wie den Laptop vor mir, so ist er mir stets nur aus 
einer räumlich und zeitlich limitierten Perspektive – in momen-
tanen, partiellen und perspektivischen Anschauungen – gegeben. 
Es gibt keine gottgleiche Perspektive, keinen aperspektivischen 
Blick aus dem Nirgendwo, von dem aus ich den Laptop in seiner 
Ganzheit betrachten könnte. Dennoch, so Husserl, ist mir in der 
Anschauung der Laptop selbst und nicht bloß einer seiner ver-
schiedenen Profile intentional gegeben. Obwohl sich der Gegen-
stand in meiner Wahrnehmung verändert, je nachdem, welches 
physische Verhältnis ich zu ihm einnehme, erlebe ich ihn als den 
einen, in der Zeit mit sich selbst identischen Gegenstand. Husserl 
zufolge ist dies nur möglich, weil ich den Laptop als einen Gegen-
stand erfahre, der über Eigenschaften verfügt, die nur aus einem 
anderen Blickwinkel wahrnehmbar sind.

Um einen Laptop als Laptop erfahren zu können, muss 
ich das anschaulich gegebene Profil transzendieren und die ab-
wesenden Profile des Laptops mitintendieren.74 Die gegenwärtige 
Anschauung des Laptops wird demnach begleitet von einem „in-
tentionalen Bewusstsein des Horizonts der abwesenden Profile“75 
und ich erfahre immer schon die Möglichkeit, ihn aus einer an-
deren Perspektive, etwa von seiner Rückseite aus, zu betrachten. 
Diese Möglichkeit ist keine bloße Denkoption, sondern wird am 
Gegenstand selbst erfahren. Die Erfahrung solcher Möglichkeiten 
ist Husserl zufolge ein wesentlicher Charakter unserer vertrauten 
Beziehung zur Lebenswelt: Jede Erfahrung und jede Handlung 

73	 Husserl selbst spricht von „Vermöglichkeiten“. Weil sich im phänomeno-
logischen Diskurs der Begriff „Möglichkeiten“ durchgesetzt hat, soll im 
Folgenden auch von Möglichkeiten die Rede sein.

74	 Vgl.: Zahavi. Husserl. S. 162.
75	 Ebd. S. 99. Vgl.: Husserl. Krisis. S. 171f.



4.4  Horizonte und Möglichkeiten

41

ist eingebettet in ein dynamisches Geflecht von Verweisungs-
zusammenhängen, in denen Möglichkeiten bereit liegen.

„In jedem Erlebnis-von-etwas eröffnen sich Horizonte, aber diese 
Horizonte bestehen nicht isoliert nebeneinander, sondern sind im 
konkreten Erlebniszusammenhang durch Verweisungsverhält-
nisse aufeinander beziehbar. Der eine und einzige umfassende 
Zusammenhang der Beziehbarkeit aller Horizonte aufeinander 
hat selbst den Charakter des Horizonts. Der Universalhorizont ist 
nichts anderes als die Welt.“76

Ein Horizont im Sinne eines Systems von Möglichkeiten ist 
nicht etwas, das wir zusätzlich zu dem faktisch Gegebenen 
wahrnehmen, sondern ist selbst schon integral für unseren Sinn 
davon, was eine Entität ist und, dass eine Entität ist. Das Mögliche 
begleitet nicht bloß das Faktische, sondern konstituiert es und 
spielt damit eine entscheidende Rolle für die Konstitution unserer 
Erfahrung von Realität.77 Ein Horizontbewusstsein zu haben, be-
deutet nämlich auch, ein Bewusstsein davon zu haben, dass das 
Sein eines Gegenstandes sich „nicht in dem Aspekt, den er mir 
gerade darbietet, erschöpft“78. Das Horizontbewusstsein bildet 
die Basis, auf der wir das „von Situation zu Situation wechselnde 
Gegebensein“79 der Dinge transzendieren und zur Überzeugung 
gelangen, dass die Welt – im Gegensatz zu den situativen und 
subjektiven Abschattungen – eine objektiv existierende Welt sein 
muss. Die Erfahrung von Möglichkeiten ist folglich integral für 
die natürliche Einstellung und die Erfahrung von Realität, und als 
passive Synthese selbst schon eine phänomenologische Leistung.80

Auch für unsere Erfahrung von Intersubjektivität ist die 
Horizontintentionalität entscheidend. In der Erfahrung eines 
Horizontes seiner abwesenden Profile offenbart ein Gegenstand 

76	 Held. Lebenswelt. a.a.O. S. 88.
77	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 42.
78	 Held. Lebenswelt. a.a.O. S. 31.
79	 Ebd.
80	 Vgl.: Ratclffe. Experiences. a.a.O. S. 19.



4  Husserls transzendentale Phänomenologie

42

sein Gegebensein für Andere: „Da der Wahrnehmungsgegen-
stand sich also immer auch Anderen darbietet, gleichgültig, ob 
sie tatsächlich anwesend sind oder nicht, verweist der Gegen-
stand auf solche Andere und ist aus eben diesem Grund charakte-
risiert durch eine ihm innewohnende Intersubjektivität.“81 Somit 
impliziert der Horizont eines Wahrnehmungsgegenstandes nicht 
nur einen Bezug zu mir selbst als wahrnehmendes Subjekt, son-
dern auch zu meinen Mitsubjekten82 – selbst dann, wenn mir der 
konkrete Andere nicht gegenwärtig begegnet. In der horizontalen 
Struktur meines Bewusstseins offenbart sich, dass die Welt nicht 
nur für mich existiert.

Wichtig für die Erfahrung des Möglichkeitsraums ist zudem 
das sogenannte kinästhetische Bewusstsein. Husserl zufolge sind 
unsere Erfahrungen von Wahrnehmungsgegenständen begleitet 
von 1) einem begleitenden Bewusstsein der Position und der Be-
wegung des eigenen Leibes und 2) einem Gespür dafür, was zu 
tun ist, um weitere Eigenschaften des Gegenstandes zu enthüllen.83 
Dabei können die verschiedenen Sinnesmodalitäten der Er-
fahrung aufeinander verweisen: Die visuelle Wahrnehmung eines 
Gegenstandes kann auf Möglichkeiten der taktilen Zugänglichkeit 
verweisen und ein Bewusstsein dafür schaffen, wie ich den eige-
nen Leib bewegen muss, um mir diesen Gegenstand, visuell oder 
taktil, weiter zu erschließen. Nach Husserl setzt Wahrnehmungs-
intentionalität ein sich bewegendes leibliches Subjekt voraus: Ohne 
einen Sinn für Bewegungsempfindungen hätten wir bloß Sinnes
eindrücke von unzusammenhängenden Erscheinungen.

Darüber hinaus will Husserl nachweisen, dass wir, um so-
genannte Zeitobjekte (d.h. Gegenstände, die sich in der Zeit er-
strecken) erfahren zu können, über einen Antizipationshorizont 
verfügen müssen. Um etwa eine Melodie wahrnehmen zu kön-

81	 Vgl.: Zahavi. Husserl. a.a.O. S. 125.
82	 Vgl.: Ebd. S. 77f.
83	 Vgl.: Ratcliffe. Free Will. a.a.O. S. 578f.



4.4  Horizonte und Möglichkeiten

43

nen, reicht es nicht, ein Bewusstsein einzelner Jetzt-Momente 
zu haben. Denn beim Hören einer uns bekannten Melodie ist 
uns nicht bloß jeder einzelne, momentan erklingende Ton, 
sondern immer auch die vorangegangenen und nachfolgenden 
Töne intentional gegeben. Jede Gegenstandswahrnehmung ist 
in einen zeitlichen Horizont eingebettet und begleitet von einer 
Retention – einem Bewusstsein des vergangenen Zustands des 
Gegenstands – und einer Protention – einem (mehr oder weniger 
unbestimmten) Bewusstsein seines zukünftigen Zustands.84

Ein wesentlicher Bestandteil unseres Verhältnisses zur 
Lebenswelt ist also nach Husserl die allgegenwärtige Erfahrung 
von Möglichkeiten. Wir erfahren unsere vertraute Lebenswelt 
nicht als Ansammlung von indifferenten physikalischen Gegen-
ständen oder nackten Tatsachen, sondern als einen Raum von 
Möglichkeiten, zu dem wir uns immer schon verhalten und in 
dem wir uns orientieren. Wir bewegen uns in der Welt „in der 
Art des Habens und Nicht-Habens von Möglichkeiten, entweder 
im Modus verschiedener aktiver Direktzugriffe auf Aspekte der 
Welt (Handeln, Verhalten), oder in der Art eines Erwartens, Be-
wältigens oder Nicht-Bewältigens von bestimmten Geschehnissen 
und Verrichtens von Tätigkeiten in und mit (Teilen) der Welt“85. 
Die Gegenstände unserer Erfahrung ziehen uns an, machen uns 
neugierig, laden uns ein, uns zu ihnen zu verhalten, stoßen uns 
ab, geben versprechen oder fordern uns auf, zu handeln.86 Dieser 
Möglichkeitsraum ist ein unerschöpfliches dynamisches System 
aus Wahrnehmungs-, Handlungs- und Sinnverweisen – mit jeder 
Aktualisierung einer Möglichkeit entstehen neue Horizonte, in 
denen neue Möglichkeiten der Erfahrung erscheinen.

84	 Zur Retention und Pretention vgl.: Zahavi. Husserl. S. 84–89.
85	 Vgl.: Slaby, Jan: „Matthew Ratcliffes phänomenologische Theorie exis-

tenzieller Gefühle“. In: Emotionen, Sozialstruktur und Moderne. Hrsg. v. 
Annette Schnabel u. Rainer Schützeichel. Wiesbaden 2012. S. 75–91.  
S. 79.

86	 Vgl.: Ratliffe. Experiences. a.a.O. S. 45.





45

5  Depression und Lebenswelt

Mit der transzendental-phänomenologischen Reduktion und der 
Entdeckung der vorintentionalen und vorreflexiven Lebenswelt 
erschließt sich ein neues Forschungsfeld und ein neues Verständ-
nis des menschlichen Bewusstseins. Die phänomenologische 
Perspektive ermöglicht ein Verständnis von Psychopathologie, 
das über eine reine Symptombeschreibung hinausgeht. Was es 
bedeutet, psychische Erkrankungen auf der Ebene der Lebens-
welterfahrung zu beschreiben, drückt Thomas Fuchs folgender-
maßen aus:

„Die Psyche ist keine Innenwelt, die es zu erforschen gilt, sondern 
sie ist außen, eingebettet in Beziehungen und ausgedehnt in die 
Welt; ebenso sind psychische Störungen keine inneren Prozesse, 
sondern Störungen der Kommunikation und Beziehung zur Welt. 
[...] In diesem Sinn ist die Krankheit nicht im Patienten zu lo-
kalisieren, sondern umgekehrt, der Patient ist gewissermaßen ‚in 
seiner Krankheit‘, auch wenn sich ihre somatischen Komponenten 
innerhalb seines Körpers und Gehirns lokalisieren lassen.“87

Den lebensweltlichen Charakter von psychischen Erkrankungen 
zu untersuchen, heißt, insbesondere den apriorischen und trans
zendentalen Bereich menschlicher Erfahrung in den Fokus zu 
rücken: Wie wirken sich psychische Erkrankungen auf das Selbst- 
und Leiberleben, das Raum- und Zeiterleben, sowie das Erleben 
von Intersubjektivität aus? Dieser in der Philosophie der Psych
iatrie sehr fruchtbare Ansatz lässt sich auch auf Depressions-
erfahrungen übertragen. Die lebensweltlichen Charakteristika 
von Depression zu erforschen, bedeutet zunächst, zu berück-
sichtigen, dass sich die Erfahrungen von Betroffenen nicht aus-
schließlich als eine Veränderung von intentionalen Erfahrungen 
verstehen lassen. Es ist nicht bloß so, dass sich bestimmte Gefühle 

87	 Fuchs, Thomas: „Psychotherapie des Lebensraums. Eine phänomeno-
logisch-ökologische Konzeption“. In: Phänomenologie und psychothera-
peutische Psychiatrie. Hrsg. v. Gerhard Dammann. Stuttgart 2015. S. 200f.



5  Depression und Lebenswelt

46

verstärken oder abschwächen, wenn man unter schweren De-
pressionen leidet. Man fühlt sich nicht bloß weniger froh, mehr 
müde, weniger hoffnungsvoll, mehr ängstlich oder weniger en-
thusiastisch. Ebenso wenig geht die Erfahrung schwerer De-
pressionen in einer negativen Veränderung von Gedanken oder 
Werturteilen über sich selbst, die eigene Umwelt und die eigene 
Zukunft auf.88 Solche Beschreibung trivialisieren Depressions-
erfahrungen und werden ihrem existenziellen Charakter nicht 
gerecht.89 Schwere Depressionen beinhalten vielmehr die Er-
schütterung von etwas, das fundamental ist für unser vertrautes 
Verhältnis zu uns selbst und unserer Umwelt – etwas, das wir 
nicht mal bemerken, wenn es intakt ist.90 Sie beinhalten eine Ver-
änderung der Art und Weise, wie wir uns in der Welt vorfinden 
– eine Transformation der Lebenswelt.

Die Veränderung der Lebenswelt ist ein sehr gängiges Motiv 
in den Erfahrungsberichten von Menschen mit Depressionen. 
Ähnlich wie Silvia Plath mit ihrer Glasglocken-Metapher, schil-
dert auch Andrew Solomon in „Saturns Schatten: Die dunklen 
Welten der Depression“, wie sich in seinen schweren depressiven 
Episoden sein Zugang zur Umwelt drastisch umgestaltet:

„Die Depression verengt und verstellt schließlich den Blick; es ist 
wie Fernsehen bei einer Bildstörung, sodass man vor Flimmern 
weder Konturen noch Gesichter erkennt. Die Luft fühlt sich so 
klebrig und zäh an wie aufgeweichtes Brot. In Depressionen ver-
düstert sich nach und nach die Welt wie beim Erblinden; zugleich 
dämpfen sie alles wie beim Ertauben, wenn eine schreckliche Stille 
sich breit macht, die nichts mehr durchdringt. Man fühlt sich, als 
würde einem die Kleidung am Leib hölzern, als versteiften sich 
Ellbogen und Knie zu einer schrecklichen Schwere, die einen 

88	 Vgl.: Rattcliffe. Experiences. a.a.O. S. 15.
89	 Unter dem Hashtag „not just sad“ haben im Herbst 2014 viele Betroffene 

auf Twitter über ihre Depressionserfahrungen berichtet. Ein Anliegen 
der Tweets war es, darüber aufzuklären, dass Depression nicht als Trau-
rigkeit missverstanden werden sollte.

90	 Vgl.: Ratcliffe. Experiences. S. 15.



5.1  Die Unaussprechlichkeit der Depression

47

durch Unbeweglichkeit isoliert, verkümmern lässt und schließ-
lich zerstört.“91

Betroffene beschreiben ihre Erfahrungswelt häufig als surreal, als 
fremd und entfernt. Eine Veränderung des Erlebens von Realität 
– ein Gefühl, die Welt wäre „nicht ganz da“ – wird immer wieder 
als ein grundlegender Bestandteil der Depressionserfahrung ge-
nannt. Dazu gehört, dass sich die depressive Person selbst nicht 
mehr als Teilnehmer ihrer eigenen Umwelt erfährt. Sie wird zum 
teilnahmslosen Betrachter einer Welt, zu der sie den Kontakt ver-
loren hat. Diese Welt kann zwar noch betrachtet werden, eine 
sinnvolle Interaktion mit ihr erscheint indes nicht mehr so leicht 
möglich zu sein. William Styron spricht diesbezüglich von dem 
Gefühl, „dass [s]eine Gedankengänge von einer giftigen, nicht 
benennbaren Flut verschlungen wurden, durch die jegliche posi-
tive Reaktion auf die lebendige Welt ausgelöscht wurde“92.

5.1	 Die Unaussprechlichkeit der Depression

Erfahrungen wie diese rücken die Erfahrung schwerer Depression 
an die Grenze des Sagbaren. Menschen, die unter Depressionen 
gelitten haben, beklagen, dass ein Teil ihrer Erfahrungen schier 
unaussprechlich ist. In seinem Buch „Sturz in die Nacht: Die 
Geschichte einer Depression“ erklärt William Styron diese Un-
aussprechlichkeit der Depression wie folgt:

„Das Wort ‚unbeschreiblich‘ drängt sich hier nicht zufällig auf: 
Wenn sich der Schmerz ohne weiteres beschreiben ließe, und das 
ist ein entscheidender Punkt, dann wären die meisten von den un-
zählig vielen, die unter dieser uralten Heimsuchung leiden, in der 
Lage, ihren Freunden und Lieben (sogar ihren Ärzten) die Qualen 
wenigstens andeutungsweise zu schildern, und würden damit viel-

91	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 52.
92	 Styron, William: Sturz in die Nacht. Die Geschichte einer Depression. 

Übers. v. Willie Winkler. Berlin 2010. S. 29.



5  Depression und Lebenswelt

48

leicht das Verständnis finden, das sie sonst kaum erwarten können. 
Schuld an diesem Unverständnis hat weniger fehlendes Mitgefühl, 
sondern dass Gesunde grundsätzlich unfähig sind, sich eine Form 
von Qualen vorzustellen, die völlig jenseits ihrer Alltagserfahrung 
liegt.“93

Gerade weil die schwere Depression eine Abweichung vom all-
täglichen und vertrauten Verhältnis zur Lebenswelt bedeutet, 
fehlt Betroffenen schlicht das Vokabular, ihr Leid auszudrücken. 
Um sich verständlich zu machen, greifen sie deshalb auf Meta-
phern, Bilder und Vergleiche zurück. Nicht ohne Grund nimmt 
sich die Kunst seit Jahrhunderten der diffizilen Aufgabe an, die 
rätselhaften Zustände von Depression und Melancholie sichtbar 
und nachvollziehbar zu machen.94 Die Unaussprechlichkeit der 
Depression ist unlösbar mit dem Leidensdruck dieser Krankheit 
verknüpft. Die Sprachlosigkeit ist dabei nicht etwas, das zur Leid-
erfahrung hinzukommt und diese intensiviert, oder, umgekehrt, 
das Resultat jener Leiderfahrung. Stattdessen ist die Unfähigkeit, 
die eigenen Erfahrungen zu verstehen und zu kommunizieren 
immer schon ein wesentlicher Teil der Depression selbst.95

Dennoch muss das Unterfangen, Depressionen zu be-
schreiben und zu verstehen, nicht zum Scheitern verurteilt sein. 
Die philosophische Phänomenologie bietet sich hier aus einem 
guten Grund für eine Übersetzungsleistung an: Wie bereits 
ausgeführt, bedeuten Epoché und transzendentalphänomeno-
logische Reduktion eine Überwindung der alltäglichen und nai-
ven Haltung zur eigenen Subjektivität. Eine schwere Depression 
kann ungewollt etwas sehr ähnliches auslösen. Tatsächlich sind 
Phänomenologie und Depression in diesem Punkt wesens-

93	 Styron. Nacht. a.a.O. S. 30.
94	 Um nur wenige berühmte Beispiele zu nennen: die Gedichte von Her-

mann Hesse und Virginia Woolf, Shakespeare’s Hamlet, Picassos blaue 
Phase und Munchs „Verzweiflung“, das Buch Hiob oder Beethovens leid-
geprägte Kompositionen.

95	 Vgl.: Rattcliffe. Experiences. a.a.O. S. 10.



5.1  Die Unaussprechlichkeit der Depression

49

verwandt. Depressionen zu erleben, kann bedeuten, das einst 
Unhinterfragte, Unproblematische und Gewohnte der eige-
nen Erfahrungswelt zu verlieren. Etwas ähnliches strebt der 
phänomenologische Forscher mittels einer artifiziellen Methode 
der Reduktion an.

Für die vorliegende Untersuchung soll daraus jedoch nicht 
folgen, dass nur, wer selbst unter schweren Depressionen er-
krankt ist, diese Zustände verstehen und nachvollziehen kann. 
Die Methode, die hier angewendet werden soll, kann als herme
neutisch-phänomenologische Interpretation von Erfahrungsbe
richten von Betroffenen verstanden werden. Hierzu sollen im 
Folgenden, neben den Erfahrungsberichten aus Memoiren, 
immer wieder die Antworten eines Online-Fragebogens über Er-
fahrungen von Menschen mit Depression zu Rate gezogen wer-
den. Dieser Fragebogen wurde 2011 an der Universität Durham 
entwickelt und war auf der Website der Hilfsorganisation SANE 
öffentlich zugänglich.96 Er enthält explizite Fragen zur ver-
änderten Welterfahrung („Does the world look different when 
you’re depressed? If so, how?“), zur veränderten Körper/Leib-Er-
fahrung („How does your body feel when you’re depressed?“), 
zum veränderten Zeiterleben („When you are depressed, does 
time seem different to you? If so, how?“), zur Erfahrung von 
Intersubjektivität („Do other people, including family and friends, 
seem different when you’re depressed? If so, how“) und zur 
Handlungsfähigkeit („How does depression affect your ability to 
perform routine tasks and other everyday activities?“97). Eine 
Auswertung des Fragebogens und ein Teil der Antworten findet 
sich unter anderem bei Matthew Ratcliffe.98 Die Antworten auf 

96	 Das Forschungsprojekt und einige der Antworten sind abrufbar unter: 
https://philosophyofdepression.wordpress.com (zuletzt abgerufen am 
12.03.2018).

97	 Ratcliffe Experiences. a.a.O. S. 26.
98	 Vgl.: Ebd. S. 23–32.



5  Depression und Lebenswelt

50

den Fragebogen bestärken die anfangs postulierte These der Ent-
fremdung und Isolierung der Lebenswelt bei Depressionen:

„When I’m depressed it is like I have become seperated from the 
rest of the world.“99

„It feels as if I am a ghost – I cannot touch or see the world clearly 
and it all becomes grey and transparent.“100

„I feel disconnected from the rest of the world, like a spectator. 
I only see I was depressed when it stops. It’s like dust, you don’t 
notice it until you wipe it off and see the difference.“101

5.2	 Veränderung der Lebenswelt als Veränderung des 
Möglichkeitsraums

Doch mit diesen Schilderungen der Isolation, der Entfremdung 
und des „Abgeschnitten-seins“ ist noch nicht ersichtlich, welche 
phänomenologischen Prozesse dieser Veränderung der Lebens-
welt zugrunde liegen. Wie lässt sich die Transformation des 
präintentionalen Hintergrundgefühls für Realität phänomeno-
logisch erklären? Matthew Ratcliffe gibt in seinem Buch „Expe-
riences of Depression: a study in phenomenology“ eine plausible 
Deutung: Aufbauend auf Husserls Horizontbegriff formuliert 
Matthew Ratcliffe ein Konzept, welches die Veränderungen des 
Verhältnisses zur Lebenswelt als Veränderung des Horizont-
bewusstseins, d.h. der in der Welt erfahrenen Möglichkeiten, 
beschreibt. Für Husserl war es das dynamische System aus Hori-
zonten des Möglichen, das unseren Modus des In-der-Welt-seins 
formt. Eine Veränderung der Horizontintentionalität – d.h. eine 
Veränderung der erlebten Möglichkeiten – ist für Ratcliffe des-
halb der Kern der erlebten Weltveränderung. Er unterscheidet 

99	 # 20 des Online-Fragebogens, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. 
a.a.O. S. 32.

100	 # 282, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 32.
101	 # 84, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 32.



5.2  Veränderung der Lebenswelt als Veränderung des Möglichkeitsraums

51

hierzu, expliziter noch als Husserl selbst, zwischen verschiedenen 
Arten (bzw. Typen oder Klassen) von Möglichkeiten, die zu er-
fahren wir in der Lage sind. Hierzu zählt er:

•	 die Wahrnehmungsmodalität („perceptual modality“): 
„Experienced possibilities can be – but need not be – spe-
cific to one or more perceptual modalities. For example, 
‚when I do this, I will feel this texture‘ is modality-specific, 
whereas ‚something inchoate but threatening is coming‘ 
is not.“

•	 den Inhalt („content“): „What one takes to be possible – or, 
more specifically, what one anticipates – can have varying 
degrees of determinacy. ‚Something is coming to get me‘ 
is less determinate than ‚a tiger is coming to get me‘. To 
this we can add some appreciation of temporal distance: 
‚a tiger is coming to get me now‘; ‚something is coming to 
get me, but it’s not clear when‘.“

•	 den Modus der Antizipation („mode of anticipation“): 
„When something is anticipated, its occurrence can be 
experienced as certain, or with varying degrees of doubt 
or problematic uncertainty.“

•	 das Verhältnis zum Handlungsvermögen („relationship to 
agency“): „A possibility can be experienced as something 
that one will or might bring about oneself, something that 
others will or might act upon, or something that will or 
might happen independent of any human agency. Com-
bined with ‚mode‘, this constitutes a sense of varying de-
grees and kinds of difficulty.“

•	 die Bedeutsamkeit („significance“): „There are different 
kinds of significance or ways of mattering, such as ‚prac-
tical utility‘, ‚safety‘, and ‚danger‘. The kinds of significance 
something has is inextricable from its ‚relationship to 



5  Depression und Lebenswelt

52

agency‘. For instance, to experience, to something as ‚en-
ticing‘ is at the same time to experience its practical pull.“

•	 die interpersonale Zugänglichkeit („interpersonal accessi-
bility“): „A possibility can relate in various ways to self 
and others: ‚it will happen to me‘; ‚it might happen to us‘; 
‚it is there for them but not for me‘.“102

Über die Arten von Möglichkeiten, für die wir prinzipiell empfäng-
lich sind, können wir nicht frei verfügen – unser Modus des In-
der-Welt-seins ist kein selbst gewähltes Weltverhältnis. Ver-
änderungen in den Arten von erlebbaren Möglichkeiten können 
deshalb unser Verhältnis zur Lebenswelt auf einer vorintentio
nalen und vorreflexiven Art und Weise modifizieren und unseren 
Hintergrundsinn für Realität beeinflussen. Es ist wichtig, zwi-
schen einzelnen Fällen von Möglichkeiten und Arten von 
Möglichkeiten zu unterscheiden. Einen Laptop als „berührbar“ 
und „grundsätzlich auch von anderen wahrnehmbar“, oder ein 
Buch als „bedeutungsvoll für die Fertigstellung einer wissen-
schaftlichen Arbeit“ erfahren zu können, setzt eine prinzipielle 
Zugänglichkeit für Berührbarkeitserfahrungen, interpersonale 
Zugänglichkeitserfahrungen und Bedeutsamkeitserfahrungen 
schon voraus. Diese Zugänge gänzlich zu verlieren, bedeutet 
dann nicht bloß eine begrenzte Anzahl von Möglichkeiten nicht 
länger zu erfahren, sondern sich in einer Welt wiederzufinden, 
die jeder Möglichkeit der Berührbarkeit, Bedeutsamkeit und 
interpersonaler Zugänglichkeit (und damit drei spezifischen 
Weltzugriffen) beraubt ist. Zu den Arten von Möglichkeiten 
schreibt Ratcliffe selbst:

„What exactly is a ‚kind of possibility‘? When a hammer is encoun-
tered as ‚useful in the context of a project‘, it might be when one is 
building a shed and needs to hammer in some nails. But my focus 
is on the kind of significance it has, not the specific projects and 

102	 Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 52.



5.2  Veränderung der Lebenswelt als Veränderung des Möglichkeitsraums

53

properties that render it significant in that way. One can only ex-
perience a hammer, a car, and a computer as practically significant 
in virtue of properties p, q, and r, and in the context of projects 
x, y and z, so long as one is able to experience things ‚practically 
significant in the context of a project‘.“103

Die verschiedenen Arten von Möglichkeiten sind in einer kon-
kreten Erfahrung auf jede denkbare Weise kombinierbar. Etwas 
kann als „praktisch relevant aber unmöglich umsetzbar“ oder 
als „verlockend und unwahrscheinlich“, als „nur für mich be-
drohlich“ oder als „sicher für uns aber nicht für andere“ erlebt 
werden. Nach Ratcliffe haben die aus Veränderungen der Arten 
von Möglichkeiten resultierenden Veränderungen des Welt-
zugriffs einen scheinbar paradoxen Charakter: Alles sieht aus wie 
zuvor – und doch komplett anders.104 Als Beispiel hierfür dient 
Karl Jaspers’ Beschreibung der Wahnstimmung, die häufig vor 
Ausbrüchen von schizophrenen Psychosen auftritt:

„Alles hat eine neue Bedeutsamkeit. Die Umgebung ist anders, 
nicht etwa grobsinnlich – die Wahrnehmungen sind der sinn-
lichen Seite nach unverändert – vielmehr besteht eine feine, alles 
durchdringende und in eine ungewisse, unheimliche Beleuchtung 
rückende Veränderung.“105

Würde man versuchen, die Wahnstimmung detailliert auf einzelne 
wahrgenommene Gegenstände und ihre Eigenschaften herunter-
zubrechen, könnte man keinen Unterschied feststellen. Dass 
dennoch alles anders erscheint, geht nicht auf eine Veränderung 
einer Anzahl von intentionalen Wahrnehmungen zurück, son-
dern auf eine Veränderung der Horizontintentionalität. In der 
Wahnstimmung verändern sich der Modus der Antizipation 
und die Bedeutsamkeit von Erfahrungen auf radikale Weise. Die 
Möglichkeit, dass jederzeit etwas Unerwartetes, Verdächtiges und 

103	 Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 52.
104	 Vgl.: Ebd. S. 41.
105	 Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie. Berlin/Heidelberg 1965.  

S. 82.



5  Depression und Lebenswelt

54

Bedrohliches geschehen kann, „färbt“ jede konkrete Erfahrung in 
einem fremden Licht ein. Die Gegenstände der Wahrnehmung 
werden vor dem Hintergrund einer generellen Bedeutsamkeits-
verschiebung erfahren und ein Gegenstand der zuvor noch als 
„praktisch relevant“ oder „verlockend“ erfahren wurde, wird nun 
mit der allgegenwärtigen Möglichkeit der Bedrohung verbunden. 
Gewohntes und Altvertrautes bekommt eine neue, eine unheim-
liche Bedeutung.

5.3	 Ratcliffes Theorie der existenziellen Gefühle

Die Veränderungen der Arten von erlebbaren Möglichkeiten 
nennt Matthew Ratcliffe auch „existenzielle Gefühle“. In seinem 
Buch „Feelings of being“106 arbeitet er die existenziellen Gefühle 
systematisch als eine eigene Kategorie von Gefühlen aus und 
grenzt sie von den in vielen philosophischen Gefühlstheorien 
etablierten Kategorien der intentionalen Emotionen, körperlichen 
Empfindungen und Stimmungen ab. Existenzielle Gefühle sind 
präintentional. Das heißt, sie bestimmen als eine Art Hinter-
grundgefühl diejenigen intentionalen Zustände, für die wir 
überhaupt zugänglich sind. Existenzielle Gefühle sind „variants 
of and changes in a ‚sense of reality and belonging‘ that shapes 
all experience and thought“107 – sie sind unsere existenzielle 
Lebenswelt-Orientierung.108 Sie liegen längst nicht ausschließlich 
bei psychischen Störungen oder Drogen- und Grenzerfahrungen 
vor. Vielmehr gehören existenzielle Gefühle zum gewöhnlichen 
und alltäglichen Spektrum menschlicher Erfahrung. Weil sie aber 

106	 Vgl.: Ratcliffe, Matthew: Feelings of being. Phenomenology, psychia-
try and the sense of reality. Oxford 2008.

107	 Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 10.
108	 Ratcliffes Theorie der existenziellen Gefühle ist im wesentlichen de-

ckungsgleich mit Heideggers Konzept der Gestimmtheit bzw. der Be-
findlichkeit als vorreflexiver Weltbezug des Daseins.



5.3  Ratcliffes Theorie der existenziellen Gefühle

55

als grundlegende Befindlichkeiten stets den Hintergrund der Er-
fahrung bilden, werden sie kaum bewusst wahrgenommenen. 
Bemerkt und reflektiert werden existenzielle Gefühle meist erst 
dann, wenn sie ihren Zustand ändern. „Existential Changes“ 
nennt Ratcliffe die Übergänge von einem existenziellen Gefühl 
zu einem anderen, von einem Weltverhältnis in ein neues. Eine 
existenzielle Veränderung kann die sonst so unmerkliche Art und 
Weise, wie wir uns selbst in der Welt vorfinden, spürbar machen:

„People sometimes talk of feeling alive, dead, distant, detached, dis-
lodged, estranged, isolated, otherworldly, indifferent to everything, 
overwhelmed, suffocated, cut off, lost, disconnected, out of sorts, 
not oneself, out of touch with things, out of it, not quite with it, 
separate, in harmony with things, at peace with things or part of 
things. There are references to feelings of unreality, heightened ex-
istence, surreality, familiarity, unfamiliarity, strangeness, isolation, 
emptiness, belonging, being at home in the world, being at one 
with things, significance, insignificance, and the list goes on. Peo-
ple also sometimes report that ‚things just don’t feel right‘, ‚I’m not 
with it today‘, ‚I just feel a bit removed from it all at the moment‘, 
‚I feel out of it‘ or ‚it feels strange‘.“109

Der wahrscheinlich wichtigste Analysegegenstand für Ratcliffes 
Theorie der existenziellen Gefühle sind die veränderten Selbst- 
und Weltverhältnisse bei psychischen Erkrankungen – vor allem 
bei Depressionen, Schizophrenie, Depersonalisation und De-
realisation. Ein einleuchtendes Beispiel einer psychischen Er-
krankung, der eine existenzielle Veränderung zugrunde liegt, 
führt Ratcliffe mit dem sogenannten Capgras-Syndrom an.110 Bei 
dieser seltenen psychischen Störung glauben Betroffene, ihnen 
nahestehende Personen seien durch optisch identische Doppel-
gänger (bzw. durch Roboter, Attrappen oder Aliens) ausgetauscht 
worden. Das Capgras-Syndrom wird zu den monothematischen 
Störungen gezählt, weil es neben der konkreten Wahnvorstel

109	 Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 36.
110	 Vgl: Ratcliffe. Feelings of being. a.a.O. S. 139–159.



5  Depression und Lebenswelt

56

lung zu keinen weiteren Wahrnehmungs-, Stimmungs- oder 
Kognitionseinschränkungen kommt. Betroffene können meist 
problemlos reflektieren, dass ihre wahnhafte Überzeugung wenig 
plausibel ist, halten jedoch trotzdem hartnäckig an ihr fest. Eine 
weit verbreitete psychiatrische Erklärung sieht die Ursache dieser 
Täuschung in der Verbindung aus a) einer veränderten affektiven 
Wahrnehmung und b) einer Veränderung von Kognition und 
Denkprozessen, ausschließlich gerichtet auf die nahestehenden 
Personen. Für Ratcliffe liegt der Capgras-Täuschung dagegen 
weitaus mehr zugrunde. Die vermeintlich monothematische, 
auf konkrete, einzelne Personen gerichtete Vorstellung wurzelt 
in der Veränderung von basalen existenziellen Gefühlen der 
Intersubjektivität. Betroffene leiden unter einer Verarmung 
ihres Hintergrundsinnes für Intersubjektivität, verlieren ihren af-
fektiven Sinn für die „Realität anderer Personen als Personen“111 
und damit einen wesentlichen Teil ihres Gespürs für vertraute 
Zwischenmenschlichkeit: „I suggest that, in the Capgras de-
lusion, certain kinds of interpersonal possibility are absent and 
that this not only results in everything looking somehow different 
but also in an experience of particular people as ‚impostors‘.“112

5.4	 Existenzielle Gefühle bei Depressionen

Auf der Grundlage von Husserls Konzept von Lebenswelt und 
Ratcliffes Theorie der existenziellen Gefühle lässt sich nun bes-
ser bestimmen, worin die anfangs postulierte Transformation 
der Lebenswelt von schwer depressiven Menschen besteht. Er-
fahrungen von schweren Depressionen beinhalten existenzielle 
Gefühle und verändern folglich die Orientierung im gewohnten 
und für selbstverständlich geglaubten Möglichkeitsraum. Die 

111	 Slaby. Ratcliffes Theorie. a.a.O. S. 85.
112	 Ratcliffe. Feelings of being. a.a.O. S. 153.



5.4  Existenzielle Gefühle bei Depressionen

57

Veränderung der Horizontintentionalität hat dabei die Form 
einer Verarmung, Verminderung oder Abnahme von erlebbaren 
Möglichkeiten. In der Depression schrumpft der Möglichkeits-
raum bis hin zum kompletten Zusammenbruch des Möglich-
keitssinns des Betroffenen: „In extremen Fällen gibt es für den 
Depressiven überhaupt keine Möglichkeiten mehr – bereits die 
Idee möglicher Veränderung überhaupt ist dann aus seinem Er-
fahrungsspektrum verschwunden.“113 Der Horizont verengt sich 
auf eine Weise, die die depressive Person die zuvor noch selbst-
verständlichen Möglichkeiten des Weltzugangs schlicht nicht 
mehr wahrnehmen lässt. Es kommt dabei nicht nur zu einer 
Verringerung der bloßen Anzahl von erlebbaren Möglichkeiten, 
sondern zu einem Unvermögen, bestimmte Arten oder Klassen 
von Möglichkeiten zu erleben.

Während sich andere psychische Erkrankungen, wie die 
Schizophrenie oder die Manie, durch eine gesteigerte Präsenz 
bestimmter Arten von Möglichkeiten (Signifikanz- und Bedeut-
samkeit, Bedrohlichkeit usw.) kennzeichnen lassen, liegt der 
Erfahrung einer schweren Depression die Nicht-Verfügbarkeit 
bestimmter Möglichkeitsarten zugrunde. Es kommt vor allem 
zu einem Verlust von Möglichkeiten 1) der Bedeutsamkeitserfah
rungen (Die Dinge erscheinen nicht länger als praktisch relevant, 
bedeutungsvoll, verlockend oder Freude versprechend.), 2) der 
Handlungsrelevanz (Die Dinge erscheinen nicht länger durch 
eigene Handlung veränderbar zu sein, sie laden nicht länger 
zum Handeln ein und zuvor lustvolle Handlungen erscheinen 
anstrengend oder unmöglich.), 3) der Antizipation (Positive Ver-
änderungen werden nicht antizipiert, der depressive Zustand 
wird als konstant und nicht veränderbar erlebt.) und 4) der 

113	 Slaby, Jan: Möglichkeitsraum und Möglichkeitssinn. Bausteine einer 
phänomenologischen Gefühlstheorie. (2012) Unter: http://janslaby.com/
downloads/slaby_moeglichkeitsraum-final.pdf (zuletzt abgerufen am 
12.11.2017) S. 4.



5  Depression und Lebenswelt

58

interpersonalen Zugänglichkeit (Das eigene Leid erscheint nicht 
kommunizierbar, gemeinsame Erfahrungen und Kontakt zu an-
deren Menschen erscheinen schwer oder nicht möglich.). Der 
Schwund und die Erosion der verschiedenen Arten von Möglich-
keiten führt nicht nur zu einer veränderten Orientierung in der 
Lebenswelt – der Verlust ist selbst auch ein erlebbarer Teil der 
Lebenswelt. Nicht nur sind die Möglichkeiten aus der Lebenswelt 
verschwunden, ihre Abwesenheit ist den Betroffenen auch auf 
schmerzhafte Weise präsent:

„I remember a time when I was very young – 6 or less years old. 
The world seemed so large and full of possibilities. It seemed 
brighter and prettier. Now I feel that the world is small. That I 
could go anywhere and do anything and nothing for me would 
change.“114

„The world holds no possibilities for me when I’m depressed. Every 
avenue I consider exploring seems shut off.“115

„When I’m not depressed, other possibilities exist. Maybe I won’t 
fail, maybe life isn’t completely pointless, maybe they do care about 
me, maybe I do have some good qualities. When depressed, these 
possibilities simply do not exist.“116

5.4.1	 Emotionale Bedeutungslosigkeit

Als ein Kernelement der Depressionserfahrung wird häufig 
das Unvermögen, Freude zu verspüren, angegeben. Nach dem 
ICD-10 gehört der Verlust von Interessen und Freude zu den 
drei Hauptsymptomen der Depression. Diese Anhedonie ist auch 
meist gemeint, wenn alltagssprachlich und außerhalb klinischer 
Kontexte vom „Depressiv-sein“ die Rede ist. Andrew Solomon be-
schreibt seine depressionsbedingte Freudlosigkeit wie folgt: „Als 

114	 #130, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 67.
115	 #67, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 67.
116	 #280, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 67.



5.4  Existenzielle Gefühle bei Depressionen

59

erstes verschwindet das Glück, sodass einem nichts mehr Freude 
macht […]. Doch bald folgen dem Glück andere Regungen: Die 
Traurigkeit, wie man sie kannte […], der Humor, der Glaube an 
die Macht der Liebe. Das Innere wird derart ausgelaugt, dass man 
sich selbst nicht mehr erträgt.“117 Nicht nur die Freude, sondern 
auch andere starke Gefühlsregungen kommen der depressiven 
Person abhanden. Anstelle von intensiven Emotionen stellt sich 
eine generalisierte Niedergeschlagenheit oder Gedämpftheit ein. 
Dem Verlust von Freude, Lust, aber auch Traurigkeit oder Wut, 
liegt eine Veränderung der existenziellen Orientierung zugrunde, 
die bestimmt, für welche Affekte die depressive Person empfäng-
lich ist. Diese existenzielle Veränderung kann als ein Verlust der 
Möglichkeit von Signifikanz- und Bedeutsamkeitserfahrungen 
verstanden werden. Die Möglichkeit, etwas als emotional be-
deutungsvoll zu erleben, entschwindet aus der Lebenswelt des 
Depressiven bis zu dem Punkt, an dem ihn nichts mehr „bewegt“ 
oder „berührt“. Seiner Welt fehlt dann jede emotionale Resonanz. 
Mit dieser inneren Leere und emotionalen Erstarrung geht ein 
betäubendes Gefühl von Sinn- und Bedeutungslosigkeit einher:

„The world looks very different when I am depressed, because 
everything looks dark/black and bleak. To me it looks like the col-
our and joy has been sucked out of the world and that the world 
looks completely dull.“118

„Ich war ganz still und leer, so wie sich das Auge eines Wirbel-
sturms vorkommen muß, das inmitten von Trubel und Getöse 
träge seines Weges zieht.“119

„Ende des Monats klagte ich bei [meiner Psychoanalytikerin] da-
rüber, dass ich kaum noch Gefühle hatte und völlig abgestumpft 
war. Nichts, ob die Liebe, die Arbeit, die Familie oder Freunde, 
bedeutete mir mehr etwas.“120

117	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O.  S. 19.
118	 #23, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 111.
119	 Plath. Glasglocke. a.a.O. S. 9.
120	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 47.



5  Depression und Lebenswelt

60

5.4.2	 Existenzielle Ohnmacht

„Das Gegenteil von Depression ist nicht Glück, sondern Vitali-
tät“, erklärt Andrew Solomon in einem Vortrag über seine De-
pressionserfahrungen.121 Die Hemmung oder der Verlust von 
Antrieb und eine erhöhte Ermüdbarkeit sind typische Symptome 
schwerer Depressionen. Selbst die alltägliche Routine kann in der 
Depression zur Anstrengung werden und auch kleinste Tätig-
keiten kosten viel Energie und Überwindung. Betroffene klagen 
über chronische Erschöpfung und Lethargie. Sozialer Rückzug 
und die Einschränkung von einst als angenehm empfundenen 
Aktivitäten ist eine häufige Folge. Wie lähmend diese Hemmung 
jedes Antriebs und jeder Motivation sein kann, schildert Solo-
mon, dem während seiner schweren depressiven Episoden nicht 
einmal das Duschen noch möglich war:

„Ich weiß noch, wie ich im Bett lag und weinte, weil ich sogar 
Angst vor dem Duschen hatte, zugleich indes genau wusste, dass 
es nichts Schlimmes ist. Immer wieder durchlief ich im Geiste die 
einzelnen Schritte. Manchmal weinte ich nicht bloß über mein 
Unvermögen, sondern auch über dessen Idiotie. Alle anderen 
duschten: Warum ich nicht?“122

Auch hier liegt ein Schwund von Möglichkeitserfahrungen vor. 
Die Lebenswelt wird nicht länger als eine Welt erlebt, mit der 
interagiert und an der partizipiert werden kann – sie verliert ihre 
handlungsrelevanten Möglichkeiten und ihre praktische Relevanz. 
Betroffene berichten von Gefühlen der Passivität, der Unfähigkeit 
und der lähmenden Ohnmacht. Ihnen fehlt es an Motivation und 
Antrieb. Diese Einschränkung des Handlungsvermögen ist unlös-
bar verbunden mit der Affektarmut und der erlebten Sinnlosigkeit. 

121	 „The opposite of depression is not happiness, but vitality.“ Aus dem 
TED-Talk „Depression, the secret we share“: https://www.ted.com/talks/
andrew_solomon_depression_the_secret_we_share (zuletzt aberufen 
am 12.02.2018).

122	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 54.



5.4  Existenzielle Gefühle bei Depressionen

61

In einer Welt, in der einen nichts mehr emotional bewegt oder be-
deutungsvoll erscheint, fordert einen auch nichts zum Handeln auf:

„[Depression] makes me completely incapable of doing things. 
When I’m at my worst I can barely drag myself out of bed. My con-
centration is affected, I can’t hold everyday conversations or com-
plete every day tasks. Even getting dressed feels like a challenge.“123

„Sometimes it felt impossible to live normally. […] Even getting 
out of bed was a struggle, and many times on the way to work I felt 
like simply curling into a ball and staying there.“124

„Things seem almost impossible. I used to eat a lot of ready meals 
or things that wouldn’t take long to prepare, or I’d just snack, be-
cause cooking just felt too difficult. It was an effort to do things like 
have a shower and get dressed.“125

5.4.3	 Existenzielle Hoffnungslosigkeit

Auch die erlebte Unmöglichkeit einer Verbesserung des eigenen 
Zustandes ist ein gängiges Motiv in den Erfahrungsberichten 
depressiver Personen. Entgegen rationaler Einschätzungen und 
Prognosen für eine „Heilung“, können Betroffene keinen Ausweg 
aus ihrem Leid erkennen. Für die Möglichkeit einer positiven 
Veränderung sind sie nicht mehr empfänglich. Zwar kann eine 
Depression auch leichte Einschränkungen der Kognition und des 
Urteilsvermögens beinhalten, doch die fehlende Einsicht in die 
Möglichkeit von positiver Veränderung ist mehr als ein Denk-
fehler. Wie Solomon eindrücklich schildert, kann der depressiven 
Person ihre eigene Zukunft abhandenkommen:

„Zwar kannst du dir vernünftig vor Augen führen, dass später, wenn 
die Medikation zu wirken beginnt, alles schon ganz anders aussehen 

123	 #292, zitiert nach: Slaby, Jan / Stephan, Achim: „Depression als Hand-
lungsstörung“. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Vol. 60. Berlin 
2012. S. 927.

124	 #17, zitiert nach: Slaby / Stephan. Handlungsstörung. a.a.O. S. 929.
125	 #22, zitiert nach: Slaby / Stephan. Handlunsstörung. a.a.O. S. 929.



5  Depression und Lebenswelt

62

wird, aber das Ganze geht dir nach. In depressiven Phasen schnur-
ren Vergangenheit und Zukunft wie in der Welt eines Dreijährigen 
völlig auf den gegenwärtigen Moment zusammen. Du kannst dich 
nicht oder doch nicht klar an bessere Zeiten erinnern, geschweige 
denn, dir eine bessere Zukunft vorstellen. Bestürzt, sogar tief be-
stürzt zu sein, ist ein vorüber gehender Zustand, die Depression da-
gegen ein endloser. Wer depressiv ist, hat keine Perspektive mehr.“126

Die zeitliche Dimension der Depression sucht man in den gän-
gigen Diagnoseleitlinien meist vergebens. Dabei wird von Be-
troffenen häufig von einer fundamentalen Veränderung ihres 
Zeiterlebens berichtet. Die Zeit scheint sich in der Depression zu 
verlangsamen, die Gegenwart dehnt sich aus und die Zukunft wird 
blockiert. Während das Vergangene noch in Schuld- und Reue-
gefühlen präsent bleibt, geht der Sinn für das Zukünftige verloren 
und die Lebenswelt scheint deshalb zum Stillstand zu kommen. 
Das Resultat ist eine existenzielle Hoffnungslosigkeit – die Lebens-
welt entbehrt jeder Möglichkeit der Aspiration und Hoffnung.

„You can’t see far into the future so you can’t see aspirations or 
dreams. Everything I ever wanted to do with my life before seemed 
impossible now. I also would think that I would never get out, that 
I’d be depressed forever.“127

„When depressed I feel I have no future and lose any hope in things 
improving my life. I feel generally hopeless.“128

„I lose faith in myself and my ability to cope with life. […] There 
seems to be no future, no possibility that I could ever be happy 
again or that life was worth living.“129

5.4.4	 Generalisierte Angst

In vielen Fällen ist eine Depression verbunden mit einer ge-
neralisierten Angst und einem diffusen und nicht näher greif-

126	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 56f.
127	 # 22, zitiert nach: Slaby / Stephan. Handlungsstörung. a.a.O. S. 931
128	 #158, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 111f.
129	 #160, zitiert nach: Slaby / Stephan. Handlungsstörung. a.a.O. S. 932.



5.4  Existenzielle Gefühle bei Depressionen

63

baren Gefühl der Bedrohung. Klinische Depressionen treten oft 
in Verbindung mit Angststörungen auf – die sogenannte „ge-
mischte Angst- und depressive Störung“, bei der ängstliche und 
depressive Symptome gleichermaßen stark auftreten, ist eine der 
am häufigsten gestellten psychiatrischen Diagnosen. Bei der ge-
neralisierten Angst in der Depression liegt, neben dem Verlust 
bestimmter Arten von Möglichkeiten, auch die gesteigerte Prä-
senz bestimmter Arten von Möglichkeiten vor. Die Möglichkeit, 
dass etwas Bedrohliches, etwas Schlimmes oder Gefährliches 
geschehen könnte, erscheint omnipräsent. William Styron be-
schreibt diesen zunächst kaum merklichen Wandeln in den Arten 
der erlebbaren Möglichkeiten wie folgt:

„Zunächst war es nicht besonders alarmierend, weil die Verände
rung fast unmerklich vor sich ging, doch beobachtete ich immer-
hin gelegentlich einen atmosphärischen Wandel in meiner Um-
gebung: Die Schatten der Dämmerung schienen düsterer, der 
Morgen war weniger heiter, Spaziergänge in den Wäldern wurden 
weniger schwungvoll, und während meiner Arbeitszeit am späten 
Nachmittag gab es einen Moment, wo mich, für wenige Minuten 
nur, eine Art Panik und Angst überkam, die von einem unguten 
Gefühl in den Eingeweiden begleitet war […].“130

Dort, wo andere Möglichkeiten der Bedeutsamkeit fehlen, breitet 
sich die Möglichkeit der Bedrohung atmosphärisch in der Le
benswelt aus. Die generalisierte Angst tritt häufig in Verbindung 
mit negativen Gedanken über die Zukunft oder der negativen 
Bewertung anderer Menschen auf. Wenn die Erfahrung der eige-
nen Zukunft nicht völlig abhandenkommt, wird sie pessimistisch 
bewertet und als bedrohlich erlebt. Dabei liegt meist keine inten-
tionale Furcht vor einem konkreten Ereignis vor, sondern eine 
ungerichtete Gestimmtheit, die konkrete Erfahrungen, Gedanken 
oder Begegnungen „einfärbt“.

130	 Styron. Nacht. a.a.O. S. 64f.



5  Depression und Lebenswelt

64

„There are lots of threats in the world and they all seem to be about 
to happen, or be very likely they will happen. Loved ones are in 
danger.“131

„The world appears to be a frightening place full of people who are 
bad and threatening.“132

„I find it extremely difficult to trust anyone; it feels like they have 
all ‚guessed‘ there is something wrong with me and now they are 
all conspiring to get me ‚sorted out‘ i.e. remove me from normal 
society so that I don’t affect everyone around me with my awful, 
scary madness.“133

5.4.5	 Existenzielle Einsamkeit

Menschen mit Depressionen charakterisieren ihre Lebenswelt 
als entfernt und entfremdet, sich selbst als isoliert und der eige-
nen Umwelt nicht mehr zugehörig. Ein wesentlicher Grund für 
die Entfremdung von Selbst und Lebenswelt ist der Verlust von 
Möglichkeiten der interpersonalen Zugänglichkeit. Andere Men-
schen erscheinen in der Depression fremd, fern und unzugäng-
lich – menschliche Verbindung verlieren ihre unproblematische 
Leichtigkeit. Eine eindrückliche Beschreibung dieser Entfrem
dung von anderen Menschen findet sich bei Sylvia Plath, die in 
ihrer Depression ihre Mitmenschen nicht mehr als Personen, 
sondern als leblose Puppen wahrnimmt:

„Dann glitt mein Blick über die Leute hinweg zu dem strahlen-
den Grün, jenseits der durchsichtigen Vorhänge, und es kam mir 
vor, als säße ich im Schaufenster eines riesigen Kaufhauses. Die 
Gestalten ringsum waren keine Menschen, sondern Schaufenster-
puppen, wie Menschen geschminkt und aufgestellt in Haltungen, 
die Leben vortäuschen.“134

131	 # 312, zitiert nach: Slaby / Stephan. Handlungsstörung. a.a.O. S. 932.
132	 # 66, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 224.
133	 # 179, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 224.
134	 Plath. Glasglocke. a.a.O. S. 154.



5.4  Existenzielle Gefühle bei Depressionen

65

In der Depression werden Mitmenschen häufig nicht mehr als 
Personen wahrgenommen, mit denen in eine sinnvolle Inter-
aktion getreten werden kann. Das Resultat ist ein Gefühl der 
Isolation von anderen und eine tiefe, existenzielle Einsamkeit. 
Ein Teil der Entfremdung von anderen Menschen kann zudem 
die Erfahrung sein, dass die Welt weiterhin bedeutungsvolle 
Möglichkeiten für andere Menschen bereithält, die einem selbst 
jedoch nicht mehr zugänglich sind:

„There is a realization that you have never connected with any-
body, truly, in your life.“135

„It seems like everyone is having an amazing time and you’re the 
one missing out. It’s easy to beat yourself up and think there’s 
something wrong with you. It feels like no one else has ever ex-
perienced anything like this before, like you’re on your own.“136

„I withdraw from people when I’m ill and feel an outcast but even 
when I’m better I feel an outcast because it’s always there and [I] 
find it hard to trust people enough to let my guard down.“137

Wie bereits ausgeführt, spielt für Edmund Husserl die Inter-
subjektivität eine transzendentale Rolle bei der Konstitution von 
Realität. Es ist also plausibel, dass eine Welt, die der Möglichkeit 
des zwischenmenschlichen Kontakts und der Gemeinsamkeit des 
Erlebens beraubt ist, als irreal erlebt wird. Nach Husserl ist die 
permanente Anwesenheit von Horizonten des Möglichen und die 
daraus resultierende Transzendenz des Faktischen konstitutiv für 
unser basales Erleben von Wirklichkeit. Eine Lebenswelt, in der 
Möglichkeiten der Bedeutsamkeitserfahrungen, der Handlungs-
relevanz, der positiven Antizipation und des interpersonalen 
Kontaktes nicht mehr vorkommen, kann deshalb unwirklich, 
„nicht ganz da“ oder irreal erscheinen. Eine fehlende Empfäng-
lichkeit gegenüber der Möglichkeit, etwas in der Welt als sinn-

135	 #224, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 210.
136	 #22, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 226.
137	 #150, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 224.



5  Depression und Lebenswelt

66

voll, anziehend, wertvoll, praktisch relevant, zum Besseren 
veränderbar, gemeinsam erlebbar, mitteilbar oder Freude brin-
gend zu empfinden, negiert niemals bloß eine endliche Anzahl 
an Möglichkeitserfahrungen, sondern konstituiert einen radikal 
modifizierten Lebensweltbezug. Eine Lebenswelt, die ihre Vielfalt 
an Möglichkeiten verliert und ihrer praktischen Bedeutsamkeit 
entraubt wird, wird zu einem isolierten, unwirklichen und von 
der interpersonellen Welt abgeschnittenen Ort. Die reale Exis-
tenz der Welt wird von Betroffenen nicht in Zweifel gezogen, 
doch sie fühlen sich nicht länger als „Teilnehmer“ dieser Welt.



67

6  Depression als Willensstörung

Alle bis hier beschriebenen existenziellen Veränderungen der 
Lebenswelt bei Depressionen gehen auf Veränderungen des ge-
wohnten Fähigkeits- und Möglichkeitssinns zurück. Diese Ver-
änderungen der Arten von erlebbaren Möglichkeiten sind un-
lösbar mit der menschlichen Willensfreiheit verbunden. Denn 
ein Verlust von Möglichkeiten bedeutet auch einen gravierenden 
Verlust von Möglichkeiten des „aktiven Weltzugriffs“138 und des-
halb eine Einschränkung der Fähigkeit, Wollen und Handeln zu 
können. Das gilt nicht nur für die offensichtliche Antriebs- und 
Motivationshemmung durch den Verlust von Möglichkeiten der 
Handlungsrelevanz. Auch die emotionale Leere und erlebte Sinn-
losigkeit, der Verlust der eigenen Zukunft, die Angst und die exis-
tenzielle Einsamkeit bedeuten eine maßgebliche Einschränkung 
der Willensbildung.

In vielen Fällen geht eine Depression deshalb mit einer Abulie 
einher: einer krankhaften Willensschwäche, bei der die Antriebs-, 
Interessens- und Motivationslosigkeit zur Unfähigkeit führt, 
überhaupt einen Willen zu bilden. Man kann die Störung des 
Willens und Handlungsvermögens sogar als die Kernerfahrung 
einer schweren Depression verstehen – mit Recht kann dann von 
der Depression als einer Krankheit der Freiheit die Rede sein. Im 
Folgenden soll die Lebensweltveränderung bei Depressionen als 
eine Willensstörung gedeutet werden. Hierzu soll ein pragmatisch 
phänomenologischer Willensbegriff herangezogen werden, der, 
ohne eine Antwort auf die komplexe metaphysische Frage nach 
der Möglichkeit oder Unmöglichkeit eines freien Willen geben zu 
müssen, die Bedingungen, unter denen wir uns als frei handelnd, 
frei wollend und selbstbestimmt erleben, erfasst.

„Für eine psychopathologisch brauchbare Definition des Willens-
begriffs sollten zunächst metaphysische Konzeptionen eines ‚rei-

138	 Slaby / Stephan. Handlungsstörung. a.a.O. S. 926.



6  Depression als Willensstörung

68

nen Willens‘ wie etwa im deutschen Idealismus (z.B. bei Kant oder 
Schelling) ebenso wie die eines gänzlich unbewussten, triebhaften 
Willens im Schopenhauerschen Sinn außer Betracht bleiben. Auf 
der anderen Seite haben Autoren wie K. Lewin, G. Ryle oder B.F. 
Skinner den Willensbegriff gänzlich verworfen, da er zu heterogen 
zusammengesetzt, nicht eindeutig sprachlich beschreibbar oder 
schlicht nicht beobachtbar sein.“139

Das Konzept der phänomenalen Willensfreiheit, das hier ver-
treten wird, versteht den Willen als ein „sowohl subjektiv erfahr-
bares, als auch in intentionalen Handlungen wahrnehmbares 
Phänomen“140 und ist deshalb selbst mit einer deterministischen 
Position vereinbar. Es basiert auf der Annahme, dass sich Men-
schen als frei wollend und frei handelnd erleben. Selbst wenn 
ein solcher freier Wille für eine bloße Illusion erklärt wird – die 
Idee der Illusion von Freiheit setzt schon voraus, dass es eine 
(in dem Fall illusorische) Erfahrung von Freiheit gibt.141 Es ist 
zudem fraglich, mit welchem Recht von „dem Willen“ als einer 
eigenständigen psychischen Entität die Rede sein kann. Was wir 
substantiviert mit „der Wille“ bezeichnen, soll im Folgenden 
für die Gesamtheit einer Vielzahl von komplexen psychischen 
Funktionen stehen, zu denen a) ein ungerichteter Antrieb oder 
Drang, b) zielgerichtete Triebe und Bedürfnisse, c) die Phase 
der Willensbildung, vom Abwägen bis zum Entschluss, d) die 
auf einem Entschluss basierende Willenshandlung und e) die 
Willensstärke, an einem einmal gefassten Entschluss festzu-
halten, gehören.142

139	 Fuchs / Broschmann. Willensstörungen. a.a.O. S. 1253.
140	 Ebd.
141	 Ratcliffe. Free Will. a.a.O. S. 575f.
142	 Fuchs / Broschmann. Willensstörungen a.a.O. S. 1253.



6.1  Konation, Inhibition und Volition

69

6.1  Konation, Inhibition und Volition

Psychiatrische und neurologische Erkrankungen können die 
menschliche Willensfreiheit und Fähigkeit zur Selbstbestimmung 
auf verschiedene Weisen beeinflussen. Hier drängen sich zu-
nächst andere Beispiele als die Depression auf: Zwangsstörungen, 
Suchterkrankungen oder Schizophrenie beinhalten leicht ersicht-
liche Störungen des freien Willen und sind zugleich Beispiele 
für sehr verschiedene Arten der Willensstörung. Nach Thomas 
Fuchs können Einschränkungen des „Wollen-könnens“, wie sie 
bei psychischen und neurologischen Erkrankungen auftreten, 
auf drei verschiedenen Strukturmomenten des menschlichen 
Willens verortet werden:

1)	 Die Konation: Gemeint ist die „Gesamtheit von Antrieb, 
Bedürfnissen und Motiven, die die Person zu einer Hand-
lung bewegen“143. Ohne die psychisch dynamischen Stre-
bungen, Potentiale und Energien, die einen Menschen 
zum Handeln drängen, wäre eine rein kognitive Willens-
bildung wirkungslos. Die Konation umfasst die vitale 
Basis des Wollens, die Triebe und Impulse bis hin zu 
biographisch geprägten Interessen und Neigungen – sie 
kann „leiblich-physisch“ verfasst sein, wie Hunger oder 
Sexualtrieb, „emotional-psychisch“, wie das Streben nach 
Anerkennung und Bindungen, oder „kulturell geistig“, 
wie das Bedürfnis nach Freiheit oder Spiritualität. Die 
Konation ist „eng verknüpft mit zukunftsgerichteten Af-
fekten und Emotionen wie Begehren, Aggression, (Vor-)
Freude, Hoffnung u.a., die der eigentlichen Willenshand-
lung sowohl zeitlich vorausgehen als auch sie begleiten“144.

143	 Fuchs / Broschmann. Willensstörungen a.a.O. S. 1253.
144	 Ebd.



6  Depression als Willensstörung

70

2)	 Die Inhibition: Auch als Suspension bezeichnet, ist sie die 
Fähigkeit, spontane Impulse hemmen und kontrollieren zu 
können. Ohne die Fähigkeit, Triebe zu hemmen, zu kontrol-
lieren und zu verwerfen, wären wir durch die Summe unse-
rer unmittelbaren Konationen determiniert. Zur Freiheit 
des Willens gehört die Selbstkontrolle, die es einer Person 
erlaubt, innezuhalten und ein „zeitliches Moratorium“145 
für überlegte Entscheidungen zu schaffen. Die Inhibition 
wird auch vorausgesetzt, wenn während einer Handlung 
ablenkende Impulse und Bedürfnisse unterdrückt werden, 
die die Umsetzung des Entschlusses stören könnten.

3)	 Die Volition: Sie beschreibt den Prozess der eigentlichen 
Willensbildung und der Auflösung des Konflikts von Ko-
nation und Inhibition in einer Handlung. Dieser Prozess 
umfasst die Abwägung bei alternativen Möglichkeiten, eine 
imaginative Antizipation bis hin zu der Wahl bzw. dem 
Entschluss. Die Willensbildung ist eng verknüpft mit kog-
nitiven Fähigkeiten. Sie kann Momente der „Überlegung“, 
der „Artikulation und Klärung von Motiven und Grün-
den“146, sowie ein Vorwegnehmen zukünftiger Möglich-
keiten, Risiken und Hindernissen beinhalten: „Willens-
akte entstehen erst auf der Basis von Überlegungen und 
Denkprozessen, die zumindest ein gewisses Maß von Auf-
fassungsvermögen, Situationsüberblick, Selbstdistanz und 
Rationalität erfordern.“147 Dennoch darf unter der Volition 
kein rein rationaler Prozess verstanden werden – es han-
delt sich um einen dynamisch-kreativen Prozess, bei dem 
sich bewusste und unbewusste Komponenten, Gefühle, 

145	 Fuchs / Broschmann. Willensstörungen a.a.O. S. 1254.
146	 Ebd.
147	 Fuchs, Thomas: „Wollen können. Wille, Selbstbestimmung und psychi-

sche Krankheit“. In: Randzonen des Willens. Anthropologische und ethische 
Probleme von Entscheidungen in Grenzsituationen. Bern 2016. S. 47.



6.1  Konation, Inhibition und Volition

71

Wünsche, Vorstellungen, Gründe und Überlegungen 
gegenseitig beeinflussen. Der Prozess der Willensbildung 
ist die Voraussetzung für eine spätere Selbstzuschreibung 
der Handlung nach der Art: „ich habe das gewollt.“148

Die Psychopathologie des Willens lässt sich dieser Gliederung zu-
folge in drei Gruppen unterteilen: 1) Störungen der Konation 
bedeuten eine übermäßige Steigerung oder einen übermäßigen 
Mangel an Antrieb, 2) Störungen der Inhibition bedeuten einen 
Überschuss oder einen Mangel an Hemmung und 3) Störungen 
der Volition bedeuten eine Störung der Willensbildung, die als 
kognitive Störung, als Ambivalenz oder als Intentionalitätsstörung 
auftreten kann.

Störungen der Konation treten vor allem in der Form eines 
Antriebsmangels in der Depression, einer Antriebssteigerung in 
der Manie oder in Form einer Steigerung einzelner Triebimpulse 
bei Suchterkrankungen auf. Zu den Störungen der Inhibition 
gehören die Schwächung des Hemmungsvermögen bei den 
sogenannten Triebimpulsstörungen, bei Zwangsstörungen oder 
ebenfalls bei Suchterkrankungen oder Essstörungen, sowie das 
Übermaß von Hemmungen etwa bei „schizophrenen Bannungs-
zuständen“149. Im Bereich der Volition kann es zu einer Reihe 
unterschiedlicher Störungen kommen: Alzheimer oder Demenz 
können kognitive Beeinträchtigungen bewirken, die die Fähig-
keit zur Selbstreflexion, das Urteilsvermögen und die Handlungs-
planung behindern. Bei dem sogenannten dysexekutiven Syndrom 
kann es nach Hirnschäden zu einer Störung der Intentionalität 
des Willens kommen. Betroffene sind nicht mehr zu problem-
lösendem Denken und vorausschauender Handlungsplanung 
fähig und lassen Zielgerichtetheit und Beharrlichkeit im Handeln 

148	 Fuchs. Wollen können. a.a.O. S. 46.
149	 Ebd. S. 53.



6  Depression als Willensstörung

72

vermissen.150 Auch die neurotisch, psychotisch oder depressiv 
bedingte Ambivalenz gehört zu den Störungen der Volition. Sie 
zeichnet sich durch Entschlusslosigkeit, Zaudern, unablässige 
Zweifel, Grübelsucht, Prokrastination, Schwanken und perma-
nente Selbstbeobachtung aus.151

6.2	 Wille und Lebenswelt

Dieser Gliederung zufolge handelt es sich bei der Depression 
hauptsächlich um eine konative Willensstörung. Die grundlegende 
Antriebs-, und Motivationslosigkeit führt zu einer Unfähigkeit, 
einen Willen zu bilden, obwohl es an einer kognitiven Einsicht 
in die Relevanz der Handlung nicht mangelt. Ohne den vitalen 
Antrieb bleibt jeder Wunsch nach Veränderung, jeder Appell und 
gute Vorsatz wirkungslos. Tatsächlich können sich Betroffene 
wünschen, wieder mehr Antrieb und mehr Motivation zu haben. 
Die erlebte Unfähigkeit, die Kraft und Motivation zum Handeln 
aufzubringen, wird dann nicht selten als persönliches Scheitern 
gewertet: „Die vermeintlich selbst verursachte Willensschwäche 
verstärkt nur die Selbstvorwürfe und Schuldgefühle der Patien-
ten, denn sie erleben ihr Nicht-Können als moralisches Versagen: 
‚Wenn ich nur wirklich wollte, könnte ich schon‘.“152 Doch nach 
Arthur Schopenhauer gilt: Wir können zwar tun was wir wollen, 
aber nicht wollen was wir wollen. Fehlt die energetische Basis für 
den Prozess der Willensbildung, der Entscheidung und der dar-
auf basierenden Handlung, bricht das ganze dynamische System 
des Willens in sich zusammen. In sehr schweren Fällen kann es 
zu einem depressiven Stupor, einem Zustand der Starre oder Läh-
mung, kommen, bei dem die betroffene Person kaum mehr zur 

150	 Vgl.: Fuchs. Wollen können. a.a.O. S. 54.
151	 Vgl.: Ebd. S. 55.
152	 Ebd. S. 51.



6.2  Wille und Lebenswelt

73

Bewegung fähig ist und kaum oder gar nicht mehr auf Umwelt-
reize reagiert. Einen solchen Zusammenbruch der Motorik bei 
Depressionen schildert auch Solomon:

„In der Nacht schlief ich kaum und konnte am nächsten Tag nicht 
aufstehen. Ein Restaurantbesuch kam gar nicht in Frage. Mir fehlte 
sogar die Kraft, den Freunden abzusagen. Ich lag mucksmäuschen-
still da und überlegte, wie man spricht, versuchte herauszufinden, 
wie man Wörter formt. Ich hatte es verlernt. Da fing ich an zu 
weinen, spürte jedoch statt Tränen nur ein wirres Würgen. Ich lag 
auf dem Rücken und wollte mich umdrehen, hatte aber auch das 
verlernt. Also dachte ich darüber nach, doch das Problem erschien 
unlösbar. Ich zog einen Schlaganfall in Betracht und fing wieder 
an zu weinen.“153

Auch eine gestörte Volition kann Ausdruck einer Depression sein. 
Hier liegt zwar noch eine intakte oder wenig geminderte Kona-
tion vor, doch der Prozess der Abwägung, die imaginative Anti-
zipation oder die Fähigkeit, eine Wahl zu treffen, sind gestört. So 
können ein ständiger Zweifel an den eigenen Motiven oder das 
Infragestellen der eigenen Persönlichkeit die Entschlussfähigkeit 
blockieren. Selbstquälerisches Zaudern, Grübeln, Schwanken, 
Ambivalenz und das Aufschieben von Entscheidungen sind typi-
sche Anzeichen für eine Depression. Bei der Grübelsucht kreisen 
die sorgenvollen Gedanken der betroffenen Person unaufhör-
lich um vergangenes Scheitern und Konflikte, Selbstzweifel und 
Minderwertigkeitsgefühle, angstbesetzte Zukunftsperspektiven 
oder negativ besetzte philosophische Gedanken und Sinnfragen 
– ohne aber Antworten, Lösungen oder Entscheidungen hervor-
zubringen. Pathologisches Grübeln ist das Gegenteil von lösungs-
orientiertem Nachdenken. Es schwächt die Entscheidungsfähig-
keit und lähmt die betroffene Person in ihrer Willensbildung. Ein 
berühmtes Beispiel für eine grübelnde und zweifelnde, depressive 
Persönlichkeit ist Shakespeares Hamlet:

153	 Solomon. Saturns Schatten. a.a.O. S. 51.



6  Depression als Willensstörung

74

„So macht Gewissen Feige aus uns allen; 
Der angebornen Farbe der Entschließung 
Wird des Gedankens Blässe angekränkelt; 
Und Unternehmungen voll Mark und Nachdruck 
Durch diese Rücksicht aus der Bahn gelenkt, 
Verlieren so der Handlung Namen.“154

Diese Einschränkungen der Willensfreiheit lassen sich verbinden 
mit den Ausführungen zur veränderten Lebenswelt und zum 
Verlust des Möglichkeitssinns. Wie Matthew Rattcliffe aufbauend 
auf Jean-Paul Sartres Freiheitsbegriff ausführt, ist die mensch-
liche Willensfreiheit kein inneres Gefühl, keine Qualia, die eine 
Handlung begleitet. Freies Wollen ist vielmehr eingebettet in die 
Lebenswelt und erscheint uns in unserer Umwelt.155 Freiheit ist 
eine Art, die Welt zu erfahren. Die Erfahrung von Freiheit besteht 
darin, dass wir in der Lebenswelt verschiedenen Möglichkeiten 
der Lebensweltzuwendung begegnen, darunter die Möglichkeit 
des „Ich kann“. Die Lebensweltveränderung bei Depressionen 
bedeutet aber einen gravierenden Verlust von Möglichkeiten des 
freiheitlichen Weltbezuges. Die Freiheit entschwindet aus der 
Lebenswelt und das „Ich kann nicht“ wird zur dominierenden 
Erfahrung. Vor allem der Verlust von Möglichkeiten der prak-
tischen Bedeutsamkeit (etwas wird als nützlich oder funktional, 
als relevant oder als in irgendeiner Form anziehend erfahren156) 
bedeutet einen Verlust von phänomenologischer Willensfreiheit. 
Eine Welt, aus der die Möglichkeit, etwas als bedeutungsvoll, als 
nützlich für das Erreichen eines Zieles oder als in irgendeiner 
Form anziehend zu erleben, verliert auch ihr Potential für kona-
tiven Antrieb. Denn was Thomas Fuchs Konation nennt, muss 
ebenfalls im Lichte von Möglichkeitserfahrungen verstanden 
werden: Die dynamischen Strebungen, die einen Menschen zum 
Handeln motivieren, sind nicht bloß „innere“ Potentiale, son-

154	 Zitiert nach: Fuchs. Wollen können. a.a.O. S. 55.
155	 Vgl.: Ratcliffe. Free Will. a.a.O. S. 576.
156	 Ebd. S. 583.



6.3  Wille und Leiberleben

75

dern werden als Möglichkeiten in der Welt erfahren. Ohne wol-
lens- und handlungsrelevante Möglichkeiten, wirbt die Lebens-
welt nicht mehr darum, mit ihr in Interaktion zu treten und die 
Willensfreiheit verliert ihre motivationale Basis.

„It is not merely that one fails to experience entities as significant; 
one can’t. Everything one encounters is stripped of experienced 
possibilities for action that it previously incorporated, and word 
experience as a whole is thus altered in structure. This loss is at 
the same time an impoverishment of freedom, of the world as a 
realm of possibilities that might be actualized by one’s activities.“157

6.3	 Wille und Leiberleben

Die phänomenologische Willensfreiheit ist unlösbar verbunden 
mit der Erfahrung des Leibes. Denn die Möglichkeiten eines 
freien und selbstbestimmten Weltzugriffs erschließen sich erst 
durch den Leib als Medium der Lebensweltzuwendung. Mensch-
liche Freiheitserfahrung ist ein in der Lebenswelt erfahrenes, leib-
lich vermitteltes „Ich kann“ und ein Verlust von Freiheit in der 
Depression manifestiert sich als ein leiblich-fundiertes „Nicht-
mehr-Wollen-können“. In der Depression verliert der eigene 
Körper seine Leichtigkeit und Beweglichkeit, wird als schwer, 
bleiern, sperrig oder lahm erlebt. Sein Gewicht, seine Materiali-
tät und Dichte, die sonst ausgeblendet werden, treten in den 
Vordergrund und werden auf schmerzhafte Art spürbar. Auch 
der Verlust der konativen Vitalität ist eine leibliche Erfahrung: 
Betroffene fühlen sich kraftlos und schlapp. Sie leiden unter chro-
nischer Erschöpfung, Lethargie, Libidoverlust oder Appetitlosig-
keit. Ein weiteres Symptom einer Depression kann die Agitiert-
heit, ein quälender Zustand innerer Unruhe, sein. Hier liegt zwar 
noch konativer Antrieb vor, wird aber als ungerichtet und ziellos 
erlebt. Resultat ist ein als äußerst unangenehm empfundener, 

157	 Ratcliffe. Free Will. a.a.O. S. 583.



6  Depression als Willensstörung

76

unbändiger Bewegungsdrang. Aufgrund seiner Ungerichtetheit 
kann dieser Bewegungsdrang keine Erleichterung oder Auf-
lösung im Handeln finden.

Der Verlust von Vitalität ist zudem mit einer verarmten 
Affektivität verbunden. Folgt man einem phänomenologischen 
Verständnis von Emotionen, dem sogenannten Embodiment-Pa-
radigma, ist unsere Lebenswelt aufgeladen mit affektiven Quali-
täten. Emotionen sind keine privaten, mentalen Phänomene, 
sondern beinhalten immer schon einen Lebensweltbezug – zu 
Situationen, Personen oder Gegenständen, die uns anziehen, ab-
stoßen, affizieren oder zum Handeln auffordern. Emotionen sind 
dabei stets leiblich vermittelt. Empfindungen, Gefühle und Stim-
mungen werden in leiblicher Resonanz erfahren und umspannen 
die Sphären von Selbst, Leib und Lebenswelt.158 Wir erfahren Ge-
fühle durch die Veränderungen in unserer Leiblichkeit, ohne dass 
dabei der Leib in den Vordergrund tritt.

In diesem Sinne deutet Thomas Fuchs das gestörte Leib-
erleben bei Depressionen als eine „Korporifizierung“ und 
greift dabei auf Husserls Dialektik von Körper und Leib zurück. 
In der Depression wird der Leib nicht länger als Medium der 
Lebensweltzuwendung erfahren, sondern zunehmend als ein 
Körper-Objekt verdinglicht. Er verliert seine Transparenz in 
der Interaktion mit der Umwelt und stellt sich als Hindernis 
zwischen Subjekt und Welt: „Die melancholische Leiblichkeit 
lässt sich somit in erster Annäherung als eine Erstarrung der 
leiblichen Dynamik, eine Störung des Austauschs mit dem Um-
raum, ein Eingeschlossensein im eigenen Körper und damit als 
Korporifizierung des Leibes deuten.“159 Die Korporifizierung be-

158	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Verkörperte Emotionen – Wie Gefühl und Leib 
zusammenhängen“. In: Psychologische Medizin. Vol. 25/1. Graz 2014.  
S. 13ff.

159	 Fuchs, Thomas: Phänomenologie von Leib und Raum. Phänomeno-
logisch-empirische Untersuchungen zu depressiven und paranoiden 
Erkrankungen. Heidelberg 2000. S. 102.



6.3  Wille und Leiberleben

77

deutet eine Annäherung an den „corpus“, an den leblosen Kör-
per, den Leichnam. Als solcher verliert er seine Kapazität für 
emotionale Resonanz. Er schwingt nicht mehr mit der Welt und 
anderen Menschen. Ein unbelebter Körper kann nicht länger als 
Resonanzkörper für Gefühlsregungen fungieren und schneidet 
das Subjekt von starken Gefühlsregungen ab. Die daraus resultie-
rende emotionale Taubheit bedeutet einen gravierenden Verlust 
von Antrieb, Strebungen und Handlungspotential. Denn ohne 
Emotionen (von lat. emovere: „herausbewegen“) fehlt der Anreiz 
für eine Interaktion mit der Welt. Auch zwischenmenschliche 
Interaktionen sind durch diese Korporifizierung des Leibes be-
einträchtigt. Sie bedeutet eine Störung der zwischenleiblichen 
Resonanz, die für die emotionale Wahrnehmung anderer Men-
schen so essentiell ist.160

„Slow, heavy, lethargic and painful. Every morning I wake with 
a sore throat, headache and blocked nose. Everything feels 1000 
times harder to do. To get out of bed, hold a cup of tea, it’s all such 
an effort. My entire body aches and feels like it is going to break.“161

„Lethargic, like it’s full of lead. My legs felt heavy all the time and I 
felt ridiculously tired. It was a horrible cycle – the more I felt tired, 
the more I stayed in bed, so that when I did get up I’d feel even 
more lethargic. […] I think a lot of people have this impression 
that depression is a purely mental illness, and I can’t explain it but 
it totally affects you physically as well and your body just goes into 
meltdown mode.“162

„I notice small aches and pains more and also feel nauseous and 
have an indefinable feeling of being unwell.“163

160	 Vgl.: Fuchs. Verkörperte Emotionen. a.a.O. S. 17f.
161	 #14, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 76.
162	 #22, zitiert nach: Ratliffe. Experiences. a.a.O. S. 77.
163	 #352, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 91.



6  Depression als Willensstörung

78

6.4	 Wille und Zeiterleben

„Der Wille ist unser Organ für die Zukunft“, schreibt Hannah 
Arendt. Und eine Depression kann dieses Organ ernsthaft schädi-
gen. Schon die aus dem Verlust des Zukünftigen resultierende exis-
tenzielle Hoffnungslosigkeit lähmt den Willen und erschwert ein 
auf die Zukunft gerichtetes Handeln. Denn wer die Empfänglich-
keit für Möglichkeiten der positiven Veränderung verliert, erlebt 
sich selbst als seinem Schicksal unkontrollierbar ausgeliefert. Die 
eigene Zukunft erscheint dann nicht mehr als etwas, das willentlich 
gestaltet werden kann. Wie die Zeit erlebt wird, hängt außerdem 
mit der konativen Dynamik zusammen. Ein Zusammenbruch des 
konativen Antriebs und eine Hemmung der Aktivität bedeutet 
immer auch eine Verlangsamung der subjektiven Zeit. Ohne die 
affektive Gerichtetheit und ein zukunftsorientiertes Begehren 
und Streben scheint auch die Zeit selbst an Geschwindigkeit zu 
verlieren. Es ist deshalb auch experimentell belegt worden, dass 
klinisch depressive Personen vorgegebene Zeitintervalle als länger 
einschätzen, als es der gemessenen Zeit entspricht.164

Thomas Fuchs zufolge liegt bei der Depression ein grund-
sätzlich gestörtes Zeiterleben vor: Durch die Modifikation der 
subjektiven Zeit der depressiven Person kommt es zu einer „De-
synchronisierung“ zu der Zeit seiner Umgebung. Der Depressive 
fällt aus der sozialen Zeit heraus. Fuchs unterscheidet hierzu 
zwischen impliziter und expliziter Zeit. Unter impliziter (bzw. 
präreflexiv gelebter) Zeit versteht Fuchs den selbstvergessenen 
zeitlichen Grundstrom menschlichen Erlebens. Hier heben 
sich weder Vergangenheit noch Zukunft von der fortlaufenden 
und unreflektierten Gegenwart ab. Die Zeit selbst ist dabei kein 
Gegenstand des Erlebens – Zeit wird nicht erlebt, sondern ge-
lebt: „Wenn wir ein Kind beim selbstvergessenen, an seine Welt 

164	 Vgl.: Fuchs, Thomas: „Zeiterfahrung in Gesundheit und Krankheit“. 
In: Psychotherapeut. Vol. 60. Berlin/Heidelberg 2015. S. 108.



6.4  Wille und Zeiterleben

79

hingegebenen Spielen beobachten, können wir annehmen, dass 
es keine Zeit erlebt. Die gelebte Zeit ist die der Lebensbewegung 
selbst […].“165 Eine Voraussetzung für die Erfahrung der ge-
lebten Zeit ist die von Husserl beschriebene passive Synthesis 
von Retention und Protention – das Voraus- und Zurückgreifen 
der Bewusstseinsmomente aufeinander, ohne das ein kontinuier-
liches Erleben nicht möglich wäre.

Die explizite oder auch erlebte Zeit entsteht dagegen erst 
durch einen Bruch oder eine Störung der gelebten Zeit. Durch 
eine plötzliche Unterbrechung des selbstvergessenen Tuns (etwa 
im Schreck, im Staunen, in der Enttäuschung oder im Verlust) 
wird die Zeit selbst zum Gegenstand der Erfahrung und ihr Ver-
gehen wird bewusst erlebt. Es tut sich eine Kluft auf zwischen 
dem „Jetzt“, dem „Nicht-mehr“ und dem „Noch-nicht“.166 Tho-
mas Fuchs spricht darüber hinaus noch von einer intersubjektiven 
Zeitlichkeit. Es gibt eine zeitliche Abstimmung zwischen Indi-
viduen in sozialen Interaktionen – eine Synchronisierung ihrer 
inneren Zeitempfinden – die einen zeitlichen Einklang zwischen 
Subjekten herstellt. Diese gemeinsame Zeit entsteht durch die re-
lationale Ordnung von Prozessen: organische Rückkoppelungen 
an naturgegebene Rhythmen (wie Tag und Nacht), leibliche und 
emotionale Kommunikation im direkten Kontakt, alltägliche 
zeitliche Abstimmungen (wie Terminabstimmungen) oder bio-
graphische Übergänge (Schul- und Berufseintritt usw.).

Das hauptsächliche Zeiterleben einer depressiven Person 
ist das der verdinglichten, expliziten Zeit. Momente des unpro
blematischen und unreflektierten in-der-Zeit-seins werden sel-
ten. Stattdessen wird die Zeit in der Depression explizit erlebt: 
als irreversibles „Nicht-mehr“, in Momenten der Schuld und 
Reue, oder als stillstehendes „Jetzt“, in Momenten der gefühlten 
Dehnung der eigenen Gegenwart. Die Zeit und ihr Vergehen, 

165	 Fuchs. Zeiterfahrung. a.a.O. S. 102.
166	 Ebd.



6  Depression als Willensstörung

80

das Verstreichen ungenutzter Möglichkeiten, Verfehlungen und 
Versäumnisse sind der depressiven Person ständig präsent. Eine 
Vergangenheit, mit der nicht abgeschlossen werden kann, hört 
auf zu verstreichen, gewinnt an Macht und blockiert den Blick 
in die Zukunft. Die Zukunft wiederum verliert ihren „Charakter 
des Offenen, Unbekannten, Neuen“167.

In der Depression wird die Zeit zur Last. Der Verlust der ge-
lebten Zeit entkoppelt die depressive Person von der sozialen Zeit 
ihrer Umwelt. Während die Weltzeit weiterläuft, bleibt der De-
pressive in seiner gedehnten und verlangsamten Zeit und schließ-
lich in seiner eigenen Vergangenheit zurück. Eine Kluft tut sich 
auf zwischen Eigenzeit und Weltzeit: „Der Depressive fällt aus 
der gemeinsamen Zeit heraus; er lebt in einer ‚anachronistischen‘, 
zähflüssigen, verdinglichten Zeit.“168 Diese Diskrepanz zwi-
schen der eigenen Zeit und der Zeit der restlichen Welt ist eine 
schmerzhafte Erfahrung, die einen nicht unerheblichen Einfluss 
auf die Willensbildung und das Sozialverhalten hat. Das Gefühl, 
dass die Welt um einen herum intakt bleibt und die Menschen 
um einen herum ihr Leben normal weiterleben, während man 
selbst zurückbleibt und das eigene Leben zum Erliegen kommt, 
führt schließlich zu einem Unvermögen, an Interaktionen mit 
anderen Menschen emotional teilzunehmen:

„I feel like the world is happening around me and I am standing 
still, almost like in a haze.“169

„[The lives of other people] are just going on while mine has stag-
nated.“170

„Time is immaterial to me during a depressional episode. I lose 
track of time. I wonder what I’ve done all day when the children 
suddenly burst through the door from school. Time has gone by, 

167	 Fuchs. Zeiterfahrung. a.a.O. S. 108.
168	 Ebd.
169	 #112, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 226.
170	 #41, zitiert nach: Ratcliffe. Experiences. a.a.O. S. 226.



6.4  Wille und Zeiterleben

81

but I have done nothing, even to think one thought seems to have 
taken all day. Everything around me seems to carry on with rou-
tines and time scheduled activities, it feels like I’m watching it all 
happen but am not part of it: as though I’m inside a bubble. My 
living becomes mechanical, based on necessities to be done. Chil-
dren need to be fed. Plates need to be washed. School clothes need 
to be clean. Everything else in life is put on hold.“171

171	 #177, zitiert nach: Slaby / Stephan. Handlungsstörung. a.a.O. S. 931.





83

7	 Phänomenologie und Psychotherapie –  
ein Ausblick

Eine Frage, die psychisch Erkrankte und deren Angehörige 
gleichermaßen umtreibt, ist die Frage, ob und wie die Erkrankung 
sauber von dem getrennt werden kann, was wir gemeinhin Cha-
rakter oder Persönlichkeit nennen. Wenn eine auf der Störung 
des Hirnstoffwechsels basierende Krankheit meine Sicht auf die 
Welt, mein Fühlen und mein Handeln fundamental beeinflussen 
kann: Wer bin ich dann? Dieser Gedanke kann sehr beängstigend 
sein. Ein berühmter Slogan einer US-amerikanischen Men-
tal-Health-Organisation antwortet auf diese Frage mit: „Depres-
sion is a flaw in chemistry, not in character.“ Ohne Zweifel kann 
eine solche naturalistische Externalisierung der Erkrankung eine 
entlastende Wirkung haben und zur Entstigmatisierung von psy-
chischen Erkrankungen beitragen. Schließlich entzieht sich eine 
schwere Depression der Selbstdisziplin und Willensstärke der Be-
troffenen – sie ist kein selbstverschuldeter Zustand.

Indes zeigt die phänomenologische Untersuchung schwerer 
Depression auch auf, wie unzureichend ein solcher Slogan ist. 
Das Erbarmungslose an der Depression ist gerade, dass sie die 
Lebenswirklichkeit eines Menschen formt und somit untrennbar 
mit seinem Selbst verbunden ist. Sie gibt vor, für welche Emo-
tionen er empfänglich ist, sie vernebelt seine Zukunft, schneidet 
ihn von seiner Umwelt und anderen Menschen ab, lähmt sei-
nen Körper und schwächt seinen Willen: „Die Gesamtheit der 
Weltbezüge und Weltzugriffe des Kranken sind von Grund auf 
verändert – das Sein selbst, die Existenz als Person ist modi-
fiziert.“172

Wer verstehen will, wie es sich anfühlt, depressiv zu sein, 
muss deshalb tiefer blicken, als es in der klinischen Psychologie 

172	 Slaby. Ratcliffes Theorie. a.a.O. S. 80.



7  Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick

84

und Psychiatrie üblich ist. Die Depression spielt sich nicht in 
einem privaten, psychischen Innenraum des Betroffenen ab – 
sie ist eine Lebenswelt, die es zu erforschen gilt. Die zu Beginn 
des Buches zitierten Symptome nach dem ICD-10 („depressive 
Verstimmung“, „Verlust von Interesse und Freude“, „erhöhte Er-
müdbarkeit“ etc.) ergeben deshalb erst Sinn, wenn man sie als 
Veränderungen eines präintentionalen Verhältnisses zur Lebens-
welt deutet. Schwere Depressionen gehen mit existenzieller Ohn-
macht, Einsamkeit und Hoffnungslosigkeit, mit Angst und emo-
tionaler Bedeutungslosigkeit einher. Eine Depression ist nicht 
bloß eine Krankheit der Psyche, sie ist auch eine Krankheit des 
Leibes, der Zeitlichkeit und der Freiheit. Zu dieser Einsicht kann 
man auf verschiedenen Wegen gelangen. Die vorliegende Unter-
suchung hat den Weg über Husserls transzendentalphänomeno-
logische Reduktion gewählt. Das ist insofern sinnvoll, als Hus-
serl die Grundlagen dieser Disziplin ausgearbeitet hat und die 
phänomenologische Untersuchung der Lebenswelt, die hori-
zontale Struktur menschlichen Bewusstseins, die Dialektik von 
Körper und Leib, sowie die Phänomenologie von Zeit und Inter-
subjektivität begründet hat. Doch auch über Heideggers Philo-
sophie der Stimmungen, über Ratcliffes Theorie der existenziellen 
Gefühle oder über die zeitgenössischen Theorien des Enaktivis-
mus lässt sich eine Einsicht in den lebensweltlichen Charakter 
der Depression gewinnen.

Zunächst scheinen diese phänomenologischen Einsichten 
indifferent gegenüber den anderen Hauptfragen der Philosophie 
der Psychiatrie zu sein. Die Phänomenologie gibt nicht vor, mit 
welchem Recht von der Depression als einer psychischen Krank-
heit die Rede sein kann, wie sie entsteht und wie sie behandelt 
werden sollte. Die vorliegende Untersuchung ist prinzipiell mit 
sowohl naturalistischen als auch konstruktivistischen Positionen, 
mit therapeutischen Maßnahmen aus der Psychoanalyse, der 
Verhaltenstherapie, der Gestalttherapie oder der systemischen 
Therapie vereinbar. Dennoch lassen sich Schlüsse ziehen, die 



Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick

85

nicht nur für die akademische Philosophie von Interesse sind. So 
bietet die Untersuchung zur Phänomenologie des Leiberlebens 
bei Depressionen eine philosophisch informierte Perspektive auf 
psychosomatische Phänomene. In der Psychologie und Psycho-
therapie werden die körperlichen Erkrankungen, mit denen 
Depressionen oft einhergehen (wie Magen-Darm-Beschwerden, 
Kopf- oder Rückenschmerzen, Gewichtsabnahme oder -zu-
nahme, Libidoverlust oder sexuelle Funktionsstörungen, Schlaf-
störungen, chronische Schmerzen usw.) zumeist dualistisch ge-
deutet: Psychische Prozesse haben Auswirkungen auf den Körper, 
körperliche Erkrankungen können andererseits ursächlich für 
psychisches Leid sein. Nimmt man aber die Veränderungen der 
leiblichen Affektivität bei Depressionen ernst, sind solche Er-
klärungsansätze verfehlt: Körperliche Beschwerden sind nicht 
etwa eine Nebenerscheinung von Depressionen – die Depression 
ist immer auch eine Krankheit des Leibes.

Die vorliegende Untersuchung ist prinzipiell kompatibel mit 
kognitiven Theorien der Depression und den Grundlagen der 
kognitiven Verhaltenstherapie. Der sehr einflussreichen Theorie 
von Aaron T. Beck zufolge entstehen Depressionen durch eine 
kognitive Verzerrung der Realität.173 Die kognitiven Schemata 
einer depressiven Person sind dysfunktional und fördern auto-
matisierte negative Gedanken und Bewertungen. Laut Beck 
kommt es in der Depression zu einer negativen kognitiven Triade: 
Die pessimistischen Überzeugung beziehen sich auf das Selbst 
(z.B.: „Ich bin wertlos!“), die Welt („Keiner liebt mich!“) und die 
Zukunft („Es wird niemals besser werden!“) und basieren auf 
fehlerhaften Informationsvermittlung: auf Fehlschlüssen, selek-
tiver Verallgemeinerung oder Personalisierungen. Es ist sehr 
plausibel, dass eine Depression automatisierte negative Gedan
ken, harsche Selbstkritik und pessimistische Überzeugungen be-

173	 Vgl.: Beck, Aaron T. et al.: Kognitive Therapie der Depression. Hrsg. v. 
Martin Hautzinger. Weinheim 1999.



7  Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick

86

inhaltet. Doch die vorliegende Untersuchung legt nah, dass diese 
kognitiven Schemata keineswegs auf einer „Denkstörung“ basie-
ren, sondern auf der Erfahrung einer veränderten Lebenswelt 
und dem Verlust von Möglichkeiten.

Ähnlich verhält es sich mit dem Modell der „erlernten Hilf-
losigkeit“ von Martin E. P. Seligman.174 Nach Seligman entwickeln 
depressive Personen aufgrund von negativen Erfahrungen der 
Macht- oder Hilflosigkeit die Einstellung, sie könnten ihren Zu-
stand nicht selbst beeinflussen. Als Folge werden Betroffene passiv 
und versuchen erst gar nicht, ihre Situation zu verbessern. Sie er-
tragen unangenehme Zustände, obwohl sie sehr wohl in der Läge 
wären, sie zu ändern. Dieses Modell lässt sich gut vereinbaren mit 
den phänomenologischen Untersuchungen zur Willensschwäche 
bei Depression. Doch der Auslöser ist nicht etwa eine erlernte 
Einstellung, sondern die Verarmung des Möglichkeitssinns, die 
Hemmung der Konation und die Störung von Leib und Zeit, die 
zu einem existenziellen Ohnmachtserleben führen.

Eine Depression ist kein Resultat falschen Denkens oder 
einer verfehlten Einstellung – keine falsche Einschätzung einer 
bewusstseinsunabhängigen Realität. Tatsächlich haben mehrere 
psychologische Experimente ergeben, dass depressive Personen 
ihre eigene Leistung realistischer einschätzen als nicht-depressive 
Personen. Der Theorie des depressiven Realismus zufolge sind de-
pressive Menschen folglich „sadder but wiser“175. Nimmt man 
die Depression als eine fundamentale Störung des Willens ernst, 
ergeben sich darüber hinaus Konsequenzen für die ethische 
Betrachtung dieser Erkrankung. Betroffene sind erheblich in 
ihrer freien Entscheidungsfähigkeit und Eigenverantwortlich-

174	 Vgl.: Seligman, Martin E. P.: Erlernte Hilflosigkeit. Weinheim 52016 
(11999).

175	 Vgl.: Alloy, Lauren B. / Abramson, Lyn Yvonne: „Judgement of Con-
tigency in Depressed and Nondepressed Students: Sadder but Wiser?“. 
In: Journal of Experimental Psychology: General. Vol. 108. Washington 
1979. S. 441–485.



Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick

87

keit eingeschränkt. Der Suizidwunsch eines schwer depressiven 
Menschen resultiert aus einer fundamentalen Störung seines 
Möglichkeitssinns und sollte deshalb (etwa im Rahmen der 
Sterbehilfe-Debatte) nicht mit einer autonomen Entscheidung 
verwechselt werden.

Insbesondere die Untersuchungen zur Depression als 
Willensstörung sind auch für die therapeutische Behandlung 
von Relevanz. Wenn der Verlust von konativem Antrieb eine 
Kernerfahrung der Depression ist, sollte der Aktivitätenaufbau 
und die Stärkung des Willens im Zentrum der Therapie stehen. 
Ziel der therapeutischen Behandlung einer depressiven Willens-
störung sollte die Reaktivierung der Motivation sein, etwa durch 
die „imaginative Fokussierung auf die positiven Konsequenzen 
einer Handlung“176. Auch in verschiedenen Formen der Kunst-
therapie liegt der Fokus darauf, die Fähigkeit zu handeln und 
zu „erschaffen“, erneut zu lernen. Berücksichtigt man zudem 
die gestörte Intersubjektivität (zeitliche Desynchronisierung 
und gestörte Interaffektivität), sollte auch die Wiederherstellung 
der zwischenmenschlichen Leiblichkeit in der Psychotherapie 
eine Rolle spielen: In der Körpertherapie oder in Bewegungs- 
und Tanztherapien, in der Gruppentherapie, aber auch in der 
Begegnung im therapeutischen Gespräch können solche Rück-
koppelungsprozesse gefördert werden.177

Überhaupt kann eine Sensibilisierung von Hausärzten, 
Psychiatern und Psychotherapeuten für den lebensweltlichen 
Charakter der Depression – für gestörtes Erleben von Leib, Zeit 
und Intersubjektivität – Betroffenen zugutekommen. Denn eine 
phänomenologische Deutung der Erfahrungen schwerer De-
pressionen kann die Sprachlosigkeit lindern, unter denen so viele 
Betroffene leiden. So wie Erfahrungsberichte von Menschen mit 
Depressionen eine große Erleichterung für andere Betroffene be-

176	 Fuchs / Broschmann. Willensstörung. a.a.O. S. 1256.
177	 Vgl.: Fuchs. Verkörperte Emotionen. a.a.O. S. 19.



7  Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick

88

deuten können, weil sie verstehen, dass sie mit ihrem Leid nicht 
alleine sind. Oder wie die Kunst seelisches Leid sinnlich erfahr-
bar machen kann. So kann auch die Phänomenologie ein tieferes 
Verständnis dieser Krankheit ermöglichen.



89

8	 Literaturverzeichnis

Alloy, Lauren B. / Abramson, Lyn Yvonne: „Judgement of Contigency in 
Depressed and Nondepressed Students: Sadder but Wiser?“. In: Jour-
nal of Experimental Psychology: General. Vol. 108. Washington 1979. 
S. 441–485.

Beck, Aaron T. et al.: Kognitive Therapie der Depression. Hrsg. v. Martin 
Hautzinger. Weinheim 1999.

Dammann, Gerhard: „Der ‚Tod der Phänomenologie‘ in der Psychia-
trie?“. In: Phänomenologie und psychotherapeutische Psychiatrie. 
Hrsg. v. Gerhard Dammann. Stuttgart 2015. S. 51–76.

Dilling, H. / Mombour W. / Schmidt M.H. [Hrsg.]: Internationale 
Klassifikation psychischer Störungen. ICD-10 Kapitel V (F). Kli-
nisch-diagnostische Leitlinien. Bern 52005 (11992).

Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in 
der Gegenwart. Frankfurt a.M. 2006.

Fuchs, Thomas: „Depression, Intercorporeality, and Interaffectivity“. In: 
Journal of Consciousness Studies. Vol. 20. Exeter 2013. S. 219–238.

Fuchs, Thomas: Phänomenologie von Leib und Raum. Phänomenolo-
gisch-empirische Untersuchungen zu depressiven und paranoiden 
Erkrankungen. Heidelberg 2000.

Fuchs, Thomas: „Philosophische Grundlagen der Psychiatrie und ihre 
Anwendung“. In: Die Psychiatrie. Vol. 7. Stuttgart 2010. S. 235–241.

Fuchs, Thomas: „Psychotherapie des Lebensraums. Eine phänomenolo-
gisch-ökologische Konzeption“. In: Phänomenologie und psychothe-
rapeutische Psychiatrie. Hrsg. v. Gerhard Dammann. Stuttgart 2015.

Fuchs, Thomas: „Selbst und Schizophrenie“. In: Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie. Vol. 60. Berlin 2012. S. 887–901.

Fuchs, Thomas: „Verkörperte Emotionen – Wie Gefühl und Leib zu-
sammenhängen“. In: Psychologische Medizin. Vol. 25/1. Graz 2014.  
S. 13–20.

Fuchs, Thomas / Broschmann, Daniel: „Willensstörungen in der Psycho-
pathologie“. In: Der Nervenarzt. Vol. 88. Berlin 2017. S. 1252–1258.

Fuchs, Thomas: „Wollen können. Wille, Selbstbestimmung und psychi-
sche Krankheit“. In: Randzonen des Willens. Anthropologische und 
ethische Probleme von Entscheidungen in Grenzsituationen. Bern 
2016. S. 43–61.



8  Literaturverzeichnis

90

Fuchs, Thomas: „Zeiterfahrung in Gesundheit und Krankheit“. In: Psy-
chotherapeut. Vol. 60. Berlin/Heidelberg 2015. S. 102–109.

Held, Klaus: „Husserls neue Einführung in die Philosophie: Der Begriff 
der Lebenswelt“. In: Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Ver-
hältnis von Phänomenologie und Wissenschaftstheorie. Hrsg. v. Carl 
Gethmann. Bonn 1991. S. 79–113.

Horwitz, Allan / Wakefield, Jerome: The Loss of Sadness. How Psychi-
atry Turned Normal Sadness Into Depressive Disorder. New York 
2007.

Husserl, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 
transzendentale Phänomenologie. Hamburg 2012.

Husserl, Edmund: Die phänomenologische Methode. Ausgewählte Texte I. 
Ditzingen 1985.

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänome-
nologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die 
reine Phänomenologie. Hamburg 2012.

Husserl, Edmund: Phänomenologie als strenge Wissenschaft. Hamburg 
2009.

Jaspers, Karl: Allgemeine Psychopathologie. Berlin/Heidelberg 1965.
Kendler, Kenneth: „Introduction: Why Does Psychiatry Need Philoso-

phy?“. In: Philosophical Issues In Psychiatry. Explanation, phenom-
enology, and nosology. Hrsg. v. Kenneth Kendler u. Josef Parnas. 
Baltimore 2008. S. 1–16.

Kern, Iso: „Die drei Wege zur transzendentalphänomenologischen Re-
duktion in der Philosophie Edmund Husserls“. In: Tijdschrift voor 
Filosofie. Vol. 24. Leuven 1962. S. 303–349.

Mitchell, Sandra: „Explaining Complex Behavior“. In: Philosophical Is-
sues In Psychiatry. Explanation, phenomenology, and nosology. Hrsg. 
v. Kenneth Kendler u. Josef Parnas. Baltimore 2008. S. 19–37.

Parnas, Josef / Sass, Louis: „Varieties of ‚Phenomenology‘: On Descrip-
tion, Understanding and Explanation in Psychiatry“. In: Philo-
sophical Issues In Psychiatry. Explanation, Phenomenology, and 
Nosology. Hrsg. v. Kenneth Kendler u. Josef Parnas. Baltimore 2008. 
S. 239–277.

Plath, Sylvia: Die Glasglocke. Übers. v. Reinhard Kaiser. Frankfurt a.M. 
2009.

Ratcliffe, Matthew: Depression and the Phenomenology of Free Will. 
(2013) Unter: https://www.researchgate.net/publication/289945859_



Literaturverzeichnis

91

Depression_and_the_phenomenology_of_free_will (zuletzt abgeru-
fen am 12.11.2017).

Ratcliffe, Matthew: Experiences of depression. A study in phenome-
nology. Oxford 2015.

Ratcliffe, Matthew: Feelings of being. Phenomenology, psychiatry and 
the sense of reality. Oxford 2008.

Schlimme, Jann: „Depression, depressive Wertnehmung und Selbstbe-
stimmungserfahrung“. In: Phänomenologie und psychotherapeutische 
Psychiatrie. Hrsg. v. Gerhard Dammann. Stuttgart 2015. S. 147–160.

Schramme, Thomas: Psychische Krankheit aus philosophischer Sicht. 
Gießen 22003 (12000).

Seligman, Martin E. P.: Erlernte Hilflosigkeit. Weinheim 52016 (11999).
Slaby, Jan / Stephan, Achim: „Depression als Handlungsstörung“. In: 

Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Vol. 60. Berlin 2012. S. 919–935.
Slaby, Jan: Möglichkeitsraum und Möglichkeitssinn. Bausteine einer phä-

nomenologischen Gefühlstheorie. (2012) Unter: http://janslaby.com/
downloads/slaby_moeglichkeitsraum-final.pdf (zuletzt abgerufen 
am 12.11.2017).

Slaby, Jan: „Matthew Ratcliffes phänomenologische Theorie existenzieller 
Gefühle“. In: Emotionen, Sozialstruktur und Moderne. Hrsg. v. An-
nette Schnabel u. Rainer Schützeichel. Wiesbaden 2012. S. 75–91.

Solomon, Andrew: Saturns Schatten. Die dunklen Welten der Depression. 
Übers. v. Hans Günther Holl. Frankfurt a.M. 2006.

Styron, William: Sturz in die Nacht. Die Geschichte einer Depression. 
Übers. v. Willie Winkler. Berlin 2010.

Zahavi, Dan: Husserls Phänomenologie. Stanford 2003.
Zahavi, Dan: Phänomenologie für Einsteiger. Paderborn 2007.



Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4909-1

Wer verstehen will, wie es sich anfühlt, depressiv zu sein, muss
tiefer blicken, als es die klinische Psychologie üblicherweise tut.
Eine Depression betrifft grundlegende Dimensionen des menschli-
chen Selbst- und Welterlebens. Die Krankheit gibt vor, für welche
Emotionen die Betroffenen empfänglich sind, sie vernebelt ihre
Zukunft, schneidet sie von ihrer Umwelt und ihren Mitmenschen
ab, lähmt ihren Körper und schwächt ihren Willen. So wird die
Lebenswelt des Depressiven zu einer entfremdeten, einer einsamen
und freudlosen Welt. Sie wirkt fern und unzugänglich, lässt
sinnvolles Handeln und Kontakt zu anderen Menschen schwer bis
unmöglich erscheinen.

Aufbauend auf der Philosophie Edmund Husserls unternimmt
Jannis Puhlmann eine phänomenologische Untersuchung der
leidvollen Erfahrungen schwerer Depressionen. Dabei rückt er
die existenziellen Veränderungen im leiblichen, zeitlichen und
intersubjektiven Erleben in den Fokus. Der Autor zeigt auf, wie
die Phänomenologie ein tieferes Verständnis für eine Erkrankung
ermöglicht, die für die Erkrankten selbst nur schwer zu begreifen
ist. Dieses Buch ist deshalb nicht nur für Philosophen und
Psychotherapeuten, sondern auch für Betroffene und Angehörige
von großem Interesse.

Jannis Puhlmann studierte Philosophie und Medienwissenschaften
in Trier und Berlin. Er ist systemischer Therapeut und promoviert
in Heidelberg über die Phänomenologie Bipolarer Störungen.


	1 Einleitung  
	2 Philosophie der Psychiatrie
	2.1 Phänomenologie der Psychiatrie 

	3 Depressionen – (auch) ein philosophisches Problem 
	3.1 Klassifikation nach dem ICD-10 

	4 Husserls transzendentale Phänomenologie 
	4.1 Die Generalthesis der natürlichen Einstellung 
	4.2 Epoché und phänomenologische Reduktion 
	4.3 Die Lebenswelt 
	4.4 Horizonte und Möglichkeiten  

	5 Depression und Lebenswelt 
	5.1 Die Unaussprechlichkeit der Depression  
	5.2 Veränderung der Lebenswelt als Veränderung des Möglichkeitsraums 
	5.3 Ratcliffes Theorie der existenziellen Gefühle 
	5.4 Existenzielle Gefühle bei Depressionen 
	5.4.1 Emotionale Bedeutungslosigkeit 
	5.4.2 Existenzielle Ohnmacht 
	5.4.3 Existenzielle Hoffnungslosigkeit
	5.4.4 Generalisierte Angst
	5.4.5 Existenzielle Einsamkeit


	6 Depression als Willensstörung 
	6.1 Konation, Inhibition und Volition 
	6.2 Wille und Lebenswelt 
	6.3 Wille und Leiberleben
	6.4 Wille und Zeiterleben 

	7 Phänomenologie und Psychotherapie – ein Ausblick
	8 Literaturverzeichnis

