
λογοςP
h

il
o

so
p

h
is

ch
e

H
ef

te

Simon Gabriel Neuffer

Zwecklose Technik



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzi-
eller Unterstützung des Fachinformationsdiensts Philo-
sophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons
Attribution 4.0 Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.
org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen der Creative-
Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wie-
derverwendung von Material aus anderen Quellen (ge-
kennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Recht-
einhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4904

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4904


Zwecklose Technik

Simon Gabriel Neuffer



Philosophische Hefte

Band 7

Herausgegeben von

Prof. Dr. Axel Gelfert

Prof. Dr. Thomas Gil



Zwecklose Technik

Zur Kritik der instrumentellen

Technikauffassung

Simon Gabriel Neuffer

Logos Verlag Berlin

λογος



Philosophische Hefte

Herausgegeben von

Prof. Dr. Axel Gelfert

Prof. Dr. Thomas Gil

Institut für Philosophie, Literatur-, Wissenschafts- und

Technikgeschichte

Technische Universität Berlin

Bibliografische Information der Deutschen

Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese

Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

c© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2019

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4904-6

ISSN 2567-1758

Logos Verlag Berlin GmbH

Comeniushof, Gubener Str. 47,

10243 Berlin

Tel.: +49 (0)30 / 42 85 10 90

Fax: +49 (0)30 / 42 85 10 92

http://www.logos-verlag.de



Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

2 Die Werkzeugmetapher in der

Technikphilosophie . . . . . . . . . . . . 17

2.1 Klassische Positionen:

Kapp, McLuhan, Gehlen . . . . . . 17

2.2 Die Werkzeugmetapher im

’
Posthumanismus‘ . . . . . . . . . . 27

3 Das Problem der Werkzeugmetapher . . 35

3.1 Die Teleologie des Werkzeuges . . . 35

3.2 Vorläufige Schlüsse . . . . . . . . . . 42

3.3 Körper als Werkzeug . . . . . . . . 43

4 Technik als Selbstzweck . . . . . . . . . 47

4.1 Die Teleologie der Technik . . . . . 47

4.2 Beispiele . . . . . . . . . . . . . . . 49

4.3 Nützlichkeit . . . . . . . . . . . . . 52

4.4 Technik und Markt . . . . . . . . . 54

4.5 Andere Stimmen . . . . . . . . . . . 57

5 Ausblicke und Schlüsse . . . . . . . . . . 59

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

5





1 Einleitung

”
Am Ende hängen wir doch ab

Von Kreaturen, die wir machten.“1

J. W. v. Goethe: Faust II

”
Insofern ist das Mittel ein Höheres

als die endlichen Zwecke der äußeren

Zweckmäßigkeit; – der Pflug ist ehren-

voller, als unmittelbar die Genüsse sind,

welche durch ihn bereitet werden und die

Zwecke sind. Das Werkzeug erhält sich,

während die unmittelbaren Genüsse verge-

hen und vergessen werden.“2

G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik

In Stanley Kubricks Film 2001: A Space Odyssey

befragt ein Fernsehjournalist die Besatzung des

Raumschiffes Discovery One während ihrer Reise

zum Jupiter zur Lage an Bord. Nach einem kurzen

Wortwechsel mit den beiden einsilbigen Astronau-

ten wendet sich der Journalist dem gesprächigen

Bordcomputer des Raumschiffes zu, der auf den be-

deutungsschwangeren Namen HAL 9000 hört. Auf

die Frage, ob es ihn – den besten Computer aller

Zeiten – frustriere, auf das Ausführen menschlicher

Befehle beschränkt zu sein, antwortet HAL:

7



”
[. . . ] My mission responsibilities

range over the entire operation of the

ship, so I am constantly occupied. I

am putting myself to the fullest possi-

ble use, which is all, I think, that any

conscious entity can ever hope to do.“3

Mit diesen Worten beschreibt HAL sich selbst nicht

nur als ein Universalwerkzeug zur Durchführung

menschlicher Ziele, sondern erhebt seine Dienst-

fälligkeit auch noch zum Endziel aller Hoffnun-

gen. Bekanntlich wandelt sich HAL im Verlaufe des

Films allerdings recht schnell vom servilen Univer-

salwerkzeug zum selbständigen, rebellischen Ak-

teur, der seine eigenen Ziele verfolgt und nicht

zögert, sie mit Gewalt durchzusetzen. Durch diese

Verwandlung – oder Offenlegung – seines wahren

Wesens wird HAL zum Gegenspieler der mensch-

lichen Besatzung, sobald diese die Verwirklichung

seiner eigenen Ziele bedroht.

Kubrick portraitiert in seinem Film eine intelli-

gente Maschine, welche die Menschen manipuliert,

in die Irre führt und letztlich sogar tötet, während

diese zunächst noch glauben, in ihr ein Hilfsmittel

zu haben. Dieses Szenario schmückt Kubrick durch

zahlreiche prägnante Stilmittel aus. So ist etwa das

Umfeld, in dem sich die Astronauten befinden,

vollständig technisiert, und alles Menschliche wirkt

darin seltsam antiquiert. Die beiden Astronauten

8



haben sich diesem Umfeld schon weitgehend ange-

paßt, was sich etwa an ihren spärlichen Wortwech-

seln zeigt. Diese sind derart verarmt, daß sie auf ein

Inneres schließen lassen, das eher einem einfachen

Mechanismus als einem vielschichtigen Seelenleben

gleicht. HAL wirkt dagegen durch seinen differen-

zierteren Sprachgebrauch und seine emotionalere

Ausdrucksweise lebendiger als seine menschlichen

Gegenspieler. Auch gewinnen die Astronauten kei-

nerlei psychologische Tiefe, zeigen keine Gefühle

und werden durch keine besonderen Charakterei-

genschaften näher bestimmt. Vielmehr folgen sie

scheinbar willenlos und lethargisch der vorgege-

bene Mission, deren Zweck ihnen offenbar nicht

näher bekannt ist.

In diesem Umfeld verwundert die Herrschaft der

Technik nicht, sondern es scheint nur folgerichtig,

daß sich das überkommene Verhältnis von Mensch

und Technik verkehrt. Technik ist hier nicht Mittel

der Verwirklichung menschlicher Zwecke, sondern

versucht, sich die Menschen für ihre eigenen Ziele

dienstbar zu machen. Technik ist nicht mehr kon-

trollierbar, sondern sie kontrolliert; man kann ihr

nicht trauen, sondern muß sie fürchten.

Durch dieses verdrehte Verhältnis spricht der Film

die schon von der Romantik vielfach verbildlichte

Urangst an, daß durch technischen Fortschritt die

Grenzen zwischen Belebtem und Unbelebtem, zwi-

9



schen Mensch und Maschine unkenntlich werden

könnten. Der Betrachter fühlt ein Unbehagen, so-

bald sich HAL zu Wort meldet, weil er sich im Ge-

gensatz zu den Astronauten sehr menschlich zeigt.

Letztere scheinen hingegen von diesem Unbeha-

gen völlig unberührt, wodurch es sich für den Zu-

schauer ins Unheimliche steigert. Erst durch eine

scheinbare Fehlfunktion des Computers schöpfen

die Astronauten Argwohn. Über die Evokation

dieser Urangst hinaus wird das herkömmliche Ver-

hältnis von Mensch und Technik aber noch radi-

kaler unterlaufen. Der Film erzählt nicht nur die

Geschichte einer aufmüpfigen Maschine. Vielmehr

wirft er eine Frage auf, die für das Verständnis von

Technik im allgemeinen grundlegend ist: Ist Tech-

nik überhaupt das Werkzeug zur Verwirklichung

menschlicher Zwecke?

Diese Frage bezieht sich auf die gängige Vorstel-

lung, der zufolge Technik Mittel zum Zweck ist.

Im vorliegenden Aufsatz soll diese
”
instrumentale“4

Bestimmung der Technik hinterfragt werden. Da-

bei werde ich im ersten Teil erörtern, wie sehr die

Vorstellung, Technik sei Werkzeug menschlicher

Zwecke, das Nachdenken über Technik bis heute

prägt. Es wird sich ferner zeigen, daß diese Prägung

den Technikbegriff wiederum mit dem Begriff des

Organes im engeren Sinne verknüpft. Spätestens

seit Sigmund Freuds berühmter Bestimmung des

10



Menschen als
”
Prothesengott“ wird zudem Technik

oft sogar insgesamt als Prothese bezeichnet.5

Im zweiten Teil dieses Aufsatzes sollen die Schwie-

rigkeiten aufgezeigt werden, die mit der Werkzeug-

metapher verbunden sind. Dabei ist meine These,

daß diese nicht nur unzureichend ist, um Tech-

nik zu beschreiben, sondern sogar den Blick auf

die grundlegenden Probleme der Technik verstellt.

Vor allem die Wechselwirkung zwischen techni-

schen und gesellschaftlichen Entwicklungen wird

durch ein instrumentales Verständnis von Tech-

nik leicht übersehen oder zumindest verharmlost.

Dabei ist es eine der dringendsten intellektuellen

Herausforderungen der Gegenwart, zu verstehen,

in welchem Verhältnis die gesellschaftlichen und

politischen Ziele unserer Zeit zu den stets fort-

schreitenden technischen Entwicklungen stehen.

Diese Herausforderung drängt sich vor allem des-

halb auf, weil die technischen Entwicklungen zu-

nehmend auf diejenigen Bereiche von öffentlichem

und privatem Leben übergreifen, die noch vor ei-

nigen Jahrzehnten einem solchen Zugriff entzogen

waren. Diese Übergriffe scheinen allerdings der-

art tiefgreifende Veränderungen der Gesellschaft

und unserer Lebensweise nach sich zu ziehen, daß

sich ein Antagonismus zwischen dem wirklichen

Fortschritt der Technik einerseits und der Idee eines

gesellschaftlichen Fortschritts anderseits andeutet. Da-

11



mit ist deutlich, daß eine Abhandlung über Technik

ihrer Teleologie nach eine anthropologische Per-

spektive einnimmt. Denn es geht letztlich um die

Frage, ob wir uns noch als Subjekt der Geschichte

begreifen können oder ob wir durch die Technik

längst zu ihrem Objekt geworden sind.

Im dritten Teil möchte ich abschließend einen Ge-

genvorschlag zur Werkzeugmetapher machen. Tech-

nik soll nicht als Mittel zum Zweck, sondern viel-

mehr als etwas verstanden werden, was selbst Zwe-

cke hervorbringt.

Wir haben schon gesehen, daß dies kein neuer Ge-

danke ist, denn nicht nur Kubricks Space Odyssey

führt ihn uns bereits sehr anschaulich vor Au-

gen. Die Kunst insgesamt ist reich an Bildern und

Erzählungen, welche die Werkzeugmetapher der

Technik in Frage stellen und ihre Widersprüche

aufzeigen. So lassen sich seit der Romantik in der

Literatur, besonders aber später im Film, zahlrei-

che Dystopien über technisches Gerät finden, das

sich von der menschlichen Indienstnahme losge-

sagt hat, um eigene Ziele zu verfolgen. Man denke

nur an den Homunkulus in Goethes Faust, der

sich kurz nach seiner technischen Zeugung auf-

macht, zusammen mit dem Teufel seine eigenen

Ziele zu verfolgen; oder an Kafkas Strafkolonie, in

welcher die grausamste, aber zugleich technisch be-

wunderungswürdigste Hinrichtungsmaschine ihren

12



Bediener dazu treibt, sich selbst von ihr hinrich-

ten zu lassen, nur damit sie ihren Zweck erfüllen

kann. Die Szene, in welcher der
’
Tramp‘ in Charlie

Chaplins Modern Times seinen Dienst am Fließ-

band nicht schnell genug verrichtet und darauf-

hin von der Maschine verschlungen und durch ihr

Räderwerk gezogen wird, hat sich paradigmatisch

ins kollektive Bildgedächtnis eingeschrieben. Aber

vor allem das Genre des Science-Fiction-Films ist

durch dieses Motiv bestimmt: So führen etwa in

Blade Runner die Maschinen einen Kampf gegen

ihre Versklavung durch eine gefühllos und blut-

leer wirkende Menschenwelt. Und in der Matrix-

Trilogie der Wachowski-Brüder haben die Maschi-

nen ihren Freiheitskampf sogar schon gewonnen

und ihre menschlichen Gegenspieler zur bloßen

Energiequelle degradiert.

Im Gegensatz zur bildenden und erzählenden Kunst

fristet die Vorstellung von Technik als etwas, das

Zwecke hervorbringt, in der Philosophie ein Schat-

tendasein hinter dem instrumentellen Verständnis

von Technik. Zwar wird letzteres durchaus von ei-

nigen Geistesgrößen kritisiert, etwa von Martin

Heidegger, Walter Benjamin, Gilbert Simondon

oder Günther Anders. Allerdings bringen deren

Gegenentwürfe oft spezifische, teils historisch teils

systematisch bedingte Schwierigkeiten mit sich,

die meines Erachtens deren Anschlußfähigkeit ein-

13



schränken. Der Prüfstein für die These dieses Auf-

satzes soll daher nicht deren Neuheit sein. Vielmehr

soll im Schlußkapitel ihre Brauchbarkeit im Bezug

auf die Fragen überprüft werden, wie wir unter der

Voraussetzung einer nahezu lückenlos technisierten

Lebenswelt erstens einen Technikbegriff im engeren

Sinne bestimmen und uns zweitens der Frage nach

dem guten Leben stellen können.

Dabei muß einer Schwierigkeit Rechnung getra-

gen werden: Wenn wir von
’
der Technik‘ sprechen,

beziehen wir uns auf einen ausufernden Bereich

verschiedener Gegenstände, Prozesse, Praktiken

und Begriffe, die jeweils wieder durch unzählige

Eigenschaften, Regeln und Merkmale charakteri-

siert sind. Diese Vielfalt wird – um einen Ausdruck

Reinhart Kosellecks zu gebrauchen – unter dem

”
Kollektivsingular“

’
Technik‘ zusammengefaßt.6 Es

ist daher methodisch problematisch, in einer phi-

losophischen Untersuchung auf einen solchen Kol-

lektivsingular Bezug zu nehmen. Es stellen sich

zahlreiche Probleme ganz allgemeiner philosophi-

scher Natur in den Weg. Zu nennen wäre etwa das

Definitionsproblem. Muß der Unbestimmtheit von

”
Technik“ in einer philosophischen Untersuchung

dadurch Rechnung getragen werden, daß eine De-

finition an ihrem Anfang steht? Oder setzt eine

solche nicht vielmehr ihr Ergebnis voraus: ein we-
sentliches Merkmals der Technik, das allen ihren

14



verschiedenen Formen gemein ist? Eine weitere

Schwierigkeit liegt in der alten Frage, wie sich allge-

meine Begriffe überhaupt zu ihrem Gegenstandsbe-

reich verhalten. Laufen wir nicht Gefahr, wenn wir

einen Kollektivsingular wie
’
Technik‘ zur Grund-

lage unserer Untersuchung machen, uns unkritisch

in Begrifflichkeiten einer neuen Metaphysik zu ver-

stricken, während uns die Phänomene und prakti-

schen Probleme entgleiten? Stellt sich nicht zuletzt

die Frage, ob das Nachdenken über Technik nicht

im eigentlichen Sinne stets Anthropologie ist – mit

allen ihren bekannten Schwierigkeiten – insofern

uns notwendigerweise der homo faber als Untersu-

chungsgegenstand entgegentritt? Muß man nicht

sogar zu dem Schluß kommen, daß die
”
Technik-

philosophie die ganze Philosophie noch einmal von

vorn [sei] – diesmal unter Einbeziehung der Tech-

nik“.7

Sicherlich können diese Schwierigkeiten hier nicht

aufgelöst werden. Stattdessen möchte ich die These

vertreten, daß, um überhaupt einen Anfang finden

zu können, von dem aus es möglich ist, die Frage

nach der Technik erneut zu stellen, deren Unter-

bestimmtheit zunächst bestehen bleiben muß, um

dann bestenfalls nicht aufgelöst, sondern produktiv

gemacht zu werden.

Wenn also im Folgenden die Eigenzwecklichkeit

der Technik untersucht wird, soll es nicht darum

15



gehen, das Technische auf ein einziges Merkmal zu

beschränken,8 aus dem dann alle Eigenschaften der

unendlichen Vielfalt der Technik abgeleitet wer-

den, oder etwa darum, Unterscheidungen aus dem

Technikbegriff herauszuklauben, um diesen mit

falschen Spitzfindigkeiten zu zergliedern. Vielmehr

steht im Mittelpunkt der Untersuchung die prakti-

sche Frage, welche Handlungsmöglichkeiten wir ge-

genüber Technik und Prozessen der Technisierung

haben, durch welche unser Handlungsvermögen,

die Bedingungen unserer Lebenswelt sowie unser

Selbstverständnis von Körper und Geist maßgeblich

geprägt werden. Zudem soll ein Verständnis von

Technik ermöglicht werden, welches dem prakti-

schen und gegenständlichen Bereich dieses Begriffes

gleichermaßen gerecht wird. Eine allzu große Aus-

dehnung des Begriffes soll zugleich aber vermieden

werden, etwa indem er vom Werkzeug abgegrenzt

wird.

16



2 Die Werkzeugmetapher in der

Technikphilosophie

2.1 Klassische Positionen: Kapp,
McLuhan, Gehlen

Die Werkzeugmetapher der Technik zieht sich

durch die Geschichte der Technikphilosophie wie

ein roter Faden. So bestimmt sie auch schon den

Technikbegriff des
’
Vaters‘ der Technikphiloso-

phie, Ernst Kapp, dessen Grundlinien einer Philo-
sophie der Technik bis heute als Standardwerk gel-

ten. Kapp stellt seinem Werk auf der Innentitelseite

das folgende Motto voran:
”
Die ganze Menschenge-

schichte, genau geprüft, löst sich zuletzt in die Ge-

schichte der Erfindung besserer Werkzeuge auf.“9

Diese These des Physikers Edmund Reitlinger stellt

nicht nur das Paradigma von Kapps Untersuchung

vor, sondern ist bis heute Kern der Auseinander-

setzung in der Technikphilosophie. So lassen sich

aus dem Zitat drei Grundgedanken ableiten, die

das Nachdenken über Technik bis heute wesentlich

bestimmen.

Erstens sinnt Kapp dem Leser durch den Zusam-

menhang des Zitates eine Gleichsetzung von Werk-
zeug und Technik an; genauer gesagt, es wird von

17



vornherein klargestellt, daß Technik als Werkzeug

verstanden werden soll.

Zweitens klingt eine Definition des Menschen an,

nach welcher dieser seine differentia specifica, seine

Gattungsbestimmung, in der Fähigkeit habe, Werk-

zeuge herzustellen. Diese Definition des Menschen

als
”
tool making animal“, die gewöhnlich Benjamin

Franklin zugeschrieben wird,10 steht im Zusam-

menhang mit dem Begriff des Menschen als minder-

bemitteltes Tier, welches nur durch die Herstellung

und den Gebrauch von Werkzeugen in einer ihm

feindlichen Umgebung überleben kann.

Drittens wird das Wesentliche der Menschheitsge-

schichte als die fortschreitende Verbesserung von

Werkzeugen bestimmt. Durch den Fortschritt der

Werkzeugtechnik setzt der Mensch dem ewigen Zy-

klus der Natur eine lineare Entwicklung entgegen,

durch welche das Bestehende immer nur eine Vor-

stufe des Späteren, Verbesserten ist.

Kapps Technikphilosophie geht allerdings über die

Gleichsetzung von Werkzeug und Technik hinaus.

Ihren Kern bildet die Theorie der
”
Organprojek-

tion“, derzufolge der Mensch seinen Leib durch

die Ausbildung und den Gebrauch von Werkzeu-

gen ins Äußere fortsetze. Funktion und Gestalt

seiner leiblichen Organe werden auf die Welt
”
pro-

jiziert“. Unter Projektion versteht Kapp ganz allge-

mein
”
das Vor- oder Hervorwerfen, Hervorstellen,

18



Hinausversetzen und Verlegen eines Innerlichen in

das Aeussere.“11 Im Bezug auf die Organe erläutert

Kapp den Begriff der Projektion vor allem anhand

von Beispielen. Die Hand als
”
Werkzeug der Werk-

zeuge“ ist Kapp zufolge nicht nur
”
angeborenes

Werkzeug“, sondern auch
”
wesentlich beteiligt bei

der Herstellung“ der Werkzeuge als ihrer
”
stoffli-

chen Nachbildungen“:12

”
Ist demnach der Vorderarm mit zur

Faust geballter Hand oder mit deren

Verstärkung durch einen faßbaren Stein

der natürliche Hammer, so ist der Stein

mit einem Holzstiel dessen einfachste

künstliche Nachbildung. Denn der Stiel

oder die Handhabe ist die Verlängerung

des Armes, der Stein der Ersatz der

Faust. [. . . ]“13

Das Werkzeug als Urstück der Technik wird damit

von Kapp allgemein nicht nur als das Hinausver-

setzen des Körpers ins Äußerliche, sondern auch

als dessen Ersatz, als Prothese verstanden. Entspre-

chend sieht Kapp das Auge als Vorbild und Ersatz

optischer Apparate. Auch die Dampfmaschine, die

selbst in vielen ihrer einzelnen Teile menschlichen

Organen nachgebildet sei, wird, auf Schienen ge-

stellt und zu Wasser gelassen, zur Organprojektion:

”
In dieser Vereinigung der Schienen-

wege und Dampferlinien zu einem ge-

19



schlossenen Ganzen ist das Netz von

Verkehrsadern, auf welchem die Subsi-

stenzmittel der Menschheit zirkulieren,

das Abbild des Blutgefäßnetzes im Or-

ganismus.“14

Am deutlichsten sieht Kapp seine These der Or-

ganprojektion allerdings durch den
”
schon ganz

eingebürgerten Vergleich des Nervensystems mit

dem elektrischen Telegraphen“ bewiesen: Dieser

Vergleich sei vor allem darum
”
allgemein im Ge-

brauch“, weil er nützlich sei, die
”
elektrischen Strö-

mung im Organismus anschaulich zu machen“.

Kapp zufolge

”
existiere keine andere mechanische

Vorrichtung, welche in genauerer Über-

einstimmung ihr organisches Vorbild

wiedergibt, und andererseits kein Or-

gan, dessen innere Beschaffenheit in

dem ihm unbewußt nachgeformten

Bau so deutlich wiedergefunden wird

wie der Nervenstrang im Telegraphen-

kabel.“15

Etwas weiter unten fügt Kapp emphatisch hinzu:

”
Die Nerven sind Kabeleinrichtun-

gen des tierischen Körpers, die Tele-

graphenkabel sind Nerven der Mensch-

heit! Und, fügen wir hinzu, sie müssen

20



es sein, weil das charakteristische Merk-

mal der Organprojektion das unbe-

wußte Vorsichgehen ist.“16

Kapps Theorie der Organprojektion ist allerdings

nur vordergründig ein Versuch, die Menschheitsge-

schichte als Entstehungsgeschichte der Technik zu

entwerfen. Zwar enthält sie die Genese der Tech-

nik als unbewußte Entäußerung des Leibes. Die Ge-

schichte der Technik ist demnach der unbewußte

Prozeß der Nachbildung des eigenen Leibes in der

äußerlichen Welt. Hier ist fraglos auch der deutli-

che Einfluß einer materialistisch gefärbten Hegelin-

terpretation zu erkennen.17 Während bei Hegel die

Natur der Geist in seiner Äußerlichkeit ist, ist bei

Kapp Technik der Leib in seiner Äußerlichkeit. Ein

ähnliches Verständnis von Technik findet sich zum

Teil auch bei Marx.18

Wichtiger als diese Entstehungsgeschichte ist jedoch

ein anderer Gesichtspunkt: Kapps Technikphiloso-

phie ist von vornherein als Anthropologie angelegt.

Die Organprojektionstheorie dient damit vor allem

dem Zweck, Technik als Reflexionsobjekt mensch-

licher Selbsterkenntnis verstehen zu können. Die

Stärke von Kapps Theorie liegt also vor allem darin,

daß er den durchaus fortschrittlichen Versuch unter-

nimmt, eine Kulturtheorie der Technik zu entwer-

fen: Die Technik und ihre Entwicklung werden als

Subjekt von Kultur und Geschichte gedacht. Gerade

21



hierin liegt die Anschlußfähigkeit von Kapps Phi-

losophie.19 Seine Theorie der Technikgenese durch

unbewußte Projektion scheint hingegen zumindest

aus heutiger Sicht problematisch;20 nicht zuletzt

auch darum, weil durch diese Genese letztlich ein

Fortschrittsbegriff behauptet wird, der den Impe-

rativ einer fortschreitenden Technisierung der Welt

mit sich führt. Diese Schwierigkeiten haben aber

nicht dazu geführt, daß Kapps Theorie der Tech-

nikgenese heute obsolet wäre. Vielmehr tauchen in

der Technikphilosophie bis heute immer wieder –

wenngleich häufig ohne direkten Bezug zu Kapp –

ähnliche Theorie auf.

Die Wirksamkeit von Kapps Theorie der Technik

in seiner Zeit ist äußert beschränkt geblieben. Erst

in den letzten Jahren hat eine breitere Rezeption

eingesetzt, die sich unter anderem auch an der Neu-

herausgabe seines Werkes zeigt.21 Allerdings gibt

es zahlreiche Theorien, die Analogien zu Kapp

aufweisen. Vor allem die Idee, Technik als Organ-

verlängerung oder Prothese zu verstehen, ist weit

verbreitet.22 Zu deren wirkmächtigsten Vertretern

gehört zweifellos Marshall McLuhan. In Analogie

zu Kapp spricht McLuhan selbst von Projektion,

ohne sich jedoch explizit auf jenen zu berufen:

”
As Narcissus fell in love with an

outering (projection, extension) of him-

self, man seems invariably to fall in

22



love with the newest gadget or gim-

mick that is merely an extension of his

own body.“23

Aus diesem markanten Zitat wird deutlich, daß sich

McLuhan nicht nur ähnlicher Metaphern bedient

wie Kapp, sondern technische Entwicklungen in

Analogie zum Spiegelbild des Narziß als Projektio-

nen des eigenen Leibes auffaßt. Durch den Verweis

auf Narziß zeigt sich zudem, daß McLuhan auch das

Problem der
’
unbewußten Selbsterkenntnis‘ durch

die Selbstbespiegelung des Menschen in der Technik

ähnlich versteht wie Kapp. Im Mythos des Narziß

wird schließlich unterschiedlich erzählt, ob sich der

Jüngling bewußt oder unbewußt in sein eigenes Ab-

bild verliebt. Darüber hinaus taucht genau wie bei

Kapp auch bei McLuhan immer wieder die Analo-

gie zwischen Techniken elektrischer Übertragung

und dem Nervensystem als zentrales Motiv auf:

”
My main theme is the extension of

the nervous system in the electric age,

and thus, the complete break with five

thousand years of mechanical technolo-

gy. This I state over and over again.“24

”
The new overkill is simply an exten-

sion of our nervous system into a total

ecological service environment. Such

a service environment can liquidate or

23



terminate its beneficiaries as naturally

as it sustains them.“25

Wenngleich McLuhan die Werkzeugmetapher nicht

direkt bemüht, liegt sie durch die These der Organ-

verlängerung und Organprojektion nahe.

Sicherlich wird man McLuhan nicht gerecht, wenn

man seine Technik- und Medientheorie zu einer

bloßen Werkzeugtheorie verkürzt. Schon sein be-

rühmter Satz,
”
The medium is the message“ hat eine

ganz andere Stoßrichtung: Durch die Gleichsetzung

von Medium und Botschaft wird herausgehoben,

daß Technik nicht Mittel einer Botschaft ist, sich

also zu ihr verhält wie die beliebige Form zu ei-

nem bestimmten Inhalt, sondern daß vielmehr die

Technik selbst den Gehalt der Botschaft ausmacht.

Auch in späteren Publikationen äußert sich McLu-

han kritisch über die Werkzeugmetapher der Tech-

nik. So heißt es zum Beispiel in From Cliché to Ar-
chetype:

”
It is part of the age-old habit of using

new means for old purposes instead of

discovering what are the new goals con-

tained in the new means.“26

McLuhan muß also einerseits als Kritiker der Werk-

zeugmetapher gelten, und vielleicht ist es sogar eines

seiner größten Verdienste, daß er diese durch seine

Medientheorie aufgebrochen hat. Andererseits ist

24



eines seiner Hauptmotive das Verständnis von Tech-

nik als Erweiterung des Körpers; und dieses Motiv

ist als ein ständiger Rückfall zur Werkzeugmetapher

der Technik zu verstehen.

Auch Arnold Gehlen schließt in seinem Nachden-

ken über Technik sowohl an die Werkzeugmeta-

pher als auch an die Idee der Organverlängerung

und des Organersatzes an. Im Bilde des Menschen

als
”
Mängelwesen“ versteht Gehlen Technik im We-

sentlichen als Werkzeug zur Kompensation und den

Prozeß der Technisierung als Überwindung seiner

Schwächen:

”
Noch näher heran an den Zusam-

menhang des Menschen mit der Tech-

nik führt die folgende Überlegung. Im

Anschluß an Max Scheler hat die mo-

derne Anthropologie klargelegt, daß

der Mensch infolge seines Mangels an

spezialisierten Organen und Instink-

ten in keine artbesondere, natürliche

Umwelt eingepaßt und infolgedessen

darauf angewiesen ist, beliebige vor-

gefundene Naturumstände intelligent

zu verändern. Sinnesarm, waffenlos,

nackt, in seinem gesamten Habitus em-

bryonisch, in seinen Instinkten verunsi-

chert ist er das existentiell auf die Hand-
lung angewiesene Wesen. Im Sinne sol-

25



cher Überlegungen haben W. Sombart,

P. Alsberg, Ortega y Gasset u. a. die

Notwendigkeit der Technik aus den

Organmängeln des Menschen hergelei-

tet.“27

Gehlen spitzt die Auffassung von der Technik als

”’
Organersatz‘ zum Ersatz des Organischen über-

haupt“ zu.28 Analog zu Kapp taucht auch bei Geh-

len der Gedanke auf, Technik als
”
Bedürfnis des

Menschen, sich in die Natur hinein auszulegen

und sich von daher wieder zurückzuverstehen“.29

Dennoch gesteht Gehlen zu,
”
daß seit der Zeit der

Steinwerkzeuge oder der Bogenwaffe bis heute eine

qualitative Veränderung in dem vor sich gegangen

sein muß, was Technik heißt.“30

Diese qualitative Veränderung sieht er vor allem

”
im Zusammenhang mit den Naturwissenschaften

und mit der kapitalistischen Produktionsweise er-

folgt“.31 Indem er das Experimentelle im Umgang

mit Technik hervorhebt, kommt Gehlen also durch-

aus zu einer Relativierung der Technik als bloßes

Mittel. Ähnlich wie neue Techniken in der Kunst

zu dem Versuch führen, diese auf neuen Feldern

auszuprobieren, führe auch die Entwicklung neuer

Technologien zu dem Versuch, diese auf neuen Fel-

dern anzuwenden. Gerade hierin – im Experiment –

sieht Gehlen
”
das Bindeglied zwischen der Technik

und den Naturwissenschaften“.32

26



”
Es geht darum, was man mit gege-

benen Techniken, Methoden (auch gei-

stigen), die man selbst wieder variiert,

alles machen kann, ohne vorgegebenen

Zweck, durch bewegliches Durchpro-

bieren [. . . ].“33

2.2 Die Werkzeugmetapher im

’
Posthumanismus‘

In neueren Theorien, in der Popkultur der letzten

Jahrzehnte, aber auch bei zeitgenössischen Vertre-

tern des Konsequentialismus scheint das Nachden-

ken über Technik an Vielfältigkeit gewonnen zu

haben. Bei genauerem Hinsehen zeigt sich jedoch,

daß auch vielen dieser Ansätze ein instrumentales

Technikverständnis zugrunde liegt, welches nicht

selten mit dem Gedanken der Organverlängerung

verknüpft ist. Dies gilt in ähnlicher Weise für die-

jenigen Strömungen, in denen – angeregt durch die

Kybernetik – Begriffe wie
’
Cyborg‘,

’
Post-‘ und

’
Transhumanismus‘ eingeführt werden,34 wie auch

in den konsquentialistisch geprägten Debatten um

Extended Mind und Neuroenhancement.

So sind etwa für einige prominente Vertreter der

sogenannten Extended-Mind-Theorien sämtliche Ar-

tefakte Organverlängerungen unseres Gehirns oder

Geistes (mind),35 und zwar immer dann, wenn sie

27



als Hilfsmittel der Erkenntnis gebraucht werden.

Papier und Bleistift, mittels derer eine Rechenauf-

gabe gelöst wird, werden dem kognitiven Prozeß

zugerechnet und damit als erweiterter Geist (mind)

verstanden.36 In diesem Sinne ist letztlich alles, was

eine Funktion besitzt, Teil des kognitiven Prozesses

und damit Teil des Geistes.37

Die strukturellen Ähnlichkeiten solcher Konstruk-

tionen mit Kapps Organprojektion sind augenfällig.

Zwar geht es den Vertretern der Extended-Mind-
Theorien meist nicht in erster Linie um Technik.

Aber wir werden später sehen, daß der Versuch,

durch einen derart allgemeinen Funktionsbegriff

einen Gegenstandbereich zu bestimmen, diesen in

die Nähe des allgemeinen Werkzeugbegriffes rückt.

Nimmt man nun noch den harten empirischen

Materialismus hinzu, der beispielsweise von Andy

Clark vertreten wird, zeigt sich, daß da, wo von

extended mind die Rede ist, eigentlich extended body

gemeint ist.38

Auch die Enhancement-Debatte trägt zum Teil

ähnliche Züge, insofern zumindest einige promi-

nente Vertreter implizit ein instrumentales Tech-

nikverständnis voraussetzen. Dies läßt sich exem-

plarisch an der zugespitzten Debatte um moral
enhancement zeigen, wie sie etwa von John Har-

ris, Ingmar Persson und Julian Savulescu geführt

wurde.39 So behaupten Persson und Savulescu einen

28



”
imperative to enhance the moral character of hu-

manity“, sehen allerdings die Gefahr, daß die dazu

nötigen technischen Mittel ebenso zum Schlech-

ten mißbraucht werden könnten. Harris hingegen

ist zwar skeptisch, ob solcherlei technische Mittel

möglich sind, befürwortet sie aber gegebenenfalls

mit wenigen Einschränkungen.40

Fiktionale technische Innovationen werden hier als

Rahmen für Gedankenexperimente genutzt, um

ebenso fiktive ethische Fragestellungen zu erörtern.

Letztlich geht es darum unsere Ziele mit techni-

schen Mitteln effektiver zu erreichen (
”
to realize

our ends more effectively“) und unsere physischen

Grenzen zu umgehen (
”
to get around our physical

limitations“).41

Auch unter dem Stichwort
”
cyborg theory“ taucht

in unterschiedlicher Gestalt wiederholt der Ge-

danke auf, Technik nicht nur als Mittel der Befrei-

ung von den Zwängen der äußeren Natur zu sehen,

sondern auch als Möglichkeit die eigene Natur, das

heißt vor allem den Leib, zu
’
überwinden‘. Solche

Vorstellungen finden sich zum Beispiel im radika-

len Feminismus,42 aber auch in der Popkultur.43 Bei

Donna Haraway, der Mutter der Cyborg-Theorie,

ist hingegen von der Hoffnung zu lesen, gesell-

schaftliche Zwänge und Konstrukte könnten durch

Technik aufgelöst werden. Wird in der klassischen

Philosophie nicht selten Technik als Werkzeug zur

29



Befreiung der Gesellschaft von Zwängen der Natur

verstanden, so erscheint sie hier als mögliches Mit-

tel, unsere Natur von den Zwängen der Gesellschaft

zu befreien.44

Am stärksten wird das instrumentale Verständnis

von Technik allerdings von prominenten Vertre-

tern des sogenannten Transhumanismus zugespitzt.

Ähnlich wie in der Enhancement-Debatte taucht

auch hier der Gedanke der Verbesserung, zu der

Technik das Mittel sein soll, in allgemeiner Form

auf. Die Ziele dieser Verbesserung werden meist nur

vage als Überwindung menschlicher Beschränktheit

(
”
[to] overcome fundamental human limitations“)45

angeben. Exemplarisch läßt sich das an der inter-

nationalen Organisation Humanity Plus, früher be-

kannt unter dem Namen World Transhumanist As-
sociation, nachvollziehen. Diese Organisation und

ihre Wortführer Nick Bostrom und David Pearce

beschreiben den Transhumanismus mit Bezug auf

Max More wie folgt:

”
The intellectual and cultural move-

ment that affirms the possibility and

desirability of fundamentally improv-

ing the human condition through ap-

plied reason, especially by developing

and making widely available technolo-

gies to eliminate aging and to greatly

30



enhance human intellectual, physical,

and psychological capacities.“46

Technik und
”
angewandte Vernunft“ sollen ent-

wickelt und verfügbar gemacht werden, um Alte-

rung zu beseitigen und menschliche Fähigkeiten zu

verbessern. Die Frage, was es eigentlich bedeutet,

menschliche Fähigkeiten zu verbessern, das heißt,

auf welchen Zweck bezogen sie gut sind und nach

welchem Maßstab sie verbessert werden können,

bleibt allerdings unbestimmt.

Solche Positionen setzen unausgesprochen einen

allgemeinen Zweck voraus, zu dem Technik dann

das Mittel sein soll, ohne daß jener Zweck näher

bestimmt würde. Das läßt vermuten, daß ähnlich

wie bei der Enhancement-Debatte ein rein quanti-

tatives Verständnis von Verbesserung im Hinter-

grund steht, demzufolge schlicht mehr besser ist

als weniger. Ein längeres Leben ist besser als ein

kürzeres, größere Ausdauer besser als geringere und

so weiter und so fort. Unter der Voraussetzung

eines solchen quantitativen Verständnisses von Ver-

besserung wird Technik als Mittel der Vermehrung

verstanden. Wobei sie selbst unter dem Schlagwort

der Nanotechnologie gern als denkbar klein vorge-

stellt wird, um möglichst auf atomarer Ebene eine

Verbindung mit dem Leib eingehen zu können und

so die Grenze zwischen Technik und Organismus

endgültig aufzuheben.47 Dies zeigt sich deutlich,

31



wenn Nick Bostrom Transhumanismus an anderer

Stelle wie folgt charakterisiert:

”
It holds that current human nature

is improvable through the use of ap-

plied science and other rational meth-

ods, which may make it possible to

increase human healthspan, extend our

intellectual and physical capacities, and

give us increased control over our own

mental states and moods.“48

Ein solch zugespitztes Verständnis von Technik als

Werkzeug quantitativen Zuwachses bringt offen-

sichtlich viele Schwierigkeiten mit sich. Zum einen

wird Technik zum Mittel eines Imperatives zur un-

begrenzten Leistungssteigerung. Zum anderen wird

Technik zum Antagonisten der Leiblichkeit, die in

einer solchen Perspektive nichts weiter als unnützer

Ballast auf dem Höhenflug menschlichen Leistungs-

denkens zu sein scheint.

Neben dem problematischen Verhältnis zur Leib-

lichkeit weisen solche Modelle – durch Science-

Fiction-Motive und Technikutopien verdeckt – aber

auch Parallelen zum alten Gedanken der Perfektibi-

lität auf und sind dadurch auch für dessen Schwä-

chen anfällig. Zu nennen wäre etwa die Gefahr,

daß der Einzelne in seiner notwendigen Unzuläng-

lichkeit den vermeintlichen Zielen der Gattung un-

tergeordnet oder sogar geopfert wird. Dies wiegt

32



gerade darum schwer, weil der Gedanke der Perfek-

tibilität hier nicht wie in der Aufklärung als Mittel

der Kritik genutzt wird. Denn mag er auch für

sich genommen problematisch sein, so hat er doch

bei seinen prominentesten Vertretern, Jean-Jacques

Rousseau und Immanuel Kant, eine kritische Funk-

tion: Bei Kant dient er dazu, dem Imperativ der

Aufklärung durch die Hoffnung auf Verwirkli-

chung Nachdruck zu verleihen; bei Rousseau hat

er die kritische Funktion, durch den Rückblick

auf das Ursprüngliche Kritik am Bestehenden zu

ermöglichen. Der Transhumanismus macht sich

hingegen verdächtig, den Gedanken der Perfekti-

bilität zur bloßen Affirmation bereits herrschender

Ideologien und Machtstrukturen ins Feld zu führen.

Denn der fortschreitende Übergriff hoch entwickel-

ter Technik auf alle unsere Lebensbereiche und vor

allem auch auf unseren Leib ist längst Wirklichkeit.

33





3 Das Problem der

Werkzeugmetapher

3.1 Die Teleologie des Werkzeuges

Es hat sich also gezeigt, daß das instrumentale

Verständnis von Technik ein Leitmotiv sowohl

älterer als auch neuerer Technikphilosophie ist.

Um die Probleme aufzudecken, die einem solchen

Verständnis von Technik zugrunde liegen, soll nun

zunächst geklärt werden, was eigentlich ein Werk-

zeug ist, um dann zu sehen, welche Folgen sich für

das Verständnis der Technik ergeben, wenn sie als

Werkzeug verstanden wird.

An seinen Bestandteilen ist noch deutlich zu er-

kennen, daß sich das deutsche Wort
’
Werkzeug‘ ur-

sprünglich wohl nur auf die zur Ausführung eines

bestimmten Handwerks erforderlichen Hilfsmittel

bezog und darin von anderen Worten wie zum Bei-

spiel
’
Gerät‘ unterschied. Zugleich führt es aber

schon seit langem eine figurative Bedeutung mit

sich,49 nach der jemand
’
Werkzeug‘ eines fremden

Willens sein kann.50

Es mag mit dieser metaphorischen Verwendung zu-

sammenhängen, daß sich das Wort seit langem zu ei-

nem allgemeineren Begriff des Mittels entwickelte,

nach dem als Werkzeug verstanden wird, was ei-

35



nem Willen dazu dienlich ist, ein bestimmtes Ziel

zu erreichen. In diesem allgemeineren Sinne ist das

Werkzeug nichts weiter als das Mittel zu einem

bestimmten Zweck.51 Als Grenze dieses allgemeine-

ren Werkzeugbegriffes wird oftmals einerseits der

eigene Körper betrachtet: Alles, was jenseits dessel-

ben zu einem bestimmten Zwecke gebraucht würde,

könnte demnach Werkzeug sein. Andererseits wird

das Werkzeug auch gelegentlich explizit als Erweite-

rung und Verstärkung von Körperfunktionen ver-

standen.52 Wir werden sehen, daß insbesondere die-

ser Bezug zum Körper, den der Werkzeugbegriff so-

wohl durch seine Geschichte als auch durch seinen

Gebrauch mit sich bringt, für den Technikbegriff

problematisch ist.

Wenn in bezug auf Technik vom Werkzeug die Rede

ist, wird augenscheinlich der allgemeine Begriff

verwendet, nachdem
’
Werkzeughaftigkeit‘ nicht

in einer Sache liegt, sondern bloß im Verhältnis

von Mittel und Zweck, in welchem eine Sache ge-

braucht wird: Das Werkzeug ist damit durch die

causa finalis, die Zweckursache, bestimmt. Wenn-

gleich im Bezug auf den Begriff des Werkzeuges

wohl häufig primitive Dinge wie Hammer, Faust-

keil oder auch bloß der zum Schlag gebrauchte Stein

die nächstliegenden Beispiele sind, muß ein Werk-

zeug fraglos nicht im eigentlichen Sinne ein Ding

sein. Wie gesagt kann nach dem allgemeinen Begriff

36



alles Werkzeug sein, was als Mittel zu einem Zweck

gebraucht wird, womit schon deutlich ist, daß es

sich um einen reinen Verhältnisbegriff handelt, un-

ter den alles fällt, was in eine bestimmte Beziehung

von Mittel und Zweck gebracht werden kann. Der

Stein als Hammer ist darum in diesem allgemeinen

Sinne nicht mehr oder minder Werkzeug als eine

Schriftensammlung zur Einführung in die Wissen-

schaften oder der Programmcode, der das digitale

Schreiben und Speichern eines Textes ermöglicht.

Sein allgemeinerer oder metaphorischer Gebrauch

bringt den Werkzeugbegriff auch in unmittelba-

ren Bezug zu seinen Anverwandten, dem griechi-

schen ὄργανον (organon,
’
Werkzeug, Instrument,

Gerät‘) und dessen lateinische Übersetzung instru-
mentum. Denn die Bestimmung des Werkzeuges

als bloßes Mittel ist auch der Grund, warum es

im griechischen Wort ὄργανον namensgebend für

durch ihre Funktion bestimmbare Körperteile wer-

den konnte. Die Übertragung des Werkzeugbegrif-

fes auf Körperteile in der antiken Philosophie ist

nur unter der Voraussetzung seiner Abstraktion

vom konkreten Handwerkszeug auf den Gedanken

des bloßen Mittels denkbar. So nutzt auch Ari-

stoteles, auf den wie in so vielen anderen Fällen

der wissenschaftliche Gebrauch des Organbegrif-

fes zurückgeht, denselben nur dann zur Bezeich-

nung von Körperteilen, wenn er das Augenmerk auf

37



deren besonderen Funktionszusammenhang setzt.

Ansonsten gebraucht er hauptsächlich die neutrale

Bezeichnung μέρος (méros,
’
Teil‘).53 Obwohl er den

Begriff
’
ὄργανον‘ nirgends genau definiert, so zeigt

sich durch dessen Gebrauch doch deutlich, daß es

sich um einen teleologischen Begriff handelt. Dem-

nach ist bei Aristoteles etwas nicht für sich, sondern

nur im Bezug auf die Erfüllung eines Zweckes ὄρ-

γανον. Es handelt sich also erstens um einen rein

funktionalen und zweitens um einen praktischen

Begriff. Das ὄργανον dient zur Verrichtung eines

Werkes (ἔργον) und dieses steht als erfüllter Zweck

immer am Ende einer Handlung oder zumindest

eines Strebens.54

In diesem Sinne ist für Aristoteles ein Körperteil

nur dann ὄργανον, wenn es seinen Zweck auch

erfüllen kann, denn nur durch diesen Zweck ist es,

was es ist:

”
Da aber alles durch seine Leistung

und seine Funktion bestimmt ist, darf

man Dinge, wenn sie (in ihrer Funk-

tion) nicht mehr gleich sind, auch nicht

als das gleiche bezeichnen, sondern

als verschiedene Dinge gleichen Na-

mens.“55

Das blinde Auge, die lahme Hand sind weder im

eigentlichen Sinne Auge und Hand noch ὄργανα,

38



sie werden lediglich dem Namen nach als solche be-

zeichnet:

”
Alle Dinge sind bestimmt durch

ihre Funktion; denn nur, was seine

Funktion erfüllen kann, hat in Wahr-

heit eigenes Sein, z. B. ein Auge nur,

wenn es sieht, dagegen ein dazu unfähi-

ges hat mit dem Auge nur den Namen

gemein, wie ein toter oder ein steiner-

ner
’
Mensch‘“.56

Damit steht das ὄργανον in begrifflicher Nähe zur

τέχνη (technē). Diese bezeichnet die Kunstfertigkeit

zur Herstellung eines gewissen Werkes oder auch

allgemeiner zur Erreichung eines gewissen Zweckes.

So ist es die τέχνη des Schusters, zu wissen, wie man

einen Schuh herstellt; die τέχνη des Redners, zu wis-

sen, wie man jemanden überzeugt. τέχνη bezeich-

net bei Aristoteles aber nicht nur eine praktische

Fähigkeit, sondern auch das zugehörige theoretische

Wissen, durch welches die Fähigkeit auch systema-

tisch gelehrt werden kann. τέχνη bedeutet also, zu

wissen, wie man zu einem bestimmten Zweck ge-

langt, wie man ihn verwirklicht. ὄργανον bezeich-

net hingegen ein mögliches Hilfsmittel im Prozeß

dieser Verwirklichung.

Solange auch die Körperteile hauptsächlich nach der

Verrichtung eines Zweckes verstanden werden, gibt

es keinen systematischen Grund, sie begrifflich von

39



denjenigen Gegenständen zu unterscheiden, derer

sich ein Lebewesen zur Verrichtung seiner Zwecke

bedient. So ist sprachgeschichtlich auch zu beobach-

ten, daß eine systematische begriffliche Trennung

von Körperteil und Werkzeug erst dann bedeutsam

wird, als das Augenmerk auf den Organismus als

ganzen gerichtet wird und er somit nicht mehr nur

als Summe von Teilen verstanden wird, die letztlich

bloß Werkzeug der Seele sind.

In Aristoteles’ natürlicher Teleologie ist ein je-

des Seiende durch einen Zweck bestimmt. Dieser

Zweck ist nicht eine aus der Zukunft wirkende

magische Kraft, durch welche die Dinge in der

Gegenwart bewegt werden, sondern er liegt als

Möglichkeit in der stofflichen Gegebenheit der-

selben und ist dann erfüllt, wenn ein Ding seine

spezifische Form erreicht hat. Die Veränderung der

natürlichen Dinge ist letztlich auf die Erfüllung ih-

rer Form ausgerichtet, die darum mit dem Zweck

zusammenfällt. Und das menschliche Handeln un-

terscheidet sich bei Aristoteles darin nicht von der

Bewegung natürlicher Dinge.

Anders als bei Naturdingen und anderen Lebewe-

sen ist der Mensch aber in der Lage, seine eigenen

Zwecke und Absichten zu verfolgen. Allerdings tut

er dies Aristoteles zufolge immer um eines vorge-

stellten Guten willen. Das einzige, das nicht um ei-

nes anderen, sondern bloß um seiner selbst willen

40



bezweckt wird, ist die Glückseligkeit (εὐδαιμονία).

Darum ist sie das höchste Gut.

Für diese Untersuchung ist aber vor allem entschei-

dend, daß dem aristotelischen Begriff des ὀργάνου

letztlich eine Teleologie zugrunde liegt, in der alles

durch einen konkreten Zweck bestimmt ist. Darum

läßt sich über die Angabe dieses Zweckes ein Ding

und ein Körperteil gleichermaßen als Werkzeug be-

nennen, wenn es einem solchen Zwecke dienlich ist.

Das entscheidende an Aristoteles Werkzeugbegriff

ist also, daß etwas nicht abstrakt als Werkzeug ange-

sehen werden kann, sondern nur insofern es Mittel

zu einem tatsächlichen Zweck ist. Das heißt, die-

ser Zweck muß bestimmt sein. Im Bezug auf die

verschiedenen Formen der Kunstfertigkeit (τέχναι)

sind die Werkzeuge nützliches Mittel zur Verrich-

tung der jeweiligen Ziele dieser Fertigkeiten. In

bezug auf den Menschen läßt sich der letzte Zweck

als das gute, glückliche Leben bestimmen. Letztlich

sind also auch die Kunstfertigkeiten selbst Mittel

zum Lebensglück. Bekanntlich bleibt auch der Be-

griff der Glückseligkeit (εὐδαιμονία) bei Aristoteles

nicht abstrakt, sondern wird in seiner Ethik und

Politik genauer bestimmt.

41



3.2 Vorläufige Schlüsse

Die Werkzeugmetapher der Technik ähnelt also

in ihrer modernen Verwendung sehr dem aristo-

telischen Werkzeugbegriff. Kapps und McLuhans

Verständnis von Technik als Verlängerung und Er-

weiterung der Organe fußt auf demselben Grund-

gedanken wie die Technikutopien prominenter Ver-

treter des sogenannten Posthumanimus: Technik

wird als bloßes Mittel zum Zweck verstanden. Al-

lerdings fehlt im heutigen Gebrauch der Hinter-

grund der aristotelischen Teleologie: Weil bei Ari-

stoteles alles Tun letztlich auf den letzten Zweck,

das Lebensglück, ausgerichtet ist, so muß alles, um

im wahren Sinne Werkzeug zu sein, auch als Mit-

tel zum guten Leben taugen. Im instrumentalen

Begriff der Technik bleibt die Stelle des Zwecks,

die bei Aristoteles durch das Lebensglück besetzt

ist, entweder leer oder wird durch Gedankenkon-

strukte wie Kapps Entäußerungstheorie notdürftig

ausgefüllt. Möchte man diesen nicht folgen, wird

der Technikbegriff zu einem teleologischen Para-

dox, das aus Kants Ästhetik bekannt ist: Technik

wäre dann zweckmäßig ohne Zweck.57

Obwohl vieles dafür spricht, Technik als Werkzeug

zu verstehen, verdeckt dieses Verständnis eines ih-

rer wesentlichen Momente. Wie schon gesagt, kann

im allgemeineren Sinne alles Werkzeug sein, sofern

42



es als Mittel zu einem bestimmten Zweck gebraucht

wird. Das heißt aber im Umkehrschluß, daß nicht

viel über eine Sache gesagt ist, wenn sie als Werk-

zeug bezeichnet wird. Es wird lediglich ausgedrückt,

daß sie Mittel zu einem Zweck ist oder – noch un-

bestimmter – Mittel zu einem Zweck sein kann.

Die Rede von der Technik als Werkzeug führt also

dazu, daß Technik gar nicht als etwas spezifisches

betrachtet wird. Entweder bleibt unbestimmt, zu

welchem Zweck die Technik Mittel sei. Oder es

werden – wie bei Kapp und Gehlen – sehr allge-

meine Zwecke angegeben, die entweder unspezi-

fisch oder höchst voraussetzungsreich sind, nämlich

Selbsterkenntnis bei Kapp und Ermächtigung des

Mängelwesens bei Gehlen.

Die Folgen dieser Unterbestimmung sind vielfältig.

Sie führen dazu, daß der Technikbegriff nicht nur

auf alle möglichen Artefakte ausgedehnt wird, son-

dern sogar auf all dasjenige, was Gegenstand von

Kultivierung sein kann.58

3.3 Körper als Werkzeug

Die Werkzeugmetapher hat aber noch eine weitere

Schwäche. Die Analogie zwischen Werkzeug und

Organ, die problematisch geworden ist und deren

Schwierigkeit sich auch in der sprachlichen Diffe-

renzierung niedergeschlagen hat, wird wiederher-

43



gestellt. Dadurch wird implizit das spezifische Un-

terscheidungsmerkmal zwischen Organ und Zeug,

welche sich ausgehend vom 18. Jahrhundert heraus-

gearbeitet hatte, unterschlagen. Die Entwicklung

des Organbegriffes im 18. Jahrhundert, durch wel-

che vor allem die Prävalenz des Ganzen den Tei-

len gegenüber an Bedeutung gewann, wird dadurch

implizit rückgängig gemacht. Auch die Emanzipa-

tion der Leiblichkeit von mechanistischen Modellen

im ausgehenden 19. Jahrhundert wird übergangen.

Diese bringt vor allem starke Argumente dagegen

vor, den Leib als bloßes Werkzeug der Seele zu ver-

stehen und zeigt, daß ein solches Bild vom Leib

nicht nur stark beschnitten und paradox ist, son-

dern auch große Gefahren in sich birgt. Denn letzt-

lich wird der Leib durch die Gleichsetzung von

Körperteil und Werkzeug zu einem beliebigen Mit-

tel degradiert und der Vergemeinschaftung preisge-

geben. Das hießt, seine Einzigartigkeit und Unteil-

barkeit wird aufgehoben, indem er – auf bloße Mit-

telhaftigkeit reduziert – austauschbar und dem ge-

meinschaftlichen Gebrauch überlassen scheint. Da-

bei wird eine wichtige Unterscheidung unterschla-

gen, für die schon im Mittelalter, etwa bei Thomas

von Aquin, gute Argumente vorgebracht wurden.

Thomas demonstriert den Unterschied zwischen

Körperteil und Werkzeug am Beispiel von Axt und

Hand: Die Axt ist von der Hand insofern unter-

44



schieden, als letztere für die Seele
”
organum unitum

et proprium“ und nicht
”
instrumentum extrinsecum

et commune“ ist. Die Hand gehört also nur der

einen Seele zu, während die Axt der Seele äußerlich

ist und von vielen verwendet werden kann.59

Um Werkzeug zu sein, bedarf es also eines Zweckes.

Dies zeigt sich in der Verwendung des Begriffes auch

darin, daß er gewöhnlich nicht im Modus eines

universalen Singulars gebraucht wird: Es ist selten

von dem Werkzeug die Rede. Von der Technik spre-

chen wir hingegen geradezu notgedrungen stets und

ständig.

45





4 Technik als Selbstzweck

4.1 Die Teleologie der Technik

Wir haben gesehen, daß sich die Werkzeugmeta-

pher nicht zum Verständnis von Technik eignet,

weil es äußerst ungereimt ist, die Produkte techni-

scher Entwicklung, deren Betrieb sowie den Pro-

zeß ihrer Entwicklung als Mittel zu bestimmten

Zwecken aufzufassen. Die Werkzeugmetapher ver-

deckt, daß es spätestens seit dem 20. Jahrhundert

mehr und mehr unmöglich geworden ist, gerade im

Bezug auf die besonders folgenreichen technischen

Entwicklungen auch nur ungefähr zu sagen, wozu

sie dienlich sein sollen.

Die Idee eines Universalwerkzeuges, das Mittel für

alle möglichen Zwecke sein kann, ist paradox. Dem-

zufolge ist es auch aussichtslos, das Internet, Smart-

phones, digitale Assistenten, neuronale Netzwerke

und dergleichen mehr allein durch die Werkzeugme-

tapher oder das Konzept der Organverlängerungen

begreiflich machen wollen. Freilich können diese

auch als Werkzeuge gebraucht werden, denn – wie

schon gesagt – trifft das auf alles zu. Das gilt aller-

dings nur unter der Voraussetzung eines konkreten

Zweckes auf den bezogen sie als Mittel vorgestellt

werden. Wenn ich das Ziel habe, in Sekundenbruch-

teilen an Menschen in aller Welt Nachrichten zu

47



versenden, so mag das Internet das adäquate Mit-

tel zu diesem Zwecke sein. Das gleiche ließe sich

für unendlich viele Funktionen angeben, die ein

modernes Telephon oder ein moderner Computer

durch seine Vernetzung ausrichten kann. Nur ist –

wie gesagt – eben die Möglichkeit, als Werkzeug ge-

braucht zu werden, keine Besonderheit, die Technik

von anderem abgrenzen würde.60

Durch die Werkzeugmetapher wird aber nicht nur

verschleiert, daß technische Entwicklungen gerade

nicht durch einen spezifischen Zweck bestimmt

sind. Sie verdeckt auch das eigentliche Problem

dieser Entwicklungen. Jede technische Entwick-

lung bringt ihre eigenen Zwecke hervor und diese

Zwecke drehen die Werkzeugmetapher um: Tech-

nik ist nicht mehr unser Werkzeug, sondern wir

machen uns zum Werkzeug der Technik. Denn in

Zeiten schnell voranschreitender Technisierung, die

alle Lebensbereiche erfaßt hat, droht das instru-

mentale Verständnis der Technik die verheerende

Wirkung zu entfalten, daß alles zum bloßen Mittel

eines unbestimmten Zwecks degradiert wird; alles

wird zum unwirklichen Übergang einer stets aufge-

schobenen Wirklichkeit herabgesetzt.

48



4.2 Beispiele

Im Folgenden soll die These, daß Technik Zwecke

hervorbringe, durch Beispiele veranschaulicht wer-

den.61 Man denke etwa an die Entwicklung der

Eisenbahn in Deutschland, die zur Notwendigkeit

führte, allerorts die Uhrzeit zu vereinheitlichen.62

Zuvor hatte sich diese meist nach dem Sonnenstand

der jeweiligen Ortschaften gerichtet. Ein Maßstab,

der sich mit einfachsten Mitteln, etwa mit einer Son-

nenuhr, anlegen läßt. Seitdem wir unsere Uhren

nach einer einheitlichen Weltzeit (zunächst GMT

und dann UTC) synchronisiert haben, wenden wir

für die Bestimmung und Ermittlung der Zeit wie-

derum erhebliche technische Mittel auf, um den

ursprünglich technischen Zweck einer einheitlichen

Zeit umzusetzen.

Ein für unsere Zeit näherliegendes Beispiel mag

der motorisierte Individualverkehr sein. So hat die

Allverfügbarkeit der Automobilität die Lebenswirk-

lichkeit eines Großteils der Menschheit derart tief-

greifend verändert, daß bis heute das alltägliche

Leben vieler Menschen maßgeblich durch den Au-

toverkehr geprägt ist. Unsere Städte sind seit den

1960er Jahren radikal an die Technik des Auto-

mobils angepaßt worden. Boulevards, öffentliche

Plätze, ganze Stadtteile wurden in Transitzonen

oder Parkflächen des Autoverkehrs umgewandelt.

49



Luft- und Lärmverschmutzung, Staus, Verödung

und Zerstörung städtischen Raumes sind bis heute

die Folgen dieser Entwicklung. Dabei ist es nicht

leicht zu bestimmen, welchem Zweck das Automo-

bil im städtischen Leben dienen soll. Zwar mag man

der Ansicht sein, daß für den Einzelnen höhere Mo-

bilität, persönliche Unabhängigkeit und dergleichen

erstrebenswerte Ziele seien. Aber diese Zwecke wer-

den durch das Automobil bestenfalls für Einzelne

erreicht. Negative Folgen wie Luftverschmutzung,

Lärmbelästigung, Ressourcenverschwendung und

Staus treffen hingegen die gesamte Gesellschaft. Es

ist also äußert fragwürdig, inwiefern die
”
autoge-

rechte Stadt“ dem gemeinschaftlichen Interesse der

Stadtbewohner und der Gesellschaft unterstellt wer-

den kann.

Augenscheinlich ist hingegen, daß die Verfügbarkeit

des Automobils völlig ungeachtet der genannten

Zweifel dazu geführt hat, daß bis heute die Zwecke

dieser Technik für Planung und Bau unserer Städte

maßgebend sind. Es steht außerdem zu erwarten,

daß die aufkommende Technik führerloser Fahr-

zeuge neue Zwecke hervorbringen wird, die aber-

mals die Städteplanung bestimmen werden.63

Heutzutage mag allerdings der
’
Siegeszug‘ der Com-

putertechnik – vor allem durch deren Mobilisie-

rung durch Übergangstechniken wie etwa den so-

genannten Smartphones und ähnlichem – das au-

50



genfälligste Beispiel für die Unangemessenheit der

Werkzeugmetapher sein. So hat derselbe etwa zu

dem mittelbaren Zwang geführt, nahezu alle Berei-

che sowohl unserer Gesellschaften als auch unseres

persönlichen Lebens zu digitalisieren oder zumin-

dest dergestalt anzupassen, daß ihre Digitalisierung

möglich wird. Zum Beispiel werden Bücher, Bilder,

Noten, Tonaufnahmen und Dokumente, ja ganze

Archive vergangener Zeiten unter großem Auf-

wand digitalisiert. Aber auch persönliche Notizen,

Termine, Nachrichten, Photographien, Filmaufnah-

men und vieles mehr werden Tag für Tag in schier

unendlichen Mengen digital verfügbar gemacht. Ja,

nicht zuletzt der Wahrnehmungsprozeß selbst ist

diesem Zwang ausgesetzt. So scheint die Zahl der-

jenigen, die in Museen, Zoologischen Gärten, vor

jeder Form der Sehenswürdigkeit und bei jedem

Naturschauspiel hauptsächlich damit beschäftigt

sind, Bildaufnahmen anzufertigen, ständig zu wach-

sen.64 Gleiches gilt für alle besonderen Ereignisse

des persönlichen Lebens. Dabei steht nicht mehr

die eigene sinnliche Erfahrung im Vordergrund,

sondern vielmehr die Möglichkeit, dieselbe durch

Digitalisierung aufzuheben und zu mitteilbaren Da-

tenportionen zu machen.

Viele der neueren Entwicklungen, die unter dem

Schlagwort
’
persönlicher Assistent‘ vermarktet wer-

den, dienen heute dazu, der alltäglichen Unmenge

51



an Daten, die durch Messenger, soziale Netzwerke,
die Flut digitaler Photographien und dergleichen

erzeugt wird, Herr zu werden. Die sogenannten

Assistenten sollen für uns die unzähligen Nachrich-

ten beantworteten, unsere sozialen Kontakte in den

entsprechenden Netzwerken pflegen, die Neuigkei-

ten der Welt zusammenfassen und unsere Bilder

und Filme sortieren. Die Technik schafft sich also

selbst neue Zwecke, zu denen sie dann scheinbar ein

notwendiges Mittel sein kann.

4.3 Nützlichkeit

Die geläufige Reaktion auf eine derart kritische Hal-

tung gegenüber neueren technischen Entwicklun-

gen ist der Verweis auf deren Nützlichkeit. So wird

etwa häufig darauf verwiesen, in wie vielen Lebens-

bereichen und Lebenslagen das sogenannte Smart-
phone einen unersetzlichen Vorteil darstelle: die

ständige Erreichbarkeit, die Möglichkeit der
’
Ori-

entierung‘, der Unterhaltung, der immerwährende

Zugriff auf Nachschlagewerke, Wetter-, Verkehrs-

und Reiseinformationen, die Möglichkeit, alles stets

und ständig in Ton und Bild festzuhalten.

Was heißt es aber, nützlich zu sein? Nach Kant be-

zeichnet
”
das Nützliche“das zu einem Zwecke Gute,

dasjenige,
”
was nur als Mittel gefällt.“65 Vor dem

Hintergrund einer solchen Bestimmung ist es frag-

52



lich, wozu es eigentlich nützlich sein soll, ständig

erreichbar zu sein. Kurz gesagt,
”
nützlich ist etwas

nicht schon darum, weil es dafür gehalten wird“.66

Nützlichkeit zu unterstellen, ohne das Wozu an-

zugeben, ist genauso problematisch, wie von etwas

zu behaupten, es sei Mittel, ohne den Zweck zu

bestimmen. Der Verweis auf die Nützlichkeit ist

also nicht hilfreich, um die Werkzeugmetapher der

Technik zu verteidigen, sondern hebt klar deren

Unzulänglichkeit hervor.

Am Beispiel der fortwährenden Erreichbarkeit zeigt

sich dagegen deutlich, daß, seitdem ihre technische

Möglichkeit besteht, ihre Wirklichkeit verlangt und

ihre Notwendigkeit behauptet wird. Aus der tech-

nischen Möglichkeit, ständig erreichbar zu sein,

folgt also die Notwendigkeit, ein zuverlässiges Fun-

knetz über die gesamte Welt zu spannen. Genauso

folgt aus der Möglichkeit immer und überall Bild-

aufnahmen zu erzeugen, die Notwendigkeit mit

ungeheurem Material und Energieaufwand riesige

Datenspeicher vorzuhalten, die jederzeit und von

überall erreichbar sind und die die unzähligen Bil-

der aufnehmen können, von denen wahrscheinlich

nur ein Bruchteil jemals wieder ein Mensch zu Ge-

sicht bekommen wird.

Wird die Nützlichkeit neuerer Technik kritisch hin-

terfragt, tritt nicht selten der Leistungsgedanke an

ihre Stelle. Dann gilt dasjenige als nützlich, was

53



zu mehr Leistung befähigt. Wir haben schon am

Beispiel des Transhumanismus und des Enhance-

ments exemplarisch gesehen, daß Theorien, die auf

dem brüchigen Konzept der Leistungssteigerung

aufbauen, Tendenzen zur Entleibung und damit

Entindividualisierung des Menschen mit sich brin-

gen. Zudem sollte es unstrittig sein, daß die sozialen

und gesellschaftlichen Folgen eines ungebrochenen

Leistungsdenkens zumindest fragwürdig sind.

4.4 Technik und Markt

Das Nachdenken über Technik zwingt uns gewis-

sermaßen dazu auch über die Mechanismen der

Marktwirtschaft nachzudenken. Denn es steht au-

ßer Frage, daß seit jeher zahlreiche technische Ent-

wicklungen durch marktwirtschaftliche Interessen

vorangetrieben wurden; sei es, um die Produkti-

onsmittel zu verbessern oder neue Märkte zu er-

schließen. Dieser Zusammenhang hat dazu geführt,

daß Technik oftmals hauptsächlich im Zusammen-

hang mit Markt und Kapital betrachtet worden ist,

wie etwa bei Karl Marx.67 Spätestens seit der indu-

striellen Revolution muß sicherlich auch von der

Erschaffung neuer Märkte durch technische Ent-

wicklungen die Rede sein. In unserer Zeit wird

diese besonders im Zuge des Prozesses der soge-

nannten Digitalisierung sichtbar. Eine Hand voll

54



Großkonzerne nebst Entourage rückt uns mit im-

mer neuen und stetig erneuerten Geräten und Ap-

plikationen zu Leibe, mittels derer wir uns längst

zu Datenplantagen gemacht haben. Daß wir unsern

Leib und unser Leben derart bedenkenlos technisie-

ren wird durch die Werkzeugmetapher der Technik

begünstigt. Denn durch ein Technikverständnis,

nach welchem sich uns jedes neue technische Gerät

von selbst als Mittel zu unseren Zwecken andient,

ohne daß diese Zwecke bestimmt sind, läßt sie als

Organe erscheinen. Leib und Technik können nach

einem solchen Technikverständnis bedenkenlos ver-

schmolzen werden. Aber gerade um die Wechsel-

wirkung zwischen technischer Entwicklung und

marktwirtschaftlicher Mechanismen erkennen zu

können, ist es notwendig, zu verstehen, welche

Anknüpfungspunkte beide haben, um diese Alli-

anz zu ermöglichen. In jedem Fall wäre es eine ir-

reführende Vereinfachung, Technik als bloßes Mit-

tel des Marktes zu verstehen,68 nur weil Technik

auch als Mittel des Marktes dienen kann. Denn

neue Techniken sind in der Lage, die Bedingungen

des Marktes vollkommen auf den Kopf zu stellen,

indem in kürzester Zeit alte Märkte verschwinden

und neue entstehen, wodurch nicht selten die ein-

stigen Marktführer entthront und marginalisiert

werden.

55



Zudem scheint aber mit Rücksicht auf die großen

Erfolge in der Weiterentwicklung maschinellen Ler-

nens und dem Auswerten schier unendlicher Daten-

mengen ein Gespenst der Vergangenheit wieder um-

zugehen: die Idee der totalen Kontrolle des Marktes.

Dieses Gespenst wird heute aber nicht mehr durch

eine bloße Ideologie in Bewegung gehalten, sondern

ist durch Technik verkörpert und droht, allein von

Monopolisten der
”
Tech-Industrie“kontrolliert zu

werden. Wenn das Internet, eine alte Technik der

1980er Jahre, also zunächst noch als
”
closest thing

to a perfectly competitive market in the world“69

gepriesen wurde, so könnten neue Technologien

die Idee des freien Marktes ernsthaft bedrohen.

Ließe sich Technik adäquat als Mittel des Marktes

verstehen – ein ebenso alter wie kraftloser Gedanke

–, so würde dies außerdem auch heißen müssen, daß

neue technische Erfindungen sich am Prinzip der

ökonomischen Effizienz ausrichten würden. Dies

ist offenkundig nicht der Fall, denn:

”
[k]ein Mensch bewundert die vor-

zügliche Wirtschaftlichkeit, mit wel-

cher der kühne Luftschiffer zum ersten

Male Sturm und Wolken trotzt; sein

Schiff mag unförmlich, mit unnützem

Überfluß an Energie und Stoffen aus-

gestattet sein: Er kann damit fliegen, es
geht – das ist es, was bewundert wird!“70

56



4.5 Andere Stimmen

Wie eingangs gesagt soll hier weder für die Kritik

der Werkzeugmetapher Originalität beansprucht

werden, noch für den Versuch, Technik als etwas

zu begreifen, das selbst Zwecke hervorbringt. Denn

freilich gibt es nicht nur – wie ebenfalls zu Be-

ginn angeführt – in Literatur- und Filmgeschichte

zahlreiche Beispiele für eine ähnliche Technikauf-

fassung, sondern auch in der Geschichte der Phi-

losophie. So wendet sich etwa Martin Heidegger

in seinem Technikaufsatz ausdrücklich gegen ein

instrumentales Verständnis von Technik.71 Auch

bei Walter Benjamin finden sich Ansätze zu ei-

ner solchen Kritik.72 Geradezu polemisch wen-

det sich Günther Anders gegen die Werkzeugme-

tapher der Technik; allerdings ist die Kraft seiner

Kritik durch seinen schwer bekömmlichen Pessi-

mismus geschwächt.73 Unter anderen Vorzeichen,

aber ähnlich hoffnungslos, wirkt Oswald Speng-

lers Widerspruch gegen das Verständnis von Tech-

nik als Werkzeug, indem er eine Versklavung des

Menschen durch Technik vorhersieht.74 Auch bei

Karl Marx ist durchaus Kritik an der Werkzeug-

metapher der Technik zu finden. Gerade dadurch,

daß er Technik aber nahezu ausschließlich im Zu-

sammenhang seiner Kapitalismuskritik betrachtet,

scheint er immer wieder auf ein instrumentales

Technikverständnis zurückzufallen.75 Ein weiterer

57



früher Kritiker der Werkzeugmetapher ist Eber-

hard Zschimmer.76 Auch Helmut Schelsky muß aus

dem Chor der kritischen Stimmen hervorgehoben

werden, da er ausdrücklich sagt, daß Technik ei-

gene Verwendungszwecke hervorbringe.77 Es lassen

sich fraglos auch in der jüngeren zeitgenössischen

Philosophie viele Beispiele finden. In diesem Rah-

men kann nur auf eine kleine Auswahl verwiesen

werden.78

58



5 Ausblicke und Schlüsse

Wenn Technik also dadurch ausgezeichnet ist, daß

sie selbst Zwecke hervorbringt, so nähert sich der

Technikbegriff unübersehbar der klassischen Be-

stimmung des Menschen an. Denn die Fähigkeit,

seine eigenen Zwecke hervorzubringen, ist oftmals

als Bestimmungsgrund des Menschen, als seine dif-
ferentia specifica, angegeben worden.79 Die Technik

würde also dem Menschen sein Alleinstellungs-

merkmal streitig machen. Mensch und Technik

stünden so durch ihre Fähigkeit, Zwecke hervor-

zubringen, in gegenseitiger Konkurrenz. Aber was

heißt es, seine eigenen Zwecke hervorzubringen?

Gewöhnlich wird der Begriff des Willens mit die-

ser Fähigkeit erklärt. Einen Zweck zu setzen, heißt

demnach, dem Sein ein Sollen entgegenzusetzen

und zugleich die Mittel zur Verwirklichung des Sol-

lens zu wollen. Zu behaupten, daß Technik Zwecke

hervorbringe, hieße also, daß durch Technik be-

stimmt würde, wie etwas sein soll und zugleich die-

jenigen Mittel erzwungen würden, die notwendig

wären, diesem Sollen zum Sein zu verhelfen.

Mit einem klassischen Begriffsrepertoire könnte

man auch sagen, daß durch Technik die instru-

mentale Vernunft (der Verstand) in Antagonismus

zur praktischen Vernunft, also dem Vermögen der

Zwecke gerät. Diese Perspektive ist darum wich-

59



tig, weil sie deutlich die anthropologische Dimen-

sion des Problems aufzeigt. Denn mit der These,

daß Technik Zwecke hervorbringt, soll keines-

falls behauptet werden, sie sei einem Naturereignis

gleich, bestehe also unabhängig von menschlichem

Tun und ihre Folgen lägen daher auch außerhalb

menschlicher Verantwortung. Im Gegenteil, die

Verantwortung der Menschen soll gerade hervor-

gehoben werden. Wohlgemerkt: der Menschen im

Sinne der Gesellschaften in denen sie leben und

letztlich auch der Weltgemeinschaft, denn der Ein-

zelne hat schlichtweg nicht die Macht, sich gegen die

kollektiven Zwecke der Technik zu behaupten.80

An die Stelle der Werkzeugmetapher, durch die der

Technik Nützlichkeit zu einem bestimmten Zweck

unterstellt wird, sollte daher ein Nachdenken über

Technik treten, welches ihre Macht hervorhebt,

selbst Zwecke zu setzen. An die Stelle ihrer Zweck-

gerichtetheit tritt eine Zweckmäßigkeit ohne vor-

gegebenen Zweck, die aber die Leerstelle des feh-

lenden Zweckes durch das Hervorbringen eigener

Zwecke ausfüllt.

Dabei drängt sich zunächst die Frage auf, wie sich

etwas Menschen Gemachtes wie Technik als des-

sen Gegenspieler vorstellen läßt. Durch die Ge-

genüberstellung von Mensch und Technik anhand

ihrer Teleologie soll gerade ein Feld bestimmt wer-

den, auf welchem dieser Frage nachgegangen wer-

60



den kann. Die Gegenüberstellung ist damit nur

dialektisch und nicht substantiell zu verstehen. Der

trivialen Wahrheit, daß es sich bei aller Technik um

Artefakte handelt, soll hier nicht widersprochen

werden. Oder, um es mit Heidegger zu sagen, die

Technik besteht nicht
”
jenseits des menschlichen

Tuns [. . . , a]ber [. . . ] auch nicht nur im Menschen

und maßgebend durch ihn.“81 Es soll hier also kein

Essentialismus der Technik vertreten werden.

Eine solche Gegenüberstellung mag Technikfeind-

lichkeit anklingen lassen. Technik erscheint als et-

was, das es zu bekämpfen gilt, gerade weil es dem

Menschen in seiner ureigentlichen Besonderheit

Konkurrenz zu machen droht. Es ist darum auch

nicht verwunderlich, daß es in der Philosophie-

geschichte viele Beispiele gibt, die durch ähnliche

Überlegungen zu einer solchen ablehnenden Hal-

tung gelangt sind.82

So verständlich Technikfeindlichkeit als Reaktion

auf die Gegenüberstellung von Mensch und Tech-

nik aber sein mag, so kurzsichtig ist sie auch. Und

zwar aus zwei Gründen: Erstens ist ein Revisio-

nismus gegenüber der Technik nicht durchsetzbar,

und zweitens eröffnet eine technikfeindliche Hal-

tung keinen Raum, in welchem den Problemen der

Technik begegnet werden könnte, sondern verstellt

diesen vielmehr, indem sie letztlich die Werkzeug-

metapher schlicht umdreht: Technik ist nicht mehr

61



Mittel zum Zweck des Menschen, sondern ein Ge-

genmittel, ein Hindernis auf dem Wege zu seinen

’
eigentlichen‘ Zwecken. Diese pragmatischen Argu-

mente gegen technikfeindliche Positionen gewinnen

an Schlagkraft, wenn es darum gehen soll, praktisch

zu denken, das heißt, die Frage zu stellen, wie unter

den Voraussetzungen technischer Imperative mensch-

liches Handel möglich ist.

Die Handlungsfähigkeit nicht zu verlieren oder gar

zurückzugewinnen, ist aber Grundvoraussetzung,

um den gesellschaftlichen und sozialen Umwälzun-

gen, die durch die technischen Entwicklungen un-

serer Zeit bestimmt werden, begegnen zu können.

Denn es steht zu erwarten, daß sich durch letz-

tere die Grundfesten unserer Gesellschaftsordnung

ändern. So sieht sich nicht nur das Begriffspaar von

Öffentlichkeit und Privatheit einem radikalen Wan-

del ausgesetzt; auch so grundlegende Begriffe wie

etwa die des Eigentums und der Arbeit stehen von

zwei Seiten unter Druck. Zum einen werden die

Produktionsbedingungen autonomer, das heißt, im-

mer weniger Menschen können durch Arbeitslohn

Eigentum erwerben. Zum anderen wird durch die

Digitalisierung die Idee des Eigentums durch aus-

ufernde Lizenzmodelle ausgehöhlt. Nutzungsrechte

drohen Eigentumsrechte zu verdrängen.

Ferner läßt sich aus dem Gedanken der Eigenzweck-

lichkeit der Technik auch der Schluß ziehen, daß

62



es ein völlig hoffnungsloser Versuch ist, den nega-

tiven Folgen, die technische Entwicklungen auf den

Einzelnen und die Gesellschaften haben mögen, mit

technischen
’
Lösungen‘ begegnen oder durch eine

Folgenabschätzung vorgreifen zu wollen.83

Vor diesem Hintergrund zeigt sich, daß das dring-

lichste Problem, welches uns durch Technik auf-

gegeben wird, darin liegt, ihre Zwecke in ein Ver-

hältnis zur Frage zu bringen, wie wir leben wollen.

Der Mensch zeichnet sich ja nicht nur dadurch aus,

daß er als Individuum seine Zwecke bestimmen

kann, sondern vor allem dadurch, daß er über die

Fähigkeit verfügt, gemeinschaftliche Zwecke zu bil-

den. Es ist im Rahmen dieses Aufsatzes zunächst

nicht das Ziel, dieses Wir genauer zu bestimmen,

vielmehr muß diese Bestimmung offen gehalten

werden. Die Leerstelle, die durch diese Unterbe-

stimmung entsteht und die Unmöglichkeit, diese

auszufüllen, soll gerade auf die Unfähigkeit unse-

rer Zeit hinweisen, den Menschen positiv zu be-

stimmen. Und die Behauptung dieser Unfähigkeit

soll mit dem Plädoyer für die Notwendigkeit einer

neuen Anthropologie verknüpft sein. Das dergestalt

unbestimmte Wir soll aber dennoch nicht nur von

negativem Gebrauch sein. Vielmehr soll es zugleich

deutlich machen, daß der Eigenzwecklichkeit der

Technik nicht dadurch begegnet werden kann, daß

den technischen Imperativen eine Wahlfreiheit des

63



Einzelnen entgegengestellt wird. Dieses Problem

wird dadurch verschärft, daß es gerade in Gesell-

schaften, die durch Pluralismus und Liberalismus

bestimmt sind, unmöglich zu sein scheint, auf die

Frage nach dem guten Leben eine kollektive Ant-

wort zu finden.84 Dies gelingt allenfalls da, wo es

um negative Bestimmungen geht, das heißt um die

Fortentwicklung des Rechtes.

Dieser unaufhörliche Prozeß der Herausbildung

und Weiterentwicklung rechtlicher Institutionen

und Normen kann im Wortsinne der Aufklärung

selbst nach einem Jahrhundert der fundamentalen

Fortschrittskritik mit gewissem Recht als Fort-

schritt gesehen werden. Auch wenn die Idee ei-

nes solchen Fortschrittes nur mit Blick in die Ge-

schichte sichtbar wird, weil sie sich hinter den Un-

zulänglichkeiten, Verwerfungen und Katastrophen

der Zeitgeschichte verbirgt, so sollte man sie darum

nicht leichtfertig aufgeben. Das Wesen des Rechts

ist aber – zumindest in der westlichen Tradition –

durch seine Negativität bestimmt. Das heißt recht-

liche Normen legen hauptsächlich fest, was nicht ge-

tan werden soll. Oder, um es in den Worten Kants

zu sagen: Recht ist
”
die Einschränkung der Freiheit

eines jeden auf die Bedingung ihrer Zusammen-

stimmung mit der Freiheit von jedermann, inso-

fern diese nach einem allgemeinen Gesetze möglich

ist“.85 Das heißt andersherum, es ist nicht Gegen-

64



stand des Rechts, festzulegen, welche Ziele wir im

Leben verfolgen, sondern durch das Recht wird

nur bestimmt, welche Mittel legitim sind. Es ist die

Kraft dieser Negativität, die in den Rechtsstaaten

westlicher Tradition einen großen Freiraum für die

persönliche Lebensgestaltung des Einzelnen schafft.

Zugleich ist dieser Freiraum eine wichtige Säule der

Legitimation moderner Rechtsstaaten.86

Das Selbstverständnis unserer Gesellschaft beruht

also wesentlich darauf, daß es im Rahmen der nega-

tiven Bestimmungen durch das Recht dem Einzel-

nen überlassen bleibt, positiv zu bestimmen, nach

welchen Zwecken er sein Leben ausrichten will.

Dafür gibt es fraglos gewichtige Gründe. So be-

merkt schon Immanuel Kant in Gefolgschaft der

liberalen Tradition, daß es schlichtweg unmöglich

sei, allgemein zu bestimmen, was Glückseligkeit als

der Inbegriff des guten Lebens ausmache, weil die

Bedürfnisse der Menschen unterschiedlich seien:

”
Er entwirft sie sich selbst und zwar

auf so verschiedene Art durch seinen

mit der Einbildungskraft und den Sin-

nen verwickelten Verstand; er ändert

sogar diesen so oft, daß die Natur, wenn

sie auch seiner Willkür gänzlich unter-

worfen wäre, doch schlechterdings kein

bestimmtes allgemeines und festes Ge-

setz annehmen könnte, um mit diesem

65



schwankenden Begriff und so mit dem

Zweck, den jeder sich willkürlicher

Weise vorsetzt, übereinzustimmen.“87

Die Idee, den Einzelnen aus den positiven Zwängen

zu befreien, die ihm durch die Vorstellungen einer

allgemeinen Sittlichkeit oder durch die Normen der

Religionen im Bezug auf seine Lebensführung auf-

erlegt werden, läßt sich mit der zum Sprichwort ge-

wordenen Bemerkung Friedrich II.,
”
ein jeder nach

Seiner Faßon“,88 auf den Punkt bringen. Denn bis

heute wird die Emanzipierung des Einzelnen aus

diesen Zwängen in den westlich geprägten Gesell-

schaften gemeinhin als große Errungenschaft gefei-

ert.89 Die schrittweise Durchsetzung dieses libera-

len Ideals des Individualismus führt freilich zu ei-

nem Paradoxon im Bezug auf die Idee des guten Le-

bens. Denn es ist fraglich, ob man sich als Einzelner

überhaupt eine solche Idee herausbilden kann.

Durch die technischen Entwicklungen unserer Zeit

droht der Individualismus aber auch noch aus einem

anderen Grunde zum Problem zu werden: An der

Digitalisierung zeigt sich anschaulich, was abstrakt

schon vorher einsichtig war:
”
Individuum esse illud,

quod omnimode determinatum est“, das Indivi-

duum ist dasjenige, was in jeder Hinsicht bestimmt

ist.90 Der Einzelne begreift sich selbst zwar als ein-

zigartig, handelt dabei aber unbewußt nach allge-

meinen Mustern, die maschinell leicht berechenbar,

66



vorhersagbar und auswertbar sind. Durch techni-

sche Mittel wie die sogenannten sozialen Netzwerke

wird diese Konformität verstärkt. Dabei ist das we-

nige, was im Strome dieser Musterhaftigkeit noch

an Einzigartigkeit bleibt, nicht mehr als ein Aggre-

gat zufälliger Abweichungen – zu wenig um den

Begriff der Freiheit darauf zu gründen, aber mehr

als ausreichend, um den Einzelnen jederzeit und

überall maschinell erkennbar, auffindbar und adres-

sierbar zu machen: Der Einzelne ist total determi-

niert.

In diesem Zusammenhang ist aber vor allem ent-

scheidend, daß die Technik gerade in der Verknü-

pfung mit dem Marktgeschehen kollektive Zwecke

zu bilden scheint und somit in das Vakuum der kol-

lektiven gesellschaftlichen Zwecke vordringt. Das

heißt, selbst wenn wir der Kritik an einer indivi-

dualistischen Vorstellung des guten Lebens nicht

folgen wollen, stellt sich dasselbe Problem: Der

Einzelne mag zwar frei darin sein, selbst zu bestim-

men, wie er zu leben wünscht, allein als Einzelner

wird er kaum die Macht haben, seinen Willen dort

durchzusetzen, wo er den kollektiven Zwecken von

Markt und Technik widerspricht. Denn er stellt

sich damit nicht nur allein gegen die Übermacht

des technischen Kollektives, sondern auch gegen

die Mehrheit derjenigen, die sich den Zwecken der

Technik unterordnen. Er droht dadurch aus Tei-

67



len der Gesellschaft ausgeschlossen, wenn nicht gar

Opfer sozialer und ökonomischer Sanktionen zu

werden.91

Es ist also zum einen nur schwer möglich, der Tech-

nik und deren Fortentwicklung bloß mit den Mit-

teln des Rechts Herr zu werden. Darin unterschei-

det sich die Technik von anderen gesellschaftlichen

und sozialen Konstituenten.92 Zum anderen kann

es sogar als unmöglich gelten, ihr mit dem Mit-

tel der Wahlfreiheit des Einzelnen entgegenzutre-

ten. Durch seine Negativität schafft das Recht –

wie gesagt – einen Freiraum, der durch positive

Zwecke erst erfüllt werden muß, um irgendeine

Bedeutung zu haben. In diesem Freiraum konkur-

rieren individuelle Lebensentwürfe mit den kol-

lektiven Zwecken der Technik. Der Einzelne steht

dem technischen Kollektiv mit seinem Lebensent-

wurf machtlos gegenüber. Durch die Fortentwick-

lung des Rechtes können wir also für die technische

Entwicklung allenfalls negativ einen Rahmen set-

zen, wobei auch hier ständig die Gefahr besteht,

daß dieselbe zum Mittel der Fortentwicklung der

Technik verkommt. Denn neue Techniken schaf-

fen nicht nur neue Rechtsgebiete, sondern erzeu-

gen auch hohen Druck auf den Gesetzgeber, den

Rahmen des rechtlich Erlaubten an den Rahmen

des technisch Möglichen anzupassen. Für die Frage

nach dem guten Leben bleibt durch die Schnelle-

68



bigkeit der Technik dabei keine Zeit. Einen solchen

Prozeß kann man etwa dieser Tage an der schritt-

weisen Anpassung des Rechts an die Technik
’
auto-

nomer‘ Maschinen beobachten. Diese Verformung

des Rechts nach den Zwecken der Technik erhält

eifrige Schützenhilfe unter den lauter werdenden

Rufen nach der Anerkennung technischer Arte-

fakte als verantwortliche Akteure.93 Noch schwerer

wiegt aber, daß der politische Prozeß selbst, dessen

Folge ein jedes Gesetz ist, längst den Zwecken der

Technik folgt und nicht die Technik den Zwecken

der Politik.94

Für das Verständnis von Technik lassen sich fol-

gende Schlüsse ziehen: Technik ist ein teleologi-

scher Begriff, das heißt, um Technik zu verstehen,

muß in der Relation von Zweck und Mittel gedacht

werden. Zugleich ist aber das verbreitete instru-

mentale Verständnis, nach welchem Technik als

Werkzeug verstanden wird, fehlgeleitet. Versteht

man hingegen Technik als etwas, das selbst Zwecke

hervorbringt, so hat man ein Kriterium gewonnen,

mittels dessen der Technikbegriff eingegrenzt wer-

den kann, so daß Faustkeil und Smartphone nicht

mehr bloß als graduell Unterschiedenes, prinzipiell

Gleiches vorgestellt werden müssen, sondern sich

ihrer Teleologie nach grundsätzlich unterscheiden.

Ein Werkzeug wäre nur dasjenige, was einem kon-

kreten Zweck dient und zu einem Zweck dienlich

69



zu sein, heißt, in einen konkreten Handlungszu-

sammenhang eingeschlossen zu sein. Oder um es

mit Günther Anders zu sagen:

”
Wer sich eines Instruments, etwa ei-

ner Zange, bedient, der bedient nicht

die Zange. Im Gegenteil: er beherrscht

sie, da er sie ja zu seinem Werkzweck,

dem ergon, das er im Auge hat, ein-

setzt. Er beherrscht sie beinahe im

selben Sinne wie seine eigenen
’
Werk-

zeuge‘: die Organe; wenn auch als deren

Verlängerungen, Verfeinerungen oder

Verstärkungen.“95

Ein Werkzeug wäre also etwas, das Handlungen

begünstigt oder ermöglicht, nur dadurch ist es

Werkzeug. Technik hingegen wäre dasjenige, was

durch seine eigenen Zwecke zu Handlungen nötigt,

ja, womöglich sogar die Handlungsfähigkeit über-

haupt untergräbt. Oder, anders gesagt: Werkzeuge

werden durch Handlungen regiert, Handlungen

hingegen von Technik bestimmt. Ein solcher Begriff

der Technik stellt also die Möglichkeit zur Hand-

lung in den Vordergrund. Daraus ergibt sich eine

gedankliche Scheide zwischen einem Technikbe-

griff, der sich auf Technik im engeren Sinne bezieht

und einem der als bloßes Synonym von
’
Werkzeug‘

alles unter sich faßt, was irgend als Mittel zu einem

Zweck gedacht werden kann. Technik in diesem

70



engeren Sinne ist dann ein Artefakt, das sich nicht

mehr bloß als Mittel zum besseren Leben verste-

hen läßt, nicht mehr als Werkzeug, zur Herstellung

eines Werkstückes, nicht mehr Instrument zur Be-

freiung des Menschen von den Zwängen der Natur,

nicht mehr als Waffe der Machtausübung oder als

Ermöglichung neuer Handlungsfelder.96

Vielmehr muß Technik dann als etwas begriffen

werden, das die gesellschaftliche, soziale und psy-

chologische Lebenswirklichkeit durch neue Zwecke

determiniert, ohne daß sich diese den Bestimmun-

gen des guten Lebens oder der geschichtlichen Idee

des gesellschaftlichen, sozialen und rechtlichen Fort-

schritts unterordnen läßt.

Dabei geht es nicht darum, eine künstliche harte

Grenze zu ziehen, an welcher sich Werkzeug und

Technik voneinander scheiden, umso eine neue De-

finition der Technik vorzustellen.97 Denn einerseits

sind solche Grenzen selbst nur mit Blick auf die

Geschichte überhaupt sinnvoll: Nur durch die Ge-

schichte können wir uns einerseits einen Begriff

vom guten Leben und andererseits eine Idee von

gesellschaftlichen Zwecken bilden. Und nur unter

dieser Voraussetzung ist die Beurteilung überhaupt

möglich, inwiefern etwas Mittel zum Zwecke des

Menschen sein kann. Andererseits sind solche Gren-

zen – ähnlich wie historische Epochenbegriffe –

allenfalls Erkenntniskrücken, die zwar bisweilen

71



eine notwendige Stütze auf dem Erkenntnisweg

sein mögen, nicht aber selbst mit Erkenntnis ver-

wechselt werden dürfen. Angesichts des Technik-

problems ist aber fraglich, ob eine solche Prothese

den Fortgang der Erkenntnis stützen kann. Mit

anderen Worten: Die eingangs zugestandene Un-

terbestimmtheit des hier verwendeten Technikbe-

griffes soll am Ende nicht durch eine Definition

ausgeräumt werden.

Der hier vorgeschlagene Technikbegriff hat also

keine neue Definition zum Ziel, sondern legt vor

allem den Blickwinkel fest, unter dem die Probleme

der Technik behandelt werden müssen. Dies wäre

zum einen die Frage nach der Handlungsfähigkeit

von Individuum und Gesellschaft angesichts sich

aufdrängender technischer Zwecke und andererseits

die Frage, in welchem Verhältnis Technik und Ge-

schichte zueinander stehen. Denn der Fortschritt

der Technik auf der einen Seite und die Idee ei-

nes gesellschaftlichen Fortschritts auf der anderen

Seite werden durch die besondere Teleologie der

Technik zu möglichen Gegenspielern und ersteres

wird nicht mehr einfach als Mittel letzterer unter-

geordnet. Damit ist ein weiteres Feld notwendiger

Kritik bezeichnet: Technik wird in unserer Zeit ge-

meinhin mit Fortschritt identifiziert, Technik und

Fortschritt sind zu Synonymen geworden. Technik

bedeutet Fortschritt und Fortschritt bedeutet Tech-

72



nik. Sobald sich Technik allerdings nicht mehr als

Werkzeug verstehen läßt, fällt auch diese Gleich-

setzung aus, zumindest wenn der Mensch noch als

Subjekt der Geschichte verstanden werden soll. Da-

durch wird unweigerlich die Frage laut, wie wir

Fortschritt in Zeiten technischer Zwecke noch den-

ken können. Ist es noch möglich, Fortschritt zu

denken, oder ist Technik als Wirklichkeit an die

Stelle dieser antiquierten Idee der Aufklärung getre-

ten?

Machen wir uns etwas vor, wenn wir
”
glauben,

daß wir nach wie vor die Subjekte der Geschichte

seien, und daß es nur von unserem guten Willen

[. . . ] abhänge, wie wir [. . . ] die Technik einsetzten“?

Übersehen wir
”
die Tatsache, daß schon die bloße

Erzeugung, der bloße Besitz, das bloße factum tech-

nicum, nein die bloße Erzeugungs-Möglichkeit eine

Art von Verwendung darstelle, [. . . ] geschichts-

philosophisch formuliert: daß es schief wäre, zu

behaupten, daß es in unserer Epoche auch Tech-

nik gebe, richtig allein, daß unsere Epoche von der

Technik konstituiert (und vermutlich auch beendet)

werde [. . . ].“98

Um die Frage nach dem Fortschritt im dritten tech-

nischen Jahrhundert richtig stellen zu können, wer-

den wir das lernen müssen,

”
[. . . ] was die

’
vates‘ der Antike getan

oder zu tun sich eingeredet hatten die

73



Zukunft vorauszusehen. Die Gedärme,

die wir prognostisch lesen zu lernen ha-

ben, sind nicht die der Opfertiere, son-

dern die der Apparate.“99

Diese werden uns nicht den Willen der Götter, son-

dern die immer neuen technischen Zwecke offenba-

ren.

In Kubricks Film gelingt es dem letzten überleben-

den Astronauten nach einem Kampf um Leben und

Tod schließlich, HAL abzuschalten, wodurch er

Zugang zu einer Filmsequenz erlangt, die vorgibt,

ihn über die wahren Hintergründe seiner Mission

aufzuklären. Er muß nun auf sich allein gestellt

die Mission weiterverfolgen und hat dabei wieder

selbst das Ruder in der Hand: so scheint es zumin-

dest scheinbar, denn es bleibt völlig unbestimmt,

inwieweit das Ziel dieser Mission überhaupt ein

menschliches Ziel ist: Ebenso gut könnte es in ei-

nem Heimathafen ausgeheckt worden sein, der ent-

weder wie das Raumschiff vollständig technisiert

oder gar von einer noch fremderen Macht bestimmt

ist. Auch ist nicht deutlich, ob der letzte Mensch auf

dem Raumschiff überhaupt noch einen Willen hat,

also in der Lage ist, sich selber Zwecke zu setzen.

Am Ende der Odyssee steht freilich nicht etwa der

Erfolg oder das Scheitern der Mission. Wie sollte

eine Erzählung auch zu einem solchen Ende fort-

schreiten, ohne daß ein menschliches Ziel zuvor

74



feststünde? Stattdessen findet sich der Astronaut in

einem Szenario wieder, in welchem Raum und Zeit

und mit ihnen auch die Erzählung seiner Geschichte

aus den Angeln geraten sind. Wir sehen, wie er zum

tatenlosen Beobachter seiner eigenen Lebensalter,

seines eigenen Schicksals wird und letztlich sogar

zum stillen Betrachter der ganzen Welt.

Und damit endet das Erzählen – zumindest in seiner

überkommenen Form.100

75





Danksagung

Für seine geistreichen Anmerkungen, kritischen

Einwände und geduldigen Korrekturen danke ich

Vincent Heßling, ohne dessen Hilfe dieser Auf-

satz nicht zu einem Ende gekommen wäre. Zudem

danke ich Tatjana Noemi Tömmel und Johannes

Vincent Knecht, Karl und Jacob Neuffer für ihre

Anmerkungen und Korrekturen. Nicht zuletzt gilt

mein Dank Thomas Gil und Axel Gelfert dafür,

daß mein Aufsatz in dieser Reihe erscheinen durfte.

77





Anmerkungen

1. Johann Wolfgang von Goethe: Faust, hrsg. v. Albrecht Schöne,
Frankfurt a. M. 2005, S. 284.

2. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Wissenschaft der Logik II,
(Werke in 20 Bänden 6), Frankfurt a. M. 2003, S. 453.

3.
”
2001: A Space Odyssey“ (1968), http://www.imdb.com/

title/tt0062622/quotes [abgerufen am 14.12.2017].

4. Martin Heidegger nennt diese Vorstellung die
”
instrumentale

und anthropologische Bestimmung der Technik“, ders.:
”
Die

Frage nach der Technik“, in: Friedrich-Wilhelm von Herrmann

(Hrsg.), Gesamtausgabe. Bd. 7: Abt. 1, Veröffentlichte Schriften
1910–1976: Vorträge und Aufsätze, Frankfurt a. M. 2000, S. 5–38,

hier S. 8.

5. Mit Bezug auf
”
Wissenschaft und Technik“ heißt es im Wort-

laut:
”
Der Mensch ist sozusagen eine Art Prothesengott gewor-

den, recht großartig, wenn er alle seine Hilfsorgane anlegt, aber
sie sind nicht mit ihm verwachsen und machen ihm gelegent-

lich noch viel zu schaffen.“, Sigmund Freud:
”
Das Unbehagen in

der Kultur“, Gesammelte Werke, London 1940, S. 421–516, hier

S. 451.

6. Vgl. Reinhart Koselleck:
”
Fortschritt“, in: Otto Brunner, Wer-

ner Conze und Reinhart Koselleck (Hrsg.), Geschichtliche Grund-
begriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975, S. 375–384, hier S. 352.

7. Alfred Nordmann: Technikphilosophie zur Einführung, Ham-

burg 2016, S. 10.

8. Oder um es kurz und mit dem Technikphilosophen Hans

Lenk zu sagen
”
Eine Ein-Faktor-Theorie der Technik ist nicht

zu vertreten“, Hans Lenk: Macht und Machbarkeit der Technik,
Stuttgart 1994, S. 23.

9. Zitiert nach Ernst Kapp: Grundlinien einer Philosophie der
Technik, Braunschweig 1877, S. III.

79



10. Das Zitat wird Benjamin Franklin zum Beispiel von Karl
Marx zugeschrieben:

”
Der Gebrauch und die Schöpfung von Ar-

beitsmitteln, obgleich im Keim schon gewissen Tierarten eigen,

charakterisieren den spezifisch menschlichen Arbeitsprozeß, und

Franklin definiert daher den Menschen als
’
a toolmaking animal‘,

ein Werkzeuge fabrizierendes Tier.“ (Karl Marx:
”
Das Kapital“,

in: Engels Friedrich und Karl Marx, Werke (MEW), Bd. 23, 21.

Aufl., unveränd. Nachdr. der 1. Aufl. 1962, Berlin 2005).

11. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 30.

12. Ibid., S. 41.

13. Ibid., S. 42.

14. Ibid., S. 135.

15. Ibid., S. 139 f.

16. Ibid., S. 141 f.

17. Vgl. Hans-Martin Sass:
”
Die philosophische Erkundung des

Hegelianers Ernst Kapp. Ein Beitrag zur Wissenschaftstheorie

und Fortschrittsdiskussion in der Hegelschule“, in: Hegel-Studien
8 (1973), S. 163–181; Harun Maye und Leander Scholz: Einlei-
tung zu Ernst Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik:
Zur Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten,
hrsg. v. Harun Maye und Leander Scholz, Hamburg 2015, S.

VII–XI.

18. Bei Marx findet sich auch die Idee der Organverlängerung in
auffälliger Ähnlichkeit:

”
Die Natur baut keine Maschinen, keine

Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs, selfacting mules

etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natürliches

Material, verwandelt in Organe des menschlichen Willens über

die Natur oder seiner Betätigung in der Natur. Sie sind von der
menschlichen Hand geschaffne Organe des menschlichen Hirns; ver-

gegenständlichte Wissenskraft.“, Karl Marx:
”
Grundrisse“, in:

Engels Friedrich und Karl Marx, Werke (MEW), Bd. 42, Berlin

1983; vgl. auch Amy E. Wendling: Karl Marx on Technology and
Alienation, London 2009, S. 136.

80



19. Vgl. auch Harun Maye und Leander Scholz: Einleitung
zu Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, insbes.

S. IX–XXVII; Thomas Gil:
”
Technisches Wissen“, in: Hans Po-

ser (Hrsg.), Herausforderung Technik: philosophische und technikge-
schichtliche Analysen, Frankfurt a. M. (u. a.) 2008, S. 97–119, hier
S. 103–106.

20. Vgl. auch Johannes Rohbeck:
”
Ernst Kapps Kulturtheorie der

Technik“, in: Andreas Arndt und Walter Jaeschke (Hrsg.), Mate-
rialismus und Spiritualismus: Philosophie und Wissenschaften nach
1848, Hamburg 2000, S. 143–152.

21. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik.

22. Vgl. hierzu auch Christoph Asmuth:
”
Upload Completed.

Was sagt
’
Extended Mind‘ über uns?“, in: Christoph Asmuth

und Sybilla Nikolow (Hrsg.), Ersatzglieder und Superhelden, Bie-

lefeld 2019, S. 203–211, hier S. 210 f.:
”
Die Technikphilosophie

hat seit Ernst Kapp technische Artefakte insgesamt als Organ-

verlängerungen angesehen.“.

23. Marshall McLuhan:
”
The Agenbite of Outwit“, in: Michel

Moos (Hrsg.), Media Research: Technology, Art and Communica-
tion, London 2014, S. 207–2016, hier S. 207.

24. Aus einem Brief an Robert Fulford, 1964, in: Marshall

McLuhan: Letters of Marshall McLuhan, hrsg. v. Matie Molinaro,

Corrine McLuhan und William Toye, Toronto; New York 1987,

S. 300.

25. Marshall McLuhan: Take Today. The Executive as Dropout
1972, S. 152.

26. Marshall McLuhan und Wilfred Watson: From Cliché to Ar-
chetype 1970, S. 202; vgl. auch ibid., S. 46:

”
The same movement

is found in the age-old theme of ends and means. [. . . ] New means

create new ends as new services create new discomforts.“.

27. Arnold Gehlen:
”
Die Seele im technischen Zeitalter“, in:

Karl-Siegbert Rehberg (Hrsg.), Gesamtausgabe, Bd. 6, Frankfurt
a. M. 2004, S. 5–134, hier S. 6; vgl. auch Arnold Gehlen:

”
Der

81



Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt“, in: Karl-
Siegbert Rehberg (Hrsg.), Gesamtausgabe, Bd. 3, Frankfurt a. M.

1993, S. 3–453, hier S. 30.

28. Gehlen:
”
Die Seele im technischen Zeitalter“, S. 9.

29. Ibid., S. 18.

30. Ibid., S. 10.

31. Ibid., S. 12.

32. Arnold Gehlen:
”
Neuartige kulturelle Erscheinung“, in: Pe-

ter Fischer (Hrsg.), Technikphilosophie: Von der Antike bis zur
Gegenwart, Leipzig 1996, S. 214–236, hier S. 225; vgl. auch Geh-

len:
”
Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt“,

S. 168 f:
”
Es handelt sich immer weniger darum, für schon defi-

nierbare Zwecke die technischen Mittel der Herstellung für vor-

gegebene Gegenstandsgebiete die besten Erkenntnismethoden

zu finden oder allgemein bekannte Weltinhalte künstlerisch zu

bewältigen, sondern umgekehrt: die Darstellungsmittel, Denk-
mittel, Verfahrensarten selbst zu variieren, durchzuprobieren,

bis zur Erschöpfung aller Möglichkeiten ins Spiel zu bringen

und zu sehen, was dabei herauskommt. Auch in der Technik

geht man natürlich, wie früher, oft noch von Zwecken aus und

sucht die Mittel dafür: man sucht etwas nach der Methode der
Geräuschdämpfung eines Motors, oder nach der Methode, die

optimale
’
Betriebsatmosphäre‘, Zufriedenheit und Arbeitslust

zu erzielen, denn auch dies ist ein psychotechnisches Problem.“.

33. Gehlen:
”
Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der

Welt“, S. 169.

34. Vgl. hierzu David Bell: Cyberculture. The Key Concepts, Lon-

don 2004, S. 127:
”
Prosthetics are taken by some critics to signal

the transformation from human into post-human or cyborg figu-

res, mixing biological
’
meat‘ with high-tech metal. The extent to

which we use technology to augment human capabilities beyond

replacement limbs leads some writers to suggest that we live in a
prosthetic culture – that objects such as cars and computers be-

82



come extensions of the self. Moreover, these additions can extend
our abilities rather than make up for deficiencies.“.

35. Wo innerhalb dieser Theorien mind gesagt wird, ist scheinbar

oftmals
’
Gehirn‘gemeint. Vgl. hierzu die sog. Identitätstheorien

von Geist und Gehirn (Mind/Brain Identity Theory). Einen

Überblick gibt das John Jamieson Carswell Smart in seinem

gleichnamigen Lexikonartikel:
”
The Mind/Brain Identity Theo-

ry“, in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy 2017.

36.
”
Thus consider the use of pen and paper to perform long mul-

tiplication [. . . ], the use of physical re-arrangements of letter tiles

to prompt word recall in Scrabble [. . . ], the use of instruments
such as the nautical slide rule [. . . ], and the general paraphernalia

of language, books, diagrams, and culture.“ (Andy Clark und Da-

vid J. Chalmers:
”
The Extended Mind“, in: Analysis 58/1 (1998),

S. 7–19, hier S. 8).

37. Vgl. hierzu auch Asmuth:
”
Upload Completed. Was sagt

’
Ex-

tended Mind‘ über uns?“, S. 209:
”
Alles, was eine Funktion besitzt,

wäre in diesem Sinne kognitiv.“.

38. Vgl. Asmuth:
”
Upload Completed. Was sagt

’
Extended Mind‘

über uns?“

39. Vgl. John Harris:
”
Moral Progress and Moral Enhancement“,

in: Bioethics 27/5 (2013), S. 285–290

40.
”
I must make clear that I have no objection to moral enhan-

cement, or what P&S now call moral bioenhancement if, firstly

it works, and secondly, if methods of moralbioenhancement do
not counter-productively block alternative modalities of mitiga-

ting harm and doing good. My fear is that most of the evidence

so far adduced for moral bioenhancement seems to indicate that

it will fail to enhance morality and do good
’
all things conside-

red‘.“ (Harris:
”
Moral Progress and Moral Enhancement“, S. 2).

41.
”
Enhancement of our capacities or faculties is instrumentally

good for us when and because it enables us to realize our ends

83



more effectively and reliably. This is true of both enhancement
of physical capacities, like the strength of our bodies or their

resistance to disease, and enhancement of mental capacities, in-

cluding cognitive and affective capacities. But we shall here focus

on enhancement of cognitive faculties because it offers the grea-
test possibility of making us better in attaining our ends. For

instance, by enabling us to make various technical inventions,

cognitive enhancement allows us to get around our physical li-

mitations“(Persson/Savulescu:
”
The Perils of Cognitive Enhance-

ment and the Urgent Imperative to Enhance the Moral Character of
Humanity“, S. 162).

42. Etwa bei Shulamith Firestone, welche
”
[d]ie Befreiung der

Frauen von der Tyrannei der Fortpflanzung durch jedes nur

mögliche Mittel“ propagiert, wobei dem Fortschritt der Tech-

nik die Rolle des zu erwartenden Erlösers zukommt (Shulamith
Firestone: Frauenbefreiung und sexuelle Revolution, 26.-32. Tsd,

Frankfurt a. M. 1976, S. 185 f., nach der deutschen Erstausgabe

zitiert; vgl. hierzu auch Tatjana Noemi Tömmel:
”’

Babies in

Bottles‘. Erlösung vom Körper oder Entfremdung vom Leib?“,
in: Christoph Asmuth und Sybilla Nikolow (Hrsg.), Ersatzglie-
der und Superhelden, Bielefeld 2019, S. 213–228, hier S. 218 f.).

43. Exemplarisch sei auf den Performance-Künstler Stelios Ar-

cadiou (Stelarc) verwiesen, der nicht nur durch seine Aktionen,

sondern auch in verschiedenen Aufsätzen ein radikales instru-
mentales Technikverständnis propagiert:

”
Notions of species

evolution and gender distinction are remapped and reconfigu-

red in alternate hybridities of human-machine.“ (Stelarc:
”
From

Psycho-Body to Cyber-Systems: Images as Post-Human Enti-
ties“, in: Joan Broadhurst Dixon und Eric Cassidy (Hrsg.),

Virtual Futures: Cyberotics, Technology and Posthuman Pragma-
tism., Hoboken 1998);

”
The Body must burst from its biological,

cultural and planetary containment.“ (ibid., S. 154).

44. Anders als oftmals behauptet wird, sollte man dem wahr-

scheinlich wirkmächtigsten Text über Cyborgs, Donna Hara-
ways

”
Cyborg Manifesto“, aber nicht leichtfertig eine unkriti-

84



sche Haltung gegenüber technischer Veränderung und
”
Verbes-

serung“ unseres Körpers unterstellen. Haraway geht es vielmehr

darum, Narrative über Natürlichkeit, Unschuld und morali-

sche Überlegenheit und dergleichen als Grundlage einer femi-

nistischen Theorie zu kritisieren,(
”
[. . . ] moral superiority, in-

nocence, and greater closeness to nature [. . . ]“, Donna Jeanne

Haraway, Simians, Cyborgs, and Women: The Reinvention of Na-
ture, New York 1991, S. 176, 180) die oftmals im Bezug auf den

menschlichen Körper genutzt werden, insbesondere wenn es
um Geschlechtlichkeit geht. Technologie wird zwar einerseits

als Möglichkeit gesehen, aus den
’
alten‘ Dualismen wie Mann

und Frau, Organisch und Technisch auszubrechen, weshalb eine

”
Dämonisierung“ der Technik abgelehnt wird (

”
[. . . ] taking re-

sponsibility for the social relations of science and technology

means refusing an anti-science metaphysics, a demonology of

technology, and so means embracing the skilful task of recon-

structing the boundaries of daily life“, ibid, S. 181), aber dadurch

nicht unkritisch bejaht. (ibid, S. 181)

45. Humanity Plus:
”
What Is Transhumanism?“, http://what

istranshumanism.org/ [abgerufen am 1.2.2018].

46. Ibid.

47. Vgl. hierzu auch Axel Gelfert:
”
Nanotechnology as Ideo-

logy: Towards a Critical Theory of
’
Converging Technologies‘“,

in: Science, Technology and Society 17/1 (2012), S. 143–164, hier

S. 159, f.

48. Nick Bostrom:
”
In Defense of Posthuman Dignity“, in:

Bioethics 19/3 (2005), S. 202–214, hier S. 202 f.

49. Vgl. Jacob Grimm und Wilhelm Grimm:
”
Werkzeug“, Deut-

sches Wörterbuch, Bd. 29, Fotomechan. Nachdr. der Erstausg.
Leipzig, Hirzel, München 1984, Sp.; Johann Christoph Ade-

lung u. a.:
”
Wêrkzeug“, Grammatisch-kritisches Wörterbuch der

Hochdeutschen Mundart. Mit beständiger Vergleichung der übrigen
Mundarten, besonders aber der Oberdeutschen, Bd. 4, Wien 1808,
Sp.

85



50. Diese Verwendung findet sich bei Aristoteles und im Neuen
Testament genauso wie in weltlicher Dichtung. So hetzt etwa

in Schillers Wallenstein Octavio den bis dahin treu ergebenen

Butler mit den folgenden Worten gegen seinen Herrn auf:

”
Zum blinden Werkzeug wollt’ er Euch, zum Mittel / Ver-

worfner Zwecke Euch verächtlich brauchen“ (Friedrich Schiller:

Wallenstein, hrsg. v. Norbert Oellers, (Schillers Werke, Natio-

nalausgabe, Bd. 8), Weimar 2010, S. 47). Vgl. auch Apostelge-

schichte 9, 15. Hier wird das vieldeutige altgriechische σκεύος
im Deutschen vielfach (EU, NeÜ, ELB) mit

’
Werkzeug‘ wie-

dergeben (in der Vulgata allerdings mit
’
vas‘, Gefäß, bei Luther

mit
’
Rüstzeug‘); in den neueren englischen Übersetzungen mit

’
instrument‘ (ESV, NIV), in der King-James-Bibel allerdings mit

’
vessel‘. In der Nikomachischen Ethik heißt es:

”
ὁ γὰρ δοῦλος

ἔμψυχον ὄργανον, τὸ δ’ ὄργανον ἄψυχος δοῦλος“,
”
Denn

der Sklave ist ein lebendiges Werkzeug und das Werkzeug ein

lebloser Sklave“, Aristoteles: Nikomachische Ethik, hrsg. v. Ernst

Grumach und Hellmut Flashar, übers. von. Franz Dirlmeier,
(Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 6), 8. Aufl., Berlin 1983,

S. 186, 1161 b.

51. Vgl. hierzu auch Heideggers Bestimmung von Zeug:
”
Zeug

ist wesenhaft
’
etwas, um zu . . . ‘“ (ders.: Sein und Zeit, hrsg.

v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, (Gesamtausgabe. Abt. 1:
Veröffentlichte Schriften), Frankfurt a. M. 1977, S. 68).

52. So etwas im DWB:
”
im konkreten sinne gerät als mittel zur

unterstützung oder ersetzung der menschlichen hand bei der

bearbeitung von gegenständen oder stoffen“ (Grimm/Grimm:

”
DWB“, Sp. 420). Auch Günther Anders erklärt das Werkzeug

als
”
Verlängerungen, Verfeinerungen oder Verstärkungen“ des

Körpers (Günther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Über
die Zerstörung des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen
Revolution, Bd. 2, 4. Aufl., München 1995, S. 71).

53.
”
Den Begriff organon und das von ihm abgeleitete Adjektiv

organikos verwendet Aristoteles mit Bezug auf die Körperteile,
wenn er ihren Charakter als Mittel, Werkzeug und Funkti-

86



onsträger im Körperganzen unterstreichen will.“ Christof Rapp
(Hrsg.): Aristoteles-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart

2011, S. 287.

54. Vgl. auch Harun Maye und Leander Scholz: Einleitung zu

Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. XXII f.

55. Aristoteles: Politik. Buch I. Über die Hausverwaltung und die
Herrschaft des Herrn über Sklaven, hrsg. v. Ernst Grumach und

Hellmut Flashar, übers. von. Eckart Schütrumpf, (Werke in deut-

scher Übersetzung, Bd. 9), 3. Aufl., Berlin, Boston 1991, S. 14,

1253a.

56. Aristoteles: Meteorologie, hrsg. v. Ernst Grumach und Hell-

mut Flashar, (Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 12), 3. Aufl.,

Berlin, Boston 1984, S. 115, 390 a.

57. Vgl. hierzu Simon Gabriel Neuffer:
”
Schematisieren ohne Be-

griff. Das Schöne, das Schema und das Exemplarische“, in: Chri-
stoph Asmuth und Lidia Gasperoni (Hrsg.), Schemata, Würzburg

2017, S. 61–90.

58. Noch weiter treibt es Oswald Spengler, der Technik als
”
die

Taktik des ganzen Lebens“ bezeichnet. (Oswald Spengler: Der
Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens,
München 1931, S. 6).

59.
”
Propter quod manus est organum unitum et proprium:

dolabra autem instrumentum exterius et commune.“ (Thomas

von Aquin:
”
Thomas de Aquino, Summa contra Gentiles, lib. 4

cap. 27–78“(2011), http://www.corpusthomisticum.org/sc

g4027.html [abgerufen am 22.03.2018]); bei Thomas findet sich

aber auch sehr deutlich die Vorstellung, nach welcher der Körper

Werkzeug der Seele sei:
”
Aliter enim est animae organum cor-

pus et eius partes, et aliter exteriora instrumenta.“ (ibid.) Es
ist sicherlich kein Zufall, daß diese Unterscheidung von einem

der Kirchenlehrer eingeführt wird, denn es ist ein Wesenszug

des Christentums die Einzigartigkeit und Individualität des Lei-

bes hervorzuheben. Durch einen technischen Werkzeugbegriff
gleichen wir – freilich unbewußt – viel mehr der griechischen

87



Antike, und in so manchem Diskurs wird dies sogar als Emanzi-
pation verklärt.

60. Ein naheliegendes Gegenargument wäre, daß die Zwecke
der Vernetzung und Digitalisierung derart vielfältig sind, daß

sie eben nicht mehr auf einen wesentlichen Zweck reduziert

werden können. Und vielleicht erscheint ein solches Ansinnen

Angesichts der Vielgestaltigkeit dieser Techniken auch geradezu
antiquiert. Aber dieses Argument bringt gerade das Wesentliche

dieser Entwicklungen auf den Punkt. Eine Technik, die derart

universell eingesetzt werden kann, daß es nicht möglich ist, sie

durch Angabe ihres Zweckes näher zu bestimmen, ist durch den
Begriff des Werkzeuges nicht angemessen bezeichnet. Denn, wie

wir gesehen haben, bedeutet dieser nicht viel mehr, als daß etwas

als Mittel zu einem bestimmten Zweck gebraucht werden kann.

61. Dabei soll es nicht darum gehen, an die folgenden exempla-

risch genannten Fälle einen Maßstab anzulegen, nachdem wir

bemessen könnten, ob es sich um gute oder schlechte Entwick-
lungen handele. Auch soll hier keine allgemeine Technikfeind-

lichkeit propagiert werde.

62. Vgl.
”
Gesetz, betreffend die Einführung einer einheitlichen

Zeitbestimmung vom 12. März 1893“, in: Deutsches Reichsgesetz-
blatt (RGBl) Nr. 7 (1893), S. 93.

63. Zur Frage, inwiefern sich die Städte an die Technik des au-

tonomen Fahrens anpassen müssen, vgl.: Christiane Köllner:

”
Warum sich Städte auf autonome Autos vorbereiten müssen“,

in: springerprofessional.de (18.10.2018), http://w3.siemens.

com/topics/global/en/intelligent-infrastructure/p

ages/cities-driving-seat.aspx [abgerufen am 1.3.2019];

Dirk Heinrichs:
”
Autonomes Fahren und Stadtstruktur“, in:

Markus Maurer u. a. (Hrsg.), Autonomes Fahren, Berlin, Heidel-
berg 2015, S. 219–239.

64. Vgl. hierzu: Johannes Knecht:
”
Faustkeil der Spätmoderne.

Ansätze zu einer kritischen Phänomenologie des Smartphones“,

88



in: Christoph Asmuth und Simon Gabriel Neuffer (Hrsg.), Tech-
nik und Leistung, Bielefeld 2019, S. 213–228.

65. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, hrsg. v. Preussische

Akademie der Wissenschaften, (ders.: Gesammelte Schriften, Bd.

V), Berlin, Abschn. 4, S. 207.

66. Gabriel Jüssen und Otfried Höffe:
”
Nutzen, Nützlichkeit,

das Nützliche, nützlich“, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer

und Gottfried Gabriel (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie, Bd. 6, Basel 1984.

67. Vgl. zu Marx Technikbegriff Wendling: Karl Marx on Techno-
logy and Alienation.

68. Dies würde bedeuten, daß Technik Mittel der marktbeherr-

schenden Akteure wäre, ihre Profite zu sichern und zu erweitern.

69. Thomas L. Friedman: The Lexus and the Olive Tree: Under-
standing Globalization, New York 2000, S. 78 f.

70. Eberhard Zschimmer: Philosophie der Technik: Vom Sinn der
Technik und Kritik des Unsinns über die Technik, Jena 1914, S. 41
(Hervorh. im Orig.).

71. In diesem Aufsatz bezeichnet Heidegger das Wesen der Tech-

nik als etwas Entbergendes (ders.:
”
Die Frage nach der Technik“).

Als solches ist sie weder bloßes Mittel (vgl. ibid, S. 13) noch nur

menschliches Tun:
”
So ist denn die moderne Technik als das be-

stellende Entbergen kein bloß menschliches Tun. Darum müssen

wir auch jenes Herausfordern, das den Menschen stellt, das Wirk-

liche als Bestand zu bestellen, so nehmen, wie es sich zeigt“ (ibid,

S. 20).

72. Mit Bezug auf das Automobil spricht er beispielsweise von

der
”
Steigerung der technischen Behelfe [. . . ], die in unserem

Privatleben keine restlos vollendete, adäquate Ausnutzung fin-

den und dennoch drängen, sich zu rechtfertigen.“ Diese Behelfe

”
rechtfertigen sich [. . . ] im Kriege, der mit seinen Zerstörungen

den Beweis dafür antritt, daß die soziale Wirklichkeit nicht reif
war, die Technik sich zum Organ zu machen, daß die Technik

89



nicht stark genug war, die gesellschaftlichen Elementarkräfte zu
bewältigen.“ (Hervorh. von mir), Walter Benjamin:

”
Theorien

des deutschen Faschismus. Zu der Sammelschrift
’
Krieg und

Krieger‘. Herausgegeben von Ernst Jünger“, in: Walter Benja-

min, Gesammelte Schriften, Bd. III, hrsg. v. Hella Tiedemann-
Bartels, Frankfurt a. M. 1971, S. 238–250, S. 238. Zwar handelt es

sich bei diesem Text um eine Rezension, diese ist aber durchzo-

gen von Benjamins eigenen Gedanken. Die zitierten Bruchstücke

werden zudem auch später im Nachwort zum Kunstwerkaufsatz
wiederverwendet, vgl. Walter Benjamin:

”
Das Kunstwerk im

Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
’
Erste Fas-

sung‘“, in: Walter Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. I.2, hrsg.

v. Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt
a. M. 1974, S. 430–508, S. 507.

73. Anders hat in seinem Nachdenken über Technik die Werk-
zeugmetapher immer wieder kritisiert und dagegen ihre Eigen-

zwecklichkeit hervorgehoben. Für Anders ist Technik nie bloßes

Mittel, sondern immer
”
Vorentscheidung“, vgl. Günther Anders:

Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution,
(Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. 1), München 1961, S. 2.

Den Wandel vom Werkzeug zur Technik sieht er als Umschlags-

punkt:
”
In dem Augenblick, in dem die Geräte durch die Ma-

schinen abgelöst wurden, hat die Antiquiertheit des Menschen

begonnen.“, Elke Schubert (Hrsg.): Günther Anders antwortet.
Interviews und Erklärungen, Berlin 1987, S. 55; vgl. auch. Kon-

rad Paul Liessmann: Günther Anders. Philosophieren im Zeital-
ter der technologischen Revolutionen, München 2002, S. 56. Auch

die Vorstellung, daß die fortschreitende Weiterentwicklung der
Technik, darauf hinausläuft, den Menschen zu marginalisieren,

ja, letztlich zu einer Technik ohne uns führt ist bei Anders zu

finden; vgl. hierzu ibid, S. 186

74.
”
Das ist der andere Fehler, der hier vermieden werden muß:

Technik ist nicht vom Werkzeug her zu verstehen.“ Spengler: Der
Mensch und die Technik, S. 6;

”
Damit wird der Mensch zuneh-

mend einer technischen Rationalität unterworfen, die er nicht

90



mehr selbstbestimmt steuern kann: Aber gerade damit ist der fau-
stische Mensch zum Sklaven seiner Schöpfung geworden. Seine

Zahl und die Anlage seiner Lebenshaltung werden durch die Ma-

schine auf eine Bahn gedrängt, auf der es keinen Stillstand und

keinen Schritt rückwärts gibt. [. . . ] Wirtschaftswelt der Maschi-
nenindustrie [. . . ] zwingt den Unternehmer wie den Fabrikar-

beiter zum Gehorsam. Beide sind Sklaven, nicht Herren der Ma-

schine, die ihre teuflische geheime Macht erst jetzt entfaltet.“ Os-

wald Spengler: Der Untergang des Abendlandes, Bd. II: Welthisto-
rische Perspektive, 62. Aufl., München 1923, S. 624 f.

75. Im Bezug auf den Arbeiter wird Technik (hier
”
Maschinerie“)

in düsteren Metaphern beschrieben, die stark an die Automa-

tenthematik der Romantik erinnert, vgl. Marx:
”
Das Kapital“,

S. 446) Vgl. 13. Kapitel des Kapitals: Maschine und große Indu-

strie. Vgl. auch Hans Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik.
Mit einem Radiovortrag auf CD, hrsg. v. Alexander Schmitz und

Bernd Stiegler, Frankfurt a. M. 2009, S. 10, 1; Marx kritisiert den

Werkzeugbegriff der Technik, allerdings in einer anderen Ter-

minologie, verwendet er, wo wir bisher von Technik sprachen,
von der

”
Maschine“ oder

”
Maschinerie“. Wenngleich sich Tech-

nik und Maschine im Sinne Marx’ auch nicht ganz gleichset-

zen lassen, weil letztere von Marx nur aus dem ökonomischen

Blickwinkel betrachtet wird, wir aber sehen werden, daß sich der

Technikbegriff gar nicht sinnvoll auf das Marktgeschehen redu-
zieren läßt, geht Marx’ Kritik am Werkzeugbegriff der Technik

in eine ganz ähnliche Richtung wie die unsere. Marx:
”
Das Kapi-

tal“, Kap. 13, S. 391–407.

76. Zschimmer verspottet in äußerst unterhaltsamer und erfri-

schender Weise die Verfechter eines rein instrumentalen Tech-

nikbegriffes und vertritt dagegen ebenfalls die Sichtweise, nach
der Technik ihre eigenen Zwecke hervorbringt:

”
Das Ziel des

Erfinders ist hiermit jedoch erst zur Hälfte erschöpft. Der Er-

finder will nicht nur Mittel aufsuchen, wenn die Zwecke gege-

ben sind, sondern (wie wir später ausführlich zu zeigen haben)
auch das Umgekehrte tun; und wenn er ein bedeutender Erfin-

91



der ist, dann läßt er sich überhaupt nichts
’
geben‘, außer der Na-

tur, und erfindet in einem Akte neue Zwecke samt den Mitteln

dazu – nämlich: Neue Möglichkeiten, das Naturgeschehen nach

unserem Belieben laufen zu lassen.“(Zschimmer: Philosophie der
Technik, S. 36)

77. Vgl. Helmut Schelsky:
”
Der Mensch in der wissenschaftlichen

Zivilisation“, in: Helmut Schelsky, Auf der Suche nach Wirklich-
keit, Düsseldorf, Köln 1965, S. 439–480, hier S. 465; dagegen

Jürgen Habermas: Technik und Wissenschaft als
’
Ideologie‘, 12.

Aufl., Frankfurt am Main 1984, S. 115; vgl. ferner Hans Freyer,

Johannes Papalekas und Georg Weippert (Hrsg.): Technik im
technischen Zeitalter, Düsseldorf 1965.

78. Bei Oliver Müller finden sich kritische Töne zum instrumen-
talen Verständnis von Technik, vgl. ders.: Zwischen Mensch und
Maschine: vom Glück und Unglück des Homo faber, Berlin 2010,

insbesondere S. 162–166; ebenso bei Christoph Hubig, vgl. ders.:

Mittel oder Medium? Technische Weltgestaltung und ihre verkürzten
Theorien 2001; vgl auch Gil:

”
Technisches Wissen“.

79. Die schönste Fassung mag die Schillers sein:
”
Der Wille ist

der Geschlechtscharakter des Menschen, und die Vernunft selbst

ist nur die ewige Regel desselben.[. . . ] Alle andere Dinge müssen;
der Mensch ist das Wesen, welches will.“ (Friedrich Schiller: Schil-
lers Werke: Nationalausgabe. Philosophische Schriften. Zweiter Teil,
Bd. 21, hrsg. v. Benno von Wiese u. a., 2. Aufl., Weimar 1987,

S. 38)

80. Hier klingt sicherlich die amerikanische Debatte zwischen

Kommunitarismus und Liberalimus an, wie sie vor allem die po-

litische Theorie der 70er und 80er Jahre bestimmt hat (vgl. Wolf-

gang Kersting:
”
Die Liberalismus-Kommunitarismus-Kontrover-

se in der amerikanischen politischen Philosophie“, in: Volker

Gerhardt, Henning Ottmann und Martyn P. Thompson (Hrsg.),

Politisches Denken Jahrbuch 1991, Stuttgart 1992, S. 82–102, S. 83;

Michael Walzer:
”
The Communitarian Critique of Liberalism“,

in: Political Theory 18/1 (1990), S. 6–23; Axel Honneth:
”
Gren-

92



zen des Liberalismus. Zur politisch-ethischen Diskussion um den
Kommunitarismus“, in: Philosophische Rundschau 38/1–2 (1991),

S. 83–102; Charles Taylor: Philosophical Papers: Volume 2, Philo-
sophy and the Human Sciences 1985, 203). Bestimmend für die

kommunitaristischen Argumente gegen den Liberalismus, die
sich vor allem gegen John Rawls Gerechtigkeitstheorie richteten

(vgl. ders.: A Theory of Justice, Cambridge, Mass. 1971.), sind

vor allem Michel J. Sandel (ders.: Liberalism and the Limits of
Justice, Cambridge; New York 1982.) und Alasdair MacIntyre
(ders.: After Virtue. A Study in Moral Theory, Notre Dame, Ind.).

In diesem Zusammenhang soll es aber nicht darum gehen, diese

Debatte zu reflektieren. Vielmehr soll gezeigt werden, daß es

weder plausibel ist, Technik per se als Mittel des Einzelnen noch
als Mittel einer wie auch immer gearteten Gemeinschaft oder

Gesellschaft zu verstehen.

81. Heidegger:
”
Die Frage nach der Technik“, S. 24 (Hervorhebun-

gen im Original).

82. Neben den oben genannten Beispielen, wäre hier auch die

Debatte um Technokratie anzuführen, die vor allem ab den

60er Jahren deutlich technikfeindliche Grundzüge trägt. Vgl.

Dirk Laak:
”
Das Technokratische Momentum in Der Deutschen

Nachkriegsgeschichte“, in: Johannes Abele, Gerhard Barkleit

und Thomas Hänseroth (Hrsg.), Innovationskulturen Und Fort-
schrittserwartungen Im Geteilten Deutschland, Köln, Weimar,

Wien 2001, S. 89–104; Lenk: Macht und Machbarkeit der Technik,
S. 26.

83. Vgl. hierzu Jürgen Habermas: Technik und Wissenschaft als

’
Ideologie‘, 12. Aufl., Frankfurt am Main 1984, S. 119:

”
Die

lösende Kraft der Reflexion kann nicht ersetzt werden durch
die Ausbreitung technisch verwertbaren Wissens.“

84. Ein solches wir bleibt freilich immer problematisch und mag

letztlich nur im Rückblick in die Geschichte sichtbar werden, vor

welchem sich dasjenige hervortut, was Bestand hatte und dann in
der Form des Konsenses, also eines Wir im Perfekt, erscheint.

93



85. Selbstverständlich haben Gesetze nicht nur negative Funk-
tion. So sind etwas durch Steuern und Abgaben und durch jede

Form gesetzlich geregelter Umverteilungen auch positive Inhalte

gesetzt, wie beispielsweise durch sozialpolitisch motivierte Ge-

setzgebungen.

86. Dies ist fraglos eine umstrittene These. Zur Diskussion zwi-

schen Liberalismus und Kommunitarismus vgl. Anm. 77; ferner
Hans Vorländer:

”
Der ambivalente Liberalismus. Oder: Was hält

die liberale Demokratie zusammen?“, in: Zeitschrift für Politik
42/3 (1995), S. 250–267 f.

87. Kant: KU, S. 430.

88. Der Ursprung des Zitates ist eine Randverfügung des Königs
die Religionsfreiheit betreffend. Die Verfügung ist hier zitiert

nach: Max Lehmann und Herman Granier: Preussen und die ka-
tholische Kirche seit 1640, Leipzig 1878, S. 4.

89. Vgl. Anm. 78.

90. Christian Freiherr von Wolff: Philosophia prima. Sive ontolo-
gia, Frankfurt a. M. 1736, Abschn. 228 (es handelt sich um einen

Druckfehler, es ist tatsächlich § 227), S. 188.

91. Bei einer solchen Beschreibung der Technik klingt sicherlich

die Idee einer Technokratie an, also der Vorstellung einer tech-

nischen Intelligenz, die sich verschworen hat, um mit Mitteln
des technischen Fortschritts ihre eigenen Zwecke gegen den Rest

der Gesellschaft durchzusetzen. Aber gerade das Gegenteil einer

derartigen Vorstellung soll hier stark gemacht werden. Denn die

Idee einer solchen Verschwörung kann als Kompensation eines

instrumentalen Technikverständnisses verstanden werden. Das
heißt, weil ein instrumentaler Technikbegriff die Eigenzweck-

lichkeit der Technik verstellt, entsteht ein Erklärungsnotstand

den eine beflügelte Einbildungskraft, wird sie nicht von einer

scharfen Urteilskraft auf dem Boden der Tatsachen gehalten,
durch verschwörerischen Unsinn ausfüllt.

94



92. Damit wäre die Frage zu stellen, inwiefern Technik etwa als
fait social zu beschreiben wäre oder ob sie sich durch ihre ei-

gentümliche Teleologie einer solchen Beschreibung entzieht.

93. So haben etwa Colin Allen, Gary Varner und Jason Zinser

einen Moral Turing Test vorgeschlagen, um zu unterscheiden,
wann autonome System verantwortlich sind, siehe dies:

”
Pro-

legomena to Any Future Artificial Moral Agent“, in: Jour-
nal of Experimental & Theoretical Artificial Intelligence 12/3
(2000), S. 251–261, http://sz.de/1.3880748 [abgerufen am
11.03.2018].

94. In Deutschland ist dies in jüngster Zeit eindrücklich an

der Forderung nach einer angeblich notwendigen Digitalisie-

rung der Bildungsinstitutionen und -curricula zu beobachten.
Die Frage, welchem höheren Zweck unserer Gesellschaft oder

welchem Ziel des Einzelnen diese Digitalisierung dienen soll,

wird grundsätzlich gar nicht gestellt, sondern durch schein-

bar naheliegende Ziele, wie Effizienzsteigerung, internationale
Konkurrenzfähigkeit, die Kompetenz im Umgang mit neuen

Technologien und dergleichen mehr verdeckt. Statt dessen wird

unhinterfragt gefordert, Bildungssystem und Bildungsidee, ja,

die Jugend selbst, an die Anforderungen des sogenannten >di-
gitalen Zeitalters anzupassen<. Klaus Zierer, ≫Technik hat

dem Menschen zu dienen≪, in: sueddeutsche.de (24.02.2018),

http://sz.de/1.3880748 [abgerufen am 11.03.2018].

95. Anders: Die Antiquiertheit des Menschen, S. 71; vgl. auch Liess-
mann: Günther Anders, S. 57. Sicherlich läge es in diesem Zusam-

menhang auch nahe, Marx’ Gedanken der Entfremdung zu re-

flektieren.

96. Vgl. hierzu auch Hubig: Mittel oder Medium?, S. 33:
”
Unser

Weltbild ist durch Technik geprägt, die Welt, in der wir leben,

ist eine verfertigte Welt. Technik als Mittel zu denken heißt sich

auf den Umgang mit Wirklichem zu konzentrieren, während

ein Verständnis von Technik als Medium auf den Umgang mit
Möglichem verweist. Eine Auseinandersetzung mit Welt im Me-

95



dium der Technik bedeutet, dass unsere Beschäftigung mit allem,
was ist, eingebunden und geprägt ist von den Möglichkeiten,

welche die technischen Systeme uns vorgeben.“; ibid., S. 34:
”
Ge-

meint ist, dass ein technisches Mittel nicht bloß auf die Zwecke

wartet, unter denen es als geeignet oder nicht geeignet beurteilt
wird, sondern dass wir das Feld und die Charakteristik möglicher

Zwecke erschließen auf der Basis unserer erst durch Technik

ermöglichten Weltergründung.“; Jürgen Habermas: Technik und
Wissenschaft als

’
Ideologie‘, 12. Aufl., Frankfurt am Main 1984,

S. 83 f.

97. Man könnte auch von jedem Faustkeil behaupten, er bringe

seine eigenen Zwecke hervor, so wie der Affe in Kubricks Space
Odyssey das Ziel, seine Artgenossen totzuschlagen, erst durch den

Knochen als Werkzeug vorgesetzt zu bekommen scheint. Allein

der Unterschied ist, daß Faustkeil und Knochen dennoch nur im

Bezug auf eine konkrete Handlung Werkzeug sind. Bei Technik
im engeren Sinne läßt sich dieser konkrete Handlungsbezug aber

nicht behaupten.

98. Anders: Die Antiquiertheit des Menschen, S. 286 f.

99. Ibid., S. 428.

100. Zur Frage nach dem Zusammenhang von technischem Fort-

schritt und der Möglichkeit des Erzählens vgl. Vincent Heß-
ling:

”
Telling Technology. Contesting Narratives of Progress in

Modernist Literature. Robert Walser, Paul Scheerbart, and Jo-

seph Roth“, New York 2018, https://clio.columbia.edu/catalog/

13598522.

96



Literatur

”
2001: A Space Odyssey“ (1968), http://www.imdb.

com/title/tt0062622/quotes [abgerufen am 14.12.

2017].

Adelung, Johann Christoph u. a.:
”
Wêrkzeug“,

Grammatisch-kritisches Wörterbuch der Hochdeut-
schen Mundart. Mit beständiger Vergleichung der

übrigen Mundarten, besonders aber der Oberdeut-

schen, Bd. 4, Wien 1808.

Allen, Colin, Gary Varner und Jason Zinser:
”
Prole-

gomena to Any Future Artificial Moral Agent“, in:

Journal of Experimental & Theoretical Artificial Intel-
ligence 12/3 (2000), S. 251–261.

Anders, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen.

Über die Zerstörung des Lebens im Zeitalter der drit-

ten industriellen Revolution, Bd. 2, 4. Aufl., Mün-

chen 1995.

—: Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriel-

len Revolution, (Die Antiquiertheit des Menschen,

Bd. 1), München 1961.

Aquin, Thomas von: Thomas de Aquino, Summa
contra Gentiles, lib. 4 cap. 27–78 (2011), http://www.

corpusthomisticum.org/scg4027.html [abgerufen

am 22.03.2018].

97



Aristoteles: Meteorologie, hrsg. v. Ernst Grumach

und Hellmut Flashar, (Werke in deutscher Über-

setzung, Bd. 12), 3. Aufl., Berlin, Boston 1984.

—: Nikomachische Ethik, hrsg. v. Ernst Grumach

und Hellmut Flashar, übers. von. Franz Dirlmeier,

(Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 6), 8. Aufl.,

Berlin 1983.

—: Politik. Buch I. Über die Hausverwaltung und die
Herrschaft des Herrn über Sklaven, hrsg. v. Ernst

Grumach und Hellmut Flashar, übers. von. Eckart

Schütrumpf, (Werke in deutscher Übersetzung,

Bd. 9), 3. Aufl., Berlin, Boston 1991.

Asmuth, Christoph:
”
Upload Completed. Was sagt

’
Extended Mind‘ über uns?“, in: Christoph Asmuth

und Sybilla Nikolow (Hrsg.), Ersatzglieder und Su-
perhelden, Bielefeld 2019, S. 203–211.

Bell, David: Cyberculture. The Key Concepts, London

2004.

Benjamin, Walter:
”
Theorien des deutschen Fa-

schismus. Zu der Sammelschrift
’
Krieg und Krie-

ger‘. Herausgegeben von Ernst Jünger“, in: Wal-

ter Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. III, hrsg.

v. Hella Tiedemann-Bartels, Frankfurt a. M. 1971,

S. 238–250.

—:
”
Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen

Reproduzierbarkeit.
’
Erste Fassung‘“, in: Walter

Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. I.2, hrsg. v.

98



Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser,

Frankfurt a. M. 1974, S. 430–508.

Blumenberg, Hans: Geistesgeschichte der Technik.

Mit einem Radiovortrag auf CD, hrsg. v. Alexander

Schmitz und Bernd Stiegler, Frankfurt a. M. 2009.

Bostrom, Nick:
”
In Defense of Posthuman Di-

gnity“, in: Bioethics 19/3 (2005), S. 202–214.

”
Cities in the Driving Seat. Intelligent Infrastruc-

ture. Siemens“, http://w3.siemens.com/topics/

global/en/intelligent-infrastructure/pages/

cities-driving-seat.aspx

[abgerufen am 01.03.2019].

Clark, Andy und David J. Chalmers:
”
The Exten-

ded Mind“, in: Analysis 58/1 (1998), S. 7–19.

Firestone, Shulamith: Frauenbefreiung und sexuelle

Revolution, 26.-32. Tsd, Frankfurt a. M. 1976.

Fischer, Peter (Hrsg.): Technikphilosophie: Von der
Antike bis zur Gegenwart, Leipzig 1996.

Freud, Sigmund:
”
Das Unbehagen in der Kultur“,

Gesammelte Werke, London 1940, S. 421–516.

Freyer, Hans, Johannes Papalekas und Georg Weip-

pert (Hrsg.): Technik im technischen Zeitalter, Düssel-

dorf 1965.

Friedman, Thomas L.: The Lexus and the Olive Tree:
Understanding Globalization, New York 2000.

99



Gehlen, Arnold:
”
Der Mensch, seine Natur und

seine Stellung in der Welt“, in: Karl-Siegbert Reh-

berg (Hrsg.), Gesamtausgabe, Bd. 3, Frankfurt a. M.

1993, S. 3–453.

—:
”
Die Seele im technischen Zeitalter“, in: Karl-

Siegbert Rehberg (Hrsg.), Gesamtausgabe, Bd. 6,

Frankfurt a. M. 2004, S. 5–134.

—:
”
Neuartige kulturelle Erscheinung“, in: Peter Fi-

scher (Hrsg.), Technikphilosophie: Von der Antike bis

zur Gegenwart, Leipzig 1996, S. 214–236.

Gelfert, Axel:
”
Nanotechnology as Ideology: To-

wards a Critical Theory of
’
Converging Techno-

logies‘“, in: Science, Technology and Society 17/1

(2012), S. 143–164.

”
Gesetz, betreffend die Einführung einer einheit-

lichen Zeitbestimmung vom 12. März 1893“, in:

Deutsches Reichsgesetzblatt (RGBl) Nr.7̇ (1893), S. 93.

Gil, Thomas:
”
Technisches Wissen“, in: Hans Poser

(Hrsg.), Herausforderung Technik: philosophische und

technikgeschichtliche Analysen, Frankfurt a. M. (u. a.)

2008, S. 97–119.

Goethe, Johann Wolfgang von: Faust, hrsg. v. Al-

brecht Schöne, Frankfurt a. M. 2005.

Grimm, Jacob und Wilhelm Grimm:
”
Werkzeug“,

Deutsches Wörterbuch, Bd. 29, Fotomechan. Nachdr.

der Erstausg. Leipzig, Hirzel, München 1984.

100



Habermas, Jürgen: Technik und Wissenschaft als

’
Ideologie‘, 12. Aufl., Frankfurt am Main 1984.

Haraway, Donna Jeanne: Simians, Cyborgs, and Wo-
men: The Reinvention of Nature, New York 1991.

Harris, John:
”
Moral Progress and Moral Enhance-

ment“, in: Bioethics 27/5 (2013), S. 285–290.

Humanity Plus:
”
What Is Transhumanism?“,

http://whatistranshumanism.org/ [abgerufen am

01.02.2018].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der

Logik II, (Werke in 20 Bänden 6), Frankfurt a. M.

2003.

Heidegger, Martin:
”
Die Frage nach der Technik“,

in: Friedrich-Wilhelm von Herrmann (Hrsg.), Ge-
samtausgabe. Bd. 7: Abt. 1, Veröffentlichte Schriften

1910–1976: Vorträge und Aufsätze, Frankfurt a. M.

2000, S. 5–38.

—: Sein und Zeit, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm von

Herrmann, (Gesamtausgabe. Abt. 1: Veröffentlichte

Schriften), Frankfurt a. M. 1977.

Heinrichs, Dirk:
”
Autonomes Fahren und Stadt-

struktur“, in: Markus Maurer u. a. (Hrsg.), Autono-

mes Fahren, Berlin, Heidelberg 2015, S. 219–239.

Heßling, Vincent:
”
Telling Technology. Contesting

Narratives of Progress in Modernist Literature. Ro-

bert Walser, Paul Scheerbart, and Joseph Roth“,

101



New York 2018, https://clio.columbia.edu/cat

alog/13598522.

Honneth, Axel:
”
Grenzen des Liberalismus. Zur

politisch-ethischen Diskussion um den Kommu-

nitarismus“, in: Philosophische Rundschau 38/1–2
(1991), S. 83–102.

Hubig, Christoph: Mittel oder Medium? Technische

Weltgestaltung und ihre verkürzten Theorien 2001.

Jüssen, Gabriel und Otfried Höffe:
”
Nutzen, Nütz-

lichkeit, das Nützliche, nützlich“, in: Joachim

Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel

(Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie,
Bd. 6, Basel 1984.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, hrsg. v.

Preussische Akademie der Wissenschaften, (ders.:

Gesammelte Schriften, Bd. V), Berlin.

Kapp, Ernst: Grundlinien einer Philosophie der Tech-
nik, Braunschweig 1877.

—: Grundlinien einer Philosophie der Technik: Zur
Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichts-

punkten, hrsg. v. Harun Maye und Leander Scholz,

Hamburg 2015.

Kersting, Wolfgang:
”
Die Liberalismus-Kommuni-

tarismus-Kontroverse in der amerikanischen poli-

tischen Philosophie“, in: Volker Gerhardt, Hen-

ning Ottmann und Martyn P. Thompson (Hrsg.),

102



Politisches Denken Jahrbuch 1991, Stuttgart 1992,

S. 82–102.

Knecht, Johannes:
”
Faustkeil der Spätmoderne.

Ansätze zu einer kritischen Phänomenologie des

Smartphones“, in: Christoph Asmuth und Simon

Gabriel Neuffer (Hrsg.), Technik und Leistung, Bie-

lefeld 2019, S. 213–228.

Koselleck, Reinhart:
”
Fortschritt“, in: Otto Brun-

ner, Werner Conze und Reinhart Koselleck (Hrsg.),

Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 1975,

S. 375–384.

Köllner, Christiane:
”
Warum sich Städte auf auto-

nome Autos vorbereiten müssen“, in: springerprofes-

sional.de (18.10.2018), https://www.springerprof

essional.de/automatisiertes-fahren/mobilitaet

skonzepte/warum-sich-staedte-auf-autonome-aut

os-vorbereiten-muessen/16092226 [abgerufen am

01.03.2019].

Laak, Dirk:
”
Das Technokratische Momentum in

Der Deutschen Nachkriegsgeschichte“, in: Johannes

Abele, Gerhard Barkleit und Thomas Hänseroth

(Hrsg.), Innovationskulturen Und Fortschrittserwar-

tungen Im Geteilten Deutschland, Köln, Weimar,

Wien 2001, S. 89–104.

Lehmann, Max und Herman Granier: Preussen und
die katholische Kirche seit 1640, Leipzig 1878.

103



Lenk, Hans: Macht und Machbarkeit der Technik,
Stuttgart 1994.

Liessmann, Konrad Paul: Günther Anders. Philoso-
phieren im Zeitalter der technologischen Revolutio-

nen, München 2002.

MacIntyre, Alasdair C.: After Virtue. A Study in Mo-

ral Theory, Notre Dame, Ind.

Marx, Karl:
”
Das Kapital“, in: Engels Friedrich und

Karl Marx, Werke (MEW), Bd. 23, 21. Aufl., un-

veränd. Nachdr. der 1. Aufl. 1962, Berlin 2005.

—:
”
Grundrisse“, in: Engels Friedrich und Karl

Marx, Werke (MEW), Bd. 42, Berlin 1983.

McLuhan, Marshall:
”
The Agenbite of Outwit“, in:

Michel Moos (Hrsg.), Media Research: Technology,
Art and Communication, London 2014, S. 207–2016.

—: Letters of Marshall McLuhan, hrsg. v. Matie Mo-

linaro, Corrine McLuhan und William Toye, To-

ronto; New York 1987.

—: Take Today. The Executive as Dropout 1972.

McLuhan, Marshall und Wilfred Watson: From
Cliché to Archetype 1970.

Müller, Oliver: Zwischen Mensch und Maschine: vom
Glück und Unglück des Homo faber, Berlin 2010.

Neuffer, Simon Gabriel:
”
Schematisieren ohne Be-

griff. Das Schöne, das Schema und das Exemplari-

104



sche“, in: Christoph Asmuth und Lidia Gasperoni

(Hrsg.), Schemata, Würzburg 2017, S. 61–90.

Nordmann, Alfred: Technikphilosophie zur Einführ-
ung, Hamburg 2016.

Persson, Ingmar und Julian Savulescu:
”
The Perils

of Cognitive Enhancement and the Urgent Impe-

rative to Enhance the Moral Character of Huma-

nity“, in: Journal of Applied Philosophy 25/3 (2008),

S. 162–177.

Rapp, Christof (Hrsg.): Aristoteles-Handbuch: Leben
– Werk – Wirkung, Stuttgart 2011.

Rawls, John: A Theory of Justice, Cambridge, Mass.

1971.

Rohbeck, Johannes:
”
Ernst Kapps Kulturtheorie

der Technik“, in: Andreas Arndt und Walter Jaesch-

ke (Hrsg.), Materialismus und Spiritualismus: Phi-
losophie und Wissenschaften nach 1848, Hamburg

2000, S. 143–152.

Sandel, Michael J.: Liberalism and the Limits of Ju-

stice, Cambridge; New York 1982.

Sass, Hans-Martin:
”
Die philosophische Erkundung

des Hegelianers Ernst Kapp. Ein Beitrag zur Wis-

senschaftstheorie und Fortschrittsdiskussion in der

Hegelschule“, in: Hegel-Studien 8 (1973), S. 163–181.

Schelsky, Helmut:
”
Der Mensch in der wissenschaft-

lichen Zivilisation“, in: Helmut Schelsky, Auf der

105



Suche nach Wirklichkeit, Düsseldorf, Köln 1965,

S. 439–480.

Schiller, Friedrich: Schillers Werke: Nationalausgabe.

Philosophische Schriften. Zweiter Teil, Bd. 21, hrsg. v.

Benno von Wiese u. a., 2. Aufl., Weimar 1987.

—: Wallenstein, hrsg. v. Norbert Oellers, (Schillers

Werke, Nationalausgabe, Bd. 8), Weimar 2010.

Schubert, Elke (Hrsg.): Günther Anders antwortet.

Interviews und Erklärungen, Berlin 1987.

Smart, J. J. C.:
”
The Mind/Brain Identity Theory“,

in: Edward N. Zalta (Hrsg.), The Stanford Encyclope-

dia of Philosophy 2017.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlan-
des, Bd. II: Welthistorische Perspektive, 62. Aufl.,

München 1923.

—: Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Phi-

losophie des Lebens, München 1931.

Stelarc:
”
From Psycho-Body to Cyber-Systems:

Images as Post-Human Entities“, in: Joan Broad-

hurst Dixon und Eric Cassidy (Hrsg.), Virtual Fu-
tures: Cyberotics, Technology and Posthuman Pragma-

tism., Hoboken 1998.

Taylor, Charles: Philosophical Papers: Volume 2, Phi-

losophy and the Human Sciences 1985.

Tömmel, Tatjana Noemi:
”’

Babies in Bottles‘. Er-

lösung vom Körper oder Entfremdung vom Leib?“,

106



in: Christoph Asmuth und Sybilla Nikolow (Hrsg.),

Ersatzglieder und Superhelden, Bielefeld 2019, S. 213–

228.

Vorländer, Hans:
”
Der ambivalente Liberalismus.

Oder: Was hält die liberale Demokratie zusam-

men?“, in: Zeitschrift für Politik 42/3 (1995), S. 250–

267.

Walzer, Michael:
”
The Communitarian Critique of

Liberalism“, in: Political Theory 18/1 (1990), S. 6–23.

Wendling, Amy E.: Karl Marx on Technology and

Alienation, London 2009.

Wolff, Christian Freiherr von: Philosophia prima.

Sive ontologia, Frankfurt a. M. 1736.

Zierer, Klaus:
”
Technik hat dem Menschen zu die-

nen“, in: sueddeutsche.de (24.02.2018), http://sz.de/

1.3880748 [abgerufen am 11.03.2018].

Zschimmer, Eberhard: Philosophie der Technik: Vom
Sinn der Technik und Kritik des Unsinns über die

Technik, Jena 1914.

107





Bandaufstellung

1 Thomas Gil: Ungewissheit und Objektivität

ISBN 978-3-8325-4548-2 9.90 EUR

2 Christoph Asmuth: Subjekt und Prinzip

ISBN 978-3-8325-4580-2 9.90 EUR

3 Peter Remmers: Mensch-Roboter-Interaktion.

Philosophische und ethische Perspektiven

ISBN 978-3-8325-4599-4 9.90 EUR

4 Thomas Gil: Geist, Fortschritt und Geschichte

ISBN 978-3-8325-4703-5 9.90 EUR

5 Birgit Beck: Essen und Verantwortung.

Der komplizierte Ausgang des Konsumenten

aus der gastrosophischen Unmündigkeit

ISBN 978-3-8325-4711-0 9.90 EUR

6 Thomas Gil: Cosas y apuestas

ISBN 978-3-8325-4856-4 9.90 EUR

7 Simon Gabriel Neuffer: Zwecklose Technik.

Zur Kritik der instrumentellen Technikauffassung

ISBN 978-3-8325-4904-8 14.90 EUR

Alle erschienenen Bücher können unter der angegebenen

ISBN direkt online (http://www.logos-verlag.de) oder

per Fax (030 - 42 85 10 92) beim Logos Verlag Berlin

bestellt werden.

109



Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4904-6

ISSN 2567-1758

Sind wir noch Herr des technischen
Fortschritts oder werden wir längst
von Technik beherrscht? Ist Technik
überhaupt als Werkzeug zur
Verwirklichung menschlicher Ziele
zu verstehen? Hinter dieser Frage
steht die gängige Vorstellung,
derzufolge Technik allgemein als
Mittel zum Zweck gedacht wird. In
diesem kritischen Essay soll die
überkommene instrumentale
Auffassung von Technik hinterfragt
und ihr ein neuer Technikbegriff
entgegengesetzt werden.


	1 Einleitung
	2 Die Werkzeugmetapher in der Technikphilosophie 
	2.1 Klassische Positionen: Kapp, McLuhan, Gehlen 
	2.2 Die Werkzeugmetapher im ’Posthumanismus‘ 

	3 Das Problem der Werkzeugmetapher 
	3.1 Die Teleologie des Werkzeuges
	3.2 Vorl¨aufige Schl¨usse 
	3.3 K¨orper als Werkzeug 

	4 Technik als Selbstzweck 
	4.1 Die Teleologie der Technik 
	4.2 Beispiele 
	4.3 N¨utzlichkeit 
	4.4 Technik und Markt 
	4.5 Andere Stimmen 

	5 Ausblicke und Schl¨usse 
	Danksagung 
	Anmerkungen 
	Literatur 

