
λογος

Daniela Ringkamp | Christoph Sebastian Widdau (Hrsg.)

Philosophie der Menschenrechte

Grundlagen

Geltung

Kritik



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4799

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4799


Schriften der Arbeitsstelle Menschenrechte
der Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg

Band 2



Schriften der Arbeitsstelle Menschenrechte

der Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg

Band 2

ISSN 2626-0301

Herausgegeben von

Daniela Ringkamp und Christoph Sebastian Widdau

Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg
Bereich für Philosophie



Daniela Ringkamp, Christoph Sebastian Widdau (Hrsg.)

Philosophie der Menschenrechte

Grundlagen, Geltung, Kritik

Logos Verlag Berlin

λογος



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abru�ar.

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg.

Umschlagabbildung: EleanorRoosevelt andUnitedNations Universal Declaration of Human
Rights in Spanish Text, 11/1949
Quelle: The National Archives and Records Administration, ID 195981

© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2019

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4799-8

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof, Gubener Str. 47,
D-10243 Berlin
Germany

Tel.: +49 (0)30 / 42 85 10 90
Fax: +49 (0)30 / 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



Inhalt

Inhalt

Einleitung	 7
Daniela Ringkamp / Christoph Sebastian Widdau

Über reduktive Darstellungen der 	 13 
Moraltheorie der Menschenrechte	
Reza Mosayebi

Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien 	 39 
oder warum (auch) die Symbolfunktion von  
Menschenrechtsverletzungen zentral ist
Daniela Ringkamp

Migration in finsteren Zeiten	 67
Maria Robaszkiewicz

Die konservative Kritik an den Menschenrechten	 89
Andreas Nix





7

Einleitung

Einleitung

Daniela Ringkamp / Christoph Sebastian Widdau

Die Philosophie der Menschenrechte ist ein Gebiet innerhalb der 
Praktischen Philosophie, in dem Fragen nach den Grundlagen und 
der Geltung der Menschenrechte gestellt werden sowie Kritik an 
den auf sie gegebenen Antworten geübt wird: Worauf gründen 
diese besonderen Rechte, auf die jedes menschliche Individuum 
– unabhängig von Zeit und Ort – einen Anspruch haben soll? 
Lassen sich objektive Begründungen aufzeigen, die möglicher-
weise auch auf interkulturelle Akzeptanz stoßen können? Sind 
sie moralischen Ursprungs und bedürfen einer moralphilosophi-
schen Rechtfertigung oder sind sie durch ihre Funktionalität in 
(modernen) politischen Systemen ausreichend bestimmt und 
bedürfen keiner vorgängigen Begründung jenseits ihrer poli-
tischen Forderung? In welchem Verhältnis stehen Menschen-
rechte zu den Hauptströmungen des politischen Denkens, dem 
Liberalismus, dem Sozialismus und dem Konservativismus – sind 
sie in ihnen enthalten, sind sie in sie integrierbar oder sind sie 
ihnen wesentlich fremd? Auch fordert die politische Realität von 
Vertreterinnen und Vertretern der Menschenrechtsidee Antwor-
ten auf drängende aktuelle Anwendungsfragen: Wie genau ist der 
Gedanke der Menschenrechte auf Herausforderungen wie etwa 
Migration oder Digitalisierung zu beziehen? Die Beiträge des 
vorliegenden Bandes suchen auf einige dieser Fragen Antworten 
zu geben und bewegen sich damit in einem zentralen Schnittfeld 
der Philosophie der Menschenrechte, indem sie Begründungs-, 
Geltungs- und Anwendungsfragen gleichermaßen thematisieren.



Philosophie der Menschenrechte

8

Ausgangspunkt für Reza Mosayebis Beitrag Über reduktive 
Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte ist die Gegen-
überstellung moralischer und politischer Menschenrechts-
konzeptionen, wie sie in der gegenwärtigen Philosophie der 
Menschenrechte zentral ist. Dabei interessiert er sich insbe-
sondere für die von Vertreterinnen und Vertretern politischer 
Konzeptionen verfolgten Abgrenzungsstrategien gegenüber 
einer moralphilosophischen Deutung von Menschenrechts-
ansprüchen. Proponenten einer politischen Lesart wenden 
sich gegen eine naturrechtliche Fundierung von Menschen-
rechten. Sie betrachten jene ausgehend von der aktuellen 
politisch-institutionellen Praxis als funktionales Instrument 
zur Beurteilung der Legitimität von Institutionen, das keiner 
moralischen Begründung bedarf. Gegen das Selbstverständnis 
politischer Konzeptionen argumentierend zeigt Mosayebi 
jedoch auf, dass nicht nur das Naturrechtsverständnis, das 
Vertreterinnen und Vertreter politischer Konzeptionen den 
moralischen Begründungen unterstellen, einseitig ist; viel-
mehr enthalten auch politische Konzeptionen Angaben zu 
fundamentalen menschlichen Interessen, die durch Men-
schenrechte geschützt werden sollen. Die Annahme derartiger 
Interessen aber kann, so Mosayebi, ohne ein grundsätzliches 
Urteil über die Natur des Menschen nicht getroffen werden. 
Aufgrund dieser und weiterer Inkonsistenzen sowie der bei 
politischen Menschenrechtskonzeptionen vorgenommenen 
dichotomen Abgrenzung gegenüber moralischen Menschen-
rechtsbegründungen erweisen sich diese Ansätze daher als 
defizitär und simplifizierend. Denn zahlreiche Herausforde-
rungen aktueller philosophischer Menschenrechtstheorien 
wie z. B. die Bestimmung der aus Menschenrechten resul-



Einleitung

9

tierenden Pflichten oder des Verhältnisses der Menschen-
rechtsklassen zueinander würden sich ohne Rekurs auf ein 
moralisches Menschenrechtsverständnis nicht bewältigen 
lassen. Eine strikte Gegenüberstellung von politischen und 
moralischen Menschenrechtskonzeptionen sei deshalb nicht 
hilfreich, schließt Mosayebi.

In ihrem Text Der blinde Fleck politischer Menschenrechtsthe-
orien oder warum (auch) die Symbolfunktion von Menschenrechts-
verletzungen zentral ist thematisiert auch Daniela Ringkamp die 
Gegenüberstellung von moralischen und politischen Men-
schenrechtskonzeptionen. Dabei diskutiert sie insbesondere 
den öffentlichen Charakter von Menschenrechten, der vor 
allem von Vertreterinnen und Vertretern politischer Men-
schenrechtskonzeptionen als Unterscheidungsmerkmal von 
Menschenrechten und moralischen Rechten genannt wird. Aus 
dem öffentlichen Charakter von Menschenrechten, so die Logik 
der politischen Konzeptionen, folgt, dass Menschenrechte an 
den Staat und politische Institutionen adressiert sind und nur 
Staaten Menschenrechte verletzen können. Ausgehend von 
einer Variante moralischer Menschenrechtskonzeptionen, die 
Menschenrechte durch die Figur wechselseitiger Anerken-
nungsverhältnisse begründet, wird dagegen gezeigt, dass unter 
bestimmten Bedingungen auch einzelne Individuen Adressa-
ten von Menschenrechten sein können, ohne dass damit der 
öffentliche Charakter der Menschenrechte verletzt und die 
Distinktion von Menschenrechten und moralischen Rechten 
aufgegeben wird. Der Unterschied zwischen Menschenrechten 
und moralischen Rechten kann, so Ringkamp, vielmehr auch 
über eine Symbolfunktion definiert werden, die Menschen-
rechten zukommt, moralischen Rechten hingegen nicht. Eine 



Philosophie der Menschenrechte

10

derartige Symbolfunktion ist u. a. bei rassistischen Übergriffen 
oder sogenannten Hassverbrechen gegeben.

Ausgehend von Hannah Arendts Politischer Theorie und 
ihrer Auseinandersetzung mit dem Thema Migration führt 
Maria Robaszkiewicz in ihrem Beitrag Migration in finsteren Zeiten 
eine phänomenologische Analyse durch, die an der Rekonstruk-
tion konkreter Migrationserfahrungen orientiert ist. Beispiele 
für solche Migrationserfahrungen sind etwa das dauerhafte 
Verlassen des eigenen Zuhauses, der Wechsel der Alltags-
sprache sowie die Änderung sozialer Lebenskontexte, die für 
Migrierende und Migrierte zentrale Herausforderungen sind; 
um diese zu meistern, müssen Migrantinnen und Migranten 
politisch sichtbar sein. Das Phänomen der Sichtbarkeit erläu-
tert Arendt über die Metaphern des Lichts und der Dunkel-
heit. Das Licht steht für das Licht der Öffentlichkeit, in der 
Menschen gemeinsam handeln und sprechen sowie die eigene 
Freiheit und die der anderen erfahren – wenngleich öffentliche 
Sichtbarkeit insbesondere für irregulär Migrierende auch eine 
Gefahr sein kann. Die Dunkelheit steht für den Bereich des Pri-
vaten, in dem enge zwischenmenschliche Beziehungen gepflegt 
und intime sowie persönliche Bedürfnisse befriedigt werden; 
dieser Bereich stellt auch einen Schutzraum vor dem Bereich 
des Öffentlichen dar. Vor dem Hintergrund der Metapher des 
Lichts, so Robaszkiewicz, kann auch Arendts Forderung nach 
einem Recht, Rechte zu haben, verstanden werden: Das Recht, 
Rechte zu haben, qualifiziert sich als ein Anspruch darauf, an 
den Praktiken einer Gemeinschaft, am gemeinsamen Handeln 
und Sprechen, beteiligt zu werden.

Andreas Nix beleuchtet in seinem Beitrag [d]ie konserva-
tive Kritik an den Menschenrechten, wofür er diverse moderne 



Einleitung

11

Klassiker konservativen Denkens bzw. Autoren, die dem Kon-
servativismus zuneigen, wie Arnold Gehlen, Roger Scruton, 
Alasdair MacIntyre und Carl Schmitt, referiert, um sowohl auf 
die Grundlagen dieser Politischen Theorie einzugehen als auch 
ihre Relevanz für den Menschenrechtsdiskurs zu diskutieren. 
Nix klärt zunächst, was unter dem Begriff des Konservativismus 
zu verstehen ist, was den Konservativismus als Politische Theo-
rie auszeichnet und von anderen, konkurrierenden Hauptströ-
mungen (Liberalismus und Sozialismus) trennt; zugleich zeigt 
er auf, was diese Strömungen verbindet. Folgend analysiert er 
kontextbezogen zentrale Schriften der genannten und weiterer 
Autoren, um die konservative Kritik an den Menschenrech-
ten offenzulegen. Gemäß Nix erweist sich der Konservative 
letztlich nicht als ein radikaler Kritiker der Menschenrechts-
idee, sondern als ein punktueller: Der Konservative fürchtet die 
Überdehnung der menschenrechtlichen Ansprüche, er fürch-
tet die Aufhebung des Tradierten, er fürchtet den Verlust des 
Pragmatischen und Realpolitischen in der Politik durch einen 
Menschenrechtsidealismus. Gegen die Menschenrechte an sich 
muss sich der Konservative jedoch nicht aussprechen.

Zwei Aufsätze dieses Sammelbandes – jene von Reza 
Mosayebi und Maria Robaszkiewicz – basieren auf öffentli-
chen Vorträgen, die im Rahmen einer Veranstaltungsreihe der 
Arbeitsstelle Menschenrechte im Sommersemester 2018 an der 
Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg gehalten wurden. 
Die Arbeitsstelle Menschenrechte, die im Jahr 2006 von den Philo-
sophen Prof. Dr. Georg Lohmann und Prof. Dr. Arnd Pollmann 
sowie dem Politikwissenschaftler Prof. Dr. Karl-Peter Fritzsche 
an der Magdeburger Universität gegründet wurde, bündelt und 
koordiniert menschenrechtsbezogene Aktivitäten in akademi-



Philosophie der Menschenrechte

12

scher Forschung und Lehre sowie außeruniversitäre Projekte 
und Veranstaltungen. Sie ist situiert am Schnittpunkt zwischen 
akademischen und öffentlichen Menschenrechtsdiskursen. 

Die Herausgeberin und der Herausgeber des vorliegenden 
Bandes bedanken sich – wie bereits für den ersten Band dieser 
Schriftenreihe, der 2018 erschienen ist – bei der Otto-von-Gue-
ricke-Universität Magdeburg und insbesondere bei Prof. Dr. 
Héctor Wittwer, Inhaber des Lehrstuhls für Praktische Philo-
sophie, für die Unterstützung des Drucks. Sie bedanken sich 
zudem bei den Autorinnen und Autoren und hoffen, dass die 
Bände der Schriftenreihe einen Beitrag zu den Menschenrechts-
diskursen leisten werden.



13

Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Men-
schenrechte

Über reduktive Darstellungen der 
Moraltheorie der Menschenrechte

Reza Mosayebi

In Theorien der Menschenrechte werden der Status und die 
Rolle der moralischen Begründung der Menschenrechte kon-
trovers diskutiert. Es gibt mehrere Möglichkeiten, diese Kon-
troverse einzuordnen. Nach einer zwar simplen, aber für den 
Beginn hilfreichen Zweiteilung liegen einerseits Theorien vor, 
in denen, trotz ihrer groben und feinen Unterschiede, eine 
direkte moralische Begründung der Menschenrechte für unnö-
tig oder unerwünscht gehalten wird; andererseits gibt es The-
orien, in denen, von sonstigen Unterschieden abgesehen, eine 
moralische Begründung der Menschenrechte als unabdingbar, 
zum Teil auch als vorrangig erachtet wird. In diesem Beitrag 
möchte ich unter Bezugnahme auf einige prominente Ansätze 
innerhalb der ersten Gruppe argumentieren, dass in diesen auf 
der Basis von problematischen, exklusiven Alternativentwür-
fen die Moraltheorie der Menschenrechte in ein falsches Licht 
gerückt wird. Dabei werde ich auch zeigen, wie selbst manche 
Vertreter der zweiten Gruppe, also Verteidiger der moralischen 
Begründung der Menschenrechte, verzerrenden Darstellungen 
der Moraltheorie der Menschenrechte Vorschub leisten.

Ich gehe in drei Schritten vor. Zuerst (Teil I) gehe ich auf 
Stereotype moralischer Theorien der Menschenrechte ein, derer 
sich vor allem Vertreter der sogenannten Politischen Konzep-
tion der Menschenrechte – zur ersten Gruppe gehörend – zum 



Philosophie der Menschenrechte

14

Zweck der Profilierung der eigenen Position bedienen. Im zwei-
ten Schritt (Teil II) setze ich mich mit einigen Dichotomien 
auseinander, die – zusammenhängend mit den problematischen 
Darstellungen der Moraltheorie – der Zurückweisung einer 
moralischen Begründung der Menschenrechte dienen. Schließ-
lich (Teil III) skizziere ich einige Nachteile solcher reduktiven 
Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte.

I.	 Problematische Profilierungen

In den letzten Jahren ist – teilweise in der Nachfolge mancher 
Ideen von John Rawls1 – eine einflussreiche Familie der The-
orien der Menschenrechte entstanden, die oft als die Politische 
Konzeption der Menschenrechte (PK) bezeichnet wird.2 In der PK 
werden Menschenrechte prinzipiell aus einer legal-funktionalen 
Perspektive und primär im Kontext ihrer Praxis im Bereich des 
Völkerrechts betrachtet. Gemäß der PK geben Menschenrechte 
pro tanto rechtfertigende Gründe für etwaige Interventionen in 
bzw. Sanktionen gegen die Souveränität der die Menschenrechte 
verletzenden Staaten.3 In unterschiedlichen Varianten der PK 
begnügt man sich bewusst mit dieser Funktionsbestimmung 
und versteht die geltungstheoretischen Fragen bezüglich der 

1	 Insb. John Rawls: The Law of Peoples, Cambridge (MA) 1999, siehe etwa § 10. 
2	 Waldron als Kritiker dieser Konzeption nennt sie „the human concern approach“. 

Siehe Jeremy Waldron: „Human Rights: A Critique of the Raz/Rawls Approach“, 
New York University Public Law and Legal Theory Working Papers (Paper 405) (2013), 
S. 1–21.

3	 Siehe etwa Rawls, Peoples, § 10; Charles Beitz: The Idea of Human Rights, Oxford 
2009, Kap. 5–6; Joseph Raz: „Human Rights without Foundations“, in: Samantha 
Besson / John Tasioulas (Hg.), The Philosophy of International Law, Oxford 2010, 
S. 321–337.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

15

Menschenrechte als von dieser Funktion abhängig.4 Dies ergebe 
sich, zumindest nach Auffassung mancher Vertreter der PK, 
daraus, dass die internationale Menschenrechtsordnung als ein 
distinkt normatives System gelte, das dafür konstruiert sei, 
bestimmte Rollen im globalen politischen Leben zu spielen, und 
genauso müsse es auch interpretiert werden.5 Die Vertreter der 
PK halten eine moralische Begründung der Menschenrechte für 
unnötig oder unerwünscht.6 Interessanterweise wird jedoch in 
keiner der Varianten der PK verneint, dass die Menschenrechte 
nichtsdestoweniger moralisch geltende Standards sind. 

Das sind alles Aspekte, die offenkundig näher zu betrach-
ten und kritisch zu überprüfen sind; dies zu tun, ist allerdings 
nicht meine Intention in diesem Beitrag. Ich verfolge in diesem 
ersten Teil vielmehr ein bescheideneres Ziel: Abgesehen von 
den obengenannten Eigenschaften der PK ist für sie typisch, 
dass sich ihre Vertreter oft von solchen Theorien abgrenzen, 
die sie als – bezugnehmend auf Naturrechte – „naturalis-
tisch“ (Beitz), „traditionell“ (Raz) oder einfach als „moralisch“ 
bezeichnen.7 Mein Ziel in diesem Teil ist es, solche Darstellun-

4	 Siehe exemplarisch Charles Beitz: „Human Rights“, in: Robert E. Goodin / Philip 
Pettit  / Thomas Pogge (Hg.), A Companion to Contemporary Political Philosophy, 
Malden (MA) 22007, S. 628–637, insb. S. 631–634.

5	 Siehe etwa Beitz, Idea, S. 68.
6	 Etwa Kenneth Baynes: „Toward a Political Conception of Human Rights“, Phi-

losophy & Social Criticism 35 (2009), S. 371–390; Raz, Foundations; Joshua Cohen: 
„Minimalism about Human Rights: The Most We Can Hope For“, The Journal of 
Political Philosophy 12 (2004), S. 190–213. Für Kritik und einen Überblick siehe 
Matthew Liao / Adam Etinson: „Political and Naturalistic Conceptions of Human 
Rights: A False Polemic?“, The Journal of Moral Philosophy 3 (2012), S. 327–352; 
Adam Etinson (Hg.): Human Rights. Moral or Political?, Oxford 2018, Teil II.

7	 Des Weiteren wird die moralische Begründung der Menschenrechte von Verteidi-
gern und Kritikern als „orthodox“ (Tasioulas), „[h]umanist“ (Pablo Gilabert) und 
auch „old fashioned“ bezeichnet (Allen Buchanan / Gopal Sreenivasan: „Taking 



Philosophie der Menschenrechte

16

gen der Moraltheorie der Menschenrechte, die als Kontrastfolie 
dienen, herauszufordern. Ich bezwecke keine Kritik an Grund-
merkmalen der PK, sondern möchte ex negativo zeigen, dass 
ihre Selbstprofilierung mittels der Kontrastierung gegenüber 
„moralischen Theorien“ nicht einwandfrei ist.

Charles Beitz, einer der prominentesten Vertreter der 
PK (seinen eigenen Ansatz nennt er „practical conception“), 
kontrastiert seine Theorie gegenüber dem, was er die „natu-
ralistische Konzeption“ der Menschenrechte nennt und als 
repräsentativ für deren universalistische Moralbegründung in 
den Vordergrund stellt.8 Als Grundsatz der naturalistischen 
Konzeption legt Beitz – John Simmons, einem Verteidiger der 
Naturrechtstheorie der Menschenrechte, folgend – fest, dass 
Menschenrechte diejenigen Rechte seien, welche Menschen 
allein aufgrund ihres Menschseins (humanity) innehätten (im 
Folgenden nenne ich das die Menschheitsthese). Darüber hin-
aus behauptet Beitz, dass die naturalistische Konzeption den 
Menschenrechten die essenziellen Merkmale der traditionellen 
Naturrechte zuschreibe und sie das internationale Menschen-
rechtssystem als nichts anderes betrachte als ein Modell der 
Naturrechte.9 Hierunter versteht Beitz Rechte, die natürlich in 
dem Sinne sind, dass jedermann sie unabhängig von sozialen 
Verhältnissen und Aktivitäten oder von allem, was konventi-
onell entstanden ist, also „by nature“ besitzt.10 Das Attribut 
solle zudem darauf hinweisen, so Beitz’ metaethische Annahme, 

International Legality Seriously: A Methodology for Human Rights“, in: Adam 
Etinson (Hg.), Human Rights. Moral or Political?, Oxford 2018, S. 211–229).

8	 Vgl. Beitz, Idea, S. 49–72.
9	 Vgl. ebd., S. 50 f.
10	 Ebd., S. 51 f.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

17

dass diese Rechte einer natürlichen Ordnung „out there“11 ent-
sprechen würden, welche durch unsere natürlichen kognitiven 
Fähigkeiten nur entdeckt12 werden müsste.

Beitz charakterisiert Naturrechte, die ihm zufolge – um 
nochmals daran zu erinnern – die Grundlage der Menschen-
rechte in einer naturalistischen Konzeption bilden und als 
repräsentativ für die moralische Begründung der Menschen-
rechte gelten, detaillierter durch vier Merkmale: 1. Sie besit-
zen eine von positiven Gesetzen unabhängige Objektivität 
und spielen eine kontrafaktische, kritische Rolle. 2. Sie sind 
in einem geltungstheoretischen (logischen) Sinne präinstitu-
tionell. 3. Sie können in einem präpolitischen Naturzustand 
existieren und die Personen haben sie 4. überall und in allen 
Zeiten; sie gehören den Personen als solchen (vgl. Menschheits-
these).13 Beitz ordnet sodann sowohl die Menschenrechtstheorie 
von James Griffin14 wie die sogenannten Capabilities Approaches 
von Amartya Sen und Martha Nussbaum und auch Herbert 
L. A. Harts Idee von „generale right(s)“15 trotz ihrer erheblichen 
Unterschiede der naturalistischen Konzeption zu.16 

Auch Joseph Raz, ein anderer namhafter Vertreter der 
PK, der im Gegensatz zu Beitz allerdings nur wenig zu Men-
schenrechten geschrieben hat, profiliert seinen Ansatz mittels 
Kontrastierung gegenüber dem, was er die „traditional“ bzw. 

11	 Ebd., S. 54.
12	 Vgl. ebd., S. 50.
13	 Vgl. ebd., S. 52 f.
14	 Siehe James Griffin: On Human Rights, Oxford 2008.
15	 Siehe Herbert L. A. Hart: „Are There Any Natural Rights?“, Philosophical Review 

64 (1955), S. 175–191.
16	 Vgl. Beitz, Idea, S. 60–64.



Philosophie der Menschenrechte

18

„ethical doctrine“ von Menschenrechten nennt. Raz beanstan-
det, dass die „traditionelle“ Herangehensweise der Praxis der 
Menschenrechte so fern liege, dass sie für diese sogar irrelevant 
sei.17 Auch aus Raz’ Sicht gilt: „The underlying thought [bei 
der traditionellen bzw. ethischen Doktrin; R. M.] is that the 
arguments which establish that a putative right-holder has a 
human right rely on no contingent fact except laws of nature, 
the nature of humanity and that the right-holder is a human 
being.“18 Bezugnehmend auf Alan Gewirth und James Griffin 
wirft Raz der sogenannten traditionellen Doktrin im Grunde 
vor, dass sie Rechte aus Werten abzuleiten versuche, zu stark 
individualistisch und nicht in der Lage sei, die existierende 
Praxis der Menschenrechte zu erklären oder zu kritisieren.

Die Herstellung einer engen Beziehung, sogar einer Äqui-
valenz zwischen den Menschenrechten und den traditionel-
len Naturrechten erfolgt nicht nur seitens derjenigen, die von 
einer moralischen Begründung absehen. Für John Simmons als 
Verteidiger der moralischen Begründung der Menschenrechte 
gelten diese, genauso wie Naturrechte, auch im präinstitutio-
nellen und -politischen Naturzustand und sind natürlich in dem 
Sinne, dass sie „non-conventional“ sind.19 John Tasioulas, einer 
der wichtigsten Verfechter der Priorität der Moraltheorie im 
Diskurs der Menschenrechte, bezeichnet den eigenen Ansatz – 
vor allem, wenn er gegen die PK argumentiert – als „orthodox“ 
und behauptet, sein Ansatz „treats the concept of human rights 

17	 Siehe Raz, Foundations, S. 323.
18	 Ebd.
19	 Siehe etwa A. John Simmons: „Human Rights, Natural Rights, and Human Dig-

nity“, in: Rowan Cruft / Matthew Liao / Massimo Renzo (Hg.), Philosophical Foun-
dations of Human Rights, Oxford 2015, S. 138–152, insb. S. 145–152. 



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

19

as substantially equivalent to that of natural rights“;20 mehr 
noch spricht er, vergleichbar mit Beitz, metaethisch von „the 
objective truth of certain positive propositions about human 
rights“, wenn er seine eigene Moraltheorie verteidigt.21 

Mein Einwand gegen Beitz und Raz rekurriert nicht auf 
den Inhalt ihrer Kritik an „naturalistischen“ bzw. „traditio-
nellen“ Theorien. Man mag ihre Kritikpunkte durchaus einse-
hen oder ablehnen.22 Ebenso wenig möchte ich hier den Inhalt 
naturrechtlicher Ansätze derjenigen Verfechter der moralischen 
Begründung der Menschenrechte auswerten, die ich zuvor exem-

20	 John Tasioulas: „Human Dignity and the Foundations of Human Rights“, in: 
Christopher McCrudden (Hg.), Understanding Human Dignity, Oxford 2013, S. 
291–312, hier S. 293.

21	 Ebd.; siehe auch John Tasioulas: „On the Nature of Human Rights“, in: Gerhard 
Ernst / Jan-Christoph Heilinger (Hg.), The Philosophy of Human Rights. Contempo-
rary Controversies, Berlin / Boston 2012, S. 17–60. Es sei darauf hingewiesen, dass 
Tasioulas selbst manche Ansätze, ganz im Geiste von Richard Rorty, einem Geg-
ner der moralischen Begründung der Menschenrechte (siehe dazu Teil II dieses 
Beitrags), als „foundationalist“ bezeichnet und kritisiert. Tasioulas’ Punkt dabei 
ist, dass in solchen Theorien den menschlichen Interessen kein entscheidendes 
Gewicht bei ihrer Rechtfertigung zuerkannt wird; siehe John Tasioulas: „On 
the Foundation of Human Rights“, in: Rowan Cruft / Matthew Liao / Massimo 
Renzo (Hg.), Philosophical Foundations of Human Rights, Oxford 2015, S. 45–70. 
Es finden sich weitere moralische Ansätze, auch wenn in ihnen Menschenrechte 
nicht direkt mit Naturrechten in Verbindung gesetzt werden, in denen die 
Moraltheorie der Menschenrechte als naturalistische Konzeption charakterisiert 
wird. Liao und Etinson, die entgegen der PK für die Erforderlichkeit der mora-
lischen Begründung der Menschenrechte argumentieren und schließlich eine 
Kompatibilität, ja Komplementarität zwischen beiden feststellen, bezeichnen die 
Moraltheorie der Menschenrechte – Beitz folgend – als naturalistische Konzep-
tion (Liao / Etinson: Polemic); ferner sieht Renzo, der energisch und durchaus mit 
Überzeugungskraft gegen die PK und für die These „Priority of the Moral over the 
Political“ argumentiert, die moralischen Theorien der Menschenrechte als „natu-
ralistic justifications“ an (Massimo Renzo: „Human Rights and the Priority of the 
Moral“, Social Philosophy and Policy 32/1 (2015), S. 127–148).

22	 Zur Verteidigung der Naturrechtslehre als Basis der Menschenrechte gegen Beitz 
siehe etwa Simmons, Natural Rights, S. 147–150.



Philosophie der Menschenrechte

20

plarisch erwähnt habe. Mein Ansatz ist vielmehr metatheore-
tisch. Zweierlei ist nämlich problematisch: Zum einen lässt sich 
die moralische Begründung der Menschenrechte als solche nicht 
auf die traditionelle Naturrechtslehre oder eine Variante davon 
reduzieren – darauf gehe ich gleich ein. Zum anderen ist unklar, 
wie weit diese problematische Reduktion Vertreter der PK dazu 
berechtigt, eine moralische Begründung der Menschenrechte für 
unnötig oder unerwünscht zu halten. Damit befasse ich mich 
kurz im letzten Teil dieses Beitrags. 

Zunächst möchte ich einige Punkte vorschlagen, die festle-
gen, was unter einer Moraltheorie zu verstehen ist und was es mit 
einer Naturrechtstheorie im aktuellen Diskurs der Menschen-
rechte auf sich hat. In Bezug auf das Erstere orientiere ich mich 
mutatis mutandis an Rawls’ Idee von „provisional fixed points“23, 
die er allerdings in einem anderen Kontext und mit anderen Zie-
len verwendet. Grob ist damit ein anfängliches, wohl überlegtes 
Urteil über die normative Lage einer Sache gemeint, welches 
jedoch zu komplettieren, zum Teil aber auch zu revidieren sein 
könnte. Ich verstehe auf diese Weise unter einer Moraltheorie, 
moralischen Begründung oder Moralphilosophie der Menschenrechte 
(Begriffe, die ich in diesem Beitrag äquivalent verwende) einen 
theoretischen Komplex, der neben und in Verbindung mit den 
Gründen für ihre egalitär-universale normative Geltung (nor-
mative reasons) auch motivierende Gründe zu ihrer Realisierung 
anbietet (motivating reasons), welche idealiter mit den angebotenen 
normativen Geltungsgründen zusammenfallen. D. h. vereinfacht: 
Man verletzt die Menschenrechte idealerweise aus intrinsisch 
motivierenden egalitär-universalen Gründen nicht und nicht 

23	 John Rawls: A Theory of Justice. Revised Edition, Cambridge (MA) 1999, S. 18.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

21

etwa aufgrund externer Sanktionen. Zudem werden innerhalb 
dieses theoretischen Komplexes Regeln bzw. Verfahren für eine 
konkrete inhaltliche Bestimmung der Menschenrechte, ihre 
Anwendung, die Bestimmung ihrer Binnenstruktur (ihrer nor-
mativen Verhältnisse zueinander z. B. in Konfliktfällen), ihre 
Erweiterung usw. entwickelt. Ich setze für den Rest des Beitrags 
voraus, dass man rationaler- und/oder vernünftigerweise diese 
formalen Komponenten einer Moraltheorie der Menschenrechte 
nicht zurückweisen, wohl aber über ihren Inhalt und ihre Rela-
tionen zueinander streiten kann. 

Zweitens sind hier Erläuterungen zu einigen theoretischen 
Merkmalen der von der Naturrechtstradition beeinflussten 
Theorien angebracht. Von Feinheiten abgesehen, handelt es 
sich hierbei um eine Familie derjenigen Theorien, die in ihrem 
Verständnis der Rechtskomponente der Menschen-Rechte typi-
scherweise von der Pflichtentheorie der neuzeitlichen Natur-
rechtslehre geprägt sind.24 Charakteristisch für diese Theorien 
ist eine mehr oder weniger strenge Zweiteilung der Pflichten in 
die schuldigen (vollkommenen oder auch negativen) und die ver-
dienstlichen (unvollkommenen oder auch positiven) Pflichten. 
In der neuzeitlichen Naturrechtstradition diente die Zweiteilung 
u. a. zur Abgrenzung der Naturrechtslehre von der Sittenlehre 
(Tugendlehre). In ihrer radikalen Version werden in den von der 
Naturrechtstradition beeinflussten Theorien die Menschenrechte 

24	 Siehe etwa Onora O’Neill: „The Dark Side of Human Rights“, International Affairs 
81 (2005), S. 427–439; dies.: Towards Justice and Virtue: A Constructive Account of 
Practical Reasoning, Cambridge 1996, Kap. 5; John Finnis: Natural Law and Natural 
Rights, Oxford 22011 (1980), VIII.4,7; „general rights“ in: Hart, Natural Rights; Wil-
liam Frankena: „The Concept of Universal Human Rights“, Science, Language, and 
Human Rights. American Philosophical Association, Eastern Division 1, Philadelphia 
1952, S. 189–207, hier S. 193.



Philosophie der Menschenrechte

22

als nichts anderes als das heutige Idiom für die traditionellen 
Naturrechte angesehen.25 In einer anderen Variante werden zwar 
Menschenrechte nicht einfach mit den traditionellen Natur-
rechten gleichgesetzt, aber es wird von gewissen Überschnei-
dungen mit der neuzeitlichen Pflichtentheorie ausgegangen.26 
In beiden Varianten sind, trotz aller Unterschiede, aufgrund 
der Korrelativität zwischen Rechten (im Hohfeldschen Sinn von 
claims) und Pflichten gewisse feste Pflichteigenschaften für die 
inhaltliche Bestimmung der Menschenrechte mehr oder weni-
ger entscheidend: die Schuldigkeit, die Bestimmtheit und die 
aus diesen beiden resultierende äußerliche Erzwingbarkeit der 
mit den Menschenrechten korrespondierenden Pflichten.27 In 
der radikalen Version moderner Naturrechtstheorien werden 
aufgrund dessen, dass sich die Naturrechte in der Regel durch 
ihre Entsprechung mit der Klasse der negativen Pflichten qua-
lifizieren lassen, allein die sogenannten (negativen) „Freiheits-
rechte“ als wahre oder eigentliche Menschenrechte angenommen. 

25	 Vgl. Maurice Cranston: What Are Human Rights?, London 1973, S. 65–71; ders.: „Are 
There Any Human Rights?“ Dædalus 112 (1983), S. 1–17; Finnis, Natural Law, S. 198.

26	 Siehe etwa Otfried Höffe: Vernunft und Recht. Bausteine zu einem interkulturellen 
Rechtsdiskurs, Frankfurt am Main 1996, Kap. 3; Thomas Pogge: „Reply to the 
Critics. Severe Poverty as a Violation of Negative Duties“, Ethics & International 
Affairs 19 (2005), S. 55–83; John Tasioulas: „Taking Rights out of Human Rights“, 
Ethics 120 (2010), S. 647–678, hier S. 656 f. 

27	 Andersherum: Durch eine feste Kombination dieser Pflichteigenschaften ließen sich 
in der neuzeitlichen Pflichtentheorie gewöhnlich die Naturrechte identifizieren, 
auch wenn es durchaus Abweichungen gab. Mendelssohn etwa war der Meinung, 
dass die positiven, unvollkommenen Pflichten in erzwingbare Pflichten übergehen 
können; siehe Moses Mendelssohn: „Ueber vollkommene Pflichten“, in: ders.: Schrif-
ten zur Philosophie, Aesthetik und Apologetik, M. Brasch (Hg.), Hildesheim 1968 [1784], 
S. 272–282, hier S. 277. Des Weiteren vertritt Kant mit seinen „vollkommenen 
Pflichten gegen sich selbst“ eine Klasse der schuldigen Pflichten, die äußerlich nicht 
erzwingbar sind; siehe Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre. 
Ethische Elementarlehre. Erstes Buch, [1797], Akademie Ausgabe Bd. 6.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

23

In ihr wird damit der Menschenrechtsstatus eines bedeutenden 
Teils der Menschenrechtspraxis, d. h. Menschenrechte, die „posi-
tive Pflichten“ erzeugen (vgl. etwa Artikel 22–27 der Allgemeinen 
Erklärung der Menschenrechte, 1948 [AEMR]), angezweifelt.28

Zurück zu meinem Einwand gegen Beitz und Raz: Es ist 
historisch problematisch, der gesamten Lehre der Naturrechte 
metaethisch einen robusten Realismus zuzuschreiben, als ob 
die Geltung dieser Rechte einer natürlichen Ordnung entsprin-
gen würde, die „out there“ darauf warte, wie auch immer ent-
deckt zu werden.29 Und konzeptionell bedarf es vielleicht keiner 
Erwähnung, dass nicht jeder Vertreter eines Ansatzes, in dem 
die Menschheitsthese angenommen wird, auch metatheoretisch 
dazu verpflichtet wäre, solcherart Realismus anzunehmen (pace 
Beitz). Darüber hinaus ist nicht klar, warum in einer Moralthe-
orie der Menschenrechte – unabhängig von ihrem Inhalt – diese 
Rechte notwendigerweise auf Naturrechte mit beschriebenen 
korrespondierenden Pflichteigenschaften zurückgeführt wer-
den sollten; ebenso wenig, warum die Geltungsobjektivität der 
Menschenrechte überhaupt durch faktenbezogene Wahrheits-
fähigkeit (truth-aptness) oder irgendeine Variante des Realismus 
zu rechtfertigen wäre.30

28	 Siehe etwa Cranston, Are There Any, S. 6–8; O’Neill, Towards Justice, S. 128–136; 
dies., Dark Side, S. 430 f.

29	 Ein Beispiel mag Kant sein (auch wenn es strittig wäre, ihn einfach als Naturrechtler 
zu klassifizieren). Es ist höchst umstritten, ob man ihn als einen Realisten ansehen 
kann und nicht etwa als einen Konstruktivisten. Ich möchte hier aber nicht auf die 
kontroverse Frage eingehen, welche metaethische Position Kant selbst vertreten hat.

30	 Während manche Vertreter der Naturrechtsauffassung der Menschenrechte 
moralische Realisten sind (siehe etwa Johannes Morsink: Inherent Human Rights. 
Philosophical Roots of the Universal Declaration, Philadelphia 2009, S. 58 und 102) 
bzw. stark nahelegen, dass sie es sind (Tasioulas, Human Dignity, S. 293), muss dies 
nicht für alle von der Naturrechtstradition geprägten Vertreter gelten.



Philosophie der Menschenrechte

24

Ferner ist weder klar, warum das Attribut naturalistisch, 
im Sinne von der Natur des Menschen als solchem, nur für Moral-
theorien repräsentativ sein sollte, noch, wie die Vertreter 
der PK sich von dem befreien können, was sie diesbezüglich 
der „naturalistischen Konzeption“ zuschreiben. Beitz z. B. 
schreibt, dass jedes den Inhalt der Menschenrechtsdokt-
rin rechtfertigende Argument garantieren müsse, dass „the 
interest that would be protected by the right is sufficiently 
important when reasonably regarded from the perspective of 
those protected that it would be reasonable to consider its 
protection to be a political priority“.31 Andererseits behauptet 
Raz, dass Menschenrechte „normally derive from three layers 
of argument“, wobei die zweite und dritte Ebene auf der ersten 
Ebene aufbauen, welche folgendermaßen beschrieben wird: 
„some individual interest often combined with showing how 
social conditions require its satisfaction in certain ways […] 
establishing an individual moral right.“32 Wie lassen sich aber 
diese Interessen ohne Bezugnahme auf die Natur des Men-
schen als solchen begreifen? Und worauf sollten sich die Men-
schenrechte sonst beziehen lassen, außer, ob mittelbar oder 
unmittelbar, auf die Natur des Menschen – wie auch immer 
man deren Inhalt und Geltungsbereich bestimmen mag? Es sei 
daran erinnert (gerade wenn man der Praxis der Menschen-

31	 Vgl. Beitz, Idea, S. 137; Hv. R. M.; an anderen Stellen spricht Beitz von „urgent 
interests“, ebd., etwa S. 110.

32	 Raz, Foundations, S. 336; Hv. R.M. Ich möchte an dieser Stelle auch an Raz’ 
eigene einflussreiche, interessenbasierte Definition des Rechts erinnern: „Defi-
nition: ‘X has a right’ if and only if X can have rights, and, other things being 
equal, an aspect of X’s well-being (his interest) is a sufficient reason for holding 
some other person(s) to be under a duty“ (Joseph Raz: The Morality of Freedom, 
Oxford 1986, S. 166). 



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

25

rechte als solcher wie Beitz und Raz eine entscheidende Rolle 
für die Rechtfertigung der Menschenrechtstheorie einräumt), 
dass Artikel 2 der AEMR, welcher als ein Metaartikel alle in 
der AEMR enthaltenen Artikel umfasst, sich ex negativo auf 
die nicht kontingente Natur des Menschen bezieht. In diesem 
Sinne sind alle plausiblen Ansätze bezüglich der Menschen-
rechte naturalistisch.

Ein weiteres Problem scheint bei den Verteidigern der 
Moraltheorie der Menschenrechte vorzuliegen, die diese Rechte 
ausschließlich als eine Variante der Naturrechte im Sinne von 
im Naturzustand geltenden, nicht konventionellen, angebore-
nen Rechten konzipieren. Um hypothetisch eine Alternative 
aufzugreifen, denke man an den egalitaristischen Imperativ, den 
Thomas Hobbes in Vom Bürger (De Cive, 1642) zum Zweck des 
Friedens aufstellt: Sind die Menschen von Natur „ungleich, so 
müssen sie [. . .] zur Erlangung des Friedens als gleich angesehen 
werden“.33 Wenn man den hobbesschen Grundsatz formaler, 
d. h. nicht unbedingt bezogen auf den Frieden als letztes Ziel, 
erfasst, stellt sich konzeptionell die Frage: Warum soll es nicht 
möglich sein, konventionell festzulegen, dass Menschenrechte 
gelten, und für ihre egalitär-universale Geltung normative und 
motivierende Gründe zu liefern sowie Regeln, die bestimmen, 
was als Menschenrecht im Verhältnis zu anderen Ansprüchen 
gilt? Was spricht gegen den moralphilosophischen Charak-

33	 Thomas Hobbes: Vom Menschen. Vom Bürger. Elemente der Philosophie II/III, Ham-
burg 1994, S. 105; „[I]f nature have made men unequal; yet because men that 
think themselves equal, will not enter into conditions of peace, but upon equal 
terms, such equality must be admitted.“ (Thomas Hobbes: Leviathan, Oxford 1996 
[1642], S. 102). Vgl. analog Wittgenstein: „‚Es ist doch nicht so!’ – sagen wir. ‚Aber 
es muß doch so sein!‘“ (Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, Frank-
furt am Main 2006 [1953], S. 299, Nr. 112).



Philosophie der Menschenrechte

26

ter eines solchen hypothetischen Ansatzes? Diese Alterna-
tive spricht jedenfalls gegen eine reduktive Darstellung der 
Moraltheorie der Menschenrechte sowohl seitens der modernen 
Naturrechtstheorien als auch der PK.

Darüber hinaus scheint die Menschheitsthese, die zur Cha-
rakterisierung der Moraltheorie der Menschenrechte sowohl 
von Vertretern der PK als auch von Verteidigern einer mora-
lischen Begründung der Menschenrechte oft angeführt wird, 
die Diskussion eher zu vernebeln als auf irgendeine Weise 
hilfreich zu sein.34 Die These, „Menschenrechte sind die 
Rechte, welche die Menschen allein aufgrund ihres Mensch-
seins (humanity) haben“, ist in dieser Formulierung nicht 
informativ und sobald sie es werden soll, erfolgt das durch 
substantive Ansätze bezüglich des Inhalts, was den Menschen 
als solchen ausmacht, die teilweise derart auseinandergehen, 
dass die These wiederum keine besondere Rolle mehr spielt 
bzw. als eine allgemeine Bezeichnung der Moraltheorien der 
Menschenrechte untauglich wird.

Mein Einwand lässt sich folgendermaßen zusammenfas-
sen: Weder auf substantiver noch auf metaethischer Ebene 
ist es berechtigt, die Moraltheorie der Menschenrechte auf 
bestimmte Versionen der Naturrechtstradition zu reduzieren. 
Sowohl die Charakterisierung „naturalistische Konzeption“ als 
auch die Menschheitsthese scheinen als fabrizierte Kontrapo-
sitionen zu fungieren, die insofern keinesfalls die Position, 
derzufolge die Moraltheorie der Menschenrechte etwas Ent-
behrliches sei, legitimieren.

34	 Wie etabliert diese These zur Bezeichnung der Moraltheorien der Menschen-
rechte in der englischsprachigen Literatur geworden ist, sieht man exemplarisch 
an Etinson, Moral or Political, S. 11–13.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

27

II.	 Problematische Dichotomien

Andere Sichtweisen, die zur Missbilligung moralischer Begrün-
dungen der Menschenrechte beitragen, beziehen sich auf 
gewisse Dichotomien, die zwar mit den geschilderten proble-
matischen Darstellungen der Moraltheorie zusammenhängen, 
jedoch separat zu betrachten sind.

Richard Rorty sieht in den Menschenrechten, im Anschluss 
an den argentinischen Philosophen Eduardo Rabossi, ein neues 
positives „Faktum der Welt“; jeder Versuch, Menschenrechte 
moralisch zu begründen, sei somit „veraltet und bedeutungs-
los“ („outmoded and irrelevant“).35 Hierbei spricht Rorty von 
„human rights foundationalism“ (ein pejorativer Ausdruck, 
der in der vorhandenen deutschen Übersetzung seines Textes 
verloren geht)36 und denkt exemplarisch an Plato, Thomas von 
Aquin und Kant, deren Ansätze, ihm zufolge, wahrheitsfähige 
Ansprüche angesichts einer angeblich ahistorischen menschli-
chen Natur enthalten.37 Mit solchen Theorien, so Rorty, werde 
man in Versuchung geführt, die Wirklichkeit hinter der Tatsa-
che, dass Menschen Menschenrechte „besitzen“, zu begründen. 

35	 Richard Rorty: „Menschenrechte, Rationalität und Gefühl“, in: Stephen 
Shute / Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte, Frankfurt am Main 1996, 
S. 148. Erwähnenswert ist, dass Beitz sein Hauptwerk über Menschenrechte, The 
Idea of Human Rights, mit einem Zitat von Rorty („fact of the world“) beginnt 
(Beitz, Idea, S. 1).

36	 Siehe die englische Ausgabe: Richard Rorty: „Human Rights, Rationality and 
Sentimentality“, in: Stephen Shute / Susan Hurley (Hg.), On Human Rights. The 
Oxford Amnesty Lectures 1993, New York 1994, hier S. 111–134, S. 116, S. 120, S. 122 
und S. 128.

37	 Rorty, Gefühl, S. 151. Rortys Vergleiche mit und Andeutungen über Thomas Jef-
ferson am Anfang seines Beitrags legen es nahe, dass er eine Moralphilosophie 
hinter den Menschrechten mit der Naturrechtslehre gleichsetzen möchte (siehe 
Rorty, Gefühl, S. 144 f.).



Philosophie der Menschenrechte

28

Rorty selbst plädiert dagegen für einen humeanisch angehauch-
ten, effizienzorientierten Ansatz zur Kultivierung einer Sen-
sibilität für Menschenrechte, die durch Erziehung und nicht 
durch moralische Rechtfertigung erreicht werden soll.38 

Bei Jacques Maritain (einem bedeutenden Protagonisten 
der Entstehung der AEMR) steht im Menschenrechtsdiskurs 
eine pragmatische Effizienz ebenso im Vordergrund wie bei 
Rorty. Maritain berichtet, dass in einer Sitzung der UNESCO-
Nationalkommission, in der über Menschenrechte diskutiert 
wurde, jemand sein Erstaunen darüber geäußert habe, dass 
sich die Vertreter antagonistischer Weltanschauungen auf eine 
gemeinsame Liste der Menschenrechte hätten einigen können. 
Die Mitglieder der Kommission, so Maritain, haben geantwor-
tet: „[W]e agree about the [human] rights, but on condition 
no one asks us why.“39 Maritain, der selbst diese rechtferti-
gungslimitierende „condition“ emphatisch verteidigte, war der 
Ansicht, dass ein „agreement between minds can be reached 
spontaneously, not on the basis of common speculative ideas, 
but on common practical ideas, not on the affirmation of one 
and the same conception of the world, of man and of knowledge, 
but upon the affirmation of a single body of beliefs for guidance 
in action.“ Er sah seine „practical“ Sicht zwar als „little enough“ 
an, doch auch als „the last resort to intellectual agreement“.40 

38	 Dabei kommt Rorty metaethisch dem Motivationalen Humeanismus sehr nahe. 
Bemerkenswerterweise behauptet Rorty allerdings, dass sein pragmatistischer 
Ansatz metaethisch neutral sei (vgl. ebd., S. 151).

39	 Jacques Maritain: „Introduction“, in: Human Rights. Comments and Interpretations. 
A Symposium Edited by UNESCO, New York 1948, S. I.

40	 Jacques Maritain: „The Grounds for an International Declaration of Human 
Rights“, in: M. R. Ishay (Hg.), The Human Rights Reader, New York / London 22007 
[1947], S. 2–6, hier S. 2.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

29

Einige Jahrzehnte später hat Rawls mit seinen spärlich 
entwickelten Ideen zu Menschenrechten und den Rollen, die 
diese Rechte in zwischenstaatlichen Beziehungen spielen (siehe 
etwa The Law of Peoples 1999, §§ 8 und 10), eine Reihe von the-
oretischen Ansätzen beeinflusst, die oben zusammenfassend 
als PK bezeichnet wurden. Rawls’ Position ist mit Maritains 
insofern verbunden, als er – sich begnügend mit bestimmten 
völkerrechtlichen Funktionen der Menschenrechte – die Recht-
fertigungsdebatte um die Menschenrechte vermeiden möchte. 
Hier ist zwar nicht der Ort, Rawls’ eigene Konzeption der 
Menschenrechte, die komplizierter ist als sie zunächst scheinen 
mag, darzustellen,41 doch seine Unterscheidung zwischen dem 
bloß Politischen auf der einen und umfassenden Lehren auf 
der anderen Seite hat oft dazu beigetragen, dass man, wenn 
auch nicht direkt mit Bezug auf Rawls, eine moralische The-
orie der Menschenrechte mit einer umfassenden Lehre, einer 
„comprehensive moral doctrine“ oder einer metaphysischen 
Theorie identifiziert.42 Nach Rawls ist eine umfassende Lehre 
eine solche, die alle oder die meisten Werte und Ideale im 
menschlichen Leben (bezogen auf den persönlichen Charakter, 
Freundschaft, das familiäre Leben, gemeinschaftliche Bezie-
hungen usw.) abdeckt. Eine Konzeption ist allumfassend, wenn 
sie, wie z. B. manche Versionen abrahamitischer Religionen, 

41	 Ausführlich dazu Reza Mosayebi: „Rawls’ Menschenrechtskonzeption“, in: Hen-
ning Hahn / Reza Mosayebi (Hg.), John Rawls. Das Recht der Völker. Klassiker Aus-
legen, Berlin / New York 2019.

42	 Rawls selbst spricht von umfassenden moralischen Doktrinen innerhalb der libe-
ralen Tradition von Kant und John Stuart Mill (siehe etwa John Rawls: „Justice 
as Fairness: Political not Metaphysical“, Philosophy and Public Affairs 14/3 (1985), 
S. 223–251; vor allem auch ders.: Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main 1998 
[1993], 4. Vorlesung, § 5).



Philosophie der Menschenrechte

30

„alle anerkannten Werte und Tugenden in einem detailliert 
ausformulierten System umfasst“; und partiell umfassend, „wenn 
sie einige, aber keinesfalls alle nicht-politischen Werte und 
Tugenden enthält“.43 Umfassend sein ist somit eine Sache des 
Geltungsbereichs („a matter of scope“),44 sodass eine derart 
charakterisierte Lehre bzw. Konzeption zumindest einen weiten 
Bereich des normativ relevanten Handelns betrifft, sich aber 
auch über alle Lebensbereiche erstrecken kann. Rawls’ eigene 
politische Konzeption des Liberalismus sowie der Menschen-
rechte soll hingegen eine „freistehende Auffassung“ sein.45 Rawls 
behauptet allerdings nicht, dass seine eigene politische Konzep-
tion keine moralische sei – ganz im Gegenteil.46 Doch er meidet 
zugleich eine moralische Begründung der Menschenrechte bzw. 
legt nahe, dass eine solche unnötig sei.47

Rawls’ Schüler Joshua Cohen, ein Vertreter der PK, 
behauptet, dass seine Position im Unterschied zu Rortys zwar 
nicht „anti-foundational“ oder „post metaphysical“ sei, jedoch 
„unfoundational“, indem er einen Rechtfertigungsminima-
lismus („justificatory minimalism“) vertritt; dieser „does not 
require denying anything, whether about truth or knowledge, 
much less asserting (with Rorty) that pragmatic arguments for 

43	 Rawls, Liberalismus, S. 79 und S. 268.
44	 John Rawls: Political Liberalism, New York 21996, S. 175.
45	 Siehe Rawls, Liberalismus, I. Vorlesung, § 2.2.
46	 Rawls sagt direkt bei seinem Modell des übergreifenden Konsenses, dass zweierlei 

beachtet werden sollte: „Erstens, ist der Gegenstand des Konsenses, die politische 
Gerechtigkeitskonzeption, selbst eine moralische Konzeption; zweitens wird sie 
aus moralischen Gründen bejaht“ (Rawls, Liberalismus, S. 236; Hv. R. M.).

47	 Vgl. John Rawls: „Das Völkerrecht“, in: Stephen Shute / Susan Hurley (Hg.), Die 
Idee der Menschenrechte, Frankfurt am Main 1996 [1993], S. 53–103, S. 80, und 
Rawls, Peoples, § 13.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

31

human rights should replace metaphysical ones“.48 Auch wenn 
Cohens Reaktion anders als die von Rorty – d. i. zurückhal-
tend – ausfällt, so sind ihm zufolge moralische Begründun-
gen, die über die politische Konzeption der Menschenrechte 
hinausgehen, aufgrund ihres „foundational“ Charakters zu 
vermeiden. Cohen sieht die zentrale Idee seines Rechtferti-
gungsminimalismus schon durch Maritains „condition“ bes-
tens formuliert.49

Ich möchte die Reihe dieser mehr oder weniger zusam-
menhängenden, kurz beschriebenen Positionen mit Hinweis 
auf eine weitere Behauptung abschließen, die vor allem von 
Beitz mehrmals aufgestellt wird. Um seinen Ansatz abzuhe-
ben, schreibt er: „[W]e do not suppose that human rights must 
express or derive from a single basic value or that they consti-
tute a single, fundamental category of moral concern. Instead, we 
treat international human rights as a normative practice to 
be grasped sui generis and consider how the idea of a human 
right functions within it.“50 Beitz’ Rechtfertigung seiner PK 
(bzw. seiner Praktischen Konzeption, wie er sie nennt) erfolgt 
in Passagen wie diesen aufgrund eines Alternativentwurfs, in 
dem die Moralphilosophie der Menschenrechte als eine one-
foundational-Theorie erscheint.

48	 Ebd., S. 199. Cohen beschreibt den „Unfoundationalism“ auch folgendermaßen: 
„[I]t simply does not take a position for or against any particular foundational 
view, whether religious or secular, about the content and importance of human 
rights, nor does it make any claims about whether such views can (or cannot) be 
known to be true“ (ebd.).

49	 Ebd., S. 193 f.
50	 Beitz, Idea, S. 12; Hv. R. M. Weiter heißt es bei ihm wiederum: „[H]uman rights 

need not be interpreted as deriving their authority from a single, more basic 
value or interest such as those of human dignity, personhood, or membership“ 
(ebd., S. 128).



Philosophie der Menschenrechte

32

Auch in diesem Teil geht es mir nicht um den Inhalt 
einzelner, skizzenhaft dargestellter Positionen. Vielmehr 
möchte ich auf Dichotomien aufmerksam machen, die bei 
diesen Ansätzen auf problematische Weise zuungunsten der 
Moraltheorie der Menschenrechte wirken. Offensichtlich ist 
eine Moraltheorie der Menschenrechte, wie sie in „I. Pro
blematische Profilierungen“ formal charakterisiert wurde – 
nämlich als ein Komplex von egalitär-universalen normativen 
und motivierenden Gründen sowie Regeln zur Inhaltsbestim-
mung, zur Beurteilung der Konfliktfälle usw. – keineswegs 
verpflichtet, wahrheitsfähige Behauptungen über ein robust 
ontologisch festgelegtes Set von Natureigenschaften des Men-
schen aufzustellen. 

Auch ist es nicht der Fall, dass eine moralische Einigung, 
wie Maritain behauptet, „on the affirmation of one and the 
same conception of the world, of man and of knowledge“51 
errungen werden soll. Einigungen können durchaus graduell 
und/oder kombinatorisch zustande kommen und über wech-
selseitige inhaltliche Änderungen innerhalb der beteiligten 
Theorien erfolgen. 

Ebenso wenig lässt sich eine Moraltheorie der Menschen-
rechte notwendigerweise mit einer (all- oder partiell) umfas-
senden Lehre identifizieren. Wenn die Sorge der Vertreter 
der PK der Menschenrechte darin besteht, wie es sowohl bei 
Rawls als auch bei Cohen der Fall ist, dass ein plausibler 
Pluralismus der Sichtweisen im Diskurs der Menschenrechte 
verloren gehen könnte, warum sollte ein solcher Pluralismus 
nicht bezüglich moralischer Theorien der Menschenrechte 

51	 Maritain, Grounds, S. 2.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

33

möglich sein? Nicht zuletzt leuchtet nicht ein, warum eine 
Reihe pluralistischer Moraltheorien der Menschenrechte52 
beiseite geschoben und eine Moraltheorie der Menschenrechte 
als eine solche gegenübergestellt wird, welche diese Rechte 
auf einem singulären Fundament (one-foundation) gründet.

III.	 Nachteile der Alternativentwürfe gegen  
die Moraltheorie der Menschenrechte 

Normative Alternativentwürfe sind in der Regel mit Entschei-
dungseinschränkungen versehen. Abgesehen von den reduktiven 
Herangehensweisen an die Moraltheorie der Menschenrechte, 
wie in den zwei vorangegangenen Teilen angedeutet, sind sol-
che Einschränkungen in mehrfacher Hinsicht für den gesam-
ten Menschenrechtsdiskurs ungünstig. Ich möchte hier nur auf 
einige zusammenhängende Aspekte hinweisen.

Logisch unabhängig von den oben angesprochenen 
Reduktionen sind die dargestellten exklusiven Alternativ-
entwürfe als solche im negativen Sinne simplifizierend, inso-
fern sie keine hybriden Ansätze zulassen. Theoretisch ist es 
möglich, dass in einer Theorie der Menschenrechte moralische 
Gründe geliefert werden und zugleich – um nur ein Beispiel 
zu erwähnen – die für die PK ausschlaggebende Idee, dass 
eine der wichtigsten Funktionen der Menschenrechte ihre 
Souveränitätseinschränkung ist, integriert oder die interna-

52	 Man denke etwa an den Capabilities Approach von Nussbaum, der in zahlreichen 
Schriften ausgearbeitet wurde, oder an Allen Buchanan: The Heart of Human 
Rights, Oxford 2013 und John Tasioulas: „On the Foundations of Human Rights“, 
in: Rowan Cruft / S. Matthew Liao / Massimo Renzo (Hg.), Philosophical Founda-
tions of Human Rights, Oxford 2015, S. 45–70.



Philosophie der Menschenrechte

34

tionale Praxis der Menschenrechte ernstgenommen wird.53 
Es bleibt zudem unklar, warum die moralische Begründung 
der Menschenrechte mit einem Kultivierungsprogramm (Rorty) 
nicht nur nicht kompatibel, sondern vielmehr dafür förderlich 
oder sogar nötig ist.

Es ist zu beachten, dass tatsächlich in keiner der Positio-
nen, die oben skizzenhaft dargestellt wurden, verneint wird, 
dass Menschenrechte moralische Standards sind; in manchen 
dieser Ansätze wird dies sogar betont. Das führt zusammen 
mit den ungünstigen Charakterisierungen der Moraltheorie 
der Menschenrechte zu folgender Schwierigkeit: Es entstehen 
Aufgaben bzw. Probleme für die Entwicklung einer Theorie der 
Menschenrechte, die ohne moralische Argumentation unlösbar 
zu sein scheinen. Das sind Aufgaben wie die Bestimmung der 
Verhältnisse der Menschenrechte zueinander, ggf. Konflikte 
zwischen Prioritätssetzungen oder den ihnen entsprechenden 
Pflichten; das Festlegen einer kriteriellen Schwelle, über der 
gewisse Ansprüche überhaupt als Menschenrechte gelten;54 
die Entwicklung gewisser Standards, die Verbesserungen oder 
Erweiterungen der vorhandenen Listen der Menschenrechte 
ermöglichen usw. Die Ansätze, in denen zum einen der morali-
sche Charakter der Menschenrechte angenommen wird, in denen 
sich zum anderen jedoch der Moraltheorie der Menschenrechte 
zur Abgrenzung bedient wird, bieten keine klare normative 
Alternative zur Handhabung dieser zu bewältigenden Aufgaben.

53	 Buchanan, Heart, scheint jedenfalls einen solchen Ansatz entwickeln zu wollen. 
Liao  / Etinson, Polemic, etwa argumentieren, dass die Varianten der PK durch 
moralische Theorien der Menschenrechte komplementiert werden sollen.

54	 Vgl. bereits Philip Alston: „Conjuring up New Human Rights: A Proposal for 
Quality Control“, The American Journal of International Law 78.3 (1984), S. 607–621. 



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

35

Nicht zuletzt möchte ich noch kurz auf die aktuelle interna-
tionale Lage der Menschenrechte im Vergleich zu der Situation 
während ihrer Entwicklungszeit nach 1945 eingehen. Wie Mary 
Ann Glendon gekonnt darstellt, hatte die Formulierung und 
Festlegung des ersten prominenten Dokuments des Menschen-
rechtsdiskurses in der Nachkriegszeit, die AEMR, unter „a rocky 
start“ gelitten.55 Die Inhalte des Dokuments mussten möglichst 
so formuliert werden, dass sie gegenüber divergierenden weltan-
schaulichen oder philosophischen Positionen neutral, aber auch 
anschlussfähig blieben. Es ist indes keine große Überraschung, 
dass in einem rechtlichen Dokument mit globaler Reichweite, das 
einen integralen und leitenden Teil der Menschenrechtspraxis 
ausmachen sollte, nicht auf spezifische doktrinäre Elemente wie 
einen einzigen Gott, die reine Vernunft oder eine bestimmte 
Konzeption der Menschennatur als Rechtfertigungs- und Moti-
vationsbasis rekurriert wird. Jahrzehnte später sind Menschen-
rechte jedoch auf globaler rechtlicher Ebene sowohl einklagbar 
als auch auf appellative Weise (man denke hier an John Ruggies 
UN-Leitprinzipien zu Wirtschaft und Menschenrechten, 2011) wirk-
sam, mehr noch, verbreitet im Bewusstsein der Individuen über-
all auf der Welt. Sie sind zu einer gleichsam moralischen lingua 
franca geworden.56 Um es mit Raz lapidar auszudrücken: „This 
is a good time for human rights“; nicht etwa in dem Sinne, dass 
sie deutlich mehr respektiert werden als früher,57 sondern ange-

55	 Mary Ann Glendon: A World Made New: Eleanor Roosevelt and the Universal Decla-
ration of Human Rights, New York 2001, S. 35–51.

56	 So John Tasioulas: „The Moral Reality of Human Rights“, in: Thomas Pogge (Hg.), 
Freedom from Poverty as a Human Right: Who Owes What to the Very Poor?, Oxford 
2007, S. 75–101, hier S. 75.

57	 Raz, Foundations, S. 321. Nichtsdestoweniger siehe Kathryn Sikkink: Evidence for 
Hope: Making Human Rights Work in the 21st Century, Princeton (NJ) 2017.



Philosophie der Menschenrechte

36

sichts ihrer normativen Ubiquität und Kraft. Während aber das 
Rechtliche der Menschenrechte mehr oder minder etabliert ist, 
bestehen Asymmetrien im Menschenrechtsdiskurs, auf die ich 
hier nur in zweierlei Hinsicht verweisen möchte, zum einen 
hinsichtlich der Funktionen und zum anderen hinsichtlich einer 
Kultur der Menschenrechte.

In ihrer Funktionsweise gelten die Menschenrechte nicht 
mehr nur primär als Bezähmungsnormen staatlichen Verhaltens 
(wie es gleich nach 1948 offenkundig der Fall war).58 Eine Fokus-
sierung auf die Funktion der Einschränkung staatlicher Souverä-
nität als wesentlichem Aspekt der Menschenrechte (Beitz, Rawls, 
Raz) kann z. B. prinzipiell mit menschenrechtswidrigen Dimen-
sionen von Phänomenen wie Menschenhandel (bei welchem 
man nicht einfach eine schuldige Institution ausfindig machen 
kann) nicht umgehen. Es ist schwer ersichtlich, wie eine Theorie, 
die nur die Praxis der Menschenrechte als Angelpunkt besitzt 
und bei der auf moralphilosophische Begründungen verzich-
tet wird, die faktische Ignoranz der Hundert-Tage-Ruanda als 
einen Teil dieser Praxis auszuschließen vermag. Zudem erschließt 
sich nicht, wie man mit Ansätzen, in denen die moralischen 
Gründe innerhalb der Theorie der Menschenrechte minimiert 
oder aus dieser gar verbannt werden sollen, knifflige, aber sehr 
wohl präsente Fragen wie bspw. die, ob Gaddafis Libyen men-
schenrechtlich besser war als die bisherige Post-Gaddafi-Zeit, 
angehen könnte. Ferner wird z. B. die Zulänglichkeit der Stra-
tegie eines pragmatischen Konsenses (Maritain) in mehrfacher 
Hinsicht herausgefordert, vor allem in Bezug auf ein „high degree 

58	 Zur Vielfalt der Funktionen der Menschenrechte siehe etwa James Nickel: „Assig-
ning Functions to Human Rights: Methodological Issues in Human Rights Theory“, 
in: Adam Etinson (Hg.), Human Rights: Moral or Political?, Oxford 2018, S. 145–159.



Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte

37

of non-compliance“, dem man in fast allen Systemen internati-
onaler Menschenrechtsgesetze mangels moralischer Ressourcen 
begegnet.59 Kurz, legal-funktionalistischen Ansätzen wird Jahr-
zehnte nach 1948 mit Dimensionen der Menschenrechtsver-
letzung begegnet, die ohne Rekurs auf moralische Gründe zu 
normativ blinden Flecken werden.

Die Erfahrung terroristischer Attentate, sei es von IS-An-
hängern in Europa oder von einem Anhänger der alt-right-Be-
wegung gegen Muslim*innen in Neuseeland, sollte klarstellen, 
dass, solange die Geltung der Menschenrechte nicht aus jeweils 
eigener Überzeugung eingesehen wird, kaum Hoffnung in eine 
globale Kultur der Menschenrechte gesetzt werden kann. Es 
ist schwer vorstellbar, wie der Weg zu einer solchen Kultur 
ohne Moraltheorie der Menschenrechte zu bereiten wäre. Das 
Faktum des weltanschaulichen bzw. ethischen Pluralismus mag 
(starke) Gründe dafür liefern, die moralischen Debatten um 
Rechtfertigung, Realisierungen und Entscheidungen über den 
Inhalt von und das Verhältnis zwischen Menschenrechten zu 
minimieren oder zu meiden. Doch es scheint unabdingbar, 
dass, wenn es um die Geltung und die Wirksamkeit der Men-
schenrechte auf Dauer (in the long run) geht, die Individuen, 
die auf nationaler und globaler Ebene diverse Sichtweisen und 
Denktraditionen haben, jeweils aus dem Inneren heraus die Men-
schenrechte, welche Liste auch immer man vertritt, anerkennen 

59	 Paolo G. Carozza: „Human Rights, Human Dignity, and Human Experience“, in: 
Christopher McCrudden (Hg.), Understanding Human Dignity, Oxford 2013, S. 
615–629, hier S. 623. Carroza macht detailliert auf eine Reihe von Problemen der 
„Thinness“ dieser pragmatischen Strategie aufmerksam; siehe Paolo G. Carozza: 
„Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights: a Reply“, European 
Journal of International Law 19 (2008), S. 931–944.



Philosophie der Menschenrechte

38

müssen.60 Welche Alternative zu einer Moraltheorie der Men-
schenechte wäre hierfür vorhanden?

Zu zeigen, dass die Moraltheorie der Menschenrechte 
erforderlich ist, bedarf detaillierter Argumentation; diese 
vorzulegen war hier nicht mein Ziel. Die Selbstprofilierung 
mancher Theorien, in denen durch verzerrende Darstellungen 
und durch exklusive Alternativentwürfe von bestimmten Ver-
sionen der Moralphilosophie die Moraltheorie der Menschen-
rechte für unnötig bzw. unerwünscht gehalten wird, bleibt 
nichtsdestoweniger in mehrfacher Hinsicht defektiv. Alter-
nativen wie politisch vs. moralisch, pragmat(ist)isch vs. moralisch 
oder moralisch-fundationalistisch vs. rechtfertigungsminimalistisch 
halten, so wie sie bis jetzt eingebracht worden sind, im Men-
schenrechtsdiskurs nicht stand.

Dr. Reza Mosayebi, Akademischer Rat (auf Zeit) am Lehrstuhl für Poli-
tische Philosophie und Rechtsphilosophie der Ruhr-Universität Bochum.

60	 „If international standards of human rights are to be implemented in a manner 
consistent with their own rationale, the people (who are to implement these stan-
dards) must perceive the concept of human rights and its content as their own. 
To be committed to carrying out human rights standards, people must hold these 
standards as emanating from their worldview and values, not imposed on them by 
outsiders. [...] Otherwise, those standards that are not accepted as culturally legi-
timate will remain ineffective unless we are prepared to contemplate attempts to 
impose these standards on people against their will!“ (Abduallahi Ahmed An-Na’im 
(Hg.): Human Rights in Cross-Cultural Perspectives: A Quest for Consensus, Philadelphia 
1992, S. 431). Dies – die Möglichkeit, dass in unterschiedlichen Kulturräumen etwas 
Bestimmtes aus dem Inneren heraus anerkannt werden könnte – ist bekanntlich das, 
was Rawls’ Idee des überlappenden Konsenses für die Menschenrechtstheorien 
attraktiv macht. Rawls macht jedoch die Idee nicht zur Rechtfertigung der Men-
schenrechte geltend, sondern im Kontext innerer Stabilität liberal-demokratischer, 
pluralistischer Gesellschaften, in denen bereits eine „vernünftige“ liberal-politische 
Kultur herrscht (siehe Rawls, Liberalismus, 4. Vorlesung).



39

Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

Der blinde Fleck politischer 
Menschenrechtstheorien oder warum 
(auch) die Symbolfunktion von 
Menschenrechtsverletzungen zentral ist1

Daniela Ringkamp

Moralische und politische Konzeptionen und 
der official character von Menschenrechten

Aktuelle Diskurse in der Philosophie der Menschenrechte sind 
maßgeblich geprägt von politischen Menschenrechtskonzeptio-
nen, die sich trotz zahlreicher Unterschiede innerhalb ihres Spek-
trums an der politischen Funktionalität und der Akzeptanz von 
Menschenrechtsansprüchen in der globalen Politik orientieren. 
Im Gegensatz zu moralischen Begründungen begreifen Vertre-
terinnen und Vertreter2 politischer Konzeptionen Menschen-

1	 Dieser Text ist die geringfügig überarbeitete Version eines Beitrags, der 2016 
unter dem Titel „Menschenrechte, Staatlichkeit und der symbolische Charak-
ter von Menschenrechtsverletzungen“ im MenschenRechtsMagazin der Universität 
Potsdam erschienen ist. 

2	 Politische Menschenrechtskonzeptionen werden in der englischsprachigen 
Debatte u. a. von John Rawls in The Law of Peoples vertreten, sowie von Charles 
Beitz, Joshua Cohen, Thomas Pogge und Michael Ignatieff. Im deutschsprachigen 
Diskurs argumentieren Christoph Menke, Arnd Pollmann, Regina Kreide, Chris-
tine Chwaszcza und Henning Hahn zugunsten politischer Menschenrechtskon-
zeptionen. Siehe dazu John Rawls: The Law of Peoples. With The Idea of Public Reason 
Revisited, Cambridge (MA) 22002; Charles Beitz: The Idea of Human Rights, Oxford 
2009; Joshua Cohen: „Minimalism About Human Rights: The Most We Can Hope 
For?“, The Journal of Political Philosophy 12 (2004), S. 190–213; Thomas Pogge: „How 



Philosophie der Menschenrechte

40

rechte nicht als moralische, sondern primär als juridische oder 
politische Rechte, die keiner umfassenden natur- oder vernunft-
rechtlichen Begründung bedürfen, um ihre direkte Umsetzung in 
der internationalen Politik nicht zu erschweren. Grundlegende 
begriffliche Voraussetzung politischer Legitimationsansätze 
ist die Adressierung von Menschenrechtsansprüchen an den 
Staat und politische Institutionen, die zugleich ein zentra-
les Unterscheidungsmerkmal zwischen Menschenrechten und 
moralischen Rechten ist. So halten Menke und Pollmann fest: 

Menschenrechte sind nicht dasselbe wie moralische Rechte, denn 
die mit ihnen verknüpften Verpflichtungen haben nicht densel-
ben Adressaten wie moralische Pflichten. Sie richten sich nicht 
– jedenfalls nicht primär – an einzelne, für die Rechtsverletzung 
verantwortliche Menschen, sondern an die öffentliche Ordnung 
und deren Repräsentanten.3

Auch Thomas Pogges Unterscheidung zwischen einem „insti-
tutional“ und einem „interactional understanding of human 

Should Human Rights be Conceived?“, in: ders., World Poverty and Human Rights, 
Malden 2002, S. 52−70; Michael Ignatieff: Die Politik der Menschenrechte, Ham-
burg 2002; Christoph Menke / Arnd Pollmann: Philosophie der Menschenrechte zur 
Einführung, Hamburg 2007; Regina Kreide: „Menschenrechte als Platzhalter. Eine 
politische Menschenrechtskonzeption zwischen Moral und Recht“, Zeitschrift für 
Menschenrechte 7 (2013), S. 80–100; Christine Chwaszcza: Menschenrechte und Staat-
lichkeit, Berlin 2013; Henning Hahn: „Human Rights as the Universal Language of 
Critique. A Political Approach“, Zeitschrift für Menschenrechte 7 (2013), S. 42−58. 
Diese Ansätze weisen zum Teil gravierende Unterschiede auf. Umstritten ist etwa 
die Frage, ob Menschenrechte nur in einer Demokratie angemessen umgesetzt 
werden können und auf die Figur des Staatsbürgers zugeschnitten sind oder ob 
bzw. in welchem Maße der juridische Rechtscharakter der Menschenrechte mit 
einer moralischen Begründung von Menschenrechtsansprüchen vereinbar ist. 

3	 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 70. 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

41

rights“4 verweist auf die verschiedenen Adressaten von Men-
schenrechten und moralischen Rechten. Während moralische 
Rechte im Sinne eines interactional understanding an Einzelper-
sonen adressiert sind, richten sich Menschenrechte gemäß dem 
institutional understanding an Staaten und politische Institutio-
nen. Das institutional understanding ist dabei an einem „official 
character“5 ausgerichtet, demzufolge Menschenrechtsverletzun-
gen nicht von einzelnen Individuen, sondern von „governments, 
certainly, and government agencies and officials […] – but not 
by a petty criminal or by a violent husband“6 begangen werden. 

In dem vorliegenden Beitrag werden diese Annahmen zur 
Adressierung von Menschenrechten hinterfragt, ohne die Bedeu-
tung staatlicher Instanzen für den Menschenrechtsschutz zu 
relativieren oder den Unterschied zwischen Menschenrechten 
und moralischen Rechten aufzugeben. Dabei wird auf die Grund-
lagen einer spezifischen Variante moralischer Menschenrechtsbe-
gründungen zurückgegriffen: Ausgehend von den begrifflichen 
Strukturen und begründungstheoretischen Gehalten moralischer 
Menschenrechtsbegründungen, die mit dem Begriff der wech-
selseitigen Achtung operieren, soll gezeigt werden, dass neben 
Staaten und politischen Institutionen auch einzelne Individuen 
eine Pflicht zur Achtung und Garantie von Menschenrechten 
haben, die über bloße Staatsbürgerpflichten hinausgehen. Die 
Möglichkeit der Einbeziehung einzelner Individuen in den 
Adressatenkreis menschenrechtlicher Forderungen ergibt sich 
durch die Funktion als Autor und Adressat, Rechtsträger und 

4	 Pogge, Human Rights, S. 65.
5	 Ebd., S. 60.
6	 Ebd., S. 57 f. 



Philosophie der Menschenrechte

42

Realisierungsinstanz von Menschenrechten, die Individuen in 
den hier herangezogenen Begründungsformen einnehmen. In 
Rückgriff auf diese Begründungsstruktur soll gezeigt werden, 
dass die Szenarien einer politischen Verwirklichung von Men-
schenrechten, die in moralischen Begründungen entworfen wer-
den, umfassender angelegt sind als in politischen Begründungen 
und auch das Verhältnis zwischen Menschenrechten und Demo-
kratie als interne Verankerung zwischen Rechtslegitimation und 
Rechtsausgestaltung adäquater berücksichtigt wird.

Zugleich verdeutlicht sich, dass mit politischen Menschen-
rechtskonzeptionen ein maßgeblicher Aspekt der Verletzung 
von Menschenrechten nur einseitig betrachtet werden kann: 
Durch ihre Fokussierung auf Staaten als diejenigen Instanzen, 
die Menschenrechte schützen, aber auch verletzen, werden einige 
signifikante Übergriffe, die durchaus den Charakter von Men-
schenrechtsverletzungen aufweisen, aus der Theorie ausgeblen-
det oder können nur auf Umwegen integriert werden. Diesem 
blinden Fleck politischer Menschenrechtstheorien möchte ich am 
Ende mit einem symbolischen Charakter von Menschenrechts-
verletzungen, der sich im Anschluss an die hier herangezogenen 
moralischen Begründungen skizzieren lässt, begegnen. Nicht 
nur die Frage der Adressierung – welche Instanzen Menschen-
rechte umsetzen und gegen sie verstoßen können –, sondern 
auch die Qualität, das Ziel und die Dynamik eines Verbrechens 
sind maßgeblich dafür, ob es sich bei einem Übergriff um eine 
Menschenrechtsverletzung handelt oder nicht. Eine derartige 
Sichtweise trägt indirekt auch zu einem bereits an anderer Stelle 
vollzogenen Perspektivenwechsel innerhalb der philosophischen 
Menschenrechtsdebatte bei. Während in philosophischen Men-
schenrechtstheorien gemeinhin die Bedeutung und die Funk-



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

43

tion des Staates als potenziellem Gefährder und Garanten von 
Menschenrechtsansprüchen in den Vordergrund gestellt wer-
den, ermöglicht es die Symbolfunktion von Menschenrechten 
darüber hinaus, genauer die Perspektive derjenigen Personen 
einzunehmen, deren Menschenrechte verletzt werden.7 Ausge-
hend von dieser Sichtweise werden das (potenzielle) Opfer und 
das spezifische Verbrechen an ihm konzeptionell aufgewertet: 
Menschenrechtstheorien, die die Perspektive der Opfer, das Ziel 
einer Menschenrechtsverletzung und die Motivation des Täters 
nicht integrieren, laufen Gefahr, die situative Komplexität von 
Menschenrechtsverstößen zu übersehen. 

Gegen die in diesem Beitrag vertretene Lesart erheben 
Vertreter politischer Begründungskonzeptionen Einwände, 
die auf die Überforderung Einzelner oder die Ununterscheid-
barkeit zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten 
abzielen. Insbesondere der zweite Einwand lässt sich jedoch 
widerlegen, indem zumindest für einige Menschenrechte der 
official character als Distinktionsmerkmal beibehalten, jedoch 
von der Frage der Adressierung menschenrechtlicher Ansprü-
che entkoppelt wird – auch in diesem Zusammenhang trägt der 

7	 Siehe zu diesem Perspektivenwechsel Reza Mosayebi: „Die Behauptung eigener 
Menschenrechte als Selbstforderung“, in: ders. (Hg.), Kant und Menschenrechte, 
Berlin 2018, S. 267–300, hier S. 276. Mosayebi argumentiert ausgehend von 
Kants Überlegungen zur rechtlichen Ehrbarkeit in den Metaphysischen Anfängen 
der Rechtslehre zugunsten eines Verständnisses, demzufolge Personen als Träger 
von Menschenrechten die Nichtverletzung dieser Rechte gegenüber sich selbst 
einfordern. Damit rückt die Sichtweise der Person, deren Menschenrechte poten-
ziell verletzt werden, in den Vordergrund und nicht die Perspektive derjenigen 
Instanz, die die Menschenrechte dieser Person gefährdet. Es bleibt zu fragen, ob 
diese Argumentation auch der in dem vorliegenden Beitrag erwähnten Funktion 
des Einzelnen als Autor und Adressat von Menschen entspricht oder ihr zumin-
dest nahekommt, denn wenn Personen Rechte gegenüber sich selbst einfordern, 
werden sie quasi zu Adressaten der Rechte. 



Philosophie der Menschenrechte

44

bereits genannte Symbolcharakter zur Klärung bei. Im ersten 
Teil des Beitrages werde ich einige Merkmale politischer Men-
schenrechtskonzeptionen darstellen und dabei exemplarisch auf 
die Theorie von John Rawls eingehen. Im zweiten Teil werden 
politischen Konzeptionen moralische Begründungspositionen 
entgegengestellt und am Beispiel von Rainer Forsts Recht auf 
Rechtfertigung analysiert. Am Ende möchte ich die genannten 
Einwände diskutieren und auf den official character von Men-
schenrechtsverletzungen durch Verweis auf die genannte Sym-
bolfunktion aufmerksam machen, die einigen Menschenrechten 
im Gegensatz zu moralischen Rechten zukommt und die unab-
hängig von der Frage der Adressierung besteht.

Politische Menschenrechtskonzeptionen: 
Allgemeine Merkmale

Zehn Jahre nach dem Ende des Ersten Weltkrieges hat Han-
nah Arendt darauf aufmerksam gemacht, welche Bedeutung 
einem funktionierenden staatlichen Schutz individueller Rechte 
gegenüber totalitären Übergriffen zukommt.8 Dieser bereits in 
der Mitte des 20. Jahrhunderts eingeforderte Menschenrechts-
schutz wird in der gesamten aktuellen philosophischen Men-
schenrechtstheorie hervorgehoben. Insbesondere Vertreter 
politischer Begründungen werten Funktion und Aufgabe des 
Staates jedoch zu einem eigenständigen Theoriemerkmal auf 
und nehmen Abstand von umfassenderen moralphilosophischen 
Grundannahmen als Legitimationsbasis menschenrechtlicher 

8	 Siehe Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 
Imperialismus, totale Herrschaft, München 122008, hier S. 559–625.



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

45

Ansprüche. In politischen Menschenrechtskonzeptionen, so 
Menke und Pollmann, wird betont, „dass jeder Mensch deshalb 
berechtigte Ansprüche an die öffentliche Ordnung hat, weil er 
ein Mitglied der politischen Gemeinschaft ist, die diese Ord-
nung hervorbringt“.9 Als Ansprüche an die Grundordnung eines 
Staates könnten Menschenrechte überhaupt erst in der Gestalt 
positiver Grund- oder Bürgerrechte als Rechte verstanden wer-
den.10 Die Aufwertung des politischen Menschenrechtsschutzes 
geht dabei so weit, dass Menschenrechte auch als „strukturelle 
Rechte […], die die Struktur sozialer, politischer und rechtlicher 
Institutionen restringieren“,11 oder als „global public reasons for 
questioning the legitimacy of national, international and global 
governance structures“12 bezeichnet werden. 

John Rawls’ Law of Peoples: Eine minimalistische 
Menschenrechtskonzeption

Innerhalb des Spektrums politischer Begründungspositionen 
nimmt John Rawls’ Menschenrechtstheorie aus seiner Spät-
schrift The Law of Peoples einen besonderen Stellenwert ein, gilt 
sie doch nicht nur Joseph Raz als „the best known […] politi-
cal account of human rights“.13 Mit der vertragstheoretischen 

9	 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 42.
10	 Siehe dazu Georg Mohr: „Moralische Rechte gibt es nicht“, in: Hans Jörg Sand-

kühler (Hg.), Recht und Moral, Hamburg 2010, S. 63–80, hier S. 71, S. 73.
11	 Christine Chwaszczca: „Menschenrechte und globale Rechtsstruktur“, in: Stefan 

Gosepath / Jean-Christophe Merle (Hg.), Weltrepublik. Globalisierung und Demokra-
tie, München 2002, S. 39−51, hier S. 46. 

12	 Hahn, Human Rights, S. 42. 
13	 Joseph Raz: „Human Rights Without Foundations“, University of Oxford Faculty of 

Law Legal Studies Research Paper Series, Working Paper 14 (2007), S. 9.



Philosophie der Menschenrechte

46

Regulierung eines Rechtszustandes zwischen liberalen und 
achtbaren14 Staaten entwirft Rawls ein System internationa-
ler Beziehungen, das Menschenrechte als Legitimitätskriterien 
politischer Institutionen an entscheidenden Stellen integriert. 
Eine direkte Implementierung von Menschenrechten im Law 
of Peoples sieht Rawls jedoch nur dann gewährleistet, wenn von 
einer „particular comprehensive religious doctrine or philoso-
phical doctrine of human nature“15 als Begründungsfundament 
abgesehen wird. Im Sinne des institutional understanding versteht 
Rawls Menschenrechte zudem als positive Rechte von Bür-
gern liberaler und achtbarer Staaten: „[H]uman rights are […] 
a proper subset of the rights possessed by citizens in a liberal 
constitutional democratic regime, or of the rights of the mem-
bers of a decent hierarchical society.“16 

Zugleich zeichnen sich Menschenrechte als strukturelle 
Rechte eines politischen Systems aus. Menschenrechte fungieren 
als „necessary condition of the decency of a society’s political 
institutions and of its legal order“.17 Die politische Funktion von 
Menschenrechten wird damit aufgewertet: Politische Instituti-
onen müssen sich daran messen lassen, ob sie Menschenrechts-
standards berücksichtigen oder nicht. Diese systemnormierende 

14	 Achtbare Völker bauen nicht auf einem liberalen Regierungsverständnis auf, sind 
aber an einer friedlichen Ausgestaltung zwischenstaatlicher Beziehungen interes-
siert und berücksichtigen einige zentrale Menschenrechte. Jedoch sind achtbare 
Völker nicht demokratisch ausgestaltet, sondern ermitteln den Volkswillen im 
Rahmen einer Konsultationshierarchie. Auch umfassende Chancengleichheit ist 
nicht realisiert, da einige politische Ämter nur Mitgliedern einer bestimmten 
Religionsgruppe offenstehen. Siehe dazu Rawls, Law of Peoples, S. 60 ff.

15	 Ebd., S. 68.
16	 Ebd., S. 81.
17	 Ebd., S. 80.



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

47

und -regulierende Funktion der Menschenrechte führt jedoch 
dazu, dass ihr Gehalt auf inhaltlicher Ebene beschränkt wird. 
Denn um eine möglichst breite Akzeptanz zu gewährleisten, 
argumentiert Rawls nicht nur für einen Begründungsminima-
lismus, sondern auch zugunsten eines inhaltlich reduzierten 
Menschenrechtsverständnisses.18 So begreift er zwar „the right to 
life […]; to liberty (to freedom from slavery, serfdom, and forced 
occupation, and to a sufficient measure of liberty of conscience 
to ensure freedom of religion and thought); to property […]; and 
to formal equality“ als grundlegende Menschenrechte. Nicht auf-
gelistet werden jedoch das Recht auf Gleichheit zwischen Mann 
und Frau, das Recht auf umfassende Gedanken- und Gewissens-
freiheit (stattdessen ist von einem „sufficient measure of liberty 
of conscience“19 die Rede) oder das Recht auf gleiche politische 
Teilhabe an der Ausgestaltung von Regierungsprozessen.20

Das Law of Peoples: Aufwertung des Nationalstaats, 
Ausklammerung demokratischer Partizipation

Als Bedingung für die Rechtmäßigkeit politischer Struktu-
ren sind die Menschenrechte im Law of Peoples vor allem an 
Einzelstaaten adressiert, die menschenrechtliche Grundla-

18	 Cohen unterscheidet in diesem Kontext zwischen einem substantive minimalism 
und einem justificatory minimalism. Der substantive minimalism bezieht sich auf 
ein inhaltlich reduziertes Verständnis von Menschenrechten, während der justifi-
catory minimalism von anspruchsvollen Begründungen absieht. Siehe dazu Cohen, 
Minimalism, S. 192.

19	 Ebd., S. 65.
20	 Siehe dazu auch Wilfried Hinsch / Markus Stepanians: „Human Rights as Moral 

Claim Rights“, in: Rex Martin / David A. Reidy (Hg.), Rawls’s Law of Peoples. A 
Realistic Utopia?, Malden u. a. 2006, S. 117–133. 



Philosophie der Menschenrechte

48

gen respektieren sollen. Weil Rawls’ Völkerrechtskonzeption 
neben wohlgeordneten und achtbaren Völkern noch drei wei-
tere Typunterscheidungen beinhaltet, wird im Rahmen einer 
nicht idealen Theorie jedoch auch das Verhältnis der wohlge-
ordneten zu den sogenannten Schurkenstaaten, den belasteten 
Gesellschaften und solchen Staaten reguliert, die wohlwollend 
absolutistisch regiert werden.21 

Für das rechtspolitische System als Verwirklichungsinstanz 
der Menschenrechte sind in dieser Hinsicht zwei Beobachtungen 
festzuhalten, die den Modus der Umsetzung von Menschen-
rechtsansprüchen betreffen. Denn zum einen enthält Rawls’ 
Völkerrechtsordnung keinen direkten Zusammenhang zwischen 
Menschenrechten und Demokratie, zum anderen wird die Zivil-
gesellschaft als mögliche Verwirklichungsinstanz von Menschen-
rechtsansprüchen ausgeblendet. Diese Aspekte ergeben sich aus 
der internen Logik des Law of Peoples. Weil auch achtbare Staaten, 
die wiederum keine Partizipationsmöglichkeiten im Sinne einer 
demokratischen Mitbestimmung des Volkes vorsehen, zu den 
wohlgeordneten Völkern zählen, muss das Rechtssystem des Law 
of Peoples eine notwendige Realisierung von Menschenrechten 
durch Demokratie ausklammern – es wäre für achtbare Völker 
andernfalls nicht etablierbar. Zwar stellt vor allem der Verzicht 
auf die Einrichtung demokratischer Grundordnungen kein gene-
relles Merkmal politischer Menschenrechtskonzeptionen dar.22 

21	 Vgl. Rawls, Law of Peoples, S. 78 ff.
22	 Vor allem Pogge, aber auch weitere Vertreter politischer Menschenrechtskonzep-

tionen betonen die Relevanz politischer Mitbestimmung als zentralen Bestand-
teil einer politischen Umsetzung von Menschenrechten. Siehe z. B. Thomas 
Pogge: „Weltarmut, Menschenrechte und unsere Verantwortung“, in: Detlef Hors-
ter (Hg.), Welthunger durch Weltwirtschaft, Weilerswist 2010, S. 74−88, hier S. 87 
sowie Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 68 ff. 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

49

Aufgrund der primären Adressierung von Menschenrechten 
an souveräne Einzelstaaten und insbesondere wegen der Auf-
wertung achtbarer Völker gerät jedoch der individualistische 
Charakter der Menschenrechte in den Hintergrund und weicht 
einem Modell, in dem Menschenrechte als Strukturmerkmale 
politischer Institutionen begriffen werden, eine mögliche Aus-
gestaltung durch die Staatsbürger jedoch nicht weiter thema-
tisiert wird.

Weil im Recht der Völker zudem eine Unterscheidung zwi-
schen der politischen Kultur eines Volkes und der sogenannten 
Hintergrundkultur (background culture23) vorgenommen wird, 
für das Law of Peoples jedoch ausschließlich die politische Kul-
tur relevant ist, die auf einem vernünftigen Pluralismus auf-
baut, werden all jene Assoziationen, die die Hintergrundkultur 
ausbilden, aus dem Bereich der öffentlich-politischen Grund-
ordnung ausgeschlossen:24 Diese Institutionen der background 
culture, die Rawls mit der Kultur der Zivilgesellschaft gleich-
setzt,25 sind Ausdruck umfassender Konzeptionen des Guten, 
die mit einem vernünftigen Pluralismus nicht zu vereinbaren 
sind. Die politische Öffentlichkeit wird damit gerade nicht 
von Organisationen bestimmt, die unterschiedlichen indivi-
duellen Wertvorstellungen Raum geben, sondern ist bereits 
zugeschnitten auf politische Funktionsträger – Rawls betont 
vor allem die Position der Richter26 –, die die Grundordnung 
wohlgeordneter Staaten bestimmen.

23	 Rawls, Law of Peoples, S. 134.
24	 Vgl. ebd.
25	 Vgl. ebd.
26	 Vgl. ebd.



Philosophie der Menschenrechte

50

Moralische Menschenrechtsbegründungen: 
Allgemeine Merkmale 

Wie politische Konzeptionen lassen sich auch moralische 
Menschenrechtsbegründungen in unterschiedliche Varian-
ten unterteilen, deren Gemeinsamkeit in einer Verortung des 
Begründungsfundamentes in den transzendentalen Strukturen 
moralischer Subjektivität besteht.27 Basierend auf einem Begriff 
der moralischen Person, der grundlegende Fähigkeiten und 
Interessen zugeordnet werden, sichern Menschenrechte die 
Bedingungen von Handlungsfähigkeit28 und sozialer Interak-
tion. Weil sie interindividualistische Belange regulieren und 
nicht nur auf politische Kontexte bezogen sind, begreifen sie 
Menschenrechte zudem als Teilklasse moralischer, vorpositiver 
Rechte, die über legales Recht hinausgehen, aber gleichwohl 
der Schutzfunktion des Staates bedürfen. 

Im Folgenden sollen primär solche Positionen berücksich-
tigt werden, die mit der Figur reziproker Rechtszuschreibungs-
prozesse operieren und auf einen Begriff der wechselseitigen 

27	 Vertreter moralischer Begründungen sind z. B. Otfried Höffe, Ernst Tugendhat 
und, im englischsprachigen Diskurs, Alan Gewirth sowie James Griffin. Kenn-
zeichnend ist, dass auch Vertreter dieser Ansätze zum Teil für sich in Anspruch 
nehmen, auf anspruchsvolle Grundlagen der Menschenrechte zu verzichten, 
aber eine individualrechtliche, an einem moralischen Liberalismus ausgerichtete 
Begründungsstruktur aufrechterhalten. Siehe dazu Ernst Tugendhat: „Menschen-
rechte“, in: ders.: Vorlesungen über Ethik, Frankfurt am Main 1993, S. 336–363 und 
Otfried Höffe: „Transzendentaler Tausch. Eine Legitimationsfigur für Menschen-
rechte?“, in: Stefan Gosepath / Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschen-
rechte, Frankfurt am Main 1998, S. 29–47 sowie James Griffin: On Human Rights, 
New York 2008 und Alan Gewirth: Human Rights. Essays on Justification and Appli-
cations, London / Chicago 1982.

28	 Eine transzendentale Begründungsstruktur, die auf die Bedingungen für Hand-
lungsfähigkeit abzielt, findet sich insbesondere bei Höffe, Gewirth und Griffin.



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

51

Achtung rekurrieren. Kennzeichnend für diese Begründungs-
typen ist, dass mit der argumentativen Figur wechselseitiger 
Rechtszuschreibungen bereits die Genese von Menschenrech-
ten bestimmt ist. Denn aus der Einsicht in die Moral der wech-
selseitigen Achtung folgt mit Tugendhat, dass 

wir selbst es sind, insofern wir uns unter die Moral der universellen 
Achtung stellen, die allen Menschen die sich aus dieser ergebenden 
Rechte verleihen. Auch die moralischen Rechte sind also verlie-
hene Rechte, und die Instanz, die sie verleiht, ist […] die moralische 
Gesetzgebung selbst bzw. es sind wir selbst, insofern wir uns unter 
diese Gesetzgebung stellen.29

Das Recht auf Rechtfertigung als 
ursprüngliches Menschenrecht

Ein ähnliches Verständnis, dem gemäß ebenfalls das einzelne 
Rechtssubjekt als Autor und Adressat von Menschenrechts-
ansprüchen begriffen wird, findet sich in Forsts Begründung 
des Rechts auf Rechtfertigung als ursprünglichem Menschen-
recht. Da das entsprechende Begründungsverfahren konstruk-
tivistisch konzipiert ist, bedarf es mit Forst „keines Rückgriffs 
auf metaphysische oder anthropologische Grundlagen“30, um 
die Legitimität des Rechts auf Rechtfertigung aufzuzeigen. 

29	 Tugendhat, Menschenrechte, S. 346.
30	 Rainer Forst: „Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung. Zu einer konstrukti-

vistischen Konzeption von Menschenrechten“, in: Hauke Brunkhorst / Wolfgang 
R. Köhler / Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte. Menschen-
rechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt am Main 1999, S. 66–105, 
hier S. 82. 



Philosophie der Menschenrechte

52

Gleichwohl werden das Recht auf Rechtfertigung und die aus 
ihm hergeleiteten Rechtsklassen nicht als „bloße Konstruktio-
nen“ begriffen, sondern als „gerechtfertigte Konstrukte, deren 
Anerkennung sich moralische Personen schulden, die einsehen, 
daß sie keine guten Gründe haben, sie zu verweigern“.31 

Als konstruktivistisches Begründungsverfahren ist die 
Herleitung des Rechts auf Rechtfertigung in diskursiven Kon-
texten verortet und setzt bei einem fundamentalen Einwand 
an, dem zufolge die Integrität einer Kultur gefährdet ist, wenn 
Menschenrechte in Kulturkontexte implementiert werden, die 
nicht auf einen liberalen Sozialisationshintergrund zurück-
gehen. Menschenrechtskritiker, die diesen Einwand äußern, 
müssen mit Forst die Geltung des Rechts auf Rechtfertigung 
voraussetzen, um Respekt für den Erhalt der eigenen kulturel-
len Integrität zu reklamieren. Denn um sicherzustellen, dass 
kulturelle Praktiken auf allgemeine Zustimmung treffen, hat 
jedes Mitglied das Recht, Gründe für infrage stehende Prak-
tiken zu erhalten:

Dies also ist der allgemeinste und basale Anspruch eines jeden Men-
schen, den andere, Menschen oder Staaten, nicht zurückweisen 
können: das Recht auf Rechtfertigung, das Recht, als moralische Person 
geachtet zu werden, die zumindest in dem Sinne autonom ist, dass 
sie nicht auf eine Weise behandelt werden darf, für die ihr nicht 
angemessene Gründe geliefert werden können.32

31	 Ebd. An dieser Stelle wird deutlich, dass ein vollständiger Verzicht auf metaphy-
sische oder anthropologische Grundlagen – auch wenn von Forst eingefordert 
– im Rahmen seines Ansatzes nicht möglich ist. 

32	 Ebd., S. 70. Kursiv im Original.



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

53

Geltungsansprüche, die auf den Respekt kultureller Identität 
abzielen, sind damit an die Zustimmung derjenigen Individuen 
gekoppelt, die eine kulturelle Gemeinschaft konstituieren: Die 
Aufrechterhaltung der kulturellen Identität eines Volkes ist 
ohne das Recht auf Rechtfertigung und dessen diskursiver Ver-
bindlichkeit nicht möglich.

Moralischer und politischer Konstruktivismus und die 
Bedeutung unterschiedlicher Adressatenebenen

Mit dem Recht auf Rechtfertigung steht es jedem Einzelnen 
zu, Rechtfertigungsprozesse zu initiieren, in denen wech-
selseitig darüber entschieden wird, welche politischen und 
kulturellen Praktiken allgemein geteilt werden sollen. Als 
Ausdruck des moralischen Wertes vernunftbegabter Personen 
bindet es den öffentlichen Willen an denjenigen der Indi-
viduen. Denn in einem zweiten Schritt dient das Recht auf 
Rechtfertigung als Grundlage weiterer Rechtssetzungen und 
mit ihm werden moralische und politische Konstruktions-
prozesse ermöglicht, in denen eine Liste von Menschenrech-
ten (im moralischen Konstruktivismus) und eine Liste von 
Grundrechten (im politischen Konstruktivismus) diskursiv 
legitimiert werden. Hier zeigt sich der transzendentale Cha-
rakter des Rechts auf Rechtfertigung, an dem deutlich wird, 
inwiefern es als moralisches Recht zu verstehen ist: Weil es 
die Bedingung der Herleitung weiterer Rechtsklassen dar-
stellt, muss dem Recht auf Rechtfertigung ein vorpositiver 
Charakter zukommen. 

Die Unterscheidung zwischen einem moralischen und 
einem politischen Konstruktivismus ist relevant für die Frage 



Philosophie der Menschenrechte

54

der Umsetzung des Rechts auf Rechtfertigung. Von Bedeutung 
erweist sich hier, dass der Rahmen, in dem moralische und 
politische Rechtfertigungsprozesse ablaufen, global gedacht 
wird und verschiedene Ebenen der Adressierung von Men-
schenrechtsansprüchen berücksichtigt werden. Während der 
moralische Konstruktivismus in der moralischen Gemein-
schaft aller Menschen verortet ist, bezieht sich der politi-
sche Konstruktivismus auf die Bürger eines Staates, die mit 
der Rechtfertigung einer Liste von Grundrechten beauftragt 
sind. Gleichwohl ist der moralische Konstruktivismus dem 
politischen nicht normlogisch vorgeordnet. Auch moralische 
Konstruktionsprozesse sind auf politische Rahmenbedingun-
gen ausgerichtet und werden in Konfliktsituationen in Gang 
gesetzt, in denen situative Kontexte überschritten werden 
und der Einzelne als Mitglied der moralischen Gemeinschaft 
aller Menschen relevant wird. Weil der eigentliche Ort, an 
dem Menschenrechtsforderungen entstehen, jedoch der einer 
politischen Gemeinschaft ist, gerät bei Forst aus politischer 
Perspektive der Staat als politischer Adressat von Menschen-
rechten in den Vordergrund. Der Staat ist allerdings nur dann 
ein legitimer Adressat von Menschenrechtsansprüchen, wenn 
er ein „historisch situiertes, gemeinsames Projekt der Etablierung 
einer gerechten Gesellschaftsordnung ist – wobei Gerechtigkeit 
von den Bürgern selbst definiert wird […]“.33

Staaten können jedoch darin scheitern, Menschenrechte 
angemessen umzusetzen, sodass die staatliche Garantie von 
Menschenrechten nebengeordneter Realisierungswege bedarf, 
die Forst in internationalen politischen Institutionen und einer 

33	 Ebd., S. 98. Kursiv im Original. 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

55

globalen Zivilgesellschaft gegeben sieht.34 An dieser Stelle zeigt 
sich, dass dem Individuum auch als „moralische Person, als 
Mitglied der Gemeinschaft aller Menschen“, als „Weltbürger“ 
Pflichten zukommen.35 Hier rückt die moralische Adressaten-
schaft des Individuums in den Vordergrund, die Forst von der 
politischen Adressierung menschenrechtlicher Pflichten an 
Staaten abgrenzt und die nun ebenfalls in „‚mediatisierte‘ posi-
tive Pflichten“36 übersetzt werden müsse. Als Weltbürger sei es 
Pflicht des Einzelnen, dafür zu sorgen, an der Errichtung sol-
cher Institutionen mitzuwirken, „die effektiv garantieren, daß 
[…] Rechteverletzungen registriert, bekämpft und verhindert 
werden.“37 Insgesamt wird die Verwirklichung von Menschen-
rechtsansprüchen damit an ein Netz von Staaten, internationa-
len Institutionen und die staats- und weltbürgerliche Tätigkeit 
einzelner Individuen im Rahmen von zivilgesellschaftlichen 
Organisationen gebunden: 

So ist es sowohl ihre Rolle als Staatsbürger […], als auch als moralische 
Genossen und Mitglieder einer universalen Gesellschaft, die Personen 
dazu verpflichtet, anderen, die in Gefahr sind, effektiv zu helfen. Staa-
ten, internationale Institutionen und eine globale Zivilgesellschaft 
[…] sind die Subjekte, die diese Pflichten politisch wahrnehmen und 
umsetzen, um Menschenrechte politisch-rechtlich zu sichern.38 

34	 U. a. ist es gemäß Forst möglich, dass ein Staat seine Pflichten gegen Nichtmit-
glieder vernachlässigt, also gegen diejenigen Bewohner und Aufenthaltsberech-
tigte, die keine Staatsbürger sind (vgl. ebd.). 

35	 Ebd.
36	 Ebd.
37	 Ebd., S. 98 f.
38	 Ebd., S. 99. 



Philosophie der Menschenrechte

56

Staat, Individuum, Zivilgesellschaft? Die 
Adressierung von Menschenrechtsansprüchen in 
moralischen und politischen Begründungen

Neben dem gemeinsamen Bezugspunkt des Staates als politi-
scher Realisierungsinstanz von Menschenrechten enthält Forsts 
Verwirklichungsszenario zentrale Unterschiede im Vergleich 
zu Rawls’ Law of Peoples. So ist bei Forst und auch bei Tugend-
hat39 die Legitimität staatlicher Institutionen an die demo-
kratische Willensbildung des Volkes geknüpft: Nur in einem 
demokratisch legitimierten Gemeinwesen wird das politische 
Selbstbestimmungsrecht der Einzelnen in angemessener Weise 
respektiert; ein funktionaler Menschenrechtsschutz, mit dem 
zugleich die Freiheit seiner Bürger geachtet wird, ist daher nur 
in einem demokratischen Regierungssystem möglich.

Im Gegensatz zu einigen Varianten politischer Konzepti-
onen betrachtet Forst zudem die Zivilgesellschaft als Verwirk-
lichungsinstanz von Menschenrechten, die dem staatlichen 
Zuständigkeitsbereich nebengeordnet ist. Kennzeichnend für 
den zivilgesellschaftlichen Menschenrechtsschutz ist, dass mit 
ihm der moralischen Adressatenschaft des Individuums Raum 
gegeben wird und Verantwortungsübernahmen jenseits staats-
bürgerlicher Aktivität ermöglicht werden. Denn zivilgesellschaft-
liche Verantwortung für Menschenrechte zeichnet sich dadurch 
aus, dass sie nicht nur auf nationale Institutionen bezogen ist, 
sondern mit ihr auch auf Rechtsverletzungen in einem internati-
onalen Gefüge unterschiedlichster Akteure aufmerksam gemacht 

39	 Die Genese demokratischer Strukturen aus wechselseitigen Rechtsverhältnissen 
zeigt Tugendhat sehr deutlich auf. Siehe dazu Tugendhat, Menschenrechte, S. 349 f. 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

57

wird, ohne nationalstaatliche Organe notwendig einbeziehen zu 
müssen.40 Diese Eigenschaft führt dazu, dass Zivilgesellschaften 
einzelne Individuen direkt in ihrer moralischen Funktion als 
Weltbürger ansprechen und integrieren können. Zwar beziehen 
sich zivilgesellschaftliche Aktivitäten auf die Korrektur institu-
tioneller Standards und richten sich an der Tätigkeit von Ins-
titutionen aus. Die in ihr maßgeblichen Akteure jedoch sind 
u. a. einzelne Individuen, die sich nicht nur als Staatsbürger 
verstehen, sondern die Garantie von Gerechtigkeitsansprüchen 
im Rahmen globaler Vernetzungen zu realisieren versuchen. 

Ein solches Verwirklichungsszenario von Menschen-
rechtsansprüchen reagiert auf ein grundsätzlich verschiedenes 
Verständnis der Zuständigkeit für menschenrechtsrelevante 
Problemkontexte. Während politischen Begründungen zufolge 
Staaten und politische Institutionen primär für die Garantie von 
Menschenrechten zuständig sind, gehen, im Anschluss an Gose-
path, achtungsbasierte Begründungen davon aus, dass „zunächst 
einmal wir alle als Mitglieder der umfassenden Gemeinschaft 
aller Menschen in der Welt“ als „Adressaten von Gerechtigkeits-
ansprüchen“ zu verstehen sind.41 Kommt moralischen Personen 
eine solche Adressatenfunktion zu, so können staatliche Instan-
zen immer nur als abgeleitete Institutionen verstanden werden; 

40	 Ein Beispiel dafür, wie die Aktivität Einzelner in globalen Nichtregierungsorga-
nisationen menschenrechtlich relevant sein kann, gibt Andreas Fischer-Lescano 
in seiner Analyse des Protestes der madres auf der Plaza de Mayo gegen das Ver-
schwindenlassen von Personen während der argentinischen Militärdiktatur. 
Siehe Andreas Fischer-Lescano: Globalverfassung. Die Geltungsbegründung der Men-
schenrechte, Weilerswist 2005, S. 29 ff.

41	 Stefan Gosepath: „Die globale Ausdehnung der Gerechtigkeit“, in: Reinold 
Schmücker / Ulrich Steinvorth (Hg.), Gerechtigkeit und Politik. Philosophische Pers-
pektiven, Berlin 2002, S. 197–214, hier S. 199.



Philosophie der Menschenrechte

58

jede Form von rechtspolitischer Institutionalisierung ergibt und 
rechtfertigt sich durch individuelle Tätigkeiten. Die moralischen 
Pflichten einzelner Individuen begründen damit die politischen 
Pflichten von Staaten und Institutionen, gehen allerdings nicht 
vollständig in ihnen auf: „Rechtsstaatlich verfasste politische 
Gemeinschaften sind […] sekundär die politischen Adressaten 
von Gerechtigkeit“42, primär zuständig für die „Bewältigung 
ihrer Verantwortung“ sind die Individuen selbst.43 

Erster Einwand: Menschenrechte und individuelle 
Verantwortungsübernahmen – eine Überforderung?

Dieser Zuständigkeitsbereich des Individuums wird von Ver-
tretern politischer Konzeptionen oft mit dem Einwand der 
Überforderung des Einzelnen zurückgewiesen. Doch selbst 
wenn grundsätzlich die Gefahr der Überforderung bestehen 
mag, so ist auch für moralische Begründungen festzuhalten, 
dass staatliche Aktivitäten nicht nur generisch auf Indivi-
dualtätigkeiten zurückgehen, sondern zugleich eine Entlas-
tungsfunktion für das einzelne Individuum erfüllen, das eine 
permanente Verantwortungsübernahme für Gerechtigkeitsfra-
gen de facto nicht leisten kann.44 Dieser Aspekt wird ergänzt 

42	 Ebd., S. 200. 
43	 Ebd., S. 213.
44	 Diesen Punkt betont auch Gosepath, wenn er festhält, dass die „autonome 

Lebensgestaltung des Handelnden […] einen so wichtigen Wert [darstellt], dass 
wir an entsprechenden (dafür notwendigen) Freiräumen ein legitimes Interesse 
haben. Auch deshalb muss die persönliche moralische Verantwortung zur Besei-
tigung von ungerechten Missständen geringer ausfallen.“ Stefan Gosepath: „Ver-
antwortung für die Beseitigung von Übeln“, in: Ludger Heidbrink / Alfred Hirsch 
(Hg.), Verantwortung in der Zivilgesellschaft. Zur Konjunktur eines widersprüchlichen 
Prinzips, Frankfurt am Main 2006, S. 387−408, hier S. 401. 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

59

durch den staatlich garantierten Schutz der privaten Freiheit 
des Individuums, das durch die institutionelle Sicherung seine 
private Autonomie möglichst unabhängig von externen Ein-
wirkungen auszuleben vermag. Doch auch wenn aus diesem 
Grund die Ermöglichung individueller Freiheit mit der Über-
nahme menschenrechtlicher Verantwortung in einem fragilen 
Gleichgewicht sein muss, verbleibt ein Zuständigkeitsbereich 
des Einzelnen für menschenrechtsrelevante Aufgaben, sodass 
der erforderliche Rahmen zur Erfüllung von Menschenrechts-
ansprüchen in moralischen Begründungen multiperspektivisch 
gedacht werden kann. Während Staaten funktionale, einklag-
bare Aufgaben zukommen, erfordern die Einzelpersonen oblie-
genden schwachen Verpflichtungen eine Sensibilisierung für 
menschenrechtliche Problemkontexte, die Bereitschaft, das 
eigene Handeln zu modifizieren und eine Korrektivfunktion 
für Institutionen auszuüben. 

Zweiter Einwand: Individuelle Täterschaft – keine 
Unterscheidung zwischen Menschenrechten 
und moralischen Rechten?

Neben der Frage nach der Überforderung des Individuums 
formulieren Vertreter politischer Begründungen einen kon-
zeptionellen Einwand, der das Verhältnis zwischen Menschen-
rechten und moralischen Rechten betrifft. Denn wenn einzelne 
Individuen als Adressaten von Menschenrechtspflichten zu 
verstehen sind, so hat das im Umkehrschluss zur Konsequenz, 
dass Individuen Menschenrechte verletzen können, wenn sie 
Menschenrechtsansprüche anderer nicht respektieren. Diese 
Sichtweise wird von Vertretern politischer Konzeptionen mit 



Philosophie der Menschenrechte

60

dem Hinweis auf die fehlende Unterscheidung zwischen Men-
schenrechten und moralischen Rechten kritisiert. Erinnern 
wir uns an den eingangs erwähnten Einwand von Menke und 
Pollmann, die festhalten, dass Menschenrechte nicht dasselbe 
sind wie moralische Rechte, weil sie sich nicht an Individuen, 
sondern an politische Institutionen und deren Repräsentan-
ten richten.45 Menke und Pollmann stützen diese These durch 
mehrere Beispiele. So betonen sie, dass Verbrechen, die im 
privaten Umgang geschähen – etwa physische Übergriffe zwi-
schen Person – zwar ein moralisches oder ein juridisches Recht 
auf Unversehrtheit verletzen, aber keinen Verstoß gegen das 
Menschenrecht auf körperliche Unversehrtheit darstellen 
würden.46 Und mit Pogge verstößt ein gewalttätiger Ehemann 
zwar gegen positives und moralisches Recht, begeht aber keine 
Menschenrechtsverletzung gegenüber seiner Ehefrau, weil dem 
Vergehen des Ehemanns kein official character zukommt: Er 
agiert als Privatmann und nicht als öffentliche Person.47 Allen-
falls indirekt kann in diesem Zusammenhang überhaupt von 
einer Menschenrechtsverletzung gesprochen werden: Weil es 
dem Staat in diesen Situationen nicht gelingt, seine Bürger vor 
Übergriffen zu schützen – wenn z. B. kein adäquates System 
zur Prävention derartiger Taten und zur juridischen Sank-
tionierung der Täter existiert –, begeht der Staat eine Men-
schenrechtsverletzung, nicht aber das einzelne Individuum, 
das die Tat zu verantworten hat. Zwar verstößt auch der Täter 
gegen juridisches (und moralisches) Recht; jedoch ist der Täter 

45	 Vgl. Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 70.
46	 Vgl. ebd.
47	 Vgl. Pogge, Human Rights, S. 58. 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

61

nicht in der Position, überhaupt Menschenrechte verletzen 
zu können. Gefährdet dieser Einwand die hier vorgestellte 
Interpretation zur Aufwertung von Individuen als Adressa-
ten von Menschenrechtsansprüchen? Können Einzelpersonen 
tatsächlich keine Menschenrechtsverstöße begehen und wird 
der Unterschied zwischen Menschenrechten und moralischen 
Rechten eingeebnet, falls auch einzelne Individuen als Men-
schenrechtsverletzende infrage kommen?

Der symbolische Gehalt von Menschenrechtsverletzungen: 
Eine Neuauslegung des official character

Wie im Folgenden gezeigt werden soll, ist es möglich, am 
official character als Distinktionsmerkmal zwischen Menschen-
rechten und moralischen Rechten festzuhalten und zugleich 
einzelne Individuen als Adressaten von Menschenrechts-
ansprüchen zu verstehen, sodass auch der gewalttätige Ehe-
mann in Pogges Beispiel für eine Menschenrechtsverletzung 
zur Verantwortung gezogen werden kann.48 Denn zumindest 
in einigen Fällen ist eine erweiterte Interpretation des official 
character denkbar, in der dieser von der Frage der Adres-
sierung entkoppelt und stattdessen qualitativ auslegt wird. 
Gemäß dieser Interpretation besteht der Unterschied zwi-

48	 Auf die Gründe, warum es sinnvoll ist, zwischen Menschenrechten und mora-
lischen Rechten zu unterscheiden, möchte ich hier nicht näher eingehen, ver-
weise jedoch auf den Beitrag von Herlinde Pauer-Studer, die u. a. die Gefahr 
einer Überfrachtung des Rechtsbegriffs der Menschenrechte erwähnt, wenn kein 
prinzipieller Unterschied zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten 
bestehen würde. Siehe dazu Herlinde Pauer-Studer: „Menschenrechte zwischen 
Moralisierung und politischer Instrumentalisierung“, in: Hans Jörg Sandkühler 
(Hg.), Recht und Moral, Hamburg 2010, S. 151–170, hier S. 156.



Philosophie der Menschenrechte

62

schen Menschenrechten und moralischen Rechten weniger 
im Problem der Adressierung, sondern in der Qualität von 
Menschenrechtsverletzungen, die sich durch einen Symbolcha-
rakter definieren lässt. Ein solcher Symbolcharakter, der ins-
besondere bei negativen Freiheitsrechten wie dem Recht auf 
Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit, der rechtlichen 
Gleichstellung von Frauen und Männern oder dem Verbot 
von Diskriminierung aufgrund ethnischer Herkunft gegeben 
ist, liegt bei der Verletzung von Menschenrechten, nicht aber 
von moralischen Rechten vor. Folgende Überlegungen, die die 
genannten Beispiele leicht variieren, können diesen Aspekt 
veranschaulichen. Nehmen wir an, dass die einen Übergriff 
zu verantwortende Person zwar ein privates Individuum ist, 
jedoch einer rassistischen Ideologie anhängt, ohne gleich-
zeitig Mitglied einer entsprechenden Organisation zu sein, 
und der Übergriff auf das Opfer ausschließlich aufgrund von 
dessen Herkunft bzw. Zugehörigkeit zu einer anderen Nation, 
Kultur und/oder Religion erfolgte, so ergibt sich ein ande-
res Bild der Situation. Weil der Täter keine Anbindungen 
an politische Gruppierungen hat, agiert er nach wie vor als 
privates Individuum. Seine Tat erhält durch ihre rassistische 
Motivation jedoch eine andere Dimension: Sie richtet sich 
nicht nur gegen das konkrete Opfer des Übergriffs, sondern 
exemplarisch gegen eine Gesamtheit von Personen, deren 
moralische Gleichwertigkeit bestritten wird, nämlich gegen 
all diejenigen, die zur Nation, Kultur oder Religion des Opfers 
gehören. Sofern der Staat als öffentliche Instanz nicht ein-
greift, eine Bestrafung des Täters unterlässt bzw. potenzielle 
Opfer nicht vor Rechtsverletzungen schützt, begeht auch er 
ein Menschenrechtsverbrechen, das Symbolcharakter erhält, 



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

63

sollte der Staat es unterlassen, explizit die Rechte von Ange-
hörigen bestimmter Bevölkerungsgruppen durchzusetzen. 
Einen direkten Verstoß nicht nur gegen das moralische und 
juridische Recht auf körperliche Unversehrtheit, sondern auch 
gegen entsprechendes Menschenrecht, begeht jedoch auch der 
Täter: Seine Tat unterscheidet sich von einer bloßen morali-
schen und juridischen Rechtsverletzung – z. B. Diebstahl oder 
Körperverletzung –, weil sie sich durch ihre Symbolfunktion 
nicht nur gegen das konkrete Opfer richtet, sondern gegen 
eine gesamte Bevölkerungsgruppe und das gesellschaftliche 
Zusammenleben als freie und gleiche Personen, mithin also 
unmittelbar die öffentliche Ordnung infrage stellt. Der Unter-
schied zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten 
ist in dieser Stellvertreterfunktion zu sehen: Die zugefügte Tat 
betrifft nicht nur das individuelle Opfer, sondern all jene, die 
die vom Täter aufgestellten Ausgrenzungskriterien aufweisen, 
und tangiert diese Personen zwar nicht ebenso physisch, doch 
gleichermaßen in ihrer moralisch-existenziellen Integrität, 
indem sie durch die Tat ebenfalls bedroht, verängstigt oder 
gedemütigt werden sollen. 

Diese Interpretation zeigt die Anschlussfähigkeit morali-
scher Menschenrechtsbegründungen an politische Konzepti-
onen, indem sie den official character als Distinktionsmerkmal 
zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten beibe-
hält, neben der Zuständigkeit von Staaten und politischen 
Institutionen jedoch einzelne Individuen stärker in den 
Adressatenkreis menschenrechtlicher Forderungen einbe-
zieht. Zugleich ist es auf diese Weise möglich, Verbrechen, 
die in die Kategorie der Hasskriminalität fallen, dezidiert als 
Menschenrechtsverbrechen zu markieren. Denn Übergriffe 



Philosophie der Menschenrechte

64

und Attentate, die von Einzelpersonen ausgehen und gezielt 
darauf ausgerichtet sind, Personen anderen Geschlechts, ande-
ren Glaubens oder anderer Hautfarbe zu verletzen, stellen 
quasi einen blinden Fleck politischer Menschenrechtskon-
zeptionen dar: Sie können allenfalls indirekt überhaupt als 
Menschenrechtsverbrechen bezeichnet werden, nämlich nur 
insofern, als der Staat in diesen Situationen seiner Schutz-
funktion nicht nachgekommen ist und entsprechende Über-
griffe nicht verhindert hat. So zutreffend dieser Verweis auf 
die unterlassene Schutzfunktion auch sein mag: Der Qua-
lität derartiger Verbrechen, die gezielt darauf ausgerichtet 
sind, anderen Personen die menschenrechtliche Gleichheit 
abzusprechen, ja sogar ihr Existenzrecht zu negieren, kön-
nen politische Menschenrechtskonzeptionen nicht begeg-
nen. Denn Hasskriminalität betrifft nicht nur das konkrete 
Opfer, sondern indirekt auch all diejenigen, die die vom Täter 
abgelehnten Identifikationsmerkmale teilen, und tangiert 
daher die öffentliche Ordnung als solche, da solche Taten 
immer gegen eine Gesamtheit von Personen gerichtet sind. 
Verbrechen, die unter die Kategorie der Hasskriminalität fal-
len, haben per se einen official character – auch wenn sie von 
Einzelpersonen begangen werden. Es gilt daher, das Konzept 
des official character zu erweitern und um eine qualitative 
Dimension zu ergänzen, indem genau diejenigen Übergriffe 
markiert werden, die die öffentliche Ordnung in ihrer Zusam-
mensetzung betreffen.

Mit einer solchen Neuauslegung des official character von 
Menschenrechtsverletzungen ist man auch in der Lage, den 
jeweiligen Personen, die Opfer einer Menschenrechtsverlet-
zung werden, adäquater zu begegnen. Denn durch ihre Fokus-



Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien

65

sierung auf Staaten und politische Institutionen werden die 
Opfer und die Qualität bestimmter Menschenrechtsverlet-
zungen in politischen Konzeptionen teilweise vernachlässigt. 
So richtig der Verweis auf Staaten als diejenigen Instanzen, 
die Menschenrechte verletzen, auch ist: Nicht nur Staaten 
begehen Menschenrechtsverletzungen; und der official cha-
racter von Menschenrechtsvergehen besteht nicht nur darin, 
dass diese Vergehen von öffentlichen Institutionen begangen 
werden, sondern dass, wie gerade dargelegt, Übergriffe wie 
rassistische Vergehen und Diskriminierungen aufgrund des 
Geschlechts oder der Religionszugehörigkeit per se einen 
öffentlichen Charakter haben: Sie betreffen die gesamte 
öffentliche Ordnung und das Zusammenleben freier und 
gleicher Personen, indem sie einen maßgeblichen Teil der 
Bevölkerung bedrohen. Auf diese Weise ist es letztlich auch 
möglich, die Stellung der Opfer aufzuwerten: Weil all diejeni-
gen, die die vom Täter abgelehnten Identifikationsmerkmale 
aufweisen, zum indirekten Opfer eines Hassverbrechens wer-
den, enthält die mit Hassverbrechen einhergehende Negie-
rung der menschenrechtlichen Gleichheit eine ganz andere 
Dimension. Die von der Tat ausgehende Bedrohung potenziert 
sich und wirkt auf alle potenziellen Opfer ein, die gedemütigt 
und verängstigt werden sollen. In der jüngsten Vergangenheit 
zeigte sich diese Qualität von Hassverbrechen in unterschied-
lichen Übergriffen und Attentaten wie dem Amoklauf von 
Christchurch, den Verbrechen des Nationalsozialistischen 
Untergrundes (NSU) und dem Angriff auf einen eritreischen 
Staatsbürger in Wächtersbach. Diese Verbrechen können 
jedoch nur dann unmittelbar als Menschenrechtsverbrechen 
gekennzeichnet werden, wenn politische Menschenrechts-



Philosophie der Menschenrechte

66

konzeptionen um eine Sichtweise erweitert werden, die es 
erlaubt, auch einzelne Individuen als Menschenrechtsverlet-
zende zu betrachten. Eine Einbeziehung von Begründungs-
standards, die aus moralischer Perspektive Einzelpersonen 
als Autoren und Adressaten von Menschenrechtsansprüchen 
begreifen, ist daher unumgänglich.

Dr. Daniela Ringkamp, wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl 
für Praktische Philosophie der Otto-von-Guericke-Universität Magde-
burg, Leiterin der Arbeitsstelle Menschenrechte an der Otto-von-Gue-
ricke-Universität Magdeburg.



67

Migration in finsteren Zeiten

Migration in finsteren Zeiten
Hannah Arendt und die Notwendigkeit 
der Erschaffung politischer Räume

Maria Robaszkiewicz

Die aktuelle philosophische Debatte über Migration, sowohl 
in ihrer politisch-philosophischen als auch in ihrer ethischen 
Variante, wird eher einseitig geführt. Im Zentrum stehen 
Fragen nach der Regulierung bzw. Zulassung der transnati-
onalen Mobilität von Personen und nach unterschiedlichen 
Aspekten der Integration von Migrantinnen und Migran-
ten in den Einwanderungsländern. So hat die Debatte einen 
stark normativen Charakter und zugleich eine technokrati-
sche Ausrichtung, denn es wird maßgeblich erwogen, was 
mit migrierenden Menschen oder Menschengruppen getan 
werden soll, oder mit anderen Worten, wie diese verwaltet 
werden sollen. Zwar werden hierbei die Menschenrechte als 
theoretisches Konstrukt durchaus berücksichtigt, doch meist 
als formalisierte und entindividualisierende Argumentati-
onsstütze.1 Diese Perspektive ist sehr wichtig, besonders im 
pragmatischen Sinne, denn sie bietet eine Transfermöglich-
keit der Argumentation in die mehr formalisierten politischen 

1	 Deutlich erkennt man dies an drei Sammelbänden zum Thema Migration, die in den 
letzten Jahren in Deutschland herausgegeben worden sind: Andreas Cassee / Anna 
Goppel (Hg.): Migration und Ethik, Münster 2014; Thomas Grundmann  / Achim 
Stephan (Hg.): Welche und wie viele Flüchtlinge sollen wir aufnehmen?, Stuttgart 2016; 
Frank Dietrich (Hg.): Ethik der Migration, Berlin 2017.



Philosophie der Menschenrechte

68

Diskurse, aber sie hat auch ihre Schwächen. Migrantinnen 
und Migranten als konkrete Menschen in bestimmten Erfah-
rungswelten treten in den Hintergrund. Die Berücksichtigung 
philosophisch relevanter Fragen, wie die nach der existenziel-
len Kondition der Migrierenden oder nach der Erschließung 
von Migrationserfahrungen, erfolgt vor allem in außerphi-
losophischen Bereichen wie den Migration studies oder in 
der Literaturforschung. Die der philosophischen Denkweise 
inhärente Kritik und ihr normativer Anspruch sind in die-
sen Forschungsfeldern weniger zentral. Diese Lücke könnte 
durch Beiträge aus den Gebieten der Existenzphilosophie und 
Phänomenologie gefüllt werden. 

Doch trotz der aktuellen und starken Orientierung der 
Phänomenologie auf Sozialität2 ist Migration als Phänomen 
vor diesem Hintergrund selten von Interesse, wenngleich es 
Ausnahmen gibt.3 Phänomenologische Interventionen auf 
dem Feld der Politischen Philosophie finden selten statt; dies 
vor allem deswegen, weil die Phänomenologie im Geiste Hus-
serls häufig als eine transzendentale und deskriptive Wissen-
schaft verstanden wird, in der keine Stellung zu normativen 
Fragen bezogen wird.4 Doch unter den klassischen Phänome-
nologinnen und Phänomenologen gab es eine, die es wagte, die 

2	 Siehe z. B. Thomas Szanto / Dermot Moran: Phenomenology of Sociality. Discovering 
the ‚We‘, New York / London 2015.

3	 Im deutschen Sprachraum ist in diesem Kontext Waldenfels hervorzuheben, der 
sich in seinen zahlreichen Werken tiefgründig mit interkultureller Phänomeno-
logie befasst; siehe u. a. Bernhard Waldenfels: Stachel des Fremden, Frankfurt am 
Main 1990; ders.: Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen: Modi leibhaftiger Erfah-
rung, Frankfurt am Main 2009.

4	 Vgl. Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersub-
jectivity, New York / London 2018, S. 25 f. 



Migration in finsteren Zeiten

69

Politik zum Hauptthema ihres Denkens zu machen: Hannah 
Arendts Schriften bieten einen sehr guten Ausgangspunkt, 
um sowohl politische Grundfragen als auch aktuelle Probleme 
aus phänomenologischer Perspektive zu betrachten.5 Arendt 
thematisierte die Migration direkt. Üblicherweise stehen in 
der Rezeption ihr Essay Wir Flüchtlinge und ihre Kritik an 
dem Konzept der Menschenrechte aus Elemente und Ursprünge 
totaler Herrschaft, die zum Kanon der philosophischen Bei-
träge zur Migrationsproblematik gehören, im Vordergrund.6 
Da ihre Auseinandersetzung mit der Erfahrung der Flucht 
in dem sehr spezifischen Kontext von Judenverfolgung und 
Vernichtung im Zweiten Weltkrieg zu sehen ist, muss kritisch 
geprüft werden, ob und wenn ja, inwiefern sich ihre Reflexion 
auf die heutige Lage oder auf das Phänomen der Migration 
an sich übertragen lässt.

Im Folgenden werde ich zeigen, dass bestimmte Elemente 
der Migrationserfahrung, die Arendt hervorhebt, Migrieren-
den intersubjektiv zugänglich sind, auch wenn sie sich – im 
Geiste von Arendts Pluralität – in Form und Intensität unter-
scheiden. Ich argumentiere dafür, dass nicht nur die Schriften, 
in denen Arendt Migration explizit thematisiert, in diesem 
Zusammenhang zu berücksichtigen sind, sondern dass ihre 

5	 Es ist nicht unumstritten, Hannah Arendt als Phänomenologin zu betrachten, 
aber es gibt nicht nur gute biografische, sondern auch gute theoretische Gründe, 
ihre Texte aus dieser Perspektive zu lesen; vgl. Veronica Vasterling: „Hannah 
Arendt“, in: Sebastian Luft / Søren Overgaard (Hg.), Routledge Companion to Phen-
omenology, New York / London 2015, S. 82–91; Loidolt, Phenomenology of Plurality, 
passim.

6	 Siehe Hannah Arendt: „Wir Flüchtlinge“, in: Marie Luise Knott (Hg.), Zur Zeit. 
Politische Essays, Berlin 1986, S. 7–21; Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge 
totaler Herrschaft, München / Zürich 2008.



Philosophie der Menschenrechte

70

politische Theorie im Ganzen einen fruchtbaren Boden für die 
Diskussion der aktuellen Fragen bietet.7 Insbesondere beziehe 
ich mich hierbei auf ihre Metaphern der Dunkelheit und des 
Lichtes, die ihr zur Beschreibung unterschiedlicher politisch 
relevanter Phänomene dienen, um zu zeigen, dass mit deren 
Hilfe die existenzielle Situation der Migrierenden genauer 
verstanden werden kann. Meine These besagt, dass, auch wenn 
sowohl Licht als auch Dunkelheit im menschlichen Leben ihre 
Funktionen erfüllen, es für Migrierende entscheidend ist, in 
das Licht der Öffentlichkeit zu treten und dadurch ihre neue 
Lebenswelt als ein Zuhause beanspruchen zu können. Das 
phänomenologische Potenzial der Metaphorik von Licht und 
Dunkelheit erweist sich darin, dass diese Denkbilder Arendt 
dazu dienen, die Empfindung des Gelebten durch die Erle-
benden wiederzugeben. Die zwei Metaphern kopieren nicht 
die gewohnten Topoi der Aufklärung und des Unaufgeklärten, 
sondern fungieren als bildhafter Zugang zu intersubjektiv 
kommunizierbaren Elementen der lebendigen Erfahrung – 
hier zu der Erfahrung der Migration.

Meine Argumentation ist in drei Schritte unterteilt: Ich 
fange mit einer Klärung des Begriffs der Migrierenden an; im 
zweiten Schritt identifiziere ich Grundelemente der Migrati-
onserfahrung, auf die Arendt hinweist; im Anschluss daran – im 
dritten Schritt – diskutiere ich mithilfe ihrer Metaphern des 
Lichtes und der Dunkelheit die sich daraus ergebende Stellung 
der Migrierten in der politischen Gemeinschaft.

7	 Dies wurde bereits gezeigt von Mareike Borren: „Towards an Arendtian Poli-
tics of In/Visibility“, Ethical Perspectives 15 (2008), S. 213–237; Ayten Gündoğdu: 
Rightlessness in the Age of Rights, New York 2015; Julia Schulze Wessel: Grenzfiguren. 
Zur politischen Theorie des Flüchtlings, Bielefeld 2017.



Migration in finsteren Zeiten

71

Migrierende – also wer?

Zunächst ist es entscheidend, den Begriff des Migrierenden, 
der folgend verwendet wird, zu bestimmen.8 Das lateinische 
Verb migrare bedeutet wandern oder wegziehen. Es weist primär 
auf eine Bewegung hin, ohne deren Hintergrund zu berück-
sichtigen. Die Mobilität von Menschen und Menschengruppen 
ist so alt wie die Menschheit selbst, doch die Wahrnehmung 
und die Bewertung dieses Phänomens sind vom historischen, 
gesellschaftlichen und politischen Kontext abhängig. In den 
letzten Jahrzehnten – insbesondere in den letzten Jahren – hat 
sich die öffentliche Aufmerksamkeit hinsichtlich des Migrati-
onsphänomens, zumindest im westlichen Kontext, sehr stark 
auf die erzwungene Migration gerichtet, insbesondere auf die 
Flucht aus dem globalen Süden in die wohlhabenden Staaten 
des globalen Nordens. 

Auch wenn in Deutschland die Bundeszentrale für politische 
Bildung den Terminus wertneutral definiert,9 ist dessen öffent-
licher Gebrauch aktuell signifikant an die Wahrnehmung der 
politisch und existenziell prekären Kondition der Geflüchteten 
gebunden, was ihm eine wertende Aussagekraft gibt. Wer in 
diesem Sinne als Migrantin oder als Migrant wahrgenommen 
wird und wer nicht, hängt stark von Machtverhältnissen ab: 
Ein Kind von Flüchtlingen wird im Einwanderungsland als 
Migrant/-in zweiter Generation angesehen; eine auf Mallorca 

8	 Diese Bestimmung gilt entsprechend für die Begriffe Migrant und Migrantin.
9	 Vgl. Oliver Razum / Jacob Spallek: „Definition von Migration und von der Ziel-

gruppe ‚Migranten‘“, Bundeszentrale für Politische Bildung 1.4.2009 <http://
www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/57302/definition-von-migra-
tion> (letzter Zugriff: 19.3.2019).



Philosophie der Menschenrechte

72

lebende Deutsche wird nicht als Migrantin betrachtet.10 Diese 
Kontextualisierung spielt ohne Zweifel eine große Rolle für 
den öffentlichen Diskurs und für die Lebensrealität sowohl der 
Migrierenden als auch der Nichtmigrierenden, aber von dem 
breiteren Kontext der von Migration betroffenen Menschen. 
Sie ist vor allem für Sozialwissenschaften und die interdiszipli
nären Migration studies relevant. In meinem Aufsatz schlage 
ich allerdings vor, die Perspektive zu ändern. Ich beleuchte 
bestimmte Grundelemente der Erfahrung der Migration, die 
für alle Migrantinnen und Migranten gelten, unabhängig von 
den Migrationsmodalitäten. Ich bewege mich insofern in einem 
abstrakten Raum: Der Begriff der Migrantin oder des Migran-
ten, den ich anwende, um dieses Ziel zu erreichen, ist primär 
kontextneutral und wird im Laufe der Argumentation immer 
wieder rekontextualisiert. Als Migrierende werden Menschen 
bezeichnet, die ihren Lebensraum verlassen, um sich für einen 
längeren Zeitraum an einem anderen Ort aufzuhalten, der sich 
vom vorherigen unterscheidet, und zwar in einer Weise, die 
das Leben wesentlich beeinflusst. Gute Beispiele hierfür sind 
Sprache, kommunikative Umgangsformen und gesellschaftli-
che Strukturen, die meist im Fall internationaler Migration 
relevant werden.

Das dahinterstehende Ziel ist es, elementare Strukturen 
der Migrationserfahrung zu identifizieren, die als analyti-
sches Werkzeug für die Debatte, sowohl im akademischen als 
auch im außerakademischen Kontext, gelten können. In den 
medialen Darstellungen der Migration und der Migrierenden, 

10	 Vgl. Evangelos Karagiannis  /  Shalini Randeria: „Exclusion as a liberal Impera-
tive“, in: Jens Kugele (Hg.), Migration. Changing Concepts, Critical Approaches, Ber-
lin / Boston 2018, S. 229–252, insb. S. 231–233.



Migration in finsteren Zeiten

73

im öffentlichen Diskurs der großen und kleinen politischen 
Gemeinschaften sowie nicht selten in der an Migration inte-
ressierten Forschung und Diskussion dominieren extreme 
Positionen und eine emotional aufgeladene Argumentation. 
Das Bild des Migranten/der Migrantin ruft starkes Mitleid 
oder heftige Abneigung hervor. Dies resultiert u. a. aus der 
dramatischen Lage vieler Zwangsmigrierender, dem Ausmaß 
der Migrationsbewegungen heute, den Ängsten und Bedenken 
bezüglich der eigenen Sicherheit und der sozioökonomischen 
Situation sowie aus politischen oder medialen Manipulatio-
nen. Der Bezug auf die Grundstrukturen der Migrationser-
fahrung im Allgemeinen ermöglicht in dieser Hinsicht eine 
Entschärfung dieser Effekte und eine generelle Verbesserung 
der Debattenqualität.

Diese Herangehensweise hat ihre Grenzen, die maßgeb-
lich aus dem Wesen der Erfahrung selbst resultieren, nämlich 
der darin mitgedachten Subjektivität und Einzigartigkeit. Die 
Erfahrung eines/einer Geflüchteten, der/die in ein anderes 
Land, oft das eigene Leben aufs Spiel setzend, auswandert, 
ohne die Sicherheit zu haben, dass er/sie sich dort auch auf-
halten darf, unterscheidet sich so grundlegend von der eines 
wohlhabenden Menschen, der aufgrund eigener Präferenzen 
seinen Lebensort ändert, dass Zweifel zu hegen sind, ob diese 
Erfahrungen überhaupt in einem vergleichbaren Verhältnis 
zueinander stehen. Die Berücksichtigung anderer Faktoren 
(wie Geschlecht, Hautfarbe, Aus- und Einwanderungsland oder 
ökonomischer Status) scheint die Möglichkeit auszuschließen, 
Grundelemente von solch vielfältigen Migrationserfahrungen 
identifizieren zu können. Doch ist es auch die Erfahrung, die 
hier eine Lösung bietet: Die Erfahrung der Möglichkeit des 



Philosophie der Menschenrechte

74

kommunikativen Umgangs mit dem Phänomen der Migration 
zeigt, dass auch dann, wenn scheinbar unvergleichbare Migra-
tionsgeschichten zusammengetragen werden, ein grundlegen-
des Verständnis des Phänomens geteilt wird. Menschen, die 
eine Migrationsgeschichte haben, kommunizieren miteinander 
über ihre Erfahrungen; sie tauschen sich auch mit denen aus, 
die selbst eine solche Erfahrung nicht haben. Eine Erfahrung 
macht man immer in einem sozialen Kontext, wodurch eine 
kommunikative Ebene geschaffen wird.11 Dies deutet auf eine 
Möglichkeit der Bestimmung von Elementen, die eine Grund-
lage eines solchen kommunikativen Umgangs mit der Erfahrung 
der Migration ausmachen, hin. Wie ich zeigen werde, erlaubt 
mein Ansatz, eine Struktur der Migrationserfahrung zu thema-
tisieren, deren Elemente auf einzelne Migrationserfahrungen 
in ihrer Vielfältigkeit angewandt werden können. Der Sinn 
ist, diese grundlegende Struktur einer Migrationserfahrung zu 
untersuchen und zu verstehen, wodurch ein Interpretations-
modell für individuelle Migrationsgeschichten entsteht.

Migration und ihre Elemente

Hannah Arendt war selbst Migrantin. Die Grenzerfahrung beein-
flusste nicht nur ihre Biografie, sondern auch ihr Werk. Ihre Dar-
stellung des Schicksals der jüdischen Flüchtlinge in dem von den 
Nationalsozialisten besetzten Europa beleuchtet die Tragödie, 
die existenzielle Gefahr und das Elend der Zwangsmigration und 
zugleich die ihr innewohnende Ironie: Nachdem die Flüchtlinge 

11	 Diese Frage steht im Zentrum des Interesses der neueren Phänomenologie; siehe 
Szanto / Moran, Phenomenology, insb. S. 1–26.



Migration in finsteren Zeiten

75

ihr Zuhause zurückgelassen haben, kommen sie in einer neuen 
Lebenswelt an, die nicht (oder noch nicht) die eigene ist. So 
befinden sie sich zwischen zwei Welten – in der Schwebe.

Arendt bezieht sich auf eine konkrete Migrationserfah-
rung, deren historischer und politischer Kontext beachtet wer-
den muss. Die Lebensrealität der Juden im Europa dieser Zeit 
war von einer ständigen Existenzangst gekennzeichnet, vom 
Bewusstsein, dass nicht zu fliehen Deportation und Tod bedeu-
ten. Arendt schenkt der Frage nach dem Identitätswechsel, der 
aus ihrer Perspektive ein Begleitphänomen der Migration ist, 
besonders viel Aufmerksamkeit. Sie beschreibt den Anpassungs-
druck derjenigen, die aus einer Gemeinschaft, in der sie zuhause 
waren, ausgestoßen werden, und zeigt, wie absurd die Auswir-
kungen sind, wenn sich der Prozess mehrere Male wiederholt. 
So konstatiert sie: „Je weniger wir frei sind zu entscheiden, wer 
wir sind oder wie wir leben wollen, desto mehr versuchen wir, 
eine Fassade zu errichten, die Tatsachen zu verbergen und in 
Rollen zu schlüpfen.“12 Dass das, „was Hannah Arendt im Exil 
1943 so aus jüdischer Perspektive formulierte, […] heute als 
universelle Erfahrung gelten [kann], die jeden Nationalismus 
mit seinen territorialen Identitätsangeboten ein weiteres Mal 
als Anachronismus bloßstellt“,13 lässt sich nur im eingeschränk-
ten Sinne behaupten. Diese Erfahrungen sind nicht identisch, 
weil sie in einem sehr unterschiedlichen historischen, sozialen 
und politischen Kontext gemacht worden sind bzw. gemacht 
werden. Sie sind nicht universell, weil jede Erfahrung eine Ein-

12	 Arendt, Wir Flüchtlinge, S. 15.
13	 Thomas Eppenstein / Cinur Ghaderi: „Perspektiven auf Flüchtlinge und Flucht-

dynamiken“, in: Thomas Eppenstein (Hg.), Flüchtlinge. Multiperspektivische Zugänge, 
Wiesbaden 2017, S. 14.



Philosophie der Menschenrechte

76

zelerfahrung ist; jede ist individuell und von unendlich vielen 
Bedingungen beeinflusst. Doch der Anpassungsbedarf ist ein 
gutes Beispiel dafür, was ich unter Elementen der Migrationser-
fahrung verstehe. Es kann vorausgesetzt werden, dass Migrierte 
mit Phänomenen konfrontiert werden, die ihnen fremd erschei-
nen: Es können menschliche Verhaltensweisen, gesellschaftli-
che Erwartungen, Gepflogenheiten oder Kleidungsregeln sein. 
Wer von außen kommt, unterscheidet sich in diesen Hinsichten 
womöglich von den meisten im Einwanderungsland lebenden 
Menschen. Diese Begegnung mit dem Fremden und folglich der 
Anpassungsbedarf können Menschen unter enormen Druck 
setzen – wie Arendt, die in diesem Kontext, nicht ohne Ironie, 
vom „unangenehmen Auffallen“ der jüdischen Flüchtlinge in 
den USA schreibt.14 Beides kann aber auch eine Bereicherung 
darstellen, wenn sie die Form der Offenheit für das Neue anneh-
men, vorausgesetzt, dass die Freiheit, zu entscheiden, wer wir 
sind und wie wir leben wollen, im größeren Maße gegeben ist. 
In diesem Sinne gehört der Anpassungsbedarf zu den inhären-
ten Elementen der Migrationserfahrung, unabhängig davon, ob 
Migrierende auf ihn mit Zustimmung, Ablehnung oder anders 
reagieren. So lassen sich bei Arendt bestimmte Elemente dieser 
Erfahrungen identifizieren, die sich in unterschiedlichen Korre-
lationen, in unterschiedlicher Intensität wiederholen. Folgend 
diskutiere ich exemplarisch drei solcher Elemente: das Verlassen 
des eigenen Zuhauses, den Wechsel der Alltagssprache und die 
Änderung des sozialen Lebenskontextes.15

14	 Arendt, Wir Flüchtlinge, S. 14.
15	 Diese drei Grundelemente der Migrationserfahrung lassen sich aus einer Beschrei-

bung der condition migratoire (MR), die Arendt in Wir Flüchtlinge beschreibt, 
ableiten; vgl. ebd., S. 7 f.



Migration in finsteren Zeiten

77

Erstens stellt das Verlassen des Zuhauses den Kern der 
Migrationserfahrung dar. Der Begriff des Zuhauses16 ruft gene-
rell positive Assoziationen hervor: Es ist ein warmer, siche-
rer Ort, an dem wir willkommen sind und geliebt werden. 
Natürlich kann ein Zuhause alles andere sein als das. Aber 
es gibt einen Aspekt, der sich nicht ändert, unabhängig von 
unserer emotionalen Haltung unserem Zuhause gegenüber: Das 
Zuhause ist ein Raum, den wir kennen; ein Raum, in dem wir 
uns alltäglich bewegen und den wir mitkonstituieren. In diesem 
Raum können wir uns sogar in kompletter Dunkelheit bewegen, 
denn seine Topografie ist in unserem leiblichen Gedächtnis 
tief eingeprägt. Der Verlust, der mit dem Verlassen des eigenen 
Zuhauses verbunden ist, ist in jeder Modalität der Migration 
spürbar. Es kann sich, z. B. im Fall eines Kriegsflüchtlings, um 
einen physischen Verlust des ehemaligen Lebensraumes han-
deln; um einen emotionalen Verlust von einer Migrierten, die 
aus ökonomischen Gründen fern vom Zuhause ihrer Familie 
lebt; um eine willkommene Änderung des Lebensraumes eines 
Migranten, der aus kulturellen Gründen seine sexuelle Orien-
tierung im Heimatland nicht ausleben konnte. Der Ort in der 
Welt, in dem Migrierende einst zu Hause waren, wird von ihnen 
zurückgelassen. Das Ankommen in einer neuen Lebenswelt 
kann, je nach Migrationskontext und der gesamten Konsti-

16	 Der topografische Begriff des Zuhauses, den ich hier einführe, bezieht sich auf eine 
materielle Verortung des Menschen in der Welt. Arendt hingegen versteht in der 
Welt zuhause zu sein im partizipatorischen Sinne als Teilnahme am gemeinsamen 
Handeln und Sprechen und somit als eine Mitgestaltung (oder Mitaktualisierung) 
der gemeinsamen Welt; vgl. Hannah Arendt: „Understanding and Politics“, in: 
dies., Essays in Understanding 1930–1954, New York 1994, S. 307–321, insb. S. 308; 
vgl. Mareike Borren: „Amor Mundi: Hannah Arendt’s Political Phenomenology 
of World“, UvA-DARE (Digital Academic Repository), Amsterdam 2010 <http://
dare.uva.nl/record/346972> (letzter Zugriff: 26.4.2019), insb. S. 74–90.



Philosophie der Menschenrechte

78

tution einer betroffenen Person, traumatisch oder befreiend 
sein. In jedem Fall ist der Raum, den Migrierende neu betreten, 
zunächst nicht vertraut und kann erst durch alltägliche Beob-
achtung, Kommunikation und das Abtasten seiner Materialität 
zu einem Zuhause werden.

Zweitens ist der Wechsel der Sprache und damit die 
Umwertung der Muttersprache, die bisher ein zuverlässiges 
Medium der Alltagskommunikation gewesen ist, ein imma-
nentes Element der Migrationserfahrung. Durch die Worte, 
die sie sprechen, und den Klang ihrer Stimme exponieren sich 
Menschen als Migrantinnen und Migranten.17 Ihre Äußerungen 
mögen den anderen unklar vorkommen, ihre Namen werden 
für unaussprechlich erklärt, ihr Akzent wird zum Thema von 
Alltagsgesprächen; dies aber nur unter der Bedingung, dass 
sie der Landessprache des Einwanderungslandes überhaupt 
mächtig sind. Denn obwohl die Sprache ein Hauptmittel der 
Kommunikation ist, ist sie nicht immer gegeben. Wenn den 
Migrierten die Fähigkeit fehlt, ihre Gedanken und Bedürfnisse 
zu verbalisieren, sind sie gezwungen, nicht verbale Formen 
der Kommunikation einzusetzen. Abhängig vom Kontext 
der Migration können die Folgen unterschiedliche sein. Es 

17	 Das gilt selbst für Migrantinnen und Migranten, deren Muttersprache im 
Immigrationsland gesprochen wird. In der postkolonialen Sprachrealität wer-
den Sprachen der ehemaligen Kolonialmächte in einer besonderen Variante 
gesprochen. Dieser Wanderungsgrad genügt jedoch, um Migrantinnen und 
Migranten als solche an ihrer Aussprache, an ihrem besonderen Vokabular oder 
an ihrer Ausdrucksweise zu erkennen. Am Beispiel der lateinamerikanischen 
Diaspora in Katalonien beschreibt dies Steve Marshall: „New Latino Diaspora 
and New Zones of Language Contact: A Social Constructionist Analysis of Spa-
nish Speaking Latin Americans in Catalonia“, in: Jonathan Holmquist (Hg.), 
Selected Proceedings of the Third Workshop on Spanish Sociolinguistics, Somerville 
2007, S. 150–161.



Migration in finsteren Zeiten

79

ist möglich, dass unter solchen Umständen eine Migrantin 
bemitleidet wird und Hilfe erhält, aber auch, dass sie irritiert 
und abgestoßen wird oder dass sich durch die Verwendung 
einer anderen Sprache unerwartete Begegnungen und Kom-
munikationssituationen ergeben. In all diesen Fällen werden 
Menschen in kommunikativen Situationen einer besonderen 
Herausforderung gegenübergestellt: Sie müssen nicht nur die 
gewohnten Missverständnisse in Kauf nehmen, die sich durch 
die unterschiedliche Deutung von sprachlichen Äußerungen 
ergeben, sondern sich auch auf kommunikative Mittel – ver-
bale und nicht verbale – einlassen, die deutlich weniger zuver-
lässig sind als die eigene Muttersprache.

Drittens bleiben die Menschen, die das soziale Zuhause der 
Migrantinnen und Migranten mitbestimmt haben und an die 
sie emotional gebunden waren, zurück. Dies kann, wie Arendts 
Essay und unzählige Geschichten der Menschen zeigen, die vor 
Krieg und Gewalt fliehen, besonders dramatisch sein, wenn die 
Familien und Freunde Opfer von gewaltsamen Verhältnissen im 
Heimatland geworden sind. Es kann auch einen symbolischen 
Charakter haben, wenn sich der Verlust in der Entfernung von 
ihnen abbildet. Mit der Entwicklung der modernen Kommu-
nikationstechnologien hat sich viel verändert. Es entsteht der 
Eindruck, sich in Millisekundenschnelle mit einem beliebigen 
Ort auf der Erdkugel verbinden zu können. So ist die gefühlte 
Distanz zu den Menschen, die uns emotional nahestehen, klei-
ner, was dabei hilft, ihre physische Abwesenheit zu verkraften. 
Videochatten, Instant-Messaging oder Interaktionen über 
Social Media tragen zu dem Eindruck bei, dass die räumliche 
Entfernung kaum noch für die zwischenmenschliche Kommu-



Philosophie der Menschenrechte

80

nikation entscheidend ist.18 Doch ersetzen diese Kommunika-
tionsweisen bloß das, was früher zur Alltagsrealität gehörte: 
miteinander sprechen und lachen. Alles, was in der virtuellen 
Realität passiert, ist nur eine Repräsentation dessen, was Men-
schen in ihrem realen Leben tun oder tun wollen. Die durch 
Kameras vermittelte Sichtbarkeit, die durch Mikrofone ver-
mittelte Hörbarkeit, die auf eine auf Bilddarstellung reduzierte 
Leiblichkeit sind nur eine blasse Erinnerung an das Miteinan-
dersein, das zur Lebensrealität der Migrierenden gehört hatte. 
Der Verlust dieser zwischenmenschlichen Verortung stellt die 
Migrantinnen und Migranten vor die Herausforderung, neue 
Kontakte und neue Beziehungen zu knüpfen, um den emotio-
nal-sozialen Lebenskontext wieder aufzubauen. Ob diese Her-
ausforderung leicht zu bewältigen oder eine unüberwindbare 
Aufgabe ist, hängt von zahlreichen subjektiven Faktoren ab, 
von denen die Migrationsgeschichte nur eine ist. Klar ist aber, 
dass es keine Möglichkeit gibt, das Verlorene zu reproduzieren. 
Dies besagt nichts über die Qualität und Intensität der neuen 
sozial-emotionalen Vernetzung, deutet aber darauf hin, dass 
ihr Aufbau Zeit und Mut erfordert.

Jedes der drei Grundelemente der Migrationserfahrung, 
die ich beschrieben habe, stellt für Migrierende eine Heraus-
forderung dar. Es ist nicht klar, ob der neue Lebensraum je 
zu einem Zuhause werden kann oder ob er für immer fremd 
bleiben wird. Dies ist nicht nur im Hinblick auf die existen-
zielle Situation der Migrierten relevant, sondern auch für 
die Kondition der politischen Gemeinschaft, in der sie leben. 

18	 Siehe z. B. Micra Madianou / Daniel Miller: Migration and New Media. Transnatio-
nal Families and Polymedia, New York / Milton Park 2012. 



Migration in finsteren Zeiten

81

Folgend zeige ich, wie Arendts Metaphern des Lichtes und 
der Dunkelheit dabei helfen, die Bedeutung von in der Welt 
zuhause zu sein anzuerkennen.

Finstere Zeiten und das Licht der Öffentlichkeit

Arendts Ansatz der Öffentlichkeit setzt einen politischen 
Raum der Erscheinung voraus. In diesem Raum treten Men-
schen durch Handeln und Sprechen in Erscheinung. Damit 
zeigen sie, wer sie sind, im Gegensatz dazu, was sie sind – im 
Sinne der bloßen soziokulturellen Eigenschaften, die sie mit 
anderen teilen.19 Sie zeigen ihre Einzigartigkeit, um gemeinsam 
mit anderen die merkwürdige Grundbedingung der mensch-
lichen Existenz zur Schau zu stellen: die Pluralität. Im Kern 
bedeutet Pluralität, dass die Erde nicht von einem, sondern von 
vielen Menschen bewohnt wird.20 Das heißt, dass auch dann, 
wenn es denkbar wäre, dass jemand das gesamte Leben in Isola-
tion verbringt, ein solches Leben nicht vollkommen menschlich 
sein würde. Grundlegend sind Menschen politische Wesen, also 
solche, die ihr Leben immer auf irgendeine Weise miteinander 
führen. Pluralität bedeutet allerdings auch, dass Menschen sich 
voneinander radikal unterscheiden, da sie als Neugeborene in die 
Welt kommen, die in ihrer Individualität niemandem gleichen, 
der lebt, je gelebt hat oder leben wird. Zugleich sind Menschen 
gleich, indem sie Menschen sind, also unendlich bedingte Wesen 
mit der Fähigkeit, im Licht der Öffentlichkeit zu erscheinen, wo 
menschliche Angelegenheiten verhandelt und behandelt wer-

19	 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, München / Zürich 2007, S. 219.
20	 Vgl. ebd., S. 17.



Philosophie der Menschenrechte

82

den. Aristoteles folgend betont Arendt, dass in diesem Modus 
der vita activa das menschliche Leben vollkommen menschlich 
wird.21 Für meine Argumentation ist entscheidend, dass es auch 
der Lebensbereich ist, in dem Menschen durch ihr sprachliches 
und tätiges Miteinandersein die Erfahrung der Freiheit machen.22 
Freiheit ist für Arendt also im weiten Sinne politisch.

Das Pendant zum lebhaft beleuchteten Raum der Öffent-
lichkeit ist das Private. In dieser Sphäre fehlt Menschen die 
Möglichkeit, zu zeigen, wer sie sind. Das Licht der Öffentlich-
keit gelangt nicht dorthin und so bleiben sie in der Dunkelheit. 
Das Private ist die Sphäre, in der Dinge geschehen und Tätig-
keiten ausgeführt werden, die nicht gesehen werden sollen, also 
Ereignisse und Aktivitäten, die unsere körperlichen Bedürfnisse 
stillen, wie Geburt, Wachstum, Altern, Ernährung, leiblicher 
Schmerz und leibliche Lust. Im Gegensatz zum Öffentlichen, 
das die Erfahrung der Freiheit ermöglicht, ist das Private ein 
Raum der Notwendigkeit,23 in dem das animalische Element 
der menschlichen Existenz seinen Platz hat.

Diese Polarisierung der zwei Lebenssphären lässt eine 
Wertung vermuten: Es scheint, dass Arendt den öffentlichen 
Raum als etwas befürwortet, das eine Beziehung zur Welt 
aufzubauen vermag, und das Private als eine Sphäre der Berau-
bung (privatio)24 missbilligt. Das Bild ist jedoch komplexer, 
denn Arendt weist auch auf einen anderen Aspekt des Pri-
vaten hin: seine schützende Funktion. Im gemeinsamen Han-

21	 U. a. vgl. ebd., S. 17, S. 213 ff.; vgl. Arendt, Elemente, S. 615.
22	 Vgl. Hannah Arendt: „What is Freedom?“, in: dies., Between Past and Future, New 

York 2006, S. 142–169, insb. S. 154 f.
23	 Vgl. Arendt, Vita activa, S. 40.
24	 Vgl. ebd., S. 48.



Migration in finsteren Zeiten

83

deln und Sprechen sind Menschen, sobald sie in das Licht der 
Öffentlichkeit treten, völlig exponiert. Manche Elemente der 
menschlichen Existenz können sich aber unter solchen Bedin-
gungen nicht verwirklichen. Sie bedürfen eines geschützten 
Raumes, der schützenden Dunkelheit des Privaten, in dem 
sie nicht zum Gegenstand des Urteilens durch einen anderen 
werden und nicht zur öffentlichen Debatte stehen. Zu sol-
chen gehören enge zwischenmenschliche Beziehungen und 
Emotionen: Liebe, Brüderlichkeit, intime Freundschaft – im 
Gegensatz zu politischer Freundschaft (philia politike), die für 
Arendt nur in der Öffentlichkeit möglich ist und einen grund-
legenden Modus des politischen Miteinanderseins darstellt.25 
Das Zuhause ist für Arendt eine Verortung dieser Elemente 
menschlichen Lebens. Dort werden Grundbedürfnisse sowohl 
physischer als auch emotionaler Art gestillt; doch kann das 
vollkommene menschliche Leben nur realisiert werden, wenn 
Menschen den Schritt in die Öffentlichkeit wagen. Dieses 
Wagnis benötigt Mut, denn draußen stehen das Leben und 
das Überleben sowie die Welt auf dem Spiel.26

Arendts Metaphern der Dunkelheit und des Lichtes sind 
insbesondere im Kontext ihres Konzeptes der finsteren Zeiten 
(ein Ausdruck, den sie von Brecht übernimmt27) zu sehen. Es 
gibt in der menschlichen Geschichte immer wieder Zeiten, in 
denen das Licht der Öffentlichkeit seine strahlende Kraft ver-

25	 Vgl. Maria Robaszkiewicz: Übungen im politischen Denken. Hannah Arendts Anlei-
tung der politischen Praxis, Wiesbaden 2017, S. 173–178; für einen kritischen Ansatz 
siehe Brian C. J. Singer: „Thinking Friendship With and Against Hannah Arendt“, 
Critical Horizons, 18:2 (2017), S. 93–118.

26	 Vgl. Arendt, Freedom, S. 155.
27	 Vgl. Hannah Arendt: Menschen in finsteren Zeiten, München / Zürich 1989, S. 14.



Philosophie der Menschenrechte

84

liert und die Finsternis sich dort verbreitet, wo sich Menschen 
einander handelnd und sprechend begegnen. In diesen Zeiten 
ist keine öffentliche Erscheinung möglich. Die gemeinsame 
Welt als ein Handlungsraum verliert ihre Anziehungskraft. 
In solch dunklen Zeiten kann das vollkommen menschliche 
Leben nicht gelebt werden. Das Hauptinteresse besteht im 
Überleben und im Stillen der Grundbedürfnisse. Menschen 
werden darauf reduziert, Rädchen im Getriebe und Subjekte 
sowie Objekte der Notwendigkeit und Gewalt zu sein. Und 
da, wie Arendt anmerkt, „unser Realitätsgefühl durchaus 
davon abhängig ist, daß es Erscheinungen und damit einen 
öffentlichen Raum gibt, in den etwas aus der Dunkelheit des 
Verborgenen und Geborgenen heraustreten kann“,28 mangelt 
es in den finsteren Zeiten an öffentlicher Realität, wodurch 
sie wie ein Albtraum erscheinen.

Arendt lehnt es ab, die finsteren Zeiten mit den Unge-
heuerlichkeiten des Nationalsozialismus und des Holocausts 
gleichzusetzen und betont, dass es solche Phasen immer wieder 
in der Menschheitsgeschichte gegeben hat.29 Immerhin spricht 
sie eindeutig als eine Frau in finsteren Zeiten, wenn sie auf der 
Hoffnung und der Erwartung besteht, dass selbst in solchen 
Zeiten etwas Erhellung möglich ist, die „vom unsicheren, fla-
ckernden und oft schwachen Licht ausgehen könnte, welches 
einige Männer und Frauen unter beinahe allen Umständen in 
ihrem Leben und in ihren Werken anzünden und über der ihnen 
auf der Erde gegebenen Lebenszeit leuchten lassen“.30 

28	 Arendt, Vita activa, S. 64.
29	 Vgl. Arendt, Menschen, S. 15.
30	 Ebd., S. 15 f.



Migration in finsteren Zeiten

85

Vor dem Hintergrund von Arendts Ansatz der Öffent-
lichkeit erhält die Frage der politischen Sichtbarkeit der 
Migrantinnen und Migranten eine zentrale Rolle: Sie wird zum 
Hauptziel ihres Übergangs von dem dunklen Zwischenraum der 
Hauslosigkeit in das Licht der gemeinsamen Welt. Allerdings 
kann der Schritt in das Licht der Öffentlichkeit angesichts des 
prekären rechtlichen und politischen Status einiger Migrierter, 
insbesondere der Geflüchteten und der illegalen Migrantinnen 
und Migranten, problematisch werden. Denn dort sind sie voll-
kommen exponiert und daher der Gefahr der Inhaftierung und 
Abschiebung oder des Todes ausgesetzt. Gleichzeitig kann der 
Rückzug in die vermeintlich sichere Sphäre des Privaten die 
Schutzlosigkeit und Verletzlichkeit der Migrierten verstärken, 
weil Menschen unter diesen Bedingungen der weltlichen Reali-
tät beraubt sind: Die Welt erscheint ihnen nicht und sie erschei-
nen nicht in der Welt, was bedeutet, dass ihnen keine weltliche 
Existenz zukommt. Eindrücklich zeigt das die Äußerung eines 
marokkanischen illegalen Migranten, der über ein halbes Jahr 
inhaftiert war: „I know I don’t exist. That’s simply how things 
are.“31 Besonders die fragilen Gruppen der Migrierenden wer-
den sowohl der gefährlichen Sichtbarkeit als auch der gefähr-
lichen Unsichtbarkeit ausgesetzt, gleichzeitig reduziert auf ein 
nacktes Leben und ihre Rechtspersönlichkeit, und dadurch der 
Möglichkeit, in der Öffentlichkeit zu erscheinen, beraubt.32 
Aber selbst wenn der rechtliche Status der Migrierten keine 
Gefahr an sich darstellt, werden sie durch die enge Verbindung 
zu einer ethnischen Minderheit, die für alle Außenstehenden 

31	 Vgl. Borren, Towards an Arendtian Politics of In/Visibility, S. 231.
32	 Vgl. ebd., S. 219; siehe hierzu auch Arendt, Elemente, S. 619.



Philosophie der Menschenrechte

86

geschlossen bleibt und Brüderlichkeit statt der Sorge um die 
gemeinsame Welt bevorzugt,33 mit gefährlicher Unsicherheit 
bedroht. Ebenfalls kann die Rückkehr in die Einsamkeit des 
Privaten, wo man sich in der Dunkelheit versteckt, eine ähnli-
che Wirkung haben. Die Umwandlung der gefährlichen Sicht-
barkeit in ihr ermächtigendes Pendant ist eine Aufgabe, die 
politische Gemeinschaften in ihrer Pluralität im Sinne des 
arendtschen gemeinsamen Handelns34 angehen sollten.

Politisierung ist also ein Weg aus der Finsternis. Aber 
wie kann sie von allen Beteiligten in Angriff genommen wer-
den? Eine schnelle, technische Lösung ist nicht in Sicht, denn 
sonst wäre die Lage längst nicht mehr akut. Jeder solche Ver-
such wird das Schicksal des von Giorgio Agamben in diesem 
Kontext geäußerten Vorschlages eines aterritorialen Modells 
teilen, der bloßes Gedankenexperiment ist.35 Vielmehr, wie 
Ayten Gündoğdu betont, bleibt die Lösung aus: Das Pro
blem kann nur mithilfe ständiger kritischer Reflexion seiner 
systemischen Strukturen zwischen Recht und Rechtlosigkeit 
angegangen werden36 und die aktuellen Herausforderungen 
müssen immer wieder auf diese Weise rekontextualisiert 
werden. Praktisch gesehen gibt es offenkundig zahlreiche 
gesellschaftliche Herausforderungen, die der Politisierung 
der Migrantinnen und Migranten im Wege stehen. Im Sinne 

33	 Vgl. Arendt, Menschen, S. 19–22.
34	 In der amerikanischen Version von Vita activa (The Human Condition) verwendet 

Arendt in diesem Kontext an zahlreichen Stellen den Ausdruck acting in concert.
35	 Vgl. Giorgio Agamben: „Jenseits der Menschenrechte“, Jungle World 4.7.2001 

<https://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechte> (letzter 
Zugriff: 23.4.2019).

36	 Vgl. Gündoğdu, Rightlessness, S. 207.



Migration in finsteren Zeiten

87

des gemeinsamen Handelns und Sprechens sind ausreichende 
Kenntnisse einer gemeinsamen Sprache erforderlich; im Sinne 
der politischen Beteiligung tauchen rechtliche Barrieren 
auf, denn, realpolitisch gesehen, wird die Politisierung der 
Migrantinnen und Migranten nicht so schnell die Verleihung 
des Wahlrechts für Personen ohne Staatsbürgerschaft mit sich 
bringen; im Sinne des zwischenmenschlichen Zusammen-
lebens werden kulturelle Differenzen oft als ein Hindernis 
betrachtet, dessen Bewältigung Offenheit, intensive Kom-
munikation und erheblichen Mut erfordert, die häufig im 
Bereich des Wunschdenkens bleiben. 

Politisierung kann grundlegend nur auf der lokalen Ebene 
durch die Erschaffung öffentlicher Räume erfolgen, in denen 
sich Migrantinnen und Migranten sowie Bürgerinnen und Bür-
ger treffen, um miteinander zu handeln und zu sprechen. Was 
sehr wichtig ist: Viele der Migrierten werden finstere Zeiten 
erlebt haben oder sie empfinden ihre Situation nach wie vor 
als dunkel. Es sind zum Teil alltägliche Situationen, die einen 
öffentlichen Erscheinungsraum schaffen: ein Gespräch, ein Tref-
fen, die Teilnahme an einer universitären Lehrveranstaltung, 
das gemeinsame Spielen von Kindern auf einem Spielplatz. In 
solchen Situationen ist es möglich, dass ein Element des Neuen, 
das Arendt auch mit Migrierten als Neuankömmlingen in Ver-
bindung gebracht hat,37 in der Welt erschaffen wird. Das Licht 
der Öffentlichkeit wird immer durch Trennungen, Abgren-
zungen und durch Rückzug in die private Sphäre verdunkelt 
und abgeschirmt. Deshalb ist das, was man in der öffentlichen 

37	 Vgl. Hannah Arendt: „Crisis in Education“, in: dies., Between Past and Future, New 
York 2006, S. 170–193, insb. S. 172.



Philosophie der Menschenrechte

88

Debatte Integration nennt, genau in dem Sinne, in dem man 
es mit arendtschem Vokabular als gemeinsames Sprechen und 
Handeln von alteingesessenen Bürgern und Neuankömmlingen 
bezeichnen kann, von fundamentaler Bedeutung.

Arendts Kritik der Menschenrechte als einer letztlich fun-
damentlosen Fiktion, die den Menschen auf ein nacktes Leben 
reduziert, ist bekannt. Ihr Bestehen auf der politischen Fun-
dierung der Menschenrechte als das Recht, Rechte zu haben, 
also das Recht, als ein Teil einer politischen Gemeinschaft 
anerkannt zu werden und als solcher den Anspruch auf par-
tikuläre Rechte geltend zu machen, ist trotz der Entwicklung 
von menschenrechtsschützenden Institutionen auch heute rele-
vant. Nach wie vor bedeutet das Recht, Rechte zu haben auf 
der institutionellen Ebene im Idealfall die Zuerkennung der 
Staatsbürgerschaft. Auf der praktisch-alltäglichen Ebene der 
lebenden Erfahrung bedeutet es wiederum, an den Praktiken 
der Gemeinschaft als einer Gruppe der miteinander handeln-
den und sprechenden Menschen beteiligt zu sein, d. h. sowohl 
den Mut zu zeigen, aus der Dunkelheit des Privaten hinauszu-
treten und sich als ein Wer zu exponieren, als auch von den 
anderen zur Teilnahme an dem Geschehen in hell erleuchteten 
öffentlichen Räumen zugelassen zu werden – denn es gehören 
beide Bewegungen dazu.

Dr. Maria Robaszkiewicz, wissenschaftliche Mitarbeiterin an der 
Professur für Praktische Philosophie, Universität Paderborn, Associate 
Researcher am Center for History of Women Philosophers and 
Scientists (HWPS).



89

Die konservative Kritik an den Menschenrechten

Die konservative Kritik an 
den Menschenrechten

Andreas Nix

Menschenrechte sind zu einem globalen Common Sense avan-
ciert. Kritik an ihnen gibt es kaum und wenn doch, dann wird 
diese als reaktionär oder als moralisch verwerflich abgetan. 
Dennoch gibt es immer wieder Denker, die sich den Menschen-
rechten kritisch nähern und die Deutungshoheit derjenigen 
anzweifeln, die die Menschenrechte promovieren. Diese Kritik 
wird vornehmlich an den politischen Rändern sowohl innerhalb 
des politisch linken als auch des politisch rechten Spektrums 
artikuliert.1 Die Kritik linker Denker an den Menschenrechten 

1	 Wie das politisch linke Spektrum ist auch das rechte fragmentiert und heterogen. 
Es beginnt beim liberalen Konservativismus, geht dann in den klassischen Kon-
servativismus und den radikalen Konservativismus über und setzt sich fort bis zur 
Konservativen Revolution und deren Reinterpretation innerhalb der Neuen Rech-
ten. Bei der Konservativen Revolution und der Neuen Rechten vollzieht sich der 
Bruch mit dem klassischen Konservativismus, sodass Übergänge zum Protofaschis-
mus fließend sind. Die Bruchstelle lässt sich anhand einiger Motive festmachen: Die 
theoretischen Ansätze der Denker der Neuen Rechten werden oft durch idealisti-
sche Motive, die nicht selten von Revolutionsfantasien flankiert werden, getragen. 
Hierbei geht es um eine Umgestaltung der Gesellschaft, die aber nie ausformuliert 
wird. Das Wohin bleibt meist im Dunkeln, sodass man durchaus von politischen 
Mythologien sprechen kann. Der Ton ist, anders als im Konservativismus, meist 
polemisch und aggressiv. Was die Menschenrechte angeht steht die Neue Rechte 
diesen eher ablehnend gegenüber; der Konservativismus kritisiert sie überwiegend 
bloß partiell. Gute Beispiele für das skizzierte Denken der Neuen Rechten sind: 
Alain Benoist: Kulturrevolution von Rechts, Dresden 2017; ders.: Kritik der Menschen-
rechte. Warum Universalismus und Globalisierung die Freiheit bedrohen, Berlin 2004 und 
Marieluise Christadler: „Die ‚Nouvelle Droite‘ in Frankreich“, in: Iring Fetscher 
(Hg.), Neokonservative und „Neue Rechte“, München 1983, S. 163–215, insb. S. 181 ff.



Philosophie der Menschenrechte

90

ist hinlänglich bekannt, im theoretischen Rahmen des Mar-
xismus eingebettet und somit systematisch nachvollziehbar. 
Die Kritik an den Menschenrechten, die innerhalb des Kon-
servativismus geäußert wird, ist hingegen schwerer zu fassen, 
da diese keiner Systematik folgt und äußerst heterogen vorge-
tragen wird. Kritisiert werden die Menschenrechte nicht per 
se. Das Augenmerk wird auf bestimmte Interpretationen oder 
politische Inanspruchnahmen gerichtet. Mit Letzterem ist 
nicht gemeint, dass Menschen sich auf diese Rechte berufen, 
um ihre Anliegen durchzusetzen, sondern es geht darum, dass 
Menschenrechte benutzt werden, um eine bestimmte politi-
sche Agenda zu verfolgen, und der Menschenrechtskatalog 
dadurch stetig ausgeweitet wird. Damit zusammenhängend 
richtet sich die Kritik konservativer Denker gegen die Mora-
lisierung der Menschenrechte. Sie sehen darin nicht nur eine 
unzulässige Vereinnahmung dieser Rechte, sondern befürch-
ten darüber hinaus, dass Debatten um eine bestimmte Aus-
legung dieser Rechte im Keim erstickt werden könnten. Wer 
moralisiere, so der Vorwurf, wolle eine bestimmte Agenda 
setzen und markiere Grenzen des Sag- und Nichtsagbaren. 
Radikaler angegangen wird das Problem der Begründbarkeit 
der Menschenrechte; hier wird die Frage nach den Funda-
menten gestellt: Wenn man Menschenrechte nicht begründen 
könne, dann lasse sich durchaus darauf schließen, dass sie 
nicht existieren. Eine andere Stoßrichtung der Kritik zielt auf 
das Feld des Politischen ab. Diese Kritik stellt einen Zusam-
menhang zwischen Recht, Staat und Macht her. Um Geltung 
zu erlangen, würden Rechte einen politischen Ordnungsrah-
men benötigen, denn ohne ihn würden sie Lippenbekenntnisse 
bleiben. Es geht hier auch um die Frage der Universalisier-



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

91

barkeit der Menschenrechte, die von konservativen Denkern 
generell mit Skepsis beantwortet wird.

Folgend werden wir uns exemplarisch Kritiken widmen. 
Zunächst aber soll das Phänomen des Konservativismus genauer 
untersucht werden, denn erst so lassen sich die zuweilen nur 
fragmentarisch vorgetragenen Kritiken verstehen. In einem 
weiteren Schritt werden die Kritiken dargestellt, die auf das 
Feld der Moral abzielen, zuletzt jene, in denen das Feld des 
Politischen in den Blick genommen wird.

Was ist Konservativismus?

Die Politische Theorie des Konservativismus ist ein in der 
Wissenschaft eher wenig beackertes Feld. Versuche, ihn in 
einem größeren Rahmen theoretisch zu fassen, lassen sich an 
einer Hand abzählen. Bis heute gilt Mannheims Studie von 
19252 im deutschsprachigen Raum als Standardwerk – allzu 
viel hat sich seitdem nicht getan. Zu nennen wäre noch der 
Versuch von Kondylis3, der mit der These aufwartet, dass es 
den Konservativismus als politisches Phänomen spätestens 
seit der Abwicklung des Ancien Régime nicht mehr gibt. Für 
eine gegenwärtige Betrachtung ist dieser Ansatz somit, trotz 
seiner analytischen Schärfe, kaum tauglich.

Was macht den Konservativismus als Politische Theorie 
nun aber aus? Offenbar kann man ihn nicht auf eine formal-
psychologische Eigenschaft reduzieren, wie Mannheim zurecht 

2	 Siehe Karl Mannheim: Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens, Frank-
furt am Main 1984. 

3	 Siehe Panajotis Kondylis: Konservativismus. Geschichtlicher Gehalt und Untergang, 
Stuttgart 1986. 



Philosophie der Menschenrechte

92

bemerkt. Denn dann wäre der Konservativismus eine individu-
elle Einstellung des Fühlens und Sichverhaltens. Ein Konser-
vativer ließe sich dann auch im sozialistischen und liberalen 
Spektrum finden: Er wäre ein Mensch, der Althergebrachtes 
schätzt, Traditionen und die Geschichte würdigt. Damit würde 
aber noch kein politisches Phänomen vorliegen. Die formal-
psychologische Eigenschaft, die Mannheim als Traditionalismus 
bezeichnet,4 muss mit einem historischen Ereignis kollidieren, 
um daraus eine Politische Theorie zu formen. Um welches Ereig-
nis handelt es sich? In der Forschung ist man sich weitgehend 
einig, dass man den Beginn des Konservativismus als politische 
Strömung mit den Ereignissen von 1789 in Verbindung bringen 
muss. Mit den Ereignissen rund um die Französische Revolu-
tion, vor allem im Zuge ihrer Radikalisierung, formiert sich 
die Politische Theorie des Konservativismus. Jener ist somit 
die jüngste der drei großen Politischen Theorien des Westens. 
Der Liberalismus ist die älteste, wenn man seinen Ursprung an 
der Politischen Theorie Lockes festmacht, der Sozialismus die 
zweitälteste, wenn man den Frühsozialismus in Betracht zieht. 
Alle drei Theorietraditionen stehen in Beziehung zueinander 
und sind oft in einer eigenartigen Dialektik miteinander ver-
bunden. Dabei ist der Konservativismus die reaktivste der drei 
Theorietraditionen. Er stellt vieles von dem infrage, was im 
Liberalismus und im Sozialismus Common Sense ist.

Worauf wird mit dem Konservativismus aber genau 
reagiert? Auf die Erfahrung der Beschleunigung. Konservative 
stellen sich in Opposition sowohl zum Liberalismus (auch wenn 
es die Möglichkeit der Anknüpfung gibt) als auch zum Sozi-

4	 Vgl. Mannheim, Konservatismus, S. 93 f.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

93

alismus. Mit dem Konservativismus soll die Beschleunigung 
der Zeit, die sich im Zuge der Aufklärung als Phänomen des 
Fortschritts manifestierte, aufgehalten und die Moderne ent-
schleunigt (Reform) oder abgewickelt (Reaktion) werden. Zudem 
wollen Konservative mit ihrer Theorie der durch die Kritik 
der Aufklärung initiierten Dekonstruktion der traditionellen 
Gesellschaftsordnung entgegentreten.5

Welche sind die Hauptmotive des Konservativismus? Da 
er sehr reaktiv ist, kann man sich seinen theoretischen Grund-
lagen zunächst über das, was er kritisiert, nähern. Aus der 
Negation der Beschleunigung der Zeit erwächst seine Kritik 
am Fortschrittsoptimismus der Aufklärung und des Sozialis-
mus. Konservative meinen, dass die menschliche Natur nicht 
verändert werden kann: Der Mensch ist und bleibt ein ambiva-
lentes Wesen, das sowohl das Gute als auch das Böse realisieren 
kann. Die Akzeptanz der conditio humana ist die Grundlage 
konservativer Anthropologie. Konservative negieren somit den 
Ansatz einer positiven Anthropologie, der sich sowohl im Libe-
ralismus als auch im Sozialismus findet. Der Mensch ist ein 
Mängelwesen, das der Korrektur durch Institutionen bedarf. 
Freiheit lässt sich nur vor diesem Hintergrund denken. Damit 
verknüpft üben konservative Denker Kritik an den epistemo-
logischen Grundlagen des Liberalismus und des Sozialismus. 
Konservative negieren die Auffassung, dass sich mithilfe der 
Naturwissenschaften der Mensch und die Gesellschaft grund-

5	 Koselleck meint, dass sich die Kritik im Zuge der Aufklärung in einen Strudel ver-
wandelt hat, der alles sich ihm in den Weg Stellende mitreißt. Der Kritiker muss, 
um noch kritisieren zu können, permanent futurisieren. So entsteht eine eigenar-
tige Dialektik von Kritik, Fortschritt und Relativismus. Vgl. Reinhard Koselleck: 
Kritik und Krise, Stuttgart 1973, S. 90 f.



Philosophie der Menschenrechte

94

legend ändern lassen. Der klassische Positivismus, wie er von 
Comte interpretiert wurde, geht davon aus, dass die Naturwis-
senschaften die letzte Stufe in der menschlichen Evolution sind. 
Sie würden die Ethik beerben, so wie einst die Ethik die Reli-
gion beerbte. Mithilfe der Naturwissenschaften ließen sich der 
Mensch und die Gesellschaft, was den Staat einschließt, nach 
deren Methoden analysieren und konstruieren. Der Glaube an 
die Naturwissenschaften, der Szientismus, wird in konservativen 
Theorien als Ersatzreligion demaskiert.6

Ein weiterer Hauptgegner des klassischen Konservativis-
mus ist der Liberalismus. Konservative Denker richten an ihn 
den Vorwurf, dass er durch seine Fixierung auf das Individuum 
die Bande der Gesellschaft kappt. Würde man der liberalen 
Gesellschaftsauffassung folgen, hätte man keine Gemeinschaft 
mehr, sondern eine Ansammlung beliebig aneinanderreihba-
rer und dekonstruierbarer Atome. Dieser Atomismus führe zu 
einer Aufhebung aller traditionellen Staatsauffassungen und 
zur Unterminierung der traditionellen Moral. Für die Behelfs-
moral des Liberalismus, den Utilitarismus, haben konservative 
Denker meist nur Spott übrig, denn eine Moral, die sich auf 
Nützlichkeitserwägungen stützt, sei keine.

Obwohl sich Konservativismus und Sozialismus in der 
Kritik am liberalen Atomismus einig sind, weichen ihre Gesell-
schaftsauffassungen fundamental voneinander ab. Der Konser-
vativismus kritisiert nicht nur den liberalen Individualismus, 
sondern auch den sozialistischen Egalitarismus. Für Konserva-

6	 Die Tradition des deutschen Konservativismus geht einen Schritt weiter; nur dort 
findet man eine ausgeprägte Technikskepsis, wie man sie in keiner anderen kon-
servativen Bewegung nachweisen kann. Schmitt spricht gar von der „Antireligion 
der Technizität“. Vgl. Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen, Berlin 82009, S. 74.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

95

tive ist die Vorstellung der gesellschaftlichen Gleichheit aller 
Menschen absurd. In jeder Gesellschaft werde es Ungleich-
heiten geben – diese gänzlich beseitigen zu wollen, sei eine 
Fantasievorstellung technokratischer Sozialingenieure.

Neben der Kritik am Liberalismus gibt es zwischen Sozia-
lismus und Konservativismus einen weiteren Berührungspunkt: 
die Kritik am Kapitalismus. Mannheim schreibt: 

Interessant ist es ferner, auch hier zu sehen, was immer wieder zu 
beobachten sein wird, wie von der konservativen Opposition gegen 
das bürgerlich-kapitalistische Erleben auch die Linksopposition 
lernt: die tausendfach wiederholte Betonung der Abstraktheit der 
menschlichen Beziehungen in der kapitalistischen Welt (bei Marx 
u. a.) geht auf die Entdeckung des altständischen Denkens zurück.7

Allerdings liegt dieser Kritik – anders als im Sozialismus – keine 
Systematik zugrunde. Konservativen geht es vielmehr um die 
Wiederherstellung des Primats des Politischen. Sie kritisieren, 
dass der Liberalismus das Funktionieren der Gesellschaft vor 
allem durch das Ökonomische erklärt. Hierdurch unterscheidet 
sich der Konservativismus deutlich vom Sozialismus, der dies-
bezüglich in Konkurrenz zum Liberalismus tritt,8 denn auch 
er versucht, die Gesellschaft mithilfe ökonomischer Prämissen 
zu deuten und so ihre Fehlfunktionen aufzudecken.

7	 Mannheim, Konservatismus, S. 114.
8	 Ideengeschichtlich ist interessant, wie der Neoliberalismus wieder an das Primat 

des Ökonomischen anknüpft. Siehe Ludwig von Mises: Liberalismus, Sankt Augus-
tin 2006. Mises will den Sozialismus mit seinen eigenen Waffen schlagen, indem er 
den Liberalismus ausdrücklich nicht als Gesellschaftstheorie betrachtet, sondern 
als eine rein auf Ökonomie gründende Theorie. 



Philosophie der Menschenrechte

96

Aus der Kritik lassen sich dann Motive der Affirmation 
ableiten. Konservative schätzen die Tradition und das Tra-
dierte. Sie wollen Zukunft gestalten, indem sie am Bestehenden 
anknüpfen. Das telos konservativer Politik ist es nicht, wie im 
Liberalismus, auf ein Höchstmaß an Freiheit hinzuwirken, und 
auch nicht, wie im Sozialismus, Gleichheit zu erwirken, son-
dern Ordnung zu erzeugen. Die Gesellschaft im Gleichgewicht 
zu halten und nicht durch Sozialexperimente aus der Balance zu 
bringen, ist das oberste Ziel konservativer Politik. Diese Ord-
nung kann allerdings nur erzeugt werden, wenn man innerhalb 
des Politischen handlungs- und entscheidungsfähig bleibt. So 
wird das Momentum der Dezision in den Vordergrund gerückt. 
Darüber hinaus verstehen sich die meisten Konservativen als 
Realisten, denn sie erkennen an, dass es innerhalb der Sphäre 
des Politischen um Macht und Entscheidungen geht: Hinter 
jedem hohen moralischen Ideal steckt ein Wille zur Macht.

Die Gesellschaftsauffassung konservativer Denker kann 
nicht einheitlich erfasst werden. Allen gemein ist allerdings die 
Vorstellung, dass eine staatliche Gemeinschaft nicht geplant 
oder gemacht werden kann. Sie erwächst demzufolge aus der 
Geschichte und wird durch ein unsichtbares Band, das von 
der Vergangenheit in die Zukunft weist, zusammengehalten. 
Innerhalb der Gemeinschaft gibt es eine Vielzahl menschlicher 
Beziehungen, die sich wie ein undurchdringliches Geflecht aus 
der Vergangenheit in die Gegenwart erstrecken. Dieses Geflecht 
wird durch Traditionen und Werte zusammengehalten und 
kann auch nur so verstanden und erklärt werden. Zur Tradi-
tion gehören Religion, Institutionen (wie die Ehe und Familie), 
moralische Vorstellungen und Verhaltensweisen, Riten und 
Symbole. Das durch die Tradition vermittelte Erbe soll der 



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

97

konservativen Auffassung zufolge nicht leichtfertig zur Dispo-
sition gestellt werden – weder durch eine fortschrittsoptimis-
tische Aufklärung noch durch eine vermeintlich sozialgerechte 
Modernisierung. Aus dieser Kritik an der Moderne erwächst 
auch die konservative Ablehnung der Universalisierung von 
Werten. Konservative neigen zu Argumentationsmustern, die 
eher den moralischen Partikularismus stützen. Die Neigung, 
Werte zu universalisieren, so der Vorwurf, führe zu einer Unter-
minierung partikularer Vorstellungen. So gehe der Universalis-
mus stets mit der Aufgabe des Besonderen einher. Gewachsene 
Strukturen würden zugunsten abstrakter universalistischer 
Ideale verdrängt, was nicht selten zu innergesellschaftlichen 
Verwerfungen führe. Vor diesem Hintergrund ist auch die Kri-
tik vieler Konservativer an den Prozessen der Globalisierung 
zu verstehen;9 erst vor ihm wird die zunächst anachronistisch 
anmutende Kritik an den Menschenrechten verständlich. Fol-
gend wollen wir diese Kritik genauer betrachten.

Gehlen und die Gefahr der Hypermoral

Konservative hegen eine gewisse Skepsis gegenüber universalis-
tischen Ethiken. Sie sind nicht nur besorgt, dass diese zu einer 

9	 Reckwitz behauptet, dass sich ein Cleavage zwischen Universalismus und Partiku-
larismus herausgebildet hat, das die traditionelle Rechts-Links-Unterscheidung 
unterminiert (was zu bezweifeln ist, denn diese bleibt ein gewichtiges Unter-
scheidungskriterium in der Politischen Theorie). Reckwitz zufolge hat sich in der 
Spätmoderne der apertistische und differenzielle Liberalismus formiert, der zum 
einen auf dem Neoliberalismus, zum anderen auf der postmarxistischen Identi-
tätspolitik fußt. Dessen Vertreter sind die kosmopolitischen Eliten der Städte. 
Ihnen gegenüber stehen Vertreter des Kulturessenzialismus (bzw. Konservativis-
mus), die die Deutungshoheit der liberalen Eliten anzweifeln. Vgl. Andreas Reck-
witz: Die Gesellschaft der Singularitäten, Berlin 2017.



Philosophie der Menschenrechte

98

Unterminierung partikularistischer und kultureigener Moral-
vorstellungen führen, sondern sie vermuten hinter ihnen auch 
ein ideologisches Programm, das sich allzu leicht auf das Feld 
des Politischen übertragen lässt. Die hehren Moralvorstellungen 
würden sich dann schnell als Machtfragen entpuppen. Arnold 
Gehlen hat eine solche Kritik formuliert.

In seiner Schrift Moral und Hypermoral. Eine pluralistische 
Ethik10, die er als kritische Antwort auf die Studentenbewegung 
von 1968 konzipierte, behauptet Gehlen, dass Moral pluralis-
tisch aufgefasst werden muss und nicht universalisierbar ist. Ihm 
zufolge trägt jeder Mensch in sich mehrere Moralen (das Ethos 
der Familie, der Institutionen bis hin zum alles vereinenden 
Ethos des Humanitarismus), die in Konflikt miteinander gera-
ten können, was sich vor allem in Krisenzeiten zeigt. So kann 
das Ethos der familiären Moral mit der Ethik der Institutionen 
kollidieren (Whistleblowing, Krieg etc.). Die Verabsolutierung 
eines Moralbereichs führt gemäß Gehlen zum Despotismus, denn 
denen, die sich der Moral bedienen und sie universalisieren wol-
len, geht es im Grunde um Macht. Sie wollen ihre Moral mit aller 
Macht anderen aufzwingen. Das Phänomen, Moral universalisie-
ren zu wollen, ist für Gehlen das Vorhaben einer intellektuellen 
Elite, die sich von den übrigen Schichten abgekoppelt hat. Bei 
diesen Intellektuellen handelt es sich meist um Gesinnungsethiker:

Privilegierte Kreise […] sind solche, die die Folgen ihrer Agitation 
nicht zu verantworten haben, weil sie diese mangels Realkontakt 
gar nicht ermessen oder sich alles erlauben können. Das sind […] in 

10	 Siehe Arnold Gehlen: Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik, Frankfurt am 
Main 62004.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

99

großen und wortführenden Teilen Schriftsteller und Redakteure, 
die Theologen, Philosophen und Soziologen, also ideologisierende 
Gruppen, erhebliche Teile der Lehrerschaft aller Schularten und 
der Studenten, und schließlich die generellen Nutznießer der gesell-
schaftlichen Nachsicht: Künstler und Literaten.11

Gehlen behauptet, dass der moralische Universalismus zu einer 
Ersatzreligion Intellektueller avanciert ist. Nachdem sich diese 
zu großen Teilen von der Religion abgewendet hatten, mussten 
sie ihre überschüssigen spirituellen Energien futurisieren. Da 
das System der Religion die Verarbeitung der Kontingenz nicht 
mehr leisten kann,12 weil die Intellektuellen keinen Kontakt 
mehr zur Religion haben, gehen ihre moralischen Zukunfts-
visionen mit Maximalforderungen einher. Jetzt, da Gott nicht 
mehr anerkannt wird, steigert man den Begriff des Menschen 
zu dem der Menschheit.

Da die Menschheit nichts Größeres mehr außer sich sieht, muß sie 
sich selbst umarmen und ihr immer schon wahnhaftes Glücksver-
langen von sich selber erwarten. Die dazu gehörende Moral kann 
alles hinwegschwemmen und auflösen, was dem Triumph über die 

11	 Ebd., S. 151. 
12	 Luhmann schreibt hierzu: „Lediglich im Religionssystem haben sich Reserven 

gegenüber diesen die letzten beiden Jahrhunderte überschwemmenden Interpre-
tationen gehalten. Die hier akzeptierte Kontingenzformel Gott wird nicht als 
gänzlich unbestimmbare Kontingenz vorgestellt, aber auch nicht auf ein Steige-
rungsinteresse oder eine Maximierungsidee hin verdichtet. Unabhängig von aller 
theologischer Aufarbeitung ist schon die ‚Lage‘ der Formel im Zwischenbereich 
von unbestimmbarer und bestimmbarer Kontingenz bemerkenswert. Und es ist 
nicht auszuschließen, daß hier eine Position gehalten wird, die ein Scheitern der 
Steigerungsformel überdauern und darauf reagieren kann.“ Niklas Luhmann: 
Funktion der Religion, Frankfurt am Main 31992, S. 208.



Philosophie der Menschenrechte

100

entleerte Natur und über die mühsame, verblendete und prachtvolle 
Geschichte entgegenstehen würde. Der unsterbliche Gott wohnt 
heute in einem anderen Winkel des Universums; der sterbliche 
Gott ist nicht einmal mehr der Staat [. . .], sondern die addierte, 
vorhandene Menschheit, deren Forderungen nunmehr als ein schwer 
erträgliches Gewicht auf der einzelnen Seele liegen, die keine Spra-
che mehr findet, um die gefühlte Unmöglichkeit einer ‚absoluten‘ 
Moral zu begründen.13

Der Mensch muss sich nun, Gehlen zufolge, alles selbst zurech-
nen. Damit schwindet auch die Entlastung. Wer für alles verant-
wortlich ist, wird an seiner Verantwortlichkeit zugrunde gehen. 
Diese Überhöhung des Moralischen geht mit einer eigenartigen 
Paradoxie einher. Einerseits streben bestimmte intellektuelle 
Gruppen danach, ihre partikularen Moralinteressen zu univer-
salisieren, andererseits negieren gerade diese Gruppen, dass es 
überhaupt moralische Unterschiede gibt. Sie sind, so Gehlens 
Kritik, gegenüber der Partikularität ihrer eigenen Moralvor-
stellung blind.14 Das Feld des Politischen wird so zum Spielball 

13	 Gehlen, Hypermoral, S. 141.
14	 Hier hat Gehlen früh erkannt, was im Postmarxismus von Laclau und Mouffe 

Mitte der 1980er-Jahre durch eine Vermischung postmoderner Philosophie und 
Marxismus zur Theorie erhoben worden ist. Nachdem die Linke die Theorie des 
Klassenkampfes (und somit die Idee der Emanzipation des Proletariats) aufge-
geben hat, ist sie dazu übergegangen, den Fokus auf bestimmte marginalisierte 
Gruppen zu richten. Diese sollen von linken Intellektuellen, in Anlehnung an 
die Theorie Gramscis, gefördert werden, sodass sie einen Emanzipationsprozess 
durchlaufen. Laclau und Mouffe sind der Frage nachgegangen, nach welchen 
Kriterien linke Intellektuelle bestimmte Gruppeninteressen fördern sollten. Die 
Antwort ist recht unbefriedigend, denn es gibt kein hinreichendes Kriterium, da 
das Auftauchen einer marginalisierten Gruppe, die die Aufmerksamkeit linker 
Intellektueller verdient, der Kontingenz unterliegt. Vgl. Ernesto Laclau  / Chan-
tal Mouffe: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, 



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

101

verschiedener moralischer Interessen.15 Carl Schmitt spricht in 
diesem Zusammenhang von der Tyrannei der Werte.16 An dieser 
Stelle setzt die konservative Kritik an den Menschenrechten 
an. Nicht die Rechte an sich werden kritisiert, sondern ihre 
inflationäre Ausweitung durch die Moralisierung und Ratio-
nalisierung des Politischen.

Oakeshott und Scruton – Menschenrechte 
und die Gefahr ihrer Überfrachtung 

Roger Scruton weist aus einer liberal-konservativen Position, 
die sich stark an Michael Oakeshotts Überlegungen orientiert, 
auf diesen Umstand hin.17 Oakeshotts Philosophie der Praktik, 
die er in On Human Conduct18 dargelegt hat, geht davon aus, dass 
das ursprüngliche Verständnis des Politischen im Zuge der Neu-
zeit von einem idealistischen und technokratischen Verständnis 
des Politischen ersetzt wurde. Ursprünglich wurde das Politische 
durch Praktiken konstituiert, die der Lebenswelt der Menschen 
und den zwischenmenschlichen Beziehungen entspringen. Zu 
den Praktiken gehören Regeln, Übereinkünfte und Traditionen. 
In der Neuzeit ist die praktische Vernunft durch ein technisches 

Wien 21991. Aber genau hier liegt das Problem der gegenwärtigen linken Iden-
titätspolitik, denn sie ist beliebig und inflationär. Zudem werden Debatten um 
die Anerkennung von Minderheiten hochmoralisch geführt. Es wird eine Linie 
zwischen denen gezogen, die die Anliegen der Minderheiten unterstützen, und 
denen, die diese Anliegen kritisch betrachten. Kritikern wird nicht nur man-
gelnde Sensibilität vorgeworfen, sondern sie werden auch als rückschrittlich oder 
reaktionär bezeichnet.

15	 Vgl. Gehlen, Hypermoral, S. 157. 
16	 Vgl. Carl Schmitt: Die Tyrannei der Werte, Berlin 32011. 
17	 Siehe Roger Scruton: How to Be a Conservative, London / New York 2014.
18	 Siehe Michael Oakeshott: On Human Conduct, Oxford 1975. 



Philosophie der Menschenrechte

102

und naturwissenschaftliches Verständnis der Vernunft ersetzt 
worden. Oakeschott unterscheidet idealtypisch zwischen einer 
civil association (bürgerliche Vereinigung) und einer enterprise 
association (Zweckgemeinschaft). Beide Idealtypen sind kontin-
gente historische Phänomene der westlichen Politischen Theo-
rie und politischen Praxis, die in einem Konkurrenzverhältnis 
stehen.19 Dabei hat die enterprise association vieles von dem ent-
fremdet, was in der civil association Common Sense war.20

Die civil association ist hierbei das alte, aus der Antike 
abgeleitete Verständnis des Politischen. Die civil association ist 
nicht an bestimmte Zwecke gebunden; Zukunft wird vor dem 
Hintergrund der Kontingenz gestaltet. Es gibt, so Oakeshott, 
keine konkrete übergeordnete Vorstellung von der Gemein-
schaft oder der Zukunft. Die bürgerliche Vereinigung wird 
durch die Praktiken des Alltags konstituiert; hieraus erwachsen 
auch die Sprache und der rechtliche Rahmen. Den Bürgern 
fällt es demzufolge leicht, sich innerhalb dieser Gemeinschaft 
zurechtzufinden. Rechte sind ein durch Praktiken und Über-
einkünfte entstandenes, anerkanntes Regelsystem, das von allen 
Bürgern dieser Gemeinschaft akzeptiert wird. Die Rechtsord-
nung erhält ihre Autorität und Legitimität dadurch, dass sie 
sich als praktikabel für die bürgerliche Gemeinschaft erweist. 
Die enterprise association folgt hingegen bestimmten Zwecken. 
Hierbei finden Menschen, die ein in die Zukunft projiziertes 
Ziel bzw. Ideal anvisieren, zusammen. Ihre Sprache ist jene der 
technischen Rationalität. Ihr Handeln ist stets zweckgebunden 
und technokratisch. Die Struktur dieser Zusammenschlüsse ist 

19	 Vgl. ebd., S. 312–326.
20	 Vgl. ebd., S. 312. 



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

103

meist hierarchisch und dem Zweck entsprechend regelgebun-
den. Oakeshott meint, dass das Verständnis und die Praktik 
des Politischen der bürgerlichen Gesellschaft mehr und mehr 
von der Rationalität der enterprise association unterminiert und 
ersetzt wird. Diese Zweckgemeinschaften operieren losgelöst 
von den Praktiken der bürgerlichen Gesellschaft und verkennen 
ihre Vielfältigkeit und innere Dynamik. Da die Zweckgemein-
schaften hohe Ideale besitzen, ordnen sie diesen alles andere 
unter. Enterprise associations streben immer nach Universalisie-
rung, sodass die Pluralität des Politischen, so wie sie in der civil 
association vorherrscht, zerstört wird.21 

Oakeshott believed that civil association has been increasingly dis-
placed by enterprise, under pressure from political elites, managers, 
parties and ideologues. It is not only socialists with their goals of 
equality and social justice who have contributed to this displacement. 
The liberal attempt to adopt the contours of an abstract and universal 
idea of justice and human rights; the supposedly conservative pursuit 
of economic growth as the root of social order and the goal of govern
ment – these too have a tendency to displace civil association with 
a new kind of practice, in which the institutions of society are bent 
towards a goal that may be incompatible of their inner dynamic.22

Scruton macht in diesem Zusammenhang geltend, dass die 
Menschenrechte ursprünglich negative Freiheitsrechte gewesen 
sind. Locke ist der erste gewesen, der diese Rechte in Ansätzen 
formuliert hat. Locke ist es vor allem darum gegangen, die 

21	 Vgl. ebd. und Scruton, Conservative, S. 26 ff.
22	 Scruton, Conservative, S. 27. 



Philosophie der Menschenrechte

104

Herrschaft von Menschen über Menschen zu begrenzen und die 
Bürger eines Gemeinwesens vor staatlicher Willkür zu schützen. 
Diese Rechtstradition, die auch Eingang in die Bill of Rights of 
Virginia (1776) und die Amerikanische Verfassung (1787) gefun-
den hat, garantiert allen Menschen diese Freiheitsrechte. Diese 
Menschenrechte richten sich gegen die Ausweitung staatlicher 
Autorität in den Privatbereich der Bürger. Die Europäische Men-
schenrechtskonvention von 1950 atmet noch diesen Geist. Parallel 
dazu kam es allerdings in den letzten Jahrzehnten zu einer 
Umdeutung des Verständnisses der Menschenrechte. Der Fokus 
auf (negative) Freiheit hat sich zugunsten der Gerechtigkeit und 
Gleichheit (positive Freiheit) verschoben. Scruton zitiert die 
Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948. Sie beginnt 
mit der klassischen Tradition der Freiheitsrechte, macht aber 
in Artikel 22 eine Kehrtwende zu sozialen Teilhaberechten, 
die dann das Grundgerüst des UN-Sozialpaktes bilden. Artikel 
22 beinhaltet u. a. das Recht auf soziale Sicherheit.23 Scruton 
schreibt hierzu:

There is a weight of political philosophy behind that article. Con-
tained within this right is an unspecified list of other rights called 
‚economic, social and cultural‘, which are held to be indispensable 
not for freedom but for ‚dignity‘ and the ‚free developement of 
personality‘. Whatever this means in practice it is quite clear that 
it is likely to involve a considerable extension of the field of human 
rights, beyond those basic liberties acknowledged in the American 

23	 Vgl. ebd., S. 67 ff. Eine ähnliche Kritik wird auch von Aron geäußert. Vgl. Ray-
mond Aron: „The Politics of Human Rights“, in: Myrer S. McDougal / Michael W. 
Reisman (Hg.), Power and Policy in Quest of Law, Dordrecht 1985, S. 229–245, hier 
S. 231.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

105

Declaration. Those basic liberties are arguably necessary for any 
kind of government by consent; the same is not true of the claims 
declared in Article 22 of the UN Declaration.24

Worin besteht nun das Problematische an der Anreicherung 
der ursprünglichen Freiheitsrechte mit den sozialen Teilha-
berechten? Scruton erblickt hierin die Gefahr, dass der Men-
schenrechtskatalog inflationär aufgebläht werden könnte. Die 
ursprüngliche Intention dieses Rechtekatalogs würde dann 
konterkariert werden.25 Es ginge dann nicht mehr darum, den 
Menschen vor staatlichen Eingriffen zu schützen, sodass er 
sich frei entfalten kann, sondern vielmehr um eine Haltung, 
die mit Ansprüchen gegenüber dem Staat einhergehen und 
die Ausweitung der staatlichen Tätigkeit erfordern würde, 
um diese Ansprüche einlösen zu können. Mit dem liberalen 
Ursprungsgedanken der Menschenrechtsdeklaration hat das, 
so Scruton, nicht mehr viel zu tun. Die Menschenrechte hätten 
sich somit von einem Minimalkonsens zu einer politischen 
Agenda gewandelt, die durch verschiedene politische Gruppen-
interessen immer weiter angereichert werden könnte. Scruton 
macht geltend, dass Freiheitsrechte mit keinerlei Verpflichtung 
einhergehen, außer der Achtung der Grenzen des Anderen. 
Soziale Rechte sind hingegen Rechte, die mit Ansprüchen ein-
hergehen und ein aktives Handeln erfordern. Werden diese 
Rechte darüber hinaus als universelle Rechte betrachtet, muss 
es jemanden geben, der diese Rechte durchsetzt, was wiederum 
mit einer Ausweitung bürokratischer Herrschaft einhergeht.

24	 Scruton, Conservative, S. 71.
25	 Vgl. ebd. 



Philosophie der Menschenrechte

106

In other words, claim rights push us inevitably in a direction that, 
for many people, is not only economically disastrous, but morally 
unacceptable. It is a direction that is diametrically opposed to that 
for which the idea of human right was originally introduced – a 
direction involving the increase, rather than the limitation, of the 
power of the state.26

Rechte, so Scruton, entspringen der Gewohnheit; es sind 
demzufolge von den Mitgliedern der Gesellschaft anerkannte 
Praktiken, die einen Rahmen bilden, der den Mitgliedern 
Handlungssicherheit garantiert. Die Sicherheit besteht darin, 
dass dem einzelnen Mitglied ein individueller Schutzbereich 
garantiert wird, der von den anderen Mitgliedern nicht ohne 
weiteres berührt werden darf. Nach Scruton unterscheiden 
sich Rechte von Pflichten. Würden Rechte hingegen durch 
moralische Forderungen als Pflichten betrachtet, würden sie 
den Schutzbereich jedes Mitglieds überschreiten. Individuen 
könnten andere Individuen somit zwingen, etwas zu tun, was 
diese nicht tun möchten. Rechte sind folglich etwas gänzlich 
anderes als moralische Pflichten. Hierin liegt gemäß Scruton 
das fatale Missverständnis der gegenwärtigen Menschenrechts-
diskussion. Wenn die Menschenrechte dem tagespolitischen 
Geschäft bestimmter Gruppen unterworfen werden, dann wird 
ihrem inflationären Gebrauch, so ehrenvoll die Absichten auch 
sein mögen, Tür und Tor geöffnet. 

In short, the relation between law and morality is deep and con-
flicted. But when it comes to many claims made in the declarations 

26	 Ebd., S. 74.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

107

of human rights, morality is doing all the work, with no constraint 
from practical politics or from the many conflicting interests that 
politicians must broker. The morality in question is not the old, con-
servative morality, based on family values and social respectability, 
but the morality of our urban elites, in which non-discrimination 
and the free choice of lifestyle take precedence over the old forms 
of social order.27 

Wir haben somit die klassische konservative Befürchtung vor 
uns, dass universelle Ideale das Gefüge partikulärer Gemein-
schaften unterminieren könnten. Darüber hinaus finden wir 
hier auch die Kritik an den kosmopolitisch orientierten, von 
den partikularen Gemeinschaften losgelösten Eliten wieder. 
Diese würden einen bestimmten Zweck (die Ausbreitung ihrer 
kosmopolitischen Moral) verfolgen und diesem alles andere 
unterordnen. Dies ist genau das gegenteilige Verständnis des 
Politischen, wie es in der civil association vorherrscht.

MacIntyre – Menschenrechte und das 
moralische Scheitern der Moderne

Einen gänzlich anderen und viel radikaleren Weg beschreitet 
der katholische Moralphilosoph Alasdair MacIntyre in Der Ver-
lust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart.28 MacIntyre 
ist einer der anerkanntesten Moralphilosophen der Gegenwart 
und einer der prominentesten Vertreter der Tugendethik. Er ist 

27	 Ebd., S. 77.
28	 Alasdair MacIntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, 

Frankfurt am Main 1995. 



Philosophie der Menschenrechte

108

kein Denker, der außerhalb des wissenschaftlichen Diskurses 
steht. Ihm geht es nicht um eine partielle Kritik an den Men-
schenrechten oder deren Revision, um ihre Ursprünglichkeit 
wiederherzustellen, so wie es Scruton versucht hat; ihm geht es 
vielmehr darum, zu zeigen, dass es solche Rechte schlichtweg 
nicht gibt. Der Menschrechtsdiskurs basiere auf einem moral-
philosophischen Irrweg.

Die Methode, die MacIntyre anwendet, ist recht unge-
wöhnlich. Er bedient sich der ideengeschichtlichen Rekonstruk-
tion, nicht aber, indem er das moralphilosophische Scheitern 
der Moderne chronologisch analysiert, sondern, indem er es 
anachronistisch rekonstruiert. Er schreitet von der Gegenwart 
in die Vergangenheit und will zeigen, dass es im Zuge der Auf-
klärung und der Säkularisierung zu einem Zusammenbruch des 
traditionellen Moralsystems gekommen ist. Gemäß MacIntyre 
ist das einzig annehmbare, weil in sich kohärente, Moralsystem 
das aristotelische Tugendsystem; es ist das einzige, das ganzheit-
lich und so flexibel ist, dass es hypothetisch auf alle kulturel-
len Rahmen angewendet werden könnte. Tugendsysteme sind 
partikulare Moralsysteme, die zwar ihrer Form nach universa-
lisierbar sind, nicht aber nach ihren Inhalten. Ein Tugendsys-
tem besteht aus folgenden Elementen: (1) einer realistischen 
Anthropologie, (2) der praktischen Vernunft (phronesis) und 
(3) einem telos. Die realistische Anthropologie betrachtet den 
Menschen ganzheitlich, nämlich als ein ambivalentes Mängel-
wesen, das der Erziehung und zuweilen der Korrektur bedarf. 
Die praktische Vernunft erwächst demnach der Lebenswelt 
der Menschen: Sie sagt einem, was man in einer bestimmten 
Situation zu tun oder zu unterlassen hat. Die praktische Ver-
nunft kann als eine Art moralischer Kompass aufgefasst werden, 



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

109

der auf das Ziel (telos) des Systems genordet ist. Dieses telos 
ist metaphysischer Natur, da es eine umfassende Vorstellung 
des Guten beinhaltet und das menschliche Sein transzendiert. 
Moral wird somit als etwas Objektives aufgefasst. Sie entspringt 
demgemäß nicht den momentanen und individuellen Präferen-
zen der Menschen. Die Tugenden selbst sind bestimmte durch 
Nachahmung und Praxis erworbene Fähigkeiten. Sie sind auf 
Institutionen angewiesen, damit sie vermittelt werden können. 
Darüber hinaus müssen sie eingeübt werden.29 

Eine Tugend ist eine erworbene menschliche Eigenschaft, deren 
Besitz und Ausübung uns im allgemeinen in die Lage versetzt, die 
Güter zu erreichen, die einer Praxis inhärent sind, und deren Fehlen 
wirksam verhindert, solche Güter zu erreichen.30

Tugendsysteme operieren mit einer dualistischen Ethik. Sie set-
zen eine Grenze zwischen dem sozialen Kontext und der Welt 
außerhalb dieses Kontextes. Tugenden können, so MacIntyre, 
nur innerhalb dieses Kontextes erworben werden. Innerhalb 
des sozialen Kontextes herrscht für die Menschen Ordnung, 
außerhalb das Ungewisse. Eine Tugend ist somit in einen sozi-
alen Kontext eingebettet, sodass Menschen, die sich innerhalb 
des Kontextes bewegen, eine Vorstellung davon haben, wer sie 
sind, woher sie stammen und wohin sie gehen. Das Dilemma 
der neuzeitlichen Moral ist, dass dieser soziale Kontext nicht 
mehr existiert. Es gibt weder eine gemeinsame Vorstellung 
davon, was Menschsein bedeutet, noch, wie der Mensch sich 

29	 Vgl. ebd., Kap. 14. 
30	 Ebd., S. 255 f.



Philosophie der Menschenrechte

110

verhalten soll. Moralische Probleme sind MacIntyre zufolge 
unlösbar geworden; die Lösungen scheinen den Präferenzen 
der Individuen zu unterliegen.31

Nachdem die Aufklärer im Zuge ihrer Religionskritik das 
christliche Tugendsystem zerstört hatten, kam es gemäß MacIn-
tyre zu einem Zusammenbruch der Moral. Was man nun vor 
sich hatte, waren Bruchstücke des alten Systems, die man nicht 
wieder zusammensetzen konnte bzw. wollte. Im Zuge dieser 
Dekonstruktion musste man auf Behelfsmoralen zurückgreifen, 
um überhaupt noch moralisches Handeln erklären zu können. 
Dabei haben sich zwei Ethiken herausgebildet, die seitdem die 
ethischen Debatten in den westlichen Gesellschaften prägen: 
die eine Tradition ist der universalistische Kantianismus, die 
andere der Utilitarismus. Beide Ethiken operieren MacIntyre 
zufolge mit verzerrten Anthropologien, sodass sie ein Bild vom 
Menschen zeichnen, das nicht mit seiner eigentlich ambivalen-
ten Natur übereinstimmt.32 

Die Idee der Menschenrechte ist demnach in einer Situ-
ation entstanden, in der man bestrebt war, den zerstörten 
moralischen Horizont wieder zusammenzufügen. Darüber 
hinaus ist die Rede von Rechten, die dem Menschen zugehö-
rig sind, der von Beginn an zum Scheitern verurteilte Versuch, 
Moral universalisieren und vereinheitlichen zu wollen. Wenn 
man Rechte als Ansprüche auf etwas versteht, was MacIntyre 
zufolge immer häufiger geschieht, dann verbirgt sich dahinter 
offensichtlich ein Streben nach moralischen Gütern – und 
dieses Streben nach bestimmten Gütern kann nur in einem 

31	 Vgl. ebd., Kap. 15. 
32	 Vgl. ebd., Kap. 6. 



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

111

bestimmten kontingenten sozialen Kontext entstanden sein. 
Die Rede von universellen Menschenrechen ist somit auch der 
Versuch, das Feld der (partikularistischen) Moral neutralisieren 
zu wollen. Theoretiker der Menschenrechte operieren mit einer 
Anthropologie, die den Menschen als ein Wesen zeichnet, das 
frei, unabhängig und kosmopolitisch agiert. Dass der Mensch 
aber in ein Netz von sozialen Beziehungen eingebettet ist und 
immer vor dem Hintergrund eines sozialen Kontextes agiert, 
wird von Vertretern dieses universalistischen Ansatzes nicht 
gesehen. Dies führt zu Paradoxien. Denn einerseits formuliert 
man eine Ethik, die universalistisch ausgerichtet ist und sich 
auf Rechte stützt, andererseits kommt es permanent zu Pro-
testen und zur Formulierung gruppenspezifischer Ansprüche, 
die durch Rechte geltend gemacht werden sollen. Im Grunde 
versucht man so, partikularen Interessen den Schein der Neu-
tralität zu geben. „Der Begriff des Rechts wurde entwickelt, 
um als Teil der sozialen Erfindung des moralischen autonom 
Handelnden bestimmten Zielen zu dienen […].“33 Darüber hin-
aus seien Menschenrechte soziale Erfindungen, die sich nicht 
begründen lassen, denn „alle Versuche, stichhaltige Gründe 
für die Überzeugung zu liefern, daß es solche Rechte gibt, sind 
gescheitert“34. MacIntyre wird noch deutlicher: 

In der UN-Deklaration der Menschenrechte von 1949 wird rigoros 
eingehalten, was seither zur gängigen UN-Praxis geworden ist – es 
werden für welche Erklärungen auch immer keine guten Gründe 
mehr geltend gemacht. Und der letzte Fürsprecher dieser Rechte, 

33	 Ebd., S. 99. 
34	 Ebd., S. 98.



Philosophie der Menschenrechte

112

Ronald Dworkin […] räumt ein, daß das Bestehen solcher Rechte 
nicht nachgewiesen werden kann, bemerkt zu diesem Punkt jedoch, 
daß aus der Tatsache, daß eine Behauptung nicht nachgewiesen 
werden kann, nicht folgt, daß sie nicht zutrifft […] Was zwar richtig 
ist, aber genauso gut für die Verteidigung der Behauptung, es gäbe 
Einhörner und Hexen verwendet werden kann. Die Natur- oder 
Menschenrechte sind demnach Fiktionen […].35 

MacIntyres Kritik ist einerseits radikaler als jene von Gehlen 
und Scruton, vor allem, was die Rekonstruktion unserer gegen-
wärtigen Moral betrifft; andererseits stimmt er mit der Stoß-
richtung der Kritik von Gehlen und Scruton überein: nicht nur, 
dass er der Auffassung ist, dass Moral partikularistisch aufgefasst 
werden muss, sondern auch, dass das Moralische sich zuneh-
mend des Feldes des Politischen bemächtigt. Das Fatale daran 
ist, dass die gegenwärtigen Moralvorstellungen dem Individu-
alismus entspringen und es keine stichhaltigen Gründe mehr 
gibt, warum man dieses oder jenes Gut anstreben soll. Darüber 
hinaus sind diese Moralvorstellungen inkommensurabel. Das 
Feld des Politischen wird so zu einem Schlachtfeld verschiede-
ner moralischer Anschauungen, die nicht nur im Widerspruch 
zueinander stehen, sondern auch das Motiv der Macht, welches 
hinter diesen Vorstellungen steht, maskieren. „Die Scheinratio-
nalität der Debatte verschleiert die Willkür des Willens und der 
Macht, die in ihren Entscheidungen zum Ausdruck kommen.“36 
Rechte, vor allem jene, die mit Ansprüchen einhergehen, werden 
MacIntyre zufolge gezielt eingesetzt, um bestimmte moralische 

35	 Ebd., S. 99.
36	 Ebd., S. 100.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

113

Vorstellungen durchzusetzen. Genau hier knüpft eine andere 
Kritik der Menschenrechte an. Diese Kritik zielt darauf ab, zu 
zeigen, dass die Menschenrechte eng mit dem Phänomen des 
Politischen und der Macht verbunden sind.

Schmitt – Menschenrechte und die 
Neutralisierung des Politischen 

Konservatives Denken setzt an der negativen Anthropologie an. 
Die menschliche Geschichte wird als konfliktreich betrachtet 
und die Rolle des Menschen in dieser Geschichte ist ambiva-
lent. Das Auf und Ab der Geschichte hängt eng mit der unste-
ten Natur des Menschen zusammen. Die Ambivalenz seiner 
Natur wird der Mensch nicht ablegen können, er kann sie aber 
zügeln. Ein institutioneller Ordnungsrahmen, der durch das 
Feld des Politischen gestützt und geschützt wird, vermag es, 
die unstete Natur des Menschen zu bändigen. Dieser instituti-
onelle Ordnungsrahmen ist begrenzt, denn er kennt ein Innen 
und ein Außen. Ordnung erstreckt sich nur über den Teil der 
Welt, der im Machtbereich des Politischen liegt. Im Westen 
hat sich in einem langen geschichtlichen Prozess der Natio-
nalstaat als praktikabelster Ordnungsrahmen herausgebildet. 
Der Nationalstaat reguliert innere Konflikte und schützt seine 
Mitglieder vor äußeren Konflikten. Darüber hinaus kann er 
seinen Mitgliedern bestimmte Rechte garantieren und er wacht 
mittels seiner ihm verliehenen Macht über deren Durchset-
zung. Für konservative Denker ist die Idee der Menschenrechte 
somit eng an die Idee des Politischen und des Nationalstaa-
tes geknüpft. Menschenrechte mögen zwar formell überpo-
sitives Recht sein, Faktizität erlangen sie aber erst durch das 



Philosophie der Menschenrechte

114

Politische und den Nationalstaat. Dort, wo niemand Rechte 
durchzusetzen vermag, können diese zwar immer noch pro-
klamiert werden – doch was hilft es dem Entrechteten? Rechte 
sind somit nicht nur territorial gebunden, sondern auch mit 
dem Feld des Politischen verwoben. Es muss, ganz im Sinne 
Schmitts, eine Macht geben, die es vermag, Rechte zu schüt-
zen und durchzusetzen. „Auch die Rechtsordnung, wie jede 
Ordnung, beruht auf einer Entscheidung und nicht auf einer 
Norm.“37 Als Hobbesianer38 stand Schmitt jeder idealistischen 
Vorstellung der internationalen Staatenwelt äußerst ablehnend 
gegenüber. Staaten stehen sich, so Schmitt, im internationalen 
System in einer permanenten Konkurrenzsituation gegenüber; 
ihr oberstes Ziel ist es, das Machtgleichgewicht innerhalb des 
Systems zu erhalten. Staaten kooperieren demnach nur, wenn 
sie sich davon einen Vorteil versprechen. So ist das neuzeitli-
che Völkerrecht nicht aus purem Idealismus entstanden, son-
dern weil sich die im Werden begriffenen Staaten davon einen 
Mehrwert versprochen haben, den sie in der Aufhebung der 
Religionskriege erblickten. Das Westfälische System, das in 
einer historisch kontingenten Situation entstanden ist, ist und 
bleibt für Schmitt das Maß aller Dinge.39 Es schützt nicht nur 
die innere und äußere Souveränität der Staaten, sondern es 
begrenzt auch das Wesen des Politischen. Schmitt definiert das 
Wesen des Politischen als ontologisches Existenzial, was bedeu-
tet, dass die Unterscheidung von Freund und Feind eine dem 

37	 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 
92009, S. 16.

38	 Schmitt selbst bezeichnet Hobbes und Bodin als seine Brüder und Freunde. Vgl. 
Carl Schmitt: Ex Captivitate Salus, Berlin 42015, S. 64 ff. 

39	 Vgl. ebd., S. 59 ff.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

115

Menschen seinsmäßige Denkart ist.40 Diese Unterscheidung legt 
sich wie ein Parasit über alle anderen Unterscheidungen und 
bahnt sich in Krisenzeiten ihren Weg, sodass sie im äußersten 
Fall zum Krieg führen kann. Der Krieg bleibt somit immer eine 
Möglichkeit des Politischen. Die Idealisierung der Sphäre des 
Politischen geht mit einer verzerrten Anthropologie einher, 
die die konflikthafte Natur des Menschen nicht mehr im Blick 
hat. Was daraus folgt sind politische Fehlurteile. Die Faktizität 
des Pluralismus der Staatenwelt wird verkannt und stattdes-
sen durch das Streben nach Einheit ersetzt. In Anlehnung an 
Proudhon schreibt Schmitt: „Wer Menschheit sagt, will betrü-
gen.“41 Auch Schmitt rekurriert auf die Gefahr der Moralisie-
rung der Sphäre des Politischen, denn allzu leicht lässt sich 
dann zwischen Gut und Böse unterscheiden. Die Deutungsho-
heit über diese Unterscheidung liegt dann aber nicht mehr im 
Bereich des Ethischen, sondern im Politischen. Wer gut oder 
böse ist, bestimmt der, der Macht besitzt. Schmitt geht es aber 
um mehr, denn indem die Sphäre des Politischen moralisiert 
wird, werden auch Konflikte intensiviert:

Wenn ein Staat im Namen der Menschheit seinen politischen Feind 
bekämpft, so ist das kein Krieg der Menschheit, sondern ein Krieg, 
für den ein bestimmter Staat gegenüber seinem Kriegsgegner einen 
universalen Begriff zu okkupieren sucht, um sich (auf Kosten des 
Gegners) damit zu identifizieren, ähnlich wie wenn man Frieden, 
Gerechtigkeit, Fortschritt, Zivilisation mißbrauchen kann, um sie 
für sich zu vindizieren und dem Feind abzusprechen. ‚Menschheit‘ 

40	 Vgl. Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen, Berlin 82009, S. 26.
41	 Ebd., S. 51.



Philosophie der Menschenrechte

116

ist ein besonders brauchbares ideologisches Instrument imperia-
listischer Expansionen und in ihrer ethisch-humanitären Form ein 
spezifisches Vehikel des ökonomischen Imperialismus.42

Im Kriegsfall kann die Moralisierung des Politischen dazu 
führen, dass der Gegner zum Feind mutiert43 und ihm das 
Menschsein abgesprochen wird. Der durch den Rahmen des 
Völkerrechts begrenzte Krieg wird so zu einem totalen Krieg, 
der keine Hemmungen mehr kennt. Vor diesem Hintergrund 
muss man die von Schmitt nur beiläufig geäußerte Kritik an den 
Menschenrechten interpretieren. Schmitt ist weder der Idee 
der Menschheit noch der Idee der Menschenrechte gänzlich 
abgeneigt. Was die Idee der Menschheit angeht, kritisiert er die 
moralische Überhöhung des Begriffs, die zu einem Dualismus 
führt und dann im Krisenfall gegebenenfalls genau ins Gegen-
teil kippt, indem man den Gegner entmenschlicht. 

Die Menschheit als Ganzes und als solche hat keinen Feind auf 
diesem Planeten. Jeder Mensch gehört zur Menschheit. Auch der 
Verbrecher, wenigstens so lange er lebt, muß als Mensch behan-
delt werden, ist er tot wie sein Opfer, dann ist er nicht mehr vor-
handen. Er fällt dann eben aus, wie seine toten Opfer. Bis dahin 
bleibt er, ob gut oder böse, ein Mensch, das heißt ein Träger von 
Menschenrechten. ‚Menschheit‘ wird dadurch ein asymmetrischer 
Gegenbegriff. Wenn man innerhalb der Menschheit diskriminiert 

42	 Ebd.
43	 Schmitt knüpft an die antike Unterscheidung zwischen inimicus und hostis an. 

Der Begriff Feind (inimicus) ist moralisch aufgeladen – Feind ist der, den man 
hasst; der Begriff Gegner (hostis) ist wertneutral – man kämpft gegen einen Geg-
ner, hasst ihn aber nicht. Vgl. ebd., S. 27 f.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

117

und dem Negativen, dem Schädling oder Störer die Qualität des 
Menschen abspricht, dann wird der negativ bewertete Mensch zum 
Unmenschen und zur Unperson und sein Leben ist nicht mehr der 
höchste Wert. Sein Leben wird ein Unwert, der vernichtet werden 
muß. Begriffe wie Mensch enthalten also die Möglichkeit der tiefsten 
Ungleichheit und werden dadurch ‚asymmetrisch‘.44 

Was die Idee der Menschenrechte anbelangt, zweifelt Schmitt 
an deren Durchsetzbarkeit. Da Schmitt im Sinne von Hobbes 
Dezisionist ist, geht er davon aus, dass jede Rechtsordnung nur 
vor dem Hintergrund eines Mediums realisiert werden kann. 
Das Medium, das einer Rechtsordnung ihre Faktizität verleiht, 
ist der Staat. Ohne staatlichen Ordnungsrahmen gibt es keine 
Geltung erlangende Rechtsordnung. Genau hierin sieht er das 
Problem der Menschenrechte: Diese können zwar proklamiert 
werden, für ihre Umsetzung muss aber eine Macht sorgen – und 
diese ist nach wie vor an das Politische und den staatlichen 
Ordnungsrahmen gebunden. Sollten Menschenrechte univer-
selle Geltung erlangen, müsste erst ein Weltstaat geschaffen 
werden, der die Macht besitzt, diese Rechte durchzusetzen. 
Hier aber verlässt man den Boden realistischer Politik und 
begibt sich auf das Terrain der Utopie. 

Ein mit der Effektivität innerstaatlicher Garantien ausgestatteter 
Schutz der Menschenrechte jedes einzelnen Menschen wäre wohl 
nur in einem zentralisierten Weltstaat mit einer Weltverfassung 

44	 Carl Schmitt: „Die legale Weltrevolution“, in: ders., Frieden oder Pazifismus? Arbei-
ten zum Völkerrecht und zur internationalen Politik (1924–1978). Herausgegeben, mit 
einem Vorwort und mit Anmerkungen versehen von Günter Maschke, Berlin 
2005, S. 919–968, hier S. 935. 



Philosophie der Menschenrechte

118

möglich. Solange die Staaten als unmittelbare Völkerrechts-Subjekte 
anerkannt sind, wird der einzelne Staatsangehörige oder staatsun-
terworfene Mensch völkerrechtlich mediatisiert. Gegenüber dem 
Versuch, einen wirksamen Schutz des Individuums auch gegen den 
zuständigen Staat durchzusetzen, wird dieser Staat regelmäßig den 
Einwand erheben, daß es sich hier um seine eigenen inneren Ange-
legenheiten handelte. Hier bedarf es besonderer völkerrechtlicher 
Institutionen, um den Schutz der Menschenrechte auch gegenüber 
starken Staaten wirksam durchzuführen.45

Als Realist ist Schmitt nicht der Auffassung, dass souveräne 
Staaten freiwillig dazu bereit sind, ihre Souveränität abzuge-
ben. Das Westfälische System ist und bleibt der Ordnungs-
rahmen der internationalen Politik. Jedes Nachdenken über 
supranationale Rechte nimmt somit beim Nationalstaat seinen 
Anfang und endet bei ihm. Supranationale Rechte initiieren 
somit keinen Transformationsprozess hin zu einem Weltstaat46; 

45	 Carl Schmitt: „Völkerrecht. Ein juristisches Repetitorium (1948/50)“, in: ders., 
Frieden oder Pazifismus? Arbeiten zum Völkerrecht und zur internationalen Politik 
(1924–1978). Herausgegeben, mit einem Vorwort und mit Anmerkungen versehen 
von Günter Maschke, Berlin 2005, S. 701–840, hier S. 776.

46	 Schmitt denkt, dass die Idee eines Weltstaats eine utopische ist. Da der Mensch ein 
konfliktives Wesen ist, würde ein Weltstaat verfallen und ein globaler Bürgerkrieg 
würde folgen; anders Habermas, der Schmitts Haltung als reaktionär bezeichnet 
und eine politiktheoretische Entscheidungsschlacht zwischen Schmitts und seiner 
neokantianischen Position prophezeit. Folgt man Schmitt, wird die Zukunft ein 
düsterer Ort voller Konflikte sein; hält man an den Emanzipationskräften der 
Moderne und am kantischen Idealismus fest, versucht man das Ideal einer Weltre-
gierung umzusetzen. Kriege wären dann ausschließlich globale Konflikte, die durch 
UN-Polizeimaßnahmen befriedet werden könnten. Vgl. Jürgen Habermas: „Hat die 
Konstitutionalisierung des Völkerrechts noch ein Chance?“, in: ders., Der gespaltene 
Westen, Frankfurt am Main 2004, S. 189 ff. Habermas übersieht, dass Schmitt kein 
Idealist ist. Es geht ihm nicht um die Gestaltung der Gegenwart oder Zukunft, 
sondern um deren Beobachtung. Die Frage lautet, ob der Mensch ein lernfähiges 



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

119

sie würden vielmehr als Regelwerk dienen, das helfen könnte, 
die Anarchie des internationalen Staatensystems zu zähmen. 
Diese Rechte bleiben immer dem Streben nach Macht und nach 
der Sicherheit der Staaten unterworfen und können suspen-
diert werden, wenn Staaten davon überzeugt sind, dass sie 
ihnen im Weg stehen. Schmitts Auffassung ist weder reaktio-
när noch anachronistisch. Er reiht sich vielmehr in eine lange 
Tradition ein, die ihren Anfang bei Bodin und Hobbes nimmt 
und die auch heute noch in den akademischen Diskursen von 
prominenter Seite vertreten wird.47

Schluss

Den hier dargestellten Kritiken an den Menschenrechten man-
gelt es zwar an einer gewissen Systematik (MacIntyres Kritik 
ist eine Ausnahme), teilweise liegen sie nur fragmentarisch vor, 

Wesen ist, das die Fähigkeit besitzt, seine konflikthafte Natur und sein Streben 
nach Macht abzulegen. Aus einer konservativen Position wird man diese Frage eher 
mit Nein beantworten, was nicht heißt, dass man dem Menschen die Fähigkeit zur 
Kooperation und zum Frieden abspricht. Es bedeutet nur, dass man die Fragilität 
bewährter Ordnungen im Blick hat und diese als besonders schützenswert erachtet.

47	 Zu nennen ist die Debatte um die Frage der globalen Gerechtigkeit, die sich entlang 
des Cleavage von Universalismus und Partikularismus entspinnt. Hervorzuheben ist 
die Positionierung von Rawls, der seinen ursprünglich universalistischen Ansatz 
revidiert hat. Zwar hält er in späten Schriften die liberalen westlichen Werte immer 
noch für richtig und erstrebenswert, ist aber zu der Auffassung gelangt, dass sich 
diese weltweit nicht durchsetzen werden. Deshalb solle der Westen die pragmati-
sche Politik eines minimalen Konsenses ins Auge fassen, die eine Kooperation mit 
anderen Staaten ermöglicht. Auch was die Menschenrechte angeht plädiert Rawls 
für einen Minimalkonsens, der sich auf die liberalen Freiheitsrechte beschränkt. 
Vgl. John Rawls: Das Recht der Völker, Berlin / New York 2002. Im Kontext sind auch 
interessant: Thomas Nagel: „Das Problem globaler Gerechtigkeit“, in: Christoph 
Brosziers  / Henning Hahn (Hg.), Globale Gerechtigkeit. Schlüsseltexte zwischen Par-
tikularismus und Kosmopolitismus, Frankfurt am Main 32016, S. 104–145 und David 
Miller: „Vernünftige Parteilichkeit gegenüber Landsleuten“, in: ebd., S. 146–171.



Philosophie der Menschenrechte

120

aber womöglich liegt gerade darin eine Stärke. Die Kritiken 
sind nicht destruktiver Natur. Sie zielen nicht darauf ab, Men-
schenrechte per se zu dekonstruieren, sondern kritisieren diese 
punktuell. Sie legen den Finger in die Wunde eines oft zutiefst 
idealistisch geführten Diskurses und können als Mahnungen 
dienen, die Idee der Menschenrechte nicht zu überfrachten. 
Die Gefahr eines Zusammenbruchs der Menschenrechtsidee 
ist durch eine inflationäre Aufblähung und Anreicherung des 
Katalogs mit immer neuen Forderungen und Ansprüchen gege-
ben. Das zeigt allein die Tatsache, dass gegenwärtig darüber 
debattiert wird, ob Menschenrechten nicht auch Tierrechte 
zur Seite gestellt werden sollten. An dieser Stelle ließen sich 
beliebig weitere Rechte hinzufügen, die alle bestimmten mora-
lischen und politischen Interessen entspringen (spezifische 
Kinderrechte, Rechte für bestimmte Minderheiten etc.). Dies 
mögen alles moralisch ehrenvolle Anliegen sein, doch derartige 
Forderungen wirken angesichts der alltäglich begangenen Men-
schenrechtsverletzungen und der mangelnden Durchsetzbar-
keit der Menschenrechte eher kontraproduktiv. Die universelle 
Proklamation der Menschenrechte steht leider in Kontrafak-
tizität zu ihrer Durchsetzbarkeit. Anstatt die Menschenrechte 
als eine Utopie48 zu betrachten, die man mit allerlei hehren 
Idealen anreichert, sollte man sich auf das politisch Mögliche 

48	 Hoffmann weist in Anlehnung an Moyn darauf hin, dass die Menschenrechtsidee 
Mitte der 1970er-Jahre im Zuge des Scheiterns anderer Emanzipationsideologien 
wie Sozialismus und Antikolonialismus aus dem nationalstaatlichen Kontext her-
ausgelöst und von linksliberalen Intellektuellen zu einer globalen Moral umge-
staltet worden ist. Dabei wurden negative Freiheitsrechte mit allerlei sozialen 
Teilhaberechten angereichert. Ziel sei es gewesen, eine kosmopolitische Demo-
kratie auf der Grundlage der Menschenrechte zu fundieren. Vgl. Stefan-Ludwig 
Hoffmann: „Rückblick auf die Menschenrechte“, Merkur (Januar 2017), S. 5–20.



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

121

konzentrieren, was bedeutet, Menschenrechte pragmatisch und 
realpolitisch in den Blick zu nehmen. Der Weg eines anschlussfä-
higen Minimalkonsenses, wie er etwa von Rawls in die Debatte 
eingeführt wurde, scheint diesbezüglich ein gangbarer zu sein. 
Eine Ausweitung des Menschenrechtskatalogs führt hingegen 
zu einer Fragmentierung des Diskurses und mindert dessen 
Anschlussfähigkeit. Gerade in einer Zeit, in der das Cleavage 
von Universalismus und Partikularismus wieder an Bedeutung 
gewinnt, wäre eine solche Minimalformel eine Möglichkeit, ein 
telos zu formulieren, das allgemeine Akzeptanz findet.

Dr. Andreas Nix, Lehrbeauftragter an der Professur für Politische 
Theorie der Universität Potsdam.





Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-4799-8 ISSN 2626-0301

Die Philosophie der Menschenrechte ist ein Gebiet innerhalb

der Praktischen Philosophie, in dem Fragen nach den Grund-

lagen und der Geltung der Menschenrechte gestellt werden

sowie Kritik an den auf sie gegebenen Antworten geübt wird:

Worauf gründen diese Rechte, auf die jedes menschliche

Individuum einen Anspruch haben soll? Lassen sich objektive

Begründungen aufzeigen, die auf interkulturelle Akzeptanz
stoßen können?Sind sie moralischen Ursprungs und bedürfen

einer moralphilosophischen Rechtfertigung oder sind sie

durch ihre Funktionalität in (modernen) politischen Systemen

ausreichend bestimmt und bedürfen keiner vorgängigen Be-

gründung jenseits ihrer politischen Forderung? In welchem

Verhältnis stehen Menschenrechte zu den Hauptströmungen

des politischen Denkens, Liberalismus, Sozialismus und

Konservativismus - sind sie in ihnen enthalten, sind sie in sie

integrierbar oder sind sie ihnenwesentlich fremd?Auch fordert

die politische Realität von Vertreterinnen und Vertretern

der Menschenrechtsidee Antworten auf drängende aktuelle
Anwendungsfragen: Wie genau ist der Gedanke der Men-

schenrechte auf Herausforderungen wie etwa Migration oder

Digitalisierung zu beziehen? Die Beiträge des Bandes suchen

auf einige dieser Fragen Antworten zu geben und bewegen

sich damit in einem zentralen Schnittfeld der Philosophie der

Menschenrechte, indem sie Begründungs-, Geltungs- und

Anwendungsfragen gleichermaßen thematisieren.


	Daniela Ringkamp / Christoph Sebastian Widdau: Einleitung
	Reza Mosayebi: Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte
	Daniela Ringkamp: Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien oder warum (auch) die Symbolfunktion von Menschenrechtsverletzungen zentral ist
	Maria Robaszkiewicz: Migration in finsteren Zeiten
	Andreas Nix: Die konservative Kritik an den Menschenrechten

