-
=)
"
L
.-
N
S
<
o
=
c
c
=
n
S
Q
e,
n
<
Q
@)
whd
n
"=
<
O
a
€
e
x
=)
Im
(04
L
Im
c
©
(@)

der Menschenrechte

1€

Philosoph

AOYOCL




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4799


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4799

Schriften der Arbeitsstelle Menschenrechte
der Otto-von-Guericke-Universitit Magdeburg

Band 2



Schriften der Arbeitsstelle Menschenrechte
der Otto-von-Guericke-Universitit Magdeburg

Band 2

ISSN 2626-0301

Herausgegeben von

Daniela Ringkamp und Christoph Sebastian Widdau

Ortto-von-Guericke-Universitit Magdeburg
Bereich fiir Philosophie



Daniela Ringkamp, Christoph Sebastian Widdau (Hrsg.)

Philosophie der Menschenrechte

Grundlagen, Geltung, Kritik

Logos Verlag Berlin

4 )\OVOC_



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber htep://dnb.d-nb.de abrutbar.

Gedrucke mit freundlicher Unterstiitzung der Otto-von-Guericke-Universitit Magdeburg.

Umschl agabbi]dung: Eleanor Roosevelt and United Nations Universal Declaration of Human
Rights in Spanish Text, 11/1949
Quelle: The National Archives and Records Administration, ID 195981

© Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2019
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4799-8

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof, Gubener Str. 47,
D-10243 Berlin

Germany

Tel.:  +49 (0)30 / 42 8510 90
Fax:  +49(0)30 /42851092
heep://www.logos-verlag.de



Inhalt

Einleitung

Daniela Ringkamp / Christoph Sebastian Widdau

Uber reduktive Darstellungen der
Moraltheorie der Menschenrechte

Reza Mosayebi

Der blinde Fleck politischer Menschenrechtestheorien
oder warum (auch) die Symbolfunktion von
Menschenrechtsverletzungen zentral ist

Daniela Ringkamp

Migration in finsteren Zeiten

Maria Robaszkiewicz

Die konservative Kritik an den Menschenrechten
Andreas Nix

13

39

67

89






Einleitung

Daniela Ringkamp / Christoph Sebastian Widdau

Die Philosophie der Menschenrechte ist ein Gebiet innerhalb der
Praktischen Philosophie, in dem Fragen nach den Grundlagen und
der Geltung der Menschenrechte gestellt werden sowie Kritik an
den auf sie gegebenen Antworten geiibt wird: Worauf griinden
diese besonderen Rechte, auf die jedes menschliche Individuum
— unabhﬁngig von Zeit und Ort — einen Anspruch haben soll?
Lassen sich objektive Begrﬁndungen aufzeigen, die méglicher—
weise auch auf interkulturelle Akzeptanz stoflen konnen? Sind
sie moralischen Ursprungs und bediirfen einer moralphilosophi-
schen Rechtfertigung oder sind sie durch ihre Funktionalitit in
(modernen) politischen Systemen ausreichend bestimmt und
bediirfen keiner vorgingigen Begriindung jenseits ihrer poli-
tischen Forderung? In welchem Verhilenis stehen Menschen-
rechte zu den Hauptstromungen des politischen Denkens, dem
Liberalismus, dem Sozialismus und dem Konservativismus — sind
sie in ihnen enthalten, sind sie in sie integrierbar oder sind sie
ihnen wesentlich fremd? Auch fordert die politische Realitic von
Vertreterinnen und Vertretern der Menschenrechtsidee Antwor-
ten auf dringende aktuelle Anwendungsfragen: Wie genau ist der
Gedanke der Menschenrechte auf Herausforderungen wie etwa
Migration oder Digitalisierung zu bezichen? Die Beitrige des
Vorliegenden Bandes suchen auf einige dieser F ragen Antworten
zu geben und bewegen sich damit in einem zencralen Schnictfeld
der Philosophie der Menschenrechte, indem sie Begriindungs-,

Geltungs- und Anwendungsfragen gleichermalien thematisieren.



Philosophie der Menschenrechte

Ausgangspunke fiir Reza Mosayebis Beitrag Uber reduktive
Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte ist die Gegen-
iiberstellung moralischer und politischer Menschenrechts-
konzeptionen, wie sie in der gegenwirtigen Philosophie der
Menschenrechte zentral ist. Dabei interessiert er sich insbe-
sondere fiir die von Vertreterinnen und Vertretern politischer
Konzeptionen verfolgten Abgrenzungsstrategien gegeniiber
ciner moralphilosophischen Deutung von Menschenrechts-
anspriichen. Proponenten einer politischen Lesart wenden
sich gegen cine naturrechtliche Fundierung von Menschen-
rechten. Sie betrachten jene ausgehend von der aktuellen
politisch—institutionellen Praxis als funktionales Instrument
zur Beurteilung der Legitimitit von Institutionen, das keiner
moralischen Begriindung bedarf. Gegen das Selbstverstindnis
politischer Konzeptionen argumentierend zeigt Mosayebi
jedoch auf, dass nicht nur das Naturrechesverstindnis, das
Vertreterinnen und Vertreter politischer Konzeptionen den
moralischen Begrﬁndungen unterstellen, cinseitig 1st; viel-
mehr enthalten auch politische Konzeptionen Angaben zZu
fundamentalen menschlichen Interessen, die durch Men-
schenrechte geschiitzt werden sollen. Die Annahme derartiger
Interessen aber kann, so Mosayebi, ohne ein grundsitzliches
Urteil iiber die Natur des Menschen niche getroffen werden.
Aufgrund dieser und weiterer Inkonsistenzen sowie der bei
politischen MensChenrechtskonzeptionen vorgenommenen
dichotomen Abgrenzung gegeniiber moralischen Menschen-
rechtsbegriindungen erweisen sich diese Ansitze daher als
defizitir und simplifizierend. Denn zahlreiche Herausforde-
rungen aktueller philosophischer Menschenrechtstheorien

wie z. B. die Bestimmung der aus Menschenrechten resul-



Einleitung

tierenden Ptlichten oder des Verhiltnisses der Menschen-
rechtsklassen zueinander wiirden sich ohne Rekurs auf ein
moralisches Menschenrechtsverstindnis nicht bewﬁltigen
lassen. Eine strikte Gegem’iberstellung von politischen und
moralischen Menschenrechtskonzeptionen sei deshalb niche
hilfreich, schlieft Mosayebi.

In ihrem Text Der blinde Fleck politischer Menschenrechtsthe-
orien oder warum (auch) die Symbolfunktion von Menschenrechts-
verletzungen zentral ist thematisiert auch Daniela Ringkamp die
Gegeniiberstellung von moralischen und politischen Men-
schenrechtskonzeptionen. Dabei diskutiert sie insbesondere
den 6ffentlichen Charakter von Menschenrechten, der vor
allem von Vertreterinnen und Vertretern politischer Men-
schenrechtskonzeptionen als Unterscheidungsmerkmal von
Menschenrechten und moralischen Rechten genannt wird. Aus
dem 6ffentlichen Charakter von Menschenrechten, so die Logik
der politischen Konzeptionen, folgt, dass Menschenrechte an
den Staat und politische Institutionen adressiert sind und nur
Staaten Menschenrechte verletzen kénnen. Ausgehend von
einer Variante moralischer MensChenrechtskonzeptionen, die
Menschenrechte durch die Figur wechselseitiger Anerken-
nungsverhiltnisse begriindet, wird dagegen gezeigt, dass unter
bestimmten Bedingungen auch einzelne Individuen Adressa-
ten von Menschenrechten sein konnen, ohne dass damit der
offentliche Charakter der Menschenrechte verletzt und die
Distinktion von Menschenrechten und moralischen Rechten
aufgegeben wird. Der Unterschied zwischen Menschenrechten
und moralischen Rechten kann, so Ringkamp, vielmehr auch
tiber eine Symbolfunktion definiert werden, die Menschen-

rechten zukommt, moralischen Rechten hingegen nicht. Eine



Philosophie der Menschenrechte

derartige Symbolfunktion ist u. a. bei rassistischen Ubergriffen
oder sogenannten Hassverbrechen gegeben.

Ausgehend von Hannah Arendts Politischer Theorie und
ihrer Auseinandersetzung mit dem Thema Migration fithrt
Maria Robaszkiewicz in ihrem Beitrag Migration in ﬁnsteren Zeiten
cine phinomenologische Analyse durch, die an der Rekonstruk-
tion konkreter Migrationserfahrungen orientiert ist. Beispiele
fiir solche Migrationserfahrungen sind etwa das dauerhafte
Verlassen des eigenen Zuhauses, der Wechsel der Alltags-
sprache sowie die Anderung sozialer Lebenskontexte, die fiir
Migrierende und Migrierte zentrale Herausforderungen sind;
um diese zu meistern, miissen Migrantinnen und Migranten
politisch sichtbar sein. Das Phinomen der Sichtbarkeit erliu-
tert Arendt iiber die Metaphern des Lichts und der Dunkel-
heit. Das Liche stehe fur das Licht der Offentlichkeit, in der
Menschen gemeinsam handeln und sprechen sowie die eigene
Freiheit und die der anderen erfahren — wenngleich 6ffentliche
Sichtbarkeit insbesondere fiir irreguliir Migrierende auch eine
Gefahr sein kann. Die Dunkelheit steht tiir den Bereich des Pri-
vaten, in dem enge zwischenmenschliche Bezichungen gepflegt
und intime sowie persénliche Bediirfnisse befriedigt werden;
dieser Bereich stellt auch einen Schutzraum vor dem Bereich
des Offentlichen dar. Vor dem Hintergrund der Metapher des
Lichts, so Robaszkiewicz, kann auch Arendts Forderung nach
cinem Recht, Rechte zu haben, verstanden werden: Das Rechr,
Rechte zu haben, qualiﬁziert sich als ein Anspruch darauf, an
den Praktiken einer Gemeinschaft, am gemeinsamen Handeln
und Sprechen, beteiligt zu werden.

Andreas Nix beleuchtet in seinem Beitrag [dfie konserva-
tive Kritik an den Menschenrechten, wofiir er diverse moderne

10



Einleitung

Klassiker konservativen Denkens bzw. Autoren, die dem Kon-
servativismus zuneigen, wie Arnold Gehlen, Roger Scruton,
Alasdair Maclntyre und Carl Schmitt, referiert, um sowohl auf
die Grundlagen dieser Politischen Theorie einzugehen als auch
ihre Relevanz fiir den Menschenrechtsdiskurs zu diskutieren.
Nix klire zunichst, was unter dem Begriff des Konservativismus
zu verstehen ist, was den Konservativismus als Politische Theo-
rie auszeichnet und von anderen, konkurrierenden Hauptstrs-
mungen (Liberalismus und Sozialismus) trennt; zugleich zeigt
er auf, was diese Strémungen verbindet. Folgend analysiert er
kontextbezogen zentrale Schriften der genannten und weiterer
Autoren, um die konservative Kritik an den Menschenrech-
ten offenzulegen. Gemill Nix erweist sich der Konservative
letztlich nicht als ein radikaler Kritiker der Menschenrechts-
idee, sondern als ein punktueller: Der Konservative fiirchteet die
Uberdehnung der menschenrechtlichen Anspriiche, er furch-
tet die Aufhebung des Tradierten, er fiirchtet den Verlust des
Pragmatischen und Realpolitischen in der Politik durch einen
Menschenrechtsidealismus. Gegen die Menschenrechte an sich
muss sich der Konservative jedoch nicht aussprechen.

Zwei Aufsitze dieses Sammelbandes — jene von Reza
Mosayebi und Maria Robaszkiewicz — basieren auf 6ffentli-
chen Vortrigen, die im Rahmen einer Veranstaltungsreihe der
Arbeitsstelle Menschenrechte im Sommersemester 2018 an der
Otto-von-Guericke-Universitit Magdeburg gehalten wurden.
Die Arbeitsstelle Menschenrechte, die im Jahr 2006 von den Philo-
sophen Prof. Dr. Georg Lohmann und Prof. Dr. Arnd Pollmann
sowie dem Politikwissenschaftler Prof. Dr. Karl-Peter Fritzsche
an der Magdeburger Universitit gegriindet wurde, biindelt und

koordiniert menschenrechtsbezogene Aktivititen in akademi-

11



Philosophie der Menschenrechte

scher Forschung und Lehre sowie aulleruniversitire Projekte
und Veranstaltungen. Sie ist situiert am Schnittpunke zwischen
akademischen und 6ffentlichen Menschenrechtsdiskursen.
Die Herausgeberin und der Herausgeber des Vorliegenden
Bandes bedanken sich — wie bereits fiir den ersten Band dieser
Schriftenreihe, der 2018 erschienen ist — bei der Otto-von-Gue-
ricke-Universitit Magdeburg und insbesondere bei Prof. Dr.
Heéctor Wittwer, Inhaber des Lehrstuhls fiir Praktische Philo-
sophie, fiir die Unterstiitzung des Drucks. Sie bedanken sich
zudem bei den Autorinnen und Autoren und hoffen, dass die
Binde der Schriftenreihe einen Beitrag zu den Menschenrechts-

diskursen leisten werden.

12



Uber reduktive Darstellungen der
Moraltheorie der Menschenrechte

Reza Mosayebi

In Theorien der Menschenrechte werden der Status und die
Rolle der moralischen Begriindung der Menschenrechte kon-
trovers diskutiert. Es gibt mechrere Méglichkeiten, diese Kon-
troverse einzuordnen. Nach einer zwar simplen, aber fiir den
Beginn hilfreichen Zweiteilung liegen einerseits Theorien vor,
in denen, trotz ihrer groben und feinen Unterschiede, eine
direkte moralische Begriindung der Menschenrechte fiir unné-
tig oder unerwiinscht gehalten wird; andererseits gibt es The-
orien, in denen, von sonstigen Unterschieden abgeschen, eine
moralische Begriindung der Menschenrechte als unabdingbar,
zum Teil auch als vorrangig erachtet wird. In diesem Beitrag
mochte ich unter Bezugnahme auf einige prominente Ansitze
innerhalb der ersten Gruppe argumentieren, dass in diesen auf
der Basis von problematischen, exklusiven Alternativencwiir-
fen die Moraltheorie der Menschenrechte in ein falsches Licht
gerﬁckt wird. Dabei werde ich auch zeigen, wie selbst manche
Vertreter der zweiten Gruppe, also Verteidiger der moralischen
Begriindung der Menschenrechte, verzerrenden Darstellungen
der Moraltheorie der Menschenrechte Vorschub leisten.

Ich gehe in drei Schritten vor. Zuerst (Teil 1) gehe ich auf
Stereotype moralischer Theorien der Menschenrechte ein, derer
sich vor allem Vertreter der sogenannten Politischen Konzep-

tion der Menschenrechte — zur ersten Gruppe gehérend — zum

13



Philosophie der Menschenrechte

Zweck der Profilierung der eigenen Position bedienen. Im zwei-
ten Schrite (Teil 1) setze ich mich mit einigen Dichotomien
auseinander, die — zusammenhﬁngend mit den problematischen
Darstellungen der Moraltheorie — der Zuriickweisung einer
moralischen Begriindung der Menschenrechte dienen. Schliel§-
lich (Teil I11) skizziere ich einige Nachteile solcher reduktiven
Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte.

I.  Problematische Profilierungen

In den letzten Jahren ist — teilweise in der Nachfolge mancher
Ideen von John Rawls' — cine cinflussreiche Familie der The-
orien der Menschenrechte entstanden, die oft als die Politische
Konzeption der Menschenrechte (PK) bezeichnet wird.? In der PK
werden Menschenrechte prinzipiell aus einer legal-funkcionalen
Perspektive und primiir im Kontext ihrer Praxis im Bereich des
Volkerrechts betrachtet. Gemild der PK geben Menschenrechte
pro tanto rechtfertigende Griinde fiir etwaige Interventionen in
bzw. Sanktionen gegen die Souverinitit der die Menschenrechte
verletzenden Staaten.? In unterschiedlichen Varianten der PK
begniigt man sich bewusst mit dieser Funktionsbestimmung
und versteht die geltungstheoretischen Fragen beziiglich der

Insb. ]ohn Rawls: The Law ofPeoples, Cambridge (MA) 1999, siche etwa § 10.

2 Waldron als Kritiker dieser Konzeption nennt sie ,,the human concern approach®
Siche Jeremy Waldron: ,Human Rights: A Critique of the Raz/Rawls Approach“,
New York University Public Law and Legal 771607”)) \X/orking Papers (Paper 405) (2013),
S.1-21.

3 Siehe etwa Rawls, Peoples, § 10; Charles Beitz: The Idea of Human Rights, Oxford
2009, Kap. 5-6; Joseph Raz: ,Human Rights without Foundations®, in: Samantha
Besson / John Tasioulas (Hg.), The Philosophy of International Law, Oxford 2010,
S. 321-337.

14



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

Menschenrechte als von dieser Funktion abhiingig.* Dies ergebe
sich, zumindest nach Auffassung mancher Vertreter der PK,
daraus, dass die internationale Menschenrechtsordnung als ein
distinkt normatives System gelte, das dafiir konstruiert sei,
bestimmte Rollen im globalen politischen Leben zu spielen, und
genauso miisse es auch interpretiert werden.’ Die Vertreter der
PK halten eine moralische Begriindung der Menschenrechte fiir
unnétig oder unerwiinscht.® Interessanterweise wird jedoch in
keiner der Varianten der PK verneint, dass die Menschenrechte
nichesdestoweniger moralisch geltende Standards sind.

Das sind alles Aspekte, die offenkundig niher zu betrach-
ten und kritisch zu iiberpriifen sind; dies zu tun, ist allerdings
nicht meine Intention in diesem Beitrag. Ich Verfolge in diesem
ersten Teil vielmehr ein bescheideneres Ziel: Abgesehen von
den obengenannten Eigenschaften der PK ist fiir sie typisch,
dass sich ihre Vertreter oft von solchen Theorien abgrenzen,
die sie als — bezugnehmend auf Naturrechte — ,naturalis-
tisch® (Beitz), ,traditionell“ (Raz) oder einfach als ,moralisch®
bezeichnen.” Mein Ziel in diesem Teil ist es, solche Darstellun-

4 Siche exemplarisch Charles Beitz: ,Human Rights®, in: Robert E. Goodin / Philip
Pettit / Thomas Pogge (Hg.), A Companion to Contemporary Political Philosophy,
Malden (MA) 22007, S. 628-637, insb. S. 631-634.

5 Siehe etwa Beitz, Idea, S. 68.

Etwa Kenneth Baynes: ,Toward a Political Conception of Human Rights®, Phi-
Zosophy & Social Criticism 35 (2009), S. 371-390; Raz, Foundations; Joshua Cohen:
,Minimalism about Human Rights: The Most We Can Hope For®, The Journal of
Political Philosophy 12 (2004), S. 190-213. Fiir Kritik und einen Uberblick siche
Matthew Liao / Adam Etinson: ,Political and Naturalistic Conceptions of Human
Rights: A False Polemic?”, The Journal of Moral Philosophy 3 (2012), S. 327-352;
Adam Etinson (Hg.): Human Rights. Moral or Political?, Oxford 2018, Teil II.

7 Des Weiteren wird die moralische Begriindung der Menschenrechte von Verteidi-
gern und Kritikern als ,orthodox* (Tasioulas), ,[hJumanist* (Pablo Gilabert) und
auch ,old fashioned* bezeichnet (Allen Buchanan / Gopal Sreenivasan: [ Taking

15



Philosophie der Menschenrechte

gen der Moraltheorie der Menschenrechte, die als Kontrastfolie
dienen, herauszufordern. Ich bezwecke keine Kritik an Grund-
merkmalen der PK, sondern méchte ex negativo zeigen, dass
ihre Selbstproﬁlierung mittels der Kontrastierung gegeniiber
.moralischen Theorien®* nicht einwandfrei ist.

Charles Beitz, einer der prominentesten Vertreter der
PK (seinen eigenen Ansatz nennt er ,practical conception®),
kontrastiert seine Theorie gegeniiber dem, was er die ,natu-
ralistische Konzeption* der Menschenrechte nennt und als
reprisentativ fiir deren universalistische Moralbegrﬁndung n
den Vordergrund stelle.® Als Grundsatz der naturalistischen
Konzeption legt Beitz — John Simmons, einem Verteidiger der
Naturrechtstheorie der Menschenrechte, folgend — fest, dass
Menschenrechte diejenigen Rechte seien, welche Menschen
allein aufgrund ihres Menschseins (humanity) innehiteen (im
Folgenden nenne ich das die Menschheitsthese). Dariiber hin-
aus behauptet Beitz, dass die naturalistische Konzeption den
Menschenrechten die essenziellen Merkmale der traditionellen
Naturrechte zuschreibe und sie das internationale Menschen-
rechessystem als nichts anderes betrachte als ein Modell der
Naturrechte.” Hierunter versteht Beitz Rechte, die natiirlich in
dem Sinne sind, dass jedermann sie unabhiingig von sozialen
Verhiltnissen und Aktivititen oder von allem, was konventi-
onell entstanden ist, also ,,by nature® besitzt.!? Das Attribut

solle zudem darauf hinweisen, so Beitz’ metaethische Annahme,

International Legality Seriously: A Methodology for Human Rights®, in: Adam
Etinson (Hg.), Human Rights. Moral or Political?, Oxford 2018, S. 211-229).

8 Vgl Beitz, Idea, S. 49-72.
9 Vg]. ebd., S.50 f.
10 Ebd., S.51f.

16



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

“ent-

dass diese Rechte einer natiirlichen Ordnung ,out there
sprechen wiirden, welche durch unsere natiirlichen kognitiven
Fﬁhigkeitcn nur entdeckt”? werden miisste.

Beitz charakterisiert Naturrechte, die ihm zufolge — um
nochmals daran zu erinnern — die Grundlage der Menschen-
rechte in einer naturalistischen Konzeption bilden und als
reprisentativ fiir die moralische Begriindung der Menschen-
rechte gelten, detaillierter durch vier Merkmale: 1. Sie besit-
zen eine von positiven Gesetzen unabhingige Objektivitit
und spielen eine kontrafaktische, kritische Rolle. 2. Sie sind
In einem geltungstheoretischen (logischen) Sinne priinstitu-
tionell. 3. Sie kénnen in einem prﬁpolitischen Naturzustand
existieren und die Personen haben sie 4. iiberall und in allen
Zeiten; sie gehdren den Personen als solchen (vgl. Menschheits-
these).” Beitz ordnet sodann sowohl die Menschenrechtstheorie
von James Griffin" wie die sogenannten Capabilities Approaches
von Amartya Sen und Martha Nussbaum und auch Herbert

“I5 trotz ihrer erheblichen

L. A. Harts Idee von ,,generale right(s)
Unterschiede der naturalistischen Konzeption zu."

Auch Joseph Raz, ein anderer namhafter Vertreter der
PK, der im Gegensatz zu Beitz allerdings nur wenig zu Men-
schenrechten geschrieben hat, profiliert seinen Ansacz miteels

Kontrastierung gegeniiber dem, was er die ,traditional” bzw.

11 Ebd., S. 54.

12 Vgl. ebd., S.50.

13 Vgl.ebd., S. 52 f.

14 Siche James Griffin: On Human Rights, Oxford 2008.

15 Siche Herbert L. A. Hart: ,Are There Any Natural Rights?, Philosophical Review
64 (1955), S. 175-191.

16 \/gl. Beitz, Idea, S. 60—64.

17



Philosophie der Menschenrechte

wcthical doctrine® von Menschenrechten nennt. Raz beanstan-
det, dass die ,traditionelle” Herangehensweise der Praxis der
Menschenrechte so fern 1iege, dass sie fiir diese sogar irrelevant
sei.” Auch aus Raz’ Sicht gilt: ,The underlying thought [bei
der traditionellen bzw. ethischen Doktrin; R. M.] is that the
arguments which establish that a putative right—holder has a
human right rely on no contingent fact except laws of nature,
the nature of humanity and that the right-holder is a human
being.“"® Bezugnehmend auf Alan Gewirth und James Griffin
wirft Raz der sogenannten traditionellen Doktrin im Grunde
vor, dass sic Rechte aus Werten abzuleiten versuche, zu stark
individualistisch und nicht in der Lage sei, die existierende
Praxis der Menschenrechte zu erkliren oder zu kritisieren.
Die Herstellung einer engen Bezichung, sogar einer Aqui-
valenz zwischen den Menschenrechten und den traditionel-
len Naturrechten erfolgt nicht nur seitens derjenigen, die von
einer moralischen Begriindung abschen. Fiir John Simmons als
Verteidiger der moralischen Begriindung der Menschenrechte
gelten diese, genauso wie Naturrechee, auch im priinstitutio-
nellen und -politischen Naturzustand und sind naciirlich in dem
Sinne, dass sie ,non-conventional® sind.” John Tasioulas, ciner
der wichtigsten Verfechter der Prioritit der Moraltheorie im
Diskurs der Menschenrechte, bezeichnet den eigenen Ansatz —
vor allem, wenn er gegen die PK argumentiert — als ,orthodox*

und behauptet, sein Ansatz ,treats the concept of human rights

17 Siehe Raz, Foundations, S. 323.

18 Ebd.

19 Siche etwa A. John Simmons: ,Human Rights, Natural Rights, and Human Dig-
nity, in: Rowan Cruft / Matthew Liao / Massimo Renzo (Hg.), Philosophical Foun-
dations of Human Rights, Oxford 2015, S. 138152, insb. S. 145-152.

18



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

as substantially equivalent to that of natural rights*;* mehr

noch spricht er, Vﬁrgleichbar mit Beitz, metaethisch von ,the
objective truth of certain positive propositions about human
rights“, wenn er seine eigene Moraltheorie Verteidigt.21

Mein Einwand gegen Beitz und Raz rekurriert nicht auf
den Inhalt ihrer Kritik an ,naturalistischen* bzw. ,traditio-
nellen” Theorien. Man mag ihre Kritikpunkte durchaus einse-
hen oder ablehnen.” Ebenso wenig méchte ich hier den Inhalt
naturrechtlicher Ansitze dcrj enigen Verfechter der moralischen

Begrﬁndung der Menschenrechte auswerten, die ich zuvor exem-

20 John Tasioulas: ,Human Dignity and the Foundations of Human Rights®, in:
Christopher McCrudden (Hg.), Understanding Human Digniry, Oxford 2013, S.
291-312, hier S. 293.

21 Ebd.; siche auch John Tasioulas: ,On the Nature of Human Rights“, in: Gerhard
Ernst / Jan-Christoph Heilinger (Hg.), The Philosophy of Human Rights. Contempo-
rary Controversies, Berlin / Boston 2012, S. 17-60. Es sei daraufhingewiesen, dass
Tasioulas selbst manche Ansitze, ganz im Geiste von Richard Rorty, einem Geg-
ner der moralischen Begriindung der Menschenrechte (siche dazu Teil 1T dieses
Beitrags), als ,foundationalist* bezeichnet und kritisiert. Tasioulas’ Punkt dabei
ist, dass in solchen Theorien den menschlichen Interessen kein entscheidendes
Gewicht bei ihrer Rechtfertigung zuerkannt wird; siche John Tasioulas: ,On
the Foundation of Human Rights®, in: Rowan Cruft / Matthew Liao / Massimo
Renzo (Hg.), Philosophical Foundations of Human Rights, Oxford 2015, S. 45-70.
Es finden sich weitere moralische Ansitze, auch wenn in ihnen Menschenrechte
nicht dirckt mit Naturrechten in Verbindung gesetzt werden, in denen die
Moraltheorie der Menschenrechte als naturalistische Konzeption charakeerisiert
wird. Liao und Etinson, die entgegen der PK fiir die Erforderlichkeit der mora-
lischen Begriindung der Menschenrechte argumentieren und schliefflich eine
Kompatibilitiin ja Komp]emcntaritiit zwischen beiden feststellen, bezeichnen die
Moraltheorie der Menschenrechte — Beitz folgend — als naturalistische Konzep-
tion (Liao / Etinson: Polemic); ferner sicht Renzo, der energisch und durchaus mit
Uberzeugungskraﬁ gegen die PK und fuir die These LPriority of the Moral over the
Political* argumentiert, die moralischen Theorien der Menschenrechte als ,natu-
ralistic justiﬁcations“ an (Massimo Renzo: ,Human Rights and the Priority of the

Moral®, Social Philosophy and Policy 32/1 (2015), S. 127-148).

22 Zur Verteidigung der Naturrechtslehre als Basis der Menschenrechte gegen Beitz
siche etwa Simmons, Natural Rights, S. 147-150.

19



Philosophie der Menschenrechte

plarisch erwihnt habe. Mein Ansatz ist vielmehr metatheore-
tisch. Zweierlei ist nimlich problematisch: Zum einen lisst sich
die moralische Begrﬁndung der Menschenrechte als solche nicht
auf die traditionelle Naturrechtslehre oder eine Variante davon
reduzieren — darauf gehe ich gleich ein. Zum anderen ist unklar,
wie weit diese problematische Reduktion Vertreter der PK dazu
berechtigt, eine moralische Begriindung der Menschenrechte fiir
unnétig oder unerwiinscht zu halten. Damit befasse ich mich
kurz im letzten Teil dieses Beitrags.

Zunichst méchte ich einige Punkte Vorschlagen, die festle-
gen, was unter einer Moraltheorie zu verstehen ist und was es mit
einer Naturrechtstheorie im aktuellen Diskurs der Menschen-
rechte auf sich hat. In Bezug auf das Erstere orientiere ich mich
mutatis mutandis an Rawls’ Idee von ,provisional fixed points*?,
die er allerdings in einem anderen Kontext und mit anderen Zie-
len verwendet. Grob ist damit ein anfiingliches, wohl iiberlegtes
Urteil tiber die normative Lage einer Sache gemeint, welches
jedoch zZu komplettieren, zum Teil aber auch zu revidieren sein
konnte. Ich verstehe auf diese Weise unter einer Moraltheorie,
moralischen Begriindung oder Moralphilosophie der Menschenrechte
(Begriffe, die ich in diesem Beitrag diquivalent verwende) einen
theoretischen Komplex, der neben und in Verbindung mit den
Griinden fiir ihre egalitir-universale normative Geltung (nor-
mative reasons) auch motivierende Griinde zu ihrer Realisierung
anbietet (motivating reasons), welche idealiter mit den angebotenen
normativen Geltungsgriinden zusammentfallen. D. h. vereinfacht:
Man verletzt die Menschenrechte idealerweise aus intrinsisch

motivierenden egalitﬁr—universalen Griinden nicht und nicht

23 John Rawls: A Theory of Justice. Revised Edition, Cambridge (MA) 1999, S. 18.

20



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

ctwa aufgrund externer Sanktionen. Zudem werden innerhalb
dieses theoretischen Komplexes Regeln bzw. Verfahren fiir eine
konkrete inhaltliche Bestimmung der Menschenrechte, ihre
Anwendung, dic Bestimmung ihrer Binnenstruktur (ihrer nor-
mativen Verhiltnisse zueinander z. B. in Konfliktfillen), ihre
Erweiterung usw. entwickelt. Ich setze fiir den Rest des Beitrags
voraus, dass man rationaler- und/oder verniinftigerweise diese
formalen Komponenten einer Moraltheorie der Menschenrechte
nicht zuriickweisen, wohl aber iiber ihren Inhalt und ihre Rela-
tionen zueinander streiten kann.

Zweitens sind hier Erlﬁuterungen zu einigen theoretischen
Merkmalen der von der Naturrechtstradition beeinflussten
Theorien angebracht. Von Feinheiten abgesehen, handelc es
sich hierbei um eine Familie derjenigen Theorien, die in threm
Verstindnis der Rechtskomponente der Menschen-Rechte typi-
scherweise von der Pflichtentheorie der neuzeitlichen Natur-
rechtslehre geprigt sind.?* Charakteristisch fiir diese Theorien
ist eine mehr oder weniger strenge Zweiteilung der Pflichten in
die schuldigen (vollkommenen oder auch negativen) und die ver-
dienstlichen (unvollkommenen oder auch positiven) Pflichten.
In der neuzeitlichen Naturrechestradition diente die Zweiteilung
u. a. zur Abgrenzung der Naturrechtslehre von der Sittenlehre
(Tugendlehre). In ihrer radikalen Version werden in den von der

Naturrechtstradition beeinflussten Theorien die Menschenrechte

24 Siehe etwa Onora O'Neill: , The Dark Side of Human Rights“, International /\ﬁfairs
81 (2005), S. 427-439; dies.: Towards Justice and Virtue: A Constructive Account of
Practical Reasoning, Cambridge 1996, Kap. 5; John Finnis: Natural Law and Natural
Rights, Oxford 22011 (1980), VII1.4,7; ,general rights® in: Hare, Natural Righes; Wil-
liam Frankena: ;The Concept of Universal Human Rights®, Science, Language, and

Human Rights. American Philosophical Association, Eastern Division 1, Philade]phia
1952, S. 189-207, hier S. 193.

21



Philosophie der Menschenrechte

als nichts anderes als das heutige Idiom fiir die traditionellen
Naturrechte zlngesehen.25 In einer anderen Variante werden zwar
Menschenrechte nicht einfach mit den traditionellen Natur-
rechten gleichgesetzt, aber es wird von gewissen Uberschnei-
dungen mit der neuzeitlichen Pflichtentheorie ausgegangen.z(’
In beiden Varianten sind, trotz aller Unterschiede, aufgrund
der Korrelativitit zwischen Rechten (im Hohfeldschen Sinn von
claims) und Pflichten gewisse feste Pflichteigenschaften fiir die
inhaltliche Bestimmung der Menschenrechte mehr oder weni-
ger entscheidend: die Schuldigkeit, die Bestimmtheit und die
aus diesen beiden resultierende dullerliche Erzwingbarkeit der
mit den Menschenrechten korrespondierenden Pflichten.” In
der radikalen Version moderner Naturrechtstheorien werden
aufgrund dessen, dass sich die Naturrechte in der Regel durch
ihre Entsprechung mit der Klasse der negativen Pflichten qua-
lifizieren lassen, allein die sogenannten (negativen) , Freiheits-

rechte® als wahre oder eigentliche Menschenrechte angenommen.

25 Vg]. Maurice Cranston: What Are Human Rights?, London 1973, S. 65-71; ders.: ,Are
There Any Human Rights?* Deedalus 112 (1983), S. 1-17; Finnis, Natural Law, S. 198.

26 Siche etwa Otfried Hoffe: Vernunft und Recht. Bausteine zu einem interkulturellen
Rechtsdiskurs, Frankfurt am Main 1996, Kap. 3; Thomas Pogge: ,,Reply to the
Critics. Severe Poverty as a Violation of Negative Duties®, Ethics & International
Affairs 19 (2005), S. 55-83; John Tasioulas: , Taking Rights out of Human Rights®,
Ethics 120 (2010), S. 647—678, hier S. 656 f.

27 Andersherum: Durch eine feste Kombination dieser Pflichteigenschaften lieflen sich
in der neuzeitlichen Pflichtentheorie gewéhnlich die Naturrechte identifizieren,
auch wenn es durchaus Abweichungen gab. Mendelssohn etwa war der Meinung,
dass die positiven, unvollkommenen Pflichten in erzwingbare Pflichten tibergehen
knnen; siche Moses Mendelssohn: ,Ueber vollkommene Pflichten®, in: ders.: Schrif-
ten zur Philosophie, Aesthetik und Apologetik, M. Brasch (Hg.), Hildesheim 1968 [1784],
S. 272-282, hier S. 277. Des Weiteren vertritt Kant mit seinen ,vollkommenen
Pflichten gegen sich selbst* eine Klasse der schuldigen Pflichten, die duflerlich niche
erzwingbar sind; siche Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre.
Ethische Elementarlehre. Erstes Buch, [1797], Akademie Ausgabc Bd. 6.

22



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

In ihr wird damit der Menschenrechtsstatus eines bedeutenden
Teils der Menschenrechespraxis, d. h. Menschenrechte, die ,,posi-
tive Pflichten® erzeugen (Vgl. etwa Artikel 22—-27 der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte, 1948 [AEMR]), angezweifelt.”®

Zuriick zu meinem Einwand gegen Beitz und Raz: Es ist
historisch problematisch, der gesamten Lehre der Naturrechte
metaethisch einen robusten Realismus zuzuschreiben, als ob
die Geltung dieser Rechte einer natiirlichen Ordnung entsprin-
gen wiirde, die ,out there* darauf warte, wie auch immer ent-
deckt zu werden.” Und konzeptionell bedarf es vielleicht keiner
Erwéihnung, dass nicht jeder Vertreter eines Ansatzes, in dem
die Menschheitsthese angenommen wird, auch metatheoretisch
dazu verpflichtet wiire, solcherart Realismus anzunehmen (pace
Beitz). Dariiber hinaus ist nicht klar, warum in einer Moralthe-
orie der Menschenrechte — unabhiingig von ithrem Inhalt — diese
Rechte notwendigerweise auf Naturrechte mit beschriebenen
korrespondierenden Pﬂichteigenschaﬁen zuriickgeﬁihrt wer-
den sollten; ebenso wenig, warum die Geltungsobjektivitﬁt der
Menschenrechte tiberhaupt durch faktenbezogene Wahrheits-
fihigkeit (cruch-apeness) oder irgendeine Variante des Realismus
zu rechtfertigen wiire.

28 Siehe etwa Cranston, Are There Any, S. 6-8; O'Neill, Towards Justice, S. 128—136;
dies., Dark Side, S. 430 f.

29 Ein Beispiel mag Kant sein (auch wenn es strittig wiire, ihn einfach als Naturrechtler
zu klassifizieren). Es ist hochst umstritten, ob man ihn als einen Realisten ansehen
kann und nicht etwa als einen Konstruktivisten. Ich mochte hier aber nicht auf die
kontroverse Frage eingehen, welche metaethische Position Kant selbst vertreten hat.

30 Wihrend manche Vertreter der Naturrcchtsauffa@%ung der Menschenrechte
moralische Realisten sind (siche etwa ]ohannes Morsink: Inherent Human nghts
Philosophical Roots of the Universal Declaration, Philadelphia 2009, S. 58 und 102)
bzw. stark nahelegen dass sie es sind (Tasioulas, Human Dignity, S. 293), muss dies
nicht fir alle von der Naturrechtstradition geprigten Vertreter gelten.

23



Philosophie der Menschenrechte

Ferner ist weder klar, warum das Atcribut naturalistisch,
im Sinne von der Natur des Menschen als solchem, nur tiir Moral-
theorien reprisentativ sein sollte, noch, wie die Vertreter
der PK sich von dem befreien konnen, was sie diesbeziiglich
der ,naturalistischen Konzeption® zuschreiben. Beitz z. B.
schreibe, dass jedes den Inhalt der Menschenrechesdoke-
rin rechtfertigende Argument garantieren miisse, dass ,the
interest that would be protected by the right is sufficiencly
important when reasonably regarded from the perspective of
those protected that it would be reasonable to consider its
protection to be a political priority“.31 Andererseits behauptet
Raz, dass Menschenrechte ,normally derive from three layers
of argument”, wobei die zweite und dritte Ebene auf der ersten
Ebene aufbauen, welche folgendermallen beschrieben wird:
,some individual interest often combined with showing how
social conditions require its satisfaction in certain ways |...]
establishing an individual moral right.** Wie lassen sich aber
diese Interessen ohne Bezugnahme auf die Natur des Men-
schen als solchen begreifen? Und worauf sollten sich die Men-
schenrechte sonst beziechen lassen, auller, ob mittelbar oder
unmittelbar, auf die Natur des Menschen — wie auch immer
man deren Inhalt und Geltungsbereich bestimmen mag? Es sei

daran erinnert (gerade wenn man der Praxis der Menschen-

31 Vgl. Beitz, Idea, S. 137; Hv. R. M.; an anderen Stellen spricht Beitz von ,urgent
interests®, ebd., etwa S. 110.

32 Raz, Foundations, S. 336; Hv. R.M. Ich méchte an dieser Stelle auch an Raz’
cigene cinflussreiche, interessenbasierte Definition des Rechts erinnern: ,Defi-
nition: ‘X has a right’ if and only if X can have rights, and, other things being
equal, an aspect of X’s well-being (his interest) is a sufficient reason for holding
some other person(s) to be under a duty“ (]oseph Raz: The Momlity of Freedom,
Oxford 1986, S. 166).

24



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

rechte als solcher wie Beitz und Raz eine entscheidende Rolle
fir die Rechtfertigung der Menschenrechtstheorie einriumt),
dass Artikel 2 der AEMR, welcher als ein Metaartikel alle in
der AEMR enthaltenen Artikel umfasst, sich ex negacivo auf
die nicht kontingente Natur des Menschen bezieht. In diesem
Sinne sind alle plausiblen Ansiitze beziiglich der Menschen-
rechte naturalistisch.

Ein weiteres Problem scheint bei den Verteidigern der
Moraltheorie der Menschenrechte vorzuliegen, die diese Rechte
ausschlielRlich als eine Variante der Naturrechte im Sinne von
im Naturzustand geltenden, nicht konventionellen, angebore—
nen Rechten konzipieren. Um hypothetisch cine Alternative
aufzugreifen, denke man an den egalitaristischen Imperativ, den
Thomas Hobbes in Vom Biirger (De Cive, 1642) zum Zweck des
Friedens aufstellt: Sind die Menschen von Natur ,ungleich, so
miissen sie [...] zur Erlangung des Friedens als gleich angesehen
werden“.® Wenn man den hobbesschen Grundsatz formaler,
d. h. nicht unbedingt bezogen auf den Frieden als letztes Ziel,
erfasst, stellt sich konzeptionell die Frage: Warum soll es nicht
moglich sein, konventionell festzulegen, dass Menschenrechte
gelten, und fiir ihre egalitir-universale Geltung normative und
motivierende Griinde zu liefern sowie Regeln, die bestimmen,
was als Menschenrecht im Verhiiltnis zu anderen Anspriichen

gilt? Was spricht gegen den moralphilosophischen Charak-

33 Thomas Hobbes: Vom Menschen. Vom Biirger. Elemente der Philosophie [I/111, Ham-
burg 1994, S. 105; ,[1]f nature have made men unequal; yet because men that
think themselves equal, will not enter into conditions of peace, but upon equal
terms, such equality must be admitted.“ (Thomas Hobbes: Leviathan, Oxford 1996
[1642], S. 102). Vgl. analog Wittgenstein: ,,,Es ist doch niche so!” — sagen wir. ,Aber
es mull doch so sein!*“ (Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, Frank-
furt am Main 2006 [1953], S. 299, Nr. 112).

25



Philosophie der Menschenrechte

ter cines solchen hypothetischen Ansatzes? Diese Alterna-
tive spricht jedenfalls gegen cine reduktive Darstellung der
Moraltheorie der Menschenrechte sowohl seitens der modernen
Naturrechtstheorien als auch der PK.

Dariiber hinaus scheint die Menschheitsthese, die zur Cha-
rakterisierung der Moraltheorie der Menschenrechte sowohl
von Vertretern der PK als auch von Verteidigern einer mora-
lischen Begriindung der Menschenrechte oft angefithre wird,
die Diskussion cher zu vernebeln als auf irgendeine Weise
hilfreich zu sein.** Die These, ,Menschenrechte sind die
Rechte, welche die Menschen allein aufgrund ihres Mensch-
seins (humanity) haben, ist in dieser Formulierung nicht
informativ und sobald sie es werden soll, erfolgt das durch
substantive Ansitze beziiglich des Inhalts, was den Menschen
als solchen ausmache, die teilweise derart auseinandergehen,
dass die These wiederum keine besondere Rolle mehr spielt
bzw. als eine allgemeine Bezeichnung der Moraltheorien der
Menschenrechte untauglich wird.

Mein Einwand lisst sich folgendermaﬁen zusammenfas-
sen: Weder auf substantiver noch auf metaethischer Ebene
ist es berechrtigt, die Moraltheorie der Menschenrechte auf
bestimmte Versionen der Naturrechtstradition zu reduzieren.
Sowohl die Charakterisierung ,naturalistische Konzeption® als
auch die Menschheitsthese scheinen als fabrizierte Kontrapo-
sitionen zu fungieren, die insofern keinesfalls die Position,
derzufolge die Moraltheorie der Menschenrechte etwas Ent-
behrliches sei, legitimieren.

34 Wie ctabliert diese These zur Bezeichnung der Moraltheorien der Menschen-
rechte in der eng]ischsprachigen Literatur geworden ist, sicht man exemplarisch
an Etinson, Moral or Political, S. 11-13.

26



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

II. Problematische Dichotomien

Andere Sichtweisen, die zur Missbilligung moralischer Begriin-
dungen der Menschenrechte beitragen, bezichen sich auf
gewisse Dichotomien, die zwar mit den geschilderten proble-
matischen Darstellungen der Moraltheorie zusammenhiingen,
jedoch separat zu betrachten sind.

Richard Rorty sicht in den Menschenrechten, im Anschluss
an den argentinischen Philosophen Eduardo Rabossi, ein neues
positives LFaktum der Welc*; jeder Versuch, Menschenrechte
moralisch zu begriinden, sei somit ,veraltet und bedeutungs—

“).35

los* (youtmoded and irrelevant®).”® Hierbei spricht Rorty von
,Jhuman rights foundationalism® (ein pejorativer Ausdruck,
der in der vorhandenen deutschen Ubersetzung seines Textes

)’ und denkt exemplarisch an Plato, Thomas von

verloren geht
Aquin und Kant, deren Ansiitze, ihm zufolge, wahrheitsfihige
Anspriiche angesichts einer angeblich ahistorischen menschli-
chen Natur enthalten.’” Mit solchen Theorien, so Rorty, werde
man in Versuchung geﬁ'ihrt, die Wirklichkeit hinter der Tatsa-

che, dass Menschen Menschenrechte ,besitzen®, zu begriinden.

35 Richard Rorty: ,Menschenrechte, Rationalitic und Gefiihl®, in: Stephen
Shute / Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte, Frankfurt am Main 1996,
S. 148. Erwihnenswert ist, dass Beitz sein Hauptwerk iber Menschenrechte, The
Idea of Human Rights, mit einem Zitat von Rorty (,fact of the world®) beginnt
(Beitz, Idea, S. 1).

36 Siche die englische Ausgabe: Richard Rorty: ,Human Rights, Rationality and
Sentimentality“, in: Stephen Shute / Susan Hurley (Hg.), On Human Rights. The
Oxford Amnesty Lectures 1993, New York 1994, hier S. 111-134, S. 116, S. 120, S. 122
und S. 128.

37 Rorty, Gefiihl, S. 151. Rortys Vergleiche mit und Andeutungen iiber Thomas Jef-
ferson am Anfang scines Beitrags legen es nahe, dass er eine Moralphilosophie
hinter den Menschrechten mit der Naturrechteslehre gleichsetzen méchee (siche

Rorty, Gefiihl, S. 144 £)).

27



Philosophie der Menschenrechte

Rorty selbst plidiert dagegen fiir einen humeanisch angehauch-
ten, effizienzorientierten Ansatz zur Kultivierung einer Sen-
sibilitic fiir Menschenrechte, die durch Erziehung und nicht
durch moralische Rechtfertigung erreicht werden soll.®®

Bei Jacques Maritain (einem bedeutenden Protagonisten
der Entstechung der AEMR) steht im Menschenrechesdiskurs
cine pragmatische Effizienz ebenso im Vordergrund wie bei
Rorty. Maritain berichtet, dass in einer Sitzung der UNESCO-
Nationalkommission, in der iiber Menschenrechte diskutiert
wurde, jemand sein Erstaunen dariiber geiullert habe, dass
sich die Vertreter antagonistischer Weltanschauungen auf eine
gemeinsame Liste der Menschenrechte hiitten einigen kénnen.
Die Mitglieder der Kommission, so Maritain, haben geantwor-
tet: ,[Wle agree about the [human] rights, but on condition

“3% Maritain, der selbst diese rechtferti-

no one asks us why.
gungslimitierende ,condition” emphatisch verteidigte, war der
Ansicht, dass ein »agreement between minds can be reached
spontaneously, not on the basis of common speculative ideas,
but on common practical ideas, not on the affirmation of one
and the same conception of the world, of man and of knowledge,
but upon the affirmation of a single body of beliefs for guidance
in action.” Er sah seine ,practical” Sicht zwar als little enough*

an, doch auch als ,the last resort to intellectual agreement”.*

38 Dabei kommt Rorty metacthisch dem Morcivacionalen Humeanismus sechr nahe.
Bemerkenswerterweise bchauptct Rorty a]lcrdings, dass sein pragmatistischcr

Ansatz metacthisch neutral sei (vgl. ebd., S. 151).

39 Jacques Maritain: ,Introduction®, in: Human Rights. Comments and Interpretations.
A Symposium Edited by UNESCO, New York 1948, S. 1.

40 Jacques Maritain: ,The Grounds for an International Declaration of Human
Rights“, in: M. R. Ishay (Hg.), The Human Rights Reader, New York / London 22007
[1947], S. 2—6, hier S. 2.

28



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

Einige Jahrzehnte spiter hat Rawls mit seinen spirlich
entwickelten Ideen zu Menschenrechten und den Rollen, die
diese Rechte in zwischenstaatlichen Beziehungen spielen (siche
etwa The Law of Peoples 1999, §§ 8 und 10), eine Reihe von the-
orctischen Ansitzen beeinflusst, die oben zusammenfassend
als PK bezeichnet wurden. Rawls’ Position ist mit Maritains
insofern verbunden, als er — sich begniigend mit bestimmten
volkerrechtlichen Funktionen der Menschenrechte — die Recht-
fertigungsdebatte um die Menschenrechte vermeiden mochee.
Hier ist zwar nicht der Ort, Rawls’ eigene Konzeption der
Menschenrechte, die komplizierter ist als sie zunichst scheinen
mag, darzustellen," doch seine Unterscheidung zwischen dem
bloR Politischen auf der einen und umfassenden Lehren auf
der anderen Seite hat oft dazu beigetragen, dass man, wenn
auch nicht direke mit Bezug auf Rawls, eine moralische The-
orie der Menschenrechte mit einer umfassenden Lehre, einer
,,Comprehensive moral doctrine®* oder einer metaphysischen
Theorie identifiziert.*” Nach Rawls ist eine umfassende Lehre
eine solche, die alle oder die meisten Werte und Ideale im
menschlichen Leben (bezogen auf den persénlichen Charakeer,
Freundschaft, das familiire Leben, gemeinschaftliche Bezie-
hungen usw.) abdeckt. Eine Konzeption ist allumfassend, wenn

sie, wie z. B. manche Versionen abrahamitischer Religionen,

41 Ausfiihrlich dazu Reza Mosayebi: ,Rawls’ Menschenrechtskonzeption®, in: Hen-
ning Hahn / Reza Mosayebi (Hg.), John Rawls. Das Recht der Vilker. Klassiker Aus-
legen, Berlin / New York 2019.

42 Rawls selbst spricht von umfassenden moralischen Dokerinen innerhalb der libe-
ralen Tradition von Kant und John Stuart Mill (siche etwa John Rawls: ,Justice
as Fairness: Political not Metaphysical, Philosophy and Public Affairs 14/3 (1985),
S. 223-251; vor allem auch ders.: Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main 1998
[1993], 4. Vorlesung, § 5).

29



Philosophie der Menschenrechte

salle anerkannten Werte und Tugenden in einem detailliert
ausformulierten System umfasst®; und partiell umfassend, ,wenn
sie einige, aber keinesfalls alle nicht—politischen Werte und
Tugenden enthilt“.”® Umfassend sein ist somit eine Sache des

“),** sodass eine derart

Geltungsbereichs (,a matter of scope
charakeerisierte Lehre bzw. Konzeption zumindest einen weiten
Bereich des normativ relevanten Handelns betrifft, sich aber
auch iiber alle Lebensbereiche erstrecken kann. Rawls’ eigene
politische Konzeption des Liberalismus sowie der Menschen-
rechte soll hingegen eine ,freistechende Auffassung“ sein.® Rawls
behauptet allerdings nicht, dass seine cigene politische Konzep-
tion keine moralische sei — ganz im Gegenteil.* Doch er meidet
zugleich eine moralische Begriindung der Menschenrechte bzw.
legt nahe, dass eine solche unnétig sei.’

Rawls’ Schiiler Joshua Cohen, ein Vertreter der PK,
behauptet, dass seine Position im Unterschied zu Rortys zwar
nicht ,anti-foundational® oder ,post metaphysical® sei, jedoch
L,unfoundational®, indem er einen Rechtfertigungsminima—
lismus (,justificatory minimalism®) vertritt; dieser ,does not
require denying anything, whether about truth or knowledge,
much less asserting (with Rorty) that pragmatic arguments for

43 Rawls, Liberalismus, S. 79 und S. 268.
44 John Rawls: Political Liberalism, New York #1996, S. 175.
45 Siche Rawls, Liberalismus, 1. Vorlesung, § 2.2.

46 Rawls sagt direkt bei seinem Modell des iibergreifenden Konsenses, dass zweierlei
beachtet werden sollte: ,Erstens, ist der Gegenstand des Konsenses, die politischc
Gerechtigkeitskonzeption, selbst eine moralische Konzeption; zweitens wird sie
aus moralischen Griinden be]' aht* (Rawls, Liberalismus, S. 236; Hv. R. M.).

47 Vgl. John Rawls: ,Das Vélkerrecht®, in: Stephen Shute / Susan Hurley (Hg.), Die
Idee der Menschenrechte, Frankfure am Main 1996 [1993], S. 53-103, S. 80, und
Rawls, Peoples, § 13.

30



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

human rights should replace metaphysical ones*.*® Auch wenn
Cohens Reaktion anders als die von Rorty — d. i. zuriickhal-
tend — ausfille, so sind ihm Zufolge moralische Begrﬁndun—
gen, die tiber die politische Konzeption der Menschenrechte
hinausgehen, aufgrund ihres foundational“ Charakters zu
vermeiden. Cohen sieht die zentrale Idee seines Rechtferti-
gungsminimalismus schon durch Maritains ,condition” bes-
tens formuliere.”’

Ich mochte die Reihe dieser mehr oder weniger zusam-
menhingenden, kurz beschriebenen Positionen mit Hinweis
auf eine weitere Behauptung abschliefen, die vor allem von
Beitz mehrmals aufgestellt wird. Um seinen Ansatz abzuhe-
ben, schreibe er: ,[Wle do not suppose that human rights must
express or derive from a single basic value or that they consti-
tute a single, fundamental category of moral concern. Instead, we
treat international human rights as a normative practice to
be grasped sui generis and consider how the idea of 2 human
right functions within it.“*° Beitz’ Rechtfertigung seiner PK
(bzw. seiner Praktischen Konzeption, wie er sie nennt) erfolgt
in Passagen wie diesen aufgrund eines Alternativentwurfs, in
dem die Moralphilosophie der Menschenrechte als eine one-
foundational-Theorie erscheint.

48 Ebd., S. 199. Cohen beschreibe den ,Unfoundationalism® auch folgendermalien:
L simply does not take a position for or against any particular foundational
view, whether rcligious or secular, about the content and importance of human
rights, nor does it make any claims about whether such views can (or cannot) be
known to be true® (ebd.).

49 Ebd., S.193 f.

50 Beitz, Idea, S. 12; Hv. R. M. Weiter heilft es bei ihm wiederum: ,[H]uman rights
need not be interpreted as deriving their authority from a single, more basic
value or interest such as those of human dignity, personhood, or membership*

(ebd., S.128).

31



Philosophie der Menschenrechte

Auch in diesem Teil geht es mir nicht um den Inhalt
cinzelner, skizzenhaft dargestellter Positionen. Vielmehr
mochte ich auf Dichotomien aufmerksam machen, die bei
diesen Ansitzen aufproblematische Weise zuungunsten der
Moraltheorie der Menschenrechte wirken. Offensichtlich ist
cine Moraltheorie der Menschenrechte, wie sie in ,I. Pro-
blematische Profilierungen” formal charakeerisiert wurde -
nimlich als ein Komplex von egalitir-universalen normativen
und motivierenden Griinden sowie Regeln zur Inhalesbestim-
mung, zur Beurteilung der Konfliktfille usw. — keineswegs
Verpﬂichtet, Wahrheitsfﬁhige Behauptungen iber ein robust
ontologisch festgelegtes Set von Natureigenschaften des Men-
schen aufzustellen.

Auch ist es nicht der Fall, dass eine moralische Einigung,
wie Maritain behauptet, ,on the affirmation of one and the
same conception of the world, of man and of knowledge®!
errungen werden soll. Einigungen kénnen durchaus graduell
und/oder kombinatorisch zustande kommen und iiber wech-
selseitige inhaltliche Anderungen innerhalb der beteiligten
Theorien erfolgen.

Ebenso wenig lisst sich eine Moralcheorie der Menschen-
rechte notwendigerweise mit einer (all- oder partiell) umfas-
senden Lehre identifizieren. Wenn die Sorge der Vertreter
der PK der Menschenrechte darin besteht, wie es sowohl bei
Rawls als auch bei Cohen der Fall ist, dass ein plausibler
Pluralismus der Sichtweisen im Diskurs der Menschenrechte
verloren gehen kdnnte, warum sollte ein solcher Pluralismus

nicht beziiglich moralischer Theorien der Menschenrechte

51 Maritain, Grounds, S. 2.

32



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

moglich sein? Nicht zuletzt leuchtet nicht ein, warum eine
Reihe pluralistischer Moraltheorien der Menschenrechte®
beiseite geschoben und eine Moraltheorie der Menschenrechte
als eine solche gegenﬁbergestellt wird, welche diese Rechte

auf einem singuliren Fundament (one-foundation) griindet.

ITI. Nachteile der Alternativentwiirfe gegen
die Moraltheorie der Menschenrechte

Normative Alternativentwiirfe sind in der Regel mit Entschei-
dungseinschrinkungen versechen. Abgeschen von den reduktiven
Herangehensweisen an die Moraltheorie der Menschenrechee,
wie in den zwei vorangegangenen Teilen angedeutet, sind sol-
che Einschrinkungen in mehrfacher Hinsicht fiir den gesam-
ten Menschenrechtesdiskurs ungiinstig. Ich méchte hier nur auf
cinige zusammenhingende Aspekte hinweisen.

Logisch unabhingig von den oben angesprochenen
Reduktionen sind die dargestellten exklusiven Alternativ-
entwiirfe als solche im negativen Sinne simpliﬁzierend, 1nso-
fern sie keine hybriden Ansitze zulassen. Theoretisch ist es
mdoglich, dass in einer Theorie der Menschenrechte moralische
Griinde geliefert werden und zugleich — um nur ein Beispiel
zu erwithnen - die fir die PK ausschlaggebende Idee, dass
cine der wichtigsten Funktionen der Menschenrechte ihre

Souver'zinitéitseinschré’mkung ist, integriert oder die interna-

52 Man denke etwa an den Capabilities Approach von Nussbaum, der in zahlreichen
Schriften ausgearbeitet wurde, oder an Allen Buchanan: The Heart of Human
Rights, Oxford 2013 und John Tasioulas: ,On the Foundations of Human Rights*,
in: Rowan Cruft / S. Matthew Liao / Massimo Renzo (Hg.), Philosophical Founda-
tions of Human Rights, Oxford 2015, S. 45-70.

33



Philosophie der Menschenrechte

tionale Praxis der Menschenrechte ernstgenommen wird.”?
Es bleibt zudem unklar, warum die moralische Begrﬁndung
der Menschenrechte mit einem Kultivierungsprogmmm (Rorty)
nicht nur nicht kompatibel, sondern vielmehr dafiir forderlich
oder sogar néotig ist.

Es ist zu beachten, dass tatsichlich in keiner der Positio-
nen, die oben skizzenhaft dargestellt wurden, verneint wird,
dass Menschenrechte moralische Standards sind; in manchen
dieser Ansiitze wird dies sogar betont. Das fithrt zusammen
mit den ungilinstigen Charakterisierungen der Moraltheorie
der Menschenrechte zu folgender Schwierigkeit: Es entstchen
Aufgaben bzw. Probleme fiir die Entwicklung einer Theorie der
Menschenrechte, die ohne moralische Argumentation unlésbar
zu sein scheinen. Das sind Aufgaben wie die Bestimmung der
Verhiiltnisse der Menschenrechte zueinander, ggf. Konflikee
zwischen Priorititssetzungen oder den ihnen entsprechenden
Pflichten; das Festlegen einer kriteriellen Schwelle, tiber der
gewisse Anspriiche tiberhaupt als Menschenrechte gelten;™
die Entwicklung gewisser Standards, die Verbesserungen oder
Erweiterungen der vorhandenen Listen der Menschenrechte
ermdglichen usw. Die Ansiitze, in denen zum einen der morali-
sche Charakter der Menschenrechte angenommen wird, in denen
sich zum anderen jedoch der Moraltheorie der Menschenrechte
zur Abgrenzung bedient wird, bieten keine klare normative

Alternative zur Handhabung dieser zu bewfﬂtigenden Aufgaben.

53 Buchanan, Heart, scheint jedenfalls einen solchen Ansatz entwickeln zu wollen.
Liao / Etinson, Polemic, etwa argumentieren, dass die Varianten der PK durch
moralische Theorien der Menschenrechte komplementiert werden sollen.

54 Vgl. bereits Philip Alston: ,Conjuring up New Human Rights: A Proposal for
Qlality Control“, The American Journal of International Law 78.3 (1984), S. 607-621.

34



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

Nicht zuletzt mochte ich noch kurz auf die aktuelle interna-
tionale Lage der Menschenrechte im Vergleich zu der Situation
wihrend ihrer Entwicklungszeit nach 1945 eingehen. Wie Mary
Ann Glendon gekonnt darstellt, hatte die Formulierung und
Festlegung des ersten prominenten Dokuments des Menschen-
rechesdiskurses in der Nachkriegszeit, die AEMR, unter ,a rocky
start” gelitten.” Die Inhalte des Dokuments mussten méglichst
so formuliert werden, dass sie gegeniiber divergierenden weltan-
schaulichen oder philosophischen Positionen neutral, aber auch
anschlussfﬁhig blieben. Es ist indes keine grofSe Uberraschung,
dass in einem rechtlichen Dokument mit globaler Reichweite, das
einen integralen und leitenden Teil der Menschenrechtspraxis
ausmachen sollte, nicht auf speziﬁsche doktrinire Elemente wie
cinen einzigen Gott, die reine Vernunft oder eine bestimmree
Konzeption der Menschennatur als Rechtfertigungs- und Moti-
vationsbasis rekurriert wird. Jahrzehnte spiiter sind Menschen-
rechte jedoch auf globaler rechtlicher Ebene sowohl einklagbar
als auch auf appellative Weise (man denke hier an John Ruggies
UN-Leitprinzipien zu Wirtschaft und Menschenrechten, 2011) wirk-
sam, mehr noch, verbreitet im Bewusstsein der Individuen tiber-
all auf der Welt. Sie sind zu einer gleichsam moralischen lingua
franca geworden.*® Um es mit Raz lapidar auszudriicken: ,This
is a good time for human rights“; nicht etwa in dem Sinne, dass

sie deutlich mehr respektiert werden als frither,” sondern ange-

55 Mary Ann Glendon: A World Made New: Eleanor Roosevelt and the Universal Decla-
ration ofHuman Rights, New York 2001, S. 35-51.

56 So John Tasioulas: ,The Moral Reality of Human Rights®, in: Thomas Pogge (Hg.),
Freedom from Poverty as a Human Right: Who Owes What to the Very Poor?, Oxtord
2007, S. 75-101, hier S. 75.

57 Raz, Foundations, S. 321. Nichtsdestoweniger siche Kathryn Sikkink: Evidence for
Hope: Making Human Rights Work in the 21st Century, Princeton (NJ) 2017.

35



Philosophie der Menschenrechte

sichts ihrer normativen Ubiquitit und Kraft. Wihrend aber das
Rechtliche der Menschenrechte mehr oder minder etabliert ist,
bestehen Asymmetrien im Menschenrechtsdiskurs, auf die ich
hier nur in zweierlei Hinsicht verweisen mochte, zum einen
hinsichtlich der Funktionen und zum anderen hinsichtlich einer
Kultur der Menschenrechre.

In ihrer Funktionsweise gelten die Menschenrechte niche
mchr nur primir als Bezihmungsnormen staatlichen Verhaltens
(wie es gleich nach 1948 offenkundig der Fall war).”® Eine Fokus-
sierung auf die Funktion der Einschriinkung staatlicher Souveri-
nitit als wesentlichem Aspekt der Menschenrechte (Beitz, Rawls,
Raz) kann z. B. prinzipiell mit menschenrechtswidrigen Dimen-
sionen von Phinomenen wie Menschenhandel (bei welchem
man nicht einfach eine schuldige Institution ausfindig machen
kann) nicht umgehen. Es ist schwer ersichtlich, wie eine Theorie,
die nur die Praxis der Menschenrechte als Angelpunke besitzt
und bei der auf moralphilosophische Begriindungen verzich-
tet wird, die faktische Ignoranz der Hundert—Tage—Ruanda als
einen Teil dieser Praxis auszuschlieflen vermag. Zudem erschliel¢
sich nicht, wie man mit Ansitzen, in denen die moralischen
Griinde innerhalb der Theorie der Menschenrechte minimiert
oder aus dieser gar verbannt werden sollen, knifflige, aber sehr
wohl prisente Fragen wie bspw. die, ob Gaddafis Libyen men-
schenrechtlich besser war als die bisherige Post-Gaddafi-Zeit,
angehen konnte. Ferner wird z. B. die Zulﬁnglichkeit der Stra-
tegie eines pragmatischen Konsenses (Maritain) in mehrfacher
Hinsicht herausgefordert, vor allem in Bezug aufein ,,high degree

58 Zur Vielfalt der Funktionen der Menschenrechte siche etwa James Nickel: , Assig-
ning Functions to Human Rights: Methodological Issues in Human Rights Theory“,
in: Adam Ectinson (Hg.), Human Rights: Moral or Political?, Oxford 2018, S. 145-159.

36



Uber reduktive Darstellungen der Moralcheorie der Menschenrechte

of non-compliance®, dem man in fast allen Systemen internati-
onaler Menschenrechtsgesetze mangels moralischer Ressourcen
begegnet.”” Kurz, legal-funktionalistischen Ansitzen wird Jahr-
zehnte nach 1948 mit Dimensionen der Menschenrechtsver-
letzung begegnet, die ohne Rekurs auf moralische Griinde zu
normativ blinden Flecken werden.

Die Erfahrung terroristischer Attentate, sei es von IS-An-
hingern in Europa oder von einem Anhiinger der alt-right-Be-
wegung gegen Muslim*innen in Neuseeland, sollte klarstellen,
dass, solange die Geltung der Menschenrechte nicht aus jeweils
cigener Uberzeugung eingesehen wird, kaum Hoffnung in eine
globale Kultur der Menschenrechte gesetzt werden kann. Es
ist schwer vorstellbar, wie der Weg zu einer solchen Kultur
ohne Moraltheorie der Menschenrechte zu bereiten wire. Das
Faktum des weltanschaulichen bzw. ethischen Pluralismus mag
(starke) Griinde dafiir liefern, die moralischen Debatten um
Rechtfertigung, Realisierungen und Entscheidungen iiber den
Inhalt von und das Verhiltnis zwischen Menschenrechten zu
minimieren oder zu meiden. Doch es scheint unabdingbar,
dass, wenn es um die Geltung und die Wirksamkeit der Men-
schenrechte auf Dauer (in the long run) geht, die Individuen,
die auf nationaler und globaler Ebene diverse Sichtweisen und
Denkeraditionen haben, jeweils aus dem Inneren heraus die Men-

schenrechte, welche Liste auch immer man vertritt, anerkennen

59 Paolo G. Carozza: ,Human Rights, Human Dignity, and Human Experience®, in:
Christopher McCrudden (Hg.), Understanding Human Dignity, Oxford 2013, S.
615-629, hier S. 623. Carroza macht detailliert auf eine Reihe von Problemen der
~Thinness* dieser pragmatischen Strategic aufmerksam; siche Paolo G. Carozza:
,2Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights: a Reply®, European
Journal of International Law 19 (2008), S. 931-944.

37



Philosophie der Menschenrechte

miissen.®® Welche Alternative zu einer Moraltheorie der Men-
schenechte wire hiertiir vorhanden?

Zu zeigen, dass die Moraltheorie der Menschenrechte
erforderlich ist, bedarf detaillierter Argumentation; diese
Vorzulegen war hier nicht mein Ziel. Die Selbstproﬁlierung
mancher Theorien, in denen durch verzerrende Darstellungen
und durch exklusive Alternativentwiirfe von bestimmten Ver-
sionen der Moralphilosophie die Moraltheorie der Menschen-
rechte fir unnotig bzw. unerwiinscht gehalten wird, bleibt
nichtsdestoweniger in mehrfacher Hinsicht defektiv. Alcer-
nativen wie politisch vs. moralisch, pmgmat(ist)isch vs. moralisch
oder moralisch-fundationalistisch vs. rechtfertigungsminimalistisch
halten, so wie sie bis jetzt eingebracht worden sind, im Men-
schenrechtsdiskurs nicht stand.

Dr. Reza Mosayebi, Akademischer Rat (auf Zeit) am Lehrstuhl fuir Poli-
tische Philosophie und Rechtsphilosophie der Ruhr-Universitdr Bochum.

60 If international standards of human rights are to be implemented in a manner
consistent with their own rationale, the people (who are to implement these stan-
dards) must perceive the concept of human rights and its content as their own.
To be committed to carrying out human rights standards, people must hold these
standards as emanating from their worldview and values, not imposed on them by
outsiders. [...] Otherwise, those standards that are not accepted as culturally legi-
timate will remain ineffective unless we are prepared to contemplate actempts to
impose these standards on pcople against their will'“ (Abduallahi Ahmed An-Naim
(Hg.): Human Rights in Cross-Cultural Perspectives: A Quest for Consensus, Philadelphia
1992, S. 431). Dies — die Méglichkeit, dass in unterschiedlichen Kulturriumen etwas
Bestimmtes aus dem Inneren heraus anerkannt werden kénnte — ist bekanntlich das,
was Rawls’ Idee des iiberlappenden Konsenses fiir die Menschenrechestheorien
attrakeiv macht. Rawls mache jcdoch die Idee nicht zur Rechtfertigung der Men-
schenrechte geltend, sondern im Kontext innerer Stabilitit liberal-demokratischer,
pluralistischer Gesellschaften, in denen bereits eine ,,Vel‘niinﬁige“ 1iberal—p0]itische
Kultur herrscht (siche Rawls, Liberalismus, 4. Vorlesung).

38



Der blinde Fleck politischer
Menschenrechtstheorien oder warum
(auch) die Symbolfunktion von

MensChcnrechtsverletzungen zentral ist’

Daniela Ringkamp

Moralische und politische Konzeptionen und
der official character von Menschenrechten

Aktuelle Diskurse in der Philosophie der Menschenrechte sind
maligeblich gepriigt von politischen Menschenrecheskonzeptio-
nen, die sich trotz zahlreicher Unterschiede innerhalb ihres Spek-
trums an der politischen Funktionalitic und der Akzepranz von
Menschenrechtsanspriichen in der globalen Politik orientieren.
Im Gegensatz zu moralischen Begrﬁndungen begreifen Vertre-
terinnen und Vertreter? politischer Konzeptionen Menschen-

1 Dieser Text ist die geringfiigig iiberarbeitete Version eines Beitrags, der 2016
unter dem Titel ,Menschenrechte, Staatlichkeit und der symbolische Charak-
ter von Mcnschcnrechtsverletzungen“ im MenschenRechtsMagazin der Universitit
Potsdam erschienen ist.

2 Politische Mcnschenrechtskonzeptionen werden in der englischsprachigcn
Debatte u. a. von John Rawls in The Law of Peoples vertreten, sowic von Charles
Beitz, Joshua Cohen, Thomas Pogge und Michael Ignatieﬂﬂ. Im deutschsprachigen
Diskurs argumentieren Christoph Menke, Arnd Pollmann, Regina Kreide, Chris-
tine Chwaszeza und Henning Hahn zugunsten politischer Menschenrechtskon-
zeptionen. Siche dazu John Rawls: The Law of Peoples. With The Idea of Public Reason
Revisited, Cambridge (MA) 22002; Charles Beitz: The Idea of Human Rights, Oxford
2009; Joshua Cohen: ,Minimalism About Human Rights: The Most We Can Hope
For?*, The Journal of Political Philosophy 12 (2004), S. 190-213; Thomas Pogge: ,How

39



Philosophie der Menschenrechte

rechte nicht als moralische, sondern primir als juridische oder

politische Rechte, die keiner umfassenden natur- oder vernunft-

rechtlichen Begrﬁndung bediirfen, um ihre direkte Umsetzung in

der internationalen Politik nicht zu erschweren. Grundlegende

begrifﬂiche Voraussetzung politischer Legitimationsansﬁtze

ist die Adressierung von Menschenrechtsanspriichen an den

Staat und politische Institutionen, die zugleich ein zentra-

les Unterscheidungsmerkmal zwischen Menschenrechten und

moralischen Rechten ist. So halten Menke und Pollmann fest:

Menschenrechte sind nicht dasselbe wie moralische Rechte, denn
die mit ihnen verkniipften Verpflichtungen haben nicht densel-
ben Adressaten wie moralische Pflichten. Sie richten sich nicht
- jedenfalls nicht primir — an cinzelne, fir die Rechtsver]etzung
verantwortliche Menschen, sondern an die ffentliche Ordnung

und dCI’Cﬁ Reprisentanten.3

Auch Thomas Pogges Unterscheidung zwischen einem . insti-

tutional® und einem ,interactional understanding of human

3

Should Human Rights be Conceived?“, in: ders., World Poverty and Human Rights,
Malden 2002, S. 52-70; Michael Ignatieft: Die Politik der Menschenrechte, Ham-
burg 2002; Christoph Menke / Arnd Pollmann: Philosophie der Menschenrechte zur
Einfuhrung, Hamburg 2007; Regina Kreide: ;Menschenrechte als Placzhalcer. Eine
politische Menschenrechtskonzeption zwischen Moral und Recht®, Zeitschrift fiir
Menschenrechte 7 (2013), S. 80-100; Christine Chwaszcza: Menschenrechte und Staat-
lichkeit, Berlin 2013; Henning Hahn: ,Human Rights as the Universal Language of
Critique. A Political Approach®, Zeitschrift fiir Menschenrechte 7 (2013), S. 42-58.
Diese Ansiitze weisen zum Teil gravierende Unterschiede auf. Umstritten ist etwa
die Frage, ob Menschenrechte nur in einer Demokratie angemessen umgesetzt
werden konnen und auf die Figur des Staatsbiirgers zugeschnitten sind oder ob
bzw. in welchem Mafle der juridische Rechescharakter der Menschenrechte mit
ciner moralischen Begriindung von Menschenrechtsanspriichen vereinbar ist.

Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 70.

40



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

rights* verweist auf die verschiedenen Adressaten von Men-
schenrechten und moralischen Rechten. Wihrend moralische
Rechte im Sinne eines interactional understanding an Einzelper-
sonen adressiert sind, richten sich Menschenrechte gem'ziﬁ dem
institutional understanding an Staaten und politische Institutio-
nen. Das institutional understanding ist dabei an einem ,official
character* ausgerichtet, demzufolge Menschenrechtsverletzun-
gen nicht von einzelnen Individuen, sondern von ,governments,
certainly, and government agencies and officials [...] — but not
by a petty criminal or by a violent husband“® begangen werden.

In dem Vorliegenden Beitrag werden diese Annahmen zur
Adressierung von Menschenrechten hinterfrage, ohne die Bedeu-
tung staatlicher Instanzen fiir den Menschenrechtesschutz zu
relativieren oder den Unterschied zwischen Menschenrechten
und moralischen Rechten aufzugeben. Dabei wird auf die Grund-
lagen einer spezifischen Variante moralischer Menschenrechtsbe-
griindungen zuriickgegriffen: Ausgehend von den begrifflichen
Strukturen und begriindungstheoretischen Gehalten moralischer
Menschenrechtsbegriindungen, die mit dem Begriff der wech-
selseitigen Achtung operieren, soll gezeigt werden, dass neben
Staaten und politischen Institutionen auch einzelne Individuen
cine Pflicht zur Achtung und Garantie von Menschenrechten
haben, die tiber blofle Staatsbiirgerpflichten hinausgehen. Die
Méglichkeit der Einbezichung einzelner Individuen in den
Adressatenkreis menschenrechtlicher Forderungen ergibt sich
durch die Funktion als Autor und Adressat, Rechestriger und

4 Pogge, Human Rights, S. 65.
5 Ebd., S. 60.
6 Ebd., S.57f.

41



Philosophie der Menschenrechte

Realisierungsinstanz von Menschenrechten, die Individuen in
den hier herangezogenen Begriindungsformen einnehmen. In
Rﬁckgriff auf diese Begrﬁndungsstruktur soll gezeigt werden,
dass die Szenarien ciner politischen Verwirklichung von Men-
schenrechten, die in moralischen Begrﬁndungen entworfen wer-
den, umfassender angelegt sind als in politischen Begriindungen
und auch das Verhiltnis zwischen Menschenrechten und Demo-
kratie als interne Verankerung zwischen Rechtslegitimation und
Rechtsausgestaltung adﬁquater berﬁcksichtigt wird.

Zugleich verdeutlicht sich, dass mit politischen Menschen-
rechtskonzeptionen ein maﬁgeblicher Aspekt der Verletzung
von Menschenrechten nur cinseitig betrachtet werden kann:
Durch ihre Fokussierung auf Staaten als diejenigen Instanzen,
die Menschenrechte schiitzen, aber auch verletzen, werden einige
signifikante Ubergriffe, die durchaus den Charakter von Men-
schenrechtsverletzungen aufweisen, aus der Theorie ausgeblen—
det oder kénnen nur auf Umwegen integriert werden. Diesem
blinden Fleck politischer Menschenrechtstheorien méchte ich am
Ende mit einem symbolischen Charakter von Menschenrechts-
Verletzungen, der sich im Anschluss an die hier herangezogenen
moralischen Begriindungen skizzieren lisst, begegnen. Nicht
nur die Frage der Adressierung — welche Instanzen Menschen-
rechte umsetzen und gegen sie verstolfen kénnen —, sondern
auch die Qualitit, das Ziel und die Dynamik eines Verbrechens
sind maﬁgeblich dafiir, ob es sich bei einem Ubergriff um eine
Menschenrechtsverletzung handelt oder nicht. Eine derartige
Sichtweise triigt indireke auch zu einem bereits an anderer Stelle
vollzogenen Perspektivenwechsel innerhalb der philosophischen
Menschenrechesdebatte bei. Withrend in philosophischen Men-

schenrechtstheorien gemeinhin die Bedeutung und die Funk-

42



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

tion des Staates als potenziellem Gefihrder und Garanten von
Menschenrechtsanspriichen in den Vordergrund gestellt wer-
den, erméglicht es die Symbolfunktion von Menschenrechten
dariiber hinaus, genauer die Perspektive derjenigen Personen
einzunehmen, deren Menschenrechte verletzt werden.” Ausge-
hend von dieser Sichtweise werden das (potenzielle) Opfer und
das spezifische Verbrechen an ihm konzeptionell aufgewertet:
Menschenrechtstheorien, die die Perspektive der Opfer, das Ziel
ciner Menschenrechtsverletzung und die Motivation des Titers
nicht integrieren, laufen Gefahr, die situative Komplexitéit von
Menschenrechtsverstdllen zu tibersehen.

Gegen die in diesem Beitrag vertretene Lesart erheben
Vertreter politischer Begriindungskonzeptionen Einwiinde,
die auf die Uberforderung Einzelner oder die Ununterscheid-
barkeit zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten
abzielen. Insbesondere der zweite Einwand lisst sich jedoch
widerlegen, indem zumindest fiir einige Menschenrechte der
oﬁ%ial character als Distinktionsmerkmal beibehalten, jedoch
von der Frage der Adressierung menschenrechtlicher Ansprii-
che entkoppelt wird — auch in diesem Zusammenhang trige der

7 Siche zu diesem Perspektivenwechsel Reza Mosayebi: ,Die Behauptung eigener
Menschenrechte als Selbstforderung“, in: ders. (Hg.), Kant und Menschenrechte,
Berlin 2018, S. 267-300, hier S. 276. Mosaycbi argumentiert ausgchend von
Kants Uberlegungen zur rechtlichen Ehrbarkeit in den Metaphysischen Anfingen
der Rechtslehre zugunsten eines Verstindnisses, demzufolge Personen als Triger
von Menschenrechten die Nichtverletzung dieser Rechte gegeniiber sich selbst
einfordern. Damit riicke die Sichtweise der Person, deren Menschenrechte poten-
ziell verletzt werden, in den Vordergrund und nicht die Perspektive derjenigen
Instanz, die die Menschenrechte dieser Person gefihrdet. Es bleibe zu fragen, ob
diese Argumentation auch der in dem vorliegenden Beitrag erwihnten Funktion
des Einzelnen als Autor und Adressat von Menschen entspricht oder ihr zumin-
dest nahekommt, denn wenn Personen Rechte gegeniiber sich selbst einfordern,
werden sie quasi zu Adressaten der Rechre.

43



Philosophie der Menschenrechte

bereits genannte Symbolcharakeer zur Klirung bei. Im ersten
Teil des Beitrages werde ich einige Merkmale politischer Men-
schenrechtskonzeptionen darstellen und dabei exemplarisch auf
die Theorie von John Rawls eingehen. Im zweiten Teil werden
politischen Konzeptionen moralische Begrﬁndungspositionen
entgegengestellc und am Beispiel von Rainer Forsts Recht auf
Rechtfertigung analysiert. Am Ende méchte ich die genannten
Einwinde diskutieren und auf den official character von Men-
schenrechtsverletzungen durch Verweis auf die genannte Sym-
bolfunktion aufmerksam machen, die einigen Menschenrechten
im Gegensatz zu moralischen Rechten zukommt und die unab-

hiingig von der Frage der Adressierung besteht.

Politische Menschenrechtskonzeptionen:
Allgemeine Merkmale

Zchn Jahre nach dem Ende des Ersten Weltkrieges hat Han-
nah Arendt darauf aufmerksam gemacht, welche Bedeutung
cinem funktionierenden staatlichen Schutz individueller Rechte
gegeniiber totalitiren Ubergriffen zukommt.® Dieser bereits in
der Mitte des 20. Jahrhunderts eingeforderte Menschenrechts-
schutz wird in der gesamten aktuellen philosophischen Men-
schenrechtstheorie hervorgehoben. Insbesondere Vertreter
politischer Begrﬁndungen werten Funktion und Aufgabe des
Staates jedoch Zu einem eigenstﬁndigen Theoriemerkmal auf
und nehmen Abstand von umfassenderen moralphilosophischen
Grundannahmen als Legitimationsbasis menschenrechtlicher

8 Siche Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft, Miinchen 22008, hier S. 559-625.

44



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

Anspriiche. In politischen Menschenrecheskonzeptionen, so
Menke und Pollmann, wird betont, ,dass jeder Mensch deshalb
berechtigte Anspriiche an die 6ffentliche Ordnung hat, weil er
ein Mitglied der politischen Gemeinschaft ist, die diese Ord-
nung hervorbringt“.9 Als Anspriiche an die Grundordnung eines
Staates konnten Menschenrechte tiberhaupt erst in der Gestale
positiver Grund- oder Biirgerrechte als Rechte verstanden wer-
den." Die Aufwertung des politischen Menschenrechtsschutzes
geht dabei so weit, dass Menschenrechte auch als _strukturelle
Rechte [...], die die Struktur sozialer, politischer und rechtlicher
Institutionen restringieren“,” oder als ,,global public reasons for
questioning the 1egitimacy of national, international and global

governance structures™'? bezeichnet werden.

John Rawls’ Law of Peoples: Eine minimalistische
Menschenrechtskonzeption

Innerhalb des Spektrums politischer Begrﬁndungspositionen
nimmt John Rawls’ Menschenrechtstheorie aus seiner Spiit-
schrift The Law of Peoples einen besonderen Stellenwert ein, gilt
siec doch nicht nur Joseph Raz als ,the best known [...] politi-
cal account of human rights“.” Mit der vertragstheoretischen

9 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 42.

10 Siehe dazu Georg Mohr: ,Moralische Rechte gibt es nicht®, in: Hans Jorg Sand-
kiihler (Hg.), Recht und Moral, Hamburg 2010, S. 63-80, hier S. 71, S. 73.

11 Christine Chwaszczca: ,Menschenrechte und globale Rechtsstrukeur®, in: Stefan
Gosepath / Jean-Christophe Merle (Hg.), Weltrepublik. Globalisierung und Demokra-
tie, Miinchen 2002, S. 39-51, hier S. 46.

12 Hahn, Human Rights, S. 42.

13 Joseph Raz: ,;Human Rights Without Foundations®, University of Oxford Faculty of
Law Legal Studies Research Paper Series, Working Paper 14 (2007), S. 9.

45



Philosophie der Menschenrechte

Regulierung cines Rechtszustandes zwischen liberalen und
achtbaren Staaten entwirft Rawls ein System internationa-
ler Beziehungen, das Menschenrechte als Legitimitﬁtskriterien
politischer Institutionen an entscheidenden Stellen integriert.
Eine direkte Implementierung von Menschenrechten im Law
of Peoples sicht Rawls jedoch nur dann gewiihrleistet, wenn von
ciner ,particular comprehensive religious doctrine or philoso-
phical doctrine of human nature*” als Begriindungsfundament
abgeschen wird. Im Sinne des institutional understanding versteht
Rawls Menschenrechte zudem als positive Rechte von Biir-
gern liberaler und achtbarer Staaten: ,[Hluman rights are [...]
a proper subset of the rights possessed by citizens in a liberal
constitutional democratic regime, or of the rights of the mem-
bers of a decent hierarchical society.“

Zugleich zeichnen sich Menschenrechtee als strukeurelle
Rechte eines politischen Systems aus. Menschenrechte fungieren
als ,necessary condition of the decency of a society’s political
institutions and of its 1egal order“.” Die politische Funktion von
Menschenrechten wird damit aufgewertet: Politische Instituti-
onen miissen sich daran messen lassen, ob sie Menschenrechts-

standards beriicksichtigen oder nicht. Diese systemnormierende

14 Achtbare Volker bauen nicht auf einem liberalen Regierungsverstindnis auf, sind
aber an einer friedlichen Ausgesta]tung zwischenstaatlicher Beziehungen interes-
siert und berticksichtigen einige zentrale Menschenrechte. Jedoch sind achtbare
Volker nicht demokratisch ausgestaltet, sondern ermitteln den Volkswillen im
Rahmen einer Konsultationshierarchie. Auch umfassende Chancenglcichheit ist
nicht realisiert, da einige politische Amter nur Mitgliedern einer bestimmten
Religionsgruppe offenstehen. Siche dazu Rawls, Law ofPeoples, S. 60 ff.

15 Ebd., S. 68.
16 Ebd., S. 81.
17 Ebd., S. 80.

46



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

und -regulierende Funktion der Menschenrechte fiihrt jedoch
dazu, dass ihr Gehalt auf inhaltlicher Ebene beschrinkt wird.
Denn um eine m('jglichst breite Akzeptanz Zu gewﬁhrleisten,
argumentiert Rawls nicht nur fiir einen Begrﬁndungsminima—
lismus, sondern auch zugunsten eines inhaltlich reduzierten
Menschenrechesverstindnisses.”® So begreift er zwar ,the right to
life [...]; to liberty (to freedom from slavery, serfdom, and forced
occupation, and to a sufficient measure of liberty of conscience
to ensure freedom of religion and thought); to property [...]; and
to formal equality* als grundlegende Menschenrechte. Nicht auf-
gelistet werden jedoch das Recht auf Gleichheit zwischen Mann
und Frau, das Recht auf umfassende Gedanken- und Gewissens-
freiheit (stactdessen ist von einem ,sufficient measure of liberty
of conscience*” die Rede) oder das Recht auf gleiche politische
Teilhabe an der Ausgestaltung von Regierungsprozessen.®

Das Law of Peoples: Aufwertung des Nationalstaats,

Ausklammerung demokratischer Partizipation

Als Bedingung fir die Rechemilligkeit politischer Strukeu-
ren sind die Menschenrechte im Law of Peoples vor allem an
Einzelstaaten adressiert, die menschenrechtliche Grundla-

18 Cohen unterscheidet in diesem Kontext zwischen einem substantive minimalism
und ecinem justificatory minimalism. Der substantive minimalism bezicht sich auf
cin inhaltlich reduziertes Verstindnis von Menschenrechten, withrend der justifi-
catory minimalism von anspruchsvollen Begrﬁndungen absieht. Siehe dazu Cohen,
Minimalism, S. 192.

19 Ebd., S. 65.

20 Siche dazu auch Wilfried Hinsch / Markus Stepanians: ,Human Rights as Moral
Claim Rights®, in: Rex Martin / David A. Reidy (Hg.), Rawls’s Law of Peoples. A
Realistic Uropia?, Malden u. a. 2006, S. 117-133.

47



Philosophie der Menschenrechte

gen respektieren sollen. Weil Rawls” Vélkerrechtskonzeption
neben wohlgeordneten und achtbaren Vélkern noch drei wei-
tere Typunterscheidungcn beinhaltet, wird im Rahmen einer
nicht idealen Theorie jedoch auch das Verhiltnis der Wohlge—
ordneten zu den sogenannten Schurkenstaaten, den belasteten
Gesellschaften und solchen Staaten reguliert, die wohlwollend
absolutistisch regiert werden.”

Fiir das rechtspolitische System als Verwirklichungsinstanz
der Menschenrechte sind in dieser Hinsicht zwei Beobachtungen
festzuhalten, die den Modus der Umsetzung von Menschen-
rechtsanspriichen betreffen. Denn zum ecinen enthile Rawls’
Vélkerrechtsordnung keinen direkten Zusammenhang zwischen
Menschenrechten und Demokratie, zum anderen wird die Zivil-
gesellschaft als mogliche Verwirklichungsinstanz von Menschen-
rechtsanspriichen ausgeblendet. Diese Aspekte ergeben sich aus
der internen Logik des Law of Peoples. Weil auch achtbare Staaten,
die wiederum keine Partizipationsméglichkeiten im Sinne einer
demokratischen Mitbestimmung des Volkes vorschen, zu den
wohlgeordneten Volkern zihlen, muss das Rechtssystem des Law
of Peoples eine notwendige Realisierung von Menschenrechten
durch Demokratie ausklammern — es wire fiir achtbare Volker
andernfalls nicht etablierbar. Zwar stellt vor allem der Verzicht
auf die Einrichtung demokratischer Grundordnungen kein gene-

relles Merkmal politischer Menschenrechtskonzeptionen dar.”

21 Vgl. Rawls, Law of Peoples, S. 78 ft.

22 Vor allem Pogge, aber auch weitere Vertreter politischcr Menschenrechtskonch—
tionen betonen die Relevanz politischer Mitbestimmung als zentralen Bestand-
teil einer politischen Umsetzung von Menschenrechten. Siehe z. B. Thomas
Pogge: Weltarmut, Menschenrechte und unsere Verantwortung®, in: Detlef Hors-
ter (Hg.), Welthunger durch Weltwirtschaft, Weilerswist 2010, S. 74-88, hier S. 87
sowie Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 68 {f.

48



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

Aufgrund der primiren Adressierung von Menschenrechten
an souverine Einzelstaaten und insbesondere wegen der Auf-
wertung achtbarer Volker gerit jedoch der individualistische
Charakter der Menschenrechte in den Hintergrund und weicht
einem Modell, in dem Menschenrechte als Strukturmerkmale
politischer Institutionen begriffen werden, eine mogliche Aus-
gestalcung durch die Staatsbiirger jedoch nicht weiter thema-
tisiert wird.

Weil im Recht der Volker zudem eine Unterscheidung ZWi-
schen der politischen Kultur eines Volkes und der sogenannten
Hintergrundkulcur (background culture”) vorgenommen wird,
fiir das Law of Peoples jedoch ausschlielllich die politische Kul-
tur relevant ist, die auf einem Vern{inftigen Pluralismus auf-
baut, werden all jene Assoziationen, die die Hintergrundkuleur
ausbilden, aus dem Bereich der 6ffentlich-politischen Grund-
ordnung ausgeschlossen:* Diese Institutionen der background
culture, die Rawls mit der Kultur der Zivilgesellschaft gleich-
setzt,” sind Ausdruck umfassender Konzeptionen des Guten,
die mit einem Verniinftigen Pluralismus nicht zu vereinbaren
sind. Die politische Offentlichkeit wird damit gerade nicht
von Organisationen bestimmt, die unterschiedlichen indivi-
duellen Wertvorstellungen Raum geben, sondern ist bereits
zugeschnitten auf politische Funktionstriger — Rawls betont
vor allem die Position der Richter®® —, die die Grundordnung

WOhlgﬁOI’dﬂCtCI’ Staaten bestimmen.

23 Rawls, Law of Peoples, S. 134.
24 Vgl ebd.
25 Vgl ebd.
26 Vgl ebd.

49



Philosophie der Menschenrechte

Moralische Menschenrechtsbegriindungen:
Allgemeine Merkmale

Wie politische Konzeptionen lassen sich auch moralische
Menschenrechtsbegriindungen in unterschiedliche Varian-
ten unterteilen, deren Gemeinsamkeit in einer Verortung des
Begriindungsfundamentes in den transzendentalen Strukturen
moralischer Subjektivitit besteht.” Basierend auf einem Begriff
der moralischen Person, der grundlegende Fihigkeiten und
Interessen zugeordnet werden, sichern Menschenrechte die
Bedingungen von Handlungsféihigkf:it28 und sozialer Interak-
tion. Weil sie interindividualistische Belange regulieren und
nicht nur auf politische Kontexte bezogen sind, begreifen sie
Menschenrechte zudem als Teilklasse moralischer, vorpositiver
Rechte, die tiber legales Recht hinausgehen, aber gleichwohl
der Schutzfunktion des Staates bediirfen.

Im Folgenden sollen primir solche Positionen beriicksich-
rige werden, die mit der Figur reziproker Rechtszuschreibungs—
prozesse operieren und auf einen Begriff der Wechselseitigen

27 Vertreter moralischer Begrﬁndungen sind z. B. Otfried Hoffe, Ernst Tugendhat
und, im englischsprachigen Diskurs, Alan Gewirth sowie James Griffin. Kenn-
zeichnend ist, dass auch Vertreter dieser Ansiitze zum Teil fiir sich in Anspruch
nechmen, auf anspruchsvolle Grundlagen der Menschenrechte zu verzichten,
aber eine individualrechtliche, an einem moralischen Liberalismus ausgerichtete
Bcgrﬁndungsstruktur aufrechterhalten. Siehe dazu Ernst Tugendhat: Menschen-
rechee®, in: ders.: Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt am Main 1993, S. 336-363 und
Otfried Hoffe: ,Transzendentaler Tausch. Eine Legitimationsfigur fiir Menschen-
rechte?”, in: Stefan Gosepath / Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschen-
rechte, Frankfurt am Main 1998, S. 29-47 sowie James Griffin: On Human Rights,
New York 2008 und Alan Gewirth: Human Rights. Essays on Justification and Appli-
cations, London / Chicago 1982.

28 Eine transzendentale Begrﬁndungsstruktur, die auf die Bedingungen tiir Hand-
lungsfihigkeit abziel, findet sich insbesondere bei Hofe, Gewirth und Griffin.

50



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

Achtung rekurrieren. Kennzeichnend fiir diese Begriindungs-
typen ist, dass mit der argumentativen Figur wechselseitiger
Rechtszuschreibungen bereits die Genese von Menschenrech-
ten bestimmt ist. Denn aus der Einsicht in die Moral der wech-

selseitigen Achtung folgt mit Tugendhat, dass

wir selbst es sind, insofern wir uns unter die Moral der universellen
Achtung stellen, die allen Menschen die sich aus dieser ergebenden
Rechte verleihen. Auch die moralischen Rechte sind also verlie-
hene Rechte, und die Instanz, die sie verleiht, ist [...] die moralische
Gesetzgebung selbst bzw. es sind wir selbst, insofern wir uns unter

diese Gesetzgebung stellen.”

Das Recht auf Rechtfertigung als
urspriingliches Menschenrecht

Ein ihnliches Verstindnis, dem gemil ebenfalls das einzelne
Rechtssubjekt als Autor und Adressat von Menschenrechts-
anspriichen begriffen wird, findet sich in Forsts Begriindung
des Rechts auf Rechtfertigung als urspriinglichem Menschen-
recht. Da das entsprechende Begriindungsverfahren konstruk-
tivistisch konzipiert ist, bedarf es mit Forst ,keines Riickgriffs
auf metaphysische oder anthropologische Grundlagen™’, um

die Legitimitit des Rechts auf Rechtfertigung aufzuzeigen.

29 Tugendhat, Menschenrechte, S. 346.

30 Rainer Forst: ,Das grundlcgcndc Recht auf Rcchtfcrtigung. Zu ciner konstrukti-
vistischen Konzeption von Menschenrechten, in: Hauke Brunkhorst / \X/olfgang
R. Kéhler / Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte. Menschen-
rechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurc am Main 1999, S. 66-105,
hier S. 82.

51



Philosophie der Menschenrechte

Gleichwohl werden das Recht auf Rechtfertigung und die aus
ihm hergeleiteten Rechtsklassen niche als  blofle Konstruktio-
nen” begriffen, sondern als ,gerechtfertigte Konstrukte, deren
Anerkennung sich moralische Personen schulden, die einschen,
dal§ sie keine guten Griinde haben, sie zu verweigern®”!

Als konstruktivistisches Begrﬁndungsverfahren ist die
Herleitung des Rechts auf Rechefertigung in diskursiven Kon-
texten verortet und setzt bei einem fundamentalen Einwand
an, dem zufolge die Integritit einer Kultur geféihrdct ist, wenn
Menschenrechte in Kulturkontexte implementiert werden, die
nicht auf einen liberalen Sozialisationshintergrund zuriick-
gehen. Menschenrecheskritiker, die diesen Einwand dulfern,
miissen mit Forst die Geltung des Rechts auf Rechtfertigung
voraussetzen, um Respeke fiir den Erhale der eigenen kulturel-
len Integritit zu reklamieren. Denn um sicherzustellen, dass
kulturelle Praktiken auf allgemeine Zustimmung treffen, hat

jedes Mitglied das Recht, Griinde fiir infrage stchende Prak-

tiken zu erhalten:

Dies also ist der allgemeinste und basale Anspruch eines jeden Men-
schen, den andere, Menschen oder Staaten, nicht zuriickweisen
konnen: das Reche auf Rechtfertigung, das Recht, als moralische Person
geachtet zu werden, die zumindest in dem Sinne autonom ist, dass
sie nicht auf eine Weise behandelt werden darf, fiir die ihr nicht

angemessene Griinde geliefert werden konnen.

31 Ebd. An dieser Stelle wird deutlich, dass ein Voﬂst'z'mdiger Verzicht aufmetaphy—
sische oder anthropologische Grundlagen — auch wenn von Forst eingefordert
— im Rahmen seines Ansatzes nicht méglich ist.

32 Ebd., S.70. Kursiv im Original.

52



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

Geltungsanspriiche, die auf den Respeke kultureller Identitit
abzielen, sind damit an die Zustimmung derjenigen Individuen
gekoppelt, die eine kulturelle Gemeinschaft konstituieren: Die
Aufrechterhaltung der kulturellen Identitit eines Volkes ist
ohne das Recht auf Rechtfertigung und dessen diskursiver Ver-
bindlichkeit nicht méglich.

Moralischer und politischer Konstruktivismus und die

Bedeutung unterschiedlicher Adressatenebenen

Mit dem Recht auf Rechtfcrtigung steht es jedem Einzelnen
zu, Rechtfertigungsprozesse zu initiieren, in denen wech-
selseitig dariiber entschieden wird, welche politischen und
kulcurellen Prakciken allgemein geteile werden sollen. Als
Ausdruck des moralischen Wertes vernunftbegabter Personen
bindet es den 6ffentlichen Willen an denjenigen der Indi-
viduen. Denn in einem zweiten Schritt dient das Recht auf
Rechtfertigung als Grundlage weiterer Rechtssetzungen und
mit ihm werden moralische und politische Konstruktions-
prozesse erméglicht, in denen eine Liste von Menschenrech-
ten (im moralischen Konstruktivismus) und eine Liste von
Grundrechten (im politischen Konstruktivismus) diskursiv
legitimiert werden. Hier zeigt sich der transzendentale Cha-
rakter des Rechts auf Rechtfertigung, an dem deutlich wird,
inwiefern es als moralisches Recht zu verstehen ist: Weil es
die Bedingung der Herleitung weiterer Rechtsklassen dar-
stelle, muss dem Recht auf Rechtfertigung ein vorpositiver
Charakter zukommen.

Die Unterscheidung zwischen einem moralischen und

einem politischcn Konstruktivismus ist relevant fiir die Frage

53



Philosophie der Menschenrechte

der Umsetzung des Rechts auf Rechtfertigung. Von Bedeutung
erweist sich hier, dass der Rahmen, in dem moralische und
politische Rechtfertigungsprozesse ablaufen, global gedacht
wird und verschiedene Ebenen der Adressierung von Men-
schenrechtsanspriichen berticksichtigt werden. Wihrend der
moralische Konstruktivismus in der moralischen Gemein-
schaft aller Menschen verortet ist, bezieht sich der politi-
sche Konstruktivismus auf die Biirger eines Staates, die mit
der Rechtfertigung einer Liste von Grundrechten beauftragt
sind. Gleichwohl ist der moralische Konstruktivismus dem
politischen nicht normlogisch Vorgeordnet. Auch moralische
Konstruktionsprozesse sind aufpolitische Rahmenbedingun—
gen ausgerichtet und werden in Konflikesituationen in Gang
gesetzt, in denen situative Kontexte iiberschritten werden
und der Einzelne als Mitglied der moralischen Gemeinschaft
aller Menschen relevant wird. Weil der eigentliche Ort, an
dem Menschenrechtsforderungen entstehen, jedoch der einer
politischen Gemeinschaft ist, gerit bei Forst aus politischer
Perspektive der Staat als politischer Adressat von Menschen-
rechten in den Vordergrund. Der Staat ist allerdings nur dann
cin legitimer Adressat von Menschenrechtsanspriichen, wenn
er ein ,historisch situiertes, gemeinsames Projekt der Etablierung
einer gerechten Gesellschaftsordnung ist — wobei Gerechtigkeit
von den Biirgern selbst definiert wird [...]“%

Staaten konnen jedoch darin scheitern, Menschenrechte
angemessen umzusetzen, sodass die staatliche Garantie von
Menschenrechten nebengeordneter Realisierungswege bedarf,

die Forst in internationalen politischen Institutionen und einer

33 Ebd., S. 98. Kursiv im Original.

54



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

globalen Zivilgesellschaft gegeben sicht.** An dieser Stelle zeigt
sich, dass dem Individuum auch als ,moralische Person, als
Mitglied der Gemeinschaft aller Menschen®, als ,,\Weltbiirger“
Pflichten zukommen.” Hier riickt die moralische Adressaten-
schaft des Individuums in den Vordergrund, die Forst von der
politischen Adressierung menschenrechtlicher Pflichten an
Staaten abgrenzt und die nun ebenfalls in ,,;mediatisierte’ posi-
tive Pflichten*® iibersetzt werden miisse. Als Weltbiirger sei es
Pflicht des Einzelnen, daftir zu sorgen, an der Errichtung sol-
cher Institutionen mitzuwirken, ,die effektiv garantieren, dald
[...] Rechteverletzungen registriert, bekéimpft und verhindert
werden.* Insgesamt wird die Verwirklichung von Menschen-
rechtsanspriichen damit an ein Netz von Staaten, internationa-
len Institutionen und die staats- und weltbiirgerliche Titigkeit
cinzelner Individuen im Rahmen von zivilgesellschaftlichen

Organisationen gebunden:

So ist es sowohl ihre Rolle als Staatsbiirger [...], als auch als moralische
Genossen und Mitglieder einer universalen Gesellschaft, die Personen
dazu Verpﬂichtet, anderen, die in Gefahr sind, effektiv zu helfen. Staa-
ten, internationale Institutionen und eine globale Zivilgesellschaﬁ
[...] sind die Subjekte, die diese Pflichten politisch wahrnehmen und

umsetzen, um Menschenrechte politisch-rechtlich zu sichern.®

34 U.a.ist es gemild Forst moglich, dass ein Staat seine Pflichten gegen Nichtmit-
glieder Vernachlissigt, also gegen diejenigen Bewohner und Aufenthaltsberech-
tigte, die keine Staatsbiirger sind (vgl. ebd.).

35 Ebd.

36 Ebd.

37 Ebd.,S.98f.

38 Ebd., S.99.

55



Philosophie der Menschenrechte

Staat, Individuum, Zivilgesellschaft? Die
Adressierung von Menschenrechtsanspriichen in

moralischen und politischen Begrﬁndungen

Neben dem gemeinsamen Bezugspunkt des Staates als politi-
scher Realisierungsinstanz von Menschenrechten enthiilc Forsts
Verwirklichungsszenario zentrale Unterschiede im Vergleich
zu Rawls’ Law of Peoples. So ist bei Forst und auch bei Tugend-
hat®” die Legitimitit staatlicher Institutionen an die demo-
kratische Willensbildung des Volkes gekm’ipft: Nur in einem
demokratisch legitimierten Gemeinwesen wird das politische
Selbstbestimmungsrecht der Einzelnen in angemessener Weise
respektiert; ein funktionaler Menschenrechtsschutz, mit dem
zugleich die Freiheit seiner Biirger geachtet wird, ist daher nur
in einem demokratischen Regierungssystem moglich.

Im Gegensatz zu einigen Varianten politischer Konzepti-
onen betrachtet Forst zudem die Zivilgesellschaﬁ als Verwirk-
lichungsinstanz von Menschenrechten, die dem staatlichen
Zustindigkeitsbereich nebengeordnet ist. Kennzeichnend fir
den zivilgesellschaftlichen Menschenrechtesschutz ist, dass mit
ihm der moralischen Adressatenschaft des Individuums Raum
gegeben wird und Verantwortungsiibernahmen jenseits staats-
biirgerlicher Aktivitit ermdglicht werden. Denn zivilgesellschaft-
liche Verantwortung fiir Menschenrechte zeichnet sich dadurch
aus, dass sie nicht nur auf nationale Institutionen bezogen 1St,
sondern mit ihr auch auf’ Rechtsverletzungen in einem internati-

onalen Gefiige unterschiedlichster Akteure aufmerksam gemache

39 Die Genese demokratischer Scrukturen aus Wechselseitigen Rechtsverhiltmissen

zeigt Tugendhat sehr deutlich auf. Siehe dazu Tugcndhat, Menschenrechte, S. 349 f.

56



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

wird, ohne nationalstaatliche Organe notwendig einbezichen zu
miissen.” Diese Eigenschaft fithrt dazu, dass Zivilgesellschaften
cinzelne Individuen direkt in ihrer moralischen Funktion als
Weltbﬁrger ansprechen und integrieren konnen. Zwar bezichen
sich Zivilgesellschaﬁliche Aktivititen auf die Korrektur institu-
tioneller Standards und richten sich an der Téitigkeit von Ins-
ticutionen aus. Die in ihr mallgeblichen Akteure jedoch sind
u. a. einzelne Individuen, die sich nicht nur als Staatsbiirger
verstehen, sondern die Garantie von Gerechtigkeitsanspriichen
im Rahmen globaler Vernetzungen zu realisieren versuchen.
Ein solches Verwirklichungsszenario von Menschen-
rechtsanspriichen reagiert auf ein grundsﬁtzlich verschiedenes
Verstindnis der Zustindigkeit fiir menschenrechesrelevante
Problemkontexte. Withrend politischen Begriindungen zufolge
Staaten und politische Institutionen primiir fiir die Garantie von
Menschenrechten zustindig sind, gehen, im Anschluss an Gose-
path, achtungsbasierte Begriindungen davon aus, dass ,zunichst
cinmal wir alle als Mitglieder der umfassenden Gemeinschaft
aller Menschen in der Welt* als ,Adressaten von Gerechtigkeits-
anspriichen” zu verstehen sind.* Kommt moralischen Personen
eine solche Adressatenfunktion zu, so konnen staatliche Instan-

zen immer nur als abgeleitete Institutionen verstanden werden;

40 Ein Beispie] dafiir, wie die Aktivitic Einzelner in globa]en Nichtregicrungsorga—
nisationen menschenrechtlich relevant sein kann, gibt Andreas Fischer-Lescano
in seiner Analyse des Protestes der madres auf der Plaza de Mayo gegen das Ver-
schwindenlassen von Personen wihrend der argentinischen Militirdikeatur.
Siche Andreas Fischer-Lescano: Globalverfassung. Die Geltungsbegriindung der Men-
schenrechte, Weilerswist 2005, S. 29 ff.

41 Stefan Gosepath: ,Die globale Ausdehnung der Gerechrigkeit®, in: Reinold
Schmiicker / Ulrich Steinvorth (Hg.), Gerechtigkeit und Politik. Philosophische Pers-
pektiven, Berlin 2002, S. 197-214, hier S. 199.

57



Philosophie der Menschenrechte

jede Form von rechtspolitischer Institutionalisierung ergibe und
rechtfertigt sich durch individuelle Tﬁtigkeiten. Die moralischen
Pflichten einzelner Individuen begriinden damit die politischen
Pflichten von Staaten und Institutionen, gehen allerdings nicht
vollstindig in ihnen auf: ,Rechtsstaatlich verfasste politische
Gemeinschaften sind [...] sekundir die politischen Adressaten

«42

von Gerechtigkeit*?, primir zustindig fir die ,Bewiltigung

ihrer Verantwortung® sind die Individuen selbst.”’

Erster Einwand: Menschenrechte und individuelle

Verantwortungsﬁbernahmen — eine Uberforderung?

Dieser Zustindigkeitsbereich des Individuums wird von Ver-
tretern politischer Konzeptionen oft mit dem Einwand der
Uberforderung des Einzelnen zuriickgewiesen. Doch selbst
wenn grundsétzlich die Gefahr der Uberforderung bestechen
mag, so ist auch fir moralische Begriindungen festzuhalten,
dass staatliche Aktivititen nicht nur generisch auf Indivi-
dualtitigkeiten Zurﬁckgehen, sondern zugleich cine Entlas-
tungsfunktion fiir das einzelne Individuum erfiillen, das eine
permanente Verantwortungsiibernahme fiir Gerechrigkeitsfra-
gen de facto nicht leisten kann.* Dieser Aspeke wird ergiinze

42 Ebd., S. 200.

43 Ebd., S. 213.

44 Diesen Punkt betont auch Gosepath, wenn er festhilt, dass die ,autonome
Lebensgestaltung des Handelnden [...] einen so wichtigen Wert [darstelle], dass

Wwir an cntsprcchenden (dafiir notwendigcn) Freirdumen ein lcgitimcs Interesse
haben. Auch deshalb muss die personliche moralische Verantwortung zur Besei-
tigung von ungerechten Missstinden geringer ausfallen.” Stefan Gosepath: Ver-
antwortung fiir die Beseitigung von Ubeln®, in: Ludger Heidbrink / Alfred Hirsch
(Hg.), Verantwortung in der Zivilgesellschaft. Zur Konjunktur eines widerspriichlichen
Prinzips, Frankfurt am Main 2006, S. 387-408, hier S. 401.

58



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

durch den staatlich garantierten Schutz der privaten Freiheit
des Individuums, das durch die institutionelle Sicherung seine
private Autonomie méglichst unabhﬁngig von externen Ein-
wirkungen auszuleben vermag. Doch auch wenn aus diesem
Grund die Erméglichung individueller Freiheit mit der Uber-
nahme menschenrechtlicher Verantwortung in einem fragilen
Gleichgewicht sein muss, verbleibt ein Zustindigkeitsbereich
des Einzelnen fiir menschenrechtsrelevante Aufgaben, sodass
der erforderliche Rahmen zur Erfiillung von Menschenrechts-
anspriichen in moralischen Begriindungen multiperspektivisch
gedacht werden kann. Wihrend Staaten funktionale, einklag-
bare Aufgaben zukommen, erfordern die Einzelpersonen oblie-
genden schwachen Verpﬂichtungen eine Sensibilisierung fir
menschenrechtliche Problemkontexte, die Bereitschaft, das
cigene Handeln zu modifizieren und eine Korrektivfunktion

fiir Institutionen auszuiiben.

Zweiter Einwand: Individuelle Taterschaft — keine
Unterscheidung zwischen Menschenrechten
und moralischen Rechten?

Neben der Frage nach der Uberforderung des Individuums
formulieren Vertreter politischer Begriindungen einen kon-
zeptionellen Einwand, der das Verhiilenis zwischen Menschen-
rechten und moralischen Rechten betrifft. Denn wenn cinzelne
Individuen als Adressaten von Menschenrechtspﬂichten zu
verstehen sind, so hat das im Umkehrschluss zur Konsequenz,
dass Individuen Menschenrechte verletzen kénnen, wenn sie
Menschenrechtsanspriiche anderer nicht respektieren. Diese

Sichtweise wird von Vertretern politischer Konzeptioncn mit

59



Philosophie der Menschenrechte

dem Hinweis auf die fehlende Unterscheidung zwischen Men-
schenrechten und moralischen Rechten kritisiert. Erinnern
wir uns an den eingangs erwithnten Einwand von Menke und
Pollmann, die festhalten, dass Menschenrechte nicht dasselbe
sind wie moralische Rechte, weil sie sich nicht an Individuen,
sondern an politische Institutionen und deren Reprisentan-
ten richten.* Menke und Pollmann stiitzen diese These durch
mchrere Beispiele. So betonen sie, dass Verbrechen, die im
privaten Umgang geschéihen — etwa physische Ubergriffe ZW1-
schen Person — zwar ein moralisches oder ein juridisches Recht
auf Unverschrtheit verletzen, aber keinen Verstoll gegen das
Menschenrecht auf korperliche Unversehrcheit darstellen
wiirden.”® Und mit Pogge verstdlc ein gewalttitiger Ehemann
zwar gegen positives und moralisches Recht, begeht aber keine
Menschenrechtsverletzung gegeniiber seiner Ehefrau, weil dem
Vergehen des Ehemanns kein official character zukommt: Er
agiert als Privatmann und niche als 6ffentliche Person.”” Allen-
falls indirekt kann in diesem Zusammenhang iiberhaupt von
einer Menschenrechtsverletzung gesprochen werden: Weil es
dem Staat in diesen Situationen niche gelingt, seine Biirger vor
Ubergriffen zu schiitzen — wenn z. B. kein adiquates System
zur Privention derartiger Taten und zur juridischen Sank-
tionierung der Titer existiert —, begeht der Staat eine Men-
schenrechtsverletzung, nicht aber das einzelne Individuum,
das die Tat zu verantworten hat. Zwar verstolt auch der Téter

gegen juridisches (und moralisches) Recht; jedoch ist der Titer

45 Vgl. Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, S. 70.
46 Vg]. ebd.
47 Vgl. Pogge, Human Righs, S. 58.

60



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

nicht in der Position, tiberhaupt Menschenrechte verletzen
zu konnen. Gefihrdet dieser Einwand die hier vorgestellte
Interpretation zur Aufwertung von Individuen als Adressa-
ten von Menschenrechtsansprﬁchen? Koénnen Einzelpersonen
tatsichlich keine Menschenrechtsverstélle begehen und wird
der Unterschied zwischen Menschenrechten und moralischen
Rechten eingeebnet, falls auch einzelne Individuen als Men-

schenrechtsverletzende infrage kommen?

Der symbolische Gehalt von Menschenrechtsvcrlctzungen:
Eine Neuauslegung des oﬁcial character

Wie im Folgenden gezeigt werden soll, ist es méglich, am
official character als Distinktionsmerkmal zwischen Menschen-
rechten und moralischen Rechten festzuhalten und zugleich
cinzelne Individuen als Adressaten von Menschenrechts-
anspriichen zu verstehen, sodass auch der gewalctitige Ehe-
mann in Pogges Beispiel fiir eine Menschenrechtsverletzung
zur Verantwortung gezogen werden kann.*® Denn zumindest
in einigen Fillen ist eine erweiterte Interpretation des official
character denkbar, in der dieser von der Frage der Adres-
sierung entkoppelt und stattdessen qualitativ auslegt wird.
Gemild dieser Interpretation besteht der Unterschied zwi-

48 Auf die Griinde, warum es sinnvoll ist, zwischen Menschenrechten und mora-
lischen Rechten zu unterscheiden, méchte ich hier nicht niher eingehen, ver-
weise jedoch auf den Beitrag von Herlinde Pauer-Studer, die u.a. die Gefahr
einer Uberfrachcung des Rechesbegriffs der Menschenrechte erwihnt, wenn kein
prinzipieller Unterschied zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten
bestehen wiirde. Siche dazu Herlinde Pauer-Studer: ,Menschenrechte zwischen
Moralisierung und po]itischer Instrumenta]isierung“, in: Hans Jorg Sandkiihler

(Hg.), Recht und Moral, Hamburg 2010, S. 151-170, hier S. 156.

61



Philosophie der Menschenrechte

schen Menschenrechten und moralischen Rechten weniger
im Problem der Adressierung, sondern in der Qualitit von
MensChenrechtsverletzungen, die sich durch einen Symbolcha—
rakter definieren lisst. Ein solcher Symbolcharakter, der ins-
besondere bei negativen Freiheitsrechten wie dem Recht auf
Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit, der rechtlichen
Gleichstellung von Frauen und Minnern oder dem Verbot
von Diskriminierung aufgrund ethnischer Herkunft gegeben
ist, liegt bei der Verletzung von Menschenrechten, nicht aber
von moralischen Rechten vor. Folgende Uber]egungen, die die
genannten Beispiele leicht variieren, konnen diesen Aspekt
veranschaulichen. Nehmen wir an, dass die einen Ubergriff
zu verantwortende Person zwar ein privates Individuum ist,
jedoch einer rassistischen Ideologie anhingt, ohne gleich-
zeitig Mitglied einer entsprechenden Organisation zu sein,
und der Ubergriff auf das Opfcr ausschliel{lich aufgrund von
dessen Herkunft bzw. Zugehérigkeit zu einer anderen Nation,
Kultur und/oder Religion erfolgte, SO ergibt sich ein ande-
res Bild der Situation. Weil der Titer keine Anbindungen
an politische Gruppierungen hat, agiert er nach wie vor als
privates Individuum. Seine Tat erhilc durch ihre rassistische
Motivation jedoch eine andere Dimension: Sie richtet sich
nicht nur gegen das konkrete Opfer des Ubergriffs, sondern
exemplarisch gegen eine Gesamtheit von Personen, deren
moralische Gleichwertigkeit bestritten wird, nimlich gegen
all diejenigen, die zur Nation, Kultur oder Religion des Opfers
gehoren. Sofern der Staat als 6ffentliche Instanz niche ein-
greift, eine Bestrafung des Titers unterlisst bzw. potenzielle
Opfer nicht vor Rechesverletzungen schiitzt, begeht auch er
cin Menschenrechtsverbrechen, das Symbolcharakeer erhiil,

62



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

sollte der Staat es unterlassen, explizit die Rechte von Ange-
horigen bestimmter Bevolkerungsgruppen durchzusetzen.
Einen direkten Verstof§ nicht nur gegen das moralische und
juridische Recht auf kt')rperliche Unverschrtheit, sondern auch
gegen entsprechendes Menschenrecht, begeht jedoch auch der
Titer: Seine Tat unterscheidet sich von einer bloffen morali-
schen und juridischen Rechtsverletzung — z. B. Diebstahl oder
Kérperverletzung —, weil sie sich durch ihre Symbolfunktion
nicht nur gegen das konkrete Opfer richtet, sondern gegen
cine gesamte Bevolkerungsgruppe und das gesellschaftliche
Zusammenleben als freie und gleiche Personen, mithin also
unmittelbar die 6ffentliche Ordnung infrage stellt. Der Unter-
schied zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten
ist in dieser Stellvertreterfunktion zu sehen: Die zugefiigte Tat
betrifft nicht nur das individuelle Opfer, sondern all jene, die
die vom Téter aufgestellten Ausgrenzungskriterien aufweisen,
und tangiert diese Personen zwar nicht ebenso physisch, doch
gleichermaﬁen in ihrer moralisch-existenziellen Integritit,
indem sie durch die Tat ebenfalls bedroht, veringstigt oder
gedemiitigt werden sollen,

Diese Interpretation zeigt die Anschlussfihigkeic morali-
scher Menschenrechtsbegriindungen an politische Konzepti-
onen, indem sie den official character als Distinktionsmerkmal
zwischen Menschenrechten und moralischen Rechten beibe-
hilt, neben der Zustﬁndigkeit von Staaten und politischen
Institutionen jedoch cinzelne Individuen stirker in den
Adressatenkreis menschenrechtlicher Forderungen einbe-
zicht. Zugleich ist es auf diese Weise moglich, Verbrechen,
die in die Kategorie der Hasskriminalitiic fallen, dezidiert als

Menschenrechtsverbrechen zu markieren. Denn Ubergriffe

63



Philosophie der Menschenrechte

und Actentate, die von Einzelpersonen ausgehen und gezielt
darauf ausgerichtet sind, Personen anderen Geschlechts, ande-
ren Glaubens oder anderer Hautfarbe zu verletzen, stellen
quasi einen blinden Fleck politischer Menschenrechtskon-
zeptionen dar: Sie kénnen allenfalls indirekt iiberhaupt als
Menschenrechtsverbrechen bezeichnet werden, nimlich nur
insofern, als der Staat in diesen Situationen seiner Schutz-
funktion nicht nachgekommen ist und entsprechende Uber-
griffe nicht verhindert hat. So zutreffend dieser Verweis auf
die unterlassene Schutzfunktion auch sein mag: Der Qua-
litic derartiger Verbrechen, die gezielt darauf ausgerichtet
sind, anderen Personen die menschenrechtliche Gleichheit
abzusprechen, ja sogar ihr Existenzrecht zu negieren, kon-
nen politische Menschenrechtskonzeptionen niche begeg-
nen. Denn Hasskriminalitit becrifft nicht nur das konkrete
Opfer, sondern indirekt auch all diej enigen, die die vom Titer
abgelehnten Identifikationsmerkmale teilen, und rangiert
daher die 6ffentliche Ordnung als solche, da solche Taten
immer gegen eine Gesamtheit von Personen gerichtet sind.
Verbrechen, die unter die Kategorie der Hasskriminalitiic fal-
len, haben per se einen official character — auch wenn sie von
Einzelpersonen begangen werden. Es gilt daher, das Konzept
des official character zu erweitern und um eine qualitative
Dimension zu erginzen, indem genau diejenigen Ubergriffe
markiert werden, die die 6ffentliche Ordnung in ihrer Zusam-
mensetzung betreffen.

Mit einer solchen Neuauslegung des official character von
Menschenrechtsverletzungen ist man auch in der Lage, den
jeweiligen Personen, die Opfer einer Menschenrechesverlet-

zung werden, adiiquatcr zZu begegnen. Denn durch ihre Fokus-

64



Der blinde Fleck politischer Menschenrechestheorien

siecrung auf Staaten und politische Institutionen werden die
Opfer und die Qualitit bestimmter Menschenrechesverlet-
zungen in politischen Konzeptionen teilweise vernachlissigt.
So richtig der Verweis auf Staaten als diejenigen Instanzen,
die Menschenrechte verletzen, auch ist: Nicht nur Staaten
begehen Menschenrechtsverletzungen; und der official cha-
racter von Menschenrechtsvergehen besteht niche nur darin,
dass diese Vergehen von 6ffentlichen Institutionen begangen
werden, sondern dass, wie gerade dargelegt, Ubergriffe wie
rassistische Vergehen und Diskriminierungen aufgrund des
Geschlechts oder der Religionszugehérigkeit per se einen
offentlichen Charakter haben: Sie betreffen die gesamrte
offentliche Ordnung und das Zusammenleben freier und
gleicher Personen, indem sie einen mallgeblichen Teil der
Beviolkerung bedrohen. Auf diese Weise ist es letztlich auch
méglich, die Stellung der Opfer aufzuwerten: Weil all diejcni—
gen, die die vom Titer abgelehnten Identifikationsmerkmale
aufweisen, zum indirekten Opfer cines Hassverbrechens wer-
den, enthilt die mit Hassverbrechen einhergehende Negie-
rung der menschenrechtlichen Gleichheit eine ganz andere
Dimension. Die von der Tat ausgehende Bedrohung potenziert
sich und wirkt auf alle potenziellen Opfer ein, die gedemiitigt
und veringstigt werden sollen. In der jiingsten Vergangenheit
zeigte sich diese Qualitit von Hassverbrechen in unterschied-
lichen Ubergriffen und Attentaten wiec dem Amoklauf von
Christchurch, den Verbrechen des Nationalsozialistischen
Untergrundes (NSU) und dem Angriff auf einen eritreischen
Staatsbiirger in Wiichtersbach. Diese Verbrechen kénnen
jedoch nur dann unmitcelbar als Menschenrechtsverbrechen

gekennzeichnet werden, wenn politische Menschenrechts-

65



Philosophie der Menschenrechte

konzeptionen um eine Sichtweise erweitert werden, die es
erlaubt, auch einzelne Individuen als Menschenrechtsverlet-
zende zu betrachten. Eine Einbeziehung von Begriindungs—
standards, die aus moralischer Perspektive Einzelpersonen
als Autoren und Adressaten von Menschenrechtsansprﬁchen
begreifen, ist daher unumginglich.

Dr. Daniela Ringkamp, wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl
fiir Praktische Philosophie der Otto-von-Guericke-Universitit Magde-
burg, Leiterin der Arbeitsstelle Menschenrechte an der Otto-von-Gue-
ricke-Universitit Magdeburyg.

66



Migration in finsteren Zeiten

Hannah Arendt und die Notwendigkeit
der Erschaffung politischer Riume

Maria Robaszkiewicz

Die aktuelle philosophische Debatte tiber Migration, sowohl
in ihrer politisch-philosophischen als auch in ihrer echischen
Variante, wird cher cinseitig geﬁ'ihrt. Im Zentrum stchen
Fragen nach der Regulierung bzw. Zulassung der transnati-
onalen Mobilitit von Personen und nach unterschiedlichen
Aspekten der Integration von Migrantinnen und Migran-
ten in den Einwanderungslindern. So hat die Debatte einen
stark normativen Charakter und zugleich eine technokrati-
sche Ausrichtung, denn es wird maﬁgeblich crwogen, was
mit migrierenden Menschen oder Menschengruppen getan
werden soll, oder mit anderen Worten, wie diese verwaltet
werden sollen. Zwar werden hierbei die Menschenrechte als
theoretisches Konstruke durchaus berticksichrige, doch meist
als formalisierte und entindividualisierende Argumentati-
onsstiitze.! Diese Perspektive ist sechr wichtig, besonders im
pragmatischen Sinne, denn sie bietet eine Transferméglich-

keit der Argumentation in die mehr formalisierten politischen

1 Deutlich erkennt man dies an drei Sammelbinden zum Thema Migration, die in den
letzten Jahren in Deutschland herausgegeben worden sind: Andreas Cassee / Anna
Goppel (Hg.): Migration und Ethik, Miinster 2014; Thomas Grundmann / Achim
Stephan (Hg.): Welche und wie viele Flachtlinge sollen wir auﬁlehmcn?, Stuttgart 2016;
Frank Dietrich (Hg.): Ethik der Migration, Berlin 2017.

67



Philosophie der Menschenrechte

Diskurse, aber sie hat auch ihre Schwichen. Migrantinnen
und Migranten als konkrete Menschen in bestimmten Erfah-
rungswelten treten in den Hintergrund. Die Berﬁcksichtigung
philosophisch relevanter Fragen, wie die nach der existenziel-
len Kondition der Migrierenden oder nach der Erschlieﬁung
von Migrationserfahrungen, erfolgt vor allem in auﬁerphi—
losophischen Bereichen wie den Migration studies oder in
der Literaturforschung. Die der philosophischen Denkweise
inhirente Kritik und ihr normativer Anspruch sind in die-
sen Forschungsfeldern weniger zentral. Diese Liicke konnte
durch Beitrige aus den Gebieten der Existeanhilosophie und
Phﬁnomenologie geﬁ'illt werden.

Doch trotz der aktuellen und starken Orientierung der
Phinomenologie auf Sozialicit® ist Migration als Phinomen
vor diesem Hintergrund selten von Interesse, wenngleich es
Ausnahmen gibt.’ Phinomenologische Interventionen auf
dem Feld der Politischen Philosophie finden selten stace; dies
vor allem deswegen, weil die Phﬁnomenologie im Geiste Hus-
serls héiufig als eine transzendentale und deskriptive Wissen-
schaft verstanden wird, in der keine Stellung ZU normativen
Fragen bezogen wird.! Doch unter den klassischen Phiinome-
nologinnen und Phinomenologen gab es eine, die es wagte, die

2 Siche z. B. Thomas Szanto / Dermot Moran: Phenomenology ofSociality. Discovering
the We‘, New York / London 2015.

3 Im deutschen Sprachraum ist in diesem Kontext Waldenfels hervorzuheben, der
sich in seinen zahlreichen Werken tiefgrﬁndig mit interkultureller Phinomeno-
logie befasst; siche u. a. Bernhard Waldenfels: Stachel des Fremden, Frankfurt am
Main 1990; ders.: Ortsverschiebungen, Zeiz:verschiebungen: Modi Zeibhaftiger Erfah—
rung, Frankfurt am Main 2009.

4 Vgl. Sophie Loidolt: Phenomenology of Plumlity: Hannah Arendt on Political Intersub-
jectivity, New York / London 2018, S. 25 f.

68



Migration in finsteren Zeiten

Politik zum Hauptthema ihres Denkens zu machen: Hannah
Arendts Schriften bieten einen sehr guten Ausgangspunke,
um sowohl politische Grundfragen als auch aktuelle Probleme
aus phinomenologischer Perspektive zu betrachten.” Arendt
thematisierte die Migration direkt. Ublicherweise stehen in
der Rezeption ihr Essay Wir Fliichtlinge und ihre Kritik an
dem Konzept der Menschenrechrte aus Elemente und Urspriinge
totaler Herrschaft, die zum Kanon der philosophischen Bei-
trige zur Migrationsproblematik gehoren, im Vordergrund.®
Da ihre Auseinandersetzung mit der Erfahrung der Flucht
in dem sehr spezifischen Kontext von Judenverfolgung und
Vernichtung im Zweiten Weltkrieg zu sehen ist, muss kritisch
gepriift werden, ob und wenn ja, inwiefern sich ihre Reflexion
auf die heutige Lage oder auf das Phinomen der Migration
an sich tibertragen lisst.

Im Folgenden werde ich zeigen, dass bestimmee Elemente
der Migrationserfahrung, die Arendt hervorhebrt, Migrieren-
den intersubjektiv Zugﬁnglich sind, auch wenn sie sich — im
Geiste von Arendts Pluralitit — in Form und Intensitit unter-
scheiden. Ich argumentiere dafiir, dass niche nur die Schriften,
in denen Arendt Migration explizit thematisiert, in diesem
Zusammenhang zu beriicksichtigen sind, sondern dass ihre

5  Es ist nicht unumstritten, Hannah Arendt als Phﬁnomenologin zu betrachten,
aber es gibt nicht nur gute biografische, sondern auch gute theoretische Griinde,
ihre Texte aus dieser Perspektive zu lesen; vgl. Veronica Vasterling: ,Hannah
Arendt®, in: Sebastian Luft / Seren Overgaard (Hg.), Routledge Companion to Phen-
omenology, New York / London 2015, S. 82-91; Loidolt, Phenomenology of Plurality,

passim.

6 Siche Hannah Arende: \Wir Fliichtlinge®, in: Marie Luise Knott (Hg.), Zur Zei.
Politische Essays, Berlin 1986, S. 7-21; Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge
totaler Herrschaft, Miinchen / Ziirich 2008.

69



Philosophie der Menschenrechte

politische Theorie im Ganzen einen fruchtbaren Boden fur die
Diskussion der aktuellen Fragen bietet.” Insbesondere beziche
ich mich hierbei auf ihre Metaphern der Dunkelheit und des
Lichtes, die ihr zur Beschreibung unterschiedlicher politisch
relevanter Phinomene dienen, um zu zeigen, dass mit deren
Hilfe die existenzielle Situation der Migrierenden genauer
verstanden werden kann. Meine These besagt, dass, auch wenn
sowohl Licht als auch Dunkelheit im menschlichen Leben ihre
Funktionen erfiillen, es fiir Migrierende entscheidend ist, in
das Licht der Offentlichkeit zu treten und dadurch ihre neue
Lebenswelt als ein Zuhause beanspruchen zu kénnen. Das
phﬁnomenologische Potenzial der Metaphorik von Licht und
Dunkelheit erweist sich darin, dass diese Denkbilder Arendt
dazu dienen, die Empfindung des Gelebten durch die Erle-
benden wiederzugeben. Die zwei Metaphern kopieren nicht
die gewohnten Topoi der Autklirung und des Unaufgeklirten,
sondern fungieren als bildhafter Zugang zu intersubjektiv
kommunizierbaren Elementen der lebendigen Erfahrung —
hier zu der Erfahrung der Migration.

Meine Argumentation ist in drei Schritte unterteile: Ich
fange mit einer Klirung des Begriffs der Migrierenden an; im
zweiten Schrite identifiziere ich Grundelemente der Migrati-
onserfahrung, auf die Arendt hinweist; im Anschluss daran —im
dricten Schrite — diskutiere ich mithilfe ihrer Metaphern des
Lichtes und der Dunkelheit die sich daraus ergebende Stellung
der Migrierten in der politischen Gemeinschatft.

7  Dies wurde bereits gezeigt von Mareike Borren: ,Towards an Arendtian Poli-
tics of In/Visibility*, Ethical Perspectives 15 (2008), S. 213-237; Ayten Giindogdu:
Rightlessness in the A ge of Rights, New York 2015; Julia Schulze Wessel: Grenzﬁguren.
Zur politischen Theorie des Fliichtlings, Bielefeld 2017.

70



Migration in finsteren Zeiten

Migrierende — also wer?

Zunichst ist es entscheidend, den Begriff des Migrierenden,
der folgend verwendet wird, zu bestimmen.® Das lateinische
Verb migrare bedeutet wandern oder wegzichen. Es weist primir
auf eine Bewegung hin, ohne deren Hintergrund zu beriick-
sichtigen. Die Mobilitit von Menschen und Menschengruppen
ist so alt wie die Menschheit selbst, doch die Wahrnehmung
und die Bewertung dieses Phinomens sind vom historischen,
gesellschaftlichen und politischen Kontext abhiingig. In den
letzten Jahrzehnten — insbesondere in den letzten Jahren — hat
sich die 6ffentliche Aufmerksamkeit hinsichtlich des Migrati-
onsphéinomens, zumindest im westlichen Kontext, sehr stark
auf die erzwungene Migration gerichtet, insbesondere auf die
Flucht aus dem globalen Siiden in die wohlhabenden Staaten
des globalen Nordens.

Auch wenn in Deutschland die Bundeszentrale fiir politische
Bildung den Terminus wertneutral definiert,’ ist dessen 6ffent-
licher Gebrauch aktuell signiﬁkant an die Wahrnehmung der
politisch und existenziell prekiren Kondition der Gefliichteten
gebunden, was ihm eine wertende Aussagekraft gibe. Wer in
diesem Sinne als Migrantin oder als Migrant wahrgenommen
wird und wer nicht, hingt stark von Machtverhiltnissen ab:
Ein Kind von Fliichtlingen wird im Einwanderungsland als

Migrant/—in zweiter Generation angesehen; eine auf Mallorca

8 Diese Bestimmung gilt entsprechend fiir die Begriffe Migrant und Migrantin.

9 \/gl. Oliver Razum / Jacob Spallek: ,Defiition von Migration und von der Ziel-
gruppe ,Migranten™, Bundeszentrale fiir Politische Bildung 1.4.2009 <hctp://
www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/57302/definition-von-migra-
tion> (letzter Zugriff: 19.3.2019).

71



Philosophie der Menschenrechte

lebende Deutsche wird nicht als Migrantin betrachtet.” Diese
Kontextualisierung spielt ohne Zweifel eine grolfe Rolle fiir
den 6ffentlichen Diskurs und fiir die Lebensrealitit sowohl der
Migrierenden als auch der Nichtmigrierenden, aber von dem
breiteren Kontext der von Migration betroffenen Menschen.
Sie ist vor allem fiir Sozialwissenschaften und die interdiszipli—
niren Migration studies relevant. In meinem Aufsatz schlage
ich allerdings vor, die Perspektive zu indern. Ich beleuchte
bestimmte Grundelemente der Erfahrung der Migration, die
fiir alle Migrantinnen und Migranten gelten, unabhiingig von
den Migrationsmodalitﬁten. Ich bewege mich insofern in einem
abstrakten Raum: Der Begriff der Migrantin oder des Migran-
ten, den ich anwende, um dieses Ziel zu erreichen, ist primir
kontextneutral und wird im Laufe der Argumentation immer
wieder rekontextualisiert. Als Migrierende werden Menschen
bezeichnet, die ihren Lebensraum verlassen, um sich fiir einen
lﬁngcren Zeitraum an cinem anderen Ort aufzuhalten, der sich
vom Vorherigen unterscheidet, und zwar in einer Weise, die
das Leben wesentlich beeinflusst. Gute Beispiele hierfiir sind
Sprache, kommunikative Umgangsformen und gesellschaﬁli—
che Strukturen, die meist im Fall internationaler Migration
relevant werden.

Das dahinterstehende Ziel ist es, elementare Strukturen
der Migrationserfahrung zu identifizieren, die als analyti—
sches Werkzeug fir die Debatte, sowohl im akademischen als
auch im aullerakademischen Kontexct, gelten kénnen. In den
medialen Darstellungen der Migration und der Migrierenden,

10 Vgl. Evangelos Karagiannis / Shalini Randeria: ,Exclusion as a liberal Impera-
tive®, in: Jens Kugele (Hg.), Migration. Changing Concepts, Critical /\pproaches, Ber-
lin / Boston 2018, S. 229-252, insb. S. 231-233.

72



Migration in finsteren Zeiten

im 6ffentlichen Diskurs der groffen und kleinen politischen
Gemeinschaften sowie niche selten in der an Migration inte-
ressierten Forschung und Diskussion dominieren extreme
Positionen und eine emotional aufgeladene Argumentation.
Das Bild des Migranten/der Migrantin ruft starkes Mitleid
oder heftige Abneigung hervor. Dies resultiert u. a. aus der
dramatischen Lage vieler Zwangsmigrierender, dem Ausmall
der Migrationsbewegungen heute, den Angsten und Bedenken
beziiglich der eigenen Sicherheit und der sozioskonomischen
Situation sowie aus politischen oder medialen Manipulatio-
nen. Der Bezug auf die Grundstrukturen der Migrationser-
fahrung im Allgemeinen erméglicht in dieser Hinsicht eine
Encschirfung dieser Effekte und eine generelle Verbesserung
der Debattenqualitii.

Diese Herangehensweise hat ihre Grenzen, die mallgeb-
lich aus dem Wesen der Erfahrung selbst resultieren, nimlich
der darin mitgedachten Subjektivitéit und Einzigartigkeit. Die
Erfahrung cines/einer Gefliichteten, der/die in ein anderes
Land, oft das eigene Leben aufs Spiel setzend, auswandert,
ohne die Sicherheit zu haben, dass er/sie sich dort auch auf-
halten darf, unterscheidet sich so grundlegend von der eines
wohlhabenden Menschen, der aufgrund eigener Priiferenzen
seinen Lebensort dndert, dass Zweifel zu hegen sind, ob diese
Erfahrungen iiberhaupt in einem vergleichbaren Verhilenis
zucinander stehen. Die Berﬁcksichtigung anderer Faktoren
(wie Geschlecht, Hautfarbe, Aus- und Einwanderungsland oder
okonomischer Status) scheint die Mdglichkeit auszuschlielSen,
Grundelemente von solch vielfiltigen Migrationserfahrungen
identifizieren zu kénnen. Doch ist es auch die Erfahrung, die
hier eine Losung bietet: Die Erfahrung der Méglichkeit des

73



Philosophie der Menschenrechte

kommunikativen Umgangs mit dem Phinomen der Migration
zeigt, dass auch dann, wenn scheinbar unvergleichbare Migra-
tionsgeschichten zusammengetragen werden, ein grundlegen—
des Verstindnis des Phinomens geteilt wird. Menschen, die
eine Migrationsgeschichte haben, kommunizieren miteinander
tiber ihre Erfahrungen; sie rauschen sich auch mit denen aus,
die selbst eine solche Erfahrung nicht haben. Eine Erfahrung
macht man immer in einem sozialen Kontext, wodurch eine
kommunikative Ebene geschaffen wird." Dies deutet auf eine
Méglichkeit der Bestimmung von Elementen, die eine Grund-
lage eines solchen kommunikativen Umgangs mit der Erfahrung
der Migration ausmachen, hin. Wie ich zeigen werde, erlaubt
mein Ansatz, eine Strukcur der Migrationserfahrung zu thema-
tisieren, deren Elemente auf einzelne Migrationserfahrungen
in ihrer Vielfiltigkeit angewandt werden konnen. Der Sinn
ist, diese grundlegende Struktur einer Migrationserfahrung zu
untersuchen und zu verstehen, wodurch ein Interpretations-

modell fiir individuelle Migrationsgeschichten entsteht.
Migration und ihre Elemente

Hannah Arendt war selbst Migrantin. Die Grenzerfahrung beein-
flusste nicht nur ihre Biografie, sondern auch ihr Werk. Thre Dar-
stellung des Schicksals der jiidischen F]ﬁchtlinge in dem von den
Nationalsozialisten besetzten Europa beleuchtet die Tragt')die,
dic existenzielle Gefahr und das Elend der Zwangsmigration und
zugleich die ihr innewohnende Ironie: Nachdem die Flﬁchtlinge

11 Diese Frage steht im Zentrum des Interesses der neueren Phinomenologie; siche
Szanto / Moran, Phenomenology, insb. S. 1-26.

74



Migration in finsteren Zeiten

ihr Zuhause zuriickgelassen haben, kommen sie in einer neuen
Lebenswelt an, die nicht (oder noch nicht) die eigene ist. So
befinden sie sich zwischen zwei Welten — in der Schwebe.
Arendt bezieht sich auf eine konkrete Migrationserfah—
rung, deren historischer und politischer Kontext beachtet wer-
den muss. Die Lebensrealitit der Juden im Europa dieser Zeit
war von einer stéindigen Existenzangst gekennzeichnet, vom
Bewusstsein, dass nicht zu flichen Deportation und Tod bedeu-
ten. Arendt schenkt der Frage nach dem Identititswechsel, der
aus ihrer Perspektive ein Begleitphiinomen der Migration ist,
besonders viel Aufmerksambkeit. Sie beschreibt den Anpassungs-
druck derjenigen, die aus einer Gemeinschaft, in der sie zuhause
waren, ausgestollen werden, und zeigt, wie absurd die Auswir-
kungen sind, wenn sich der Prozess mehrere Male wiederholt.
So konstatiert sie: ,Je weniger wir frei sind zu entscheiden, wer
wir sind oder wie wir leben wollen, desto mehr versuchen wir,
eine Fassade zu errichten, die Tatsachen zu Verbergen und in
Rollen zu schliipfen.“'* Dass das, ,was Hannah Arendt im Exil
1943 so aus jiidischer Perspektive formulierte, [...] heute als
universelle Erfahrung gelten [kann], die jeden Nationalismus
mit seinen territorialen Identititsangeboten ein weiteres Mal
als Anachronismus blofstellc,"” lisst sich nur im eingeschrink-
ten Sinne behaupten. Diese Erfahrungen sind nicht identisch,
weil sie in einem sehr unterschiedlichen historischen, sozialen
und politischen Kontext gemacht worden sind bzw. gemacht

werden. Sie sind nicht universell, weil ] ede Erfahrung cine Ein-

12 Arendt, Wir Fliichtlinge, S. 15.

13 Thomas Eppenstein / Cinur Ghaderi: ,Perspektiven auf Fliichtlinge und Flucht-
dynamiken®, in: Thomas Eppenstein (Hg.), Fliichtlinge. Multiperspektivische Zugénge,
Wiesbaden 2017, S. 14.

75



Philosophie der Menschenrechte

zelerfahrung ist; jede ist individuell und von unendlich vielen
Bedingungen beeinflusst. Doch der Anpassungsbedarf ist ein
gutes Beispiel dafiir, was ich unter Elementen der Migrationser-
fahrung verstehe. Es kann vorausgesetzt werden, dass Migrierte
mit Phinomenen konfrontiert werden, die ihnen fremd erschei-
nen: Es konnen menschliche Verhaltensweisen, gesellschaﬁli—
che Erwartungen, Gepflogenheiten oder Kleidungsregeln sein.
Wer von aullen kommt, unterscheidet sich in diesen Hinsichten
womdglich von den meisten im Einwanderungsland lebenden
Menschen. Diese Begegnung mit dem Fremden und folg]ich der
Anpassungsbedarf kénnen Menschen unter enormen Druck
setzen — wie Arendt, die in diesem Kontext, nicht ohne Ironie,
vom ,,unangenehmen Auffallen® der jiidischen Flﬁchtlinge n
den USA schreibt.” Beides kann aber auch eine Bereicherung
darstellen, wenn sie die Form der Offenheit fiir das Neue anneh-
men, vorausgesetzt, dass die Freiheit, zu entscheiden, wer wir
sind und wie wir leben wollen, im gréfleren Malle gegeben ist.
In diesem Sinne geht')rt der Anpassungsbedarf zu den inhiren-
ten Elementen der Migrationserfahrung, unabhﬁngig davon, ob
Migrierende auf ihn mit Zustimmung, Ablehnung oder anders
reagieren. So lassen sich bei Arendt bestimmte Elemente dieser
Erfahrungen identifizieren, die sich in unterschiedlichen Korre-
lationen, in unterschiedlicher Intensitit wiederholen. Folgend
diskutiere ich exemplarisch drei solcher Elemente: das Verlassen
des eigenen Zuhauses, den Wechsel der Alltagssprache und die
Anderung des sozialen Lebenskontextes."

14 Arendt, Wir Fliichtlinge, S. 14.

15 Diese drei Grundelemente der Migrationserfahrung lassen sich aus einer Beschrei-
bung der condition migratoire (MR), die Arendt in Wir Flilchtlinge beschreibr,
ableiten; vgl. ebd., S. 7 f.

76



Migration in finsteren Zeiten

Erstens stellt das Verlassen des Zuhauses den Kern der
Migrationserfahrung dar. Der Begrift des Zuhauses' ruft gene-
rell positive Assoziationen hervor: Es ist ein warmer, siche-
rer Ort, an dem wir willkommen sind und geliebt werden.
Natiirlich kann ein Zuhause alles andere sein als das. Aber
es gibt einen Aspeke, der sich nicht indert, unabhiingig von
unserer emotionalen Haltung unserem Zuhause gegeniiber: Das
Zuhause ist ein Raum, den wir kennen; ein Raum, in dem wir
uns alltiglich bewegen und den wir mitkonstituieren. In diesem
Raum kénnen wir uns sogar in kompletter Dunkelheit bewegen,
denn seine Topograﬁe ist in unserem leiblichen Gedichtnis
tief eingeprigt. Der Verlust, der mit dem Verlassen des eigenen
Zuhauses verbunden ist, ist in jeder Modalitit der Migration
spiirbar. Es kann sich, z. B. im Fall eines Kriegsfliichclings, um
cinen physischen Verlust des chemaligen Lebensraumes han-
deln; um einen emotionalen Verlust von einer Migrierten, die
aus 0konomischen Griinden fern vom Zuhause ihrer Familie
lebt; um eine willkommene Anderung des Lebensraumes eines
Migranten, der aus kulturellen Griinden seine sexuelle Orien-
tierung im Heimatland nicht ausleben konnte. Der Ort in der
Welt, in dem Migrierende einst zu Hause waren, wird von ihnen
zuriickgelassen. Das Ankommen in einer neuen Lebenswelt

kann, je nach Migrationskontext und der gesamten Konsti-

16 Der topograﬁsche Bcgriﬁwdes Zuhauses, den ich hier einfithre, bezieht sich auf eine
materielle Verortung des Menschen in der Welt. Arendt hingegen versteht in der
Welt zuhause zu sein im partizipatorischen Sinne als Teilnahme am gemeinsamen
Handeln und Sprechen und somit als eine Mitgestaltung (oder Mitaktualisierung)
der gemeinsamen Welt; vgl. Hannah Arendt: ,Understanding and Politics®, in:
dies., Essays in Undersmnding 1930—-1954, New York 1994, S. 307-321, insb. S. 308;
vgl. Mareike Borren: ,Amor Mundi: Hannah Arendt’s Political Phenomenology
of World®, UvA-DARE (Digital Academic Repository), Amsterdam 2010 <heep://
dare.uva.nl/record/346972> (letzter Zugriff: 26.4.2019), insb. S. 74-90.

77



Philosophie der Menschenrechte

tution ciner betroffenen Person, traumatisch oder befreiend
sein. In jedem Fall ist der Raum, den Migrierende neu betreten,
zunichst nicht vertraut und kann erst durch alltﬁgliche Beob-
achtung, Kommunikation und das Abtasten seiner Materialitit
zu einem Zuhause werden.

Zweitens ist der Wechsel der Sprache und damic die
Umwertung der Muttersprache, die bisher ein zuverlissiges
Medium der Allcagskommunikation gewesen ist, ein imma-
nentes Element der Migrationscrfahrung. Durch die Worte,
die sie sprechen, und den Klang ihrer Stimme exponieren sich
Menschen als Migrantinnen und Migranten.” Thre Auﬁerungen
mdgen den anderen unklar vorkommen, ihre Namen werden
fir unaussprechlich erklire, ihr Akzent wird zum Thema von
Alltagsgesprichen; dies aber nur unter der Bedingung, dass
sic der Landessprache des Einwanderungslandes tiberhaupt
miichtig sind. Denn obwohl die Sprache ein Hauptmittel der
Kommunikation ist, ist sie nicht immer gegeben. Wenn den
Migrierten die F'zihigkeit fehlt, ihre Gedanken und Bediirtnisse
zu verbalisieren, sind sie gezwungen, nicht verbale Formen
der Kommunikation einzusetzen. Abhéingig vom Kontext
der Migration kénnen die Folgen unterschiedliche sein. Es

17 Das gilt selbst fiir Migrantinnen und Migranten, deren Muttcrsprachc im
Immigrationsland gesprochen wird. In der postkolonialen Sprachrealitic wer-
den Sprachen der chemaligcn Kolonialmichte in einer besonderen Variante
gesprochen. Dieser Wanderungsgrad gentigt jedoch, um Migrantinnen und
Migranten als solche an ihrer Aussprache, an threm besonderen Vokabular oder
an ihrer Ausdrucksweise zu erkennen. Am Beispicl der lateinamerikanischen
Diaspora in Katalonien beschreibe dies Steve Marshall: \New Latino Diaspora
and New Zones ofLanguage Contact: A Social Constructionist Analysis ofSpa—
nish Speaking Latin Americans in Catalonia®, in: Jonathan Holmquist (Hg.),
Selected Proceedings of the Third Workshop on Spanish Sociolinguistics, Somerville
2007, S. 150-161.

78



Migration in finsteren Zeiten

ist moglich, dass unter solchen Umstinden eine Migrantin
bemitleidet wird und Hilfe erhile, aber auch, dass sie irritiert
und abgestoﬁen wird oder dass sich durch die Verwendung
ciner anderen Sprache unerwartete Begegnungen und Kom-
munikationssituationen ergeben. In all diesen Fillen werden
Menschen in kommunikativen Situationen einer besonderen
Herausforderung gegeniibergestellt: Sie miissen nicht nur die
gewohnten Missverstindnisse in Kauf nehmen, die sich durch
die unterschiedliche Deutung von sprachlichen Auflerungen
ergeben, sondern sich auch auf kommunikative Mittel — ver-
bale und nicht verbale — einlassen, die deutlich Weniger zuver-
lissig sind als die eigene Muttersprache.

Drittens bleiben die Menschen, die das soziale Zuhause der
Migrantinnen und Migranten mitbestimmt haben und an die
sic emotional gebunden waren, zuriick. Dies kann, wie Arendts
Essay und unzihlige Geschichten der Menschen zeigen, die vor
Krieg und Gewalt flichen, besonders dramatisch sein, wenn die
Familien und Freunde Opfer von gewaltsamen Verhiltnissen im
Heimatland geworden sind. Es kann auch einen symbolischen
Charakter haben, wenn sich der Verlust in der Entfernung von
ihnen abbildet. Mit der Entwicklung der modernen Kommu-
nikationstechnologien hat sich viel verindert. Es entsteht der
Eindruck, sich in Millisckundenschnelle mit einem beliebigen
Ort auf der Erdkugel verbinden zu kénnen. So ist die geﬁihlte
Distanz zu den Menschen, die uns emotional nahestehen, klei-
ner, was dabei hilft, ihre physische Abwesenheit zu verkraften.
Videochatten, Instant-Messaging oder Interaktionen iiber
Social Media tragen zu dem Eindruck bei, dass die riumliche

Entfernung kaum noch fiir die zwischenmenschliche Kommu-

79



Philosophie der Menschenrechte

nikation entscheidend ist.!® Doch ersetzen diese Kommunika-
tionsweisen blofl das, was frither zur Alltagsrealitit gehoree:
miteinander sprechen und lachen. Alles, was in der virtuellen
Realitit passiert, ist nur eine Reprisentation dessen, was Men-
schen in ihrem realen Leben tun oder tun wollen. Die durch
Kameras vermittelte Sichtbarkeit, die durch Mikrofone ver-
mittelte Horbarkeit, die auf eine auf Bilddarstellung reduzierte
Leiblichkeit sind nur eine blasse Erinnerung an das Miteinan-
dersein, das zur Lebensrealitiit der Migrierendcn gehért hatte.
Der Verlust dieser zwischenmenschlichen Verortung stellt die
Migrantinnen und Migranten vor die Herausforderung, neue
Kontakte und neue Bezichungen zu kniipfen, um den emotio-
nal-sozialen Lebenskontext wieder aufzubauen. Ob diese Her-
ausforderung leicht zu bewiltigen oder eine uniiberwindbare
Aufgabe ist, hiingt von zahlreichen subjektiven Faktoren ab,
von denen die Migrationsgeschichte nur eine ist. Klar ist aber,
dass es keine Méglichkeit gibt, das Verlorene zu reproduzieren.
Dies besagt nichts iiber die Qualitic und Intensitit der neuen
sozial-emotionalen Vernetzung, deutet aber darauf hin, dass
ihr Aufbau Zeit und Mut erfordert.

Jedes der drei Grundelemente der Migrationserfahrung,
die ich beschrieben habe, stellt fiir Migrierende eine Heraus-
forderung dar. Es ist nicht klar, ob der neue Lebensraum je
zu einem Zuhause werden kann oder ob er fiir immer fremd
bleiben wird. Dies ist nicht nur im Hinblick auf die existen-
zielle Situation der Migrierten relevant, sondern auch fir
die Kondition der politischen Gemeinschaft, in der sie leben.

18 Siche z. B. Micra Madianou / Daniel Miller: Migration and New Media. Transnatio-
nal Families and Polymedia, New York / Milton Park 2012.

80



Migration in finsteren Zeiten

Folgend zeige ich, wie Arendts Metaphern des Lichtes und
der Dunkelheit dabei helfen, die Bedeutung von in der Welt

zuhause zu sein anzuerkennen.
Finstere Zeiten und das Licht der Offentlichkeit

Arendts Ansatz der Offentlichkeit setzt einen politischen
Raum der Erscheinung voraus. In diesem Raum treten Men-
schen durch Handeln und Sprechen in Erscheinung. Damit
zeigen sie, wer sie sind, im Gegensatz dazu, was sie sind — im
Sinne der bloRen soziokulturellen Eigenschaﬁen, die sie mit
anderen teilen.” Sie zeigen ihre Einzigartigkeit, um gemeinsam
mit anderen die merkwiirdige Grundbedingung der mensch-
lichen Existenz zur Schau zu stellen: die Pluralitit. Im Kern
bedeutet Pluralitit, dass die Erde nicht von einem, sondern von
vielen Menschen bewohnt wird.? Das heilft, dass auch dann,
wenn es denkbar wiire, dass jemand das gesamte Leben in Isola-
tion Verbringt, ein solches Leben nicht vollkommen menschlich
sein wiirde. Grundlegend sind Menschen politische Wesen, also
solche, die ihr Leben immer auf irgendeine Weise miteinander
fiihren. Pluralicic bedeutet allerdings auch, dass Menschen sich
voneinander radikal unterscheiden, da sie als Neugeborene in die
Welt kommen, die in ihrer Individualitit niemandem gleichen,
der lebr, je gelebt hat oder leben wird. Zugleich sind Menschen
gleich, indem sie Menschen sind, also unendlich bedingte Wesen
mit der Fﬁhigkeit, im Licht der Offentlichkeit zu erscheinen, wo
menschliche Angelegenheiten verhandelt und behandelt wer-

19 Vgl. Hannah Arendt: Vita activa, Miinchen / Ziirich 2007, S. 219.
20 \/gl. ebd., S. 17.

81



Philosophie der Menschenrechte

den. Aristoteles folgend betont Arendt, dass in diesem Modus
der vita activa das menschliche Leben vollkommen menschlich
wird.?! Fiir meine Argumentation ist entscheidend, dass es auch
der Lebensbereich ist, in dem Menschen durch ihr sprachliches
und titiges Miteinandersein die Erfahrung der Freiheit machen.?
Freiheit ist fiir Arendt also im weiten Sinne politisch.

Das Pendant zum lebhaft beleuchteten Raum der Offent-
lichkeit ist das Private. In dieser Sphiire fehle Menschen die
Méglichkeit, zu zeigen, wer sie sind. Das Licht der Offentlich-
keit gelangt nicht dorthin und so bleiben sie in der Dunkelheit.
Das Private ist die Sphéire, in der Dinge geschehen und Titig-
keiten ausgefithrt werden, die nicht gesehen werden sollen, also
Ereignisse und Aktivititen, die unsere korperlichen Bediirfnisse
stillen, wie Geburt, Wachstum, Alcern, Ernihrung, leiblicher
Schmerz und leibliche Lust. Im Gegensatz zum Offentlichen,
das die Erfahrung der Freiheit ermégliche, ist das Private ein
Raum der Notwendigkeit,” in dem das animalische Element
der menschlichen Existenz seinen Platz hat.

Diese Polarisierung der zwei Lebenssphﬁren ldsst eine
Wertung vermuten: Es scheint, dass Arendt den 6ffentlichen
Raum als etwas beftirwortet, das eine Bezichung zur Welt
aufzubauen vermag, und das Private als eine Sphire der Berau-
bung (privatio)** missbilligt. Das Bild ist jedoch komplexer,
denn Arendt weist auch auf einen anderen Aspekt des Pri-

vaten hin: seine schiitzende Funktion. Im gemeinsamen Han-

21 U.a.vgl ebd., S.17, S. 213 fF; vgl. Arendt, Elemente, S. 615.

22 Vgl. Hannah Arendt: \What is Freedom?®, in: dies., Between Past and Future, New
York 2006, S. 142-169, insb. S. 154 f.

23 Vgl. Arendt, Vita activa, S. 40.
24 Vgl.ebd., S. 48.

82



Migration in finsteren Zeiten

deln und Sprechen sind Menschen, sobald sie in das Licht der
Offentlichkeit treten, vollig exponiert. Manche Elemente der
menschlichen Existenz konnen sich aber unter solchen Bedin-
gungen nicht verwirklichen. Sie bediirfen cines geschﬁtzten
Raumes, der schiitzenden Dunkelheit des Privaten, in dem
sie nicht zum Gegenstand des Urteilens durch einen anderen
werden und nicht zur 6ffentlichen Debatte stehen. Zu sol-
chen gehéren enge zwischenmenschliche Bezichungen und
Emotionen: Liebe, Briiderlichkeit, intime Freundschaft — im
Gegensatz zu politischer Freundschaft (philia politike), die fir
Arendt nur in der Offentlichkeit mt')glich ist und einen grund—
legenden Modus des politischen Miteinanderseins darstelle.””
Das Zuhause ist fiir Arendt eine Verortung dieser Elemente
menschlichen Lebens. Dort werden Grundbediirfnisse sowohl
physischer als auch emotionaler Art gestillt; doch kann das
vollkommene menschliche Leben nur realisiert werden, wenn
Menschen den Schrict in die Offentlichkeit wagen. Dieses
Wagnis benétigt Mut, denn drauflen stehen das Leben und
das Uberleben sowie die Welt auf dem Spiel 2

Arendts Metaphern der Dunkelheit und des Lichtes sind
insbesondere im Kontext ihres Konzeptes der finsteren Zeiten
(ein Ausdruck, den sie von Brecht tibernimmt?’) zu sehen. Es

gibt in der menschlichen Geschichte immer wieder Zeiten, in
denen das Licht der Offentlichkeit seine scrahlende Kraft ver-

25 \/gl. Maria Robaszkiewicz: Ubungen im politischen Denken. Hannah Arendts Anlei-
tung der politischen Praxis, Wiesbaden 2017, S. 173-178; fiir cinen kritischen Ansatz
siche Brian C. J. Singer: ,Thinking Friendship With and Against Hannah Arendt,
Critical Horizons, 18:2 (2017), S. 93-118.

26 Vgl. Arendt, Freedom, S. 155.

27 Vgl. Hannah Arendt: Menschen in finsteren Zeiten, Miinchen / Ziirich 1989, S. 14.

33



Philosophie der Menschenrechte

liert und die Finsternis sich dort verbreitet, wo sich Menschen
cinander handelnd und sprechend begegnen. In diesen Zeiten
ist keine offentliche Erscheinung m('jglich. Die gemeinsame
Welt als ein Handlungsraum verliert ihre Anziehungskraft.
In solch dunklen Zeiten kann das vollkommen menschliche
Leben niche gelebt werden. Das Hauptinteresse besteht im
Uberleben und im Stillen der Grundbediirfnisse. Menschen
werden darauf reduziert, Ridchen im Getriebe und Subjekee
sowic Objekte der Notwendigkeit und Gewalt zu sein. Und
da, wie Arendt anmerke, ,unser Realitﬁtsgeﬁ'ih] durchaus
davon abhﬁngig ist, dal es Erscheinungen und damit einen
oftentlichen Raum gibt, in den etwas aus der Dunkelheit des
Verborgenen und Geborgenen heraustreten kann“,*® mangelt
es in den finsteren Zeiten an 6ffentlicher Realitit, wodurch
sie wie ein Albtraum erscheinen.

Arendt lehnt es ab, die finsteren Zeiten mit den Unge-
heuerlichkeiten des Nationalsozialismus und des Holocausts
gleichzusetzen und betont, dass es solche Phasen immer wieder
in der Menschheitsgeschichte gegeben hat.”” Immerhin spriche
sie eindeutig als eine Frau in finsteren Zeiten, wenn sie auf der
Hoffnung und der Erwartung besteht, dass selbst in solchen
Zeiten etwas Erhellung moglich ist, die ,vom unsicheren, fla-
ckernden und oft schwachen Licht ausgehen konnte, welches
einige Minner und Frauen unter beinahe allen Umstinden in
ihrem Leben und in ihren Werken anziinden und tiber der ihnen

auf der Erde gegebenen Lebenszeit leuchten lassen

28 Arendt, Vita activa, S. 64.
29 Vgl. Arendt, Menschen, S. 15.
30 Ebd., S.15f.

84



Migration in finsteren Zeiten

Vor dem Hintergrund von Arendts Ansacz der Offent-
lichkeit erhilt die Frage der politischen Sichtbarkeit der
Migrantinnen und Migranten eine zentrale Rolle: Sie wird zum
Hauptziel ihres Ubergangs von dem dunklen Zwischenraum der
Hauslosigkeit in das Licht der gemeinsamen Welk. Allerdings
kann der Schritt in das Licht der Offentlichkeit angesichts des
prekiren rechtlichen und politischen Status einiger Migrierter,
insbesondere der Gefliichteten und der illegalen Migrantinnen
und Migranten, problematisch werden. Denn dort sind sie voll-
kommen exponiert und daher der Gefahr der Inhaﬁierung und
Abschiebung oder des Todes ausgeserzt. Gleichzeitig kann der
Rt’ickzug in die vermeintlich sichere Sph'zire des Privaten die
Schutzlosigkeit und Verletzlichkeit der Migrierten verstirken,
weil Menschen unter diesen Bedingungen der weltlichen Reali-
tit beraubt sind: Die Welt erscheint ihnen nicht und sie erschei-
nen nicht in der Welt, was bedeutet, dass ihnen keine weltliche
Existenz zukommt. Eindriicklich zeigt das die Auerung eines
marokkanischen illegalen Migranten, der iiber ein halbes Jahr
inhaftierc war: I know I don’t exist. That’s simply how things
are.””! Besonders die fragilen Gruppen der Migrierenden wer-
den sowohl der gefihrlichen Sichtbarkeit als auch der gefihr-
lichen Unsichtbarkeit ausgesetzt, gleichzeitig reduziert auf ein
nacktes Leben und ihre Rechtspersonlichkeit, und dadurch der
Méglichkeit, in der Offentlichkeit zu erscheinen, beraubt.”
Aber selbst wenn der rechtliche Status der Migrierten keine
Gefahr an sich darscellt, werden sie durch die enge Verbindung
zu einer ethnischen Minderheit, die fiir alle Aullenstehenden

31 Vgl. Borren, Towards an Arendtian Politics of In/ Visibility, S. 231.
32 \/gl. ebd., S. 219; siche hierzu auch Arendt, Elemente, S. 619.

85



Philosophie der Menschenrechte

geschlossen bleibt und Briiderlichkeit stact der Sorge um die
gemeinsame Welt bevorzugt,” mit gefihrlicher Unsicherheit
bedroht. Ebenfalls kann die Riickkehr in die Einsamkeit des
Privaten, wo man sich in der Dunkelheit versteckt, eine dhnli-
che Wirkung haben. Die Umwandlung der gefﬁhrlichen Sicht-
barkeit in ihr ermichtigendes Pendant ist eine Aufgabe, die
politische Gemeinschaften in ihrer Pluralitic im Sinne des
arendtschen gemeinsamen Handelns® angehen sollcen.
Politisierung ist also ein Weg aus der Finsternis. Aber
wie kann sie von allen Beteiligten in Angriff genommen wer-
den? Eine schnelle, technische Losung ist nicht in Sicht, denn
sonst wire die Lage lingst nicht mehr akut. Jeder solche Ver-
such wird das Schicksal des von Giorgio Agamben in diesem
Kontext geiiullerten Vorschlages eines aterritorialen Modells
teilen, der blofles Gedankenexperiment ist.”” Vielmehr, wie
Ayten Giindogdu betont, bleibt die Losung aus: Das Pro-
blem kann nur mithilfe stiindiger kritischer Reflexion seiner
systemischen Strukturen zwischen Recht und Rechtlosigkeit
angegangen werden’® und die aktuellen Herausforderungen
miissen immer wieder auf diese Weise rekontextualisiert
werden. Praktisch gesehen gibt es offenkundig zahlreiche
gesellschaftliche Herausforderungen, die der Politisierung

der Migrantinnen und Migranten im Wege stehen. Im Sinne

33 Vgl. Arendt, Menschen, S. 19-22.

34 In der amerikanischen Version von Vita activa (The Human Condition) verwendet
Arendt in diesem Kontext an zahlreichen Stellen den Ausdruck acting in concert.

35 Vgl Giorgio Agamben: ,Jenseits der Menschenrechte®, Jungle World 4.7.2001
<hteps://jungle.world/artikel/2001/27/jenseits-der-menschenrechtes (leczeer
Zugriff: 23.4.2019).

36 Vgl. Giindogdu, Rightlessness, S. 207.

86



Migration in finsteren Zeiten

des gemeinsamen Handelns und Sprechens sind ausreichende
Kenntnisse einer gemeinsamen Sprache erforderlich; im Sinne
der politischen Beteiligung tauchen rechtliche Barrieren
auf, denn, realpolitisch gesehen, wird die Politisierung der
Migrantinnen und Migranten nicht so schnell die Verleihung
des Wahlrechts fiir Personen ohne Staatsbiirgerschaft micsich
bringen; im Sinne des zwischenmenschlichen Zusammen-
lebens werden kulturelle Differenzen oft als ein Hindernis
betrachtet, dessen Bcwﬁltigung Offenheit, intensive Kom-
munikation und erheblichen Mut erfordert, die hiiufig 1m
Bereich des Wunschdenkens bleiben.

Politisierung kann grundlegend nur auf der lokalen Ebene
durch die Erschaffung offentlicher Riume erfolgen, in denen
sich Migrantinnen und Migranten sowie Biirgerinnen und Biir-
ger treffen, um miteinander zu handeln und zu sprechen. Was
sehr Wichtig ist: Viele der Migrierten werden finstere Zeiten
erlebt haben oder sie empfinden ihre Situation nach wie vor
als dunkel. Es sind zum Teil allt'zigliche Situationen, die einen
offentlichen Erscheinungsraum schaffen: ein Gespréich, ein Tref-
fen, die Teilnahme an einer universitiren Lehrveranstaltung,
das gemeinsame Spielen von Kindern auf einem Spielplatz. In
solchen Situationen ist es méoglich, dass ein Element des Neuen,
das Arendt auch mit Migrierten als Neuankémmlingen in Ver-
bindung gebracht hat,” in der Welt erschaffen wird. Das Licht
der Offentlichkeit wird immer durch Trennungen, Abgren—
zungen und durch R{ickzug in die private Sphéire verdunkelt
und abgeschirmt. Deshalb ist das, was man in der 6ffentlichen

37 Vgl. Hannah Arendt: ,Crisis in Education®, in: dies., Between Past and Future, New
York 2006, S. 170-193, insb. S. 172.

87



Philosophie der Menschenrechte

Debatte Integration nennt, genau in dem Sinne, in dem man
es mit arendtschem Vokabular als gemeinsames Sprechen und
Handeln von alteingesessenen Biirgern und Neuankémmlingen
bezeichnen kann, von fundamentaler Bedeutung.

Arendts Kritik der Menschenrechte als einer letztlich fun-
damentlosen Fiktion, die den Menschen auf ein nacktes Leben
reduziert, ist bekannt. Thr Bestehen auf der politischen Fun-
dierung der Menschenrechte als das Recht, Rechte zu haben,
also das Recht, als ein Teil einer politischen Gemeinschaft
anerkannt zu werden und als solcher den Anspruch auf par-
tikuldre Rechte geltend zu machen, ist trotz der Entwicklung
von menschenrechtsschiitzenden Institutionen auch heute rele-
vant. Nach wie vor bedeutet das Recht, Rechte zu haben auf
der institutionellen Ebene im Idealfall die Zuerkennung der
Staatsbiirgerschaft. Auf der prakcisch-allciglichen Ebene der
lebenden Erfahrung bedeutet es wiederum, an den Praktiken
der Gemeinschaft als einer Gruppe der miteinander handeln-
den und sprechenden Menschen beteiligt zu sein, d. h. sowohl
den Mut zu zeigen, aus der Dunkelheit des Privaten hinauszu-
treten und sich als ein Wer zu exponieren, als auch von den
anderen zur Teilnahme an dem Geschehen in hell erleuchteten
offentlichen Riumen zugelassen zu werden — denn es gehoren

beide Bewegungen dazu.

Dr. Maria Robaszkiewicz, wissenschaftliche Mitarbeiterin an der
Professur fiir Praktische Philosophie, Universitit Paderborn, Associate

Researcher am Center for History of Women Philosophers and
Scientists (HWPS).

88



Die konservative Kritik an
den Menschenrechten

Andreas Nix

Menschenrechte sind zu einem globalen Common Sense avan-
ciert. Kritik an ihnen gibt es kaum und wenn doch, dann wird
diese als reaktionir oder als moralisch verwerflich abgetan.
Dennoch gibt es immer wieder Denker, die sich den Menschen-
rechten kritisch nihern und die Deutungshoheit derjenigen
anzweifeln, die die Menschenrechte promovieren. Diese Kritik
wird vornehmlich an den politischen Rindern sowohl innerhalb
des politisch linken als auch des politisch rechten Spekerums
artikuliert.! Die Kritik linker Denker an den Menschenrechten

1 Wie das politisch linke Spektrum ist auch das rechte fragmentiert und heterogen.
Es beginnt beim liberalen Konservativismus, geht dann in den klassischen Kon-
servativismus und den radikalen Konservativismus tiber und setzt sich fort bis zur
Konservativen Revolution und deren Reinterpretation innerhalb der Neuen Rech-
ten. Bei der Konservativen Revolution und der Neuen Rechten vollzicht sich der
Bruch mit dem klassischen Konservativismus, sodass Ubergﬁnge zum Protofaschis-
mus fliefend sind. Die Bruchstelle lisst sich anhand einiger Motive festmachen: Die
theoretischen Ansitze der Denker der Neuen Rechten werden oft durch idealisti-
sche Motive, die nicht selten von Revolutionsfantasien flankiert werden, getragen.
Hierbei gcht es um cine Umgestaltung der Gesellschaft, die aber nie ausformuliert
wird. Das Wohin bleibt meist im Dunkeln, sodass man durchaus von politischen
Mythologien sprechen kann. Der Ton ist, anders als im Konservativismus, meist
polemisch und ageressiv. Was die Menschenrechte angeht steht die Neue Rechte
diesen eher ablehnend gcgcnﬁbcr; der Konservativismus kritisiert sie ﬁbcrwicgcnd
blof§ partiell. Gute Beispiele fiir das skizzierte Denken der Neuen Rechten sind:
Alain Benoist: Kulturrevolution von Rechts, Dresden 2017; ders.: Kritik der Menschen-
rechte. Warum Universalismus und Globalisierung die Freiheit bedrohen, Berlin 2004 und
Marieluise Christadler: ,Die Nouvelle Droite® in Frankreich®, in: Iring Fetscher
(Hg.), Neokonservative und ,Neue Rechte®, Miinchen 1983, S. 163215, insb. S. 181 {f.

89



Philosophie der Menschenrechte

ist hinlinglich bekannt, im theoretischen Rahmen des Mar-
xismus eingebettet und somit systematisch nachvollzichbar.
Die Kritik an den Menschenrechten, die innerhalb des Kon-
servativismus geéiuﬁert wird, ist hingegen schwerer zu fassen,
da diese keiner Systematik folgt und dullerst heterogen vorge-
tragen wird. Kritisiert werden die Menschenrechte nicht per
se. Das Augenmerk wird auf bestimmee Interpretationen oder
politische Inanspruchnahmen gerichtet. Mit Letzterem ist
nicht gemeint, dass Menschen sich auf diese Rechte berufen,
um ihre Anliegen durchzusetzen, sondern es geht darum, dass
Menschenrechte benutzt werden, um eine bestimmte politi—
sche Agenda zu verfolgen, und der Menschenrechtskatalog
dadurch stetig ausgeweitet wird. Damit zusammenhingend
richtet sich die Kritik konservativer Denker gegen die Mora-
lisierung der Menschenrechte. Sie schen darin nicht nur eine
unzulissige Vereinnahmung dieser Rechte, sondern befiirch-
ten dariiber hinaus, dass Debatten um eine bestimmte Aus-
legung dieser Rechte im Keim erstickt werden konnten. Wer
moralisiere, so der Vorwurf, wolle eine bestimmte Agenda
setzen und markiere Grenzen des Sag- und Nichtsagbaren.
Radikaler angegangen wird das Problem der Begriindbarkeit
der Menschenrechte; hier wird die Frage nach den Funda-
menten gestelle: Wenn man Menschenrechte nicht begriinden
kénne, dann lasse sich durchaus darauf schliefen, dass sie
nicht existieren. Eine andere Stoﬁrichtung der Kritik zielt auf
das Feld des Politischen ab. Diese Kritik stellt einen Zusam-
menhang zwischen Recht, Staat und Macht her. Um Geltung
zu erlangen, wiirden Rechte einen politischen Ordnungsrah-
men bendtigen, denn ohne ihn wiirden sie Lippenbekenntnisse
bleiben. Es geht hier auch um die Frage der Universalisier-

90



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

barkeit der Menschenrechte, die von konservativen Denkern
generell mit Skepsis beantwortet wird.

Folgend werden wir uns exemplarisch Kritiken widmen.
Zuniichst aber soll das Phinomen des Konservativismus genauer
untersucht werden, denn erst so lassen sich die zuweilen nur
fragmentarisch vorgetragenen Kritiken verstehen. In einem
weiteren Schrice werden die Kritiken dargestelle, die auf das
Feld der Moral abzielen, zuletzt jene, in denen das Feld des

Politischen in den Blick genommen wird.
Was ist Konservativismus?

Die Politische Theorie des Konservativismus ist ein in der
Wissenschaft eher wenig beackertes Feld. Versuche, ihn in
cinem grofleren Rahmen theoretisch zu fassen, lassen sich an
ciner Hand abzihlen. Bis heute gilt Mannheims Studie von
1925% im deutschsprachigen Raum als Standardwerk — allzu
viel hat sich seitdem nicht getan. 7Zu nennen wire noch der
Versuch von Kondylis’, der mit der These aufwartet, dass es
den Konservativismus als politisches Phinomen spiitestens
seit der Abwicklung des Ancien Regime nicht mehr gibe. Fiir
cine gegenwirtige Betrachtung ist dieser Ansatz somit, trotz
seiner analytischen Schirfe, kaum tauglich.

Was macht den Konservativismus als Politische Theorie
nun aber aus? Offenbar kann man ihn nicht auf eine formal-

psychologische Eigenschaft reduzieren, wie Mannheim zurecht

2 Siehe Karl Mannheim: Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens, Frank-
furt am Main 1984.

3 Siche Panajotis Kondylis: Konservativismus. Geschichtlicher Gehalt und Untergang,
Stuttgare 1986.

91



Philosophie der Menschenrechte

bemerkt. Denn dann wiire der Konservativismus eine individu-
clle Einstellung des Fithlens und Sichverhaltens. Ein Konser-
vativer liele sich dann auch im sozialistischen und liberalen
Spektrum finden: Er wire ein Mensch, der Althergebrachtes
schitzt, Traditionen und die Geschichte wiirdige. Damit wiirde
aber noch kein politisches Phinomen Vorliegen. Die formal-
psychologische Eigenschaft, die Mannheim als Traditionalismus
bezeichnet,* muss mit einem historischen Ereignis kollidieren,
um daraus eine Politische Theorie zu formen. Um welches Ereig-
nis handelt es sich? In der Forschung ist man sich weitgehend
cinig, dass man den Beginn des Konservativismus als politische
Strémung mit den Ercignissen von 1789 in Verbindung bringen
muss. Mit den Ereignissen rund um die Franzdsische Revolu-
tion, vor allem im Zuge ihrer Radikalisierung, formiert sich
die Politische Theorie des Konservativismus. Jener ist somit
die jiingste der drei grolfen Politischen Theorien des Westens.
Der Liberalismus ist die dlteste, wenn man seinen Ursprung an
der Politischen Theorie Lockes festmacht, der Sozialismus die
zweitilteste, wenn man den Frithsozialismus in Betracht zieht.
Alle drei Theorietraditionen stehen in Beziehung zueinander
und sind oft in einer eigenartigen Dialektik miteinander ver-
bunden. Dabei ist der Konservativismus die reaktivste der drei
Theorietraditionen. Er stellt vieles von dem infrage, was im
Liberalismus und im Sozialismus Common Sense ist.
Worauf wird mit dem Konservativismus aber genau
reagiert? Auf die Erfahrung der Beschleunigung. Konservative
stellen sich in Opposition sowohl zum Liberalismus (auch wenn
es die Moglichkeit der Ankniipfung gibt) als auch zum Sozi-

4 Vgl. Mannheim, Konservatismus, S. 93 f.

92



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

alismus. Mit dem Konservativismus soll die Beschleunigung
der Zeit, die sich im Zuge der Aufklirung als Phinomen des
Fortschritts manifestierte, aufgehalten und die Moderne ent-
schleunigt (Reform) oder abgewickelt (Reaktion) werden. Zudem
wollen Konservative mit ihrer Theorie der durch die Kritik
der Auﬂdéirung initiierten Dekonstruktion der traditionellen
Gesellschaftsordnung entgegentreten.’

Welche sind die Hauptmotive des Konservativismus? Da
er sehr reaktiv ist, kann man sich seinen theoretischen Grund-
lagen zunichst tiber das, was er kritisiert, nihern. Aus der
Negation der Beschleunigung der Zeit erwichst seine Kritik
am Fortschrittsoptimismus der Auﬂdﬁrung und des Sozialis-
mus. Konservative meinen, dass die menschliche Natur nicht
verindert werden kann: Der Mensch ist und bleibt ein ambiva-
lentes Wesen, das sowohl das Gute als auch das Bose realisieren
kann. Die Akzeptanz der conditio humana ist die Grundlage
konservativer Anthropologie. Konservative negieren somit den
Ansatz einer positiven Anthropologie, der sich sowohl im Libe-
ralismus als auch im Sozialismus findet. Der Mensch ist ein
Mingelwesen, das der Korrektur durch Institutionen bedarf.
Freiheit lisst sich nur vor diesem Hintergrund denken. Damit
verkniipft iiben konservative Denker Kritik an den epistemo-
logischen Grundlagen des Liberalismus und des Sozialismus.
Konservative negieren die Auffassung, dass sich mithilfe der

Naturwissenschaﬁen dCI’ Mensch und dlC Gesellschaft gl'lll’ld—

5 Koselleck meint, dass sich die Kritik im Zuge der Auﬂc]ﬁrung in einen Strudel ver-
wandelt hat, der alles sich ihm in den Weg Stellende mitreillt. Der Kritiker muss,
um noch kritisieren zu kénnen, permanent futurisieren. So entsteht cine eigenar-
tige Dialektik von Kritik, Fortschritt und Relativismus. Vgl. Reinhard Koselleck:
Kritik und Krise, Stuttgare 1973, S. 90 f.

93



Philosophie der Menschenrechte

legend dndern lassen. Der klassische Positivismus, wie er von
Comte interpretiert wurde, geht davon aus, dass die Naturwis-
senschaften die letzte Stufe in der menschlichen Evolution sind.
Sie wiirden die Ethik beerben, so wie einst die Ethik die Reli-
gion beerbte. Mithilfe der Naturwissenschaften lieflen sich der
Mensch und die Gesellschaft, was den Staat einschliel§¢, nach
deren Methoden analysieren und konstruieren. Der Glaube an
die Naturwissenschaften, der Szientismus, wird in konservativen
Theorien als Ersatzreligion demaskiert.®

Ein weiterer Hauptgegner des klassischen Konservativis-
mus ist der Liberalismus. Konservative Denker richten an ihn
den Vorwurf, dass er durch seine F ixierung auf das Individuum
die Bande der Gesellschaft kappt. Wiirde man der liberalen
Gesellschaftsauffassung folgen, hiitte man keine Gemeinschaft
mechr, sondern eine Ansammlung beliebig aneinanderreihba-
rer und dekonstruierbarer Atome. Dieser Atomismus fithre zu
einer Aufhebung aller traditionellen Staatsauffassungen und
zur Unterminierung der traditionellen Moral. Fiir die Behelfs—
moral des Liberalismus, den Utilitarismus, haben konservative
Denker meist nur Spott iibrig, denn eine Moral, die sich auf
Niitzlichkeitserwigungen stiitze, sei keine.

Obwohl sich Konservativismus und Sozialismus in der
Kritik am liberalen Atomismus einig sind, weichen ihre Gesell-
schaftsauffassungen fundamental voneinander ab. Der Konser-
vativismus kritisiert nicht nur den liberalen Individualismus,

sondern auch den sozialistischen Egalitarismus. Fir Konserva-

6 Die Tradition des deutschen Konservativismus geht einen Schritt weiter; nur dort
findet man eine ausgepriigte Technikskepsis, wie man sie in keiner anderen kon-
servativen Bewegung nachweisen kann. Schmitt spricht gar von der ,Antireligion

der Technizitic". Vgl. Carl Schmite: Der Begriff des Politischen, Berlin 2009, S. 74.

94



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

tive ist die Vorstellung der gesellschaftlichen Gleichheit aller
Menschen absurd. In jeder Gesellschaft werde es Ungleich-
heiten geben — diese géinzlich beseitigen zu wollen, sei eine
Fantasievorstellung technokratischer Sozialingenieure.
Neben der Kritik am Liberalismus gibt es zwischen Sozia-
lismus und Konservativismus einen weiteren Berﬁhrungspunkt:

die Kritik am Kapitalismus. Mannheim schreibt:

Interessant ist es ferner, auch hier zu sehen, was immer wieder zu
beobachten sein wird, wie von der konservativen Opposition gegen
das biirgerlich-kapitalistische Erleben auch die Linksopposition
lernt: die tausendfach wiederholte Betonung der Abstrakcheit der
menschlichen Beziehungen in der kapitalistischen Welt (bei Marx

u. 21.) gCl’lt auf dlC Entdeckung dCS altstﬁndischen DCHkCHS zuriick.7

Allerdings liegt dieser Kritik — anders als im Sozialismus — keine
Systematik zugrunde. Konservativen geht es vielmehr um die
Wiederherstellung des Primats des Politischen. Sie kritisieren,
dass der Liberalismus das Funktionieren der Gesellschaft vor
allem durch das Okonomische erklirt. Hierdurch unterscheidet
sich der Konservativismus deutlich vom Sozialismus, der dies-
beziiglich in Konkurrenz zum Liberalismus tritt,® denn auch
er versucht, die Gesellschaft mithilfe 6konomischer Primissen

zu deuten und so ihre Fehlfunkcionen aufzudecken.

7  Mannheim, Konservacismus, S. 114.

Ideengeschichtlich ist interessant, wie der Neoliberalismus wieder an das Primat
des Okonomischen ankniipft. Siche Ludwig von Mises: Liberalismus, Sankt Augus-
tin 2006. Mises will den Sozialismus mit seinen eigenen Waffen schlagen, indem er
den Liberalismus ausdriicklich nicht als Gesellschaftstheorie betrachtet, sondern
als eine rein auf Okonomie grﬁndendc Theorie.

95



Philosophie der Menschenrechte

Aus der Kritik lassen sich dann Motive der Affirmation
ableiten. Konservative schitzen die Tradition und das Tra-
dierte. Sie wollen Zukunft gestalten, indem sie am Bestehenden
ankm’ipfen. Das telos konservativer Politik ist es nicht, wie im
Liberalismus, auf ein Héchstmald an Freiheit hinzuwirken, und
auch nicht, wie im Sozialismus, Gleichheit zu erwirken, son-
dern Ordnung zu erzeugen. Die Gesellschaft im Gleichgewicht
zu halten und nicht durch Sozialexperimente aus der Balance zu
bringen, ist das oberste Ziel konservativer Politik. Diese Ord-
nung kann allerdings nur erzeugt werden, wenn man innerhalb
des Politischen handlungs— und entscheidungsf’zihig bleibt. So
wird das Momentum der Dezision in den Vordergrund geriickt.
Dariiber hinaus verstehen sich die meisten Konservativen als
Realisten, denn sie erkennen an, dass es innerhalb der Sphiire
des Politischen um Macht und Entscheidungen gehe: Hinter
jedem hohen moralischen Ideal stecke ein Wille zur Mache.

Die Gesellschaftsauffassung konservativer Denker kann
nicht einheitlich erfasst werden. Allen gemein ist allerdings die
Vorstellung, dass eine staatliche Gemeinschaft niche geplant
oder gemacht werden kann. Sie erwiichst demzufolge aus der
Geschichte und wird durch ein unsichtbares Band, das von
der Vergangenheit in die Zukunft weist, zusammengehalten.
Innerhalb der Gemeinschaft gibt es eine Vielzahl menschlicher
Beziehungen, die sich wie ein undurchdringliches Geflecht aus
der Vergangenheit in die Gegenwart erstrecken. Dieses Geflecht
wird durch Traditionen und Werte Zusammengehalten und
kann auch nur so verstanden und erklirc werden. Zur Tradi-
tion gehoren Religion, Insticutionen (wie die Ehe und Familie),
moralische Vorstellungen und Verhaltensweisen, Riten und
Symbole. Das durch die Tradition vermittelte Erbe soll der

96



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

konservativen Auffassung zufolge nicht leichtfertig zur Dispo-
sition gestellt werden — weder durch eine fortschrittsoptimis-
tische Auﬂdéirung noch durch eine vermeintlich sozialgerechte
Modernisierung. Aus dieser Kritik an der Moderne erwichst
auch die konservative Ablehnung der Universalisierung von
Werten. Konservative neigen zu Argumentationsmustern, die
cher den moralischen Partikularismus stiiczen. Die Neigung,
Werte zu universalisieren, so der Vorwurf, fithre zu einer Unter-
minierung partikularer Vorstellungen. So gehe der Universalis-
mus stets mit der Aufgabe des Besonderen einher. Gewachsene
Strukturen wiirden zugunsten abstrakter universalistischer
Ideale Verdrﬁngt, was nicht selten zu innergesellschaﬁlichen
Verwerfungen fithre. Vor diesem Hintergrund ist auch die Kri-
tik vieler Konservativer an den Prozessen der Globalisierung
zu verstehen;’ erst vor ihm wird die zunichst anachronistisch
anmutende Kritik an den Menschenrechten verstindlich. Fol-

gend wollen wir diese Kritik genauer betrachten.
Gehlen und die Gefahr der Hypermoral

Konservative hegen eine gCWiSSC Skepsis gegenﬁber universalis-
tischen Ethiken. Sie sind nicht nur besorgt, dass diese zu einer

9 Reckwitz behaupret, dass sich ein Cleavage zwischen Universalismus und Partiku-
larismus herausgebildet hat, das die traditionelle Rechts—Links—Unterscheidung
unterminiert (was zu bezweifeln ist, denn diese bleibt ein gewichriges Unter-
scheidungskriterium in der Politischen Theorie). Reckwitz zufo]ge hat sich in der
Sp':itmodcrne der apertistischc und differenzielle Liberalismus formiert, der zum
cinen auf dem Neoliberalismus, zum anderen auf der postmarxistischen Identi-
tiitspolitik fulle. Dessen Vertreter sind die kosmopolitischcn Eliten der Stidte.
Thnen gegeniiber stehen Vertreter des Kulturessenzialismus (bzw. Konservativis-
mus), die die Deutungshoheit der liberalen Eliten anzweifeln. Vgl. Andreas Reck-
witz: Die Gesellschaff der Singularito’iten, Berlin 2017.

97



Philosophie der Menschenrechte

Unterminierung partikularistischer und kultureigener Moral-
vorstellungen fithren, sondern sie vermuten hinter ihnen auch
ein ideologisches Programm, das sich allzu leicht auf das Feld
des Politischen iibertragen lisst. Die hehren Moralvorstellungen
wiirden sich dann schnell als Machtfragen entpuppen. Arnold
Gehlen hat eine solche Kritik formuliert.

In seiner Schrift Moral und Hypermoral. Eine pluralistische
Ethik", die er als kritische Antwort auf die Studentenbewegung
von 1968 konzipierte, behauptet Gehlen, dass Moral pluralis-
tisch aufgefasst werden muss und nicht universalisierbar ist. Thm
Zufolge trige jeder Mensch in sich mehrere Moralen (das Ethos
der Familie, der Institutionen bis hin zum alles vereinenden
Ethos des Humanitarismus), die in Konflikt miteinander gera-
ten kénnen, was sich vor allem in Krisenzeiten zeige. So kann
das Ethos der familiiren Moral mit der Ethik der Institutionen
kollidieren (Whistleblowing, Krieg etc.). Die Verabsolutierung
eines Moralbereichs fiihrt gemﬁﬁ Gehlen zum Despotismus, denn
denen, die sich der Moral bedienen und sie universalisieren wol-
len, geht es im Grunde um Macht. Sie wollen ihre Moral mit aller
Macht anderen aufzwingen. Das Phinomen, Moral universalisie-
ren zu wollen, ist fiir Gehlen das Vorhaben einer intellektuellen
Elite, die sich von den tibrigen Schichten abgekoppelt hat. Bei
diesen Intellektuellen handelt es sich meist um Gesinnungsethiker:

Privilegierte Kreise [...] sind solche, die die Folgen ihrer Agitation
nicht zu verantworten haben, weil sie diese mangels Realkontakt

gar nicht ermessen oder sich alles erlauben kénnen. Das sind [...] in

10 Siche Arnold Gehlen: Moral und Hypermoml. Eine plumlistische Ethik, Frankfurt am
Main ©2004.

98



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

grollen und wortfithrenden Teilen Schriftsteller und Redakteure,
die Theologen, Philosophen und Soziologen, also ideologisierende
Gruppen, erhebliche Teile der Lehrerschaft aller Schularten und
der Studenten, und schliefflich die generellen Nutznieler der gesell-

schaftlichen Nachsicht: Kiinstler und Literaten."

Gehlen behauptet, dass der moralische Universalismus zu einer
Ersatzreligion Intellektueller avanciert ist. Nachdem sich diese
zu grollen Teilen von der Religion abgewendet hatten, mussten
sie ihre iiberschiissigen spirituellen Energien futurisieren. Da
das System der Religion die Verarbeitung der Kontingenz nicht
mehr leisten kann,"” weil die Intellektuellen keinen Kontakt
mehr zur Religion haben, gehen ihre moralischen Zukunfts-
visionen mit Maximalforderungen einher. Jetzt, da Gott niche
mehr anerkannt wird, steigert man den Begriff des Menschen
zu dem der Menschheit.

Da die Menschheit nichts Groferes mehr auller sich sicht, mul} sie
sich selbst umarmen und ihr immer schon wahnhaftes Gliicksver-
langen von sich selber erwarten. Die dazu gehdrende Moral kann

alles hinwegschwemmen und auflésen, was dem Triumph tiber die

11 Ebd., S. 151.

12" Luhmann schreibt hierzu: ,Lediglich im Religionssystem haben sich Reserven
gegeniiber diesen die letzten beiden Jahrhunderte tiberschwemmenden Interpre-
tationen gehalten. Die hier akzeptierte Kontingenzformel Gott wird niche als
ginzlich unbestimmbare Kontingenz vorgestelle, aber auch nicht auf ein Steige-
rungsinteresse oder eine Maximierungsidee hin verdichtet. Unabhingig von aller
theologischer Aufarbeitung ist schon die ,Lage* der Formel im Zwischenbereich
von unbestimmbarer und bestimmbarer Kontingenz bemerkenswert. Und es ist
nicht auszuschlieflen, dafl hier eine Position gehalten wird, die ein Scheitern der
Steigerungsformel tiberdauern und darauf reagieren kann® Niklas Luhmann:
Funktion der Religion, Frankfurt am Main *1992, S. 208.

929



Philosophie der Menschenrechte

entleerte Natur und iiber die miithsame, verblendete und prachevolle
Geschichte entgegenstehen wiirde. Der unsterbliche Gott wohnt
heute in einem anderen Winkel des Universums; der sterbliche
Gott ist nicht einmal mehr der Staac [...], sondern die addierte,
vorhandene Menschheit, deren Forderungen nunmehr als ein schwer
ertrﬁg]iches Gewicht auf'der einzelnen Seele liegen, die keine Spra-
che mehr findet, um die gefithlte Unmdglichkeit einer ,absoluten’

Moral zu begriinden.”

Der Mensch muss sich nun, Gehlen zufolge, alles selbst zurech-
nen. Damit schwindet auch die Entlastung. Wer fiir alles verant-
wortlich ist, wird an seiner Verantwortlichkeit zugrunde gehen.
Diese Uberhshung des Moralischen geht mit einer eigenartigen
Paradoxie einher. Einerseits streben bestimmte intellekcuelle
Gruppen danach, ihre partikularen Moralinteressen zu univer-
salisieren, andererseits negieren gerade diese Gruppen, dass es
tiberhaupt moralische Unterschiede gibt. Sie sind, so Gehlens
Kritik, gegem’iber der Partikularitic ihrer cigenen Moralvor-

stellung blind." Das Feld des Politischen wird so zum Spielball

13 Gehlen, Hypermoml, S. 141.

14 Hier hat Gehlen frith erkannt, was im Postmarxismus von Laclau und Mouffe
Mitte der 1980er-Jahre durch eine Vermischung postmoderner Philosophie und
Marxismus zur Theorie erhoben worden ist. Nachdem die Linke die Theorie des
Klassenkampfes (und somit die Idee der Emanzipation des Proletariats) aufge-
geben hat, ist sie dazu ﬁbergegangen, den Fokus auf bestimmrte marginalisierte
Gruppen zu richten. Diese sollen von linken Intellektuellen, in Anlehnung an
die Theorie Gramscis, geférdert werden, sodass sie einen Emanzipationsprozess
durchlaufen. Laclau und Mouffe sind der Frage nachgegangen, nach welchen
Kriterien linke Intellektuelle bestimmete Gruppeninteressen férdern sollten. Die
Antwort ist recht unbeﬁ”iedigend, denn es gibt kein hinreichendes Kriterium, da
das Auftauchen ciner marginalisiercen Gruppe, die die Aufmerksamkeic linker
Intellektueller verdient, der Kontingenz unterliegt. Vgl. Ernesto Laclau / Chan-
tal Moufte: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus,

100



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

verschiedener moralischer Interessen.” Carl Schmitt spriche in
diesem Zusammenhang von der Tyrannei der Werte."® An dieser
Stelle setzt die konservative Kritik an den Menschenrechten
an. Nicht die Rechte an sich werden kritisiert, sondern ihre
inflationire Ausweitung durch die Moralisierung und Ratio-
nalisierung des Politischen.

Oakeshott und Scruton — Menschenrechte
und die Gefahr ihrer Uberfrachtung

Roger Scruton weist aus einer liberal-konservativen Position,
die sich stark an Michael Oakeshotts Uberlegungen orientiert,
auf diesen Umstand hin."” Oakeshotts Philosophie der Prakeik,
die er in On Human Conduct™ dargelegt hat, geht davon aus, dass
das urspriingliche Verstindnis des Politischen im Zuge der Neu-
zeit von einem idealistischen und technokratischen Verstindnis
des Politischen ersetzt wurde. Urspriinglich wurde das Politische
durch Praktiken konstituiert, die der Lebenswelt der Menschen
und den zwischenmenschlichen Beziehungen entspringen. Zu
den Praktiken gehéren Regeln, Ubereinkiinfte und Traditionen.
In der Neuzeit ist die praktische Vernunft durch ein technisches

Wien 21991. Aber genau hier liegt das Problem der gegenwirtigen linken Iden-
titiespolitik, denn sie ist beliebig und inflationir. Zudem werden Debatten um
die Anerkennung von Minderheiten hochmoralisch gefithre. Es wird eine Linie
zwischen denen gezogen, die die An]iegen der Minderheiten unterstiitzen, und
denen, die diese Anliegen kritisch betrachten. Kritikern wird nicht nur man-
ge]nde Sensibilitit Vorgeworfem sondern sie werden auch als riickschrittlich oder
reaktionir bezeichnet.

15 Vgl. Gehlen, Hypermoral, S. 157.

16 Vgl. Carl Schmitt: Die Tyrannei der Werte, Berlin *2011.

17 Siche Roger Scruton: How to Be a Conservative, London / New York 2014.
18 Siche Michael Oakeshott: On Human Conduct, Oxtord 1975.

101



Philosophie der Menschenrechte

und naturwissenschaftliches Verstindnis der Vernunft ersetzt
worden. Oakeschott unterscheidet idealtypisch zwischen einer
civil association (biirgerliche Vereinigung) und einer enterprise
association (Zweckgemeinschaﬁ). Beide Idealtypen sind kontin-
gente historische Phinomene der westlichen Politischen Theo-
rie und politischen Praxis, die in einem Konkurrenzverhiltnis
stchen.” Dabei hat die enterprise association vieles von dem ent-
fremdet, was in der civil association Common Sense war.?

Die civil association ist hierbei das alte, aus der Antike
abgeleitete Verstindnis des Politischen. Die civil association ist
nicht an bestimmte Zwecke gebunden; Zukunft wird vor dem
Hintergrund der Kontingenz gestaltet. Es gibt, so Oakeshott,
keine konkrete tibergeordnete Vorstellung von der Gemein-
schaft oder der Zukunft. Die biirgerliche Vereinigung wird
durch die Praktiken des Alltags konstituiert; hieraus erwachsen
auch die Sprachc und der rechtliche Rahmen. Den Biirgern
fille es demzufolge leiche, sich innerhalb dieser Gemeinschaft
zurechtzufinden. Rechte sind ein durch Praktiken und Uber-
einkiinfte entstandenes, anerkanntes Regelsystem, das von allen
Biirgern dieser Gemeinschaft akzeptiert wird. Die Rechtsord-
nung erhilc ihre Autoritic und Legitimitit dadurch, dass sie
sich als prakcikabel fiir die biirgerliche Gemeinschaft erweist.
Die enterprise association folgt hingegen bestimmten Zwecken.
Hierbei finden Menschen, die ein in die Zukunft projiziertes
Zicl bzw. Ideal anvisieren, zusammen. Thre Sprache ist jene der
technischen Rationalitit. Thr Handeln ist stets zweckgebunden
und technokratisch. Die Struktur dieser Zusammenschliisse ist

19 Vg]. ebd., S. 312-326.
20 Vgl. ebd., S. 312.

102



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

meist hierarchisch und dem Zweck entsprechend regelgebun-
den. Oakeshott meint, dass das Verstindnis und die Praktik
des Politischen der biirgerliehen Gesellschaft mehr und mehr
von der Rationalitit der enterprise association unterminiert und
ersetzt wird. Diese Zweckgemeinschaften operieren losgelost
von den Praktiken der biirgerlichen Gesellschaft und verkennen
ihre Vielfiltigkeit und innere Dynamik. Da die Zweckgemein-
schaften hohe Ideale besitzen, ordnen sie diesen alles andere
unter. Enterprise associations screben immer nach Universalisie-
rung, sodass die Pluralitit des Politischen, so wie sie in der civil

association vorherrscht, zerstért wird.”

Oakeshott believed that civil association has been increasingly dis-
piaeed by enterprise, under pressure from political elites, managers,
parties and ideoiogues. It is not oniy socialists with their goais of
equality and social justice who have contributed to this displacement.
The liberal atctempt to adopt the contours of an abstract and universal
idea of justice and human rights; the supposedly conservative pursuit
of economic growth as the root of social order and the goal of govern-
ment — these too have a tendency to displace civil association with
a new kind of practice, in which the institutions of society are bent

towards a goal that may be incompatible of their inner dynamic.??

Scruton macht in diesem Zusammenhang geitend, dass die
Menschenrechte urspriinglieh negative Freiheitsrechte gewesen
sind. Locke ist der erste gewesen, der diese Rechte in Ansitzen
formuliert hat. Locke ist es vor allem darum gegangen, die

21 Vgi. ebd. und Scruton, Conservative, S. 26 ff.

22 Scruton, Conservative, S. 27.

103



Philosophie der Menschenrechte

Herrschaft von Menschen iiber Menschen zu begrenzen und die
Biirger eines Gemeinwesens vor staatlicher Willkiir zu schiitzen.
Diese Rechtstradition, die auch Eingang in die Bill of Right:s of
Virginia (1776) und die Amerikanische Verfassung (1787) gefun—
den hat, garantiert allen Menschen diese Freiheitsrechte. Diese
Menschenrechte richten sich gegen die Ausweitung staatlicher
Autoritit in den Privatbereich der Biirger. Die Europdische Men-
schenrechtskonvention von 1950 atmet noch diesen Geist. Parallel
dazu kam es allerdings in den letzten Jahrzehnten zu einer
Umdeutung des Verstindnisses der Menschenrechte. Der Fokus
auf (negative) Freiheit hat sich zugunsten der Gerechtigkeit und
Gleichheit (positive Freiheit) verschoben. Scruton zitiert die
Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte von 1948. Sie beginnt
mit der klassischen Tradition der Freiheitsrechte, macht aber
in Artikel 22 eine Kehrtwende zu sozialen Teilhaberechten,
die dann das Grundgeriist des UN-Sozialpaktes bilden. Artikel
22 beinhaltet u. a. das Recht auf soziale Sicherheit.?? Scruton

schreibt hierzu:

There is a Weight of political philosophy behind that article. Con-
tained within this right is an unspecified list of other rights called
,cconomic, social and cultural’, which are held to be indispcnsable
not for freedom but for ,dignity* and the free developement of
personality’. Whatever this means in practice it is quite clear that
it is likely to involve a considerable extension of the field of human

rights, beyond those basic liberties acknowledged in the American

23 Vgl ebd., S. 67 fI. Eine idhnliche Kritik wird auch von Aron geiullert. Vgl. Ray-
mond Aron: ,/The Politics of Human Rights®, in: Myrer S. McDougal / Michael W.
Reisman (Hg.), Power and Policy in Quest of Law, Dordrecht 1985, S. 229-245, hier
S. 231.

104



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

Declaration. Those basic liberties are arguably necessary for any
kind of government by consent; the same is not true of the claims
declared in Article 22 of the UN Declaration.*

Worin besteht nun das Problematische an der Anreicherung
der urspriinglichen Freiheitsrechte mit den sozialen Teilha-
berechten? Scruton erblickt hierin die Gefahr, dass der Men-
schenrecheskatalog inflationiir aufgebliht werden konnte. Die
urspriingliche Intention dieses Rechtekatalogs wiirde dann
konterkariert werden.” Es ginge dann nicht mehr darum, den
Menschen vor staatlichen Eingriffen zu schiitzen, sodass er
sich frei entfalten kann, sondern vielmehr um eine Haltung,
die mit Anspriichen gegeniiber dem Staat einhergehen und
die Ausweitung der staatlichen Titigkeit erfordern wiirde,
um diese Anspriiche einlésen zu konnen. Mit dem liberalen
Ursprungsgedanken der Menschenrechtsdeklaration hat das,
so Scruton, nicht mehr viel zu tun. Die Menschenrechte hitten
sich somit von einem Minimalkonsens zu einer politischen
Agenda gewandelt, die durch verschiedene politische Gruppen-
interessen immer weiter angereichert werden kdnnte. Scruton
macht geltend, dass Freiheitsrechte mit keinerlei Verpflichtung
cinhergehen, auller der Achtung der Grenzen des Anderen.
Soziale Rechte sind hingegen Rechte, die mit Anspriichen ein-
hergehen und ein aktives Handeln erfordern. Werden diese
Rechte dariiber hinaus als universelle Rechte betrachtet, muss
es jemanden geben, der diese Rechte durchsetzt, was wiederum
mit einer Ausweitung biirokratischer Herrschaft einhergeht.

24 Scruton, Conservative, S. 71.

25 \/gl. ebd.

105



Philosophie der Menschenrechte

In other words, claim rights push us inevitably in a direction that,
for many people, s not only economically disastrous, but morally
unacceptable. It is a direction that is diametrically opposed to that
for which the idea of human right was originally introduced - a
direction involving the increase, rather than the limitation, of the

power of the state.”

Rechte, so Scruton, entspringen der Gewohnbheit; es sind
demzufolge von den Mitgliedern der Gesellschaft anerkannte
Praktiken, die einen Rahmen bilden, der den Mitgliedern
Handlungssicherheit garantiert. Die Sicherheit besteht darin,
dass dem einzelnen Mitglied cin individueller Schutzbereich
garantiert wird, der von den anderen Mitgliedern nicht ohne
weiteres berithrt werden darf. Nach Scruton unterscheiden
sich Rechte von Pflichten. Wiirden Rechte hingegen durch
moralische Forderungen als Pflichten betrachtet, wiirden sie
den Schutzbereich jedes Mitglieds tiberschreiten. Individuen
konnten andere Individuen somit zwingen, ¢twas zu tun, was
diese nicht tun méchten. Rechte sind folglich etwas giinzlich
anderes als moralische Pflichten. Hierin liegt gemild Scruton
das facale Missverstindnis der gegenwiirtigen Menschenrechts-
diskussion. Wenn die Menschenrechte dem tagespolitischen
Geschiift bestimmter Gruppen unterworfen werden, dann wird
ihrem inflationiren Gebrauch, so ehrenvoll die Absichten auch

sein mogen, Tiir und Tor gedfinet.

In short, the relation between law and morality 18 deep and con-

flicted. But when it comes to many claims made in the declarations

26 Ebd., S.74.

106



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

of human rights, morality 18 doing all the work, with no constraint
from practical politics or from the many conflicting interests that
politicians must broker. The morality in question is not the old, con-
servative morality, based on family values and social respectability,
but the morality of our urban elites, in which non-discrimination
and the free choice of lifestyle take precedence over the old forms

of social order.”’

Wir haben somit die klassische konservative Beftirchtung vor
uns, dass universelle Ideale das Geﬁ'ige partikuliirer Gemein-
schaften unterminieren kénnten. Dariiber hinaus finden wir
hier auch die Kritik an den kosmopolitisch orientierten, von
den partikularen Gemeinschaften losgeldsten Eliten wieder.
Diese wiirden einen bestimmten Zweck (die Ausbreitung ihrer
kosmopolitischen Moral) verfolgen und diesem alles andere
unterordnen. Dies ist genau das gegenteilige Verstindnis des

Politischen, wie es in der civil association vorherrscht.

MaclIntyre — Menschenrechte und das
moralische Scheitern der Moderne

Einen ginzlich anderen und viel radikaleren Weg beschreitet
der katholische Moralphilosoph Alasdair MacIntyre in Der Ver-
lust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart.”® MaclIntyre
ist einer der anerkanntesten Moralphilosophen der Gegenwart

und einer der prominentesten Vertreter der Tugendethik. Er ist

27 Ebd., S.77.

28 Alasdair MaclIntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart,
Frankfurt am Main 1995.

107



Philosophie der Menschenrechte

kein Denker, der aullerhalb des wissenschaftlichen Diskurses
steht. Thm geht es nicht um eine partielle Kritik an den Men-
schenrechten oder deren Revision, um ihre Urspriinglichkeit
wiederherzustellen, so wie es Scruton versucht hat; ihm geht es
vielmehr darum, zu zeigen, dass es solche Rechte schlichtweg
nicht gibt. Der Menschrechtsdiskurs basiere auf einem moral-
philosophischen Irrweg.

Die Methode, die MacIntyre anwendet, ist recht unge-
wohnlich. Er bedient sich der ideengeschichtlichen Rekonstruk-
tion, nicht aber, indem er das moralphilosophische Scheitern
der Moderne Chronologisch analysiert, sondern, indem er es
anachronistisch rekonstruiert. Er schreitet von der Gegenwart
in die Vergangenheit und will zeigen, dass es im Zuge der Auf-
klirung und der Sikularisierung zu einem Zusammenbruch des
traditionellen Moralsystems gekommen ist. Gemill MacIncyre
ist das einzig annchmbare, weil in sich kohirente, Moralsystem
das aristotelische Tugendsystem; es ist das cinzige, das ganzheit—
lich und so flexibel ist, dass es hypothetisch auf alle kulturel-
len Rahmen angewendet werden kdnnte. Tugendsysteme sind
partikulare Moralsysteme, die zwar ihrer Form nach universa-
lisierbar sind, nicht aber nach ihren Inhalten. Ein Tugendsys-
tem besteht aus folgenden Elementen: (1) einer realistischen
Anthropologie, (2) der praktischen Vernunft (phronesis) und
(3) einem telos. Die realistische Anthropologie betrachtet den
Menschen ganzheitlich, nimlich als ein ambivalentes Mé’mgel—
wesen, das der Erzichung und zuweilen der Korrektur bedarf.
Die praktische Vernunft erwichst demnach der Lebenswelt
der Menschen: Sie sagt einem, was man in einer bestimmten
Situation zu tun oder zu unterlassen hat. Die praktische Ver-

nunft kann als eine Art moralischer Kompass aufgefasst werden,

108



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

der auf das Ziel (celos) des Systems genordet ist. Dieses telos
ist metaphysischer Natur, da es eine umfassende Vorstellung
des Guten beinhaltet und das menschliche Sein transzendiert.
Moral wird somit als etwas Objektives aufgefasst. Sie entspringt
demgemﬁﬁ nicht den momentanen und individuellen Priferen-
zen der Menschen. Die Tugenden selbst sind bescimmte durch
Nachahmung und Praxis erworbene Fihigkeiten. Sie sind auf
Institutionen angewiesen, damit sie vermittelt werden kénnen.

Dariiber hinaus miissen sie eingetibt werden.”

Eine Tugend ist eine erworbene menschliche Eigenschaft, deren
Besitz und Ausiibung uns im allgemeinen in die Lage versetzt, die
Giiter zu erreichen, die einer Praxis inhirent sind, und deren Fehlen

wirksam verhindert, solche Giiter zu erreichen.®

Tugendsysteme operieren mit einer dualistischen Ethik. Sie set-
zen eine Grenze zwischen dem sozialen Kontext und der Welt
aullerhalb dieses Kontextes. Tugenden kénnen, so Maclntyre,
nur innerhalb dieses Kontextes erworben werden. Innerhalb
des sozialen Kontextes herrscht fiir die Menschen Ordnung,
aullerhalb das Ungewisse. Eine Tugend ist somit in einen sozi-
alen Kontext eingebettet, sodass Menschen, die sich innerhalb
des Kontextes bewegen, eine Vorstellung davon haben, wer sie
sind, woher sie stammen und wohin sie gehen. Das Dilemma
der neuzeitlichen Moral ist, dass dieser soziale Kontext nicht
mehr existiert. Es gibt weder eine gemeinsame Vorstellung
davon, was Menschsein bedeutet, noch, wie der Mensch sich

29 Vgl. ebd., Kap. 14.
30 Ebd., S.255f.

109



Philosophie der Menschenrechte

verhalten soll. Moralische Probleme sind MacIntyre zufolge
unlésbar geworden; die Lsungen scheinen den Priferenzen
der Individuen zu unterliegen.”

Nachdem die Aufklirer im Zuge ihrer Religionskritik das
christliche Tugendsystem zerstdre hatten, kam es gemill Macln-
tyre zu einem Zusammenbruch der Moral. Was man nun vor
sich hatte, waren Bruchstiicke des alten Systems, die man niche
wieder zusammensetzen konnte bzw. wollte. Im Zuge dieser
Dekonstruktion musste man auf Behelfsmoralen zuriickgreifen,
um iiberhaupt noch moralisches Handeln erkliren zu kénnen.
Dabei haben sich zwei Ethiken herausgebildet, die seitdem die
ethischen Debatten in den westlichen Gesellschaften prigen:
die eine Tradition ist der universalistische Kantianismus, die
andere der Utilitarismus. Beide Ethiken operieren MacIntyre
zufolge mit verzerrten Anthropologien, sodass sie ein Bild vom
Menschen zeichnen, das nicht mit seiner eigentlich ambivalen-
ten Natur tibereinstimmet.*

Die Idee der Menschenrechte ist demnach in einer Situ-
ation entstanden, in der man bestrebt war, den zerstorten
moralischen Horizont wieder zusammenzuﬁ'igen. Dariiber
hinaus ist die Rede von Rechten, die dem Menschen zugehs-
rig sind, der von Beginn an zum Scheitern verurteilte Versuch,
Moral universalisieren und vereinheitlichen zu wollen. Wenn
man Rechte als Anspriiche auf etwas versteht, was Maclntyre
Zufolge immer héiuﬁger geschieht, dann Verbirgt sich dahinter
offensichtlich ein Streben nach moralischen Giitern — und

dieses Streben nach bestimmeten Giitern kann nur in einem

31 Vg]. ebd., Kap. 15.
32 Vgl ebd., Kap. 6.

110



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

bestimmeten kontingenten sozialen Kontext entstanden sein.
Die Rede von universellen Menschenrechen ist somit auch der
Versuch, das Feld der (partikularistischen) Moral neutralisieren
zu wollen. Theoretiker der Menschenrechte operieren mit einer
Anthropologie, die den Menschen als ein Wesen zeichnet, das
frei, unabhiingig und kosmopolitisch agiert. Dass der Mensch
aber in ein Netz von sozialen Bezichungen eingebettet ist und
immer vor dem Hintergrund eines sozialen Kontextes agiert,
wird von Vertretern dieses universalistischen Ansatzes nicht
gesehen. Dies fithrt zu Paradoxien. Denn einerseits formuliert
man cine Echik, die universalistisch ausgerichtet ist und sich
auf Rechte stiitzt, andererseits kommt es permanent zu Pro-
testen und zur Formulierung gruppenspezifischer Anspriiche,
die durch Rechte geltend gemacht werden sollen. Im Grunde
versucht man so, partikularen Interessen den Schein der Neu-
tralicdt zu gcbcn. LSDer Begriff des Rechts wurde entwickelt,
um als Teil der sozialen Erfindung des moralischen autonom
Handelnden bestimmeten Zielen zu dienen [...].“** Dariiber hin-
aus seien Menschenrechte soziale Erﬁndungen, die sich nicht
begriinden lassen, denn ,alle Versuche, stichhaltige Griinde
fiir die Uberzeugung zu liefern, dal es solche Rechte gibr, sind

gescheitert™

. MacIntyre wird noch deutlicher:

In der UN-Deklaration der Menschenrechte von 1949 wird rigoros
cingehalten, was seither zur gingigen UN-Praxis geworden ist — es
werden fiir welche Erkléirungen auch immer keine guten Griinde

mehr geltend gemacht. Und der letzte Fiirsprecher dieser Rechte,

33 Ebd., S.99.
34 Ebd., S.98.

111



Philosophie der Menschenrechte

Ronald Dworkin [...] rdumt ein, dall das Bestehen solcher Rechte
nicht nachgewiesen werden kann, bemerkt zu diesem Punkt jedoch,
dal§ aus der Tatsache, dafl cine Behauprung nicht nachgewiesen
werden kann, nicht folgt, dafl sie nicht zutrifft [...] Was zwar richtig
ist, aber genauso gut fir die Verteidigung der Behauptung, es gﬁbe
Einhérner und Hexen verwendet werden kann. Die Natur- oder

Menschenrechte sind demnach Fiktionen [...].%*

Maclntyres Kritik ist einerseits radikaler als jene von Gehlen
und Scruton, vor allem, was die Rekonstruktion unserer gegen-
wirtigen Moral betrifft; andererseits stimmt er mit der Stol’-
richtung der Kritik von Gehlen und Scruton iiberein: nicht nur,
dass er der Auffassung ist, dass Moral partikularistisch aufgefasst
werden muss, sondern auch, dass das Moralische sich zuneh-
mend des Feldes des Politischen bemiichtigt. Das Fatale daran
ist, dass die gegenwiirtigen Moralvorstellungen dem Individu-
alismus entspringen und es keine stichhaltigen Griinde mehr
gibt, warum man dieses oder jenes Gut anstreben soll. Dariiber
hinaus sind diese Moralvorstellungen inkommensurabel. Das
Feld des Politischen wird so zu einem Schlachtfeld verschiede-
ner moralischer Anschauungen, die nicht nur im Widerspruch
zueinander stehen, sondern auch das Motiv der Macht, welches
hinter diesen Vorstellungen steht, maskieren. ,Die Scheinratio-
nalitic der Debatte verschleiert die Willkiir des Willens und der
Macht, die in ihren Entscheidungen zum Ausdruck kommen.*3®
Rechte, vor allem jene, die mit Anspriichen einhergehen, werden
Maclntyre zufolge gezielt eingesetzt, um bestimmrte moralische

35 Ebd., S.99.
36 Ebd., S. 100.

112



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

Vorstellungen durchzusetzen. Genau hier kniipft eine andere
Kritik der Menschenrechte an. Diese Kritik zielt darauf ab, zu
zeigen, dass die Menschenrechte eng mit dem Phinomen des
Politischen und der Macht verbunden sind.

Schmitt — Menschenrechte und die
Neutralisierung des Politischen

Konservatives Denken setzt an der negativen Anthropologie an.
Die menschliche Geschichte wird als konfliktreich betrachtet
und die Rolle des Menschen in dieser Geschichte ist ambiva-
lent. Das Auf und Ab der Geschichte hingt eng mit der unste-
ten Natur des Menschen zusammen. Die Ambivalenz seiner
Natur wird der Mensch nicht ablegen kénnen, er kann sie aber
ziigeln. Ein institutioneller Ordnungsrahmen, der durch das
Feld des Politischen gestiitzt und geschiitzt wird, vermag es,
die unstete Natur des Menschen zu biindigen. Dieser instituti-
onelle Ordnungsrahmen ist begrenzt, denn er kennt ein Innen
und ein Aullen. Ordnung erstreckt sich nur tiber den Teil der
Welt, der im Machtbereich des Politischen liegt. Im Westen
hat sich in einem langen geschichtlichen Prozess der Natio-
nalstaat als praktikabelster Ordnungsrahmen herausgebildet.
Der Nationalstaat reguliert innere Konflikte und schiitzt seine
Mitglieder vor dulleren Konflikten. Dariiber hinaus kann er
seinen Mitgliedern bestimmte Rechte garantieren und er wacht
mittels seiner ihm verlichenen Macht iiber deren Durchset-
zung. Fiir konservative Denker ist die Idee der Menschenrechte
somit eng an die Idee des Politischen und des Nationalstaa-
tes gekniipft. Menschenrechte mégen zwar formell tiberpo-

sitives Recht sein, Faktizitit erlangen sie aber erst durch das

113



Philosophie der Menschenrechte

Politische und den Nationalstaat. Dort, wo niemand Rechte
durchzusetzen vermag, konnen diese zwar immer noch pro-
klamiert werden — doch was hilft es dem Entrechteten? Rechte
sind somit nicht nur territorial gebunden, sondern auch mit
dem Feld des Politischen verwoben. Es muss, ganz im Sinne
Schmitts, eine Macht geben, die es vermag, Rechte zu schiit-
zen und durchzusetzen. ,Auch die Rechtsordnung, wie jede
Ordnung, beruht auf einer Entscheidung und nicht auf einer
Norm.“”” Als Hobbesianer® stand Schmitt jeder idealistischen
Vorstellung der internationalen Staatenwelt dulerst ablehnend
gegenﬁber. Staaten stehen sich, so Schmitt, im internationalen
System in einer permanenten Konkurrenzsituation gegenﬁber;
ihr oberstes Ziel ist es, das Machtgleichgewicht innerhalb des
Systems zu erhalten. Staaten kooperieren demnach nur, wenn
sie sich davon einen Vorteil versprechen. So ist das neuzeitli-
che Volkerrecht nicht aus purem Idealismus entstanden, son-
dern weil sich die im Werden begriffenen Staaten davon einen
Mehrwert versprochen haben, den sie in der Authebung der
Religionskriege erblickten. Das Westfilische System, das in
ciner historisch kontingenten Situation entstanden ist, ist und
bleibt fiir Schmice das Mal§ aller Dinge.* Es schiitzt nicht nur
die innere und dullere Souverinitit der Staaten, sondern es
begrenzt auch das Wesen des Politischen. Schmitt definiert das
Wesen des Politischen als ontologisches Existenzial, was bedeu-

tet, dass die Unterscheidung von Freund und Feind eine dem

37 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdnitiit, Berlin
72009, S. 16.

38 Schmitt selbst bezeichnet Hobbes und Bodin als seine Briider und Freunde. Vgl.
Carl Schmitt: Ex Caprivitate Salus, Berlin 2015, S. 64 ff.

39 Vgloebd., S.59 L.

114



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

Menschen seinsmillige Denkart ist.** Diese Unterscheidung legt
sich wie ein Parasit tiber alle anderen Unterscheidungen und
bahnt sich in Krisenzeiten ihren Weg, sodass sie im dullersten
Fall zum Krieg fithren kann. Der Krieg bleibt somit immer eine
Maoglichkeit des Politischen. Die Idealisierung der Sphiire des
Politischen geht mit einer verzerrten Anthropologie cinher,
die die konflikthafte Natur des Menschen nicht mehr im Blick
hat. Was daraus folgt sind politische Fehlurteile. Die Faktizitiit
des Pluralismus der Staatenwelt wird verkannt und stattdes-
sen durch das Streben nach Einheit ersetzt. In Anlehnung an
Proudhon schreibt Schmitt: ,Wer Menschheit sagt, will betrii-
gen. ! Auch Schmitt rekurriert auf die Gefahr der Moralisie-
rung der Sphéire des Politischen, denn allzu leicht lisst sich
dann zwischen Gut und Bose unterscheiden. Die Deutungsho-
heit tiber diese Unterscheidung liegt dann aber nicht mehr im
Bereich des Ethischen, sondern im Politischen. Wer gut oder
bése ist, bestimmt der, der Macht besitzt. Schmitt geht es aber
um mchr, denn indem die Sphéire des Politischen moralisiert

wird, werden auch Konflikte intensiviert:

Wenn ein Staat im Namen der Menschheit seinen politischen Feind
bekimpft, so ist das kein Krieg der Menschheit, sondern ein Krieg,
tiir den ein bestimmeter Staat gegenﬁber seinem Kriegsgegner einen
universalen Begriff zu okkupieren sucht, um sich (auf Kosten des
Gegners) damit zu identifizieren, dhnlich wie wenn man Frieden,
Gerechtigkeit, Fortschrite, Zivilisation miflbrauchen kann, um sie

fiir sich zu vindizieren und dem Feind abzusprechen. Menschheit*

40 Vgl. Carl Schmitt: Der Begriﬁdes Politischen, Berlin #2009, S. 26.
41 Ebd., S.51.

115



Philosophie der Menschenrechte

ist ein besonders brauchbares ideologisches Instrument imperia—
listischer Expansionen und in ihrer ethisch-humanitiren Form ein

spezifisches Vehikel des skonomischen Imperialismus.*

Im Kriegsfall kann die Moralisierung des Politischen dazu
fithren, dass der Gegner zum Feind mutiert” und ihm das
Menschsein abgesprochen wird. Der durch den Rahmen des
Volkerrechts begrenzte Krieg wird so zu einem totalen Krieg,
der keine Hemmungen mehr kennt. Vor diesem Hintergrund
muss man die von Schmitt nur beiliiuﬁg geﬁuﬁerte Kritik an den
Menschenrechten interpretieren. Schmitt ist weder der Idee
der Menschheit noch der Idee der Menschenrechte ginzlich
abgeneigt. Was die Idee der Menschheit angehe, kritisiert er die
moralische Uberhshung des Begriffs, die zu einem Dualismus
fiihrt und dann im Krisenfall gegebenenfalls genau ins Gegen-

teil kippt, indem man den Gegner entmenschliche.

Die Menschheit als Ganzes und als solche hat keinen Feind auf
diesem Plancten. Jeder Mensch gehort zur Menschheit. Auch der
Verbrecher, wenigstens so lange er lebt, mul§ als Mensch behan-
delt werden, ist er tot wie sein Opfer, dann ist er nicht mehr vor-
handen. Er fillt dann eben aus, wie seine toten Opfer. Bis dahin
bleibt er, ob gut oder bose, ein Mensch, das heifl¢ ein Triiger von
Menschenrechten. Menschheit® wird dadurch ein asymmetrischer

Gegenbegriff. Wenn man innerhalb der Menschheit diskriminiert

42 Ebd.
43 Schmirtt kniipft an die antike Unterschcidung zwischen inimicus und hostis an.
Der Begrift Feind (inimicus) ist moralisch aufgeladen — Feind ist der, den man

hasst; der Begriff Gegner (hostis) ist wertneutral — man kﬁmpft gegen einen Geg-
ner, hasst ihn aber nicht. Vgl. ebd., S. 27 f.

116



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

und dem Negativen, dem Schiidling oder Storer die Qualitit des
Menschen abspricht, dann wird der negativ bewertete Mensch zum
Unmenschen und zur Unperson und sein Leben ist nicht mehr der
hochste Wert. Sein Leben wird ein Unwert, der vernichtet werden
mull. Begriffe wiec Mensch enthalten also die Mglichkeit der tiefsten

Ungleichheit und werden dadurch jasymmetrisch'*

Was die Idee der Menschenrechte anbelangt, zweifele Schmirct
an deren Durchsetzbarkeit. Da Schmitt im Sinne von Hobbes
Dezisionist ist, geht er davon aus, dass jede Rechtsordnung nur
vor dem Hintergrund cines Mediums realisiert werden kann.
Das Medium, das einer Rechtsordnung ihre Faktizitit verleiht,
ist der Staat. Ohne staatlichen Ordnungsrahmen gibt es keine
Geltung erlangende Rechtsordnung. Genau hierin sicht er das
Problem der Menschenrechte: Diese konnen zwar proklamiert
werden, fiir ihre Umsetzung muss aber eine Macht sorgen — und
diese ist nach wie vor an das Politische und den staatlichen
Ordnungsrahmen gebunden. Sollten Menschenrechte univer-
selle Geltung erlangen, miisste erst ein Weltstaat geschaffen
werden, der die Macht besitzt, diese Rechte durchzusetzen.
Hier aber verlisst man den Boden realistischer Politik und

begibt sich auf das Terrain der Utopie.

Ein mit der Effektivitic innerstaatlicher Garantien ausgestacceter
Schutz der Menschenrechte jedes einzelnen Menschen wiire wohl

nur in einem zentralisierten Weltstaat mit einer Weltverfassung

44 Carl Schmitt: ,Die legale Weltrevolution, in: ders., Frieden oder Paziﬁsmus? Arbei-
ten zum Volkerrecht und zur internationalen Politik (1924-1978). Herausgegeben, mit
einem Vorwort und mit Anmerkungen versechen von Giinter Maschke, Berlin

2005, S. 919-968, hier S. 935.

117



Philosophie der Menschenrechte

méglich. Solangc die Staaten als unmittelbare Vélkcrrcchts—Subjekte
anerkannt sind, wird der einzelne Staatsangehdrige oder staatsun-
terworfene Mensch volkerrechtlich mediatisiert. Gegeniiber dem
Versuch, einen wirksamen Schutz des Individuums auch gegen den
zustﬁndigen Staat durchzusetzen, wird dieser Staat regelmﬁﬁig den
Einwand erheben, dald es sich hier um seine eigenen inneren Ange-
legenheiten handelte. Hier bedarf es besonderer volkerrechtlicher
Institutionen, um den Schutz der Menschenrechte auch gcgenﬁber

starken Staaten wirksam durchzufithren.*s

Als Realist ist Schmitt nicht der Auffassung, dass souverine

Staaten freiwillig dazu bereit sind, ihre Souverinitit abzuge—
ben. Das Westfilische System ist und bleibt der Ordnungs-

rahmen der internationalen Politik. Jedes Nachdenken tiber

supranationale Rechte nimmt somit beim Nationalstaat seinen

Anfang und endet bei ihm. Supranationale Rechte initiieren

somit keinen Transformationsprozess hin zu einem Weltstaat*;

45

46

Carl Schmitt: \Volkerrecht. Ein juristisches Repetitorium (1948/50), in: ders.,
Frieden oder Paziﬁsmus? Arbeiten zum Volkerrecht und zur internacionalen Politik

(1924—1978). Hemusgcgcbcn, mit einem Vorwort und mit Anmcrkungcn versehen
von Giinter Maschke, Berlin 2005, S. 701-840, hier S. 776.

Schmitt denke, dass die Idee eines Weltstaats eine utopische ist. Da der Mensch ein
konfliktives Wesen ist, wiirde ein Weltstaat verfallen und ein globaler Biirgerkrieg
wiirde folgen; anders Habermas, der Schmites Haltung als reakciondr bezeichnet
und eine politiktheoretische Entscheidungsschlacht zwischen Schmitts und seiner
neokantianischen Position prophezeit. Folgt man Schmitt, wird die Zukunft ein
diisterer Ort voller Konflikte sein; hile man an den Emanzipationskriiften der
Moderne und am kantischen Idealismus fest, versucht man das Ideal einer Weltre-
gierung umzusetzen. Kriege wiren dann ausschlielflich globalc Konflikte, die durch
UN-Polizeimallnahmen befriedet werden kénnten. Vgl. Jiirgen Habermas: ,Hat die
Konstitutionalisierung des Volkerrechts noch ein Chance?“, in: ders., Der gespaltene
Westen, Frankfurt am Main 2004, S. 189 ff. Habermas iibersicht, dass Schmitt kein
Idealist ist. Es geht ithm nicht um die Gestaltung der Gegenwart oder Zukunft,
sondern um deren Beobachtung. Die Frage lautet, ob der Mensch ein lernfihiges

118



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

sic wiirden vielmehr als Regelwerk dienen, das helfen konnte,
die Anarchie des internationalen Staatensystems zu zihmen.
Diese Rechte bleiben immer dem Streben nach Macht und nach
der Sicherheit der Staaten unterworfen und konnen suspen-
diert werden, wenn Staaten davon iiberzeugt sind, dass sie
ihnen im Weg stehen. Schmitts Auffassung ist weder reaktio-
niir noch anachronistisch. Er reiht sich vielmehr in eine lange
Tradition ein, die thren Anfang bei Bodin und Hobbes nimmt
und die auch heute noch in den akademischen Diskursen von

prominenter Seite vertreten wird.?’
Schluss

Den hier dargestellten Kritiken an den Menschenrechten man-
gelt es zwar an einer gewissen Systematik (Maclntyres Kritik

ist eine Ausnahme), teilweise liegen sie nur fragmentarisch vor,

Wesen ist, das die Fiihigkeit besitzt, seine konflikthafte Natur und sein Streben
nach Macht abzulegen. Aus einer konservativen Position wird man diese Frage cher
mit Nein beantworten, was nicht heilft, dass man dem Menschen die Fihigkeit zur
Kooperation und zum Frieden abspricht. Es bedeutet nur, dass man die Fragilitﬁt
bewihrter Ordnungen im Blick hat und diese als besonders schiitzenswert eracheet.

47 Zunennen ist die Debatte um die Frage der globalen Gerechtigkeit, die sich entlang
des Cleavage von Universalismus und Partikularismus entspinnt. Hervorzuheben ist
die Positionierung von Rawls, der seinen urspriinglich universalistischen Ansatz
revidiert hat. Zwar hilt er in spiten Schriften die liberalen westlichen Werte immer
noch fiir richtig und erstrebenswert, ist aber zu der Auffassung gelange, dass sich
diese weleweit nicht durchsetzen werden. Deshalb solle der Westen die pragmarti-
sche Politik eines minimalen Konsenses ins Auge fassen, die eine Kooperation mit
anderen Staaten ermdglicht. Auch was die Menschenrechte :mgeht p]iidiert Rawls
fiir einen Minimalkonsens, der sich auf die liberalen Freiheitsrechte beschrinke.
Vgl. John Rawls: Das Recht der Vilker, Berlin / New York 2002. Im Kontext sind auch
interessant: Thomas Nagel: ,Das Problem globaler Gcrechtigkeit“, in: Christoph
Brosziers / Henning Hahn (Hg.), Globale Gerechtigkeit. Schliisseltexte zwischen Par-
tikularismus und Kosmopolitismus, Frankfurc am Main 2016, S. 104-145 und David
Miller: ,,Vcrniinftige Parteilichkeit gcgcnﬁber Landsleuten®, in: ebd., S. 146-171.

119



Philosophie der Menschenrechte

aber womoglich liegt gerade darin eine Stirke. Die Kritiken
sind nicht destruktiver Natur. Sie zielen nicht darauf ab, Men-
schenrechte per se zu dekonstruieren, sondern kritisieren diese
punktuell. Sie legen den Finger in die Wunde eines oft zutiefst
idealistisch geﬁ'ihrten Diskurses und kénnen als Mahnungen
dienen, die Idee der Menschenrechte nicht zu tiberfrachten.
Die Gefahr eines Zusammenbruchs der Menschenrechtsidee
ist durch eine inflationire Aufblihung und Anreicherung des
Katalogs mit immer neuen Forderungen und Anspriichen gege-
ben. Das zeigt allein die Tatsache, dass gegenwirtig dariiber
debattiert wird, ob Menschenrechten nicht auch Tierrechte
zur Seite gestellc werden sollten. An dieser Stelle lieflen sich
beliebig weitere Rechte hinzufiigen, die alle bestimmten mora-
lischen und politischen Interessen entspringen (spezifische
Kinderrechte, Rechte fiir bestimmte Minderheiten etc.). Dies
mogen alles moralisch ehrenvolle Anliegen sein, doch derartige
Forderungen wirken angesichts der alltﬁglich begangenen Men-
schenrechtsverletzungen und der mangelnden Durchsetzbar-
keit der Menschenrechte eher kontraproduktiv. Die universelle
Proklamation der Menschenrechte steht leider in Kontrafak-
tizitdt zu ihrer Durchsetzbarkeit. Anstace die Menschenrechte
als eine Utopie® zu betrachten, die man mit allerlei hehren
Idealen anreichert, sollte man sich auf das politisch Mogliche

48 Hoffmann weist in Anlehnung an Moyn darauf hin, dass die Menschenrechtsidee
Mitte der 1970€r—]ahre im Zuge des Scheiterns anderer Emanzipationsideologien
wie Sozialismus und Antikolonialismus aus dem nationalstaatlichen Kontext her-
ausgelost und von linksliberalen Intellektuellen zu einer globalen Moral umge-
staltet worden ist. Dabei wurden negative Freiheitsrechte mit allerlei sozialen
Teilhaberechten angereichert. Ziel sei es gewesen, eine kosmopolitische Demo-
kratie auf der Grundlage der Menschenrechte zu fundieren. Vgl. Stef‘an—Ludwig
Hoffmann: ,Riickblick auf die Menschenrechte®, Merkur (Januar 2017), S. 5-20.

120



Die konservative Kritik an den Menschenrechten

konzentrieren, was bedeutet, Menschenrechte pragmatisch und
realpolitisch in den Blick zu nehmen. Der Weg eines anschlussfi-
higen Minimalkonsenses, wie er etwa von Rawls in die Debatte
eingefiihrt wurde, scheint diesbeziiglich ein gangbarer zu sein.
Eine Ausweitung des Menschenrechtskatalogs fihre hingegen
zu einer Fragmentierung des Diskurses und mindert dessen
Anschlussfihigkeit. Gerade in einer Zeit, in der das Cleavage
von Universalismus und Partikularismus wieder an Bedeutung
gewinnt, wire eine solche Minimalformel eine Moglichkeit, ein

telos zu formulieren, das allgemeine Akzeptanz findet.

Dr. Andreas Nix, Lehrbeauftragter an der Professur fiir Politische
Theorie der Universitdt Potsdam.

121






Die Philosophie der Menschenrechte ist ein Gebiet innerhalb
der Praktischen Philosophie, in dem Fragen nach den Grund-
lagen und der Geltung der Menschenrechte gestellt werden
sowie Kritik an den auf sie gegebenen Antworten geiibt wird:
Worauf griinden diese Rechte, auf die jedes menschliche
Individuum einen Anspruch haben soll? Lassen sich objektive
Begriindungen aufzeigen, die auf interkulturelle Akzeptanz
stoRen konnen? Sind sie moralischen Ursprungs und bediirfen
einer moralphilosophischen Rechtfertigung oder sind sie
durch ihre Funktionalitat in (modernen) politischen Systemen
ausreichend bestimmt und bediirfen keiner vorgangigen Be-
griundung jenseits ihrer politischen Forderung? In welchem
Verhaltnis stehen Menschenrechte zu den Hauptstromungen
des politischen Denkens, Liberalismus, Sozialismus und
Konservativismus - sind sie in ihnen enthalten, sind sie in sie
integrierbar oder sind sie ihnen wesentlich fremd? Auch fordert
die politische Realitat von Vertreterinnen und Vertretern
der Menschenrechtsidee Antworten auf drangende aktuelle
Anwendungsfragen: Wie genau ist der Gedanke der Men-
schenrechte auf Herausforderungen wie etwa Migration oder
Digitalisierung zu beziehen? Die Beitrage des Bandes suchen
auf einige dieser Fragen Antworten zu geben und bewegen
sich damit in einem zentralen Schnittfeld der Philosophie der
Menschenrechte, indem sie Begriindungs-, Geltungs— und
Anwendungsfragen gleichermalRen thematisieren.




	Daniela Ringkamp / Christoph Sebastian Widdau: Einleitung
	Reza Mosayebi: Über reduktive Darstellungen der Moraltheorie der Menschenrechte
	Daniela Ringkamp: Der blinde Fleck politischer Menschenrechtstheorien oder warum (auch) die Symbolfunktion von Menschenrechtsverletzungen zentral ist
	Maria Robaszkiewicz: Migration in finsteren Zeiten
	Andreas Nix: Die konservative Kritik an den Menschenrechten

