Arno Schmidt

Als die Nacht die Welt gebar

Mythen und Philosophie der Griechen

Vi

1 ANOYOGL”



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOL: https://doi.org/10.30819/4728


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4728

Arno Schmidt

Als die Nacht die Welt gebar

Mythen und Philosophie der Griechen und

was daraus wurde

(Teil 1)

ANOYOCL




Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlagbild: Ernst Marow, Orpheus und Furydike, Bleistiftzeichnung, 2012.

(©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2018
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4728-8

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof ¢ Gubener Str. 47
10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



Ernst Marow
1934 -2018
amico artificique pictori

In memoriam






Inhaltsverzeichnis

Vorwort 7
1 Einleitung 11
2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben 13
2.1 Koénig ODIPUS . . . . . . . .. oo it 13
2.1.1 Der narrative Kern . . . . . .. ... ... ... ... 13

2.1.2 Deutung und Wirkung . . . . . . ... ... 20

2.2 KADMOS . . . . v v vt i 33
2.2.1 Deutung und Wirkung . . . . . ... ... 38

2.3 Anthropogonie . . . . .. ... .. ... 42
2.3.1 Typologie . . . . . . . . . 42

2.3.2 PANDORA . . . . . . . vt it 45

2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns . . . . . 50
2.4.1 Fiinf Generationsgestalten . . . . . ... ... .. .. 50

2.4.2 DEUKALION und PYRRHA . . . . . .. ... .. ... o1

2.4.3 GILGAMESCH und andere . . ... ... ....... 53

24.4 Quelle und Wirkung . . . . . ... ... 55

2.5 DIONYSOS .« v v vt e e e e e e e 59
2.5.1 Tod, Auferstehung und Wiederkehr . . . . . . . . .. 59

252 Deutung . . . . . ... oo 72

253 Wirkung . . . ... ..o 75

26 HERAKLES . . . . . . . . o it it e i e e e e 93
2.6.1 Geburt, Wirken, Ende . . . . . ... ... ... ... 93

2.6.2 Deutung und Wirkung . . . . . . ... ... 106

2.7 Theogonie, Kosmogonie . . . .. .. ... ... ....... 109
271 HESIOD . . .. .. . . ... 109

2.7.2 ORPHEUS . . . . . . . it ittt 123

2.7.3 Die Griechen und der alte Orient . . . . . .. .. .. 135

3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen 143
3.1 THESEUS. . . . . o v ittt e e e e e e e e e 143
3.1.1 Leben . .. ... 143



Inhaltsverzeichnis

3.1.2
3.1.3
3.14
3.1.5
3.1.6

Deutung . . . . . . .. oo
weiterer Lebensweg . . . . . . .. ..o Lo
Rolle in Athen und Wirkung . . . . .. ... .. ..
besondere Konflikte . . . . ... ... ... .. ...
Funktion des Mythos, Wirkung . . . . . .. .. ...

3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE . . . . .. .. .. .. ...

Anhang

4 Stammbiume

5 Literaturverzeichnis
5.1 Quellentexte (griechische, lateinische; deutsche Ubersetzun-

gen)

5.2  Folgetexte (Forschung, Belletristik) . . . . . . . ... .. ..
5.3 Hilfsmittel . . . . . .. .. ... ...

6 Register

6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeich-
NUNEET . . v o o e e e e e e e e e e
6.2 Fachausdriicke (Fremdworter) . . . . .. .. ... ... ...

7 Abkiirzungen

167
169

175

175
176
180

181

181
212

223



Vorwort

Die Anzahl derer, die heute an deutschen Gymnasien noch Altgriechisch
lernen, ist in den letzten Jahrzehnten stdndig zuriickgegangen. Um weniger
als 1 % der Schiilerinnen und Schiiler diirfte es sich dabei noch handeln.
Im Unterschied dazu ist aber in der verdffentlichten Meinung und an den
Universitidten ein wachsendes Interesse an den Inhalten festzustellen, die
sich im Medium der altgriechischen Sprache zeigen. Daher sind gleich zu
Beginn an dieser Stelle einige Erklarungen notwendig, damit dieses Buch
den beabsichtigten Gewinn bringen kann:

1. Fremde Begriffe, die im laufenden Text verwendet sind, werden im Re-
gister erklart. Es handelt sich um Eigennamen, geographische Begriffe oder
Fachausdriicke und sonstige Vokabeln.

2. Das grofie Interesse an Inhalten, wie z. B. an den Mythen der Griechen
und der daraus erwachsenden Philosophie, zeigt sich in der groflien Anzahl
der Veroffentlichungen — allein schon im deutschen Sprachraum. Daher er-
hebt die angegebene Literatur keinen Anspruch auf Vollstdndigkeit und
kann das auch nicht. Es handelt sich um eine kleine Auswahl, die sich auch
fiir weiterfithrende Studien eignet und daher iiber den laufenden Text dieses
Bandes hinausgeht.

Die Quellentexte antiker Autoren bestehen entweder aus eigenen Uberset-
zungen oder gelegentlich auch aus Ubersetzungen anderer namentlich ge-
nannter Autoren.

Aus arbeitsckonomischen Griinden sind die antiken Autoren abgekiirzt.
Diese Abkiirzungen sind wiederum im Register unter der Ziffer 7 alphabe-
tisiert aufgefiihrt; z. B. steht Th. fiir Thukydes oder E. fiir Euripides. Die
Titel der Werke sind nur dort (und zwar abgekiirzt) angegeben, wo mehr
als ein Werk bekannt ist. Ansonsten findet sich gleich die Angabe der Be-
legstelle. Aus dem einzigen hinterlassenen Werk, also bei Th., bedeutet das
gleich folgende I 2 eine Stelle aus dem 2. Kapitel des ersten Buches der



Inhaltsverzeichnis

Geschichte des Peloponnesischen Krieges. Gelegentlich ist auch der Name
des Herausgebers genannt, z. B. Bei Sophokles: Pearson.

3. Bei den Hilfsmitteln handelt es sich um Worterbiicher oder um
Handbiicher, wie z.B. ,Der Neue Pauly“ (DNP), dessen 16 Bénde heut-
zutage leicht zugénglich sind, ebenso wie dessen Supplemente, hier insbe-
sondere der 5. Band, der die Mythen und ihre Rezeption behandelt. Auch
Sammlungen wie die ,,Fragmente der Vorsokratiker“ sind aufgefiihrt. Die
Vornamen der Autoren sind im Literaturverzeichnis 5.1-3 nicht abgekiirzt
worden. Eine Ausnahme stellen lediglich angelséichsische Autoren dar. In
deren Sprachraum sind die Abkiirzungen iiblich, also D. L. Page.

4. Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass
man beim Lesen eines Wortes zugleich weif}, auf welcher Silbe es betont
wird. Von diesen Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acu-
tus) verwendet, wie er sich z. B. bei philésophos, philia oder agathén findet.

Lange Vokale tragen einen Balkenstrich, wie z. B. das letzte e bei Perikles.
Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (), trigt die Silbe
mit dem langen Vokal auch den Akzent, wie das z. B. bei dem endbetonten
Namen Perikles der Fall ist. Wenn mehrere Silben einen langen Vokal haben,
findet sich der Balken unter der betonten Silbe, z. B. episteme.

Balkenstrich oder acutus finden sich bei lateinischen Woértern nur in beson-
deren Fallen und ausnahmsweise.

In aller Regel finden sich bei Eigennamen (von Gottern und Menschen),
geographischen Bezeichnungen und allen anderen Vokabeln die genannten
Zeichen fiir Lange (z.B. €) und Betonung (z.B. é oder €) nur im Register.
Wo die Betonung dem deutschen Sprachgebrauch gleichkommt, wird auf
Akzente verzichtet. Im laufenden Text finden sich Akzente nur bei Wortern,
die ein Mal verwendet werden.

5. Dem aufmerksamen Leser wird es nicht entgehen, dass in der Darstel-
lung die Wahl der Zeiten zwischen Gegenwart und Vergangenheit pendelt.
Die Entscheidung fiir die eine oder andere Zeit ist abhéngig von dem nach-
empfundenen Grad der erkannten oder beabsichtigten Gegenwiirtigkeit des
zur Erorterung stehenden Gegenstandes. Auf den Seiten 169-174 des An-
hangs finden sich Stammbéaume. Diese sollen die Zuordnung der Personen
zueinander und das Versténdnis der Abhéngigkeitsverhéltnisse erleichtern.



Inhaltsverzeichnis

6. Gelegentlich werden besondere Worter mit griechischen Buchstaben
aufgefiihrt. Sie sind dann leicht zu lesen, zumal sie immer auch in unserer
Schrift wiedergegeben sind, z. B. Botc(bus). Damit soll zum Ausdruck kom-
men, wie sehr diese Darstellung dem Medium der altgriechischen Sprache
verpflichtet ist.

7. Wiederum aus arbeitsékonomischen Griinden findet sich im laufenden
Text eine Reihe von sonstigen Abkiirzungen. Thre Auflésung steht im Re-
gister unter 7.

8. Einige Worter des Registers (6.1 und 6.2) finden sich noch nicht in
diesem, sondern erst im laufenden Text des Bandes, der diesem nachfolgt.
Diese Worter sind aus arbeitsckonomischen Griinden schon jetzt aufgenom-
men worden, werden sich aber auch im 2. Teil finden.

9. Einige Literaturangaben — z. B. SEILER — finden sich nur in 5.3 ( Hilfs-
mittel ).

10.  Schliefllich sind Worte herzlichen Dankes angebracht:

Zunichst sei Dr. Buchholtz, dem Verleger des Logos-Verlages, dafiir ge-
dankt, dass er trotz der Schwierigkeiten auf dem Biichermarkt sich ent-
schlossen hat, diesen und den Folgeband der Offentlichkeit zu iibergeben.

Zwei Fachkollegen haben sich sehr mit den Texten befasst und diese einer
sorgfaltigen Priifung unterzogen, Ulrich Deiters und Martin Lenz. So konnte
manches noch eingebracht werden.

Und schliellich sei ganz besonders Frau Sabine Schlinke gedankt; sie hat
sich unermiidlich um die schriftliche Gestaltung des handschriftlichen Ma-
nuskripts bemiiht.






1 Einleitung

Die Stddte Theben und Troia stehen im Mittelpunkt der zwei wohl bekann-
testen Sagenkreise der Griechen. Beide Stéddte liegen in den historischen
Landschaften, die den Namen Bootien (in Mittelgriechenland) und Troas
(im nordwestlichen Kleinasien) tragen.

Von diesen Stéddten, ihren historischen Landschaften, vor allem aber von
den Mythen und der Philosophie, die sich darin und in deren Umfeld ent-
wickelt haben, soll in diesem und in einem weiteren Bande berichtet werden.

Auch andere Stddte, die zum Teil erst spéater grofle Bedeutung bekommen
haben, sollen vorgestellt werden, z. B. das anfinglich unbedeutende Athen
und spéter Mykene in der siidgriechischen Landschaft Argolis.

Im Mittelpunkt dieser Mythen des bootisch-attischen und argolisch-
troischen Kreises stehen die Beziehungen zwischen den Menschen, zwischen
Gottern und Menschen und zwischen den Segmenten des Kosmos; gemeint
sind der Himmel, die Erde und die Unterwelt.

Diese Beziehungen kénnen auch durch Kampf und Ausgleich sich wider-
strebender Interessen, Schuld und Siithne umschrieben werden. Dabei kann
man unschwer sehen, wie eng der Alte Orient und das, was man spéter
Griechenland nannte, zusammenhéngen.

Begonnen werden soll mit dem bdotisch-attischen Sagenkreis um Theben,
weil dieser uns auch raumlich ein wenig néher liegt.

11






2 Der bootisch-attische Sagenkreis:
Theben

2.1 Ko6nig ODIPUS

2.1.1 Der narrative Kern

Theben ist eine uralte Stadt im mittleren Griechenland. Der Sage nach soll
sie von KADMOS, einem phonizischen Koénigssohn, gegriindet worden sein.
Davon wird spéter noch mehr berichtet werden; denn in den alten Mythen
spielt der Zusammenhang von Europa, Asien und Afrika eine grofie Rolle.

Aus dieser Stadt stammte ein junger Mann namens LAIOS, Sohn des Konigs
LABDAKOS; da dieser friih verstarb, musste das Waisenkind LATOS Theben
verlassen, und es gelangte zu Konig PELOPS, nach dem die Halbinsel, auf
der dieser regierte, bis heute benannt ist: die Peloponnesos. Dort wuchs
LAIOS auf, vom Konig PELOPS freundlich aufgenommen; spéiter wurde er
Lehrer seines Sohnes mit dem Namen CHRYSIPPOS. Zu diesem fasste er
eine tiefe Zuneigung, und schliellich entfithrte und verfiihrte er ihn. Dieser
Missbrauch traf den CHRYSIPPOS so tief, dass er sich das Leben nahm.

PELOPS aber verfluchte den Verfithrer und sprach den Wunsch aus, dass
spater diesen der eigene Sohn toten moge.

LAIOS gelangte nach einiger Zeit wieder nach Theben und {ibernahm dort
die Ko6nigsherrschaft. IOKASTE wurde seine Frau. Stets dachte er an den
Fluch des PELOPS, aber auch an einen Spruch des Orakels zu Delphi; diesen
hatte er bei seiner Trauung mit IOKASTE aus Angst eingeholt. Der Spruch
lautet:

,LAIOS, Sohn des LABDAKOS, einen gliicklichen Stamm von Kindern
wiinschest du.

Geben werde ich dir einen eigenen Sohn; aber es ist bestimmt,

dass du durch die Hande deines Kindes das Licht verldsst; so ndmlich befahl
es

13



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

ZEUS, Sohn des KRONOS; des PELOPS unheilvollen Fliichen gab er nach;

dessen eigenen Sohn hattest du entfiihrt; der aber wiinschte dir all die-
ses.“ [S. OT. IIT 19 ff. Pearson)].

Fines Tages zeugte er im Weinrausch nun doch ein Kind. Lange Zeit hatte
er sich zuvor seiner Frau versagt, um dieses Ungliick zu vermeiden. Ein
Sohn wurde dem Elternpaar geboren. Unverziiglich liefl der Vater wie bei
einem jungen Tier, das nicht entlaufen soll, die Fiiichen des Sduglings an
den Fersen zusammenbinden und im Kithairon-Gebirge aussetzen, in der
Hoffnung, es werde leichte Beute wilder Tiere. Doch der Mensch denkt, Gott
lenkt — seinem Schicksal kann keiner entgehen. Hirten aus Korinth fanden
das weinende Kind (andere sagen, ein mitleidiger thebanischer Hirte habe es
ihnen gegeben), und einer von ihnen brachte es an den Hof zu Korinth. Dort
nahm das kinderlose Konigsehepaar (POLYBOS und MEROPE) das Kind auf
und als Kind an. Nachdem die Fersen geheilt waren, bekam das Kind den
Namen ODIPUS, ins Deutsche iibersetzt: ,, Schwellfufl “ wegen der durch die
Verletzung geschwollenen Fiifichen. Sie zogen das Kind auf und liebten es
wie ein eigenes — ein Konigskind des Herzens. Aus diesem Kind wurde ein
stattlicher junger Mann. Eines Tages wihrend eines Gelages behauptete ein
betrunkener Gast, ODIPUS sei gar nicht der leibliche Sohn von POLYBOS
und MEROPE. Diese weisen, von ODIPUS zur Rede gestellt, die Behauptung
zuriick.

Doch der Zweifel nagte.

Wie es damals iiblich war, begab sich der junge Mann — in diesem Falle
heimlich — zum Orakel nach Delphi in der mittelgriechischen Landschaft
Phokis. Dieses Orakel wurde in Konfliktsituationen befragt und nahm fiir
sich in Anspruch, jeden zu lehren, sich selbst zu erkennen, frither oder
spéiter. ODIPUS nun wollte von APOLLON, dem Gotte dieses Orakels, die
Frage beantwortet sehen, wo seine Wurzeln ldgen.

Doch der Gott antwortete stattdessen nur in Bezug auf die Zukunft;
Schreckliches teilte er mit:

Er werde der Gatte seiner Mutter und zuvor Morder seines Vaters sein.

Von Entsetzen gepackt, fasste er den Beschluss, nach Korinth nicht zuriick-
zukehren — wollte er doch denen, die, wie er glaubte, sein Vater und seine
Mutter seien, dieses Schicksal ersparen; und sich selbst auch.

Statt nach Korinth zuriickzugehen, begab er sich auf die Wanderschaft.

Eines Tages gelangte er in Mittelgriechenland in die Néhe einer Ortschaft,
die heute Stavrodromi heiffit und an einer Talsenke 6stlich des Parnassos-

14



2.1 Koénig ODIPUS

Gebirges liegt, wo sich, noch in der bereits genannten Landschaft Phokis,
drei Wege treffen,

die Wege nach Delphi, Daulis und Ambrysos, das heute Distomo heifit.

Dort traf er auf einen Mann, der auf einem prachtvollen Wagen mit einem
Wagenlenker ihm entgegenkam. ,Aus dem Weg!“ [E. Ph. 40] briillte der
Wagenlenker, doch der Wanderer ging unbeeindruckt und stolz weiter. Der
Wagen fuhr auf ihn zu und traf seine Fiifle, der Schlagstock des Mannes auf
dem Wagen aber traf ihn am Kopf. Fiir den Wanderer war jetzt das Maf3
voll! Mit seinem Wanderstab schlug er den Mann tot. Doch sein Zorn war
so hoch gekocht, dass er sogar noch in die blutige Leiche biss:

Wessen Blut er ausspie, wusste er nicht [NILSSON 1992, S. 99].

Der Wagenlenker aber, wie eine Quelle uns erzihlt, konnte mit dem Wagen
fliechen und den Mord in Theben melden. Dieser getttete Mann war Konig
LAIOS. Dessen Frau, Konigin IOKASTE, war jetzt Witwe geworden, und
deren Bruder KREON trat nun fiir die Ubergangszeit die Regentschaft an.

Vor der Stadt Theben aber blieb eine alte Plage:

Die Gottin HERA hatte einst aus Zorn iiber den LAIOS und wohl auch iiber
die Thebaner, die diesen Konig geduldet hatten [NILSSON, a.a.0. S. 98f.],
ein Plagewesen geschickt, das jedem, der in die Stadt wollte, ein Rétsel
aufgab. Dieses Wesen hatte, wie es heif3t, ,bose Fliigel“, das Gesicht und
die Brust einer Frau, Korper, Pranken und den Schweif eines Lowen; es
war begabt mit grofler Kraft, und es stiefl jeden, der das Rétsel nicht 16sen
konnte, in die vor ihm liegende Schlucht. Es war eine Sphinx — die Sphinx,
und ihr Rétsel, das sie von den Musen gelernt hatte, lautete [S. OT. a.a.0.]:

,Ein Zweifiifliges gibt es auf Erden und ein Vierfiifliges auch, aber
nur eine Bezeichnung gibt es fiir Beides,

Dreifiiffig ist es zugleich. Es &ndert den Wuchs als einziges von allem,
was auf der Erde herumschleicht und im Blau des Himmels und im
Meere auch.

Doch wenn es, auf alle seine Fiifle sich stiitzend, geht,

dann ist die Schnelligkeit seiner Glieder die geringste.

Viele mussten schon ihr Leben lassen, doch nun fand die Sphinx ihren
Meister:

Es war der eben genannte Wanderer. Der rief, als er das Rétsel gehort hatte:

15



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

»Vernimm denn, auch wenn du es nicht mochtest, Todesmuse mit
bosen Fliigeln, von unserer Stimme das Ende deines bdsen Spiels!
Den Menschen hast du gemeint:

Der krabbelt, kaum dem Mutterleib entsprungen, als Kleinkind auf
allen Vieren iiber den Boden ... als Greis aber nimmt er den Stecken
als dritten Fufl, trigt schwer an seinem Nacken, durch das Alter ge-
beugt. “

Das war des Ritsels Losung. Da stiirzte sich die Sphinx in die Schlucht und
verendete. Der Wanderer aber gelangte in die Stadt Theben und wurde als
Befreier gefeiert und als Weiser zugleich — aber nur scheinbar war er ein
Weiser; denn die Antwort auf die zweite Frage, die unausgesprochen hinter
dem Raitsel stand, hatte er nicht finden und nennen kénnen, ndmlich die
Antwort auf die Frage, wer er sei. Auch der Gott in Delphi hatte ihm einst
diese Frage nicht beantwortet.

Und er wurde sogar Kdonig von Theben.

Die Koniginwitwe erhielt er zur Frau, und er zeugte mit ihr vier Kinder,
zwei S6hne und zwei Toéchter, ETEOKLES, POLYNEIKES, ANTIGONE und
ISMENE.

Durch Ungliick sollten alle vier noch beriihmt werden und auch er, der
Mann, der vom Wanderer zum Weisen und vom Weisen zum Konig geriet.

Aber war er wirklich weise und als Weiser ein wirklicher Konig? Er, der
sich selbst nicht erkannt hat und auch nicht erkennen konnte?

Nein!

Wahrhaftig weise war nur einer in Theben. Der blinde Priester und Seher
TEIRESIAS. Von diesem muss jetzt kurz berichtet werden; denn er spielt im
Leben des ODIPUS eine fatale Rolle.

Also: Sieben Menschenalter lebte er schon, und blind wurde er, weil er
gesehen hatte, was er als Mensch nie hétte sehen diirfen, die Gottin ATHENE
— nackt! —

Sie war durch Bootien geritten und hatte in der Einsamkeit, der Stille und
der Hitze des Mittags ihre Kleider abgelegt und im erfrischenden Wasser
einer Quelle gebadet. HIPPUKRENE, Rossquelle, heifit diese Quelle, weil
sie vom Hufschlag des Rosses PEGASOS [WEST 1966 ff., S. 154] geoffnet
worden ist. Und TEIRESIAS, der mit seinen Hunden allein auf der Jagd war,
gelangte, vom Durste getrieben, zu dieser Quelle und sah unabsichtlich die
Gottin: Er sah ihre Briiste und ihre Scham.

16



ST

Ernst Marow, ,,... Nun kam des alten Theiresias Seele ...“,
Radierung in Kaltnadel-Technik, 2002



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

So durfte er das Licht der Sonne nicht wieder sehen. Die G&ttin machte
ihn blind. Doch sie empfand auch Mitleid, da CHAIRIKLO, des TEIRESIAS
Mutter, fiir ihn gesprochen hatte. So wusch ihm Athene die Ohren, und
plotzlich verstand er die Stimmen der Tiere, und sie schenkte ihm einen
Stecken aus dem Holze der Kornelkirsche, mit dem er wie ein Sehender
gehen konnte.

FEine andere Geschichte von seiner Erblindung lautete so:

Als junger Hirte am Kithairon-Gebirge hatte er zwei sich paarende Schlan-
gen gesehen. Dabei verletzte er das Schlangenweibchen und wurde im sel-
ben Augenblick in eine Frau verwandelt. Sieben Jahre erfuhr er als Frau die
Liebe eines Mannes, bis er auf dieselben Schlangen stief. Dieses Mal aber
verletzte er die ménnliche Schlange und wurde zum Manne zuriickverwan-
delt.

In dieser Zeit stritten sich wieder einmal der oberste Gott ZEUS und sei-
ne Gattin HERA dariiber, wer wohl die intensivsten Empfindungen bei der
geschlechtlichen Liebe habe, und sie wihlten als Schiedsrichter — den TEI-
RESIAS; denn dieser war wohl der einzige, der dariiber eine Entscheidung
treffen konnte; in der Tat konnte er als einziger vergleichen.

Und er entschied so:

»Nur den einen von 10 Teilen genieflet der Mann, die 10 Teile aber erfiillt
die Frau, sich in der Seele erfreuend.“ [KERENYI 1959, S. 113 und Hinweis
auf HoM. 0d.10.494; OV. met. 3.316 ff.; APOLLOD. bibl. 3.72 BRODERSEN].

HERA war dariiber so erziirnt, dass sie ihn blind machte. ZEUS aber woll-
te die Strafe mildern und schenkte ihm die Gabe eines Mannes, der das
Vergangene, das Gegenwirtige und das Zukiinftige durchschauen konnte,
also die Gabe eines Sehers und dazu das Geschenk eines langen Lebens in
Theben.

Doch blind zu sein, begabt mit gottlichem Wissen und ein langes Leben
zu haben, ist nicht immer eine Gabe des Gliickes. TEIRESIAS hatte den
Wanderer und spéteren Konig gleich erkannt und gewusst, wer er wirklich
war.

Aber er schwieg.

Nun wurde Theben von einer Pest heimgesucht. Da liefl der Konig durch
KREON, den Bruder seiner Frau, das Orakel von Delphi nach der Ursache
der Epidemie befragen und erhielt als Antwort, dass der Mord an LAIOS
die Stadt schwer belaste und dass die Morder gesucht und bestraft werden

18



2.1 Koénig ODIPUS

miissten. Darauf wurde TEIRESIAS vom Konig befragt, und der nahm in
seiner Antwort das tragische Geschehen mit den fiir den Fragenden dunklen
Worten vorweg. Er sagte, wie SOPHOKLES es uns in der Tragodie ,, Konig
ODIPUS“ [Vers 362] mitteilte: ,,Dich nenne ich des Mannes ... Mérder“. Und
an anderer Stelle [438] stoft er dunkel aus: ,Zeugen und vernichten wird
dich dieser Tag“.

Der Konig war entsetzt und vermutete, dass der Blinde ein Werkzeug von
Leuten wie KREON ist, die ihn aus dem Amte dringen wollen. Aber Zweifel
an sich selbst kamen auf — er dachte schon einmal an die Auseinanderset-
zung von Stravrodromi. Doch seine Frau versuchte ihn mit der Bemerkung
zu beruhigen, der Wagenlenker damals habe von mehreren M#nnern gespro-
chen, die ihren ersten Mann getotet hitten. Aulerdem verwies sie auf den
alten Orakelspruch, wonach LAIOS von seinem Sohn, also auch von ihrem
eigenen Sohn, getdtet werden sollte — nicht aber von Réubern. Auch lebten
ja sein Vater POLYBOS noch immer in Korinth. Ruhe (aber auch Trauer
eines Sohnes) kam im Konig auf, als aus Korinth ein Bote die Nachricht
brachte, POLYBOS, sein Vater, sei gestorben.

Doch die Ruhe in seinem Herzen und seiner Seele war nur scheinbar; denn
er hatte von dem Boten erfahren, dass er ja gar nicht der leibliche Sohn des
POLYBOS sei, sondern aus Mitleid sei er ihm selbst als Sdugling iibergeben
worden, damit er ihn an den Hof zu Korinth bringe. Dieser jetzt grauhaarige
Bote also hatte in seinen jungen Jahren ihn als Sdugling in den Armen. Jetzt
will er es erst recht wissen. Seine Frau beschwért ihn, ihr zu gehorchen und
nicht weiter zu forschen.

»Gehorchen werd’ ich, wenn ich Klarheit habe“ [a.a.0. 1065].

Und die Klarheit kommt, als er den noch lebenden Begleiter des LAIOS und
den ebenfalls noch lebenden thebanischen Hirten befragt, der den Sdugling
aus Mitleid dem Hirten aus Korinth iibergeben hatte.

»0 ist wohl alles jetzt ans Licht gekommen!... Ich ward geboren gegen
Wunsch und Einsicht, wurde Gatte dann gegen Brauch und Zucht und
Morder wider Willen* [1182 ff. EBENER 1995].

Er hatte wie einst TEIRESIAS gesehen, was er niemals héitte sehen diirfen,
und er blendet sich selbst mit einer Spange seiner Frau.

Seine Frau und Mutter zugleich erhéingt sich iiber dem Ehebett.

Seine Sohne treiben den Blinden aus der Stadt.

19



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Begleitet von seiner Tochter ANTIGONE wandert er als Bettler durch die
Welt; zuvor verflucht er seine S6hne und wiinscht, dass sie sich beim Kampf
um die Nachfolge gegenseitig téten.

Davon wird spéter noch mehr berichtet werden.

Das Ende fand ODIPUS im Athen des Kénigs THESEUS. Dieser schiitzte ihn
gegen Gewalt und Entfiihrung und gewédhrte ihm Aufenthalt in dem Haine,
der im Stadtteil Kolonos liegt und den EUMENIDEN heilig ist.

Den Namen EUMENIDEN, den man auch als die ,,wohlgesinnten Giitigen “
iibersetzen kann, erhalten diese Gottheiten im Zusammenhang mit diesem
Mythos. Eigentlich heiflen Sie ERINYEN. Diesen Namen wagte man kaum
auszusprechen, aus Angst vor ihrem Wirken und ihrem Zorn: Sie verfolgen
und bestrafen Verbrecher, Vater- und Muttermérder z. B., und sie werden
dargestellt mit Schlangenhaaren, Peitschen, Fackeln, kurzen Roécken und
Jagdstiefeln.

In deren Hain wurde ODIPUS aufgenommen und erhielt dort mit seinen
beiden Tochtern (ISMENE war noch spéter zu ihm und ANTIGONE hinzu-
gekommen) Obdach; schlieBlich wurde er von der Gottheit entriickt, ,wie
nie ein Mensch zuvor“ [S. OC .1663 ff., EBENER 1995].

Sein Grab ist ein besonderes Grab, wie das des JESUS von Nazareth, aber
nur THESEUS, Konig von Athen, kennt es:

Es ist ein leeres Grab, aus dem die Gottheit ihn entriickte, er ist erstanden,
ewig, ein Segen fiir das Land [a.a.0. 1761, ff.], wenn man die Stéitte achtet.

Spéter, im zweiten Jahrhundert nach Chr., habe man in Athen im Bezirk
der genannten Gottin ein Grab des ODIPUS gezeigt. Das berichtet uns Pau-
sanias [1.28.7.], der BAEDECKER der Antike.

2.1.2 Deutung und Wirkung

Mythen sind Berichte und Geschichten, die Fundamentales aus verschiede-
nen Sektoren der Kultur und der Natur darstellen und erkldren. Auflerdem
erheben sie den Anspruch auf allgemeine Giiltigkeit und darauf, die leben-
den und kiinftigen Menschen verbindlich und ein fiir alle Male zu lehren.
Der Odipus-Mythos ist im Bereich dessen, was iiber den Menschen aus-
gesagt werden kann, duflerst anspruchsvoll und von héchster Komplexitit.
Daher beschrénkt sich dieser Kommentar nur auf die Beantwortung folgen-
der Frage:

20



2.1 Koénig ODIPUS

Was soll dieser Mythos die Griechen, was soll er die Menschheit lehren?
Wir beginnen mit der Geburt des Kindes.

Wenn man beides, dessen Geburt und Lebensschicksal zusammenfassend
bedenkt, miisste man zu der Auffassung gelangen, dass Odipus gar nicht
erst hitte geboren werden diirfen.

Dieses armselige Biindel Mensch ist bereits in seiner ersten Lebensminute,
ohne selbst schuldig zu sein, mit schwerer Last beladen:

Es wird den eigenen Vater ermorden und Liebhaber der eigenen Mutter
sein. Eine Version der Geschichte [KERENYI 1950, S. 108] sagt sogar, es
werde die eigene Mutter vergewaltigen.

Auf jeden Fall wird es Bruder seiner eigenen Kinder sein.

Die Eltern waren zwar durch das Orakel zu Delphi gewarnt vor diesem
Schicksal, doch ihre Leidenschaft miteinander war zu grof:

Das Kind kiindigte sich an und erwies sich als Sohn, vor dem APOLLON,
der Gott zu Delphi, hatte warnen lassen.

Es ist einerseits das Marchenmotiv des unheilvollen Kindes [NILSSON 1992,
S. 24], das hier zum Ausdruck kommt, aber auch andererseits der funda-
mentale Gedanke, dass jeder Mensch mit seiner Entstehung sein Maf} hat.
Das griechische Wort fiir Maf8 (oder Teil) ist méros (uépoc); dieses Wort
bedeutet zugleich aber auch Schicksal.

Nach der Vorstellung der Griechen [HES. Th. 217 ff; v. a. 901 f.] gibt es in
diesem Zusammenhange drei G6ttinnen, moirai, Téchter des ZEUS:

- KLOTHO, so heifit die eine, spinnt den Lebensfaden,
- LACHESIS teilt das Lebenslos zu,
- ATROPOS, die Unabwendbare, vollstreckt.

HOMER nimmt einen anderen Uberlieferungsstrang auf:
Er nennt nur eine Schicksalsgottin:

MOIRA, der nicht nur die Menschen, sondern auch die Gotter unterworfen
sind. Unausweichlich ist das Schicksal fiir Gétter und Menschen.

Es gibt also beim Handeln nicht den freien Willen. Aber man glaubt es,
man sei frei, jedenfalls LAIOS, der Vater des OIDIPUS; denn sich selbst und
seiner Frau will er gewaltsamen Tod und Vergewaltigung oder Inzest erspa-
ren und lésst den Sdugling aussetzen in der Hoffnung, dass wilde Tiere das
Ihre tun. Er will das Schicksal wenden.

21



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Das darf uns heute nicht weiter wundern:

Damals war es Regel, dass ungewiinschte Kinder ausgesetzt, d.h. in der
Wildnis an den Beinen aufgehéngt und sich selbst iiberlassen wurden, bei
den Spartanern sogar von Staats wegen. Aber LATOS fithrte durch sein wohl-
bedachtes Handeln genau das herauf, was er zu vermeiden suchte; denn er
rechnete nicht mit dem Moitleid des Hirten, der das Kind durch einen an-
deren Hirten an den Koénigshof zu Korinth gelangen lief3.

Das ist die Tragik des LAIOS.

Auch OIDIPUS ist eine tragische Figur: Bevor er wirklich blind wurde, war
er schon blind:

Er tat das AufBerste, als er nach Empfang des Orakelspruchs nicht nach
Korinth zuriickging:

Wire er doch nur gegangen! Denn dann hétte er den LAIOS, seinen Vater,
am Dreiweg von Stavrodromi nicht getroffen, wére er der Sphinx nicht be-
gegnet und hitte seine Mutter IOKASTE nicht vergewaltigt und geheiratet.

Und als er selbst Konig und die Stadt Theben von einer Pest heimgesucht
war, da tat er alles, um seine Unschuld am Tode des LAIOS zu beweisen.
Indem er Zeugen um Zeugen aufbrachte fiir seine Unschuld, brachte er selbst
seine Schuld an den Tag:

Er war der Morder seines Vaters, Vergewaltiger seiner Mutter und wurde
deren Ehemann.

Das ist tragisches Handeln!

Wir selber werden sehende Zeugen seiner tragischen Blindheit. Und er
vollendete physisch, was wir schon immer gesehen haben:

Er lie8 seine geistige Blindheit durch die Spange seiner Mutter und Gelieb-
ten zur physischen Blindheit geraten: Er stach sich die Augen aus; denn
diese sahen, was nie ein Sohn hiéitte sehen diirfen:
die Brust und die Scham seiner Mutter; er sah sie nicht nur — er hat-
te sie auch erkannt. Das ist die Ubersetzung des griechischen Wortes
gignoskein, das zugleich auch den Geschlechtsverkehr bezeichnet.

Kern des Odipus-Mythos ist also ein doppelter Tabubruch, die Ermordung
des eigenen Vaters und die Vergewaltigung der eigenen Mutter.

Die Geschichte selbst kursierte wohl schon im 2. Jahrtausend vor Chr. und
ist von den mykenischen, also eingewanderten indoeuropéischen Griechen
in der dgéisch-kleinasiatischen Bevolkerung vorgefunden worden. Sprachlich

22



2.1 Koénig ODIPUS

weist die fest mit dem Namen Odipus verbundene Amtsbezeichnung darauf
hin:

tyrannos.

Dieses Wort ist karischen, also kleinasiatischen Ursprungs. Aber die Gestal-
tung des alten Mythos, die philosophische, insbesondere die dramatische,
nahmen die eingewanderten Griechen vor. SOPHOKLES fithrte die Kompo-
sition zur Vollendung;:

Er schuf die Tragddie schlechthin und gestaltete ein Paradigma, das litera-
risch bis in unsere Tage hinein lebt. ARISTOTELES rechnete in seiner Poetik
die Geschichte um den Koénig ODIPUS (Oidipus tyrannos) zu den idealen
Tragodien [1453a 17 ff.], die im Protagonisten die Wendung ins Ungliick
(Peripetie) mit der Selbsterkenntnis (anagnorisis) als gleichzeitig verbin-
det.

Der suchende und zugleich leidende Mensch ist Zentrum der Handlung.
Durch den Mythos und seine Gestaltung durch die Griechen wird iiber alle
Zeit hinaus deutlich, wie verletzlich der Mensch ist, wie seine Existenz eine
tragische FExistenz ist, und philosophisch wird ausgesagt, dass es keinen
freien Willen gibt.

Mit dem Paradigma des griechisch-antiken Mythos wird der Weg zur
Tragodie als einer literarischen Gestalt des Abendlandes erdffnet. Der Stoff
des Odipus-Mythos gilt als der wirkungsmiichtigste der Antike [DNP.
Suppl. 5, S. 500]. Er fiithrt ins Zentrum menschlicher Tragik.

Es sind da iiber die beiden Tabubriiche hinaus zwei Gesichtspunkte von
besonderer Bedeutung:

Zum einen wird deutlich, wie unerbittlich Menschen dem Schicksal ausge-
liefert sind;

zum zweiten zeigt der Mythos als tragischer Mythos die Polaritdt der
Schuld:

ODIPUS hat objektiv schwere Schuld auf sich geladen und ist doch subjektiv
vOllig unschuldig; denn er wusste nicht, was er tat.

Die Wirkungsmacht kénnte man auch in Auswahl an der Folgegeschichte
zeigen:

Im ersten Jahrhundert nach Christus verldsst die dramatische Gestaltung
des Mythos den griechischen Kulturkreis und wechselt in einen zweiten
iiber, den rémischen. Hervorragend ist LUCIUS ANNAEUS SENECA, Prin-
zenerzieher und Staatsmann im Hause des romischen Kaisers NERO, stoi-

23



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

scher Philosoph und Dichter. Er formt die Substanz des Mythos in seiner
Weise zu einer Art ,, Anti-ODIPUS“ [MELLEIN 1991, Bd. 15, S. 205]. Er zeigt
einen Tyrannen, der in Kenntnis des Orakelspruches [Vs. 28 — 34] und auch
der ganzen Wahrheit machtbewusst bleibt und CREO, seinen Schwager, den
er der Intrige bezichtigt [Vs. 669 f.], einkerkern ldsst [Vs. 707 f.]. Er will
den Spruch aufheben und unter allen Umsténden an der Macht bleiben.
FEigenmaéchtig, wie er ist, mochte er sich seinem Schicksal nicht ergeben —
darin liegt seine eigentliche Schuld. Er ist eben nicht schuldlos schuldig. Auf
diese Weise versucht Seneca, den SOPHOKLES zu widerlegen [MELLEIN, a.
a. O.].

Die Interpretation geht sogar so weit, dass SENECA den ODIPUS als Helden
die Stadt verlassen ldsst. Denn durch die Autoaggression der Blendung
und durch das Verlassen der Stadt befreit er diese von der Seuche, die den
Anfang der Tragddie ausmacht.

Schon an diesem frithen Beispiel fiir die Wirkungsgeschichte kann man se-
hen, wie Stromungen und Strukturen des Zeitgeistes Finfluss nehmen auf
die Interpretation und Transformationen; denn mit diesem ODIPUS meint
SENECA den verbrecherischen Kaiser NERO, der alles tut, um seine Macht
zu halten. Er ldsst Rom anziinden, die Christen verfolgen — selbst vor dem
Inzest und vor dem Muttermord schreckt er nicht zuriick.

Die christliche Exegese ist einem dritten Kulturkreis zuzuordnen. Diese
konzentriert sich auf die beiden Tabubriiche (Vatermord und Inzest) und
leitet diese aus dem (wie man meint falschen) Glauben der Antike ab:

Der oberste Gott darf ohne jede Hemmung seine Sexualitdt ausleben. Lust
verbindet sich bei diesem mit Betrug zu Frevel. Da sind dann Mord, selbst
an nahen Verwandten, Aussetzen von Sduglingen und Inzest selbstverstdnd-
liche Folgen bei den Menschen.

Die ethische Empfehlung kann nur sein:

Keuschheit und Enthaltsamkeit. Diese Deutung wird sogar noch ausgewei-
tet auf die Erlduterung der Namen. ODIPUS wird abgeleitet von ,edo* =
yhaedus® = ,der geile Bock“, und der Name IOKASTE wird abgeleitet von
siocunditas casta“ = | keusche Frohlichkeit“ [LUCKE, 2006, S. 466].

Wachgehalten wird die Kenntnis des Stoffes in der Renaissance vor al-
lem durch GIOVANNI BOCCACCIO in seinen Abhandlungen ,, Uber berithm-
te Frauen“ (De claris mulieribus, 1361, erweitert 1362) und ,,Uber den Fall
bertthmter Méanner“ (De casibus virorum illustrium, 1356 — 1360, erweitert
1373). Bei Boccaccio konzentriert sich das Interesse vor allem auf das

24



2.1 Koénig ODIPUS

grausame Schicksal der ITOKASTE, aber auch das des ODIPUS wird darge-
stellt [1. Buch ,,Uber den Fall berithmter Méanner“].

In der ersten dramatischen Bearbeitung des deutschen Sprachraums nimmt
HANS SacHS diese Verschiebung des Schwerpunktes auf; er verlegt den
Stoff in die ritterlich-hofische Welt und schreibt eine ,tragedi®, von der
yungliickhafftig Konigin IOCASTA “. Dabei tritt allerdings die philosophische
Problematik in den Hintergrund. Wie schon in Ansétzen bei SENECA treten
stattdessen die theatralischen Effekte in den Vordergrund.

Starke Wirkung zeigt der Odipusstoff im franzdsischen Sprachraum. PIER-
RE CORNEILLE gestaltet in seinem ,,Oedipe® (1659) einen Nebenstrang der
Handlung zur Haupthandlung und verschérft so den politischen Konflikt.
Da wird eine Liebesbeziehung einer Schwester des ODIPUS, DIRCE, zum
athenischen Konig THESEUS entwickelt. Diese erhebt den Anspruch auf die
Herrschaft iiber Theben und macht sich THESEUS zum Bundesgenossen.

Ein neues Thema wird aus der Nebenhandlung entwickelt:

die dem damaligen Geschmack der Zeit entsprechende Verbindung von Lie-
be und Politik.

Mit Leidenschaft wird hier die Frage nach der Schuld des ODIPUS gestellt.
THESEUS (3. Akt) hélt eine groe Rede gegen den Glauben an die Vorher-
bestimmung und ein Pliddoyer fiir die Willensfreiheit.

Der Wille steht iiber dem Schicksal; hier steht CORNEILLE gegen SENECA:
, Vom Schicksal werden wir gefiihrt“ [OEDIPUS, Vs. 980 ff.].

Das Stiick endet aber nicht mit der Gebrochenheit des ODIPUS:

ODIPUS blendet sich, weil er nicht sich, sondern den Himmel (und die
Gotter) bestrafen will:

Keines Blickes mehr will er sie wiirdigen; sie werden wegen ihrer Ungerech-
tigkeit verurteilt.

Die Meinungsfiihrerschaft des PIERRE CORNEILLE wird 1718 durch den
,Oedipe® des FRANCOIS-MARIE AROUE de VOLTAIRE gebrochen. VOL-
TAIRE fiihrt ebenfalls eine galante Nebenhandlung ein, die Liebe zwischen
IOKASTE und dem griechischen Fiirsten von Eubta PHILOKTET. Umso er-
greifender ist dann der Kontrast zum grausamen Schicksal des ODIPUS. Die
ganze Komposition wird genutzt zum Kampf gegen Gewaltherrschaft und
Priesterwillkdr. Hintergrund ist wieder die Gegenwart des Dichters, der
seine Distanz zur Priesterschaft ausdriickt; auch spielen bei der Komposi-

25



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

tion wohl das inzestutse Verhiltnis des PHILIPP von ORLEANS und dessen
schleichende Erblindung mit.

Bis in das 18. Jahrhundert sind SOPHOKLES und SENECA die Vorbilder fiir
viele weitere literarische Gestaltungen. Durch den Einfluss der rationalisti-
schen Aufklarung verliert SENECA seine Geltung.

Fine Verwandlung des Dramas in eine Parodie nimmt HEINRICH VON
KLEIST vor. In seinem Stiick ,,Der zerbrochene Krug* (1808) wird der
Inhalt des Mythos umgedreht:

Dorfrichter ADAM (mit Klumpfu8 wie ODIPUS) muss iiber eine Tat rich-
ten, die er selbst begangen hat. Wahrend ODIPUS alles tut um aufzukléren,
ist der Dorfrichter ADAM um das Gegenteil bemiiht. Er spielt eine Selbst-
verhiillungskomodie:

Und mit der Verschleierung wird er zu einer geradezu tragikomischen Figur.

FRIEDRICH NIETZSCHE entfaltet sein Denken iiber ODIPUS in zwei Rich-
tungen:

Der Philologe NIETZSCHE fragt in seinem Erstlingswerk ,,Die Geburt der
Tragodie aus dem Geiste der Musik“ (1872) natiirlich nach den Absichten
des Dichters SOPHOKLES:

Mit der Gestaltung des Mythos, so meint NIETZSCHE, méchte SOPHOKLES
zeigen, dass ,,die leidvollste Gestalt der griechischen Biihne, der ungliickse-
lige ODIPUS“ [a. a. O. Kap. 9], als edler Mensch verstanden wird, der trotz
seiner Weisheit zum Elend bestimmt ist. SOPHOKLES stelle dar, dass ein so
edler Mensch nicht siindigen koénne:

durch sein Handeln fiihre er auf den Triimmern der alten Welt eine
neue herauf.
Der Philosoph NIETZSCHE aber fragt danach, ob mit der Darstellung der
mystischen Dreiheit der Schicksalstaten (Moérder des Vaters, Gatte der Mut-
ter, Loser des Ritsels der Sphinx) ,,der Inhalt des Mythos erschopft ist“.
NIETZSCHE meint, dass diese Dreiheit ein Bild dafiir ist, wie die Weisheit
eines Menschen die Natur zur Preisgabe ihrer Geheimnisse bringen kann:
durch naturwidrige Grduel, durch das Zerbrechen der heiligsten Natu-
rordnungen, wie es Vatermord und Inzest darstellen:
» Weisheit ist ein Verbrechen an der Natur® [a.a.O. Kap. 9].

Derjenige, der das Rétsel der Natur 16st (also das Rétsel der Sphinx),
verkorpert die dionysische Weisheit, muss zwangsldufig das tun, was ODI-
PUS getan hat, dionysische Weisheit als ,naturwidriger Grauel “.

26



2.1 Koénig ODIPUS

Die Wirkungsgeschichte des Mythos ist also Interpretationsgeschichte und
verlduft so, dass dramatische Kompositionen ihre Zeitgeschichte iiber den
Mythos legen. Dabei konnte hier nur eine kleine Auswahl der Dramata
vorgefithrt werden.

Nach der Philosophie des 19. Jahrhunderts (NIETZSCHE) nimmt sich die
Psychologie des Mythos an. Seine fundamental-theologischen Aussagen zur
Existenz des Menschen und zum Verhéltnis des Menschen zur Gottheit
werden ausschliellich in eine Richtung gewendet, die man psychologisch
nennen kann. Die Rede ist jetzt von der psychoanalytischen Entwicklungs-
psychologie und deren Begriinder SIGMUND FREUD. Dieser sagt in seinem
Buch ,,Die Traumdeutung“ in Bezug auf ODIPUS: ,Sein Schicksal ergreift
uns nur darum, weil es auch das unsrige hitte werden kénnen“ [FREUD

1991, S. 270).

In diesem Buch iibertrigt FREUD den Mythos als Referenzmythos auf das
Seelenleben des Kindes, das sich im Dreieck Vater — Mutter — Kind voll-
zieht. Der von dem Autor entwickelte Fachausdruck ODIPUS-Komplex be-
zieht sich auf Vorgénge in der sogenannten phallischen Phase [FREUD 1953
ff., S. 16] der menschlichen Entwicklung (4. bis 6. Lebensjahr), in der ag-
gressive Gefiihle gegeniiber dem gleichgeschlechtlichen Elternteil und Zu-
neigung gegeniiber dem gegengeschlechtlichen Elternteil [FREUD 1972, S.
245 ff., insbes. S. 254 ff.] aufkommen. Dieser Abschnitt der Entwicklung des
einzelnen Menschen ist nach FREUD fiir die Auspragung von Neurosen im
spéteren Leben der wichtigste.

Der Mythos, der fester Bestandteil des Glaubens war und von SOPHO-
KLES als theologisches Lehrstiick komponiert wurde, wird von FREUD ein-
seitig anthropologisch gewendet und damit gefdlscht. Die Schuldfrage, die
die Jahrtausende begleitete, wird nun insofern aufgehoben, als sich in al-
len Menschen das ODIPUS-Schicksal vollzieht. MAX ERNST zeichnet das in
seinem Bild ,,Odipus Roy“ nach [s. u. Seite 30 ff.].

Was die neuzeitliche Psychologie betrifft, so benutzt sie iiberhaupt die an-
tike Mythologie als unschéitzbar grofies Reservoir fiir die Beschreibung und
Erklérung von Gefithlen, Phantasien, Angsten, insbesondere von Erkran-
kungen.

Die Psychologisierung des ODIPUS-Mythos ist nun ihrerseits Grundlage [i-
terarischer Entwicklungen:

Huco von HOFMANNSTHAL erdffnet (1906) seine unvollendet gebliebene
Triologie zum ODIPUS-Mythos mit der Tragodie ,,ODIPUS und die Sphinx*

27



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

in drei Aufziigen. Ein eher ungeziigelter ODIPUS wird gestaltet. Dieser er-
schlagt im ersten Aufzug den Uberbringer der Nachricht, dass er nicht des
POLYBOS und der MEROPE Sohn sei. Nun mo6chte er es genau wissen:

,,Allein in mir war etwas, das wollte sich nicht geben, bis ich nicht gekommen
ware auf den Grund des Dinges. “

So erschlidgt er seinen Vater, besiegt die Sphinx und gelangt schlieflich
zur ekstatischen Vereinigung mit IOKASTE, seiner Mutter. Hier wird nun
FREUD literarisch dargestellt, aber mit einer Verschiebung der gesamten
Thematik auf die Mutterschaft:

,Die Welt hingt an den Miittern*, nicht mehr am véterlichen Gesetz. ODI-
PUS darf sich — ganz matriarchalisch mit seiner zértlichen Mutter vereini-
gen. Das Patriarchat wird durchbrochen in Richtung auf das Matriarchat.
HuGo von HOFMANNSTHAL wertet ganz offensichtlich den Tabubruch, den
wir Blutschande nennen, auf:

»Ja, Volk! Du schreist nach deinem Ko6nig. Dieser ist’s, an dem ich hénge,
sagt IOKASTE ekstatisch am Ende des Stiickes.

ANDRE GIDE stellt in seinem Drama ,OEDIP“ (1931 in Antwerpen urauf-
gefiihrt) den ODIPUS als einen selbstbewussten, progressiven Staatsmann
dar, dessen Gegenspieler (der Priester TEIRESIAS) das Ungliick des Volkes
auf die fehlende Gottergebenheit des Herrschers zuriickfithrt. Des ODIPUS
zentrales Losungswort lautet, im Gegensatz zum Dogmatismus des Prie-
sters, ,,Der Mensch* (I’ homme). Schlielich sagt sich ODIPUS selbstbewusst
von GOTT los, den er des Verrats bezichtigt, und geht mit seiner Tochter
ANTIGONE, die sich ebenfalls vom Gotte des TEIRESIAS trennt und nur
noch ihrem Herzen folgen mochte, als Pilger durch die Welt, alle gesell-
schaftlichen Konventionen als Heuchelei verachtend.

Wie man sieht, erscheint der psychoanalytisch interpretierte ODIPUS-
Mythos zugleich als Hintergrund fiir die Darstellung des offenkundigen
Werteverfalls der Gegenwart — oder doch wenigstens als Instrument, mit
dem man die Werte auf ihr Fundament hin befragen kann.

Schliefflich wird der Mythos des ODIPUS noch in anderer Hinsicht gebraucht
oder besser: missbraucht:

Der am Vordergrund sich bewegende Aktionismus wird (1964) in dem sog.
Projekt eines grofl angelegten Orgientheaters vorgefiihrt. Gemeint ist hier
das Stiick von HERMANN NITSCH: ,,K6nig ODIPUS, eine spielbare Theorie
des Dramas*®.

28



2.1 Koénig ODIPUS

NiTsCH mochte das Endziel aller Aktionen, das zutiefst menschliche Bediirf-
nis nach dem ,,Urexzess“, die totale Triebenthemmung, die sich im Mord
am Vater und der Vergewaltigung der eigenen Mutter ausdriickt, auf die
Biithne bringen. Das paradigmatische Drama des SOPHOKLES wird durch
kiinstlerische Unféhigkeit und wohl auch durch die geistige Erkrankung der
Gegenwart, die eher klinischer Behandlung bedarf, verwiistet, gleichwohl
mit grofiter dffentlicher Wirkung.

Angesichts dieser groBen Offentlichkeitswirkung, der Gier nach Gewaltdar-
stellung und breiten Akzeptanz der Gewalt auch auf anderen Ebenen der
Medien erscheint die gegenwirtige, von Emporung getragene Erérterung
der weltweiten Massenmorde als zutiefst heuchlerisch. Auch hier wird die
Tragik des gesellschaftlichen Seins der Gegenwart deutlich:

Irrational ist der Einzelne auf sich selbst zuriickgeworfen und der Liistern-
heit auf Gewalt ausgesetzt, seine Wertbewusstheit oder auch sein Streben
nach Werten werden dominiert durch den 6ffentlichen Raum fehlender Wer-
te, das Bewusstsein kollidiert mit der Leere seines Umfeldes. Und in dem
Mafle, wie das Bewusstsein, das die Leere spiirt, gegen diese Leere revol-
tiert, ist dieses der Leere preisgegeben. Das wird an der Hilflosigkeit im
Umgang mit der eigenen Heuchelei deutlich, z. B. in Funk, Fernsehen und
Presse.

Schon sehr frith hat auch der Film sich des Mythos bedient:

JEAN COCTEAU prisentiert (1934) mit seiner ,,machine infernale“ den ODI-
PUS in einer Art Maschine oder Uhrwerk, das, aufgezogen, unabénderlich
und unentrinnbar abliuft, erdacht von , teuflischen Gottern zur mathema-
tischen Vernichtung eines Menschen “.

Zuvor hatte COCTEAU schon ein lateinisches Libretto fiir die Oper von
IGOR STRAWINSKY ,,Odipus Rex* geschrieben.

Auch sonst bietet der Mythos reichen Stoff fiir die Oper von HENRY PUR-
CEL (1692) bis zu KARL ORFF (1959): ,ODIPUS, der Tyrann“ und R.J.
SAFERSTEIN (2006): ,,ODIPUS for kids“.

Abschliefend sei noch auf LORIOT verwiesen, der 1988 in ,,Odipussy“ die
Geschichte eines 58jdhrigen Mutterséhnchens schildert.

Ein Riesenmaterial bietet die bildende Kunst vom 5. Jahrhundert v. Chr.
bis in unsere Zeit. Die antiken Kiinstler konzentrierten sich gern auf das
Zusammentreffen des ODIPUS mit der Sphinx. Griechische Vasen zeigen von
450 v. Chr. an einen Machtkampf:

29



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Die Sphinx sitzt erhoht auf einer Séule oder einem Felsen; furchtlos tritt
ihr ODIPUS entgegen, gelassen als Wanderer mit Wanderhut, Mantel und
Speer und nachdenklich den Bart emporstreichend.

Im 19. Jahrhundert (GUSTAVE MOREAU, 1864) wird am Beispiel der Begeg-
nung beider der Kampf der Geschlechter gezeigt und vor allem die sexuelle
Dimension des Treffens:

ODIPUS verfillt sexuell der Sphinx.

Auch HEINRICH HEINE empfindet so: Im Einleitungsgedicht zum Buch der
Lieder sagt er dazu:

»oie trank meiner Kiisse lodernde Glut
mit Diirsten und mit Lechzen.

Sie trank mir fast den Odem aus

und endlich, Wolllust heischend,
umschlang sie mich, meinen armen Leib
mit den Lowentatzen zerfleischend. “

Tief in die Psychoanalyse geht mit seinen Verschliisselungen das Bild von
Max ERNST aus dem Jahre 1922, das hier zitiert werden soll:

Wir sehen auf dem Bild eine linke Hand, die aus einem dunklen Zimmer
heraus und aus einem Fenster mit heller duflerer Laibung herausragt. Die
Dunkelheit des Zimmers wird zu einem Rahmen fortgesetzt {iber den Him-
mel, der sich als breiter Streifen dahin zieht:

Schwirze begrenzt das Bild, dessen Gegenstédnde zum Teil in helles, zum
Teil in ein abgedunkeltes Licht getaucht sind. Durch den Daumen und den
Zeigefinger der linken Hand sind der Bogen einer chirurgischen Sédge und
das Ségeblatt gebohrt. Mit dieser Sage wird eine Nuss oder eine Art Nuss
aufgesigt, die zugleich eher tangentiell von einem Pfeil durchbohrt ist.

Mit vier Fingern, aufler dem kleinen, wird diese Nuss gehalten. Rechts von
der Nuss, auf einer Platte, eng eingespannt durch ein zaunartiges Gebilde,
dringt ein Gespann, der dunkelgriine Kopf eines Vogels und der dunkle Kopf
eines Stieres, dessen Horner durch eine lange Leine miteinander verbunden
sind und aus dem Schwarz des Himmels heraus gefiihrt werden. Gleich unter
dem Schwarz des Himmels im fahlen Griin schwebt ein Ballon.

Im Mittelgrund als ein Kontrast zu den dunklen Képfen des Paares steht
eine in einem rechten Winkel abgeklappte orangefarbene Wand, die den
Kontrast zu den beiden Képfen deutlich macht.

30



Max Ernst, Oedipus Rex, 1922
Copyright: VG Bild-Kunst / Collection of Claude Herraint, Paris / Bridgeman Images



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Das Ségen ist ein sehr schmerzhafter Prozess, jedenfalls bemiiht sich der
Ségende, die Nuss langsam zu 6ffnen. Bei dieser Operation handelt es sich
um eine langsame, bedéchtige Operation, bei der wohl nach und nach deut-
lich wird, dass es sich um eine sich 6ffnende weibliche Scham handelt. Der
Pfeil weist offenkundig auf eine Penetration der weiblichen Scham durch
den ménnlichen Phallos hin. Insgesamt steht die Nuss fiir die weibliche
Scham und auch fiir das Rétsel, das durch schmerzhaftes Sagen getffnet
und ,,geknackt“ werden muss. Der Knackpunkt oder Kern dieses Rétsels
ist eben nicht so sehr die Frage nach dem, was der Mensch ist, sondern
nach dem, was ODIPUS Rex selber ist und tut — er sédgt, bohrt nach, um
mit der Penetration den Grund zu durchdringen: Es ist vollbracht.

Aber dieses war dem ODIPUS nicht gelungen. Er hatte nur den allgemeinen
Teil des Ratsels gelost, wonach es sich bei dem Wort der Sphinx um den
Hinweis auf den Menschen allgemein handelt.

Aber der Mensch allgemein ist zugleich auch ein 4tomon, eine Individua-
litdt, der es aufgegeben ist, sich selbst zu erkennen, wie auch der Gott in
Delphi verlangt: ,Erkenne Dich selbst!*

So zeigt dieses Bild den Weg der Selbsterkenntnis als eine schmerzhafte
geistige und physische Operation, die darin kulminiert, dass die Gewalt,
auch das konnte der Pfeil bedeuten, gegen den Vater sich mit der Gewalt
gegen die Mutter verbindet.

Im Gespann Vogel und Stier weist der Vogelkopf auf IOKASTE und der Stier
auf ODIPUS. Die lange Leine, wir sprechen ja auch von , langer Leine“, macht
deutlich, dass es sich bei dem Gespann nicht um eng gefithrte Marionetten
handelt, sondern dass es Willensspielrdume gibt.

Eine Frage, die in diesem archaischen, mythischen Raum gestellt werden
muss, ist die nach dem schwebenden Ballon. Dieser ist wohl ein Hinweis auf
die Jetztzeit des Malers und die Moderne. Der Ballon verkorpert das Stiick
prasentische Moderne mit dem Gedanken, dass ODIPUS und IOKASTE auch
heute stattfinden kénnen. Der schwarze Raum und der schwarze Himmel
machen in dem Zusammenhang deutlich, dass es sich um ein Unheil handelt,
das von der Vergangenheit bis in die Gegenwart hineinreichen kann.

Die Nuss und die Prozesse, die sich um die Nuss herum vollziehen, kann
ein griechisches Verbum deutlich machen. Es heifit: katagigartizein (xato-
yryaptilew). Es bezeichnet wie viele andere Verben im Griechischen den se-
xuellen Vorgang zwischen Mann und Frau und bedeutet wortlich iibersetzt
yentkernen“. Mit dem Entkernen also wird im Wege eines schmerzhaften,

32



2.2 KADMOS

zugleich geistigen Prozesses, worauf auch das Dunkel des Himmels weist,
schrittweise das Raitsel gelost. Der Kern ist sozusagen das Wesen, das aus
der Dunkelheit ins Licht tritt. Im Faust von JOHANN WOLFGANG VON
GOETHE [Faust 1, Studierzimmer] heifit es:

,Das also ist des Pudels Kern.*

Wie der Stier fiir den Mann ODIPUS, so steht der Vogel fiir die Frau 10-
KASTE. Die psychoanalytische Literatur behandelt den Vogel, dort wo er
erhoben wird, als Ausdruck sexueller Vorgidnge — umgangssprachlich oder
auch ordinér sprechen wir vom ,,Vogeln“. Dort, wo die Aufmerksamkeit auf
die groflen Augen gelenkt wird, versteht man die groffen Augen als ,,mit den
Augen vogeln“, was soviel auch wie kokettieren oder flirten bedeuten kann.

Insgesamt zeigt das Bild die Lenkung von Menschen aus grofler Entfernung
und mit langer Leine in schmerzlicher Bewegung und viel weniger lustbe-
tont, als man das wahrhaben mochte.

Leid ist der cantus firmus dieses hier zitierten Bildes und im Versténdnis
von MAX ERNST der Mythos selbst.

2.2 KADMOS

Der ungliickliche ODIPUS hatte also eine zutiefst ungliickliche Gegenwart,
dafiir aber hat er eine unvergéngliche Zukunft, durch Dichter, Maler und
Wissenschaftler.

Aber es gibt keine Zukunft ohne die Gegenwart, v. a. aber ohne die Ver-
gangenheit.

Beide, Vergangenheit und Zukunft, hdngen zusammen wie der Anfang und
das Ende. Indem wir jetzt den Anfang betrachten und diesen zugleich an
das Ende kniipfen, folgen wir der Feststellung des Arztes und Philosophen
ALKMAION; er sagte [24 B 2 DK]:

»Die Menschen miissen deswegen vergehen, weil sie es nicht vermégen, den
Anfang mit dem Ende zu verbinden. *

Der Anfang des ODIPUS aber ist Theben [Ov. met., 3.13 ff.; 3.130 f.]. Diese
Stadt ist schon im 2. vorchristlichen Jahrtausend von grofler Bedeutung,
reich durch Landwirtschaft und Handel, reich auch an Wasser. In jiingerer
Zeit fand man dort babylonische Siegelzylinder und ein grofies Archiv mit
Zeugnissen der mykenischen Silbenschrift, Linear-B genannt. Die Akropolis
von Theben ist die bedeutendste des zweiten Jahrtausends in Griechenland.

33



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Dort war ODIPUS Konig, sein Vater LAIOS auch, ebenfalls dessen Vater
LABDAKOS und dessen Vater POLYDOROS.

Vom Vater des POLYDOROS, von dessen Vater sowie Grofivater und von der
Griindung der Stadt Theben handelt die folgende Geschichte:

Sie beginnt mit dem ewig liisternen obersten Gott ZEUS:

Thn reizte eine altorientalische Konigstochter, die Tochter des AGENOR,
Konigs von Tyros in Phoinikien (heute: Sur im Libanon, seit 1983 Weltkul-
turerbe). Als diese eines Tages mit Freundinnen am Strande spielt, verwan-
delt ZEUS sich in einen zahmen Stier. Tierlieb, wie heranwachsende junge
Médchen oft sind, nédhert sich die Konigstochter diesem Stiere, streichelt
und liebkost ihn. Irgendwie gelangt sie auf seinen Riicken, und fiir ZEUS
ist es dann ein Leichtes, sie zu entfiihren, iiber das Meer nach Kreta; eine
andere Quelle spricht sogar davon, dass er sie in die Gegend des spéteren
Theben entfiihrt hat.

Das junge Médchen hief {ibrigens EUROPA. Und nach ihr wurde spéter
ein zutiefst von schweren Kriegen und nur sparsam von Frieden geprigter
Erdteil benannt: Europa.

Aus dem Spiel wurde dann doch Ernst:
ZEUS zeugte mit ihr drei S6hne.
Hétte er es doch nur nicht getan!

Denn der eine, MINOS, hatte eine Frau, PASIPHAE, die sich von ihrem Manne
abwandte und sich in Liebe von einem Stier begatten lief. Das Ergebnis war
die Geburt eines hochst gefihrlichen Scheusals: MINOTAURUS. DAIDALOS,
ein athenischer Kiinstler und Architekt, soll, so sagt man, fiir den MINO-
TAURUS ein Gebdude gebaut haben, das spéter so beriihmte Labyrinth —
aber davon spéiter noch mehr.

AGENOR, Vater der EUROPA und Sohn des Meeresgottes POSEIDON, war
iiber den Verlust seiner Tochter so betriibt, dass er alsbald seine Séhne
aussandte, EUROPA zu suchen; er drohte Strafen an fiir den Fall, dass sie
ohne ihre Schwester zuriickkdmen.

Einer dieser Sohne hiefl KADMOS.

Dieser war zunéchst nach Nordgriechenland gezogen, wo seine Mutter, die
ihn begleitet hatte, verstarb.

Da er nun nicht weiterwusste, fragte er beim Orakel in Delphi an und bekam
als Antwort, er solle sich nicht weiter um EUROPA kiimmern, sondern einer

34



2.2 KADMOS

Kuh, die er finden werde, folgen, dort eine Burg bauen und eine Stadt
griinden, wo diese sich aus Miidigkeit niederlasse.

Und er findet eine ungezdhmte Kuh mit einer schonen Zeichnung (einem
Vollmond) in den Flanken. Dort, wo sie sich niederlésst, um zu trinken,
baut KADMOS die genannte Burg; diese wird nach ihm Kadmeia benannt
und stellt den Kern der Stadt Theben dar; diese heiffit im Unterschied zum
hunderttorigen Theben in Agypten das ,, Siebentorige “.

Das Land aber wird nach dieser Kuh Bdotien genannt. Diesen Namen trigt
das Land bis heute, ,,Kuhland“ konnte man iibersetzen, abgeleitet vom
griechischen Wort bus (Botc), was ,,Kuh“ bedeutet.

Dass ein Konigssohn aus Afrika ausgerechnet im mittleren Griechenland ei-
ne Stadt griindet und dass diese ausgerechnet den gleichen Namen tragt wie
eine afrikanische Stadt, mag wohl darauf hinweisen, dass zwischen Europa,
Asien und Afrika schon in frither Zeit ein enger Zusammenhang bestand;
oder auch so:

Europa findet seinen Grund in Asien und Afrika.
Weiter zu KADMOS:

Dieser méchte nun die Kuh dem ZEUS als Opfer darbringen und schickt
Ménner aus, die fiir die Opferzeremonie frisches Wasser holen sollten. Aber
die Quelle wird von einem Drachen, andere sagen, von einer Schlange, be-
wacht. Dieses Ungeheuer stiirzt sich auf die Ménner und totet die meisten
von ihnen.

Jetzt ist ihr Fiihrer dran. Ordnung muss er schaffen (manche leiten seinen
Namen von késmos = Ordnung ab) und fiir klare Verhéltnisse sorgen.

Nach schwerem Kampf besiegt er den Drachen.

Der Speer des KADMOS durchbohrt die Kehle dieses Untiers und zugleich
eine dahinter stehende Eiche. So stark ist der Held — immerhin (das muss
noch nachgetragen werden) ist er nicht nur Sohn des Kénigs von Phéonizien,
sondern auch ein Ururenkel des ZEUS, andere sagen, er sei ein Ururenkel
des POSEIDON.

Die Konige Thebens sind also géttlichen Ursprungs; Gotter oder Gottinnen
wirken in der Folge der Geschichte immer wieder ein.

Am Anfang aber steht ZEUS:

Dieser hatte ndmlich eine heile Affare mit der 10, einer Priesterin der HERA,
die ja bekanntlich seine Ehefrau ist; daraus entstand der Sohn EPAPHOS;

35



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

dieser zeugte mit der MEMPHIS (Tochter des NiLs) die Tochter LIBYE; diese
wiederum wurde von POSEIDON geliebt, und so entstand der bereits bekann-
te AGENOR. Wir haben also die Abfolge ZEUS, EPAPHOS, LIBYE, AGENOR,
KADMOS, POLYDOROS, LABDAKOS, LAIOS, ODIPUS [s. das Stemma im An-
hang (Seite 171)].

Doch zuriick zu KADMOS und seinem Sieg iiber den Drachen:

Auch ein toter Drachen kann eine grofie Gefahr sein. Daher réit die Gottin
ATHENE dem Helden, er solle den Kopf des Tieres zertriitmmern, die Zéhne
aussidgen und diese dann, ausgesigt, aussaen.

Gesagt, getan:

Er ségt die Zahne aus, pfliigt das Land und sét die Zéhne aus, nur dass dar-
aus kein Getreide, sondern Ménner wachsen. Spartoi (onoptot) = ,,Geséte
werden sie genannt; spartoi hieflen in geschichtlicher Zeit auch die Einwoh-
ner von Theben; denn sie stammen von diesen ,,Sparten® ab. Was auffillt,
ist, dass die genannten Sparten gleich nach ihrer Geburt wie Kampfmaschi-
nen iibereinander herfallen und sich fast ausgerottet héatten. Nur die fiinf
starksten bleiben iibrig. Auf diese fithren die fiinf Adelsfamilien in Theben
ihren Ursprung zuriick.

Nun war die Quelle, zu der die Kuh den KADMOS gefiihrt hatte, dem Kriegs-
gott ARES heilig; AREIA hief} sie darum auch (Aresbronnen); der getotete
Drachen aber war ein Sohn des Kriegsgottes.

Fiir die Toétung des Drachens muss KADMOS daher siihnen. Ein grofles
Jahr hatte er dem Kriegsgotte zu dienen, das sind nach unserer Zdhlung
acht Jahre. Danach war dieser verschnt, d.h. von der Siihne kam es zur
Versohnung, und er gab dem KADMOS sogar eine Tochter zur Frau, die er
mit der Gottin der Liebe APHRODITE hatte.

Diese hiefi HARMONIA.

Grofle Freude ergriff die Gotter iiber diese Hochzeit; sie alle kamen zur
Feier und bewegten sich mit in dem grofien Festzug, an dessen Spitze die
Hochzeitskutsche von Lowe und Eber gezogen wurde. Man lief§ es sich wohl-
ergehen und man brachte viele Geschenke mit:

- ZEUS, der oberste Gott, gewéihrte dem gliicklichen KADMOS die Gnade
des gemeinsamen Festmahls;

- ATHENE iibergab dem KADMOS die K&nigsherrschaft;

36



2.2 KADMOS

- die Musen trugen gottliche Hymnen vor. Sie sangen: ,, Was schon ist,
es bleibt willkommen fiir immer“ [Thgn. 1.17; auch E. Ba. Vs. 881,
901];

- HERMES schenkte dem Konig eine Leier;
- DEMETER, die Gottin der Saaten, aber brachte Friichte und Getreide.

- Doch das Schonste ist ein Peplos, ein prachtiger Mantel fiir die Braut,
insbesondere aber ein goldenes Halsband. Dieses ist mit Edelsteinen
iiber und iiber besetzt und stammt von HEPHAISTOS.

Aus Bitternis und Grimm hatte der es geschmiedet; denn der Kriegsgott
ARES hatte mit APHRODITE auf das Lebhafteste Umgang gehabt und dabei
war die HARMONIA entstanden — aber verheiratet war APHRODITE mit
HEPHAISTOS, dem hinkenden, nicht sonderlich gut aussehenden Gott des
Feuers und der Schmiedekunst.

Doch dieses Halsband sollte jedem, der es spéter trug, Unglick bringen.

Auch TOKASTE, die ungliicklichste aller Frauen, Mutter und Frau des ODI-
PUS, trug dieses Halsband; heute liegt es auf dem Grund einer Quelle, und
wer es anriihrt, der krdnkt die Sonne und bringt Stiirme iiber das Land.

Weiter zu KADMOS und HARMONIA:
Vier Tochter und ein Sohn wurden dem Paar geboren.

SEMELE z.B. die ungliickliche Geliebte des ZEUS, wurde vom Blitze des
Gottes getroffen, Mutter eines géttlichen Kindes, des DIONYSOS; von diesem
und von der Liebesgeschichte werden wir bald héren. POLYDOROS wird die
Linie iiber LABDAKOS, LAIOS und ODIPUS fortsetzen bis zu den vier Kindern
des ODIPUS ETEOKLES, POLYNEIKES, ISMENE, ANTIGONE [s. Stammbaum
S. 171].

KADMOS war nicht nur stark, sondern auch besonnen und klug. Es heif}t,
dass er mit seiner Gattin zusammen die Grundlagen menschlicher Kultur
geschaffen und erhalten hat:

Sie wirkten die Zusammenfiigung des Auseinanderstrebenden in die Ord-
nung einer menschlichen Gesellschaft — harmonia bedeutet ndmlich Zusam-
menfiigung, Bindung, Norm und Struktur, so wie Kosmos (wovon einige
den Namen KADMOS ableiten) Ordnung bedeutet.

Kultur jedoch, die von beiden geschaffen wurde, bedeutet auch Erinnerung
und ein Stiick schriftliche Uberlieferung. Ohne diese Uberlieferung gibt es
keine Kultur.

37



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

So gilt KADMOS als Erfinder der Schrift; an einer der vielen thebanischen
Quellen sitzend dachte er sich die Schriftzeichen aus. Vielleicht hatte er die
Schriftzeichen aber auch schon aus der Heimat mit nach Griechenland ge-
bracht. Wir wissen, dass die griechischen Schriftzeichen eine Weiterentwick-
lung aus dem semitischen Alphabet sind. Auch soll KADMOS die Steinmetz-
kunst, die Technik, Metall und Gold zu gieflen, erfunden haben. Als erster
soll er Steinbriiche betrieben und Gold und Metall im Gebirge abgebaut
haben. Schliefilich aber hat er den entscheidenden Beitrag zur Verbreitung
der Religion des DIONYSOS geleistet, auch in Agypten, wo DIONYSOS den
Namen OSIRIS tragt. Davon wird bald noch mehr berichtet werden.

KADMOS und HARMONIA wurden am Ende nach einem langen Leben in
Schlangen verwandelt [Ov. met. 4. 563 ff.] und entriickt.

2.2.1 Deutung und Wirkung

Diese Geschichte kann uns einiges lehren:

Zum einen stellt sie sich als eine Art Grindungssage fiir eine Stadt — hier
Theben — dar; diese Stadt hat viel frither als Athen eine grofie Bedeutung
erlangt.

Zum zweiten:

sie zeigt — das ist wohl interessanter —, wie frith schon Europa mit dem alten
Orient, mit Asien und Afrika zusammenhéngt; vielleicht wird sogar gezeigt,
dass der Zusammenhang iiber den normalen Austausch (Handel, Wandel,
Wanderungen) hinausgeht, ein geistiger Austausch. Der Name KADMOS
ist vermutlich sogar semitischen Ursprungs; die Wurzel des Wortes qdm
bedeutet soviel wie ,,6stlich® und ,vor Zeiten“, ,alt®, ,antik“. KADMOS
hiefle dann ,,der aus dem Osten Kommende®, ,,der Uralte“. Ubrigens: Ein
(oder der) ostliche Stadtteil vom heutigen Damaskus heifit QDM.

Zum dritten:

In die indoeuropéische Sprache gelangen sprachliche Zeichen, das Alphabet,
nach Griechenland; das war im 8. Jahrhundert v. Chr. Im Altgriechischen
spricht man auch von den kadmefa grammata (Kodueio ypduuato) = kad-
meische Buchstaben. Mit dieser medialen Revolution legten KADMOS und
HARMONIA die Grundlage fiir die Entstehung und Verbreitung der grie-
chischen Hochkultur. Schon friih also wird im Mythos darauf hingewiesen,
dass eine der Sdulen der abendldndischen Kultur der Alte Orient ist. Eine
weitere Grundlage sind ,,Ordnung“ und , Eintracht“. Beide Begriffe gehen

38



2.2 KADMOS

als KADMOS, (was man, wie gesagt, auch mit késmos (x6opoc) = Ord-
nung zusammenbringt) und als HARMONIA (&puovio bedeutet Eintracht,
Wohlklang) eine Ehe ein und stellen eine weitere Sdule fiir die griechische
Hochkultur dar.

Zum wvierten:

Der Mythos um KADMOS liefert uns im Rahmen der griechischen Mytholo-
gie einen frithen Beitrag zur Anthropogonie, zur Entstehung des Menschen,
hier der Sparten, die aus den Korperteilen (den Zihnen) eines getoteten
Gottes ins Leben traten. Dieselbe Vorstellung findet sich bereits, wie wir
noch sehen werden, in den noch dlteren Mythen des alten Orients.

Doch bevor die Vorstellung der Griechen zur Entstehung der Menschen
hier weiterentwickelt wird, sollen noch einige Worte mehr zur Wirkungsge-
schichte des KADMOS-Mythos gesagt werden. Sie ist aber bei weitem nicht
so intensiv wie die des ODIPUS.

In der bildenden Kunst interessierte sich schon die Antike und hier ganz
besonders die Vasenmalerei fiir die Hochzeit des KADMOS und der HARMO-
NIA und fiir den Kampf des KADMOS mit dem Drachen. Vom 6. bis zum
4. Jahrhundert v. Chr. finden sich schone Beispiele. Das fritheste Zeugnis
liefert um 560 v. Chr. der sog. Reitermaler. KADMOS wird nie als afri-
kanisch/asiatisch gekleidet und (bis auf zwei Ausnahmen) bartlos gezeigt
[MOOG/GRUNEWALD 2008, S. 379 in: DNP Supplementband 5]. Er wird
stets als Grieche dargestellt. Das wohl bemerkenswerteste Bild der Neuzeit
hat P.P. RUBENS konzipiert, ausgefithrt von JACOB JORDMANS. Es zeigt
die ,,Drachensaat“: Der Sieger steht vor dem toten Drachen, und ATHENE
weist aus den Wolken auf die aus dem Boden wachsenden Krieger. Ahnlich
eine Olskizze zu ,,KADMOS und MINERVA “.

In der Literatur erscheint KADMOS schon bei HOMER [Od. 5.333] als be-
kannt; immer wieder wird er behandelt im Rahmen von Darstellungen, die
sich mit der Griindungssage Thebens befassen und auch sonst, so bei HERO-
DOT [3.58] APOLLODOR [bibl. 3.21 ff., BRODERSEN], auch OVID [met. 3.1]
und NONNOS [D. ab 4.77 ff.]. Eine herausragende Rolle [M0OOG/GRUNE-
WALD 2008. S. 380 in: DNP Supplementband 5] spielen KADMOS und The-
ben im Mittelalter im ,,Roman des Thebes*, entstanden um 1150. Spéter,
um 1360, beschrieb BoccAcclIo in seiner Schrift ,,Uber den Fall berithmter
Ménner“ Aufstieg und Fall des Kulturgriinders KADMOS.

Aus der Musik seien genannt:

39



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

G. F. HANDELs Oratorium von 1744 ,SEMELE“ und die zeitgendssische
Oper ,,Die Bassariden“ von H. W. HENZE, uraufgefiihrt am 06.08.1966. In
der Literatur der Spatantike und des Mittelalters verlagert sich der Schwer-
punkt der Darstellung. Es wird die Rolle des KADMOS als Kulturbringers
herausgearbeitet.

Fiir die Neuzeit sei hingewiesen auf den Roman ,, KADM und GARMONIJA
des Epikers CHERASKOW, den man auch den ,russischen HOMER “ nannte.

Geradezu religios erhoht wird KADMOS von FRIEDRICH HOLDERLIN in sei-
ner Elegie ,,Brot und Wein “. Dabei spielt wohl auch die Tatsache eine Rolle,
dass KADMOS der Grofivater des allzeit verehrten DIONYSOS ist:

,, --.Komm! Dorthin, ... von wo
Thebe drunten und Ismenos rauscht im Lande des Kadmos,
Dorther kommt und zuriickdeutet der kommende Gott. ...«

Mit dem kommenden Gott ist DIONYSOS gemeint, von dem bald noch zu
berichten sein wird; denn dieser Gott steht zur Familie des KADMOS in
besonderer Beziehung.

Es sollte an dieser Stelle gesagt sein, dass FRIEDRICH HOLDERLIN mehr
als 2000 Jahre spiéter sich dichterisch stdndig im mythischen Paradigma
bewegt, in eben dem Paradigma, dem z. B. KADMOS und die ganze Dichtung
des HOMER entstammt, natiirlich auch der Mythos des ODIPUS. Mit dem
Hinweis auf den kommenden Gott DIONYSOS macht HOLDERLIN auf eine
Moglichkeit des Ausbruchs aus diesem Paradigma aufmerksam; denn dieser
Gott steht fiir den Ausbruch aus dem Gewohnten.

In der Literatur der Moderne ist der Mythos des KADMOS nicht mehr un-
mittelbar Gegenstand des Nachdenkens, vielmehr bietet er, als Kulturbrin-
ger gefeiert, die Folie fiir Neues, fiir ein anderes, neues Verstdndnis von
Kultur, auch einer ,,Kultur® des Krieges:

GEORG KAISER, ein zu seiner Zeit viel beachteter Autor, schreibt 1914/1915
nach Ausbruch des Krieges das Drama ,, EUROPA“, das am 05.12.1920 im
Schauspielhaus am Gendarmenmarkt zu Berlin durch MAX REINHARD
uraufgefithrt worden ist. Darin treffen ZEUS und HERMES auf eine Gruppe
von jungen Mé&nnern, die sich {iber die schéne, unnahbare EUROPA unter-
halten: ,EUROPA ist Duft ohne Form ... ist Hauch ohne Gestalt.“ Sie ist
eine Prinzessin, Tochter des AGENOR, der Konig in einer pazifistischen,
an asthetischen Werten sich orientierenden Diktatur und betriibt ist iiber
seinen Sohn KADMOS; denn dieser hatte {iber Nacht das Land seines Vaters

40



2.2 KADMOS

verlassen. Diese schone junge Frau soll aus einer Schar jugendlicher schéner
Ténzer demjenigen verméhlt werden, der am schénsten tanzt.

ZEUS, der ein Auge auf sie geworfen hat (,,... sie blitht méchtig in meinem
Blut“), mischt sich unter die Jiinglinge, prisentiert eine dsthetisch vollkom-
mene Einlage, die schonste also von allen Einlagen, die getanzt worden sind,
und erntet nur ein Lachen der EUROPA. Sie will nicht das &sthetisch Schone,
sondern animalische Kraft, und so folgt sie dem inzwischen in einen Stier
verwandelten ZEUS ... ,ich liege so bequem auf deinem Pelz*.

Als nun aus einem fernen Land, dessen Konig KADMOS ist, eine Drachensaat
wilder Krieger auftritt, die Frauen haben wollen (,, Wir wollen Weiber“),
schliefit sie sich diesen Kriegern an; sie zieht aber nicht in das Reich ihres
Bruders KADMOS, sondern in ein neues Reich, das thren Namen tragen
soll. Da aber ihre Kinder das Reich des AGENOR dereinst vernichten sollen,
wandelt sich der Sinn der dortigen sich am Schénen orientierenden Ténzer,
sie nehmen sich Bauernmégde und zeugen mit diesen ein starkes Geschlecht,
das animalisch kdmpfen kann.

So wird der Mythos von KADMOS Gegenstand einer dramatischen Analyse
von Kultur; auf der einen Seite gibt es den Komplex, der aus Werten und
Normen (wie z.B. aus dem Schonen) lebt, auf der anderen Seite gibt es
den Gegenpol, der sich als umfassendes animalisches Handeln (nicht nur
im Bereich der Sexualitét) dufert. ... echtes Leben ist starkes Leben — und
das stérkste ist das Beste® [letzter Akt].

Angesichts eines grauenhaften Krieges scheint eine solche kulturkritische
Interpretation des KADMOS-Mythos anachronistisch — vielleicht ist aber
auch ein solcher Anachronismus verstandlich:

Wer mag schon in den Zeiten, da der gewaltsame Tod und das Elend keine
futurischen, sondern durchaus prisentische Ereignisse sind, noch an Werte
denken, die iiber den Tag hinausgehen, Werte, die KADMOS als ,,Kultur-
bringer “ verkorpert?

Einen solchen Versuch unternimmt RUDOLF PANNWITZ. Sein umfangrei-
ches Werk ist geleitet von der Sorge um die untergangsbedrohte Gegenwart
und um die Schaffung eines neuen Menschen. Der Bogen des literarischen
Schaffens spannt sich zwischen die Jahre 1917, in dem sein Buch ,,Die Krisis
der europiischen Kultur® erschien, und 1960, dem Erscheinungsjahr seiner
epischen Dichtung ,,KADMOS*“.

PANNWITZ meinte, dass nur dann der Zerstorung der Kultur Einhalt gebo-
ten werden kann, wenn sie wieder auf den Menschen und seine menschliche

41



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Uberlieferung (dazu gehéren BUDDHA, KONFUZIUS und der Mythos) bezo-
gen wird. Kultureller Fortschritt oder besser Fortschritt kénne dort nicht
mehr verzeichnet werden, wo dieser nur noch auf das Wohl von Gruppen
reduziert wird. Und der Weltfriede wird dort denkbar, wo Volker sich in-
einander auflésen.

KADMOS spielt auch im dichterischen Wirken der Moderne eine Rolle.

Der Lyriker EZRA POUND stellte sehr frith (schon 1920) die Frage, wel-
che Rolle denn ein Dichter in dem sich abzeichnenden Verfall der Kultur
spielt. Er fand, dass der kommerziellen und kapitalistischen Entwertung der
Welt eine humanistische Utopie durch den Dichter entgegengesetzt werden
kann. Diese Utopie entwickelte POUND aus der Kulturtradition der Antike,
insbesondere aus dem antiken Mythos; sein Konzept zielt auf eine Zusam-
menfithrung der gesprengten Einheit des Gegenwartswissens in Dichtung;
er meint damit Gegenwartswissen als Wissen von dem, was ist und Wis-
sen davon, wie dieses Wissen geworden ist. Er findet einen Echoeffekt von
Stoffen und Mythen aus der Antike und macht das im Gedicht deutlich. So
geht des KADMOS Saat in der Oktoberrevolution von 1917 auf:

Wichtige Tage sind die 30 Tage des Brumaire nach dem franzosischen Re-
volutionskalender, vom 22. Oktober bis zum 20. November. Zwar geht die
Saat des KADMOS auf, doch das Volk wird wie immer um die Ernte der
Erhebung gebracht:

»,Mich hat KADMOS geséit in die Scholle,
und mit dem dreifligsten Herbst

sink ich zuriick in die Scholle,

der ich entsprossen. “

[Cantos XX VII]

2.3 Anthropogonie

2.3.1 Typologie

Die Thebaner entstammen also aus der Saat von Drachenzihnen, die KAD-
MOS einst auf Anraten der Go6ttin PALLAS ATHENE ausgesédt hatte; d. h.:
Leichenteile einer Gottheit wurden in die Erde versenkt und erstanden als
Menschen.

42



2.3 Anthropogonie

Aus Mittelgriechenland kommt demnach nicht nur eine frithe Antwort auf
die Frage nach der Entstehung der menschlichen Kultur, sondern auch eine
frithe Antwort auf die Frage nach der Entstehung des Menschen.

Représentant eines solchen Denkens ist der Dichter HESIOD. Sein grofles
Interesse galt den Urspriingen iiberhaupt, nicht nur denen des Menschen.
Er stammt aus dem mittelgriechischen Askra in Bootien und ist Zeitgenosse
des HOMER. Ohne ihn wiissten wir vieles vom griechischen Go6tterhimmel
nicht, wir wiissten auch nicht, wie eng die Griechen mit den Mythen des al-
ten Orients zusammenhéngen; denn bei HESIOD finden sich viele Parallelen
zu hethitischen und akkadischen Mythendarstellungen [vgl. WEST 1966, S.
18 ff.]. Von diesen wird bald noch berichtet werden.

Was KADMOS betrifft, so handelt es sich bei seiner Anthropogonie religi-
onswissenschaftlich um den ersten Typ aus einer dreigliedrigen Typologie.
Es geht dabei zumeist um eine bestimmte Stadt, hier also um Theben.
Gemeint ist ein lokaler Urtyp, nicht der Mensch allgemein als Mensch, son-
dern nur die Schaffung von bestimmten Menschen einer bestimmten Polis;
es geht um die Autochthonen einer Polis. Man spricht hier von ,,emersio*,
was soviel wie ,,Auftauchen®, ,Emporkommen* bedeutet.

Der zweite Typ kann so umschrieben werden:

Aus Erde und Wasser wurde der Mensch geformt, wie wir es aus dem 1.
Buch Mose (Genesis) des Alten Testaments kennen.

Bei den Griechen war das so:

PROMETHEUS gestaltete den Menschen aus Erde und Flusswasser (also
SiiBwasser) nach dem Bild der Gotter. So nahm ein Erdenklof8 die bis dahin
unbekannten Ziige des Menschen an, eines Wesens, das den Himmel und
die Sterne betrachten kann, weil es den aufrechten Gang besitzt.

Wichtig:

Die Gestalt des Menschen ist von der Gestalt der G6tter abgeleitet und PAL-
LAS ATHENE, der PROMETHEUS besonders verbunden war, soll der mensch-
lichen Gestalt Leben eingehaucht haben. Im Alten Testament war es Gott-
vater. Gottliches ist also im Menschen. Hier spricht man von ,formatio
das bedeutet ,,Schaffung*, ,,Formung*®, ,,in eine Form bringen “.

Die Griechen bieten auch noch einen dritten Typ einer Anthropogonie an,
der durch folgende Geschichte verdeutlicht werden kann: Sie handelt von
den Giganten, iiber deren Ursprung schon HESIOD berichtet [Th. 183 ff.];
ausfiihrlicher dargestellt ist die Geschichte von APOLLODOR [bibl. I. 34

43



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

— 38 BRODERSEN]. Bei der Gigantomachie handelt es sich darum, dass
ein Machtkampf unter Gottern entstanden war; die Giganten wollten dem
Himmelskénig ZEUS die Macht streitig machen und tiirmten Berg auf Berg
bis hinauf zu den fernen Sternen.

Da traf der Blitzstrahl des ZEUS das Bergegebilde, die Berge brachen in
sich zusammen und erdriickten die Leiber der Giganten. Sie wurden Opfer
eines Machtkampfes.

Diese Ungeheuer sind iibrigens Sohne der Urmutter ERDE und waren ent-
standen, als der ewig liisterne Vater HIMMEL ( URANOS ) durch seinen Sohn
KRONOS, der seine Mutter vor dem permanenten sexuellen Ubergriffen des
Vaters schiitzen wollte, kastriert worden war. Sie wuchsen also aus dem
Blut, das aus dem Geschlechtsteil des URANOS auf die Erde rann. Davon
spéter mehr.

Aber Mutter ERDE war nun doch traurig iiber den gewaltsamen Opfertod
ihrer

ohne Zweifel gewaltsamen Sohne, Giganten eben.

Damit sie nun noch etwas habe, was sie an ihre Sohne erinnert, soll sie
die noch warmen Blutstropfen ihrer S6hne annéhernd in Menschengestalt
verwandelt haben. Es entstand ein Mischwesen [APOLLOD. bibl. I. 39, BRO-
DERSEN].

Dieser dritte Typ der Anthropogonie wird auch
sacrificatio (= Opfer)
genannt. Neues wichst aus dem Opferblut von Gottheiten.

Von einer weiteren Opferversion der Anthropogonie — es gibt also noch eine
weitere Reihe von Anthropogonien im antiken Mythos — soll jetzt berichtet
werden.

Sie entstammt dem Umfeld der orphischen Religion [Frg. 220 Kern], von
der ebenfalls noch berichtet werden wird. Danach hétten die Titanen die
Siinde begangen, den DIONYSOS zu toten und aufzuessen.

Bei diesem DIONYSOS handelt es sich um den sog. ersten DIONYSOS, den
ZEUS mit der PERSEPHONE, seiner eigenen Tochter, gezeugt hatte.

Zu der eben genannten Untat waren die Titanen von HERA, der Gattin des
ZEUS, angestiftet worden. Doch ZEUS habe sie dann mit seinem Blitze ver-
brannt. Aus deren Ruf} seien die Menschen entstanden. Aus diesem Grunde
sei iibrigens den Menschen der Selbstmord verboten, weil damit der inne-

44



2.3 Anthropogonie

wohnende DIONYSOS getotet wiirde. Zudem sagt man, dass die Menschen
durch die Art ihrer Entstehung eine ,titanische Natur® (titaniké physis)
héatten:

eine Stindernatur.

Vielleicht konnte man an dieser Stelle sogar feststellen, dass die Vorstellung
des Alten Testaments [Ps. 51.7] von der Erbsiinde des Menschen, die, im
alten Orient allgemein verbreitet, auch in das Christentum eingedrungen
ist, ein strukturell anthropologisches Problem ist, auf das man bereits in
anderen Kulturkreisen, also z. B. in dem griechischen, auch gekommen war.

Es gibt dhnliche Vorstellungen auch schon im Mythos des ENUMA ELISCH
aus dem Zweistromland. Davon wird spéater noch berichtet werden.

Das vielleicht bemerkenswerteste Beispiel fiir den Typ ,,formatio®, also die
Formung des Menschen durch einen Gott, findet sich bei HESIOD sowohl
in der Theogonie [Vs. 75 ff.] als auch in den ,, Werken und Tagen* [Vs. 57
ff.]. Das Interessante daran ist, dass es sich bei diesem Mythos um einen
Kunstmythos handelt. d.h., dass HESIOD sich diesen Mythos ausgedacht
hat, um damit die Antwort auf die schwierige Frage, wie wohl das Leid
in die Welt gekommen ist, in ein Bild zu setzen. Im Unterschied zu den
historisch gewachsenen Mythen, die aus dem Erzéhlgut, der oral poetry, des
2. Jahrtausends hervorgegangen sind, handelt es sich bei HESIOD um einen
von dem Dichter komponierten fiktionalen Mythos des 8. Jahrhunderts. Es
ist die Geschichte der Schaffung einer Frau.

Thr Name ist PANDORA.

2.3.2 PANDORA

Den Namen PANDORA kann man iibersetzen je nach dem, wie man den
Schwerpunkt im Mythos legt — entweder die ,,Gabenreiche®, die, die ,,alles
gibt“ [KERENYI, 1951, S. 214] oder (wie Hesiop [Th. 570 ff., Op. 57 ff]
selbst es sieht) ,, Allgeschenk®, d.h. Geschenk aller (olympischer) Gotter
[Op. 80 f.].

ZEUS lief} sie von HEPHAISTOS schaffen, merkwiirdigerweise zur Bestrafung
der bisher nur aus Mannern bestehenden Menschenwelt:

PROMETHEUS hétte er eigentlich strafen miissen, weil dieser gegen den er-
kldrten Willen des Gotterkonigs den Ménnern das Feuer gebracht und diese
damit aus ihrer Hilflosigkeit befreit hat.

45



Ernst Marow, ,,... Und Staunen ergriff die unsterblichen Goétter und die
sterblichen Menschen...“, Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



2.3 Anthropogonie

Geschaffen nun war PANDORA aus Erde, ein zauberhaftes junges Méadchen.
ATHENE kleidete und schmiickte sie mit dem Allerfeinsten. Mit einem Sil-
bergewand und wallendem Schleier, mit Blumenkréanzen und einem Gold-
reif um das Haupt; dieser hatte als Verzierung Fabelwesen, die so gestaltet
waren, dass man meinte, sie lebten und man kénnte ihre Stimme horen.

,Und Staunen ergriff die unsterblichen Gotter und die sterblichen Men-
schen“ [Th. 588].

An anderer Stelle [Op. 70 ff.] heiit es genauer, dass diesem liebreizenden,
wunderbaren Wesen Lug und 7Trug, verfithrerische Rede, Schamlosigkeit
des Hundes sowie Kleptomanie eingegeben wurde, von jedem der Gotter
und Gottinnen kam ein Beitrag [Op. 81 f.].

Die Gabe des ZEUS (als Strafe zugleich gedacht) bestand darin, dass nie-
mand in ihr Inneres schauen kann und dass von ihr alle Frauen auf der

Welt abstammen [Th. 590].

90 ... schuf ZEUS ... den sterblichen Mdnnern zum Ungliick die Frauen
[600 f.].

Diese Pandora wurde dann von ZEUS dem einfiltigen Bruder des PROME-
THEUS, dem EPIMETHEUS, gesandt als Geschenk. Und ein Fass (nidoc [Op.
94]) brachte sie noch mit.

¢

Zwar hatte der vorausdenkende PROMETHEUS den ,nach“-denkenden EPI-
METHEUS vor einem Geschenk des ZEUS gewarnt und gebeten, dieses nicht
anzunehmen.

Doch der nahm beide, das Fass und die Frau, sie, die ,ebenso schén wie
durchtrieben“ [Th. 585] war.

Und die Stifle 6ffnete auch gleich das Fass, in welchem ZEUS alle nur denk-
baren Ubel versteckt hatte. Diese entflohen nun dem Gefifl oder auch, wie
man sagt, ,der Biichse“ der PANDORA.

Doch bevor die ELPIS (die Hoffnung) dem Gefif entflichen konnte, klappte
die torichte Frau den Deckel wieder zu.

Jetzt haben wir nur noch Ungliick und nicht einmal eine einzige Hoffnung:

Eine andere Deutung lduft darauf hinaus, dass jetzt uns eigentlich nur noch
eines — ein Gutes — geblieben ist: die Hoffnung.

Und mit dem Leid und den Ubeln, wozu auch der Krieg gehért, kam der
bittere Tod zu den Menschen.

So wurde vollendet die endgiiltige Trennung von Gott und Mensch.

47



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Der eben vorgestellte Bericht schwankte hin und her zwischen den beiden
Hauptwerken des HESIOD, der ,, Theogonie“ und den ,, Werken und Tagen “.

Die Frage nach der Ursache des Leides auf der Welt wird in der Theo-
gonie ganz allgemein mit der Schaffung der Frau (einer Strafe des ZEUS)
beantwortet.

Den Namen (mit weiteren Einzelheiten) bekommt diese Frau aber erst in
den ,,Werken und Tagen “:

PANDORA.

In der theologischen Reflexion wird nach dem Verhdltnis zwischen Géttern
und Menschen iiberhaupt gefragt.

Festgestellt wird die Trennung beider Gruppen [Th. 532] voneinander und
dass mit dieser Trennung Leid und Ungliick verbunden ist, oder auch, dass
der Konig der Gotter mit der Schaffung des Ungliicks durch die genannte
Frau eine Absonderung vornimmt. Das Ungliick aber schafft die Gottheit
als Strafe.

Es wird also die theologische Deutung einer Fundamentalsituation, nicht
nur die Feststellung derselben in der Form des eben dargestellten Mythos
von der PANDORA, vorgenommen: Unsterbliche G6tter und sterbliche Men-
schen sind getrennte Wesen.

Wir stehen hier zwar noch nicht im christlichen Verstindnis von Siinde,
die der Gegenpol zur Gnade Gottes ist. Doch liegt im Mythologischen und
der Art, wie Fragen gestellt werden, die Weiche. Die Verselbstindigung der
Menschen oder gar deren Autarkie (durch das Feuer geschaffen) bedeutet
ein neues distanziertes Verhdltnis zu Gott. Und dieses ist nun strafwiirdig.
Denn gestraft werden nach HESIOD die Menschen nicht fiir ihr eigenes Fehl-
verhalten, sondern fiir fremdes, gottliches Fehlverhalten — das des PROME-
THEUS.

Zu diesem Fehlverhalten des PROMETHEUS muss einiges erklért werden:
Zum einen handelt es sich um ein Fehlverhalten aus der Sicht der Gotter.

Zum zweiten handelt es sich aber aus der Sicht der Menschen um eine
segensreiche Tat, die PROMETHEUS begangen hat; gemeint ist der Dieb-
stahl des Feuers vom Herde des ZEUS auf dem Goétterberg Olympos. ZEUS
hatte ndmlich die Menschen, vielleicht aus Angst oder Furcht vor ihnen, ge-
schwicht, indem er ihnen das Feuer nahm und das Wissen um die Stunde
ihres Todes gab.

48



2.3 Anthropogonie

Jetzt waren sie also ohne Feuer, hilflos den Unbilden des Wetters ausgesetzt.
Untétig und apathisch ddmmerten sie dahin, weil sie die Stunde ihres Todes
kannten. Das war ein menschenunwiirdiges Leben, ohne d&ufleren Schutz und
durch Depression im Inneren zerschlagen.

So wollten es die Gotter, insbesondere ZEUS.

Da nun empfand PROMETHEUS, Schopfer und Sachwalter der Menschen,
Mitleid:

Er gab den Menschen das Feuer zuriick und nahm ihnen das Wissen um
die Stunde ihres Todes [A. Pr.].

Das mussten die Menschen als Segen, die Gotter aber als Frevel empfinden.
Den ZEUS érgerte es insbesondere, dass PROMETHEUS ihm das Feuer mit
allergrofiter Verschlagenheit gestohlen hatte:

Er versteckte die Glut im Mark des Sténgels einer Pflanze, Narthex ge-
nannt, und er ging damit auch noch frohlich schwenkend an Vater ZEUS,
dem Himmelskonig, vorbei.

ZEUS war aber aus zwei Griinden aufgebracht:

Zum einen storten die Riickgabe des Feuers an die Menschen und die Riick-
nahme ihres Wissens um die Todesstunde seine Ordnung,

zum anderen war der Mensch durch die Tat des PROMETHEUS in die Lage
versetzt, eine durch Kultur geprégte und in Selbstbestimmung gefiihrte
Gemeinschaft aufzubauen. Mit der Tat des PROMETHEUS wurde also der
Mensch wieder stark und zum zweiten Male geschaffen, dieses Mal nicht
rein physisch, sondern hier geistig als Trager der Kultur.

Und so wurde PROMETHEUS bestraft:

HEPHAISTOS schmiedete ihn an den Kaukasus, und der Adler des ZEUS
hackte ihm téglich die Leber aus, die néchtens aber wieder nachwuchs — und
das geschah 30.000 Jahre lang, bis HERAKLES ihn durch einen Pfeilschuss
befreite. HERAKLES stammte iibrigens auch aus Theben, illegitimer Sohn
des ZEUS und der ALKMENE, die mit ihrem Mann AMPHITRYON in Theben
bei dem bereits genannten KREON Zuflucht gefunden hatte.

Hier, nach der Schopfung des Menschen und der Reflexion iiber sein
Verhiltnis zu den Gottern, bietet sich die Frage danach an, welchen Weg
die Menschen denn nach ihrer ersten und zweiten Schipfung genommen
haben.

49



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Auch dazu gibt es einen Mythos, den HESIOD gestaltet hat, wiederum einen
fiktionalen Mythos.

Es geht um die Entwicklungsgeschichte menschlichen Handelns.

2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

2.4.1 Fiint Generationsgestalten

HESIOD erzdhlt von fiinf von den Gottern geschaffenen menschlichen Ge-
nerationsgestalten [Op. 106 ff.; SCHMIDT 2002, S. 86 f.]. Nach Edelmetallen
wurden die beiden ersten benannt, die goldene und die silberne Genera-
tionsgestalt. Wihrend dem Range nach die erste goldene Generation wie
Gotter lebte und den Kummer nicht kannte [Vs. 112], war das Leben der
zweiten Generation nun doch schon kiirzer und vom Leiden gefiillt [Vs.
133].

Der dritten Generation gefiel nur der Umgang mit gehértetem Kupfer,
Krieg und Gewalt. Sie ehrte die Gotter nicht und starb an sich selbst.

Die vierte Generationsgestalt, Halbgétter [Vs. 160], war die Generation de-
rer, die um das siebentorige Theben kampfte und um die Herden des ODIPUS
[Vs. 162 ff.] und in Asien um Troia wegen der schénen HELENA. Insgesamt
waren diese Helden , gerechter und besser“ [Vs. 158] als die Vorgénger. Sie
fallen aus dem Dekadenzschema heraus.

Doch die fiinfte Generationsgestalt ist die gegenwdrtige. Der Dichter
wiinscht, dass er darin nicht leben miisste [Vs. 173 ff.]. Sie wird die ei-
serne genannt, kennt nur Hdme und Neid und das Faustrecht, Missachtung
der Eltern und der Eide. Kurzum:

Es handelt sich da wohl um die Vorwegnahme von geldgierigen und macht-
besessenen Lumpen in Gesellschaft und Politik, die — nur auf Selbstdarstel-
lung und Profit bedacht — die Physiognomie der Zeit bestimmen.

,Und da nun“, so sagt der Dichter [Op. 196 ff.], ,zum OLYMPOS,
fort von der Erde mit ihren breiten Wegen,

in leuchtende Gewdnder ihre schone Gestalt verhiillend,

zur Sippe der Unsterblichen

wandten sich beide,

die Menschen verlassend:

50



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

die <Géttin> AIDOS (Achtung) und die <Gottin> NEMESIS (Scham-
gefiihl/Unwille) “

[FRANKEL, 1976, S 134].

Mit dem hier entworfenen Schema von den fiinf Generationsgestalten stehen
wir an der Wiege europdischer Geschichtsphilosophie; dafiir stehen die Na-
men von VOLTAIRE, HERDER, HECEL, NIETZSCHE, DILTHEY, O. SPENG-
LER, TOYNBEE, BERDJAJEW und JASPERS.

Karl JASPERS z. B. hat 1955 das Anliegen der Geschichtsphilosophie zum
Titel eines Buches gemacht: ,, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte“. Es
geht JASPERS dabei um ein orientierendes [a. a. O. S. 13] ,Schema, das
die grofite Weite und die entschiedenste Einheit der Menschheitsgeschichte
sucht.“ Er findet so etwas wie eine ,, Achsenzeit*, die die Jahre zwischen
800 und 200 v. Chr. umfasst. Da entstand z. B. das Menschenformat, , mit
dem wir bis heute leben* [a. a. O. S. 14].

Die fundamentale Forderung, Menschen aus dem Zustand ungliicksgefiill-
ter Orientierungslosigkeit herausbringen und eine Perspektive geben zu
miissen, ist vielleicht das bedeutsamste (und ein padagogisches) Ergebnis
des eben dargestellten Mythos und des dahinter stehenden mythologischen
Denkstils. Dieser Mythos trégt pessimistischen Charakter. SCHADEWALDT
spricht von einer Dekadenztheorie [1978, S. 111; vgl. auch NESTLE 1975, S.
50].

Die Abfolge der Zeitalter ist durch wachsende Gottesferne gekennzeichnet;
Gottesferne, das ist Leben ohne Perspektive, ist Dekadenz.

Die Enttduschung iiber die Dekadenz schligt sich in folgendem Mythos
nieder; es ist die Geschichte von

DEUKALION und PYRRHA.

2.4.2 DEUKALION und PYRRHA

PROMETHEUS hatte einen Sohn namens DEUKALION; dieser war verheiratet
mit PYRRHA, einer Tochter des EPIMETHEUS und der PANDORA. PYRRHA
ist also die Nichte des PROMETHEUS und Kusine ihres Mannes.

Sie war die ,,Rotblonde“ und lebte mit DEUKALION in der Landschaft Thes-
salien, nicht ganz so weit entfernt von Bootien, der Landschaft, die uns bis-
her begleitet hat. Thr Zeitalter war das bereits beschriebene ,eiserne®, dem

o1



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

jegliches Gefiihl von Achtung, Respekt und Scham abhanden gekommen
war.

So nun beschloss ZEUS, die ,,frei von Gott* gewordene Erde auch wieder
frei von Menschen zu machen, indem er alle ertrankte:

Fine grofie Flut sollte kommen und alles iiberspiilen.

PROMETHEUS hatte von diesem Beschluss erfahren und sah ganz entschei-
dend seine Interessen beriihrt; denn sein Interesse galt den Menschen. Daher
riet er seinen Kindern, eine Arche (lat. arca = Kasten), also einen Kasten
zu bauen, den man besteigen konnte, und mit dem Lebensnotwendigen zu
versehen.

Als nun der grofle Regen kam, zog sich DEUKALION mit PYRRHA in den
Kasten zuriick und trieb 9 Tage und 9 Néchte auf dem Meere, in dem sonst
alles untergegangen und ertrunken war.

Am Berge der Musen, dem PARNASSOS, landeten schliefflich die beiden. Sie
stiegen aus, beteten fiir ihre Rettung und dankten dem obersten GOTT, der
inzwischen seinen Zorn etwas beséinftigt hatte, wohl deswegen, weil er die
duftenden Opfer der Menschen vermisste. Diese Begriindung kennen wir
aus dem jungbabylonischen Gilgamesch-Mythos, von dem bald berichtet
werden soll [s. u. S. 53].

ZEUS sandte den HERMES, den Gotterboten, Gott der Kaufleute, Arzte,
Diebe und Gaukler und lieff DEUKALION wissen, dass er Wiinsche duflern
diirfe. Dieser wiinschte sich

Menschen.

Zu diesem Zwecke sollte er Steine riickwérts iiber seinen Kopf werfen, PYR-
RHA solle das Gleiche tun.

Und die Steine, die er warf, wurden Ménner, die sie warf, wurden Frauen.

Und es weitete sich das griechische Wort laas, das Stein bedeutet, in der
Gestalt von lads zur Bedeutung ,,Volk“. Vielleicht ist unser Wort ,,Leute*
davon abgeleitet, russisch ,ljudi®.

Eine andere Version lautete so:

Sie sollen, so wies das dunkle Orakel der Gottin THEMIS, Mutter des PRO-
METHEUS, DEUKALION und PYRRHA an, die Gebeine der grofien Mutter
hinter sich werfen.

Als ihre Mutter verstanden sie nach einigem Nachdenken zu Recht die Erde
bzw. die Steine, die darauf lagen. Diese warfen sie also hinter sich.

52



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

So stammen denn aufler DEUKALION und PYRRHA auch die Menschen von
der Erde ab.

Dass die Menschen durch eine grofle Flut vernichtet wurden, berichteten
aber nicht nur die Griechen. Denn es handelt sich wohl bei der genannten
Flut um ein tatséchliches historisches Ereignis, das sich auch sonst weltweit
in Mythen niederschlug. Jetzt soll in Kiirze einiges dazu gesagt werden, wie
andere Kulturkreise die Flut beschreiben.

2.4.3 GILGAMESCH und andere

Flut war ein Thema rund um die Erde in etwa 70 Mythen, asiatischen,
afrikanischen, amerikanischen, ozeanischen und européischen Ursprungs.

Aus dem alten Testament kennen wir die Geschichte von NOAH und seinem
Kasten, der Arche, bei den Sumerern im Zweistromlande handelt es sich
um Ziusudra.

Besonders hervorzuheben ist das GILGAMESCH-Epos, wie es uns in 3200
Versen auf 11 Tafeln aus der Bibliothek des ASSURBANIPAL (um 650 v.
Chr.) erhalten ist; es fiithrt verschiedene schon im 3. Jahrtausend entstande-
ne Geschichten zusammen. Als Redaktor gilt ein um 1200 v. Chr. lebender
Dichter namens Sin-Leque-Unnini, der das Epos von Heldentaten, Ruhm
und Tod, vor allen Dingen von der Suche nach Unsterblichkeit komponiert
hat. Benannt ist dieses Epos nach dem Helden, der um 2660 in Uruk Koénig
der ersten Dynastie war und sich zu einem Nationalhelden entwickelt hat:

GILGAMESCH.

Sein Name wird nicht gleich zu Beginn des Epos genannt. Da heif§t er nur:
»,Der alles sah ... der alles erfuhr ... Er baute die Mauer des umfriedeten
Uruk* Erst nach dem Hinweis: ,,Zwei Drittel von ihm sind Gott, ein Drittel
von ihm ist Mensch, der Gestalt seines Leibes kommt niemand gleich“ ...
kommt der Name:

,GILGAMESCH lésst nicht den Sohn zum Vater ... Tag und Nacht die Mauer
bauend“. [GILGAMESCH 2006, S. 5 f.]

Er ist mit seiner Stérke eine Provokation fiir die besorgten Einwohner
Uruks; diese wenden sich an ihre Gotter — und die um ANU, den Him-
melsgott, erhoren die Bewohner und schaffen als Rivalen den méchtigen
ENKIDU. Doch beide kiissen sich und werden Freunde, die Abenteuer zu
bestehen haben; sie erschlagen HUMWAWA, den Wiéchter des groflen Ze-
derwaldes, ,,dessen Briillen Sintflut ist“, und den Stier des Sonnengottes.

53



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Doch das ist den Gottern zuviel des Hochmuts. Sie beschliefen den Tod des
ENKIDU. Er stirbt. GILGAMESCH tobt wie eine Léwin, die man von ihren
Jungen trennt. Und zum ersten Male nach dem hohen Mute kommt Todes-
angst auf: ,Soll auch ich dereinst sterben wie ENKIDU?“ Er beginnt nach
dem ewigen Leben zu suchen auf vielen Wegen bis an das Ende der Welt.
Da kommt ihm in den Sinn:

UTNAPISCHTIM aus Schuripakk, Sohn des UBARA TUTU, der die grofie Flut
iiberlebte und von den Gottern an das Ende der Welt entriickt wurde. Er
musste nicht sterben und soll ihm nun sagen, wie das moglich war.

Uber das Wasser des Todes bringt ihn URSANABI, der Fihrmann. Und
dann kann er UTNAPISCHTIM danach fragen, wie dieser die Unsterblichkeit
erlangt hat. Das ist fiir diesen die Gelegenheit, die Geschichte der grofien
Flut zu erzéhlen:

EA, der Weisheitsgott (bei den Griechen PROMETHEUS), habe auf einer
Gotterversammlung erfahren, dass die Menschen wegen ihrer Bosartigkeit
durch eine Flut vernichtet werden sollen. Da EA aber an die vereinbarte
Schweigepflicht gebunden war, habe, so erzdhlt der weise UTNAPISCHTIM
dem GILGAMESCH, EA einen Zaun oder eine Wand aus Rohr angesprochen,
damit der dahinterstehende UTNAPISCHTIM das horen konnte. Er sagte:
,Rohrzaun, Rohrzaun, Wand, Wand! ... Hére! Du Mann aus Schuripakk,
Sohn des UBARA TUTU, reif3 das Haus nieder, baue ein Schiff! Lass Reich-
tum fahren, suche Leben! Verachte Besitz! Rette das Leben! Bring allerlei
Lebendes in das Schiff hinein ...! Das Schiff, das du bauen sollst ..., am
heiligen See leg es vor Anker!“ [GILGAMESCH 2006, S. 84 f.].

So wird UTNAPISCHTIM gegen den Willen der Gétter ANU, ELLIL, NIMURTA
und ENUGI gerettet und an das Ende der Welt entriickt. Dort sucht ihn der
Held GILGAMESCH auf und erféhrt, wie der Weise das ewige Leben erhalten
hat:

Fine zweite Geschichte — tiberliefert im ersten Buch Mose — gleicht — allein
fiir sich gesprochen — der eben aufgefithrten; nur der Zusammenhang ist
anders: Da geht es nicht um die Ereignisse, die einen Helden betreffen, son-
dern um die Darstellung der Entwicklung des Menschen von der Schaffung
der Welt an, insbesondere im Rahmen des Geschlechtsregisters von ADAM
und EVA an beginnend. Der Verlauf aber ist dhnlich: GOTT will die Men-
schen vertilgen von der Erde ,,bis zum Gewiirm und den Végeln“ [6.7], weil
er sieht, dass die Bosheit der Menschen grof ist auf Erden [6.5].

Nur NOAH findet Gnade.

54



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

Er befiehlt, ein Schiff zu bauen mit genauer Maflangabe, auch wird gesagt,
wer an Bord gehen darf. Freilich hat Noah nicht soviel Zeit zum Bau wie
UTNAPISCHTIM, nur sieben Tage, dafiir regnet es aber 40 Tage, bei UTNA-
PISCHTIM waren es nur sieben. Auch die Probe, Vogel fliegen zu lassen, um
zu sehen, ob sie zuriickkommen, war die gleiche. Auch beide, UTNAPISCH-
TIM wie NOAH, wurden gesegnet — die Gottheit war verséhnt. Auch aus
China und Indien kommen &hnliche Geschichten.

In China waren es FU XI, der erste legendére Kaiser, und MI XI, seine Schwe-
ster, die den Donnergott durch ihre Trénen aus der Not eines Kerkers und
vor dem Verdursten bewahrten. Aus Dank schenkte er ihnen einen Zahn,
der sie beschiitzen solle, wenn eine Plage iiber die Menschen komme.

Und dann kam die Flut und vernichtete Stddte und Dorfer. Kein Schiff
widerstand dem Sturm, nur das Schiff der beiden Kinder, das aus dem
Zahn gewachsen war.

Im alten Indien erhielt der junge MANU, Sohn der Sonne, von einem Fisch
den Rat, ein Schiff zu bauen, das ihn aus einer bald einsetzenden Flut
erretten werde. Der Fisch erwies sich als der Gott VISHNU, der MANU aus-
ersehen hatte, als einziger iiberlebender Mensch nach der Flut ein neues
Menschengeschlecht zu griinden.

2.4.4 Quelle und Wirkung

Es muss jetzt die Frage beantwortet werden, wo die Quelle dieses Den-
kens, insbesondere das von der Abfolge der Generationen, liegt. Erst seit
dem vorigen Jahrhundert weifl man [Dornseiff 1956, FRANKEL 1976, S. 132,
Anm. 14, BURKERT 2004], dass als Quellgebiet fiir das Sukzessionsdenken
der Alte Orient in Frage kommt. Man koénnte da in der Folge z. B. auch
auf AMOS (8. Jahrhundert v. Chr.) hinweisen oder auf die &lteren Teile der
unter dem Namen des DANIEL iiberlieferten Prophetien (die vier Tiere als
vier Weltalter):

Was die Griechen betrifft, so ist die spezifisch griechische Variante dazu
die Erweiterung des Sukzessionsdenkens um die Entwicklung der DIKE-
Vorstellung, die das griechische Denken der Folgezeit présentiert. Es geht
dabei um die Auffassung, dass Geschichte als Abfolge von Generationen
darin sich zeigt, wie Gerechtigkeit (dike) entfaltet oder verhindert wird.
Auf jeden Fall: DIKE, Recht, Gerechtigkeit, sind das Fundamentale des Zu-
sammenlebens [Schmidt 2002, S. 88 f.].

95



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Bei den christlichen Denkern des 1. Jahrhunderts flieBen beide Strome wie-
der zusammen:

In der Apokalypse des JOHANNES vereinen sich das eschatologische, auf
Gottes Handeln fixierte Denken der Juden (und ihrer Propheten) mit
dem universalistischen DIKE-Denken der Griechen. Was den Griechen in
Ansitzen vertraut war (z.B. die Hoffnung auf einen Erloser, auf Gottes
Sohn), présentieren auch die Juden; was diesen aber fehlt (Himmel und
Erde, unter dem Gesetz der DIKE stehend, in sich vernetzt, ein einheitli-
ches Universum und die Analogie von Mikro- und Makrokosmos) geben die
Griechen.

Und hinter allem steht das mythologische Paradigma der Griechen, das
im FEinzelwesen die Geistesgeschichte der Menschheit vertreten sieht und
schon sehr frith den Menschen als Spiegelbild Gottes prasentiert.

Fiir HESIOD endet die Sukzession in der Geschichte des fiinften Zeitalters.
Diesem — das so schlecht ist, dass er darin eigentlich nicht geboren sein
wollte, — ist aber durch die Einsicht der Biirger die Chance gegeben, besser
zu werden — mit des ZEUS strafender Hilfe. Eine radikale Besserung ist das
nicht; Besserung vollzieht sich immer nur am Einzelnen (darum auch seine
Hoffnung auf spéter).

Bis an die Wurzel hingegen geht die Verdnderung bei DANIEL, AMOS oder
JOHANNES: Dort wird aus der ,, Endzeit“ [DANIEL 8.17] als Gegenwart eine
radikale Erneuerung so vorgenommen:

Das Alte wird getilgt [DANIEL 7.26], und das neue Reich wird auf ewig
errichtet.

Bei den Griechen kann man aber auch Positives insgesamt sehen:

Indem Generationsgestalten gehen miissen, die die Grundordnung mensch-
licher Gemeinschaft nicht mehr achten kénnen, wird positiv darauf hinge-
wiesen, was Grundlage politischen Lebens ist und Leben in Gesellschaft
iiberhaupt lebenswert macht:

Es ist die Ausgeglichenheit, die Harmonie, oder auch der durch Recht (dike)
geregelte Ausgleich divergierender Interessen. Wo diese harmonia (&ppovia
gestort ist — durch HYBRIS (Hochmut) oder gar Rechtsbruch —, tritt DIKE
auf den Plan, mit dem Ziel, die HARMONIA wiederherzustellen. Damit ist
nicht ein Zustand zwischen zwei Menschen gemeint, sondern: EUNOMIA,
eine Schwester der DIKE.

56



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

Dieses Wort bezeichnet einen Ordnungszustand, der, bedingt durch gute
Gesetze und deren Beachtung (aidos) sowie durch die Empérung (nemesis)
iiber Verstofle, selbst ein guter ist.

eunomia (ebvopia) bedeutet zudem Gesetzestreue und Bindung an das Ge-
setz, wodurch eine polis erhalten wird. Aber DIKE in Verbindung mit EU-
NOMIA ist noch mehr:

Es ist die Gerechtigkeit, deren Quelle die Gottheit ist. Fiir diese steht ZEUS,
die letzte Gottheit in der Abfolge von Gottergenerationen. Und damit ist
nicht die sdkular-politische, sondern fast schon eine religitse und eine phi-
losophische Dimension angesprochen:

DIKE hat also eine theologische, aber auch eine ontische Qualitét:

Sie ist schlechthin konstitutiv fiir politisch-gesellschaftliches Sein und fiir
das Sein tberhaupt.

Gewalt und Willkir - wie wir sie aus den Mythen des alten Orients als die
einzigen Begleiter der Gottergenerationen kennen — sind nicht die Mafle, die
die frithen Griechen fiir die Entwicklung nannten. Sie sind auch nicht das
Maf unter Gottern im makrokosmischen Bereich. Die Mafle, also kosmische
Mafle, sind Recht, Gerechtigkeit, Harmonie und Ausgleich.

So wird der Tradition des alten Orients durch die Griechen eine philoso-
phische Gestalt gegeben:

Erst durch die DIKE werden Gott und Mensch verbunden.

DIKE ist also keine reine innerweltliche sdkulare und keine rein gottliche
Grofle — sie ist diejenige Grofle, die beide Sphéren, das Menschliche und das
Gottliche, so verbindet, dass sie von einer Sphire auf die andere hinweist.
Sie ist sozusagen grenziibergreifend und grenziiberschreitend; sie unterliegt
auch nicht der Beliebigkeit von Parlamentsbeschliissen.

Sie ist ein Zeichen und gibt uns sogar die Moglichkeit, erst durch sie selbst
Gott zu verstehen.

Alles, was ist, steht unter der Krone des Rechts. Und wenn daran etwas
sakular ist, dann sind es

- Ordnung,
- Ausgleich und

- personliche Achtung im Sinne von Scheu (aidos), gegen Recht zu ver-
stofen und Emporung (nemesis) iiber tatséichliche VerstoBe.

o7



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Wie man sehen kann, ist bei den Griechen Anthropogonie stets die Verbin-
dung des Menschen mit Gerechtigkeit. Diese Verbindung findet ein gewalt-
sames Ende und Erneuerung.

Die Hilflosigkeit des Menschen zeigt sich nicht nur mit seiner Geburt, da er
ohne Hilfe und Fiirsorge der Eltern wieder sterben miisste.

Sie zeigt sich auch darin, dass sich seine Kultur immer wieder als Werte-
verfall prasentiert. Es gibt keine Aufwértsentwicklung, keine Entwicklung
von Werten zu dem festen Fundament einer fest gegriindeten Gesellschaft.
Werte zeigen sich stets als verfallende Groflen bis wieder ein Neuanfang
gemacht wird. Sehenden Auges wandern die Menschen in den Zerfall, ohne
dass sie dabei durch sich selbst oder durch andere Hilfe erfahren kénnen.
Das Richtmaf ist die Gerechtigkeit.

Die Verarbeitung des Mythenmaterials in der Erzdhltradition des 2. Jahr-
tausends v. Chr. ist verbunden mit dem Interesse, ein Schema zu entwickeln,
in das zugleich Ubersichtlichkeit, Verstéindnis, Reue und das Bewusstsein
von der Notwendigkeit der Umkehr einflieflen.

Ganz anders ist es um die Absichten der Neuzeit bzw. der Moderne be-
stellt. Der Weg z.B. des PROMETHEUS von AISCHYLOS [Der gefesselte
PROMETHEUS| zu GOETHE [PROMETHEUS]| fithrt vom Kampf gegen die
ungerechte Gewaltherrschaft des obersten Gottes zur Darstellung des PRO-
METHEUS als eines schopferischen geistigen Revolutiondrs. PANDORA war
fiir den Griechen die Frau, die mit ihrer Person die d&uflere Schonheit, den
schénen Schein, mit einem iiblen Inneren (,falsche Rede*) verbindet:

Sie ist ein schones Ubel — kalén kakén [HES. Th. 585]. Aber die Einheit von
,Gut* und ,,Schon“, also Bildung, kann sie nicht reprisentieren, weil sie
von den Gottern nicht als erstrebenswertes Ideal, sondern als eine Strafe
konzipiert ist.

Bei ErRAsMUS von Rotterdam verkorpert PANDORA das Sprichwort: ma-
lo accepto stultus sapit, d.h. ,erst nach dem Ungliick wird der Dumme
schlau“.

Von GOETHES ,,Pandora. Ein Taschenbuch fiir das Jahr 1810.“ ist nur der
erste Aufzug komponiert. Das Festspiel ist vom Text des HESIOD vollig
abgekoppelt und handelt, ohne dass Pandora auftritt, von dem Briiderpaar
und den sich ihnen zeigenden geistigen Grundhaltungen, Tat und Traum.

Fiir HENRY JAMES in PANDORA (1884) ist sie das ,,American Girl, das
selbstbewusst die Ausstrahlungskraft ihres Korpers fiir ihre Ziele einsetzt “.

58



2.5 DIONYSOS

FRANK WEDEKIND stellt im ,, Erdgeist“ (1896) und ,,Die Biichse der PAN-
DORA“ (1904) die PANDORA als LULU vor; diese ist von animalischer Trieb-
haftigkeit und wird fiir ihre vielen Liebhaber eine , femme fatale* und wird
zuletzt selbst Opfer von JACK the Ripper.

ALBAN BERG nimmt in seiner in Zwolftontechnik komponierten Oper ,,LU-
LU“ (1937) die Interpretation von FRANK WEDEKIND musikalisch wieder
auf. Die Moderne lebt von der Faszination durch das Alte; es fehlt aber
z.B. bei WEDEKIND und BERG das Bewusstsein, dass man durch Reue
und Umkehr individuell etwas &ndern kann, gesamtgesellschaftlich. Mythos
wird als Ausdruck von menschlichen oder menschlich-animalischen Befind-
lichkeiten verstanden, nicht aber als Chance zur Umkehr und zu einer neuen
Menschwerdung.

2.5 DIONYSOS

2.5.1 Tod, Auferstehung und Wiederkehr

Es gibt Stédte, auch kleinere, deren Namen durch ihre Verbindung mit
menschheitsgeschichtlich wichtigen Personen bedeutend und unausléschlich
sind. Genannt werden diirfte hier z. B. die Verbindung von Weimar, Leip-
zig und Niirnberg mit GOETHE, SCHILLER, HERDER, JOHANN SEBASTIAN
BACH und DURER oder von Nazareth mit JESUS. Zu Stddten dieser Art
gehort das bereits genannte Theben. Dieser Stadt sind zwei gottliche Kinder
zuzuordnen, DIONYSOS und HERAKLES. Uber diese soll jetzt ausfiihrlicher
berichtet werden.

Begonnen werden soll mit DIONYSOS. Das Wort handelt von Gott-Vater
und seinem Sohn, von dessen Geburt, Wirken und von dessen gewaltsa-
men Tode und von dessen Auferstehung von den Toten. DIONYSOS ist ein
Sohn des ZEUS [HoM. II XIV 325]. Seiner wurde in Festen regelméfig ge-
dacht, wie man es heute in den christlichen Kirchen zu Weihnachten, Ostern
und Pfingsten mit einer anderen Gottheit tut. Eine nicht ganz so einfache
Geschichte ist das; aber eine Geschichte von geradezu unheimlicher Wir-
kungsmacht soll hier dargestellt werden.

In Theben hatte der bereits genannte Kénig KADMOS mit seiner Frau HAR-
MONIA einen Sohn und vier Téchter. Eine davon hiel (oder sollten wir
sagen heifit?) SEMELE, die so schon war, dass des hochsten Gottes Augen
mit Wohlgefallen auf ihr ruhten, des ZEUS Augen.

99



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Aber nicht nur die Augen.

Die Begegnung beider auf dem Lager hatte Folgen, von ZEUS sicher beab-
sichtigt.

Das alles war der HERA, seiner Gattin und Schwester, nicht entgangen.
Doch sie wollte eine Geburt verhindern und verwandelte sich in eine Amme.
Diese riet nun der armen SEMELE, sie sollte sich doch zunéchst eidlich von
ihrem Liebhaber ZEUS die Erfiilllung eines Wunsches erbitten. Sollte diese
Erfiillung gewéhrt werden, dann solle sie sich wiinschen, so der Rat der
HERA in der Gestalt der Amme, ZEUS moge sich ihr auf dem Liebeslager
so zeigen wie seiner Frau HERA. Leibhaftig sollte sich der Gott zeigen!

Ein fataler Wunsch!

Denn welcher Mensch hat je, ohne den Tod zu erfahren, Gott schon von
Angesicht zu Angesicht gesehen oder sehen diirfen?

ZEUS zeigte sich.

Und so musste SEMELE, vom Blitze getroffen, sterben und in das Reich des
HADES wandern.

Dort aber, wo sie starb, zeigte man noch in historischer Zeit einen Wein-
stock, der gewachsen war. Der Weinstock wuchs also, da sich im Leibe der
Mutter ein gottliches Kind regte.

Doch ZEUS wollte dieses Kind und rettete die Leibesfrucht, das Kind, das
den Namen DIONYSOS erhalten sollte.

Er barg die Frucht in seinem Schenkel und brachte das Kind zur Welt in
einem fernen Lande; Nysa heifit das Land; manche sagen, es sei eine ferne
Stadt oder ein Berg in geheimmisvoller Fremde. Vier Ammen, ebenfalls
mit Namen oder der Bezeichnung Nysa (also Nysai) sollen ihn aufgezogen
haben.

Von Anfang an war er vorwiegend mit Frauen verbunden, eine Art ZEUS
— nur fiir Frauen? Selbst die ihn erziehende Person war schon kein Mann
mehr, eher ein fast geschlechtsloses Wesen, aber im Stande der Weisheit:

SILENOS, ein rundlicher, dickbduchiger Greis mit einem Bart und Hornern
am Kopfe, stumpfnasig und am ganzen Koérper behaart, mit zottiger Klei-
dung und purpurnem Umwurf, gewohnlich auf einem Esel reitend, manch-
mal auch als Wesen halb Mensch, halb Pferd dargestellt.

Als DIONYSOS nun herangewachsen war, durchstreifte er, von Nymphen be-
gleitet, mit Efeu und Lorbeer bekrinzt, die Wilder. Er suchte seine Mutter.

60



2.5 DIONYSOS

Er fand sie, und es gelang ihm sogar, diese aus dem Reiche des Todes her-
auszuholen. Als Wegweiser soll er (vielleicht sogar zu seiner eigenen Hilfe
auf dem Riickwege) einen Phallos aus Feigenholz benutzt haben.

Ubrigens:
Als er seine Mutter gefunden hatte, gab er ihr einen neuen Namen:
THYONE.

Man kann den Namen etwa verstehen wie ,,die durch Opfer Verehrte“. An-
dere sagen: Die ,,gottliche Schnelle“.

Ebenso wie spéter ihr gottlicher Sohn fuhr sie aus der Unterwelt in den Him-
mel, eine Himmelfahrt wie die der Maria, das war THYONEs Himmelfahrt.
Sie gelangte unter die olympischen Goétter. Vielleicht hingt aber auch der
Namenswechsel mit dieser Himmelfahrt zusammen, dhnlich wie bei JESUS
von Nazareth, dessen Hoheitstitel ,,Christos® (= der Gesalbte) den Aus-
gang von seinem Wirken nimmt und nach Leiden, Tod, Auferstehung sowie
Himmelfahrt als Mitte fester Bestandteil des Eigennamens JESUS wurde:
JESUS CHRISTUS.

Aber zuvor ist noch der Erdenweg des DIONYSOS wenigstens in groben
Umrissen darzustellen; es handelt sich da um eine Vielzahl von Geschichten,
aus denen hier ausgewahlt werden muss, und zum Teil handelt es sich um
komplizierte Handlungsverldufe. Zuvor noch einiges zur Etymologie seines
Namens:

Der Name ist schriftlich belegt etwa seit 1250 v. Chr. auf Tafeln (in Pylos
und Chania), die mit der genannten Linear-B-Schrift beschrieben sind, als
di-wo-nu-so, und die grofle Verehrung ist iiber 2000 Jahre intensiv doku-
mentiert und wéhrte damit langer als die des JESUS von Nazareth oder des
MOHAMMED [s. unten S. 72].

Die Bedeutung des Namens ist sehr dunkel — und sehr umstritten — als ,,des
ZEUS Sohn* oder ,,Gott von Nysa“,  der in Nysa Erscheinende®. An unbe-
kannter Stelle wird auch vom ,,Sohne des Hinkenden“ gesprochen. Denn so
konnte man den Namen verstehen; ZEUS musste, solange er die Leibesfrucht
der SEMELE im Schenkel trug, hinken.

Vielleicht kann man den Namen auch gar nicht richtig erkldren, wie viele
unserer Eigennamen oder geografische Bezeichnungen, die ihren Ursprung
in der grauen Vorzeit haben, z. B. BIMBOS, HARZ, SUNTEL, WESER, ELBE.

Immerhin gibt es die Vermutung, dass DIONYSOS eine thrakische [SEILER
1872, Stichwort DIONYSOS; WiLAMOwITZ 1955, II. S. 61] oder eine asiati-

61



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

sche Gottheit ist, deren Verehrung im zweiten Jahrtausend v. Chr. langsam
nach Griechenland gelangte.

Aber das wird heute bestritten. Immerhin bei HOMER spielte er keine be-
sondere Rolle, anders als die sog. olympische Gotterwelt. DIONYSOS ist in
der Tlias und Odyssee jeweils nur zwei Male erwéhnt.

Aber zuriick zur Lebensgeschichte:

ZEUS musste das neugeborene Kind schiitzen; denn seine Gattin war ra-
send vor Eifersucht. Daher lief} er das Kind durch HERMES in einem fernen
Lande verstecken, dieses heifit Nysa. Dort wuchs das Kind auf, mit Milch
und Honig von vier bis sieben Ammen gendhrt, unterwiesen vom weisen,
abgekldrten, greisen SILEN.

Stets blieb der starke Bezug zu Frauen, die ihn in der Vorstellung seiner
Verehrer oder Glaubigen auf all seinen Ziigen begleiteten. Erst durch ganz
Asien bis nach Indien, dann von dort durch das, was wir heute Europa
nennen — jedenfalls sind es ausschliellich Lénder, in denen nach dem Besuch
Wein angebaut wird, vom Indus bis zu den Lidndern des Mittelmeeres.

Mit seinem Namen verbindet sich also ein Stiick materieller Kultur, die
Anpflanzung und Pflege des Weines. Daher hatte DIONYSOS wohl auch den
Beinamen ,,BAKCHOS“ erhalten, eine Bezeichnung fiir sprieflende Zweige,
auch fiir Reben oder fiir den Wein selbst.

Dieses Wort ist offensichtlich ein Wort, das die kleinasiatischen Griechen so
verwendet haben. Auch sein Gefolge wird békchoi (Bduxyot)oder (weiblich)
bakchai (Bdxyou) genannt. Latinisiert spricht man von Bacchus und meint
damit den DIONYSOS, im Mittelalter nennt man auflerdem den Wein selbst
so:

,Dem Bacchus huldige ich“, heiflt es in einem Liede.

Davon abgeleitet sind die Worter Bacchant (Bacchantin), die Trinkbru-
der/Saufbruder bzw. Schwérmer/Schwéarmerin im Gefolge des DIONYSOS
bedeuten; vom Gefolge des DYONYSOS wird gleich noch zu sprechen sein.
,Bacchantisch“ heifit so viel wie trunken, ausgelassen; das Wort Bacchanal
héngt damit zusammen, ein Trinkgelage, das mit sexuellen Exzessen so in-
tensiv zu Ehren des BAKCHOS gefeiert wurde, dass schon 186 v. Chr. der
romische Senat ein Verbot des Bacchanals aussprach.

Die Wege des DIONYSOS fithren durch viele Linder, immer von Ost nach
West. Stets ist er in Begleitung der Nymphen und seiner Verehrerinnen,
der Bakchen, die wegen ihres entriickten Zustandes auch ,,Méanaden“ =

62



2.5 DIONYSOS

, Wiitende“, ,Rasende® oder ,Thyiaden“ (Verziickte) genannt werden,
wiitend nicht so sehr vor Zorn, sondern durch Liebesglut rasend und nach
Begattung durch die mit stehendem Phallos folgenden Satyrn lechzend.
Rehfelle tragen sie, Rehkélbchen zerfleischen und essen sie roh. ,, Verziickt “
oder ,entriickt im Geiste* sind sie auch. Sie sind eins mit sich und ihrem
Gotte.

Er soll auch Frauen, z.B. die von ARGOS, in die Raserei getrieben haben:
Sie sollen sich seinem Anspruch, Gott zu sein, widersetzt haben. So trieb er
sie in die umliegenden Berge, wo sie ihre Kinder zerrissen und verschlangen
[APOLLOD., bibl. 1.102; 2.28, BRODERSEN]. Der geistige Zustand wird auch
noch anders beschrieben:

Seine festen Begleiterinnen sollen im Zustande ,,voll des Gottes“ (enthusia-
stisch), in heiliger Ekstase gewesen sein; und sie stiirmten wie im Rausch
durch Wilder und iiber Berge, in langen, leicht zu lésenden Gewéndern,
begleitet von Schlagwerk wie Pauken, Tamburinen (eine besondere Art von
Trommeln) und von Fléten, den Kopf mit Efeu bekrédnzt, in den Hénden
den Thyrsos tragend, das ist ein Stengel oder Stock aus einer Pflanzenstau-
de (Narthex — ferula), auf dessen Ende ein Pinienzapfen gesteckt war und
der selbst mit Efeu oder Weinlaub umrankt war. Diesem Thiasos (iacocg
= Schar, Gesellschaft) waren die Satyrn, sehr oft die stdndig liisternen,
stdndigen Begleiter, nicht unwillkommen.

Sie paarten sich in ihrem wilden Treiben unterschiedslos, wie es die Lust
befahl, unter Baumen, Strauchern und Biischen, in Hohlen.

Und der Gott selbst erschien in wechselnder Gestalt, als Mensch oder Tier,
z. B. Bock oder Stier, jedenfalls lief} er aus der Erde Wein, Honig oder Milch
sprudeln und loste die Menschen von ihren Sorgen, sprengte Mauern und

lie3 die Erde erbeben.

Wenn er als Mensch erschien, dann wurde er mit Maske in einem grofien
Korb (liknon -Aixvov), der fiir Feldfriichte bestimmt ist, prasentiert — daher
sein Beiname (liknites = Awxvitng), nicht als eine Individualitét, sondern als
Typ, ernst, erdig-niichtern, ohne dynamische Regung und doch beeindruckt
von der Musik, mit der man ihm huldigte — eine eindrucksvolle Epiphanie.

Wenn er also erschien, gesprochen wird von dem personlichen Erscheinen
des Gottes, dann wurde er gern in der Gestalt einer bdrtigen Maske dar-
gestellt. Auch sonst blieb sein Gesicht in den Darstellungen maskenhaft —
starr, eine auffiallige Mischung aus Beherrschung und Entgleisung, beides
zugleich.

63



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Was ist der Sinn der Darstellung Gottes durch eine Maske?

Die Maske symbolisiert die stindige Anwesenheit des Abwesenden. Er ist
immer da, auch wenn er nicht da ist. Er ist fern-nah, ab-anwesend, ein
Gott, der in seiner Person die Einheit der Widerspriiche vereint. Diese Sicht
Gottes war Bestandteil der Theologie des HERAKLIT [22 B 57 DK, auch B
62 DK u.a.].

Aber in seiner Wildheit war er nicht iiberall willkommen:

LYKURGOS, ein nordgriechischer Konig der Edonen, widersetzte sich dem
aus dem Osten einfallenden Triumphzug des neuen Kultus; er verkannte
den Gott und verjagte ihn und seine sieben Begleiterinnen. Doch ihn traf
die Rache des Gottes:

Der Wein des DIONYSOS umnebelte seine Sinne, er vergewaltigte seine eige-
ne Mutter und erschlug mit einer Axt seine Frau und seinen Sohn. Darauf
ist er von DIONYSOS im Gebirge den Pantern vorgeworfen und von diesen
gerissen worden, nachdem er zuvor niichtern geworden war und erkannt
hatte, wem er sich widersetzt hat. Andere sagen, er sei von Pferden in
viele Teile zerrissen worden. Seine Strafe in der Unterwelt war schlimm:
Unabléssig muss er ein 16chriges Gefafi mit Wasser fiillen.

In einer anderen Geschichte wird seine Riickkehr nach Theben erzihlt, wo,
wie wir bereits sahen, der Gott seine Wurzeln hatte, wenigstens die eine
Wurzel:

Ko6nig PENTHEUS, Sohn der AGAUE, einer Schwester seiner Mutter SEMELE,
widersetzte sich wie LYKURGOS dem DIONYSOS und dem neuen Glauben;
der Gott hatte ndmlich die verheirateten Frauen Thebens mit gottlicher
Kraft dazu veranlasst, mit in den Kithairon zu ziehen und ihm mit allen
Sinnen zu dienen. Da das aber nun jede biirgerliche Ordnung in Theben
sprengen wiirde, hat Koénig PENTHEUS ihn in Fesseln legen und in einen
Stall werfen lassen. Selbst durch Wunderzeichen — also gottliche Zeichen —
hat sich der Konig nicht umstimmen lassen; daher beschloss, so erzéahlt uns
der Tragiker EURIPIDES, der Gott, ihn zu vernichten:

Er niitzt seine liisterne Neugier und lésst ihn in eine Ménade verkleiden.
Dann hebt er ihn auf eine Fichte, wo er die Hemmungslosigkeiten der Ména-
den beobachten kann, damit er einen Grund finde, alles zu verbieten. Doch
er wird da oben erkannt und von den Ménaden zerrissen:

64



Dionysosmaske auf einer attischen Bauchamphore, ca. 520 v. Chr.
Copyright: bpk / Antikensammlung, SMB / Johannes Laurentius



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Seine eigene Mutter AGAUE, im Glauben, er sei ein Lowe, zerfetzt ihn, steckt
sein Haupt auf einen Thyrsos und zieht damit im Triumpfzug in Theben
ein.

Wiederum wird erzahlt, DIONYSOS sei, als junger Mann am Strande ste-
hend, von Piraten iiberfallen und gefangen worden. Gewaltsam wurde er an
Bord gebracht. Dort folgten bedrohliche Zeichen, aber nur der Steuermann
erkennt sie und warnt die Piraten; keiner glaubt ihm.

Da fallen seine Fesseln, siifler Wein stromt durch das Schiff, schwere Trau-
ben hidngen an den Weinstocken, die die Segel umgeben; selbst die Pinne ist
weinlaubumrankt. Angst ergreift alle, als plotzlich ein Lowe den Kapitéin
anspringt und ein Bar mittschiffs seine Pranken erhebt. Besinnungslos vor
Angst springen die Seeleute ins Wasser — und werden in Delphine verwan-
delt. Nur der Steuermann findet Mitleid, er bleibt Mensch und ist gerettet.

Die Geschichte zeigt, dass DIONYSOS nachtragend ist und fihig, Menschen
in das Reich des Todes zu schicken oder Wandlungen zu unterwerfen.

Bekannt ist vielleicht die Geschichte des MIDAS, des Konigs von Phrygien:

MIDAS hatte einen trunkenen Satyrn oder gar Silen (man kann beide von
einander schwer unterscheiden) aus dem Gefolge des DIONYSOS freundlich
aufgenommen; der hatte sich ndmlich in seiner Trunkenheit verirrt und
torkelte nun hilflos und orientierungslos im Rosengarten des Kénigs herum.
Der Koénig MIDAS nahm ihn freundlich auf, bewirtete ihn und erwies ihm
seine Verehrung, bis er wieder ganz niichtern war.

Dann brachte er ihn zu DIONYSOS zuriick.

Dieser freute sich iiber die Maflen und stellte dem MIDAS als Dank eine
Bitte frei, die er ihm erfiillen wolle. Nun war er schon unermesslich reich,
aber er wollte, wie heute vieler unserer ungekronten Konige in Wirtschaft
und Finanzen, noch ein klein wenig mehr.

Er bat sich aus, dass alles, was er beriihrte, zu Gold werde.
Die Folgen kann man sich leicht vorstellen:

Gold kann man weder essen noch trinken. Und so wurde ihm die Fata-
litdt seines Wunsches schnell klar. Hunger erlitt er, aber noch schlimmer:
Durst. IThm drohte der frithe Tod. Und so musste er sich wieder an den Gott
wenden.

DIONYSOS blieb ob solcher Dummheiten mitleidig und empfahl ihm zur
Befreiung von den Folgen seines Wunsches ein Bad im Flusse Paktolos.

66



2.5 DIONYSOS

Jetzt konnte MIDAS wieder leben und spiiren, welch geringen Wert doch
Reichtum fiir Menschen bedeuten kann: Was ist es fiir ein konigliches Leben,
das Leben ohne Gold, nur mit frischem Wasser und Brot?

Und seitdem findet man bis zum heutigen Tage Gold in diesem Flusse, der
heute Sart Cayi heifit, Gold und {ibrigens auch Bernstein.

Bekannt ist wohl auch seine Affiare mit ARIADNE.

THESEUS, Konigssohn aus Athen, hatte die hiibsche und hilfreiche Konigs-
tochter aus Kreta mitgenommen und machte mit ihr Station auf der Insel
Naxos.

Doch auch DIONYSOS hatte Feuer gefangen und begehrte das schone
Ko6nigskind.

THESEUS war gottesfiirchtig und so klug, sich nicht mit dem Gotte anzulegen
und gewéhrte ihm den Vortritt. Als sie schlief, verlief3 er sie heimlich, und
als sie wach wurde, war der Troster schon da.

Vier S6hne werden dieser Verbindung entstammen:

THOAS, der Argonaute, STAPHYLOS, OINOPION und PEPARETHOS — wir
konnten die Namen auch in der Reihenfolge so iibersetzen: Rasch, Traube-
rich, Weinrother, Heller.

Freilich wird neben dieser groflen frauenorientierten Affare auch seine lei-
denschaftliche Liebe zum Satyrn namens AMPELOS (= Weinstock) erwéhnt.
Dem Gotte ist also nichts Menschliches fremd [Nonn. D. 10.175 ff.].

Es heifit aber auch, dass er durch seine Schonheit die Frauen in die Rase-
rei und sexuelle Ekstase fiihrte; Alkohol soll bei ihm selbst nie eine Rolle
gespielt haben, anders als bei seinen Begleitern.

Wir horten schon, dass er seine Mutter SEMELE wieder aus dem Hades
hat holen und in den Himmel hat geleiten kénnen. Dafiir war er zu grofien
Opfern bereit, selbst den Preis seines gottlichen Leibes wollte er einem
liisternen, in ihn bis zum Verglithen verliebten Fiihrer auf dessen Forderung
zahlen.

Doch als er aus dem Hades zuriickkehrte, war dieser verstorben, und so
schnitzte er aus Dankbarkeit, dass dieser ihm den Eingang in die Unter-
welt gewiesen hatte, aus Feigenholz ein grofles Gesifl und vor allem einen
riesengrofien Phallos, den um seiner Mutter willen er zu dulden bereit war,
und einen Kopf. Dieses alles fiigte er auf einem Kantholz zusammen und
pflanzte das Werk auf das Grab des PROSYMNOS (= Sénger), so hief} der
liissterne Fiihrer, der ihm den Eingang in die Unterwelt gezeigt hatte.

67



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Auch den Géttern soll er geholfen haben:

Finst hatte die HERA ihren Sohn HEPHAISTOS verstoflen, weil dieser mit
einem Klumpfufl geboren war. Spéter rédchte er sich fiir diese Zuriickwei-
sung so, dass er seine Mutter HERA auf ihrem goldenen Gotterthrone mit
unsichtbaren Faden festschmiedete. Da gelang es erst dem DIONYSOS, den
HEPHAISTOS dazu zu bewegen, die Gottermutter wieder zu befreien, und
zZwar so:

Betrunken hat er ihn gemacht und dann auf einem Maultier zum Olymp
gefiihrt, damit er die HERA von ihren Fesseln wieder 16se.

Zur Belohnung erhielt Hephaistos vom Vater ZEUS wunschgeméfi APHRODI-
TE, die Gottin der sexuellen Liebe, zur Frau. Doch diese hat ihn gleich nach
der Hochzeit, ihn, den hésslichen Hinkefufl, mit dem schénen und starken
Gott des Krieges, ARES, betrogen. Vom Sonnengott HELIOS, der ja alles
sehen kann, dariiber aufgeklért, schmiedete er wiederum ein feines Netz,
um beide in flagranti zu fangen.

Und das gelang ihm denn auch:

Sie waren in verdichtig enger Umarmung und konnten sich aus dieser missli-
chen Situation nicht befreien. Der betrogene Ehemann rief nun alle Gotter
zusammen, prasentierte die beiden in ihrer zutiefst hilflosen Situation. Und
die Gotter brachen in ein unausloschliches Geldchter iiber diese Situation
aus. Bis heute spricht man deswegen, weil der Dichter HOMER die Geschich-
te erzihlt, von einem homerischen Geldchter [Od. 8.266 ff.].

Vom Ende des DIONYSOS hienieden kann kurz berichtet werden:

Nach seinem wechselvollen Wandeln auf Erden begann das Ende mit einem
neuen Anfang:

Er fuhr hinauf in den Himmel zu den olympischen Gottern, wie damals,
als er seine Mutter SEMELE in den Himmel begleitet hat, er, der gottliche
Sohn, seine vergottlichte Mutter THYONE. Er hatte seine Himmelfahrt.

Doch erst richtig verstehen kénnen wir sein Ende nur aus seinem Anfang
und sein Wesen aus beiden — Anfang und Ende. Beides miissen wir ver-
kniipfen. Eigentlich gehort DIONYSOS der Nacht an, dem Dunkel dessen,
was sich vor der Menschen und der Gotter Augen verbirgt.

Seine Bestimmung ist das Dunkle der Unterwelt und das unterirdische Reich
des Todes. Er heifit darum auch nyktipolos (vuxtitrohoc= der in der Nacht
wandelnde) oder nyktélios (vuxtéhoc= der Nichtliche).

68



2.5 DIONYSOS

Als solcher ist der Gott der Erste DIONYSOS [Nonn. D. 6.206], auch der
»katachthonische“ (= Unterirdische) genannt; wie NONNOS [a. a. O.] be-
richtet, habe dieser erste DIONYSOS die Gestalt eines Stieres gehabt. Sein
eigentlicher Name ist in diesem Zusammenhange ZAGREUS [a. a. O. Vs.
165], wie sein Vater, der katachthonische ZEUS, auch ZAGREUS geheifien hat,
wie man sagt [KERENYT 1951, S. 243 und S.279 Anm. 813]. ZEUS/ZAGREUS
soll ihn als sein Alterego nach einer alten Version aus der orphischen Reli-
gion in der Gestalt einer Schlange mit PERSEPHONE (seiner Tochter) oder
DEMETER (seiner Schwester) gezeugt haben.

Der Name ZAGREUS ist wohl zusammengesetzt aus dem Verbum agretiein
(drypevew = jagen, also ,,der Jager“) und dem &olischen Intensivprifix za/dia
(Ca/Bid = sehr); insgesamt ist also der ,starke Jéger* [ Kerenyi a.a.O. |
gemeint; Sein Schicksal sollte es sein, als ZAGREUS die Nachfolge seines
Vaters ZAGREUS anzutreten. Darum hatte sein Vater ihn gezeugt.

Doch HERA soll Titanen zum Mord angestiftet haben. ZAGREUS, der starke
Jager, der wilde Tiere totet, wird nun der Gejagte und nach schwerem
Kampfe, in dem er sich wechselnd in verschiedenen Gestalten (als Lowe,
Schlange, Stier) wehrt, wie ein Stiick Wild getotet, zerlegt und gekocht.

Religionswissenschaftlich handelt es sich dabei um die mythische Schlach-
tung eines jungen Gottes (eines Vegetationsddmonen), die in der Kultpraxis
der orphischen Religion durch die Tétung eines Kalbes nachvollzogen wur-
de. Auch die Ménaden sollen spéter in ihren rohen Handlungen (z.B. im
Zerreiflen von Tieren oder gar des ORPHEUS) das Gegenstiick zur Totung
des ZAGREUS geliefert haben.

Die grofle RHEA {ibrigens soll die Leichenteile, insbesondere das Herz des
ZAGREUS, geborgen haben.

ZEUS aber entdeckt die Téter und nimmt sich vor allem des geborgenen
Herzens an. Er bestraft die Titanen mit ewigem Leben nur in der Unterwelt
[Nonn. D. 6.206 ff.].

Nun kommt es zu einer zweiten Zeugung und Geburt:

ZEUS zerrieb das Herz, und bereitete daraus einen Trunk fiir SEMELE, auf
die sein Auge gefallen war.

Davon wurde die thebanische Ko6nigstochter schwanger und sie gebar ein
Kind, den zweiten DIONYSOS.

Seine Epiphanie, also sein persénliches Erscheinen in der Offentlichkeit der
Welt, soll Anfang Januar, am 5. oder 6. Tage dieses Monats, erfolgt sein;

69



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

das ist der Monat des steigenden Lichts, und es soll hier nur kurz darauf
hingewiesen werden, dass auch auf diese Zeit die Epiphanie des JESUS von
Nazareth gesetzt ist. Nach Triumphziigen durch die Welt wurde Dionysos
dann wie seine Mutter in den Goétterhimmel entriickt [APOLLOD bibl. 3.38
BRODERSEN]. Er hatte seine Himmelfahrt.

Wie wir es bei ZEUS mit zwei Personen zu tun haben, als ZAGREUS/ZEUS
Katachthonios in der Unterwelt neben PERSEPHONE oder DEMETER, und
oben als olympischer Vater der Gotter und Menschen, so ist das auch bei
DIONYSOS. Der erste DIONYSOS (als Stier mit Hornern dargestellt) sollte
Weltenherrscher werden. Doch er musste sterben und blieb unterirdisch
(Katachthonios). Sein Korper bedeutete eine letzte Gabe an die Menschen:
Wein, der aus der Tiefe der Erde wéchst. Darum nannte man den DIONYSOS
selbst auch oinos (oivoc = Wein).

Der zweite DIONYSOS, Sohn des ZEUS und der SEMELE, unsterblicher, auf
FErden wandelnder Gott, vollbrachte hier viele Wunder und stieg schliellich
in den Himmel auf. So war DIONYSOS eine Gottheit, die in allen Welt-
segmenten daheim war. In der Unterwelt, auf Erden und im Himmel. Auf
Erden aber wurde sie in unterschiedlicher Weise angebetet und verehrt. Ih-
re Priasenz wurde in welchselnden Formen ins Werk gesetzt. Zum Beispiel
immer wieder, d. h. alle zwei Jahre wurde DIONYSOS angerufen zu erschei-
nen, als Stier, der an den katachthonischen DIONYSOS erinnert, oder als
Maske in einem groflen Getreidekorb; diese erinnert an die Omniprisenz
des Gottes.

Wie man leicht erkennen kann, sind in die Darstellung seines Endes und
Anfanges auch Formen der Verehrung eingemischt:

In Delphi, wo man (u.a.) sein Grab zeigte, wurde zur gleichen Zeit, da die
Thyiaden den zweiten DIONYSOS als Kind in der Wiege weckten, im Haupt-
tempel dem APOLLON Opfer dargebracht. Uberhaupt: Die Priester haben
zwischen ihrem Hauptgott APOLLON und dem DIONYSOS eine Verbindung
hergestellt. Zeit der Erweckung des zweiten DIONYSOS ist das sich erneu-
ernde Licht, der Friihling. Da feierte man das Erweckungsfest, wie man mit
der Ankunft des Winters das Einschliferungsfest feierte:

DIONYSOS, der in den Himmel (wie seine Mutter) entriickte Gott ist
also der regelmiflig Wiedergeborene und regelmdj$ig Sterbende, ist der
» Zweigesichtige“ [OTTO 1933, S. 186], der sich als ,,Geist der Gegenwiirtig-
keit und der Abwesenheit“ [OTTO, a. a. O.] présentiert, d.h. als der
gegenwirtig/anwesende-abwesende Gott.

70



2.5 DIONYSOS

Fiir beides, fiir Anwesenheit und Abwesenheit, steht die Maske. DIONYSOS
ist die Maskengottheit. Seine Maske reprisentiert sein Hier— sowie Jetzt-
sein und zugleich seine Abwesenheit, seine Nihe und seine Ferne, Starrheit
und Lebendigkeit, also dasjenige, das die Gegensdtze umfasst. Dessen in
der Antike erkanntes Wesen und dessen Bedeutung ragen von HERAKLIT
iiber Nietzsche (Dionysosdithyramben)bis in die neuzeitliche Lyrik PAUL
CELANS, in die neuzeitliche Kulturtheorie und Theologie, sowie Religions-
wissenschaft.

Dieser Gott, der sich uns als erster und zweiter zeigt, ist in sich eine Einheit,
die Einheit von anwesend und abwesend, von eins und zwei. Er ist der
Zweieinige Gott, geboren von der Mutterzweiheit; er ist bimater, wie OVID
sagt [met. 4.12].

Der Gott ist uns ganz zugewandt. Er hat keine Riickseite. Er ist als der
doppelte ,,da“ und zugleich vollkommen ,,weg“. Er ist der ,,Anabwesende*,
ebenso wie JESUS als der CHRISTOS, der hier wandelte, getétet wurde und
hinabstieg in das Reich des Todes, aufgefahren ist in den Himmel und Jahr
fiir Jahr (,,alle Jahre wieder*) in der Verehrung wiederkehrt.

Sein Kultbild wurde verehrt, vor allem von Frauen, die, in festlich wallen-
de Gewinder gekleidet, in Kriigen und Behéltern Wein darbrachten, mit
ruhiger Zuwendung beginnend und in ekstatischem Tanz endend, in einer
Musik, die man auch dionysisch nennen kann [Pi. Frg. 70 b SNELL]. Die Ver-
ehrung kann man auch als geheim und mystisch verstehen, als Vereinigung
des Glaubigen mit der Gottheit. Und ein Lied, das aus seinem Geiste heraus
komponiert ist, heifit Dithyrambos. Dieser Dithyrambos aber, dessen Vor-
trag sich Vorsiénger und Chor teilen (Arist. Po. 1449a10ff), die Maske und
das tragische Geschehen um die Aufnahme des Dionysoskults in Griechen-
land sind die Voraussetzungen fiir die Entwicklung des Dramas. Uberhaupt
hat man in alter Zeit die Tragtdie als Bestandteil des Dionysoskults ver-
standen.

Auf der Biihne stand ein Altar des DIONYSOS, dem zu Beginn einer Vorstel-
lung geopfert wurde. Quelle des Dramas ist also die Religion des DIONYSOS.

So ist dieser Gott der wohl wirkungsméchtigste unter den Gottern Grie-
chenlands; sein Wesen zeigt sich in den fiir uns wichtigsten Daseinsformen,
in der Kultur und der Zivilisation. Er ist vielleicht der JESUS der Vergan-
genheit wie JESUS der DIONYSOS der Gegenwart ist. Daher die Aktualitit
dieses Gottes.

71



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

2.5.2 Deutung

Wie soll man das alles verstehen? Die Menschen der Antike hatten es da
einfacher als wir:

Sie lebten die Prasenz ihres Glaubens und ihrer Gottesverehrung.
Sie waren dem Gotte nah, wihrend wir ferne sind.
Sie hatten es daher auch nicht nétig zu verstehen.

Wir aber mochten und miissen verstehen. Wir sind die, deren Schicksal das
Verstehen ist, deswegen eine Generation von phantasievollen Schwitzern,
deren Geschwiitzigkeit nur dadurch zu entschuldigen ist, dass sie in Not
sind wie Seeleute im Sturm, die sich durch das Wort miteinander und un-
tereinander Mut machen, um so dem Sturme etwas ferner und nicht so nah
zu sein.

Wie soll ich also DIONYSOS verstehen?
Zunéichst:

Der Gott, ewig jung und wiederkehrend, immer da, mit sich in Zweien eins,
ist bei den Griechen ein lange verehrter Gott:

Er ist namentlich schon um 1250 v. Chr., also bronzezeitlich, bezeugt auf
drei Tafeln (aus Pylos), die die Linear B-Silbenschrift der mykenischen Grie-
chen enthalten; auch im kretischen Chania ist er aus der gleichen Zeit be-
zeugt als

di-wo-nu-so. [s. oben S. 61]

Bei HOMER genieft er (auBerhalb des Kreises der olympischen Gotter) nur
eine Randstellung, aber sonst ist er in der gelebten Glaubenspraxis fast
iiber 2.000 Jahre vertreten, am intensivsten belegt im griechischen Drama
und spéter im 5. Jahrhundert n. Chr. bei dem Schriftsteller NONNOS in
einem umfangreichen Epos mit dem Titel ,,DIONYSIAKA .

Seine Wirkung aber geht bis in die Gegenwart; er ist [DNP: Stichwort DIO-
NYSOS] der untypischste griechische Gott genannt worden, zugleich aber ist
er der am h&dufigsten dargestellte griechische Gott; sein Kult fand geogra-
phisch die weiteste Verbreitung.

Religionswissenschaftlich ist DIONYSOS als eine Vegetationsgottheit anzu-
sehen, die im Frithjahr wiedergeboren wird und im Herbste stirbt:

Gott des Weines, der Pflanzen, der Fruchtbarkeit, iiberhaupt der Natur.

Seine Verehrung wurde in Athen in vier Festen deutlich:

72



2.5 DIONYSOS

- Im Monat Poseidedn (Dezember/Januar) feierten die Stadtteile
Athens (die sog. Demen) eigene Feste (die sog. kleinen Dionysien), in
denen eine Phallosdemonstration vorgenommen wurde.

- Im Gamelion (Januar/Februar) fanden die sog. Lenéen statt, benannt
entweder nach lenés (= die Kelter /Kufe) oder nach lenis (= die Vereh-
rerin des DIONYSOS = Ménade/Bacchiantin). In diesem Monat wur-
den zunéchst vorwiegend Komddien, spéter (um 450) Komdodien und
Tragodien im Wettbewerb aufgefiihrt. Es handelt sich wohl um eine
Art Weinlesefest.

- Im Monat Anthesterion (Februar/Mirz), dem Bliitemonat (von
anthos = die Bliite) hielt DIONYSOS auf einem Schiffskarren Einzug
in die Stadt, ergriff symbolisch Besitz von der Gattin des héchsten
Kultbeamten der Stadt (dem sog. archon basilets) und wohnte ihr
im Amtshause bei. Dieses wurde rituell jedes Jahr wiederholt. Man
spricht vom hierds gdmos = heilige Hochzeit, die vollzogen wird.

- Die sog. groflen oder auch stédtischen Dionysien fanden im Mo-
nat Elaphebolion (Mérz/April) statt; sie waren das grofie DIONYSOS-
Fest. Nachweislich seit etwa 536 war die Auffithrung neuer Tragddi-
en und Komddien mit diesem Feste verbunden. Auf der Biihne des
DIONYSOS-Theaters im Siiden der Akropolis von Athen stand ein
DIONYSOS-Altar.

Weit verbreitet im Volke waren Vorstellungen, in denen die gesamte Natur
belebt und von allen moéglichen gottlichen Wesen bewohnt war — das sind
z. B. Nymphen, Satyrn, Silene. Sie alle waren als Vegetationsdémonen dem
groflen Vegetationsgott DIONYSOS untergeordnet. Der haufig gezeigte ste-
hende Penis (griech. = Phallos, Ithyphallos), mitgefiihrt bei Darstellungen
der groBlen Umziige, weisen den DIONYSOS als Fruchtbarkeitsgott aus.

Weit verbreitet im Mittelmeerraum sind theriomorphe Gottesvorstellungen,
Gott als Stier (ZEUS) oder Lamm (JESUS); auch in diesen Vorstellungstyp
ist DIONYSOS einzuordnen, wenn er sich in den genannten Kadmpfen als
Schlange, Kuh oder Stier, Lowe, Panther oder Kélbchen und Zicklein zeigt,
getotet wird und immer wieder erscheint.

Hier kéonnte DIONYSOS sogar als Prifiguration CHRISTI angesehen werden.

Von der Verehrung des DIONYSOS, soweit sie im engeren Sinn als ,, Gottes-
dienst ¢ verstanden werden kann, wissen wir wenig. Sie ist der orphischen
Religion zugeordnet. Die Offnung nach auflen sahen wir schon in der Form
des Umazuges, so, wie wir es z. B. als Fronleichnamsumzug oder Prozession

73



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

kennen. Der Kult im Inneren, der sich in privaten Kultvereinigungen dar-
tut, ist den Frauen vorbehalten. Sie sind die bakchai (Bdxyon) und ihr Tun
(gottgefiillte Raserei, Tanz) ist bakchetein (Boxyelew). IThre Gottesdienste
sind begleitet von Musik, vor allem von Blas- und Schlaginstrumenten.

DIONYSOS ist eine Mysteriengottheit, deren Kult die Glaubigen in den
Rausch (mania) und die Gotterfiilltheit (enthusiasmds) fiihrt.

Man darf im Zustande , hysterischer Subjektentgrenzung“ [WALTER F. OT-
TO] auf ein seliges Ende, ein besseres Leben im Jenseits und aus dem Vor-
bilde des Gottes auf Wiedergeburt/Wiederkehr hoffen.

Der Fkultische Gesang ist nicht der Choral, sondern der Dithyrambos,
halb Schreien, halb Singen, eine Einheit von Texten, T6nen und Bewe-
gung/Tanz.

In dieser Musik wird so etwas deutlich wie der in der Raserei aufgespiirte
wtransrationale Seinsgrund“ [DNP, Suppl. 5, S. 232] des Lebendigen. Sein
wird im Gottesdienst erfahrbar als das Pendeln zwischen emotionalen Ex-
tremen. So ist orphischer, dem DIONYSOS zugedachter Gottesdienst so et-
was wie eine in das Innere fithrende Mysterienfeier, die rationale Grenzen
tiberschreitet.

Das in den bereits aufgefithrten Mythen sich findende Schema miindet in
die dramatischen Kompositionen der Tragddie. Das obszéne Treiben der
Silene und Satyrn zeigt sich in den 6ffentlichen Satyrspielen im Anschluss
an die Tragodienauffithrungen. Der Gott selbst blieb aber immer auflen vor;
er wurde im Unterschied zu den Satyrn weder in den Mythen noch in den
Satyrspielen erregt mit stehendem Penis oder nur selten (und dann nur
in spéteren Bildern) betrunken prisentiert; wohl aber weidet man sich an
sprachlichen Attributen des Gottes, die zu benennen hier der Platz ist, aber
deren fiir uns noch unglaubliche Obszonitédt hier zu iibersetzen unpassend
wire (z. B. yowodhhog - choiropsallas oder yowwoOhi) - choirothlips).

Zwar ist es bis heute nicht unumstritten, doch scheint es so, dass das Dra-
ma (d.h. die Tragddie als Bocksgesang oder Gesang um den Preis eines
Bockes und die Komddie), aus der an Extremen und Spannungen reichen
Geschichte des Gottes ableitbar ist. Vielleicht verkorpert der Gott zutiefst
eine Grundbefindlichkeit, die sich im menschlichen Leben als schicksalhafter
Prozess zeigt:

Schon im mythischen Paradigma HOMERS présentiert sich Menschsein als
ein tragisches Dasein, das zwischen Exzess und besonnenem Maf3 schwingt:

74



2.5 DIONYSOS

Der Explosion wird in der Dichtung die Form gegeben. Beide (Explosion
und Form) sind einander fern und nahe.

Fiir die Ezplosion steht DIONYSOS, fiir die Form und das Maf} steht APOL-
LON. Da Explosion und begrenzende Form eine Einheit eingehen, kénnen
wir diese Einheit auch als Einheit zweier Gotter finden, z. B. in Delphi, was
sich sogar in der Form einer behaupteten Verwandtschaft beider Gotter
ausdriickt.

Wenn es fiir uns Moderne einen Grund zum Nachdenken gibt, dann den,
dass mit der Verehrung des DIONYSOS das Theater zusammenhéingt. Es
gab in Athen, der Stadt der Tragiker, nicht nur Umziige, sondern auch
dramatische Auffithrungen, an den bereits genannten grofien Dionysien,
den kleinen Dionysien und an den Len&en. Schon die Griechen, insbes.
ARISTOTELES, sahen den Ursprung der Tragédie im Kult des DIONYSOS
[Aristot. Po. 1449 a 10 ff.; Schmitt 2008, S. 268 ff.].

Besonders exponiert dargestellt ist der Gott selbst in den Stiicken zweier
Autoren, in den Froschen des ARISTOPHANES und in den Bakchen des EU-
RIPIDES. Es muss also Griinde geben, warum DIONYSOS (und sein Altar)
nicht nur selbst als Statue auf den Biihnen, sondern die Theater selbst in der
Nahe von Tempeln des Gottes errichtet wurden. Auf den inneren Zusam-
menhang der Verehrung des DIONYSOS und den Stiicken der Dichter machte
bereits ARISTOTELES [s. o.] aufmerksam, seien es nun Gemeinsamkeiten in
Bezug auf die Musik oder auch in Bezug auf so fundamentale anthropolo-
gische Tatsachen wie Leid, Freude, Lust, Mitleid, Verachtung, Verkennung,
Nachahmung, Wiedererkennung, Verwandlung, Umschlag (Peripetie) [Ari-
stot. Po. 1450 a 33 ff.] der Zustéinde (Katastrophe), Gefiihle, Reinigung,
Zusammenbruch.

2.5.3 Wirkung

Mit Gedanken dieser Art dringen wir bereits in die Wirkungsgeschichte ein.
Zentrales Werk dafiir ist die Jugendabhandlung von FRIEDRICH NIETZ-
SCHE: ,,Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik “.

Neben NIETZSCHE hat wohl niemand die geistige Kraft des DIONYSOS und
seiner Religion so tief empfunden wie WALTER F. OTTO in seinem Buche
zu ,DIONYSOS, Mythos und Kultus“.

Diesen Teil der Wirkungsgeschichte, insbesondere also fiir das 19. und 20.
Jahrhundert werden wir gleich wieder aufnehmen.

75



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Fiir das Mittelalter und die Neuzeit wird DIONYSOS als Bacchus im gesel-
ligen Umgang auf den Wein und auf die Liebe reduziert.

,» Vivat Bacchus, Bacchus lebe, der den Wein erfand.“ Oder von ERNST
MORITZ ARNDT (1817):

,Klang Dir, Bacchus, Gott der Liebe in dem Wein!“

Das sind zwei beliebige Beispiele aus Trinkliedern, die sich in grofier Zahl
finden. Diese Wende zum Vordergriindigen und Oberfidchlichen setzt frei-
lich schon in der Antike ein. Bereits HORAZ [Oden 2, 19, 25 f.] fand DIO-
NYSOS/Bacchus weniger zum Kampfe als zum Reigen, Scherz und Spiel
geeignet. Auch sonst war DIONYSOS der Typ des trunkenen und unmorali-
schen Weingottes, von den Rémern eben Bacchus genannt.

Dieser vom inneren Glauben abgehobene Strang setzt sich bis in unsere
Zeit fort.

Die innere Verehrung selbst aber ging ein in die religitsen Zirkel von Baby-
lon bis Schottland; es handelt sich um eine Art Religiositéit, die sich bewusst
von einer anders ausgerichteten Umgebung abhebt.

Die frithe christliche Theologie, paulinisch-leibfeindlich, bezog sich einer-
seits auf diese oberflachlich gewordene Mythologie, andererseits aber auch
auf deren Hindergriinde:

So finden wir

- die Betonung der menschlichen Verfallenheit und des Ausgeliefert-
seins von uns Menschen an den Rausch durch den Wein und an ele-
mentares Ausleben der Sexualitidt und

- den Rausch als Inspiration durch das Gottliche; Rausch wird dann zur
heiligen ékstasis (éxotaoic), die die Vereinigung mit dem Gottlichen
anstrebt, bis zum Finswerden mit der Gottheit im Neuplatonismus.
CLEMENS von Alexandria spricht bei DIONYSOS vom Mysterium des
Rausches im Unterschied zum Mysterium des 16gos der christlichen
Religion.

Gern aufgegriffen werden Gedanken der dionysischen-orphischen Religion,
die sich um die Erleuchtung der Menschen drehen und um die Rolle des
zweiten DIONYSOS als des gottlichen Kindes, das den Menschen Erlosung
bringt. DIONYSOS wird schon friih ,,Erléser ¢ (lysios - AJotoc , lyaios - hudiog)
genannt.

76



2.5 DIONYSOS

Es ist nicht moglich, die vielen Facetten der Gestaltung des DIONYSOS in
Musik, Skulptur, Malerei und Dichtung auch nur kurz zu beschreiben.

Der Gott stand allumfassend zur Dispositon, bei MICHELANGELO, CARA-
VAGGIO, ARISTOPHANES, EURIPIDES, HANDEL, RICHARD STRAUSS.

Der fiir unsere Zeit den Ausschlag gebende Einbruch in das neue Verstind-
nis von Wirklichkeit und in ein umfassendes Konzept der abendléndischen
Kultur [DNP Suppl. 5, S. 240] durch den DIONYSOS-Mythos vollzog sich
etwa ab 1800 in der Dichtung durch HOLDERLIN und philosophisch durch
SCHELLING, vor allem aber durch FRIEDRICH NIETZSCHE in seiner Ab-
handlung ,,Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik* (1872).
NIETZSCHE stand stark unter dem Einfluss HOLDERLINS und SCHELLINGS.

Dem dichterischen Strang wollen wir zunéchst folgen, ausgehend von
FrIEDRICH HOLDERLIN und ihm nachgehen bis in unsere Zeit zu PAUL
CELAN.

HOLDERLIN sagte (in seinem Systemprogramm des deutschen Idealismus)
zwischen Weihnachten 1796 und Februar 1797 [Werke 1990, S. 671 — 673]:

»--- Wir miissen eine neue Mythologie haben... eine Mythologie der Ver-
nunft...“

Es geht ihm darum, in einer entgotterten Welt die Menschheit und den
Olymp durch die Theologie des DIONYSOS zu versOhnen.

Diese Versohnung hat eine Reihe von Umsetzungen und Anderungen im
Menschen zur Folge.

- Die eine ist die Idee, dass der Mensch ein absolut freies Wesen ist und
dass dadurch ,,die einzige und gedenkbare Welt“ wie eine Schépfung
aus dem Nichts hervorgeht. Gegenstand der Freiheit ist die Idee. Da-
mit ist — {iber die Natur hinaus — gesagt, dass es mit dem mecha-
nischen Réderwerk (,elendes Menschenwerk), dem vom Menschen
geschaffenen und alles regelnden Staat, ein Ende haben muss. Der
Mensch tréagt die intellektuelle Welt in sich und sucht durch die My-
then Gott und die Unsterblichkeit nur in sich.

- Eine zweite Folgerung: Die hohere Idee, der andere Ideen (vom ewigen
Frieden usw.) untergeordnet sind, ist die Idee der Schonheit. Wahr-
heit und Giite sind durch die Schonheit verschwistert. Alle Philosophie
des Geistes ist eine #sthetische Philosophie. Insofern ist Philosophie
in der Dichtkunst aufgehoben — diese ist Lehrerin der Menschheit.
Sie wird alle Kiinste und Wissenschaften iiberleben, insbesondere die

77



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Philosophie ohne #dsthetische Kraft. Deren Vertreter nennt er ,, Buch-
stabenphilosophen“, denen ,,alles dunkel ist, sobald es iiber Tabellen
und Register hinausgeht.“ In der Dichtkunst vereinigen sich ,,Mono-
theismus der Vernunft “ und ,,Polytheismus der Einbildungskraft“, wie
er sich im Mythos zeigt.

- Daraus ergibt sich drittens die Idee, dass eine ,,neue Mythologie der

Vernunft “ wachsen soll. Diese macht die Ideen &sthetisch: ,,... die
Mythologie muss philosophisch werden ... und die Philosophie my-
thologisch... “. Dann werde es zur allgemeinen Gleichheit und Freiheit

kommen, d. h. zur gleichen Ausbildung aller Kriifte (des Einzelnen als
auch aller Individuen). HOLDERLIN macht mit diesen Vorstellungen
den Mythos als dsthetische Dimension zum Wesen der Bildung.

- Viertens muss ,ein hoherer Geist ... diese neue Religion unter uns
stiften, sie wird das letzte, groffite Werk der Menschheit sein. “

Diese Visionen um die vier groflen im Menschen Wirklichkeit werdenden
Ideen diirften nach HOLDERLIN sich im gemeinschaftlichen Wirken der bei-
den einzigen mythogenen Personen,

DIONYSOS und CHRISTUS

erfiillen; denn beide bezeugen zugleich die Nihe und die Ferne des Gdittli-
chen in und von der Welt.

In seinem bereits genannten Gedicht ,,Brot und Wein“ (zwischen 1799 und
1806) spricht HOLDERLIN zugleich vom ,, Kommenden Gott [Verse 54 und
143 ff.], der den Tag mit der Nacht aussohnt und die Spur der Gotter den
Gotterlosen in das Finstere bringt und

vom Fackel schwingenden Sohne des Hochsten, vom Syrier (= JESUS), der
des Menschen Gestalt annahm und unter die Schatten herabkommt.

Beide also sind nahe. Als die Auferstandenen sind sie die Kommenden,
und zugleich ist die Gottheit ferne geworden; denn ,nur zuzeiten ertrigt
gottliche Fiille der Mensch. «

Deren Ferne sollen die beiden, in der Gotternacht wirkend, durch ihre Néhe
zur Menschheit aufheben. Dann schauen die Menschen das Antlitz dessen,
der schon ldngst ,, Fines und Alles“ genannt ist, d. h. sie schauen zugleich
Gott (das Eine) und das All (die Natur), die miteinander identifiziert wer-
den.

78



Ernst Marow, ,,... Proteus, der des Meeres dunkle Tiefen kennt...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

PauL CELAN

Von FRIEDRICH HOLDERLIN fiihrt ein Spannungsbogen zu einem dionysi-
schen Dithyrambos des zeitgentssischen Dichters PAUL CELAN aus dem im
Jahre 1963 erstmals publizierten Gedichtband ,Die Niemandsrose“. Der
Dithyrambos trégt den Titel ,Bei Wein und Verlorenheit“ und ist am
15.03.1959 komponiert. Der Text lautet:

Bei Wein und Verlorenheit, bei
beider Neige:

ich ritt durch den Schnee, horst du,
ich ritt Gott in die Ferne — die N#he, er sang,
es war

unser letzter Ritt iiber

die Menschen-Hiirden.

Sie duckten sich, wenn

sie uns iiber sich horten, sie
schrieben, sie

logen unser Gewieher

um in eine

ihrer bebilderten Sprachen.

Den Einschnitten, die der Dichter selbst vornimmt, soll gefolgt werden:

Die ersten beiden Reihen ersffnen den Dithyrambos. Sie nennen die Situa-
tion, aus der heraus etwas mitgeteilt wird und worauf wir uns einlassen
miissen:

Da sitzt jemand beim Wein. Fiir gewohnlich ist das eine dionysische Situa-
tion, in der man Freude und Glick empfindet und beides einem anderen
oder einer anderen mitteilt.

Aber was wir beim Horen des Wortes Wein assoziieren, schliagt jih um
durch das Wort Verlorenheit, eine Peripetie, wie wir sie bereits aus der
Tragodie kennen.

Es handelt sich dabei um ein Umschlagen, das an die Wurzel geht, nicht
nur um eine beliebige Verdnderung, sondern um einen Umschlag vom Leben
in die todliche Verlorenheit, vom Sein in das Nichtsein.

Von der Lebensfreude mit sich selbst und mit anderen, wofiir ,, Wein “ steht,
geht es in den Tod der Verlassenheit.

80



2.5 DIONYSOS

Die Zusammenfiigung der beiden Worter ,, Wein und Verlorenheit“ macht
noch etwas anderes deutlich:

Die Préposition ,,bei“ hilft uns. Wir werden némlich nicht nur in die Situa-
tion einer aufgehobenen Geselligkeit eingefithrt — man sitzt ,,beim“ Wein
und fiihlt Verlorenheit —, sondern auch in die Lage dessen, der etwas ihm
selbst Wahres mit Verbindlichkeit mitteilen mé6chte.

Wir sagen ,,bei Gott“, ,bei meiner Ehre*.

Und so wahr wie es Gliickhaftes im Miteinander und Ausgeworfensein in
den Tod der Einsamkeit und Verlorenheit gibt, so wahr ist, was im Gedichte
noch folgen wird:

,, Bei beider Neige “.
Mit diesem wird auf Dreierlei hingewiesen.

Zum FEinen handelt es sich bei der Verbindung der Worter ,,Wein“ und
,, Verlorenheit“ nicht um die Zusammenfithrung von Beliebigem, sondern
um eine Einheit des Gegensitzlichen. Das Attribut ,beider“ deutet dies
an. Wein und Verlorenheit gehéren zusammen.

Zum anderen:

Diese Einheit von Miteinander und Alleinsein, von Ndhe und Ferne, in die
uns der Gott tragen kann, geht zur Neige, neigt sich dem Ende zu.

Dabei handelt es sich nicht um eine abrupte Trennung, sondern um ein lang-
sames, fast beddchtiges Abschiednehmen, so wie ein Tag sich verabschiedet
— er geht zur ,,Neige“.

Zum Dritten bedeutet ,,bei beider Neige“ durch die Préposition ,,bei“ ein
Versprechen der Wahrheit und Verbindlichkeit dessen, was folgt.

So wahr wie die Neige beider, eben ,,bei beider Neige“ ist das, was jetzt
folgt.

Aber zuvor soll die Aufmerksamkeit auf die Form gerichtet werden:

,Bei Wein und Verlorenheit, bei

beider Neige“ ...
Wenn man diese beiden Reihen laut spricht, wird man entdecken, dass
nach dem ersten ,bei® als Auftakt zwei Daktylen (- v v - v v ) folgen. Das
zweite ,,bei* ist der Auftakt zu zwei Trochéen in der zweiten Reihe ( - v
- v ). Man kénnte aber auch in der ersten Reihe an ein Versmafl denken,
das mit dem Daktylos verwandt ist und z. B. in der Klage {iber den frithen
Tod des schénen ADONIS vorkommt, an den versus adoneus (- v v - - ...

81



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Wein und Verloren-heit“). Dafiir, d.h. fir den Klagecharakter der beiden
Reihen spricht, dass in sechs von den sieben Wértern der Diphthong ,ei“
vorkommt, der von der Tiefe in die Hohe gezogen wird, also ein klagendes
glissando von a zu i. Zu den Worten und ihrem Rhythmus kommt so etwas
wie ein Ton oder Tone des glissando als Hinweis auf die Musik der folgenden
Strophen (,,... er sang ...“). Dem Wein folgen das Weinen iiber den Verlust
des Selbst und die Einsamkeit. Doch beides (Wein und Weinen) geht zu
Ende und es folgt ein neuer Gewinn [LEHMANN 2002, S. 61].

Der Klagecharakter bleibt auch im versus adoneus der zweiten Reihe in
der zweiten Strophe; dieser Vers wird nun wiederum eingerahmt von zwei
Woértern, von ,,ich“ und ,,du*.

Nun stellt sich die Frage, wer mit dem ,,ich“ und mit dem ,,du* gemeint und
wer mit dem Pronomen der dritten Person ,er* gemeint ist. Ohne Zweifel
ist mit ,,ich“ das dichtende Subjekt gemeint. Dieses hat einem Gegeniiber
etwas als unverbriichlich und wahr zu verkiinden. Welches Selbstbild steckt
hinter diesem ,,ich“, das so formuliert, dass ein Widerspruch nicht geduldet
wird? Es gibt eigentlich nur einen, der die Wahrheit als Verbindung von
Wort und Klang verkiinden kann: der Dichter. Dieser, bzw. seine Kunst,
die Poesie, ist Lehrer der Menschheit, wie FRIEDRICH HOLDERLIN in sei-
nem ,,Systemprogramm des letzten Idealismus* schreibt. Der gedankliche
Hintergrund allerdings ist schon sehr frith von den Griechen (HERAKLIT
und PLATON) formuliert:

Wahrheit ist etwas, was zunéchst verborgen ist und ins Licht gehoben wer-
den muss. Dass Wahrheit nicht an das Wort allein gebunden ist, sondern
erst durch die Verbindung von Wort und Klang Wahrheit wird, ist diony-
sisches Denken der Griechen.

Das ,du“ des Gedichts ist wohl nicht ,mehr“ identifizierbar (NELLY
SACHS?); es ergibt sich als notwendiges Gegeniiber des ,ich“ im Gedicht.
Mit ,,er“ ist der Gott gemeint. Doch welcher Gott ist angesprochen? Er hat
die Gestalt eines Pferdes und Nihe zur Musik (,er sang®). Beides trifft auf
DIONYSOS zu:

Theriomorph wird er von den Griechen gesehen und Musik ist seine zweite
Natur, die Maske zeigt ihn als ,,anabwesend“, ,lebendtot“ und ,,nahfern“.
Der Dichter ist also mit dem Gott unterwegs, er ist in Bewegung durch den
Schnee:

»lch ritt durch den Schnee“.

82



2.5 DIONYSOS

Hier miisste man fragen, wie PAUL CELAN so unvermittelt, allerdings
scheinbar unvermittelt, auf das Wort ,,Schnee“ kommt. Einerseits liegt
hier wohl die Homonymie zwischen dem deutschen Wort ,,Neige*“ und dem
franzosischen ,neige“ (= Schnee) vor. Vielleicht kénnte man hier auch noch
auf das englische ,,neigh“ (= Gewieher) hinweisen. Dieses Wort wird in der
dritten Strophe des Gedichts noch eine Rolle spielen.

Andererseits finden wir Begriffe wie ,Schnee®“ oder ,,Schneeflocke“ auch
sonst bei CELAN dann verwendet, wenn von Material gesprochen werden
soll, das der schopferischen Vitalitdt und einem neuaufkommenden Gedan-
ken konservierende Form ermoglicht.

Das Ziel, das der Reiter fiir Gott ansteuert, liegt zugleich in der Ferne
und Ndhe. Wir sehen hier die bereits festgestellte Einheit und Identitét des
Gegensiitzlichen, die fiir das mythische Paradigma schlechthin konstitutiv
ist.

Wir kénnen jetzt vielleicht unsere Frage an den Text, wohin denn die en-
dende, sich neigende Einheit geborgen sein kénnte, beantworten.

Bei HERAKLIT findet sich die Einheit bei Gott:
,Gott ist TagNacht...“ usw.

Bei PAUL CELAN aber endet die Einheit und wird geborgen in der Zusam-
menfithrung des Ich, des Du und Gottes zum Wir.

Im Wir bin ich mit Dir und Gott eines.

Die dichterische Gestaltung dieses Prozesses findet sich schon bei den frithen
Griechen; diese zeigt insbesondere, was folgt, wenn diese Einheit zur Neige
geht oder gar gesprengt wird:

die Tragddie.

Es gibt aber noch einen anderen Hintergrund fiir die dichterische Gestaltung
der spekulativen Finheit von Ferne — Ndhe. Man kann ihn aus dem 2. Buche
des MOSES, Exodus genannt, entnehmen: Da sagt MOSES [Exodus 33, 18
ff.] zu Gott:

., Lass mich doch deine Herrlichkeit schauen!*
Gott antwortet:

»1ch will alle meine Schonheit an dir voriiberziehen lassen... Ich werde
gnidig sein. Mein Angesicht <aber> kannst du nicht schauen, denn
kein Mensch sieht mich und bleibt am Leben ... Wenn meine Herrlich-
keit voriibergeht, will ich dich in die Hohlung des Felsens stellen und

83



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

meine Hand iiber dich halten, bis ich voriiber gegangen bin. Wenn
ich meine Hand zuriickziehe, wirst du meine Riickseite sehen. Aber
mein Angesicht darf man nicht schauen.“

MOSES sucht also die Ndihe seines Gottes, die sich in seinem Antlitz und
tibrigens auch in seinem Namen erfiillt.

Beides kann Gott nicht gewéhren.

Er kann sich nur dann als den Gegenwértigen anbieten, wenn er vergangen
ist — und ohne Figennamen. Der gegenwirtige Gott, deus praesens, ist ein
solcher nur, wenn er der ferne Gott ist.

Diese Ferne ist die fiir den Menschen grofitmogliche Ndhe — es ist die Ferne
— die Nihe, von der der Dichter CELAN spricht.

Der Topos findet sich auch sonst im mythischen Paradigma der Griechen. Er
ist das besondere Merkmal des DIONYSOS, das CELAN in diesem Gedichte
benennt. DIONYSOS ist Gott und Gottes Sohn, ferne und nahe, abwesend
und anwesend, tot und lebendig zugleich.

Die Gegensitzlichkeit von ,, Wein und Verlorenheit* als Thesis und Anti-
thesis wird iibergefiihrt in die Einheit, also Synthesis, die sich im gottlichen
Subjekt findet.

Der Dichter reitet also auf Gott als seinem Instrument, und er empfindet
nach, was Gott Hohes empfindet und singt.

»Ich ritt durch den Schnee, horst du,
ich ritt Gott in die Ferne — die Néhe,
er sang.

Aber was kann denn nach solch einem heiligen Geschehen, nach der Vereini-
gung von dichterischem Subjekt und Gottheit noch kommen? PAuL CELAN
antwortet nach dieser unio mystica mit den Worten:

,--. s war unser letzter Ritt*“.

Nach diesem Ritt (,,unser letzter Ritt*), der wohl ein besonderer sein muss,
wird es nichts mehr geben.

Er bedeutet die Trennung des Ich vom Er, des Dichters von der Gottheit.
Dieser Er sang, bevor es zur Trennung kommen musste.

Die Situation der wollkommenen Einheit muss wohl von so auflerordentli-
cher Schionheit gewesen sein, dass sie sich im Gesang des Ergriffenen duflert.

84



2.5 DIONYSOS

Und der Dichter wird gendtigt am Horer zu riitteln, ihn sozusagen zu er-
wecken fiir das Besondere des Rittes durch den Schnee:

»1lch ritt durch den Schnee, horst du, ...«

Jenes ,horst du“ bedeutet einen Einschnitt zwischen den beiden Sétzen,
die rhythmisch das Reiten nachempfinden:

,Iitt durch den Schnee“ und ,in die Ferne — die Néhe“.

Zwischen den das Laufen betonenden Rhythmen liegen zwei Worte, auf
denen der Ton ruht:

, Gott* und , er‘:
... Gott in die Ferne — die Ndhe — er sang.

Auf dem Hohepunkte schligt das Gliick um, es ist der letzte héchste Mo-
ment des Gliicks — ,,unser letzter Ritt“. Doch die spekulative Finheit von
Dichter und Gott wird aufgehoben — leider! — durch den Weg, den der Ritt
nimmt:

,Es war
unser letzter Ritt iiber
die Menschen-Hiirden“.

Wir miissen hier wiederum einhalten und die Situation genauer betrachten:

Beim Pferderennen besteht das Hindernis aus Flechtwerk, Baumen, Strauchern
oder Stangen, jedenfalls in alten Zeiten.

Wie immer:

Eine Hiirde bremst den freien Lauf; die Freiheit wird beschnitten durch
duBere Eingriffe, und nach dem Uberwinden der Hiirde bedarf es zur Fort-
setzung der Freiheit neuer Kraft.

Jetzt kommen der Gott und das dichtende Subjekt
hochauf jauchzend von Freiheit und Gliick

herangesprengt, und sie miissen iiber eine Hiirde. Doch diese besteht nicht
aus Bédumen oder Flechtwerk, sondern aus

Menschen.

Naturgeméf muss beim Heransprengen einer solchen Verbindung von Reiter
und gottlichem Pferd Angst aufkommen. Das Flechtwerk Mensch zieht den
Kopf ein. Es heif3t:

85



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

,Sie duckten sich, wenn

sie uns iiber sich horten, sie
schrieben, sie

logen unser Gewieher

um in eine

ihrer bebilderten Sprachen.

Sie, die Menschen, ducken sich also aus Angst, sie konnten am und damit
im Kopf getroffen werden; denn iiber ihnen waren noch im Rausche an ihrer
gliickvollen Verbindung und Einheit ein Mensch und ein Gott, Dichter und
DIONYSOS.

Das Bild von einem ,, Menschen“, der sich zu Pferde iiber die Wohnsiedlun-
gen der Menschen hinweg bewegt und das auf Wegen, die mit denen der
Alltagsmenschen nichts gemein haben, ist uns im Abendlande seit PARME-
NIDES bekannt geworden:

Einen schon wissenden Mann [28 B 1, Vs. 3, DK] fithren kundige Pferde in
ein besonderes Wissen, das am Ziele der Reise von einer Gottheit eroffnet
wird.

Erinnert sei auch an den PEGASOS-Mythos:

Das gefliigelte Pferd PEGASOS, dem Halse der gekdpften MEDUSA entsprun-
gen, tanzte mit BELLEROPHON den Waffentanz und brachte seinen Reiter
tiber die Kopfe der Menschen hinweg an die Enden der Welt. Doch als BEL-
LEROPHON frevelhafterweise wissen wollte, ob es iiberhaupt Gotter gibt,
lenkte er das Pferd gen Himmel:

Die Himmelfahrt, die er begehrte, fand bald ihr Ende. Das gottliche Pferd
warf seinen dem Wissensrausch verfallenen Reiter ab — das war beider letz-
ter Ritt.

Diesen im mythischen Paradigma liegenden Topos finden wir auch sonst;
ich denke an BUDDHA, MOSES oder JESUS von Nazareth. Bei diesen allen
erweisen sich die Alltagsmenschen als Hiirden: diese stehen zu Gott im
Verhéltnis besonderer Néhe, aber auch Ferne:

Die Ferne ist menschenmogliche Nahe, die Ndhe ist gniadigst eingerdumte
Ferne; es geht also um die Ferne — die Nihe als Kennzeichen der besonde-
ren Bindung, die man auch als labil bezeichnen kann; denn immer wieder
erleben wir schreckliche Beispiele der ausbrechenden Ferne von Gott.

Nun taucht ein Wort auf, das besonderer Betrachtung wert ist:

,,Unser Gewieher*“.

86



2.5 DIONYSOS

Fanden wir anfangs nur den gottlichen Monolog oder das Lied, das als
Selbstausdruck Gott allein sang, finden wir jetzt das Gemeinsame zwischen
Dichter und Gott: Beide geben etwas von sich; der Dichter nennt es:

, Unser Gewieher“.

Mensch/Dichter und Gott gehen ihre Verbindung also nicht iiber die gram-
matischen Regeln unterworfene Sprache ein; die Wahrheit ihrer Verbindung
manifestiert sich nicht im Wort, das logischen Gesetzen unterworfen ist, son-
dern in dem, was der Dichter ,, Gewieher“ nennt, eine Metapher fiir denje-
nigen poetischen Prozess, der Sprache iiber die Kommunikation hinaus erst
heben und in das Sein setzen kann.

Sie kommunizieren miteinander so kraftvoll — iiberméchtig, dass andere, die
Menschen, iiber die sie fliegen, Angst bekommen. Sie kénnen in ihrer Angst
das, was sie vernehmen, nur als Gewieher horen.

Die Menschen verstehen also das Geschehen nicht, das sich iiber ihnen
abspielt.

Sie miissen dieses in Sprache und Bilder umsetzen, doch das ist nicht das
Mittel, das den besonderen Menschen mit Gott zur Wahrheit verbindet.
Dieses Mittel, das PAUL CELAN uns verschliisselt mitteilt, — Urlaute, ar-
chetypische Klinge, vielleicht eine Art ekstatische Musik — steht fiir etwas,
das man in Worte nicht fassen kann und soll, weil es mit Worten nicht
ausgedriickt werden kann.

Wenn man aber so tut, als konnte man solches, dann schreibt man nicht
nur um (transponiert), sondern man ligt um.

Der Dichter verwendet als letztes Wort seines Gedichts den Plural von
»oprache“: | Sprachen“. Es gibt also viele Sprachen der ,,Umliige“. Gemein-
sam ist ihnen — innerhalb jeweils eines bestimmten Systems — die Beliebig-
keit.

Aus Bosheit oder nur Opportunismus, jedenfalls zum Zwecke der Tduschung,
werden Worter innerhalb einer einzigen Sprache, wenn sie denn isoliert und,
ohne andere Sprachen in den Horizont einzubeziehen, aufgenommen worden
ist, beliebig ausgetauscht, weil sie beliebig austauschbar sind:

Da kann ein ,, Angriffskrieg“ zu einer ,humanistischen Intervention“ wer-
den, ein ,Mord“ zu ,politischer Mord“ abgemildert oder gar zu , Fehler*
verfilscht, ein , Verraten“ als ,,Durchstechen® verharmlost werden. Aber
das ist nicht die Sprache des Dichters, die — voll des Gottes — niemand
verstehen kann, auch die Kritiker nicht.

87



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Aber was ist denn nun das ,, Bebilderte“ an der Sprache?

,Bebildert“ heifit ,,mit Bildern versehen, ausgestattet.“ Bilder, wie sie hier
angesprochen werden, werden also dem Worte zugefiigt oder zugesetzt. Sie
sind aufgesetzt, und wir finden diese allenthalben,

- als Metaphern bei den Dichtern,
- als Gleichnisse in heiligen Texten oder
- in der Volkssprache als sprichwortliche Redensart.

Diese Arten von , Bebilderungen“ finden sich dort, wo ein eigentlich nicht
ausdriickbarer Sachverhalt ins Licht gesetzt, verdeutlicht oder gar erhoht
werden soll; zu denken ist z. B. an die Gleichnisse des Neuen Testaments
oder die Méarchen der Volker.

Auch sprichwortliche Redewendungen der Umgangssprache kénnte man da-
zurechnen. So wird z. B. der strenge, aus dem réomischen Rechte stammende
Satz

,prior tempore, potior iure*
durch ein aus einer Miihle stammendes Bild sehr anschaulich:
., Wer zuerst kommt, mahlt zuerst!“

Solche Bilder weisen also stets auf einen hinter ihnen liegenden unausdriick-
baren Sachverhalt, auf das Arrheton, hin. Sie haben deiktische Funktion,
und sie leben vom Zusammenhang, der zwischen Bild und Sachverhalt be-
steht.

Man muss aber, wenn man Bilder verwendet, stets darauf aufmerksam ma-
chen, dass es keine Identitét zwischen beiden gibt:

Das Bild ist nicht identisch mit dem, wofiir es steht.

Ein sprachliches Bild kann aber auch seiner deiktischen Funktion entkleidet
und instrumentalisiert werden.

Es wird in den Dienst gestellt.

Das ist so, wenn ein Geschehen, das ein Umschlagen des Bewusstseins zur
Folge haben konnte, mit Bildern belegt, also sprachlich bebildert wird, ohne
dass die Bilder das Geschehen selbst wiedergeben sollen:

Dann wird das Geschehen ,, umgelogen “.

In unserem Gedicht wird das Heilige Geschehen zwischen Mensch und Gott,
wie es das mythische Paradigma in der Person des DIONYSOS als Einheit

88



2.5 DIONYSOS

der Gegensitze sieht, in Verkennung des Dichters in Sprache tberhaupt
umgelogen:

Das gewaltige Geschehen, das der Dichter nur noch durch ,,unser Gewieher “
ausdriicken kann, wird durch die Menschen — z.B. durch seine Kritiker
— in Sprache umgelogen und damit aus dem Denken gezogen, in das das
Bewusstsein umschlagen koénnte, wenn nicht von Angst besetzte Abwehr
vorldge, die Angst vor dem Neuen, an dem man nicht teilnehmen will.

HOLDERLIN sagt das in seinem Gedicht ,, Titanen“ so:
,,Gottliches trifft Unteilnehmende nicht “.

Die sich duckenden Menschen unseres Gedichts haben Angst, sie rationali-
sieren ihre Angst in Sprache und nehmen sich die Chance , teilzunehmen .

Sie werden im Sinne HOLDERLINs zu Unteilnehmenden; denn sie verlieren
die Nihe, die der Dichter schon erreicht hat, und begeben sich aus der
Einheit von Néhe und Ferne, wie sie im mythischen Paradigma dargetan
ist. Sie entfernen sich vom Gott DIONYSOS.

Es ist das maflose Elend, das iiber die Menschen gekommen ist und zwar
durch ihren gewollten Selbstbetrug, den sie daher selbst zu verantworten
haben: Sie hatten Ohren zu héren und horten dennoch nicht. Und was sie
vernahmen, bogen sie um in sprachliche Bilder, die ihren Gegenstand aber
nicht mehr trafen oder treffen sollten.

[Diese Auslegung eines Gedichts von PAUL CELAN findet sich ausfiihrlicher
in einem Aufsatz als Beitrag zur Festschrift fiir LUPPE zum 80. Geburtstag,
verdffentlicht im ,, Archiv fiir Papyrus-Forschung“ 2011, Bd. 57, Heft 2.]

FRIEDRICH NIETZSCHE

Zwei besondere Manifestationen des Dionysischen fanden wir in der Dich-
tung bei HOLDERLIN und CELAN.

Dabei stellt sich heraus,

- dass die Dichtkunst Lehrerin der Menschheit werden kann,

- dass Philosophie als eine #sthetische im dionysischen Dichtwerk auf-
gehoben ist und

- dass ein dionysisches Gedicht als Dithyrambos menschliche Grenzer-
fahrungen ausdriicken kann.

89



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Wie das dionysische Dichtwerk sein kann und wie dieses ein zentrales Kon-
zept der Kultur {iberhaupt werden kann, zeigt FRIEDRICH NIETZSCHE in
der bereits genannten Abhandlung aus dem Jahre 1871:

,Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik “.

Es handelt sich um ein Jugendwerk, sein Erstlingswerk, verfasst etwa ab
1870, als er schon ganz junger Professor der klassischen Philologie in Basel
war.

An dieser Stelle kann das gesamte Konzept der Schrift nicht entfaltet wer-
den, aber zu dem fiir unseren Zusammenhang als wichtig sei Folgendes
dargestellt:

NIETZSCHE entwickelt eine Kulturtheorie und findet in der griechischen
Kunst und Kultur geradezu ein Paradigma fiir jegliche Kultur. Seine Uber-
legungen zum Paradigma von Kunst und Kultur basieren auf zwei Kréaften
(, Kunsttrieben der Natur®), dem Dionysischen und dem Apollinischen.

Das Dionysische ist das explosionsartige Aus-sich-Heraustreten, die schmerz-
hafte Grenziiberschreitung, der Rausch, die Sprengung jeglicher Form, die
Ekstase, die sich in schopferischen Prozessen zeigt. Die Entfesselung der
Krifte wird gebéndigt durch das Apollinische, das sich als strenge Form,
Mafl und Bestimmtheit [a. a. O., Kap. 9] zeigt. Im Kunstwerk wirken
beide Kunsttriebe. In Vollendung présentiert sich das Kunstwerk in der
griechischen Tragodie.

Dort sind, wie NIETZSCHE meint, die beiden ,, Kunsttriebe der Natur“ ver-
eint; das Dionysische manifestiert sich im Chor durch , Farbe, Beweglich-
keit, Dynamik der Rede [a. a. O., Kap. 8] in dionysischer Lyrik (NIETZSCHE
spricht auch vom physiologischen Zustand des Rausches). Das Apollinische
aber zeigt sich im Dialoge als feste Form, ,, Bestimmtheit“ [Kap. 9]. Insge-
samt gehe die Tragodie aus dem dionysischen Chor und dem Dionysoskult
hervor; dieser verkorpert die Einheit von Tanz, Wort und Musik. Der Held
der Tragodie ist demnach der ,leidende DIONYSOS der Mysterien “.

Die griechische Tragddie vor EURIPIDES als Ausdruck des tragischen Zeit-
alters verkorpert in der Einheit der beiden Kunsttriebe so etwas wie den
Bruderbund von DIONYSOS und APOLLON, von dionysischer Wahrheit und
apollinischer Schonheit, von Rausch und Traum.

Hinter dem dualistischen Konzept steht SCHOPENHAUERS Lehre vom Ding-
an-sich (= das Dionysische) als ziellosem Willen und von der Erscheinung
als durch Raum und Zeit bestimmt (= das Apollinische). Stark ist auch
SCHOPENHAUERSs Einfluss auf das Bild NIETZSCHEs von Welt und Mensch.

90



2.5 DIONYSOS

Das Gehen des Menschen ist ein gehemmtes Fallen [SCHOPENHAUER 1986,
§ 57], sein Dasein ist Leiden und Welt ist sinnlos.

Selbsterlosung findet der Mensch in der Kunst, Vollendung aber findet die
Kunst in der Musik. Der kiinstlerische Mensch ist so fiir NIETZSCHE, der in
besonderer Weise Leidende (= der leidende DIONYSOS), der im Kunstwerk
deutend den Genesungstrank bereitet. Im Kern ist ,,das Dionysische ... der
gemeinsame Geburtsschofl der Musik und des tragischen Mythos“ [a. a. O.
Kap. 24].

Diese Schrift NIETZSCHEs war eine Provokation und Kampfansage des Jun-
gen an die traditionelle Philologie. Doch nur einer erwiderte:

ULRICH von WILAMOWITZ-MOELLENDORF in seiner Schrift: ,,Zukunfts-
philosophie! Eine Erwiderung auf FRIEDRICH NIETZSCHEs ,Geburt der

PAN14

Tragodie’.

Die Erwiderung miindet in der Aufforderung: ,, ... steige er herab vom
katheder“ [DNP 15.1 S. 1067]. Leider handelt es sich dabei nur um eine
Ansammlung ehrabschneidender Bemerkungen, die deutlich machen, dass
WILAMOWITZ wohl nichts von dem verstanden hat, was NIETZSCHE an-
zeigte. Hier stieflen eben zwei ganz unterschiedliche Personlichkeiten, de-
ren gegenseitige Abneigung vielleicht in der gemeinsamen Schiilerzeit in
der Pforte gewachsen ist, zusammen, eine apollinische und eine dionysische
Personlichkeit mit den entsprechenden Denkdimensionen. Zu Recht weist
CLAUDIA UNGEFAHR-KORTOS [DNP a. a. O. S. 1067] darauf hin, dass
WirLaAMOWITZ der Theorie NIETZSCHES keine eigene entgegensetzt.

NIETZSCHE hat sich nie auf das Niveau von WILAMOWITZ begeben und
Offentlich geantwortet, nur in Privatbriefen: ,,Da trifft mich ja kein Wort-
chen ... Unverstand und Bosheit ... freilich verdient das Biirschchen eine
Ziichtigung ...“ [Brief an CARL von GERSDORFF vom 10. Juni 1872].

Antwort hat die Geschichte gegeben:

WILAMOWITZ hat zwar mit seinem universalen Anspruch (methodisch und
inhaltlich) die klassische Philologie zu internationaler Geltung gefiihrt, aber
NieTZzSCHEs Impulse auf die Nachfolgenden waren stédrker und nachhalti-
ger. Hingewiesen sei u. a. auf die Lebensphilosophie (WILHELM DILTHEY),
den Existentialismus, insbesondere auf die deutsche Literatur (GOTTFRIED
BENN und THOMAS MANN).

In der Erzdhlung ,Der Tod in Venedig“ nennt letzterer das Dionysische
Ausdruck todlicher Dekadenz: ,,...seine Seele begehrte, sich anzuschliefen
dem Reigen Gottes ... Schaum vor dem Lippen toben sie, reizen einander

91



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

mit geilen Gebérden ... stieflen sie Stachelstibe einander ins Fleisch ... Und
seine Seele kostete Unzucht und Raserei des Unterganges...“ [ASCHENBACHS
zweite Traumvision].

NIETZSCHE selbst verfasste DIONYSOS-Dithyramben und bemiihte sich um
Sprache, in deren Worter er ,,viel Gefiihl stopft“; Sprache explodiert.

[Unter Téchtern der Wiiste — 3]:

»,Die Wiiste wichst: weh dem, der Wiisten birgt!

Stein knirscht an Stein, die Wiiste schlingt und wiirgt.
Der ungeheure Tod blickt glithend braun ...

vergiss nicht, Mensch, den Wolllust ausgeloht:

du bist der Stein, die Wiiste, bist der Tod. ¢

Erwéhnt sei hier der Kreis um STEPHAN GEORGE, der NIETZSCHE eng
verbunden war. Doch geradezu umwerfend ist NIETZSCHEs Wirkung auf
WILAMOWITZens Meisterschiiler, auf WERNER JAGER, der nach den Kri-
sen in der Folge des ersten und zweiten Weltkrieges eine isolierte Betrach-
tung des ihm und seinem Lehrer WILAMOWITZ gemeinsamen Faches nicht
mehr akzeptieren konnte. Es ging ihm um ,,geschichtliche Zusammenschau
des Ganzen“, um ,vertiefende Neudurchdringung des vielseitigen Stoffes*
[JAGER 1933, Vorwort zur 1. Auflage] und um die ,, Wesenserkenntnis des
griechischen Bildungsphinomens“ als ,,... eine unentbehrliche Grundlage
auch fiir jedes gegenwértige erzieherische Wissen und Wollen [a. a. O.].

Der facheriibergreifende Gesichtspunkt wird spéter noch deutlicher. WER-
NER JAGER spricht a.a. O. die ,, Einheit von geistiger Gottesanschauung und
denkender ErschlieBung des Seins® [1953, Vorwort] an und erweist sich als
Schopfer des Konzepts eines (nach dem Humanismus des 15. und 16. Jahr-
hunderts und des Neuhumanismus eines WILHELM von HUMBOLDT) dritten
Humanismus, der in unterschiedlicher Gestalt bis zu seiner Ablésung durch
die sog. sozialwissenschaftliche Wende in den 70er Jahren des 20. Jahrhun-
derts in der gymnasialpiddagogischen Diskussion eine grofie Rolle spielte.

92



2.6 HERAKLES

2.6 HERAKLES

2.6.1 Geburt, Wirken, Ende

Nach DIONYSOS ist HERAKLES (lat. HERCULES) das zweite gottliche Kind,
das der Stadt Theben zugeordnet werden kann. Beider Vater ist der oberste
der olympischen Gotter:

ZEUS.

Die Eifersucht der HERA, dessen Frau, richtete sich bei DIONYSOS gegen die
Mutter des Kindes; im zweiten Falle des Fehltritts ihres Mannes war das
Kind selbst Ziel der Eifersucht.

Als dieses noch Sdugling war, schickte sie zwei Schlangen, die das Kind
toten sollten. Doch dieses kehrte den Spieff um, attackierte die Schlangen
und erwiirgte diese. Vielleicht ist diese Geschichte als Beleg dafiir anzuse-
hen, dass schon ganz friith ein Wesen der Tat heranwuchs; denn dessen gan-
zes Leben war nur Widerstédnden ausgesetzt, die irgendwie auf die Gotter-
mutter zuriickgingen, deren Uberwindung aber den Ruhm, seinen Ruhm,
begriindeten. Daher ist sein Name auch vielleicht zu erklaren: ,Ruhm, der
von HERA ausgeht“ — HERAKLES.

Hier nun die Geschichte — aber sie ist so reich an Einzelheiten, dass sie an
dieser Stelle nur im Groflen und Ganzen, nicht aber vollstindig wiederge-
geben werden kann.

Das Kind war bald nach der Geburt fiir die Mutter wegen der Eifersucht der
HERA immer Gegenstand der Sorge. Daher hat sie dieses in einem fernen
Lande versteckt.

Zufilligerweise kamen aber durch diese Gegend die beiden G6ttinnen HERA
und ATHENA gezogen, stiefen auf HERAKLES ohne dass sie gleich erkannten,
um was fiir ein Kind es sich handelte. ATHENA hat sogar die Géttermutter
iiberredet, dem Kinde die Brust zu geben. Aber das Kind bediente sich
so lebhaft, dass die Gottermutter es vor Schmerzen zuriickstiefS. Die Milch
jedoch spritzte vom Saugen weit in das Weltall, und es entstand, erzdhlte
man sich, am Himmel die Milchstrale. Vielleicht darf man aber auch ver-
muten, dass die Milch, die das Kind zu sich nahm, zur Grundlage seiner
Unsterblichkeit wurde.

Jedenfalls brachte ATHENA, schnell sehend geworden, das Kind zu seiner
Mutter zuriick.

93



Ernst Marow, ,,... Da ldchelte des Zeus blaudugige Tochter, Athena...*,
Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



2.6 HERAKLES

Hier erwies sich, dass HERAKLES schon friih ein sehr vitales und tatbetontes
Wesen war. Genau diesen Sohn wiinschte sich der Vater der Gotter und
Menschen, ZEUS: Er sollte sein grofier Helfer sein [HEs. Sc. 29].

Wir héren, dass die Mutter ALKMENE das Kind streng erzogen hat:

hartes Lager, es gab Braten statt Milch, kréiftiges dorisches Brot und ein
kaltes Nachtmahl. Friith lernte HERAKLES alle Kampfmittel, alle Kampf-
und Sportarten durch verschiedene Lehrer kennen. Seine Waffen erhielt er
von den Gottern, auch den Brustpanzer. Seine Keule schnitzte er selbst
aus Olivenholz. Die musische Erziehung, die noch vor der korperlichen lag,
verlief etwas schwieriger; denn seinen Musiklehrer LINOS, einen Bruder des
ORPHEUS, hat er mit einer Lyra erschlagen, weil dieser ihn getadelt oder gar
geschlagen hat. Von diesem Totschlag wurde er allerdings freigesprochen,
weil er, wie es hief}, einen ,,unberechtigten“ Angriff abgewehrt habe.

Er wuchs heran und iibertraf alle an Starke und Statur.

Als er, 18 Jahre alt, als Hirte auf dem Berge Kithairon bei einem Thespios
weilte, um dort einen beriichtigten, die Herden dieses Mannes dezimieren-
den Lowen zu jagen, blieb er 50 Tage und Néchte, und er soll, so erzéhlte
man sich, gleich mit den 50 Téchtern des Konigs geschlafen haben. In 50
Néchten soll er mit den 50 Méadchen 50 Kinder gezeugt haben. Einige sa-
gen, er habe das in nur 7 Néchten geschafft, nur eine habe sich verweigert —
und die wurde dann Priesterin. Einer, PAUSANIAS [9.27, 5] meinte, er habe
das in einer Nacht geschafft — alles Knaben! Den Léwen aber erlegte er, be-
kleidete sich mit dessen Haut und nutzte den Schidel mit weit getffnetem
Maul als Kampthelm.

Auf dem Wege nach Theben traf er Boten, die aus Theben ein filliges
Zwangsgeld eintreiben sollten. Denen schnitt er die Ohren, Nase und Hénde
ab und schickte sie zu ihrem Herrn zuriick, dem ERGINOS von Orchomenos.
Der schlug zuriick und griff Theben an.

Da konnte HERAKLES zeigen, dass er nicht nur Stirke hatte, sondern auch
die Initiative ergreifen und organisieren konnte.

Er trommelte die Jugend Thebens zusammen, schlug das Heer des ERGI-
NOS, setzte nach und griff sogleich Orchomenos an. Er zerstérte Burg und
Stadt. KREON, der Konig von Theben, gab ihm als Dank seine Tochter
MEGARA zur Frau, mit der er iibrigens drei Séhne hatte.

95



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Doch es wurden von ihm Gesetze verletzt: der Angriff auf die Boten, die bis
heute als Diplomaten immer unter besonderem Schutze stehen und nicht
angegriffen werden diirfen. HERA strafte ihn mit Wahnsinn:

Er warf seine Kinder und die seines Bruders, manche sagen auch seine Frau
MEGARA, ins Feuer; er versuchte sogar, seinen Freund, Waffengefihrten
und sténdigen Begleiter IOLAOS zu téten. Gott sei gedankt, dass ATHENA
ihn béndigte, bis er zur Vernunft kam:

Von da an zog er sich von den Menschen zuriick und begab sich fragend zum
Orakel von Delphi, und dort erhielt er die Weisung, nach Tiryns auf der Pe-
loponnes zu Konig EURYSTHEUS zu gehen, diesem 12 Jahre zu dienen und
die auferlegten Arbeiten zu erledigen. Danach werde er unsterblich sein.
Diese Arbeiten haben das Bild des HERAKLES fiir die Folgezeit geprégt,
und es heiflt, er fithre erst seit dieser Zeit seinen eigentlichen Namen: HE-
RAKLES.

Auf Betreiben der noch immer erbosten HERA gab EURYSTHEUS dem HE-
RAKLES Arbeiten, von denen jede einzelne tddlich sein konnte. Es waren
schwerste Arbeiten. Uber die Anzahl gibt es unterschiedliche Berichte; ein
romischer Dichter z. B. spricht von 1000 Arbeiten [mille labores; VERGIL,
Aen. 8.291 f], es werden aber auch 40 oder 31 Aufgaben von anderen ge-
nannt. Es handelt sich dabei zum Teil um ein altes Erzdhlgut, das hoch
interessant ist und spéter noch aufgefithrt werden soll [LUCKE 1999, S.
370]. Aus der Zahl der Aufgaben haben sich schlieflich zwélf herauskristal-
lisiert; diese wurden sozusagen zu einem Kanon, der immer wieder erzihlt
wird. Diese Aufgaben sind:

1. Der Lowe von Nemea.

Dieser Lowe, ein gewaltiges unverwundbares Tier, machte den Ein-
wohnern der Stadt Nemea das Leben zur Holle. HERAKLES kam,
erwiirgte das Tier, schulterte es und trug es vor EURYSTHEUS. Dieser
hat sich vor Angst in ein Fass oder in einen Kasten verkrochen und
ernannte einen Boten, der von nun an dem HERAKLES seine Aufga-
ben iiberbringen und von der Ausfithrung berichten sollte. Die Stadt
durfte HERAKLES kiinftig nicht mehr betreten.

2. Die Hydra von Lerna.

Diese Tat wollte Kénig EURYSTHEUS nicht gelten lassen; denn HE-
RAKLES hatte seinen Freund und Kampfgefadhrten IOLAOS bei sich.
Die Hydra war eine Schlange oder ein Unwesen, das im Lande alles,
was lebte, umbrachte. HERAKLES schoss mit Feuer auf die Schlange

96



2.6 HERAKLES

mit den vielen Kopfen (einer davon war, wie man erzihlte, unsterb-
lich). Dieses Ungeheuer griff den Helden an. Und jedem Kopf, den
HERAKLES zerschmetterte, wuchsen zwei bis drei neue nach. Der Ita-
liener Boccaccro [LUCKE 1999, S. 370] erzahlt sogar, es seien sieben
Kopfe, die jeweils nachwuchsen. Auch eine Riesenkrabbe musste er
erschlagen; denn sie biss ihn in den Fuf}. Sein Freund IOLAOS, den er
in den Kampf gerufen hatte, brannte die Stellen, an denen die abge-
schlagenen Kopfe gesessen hatten, mit brennenden Holzscheiten aus.
Den unsterblichen Kopf aber begrub er unter einem Riesenfelsen. Den
Leib des Tieres schlitzte er auf und tauchte seine Pfeile in die giftige
Galle. So wurden sie zu Giftpfeilen, die unheilbare Wunden zufiigen
konnten.

. Die kerynitische Hirschkuh.

Nun sollte HERAKLES ein Tier bringen, das er ohne verletzende Ge-
walt und insbesondere ohne es zu t6ten, iiberwéltigen sollte. Es lebte
bei Keryneia, einer Stadt auf der noérdlichen Peloponnes.

Hier war wohl mehr eine geistige Aufgabe gestellt, denn das Tier mit
dem goldenen Geweih war ein Totemtier und der Gottin ARTEMIS
heilig. Ein solches Tier durfte weder verletzt noch getttet werden. Da
waren also Respekt, Klugheit, List und Ausdauer nétig:

HERAKLES soll das Tier ein Jahr lang verfolgt und dann schliefllich
im Schlaf iiberwéltigt haben.

. Der erymanthische Eber.

Am Berge Erymanthos auf der Peloponnes trieb ein wilder Eber sein
Unwesen. Diesen sollte er bringen, wieder ohne ihn zu verletzen. Das
war ein sehr gefahrvolles Werk, allein schon wegen der Hauer. Das
machte er so:

Er driickte das Tier aus dem Dickicht und trieb es durch den Schnee,
bis es sich erschopft seinem Schicksal ergab. Das Tier trug er auf
seinen Schultern nach Mykene.

. Die Stalle des AUGIAS.

Hier war dem HERAKLES eine wahre Drecksarbeit aufgegeben, die
eigentlich seiner unwiirdig war und die Schande bringen und ihn viel-
leicht als der Unsterblichkeit unwiirdig erscheinen lassen kénnte: Er
sollte die Stélle des Konigs AUGIAS ausmisten, ohne mit dem Mist
selbst in Beriihrung zu kommen.

97



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

98

Hier geht es eigentlich vorwiegend um Kopfarbeit.
Und er ist ein Grieche!

Da bot er dem AUGIAS, der iibrigens Koénig auf der Peloponnes in
der Landschaft Elis war, an, die Stélle zu reinigen und verlangte als
Honorar ein Zehntel der Herden.

Das machte er natiirlich unter Zeugen aus:

Er leitete das Wasser zweier Fliisse durch die Stallungen und reine
war das Quartier.

Doch auch AUGIAS war ein Grieche: Er verweigerte die Zahlung des
Honorars.

Den HERAKLES und den IOLAOS zwang er, in Schimpf und Schande
das Land zu verlassen. Beide waren doppelt betrogen; denn sie er-
hielten ihr Honorar nicht, und aulerdem hat EURYSTHEUS die Arbeit
nicht anerkannt, weil diese gegen Zahlung eines Honorars vereinbart
worden sei.

Und fiir Geld arbeitet ein Grieche nicht, damals nicht.

. Die Vogel am See Stymphalos.

In Arkadien auf der Peloponnes gab es einen See mit dem Namen
Stymphalos. Hier gab es Vigel, die Menschen téteten. Die Aufgabe
des HERAKLES war deswegen eine ganz besondere, weil diese Vogel
mit der Vielzahl ihrer Federn und mit Kot Menschen und Tiere der
Umgebung umbrachten. Es heifit, sie sollen sogar Menschen gefres-
sen haben. Wieder musste HERAKLES seinen Verstand einsetzen: Mit
Kastagnetten aus Bronze hat er die Tiere aufgescheucht und dann
mit seinen Giftpfeilen erlegt. Das war ein harter Kampf, da die Vigel
auf ihn mit ihren Federn wie mit Pfeilen schossen.

. Der kretische Stier.

So genau weifl man nicht, ob es sich um den Stier handelt, der EURO-
PA einst auf den Riicken nahm [APOLLOD., bibl. 2.5,7, BRODERSEN],
oder um den, den POSEIDON aus dem Meer auftauchen lie}, als Konig
MINOS dem POSEIDON ein besonderes Opfer versprochen hatte, den
zu opfern er aber widerrief, als er das besonders schone Tier sah. PO-
SEIDON, so heif}t es, sei ob dieser Verweigerung in grofle Wut geraten
und habe den Stier wild gemacht. Der Koénig von Kreta jedenfalls
iiberliel diesen Stier dem HERAKLES, damit er ihn dem EURYSTHEUS



2.6 HERAKLES

prasentieren konnte. Spéter liel der das Tier frei; danach verheerte es
in Attika das Land und t&tete die Leute.

. Die Stuten des DIOMEDES.

Dass es Pferde gibt, die Menschen fressen, ist sehr ungewohnlich.
Aber HERAKLES hat das erlebt, als EURYSTHEUS verlangte, dass er
den DIOMEDES, Koénig in Thrakien, aufsucht und dessen Menschen
fressende Pferde nach Mykene bringt. Diese Tiere waren an bluti-
ge Krippen gebunden und erhielten von DIOMEDES Menschen zum
Frafle. HERAKLES iiberwiéltigte die Wichter und trieb die Tiere ans
Meer. Dort allerdings wurde er vom Volk des DIOMEDES, von den
Bistonen, angegriffen. Diese hat HERAKLES zuriickgeschlagen; den
getoteten DIOMEDES soll er den Pferden als Futter gegeben haben.
Beim Kampf fiel leider ABDEROS, ein Freund des HERAKLES. Thm zu
Ehren griindete er eine Stadt und nannte sie Abdera. Von der Stadt
gibt es heute noch Reste.

In Abdera richtete er zum Andenken an den Freund Festspiele
ein, sportliche Wettkdmpfe wie Ringen, Boxen, Pankration (,,Ge-
samt “kampf: Ringen und Boxen), auBer Pferderennen. Ubrigens
sollen die Pferde des DIOMEDES, nachdem sie ihren Herrn gefressen
hatten, zahm geworden sein. EURYSTHEUS, dem sie iibergeben wor-
den waren, hat die Pferde freigelassen. Diese gelangten schliefllich
zum Olymp.

. Der Giirtel der HIPPOLYTE.

Der Vater der HIPPOLYTE ist ARES, der Gott des Krieges. Dieser
hatte einst seiner Tochter einen goldenen Giirtel geschenkt — so ei-
ne Art Hoheitszeichen fiir sie als Konigin und Herrscherin iiber die
Amazonen. Und eben diesen Giirtel wiinschte sich das Tdéchterchen
des EURYSTHEUS. Das sei doch mal etwas ganz Ausgefallenes, meinte
sie.

Dieser Wunsch fithrte HERAKLES ins Reich der Amazonen, die nord-
lich des Schwarzen Meeres wohnten. Der Held nahm mit sich auf sein
Schiff viele starke Begleiter, als den Stérksten den THESEUS, Konigs-
sohn aus Athen. Bis die Helden an das Ziel kamen, mussten sie eine
Reihe von Kdmpfen bestehen — aber der schwerste war sicherlich der
Kampf mit den Amazonen.

Eigentlich wollte HIPPOLYTE dem HERAKLES den Giirtel ohne Wei-
teres geben — doch da mischte sich HERA ein und streute das Geriicht

99



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

10.

100

aus, die Konigin sollte entfithrt werden. Darauf stiirmten die Amazo-
nen gegen HERAKLES und seine Leute. Es gab einen schweren Kampf
und viele Tote, vor allem durch das Wirken des HERAKLES. Insgesamt
war es wohl der schwerste Kampf, den HERAKLES je bestehen musste.

Den Giirtel soll HERAKLES durch einen Tausch erhalten haben:

Er tauschte eine gefangene Amazone gegen diesen Giirtel ein. Und
THESEUS, der einst die ihn liebende ARIADNE zugunsten des DIONY-
SOS auf Naxos zuriicklassen musste, erhielt die gefangene Amazone
MELANIPPE, andere sagen sogar die Kénigin HIPPOLYTE.

Spéter wird THESEUS die Hilfe des HERAKLES noch einmal in An-
spruch nehmen miissen; denn das Amazonenheer wollte die Koénigin
befreien. Es ist schon auffillig, dass die HIPPOLYTE im Kampf fiir
THESEUS gegen das eigene Volk gefallen ist.

Wie so oft war auch die Riickfahrt des HERAKLES von den Amazonen
zu EURYSTHEUS an Kémpfen reich:

Er mischte sich z. B. in Ereignisse um Troia ein. Dort hatte ndmlich
der verschlagene Konig LAOMEDON sich die groBartige Stadtmauer
von Gott POSEIDON bauen lassen und dann den vereinbarten Lohn
nicht gezahlt. Darauf schickte der Gott ein Seeungeheuer, das der vor-
beikommende HERAKLES nach schwerem Kampf besiegte; er kimpfte
sozusagen von innen, indem er sich in den Magen des Untieres begab
und nach dreitdgigem erfolgreichen Kampf wieder an das Licht des
Tages kam — glatzkopfig. Den Giirtel aber brachte er zu EURYSTHEUS,
und dieser liefl ihn nach Argos in den Tempel der HERA bringen.

Die Herden des GERYON.

HERAKLES, dieser Kerl, ist nicht totzukriegen. Und so sann sich EU-
RYSTHEUS eine Aufgabe aus, an der HERAKLES eigentlich scheitern
musste. Er sollte die prachtvollen Herden eines Konigs holen, der
weit weg, in Libyen oder westlich von Spanien, wohnte und drei star-
ke Sohne hatte; einer davon hiel GERYON. Hier musste HERAKLES
sich nun nicht nur als Feldherr zeigen, sondern auch als Organisator.

Sein und seiner Soldaten Ziel war Erytheia, eine Stadt oder Insel in
der Gegend des heutigen Cadiz. Mit einem Gefif}, das der Sonnengott
ihm schenkte, wollte er dorthin gelangen.

Und es ging los.



11.

2.6 HERAKLES

Ein Wachhund endete so schnell wie ein starker Wéchter — unter den
Keulenschldgen des HERAKLES. Der alarmierte GERYON nahm den
Kampf auf und starb an einem Giftpfeil des HERAKLES. Sicher ging
das alles nicht so schnell, wie es hier berichtet wird. Es gibt Berichte
von einem triennale bellum, einem dreijéhrigen Krieg.

Auf jeden Fall reiste HERAKLES mit dem Vieh zum Festland, gab die

Schale dem HELIOS zuriick, und nun begann ein gefdhrliches Viehtrei-
ben bis Mykene.

Unterwegs wollten Schne des POSEIDON das Vieh stehlen. Doch sie
mussten das mit dem Leben bezahlen. In Ligurien musste er sich
mit Einwohnern auseinandersetzen, bald ohne Giftpfeile — sie waren
verschossen. Da half sein Vater ZEUS mit einem Regen aus Steinen.

Ein Stier soll ausgebiixt sein, er folgte ihm bis nach Sizilien. Die Ein-
wohner sollen ihn Italos genannt haben; danach wurde das ganze Land
Italien genannt. ERYX, ein weiterer Sohn des POSEIDON, soll spéter
den Stier versteckt haben. Es folgten drei fiir HERAKLES siegreiche
Ringkdmpfe und ein toédlicher Keulenschlag fiir ERYX. Stechfliegen,
von HERA gesendet, 16sten eine Panik aus. So musste HERAKLES die
Tiere miithsam suchen und einsammeln. Schliellich gelang es ihm, die
Tiere bei EURYSTHEUS abzuliefern.

Die Apfel der Hesperiden.

In weiter Ferne, noch jenseits des OKEANOS [HEs. Th. 215], gab es
goldene Apfel zu ernten, die Mutter Erde (GE) einst dem ZEUS zur
Hochzeit mit HERA geschenkt hatte. Eingepflanzt wurden sie am At-
lasgebirge, bewacht von den Téchtern der Nacht, den Hesperiden (=
den ,,Abendlichen®, griech. von hespéra - éonépa= Abend). Dazu kam
noch ein mit vielen Stimmen begabter Drache ( Apollod. bibl. IT 113
Brodersen ), der ebenfalls die Apfel behiitete.

Diese Apfel sollte HERAKLES holen.

Die Aufgabe selbst war nicht so schwer — wohl aber war es sehr schwer,
den Weg zu finden und dann die Gefahren zu iiberleben, die sich
auf dem Wege zeigten. So musste er in Libyen mit ANTAIOS, einem
Sohne des POSEIDON, ringen; dieser hatte Freude daran, Fremde im
Ringkampf zu t6ten. Da diesem Unhold durch Kontakt mit der Erde
unermessliche Kraft zuwuchs, hat ihn HERAKLES in die Luft gehoben,
also von der Erde getrennt und erwiirgt oder das Genick gebrochen.

101



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

12.

Nun konnte dieser sich nicht mehr der Schidel seiner getéteten Gegner
erfreuen, die an seinem Tempel als Schmuck angebracht waren.

Wiederum in der Schale des Sonnengottes gelangte er an den Kauka-
sus, wo er den Adler des ZEUS abschoss. Dieser hackte ndmlich dem
an dieses Gebirge zur Strafe geschmiedeten PROMETHEUS die immer
wieder nachwachsende Leber weg. Und er befreite den rebellischen
PROMETHEUS; zudem machte er ihn sich zum Freund. Dieser riet
dem HERAKLES, die Himmelskugel, die ATLAS trug, selbst zu tragen
und die goldenen Apfel von diesem holen zu lassen. Aber was niitzen
die Apfel, die ATLAS bringt, wenn dieser die schwere Last nicht wieder
iibernehmen mochte?

Wiederum half ein Rat des PROMETHEUS. HERAKLES bat den ATLAS,
doch nur fiir eine kurze Zeit die Kugel zu iibernehmen, damit er sich
ein Polster vorbereiten koénne. ATLAS ging darauf ein, und so war
HERAKLES frei und konnte die Apfel dem EURYSTHEUS bringen.

KERBEROS

Schliefflich sollte HERAKLES den Hollenhund KERBEROS aus der Un-
terwelt holen und ihn prisentieren. Den Wachhund des Gottes HA-
DES? HERAKLES lésst sich rituell einweihen; nur so durfte er die Un-
terwelt betreten. Gleich zu Beginn traf er die in der Unterwelt festge-
haltenen Helden THESEUS und PEIRITHOOS; letzterer hatte der PER-
SEPHONE, einer Gottin!, nachgestellt. Aber nur den THESEUS konnte
er befreien; dann brach er dem Wiéchter der Herden des HADES die
Rippen und lie3 ihn auf Bitten der PERSEPHONE frei. Jetzt durfte er
den HADES um KERBEROS bitten. Der verlangte aber einen Kampf —
ohne Angriffswaffen.

So griff HERAKLES den KERBEROS an, selbst nur durch die Lowenhaut
und den Brustpanzer geschiitzt. Er driickte das Tier, bis es nicht mehr
atmen konnte. Geschafft — wohl mit Hilfe der beeindruckten PERSE-
PHONE. In Bootien am Berge Laphystios stieg er aus der Unterwelt
auf und présentierte dem EURYSTHEUS das unheimliche, gewaltige
Tier.

Das ist die Geschichte der zwolf sozusagen kanonisierten Aufgaben bzw.
Taten des HERAKLES. Nun hatte der Held alle Regionen der Welt beschrit-
ten, nur den Himmel nicht. Daher soll an dieser Stelle die Himmelfahrt
des HERAKLES beschrieben werden, aber das ist eine ldngere Geschichte;
interessant ist sie deswegen, weil sie einerseits im Orient weit verbreitet ist

102



2.6 HERAKLES

und als Topos oft auftaucht, nicht nur im christlichen Glauben, andererseits
Himmelfahrt mit der Niederfahrt in das Reich des Todes, einer Hollenfahrt,
verbunden wird.

Erst in der Moderne ist dieser Zusammenhang gekappt:

Im Roman ,,Dr. Faustus“ von THOMAS MANN komponiert ADRIAN LE-
VERKUHN ein Faustoratorium. Da geht es nur um die Wehklage und Héllen-
fahrt des Dr. Faustus. Eine Himmelfahrt kann es in der 9. Symphonie der
Inhumanitét nicht geben.

Nun denn: Wir verbinden heute, hier und jetzt das Ende mit dem Anfang.
HERAKLES war also wegen des KERBEROS auch korperlich in das Reich des
Todes niedergefahren, wie JESUS CHRISTUS; leider kennen wir iiber dessen
Hollenfahrt aus dem Neuen Testament keine Einzelheit, wohl aber iiber
die des HERAKLES aus dem Mythos. Auf dem Wege durch die Unterwelt
traf HERAKLES viele bereits gestorbene Helden, u.a. den fiir sein weiteres
Schicksal wichtigen oder gar entscheidenden MELEAGROS, der ihm seine
Geschichte erzéhlte, eine Geschichte, die ihn zutiefst bewegte und die des-
halb hier vorzustellen ist:

Einst hatte ein wilder Eber die Fluren und die Stadt Kalydon in Griechen-
land verwiistet. Niemand konnte ihm beikommen.

Und so fithrte MELEAGROS bekannte griechische Helden, auch ATALANTE,
die kluge Jégerin, zusammen, um das Untier zu erlegen.

Man spricht bis heute von der kalydonischen Jagd.

Das Fell der Beute war dem versprochen, der das Tier erlegt. Viele hatten
kein Jagdgliick, im Gegenteil:

Der Eber erlegte viele von ihnen.

Nach anstrengender Jagd gelang es schliefllich dem MELEAGROS, den Eber
zu toten. Aber das Fell verschenkte er:

Empfangerin war ATALANTE, die schone junge Frau, hochbegabte Léuferin
und erfolgreiche Jégerin, in die MELEAGROS sich verliebt hatte. Aber das
war leider nur eine Frau, die auflerdem Freier iiberhaupt nicht an sich her-
an liel. So fanden sich andere als Interessenten und Befugte, das Fell zu
erhalten — zwei Briider der Mutter des MELEAGROS. Doch sie sollten sich
nicht lange der Beute erfreuen:

MELEAGROS erschlug sie beide.

103



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Doch deswegen waren die Tage des MELEACGROS gezihlt — er fand durch
seine Mutter den Tod und zwar so:

Einst, als er geboren wurde, erhielt ALTHAIA, seine Mutter, die Prophezei-
ung, ihr Neugeborenes werde so lange leben, wie das Holzscheit brannte,
das im Kamin lag.

Und so hat die junge Mutter ganz schnell das Scheit aus dem Kamin ge-
nommen, damit es nicht gleich ganz verbrennt.

Jetzt aber, als sie horte, dass ihr Sohn MELEAGROS ihre beiden Briider
getotet hatte, geriet sie in Wut und warf das Scheit ins Feuer.

Und so musste MELEAGROS sterben.

HERAKLES war so sehr geriithrt von dieser Erzédhlung, dass Trénen flossen.
Und er versprach dem MELEAGROS, dessen Schwester DEIANEIRA zu heira-
ten. Das ist dann spéter auch nach seiner Riickkehr an das Licht des Tages
geschehen:

Auferstanden aus dem Reiche der Toten hielt er bei OINEUS um die Hand
seiner Tochter DEIANEIRA an. Zuvor musste er aber noch einen Mitbe-
werber niederringen, einen Flussgott, ACHELOOS mit Namen. Bald nach
der Hochzeit verlie HERAKLES mit seiner jungen Frau die Stadt Kalydon.
Und er kam zu einem Fluss in Mittelgriechenland. Bei dessen Uberquerung
vertraute er seine Frau einem Helfer, dem Kentaur NESSOS, an. Doch die-
ser ward sogleich liistern und wollte sogar die junge Frau entfithren. Doch
HERAKLES erschoss ihn mit einem Pfeil.

NESSOS versuchte noch, sterbend, sich zu réchen.

Er riet DETANEIRA, Blut aus seinem Leibe fiir einen Liebeszauber aufzube-
wahren:

So konne sie sich die Zuneigung des HERAKLES auf Dauer erhalten.
Und sie bewahrte das Blut sorgfiltig auf.

Fines Tages musste HERAKLES wieder einmal zusammen mit Freunden in
einen Krieg ziehen. Es ging gegen einen Konig, der ihm vor Jahren unge-
rechterweise die Hand seiner Tochter IOLE verweigert hatte. Es gelang ihm,
dessen Stadt zu erobern und den Ko6nig selbst nebst S6hnen zu erschlagen.
IOLE wurde gefangen und Nebenfrau, was aber seiner rechtméfligen Frau
DEIANEIRA durchaus nicht gefiel!

Nun wollte HERAKLES, der fromme Held, am Vorgebirge Kenaion ein Dan-
kopfer darbringen. Er liefl seine Frau bitten, ihm ein frisches Gewand zu

104



2.6 HERAKLES

senden. Das tat sie, aber nicht ohne zuvor dieses Gewand mit dem Blut
des NESSOS zu trénken. Sie glaubte, damit Sicherheit zu erlangen, dass
HERAKLES ihr treu ergeben blieb.

Sofort nachdem das Gewand angelegt war, wurde der Held von heftigen
Schmerzen gepeinigt, und er versuchte, die dtzende Kleidung sich vom Leibe
zu reiflen.

Doch ohne Erfolg.

So lieB er sich mit einem Schiff nach Trachis bringen. Dort erkannte DEIA-
NEIRA die Folge ihres Tuns und brachte sich um. HERAKLES aber entsann
sich eines alten Spruches, wonach er von der Hand eines Toten sterben
werde.

Und er liefl dazu den Gott in Delphi befragen.

Er erfuhr, er solle sich auf den Berg Oite begeben, einen Scheiterhaufen
besteigen und warten.

Doch niemand wagte es, das Holz des Scheiterhaufens anzuziinden.

Da kam des Weges ein bekannter griechischer Soldat, PHILOKTETES. Der
ziindete den Scheiterhaufen an und erhielt zuvor noch den berithmten Bo-
gen des HERAKLES mitsamt den Giftpfeilen. Dieser Bogen sollte spéter noch
eine grofle Rolle spielen; denn ohne diesen durfte das belagerte Troia nicht
fallen.

HERAKLES aber stieg im Feuer auf in den Himmel, wo die Gotter wohnen.
Man sagt auch, er sei auf einer Wolke getragen worden. Ein Blitzschlag soll
den Scheiterhaufen vollig aufgel6st haben. Danach fand sich auch nicht der
geringste Rest.

Dort droben aber versohnte sich HERAKLES mit der HERA und heiratete
deren Tochter HEBE [Od. 11.601 ff.], die den Gottern den Nektar einzu-
schenken pflegte. Sie ist, wie das Wort sagt, die Gottin der Jugendbliite.
Mit ihr hatte HERAKLES zwei Kinder.

Das ist der Weg des HERAKLES: Vom Himmel kam er, in den Himmel
gelangte er, das Reich des Todes kostete er.

Zentrum seines Wirkens waren die genannten zwolf Arbeiten. Daneben gibt
es noch sehr viele so genannte ,Nebenarbeiten“ (ndpepya — parerga), die
aber nicht in den Kanon der insgesamt zwolf Arbeiten aufgenommen wor-
den sind, z.B. eine Zerstorung Troias vor dem eigentlichen groflen Krieg
der Griechen gegen die Stadt oder der Zug mit den Argonauten, die eben

105



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

kurz erwéhnte Befreiung des PROMETHEUS, verschiedene Liebesabenteuer
und die Befreiung der ALKESTIS aus den Fangen des Todes.

Es gibt aber noch einen Kunstmythos, den im 5. Jahrhundert v. Chr. ein
griechischer Philosoph, der Sophist PRODIKOS von Keos, komponiert hat;
er trigt die Uberschrift ,HERAKLES am Scheidewege® [Xen. Mem. 2.1.21 ff.]
und zeigt den jungen Mann, dem zwei Frauen erschienen sind, die eine von
grofler Gestalt in wallendem Gewande, schon, edel, schamhaft und sittsam
— die andere iippig geschminkt und mit einem extrem kérperbetonten Kleid,
stets bedacht, dass man sie auch sieht.

Diese Frau habe sich vorgedréingt und ihm er6ffnet, dass er jetzt sich fiir
einen von zwei Lebenswegen entscheiden miisse; ihr Weg sei der des ex-
tremen Lebensgenusses und der permanenten Sorglosigkeit; ihr Name sei
,, Gliickseligkeit ¢ (eudaimonia). Thre Feinde aber, sagte sie, nennten sie La-
sterhaftigkeit. Die andere Zuriickhaltende, Tugend genannt, empfahl ihren
Weg, und sie sagte zu HERAKLES [a. a. O. 2.1.28]:

,Von den wirklichen guten und schénen Dingen geben die Gotter nichts
ohne Miihe und Arbeit ...«

Und sie erlduterte die Schwere dieses Weges, der durch Frommigkeit, gutes
Handeln, Fleif, Lernen und hartes korperliches Training gekennzeichnet sei.

Da mischte sich die andere ein, betonte die Fiille der genannten Schwie-
rigkeiten und wollte den HERAKLES auf ihre Seite ziehen. Doch HERAKLES
horte auf die andere, die auf die Ehrungen im Alter, die Freundschaft mit
den Gottern und vor allem darauf aufmerksam machte, dass man fiir alle
Zeit in der Erinnerung der Menschen bleibe.

Mit diesem Kunstmythos bleibt der Held iiber die Jahrhunderte oder Jahr-
tausende gar mit der Menschheit verbunden und gelangte in die Neuzeit
als derjenige mythische Held aus der Antike, {iber den am meisten gemalt,
geschrieben und komponiert worden ist.

2.6.2 Deutung und Wirkung

Schon bei HOMER spielte HERAKLES eine grofie Rolle, doch von den zwdlf
Taten wird nur die erwéhnt, als er den Hund aus der Unterwelt holte [Il.
8.362 ff.]. HOMER stellte aber viele so genannte Nebentaten und die Ge-
schichte seiner Geburt dar. Auch HESIOD, etwas jiinger als HOMER, berich-
tete von zweien seiner Taten. Die Reduzierung auf zwolf und deren Ka-
nonisierung erfolgte wohl erst um die Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr..

106



2.6 HERAKLES

Der so genannte Dodekathlos (griech. dodeka = 12, athlos = Kampf; also
zwolf Kampftaten) wurde zum ersten Mal vollstindig am ZEUS-Tempel in
Olympia dargestellt [HARRAUER/HUNGER 2006, S. 213, Anm. 10].

Schon im alten Babylon spielte die Zahl zwolf im Rahmen des Sexagesi-
malsystems eine grofie Rolle wie in der Moderne weltweit im Rahmen der
Digitalisierung die Zahl Zwei. Doch auch heute noch ist bei uns in Fortset-
zung der babylonischen Tradition die Zahl zwolf vielfiltig vertreten:

Das Jahr hat zwolf Monate, der Tag hat zweimal zwo6lf Stunden, die Stun-
de hat fiinfmal zwolf Minuten, die Minute hat fiinfmal zwolf Sekunden,
zwischen dem Weihnachtstag und dem Epiphaniastag liegen fiir das Weih-
nachtsfest insgesamt zwolf Tage, die von besonderer Bedeutung fiir das neue
Jahr sind.

Im Altgriechischen findet sich eine grofie Anzahl von Substantiven und Ad-
jektiven, die mit der Zwolfzahl verbunden sind; hier einige in Ubersetzung:

Anfiihrer von zwolf Soldaten (etwa dem deutschen Zugfiihrer entspre-
chend), Zwolfeck, aus zwolf poleis (Stadtstaaten) bestehend, Schiff mit
zwolf Ruderbinken, Korper mit zwolf Seiten (Dodekaeder), zwolftigige
Periode, zwolf Monate aufweisend, zwolftégig (vom Christfest), Zwolfzahl
(Apostel, Propheten), zwolf Jahre dauernd — und viele mehr.

Neben der Reduzierung auf die Zahl Zwolf finden sich jedoch durchlau-
fend durch die Geschichten bestimmte gemeinsame Merkmale, die unser
Verstédndnis des HERAKLES verbessern konnten:

Da ist das, was sich uns am meisten eingeprégt hat:

die grofle Kraft und Stirke des Korpers, aber auch die ungeziigelte Ge-
walt, die er aus Verblendung oder Lenkung ausiibte. Vielleicht kann dieses
Merkmal auf das sich aus dem Patriarchat entwickelnde Machotum zuriick-
gefithrt werden.

Zum zweiten werden bestimmte intellektuelle und charakterliche Eigenhei-
ten immer wieder hervorgehoben: Klugheit, List, Ausdauer, Konsequenz
und Frommigkeit.

Diese Merkmale wirkten sich aber auch dahin aus, dass er als Befreier
vom Bosen oder als der Abwehrer des Bosen (alexikakos - dhe&ixaxoc) galt,
auch als Retter (soter — owthp). Das brachte ihn wie den DIONYSOS in die
Prifiguration CHRISTI, aber natiirlich auch seine Geburt als gottliches
Kind, seine Hollenfahrt, seine Auferstehung und seine Himmelfahrt.

107



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Hervorgehoben werden miisste noch einmal die {iberragende Verstandes-
kraft: Er setzte sie ein, wenn es unmoglich oder unschicklich war, Kraft und
Gewalt einzusetzen. Es werden eine Menge Fahigkeiten beschrieben, wie
Organisationstalent, Beherrschung des Waffenhandwerks, Fithrungsfahig-
keit und sportlich-dynamische Fihigkeiten. Er ist aber auch der edle Cha-
rakter, der sich fiir den schweren Weg der Leistung, nicht des Konsums
entscheidet. Das empfiehlt ihn fiir die Gegenwart und macht ihn zum Ge-
genstand der praktischen Philosophie — hier ist es die Antwort auf die Frage
nach der Willensfreiheit und auch nach Schuld und Siihne.

Auch sind seine Grenzerfahrungen zu bedenken. Als starker, furchtloser
Held dient er einem Schwichling und Angsthasen. Er diente auch dem
weiblichen Geschlecht und als starker Held starb er durch die Einwirkung
einer Frau.

Durch die positiven Seiten seines sich durch ethische Merkmale (z. B. Mit-
leid) gepriagten Charakters wurde er frith iiber Griechenland hinaus etwa
seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. in Italien verehrt, in den rémischen Staats-
kult einbezogen und eine Art Orientierungsgestalt bis in die rémische Kai-
serzeit. Schliefllich drang er im dritten Jahrhundert in das Christentum ein.
In christlichen Katakomben wurde er sogar mit Heiligenschein dargestellt
[HARRAUER/HUNGER 2006, S. 211].

Die grofie Vielfalt und der Facettenreichtum der charakterlichen und
korperlichen Merkmale des HERAKLES fithrten dessen Verehrung durch
das Mittelalter hindurch in die Neuzeit. Vielleicht ist HERAKLES wohl
diejenige Personlichkeit, die von allen Gestalten des antiken Mythos am
meisten dargestellt worden ist, in Literatur, Kunst und Musik.

In der Moderne, z.B. in der ,Asthetik des Widerstandes“ (1975 — 1981)
von PETER WEISS wird die Ambivalenz in HERAKLES zu einer Chiffre
fiir die Spannung zwischen Gewalt und Rationalitét, Unterdriickung und
Befreiung, Traum und Wachen. Die am Pergamonaltar beobachtete und
flir HERAKLES vorgesehene Leerstelle wird Gegenstand der Reflexion zum
HERAKLES-Mythos. In dem historischen Dokument, das dieser Altar dar-
stellt, wird HERAKLES zum Revolutionér, Befreier der Unterdriickten und
Vertreter des Fortschritts. Zuvor aber ergibt sich die Notwendigkeit, den
HERAKLES-Mythos gegen die Rezeptionsgeschichte zu lesen und das Be-
wusstsein dafiir zu entwickeln, dass die Kontinuitit der Gewalt der letzten
2000 Jahre aufgebrochen werden muss. Das sei fiir die politische Linke eine
wahre HERKULES-Aufgabe.

108



2.7 Theogonie, Kosmogonie

2.7 Theogonie, Kosmogonie

Beide, DIONYSOS und HERAKLES, nehmen zwischen dem, was zu den Men-
schen wie ODIPUS oder KADMOS gesagt wurde, und dem, wovon jetzt zu
berichten ist, eine Mittelstellung ein:

Jetzt geht es um die Theogonie und Kosmogonie der Griechen. Wiederum
ist Bootien in Mittelgriechenland die Landschaft, in der beide Sektoren der
Kultur des Geistes vor allem durch HESIOD zur Bliite gelangten.

Es geht um die Fragen:

Wie sind die Gotter und wie ist diese Welt entstanden und welcher Art ist
das gewonnene Wissen? Dabei muss uns bewusst sein, dass mit der (bzw.
einer) Theogonie stets eine Kosmogonie verbunden ist. Nach Auffassung
der Griechen ist ndmlich der Kosmos ein Stiick Gottheit.

Die Erde, auf der wir uns bewegen, ist gottlich!

Unsere wichtigsten frithen Quellen sind drei Dichter und Musiker:
- ORPHEUS
- HOMER
- HEs10D

Der Systematiker unter ihnen ist HESIOD. Da es hier um eine systemati-
sche Darstellung geht, sei mit diesem begonnen. HOMER wird spéter noch
eine grofie Rolle spielen; ORPHEUS soll im Anschluss an HESIOD behandelt
werden; seine Vorstellungen kénnen HESIOD gut erkldren und ergédnzen.

Zunéchst ein paar Bemerkungen zu HESIOD, die iiber das bereits oben
Gesagte [S. 43ff.] hinausgehen.

2.7.1 HESIOD

Waéihrend die Ilias und Odyssee des HOMER wohl auf die Zeit um 730 v.
Chr. anzusetzen sind, die Ilias frither, die Odyssee spéater, werden als Zeit
des HESIOD die Jahre um 700 angegeben. Wir sprechen also etwa von 30
Jahren, von der Zeit zwischen 730 und 700.

HEsIOD ist Verfasser mehrerer Werke; zwei von ihnen treten hier in den
Vordergrund:

Das eine trigt den Titel: ,, Theogonia®, d.h. Gotterentstehung und umfasst
1200 Verse;

109



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

das andere hat als Titel , érga kai hemérai“, das heifit: ,, Werke und Tage*
und umfasst 828 Verse.

Wiéhrend ersteres Werk sich auf die Entstehung der Gotter (und des Kos-
mos) konzentriert, behandelt letzteres den Mikrokosmos Mensch, sein Tun
und sein Lassen, seine Werke und Tage, Aussaat und Ernte, Neid, Unge-
rechtigkeiten und seinen moralischen Verfall.

HESIOD stammt aus Askra (in Bootien), das wie Theben in Mittelgriechen-
land liegt.

Sein Vater ist, wie er selbst berichtet [Op., 635 fI.], aus Kleinasien einge-
wandert; er betrieb ohne geschéftlichen Erfolg Seehandel und war schliellich
in grofe Armut geraten. Wahrend wir zu HOMER durch ihn selbst nichts
wissen, stellt sich im Unterschied dazu HESIOD selbst vor:

Er nennt den Namen [Th., 22] und sagt selbst, dass er am Helikon als
schlichter Hirte Lammer gehiitet hat. Auch lesen wir [Op. 657], dass er
auf der Insel Eubta im Gesang gesiegt und den Preis, einen Dreifuf}, den
helikonischen Musen geweiht hat [Schmidt 2002, S. 59 ff.].

Am Helikon hatte er beim Hiiten der Lammer eine Vision:

Die Musen kamen herab vom Berge tiber die Hange und sie hauchten ihm
,Gesang ein, der Gott ansagt“ [Th., 31 ff.], auf dass er verkiinde das Sei-
ende, das Kiinftige und das Gewesene [38]. Zu besingen hieflen sie ihn das
Geschlecht der ewigen Gdtter — beginnend mit ihnen selbst und auch mit
ihnen endend [34].

HESIOD ist nun berufener Sdnger; er ist ihr Instrument. Nicht er singt,
sondern sie singen aus ihm!

In auffalliger Systematik nennt HESIOD seine Themen:

- die Gétter [Th., 33] und

- das Sein als Einheit aller Zeitzustéinde, der Gegenwart, der Zukunft
und der Vergangenheit [Th.,38].

Aber nicht irgendein Wissen teilt er den Hérenden mit; es handelt sich um
ein hoheres, gottliches Wissen:

Offenbarungswissen.

Dieses Wissen ist nicht Ergebnis eines natiirlichen Erkenntnisprozesses, den
man bei Menschen, die z. B. Gott suchen, feststellen kann, sondern es ist
Manifestation des Uberirdischen, des Numinosen, das einem auserwihlten
Menschen geschenkt wird. Und HESIOD ist auserwdhlt von Gottheiten wie

110



2.7 Theogonie, Kosmogonie

den Musen; diese kommen durch ihn, den Dichter und Sénger HESIOD, zu
Worte.

Aber landliufiges Wissen, wie es in der Form von Sprache zwischen
Menschen ausgetauscht wird, kann dem Irrtum unterliegen oder gar zur
T&uschung benutzt werden.

Es gibt aber auch ein besonderes Wissen, das durch die Verbindung von
Sprache (Wort) und Musik den Charakter einer besonderen Wahrheit hat
[Th. 27-28]; die Musen sagen:

.- wir wissen viele Liigen in Worte zu setzen, die dem Seienden
Ghnlich sind, und wir wissen, wenn immer wir es mochten, Wahres
zum Klingen zu bringen. “

Dem Dichter geht es dabei nicht darum, Teilaspekte zu benennen, sondern
das Sein als Ganzes und Einheit (das Gegenwiirtige, das Kiinftige und das
Vergangene) zu offenbaren, die Fiille des Seins dem Horer zu présentieren
[Th. 38].

Von Anfang an erhebt frihgriechisches Denken, das sich als Manifestation
der Gottheit begreift, ganzheitlichen Anspruch:

Urspriinge offenlegen, reflexiv in einem theologischen Rahmen, bedeutet
das Entbergen des Seins aus vielfialtigem Verdecktsein:

arche.

HESIOD besetzt ein altes griechisches Wort wie arché, was eigentlich Ur-
sprung heiflt, mit einer neuen Bedeutung, die in die Ontologie weist.

Seine Grundmotivation ist es also, Sein in das Licht der Wahrheit zu setzen.
Das geschieht aus der Grundiiberzeugung, dass nur die Dichtung Ort der
Wabhrheit ist.

Fiir unseren Zusammenhang ist es wichtig, auf den Inhalt des Werkes ein-
zugehen.

Doch zunéchst zum Aufbau; dabei sollen philologische Probleme der Kom-
position nicht ertrtert werden:

Der Anfang des Gedichts [1 — 115], die Einleitung also, ist relativ lang und
umfasst Privates wie Offizielles. Da sind Einzelheiten, die wir sonst (z. B.
von HOMER) nie erfahren hétten: Name, Herkunft, Beruf und Berufung.
Dazu kommen: Lob der Musen, Angabe der Themen, um die es geht und
Lobpreisung dessen, was nicht geschaffen, sondern geworden ist:

Der Kosmos ist ein gewordener.

111



Ernst Marow, ,,... Das hohe, schreckliche Wassergebirge...“,
Radierung in Kaltnadel-Technik, 2001



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Dass aber schopferische Menschen ein besonderes Wissen verkiinden kénnen
und dessen Wahrheit sich im Klang darstellt und offenbar wird, ist unver-
wechselbar griechisch.

Doch nun zu der Frage:

Woher kommt das Gegenwértige?

Antworten gibt der Text in den Versen 104 — 136 der Theogonie, d. h.: In
den Anfangsteil der Theogonie [1 — 115] hineinkomponiert, findet sich die
Antwort.

104

115
116

“Seid gegrifit, Kinder des ZEUS, und verleiht mir Gesang, der Lieb-
reiz verstromt!

Preiset der Todlosen heiliges Geschlecht, der immer Seienden,

die aus <Gottheiten> hervorkamen <wie> der ERDE und dem HIMMEL,
dem sternereichen,

und der NACHT, der finsteren, und welche das Salzmeer néhrte.

Saget, wie zuerst Gotter und Erde entstanden

und Fliisse und Meer, grenzenlos, mit Brechern anrollend,

und die leuchtenden Sterne und der Himmel, der breite, dort oben,

und <saget>, welche Gotter von diesen abstammten, Schenker guter
Gaben,

und wie sie die Fiille <der Welt> aufteilten und untereinander Amter
vergaben

und auch wie sie zum ersten Mal auf dem an Tdlern reichen Olymp
Wohnung nahmen.

Dieses mir erzéhlet, Musen, die ihr auf dem Olymp eure Hauser habt,

vom Ursprung an, und sagt, was als erstes davon entstand!*

, Wahrlich, zu allererst ward eine gihnende Kluft (CHAOS), aber
dann die Erde (GAIA), breitbriistig ... sowie der dunstige TARTA-
ROS ...und EROS, welcher der Schonste ist unter den unsterblichen
Gottern.

Er 16st die Glieder...

Aus dem CHAOS wurden die FINSTERNIS (EREBOS) und die schwarze
NACHT (NYX).

Aus der NACHT aber entstanden andererseits der ATHER (das Him-
melsblau) und der TAG,

welche beide sie gebar, schwanger geworden durch die liebende Ver-
mischung mit der FINSTERNIS.

113



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Die ERDE aber brachte als erstes hervor dem thr selbst gleichen-
den URANOS (Himmel), reich an Sternen, damit er sie ginzlich
umhiille ... Spdter

gebar sie, vom HIMMEL begattet, den OKEANOS mit seinen in die Tie-
fe ziehenden Strudeln und ... den HYPERION und ... die liebliche
TETHYS ...~

Der Dichter denkt bis Zeus in der Abfolge von sechs Generationen. Zu
diesen wird gesagt:

Zu allererst waren [116 ff.] demnach da ein Spalt oder eine Kluft
(CHAOS),

sodann aber die breitbriistige Erde (GAIA) ...
der Tartaros (Unterwelt) und schliellich
der EROS.

Letzterer ist der Schonste unter den Gottern: Schwach macht er und 16st die
Glieder und bezwingt bei allen das Denken und das verniinftige Wollen; wir
wiirden heute sagen ,,ein unordentliches Gefiihl“. Er ist die treibende Kraft
jeglicher Schopfung. Drum findet er sich auch ganz am Anfang aufgefiihrt,
er ist fundamental.

Warum ist als erstes ,,chdos“ genannt? Dieses Wort taucht in der Literatur
hier zum ersten Mal auf; HOMER kennt das Wort und den entsprechen-
den Gedanken nicht; es ist eine Schopfung des HESIOD und heifit ,,Spalt “,
,Hohle“ und auch ,,Kluft .

Chaos liegt vor den leichter fassbaren Gréflen wie Erde und Himmel und
bezeichnet wohl den Raum zwischen den beiden, also etwas hochst Unbe-
stimmbares und Unbestimmtes [GIGON 1945, S. 29]. Der Denker HESIOD
dringt hier also schon zu einer unanschaulichen, sehr abstrakten Groéfie vor,
die das Gegenteil von dem ist, was durch Form, Gestalt, Masse und Farbe
bestimmbar wird.

Es ist das Nichts zwischen dem Ftwas, das Erde und Himmel heiflt, das
Nichts vor den Gottern und ein Erstes gegentiber dem Konkreten der Erde
als dem Etwas, das an die zweite Stelle gehort; beides aber ist einfach da,
nicht irgendwie geschaffen oder geschopft.

Ebenso die dritte Grofie:

114



2.7 Theogonie, Kosmogonie

EROS. Diese Kraft wirkt in der ersten Generation gottlicher Potenzen noch
nicht; sie ist einfach da wie CHAOS und GAIA. Oder anders ausgedriickt:

Sie ist ,,des Denkens erster Samen“ [Rgveda X 129.4].

CHAOS schafft aus sich EREBOS und NYX (Zwielicht und schwarze Nacht),
eine Zweiheit, in der EROS wirken kann; ebenso GAIA:

diese schafft aus sich URANOS, ihren Mann, und bildet ihrerseits mit diesem
die Zweiheit, in der wiederum EROS wirken kann.

Nur EROS selbst kann Nachwuchs nicht haben, er kann nur bewirken, dass
andere diesen haben kénnen. Er ist des Denkens Samen. Er geht selbst nicht
auf. Er ldsst aufgehen, entstehen, sprechen.

Die NACHT wird schwanger vom ZWIELICHT [A.R. Arg. IT 671] und gebiert
das strahlend blaue HIMMELSLICHT (AITHER) und den TAG (HEMERA).
Das Helle also wird geboren vom Dunklen, der Tag von der Nacht.

Die ERDE aber gebiert ohne Liebe, d. h. ungeschlechtlich, den sternereichen
HIMMEL (ihren kiinftigen Mann), die Berge und Hohen, sowie das Salz-
meer. Erst durch liebende Vereinigung entsteht OKEANOS; dieser ist nach
damaliger Vorstellung ein Siifiwasserfluss, der die Erde umgibt.

Halten wir fest:
Das erste Ergebnis einer Vereinigung aus Liebe ist

das Licht als das Blau des Himmels und als das Licht des Tages.
Das zweite Ergebnis ist:

Wasser, Siilwasser.

Und drittens:
Das Ménnliche wird ungeschlechtlich vom Weiblichen geboren. Das er-
ste also ist das Wezibliche.
Danach setzt ein gewaltiger Zeugungsprozess ein, der das schuf, was wir
yunsere Welt“ nennen; es wurden aber auch Personen, nicht nur Urwesen
und unsere sichtbare Welt gezeugt:

HESIOD nennt das schlimmste der Kinder von GATA und URANOS den KRO-
NOS, der gedanklich stets auf krummen Wegen geht. Insgesamt nennt der
Dichter 12 Kinder von Himmel und Erde:

die Titanen,

und er verbindet diese Geschwister zu 6 Fhepaaren. Frau des Titanen KRO-
NOS ist auch eine Titanin: RHEIA [s. Register].

115



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Aber es gab auch Monstren aus der Verbindung von HIMMEL und ERDE:
Drei Sohne.

Jeder von Thnen hatte 50 Kopfe und 100 Arme. Unséglich waren sie und
Schrecken erregend. Sie waren so widerwartig, dass Vater HIMMEL sie im
Schofle der Mutter ERDE verbarg:

Zwar hatte er das Vergniigen der Zeugung — doch waren die Kinder geboren,
zwang er sie zuriick in den Leib der Mutter. Und das schmerzte und gréamte
sie so sehr, dass sie sich jammernd an ihren Sohn KRONOS, den Titanen,
wandte:

In ihrem Schofle hatte sie eine grofle Sichel geschaffen. Diese gab sie ihm
und wies ihn ein in ihren listigen Plan:

Mit dieser Sichel wollte sie ihren Mann kastrieren lassen. Und das geschah
so:

Nachtens, als der Vater HIMMEL, glithend von Verlangen, sich seiner Frau,
der ERDE, ndherte und in sie eindrang, ergriff KRONOS den Penis und die
Hoden seines Vaters mit der Linken, mit der Rechten packte er die unge-
heure Sichel mit ihren scharfen Zahnen, und er schnitt beide ab, Hoden und
Penis und warf sie hinter sich ins Meer.

Diese trieben nun, die See aufschdumend, aufwiihlend bis zur Insel Kypros
(Zypern). Dort entstand aus dem Schaum die Gottin APHRODITE [188 ff.],
was soviel heifit wie ,,die aus dem Schaum Aufgetauchte“.

Sie liebt den Penis (und nur diesen), weil sie selbst diesem entwuchs — die
Gottin der sexuellen Liebe und nur dieser Gestalt der Liebe, das ist aber
keine Kleinigkeit!

Man sagt, dass Vater HIMMEL sich seitdem seiner Frau nie mehr gendhert
hat.

Doch nun weiter zu KRONOS, dieser wird , krumm denkend* genannt.

Er hatte zwar seine alternde und vielleicht vom vielen Gebéren ein wenig
frigide Mutter von ihrem ewig priasenten und ewig liisternen Manne befreit,
doch hat er zugleich seinen Vater entmachtet:

Entmannen heifit namlich auch entmachten.

Doch nun war er, KRONOS, an der Macht, und er schuf eine weitere, die
letzte Generation von Gottern. Mit seiner Frau RHEIA hatte KRONOS viele
Kinder; insbesondere ZEUS und HERA [453 — 491].

116



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Hier sei in Kiirze die Geburtsgeschichte von ZEUS dargestellt; denn sie hiangt
eng mit der eben erzidhlten Geschichte des KRONOS zusammen:

Der Vater des ZEUS, KRONOS, der seiner eigenen Mutter geholfen und da-
durch den Vater HIMMEL entmachtet hat, muss nun selbst Angst haben,
dass ihm das Schicksal seines Vaters HIMMEL zuteil werde.

Daher, so sagt man, hat er alle seine Kinder unmittelbar nach ihrer Geburt
verschlungen.

Nur ZEUS hatte Gliick:

Seine Mutter RHEIA wickelte anstelle des neu geborenen Kindes einen Stein
in eine Windel. Diesen hat KRONOS wie alle Kinder zuvor hastig ver-
schluckt. Das gottliche Kind aber wurde von der Mutter rasch einigen Nym-
phen anvertraut, die es nach Kreta brachten. Dort versteckten die Nymphen
das Kind in einer Hohle am Berge Ida [Call., Jov. 51]. Heftig tanzten, wie
ein Dichter schrieb, die Priester der RHEIA, Kureten genannt, um den Séug-
ling herum ihren Waffentanz, schlugen die Waffen so laut gegeneinander,
dass Vater KRONOS nur Schildgedonner, nicht aber die Schreie des Kindes
horte, das zwischendurch immer wieder von der Ziege AMALTHEIA gesédugt
wurde.

Als ZEUS nun herangewachsen war, hat er den Vater KRONOS gezwungen,
alle Kinder wieder auszuspeien.

Aber auch vom Blut des URANOS muss noch erzihlt werden. Dieses tropfte
namlich in die Mutter Erde, sie wurde davon schwanger.

Und sie gebar die ERINYEN. Das sind Gottheiten, die Mord, Meineid und
Verletzung der Gastfreundschaft bestrafen. Thr Aussehen versetzt jeden in
Schrecken:

Die H&aupter sind schlangenbedeckt, drohend schwingen die Gottheiten
brennende Fackeln, ihre Gesichtsziige sind verzerrt, sie kennen kein La-
chen. Verbrecher treiben sie in den Wahnsinn oder in den Tod.

In Athen hatten sie am Fufie des Areopag und im Demos (Stadtteil), der
den Namen Kolonos hatte, ihre heiligen Stétten [s. o. S. 20]. Dort allerdings
nannte man sie die ,, Ehrwiirdigen“ (semnai) oder die ,, Wohlgesinnten“ (eu-
menides), wohl, weil der Staat die Verfolgung der Verbrecher nun selbst
iitbernommen hatte.

Es sollte daran erinnert werden, dass Kénig ODIPUS in ihrem heiligen Haine
durch den Konig THESEUS Aufnahme und Schutz fand und auch aus ihrem
heiligen Bezirk am Ende seines Lebens gen Himmel entriickt wurde.

117



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Wir kommen jetzt zuriick zu ZEUS und seiner Frau HERA [HES. Th. 453 —
491].

Diese etablierten mit Riesen als Helfern (KOTTOS, BRIAREOS, GYES) nach
schweren Kdmpfen die 6. Generation [535 — 616] von Gottern und verbann-
ten die Titanen in den TARTAROS (= Unterwelt), der nach unten von der
Erde ebenso weit entfernt ist wie nach oben der Himmel von der Erde:

9 Tage und Néchte fallt ein Amboss vom Himmel, bis er am 10. Tage die
Erde erreicht; ebenso lange fallt der Amboss von der Erde, bis er im TAR-
TAROS aufschldgt [724-725]; hier miissen nach dem Tode diejenigen leben,
die auf Erden Boses getan haben. .

Die Beschreibung des TARTAROS [726 — 815] ist Furcht gebietend: Lieber
Knecht auf Erden als dort zu sein.

ZEUS und der Segen seiner Herrschaft sollen nach dem Willen der Musen
Anfang und Ende des Gesanges [815 — 1020] sein:

Und so wird das Wirken des ,,Vaters der Gotter und der Menschen“ und
seiner Generation (der 6.) am Ende beschrieben; genannt werden die vielen
gottlichen Kinder, die er zeugte; auch anderer Gotter und auch anderer
Gottinnen Kinder werden aufgefithrt — fast so, als hétte der Dichter Sor-
gen, er konnte eines der vielen géttlichen Wesen vergessen; selbst die werden
genannt, die der Verbindung von unsterblichen Go6ttinnen und sterblichen
Ménnern (z. B. ACHILLEUS und TELEGONOS) stammen — ,den Gottern glei-
che Kinder* [1020].

Eine kurze Gliederung der Theogonie des HESIOD kénnte so aussehen:

A Einleitung (Personliches) 1-115
B Entfaltung:
Urwesen 116-153
Titanen — KRONOS 154 — 210
Kroniden — ZEUS 535 — 616
C TARTAROS 720 — 815
D Herrschaft des zZEUS 820 — 1020

Das Generationenschema, wie es HESIOD darstellt, ist so differenziert:
I. CHAOS
II. EREBOS, NYX

118



2.7 Theogonie, Kosmogonie

III. AITHER, TAG

IV. HIMMEL/ERDE

V. Titanen (KRONOS + RHEA)
VI. ZEUS/HERA

Dreierlei sei als Ergebnis des oben Dargestellten genannt [Schmidt 2002, S.
62]:

Zum FErsten fillt das Bemiithen um Vielfalt und Ausfiihrlichkeit auf. HE-
s10D mochte wohl damit alle Griechen des Mittelmeerraumes ansprechen;
denn diese leben in Gemeinschaften, die sich auch darin unterscheiden,
dass sie verschiedene Gottheiten mit unterschiedlichem Nachdruck vereh-
ren. Vielleicht steckt dahinter auch eine Haltung, die sich an dem in der
Apostelgeschichte [17.22 ff.] erwidhnten Altar in Athen deutlich macht:

An diesem Altar steht die Inschrift:
»,Dem unbekannten Gotte“.

Das heifit, man ist in Sorge, man konnte eine Gottheit vergessen, und es
konnte eine Strafe folgen. Der Apostel PAULUS interpretiert allerdings die
Inschrift an dem Altar in seiner Weise. Er glaubt, dass mit dem unbekann-
ten Gotte JESUS von Nazareth gemeint ist.

Zum Zweiten konnte das ernste Bemiihen genannt werden, die Vielfalt
durch die Reflexion (den l6gos) geistig zu durchdringen; denn da keimt die
Erkenntnis auf, dass in der aufgefiihrten Abfolge der Gottergenerationen
aus dem Chaos Sinn und Ziel stecken — eine geordnete Heimat, deren ent-
scheidende Merkmale Gerechtigkeit und fundamentaler Rechtsfriede sind.

Als drittes Ergebnis ist zu nennen, dass HESIOD zwei Stringe in der Ent-
wicklung unterscheidet:

Er nennt zuerst (protista Vs. 116) den ungriindigen, leeren Raum (chéos).
Was immer ist, es ist geworden aus diesem Raum:

die schwarze Finsternis und das ddmmrige Zwielicht, Geschwister also; doch
diese haben ihrerseits als Kinder das Himmelsblau (den ,aither, d. h. ,den
Strahlenden“) und den lichten Tag (héméra) — das Zwielicht war der Vater,
die Nacht die Mutter alles dessen, was hell ist! Die Nacht gebiert den Tag.

Entgegengesetztes wird aus FEntgegengesetztem. Das ist eine Lehre, die sich
aus dem Werden ergibt.

Dieser erste Strang ist etwas Ungreifbares, nicht Differenziertes, vor aller
Erfahrung Liegendes, Urspriingliches:

119



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

t6 chdos.

Weder méannlich noch weiblich ist das Wort, sondern es steht im allesum-
fassenden, nichtdifferenzierenden Neutrum. t6 chdos ist kein empirisches
Gebilde, es ist ungeschaffen, ohne Schopfer, ein Gedankending und hat sich
einfach nur entwickelt. Uber die Herkunft kann nichts gesagt werden; HE-
s1oD verwendet das Wort als erster.

Der zweite Strang ist gegensténdlich gedacht und umfasst (ohne dass ei-
ne Herkunft genannt wird) als gottliche Personen die Erde, den Tartaros
und den Eros, empirische Gebilde. Die Erde gebiert nun aus sich ohne ge-
schlechtliche Zeugung ihren eigenen Mann, den Himmel, und entfaltet sich
nun aber mit geschlechtlicher Zeugung bis in die differenzierte Gegenwart.

Mit anderen Worten und abstrahierend:

HESIOD unterscheidet zwischen ,Nicht-Ist“ (= das negative Etwas) und
»Ist; denn chdos kann als ,,Nicht-Ist“ verstanden werden, ,Ist“ hingegen
als Himmel (URANOS) und Erde (GAIA) und alles, was sich danach zum
Kosmos ausdifferenziert, die Welt und ihre Radume.

An dieser Stelle ist der Blick iiber die Grenzen des frithgriechischen Raumes
hinweg nach Indien zu den altindischen Veden lehrreich.

Diese entstammen der Zeit vor dem ersten Jahrtausend vor Christus (als
die Indoiranier iiber den Khaiberpass in das nordwestindische Pandschab
einwanderten) und wurden davor lange Jahre ohne Abweichungen miind-
lich {iberliefert. Es handelt sich dabei um die Zeugnisse der sog. vedischen
Religion, die in der altindischen (auch ,jindoiranisch* genannt) Sprachform
verbreitet und schliefSlich erst sehr spét schriftlich fixiert worden sind. Die
Veden (von dem altindischen Wort ,,veda® = [ Wissen*) sind die heiligen
Schriften des Hinduismus und weisen auf enge Beziehungen zum Avesta,
der heiligen Schrift des ZARATHUSTRA, hin. Eine Abteilung der Veden ist
der sog. Rgveda, d. h. ,metrisch verfasstes Wissen“. Dort heifit es [in X 72.
2 und 3 MEHLIG]:

,In dem frithesten Zeitalter der Gotter entstand das Seiende (sat) aus dem
Nichtseienden (asat)... Nach diesem entstanden die Weltrdume.“ Dieser
Satz ist weit vor HESIOD formuliert, ganz und gar nicht mythisch, d.h.
Bilder zuweisend/attribuierend, gefasst, sondern ontologisch und bereitet
zugleich den frithen Sukzessionsmythos vor.

Noch etwas weitergehend ist der Hymnus X 129 [MEHLIG] iiber den Ur-
sprung der Dinge. Es heif3t dort:

120



2.7 Theogonie, Kosmogonie

»,Nicht gab es das Nichtseiende, nicht war das Seiende damals ... Nicht der
Tod, nicht die Unsterblichkeit war damals. Nicht gab es ein Anzeichen von
Tag und Nacht. Es atmete nach eigener Satzung ... dieses Fine (tad ekam)
... Im Anfang war Finsternis in Finsternis versteckt ... Uber dieses kam am
Anfang das Liebesverlangen, was des Denkens erster Same war. Im Herzen
forschend machten die Weisen durch Nachdenken das Band des Seienden
im Nichtseienden ausfindig. “

Die beiden Texte benennen also als Pole eines umgreifenden Feldes die
Begriffe ,sat“ = [ Ist“ und ,asat“ = , Nicht-Ist“ (dazu kommt deren Zuord-
nung zu ,tad ekam* = | das Eine“) und machen das ,Ist* im ,Nicht-Ist*“
fest. Und vor ,Nicht-Ist“ und ,,Ist “ ist etwas vorgeschaltet, was ,,tad ekam*
= ,das Eine* genannt wird. X 129 prézisiert jenes ,tad ekam“ (,das Ei-
ne“) mit dem Adverb ,,damals“. Mit dem ,, Finen“ konnte also in hochster
Abstraktion die Zeit gemeint sein.

Hier sollte man als Auffilligkeit noch benennen, dass die Texte nicht von
Schopfung, sondern vom ,, Entstehen aus“ sprechen. Sie stellen einfach nur
dar, dass eines auf ein anderes hinweist und dass es ein Band zwischen
Nichtsein und Sein gibt.

HESIOD nimmt also — wohl mehr indirekt — indoeuropéische Erzéhltraditio-
nen (und Gedanken aus den Veden) auf; er reflektiert dieses alte Erzidhlgut,
ohne selbst unmittelbar eine Verbindung zum Osten zu haben, und er sy-
stematisiert.

Natiirlich bleibt die Frage nach der Quelle des Wissens, das HESIOD erwarb
und uns présentiert. Indirekt, das sahen wir soeben, weist das Wissen des

HESIOD auf die altindischen Veden hin. Doch wer vermittelt zwischen den
Veden und dem Dichter?

Eine Vermutung sei hier genannt:

Es gibt eine religitse Bewegung im Mittelmeerraum, deren Denken sich
in vielen Schriften niedergeschlagen hat, unter anderem in einer uns aus
spater Zeit erhaltenen Rhapsodie, die aus 24 Biichern besteht und eine
Theogonie enthélt. Diese Bewegung nimmt ihren Ausgang von (oder be-
ruft sich auf einen uralten sozusagen Religionsgriinder namens) ORPHEUS.
Der Name ist so unsicher wie der des HOMER. Er selbst aber ist nach
Meinung der Anhénger dlter als HOMER. Er konnte im 2. Jahrtausend ge-
lebt haben [BOHME, R.: ORPHEUS. Berlin 1953; DORNSEIFF 1956, S. 41 ff.
Es handelt sich hierbei um einen Aufsatz, der bereits 1936 in Briissel in
L’Antiquité Classique 6 erschienen war]. Dann kénnte man sich vorstellen,

121



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

dass ORPHEUS (oder wie immer der Religionsgriinder oder Sénger hief3) der
indoeuropdischen Erzihltradition einfach nur nidher stand und sein Wissen
anderen frithgriechischen Erzdhlern weitergab, so wie man iiberhaupt in der
Frithzeit Erzidhlungen austauschte.

So kénnte HESIOD zu seinem Wissen gekommen sein. Danach hat der Dich-
ter die Erzdhltradition so entfaltet, dass er mit einer Darstellung Reflexion
verband. Das eben unterscheidet die mythologische Haltung des Griechen
von der ontologischen indoeuropéischer Quellen.

Drei Bereiche entfaltet HESIOD.

Es geht um den

- Bestand, Ursprung und die Entwicklung all dessen, was ist, was wir
sehen und was wir anbeten kénnen. Letzteres aber steht iiber allem:

- Gebet und Lobpreis der jetzt regierenden Gotter und, wie sie die Welt
und Aufgaben aufteilten. Entwicklung ist also etwas, was sich auf
einen bestimmten

- Sinn und auf ein bestimmtes Ziel hin vollzieht.

HEesioD legt der Nachwelt also Folgendes vor:

eine systematische Theogonie und eine systematische Kosmogonie. Beides
héngt miteinander zusammen. Es geht ihm dabei um die moglichst genaue
und vollstéindige Beschreibung des Einzelnen und um dessen Einbettung in
ein Ganzes, um Systematik, Analyse und Synthese. Dabei wird die Kom-
ponente Welt begriffen als Ergebnis gottlichen Wirkens und als Spiegelbild
der Gotter.

Diese Erkenntnis ist ohne Zweifel Teil einer dem Mythos entwachsenden
Theologie; nicht zu Unrecht kénnte man HESIOD nicht nur einen Dichter
und Sénger, sondern auch einen Theologen nennen.

Die Systematik aber weist schon in das kritisch-rationale Konzept der Fach-
wissenschaften hin, die ihren Anfang um 600 v. Chr. in Milet nahmen und
mit denen Namen wie THALES, ANAXIMANDER, ANAXIMENES, aber auch
PYTHAGORAS und DEMOKRIT verbunden sind. ARISTOTELES nannte die-
se ,, Physiologen ,, [ Metaph. 986 b 14 | im Unterschied zu HESIOD oder
HOMER, den ,ersten Theologisierenden® [a.a.0 983 b 6 f.].

122



2.7 Theogonie, Kosmogonie

2.7.2 ORPHEUS

Von HESIOD fiihrte schon einmal der Weg zu ORPHEUS [s. o. S. 121f.]. Dabei
ging es um die Vermittlung des Wissens vom alten Orient zu den Griechen.

Jetzt geht es allgemein um die Erkenntnis der Wahrheit in der Welt. Da
fanden wir bereits bei HESIOD, welch grofie Bedeutung der Klang bzw. die
Musik bei der Suche nach der Wahrheit hat. Die Wahrheit selbst findet sich
in der Harmonie von Wort und Rhythmen, Text und Musik. Diese Einheit
kann eigentlich nur der Dichter prasentieren.

Dichter also und Sénger sind fiir HESIOD die wahren Lehrer der Menschen.

Wenn es einen gibt, der die Einheit von Wort und Musik verkorpert, dann
ist es ORPHEUS. Dieser ist die unausgesprochene Bezugsgrofle des HESIOD.

Uber die Lebenszeit (und auch wie bei HOMER iiber den wirklichen Namen)
sind wir nicht sicher.

Die dlteste bildliche Darstellung findet sich (aus dem 6. Jahrhundert) an
einem Schatzhaus in Delphi. Bereits zu Beginn des 6. Jahrhunderts wird er
vom Dichter IBYKOS von Rhegion [Nr. 2, S. 1 KERN] , berihmt“ genannt.
Um 500 ist ORPHEUS beim Dichter SIMONIDES [Nr. 567 PMG] erwéhnt.

Unter seinem Namen sind uns mehr als 50 Schriften iiberliefert; von den
meisten kennen wir nur die Titel. Als Hauptschrift und geradezu religidses
Grundbuch gilt eine Theogonie in 24 Biichern. Thr von den Neuplatonikern
iiberlieferter Titel ist ,, Heilige Reden in 24 Rhapsodien“. Diese sind zwar
erst aus christlicher Zeit iiberliefert, verbinden aber neue mit sehr alten,
wohl bereits im 2. vorchristlichen Jahrtausend formulierten Lehren; sie lie-
gen also vermutlich vor HOMER und HESIOD [BOHME 1953 ; DORNSEIFF
1956, S. 41 ff.; NiLssoN 1992, Band 2, S. 680].

Als Heimat des ORPHEUS wird Nordgriechenland [PAUSANIAS II 30.2] ge-
nannt. WEST [1985, S. 6] weist auf den Zusammenhang seiner Lehre mit
schamanistischen Traditionen hin.

Die Uberlieferung nennt ihn einen Thraker (die Thraker siedelten auf dem
Territorium des heutigen Nordgriechenland und Bulgarien). Auf jeden Fall
stellt er vom Ursprung her bei den Griechen einen Fremdkorper dar; denn
die Griechen waren insgesamt auf Asien und Afrika, nicht aber auf Rdume
nordlich von ihnen bezogen. [WEST 1985, S. 4].

123



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Erst spédter haben die Griechen ihn zu einem der IThren gemacht; er wurde
»hellenisiert”, wie {ibrigens ARISTOTELES, den die Griechen damals als
einen makedonischen Barbaren hingerichtet hitten wie den SOKRATES.

Orphisches Denken aber findet sich auch bet HOMER; denn der Gang des
ODYSSEUS [Odyssee 11. Gesang] in die Unterwelt erinnert daran, wie OR-
PHEUS sich in den Hades begeben hat, um seine Frau zuriickzuholen.

ORPHEUS ist schon in alter Zeit als Religionsgriinder betrachtet und in
Sekten verehrt worden.

Seine Lehre verbreitete sich sehr frith iiber die Landschaften Griechenlands
(also auch iiber Bootien, Heimat des HESIOD und des DIONYSOS) und Klein-
asiens, sowie iiber Unteritalien und Sizilien.

Was seine Herkunft betrifft, so soll seine Mutter KALLIOPE, die Muse der
epischen Dichtung und der Wissenschaft, gewesen sein; als sein Vater wurde
der bedeutsame Gott der Kiinste und Fiihrer der Musen APOLLON genannt.
So sollte wohl seine hohe kiinstlerische und wissenschaftliche Begabung un-

terstrichen werden. Er war ein faszinierender Meister des Gesanges und
des Saitenspiels [Pi. P.4. 176].

Er bezauberte nicht nur Menschen, sondern auch Tiere und Pflanzen, Baume
und Felsen; sogar Gebirge kamen zu ihm und die Fliisse horten auf zu flie-
Ben. Selbst der Schnee schmolz dahin. Seine Musik versetzte die Lebewesen
in einen Zustand paradiesischen Friedens:

Lowe, Luchs, Reh und Hase lauschten gemeinsam, wenn er musizierte.

Er soll Teilnehmer des Zuges der Argonauten gewesen sein; dieser, so heif3t
es, fand eine Generation vor dem Trojanischen Kriege statt. Der trojanische
Krieg aber wurde von den Griechen selbst auf das 12. Jahrhundert v. Chr.
(1184 Fall Trojas) angesetzt.

Die Wirkung seiner Kunst soll seine Reise in die Unterwelt belegen:

Seine Frau EURYDIKE starb an einem Schlangenbiss. Da stieg er in das
Reich des Todes, um seine geliebte Frau freizubekommen. Sein Gesang und
sein Spiel riihrten selbst den ,, Héllenhund “ KERBEROS und sogar die Ra-
chegottinnen und Totenrichter weinten, als sie ihn horten. So liefl sich HA-
DES, der Herrscher der Unterwelt, erweichen und gab ihm die Frau frei
unter der Bedingung, dass er sich beim Aufstieg nicht umsieht. Doch von
Sehnsucht erfasst, schaute er sich um; nun musste sie fiir immer in das
Schattenreich zuriick.

124



2.7 Theogonie, Kosmogonie

ORPHELUS selbst trauerte und enthielt sich sieben Tage lang jeglicher Nah-
rung. Auch mit Frauen wollte er von nun an nichts mehr zu tun haben. Zahl-
reiche ,, Werberinnen“ wies er zuriick und stief} sie vor den Kopf. Stattdes-
sen, so heifit es bei OVID, habe er in Thrakien die Knabenliebe eingefiihrt.
Das habe die Frauen insbesondere des Umlandes aufs héchste aufgebracht.

Seine Kunst gonnte er eigentlich nur noch den Tieren des Waldes, den
Vo6geln, den Bdumen. Er sang Lieder {iber die Liebe; sie endeten aber immer
ungliicklich. Auch dieses konnten die jungen Frauen des Nordens, aus dem
Stamm der Kikonen, nicht ldnger ertragen:

Sie gingen, bisher unbemerkt von ihm, zuhérend, zum Angriff iiber, so, dass
sie zunéchst durch Larm mit kultischen Pauken und Zymbeln den Gesang
des gottlichen Séangers iibertonten und so seine bezaubernde Wirkung aufler
Kraft setzten.

Dann griffen sie zu Geréten, wie man sie im Ackerbau verwendet, zerfetzten
ihn und trennten sein Haupt ab.

Nymphen oder Musen sollen voller Trauer die Teile des Toten geborgen und
in Thrakien beigesetzt haben. Sein Haupt aber, auf seine Lyra genagelt,
soll singend und klingend vom Flusse Hebros aufgenommen und auf den
Wogen nach Lesbos (der Insel vor dem nérdlichen Kleinasien) getragen
worden sein. Dort habe alles nur so geklungen. Dass Lesbos eine klang-
bzw. musikreiche Insel gewesen ist, geht allein schon daraus hervor, dass
SAPPHO und ALKAIOS diese zu einer Insel der Lyrik gemacht haben.

Fiir seinen Tod gibt es noch eine andere Variante:

Nach der Riickkehr aus dem HADES habe er sich vom Gotte DIONYSOS
losgesagt und sich der Verehrung des Gottes APOLLON zugewandt. Dar-
auf habe der beleidigte Gott seinen dienenden Frauen den Befehl gegeben,
ORPHEUS zu toten und zu zerreiflen. Wie immer:

Er ist durch seine Kunst dem APOLLON nahe, durch die Inhalte und Form
seiner Verkiindigung ist er Prophet des DIONYSOS.

Nach dem Tode aber, so heifit es, lebe er in der Unterwelt bei seiner Frau.
Andere sagen, er sei unter die Sterne versetzt worden. Sein Instrument sei
zum Sternbild Leier verwandelt worden.

DIONYSOS, der Gott, den er verkiindet hat, habe seine Morderinnen bestraft
und in Bdume verwandelt.

Man mag Umfang und Wirkung solcher Berichte unterschiedlich bewerten
[LESKY 1963, S. 183, Anm. 3], sie belegen aber die grofle Bedeutung, die

125



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

in dem durch ORPHEUS représentierten Paradigma neben dem Wort der
Musik beigemessen wird. Daher konnte man vermuten, dass die Vorstel-
lung des HES10D, die Wahrheit des Wortes an Musik zu binden, orphischen
Ursprunges ist.

Diese hohe Bewertung trifft selbst dann zu, wenn es ORPHEUS als historische
Person nicht gegeben hat:

Dann hétte man sich diese Person ausgedacht, um die Bedeutung der Musik
fiir eine (z. B. religivse) Gemeinschaft hervorzuheben.

Gesichert ist, dass ORPHEUS Stifter einer archaischen, in weit verbreiteten
Sekten ausgeiibten Mysterienreligion war.

In seiner Geheimlehre spielte der Gott DIONYSOS die zentrale Rolle.

Wie bei einer jeden Geheimlehre fehlt uns die Kenntnis des inneren Be-
reiches (z.B. der Zeremonien); erhalten sind aber zentrale Aussagen zu
Mensch, Welt und Gott. Diese sollen jetzt dargestellt werden.

Begonnen sei in Umschreibung mit der orphischen Theogonie [vgl. KERN, S.
80 (Frg. 1) und 1 B 12-13 DK], die uns zum gréften Teil von ARISTOPHANES
in seinem Stiick ,,Die Vogel“ iiberliefert ist:

Ein Schlund (CHAOS) war <da> und NACHT(NYX) und FINSTERNIS
(EREBOS) als erste und <der> weite <Bereich der> UNTERWELT (TAR-
TAROS).

ERDE gab es nicht, nicht LUFT, nicht HIMMEL.

In den grenzenlosen Busen der FINSTERNIS legt die NACHT — ein Vo-
gel mit schwarzen Fliigeln — ohne Befruchtung als allererstes ein Ei.
Daraus schliipfte, als die Zeit erfiillt war, mit zwei goldenen Fliigeln
auf dem schimmernden Riicken die verlangende LIEBE (EROS), dhn-
lich windschnellen Wirbeln.

Der EROS ist PROTOGONOS — der Erstgeborene unter den Gottern.
Manchmal wird er auch PHANES genannt. Das Wort bedeutet ,,der
an das Licht Bringende*.

EROS brachte also ans Licht, was sonst im Ei noch war: oben den
HIMMEL und unten die ERDE.

Dieser Gott bewirkte, dass beide sich paarten und bald wurden ge-
boren der OKEANOS und die TETHYS, Geschwister und Liebende zu-
gleich. Und diese, so heifit es, paarten sich ihrerseits und aus ihnen

126



2.7 Theogonie, Kosmogonie

und ihren Kindern gingen weitere Gottergeschlechter hervor, ZEUS
und PERSEPHONE sowie DIONYSOS.

Das sind sechs Generationen: 1. CHAOS, 2. EI/EROS, 3. HIMMEL/ERDE, 4.
OKEANOS, TETHYS, 5. ZEUS/HERA, 6. DIONYSOS [s. NiLssoN 1992, T S.
685].

Diese Abfolge findet sich wie gesagt bei ARISTOPHANES ([Vigel 693 ff.], ver-
fasst 414 v. Chr.). Es gibt aber auch eine aus spdterer Zeit (5./6. Jahrhun-
dert n. Chr.) iiberlieferte differenziertere Darstellung [KERN, 66, 70, 109]
dessen, was spitantike, neuplatonische Autoren wie PROKLOS und DAMAS-
KIOS ,, Theologie“( d.h. orphische Theologie) und ,gelaufig” nennen. Diese
findet sich in den ,Heiligen Reden in 24 Rhapsodien“ [66 a KERN]:

,Den Ather (AITHER) brachte hervor diese Zeit (CHRONOS), ohme
Alter und von unzerstorbarer Einsicht, sowie einen grofen, riesen-
haften klaffenden Raum (CHASMA)...*“

[70 Kern]. ,Dann aber fertigte die grofe Zeit (CHRONOS) im strah-
lenden Ather (AITHER) ein silbernes Fi. “

Wir kénnen also an folgendes Schema denken [Schmidt 2002, S. 71]:

Aither Uranos Okeanos Zeus Zeus
(Zagreus)
(Katachthonios)
Chronos Ei Phanes + + + +
Chaos  (Eros) Gaia Tethys  Persephone Semele
(Demeter)
| |
1.  Dionysos 2. Dionysos
(Zagreus) (Bakchos)
(chthonios)
1 2 3 4 ) 6 6a

Das Schema lédsst sich noch weiter differenzieren [ROHDE 1903, 1T 113;
vgl. KIRK/RAVEN/SCHOFIELD 1994, S. 25 ff.; 1 B 12 DK], doch reicht
es hier, dieses Paradigma weiter zu entfalten in Bezug auf die Vorstellung
von ,, Zeit “.

Wir horten bereits bei HESIOD allgemein von der Einheit der Zeit; hier
nun bekommt Zeit eine theogonische Funktion; sie war vor allem und schuf
Gotter, Welt und Menschen.

127



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Sie alle sind der Zeit unterworfen, d.h. jeder in seiner Weise: die Gotter
z.B. in Bezug auf ihre Macht, die Menschen insbesondere hinsichtlich ihrer
Natur, die vom Leben zum Tod gehen muss.

Zeit ist Ursprung alles dessen, was ist und ,,packt “ so zu, dass alles veréndert
wird. Der Zeit, die in unserem Bewusstsein eine mehr passive Rolle spielt —
sie wird gemessen (sie ist ,das Gezihlte an der Bewegung“, wie ARISTOTE-
LES in seiner Physikvorlesung sagt) wird jetzt eine aktive Rolle zugewiesen.
Im theologischen Paradigma des ORPHEUS entsteht durch die Hinzufiigung
von ,, Zeit“ vor CHAOS eine weitere Reflexionsebene.

Fiir das Verstidndnis hilfreich kann eine etymologische Betrachtung wer-
den, deren Einzelheiten den damaligen Griechen sicher nicht mehr bewusst
waren, vielleicht aber der Zusammenhang von chrénos und cheir:

chronos (= Zeit) hingt mit dem griechischen Wort cheir zusammen; cheir
heifit Hand. Zeit ist etwas, was alles mit der Hand ergreift und anpackt. In
dem genannten Fragment [KERN 66 a] wird die Zeit ,,ohne Alter genannt,
griechisch:

ageraos.

Damit ist das dritte Wort der Gruppe genannt: geras, was ,, Alter “ bedeutet.
Dazu gehort 4. das Wort géron, was ,,Greis“ bedeutet.

Der Stamm dieser Worter gehort in die Wortfamilie, die vermutlich auf das
indoeuropiische *gher = fassen zuriickgefiihrt werden kann. Zeit ist dasje-
nige, das selbst zufasst, aber nicht , gefasst“ werden kann. Sie ist unangreif-
bar, unantastbar und uranfinglich, besser: ohne Anfang, solange sie gelGst
ist von dem, was sie ,anpackt“. Diese orphische Reflexionsebene weist auf
die Urspriinge indoeuropéischer Denkentwicklung hin und ist dieser néher
als die Reflexion des HESIOD [s. o. S. 118ff.].

Man kann das dem bereits zitierten Rgveda-Hymnus X 129 (Vers 1 — 2)
entnehmen:

Die Abfolge sieht dann, wenn man ,,Zeit“ hinzufiigt, so aus:

128



2.7 Theogonie, Kosmogonie

L II.

Zeit (weder Sein noch Nichtsein) - Chaos (AITHER)
- EREBOS/NYX

I11. v

Ei (EROS/PHANES) URANOS/GAIA

\% VI

OKEANOS/TETHYS ZEUS/PERSEPHONE
DIONYSOS

Zentrale Figur in der orphischen Religion ist DIONYSOS, der die Nachfolge
des ZEUS antreten soll, zum Teil schon angetreten hat. Dieser Gott, Gott
des Lebens, des Todes und der ewigen Wiederkehr wird besonders verehrt.
Der orgiastische Dionysoskult des ORPHEUS entwickelte sich zu einer Art
Erlosungsreligion.

Danach (z.B.) ist dieses Leben eine Strafe — es ist der eigentliche Tod, und
der Tod ist das eigentliche Leben. Eine Gruppe von Orphikern [Hdt., V4]
ging sogar soweit, dass sie die Neugeborenen beweinten und Gestorbene mit
Freuden zu Grabe trugen [vgl. auch Friedrich NIETZSCHE im Rheinischen
Museum, 28, 1873, S. 215].

Was das Leben ausmacht, ist durch ORPHEUS offenbart worden:

,Nicht geboren zu werden, ist fiir die irdischen Menschen das Allerbe-
ste...; sind sie aber geboren, so frith als moglich die Tore des HADES zu
durchschreiten“ [THEOGNIS 425 ff. Diehl].

Doch auch Gotter unterliegen der Zeit; denn sie sind Kinder der Zeit.

Einen fiir die spétere christliche Zeit folgenreichen Beitrag zum Gottes-
verstdndnis im theologischen Paradigma liefert folgender, einem orphischen
Hymnus entnommener Text [168 KERN, S. 201]:

,ZEUS wurde der erste, ZEUS der letzte, mit hellem Blitze. ZEUS ist
Haupt, ZEUS ist Mitte, aus ZEUS alles geschaffen ist.

ZEUS war ménnlich. ZEUS war eine unsterbliche Nymphe. ZEUS ist
Grundfeste der Erde und des gestirnten Himmels, ZEUS ist Konig,
ZEUS selbst ist von allen Urgrund der Entstehung ... Feuer, Wasser,
Erde und Aither, Tag und Nacht ...«

In Ausziigen sind dies die ersten 8 von 32 uns erhaltenen Versen. In den
Versen 1 bis 5 ist ZEUS neun Mal das Subjekt des Satzes. Er umfasst die

129



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Dimensionen der Zeit und des Raumes; fiir alles ist er Quelle; die Polaritét
alles Lebens — ausgedriickt in den zwei Geschlechtern — vereint er in seiner
Person; was man den Kosmos nennt, Erde und Himmel, er ist dieses, und
er regiert dariiber; er ist von allem, was ist und was man anbeten kann,
Schopfer und Erhalter.

EUSEBIOS, christlicher Theologe und seit 313 Bischof von Caesarea, war
von diesen orphischen Versen (ta ORPHEOS — & "Opgewc) so beeindruckt,
dass er sie dem Hymnus entnahm, zitierte und uns auf diese Weise erhalten
hat. Er fand darin die theologische Weisheit der Griechen repréisentiert, vor
allem wie sie ihren ZEUS als den Geist des Kosmos empfanden und das in

den Versen des groflartigen Hymnus ausdriickten.

ZEUS ist eigentlich der Name fiir alles Gewordene; denn er hat alles in sich
aufgenommen; er ist das All, und er représentiert dieses: Er nahm in sich
auf Sonne, Mond und die Elemente, Ather, Himmel, Meer, Erde OKEANOS
und Tartaros, Fliisse und alle unsterblichen Gétter und Gottinnen; und was
immer war und noch spéter sein sollte, das hatte Werden in ihm, in des
ZEUS Leib wuchs es zusammen zu einer Finheit. Der, der den Namen ZEUS
trug, machte die Welt, eben alles, zu seinem Wesen. ZEUS war das Wesen
der Welt.

Und das Wesen der Welt ist gdttlich.
ORPHEUS présentiert sich hier als der Verkiinder des einen Gottes.

Dieser eine Gott nun zeugt mit seiner Mutter RHEIA, nach seiner Geburt
DEMETER genannt, eine Tochter; das war schon dargestellt [s. 0. S. 69] .
Dieser Tochter ndhert er sich in der Gestalt einer Schlange und zeugt ein
Kind, das seine Nachfolge antreten soll:

DIONYSO0S, den so genannten Ersten DIONYSOS.

Titanen, seine Neider, toten, zerteilen und fressen ihn. Nur sein Herz wird
durch ATHENE gerettet. ZEUS nun gelingt es, ihn zu erwecken und die Ti-
tanen durch einen Blitz zu toten. ORPHEUS lehrt, dass der erstandene Gott
von da an sich die Herrschaft mit dem Vater teilt, ein gottliches Paar und
eine zweieinige Gottheit.

Ubrigens nimmt von hier der Mensch seinen Beginn; denn die Gottheit soll
aus der Asche der Titanen den Menschen geschaffen haben.

Als Spiegelbild der Gottheit hat auch der Mensch eine Doppelnatur, eine
titanisch-bose [Pl. 1g. 701 ¢ 2] und eine dionysische, die durch DIONYSOS
Erlosung finden kann [232 KERN].

130



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Mit der orphischen Anthropogonie ist auch eine Wesensaussage iiber den
Menschen verbunden:

Das Wesen des Menschen ist ein durch das Bose belastetes, aus dem OR-
PHEUS Befreiung und Erlésung bringen kann; er ist der Helfer und Heiland
des Menschen im Kampf gegen das Titanische. Andererseits liegt auch et-
was Gut-Gottliches in der Natur des Menschen:

Es ist das Dionysische, dessen Verkiinder ORPHEUS ist.
Hier kommt ein neuer Gedanke ins Spiel:

In einem alten orphischen Vers [229 KERN] ist die Rede von dem Bestreben
oder von der Bitte des Menschen, den ,, Kreislauf des Werdens zu beenden
und wieder zu Atem zu kommen aus dem Bosen“. Jedenfalls steht hinter
dieser Bitte eines Orphikers die Vorstellung, dass die Entwicklung der Seele
periodischem Wechsel unterliegt und die Seele periodisch in andere Korper
eintaucht [224 KERN]. Der Beter hofft, dass er den Kreis des Elends oder
der sittlichen Verworfenheit beenden und sich davon erholen, d. h. aufatmen
darf.

Wir miissen uns das nach den Texten so vorstellen, dass die vom Winde
getragene Seele aus dem All in den <ihrem L&uterungsgrad entsprechen-
den> Korper eingeht [Arist., de an. 1,5, p. 410 b 28 ff.]. So begleitet die
Seele viele Kérper (von Tieren und Menschen) und erlebt periodisch das
Gleiche; es ist das Phénomen ,eines auch den Menschen in den Wirbel
seiner ziellosen Selbstumkreisung ziehenden, ewig zum Anfang zuriickkeh-
renden Naturlaufs“ [ROHDE 1903, Bd. II, S. 123 f.]. Hier ist ,DIONYSOS
urséchlich fiir die Erlosung ...der Gott ist der Erloser und Retter® [232
KERN]; ORPHEUS ist es, der ihn ansagt; er ist sein Prophet.

Er zeigt den Weg zum Leben, den orphischen Weg; dieser besteht in vege-
tarischen Opfern und in der Askese (d.h. in der vegetarischen Lebensweise
beim Verbot, Eier oder Bohnen zu essen, weil diese sich vom Fleisch oder
von der Sterblichkeit ableiten), die die Seele reinigt und in der Bufle; der
Befleckung und Schuld folgen nach Strafe und Bufle im Sinne ausgleichender
Gerechtigkeit die Reinigung und die Erlosung.

Diese Lehre war im vierten Jahrhundert v. Chr. iiber den ganzen Mittel-
meerraum verbreitet.

131



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Wirkung

In der Abfolge der sechs Generationen ist die sechste fiir diesen Zusammen-
hang besonders wichtig; denn hier entwickelte sich das orpheische Paradig-
ma.

Dieses Paradigma und die Formen des religisen Lebens bis hin zur Ab-
kapselung von der gesellschaftlichen Wirklichkeit bereiteten einen kaum
zu iiberschitzenden Ndhrboden einerseits fiir die Verbreitung des Christen-
tums und andrerseits fiir die Gestaltung der frithchristlichen Theologie. Wir
fanden bereits bei Zeus/Dionysos den Gedanken einer zweieinigen Gottheit,
der unschwer zum Monotheismus und der Lehre von der Dreieinigkeit iiber-
leiten kann. Ohne Kenntnis dieser Gedanken wird der moderne Betrachter
hier nur ,, Vielgotterei“ sehen konnen und im Sinne HOLDERLINS zum ,, Un-
teilnehmenden“, den Gottliches nicht trifft.

Frith machten die hellenistischen Juden Orpheus zu einem Monotheisten
[DNP 9.56]; von den Christen wurde Orpheus zum guten Hirten oder gar
zu Christus selbst umgewertet [DNP a.a.O.]. Es gibt sogar Belege dafiir,
dass ORPHEUS als der Erdenker des Monotheismus galt [DNP a.a.O.]. Oh-
ne Vermittlungsschwierigkeiten konnte angesichts des dionysischen Erlosers
Orpheus Jesus von Nazareth als Erloser und Retter angesehen und aner-
kannt werden.

Die friihchristliche Predigt konnte bei den Griechen an bereits vorhande-
ne und vertraute Vorstellungen ankniipfen, dass das gottliche Kind eine
gottliche und zugleich eine irdische Mutter hat. Auch mit der Tétung des
Orpheus, der die Lehre des Gottes Dionysos verkiindete und verbreitete,
aus Versehen (sei es aus Bosheit oder wirklichem Irrtum), ist man der
Kreuzigung des Verkiinders der frohen Botschaft Jesus von Nazareth nahe.
Von Menschenhand kann auch ein géttlicher Mensch oder ein menschlicher
Gott oder ein Abgesandter Gottes sterben.

Ein besonderer Gedanke soll hier noch einmal aufgenommen werden:

Es ist die Vorstellung des Orpheus von der Periodik im seelischen Gesche-
hen des Individuums und von der Erweiterung dieser Vorstellung auf das
Weltgeschehen:

Auch fiir die Entwicklung der Kulturen des Menschen wird eine Periodik
festgestellt. Hintergrund ist, dass zwischen Welt und Mensch eine Analogie
gesehen wird. Spéter in der spekulativen Medizin konnte man so sagen:

132



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Was der Mensch im Kleinen ist, ist die Welt im Groflen; dem Mikrokosmos
entspricht der Makrokosmos.

So hat denn auch der Mensch — die Texte sprechen von Geschlechtern
oder Generationen — seine Entwicklung von einem rohen (kannibalischen)
und faustrechtbestimmten zu einem hoheren, gesetzgeprigten Zustand [292
KERN] vollzogen. Das wissen wir also nicht erst seit HOBBES aus dem Le-
viathan.

Dieser Gedanke, Ausfluss insbesondere des theologischen Paradigmas bei
ORPHEUS, begegnet uns immer wieder als Idee schlechthin:

Man ordnet ihn der Geschichisphilosophie zu. Als neuzeitliche Vertreter
dieser Philosophie kénnte man Karl MARX oder Oswald SPENGLER nennen
oder auch Karl JASPERS.

Die Orphik beeinflusste sehr stark die Lehre des PYTHAGORAS, vor allen
Dingen die Lehre

- von der Seelenwanderung,
- von der Reinigung der Seelen durch die Askese,

- vom unreinen Korper, der die Seelen fesselt und dass der ,Korper
Grab der Seele“ ist [66 B 3 DK].

Sie miindet in die Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen (Friedrich
NIETZSCHE) und in die Esoterik unserer Tage.

Die Wirkungsgeschichte geht weit {iber die Bereiche der Religion und der
Philosophie hinaus; doch allein schon die Einordnung des ORPHEUS in die
Reihe der Religionsstifter durch die Renaissancephilosophie ist beachtlich.

Viele Jahrhunderte wurde die Interpretation der Geschichte von der miss-
lungenen Riickholung der EURYDIKE durch ORPHEUS wiederholt:

In Anlehnung an BOETHIUS [cons. 3,12] verstand man das Misslingen als
Sieg der sinnlichen Liebe iiber die spirituelle. ORPHEUS konnte es eben nicht
aushalten, seine Frau mit allen Sinnen nicht sofort zu sehen — ein Riickfall
in die Sinnenwelt, wie sie der Hohlenmythos des PLATON beschrieb.

Die Wirkung in der Musik griindet auf der dramatischen Bearbeitung
(1494) durch ANGELO PoOLI1ZIANO: Fabula di ORFEO. Mit dem wohl als
Satyrspiel konzipierten und viel gespieltem Stiick schuf der Dichter das
erste oder doch wenigstens eines der frithesten weltlichen Schauspiele (im
Schifermilieu) in Italien, das bis heute (z. B. kritisch herausgegeben in
Padua 1986) beachtet wird. Daraus wurde das Libretto zur Oper Orfeo

133



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

von CLAUDIO MONTEVERDI (1607). Es folgten viele Kompositionen, von
denen die uns bekannteste wohl ,ORPHEUS und EURYDIKE®“ von CHRI-
STOPH WILLIBALD GLUCK ist (1762). Aus einem im pastoralen Milieu
spielenden Stiick machte das Libretto zu ,,ORPHEUS in der Unterwelt“ von
JACQUES OFFENBACH eine Burleske (1858).

Der Maler OSKAR KOKOSCHKA schrieb 1915 das Libretto ,,ORPHEUS und
EURYDIKE“ zur Oper von ERNST KRENEK, dem Vertreter der neuen Musik
HinDEMITHS und BARTOKs. Hier geht es aber mehr um die Problematisie-
rung des Kiinstlertums, um das Mysterium von Musik, Dichtung und Tod.

Seit dem 19., vor allem aber im 20. Jahrhundert bedient sich die Litera-
tur des Themas ORPHEUS, psychologisierend, mit surrealistischer Verzau-
berung, verfremdend, ,,um die gesamte existierende Poesie von Grund auf
umzuwélzen“ [JEAN COCTEAU in ,,Orfée].

Am 05.06.1926 wurde in Paris die Tragddie in 13 Szenen von JEAN CocC-
TEAU aufgefiihrt.

Darin empfingt der Dichter ORPHEUS auf seinem Landgut, wohin er sich
zuriickgezogen hatte, von einem sprechenden Pferd tiefsinnige Botschaften.
Dem Pferde zértlich zugeneigt, gerét er andauernd mit seiner Frau EURY-
DIKE in Streit. Von der Oberpriesterin der Bacchantinnen wird sie vergiftet
und vom Tode, ,Madame la Mort“, in die Unterwelt entfiihrt; zwei als
Chirurgen verkleidete Gehilfen begleiten sie. ORPHEUS gelingt es aber, sei-
ne Frau zu finden. Doch kaum hat er sie getroffen, beginnt schon wieder ein
Streit. Er stolpert und muss sie anschauen, obwohl er es noch nicht durfte.
Endgiiltig muss sie in der Unterwelt bleiben.

Nach der Riickkehr wird ORPHEUS von einer aufgebrachten Menge gekopft.
Sein klagendes Haupt wird in seinem Haus auf einen Sockel gestellt,
wihrend EURYDIKE den unsichtbaren Korper des Gatten in die Unterwelt
holt. Ein Polizeikommissar nimmt das Haupt des ORPHEUS mit. Jetzt
kehren EURYDIKE, ORPHEUS und ein Glaser, der frither immer die von EU-
RYDIKE zerschlagenen Scheiben reparieren musste, in das Haus als ewige
Wohnung zuriick. ORPHEUS betet:

,Lieber Gott ... wir danken Dir, dass Du mich erlost hast, weil ich der Poesie
gedient habe und weil die Poesie und Du ein und dasselbe sind. Amen.

1949 wurde diese Tragodie sogar verfilmt.

1922 erschienen von RAINER MARIA RILKE die ,,Sonette an ORPHEUS“. Es
heifit da:

134



2.7 Theogonie, Kosmogonie

»Errichtet keinen Denkstein. Lasst die Rose

nur jedes Jahr zu seinen Gunsten bliihen.

Denn Orpheus ist’s. Seine Metamorphose

in dem und dem. Wir sollen uns nicht miihen

um andere Namen. Ein fiir alle Male

ist’s Orpheus, wenn es singt. Er kommt und geht...“

Hier sollen die Anmerkungen zur Wirkungsgeschichte abgebrochen wer-
den. Hingewiesen werden soll nur noch auf den gegenwértigen Liedermacher
REINHARD MEY und dessen Lied ,Ich wollte wie Orpheus singen ...« und
darauf, dass ORPHEUS auch in der Malerei der Jahrtausende besténdiges
Sujet war. Ich nenne hier nur PETER PAUL RUBENS oder Lovis CORINTH
oder GUSTAV MOREAU oder die besondere Weise, in der Malerei etwas zu
sehen, die man auch Orphismus nennt.

2.7.3 Die Griechen und der Alte Orient

Der Vergleich der Lehren des ORPHEUS mit denen des HESIOD [Schmidt
2002, S. 80 ff.] ergibt:

Bei ORPHEUS finden wir die Anfinge differenzierter als bei HESIOD darge-
stellt:

Vor dem CHAOS liegt noch ohne Alter CHRONOS und neben ersterem noch
AITHER, dazu kommt das Ei und PHANES [= rhapsodische Version orphi-
scher Theologie, vgl. 1 B 12 DK; NiLssoN 1992, I 678 ff.].

In einer anderen Version [1 B 13 DK, bei DAMASKIOS] liegt sogar vor
CHRONOS noch MATERIE (in einer anderen Lesart heifit es: SCHLAMM),
WASSER und ERDE, nach dem Fi ein unkorperlicher Gott mit Fliigeln und
Tierkopfen.

Beider Denker Mythologien stellen Entfaltung dar, ORPHEUS bietet in sei-
ner Theologie vielleicht so etwas wie Wertung verbunden mit Emotiona-
litat:

Aus dem Vielen, Differenzierten wird die bewundernswerte Finheit in

ZEUS; aus dieser Einheit entfaltet sich neues gottliches Sein, doch so, dass
ZEUS Haupt und Zentrum bleibt [168 Kern: kephale, méssa).

Auf diesen einen Gott lauft alles zu, von diesem Gott geht alles aus. An
ihm wird das Unvollkommene (Differenzierte — Viele) vollkommen (eines,
ganz), aber was sich entfernt, wird das Viele und wird unvollkommen.

135



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Im Paradigma des HESIOD fehlt diese Emotionalitét; dafiir steht aber viel-
leicht die rationale Wertung dessen, was sich auf der Ebene des Gottlichen
und Kosmischen durch Zeugung und Geburt entfaltet. Es ist eben zunichst
nur da und entwickelt sich durch Zeugung und Geburt in der Abfolge von
Generationen zu einem moralisch definierten Ziel:

Das CHAOS [Th. 116], die klaffende, gdhnende Kluft, ist der Uranfang, doch
die ddmmerige FINSTERNIS [Th.123] als Urfinsternis sowie die schwarze
NACHT [NYX, a. a. O.] als Dunkelheit sind schon persénlich oder wenigstens
sehr konkret gedacht.

Sein als Ganzes differenziert sich aus.

Die Urpotenzen, die Urwesenheiten sowie kosmischen Urprinzipien entfal-
ten sich und werden immer bestimmter und auch vorstellbar: EREBOS und
NYX werden zu HEMERA (= Tag) und zu AITHER (= der gleifende Himmels-
raum); und von da kulminiert alles in der Herrschaft des ZEUS mit DIKE,
EIRENE und EUNOMIA als Tochter, Gerechtigkeit, Friede und Rechtsstaat-
lichkeit [HEs. Th. 901 f.].

Aus diesem Denkstil ergibt sich zwangsliufig ein genealogisches, auf Erfas-
sung einer Abfolge zielendes gedankliches Schema:

Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie sind eng miteinander verquickt.

Aber ORPHEUS und HESIOD sind nicht die Finzigen, die das genealogische
Schema nutzen, um ihre Sicht von Gott, Welt und Mensch darzustellen.

Hier sei das erste Buch Mose (Genesis) des Alten Testaments genannt. Im
ersten Schopfungsbericht (der sog. Priesterschrift = P) heifit es:

,2Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde, und die Erde war wiist
und leer, und Finsternis lag iiber dem Abgrund ... Gott sprach: ,Es
werde Licht!”, und es ward Licht ..., und Gott schied zwischen dem
Licht und der Finsternis und nannte das Licht Tag und die Finsternis
Nacht ...«

Dem Begriff ,, Abgrund“ (P) kénnte man das ,,Chaos“ des HESIOD oder des
ORPHEUS zuordnen.

Aber im Unterschied zum Mythologen HESIOD haben wir es hier bei P und
bei ORPHEUS mit Theologie zu tun:

Gott wird (bei ORPHEUS ist es der CHRONOS) hypostasiert als der personlich
Handelnde, und es wird eine Bewertung vorgenommen; denn wiederholt
heift es [I 4; T 10; I 12]: ,,Und Gott sah, dass es gut war.

136



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Es gibt aber nicht nur semitische Zeugnisse.

Die orphische Formulierung ,CHRONOS AGERAOS APHTHITOMETIS“ [66
KERN] als die ,,Zeit ohne Alter und mit unzerstérbarer Weisheit“ weist
sprachlich unmittelbar auf das altpersische kosmogonische Konzept des
ZVRAN AKARANA hin:

AKARANA (a-kar-ana) wird mit ,endlos® iibersetzt und entspricht dem or-
phischen a-ger-aos [vgl. KIRK/RAVEN/SCHOFIELD 1994, S. 24, Anm. 11]
= ,,ohne Alter“, was so viel wie ohne Anfang, Ende und Vergang bedeutet.

Besonders zu nennen sind aber die noch dlteren (um 1500 v. Chr.) Auf-
zeichnungen der Mythen der Churriter, wie sie uns die Hethiter auf der so
genannten Kumarbi-Tafel [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD 1994, S. 49 f.] iiber-
liefert haben.

Die Ubereinstimmung der Sukzessionsmythen geht ziemlich weit; die
Kumarbi-Tafel présentiert uns die Reihe ALALU, ANU (Himmelsgott),
KUMARBI (KRONOS), Wettergott (= ZEUS) als Herrscher im Himmel.

Danach war ALALU der erste Himmelskénig und liel sich bedienen von
ANU, neun Jahre lang. Dann hob ein Kampf an und ALALU unterlag und
ging hinunter auf die dunkle Erde. Nun war ANU Herr und der zweite Kdonig
im Himmel. Und der starke KUMARBI bediente ihn. Doch ANU hielt den
stechenden Augen des KUMARBI nicht stand und floh als Vogel hoch zum
Himmel. Aber KUMARBI, nun der dritte Kénig, zog ihn herunter und biss
ihn, wie es heif3t, ins ,,Knie“. Damit ist gemeint, dass er ihm die ménnliche
Kraft nahm. Er biss ihm seine Scham ab und verschluckte sie zusammen mit
dem Sperma, teilweise wenigstens. Nun konnte ihm ANU sagen, dass er mit
dem Rest Sperma drei furchtbare Gotter als Saat in ihn gelegt habe. Zwar
konnte KUMARBI zwei der Gotter noch schnell auf die Erde speien — doch
den dritten, den Wettergott, musste er austragen und gebéren. Dieser setz-
te, als die Zeit um war, KUMARBI ab und wurde der vierte Himmelskonig.
Freilich war seine Herrschaft gefihrdet durch ULLIKUMMI, den — aus Rache
— KUMARBI mit einer Felsspitze gezeugt hatte.

Doch schliefilich gelang es dem Wettergott, den ULLIKUMMI zu besiegen und
seine Herrschaft endgiiltig zu machen, so wie ZEUS den Riesen TYPHON mit
einem Blitze besiegte und den Aetna auf ihn tiirmte [NONN. D 1.155 ff.;
13.474 f.].

Den Parallelismus zwischen der griechischen und hethitischen Vorstellung
vom Schopfungsprozess der Gotter konnte man folgendermaflien verdeutli-
chen:

137



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

HEesiobp Theogonie ORPHEUS: Heilige Reden KUMARBItafel
a) Chronos

I. Chaos b) CHAOS AITHER

II. EREBOS, NYX Ei

III. AITHER, TAG EROS, PHANES ALALU

IV. HIMMEL/ERDE HIMMEL/ERDE ANU

V. Titanen (KRONOS + | OKEANOS/TETHYS KUMARBI-

RHEA) ULLIKUMMI

VI. ZEUS/HERA ZEUS - PERSEPHONE Wettergott
DIONYSOS

Der Sukzessionsmythos mit dem genealogischen Prinzip fiihrt im mytho-
logischen Paradigma zum Denken in allen méglichen Abfolgen. So folgt
denn aus dem Umgreifenden und Allgemeinen im Wege der Differenzie-
rung das Besondere, aus der Gattung die Art und das Einzelne. Da nun
Sache und Begriff zusammenhéngen, ist Sachentwicklung auch Begriffsent-
wicklung. Das Sein fithrt zum Worte, wie das Wort zum Sein; Sprachanalyse
wird Seinserhellung. Dem Schofle des Mythos also entspringt Ontologie und
insgesamt Philosophie.

Mit den genannten Sukzessionsmythen verbinden sich im Vergleich zwei
wichtige Gedanken; sie ergeben sich aus dem Menschenbild des mythologi-
schen Paradigmas und sind, modern gesprochen, sékularer Natur:

1. Menschen brauchen fiir ihre Existenz Ruhe und Orientierung nach
Maf; sie miissen wissen, woran sie sich halten kénnen. Und das wis-
sen sie erst, seitdem die Abfolge gottlicher Méchte, die einander —
kémpfend — ablosten (Geschlecht fiir Geschlecht), in der Herrschaft
des ZEUS (oder des Wettergottes) zum Ziel und zur Ruhe gekommen
sind. In dieser Feststellung steckt auch schon ein Stiick Theologie, wie
sie im theologischen Paradigma der orphischen Rhapsodien entfaltet
ist.

2. Der Kampf der gottlichen Potenzen bezieht sich anders als bei den
churritisch-hethitischen Mythen nicht auf beliebige Macht. Es ist nicht
so, wie wenn ein orientalischer Potentat einen anderen ermordet und
ablost oder wie im churritisch-hethitischen Mythos, wo ALALU durch
ANU und ANU durch KUMARBI und KUMARBI durch den Wettergott
abgelost wird, ganz animalisch:

138



2.7 Theogonie, Kosmogonie

KUMARBI beifit ANU die Schamteile ab, speit sie aber zum Teil wieder aus.
Er selbst aber bleibt schwanger mit dem Wettergott und gebiert diesen.

Dieser, wie ZEUS grofl geworden, setzt schliefilich mit Hilfe ANUs den KU-
MARBI ab und wird Himmelskonig, bis in die Jetztzeit.

So finden wir es auch bei HESIOD, aber mit einem Unterschied:

Im griechischen Mythos taucht anstelle beliebiger Macht die fiir die Folge-
zeit fundamentale Rechisidee auf; denn:

Der Titan KRONOS, jiingster Sohn von GAIA und URANOS, schneidet auf
Bitten der Mutter dem Vater die Scham ab, trennt Himmel und Erde und
wird nun als Himmelskonig Herr der Welt. Doch noch schlimmer als sein
Vater URANOS, der seine Kinder nur gefangen hielt, hat er (KRONOS) seine
Kinder verschluckt — auler ZEUS. Der war ihm entgangen; denn die Mutter
RHEIA hat ihrem Manne einen Stein anstelle des Kindes gereicht und ihn
dem Vater vorenthalten.

Und ZEUS sithnt nun den schweren Rechtsbruch und errichtet eine Herr-
schaft, die auf Gerechtigkeit griindet, zuvor muss er aber wie Wettergott
gegen ULLIKUMMI noch gegen andere Méchte kiimpfen ; doch der Kampf der
Gottinnen und Gotter unter Fiihrung des ZEUS hatte als Ziel den Rechtsfrie-
den. Der churritisch-hethitische Wettergott begehrt nur die Macht; anders
bei HESIOD:

Dieser nennt [Th. 901 ff.] als Téchter des ZEUS und der THEMIS [Th. 901
ff.] die EUNOMIA, die DIKE und die EIRENE. Im Sprachgebrauch der Grie-
chen meint themis das (nicht geschriebene Gewohnheits-)Recht, eunomia
das Verhalten dessen, der Recht und Brauch achtet, also gesetzestreues
Wohlverhalten [z.B. SCHADEWALDT in seiner Ubersetzung der Odyssee,
17. 487]; dike meint ebenso wie themis das gewachsene Recht [WEST 1966,
S. 407], auch Gerechtigkeit; und eirene bedeutet Frieden, hier insbesondere
fundamentalen Rechtsfrieden innerhalb einer Gesellschaft.

Uber die Griechen und Hethiter hinaus ist eine Ergéinzung nétig:

Wir sahen, dass HESIOD mit seiner Reflexion iiber die Schopfung der Gétter
und der Welt nicht allein steht; als Beispiel diente der churritische Mythos,
den uns die Hethiter in ihrer Hauptstadt Hattusa (= heute Bogazkdy) hin-
terliefen. Bemerkenswert sind die Parallelen, aber auch die Unterschiede:

HESIOD legt uns die orphische Verbindung von Wort und Musik als Quellen
und Garanten der Wahrheit vor und beschreibt die vielfiltigen genealogi-
schen Machtwechsel als zielorientiert:

139



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Die Herrschaft des Letzten, des Wettergottes und Himmelskonigs ZEUS,
gestaltet die Welt als Heimat und unter einer fundamentalen Idee stehend:

der Idee des Rechts.

Fin weiteres Beispiel fiir die altorientalische Reflexion zur Geschichte des
Gottlichen ist das babylonische Schopfungslied EFnuma Elisch. Erhalten ist
es auf sieben Tafeln, deren &lteste aus dem 9., deren jiingste aus dem 2.
Jahrhundert v. Chr. stammen. Insgesamt weist aber der Mythos in die Zeit
zwischen 1800 und 1600 v. Chr.

Der Titel ,Enuma Elisch“ ist den Anfangsworten entnommen. Die Uber-
setzung lautet:

,,Als da oben*“.

Es handelt sich um eine Darstellung ostsemitisch-akkadischen Denkens (ak-
kadisch nach der Stadt Akkad im Zweistromland ist die Sprache der in
Nordbabylon lebenden Ostsemiten), das mit dem der siidbabylonischen Su-
merer vermischt ist. Der Mythos denkt in folgenden Generationen:

- Aus einem chaotischen Urgrund (dem Tohuwabohu), gedacht als ge-
staltlose Materie (= I), erwéchst als

- zweite Generation Apsu (= SiiBwasser) und Tidmat (= Salzwasser).
Tidmat wird als Embryo der Welt verstanden und vereint die beiden
Geschlechter ménnlich/weiblich. Zugleich bilden Apsu und Tidmat
ein Ehepaar. Beiden entstammt Mummu, der als Nebeldunst iiber
den Urelementen schwebt.

- Die dritte Generation ist nur mehr dem Namen nach bekannt: Lach-
mu/Lachanu.

Von Bedeutung insbesondere fiir das Verstédndnis der Theogonie des
HEs1OD ist die

- wvierte Generation. Deren Namen Anschar und Kischar bedeuten im
Sumerischen Himmel und Erde.

Auch HEs10D stellte Himmel und Erde als Gottersubstanzen an den
Anfang der Schopfung und liel durch beide die Gottergeburten an-
fangen.

Der Enuma-Elisch-Mythos lédsst nun eine

- fiinfte Generation wachsen: Diese besteht aus einer Trias, einer
hochsten Dreiheit:

Anu, Ea, Marduk.

140



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Anu ist als Gott des Himmels das Oberhaupt. Ea ist Herr des Wassers
und wird mit dem Sohn des Anu Nudimmud gleichgesetzt. Ea ist
Schopfer der Menschen und Vater des Marduk.

Marduk ist Ende der Theogonie, schafft und ordnet Himmel und Erde
aus den Korperteilen des besiegten Tiamat.

Tidmat aus der zweiten Generation, die iiberlebte, hatte ndmlich gegen Anu
(Gott des Himmels) aufbegehrt und schuf Ungeheuer, die ihm im Kampf
gegen diesen Gott des Himmels (ANU) helfen sollten.

Diese Ungeheuer sind zugleich Zeichen des sich ausdehnenden Weltalls, das
zu zerreiflen drohte. Hier schuf MARDUK Ordnung, baute im Himmel seinen
Palast und schuf die eigentliche Erde aus den Korperteilen des Tiamat, z. B.
aus dessen Augen Euphrat und Tigris.

Aber er schuf auch den Menschen aus dem Blut des Gottes KINGU. Die-
ser war stellvertretend zur Reinigung aller anderen siindigen Gétter als
Stindenbock ausersehen; er musste sterben anstelle all dieser Gotter, die
mit Tidmat, Apsu und Mummu gegen ANU gekdmpft hatten.

Im Leib des Menschen fliefit also von Anfang an Stinderblut, das Blut eines
gottlichen Stndenbockes, der Mensch ist also von Anfang an gestraft fiir
etwas, was er gar nicht getan hat.

Nicht er, sondern Tidmat, Apsu, Mummu und die vielen anderen wollten
in boser Absicht ANU stiirzen — er selbst ist unschuldig.

Die Gdtter also (nicht die Menschen) haben das Bdse in die Welt gebracht.

Zugleich wird aber auch gesagt, dass Mensch und Gott vereinigt sind:

»,Hinen Gott soll man schlachten ... Mit seinem Fleisch und seinem
Blut vermische Nin-Hursag (anderer Name fiir Marduk) den Ton!
Mensch und Gott werden so vereinigt sein® [ELIADE 1996, S 134 ff.].

Gottliches ist also im Menschen!

Wihrend nun im ostsemitischen (akkadischen) Sprach- und Kulturraum die
Vielfalt einander ablosender Gottergenerationen gedacht wurde, ist im Lan-
de Kanaan (Paléstina und Phonizien), also dem nordsemitischen Sprach-
und Kulturraum (Mittelpunkt Ugarit = Ras Schamra) der Durchbruch zu
einer neuen folgenreichen Erkenntnis gelungen:

Was ist, ist Werk eines Gottes, des Gottes EL — er ist banndy banuwat =
»Schopfer der Geschopfe® genannt. Auf hethitischen Tafeln (gefunden in
Bogazkdy) heifit ,,EL,Schopfer der Erde* [ELIADE 1996, S. 178].

141



2 Der bootisch-attische Sagenkreis: Theben

Daneben findet sich noch Ba’al, wie sich in Mesopotamien neben EA noch
MARDUK findet. Beide werden Koénig genannt und residieren wie ZEUS auf
einem von Wolken verhangenen Berg. EL ist der {ibergeordnete und wird
spater mit JAHWE gleichgesetzt. Ba’al, urspriinglich ,,Herr* und Gott des
Wetters, wurde spéter mit anderen Gottern gleichgesetzt und steht im Alten
Testament (5. Buch MOSES) fiir ,,Gotze “.

Der Gedanke, dass es nur einen Gott gibt, ist Produkt des zweiten Jahrtau-
sends bei den Semiten und bei den Orphikern. Er ergibt sich jedenfalls bei
den Griechen aus der Empirie und der Reflexion iiber die Unvollkommen-
heit der Welt. Wie das Viele der Welt sich aus einfachen Formen entwickelt,
kann man reflexiv von dort zum Einen gelangen, dem eine hohere Vollkom-
menheit zukommt. Und das Vollkommenste kann nur das Fine selbst sein:
Die Gottheit.

Aber dieser Gedanke hat die Griechen neben ihrer Volksreligion mit den
olympischen Gottern begleitet und entwickelte sich in ihrer Philosophie
weiter, von SOKRATES bis PLOTIN.

Das genealogische Schema des Enuma Elisch kénnte so aussehen:

I. Chaos
II. Apsu Thiadmat
\Mummu
II1. Lachmu —t— Lachamu
Y

IV.  Anschar (Himmel) — Kischar (Erde)
V. Anu Ea (=Nudimmud)

Menschen

VI. Marduk

142



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

3.1 THESEUS

3.1.1 Leben

Von den Schépfungsmythen und von der Landschaft Bootien, aus der HE-
SI0D, der wichtigste Berichterstatter, stammt, begeben wir uns jetzt in die
benachbarte mittelgriechische Landschaft Attika.

Attika bestand zu der Zeit, von der jetzt die Rede ist, aus kleinen Siedlungen
und Dorfern; eines der griechischen Worter dafiir lautet: demos (dfjuoc);
also: man siedelte in Demen und bebaute das Land oder hiitete Schafe
und Ziegen. Eine grofle Hauptstadt wie das méchtige Theben in Boéotien
gab es noch nicht. Allenfalls die Burganlage auf einem Bergfelsen war so
eine Art Schutzbereich und Stadt zugleich [Th. II 15]. Spéter entwickelte
sich um diesen Schutz- und Machtmittelpunkt die Stadt Athen. Zu Fiiflen
dieses Bergfelsens, Akropolis genannt, gab es noch Hauser und Gehofte, die
fiir den Fall eines Krieges aufgegeben wurden. Man zog sich dann auf die
Akropolis zuriick.

Dort nun, auf der Akropolis, residierte ein Konig, die Griechen sagten da-
mals wohl dnax (&vag), was soviel wie ,, Herr“ bedeutet. Einer dieser Herren
trug den Namen AIGEUS; er lebte in kinderloser Ehe und galt als Sohn
des Meeresgottes POSEIDON; nach KEKROPS und ERECHTHEUS war er der
dritte dnax auf der Akropolis. In grofler Verlegenheit wegen seiner Kinder-
losigkeit wandte sich AIGEUS nun an das Orakel zu Delphi. Die Verlegenheit
war deswegen so grof}, weil sein Bruder PALLAS bereits 50 S6hne hatte und
hoffte, so das ganze Land beherrschen zu kénnen.

AIGEUS erhielt folgenden Orakelspruch:

»,Des Schlauches vorragenden Zipfel, Trefflichster unter den Leuten, lose
nicht, bevor du auf den Burgberg der Athener gelangt bist!“ [APOLLOD.,
bibl. 3. 207, BRODERSEN].

143



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

Da er diesen Spruch wie wohl wir jetzt nicht verstanden hat, ging er zu PIT-
THEUS, den er als besonders klug einschétzte, der auch weithin als Weiser
galt, um ihn nach dem Sinn zu fragen:

Konig PITTHEUS von Troizen aber verstand, diesen Spruch aus einer be-
sonderen Situation heraus zu deuten; denn er hatte eine schéne Tochter na-
mens AITHRA; wo immer sie auftrat, strahlte alles nur so, wie der Himmel
(aither) eben an einem schénen Sommertag strahlen kann. Beide, AIGEUS
und AITHRA brachte er fiir eine Nacht zusammen, nachdem er seinem Gast-
freund in groflem Mafle seine besten Weine gereicht hatte. Dieser hatte ,,des
Schlauches ... Zipfel ... gelost und nun wohl das Gefiihl, in dieser Nacht
Erfolg gehabt zu haben. Vielleicht hat ihm ein Gott das eingegeben. Als
Erkennungszeichen lief§ er, als er am n#chsten Tag fortzog, sein Schwert
und Schuhe, man sagte damals wohl auch Sandalen, zuriick:

Er verbarg beides unter einem schweren Felsbrocken, den nur ein starker
Mann, eben sein Sohn, hiatte wegrollen konnen. Zugleich befahl der attische
Konig der strahlenden jungen Frau, nicht zu verraten, wer denn der Vater
des Kindes (er hoffte natiirlich, dass es ein Sohn sein werde) sei und dieses,
wenn es herangewachsen sei, nach Athen zu schicken.

Was er nicht wusste (und AITHRA auch nur mit Miihe einem ihrer Triume
entnehmen konnte):

In derselben Nacht hat auch POSEIDON ihr sein Wohlgefallen erwiesen!

Und sie gebar nach neun Monaten ihr erstes Kind — es war ein Sohn. Sein
Name war:

THESEUS.
So haben wir eine bemerkenswerte Situation vor uns:

POSEIDON hat einen Sohn und zugleich auch einen Enkel gezeugt. Das
diirfen wohl nur Gotter.

So kam es, dass die Peloponnes (also Troizen) die Heimat des Kindes wurde.
Es wuchs heran, stark von Charakter und mutig:

Als z. B. der gewaltige HERAKLES bei PITTHEUS zu Besuch war, und sein
sicherlich beschwerliches Lowenfell, das er bekanntlich wie ein Erkennungs-
zeichen und ein Stiick Kleidung trug, abgelegt hatte, da liefen vor Angst
die kleinen Kinder aus dem Saal. Nur THESEUS ergriff ein Beil und ging auf
den vermeintlichen Léwen los.

Als er 16 war, zeigte ihm die Mutter den Felsbrocken. Diesen rdumte er
mit starker Hand beiseite und machte sich, wie die Mutter sagte, auf den

144



3.1 THESEUS

Weg nach Athen. Aber da gab es schwere Hiirden zu iiberwinden. Sie waren
sozusagen auf dem Isthmus von Korinth ,,aufgestellt «.

Da lebte z. B. ein geféhrlicher, menschenverachtender Rdauber. Wie sein Va-
ter HEPHAISTHOS war er fulschwach und hinkte, aber er hatte eine Keule,
aus Eisen, von seinem Vater:

»,Korynetes“, ,,Keulenmann“, hiel er. Sein Name war wegen seiner Untaten
weithin tiber die Lande verbreitet. Er war sozusagen ,in aller Munde*.
Darum hief§ er auch:

Periphetes.

Diesen erschlug THESEUS mit seiner eigenen Keule, mit der Keule also, die
der Unhold gegen andere geschwungen hatte.

Ein weiterer Rduber war Sinis, der wohnte in der Nihe von Kenchreali,
einem der beiden Héfen von Korinth, und war Sohn des POSEIDON. Sein
Beiname war Pityokamptes, d.h. ,Fichtenbeuger“. Der Kerl hatte seine
Freude daran, voriiberziehende Wanderer an zwei niedergebeugten Fichten
zu befestigen und sie dann von den zuriickschnellenden Bidumen zerreifien
zu lassen. THESEUS kehrte den Spiefl um und liefl den Verbrecher so sterben,
wie er andere in den Tod geschickt hat.

Nun hatte SINIS eine ungewdthnlich gut gewachsene Tochter: Perigune mit
Namen, d.h. vielleicht ,,die um den Acker“ oder ,,die Fruchtreiche“. Man
weifl nicht, ob es eine Go6ttin ist — doch THESEUS hat sich sehr um sie
bemiiht und begriindete durch ein gemeinsames Kind eine Familie, die
Friichte immer geschitzt hat. Wie die Griechen erzdhlten, handelt es sich
vor allen Dingen um Spargel und um Pimpinellen. Er selbst zog weiter, liel
sie aber nicht allein, ohne ménnlichen Schutz, zuriick.

Auch Tiere konnen den Menschen gefihrlich werden, wie jene Sau (andere
sagen auch Eber), die zusammen mit einer alten Frau in Krommyon bei
Korinth hauste. Sie griff Voriibergehende an, frafl sie und sandte sie (d. h.
ihre Seelen) dorthin, worauf ihr Name hinweist:

PHAIA, d.h. die <aus dem Reiche des> Dunkle<n>. Wie es heifit, titete er
PHATA mit Steinwiirfen, nur so nebenbei und im Voriibergehen; denn auch
ein Raubtier kann ihn nicht aus der Ruhe bringen oder ihn veranlassen,
sich nicht zu wehren.

Gefdahrlich war der Weg durch das Kranichgebirge im Raum Megara. Da
saf3 Skiron, hoch auf einem Felsen iiber dem Meere und lie8 sich von Wan-
derern in einem Waschbecken die Fiifle waschen. Der Dank war ein Fufltritt,

145



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

und die Wanderer fielen ins Wasser, wo sie ertranken oder von einer Schild-
kréte gefressen wurden. THESEUS benutzte also das Waschbecken als Waffe,
betdubte mit einem Hieb den Wegelagerer und stiefl ihn hinab ins Meer,
wo er nun selbst von der Schildkréte gefressen wurde.

Bereits auf attischem Boden traf er auf ein nie gesehenes Ungeheuer und
begriindete sogar mit seinem Siege dariiber die olympische Disziplin des
Ringkampfes:

Das Ungeheuer ist benannt nach dem groflen Schwanze, in den es auslief
oder der aus seinem Riicken wuchs:

Kerkyon, der Geschwénzte.

Kerkyon zwang friedliche Wanderer zum Ringkampf und totete alle. Noch
heute zeigt man zwischen Megara und Eleusis die Stelle, wo die Wanderer
sich mit ihm messen mussten. THESEUS nun nahm dem Gewalttiter die
Kraft verleihende Bodenhaftung, hob ihn in die Luft und liefl ihn am Boden
zerschellen. Er schlug ihn mit den eigenen Waffen, doch so, dass er den
Vorgang des Ringens sogar noch verfeinert hat.

Doch dann, kurz vor Athen, trat nun wirklich der Tod vor seine Augen:

Hier handelt es sich um einen Mann, der mit einem Hammer zuschlug,
die Menschen bezwang, sie streckte, wie ein Schmied mit Hammerschldgen
glithendes Eisen streckt:

Er soll die Menschen in ein Bett gelegt haben. Die zu kurzen habe er mit
Hammerschléigen ,,lang gemacht “, die zu langen habe er ,, gekiirzt “. Kurzum:

Mit seinen Schldgen hat er alle passend gemacht und dadurch getotet.
Damaéstes = ,,Zwinger “ heifit er oder auch Prokrustes = Ausstrecker.

Im Prokrustesbett wird bis heute jeder passend gemacht.

THESEUS aber hat seinerseits den Damastes in sein eigenes Bett gelegt und
bis zum Tode erleben lassen, was er anderen angetan hat.

Der Weg von Troizen bis Athen war nun frei, aber frei von Gefahren blieb
das Leben des THESEUS insbesondere in Athen nicht.

3.1.2 Deutung

Wie diirfen wir die beiden ersten Teile des Lebensweges des THESEUS wver-
stehen?

146



3.1 THESEUS

Er ist in Troizen geboren, obwohl er ein athenischer Heros ist. Hier schlégt
wohl ein Motiv durch, das man sonst auch findet:

Es ist das Motiv des in der Ferne gezeugten Sohnes, der — stark geworden
— auszieht, seinen leiblichen Vater zu suchen. Aber schon in frither Jugend
zeigt sich die Entwicklung zu einem Helden:

Er greift als Kind zur Axt, um sich gegen ein Raubtier zu wehren. Er ist
mutig, beherzt, entschlossen, wie spéter ein Kriegsheld oder Staatsmann
und Politiker sein muss. Mit Charakter verbindet er korperliche Stérke;
denn niemand aufler ihm kann einen so schweren Stein oder Felsbrocken
bewegen. Das ist ein verbreitetes Sagenmotiv, wie wir es sonst auch z. B.
aus der Siegfriedsage kennen.

Er ist auch auf der Suche nach seiner Identitdt. Bis zum heutigen Tage
erfolgt diese Suche der Heranwachsenden stets iiber Vorbilder, in aller Regel
iiber die Eltern, insbesondere iiber den Vater.

Sein in ihm angelegtes Urvertrauen zeigt sich dort, wo er einfach ohne
konkretes Ziel auszieht, seine Neugier mit der Gewissheit verbindet:

Ich werde den Vater finden.

Seine charakterliche Qualitidt wird an der Stelle deutlich, wo er bewusst
Gefahren in Kauf nimmt:

Wie leicht hétte er als Mitglied des koniglichen Hauses ein bequemes Schiff
nehmen kénnen.

Der Weg, den er iiber den Isthmus nimmt, zeigt aber auch schon die Ent-
wicklung einer bestimmten Rechtsauffassung. Wie man sehen kann, sterben
seine Gegner den Tod, den sie anderen bereitet haben. Wir kennen dieses
Prinzip z. B. aus der Thora:

Auge um Auge, Zahn um Zahn!

Aber auch jetzt ist dieses Prinzip noch in Teilen unserer Welt verbreitet,
im islamischen Recht: da wird z. B. Dieben 6ffentlich die Hand abgehackt.

Dieses Rechtsprinzip nennt man ius talionis = Recht der Vergeltung.

Der Mythos macht THESEUS bereits mit seinen ersten Taten zum starken
Vertreter von Recht und Ordnung, zu einem Manne, der auf Seiten der
Unterdriickten steht.

Nochmals zu erwéhnen ist auch die Griinderlegende, dass er mit seinem
Kampf gegen Kerkyon zum Begriinder des Ringkampfes als einer sport-
lichen Disziplin (z.B. in Olympia) wird. Er soll iibrigens auch die sog.

147



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

isthmischen Spiele (neben den olympischen Spielen die wohl bekanntesten)
begriindet haben. SCHILLER schrieb zu diesen Spielen die Ballade:

,Die Kraniche des IBYKUS“. Der Anfang lautet:

»Zum Kampf der Wagen und Geséinge
der auf Korinthus Landesenge

der Griechen Stédmme froh vereint,
zog IBYKUS, der Goétterfreund ...«

Insgesamt zeigt die bisher dargestellte THESEUS-Geschichte gleich von An-
fang an, wie eng Attika auch mit den Landschaften des Siidens zusam-
menhéngt, also mit Troizen und der Argolis.

3.1.3 weiterer Lebensweg

Mit der Befreiung der Argolis und des korinthischen Isthmus von Gefahren,
die von Gesetzlosigkeit und Verbrechen ausgehen, war THESEUS allerdings
aus dem Gefahrenbereich noch nicht heraus.

Als er in Attika ankam (es war der achte Tag des spiter Hekatombaion
genannten Kronosmonats, den wir heute Juli nennen), musste er erst einmal
»gereinigt “ und ,, entsithnt“ werden, zumal gerade an diesem Tage, der dem
POSEIDON heilig war. Denn er hatte Blut vergossen, zwar ganz und gar
unfreiwillig, aber es war Blut.

Sein Ruf aber war bis zum Koénigshaus vorgedrungen. Daher wurde er ein-
geladen von Konig AIGEUS und seiner Frau MEDEIA, einer Zauberin, die
mit Hilfe ihrer Kunst langst erkannt hatte, dass es sich bei dem berithmten
jungen Mann um den Sohn ihres Mannes AIGEUS aus fritheren Jahren han-
delt. Wir werden bei anderer Gelegenheit noch von ihr horen. Jedenfalls
galt sie als eine Frau, die hemmungslos war und sich auf schlimme Kiinste
verstand:

Gift konnte sie bereiten; sie konnte auf einem gefliigelten Drachen reiten,
erkannte die Zukunft und hat sich sogar nicht gescheut, ihre eigenen Kinder
aus fritherer Ehe zu téten. Kurzum:

Es gelang ihr, in AIGEUS Angst zu schiiren vor dem starken Fremden.

THESEUS nun, in feine Kleider gehiillt, sah aus wie ein anmutiges Méadchen,
als er auf einem Ochsenkarren vorfuhr. Arbeiter, die am Bau des Apollon-
tempels wirkten, standen Spalier und spotteten:

»Na, Kleines, so allein, weifl denn Dein Vater, dass Du hier bist?*

148



3.1 THESEUS

Da packte ihn die Wut:

Er spannte die Ochsen aus und warf den Wagen auf das noch unfertige
Dach des Tempels. Da waren dann wohl die Kraft- und Machtverhéltnisse
klar.

Es gibt aber auch noch die Erzéhlung, dass MEDEIA den AIGEUS noch vor
der férmlichen Einladung veranlasst hat, den THESEUS nach Marathon zu
schicken:

Dort verwiistete ndmlich ein gewaltiger Stier das Land und totete jeden,
der sich ihm stellte. Sie hatte die Hoffnung, dass auf diese Weise THESEUS
sein Ende finden werde. Doch den marathonischen Stier erlegte THESEUS
ebenso wie die Sau PHAIA zuvor.

Nun blieb als Ausweg nur noch

Gift.

Dieses sollte beim Gastmahl, zu dem THESEUS eingeladen war, gereicht
werden:

ein Becher mit einem Trunk, der todlich wirkt, wie es spéter bei SOKRATES
und vielen anderen der Fall war.

Man sagt sogar, MEDEIA habe den Tod durch Gift als Form der staatlichen
Hinrichtung in Athen eingefiihrt.

Waéihrend des Mahles nun benutzte THESEUS fiir das Abschneiden des Flei-
sches sein Schwert — es wird wohl eher ein mit Elfenbein verzierter Dolch ge-
wesen sein, den man vorwiegend zum Nahkampf genutzt hat. Diesen Dolch
hat AIGEUS sogleich wiedererkannt als den, den er einst mit den Sandalen
unter einem Felsen versteckt hatte. Und so erkannte er seinen Sohn. Er
konnte ihn retten, unmittelbar bevor er den Becher zum Trinken ansetzen
wollte, durch den Zuruf:

»Halt, nicht trinken!*.

Er war gerettet.

Doch MEDEIA musste nun das Land verlassen.
Diese Frau hat eigentlich unser Mitleid verdient:

In der Antike galt sie als Zauberin, spéter bei uns wiirde man sie eine Hexe
nennen. Von den Minnern ist sie nur missbraucht worden. Aber nicht auf
diese schldgt man ein, sondern auf die arme Frau, deren Verhalten durch
Strolche provoziert worden ist.

149



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

MEDEIA also musste das Land verlassen. Der Konig aber hatte seinen Sohn
bei sich und konnte seinen Nachfolger in der Offentlichkeit zeigen.

Doch damit war iiber die Nachfolge selbst noch ldngst nicht entschieden;
denn da waren ja noch der Bruder PALLAS und dessen 50 Séhne:

Sie alle hatten sich die Nachfolge so ganz anders vorgestellt.
Sie schlugen zu, um die Nachfolge in ihrem Sinne zu regeln.

Aber THESEUS gelang es, sie alle zu iiberwinden, d.h. zu toten, freilich
nicht im offenen Kampf, Mann gegen Mann, sondern mit List und Verrat;
wahrscheinlich hitte THESEUS sonst bei der Menge seiner Gegner keine
Chance gehabt.

Dass er aber auch ein brutaler Kimpfer war, sozusagen wie ein Kampfstier
sich bewegen konnte, zeigt seine Geschichte vom Stier zu Marathon. Es
gibt ndmlich den Bericht, dass diese Geschichte erst spéter einsetzte, als
AIGEUS seinen Sohn erkannt hatte und ihn nun nach der Présentation in
der Offentlichkeit #ngstlich in der Residenz hielt, damit ihm nur nichts
zustofe:

Aber solche Kdampfer sind niemals zu béandigen.

Frithmorgens soll er heimlich den Palast verlassen haben, kristallklar war
der kommende Tag, eine Freude ihn zu leben, Hochgefiihl erfasste ihn. Hei-
teren Sinnes, so heifit es, soll THESEUS gegen den marathonischen Stier
gezogen sein. Als er ihn traf, standen also

Stier gegen Stier.

Da packte THESEUS das Ungeheuer an den Hoérnern und schwenkte den
Kopf und den schweren Koérper nach allen Seiten, bis klar war, wer hier
tiber wen entscheidet. Dann griff er mit der Linken in die Nasenlocher des
schnaubenden Tieres und zog einen dicken Strick dadurch. An diesem Strick
zog er den berithmten, Tod bringenden Kampfstier wie ein Kélbchen hinter
sich her und ging damit, wie mit einem Spielzeug, durch die Stadt Athen.

Da staunte alles Volk.
Und mit dieser Tat hat sich THESEUS als Nachfolger bestens empfohlen.

Doch da war noch eine schwere Hypothek, die auf Athens Jugend und damit
auf dem athenischen Staat lastete:

Alle neun Jahre mussten sieben Jungen und sieben Mddchen eine Reise
nach Kreta antreten, eine Reise ohne Wiederkehr. Diese Heranwachsenden
waren der Preis, den Athen dafiir zahlen musste, dass der Konig der Stadt

150



3.1 THESEUS

den kretischen Konigssohn ANDROGEOS heimtiickisch gegen den genannten
Stier in den Kampf geschickt hatte. Der junge Mann war als Abgesandter
seines Vaters MINOS auf dem Wege zu den Beisetzungsfeierlichkeiten in
Theben zu Ehren des getdteten LAIOS, des Vaters des OIDIPUS. Auf diesem
Wege wollte er dem Konig von Athen die Aufwartung machen.

Nun war er dem Stier von Marathon erlegen.

MINOS aber war voll hochsten Zornes und wollte das genannte Opfer der
athenischen Jungen und Médchen als Genugtuung fiir den Tod seines Soh-
nes, seines einzigen, den er mit seiner Frau PASIPHAE hatte.

Aber da war noch ein zweiter Kummer:

Seine Frau hatte eine mafilose Zuneigung zu einem schénen Stiere gefasst,
sich von diesem sozusagen bespringen lassen und nun ein schauderhaftes
stierkopfiges Monstrum zur Welt gebracht.

MINOS wollte und musste dieses Unwesen verbergen, und es half ihm ein
attischer Kiinstler und Architekt namens DAIDALOS, den MINOTAURUS, so
hief dieses Unwesen, in einem Wunder der Baukunst zu verbergen; die Rede
ist vom Labyrinth, in dem MINOTAURUS untergekommen ist.

Wieder war die Zeit gekommen, dass die Fahrt der jungen Athener und
Athenerinnen nach Kreta angetreten werden musste. Sie waren nicht nur
Nahrung fiir den MINOTAURUS. Sie waren ein rituelles Opfer. Kulminati-
onspunkt war wohl, dass MINOS selbst sich den Koénigssohn THESEUS ausbe-
dungen hatte. Wenn sein eigener Sohn den Weg des Todes unschuldig gehen
musste, dann sollte durch die Opferung dieses Kénigssohnes die Schicksals-
balance wiederhergestellt werden:

Ko6nigssohn um Ko6nigssohn.

So traten denn die ausersehenen Opfer ihre letzte Seefahrt an — freilich
nicht ganz ohne Hoffnung auf Rettung, wenn der starke THESEUS dabei ist.
Zum Ausdruck der Trauer wurden schwarze Segel gesetzt. Purpurne Segel,
so vereinbarten Vater und Sohn, sollten auf der Riickfahrt gesetzt werden,
wenn die Mission Erfolg gehabt hatte.

Schon die Hinfahrt verlief dramatisch. Als MINOS, der mitfuhr, sich an ei-
nem athenischen Médchen vergreifen wollte, schritt THESEUS ein und ver-
wies den MINOS in seine Schranken:

Er verbat sich die Beleidigung des jungen Madchens und drohte mit Kampf.
Der beleidigte MINOS wollte ihn sofort loswerden, warf einen Ring ins Meer
und verlangte als Mutprobe den Ring zuriick.

151



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

,Dein Vater POSEIDON, wenn dieser denn Dein Vater ist, wird Dir helfen. «

THESEUS sprang ohne zu zodgern ins Meer und wurde von Delphinen zum
Palast des POSEIDON und seiner Frau AMPHITRITE geleitet. Dort wurde er
freundlich empfangen, und in gleiflender Helle erhielt er einen Purpurmantel
und das rosendurchflochtene, schimmernde Diadem der AMPHITRITE, ein
Hochzeitsgeschenk der APHRODITE und den Ring des MINOS.

Zwar haben starke Nordwinde das Schiff mit MINOS und den jungen Leuten
schnell in die Gegend von Kreta getragen und Trauer unter den Jungen und
Médchen ausgelost; — doch die Jungen und Mé&dchen wurden wieder froh,
als plotzlich in hellem Glanze THESEUS wieder auf den Planken stand und
MINOS den goldenen Ring reichte.

Seine gottliche Herkunft war bewiesen.

Doch die wohl schwerste Aufgabe, die 14 Jungen und M#dchen zu retten,
stand noch vor ihm.

Und:

Mit unseren Hénden bleiben wir allein und letztlich hilflos, wenn nicht das
Schicksal Hilfe sendet:

Hilfe kam von ARIADNE, der Tochter des MINOS und der PASIPHAE. Sie sah
ihn, wie er zuvor in kretischer Arena noch einen Nebenbuhler des MINOS
niederstreckte. Dieser, Oberkommandierender der Streitkrifte, hatte wohl
ein Verhéltnis mit der allem Starken zugetanen PASIPHAE. THESEUS sollte
ihn im Kampfe beseitigen. Wenn es nicht gelang, nun, dann wiirde der
Athener auf jeden Fall sein Ende im Labyrinth finden.

Beide Ménner wéren dann wie gewiinscht tot.

Doch es kam, wie das Schicksal es wollte: THESEUS siegte und ARIADNE
schmolz dahin.

Zwei Aufgaben standen jetzt vor dem Konigssohn:

Der Gang in das Innerste des Labyrinth, wo MINOTAURUS lebte, und vor
allem:

die Riickkehr aus dem Labyrinth auf dem selben Wege.

Die Klugheit der ARIADNE zeigte sich wohl da, wo sie dem Helden ein
Wollknéuel fest in die Hand gab. Zuvor hatte sie den Anfang dieses Knéuel
am Eingangstor befestigt. THESEUS wickelte dieses Kn&uel bei der Suche
ab und fand den MINOTAURUS wohl mit dem Licht des Diadems, das die
begleitende ARIADNE trug.

152



Ernst Marow, Ariadne, Aquarell auf Biitten, 1994-2013




3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

Im innersten Winkel musste das Untier unter den bloflen Handen des THE-
SEUS sein Leben lassen.

THESEUS fand mit Hilfe des Wollfadens schnell den Weg zuriick, die athe-
nischen Jungen und Mé&dchen kiissten ihm die Hénde.

Sofort lief er aus, mit allem, auch mit ARIADNE, der er die Ehe versprochen
hatte.

Starke Winde brachten das Schiff zur Insel Naxos. Dort allerdings liel THE-
SEUS die ARIADNE zuriick; denn er hatte einen starken Nebenbuhler:

DIONYSOS.

Dieser hatte sich in die schone Tochter des MINOS verliebt. Ein Vasenbild
zeigt, wie er die Brust der Schlafenden beriihrt und THESEUS sich mit
blanker Waffe auf sein Schiff zuriickzieht.

Spéter wurde ARIADNE in einem dionysischen Hochzeitszug mitgefiihrt,
begleitet von dem ausgelassenen Gefolge des Gottes.

THESEUS aber segelte weiter, feierte froh und unbeschwert auf der Insel
DELOS mit den Jungen und Mé&dchen. Es heifit, er habe den Kranichtanz
getanzt, der mit den Schritten das Labyrinth nachahmt.

Aber: Bei all der Unbeschwertheit und allem Gliick vergafl er spéter, das
purpurne Segel zu setzen.

Vater AIGEUS sah von den Klippen Attikas am Horizont das Schiff mit den
schwarzen Segeln und musste glauben, dass sein Sohn und die Jungen und
Mé&dchen umgekommen sind.

Aus Verzweiflung stiirzte er sich von den Klippen ins Meer.

Seit jener Zeit heifit nach Konig AIGEUS das Meer siidlich von Athen das
dgéische Meer.

154



Ernst Marow, ,,... Da erwachte die ddmmernde Friihe...“,
Radierung in Kaltnadel-Technik, 2009



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

3.1.4 Rolle in Athen und Wirkung

An dieser Stelle miissen wir wieder einhalten und den Mythos bedenken:

Die Geschichte von THESEUS und ARIADNE zeigt wohl als den historischen
Hintergrund die Abhéingigkeit der Griechen, insbes. der Athener, von der
Weltmacht Kreta. Kreta hat in der Tat im 2. Jahrtausend den Mittelmeer-
raum beherrscht. Stier und Doppelaxt (ldbrys) waren die Symbole staatli-
cher Macht. Der Stier spielte eine besondere Rolle:

Es gab Kampfspiele mit Stieren, die sportliche Menschen mit ihrem Schédel
in die Hohe schleuderten. Stiere, so glaubte man, besitzen kaum beherrsch-
bare Kraft, so dass sie als Gottheiten erscheinen. Immer wieder gab es
Zeugnisse, wie es Menschen, insbesondere Frauen driangt, sich der stieri-
schen Kraft zu ergeben.

Andererseits findet sich bei ARIADNE das Mérchenmotiv von der Frau, die
einem Manne in hochster Not hilft bis zur Selbstaufgabe, bis zum Opfer des
eigenen Lebens, damit der andere von einem Fluch, einem Bann oder sonst
einem Ungliick befreit wird — zu denken ist an das Opfer der Senta fiir den
fliegenden Holldnder in der gleichnamigen Oper von RICHARD WAGNER
oder an das geistliche Opfer der ELISABETH im ,, Tannh&user “.

Den Sieg des THESEUS {iiber den kretischen MINOTAURUS kann man viel-
leicht auch verstehen als den Sieg modernen, an Werten orientierten Den-
kens, wie es Athen der Welt présentiert hat, iiber gesetzesfreie Willkiir oder
auch Sieg des Patriachats iiber die Reste des Matriachats.

Zu THESEUS sei noch nachgetragen:

Nach dem Tode des AIGEUS war er nun der Kénig, anax (&vag), in Athen.
Das Volk wiinschte es so; festlich wurde er in das Amt eingefiithrt und ein
Fest begriindet, das man spéter oschophoéria = Fest der Rebstocktriger“
nannte, ein agrarisches Fest der , Einfithrung“, wo zwei als Médchen ver-
kleidete Jungen Rebstécke vom Tempel des DIONYSOS in den Tempel der
ATHENA SKIRAS trugen.

Die schweren dufleren Probleme Athens waren geltst. Nun zeigt sich THE-
SEUS als Staatsmann, der politisch-gesellschaftliche Reformen durchfiihrte.
Folgen konnten ihm die Armen und Schwachen, weil er Rechtsgleichheit
versprach und durchsetzte. Folgen konnten die Reichen, weil er als anax
nur Gleicher unter Gleichen sein wollte:

Dazu: Oberkommandierender der Streitkrafte und Gesetzeswéchter.

156



3.1 THESEUS

Das zersiedelte Attika fiihrte er zusammen (synoikismés) in einer Verwal-
tung, in eiznem Rathaus, in einer Art von Demokratie.

Er soll iibrigens den Namen der Stadt Athen (weil sie aus vielen Teilen
zusammengefiihrt worden ist) in den Plural Athenai gesetzt haben.

Die isthmischen Spiele fiithrte er ein und weihte sie, fromm wie er war, dem
POSEIDON.

Das Land war wohlgeordnet nach innen und auch von auflen nicht bedroht.
Doch er blieb ein Abenteurer:

So blieb es nicht aus, dass er dem HERAKLES auf dessen Bitten hin folgte,
vielleicht handelte er auch spéter auf eigene Faust:

Es war der Kampf gegen die Amazonen; Einzelheiten {iber dieses inter-
essante Volk werden im Folgenden genannt werden. Jedenfalls hat er die
Konigin der Amazonen, ANTIOPE (andere nennen als Namen HIPPOLYTE),
entfithrt und als Sklavin gehalten. Ihr gemeinsamer Sohn hieff HIPPOLYTOS,
sein Schicksal soll ebenfalls gleich beschrieben werden.

3.1.5 besondere Konflikte
PHAIDRA

Irgendwie hat THESEUS den Stamm der Amazonen oder Teile davon so
provoziert, dass sie gegen Athen zogen und von ihm erst am Areopag ver-
nichtend geschlagen werden konnten. Die Ereignisse sind z. T. sehr ver-
wickelt und werden mit unterschiedlichen Schwerpunkten, je nach dem po-
litischen Interesse der Erzédhler, vorgetragen. Einige sagen, Grund fiir den
Feldzug der Amazonen sei die Befreiung ihrer gefangenen Konigin. Dem wi-
derspricht, dass HIPPOLYTE den THESEUS leidenschaftlich geliebt hat und
freiwillig bei ihm war [Isoc. 12.193 (273 d) BLASS].

Andere sagen, THESEUS habe die K6nigin der Amazonen durch seine zweite
Ehe mit PHAIDRA, einer weiteren Tochter des MINOS und der PASIPHAE,
so gedemiitigt, dass die Amazonen Rache nehmen wollten. HIPPOLYTE sei
in der Folge dieser Auseinandersetzung im Kampf gegen THESEUS gefallen.
Thr gemeinsamer Sohn war HIPPOLYTOS.

Nun stellten wir schon bei beiden, bei MINOS und bei PASIPHAE, sehr spe-
zielle und auch stark divergierende sexuelle Neigungen fest.

157



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

MINOS wollte auf der Heimfahrt von Athen nach Kreta schon auf hoher See
ein kleines athenisches Méadchen verfithren oder vergewaltigen, PASTPHAE
bevorzugte ohne Hemmungen anstelle ihres Mannes andere Sexualpartner,
einen starken Stier zum Beispiel oder auch den Oberkommandierenden der
Streitkréifte ihres Mannes.

Jetzt schlug es bei deren Tochter PHAIDRA ein.

Sie fasste eine ungewohnlich starke Zuneigung zu ihrem Stiefsohn HIPPOLY-
TOS. Dieser aber war mit Haut und Haaren der Gottin der Jagd, ARTEMIS,
ergeben und hatte mit Frauen nichts im Sinne. Wiederholt wies er die stolze
PHAIDRA zuriick. Ihre Leidenschaft glithte umso mehr, als sie in dem auf der
ostlichen Peloponnes gelegenen Troizen (wo sie sich gerade mit THESEUS
aufhielt) vom Tempel der ,spiahenden APHRODITE“ aus den im Stadion
nackt trainierenden HIPPOLYTOS sah.

Thre Leidenschaft geriet aufler Kontrolle, aus hemmungsloser Gier wurde
bei der stolzen Frau wegen der Zuriickweisung glithender Hass. Man sieht:

Leidenschaft hat stets zwei Seiten: Zuwendung und Abwendung oder
T&uschung.

Threm Manne zeigte sie daher die angeblich von HIPPOLYTOS eingetretene
Tiir zu ihrem Schlafzimmer und ihre zerrissenen Kleider. THESEUS war
aufler sich, verwies den HIPPOLYTOS des Reiches und wiinschte ihm den
Tod:

Ein Seebeben entstand, ein Stier tauchte auf aus den Wellen, die Pfer-
de scheuten und schleiften den unschuldigen jungen Mann zu Tode [Paus.
2.32.1 ff.]. Doch ARTEMIS, die Gottin, der er zutiefst ergeben war, ent-
riss ihn dem Tode. Seitdem kénnen auch wir ihn sehen, als Sternbild des
Fuhrmanns. PHAIDRA aber soll sich erhéingt haben und in der Unterwelt
schaukelnd ihren Tod nachvollziehen.

PEIRITHOOS

Nach diesem Tode folgen noch zwei starke Geschichten:

Eigentlich ist es nur eine, die ein Vorspiel hat. Es geht um PEIRITHOOS,
den Freund des THESEUS; lebensgeschichtlich ist er fiir THESEUS so wichtig
wie ARIADNE.

PEIRITHOOS war Konig der Lapithen, eines uralten Volkes, das in Thessa-
lien lebte. ZEUS soll ihn in der Gestalt eines Hengstes mit der Koénigin DIA,

158



3.1 THESEUS

Gattin des IXION, gezeugt haben. PEIRITHOOS stellte den THESEUS eines
Tages auf die Probe, indem er in der Nidhe von Marathon konigliches Vieh
stahl. In einem solchen Falle ist es nicht Sache der Hirten, sondern stets
des Herren, den Fall zu regeln. d. h.:

Kampf; denn Hirten hiiten, hiiten das Vieh; ihre Herren kimpfen.

Die Herren der damaligen Zeit saflen also nicht wie heute die Damen und
Herren in ihren warmen Staatskanzleien in Berlin, London oder Washington
und lielen andere an ihrer statt verrecken.

THESEUS stellte den koniglichen Dieb, doch er war von diesem und dessen
Schonheit des Korpers und des Geistes so beeindruckt, dass er auf den
Kampf verzichtete und ihn bat, sein Freund zu werden. Auch PEIRITHOOS
war beeindruckt.

Und es wurde Freundschaft.

Natiirlich besuchte man sich gegenseitig. Bei einer solchen Gelegenheit, es
war die Feier der Hochzeit des PEIRITHOOS mit der HIPPODAMEIA, kam
es zu einem Kampf, weil sich die Kentauren, raue und ungehobelte Giste,
an den Frauen der Hochzeitsgesellschaft vergriffen hatten. Da zeigte sich
THESEUS als Kémpfer an der Seite des PEIRITHOOS, andere sagen, er habe
mit dem Freunde sogar einen richtigen Feldzug gegen die Kentauren un-
terkommen. Diese Wesen, mit menschlichem Oberkorper und Pferdeleib,
lebten im nordgriechischen Thessalien am Peliongebirge.

Solche Erlebnisse verbinden.

So kam es, vielleicht erst viel spéter, dass sie wieder einmal auf Brautschau
gingen. Als Gottersohne (des POSEIDON und des ZEUS) dachten sie, was
ihren Vétern recht sei, diirfte ihnen billig sein:

Also richtete sich ihr Denken auf T6chter des ZEUS, auf HELENA z. B..

ZEUS hatte sie in der Gestalt eines Schwanes mit LEDA gezeugt. HELENA
war zwar erst 12 Jahre alt, aber was nicht ist, kann noch werden. THESEUS
war schon 50 Jahre alt.

Man kann sehen. Nicht nur &dltere Frauen sind liistern auf junge, frische
Ménner; auch alte Manner verschméhen junge Frauen nicht!

Wer bekommt wen?

Das Los entschied [Plu. Thes. 15 al:

159



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

THESEUS sollte HELENA bekommen; sie wurde wohl in Sparta geraubt und
in Attika auf die Burg Aphidna des THESEUS gebracht. Spéter soll sie dem
THESEUS eine Tochter geboren haben:

IPHIGENEIA [Stesich. fr. 191 PMGF], von der wir noch héren werden. Sie
galt tibrigens als Tochter des AGAMEMNON und der KLYTAIMNESTRA, wohl,
weil sie bei AGAMEMNON und KLYTAIMNESTRA aufgewachsen ist bzw. weil
sie von KLYTAIMNESTRA adoptiert ist.

HELENA hatte bekanntlich ein anderes Schicksal:

Sie wurde von ihren Briidern, KASTOR und POLYDEUKES, wieder befreit
und sollte Frau des spartanischen Konigs MENELAOS werden; des weiteren,
von PARIS nach Troja entfiihrt (so die griechische Macholegende; richtiger:
durch PARIS von einem diimmlichen Langweiler befreit), war sie der Grund
(oder wenigstens der Anlass) fiir den Krieg zwischen den Griechen und
Troia.

Eine andere ZEUS-Tochter war PERSEPHONE. Diese wollte PEIRITHOOS zur
Frau; sie, nunmehr Gemahlin des HADES, des Konigs der Unterwelt, sollte
direkt aus der Schlafkammer in der Unterwelt geholt werden — besser aus
der ,Beischlafkammer“; denn die Gotter der Griechen kennen keinen Schlaf
oder nur ganz gelegentlichen!

Das war ein sehr verwegenes Unterfangen und ein Mythograph [Liicke, 2006,
S. 553 zitierte:

,,sic dilexisse nocivum*®, d. h:

»30 <den Freund> geliebt zu haben, ist schédlich“; denn Freundschaft muss
die durch die Religion gezogenen Grenzen achten:

Sie geht nur , bis zum Altar“,,amicus usque ad aras*“.

Freund THESEUS folgte also dem PEIRITHOOS bis in die Unterwelt. Hades
ahnte ihre Absicht und nahm sie freundlich, mit List, auf. Er lief} sie Platz
nehmen — auf den Sesseln der Vergessenheit,

und sie wuchsen fest.

Das war die Strafe fiir die Vermessenheit, die Konigin des Todes ans Licht
zu holen und zur Geliebten machen zu wollen. Selbst HERAKLES, der gerade
vorbeikam, konnte nur einen von beiden befreien, den THESEUS, aber um
den Preis, dass ein Teil seines Hinterteils in der Unterwelt blieb [Ar. Eq.
1368]. Deswegen sollen bis heute die echten Athener an ihrer Riickseite so
strenge Formen aufweisen.

160



3.1 THESEUS

PEIRITHOOS aber, so sagt man, sitzt bis heute auf diesem Thron zur Strafe.
Uber den Tod des THESEUS weil man nur Weniges:

Eine Variante besagt, er sei iiberhaupt nicht mehr aus der Unterwelt her-
ausgekommen. Um dieses Risiko wusste er natiirlich:

Desto hoher ist einzuschétzen, dass er dem Freunde folgte, damit dieser zu
seiner Frau kam.

Eine andere Variante berichtet, dass ein Demagoge die Zeit seiner Abwe-
senheit genutzt habe, das Volk gegen ihn aufzuwiegeln. Darum sei er aus
der Unterwelt gar nicht erst nach Athen zuriickgekehrt, sondern habe auf
der Insel Skyros Zuflucht gefunden. Dort sei er gestorben in der Form, dass
Ko6nig LYKOMEDES ihn von einer Klippe ins Meer gestiirzt habe.

Erst 473 v. Chr. hat KIMON seine Gebeine nach Athen iiberfiihrt. Damals
wurde sein Heiligtum, das Theseion an der Akropolis, sein Grab. Doch wie
andere, TANTALOS, SISYPHOS und IXION, muss er fiir seine Untaten in der
Unterwelt biiflen:

Unbeweglich sitzt er auf einem Felsenthron — fiir immer [Verg. Aen. 6.617 £.].

3.1.6 Funktion des Mythos, Wirkung

Hier soll wiederum kurz eingehalten werden; denn an dieser Stelle wird die
Funktion eines /dieses Mythos deutlich:

Athen hat in der 2. Hilfte des 2. Jahrtausends v. Chr. den Beginn zu ei-
ner glanzvollen Entwicklung genommen, mehr als jede andere Stadt nach
Theben. Bereits damals lag die Frage nach der Ursache dafiir nahe. Hi-
storische Forschung auf Grund von Quellen im modernen Sinne war kaum
vorhanden. Da fand man als Antwort den Mythos.

Dieser wurde dem Ereignis ,,zugeschrieben“.

So wie man Ereignissen der Natur, z. B. Erdbeben, Blitz und Donner Gott-
heiten zuschreiben kann, so schreibt man politischen Ereignissen Personen
zu, die zwischen Gottern und Menschen stehen, z. B. THESEUS:

Er ordnete das zersiedelte Attika, fiihrte die vielen Teile einem Haupt- bzw.
»Vorort“ zu, und begriindete so etwas wie einen Rechtsstaat, also einen
Staat, der nicht mehr an den Willen eines Einzelnen gebunden ist (wie
z.B. in Kreta alles an MINOS gebunden war), sondern an Gesetze.

161



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

Mythen haben also eine Attributionsfunktion, und sie ersetzen das, was man
heute eine Ideologie nennt. Das ist ein System von Paradigmen, Ideen, Nor-
men, das eine bestehende Macht oder einen Machtanspruch rechtfertigen
soll.

Gewisse Abschnitte aus dem Leben des THESEUS sind auch in die philoso-
phische Diskussion eingedrungen, z. B.: Das Schiff, mit dem THESEUS seine
Fahrt nach Kreta unternommen hat, ist mit Verehrung aufbewahrt worden.

Aber dem Schiffe ging es wie LENIN seit 1924: Es zerfiel.

Stiick fiir Stiick haben die Athener es ersetzt. Irgendwann stellte sich dann
doch die Frage, ob das Schiff denn iiberhaupt noch als Original gelten kann
— oder: Wie lange kann etwas noch als ein Original gelten? Es geht also um
die Identitdit als eine Frage der Ontologie.

Wirkungsgeschichtlich interessant ist, dass in der Literatur der Antike THE-
SEUS allein als Gegenstand der Bearbeitung nicht oder selten erscheint.
Dazu sind die Geschichten um sein Leben so vielfiltig, und vor allem ist
ein durchgehender roter Faden vor allem in seinem spéteren Leben nicht
erkennbar. Hingegen werden einzelne Teile Gegenstand der Darstellung.

Zum Beispiel ist friih der Konflikt um PHAIDRA und HIPPOLYTOS im Drama
abgehandelt worden. EURIPIDES hat in einer ersten uns nicht erhaltenen
Tragodie das sich entwickelnde Liebesverhiltnis einer dlteren Frau zu einem
jingeren Mann mit einer Freiziigigkeit dargestellt, dass er beim Publikum
damit durchfiel:

Man wollte nicht sehen, wie sich die ungeziigelte Gier der #lteren Frau
nach dem jiingeren HIPPOLYTOS auf offener Biihne in sexueller Sponta-
neitét entladt und wie sie ihn zu verfithren versucht.

Ganz anders dagegen EURIPIDES in seinem spéteren ,, Bekrédnzten HIPPO-
LYTOS* (428 v. Chr. aufgefiihrt): Da wird gezeigt, wie PHAIDRA mit sich
ringt und zur Losung des Konflikts den Tod sucht.

In der bildenden Kunst der Antike (Vasenbilder, Mosaike, Gemsélde) ragt
der so genannte THESEUS-Maler (um 500 v. Chr.) hervor; starke Motive
wie seine Kdmpfe gegen die Kentauren, gegen PROKRUSTES, gegen MINO-
TAURUS und gegen die Amazonen zeigen seine Beliebtheit. Das konnte bis
KOKOSCHKAS ,,Amazonenschlacht “ (1958) weitergefiihrt werden.

Zu den schonsten dramatischen und musikalischen Bearbeitungen der neue-
ren Zeit gehoren von WILLIAM SHAKESPEARE der ,,Sommernachtstraum “
(1595/96, musikalisch bearbeitet von FELIX MENDELSSOHN-BARTHOLDY

162



3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE

1826 — 1842) und ,, Thésée“ von ANDRE GIDE (1946). Von den Opern seien
»Thésée“ (1675) von JEAN BAPTISTE LULLY (nach dem Libretto von PHIL-
IPPE QUINAULT) und ,, Teseo“ (1713) von GEORG FRIEDRICH HANDEL und
»La délivrance de Thésée (1927) von DARIUS MILHAUD genannt.

Seit der Spéatantike sind die Figuren des THESEUS und des MINOTAURUS,
insbesondere aber auch ist das Labyrinth Gegenstand weitgehender Inter-
pretationen. Da wird um 500 bei christlichen Mythographen (z. B. FULGEN-
TIUS) THESEUS zu einer Christusgestalt entwickelt, die den Teufel in der
Gestalt des MINOTAURUS besiegt.

Der Name THESEUS wird sogar ,,iibersetzt“ als ,,Ich bin Gott*.

In der bildenden Kunst ist das Labyrinth Bild fiir die siindhafte Welt, in
dessen Mittelpunkt MINOTAURUS als Satan lebt. Zugleich sieht man aber
auch im Labyrinth (in der THESEUS-Geschichte) die Aufhebung der siindi-
gen Welt und den Ausweg zum Heil.

In der Literatur der Moderne, insbesondere in der Lyrik, wird das Laby-
rinth zum Bild fiir die Verlorenheit des lyrischen Ichs, das ohne Ariadne-
faden (z.B. im Zyklus ,Le Requiem® von JEAN COCTEAU) leben muss.
Und in UMBERTO ECO0s ,Der Name der Rose® (1980) spielt das labyrin-
thische ,aedificium“, die weltgrofite Bibliothek in einer Benediktinerabtei,
die grofie Rolle und insbesondere das baulich besonders geschiitzte geheime
Zentrum, das das einzige Exemplar eines Traktats des ARISTOTELES ,, Uber
das Komische“ birgt. Das Labyrinth steht hier fiir die Verhiillung der Welt.

3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE

Der Mythenkreis, der mit ODIPUS beginnt, schliefit sich jetzt mit diesem
geschlagenen Manne:

THESEUS nimmt den erblindeten, vertriebenen Kénig (zusammen mit seiner
Tochter ANTIGONE) auf, gewéihrt ihm im heiligen Hain der Eumeniden
Schutz gegen Entfithrung und Gewalt und begleitet ihn in den Tod und die
Verklarung.

In Theben aber war nach dem Weggang des Koénigs ODIPUS so etwas wie
ein Machtvakuum entstanden:

Dieses zu fiillen bemiihten sich die Schne des ODIPUS:

ETEOKLES und POLYNEIKES.

163



3 Der bootisch-attische Sagenkreis: Athen

Sie haben ihren Vater vertrieben und stehen unter seinem Fluch dahinge-
hend, dass jeder durch die Hand des anderen fallen moge. Doch vor der
Macht steht Kampf um die Macht:

ETEOKLES (,,der Mann wahren Ruhmes“) siegt und vertreibt seinen Bruder,
den POLYNEIKES (,,den Streitsiichtigen®), aus Theben. Dieser flieht nach
Argos zu Konig ADRASTOS, der ihm seine Tochter ARGEIA zur Frau gibt.

So kénnte POLYNEIKES in Frieden leben, wenn nicht zugleich mit dem Fluch
des ODIPUS die Last des Namens, der Streitsiichtige, auf ihm ldge. So muss
er seinen Schwiegervater ADRASTOS um Hilfe bitten:

Kéampfer braucht er zum Feldzug gegen Theben, insgesamt sieben, weil
es beim siebentorigen Theben eben darum geht, sieben Tore und deren
Verteidiger zu brechen.

Nur einer weif3, dass diesen Kampf keiner iiberleben wird:
AMPHIARAOS, der Priester, Seher und Kémpfer.
Er versteckt sich. Doch er wird als Siebter gebraucht.

Nun hatte POLYNEIKES aus Theben das wunderbare Halsband mitgenom-
men, das einst, ein Werk des HEPHAISTOS, sein Ur-Ur-Urgrofivater KADMOS
seiner reizenden Braut HARMONIA zur Hochzeit geschenkt hatte [s. 0. S. 37].
Es sollte Ungliick jedem Menschen bringen, der es besitzt.

Dieses Geschenk bietet er der Frau des AMPHIARAOS an, wenn sie sagt, wo
er sich versteckt halte.

Nun, bestechlich ist jeder Mensch. Alles ist eine Frage des Preises. Und
ERIPHYLE verriet das Versteck.

Aber sie hatte ihrerseits einen hohen Preis zu zahlen fiir das Geschmeide:
das Leben ihres Mannes.

So war es denn: Auch AMPHIARAOS musste sein Leben hingeben beim
Sturm der Sieben gegen die sieben Tore Thebens.

Aber diese waren uneinnehmbar geworden, weil der Thebaner MENOIKEUS,
Sohn des KREON, Schwagers des ODIPUS, sein Leben freiwillig geopfert hatte
[Eur. Ph. 911 ff.]:

So tat es TEIRESIAS, der Priester und Seher, kund:
,, Theben wird nicht fallen, wenn des KREON Sohn dem ARES geopfert wird “.

164



3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE

Die Stérksten auf jeder Seite traten gegeneinander an und starben. Es bleibt
immer noch der Zweikampf der Briidder ETEOKLES und POLYNEIKES — und
es geht in Erfiillung der Fluch des ODIPUS:

Beide fallen!
Theben ist gerettet.

Die Macht aber iibernimmt KREON. Dieser nun befiehlt, alle Leichen, wie
es das religiose Gesetz vorsieht, zu bestatten — aber nicht die Angreifer, ins-
besondere den POLYNEIKES, den Feind Thebens, ,,den Vogeln und Hunden
sollen sie zum Frafl vorgeworfen sein“ [S. Ant. 205 f.].

Gegen diesen ausdriicklichen Befehl, unter Androhung schwerer Strafen
ausgesprochen fiir den Fall des Widerstandes, hat ANTIGONE ihren Bru-
der doch begraben, nachts. Hieraus entsteht die gleichnamige Tragoddie des
SOPHOKLES, die 441 zur Auffithrung gekommen ist:

ANTIGONE wird verhaftet. Ihr Verlobter, HAIMON, Sohn des KREON, dringt
in das Geféingnis ein und findet sie erhdngt. Darauf totet er sich selbst. Auch
seine Mutter, Gattin des KREON, begeht Selbstmord.

ANTIGONE, die gottliches Gesetz hoher als die Gebote des Staates geachtet
hatte, siegt so im Tode {iber den unerbittlichen KREON.

THESEUS aber, der vom iiberlebenden ADRASTOS alles erfahren hatte, zieht
nun mit den Séhnen der Gefallenen (den ,Epigonen®) gegen Theben und
zwingt den KREON, die Leichen zur Bestattung herauszugeben.

THESEUS ist der attische Held, der die Beachtung religioser Gesetze er-
zwingt und das Recht durchsetzt.

Athen ist damit fiir die Griechen der leuchtende Stern des Glaubens und
der Rechtsstaatlichkeit.

Gezeigt wird aber auch an diesem Beispiel, wie Recht nicht nur Grundla-
ge einer staatlichen Gemeinschaft und des Friedens ist, sondern auch, im
Gottlichen verankert, aufferhalb menschenbezogener Beliebigkeit liegt.

Staat ist Mensch gewordenes gottliches Recht.

165



Ernst Marow, ,,... Und es trat Athena zu ihm heran...“,
Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



Anhang

167






4 Stammbaume

KOSMOS
G (v
| Kronos h—1 Rhea |
e | [ Zew | [ Tiace | [Demeter] [Foseide]

’ GaiaiUranos‘

’ Tapetos Klymene ‘

’Prometheus‘ ’Epimetheus Pandora‘
[
’Deukalion HH Pyrrha ‘

169



4 Stammbéaume
Chaos

’ GaiaiUranos‘

’Okeanos H Tethys ‘

170



THEBEN (Generationen: 1 — 11)

1

;
;
;

6 | Buropa| [Kadmos|—{ Harmonia |

7 [Polydoros || Semele -1 Zeus |

8 [ Labdakos | | Dionysos I +11 |

9 | Laios | | Tokaste | | Kreon |

10 | Odipus || Tokaste | |Menoikeus IT| | Haimon |
11 [ Polyneikes| | Eteokles | | Isme‘ne | ’Antig‘one‘

171



4 Stammbéaume

HETHITER (Himmelskonige I - IV)

Alalu
Anu
Kumarbi <—— Ullikummi

Wettergott

BABYLON (Enuma Elisch)

1. Chaos
IL. Apsu Thiamat
\ Mummu /

I11. Lachmu Lachamu

IV. Anschar (Himmel) — Kischar (Erde)

V. Anu Ea (=Nudimmud)
Menschen

VL Marduk

172



ATHEN (Konige)
Kekrops 1
l Kekrops I1
Erysichthon l
Pandion II
Poseidon + Gaia l
l Aigeus + Aithra (+ Poseidon)
Erichthonios l
i Theseus + Antiope + Phaidra
Pandion l l
i Hippolytos Demophon II
Erechtheus
Kekrops II
KRETA
Zeus Europa
Minos Pasiphae Stier
Deukalion I | | Androgeos Phaidra Ariadne Minotauros

173



4 Stammbéaume

DEUKALION und PYRRHA

’ Tapetos ’——{ Klymene ‘

’ Prometheus ‘ ’ Epimetheus ’f—‘ Pandora ‘

’Deukalion 1 H—‘ Pyrrha ‘

’ Menschen (Ménner und Frauen) ‘

THEMIS und SEMELE

’ Themis H—‘ Zeus ’—# Thyone/Semele ’7

Demeter oder
Persephone

[ l |
’ Dike ‘ ’Eunomia‘ ’ Eirene ‘ ’Dionysos H‘

174




5 Literaturverzeichnis

5.1 Quellentexte (griechische, lateinische; deutsche
Ubersetzungen)

A1scuyLos: Werke (1 Band), aus dem Griechischen iibertragen von DIETRICH
EBENER. Weimar 1976

APOLLODOROS: Gotter und Helden der Griechen. Griechisch und deutsch; einge-
leitet, herausgegeben und iibersetzt von KA1 BRODERSEN. Darmstadt 2004

ARISTOTELES: Poetik. Ubersetzt und erldutert von ARBOGAST SCHMITT. Darm-
stadt 2008

Boccaccio, GIOVANNI: De casibus virorum illustrium. Auswahl, ins Deutsche
iibersetzt von WERNER PLEISTER. Ziirich 1992

Boccaccio, GIOVANNI: De claris mulieribus. Lateinisch — Deutsch. Ausgewéhlt,
iibersetzt und kommentiert von Irene ERFEN und Peter SCHMITT. Stuttgart 1995

Boccaccio, GIOVANNT: De claris mulieribus. Ins Deutsche iibersetzt von STEINHOWEL,
herausgegeben von KARL DRESCHER. Tiibingen 1895

DARES PHRYGIUS: De excidio Troiae historia. Herausgegeben von FERDINAND
MEISTER (Nachdruck). Leipzig/Stuttgart 1991

DicTys CRETENSIS: Ephemeridos belli Troiani libri. Herausgegeben von
WERNER EISENHUT. Leipzig/Stuttgart 1994

Die Autoren DARES PHRYGIUS und DicTyS CRETENSIS sind ins Deutsche iiber-
setzt worden von WOLFGANG HRADSKY. Magdeburg 2009

ELIADE, Mircea: Die Schopfungsmythen. Agypter, Sumerer, Hurriter, Hethiter,
Kanaaniter und Israeliten. Darmstadt 1996

EURIPIDES: Werke (3 Bénde). Aus dem Griechischen iibertragen von DIETRICH
EBENER. Weimar 1979

GILGAMESCH: Das Gilgameschepos. In der Ubersetzung von HERMANN RANKE.
Wiesbaden 2006

HEes10D: Theogonie — Werke und Tage. Griechisch — deutsch. Herausgegeben und
iibersetzt von ALBERT VON SCHIRNDING. Diisseldorf/Ziirich 1997;

175



5 Literaturverzeichnis

Hesiop: Theogony. Edited with Prolegomena and Commentary by M.L. West.
Oxford 1966

HEesioDp: Works and Days. Edited with Prolegomena and Commentary by M.L.
West. Oxford 1978

HoMER: Ilias. Neue Ubertragung von WOLFGANG SCHADEWALDT. Frankfurt/M
1975.

HOMER: Die Odyssee. Ubersetzt in deutsche Prosa von WOLFGANG SCHADE-
WALDT. (Ohne Ortsangabe) 1958 ff.

Hyaginus: Fabulae. Sagen der Antike. Ausgewihlt und {ibersetzt von FRANZ PE-
TER WAIBLINGER. Miinchen 2008

Lucius
ANNAEUS

CornvuTUS: Einfithrung in die griechische Gotterlehre. Herausgegeben, eingeleitet
und iibersetzt von PETER BUSCH und JURGEN K. ZANGENBERG. Darmstadt 2010

NoNNOs: Leben und Taten des DIONYSOS (2 Bénde). Aus dem Griechischen iiber-
tragen von DIETRICH EBENER. Berlin und Weimar 1985

ORPHICORUM FRAGMENTA COLLEGIT OTTO KERN. BEROLINI 1922

OvID: Metamorphosen. Das Buch der Mythen und Verwandlungen. Ubersetzt und
herausgegeben von Gerhard Fink. Ziirich und Miinchen 1989

PINDARUS: ed. BRUNO SNELL. 2 Bénde. Leipzig 1964

QUINTUS VON SMYRNA lat. Quintus Smyrnaeus: Der Untergang Trojas. Griechisch
und Deutsch. Herausgegeben, iibersetzt und kommentiert von URSULA GARTNER.
2 Bénde. Darmstadt 2010

SopHOCLIS fabulae recognovit ... A.C. PEARSON. Oxford 1924 ff.

SOPHOKLES: Werke (2 Bénde) aus dem Griechischen iibertragen von DIETRICH
EBENER, Berlin 1995

5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik)

BELLINGHAM, DAVID: Die Griechen, Kultur und Mythen. Koéln 2008

BICKEL, Ernst: Das Verbrechen des Laocoon... In: Rheinisches Museum 91 (1942),
S. 19 f.

BRANDT, REINHARD/SCHMIDT, STEFFEN (Hrsg): Mythos und Mythologie. Berlin
2004

BRUCKNER, CHRISTINE: Wenn du geredet hiittest, Desdemona. Ungehaltene Re-
den ungehaltener Frauen. Hamburg 1983

176



5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik)

BURKERT, WALTER: Homo necans. Berlin 1997 (2. Auflage)
ders.Die Griechen und der Orient ... Miinchen 2004
BuxToON, RICHARD: Das grofle Buch der griechischen Mythologie. Stuttgart 2005

CAMPBELL, JOSEPH: Die Kraft der Mythen. Bilder der Seele im Leben des Men-
schen. Ziirich und Miinchen 1989

CERINOTTI, ANGELA: Bildatlas Mythologie ... Berlin 2008

DANTE, ALIGHIERL: Die gottliche Kommddie. Deutsch von Karl VOSSLER. Ziirich
1941

DOMMEMUTH-GUDRICH, GEROLD: 50 Klassiker-Mythen. Hildesheim 2003
DORNSEIFF, FRANZ: Antike und Alter Orient. Leipzig 1956

FELSTINER, JOHN: PAUL CELAN — eine Biographie, Miinchen, 2000.
Fink, GERHARD: Who’s who in der antiken Mythologie. Miinchen 2005

FRANKEL, HERMANN: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums.
Miinchen 1976

FREUD, SIGMUND: Abriss der Psychoanalyse. Das Unbehagen in der Kultur.
Frankfurt/M. 1953 ff.

ders. Sexualleben. Studienausgabe Band 5. Frankfurt/M. 1972

ders. Die Traumdeutung. In: Sigmund Freud — Werke im Taschenbuch, herausge-
geben von Ilse GRUBRICH-SIMITIS, Frankfurt/M. 1991 (2. Auflage 2010)

ders. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Hamburg 2010

GEYER, CARL-FRIEDRICH: Mythos. Formen. Beispiele. Deutungen. Miinchen 1996
GIGON, OLOF: Der Ursprung der antiken Philosophie ... Basel 1945

GRAF, FRrITZ: Griechische Mythologie. Miinchen/Ziirich 1987

HorMANN, HEINZ: Antike Mythen in der européischen Tradition. 1999

HOLDERLIN, FRIEDRICH: Werke in einem Band, herausgeben von HANS-JURGEN
BALMES. Miinchen und Wien 1990

HUBNER, KURT: Die Wahrheit des Mythos. Miinchen 1985
ImPELLUSO, LuciA: Gotter und Helden der Antike. Berlin 2003

JAGER, WERNER: Paideia — Die Formung des griechischen Menschen. Berlin 1933
(2. Auflage 1989)

ders. Die Theologie der frithen griechischen Denker. Stuttgart 1953 (Nachdruck
1964)

JAMME, CHRISTOPH/MATUSCHECK, STEFAN: Handbuch der Mythologie. Darm-
stadt 2014

JASPERS, KARL: Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen 1955

177



5 Literaturverzeichnis

KERENYI, KARL: Die Heroen der Griechen. Darmstadt 1959 (jetzt als Taschen-
buch)

ders. Die Mythologie der Griechen. Ziirich 1951 (jetzt als Taschenbuch)

KIrRK, G. S./RAVEN, J. E./SCHOFIELD, M.: Die Vorsokratischen Philosophen ...
Stuttgart/Weimar 1994

LARSSON, LARS OLOF: Antike Mythen in der Kunst — 100 Meisterwerke. Stuttgart
2009

Laracz, JoacHIM (et alii): Homer — Der Mythos von Troia in Dichtung und
Kunst. Miinchen 2008

ders. Homer, der erste Dichter des Abendlandes. Diisseldorf/Ziirich 2003 (4. Auf-
lage)

ders. (et alii): Troja — Traum und Wirklichkeit. Darmstadt 2001

LEHMANN, JURGEN (Hrsg.): Kommentar zu PAUL CELANS ,Die Niemandsrose*,
Heidelberg, 2002, 3. Auflage

LESKY, ALBIN: Die griechischen Pelopidendramen und Senecas THYESTES. In:
Wiener Studien 43 (1922/1923) S. 172 — 198

ders. Geschichte der griechischen Literatur. Bern und Ziirich 1963 (2. Auflage)

LiUcke, HANs-K. und LUCKE, SUSANNE: Antike Mythologie. Ein Handbuch ...
Wiesbaden 2005 (Hamburg 1999)

dies. Helden und Gottheiten der Antike. Ein Handbuch ... Wiesbaden 2006 (Ham-
burg 2002)

MEHLIG, JOHANNES: Weisheit des Alten Indien. 2 Bénde, herausgegeben von Jo-
HANNES MEHLIG. Leipzig und Weimar 1987

MELLEIN, RicHARD: Odipus. In: Kindlers Neues Literaturlexikon. Band 15, S.
205. Miinchen 1991

MULLER, HEINER: Philoktet. Frankfurt/M. 2000
NESTLE, WILHELM: Vom Mythos zum Logos ... Stuttgart 1975
NicHOLI, MARIANNE: Als Zeus die Welt in Atem hielt ... Bern und Miinchen 1975

NiETzSCHE, FRIEDRICH: Werke in 3 Béanden. Herausgeben von Karl SCHLECH-
TA. (Passau 1954) Darmstadt 1997

NiLssON, MARTIN P.: Geschichte der griechischen Religion. 2 Bénde. Miinchen
1992 (Nachdruck der dritten 1967 erschienenen Auflage)

OTTO, RUDOLF: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und
sein Verhéltnis zum Rationalen. Miinchen 2004

OTTO, WALTER F.: Die Gotter Griechenlands ... Frankfurt/M. 1947
ders. Dionysos. Mythos und Kultus. Tiibingen 1933.

178



5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik)

PicHOT, ANDRE: Die Geburt der Wissenschaft ... Frankfurt/M. 1995
RADERMACHER, L.: Mythos und Sage bei den Griechen. Wien 1938 ff.

RIBBECK, OTTO: Die romische Tragodie im Zeitalter der Republik. 1968. 2. Auf-
lage

RouDE, ERWIN: Psyche. Tiibingen und Leipzig 1903

SCHADEWALDT, WOLFGANG: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen...
Frankfurt/M. 1978

SCHEFOLD, KARL: Frithgriechische Sagenbilder. Miinchen 1964

ders. Gotter- und Heldensagen der Griechen in der spatantiken Kunst. Miinchen
1978

SCHEID, JOHN / SVENBRO, JESPER: Schildkréte und Lyra ... Darmstadt 2017

SCHLESIER, RENATE/SCHWARZMAIER, AGNES: Dionysos. Verwandlung und Ek-
stase. Berlin und Regensburg 2008

SCcHMIDT, ARNO: Die Geburt des Logos. Berlin 2002

SCHMIDT-BERGER, UTE: Mythos Dionysos. Texte von Homer bis Thomas Mann.
Stuttgart 2008

SCHOFIELD, LOUISE: Mykene. Geschichte und Mythos. Darmstadt 2009

ScHoLL, ANDREAS (Hrsg.): Die Riickkehr der Gétter. Berlins verborgener Olymp.
Berlin 2008

SCHOPENHAUER, ARTHUR: Die Welt als Wille und Vorstellung, herausgegeben von
WOLFGANG FREIHERR VON LOHNEYSEN. Frankfurt/M. 1986

SEGAL, ROBERT A.: Mythos. Eine kleine Einfithrung. Stuttgart 2007
STEUERWALD, HANS: Weit war sein Weg nach Ithaka. Hamburg 1978
TWORUSCHKA, MONIKA UND UDO: Als die Welt entstand. Freiburg 2005

VALK, THORSTEN: Friedrich Nietzsche und die Literatur der Moderne. Berlin 2009
WALCOTT, DEREK: Omeros. Miinchen und Wien 1995

WALTER, LuTz: Antike Mythen und ihre Rezeption. Leipzig 2004

WALTHER, ANGELO: Die Mythen der Antike in der bildenden Kunst. Diisseldorf
2003

WEST, MARTIN L.: The orphic poems. Oxford 1985 (Nachdruck)

WILAMOWITZ, ULRICH VON: Der Glaube der Hellenen. 2 Bande. Darmstadt 1955
WiLLis, Roy: Mythologie. K6ln 2007

WILKINSON, PHILIP/NEIL, PHILIP: Mythologie ... London 2007

WoLF, CHRISTA: Kassandra. In: Werke in 12 Béanden, herausgegeben von SONJA
HILZINGER, Band 7. Frankfurt/M. 2000

179



5 Literaturverzeichnis

5.3 Hilfsmittel

AUTENRIETH , GEORG: Worterbuch zu den homerischen Gedichten. 9. Auflage,
besorgt von Adolf Kaegi. Leipzig/Berlin 1902

DER NEUE PauLy: (DNP) Herausgegeben von Hubert Cancik und Helmut Schnei-
der. Stuttgart/Weimar 1996 ff.

DieLs, HERMANN und KrRANZ, WALTHER: Die Fragmente der Vorsokratiker. Grie-
chisch und Deutsch von HERMANN DIELS ... 7. Auflage, herausgegeben von WALT-
HER KRANZ. Berlin 1954

DUDEN: Das Fremdworterbuch, herausgegeben von der Duden-Redaktion. 9. ak-
tualisierte Auflage. Mannheim 2007

EVANGELISCHES KIRCHENLEXIKON 5 Bénde. Gottingen 1986 (Redaktion: Britta
Hiibener, Wolfgang Roehl)

HUNGER, HERBERT/HARRAUER, CHRISTINE: Lexikon der griechischen und rémi-
schen Mythologie. Wien 1959 ff., 9. Auflage. Purkersdorf 2006

KINDLERS NEUES LITERATURLEXIKON. Herausgegeben von WALTER JENS.
Miinchen 1988 ff.

MooG-GRUNEWALD, MARIA (Hrsg.): Mythenrezeption. Die antike Mythologie in
Literatur, Musik und Kunst von den Anfingen bis zur Gegenwart. In: Der Neue
Pauly. Supplemente Band 5. Stuttgart 2008

PAGE, D. L.: Poetae Melici Graeci. Herausgegeben von D. L. Page, Oxford 1962
(und Nachdrucke)

Pape, W.: Worterbuch der griechischen Eigennamen. 3. Auflage, neubearbeitet
von Gustav-Eduard Benseler. 2 Bénde. Braunschweig 1884

Passow, FrRaNZ: Handworterbuch der griechischen Sprache, neubearbeitet von
Rost/Halm. 5. Binde. Leipzig 1841 (4. Auflage) Nachdruck Darmstadt 1993

SEILER, E. E.: Vollstindiges Griechisch-Deutsches Worterbuch iiber die Gedichte
des Homeros und der Homeriden. Leipzig 1872 (7. Auflage)

180



6 Register

6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische
Bezeichnungen

(Die Lebensdaten sind sehr oft nur N&dherungswerte, die einen Anhalt geben sollen)

Abdera - Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort des Demokrit und
des Protagoras

Abderos - Freund des Herakles

Achéer - anderes Wort fiir Griechen (auch Danaer oder Argiver)
Achafa - Landschaft in der nérdlichen Peloponnes

Acheldos - Flussgottheit und Name mehrer Fliisse

Achillets - griechischer Held vor Troia, s. Thetis

Adonis - Gott der Vegetation, der Sohn des Kinyras und seiner Tochter, von Zeus
auf Veranlassung der Aphrodite zur Gottheit erhoben, Gott der Jugend
und Schénheit, aus Phénizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Gottin der Liebe Aphrodite

Adrastos - Konig in Argos

Aengas - griechisch Ainefas, troischer Held, der nach der Zerstorung der Stadt
nach Italien flieht, literarisch gestaltet in der Aeneis des Dichters Vergil

Agiis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Aolien (dolisch) - Landschaft im nordwestlichen Kleinasien (in dieser Landschaft
gesprochener Dialekt des Altgriechischen)

Aerépe - Frau des Atreus
Aétios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)
Atolien - historische Landschaft im westlichen Mittelgriechenland

Agamémnon - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkommandierender
der Griechen vor Troia

Agaue - Schwester der Semele

Agenor - Vater der Europa, Kénig von Phonikien

181



6 Register

Agfas - aus Troizen, Autor der ndstoi (Geschichten der Heimkehrer nach dem
Kampf um Troja)

aidos - w. Schamgefiihl, zu einer gottlichen Person erhoht: AIDOS
Afgeira - Kiistenstadt in der nordlichen Peloponnes (Achaia)

Aigets - lat. Aegeus, Konig von Athen, Vater des Theseus; nach ihm ist das Meer
siidlich von Athen das #géische Meer genannt (10 Alyoiov)

Aigisthos - Sohn des Thyestes und der Pelopia, Liebhaber der Frau des Agamem-
non und dessen Morder; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon,
getotet (Blutrache), s. Klytaimestra

Ainesidemos - griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.
Aiolos - Gott der Winde
Aischylos - lat.Aeschylus, griech. Tragiker, 525 — 456 v. Chr.

aither - w. das strahlende Himmelslicht (Ather), zur géttlichen Person erhoht:
AITHER

Afthra - Tochter des Pittheus von Troizen

Ajas, griech. Afas - 1. der sog. grofle Ajas, Sohn des Telamon, Kénig von Salamis,
nach Achilleus der Stérkste der Griechen, auch der Grofle genannt

- 2. Aias aus der Landschaft Lokris in Mittelgriechenland, der sog. kleine
Ajas, Ajas der Lokrer

Akéddemos - Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wurde; nach diesem
wurde die platonische Schule Akademie benannt.

Akkad - Konigstadt im Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris, gilt als ver-
schollen

Akkader - im Reiche von Akkad (3. Jahrtausend) lebende Bevélkerung
akkadisch - eine semitische Sprache

Akragas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Aleés - Konig von Arkadien, Vater der Auge

Alexandrfa - Stadt im heutigen Agypten, 331 v. Chr. von Alexander dem GroBen
gegriindet, in der Antike Standort einer einmaligen Forschungseinrichtung
(Museion) und einer

alles Schrifttum der Vergangenheit und Gegenwart erfassenden riesigen
Bibliothek, von der romischen Soldateska unter Caesar verbrannt

alexandrinisch - wie in Alexandria iiblich
Aléxandros - a) auch Alexander, ,der Grofie“ genannt, (356 - 323 v. Chr.)

- b) anderer Name fiir Paris, den Sohn des Priamos von Troia

182



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Aléxandros - von Aphrodisids, griech.Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.
Alkaios - lyrischer Dichter von der Insel Lesbos (um 600 v. Chr.)

Alkestis - Frau des Admétos, Konigs in Thessalien, opferte sich fiir IThren Mann
Alkmaion - Arzt und Philosoph in Unteritalien, um 500 v.. Chr.

Alkmeneé - Frau des Amphitryon,

Amaéltheia - Name einer Ziege

Amasis - auch Ahmose, dgyptischer Pharao, 570 — 526 v. Chr., Freund der Grie-
chen

Ambrosius - von Mailand, Kirchenlehrer, 340 — 397 n. Chr.

Ammonios Sakkas - platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexandria von
232 — 242 n. Chr., geb. um 175, gest. um 242

Amos - #ltester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.
Ampelos - ein Satyr,

Amphidraos - Priester, Seher, Kdmpfer in Argos

Amphitryon - Gemahl der Alkméne

Amphitrite - Frau des Meeresgottes Poseidon

ananke - w. Zwang, Notwendigkeit

Anaxagéras - griechischer Philosoph, um 499 — 428 v. Chr., lehrt die endlose
Vielfalt der Stoffe und den nis (Geist) als Bewegungsursache

Anaximandros - auch Anaximander, um 611 — 546 v. Chr., griechischer Philosoph
Anaximéneés - griechischer Philosoph, um 585 — 528 v. Chr.

Andrégeos - Sohn des Minos und der Pasiphdg

Androméche - Frau des Héktor

Andrénikos - von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Aristoteles, Leiter
der Schule des Aristoteles von 70 — 50 v. Chr.

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033 — 1109 n. Chr., frithscholastischer Phi-
losoph, lehrt die Identitéit von Glauben und Wissen (credo, ut intelligam
— ich glaube, damit ich verstehe)

Antigéné - Tochter des Konig Odipus und der Iokaste

Antiochien - griech. Anti6cheia, lat. Antiochia, Name vieler Stéidte, insbesondere:
damalige Hauptstadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der réomischen
Kaiser, am Oréntés (heute Asi Nehri) gelegen, heute Antakya (siidostl.
Tiirkei)

Antiochos - aus Askalon (Paléstina), Begriinder der 5. Akademischen Schule, ca.
130 — 68 v. Chr.

183



6 Register

Antiépe - Konigin der Amazonen
Antiphon - griech. Tragodiendichter, in Syrakus lebend, ca. 430 — 367 v. Chr.

Antoninus Pius - lat. Titus Aelius Hadrianus Antoninus Pius Augustus, rémischer
Kaiser von 138 — 161, verlegte den nordenglischen Hadrianswall weiter nach
Norden, 19.09.86 — 07.03.161., s. Hadrian

Apamea - griech. Apdmeia, bedeutende hellenistische Stadt am Oréntes (in Syri-
en)

Aphidna(i) - Siedlungsplatz in Attika (seit 2000 v. Chr.)
Aphrodisids - Ort 6stlich von Milet in Kleinasien
Aphrodite - T. des Zeus, Gottin der Liebe, Helferin des Paris und der Troer

aphthitémetis - griech. w. mit unzerstorbarer Weisheit, Beiname des griech.
CHRONOS (s. dort)

Apollédoros - hiufig vorkommender Name; hier wichtig:

Der Historiker und Philologe (ca. 180 bis 110); ihm zugeschrieben wird ein
Mythenhandbuch: bibliothgke (lat. bibliotheca)

Apdllon - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Artemis; sendet die
Pest in das Lager der vor Troia kdmpfenden Griechen, weil deren Ober-
Kommandeur Agamemnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat

Apuleius - lat. Lucius Ap(p)uleius, romischer Schriftsteller, lebte in Karthago,
platonischer Philosoph (legte den Grund fiir die Platonrezeption im lat.
Westen), von christl. Theologen geschiitzt, geb. um 125 n. Chr.; Verfasser
der ,Metamorphosen oder Der goldene Esel

Archilochos - griech. Dichter, lebte im 7. Jahrh. v. Chr.; verfasste Elegien, Spott-
und Schimpfgedichte

Archimedes - griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus lebend, ca. 285
— 212 v. Chr.

Areopag - s. Areshiigel

Arés  -'S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund der Troer
Areshiigel - Hiigel nordwestlich der Akropolis von Athen

Argeia - Tochter des Adrastos

Argiver - s. Achéer

Argolis - Kiistenebene in der 6stlichen Peloponnes

Argonauten - Helden, die auf dem Schiff namens Argo fuhren, um ein Goldenes
Fell aus Kolchis, einer Landschaft im Osten des Schwarzmeeres, zu holen

Argos - Ort auf der Peloponnesos, in der Landschaft Argolis

184



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Ariddné - Tochter des Minos, durch Dionysos Mutter des Thoas, Staphylos, Oi-
nopion und Peparethos

Areia - Quelle bei Theben

Aristarchos - auch Aristarch von Samos, griech. Astronom, entwarf das heliozen-
trische System, bestimmte Entfernungen zwischen Himmelskorpern, ca.
310 — 230 v. Chr.

Aristéas - 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes iiber die Entstehung der
griechischen Ubersetzung der 5 Biicher Mose (s. Pentateuch und Thora)

Ariston von Chios - Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, geistiger Lehrer
des Mark Aurel

Aristophaneés - athenischer Komddiendichter, 445 — 385 v. Chr., schrieb z. B. ,,Die
Vogel“, ,,Die Wolken “und ,,Lysistrate*

Aristotéles - griech. Philosoph, 384 — 322 v. Chr., Verfasser u.a. der Physik, Me-
taphysik, Nikomachischen Ethik

Aristoxenos - von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des Peripatos, geb.
um 376 v. Chr.

Arkadien - historische Landschaft auf der Peloponnesos

Arkesilaos - griech. Platoniker, ca. 316 — 241 v. Chr., Begriinder der mittleren
Akademie

Askalon - Stadt in Paléistina, heute Israel, nérdl. Gaza gelegen

Askra - Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am Berge Helikon gelegen

Assos - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

Astydnax - Sohn des Hektor

Ataldnte - Jdgerin, Sprinterin

ate - griech. w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur gottlichen Person erhoht:
ATE

Athéna - auch Athéne, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia auf Seiten der
Griechen; Odysseus und Achilleus sind ihre besonderen Lieblinge

Athos - Halbinsel in Nordgriechenland, heute autonome Mo6nchsrepublik

Atretis - S. des Pelops

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

Atropos - griech. Géttin (die ,,Unabwendbare®), eine der drei Schicksalsgéttinnen
(Moirai), sie durchtrennt den Lebensfaden eines Menschen

Attalos I - Konig von Pergamon an der kleinasiatischen Kiiste, 210 — 138 v. Chr.,
Konig seit 159

Attis - s. Kybele

185



6 Register

Attika - Landschaft in Mittelgriechenland, Hauptstadt: Athen
Auge - Priesterin der Athene in Tegea, von Hades Mutter des Telephos

Augustinus - Bischof von Hippo in Nordafrika, 354 — 430 n. Chr., Philosoph der
Patristik, Kirchenlehrer

Augustus - eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster romischer Kaiser,
regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr., geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar
im Jahr 45 v. Chr.

Aulis - Hafenstadt in Bootien (Mittelgriechenland)

Avicenna - Ibn Sina, persischer Philosoph und Arzt 980 - 1037
Bacchantin - Verehrerin des Bacchus (= Dionysos)

Békchos - lat. Bacchus, s. Dionysos

Bassariden - griech. zu Bassarets, Beiname des Dionysos; Bassariden war der
Name der Erzieherinnen des Dionysos; Titel eines verlorenen Dramas des
Aischylos

Baudelaire Charles - franz. Lyriker, 1821 — 1867: ,,Die Blumen des B&sen

Bellerophon - Nationalheld von Korinth, wird begleitet von Pégasos, dem gefliigel-
ten Pferd

Benedikt - lat. Benedictus, begriindete das abendléandische Ménchstum, griindete
529 das Kloster auf dem Monte Cassino, 480 — 547

Benn, Gottfried - Arzt und Dichter, 1886 - 1956

Benoit de Sainte-Maure - Autor von Le Roman de Troie (verfasst zwischen 1160
und 1165)

Bion - von Borysthenes, geboren in Olbia, einer nahe der Miindung des heutigen
Dnjepr (Borysthenes) gelegenen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335
— 245 v. Chr.

Bithynien - historische Landschaft (heutige Tiirkei) westlich von Pontos (s. dort)
am Schwarzen Meer/Marmarameer

Blegen, Carl William - 1897 — 1971, Ausgrdber von Troia nach Dorpfeld

Boccaccio, Giovanni - 1313 — 1375, Humanist und Dichter; sein berithmtestes
Werk: Decamerone; sonst auch schrieb er ,,Uber berithmte Frauen® und
,Uber den Fall berithmter Ménner*

Boethds - von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentarwerk zu Aristoteles,
um 50 v. Chr.

Boethius - Anicius Boethius, Staatsmann und westrémischer Platoniker, 480 -
524

Bootien - landwirtschaftlich geprigte Landschaft in Mittelgriechenland

186



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Borysthénes - der neutige Dnjepr

Brahe, Tycho - Astronom, konstruierte Prézisionsgerédte von bis dahin unbekann-
ter Genauigkeit, 1546 — 1601

Briseis - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia; Agamemnon nimmt
sie dem Achilleus weg und erregt so die Wut (meénis) des Achilleus; Tochter
des Brisets aus Lyrnessos

Brauron - Stadt in Attika

Bultmann, Rudolf - ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie in Mar-
burg, 1884 — 1976

byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

Byzantion - auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von Griechen ge-
griindet, spéter Konstantinopel, danach Istanbul genannt

Caesar - lat. Gaius Julius Caesar, romischer Feldherr, Massenmorder, Staats-
mann, Schriftsteller, 100 — 44 v. Chr.

Caesaréa - Hafenstadt in der romischen Provinz Iudaea, heute Israel

Caligula - Spitzname des rémischen Kaisers Gaius Julius Caesar (,,Soldatenstiefel-
chen*), Nachfolger des Tiberius, geistesgestorter Gewaltherrscher, regierte
von 37 bis 41 n. Chr.

Celan, Paul - Ubersetzer und deutschsprachiger Lyriker; 1920 - 1970

Chaeronea - griech. Chaironeia, mittelgriechische Stadt, strategisch giinstig gele-
gen, Ort einiger Entscheidungsschlachten

Chald&er - Priester in babylonischen Stiddten, die besondere Kenntnisse in der
Zauberkunst (Magie), Astrologie und Astronomie hatten

Chalkedon - auch Kalchédon (heute Kadikdy) ostlich von Constantinopolis heute
Stadtteil von Konstantinopel (Istanbul)

Chénia - Stadt auf Kreta

Chédos - griech. w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur gottlichen Person erho-
ben: CHAOS

Chariklo - Mutter des Teiresias, eine Nymphe
Cheiron - ein Kentaur,Sohn des Kronos, Erzieher vieler griechischer Helden
Cheraskov, Michail Matveevic - bedeutender russischer Epiker, 1733 — 1807

Chrénos - griech. w. Zeit, zur gottlichen Person erhoben: CHRONOS, Beiname:
Aphthitometis (s. dort)

Chryse - a) kleine Insel bei Lemnos (westlich von Troia)
b) heilige Stadt siidwestlich von Troia
Chryseis - Priesterin des Apollon (s. dort)

187



6 Register

Chrysippos - griechischer Stoiker der alten Schule, 277 — 208 v. Chr.
Chryséthemis - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra
Churriter - s. Hurriter

Cicero - lat. Marcus Tullius Cicero, romischer Politiker, Staatsmann, Jurist, Red-
ner, Philosoph, 106 — 43 v. Chr.

Claudel, Paul - 1868 — 1955, franz. Schriftsteller

Claudius - lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, romischer Kaiser, regierte
von 41 — 54 n. Chr.

Clemens - v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theologe, 150 — 215
n. Chr.

Cocteau, Jean - 1889 - 1963, franz. Schriftsteller und Regisseur
Corinth, Lovis - 1858 — 1925, impressionistischer Maler und Graphiker
Corneille, Pierre - 1606 — 1694, franz. Schriftsteller

Daidalos - Baumeister und Erfinder, baute auf Kreta fiir den Minotaurus das
Labyrinth, Vater des Ikaros

Damaskios - neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des Lehrstuhls fiir pla-
tonische Philosophie, ca. 462 — 530 n. Chr.

Damaéstes - Name eines Riesen, sein anderer Name ist Prokristes
Danaer - s. Achéer

Danaiden - die 50 Tochter des Danaos; sie ermordeten ihre Freier in der Hoch-
zeitsnacht

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Daniel; dieses geht zuriick
auf den Weisen Daniel, der im 2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte;
verfasst ist das nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl um
167 v. Chr.

Dante Alighieri - ital. Dichter, Hauptwerk: , Die gottliche Komédie“, 1265 bis 1321

Déres - genannt Dares der Phryger, etwa 5. Jahrhundert n. Chr.: ,Uber die
Zerstorung Troias“; fiktiver lat. Bearbeiter einer dlteren griechischen Vor-
lage

Deéidneira - Frau des Herakles
Deéiphobos - Sohn des Priamos, Mann der Helena nach dem Tode des Paris

Delphi - Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig; seine Priesterin heif3t
Pythia; berithmt waren die Orakelspriiche von Delphi

Deémegter - Tochter des Kronos, Gottin der Fruchtbarkeit

Démegtrios - von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripatetischer Philosoph,
ca. 360 — 280 v. Chr.

188



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Demokritos - griech. Philosoph, um 460 — 370 v. Chr., Vertreter der Atomtheorie
Démophon - 1. Sohn des Koénigs von Eleusis;

- 2. Sohn des Theseus;

- 3. Tafelmeister Alexanders des Groflen

Descartes - Begriinder des neuzeitlichen Rationalismus (cogito, ergo sum = ich
denke, also bin ich), 1596 — 1650

Deukalion - Sohn des Prometheus

Dia - Frau des Ixion

dike - griech. w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Bufle, Strafe,
oder zur géttlichen Person erhoben: DIKE

Diktys - genannt der Kreter, etwa 4. Jahrhundert n. Chr., fiktiver Bearbeiter
einer griechischen Vorlage aus dem 1. Jahrhundert n. Chr.: ,, Tagebuch des
trojanischen Krieges*

Dilthey, Wilhelm - 1833 — 1911, Vertreter der geisteswissenschaftlichen Lebens-
philosophie
Diédotos - stoischer Philosoph, viéterlicher Freund des CICERO

Diogénes - v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand, um 440 v. Chr.;
die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert (Kreta?)

Diogénés - von Sinopé (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph, Kyniker (s. dort),
ca. 412 — 324

Diogénes Laértios - Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

Diomedes - Konig von Argos, Freier Helenas, einer der stidrksten Griechen vor
Troia

Diénysos I und IT - Als Dionysos I auch Zagreus genannt, Sohn des Zeus und
der Persephone oder der Demeter; er wird von Titanen ermordet; danach
ersteht er mit Hilfe des Zeus und wird als Dionysos II von Semele geboren,
Gott des Weines; wird im Rausche verehrt; daher spricht man auch vom
orgiastischen Dinoysoskult; anderer Name: Bakchos,

Dorpfeld, Wilhelm - 1853 — 1940, Archiologe, Ausgriber in Troia 1877 — 1881;
Nachfolger von Heinrich Schliemann

Droysen, Johann Gustav - bedeutender deutscher Historiker, 1808 — 1884, fithren-
des Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

dysnomie - griech. w. gesetzloser Zustand, zur Géttlichen Person erhoben: DYS-
NOMIE

Edonen - nordgriechischer Stamm

189



6 Register

eirene - griech. w. Friede, zur gottlichen Person erhoben: EIRENE

Eléa - Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegriindet, Wiege der eleatischen
Philosophie

Eléktra - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra
Eleusis - Stadt in Attika
Eliade, Mircea - Religionswissenschaftler, 1907 — 1986 (s. Literaturverzeichnis)

Elis - historische Landschaft auf der nordwestlichen Peloponnes (Olympia liegt
in der Landschaft Elis)

Empedoklés - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend, ca. 483 — 423
v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Trennung der Elemente als Grundlage
allen Geschehens

Enuma Elisch - babylonischer Schépfungsmythos

€0s - auch héos, griech. w. Morgenréte, zur gottlichen Person erhoben: EOS,
Gattin des Titonos

Epaphos - Sohn des Zeus und der Io
Ephesos - kleinasiatische Kiistenstadt (s. Ionien)
Epiktetos - auch Epiktet, jiingere Stoa, 55 — 135 n. Chr.

Epikuros - auch Epikir, Begriinder der nach ihm benannten Philosophenschule,
341 — 272 v. Chr.

Epimeéthets - Br. des Prometheus (s. dort), der ,,Spéter “-Denkende
Erasmus - von Rotterdam, 1466 — 1536, gelehrter Humanist

Eratosthéneés - griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaftler, Philologe
und Bibliothekar in Alexandria, entwarf eine FErdkarte, ca. 286 — 206 v.
Chr.

érebos - griech. w. Finsternis, zur gtttlichen Person erhoben: EREBOS, gemeint
ist wohl im Unterschied zu nyx die ddmmerige Nacht, das Zwielicht

Erinyen - strafende Gottinnen

Eriphyle - Frau des Amphiaraos; sie verrit ihren Mann, durch Schmuck bestochen

éris - griech. w. Streit, zur gottlichen Person erhoben: ERIS
Ernst, Max - 1891 — 1976, Maler und Graphiker
éros - griech. w. Begehren, Trieb, zur gottlichen Person erhoben: EROS,

Beiname: Protogonos = der Erstgeborene, auch Phéanes
Erymantos - Berg auf der Peloponnes
Eteoklés - Sohn des Odipus

Edboia - Insel 6stlich von Griechenland, lat. Euboea

190



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Eddemos - von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Peripatos, Schiiler des
Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

Eddoxos - von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und Philosoph, etwa 400
- 350 v. Chr.; postulierte die Kugelgestalt der Erde; berechnete die Mafle
der damals bewohnten Welt

Eugdmmon - von Kyréene, Verfasser der Telegonie (in den Jahren von 568 — 565
v. Chr.)

Eukleidés - auch Euklid, Mathematiker, um 300 v. Chr.; nach ihm ist die eukli-
dische Geometrie benannt

Eumeniden - anderer Name fiir Erinyen, von Aischylos gestaltet

eunomia - griech. w. Rechtsstaatlichkeit, zur gottlichen Person erhoben: EUNO-
MIA, im ionischen Dialekt: EYNOMIE

Euphorion - Sohn des Faust und der Helena
Euripidés - 485 — 406 v. Chr., attischer Tragiker

Eurydike - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Musik leider erfolglos aus
dem Reiche des Todes zu holen versuchte

Eusébios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Paléstina, fruchtbarer Kirchen-
schriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio Evangelica, ca. 263 — 339 n. Chr.

Faust, Johannes - etwa 1480 — 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als Gei-
sterbeschworer; wurde von Goethe zur Hauptfigur seines gleichnamigen
Dramas gemacht

Ficino, Marco - 1433 — 1499, ital. Arzt und Philosoph, Platoniker
Freud, Siegmund - 1856 — 1939, Neurologe, begriindet die Psychoanalyse
Friedrich IT - auch ,,der Grofle“ genannt, Kénig von Preuflen, 1712 — 1786

Fronto - lat. Marcus Cornelius Fronto, bertihmter Redner der Kaiserzeit, 2. Jahr-
hundert n. Chr.

Fulgentius - Mythograph,etwa 6. Jahrh. n. Chr.
gaia - auch ge, griech. w. Erde, zur géttlichen Person erhoben: GAIA, auch GE

Galenoés, Klaudios - auch Galen, berithmter griech. Arzt und Philosoph, Verfasser
bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutzter medizinischer Lehrbiicher,
etwa 129 — 216 n. Chr.

Gallienus - lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus, 218 — 268, romi-
scher Kaiser

Gassendi, Pierre - franzosischer Physiker, Philosoph, Professor fiir Mathematik in
Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem christlichen Glauben in Einklang zu
bringen, Erneuerer des Atomismus; Epikureer, 1592 — 1655

George, Stefan Anton - 1868 — 1933, deutscher Lyriker

191



6 Register

Geryon - Riese mit drei Leben, in Spanien sich aufhaltend, auch Geroynes, Ge-
ryoneus

Gide, André - 1869 — 1951, franzosischer Schriftsteller

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kiimpfen gegen Zeus und
die olympischen Gotter

Gordianus - lat. Marcus Antonius Gordianus, romischer Kaiser von 238 — 244,
geb. 225, unterwarf Mesopotamien

Gorgias - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt: ,, Alles ist falsch“, etwa
480 — 375 v. Chr.

Guido de Columnis - 1215 — 1290, in Messina lebend, verfasste 1286 ein Handbuch
,,Geschichte der Zerstorung Troias“; seine Vorlage ist der ,,Roman de Troie*
des Benoit de Sainte-Maure

Hades - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur gottlichen Person erhoben: HADES
(Gott der Unterwelt)

Hadrian - eig. Publius Aelius Hadrianus, romischer Kaiser 117 — 138, liefl im
Norden der Provinz Britannia (heute nordliches England) den nach ihm
benannten Grenzwall bauen, UNESCO —Weltkulturerbe, geb. 76 n. Chr.

Haimon - Sohn des Kreon, Verlobter der Antigone
Halikarnassés - heute Bodrum (s. Ionien)

Hélys - Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien
Harmonia - s. Kddmos

Hauptmann, Gerhard - 1862 — 1946, deutscher Dramatiker, Literaturnobelpreis
1912, schrieb u. a. ,,Die Weber“

Hebros - Fluss in Thrakien (heute: Maritza)

Heidegger, Martin - deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom Sein,
Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889 — 1976

Heine, Heinrich - 1797 — 1856, deutscher Dichter

Heisenberg, Werner - Physiker, Begriinder der sog. Quantenmechanik, Nobel-
preistrager, 1901 — 1976

Hekabe - Frau des Priamos, Konigin von Troia

Hekatombaion - griech., etwa unseren Monaten Juli/August entsprechend; ur-
spriinglich Krénios genannt

Héktor - S. des Priamos, starkster Soldat der Troer,v. Achilleus getotet

Heléne - auch Hélena, Frau des Konigs Menelaos, von Paris als seine Frau nach
Troia entfithrt

192



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Helikon - Berg bei Askra im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg, an dem
HESIOD zum Sénger berufen wurde

helios - griech. w. Sonne, zur goéttlichen Person erhoben: HELIOS, Beiname: Hy-
perion = in der Hohe wohnend, Sohn der Hthe

Heéphaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst und des Feuers
Hera - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

Herédkleitos - auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos (Kleinasien)
lebend, etwa 545 — 480 v. Chr., lehrt den unabléssigen Wandel der Dinge,
die Einheit der Gegensétze

Herakles - Sohn des Zeus und der Alkmene von Theben, lat. Hercules

Herbort von Fritzlar - verfasste zwischen 1190 und 1200 das ,Liet von troye“,
das élteste Troia-Epos in deutscher Sprache (mittelhochdeutsch), wohl im
Auftrage des Landgrafs Hermann von Thiiringen

Herder, Johann - Theologe und Kulturphilosoph, 1744 - 1803
Gottfried
Hermeés - S. des Zeus, Bote der Gotter

Herminos - griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexandros von Aphrodi-
sias, 2. Jahrhundert n. Chr.

Hermiéné - a) Tochter des Menelaos, b) Stadt in der Argolis

Herodes - juidischer Konig, Freund der Romer, soll den Kindermord in Bethlehem
befohlen haben, 72 v. Chr. — 4 n. Chr.

Herédotos - auch Herodot, Begriinder der wissenschaftlichen Geschichtsschrei-
bung, 484 — 430 v. Chr.

Heron - von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker, 1. Jahrhundert
n. Chr., seine umfangreiche Schrift heiit pneumatikd und behandelt die
Druck- u. Saugwirkung von Wasser, um Maschinen anzutreiben

Hesiodos - auch Hesidd, Verfasser der ,, Theogonie“ und der ,,Werke und Tage*,
um 700 v. Chr.

Hethiter - zur indoeuropéischen Sprachgruppe (,watar“ = Wasser) gehorendes
Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien nachweisbar, bekannt durch Keil-
schrift auf Tontafeln; um 1200 v. Chr. brach ihr Reich (Suppiluliuma IT)
zusammen; s. auch Hurriter

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Testament (etwa um
200 v. Chr. entstanden); gilt als ein frommer Dulder

Hipparchos - aus Nikaia (heute Iznik in der nérdlichen Tiirkei), Astronom und
Geograph, ca. 191 — 126 v. Chr., berechnete mit hoher Genauigkeit das
Sonnenjahr

193



6 Register

Hippodameia - Frau des Peirithoos

Hippokrates - von der Insel Kos vor der kleinasiatischen Kiiste, griech. Arzt, Be-
griinder der Medizin als Wissenschaft; die Sammlung der unter seinem
Namen iiberlieferten Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt; ca.
460 — 370 v. Chr.

Hippdlytos - héufig verwendeter griechischer Personenname, insbes.
1. christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.
2. Sohn des Theseus und der Amazonenkonigin Hippolyte
Hippukrené - Name einer Quelle
Hobbes, Thomas - 1588 — 1679, englischer Mathematiker und Staatstheoretiker
Hélderlin, Friedrich - 1770 — 1843, deutscher Ubersetzer und Lyriker

von Hofmannsthal, Hugo - 1874 — 1929, ostereichischer Schriftsteller (Verfasser
des ,,Jedermann*)

Hémeros - auch Homer, Epiker; unter seinem Namen sind u. a. die Ilias (etwa um
750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa um 720 v. Chr.) iiberliefert

Horaz - lat. Quintus Horatius Flaccus, romischer Dichter, 65 — 8 v. Chr.

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen dem Mittelmeer
und dem im siidwestlichen Iran gelegenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14.
Jahrh. v. Chr. durch die Hethiter besiegt; ihre Gotter: Himmel — Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in die Unterwelt
verbannt; diesen hurritisch-hethitischen Sukzessionsmythos finden wir in
Hesiods Theogonie wieder

Hyginus - Fabeldichter und Sammler, Name und Lebenszeit sind unsicher (viel-
leicht 2. Jahrhundert n. Chr.)

Hyperion - Sohn der Héhe, Beiname des Helios

Ibykos - griechischer Dichter aus Unteritalien (Rhegion); 6. Jahrh. V. Chr.
Ida - auch fdé, Bergzug in der siidlichen Troas

Ikaros - Sohn des Daidalos, stiirzte aus Ubermut ab

Tokdsté - Mutter und Frau des Odipus

Iole - Nebenfrau des Herakles

Tonien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heute Izmir) bis Hali-
karnassos (heute Bodrum) reichend; Ephesos und Miletos liegen in Tonien;
die Stadt Teos, gegeniiber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehorig; Thales, Anaximander und

Anaximenes sind ionische Philosophen

194



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Iphigéneia - auch Iphigenie, Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra oder
des Theseus und der Helena nach einer Nebeniiberlieferung

Isidoros - auch Isidor von Sevilla, Kirchenlehrer, 560 — 636 n. Chr.

Isis - agypt. Gottin, Schwester und Frau des Osiris; sie entspricht der griechi-
schen Gottin Demeter

[smaros - s. Maroneia (im Stammesgebiet der Kikonen)
Isméné - Tochter des Odipus
Isokrates - beriihmter griech. Redner, 436 — 338 v. Chr.

Ithaca - griech. Ithake, Insel des Odysseus; es ist nicht sicher, ob das Ithaka des
Odysseus mit der heutigen Insel Ithaka im Ionischen Meer (westlich von
Griechenland gelegen) identisch ist

Ixion - Konig der Lapithen, totete seinen Schwiegervater

Jahwist - einer der Autoren der Schopfungsgeschichte des Alten Testaments (ver-
wendet Jahwe als Begriff fiir Gott), 9. Jahrh. v. Chr.

Jamblich - griech. Iamblichos, Neuplatoniker, etwa 240 - 325
James, Henry - 1843 — 1916, britisch-amerikanischer Schriftsteller
Jaspers, Karl - deutscher Vertreter der Existenzphilosophie, Geschichtsphilosoph,

1883 — 1969
Jelinek, Elfriede - geb. 1946, osterreichische Schriftstellerin, Nobelpreistrigerin
2004

Jens, Walter - 1928 —2013, klassischer Philologe, Schriftsteller

Johannes (Twdvvne) - hiufig im griechischen Sprachraum vorkommender Name,
z.B.

1. der Evangelist, vermutlich Verfasser des Johannesevangeliums,

2. der Apokalyptiker (w. Enthiiller), Verfasser der sog. Johannesapokalyp-
se des Neuen Testaments, nicht identisch mit dem Verfasser des Johannes-
evangeliums

3.von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Sammlung <ausgewihlter
Lehrsétze> zur Naturphilosophie, um 400 n. Chr.

4. Duns Scotus, Begriinder der jiingeren Franziskanerschule der Hochscho-
lastik, 1266] - 1308

5. Scotus Eriugena, Philosoph der Friihscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Ubersetzungen den Neupla-
tonismus in die Scholastik ein

Julidnus Apéstata - lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apostata
(,der Abtriinnige“) genannt, rémischer Kaiser (361 — 363), geb. 331 n.
Chr.

195



6 Register

Justinian - lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von 527 — 565 n. Chr.,
geb. 482

Kédmos - phonizischer Konigssohn; Mann der Harmonia; gilt als Griinder The-
bens in Mittelgriechenland und soll das phonizische Alphabet nach Grie-
chenland gebracht haben; Bruder der Europa, Vater der Semele, d. h. Gro8-
vater des Dionysos

Kaiser, Georg - 1878 — 1945, deutscher Schriftsteller

Kalchas - Seher der Griechen vor Troia

Kalchédon - s. Chalkedon

Kalliépe - s. Musen

Kalydon - Kiistenstadt in Atolien

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 — 1804
Kaphereis - Landspitze auf der Ostseite des siidlichen Euboa, Hafen
Karien - historische Landschaft in Kleinasien

Karneddes - griechischer Platoniker, 214 — 129 v. Chr., Begriinder der neueren
Akademie

Késtor - Sohn des Tyndareos (oder des Zeus) und der Leda
Kékrops - Griinder von Athen und dort 1. Konig

Keénaion (Knvoiov) - Vorgebirge im Nordwesten von Euboia
Kentauren - Fabelwesen, halb Pferd, halb Mensch

Kérberos - der Hollenhund; ldsst jeden in die Unterwelt hinein, aber keinen heraus;
Orpheus soll ihn durch seine wunderbare Musik besénftigt haben

Kerkyon - ein Ungeheuer
Keryneia - Stadt auf der Peloponnes
Kikonen - Stamm in Thrakien,s. Maroneia
Kilikien historische Landschaft (heutige Tiirkei) nordéstlich von Zypern
Kimon - Feldherr und Politiker aus Athen (510 — 449)

Kingu - Gott im Enuma-Elisch-Mythos, fiir die Stinden anderer Gottheiten ge-
schlachtet

Kirchner, Ernst-Ludwig - 1880 — 1938, deutscher Maler

Kirke - Gottin, Geliebte des Odysseus, auf der Insel Aia lebend
Kithairon - Gebirge in Mittelgriechenland

Klazomenai - Stadt an der Kiiste Kleinasiens (in Lydien)

Kledntheés - griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331 — 230 v. Chr.

196



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

von Kleist, Heinrich - 1777 — 1811, deutscher Dramatiker
Kleitémachos - Leiter der Akademie 127 — 109 v. Chr., geb. 187 v. Chr.
Klinger, Paul - 1907 - 1971,deutscher Filmschauspieler

Klotho - griech. Gottin (die ,Spinnerin®), eine der drei Schicksalsgéttinnen (Moi-
rai), sie spinnt den Schicksalsfaden eines Menschen

Klytaimeéstra - auch Klytaimnestra, Frau des Agamemnon; totet zusammen mit
ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann nach dessen Riickkehr von Troia

Knidos - Stadt in der westlichen Tiirkei (siidl.Halikarnassos, dstlich von Kos)
Kolonés - Stadtteil (demos) von Athen

Kolophon - griech. Stadt, nordéstlich Samos auf dem kleinasiatischen Festland in
der heutigen Tiirkei

Konrad von Wiirzburg - 1225 — 1287, verfasste eine Abhandlung vom Troia-Krieg

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt) ist das helio-
zentrische, 1473 — 1543

Korff, Hermann August - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: , Geist der Goe-
thezeit“, 1882 — 1963

Korinthos - Hafenstadt im mittleren Griechenland
Korybantens. Kureten
Kranae - kleine Insel im lakonischen Meerbusen (nicht gesichert)

Krates - von Mallos (heute Karataschan an der siidwesttiirkischen Kiiste bei Ada-
na), Stoiker, Grammatiker, 2. Jahrhundert v. Chr.

Kréon - Regent in Theben nach Odipus, Vater des Haimon

Kroisos - lat. Croesus, letzter Konig von Lydien (Kleinasien), 595 — 545 v. Chr.,
unermesslich reich durch Steuern und Bodenschétze (vor allem Gold, 546
v. Chr. vom Perserkonig Kyros II besiegt

Krommyon - Ort bei Korinth

Kroniden - Séhne und Tochter des Kronos, z. B. Zeus, Hera, Hades, Poseidon
Krénos - Titan, jiingster Sohn des Uranos und der Gaia

Kréton - Stadt in Unteritalien (jetzt Crotone)

Kumarbi - urspriinglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Griechen entspre-
chend; seine Mythen sind aus der Zeit um 1500 v. Chr. in hethitischer
Sprache auf der sog. Kumarbi-Tafel iiberliefert; s. Hurriter

Kurasch - = Kyros II, Perserkonig; besiegt 546 v. Chr. den mérchenhaft reichen
Konig der Lyder Kroisos

197



6 Register

Kureten - griech. Kuretes, Wesen aus dem Mythos, sie schiitzten den neugebore-
nen Zeus, werden oft mit den Korybanten gleichgesetzt

Kybéle - im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Tiirkei)als Muttergottheit
verehrt, Geliebte des Attis

Kymé - Hafenort in der historischen Landschaft Aolien, nordwestlich von Smiyr-
na (heute Izmir); auch Name einer Hafenstadt an der Ostkiiste der Insel
Euboia

Kyrendika - griech. Kyrénaike, lat. Cyréndica, historische Landschaft (heute Li-
byen), Hauptstadt Kyrene

Kyrene - griech. Stadt im heutigen Lybien (Schakhat), danach ist die Kiistenland-
schaft Kyrenaika benannt

Lébdakos - Konig in Theben (s. Stammbaum)

Léchesis - griech. Gottin(die den Lebensfaden ,Bestimmende®), eine der drei
Schicksalsgottinnen (Moirai), sie legt die Linge des Lebensfadens eines
Menschen fest

Laértes - s. Odysseus
Léios - Konig in Theben (s. Stammbaum)

Lakydeés - griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akademie, starb 207 v.
Chr., das nach ihm benannte Lehrgebdude hiefl Lakydeion

Lampsakos - Stadt an der Siidostkiiste der heutigen Dardanellen (zwischen Agiis
und dem Marmarameer), heute Lapseki

Laodameia - Frau des Protesilaos
Laomédon - Koénig von Troia
Lérissa - Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)

Leda - Geliebte des Zeus, Frau des Tyndareos, Mutter der Helena, der Klytaim-
nestra und der Zwillinge Kastor und Polydeukes

Leibniz, Gottfried Wilhelm - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 — 1716
Lemnos - Insel westl. von Troia

Lerna - Ort in der historischen Landschaft Argolis; Herakles soll dort eine Schlan-
ge getotet haben

Lessing, Gotthold Ephraihm - 1729 — 1789, Schriftsteller, Dichter, Kunsttheore-
tiker

Leto - Mutter des Apollon und der Artemis

Letkippos - begriindet die Atomtheorie; sein Schiiler ist Demokrit, 1. H&lfte des
5. Jahrhunderts v. Chr.

Libye - Tochter des Epaphos

198



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Ligurien - historische Landschaft nérdl. von Pisa (Norditalien)
Linos - Bruder des Orpheus, Lehrer des Herakles
Lokris - historische Landschaft in Mittelgriechenland

Lorenzo di Medici - auch der Préachtige genannt, Politiker und Alleinherrscher in
Florenz, aus der bedeutenden florentinischen Familie der Medic, (fithrend
im Handel, bei den Banken und in der Politik)1449 — 1492

Loriot - 1923 — 2011, deutscher Schriftsteller, Schauspieler, Humorist
Lukian - 125 — 180 n. Chr., vielseitiger griech. Schriftsteller

Lukréz - lat. Titus Lucretius Carus, roémischer Dichter, etwa 99 — 55 v. Chr.,
Anhénger Epikurs

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr 6stlicher Grenzfluss hieff Halys, Haupt-
stadt: Sardeis

Lykien - Landschaft an der kleinasiatischen Westkiiste (6stlich von Rhodos)
Lykomedes - Konig auf der Insel Skyros, versteckte den jungen Achill
Lyrnéssés - Stadt in der historischen Landschaft Troas (Kleinasien)
Méndden - Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dionysos

Mahler, Gustav - osterr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien, 1860 —
1911

Makedonien - antike Landschaft (Konigreich) auf der Balkanhalbinsel, heute in
Bulgarien, Griechenland und in der Republik Mazedonien aufgehend

Maléai - auch Maléa, Landspitze auf der siidostlichen Peloponnes
Mallés - Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

Mark Aurel - lat., urspriinglich lautet der Name Marcus Annius Verus, nach seiner
Adoption: Marcus Aurelius Antoninus, rémischer Kaiser und Stoiker, 121
— 180 n. Chr., Kaiser seit 161

Maroneia - wohl identisch mit fsmaros, Stadt an der Siidkiiste Thrakiens

Medea (M#detar) - griech.: Meédeia, tragische Person, Tochter des Konigs Aiétes
(in der Landschaft Kolchis an der Ostkiiste des Schwarzen Meeres)

Meder - indoeuropéisches, stark expandierendes Reitervolk im Nordwesten Irans,
835 v. Chr. erstmals urkundlich erwéhnt; 585 war der Halys ihre West-
grenze, 550 v. Chr. von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk
integriert

Mégara - Stadt westl. von Athen
Melanippé - eine Amazone

Meléagros - Konigssohn; totet den kalydonischen Eber

199



6 Register

Meliboia - Kiistenstadt in Tessalien
Mélissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein, um 450 v. Chr.
Mémphis - Tochter des Nils

Ménandros - auch Menédnder, bedeutender Dichter der Neuen Komdodie, 342 — 291
v. Chr.

Menélaos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena, Koénig von
Sparta

Menesthetis - Sohn des Erechtheus (s. Stammbaum Athen)

Ménippos - von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Satiren, Kyniker, 3.
Jahrhundert v. Chr.

Menoiketds - Sohn des Kreon

Merépé - Frau des Polybos, Kénigs von Korinth; (nach Apollodoros [bibl. 3.49
BRODERSEN] hief} sie Per{boia)

Metapont - griechische Stadt in Unteritalien

Méton - athenischer Astronom (5. Jahrh. v. Chr.)

Midas - Ko6nig von Phrygien

Midéa - Burg siidostlich von Mykene

Miletos - auch Milet; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Tonien)
Minos - Kénig von Kreta

Mithras - iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr Kult drang bis Zen-
traleuropa vor

Mithridates - eig. Mithridates VI Eupator, um 130 — 63,Koénig von Pontos
(Stidkiiste des Schwarzen Meeres)

moira - griech. w. Schicksal, zur gottlichen Person erhoben: MOIRA (Schick-
salsgottin)

Molon - berithmter griechischer Redner an der Wende vom 2. zum 1. Jahrhundert
v. Chr.

Moreau, Gustave - 1826 — 1898, franz. Maler

Musen - To6chter des Zeus, Beschiitzerinnen der Kiinste unter Fithrung des Apol-
lon; Kalliope z. B. gilt als Mutter des Orpheus und ist die Muse der epischen
Dichtung und der Wissenschaften

Mykené - Burg in der historischen Landschaft Argolis auf der Peloponnes; danach
ist eine Kultur als mykenische (1600 bis 1200) benannt

Mysien - historische Landschaft in Kleinasien

Natorp, Paul - Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus, 1854 — 1924

200



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Nausiphanes - griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demokrit, Lehrer des
Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4. Jahrhundert v. Chr.

Neméa - 1. Ort in der Argolis;
2. Ort in der Landschaft Lokris
Naxos - Insel in der siidlichen Agiis

némesis - griech. w. Unmut; zur gottlichen Person erhoben (NEMESIS) gilt sie
als Tochter der Nacht; sie rdcht Hochmut

Nereliis - Meergreis, Weissager, Vater der Thetis

Nero - romischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius Domitius Ahenobarbus,
spiter nach seiner Adoption Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n.
Chr., wegen seiner Grausambkeit beriichtigt

Nietzsche, Friedrich - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 — 1900

Nigidius - lat. Publius Nigidius Figulus, romischer Naturforscher und Philosoph,
befreundet mit Cicero, etwa um 100 v. Chr. geb., 45 gestorben

Nikaia - auch Nikafa, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (siid6stl. von Konstantinopel)
s.Hipparchos

Nikélaos - von Damaskus, aristotelischer Philosoph, Politiker, Diplomat, geb. 64
v. Chr.

Nikéstratos - Sohn des Menelaos

Nénnos - epischer Dichter, schrieb die ,,Geschichten um Dionysos* (Dionysiakd),
5. Jahrhundert n. Chr.

Nysai - die Ammen des Dionysos
nyx - w. Nacht, zur gottlichen Person erhoben: NYX, neben EREBOS (s. dort)

Odyssets - Sohn des Laertes, Konig von Ithaka; nur widerwillig nimmt er — jung
verheiratet — am Krieg gegen Troia teil

Odipus - griech. Oidiptis, Gatte und Sohn der Iokaste, Kénig in Theben
Oeta - s. Oite

Oingoné - eine Nymphe, zog den Paris auf, galt als seine erste Frau [Q.S. 10.262
ff]

Oinopion - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Oite - lat. Oeta, Gebirge in Mittelgriechenland

Okeanés - Titan, dltester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann der Tethys
Olympia - Ort in Elis (Peloponnes)

Olympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Gotter
Orchémenos - Stadt in Mittelgriechenland (Bootien)

201



6 Register

Oréstés - Sohn des Agamemnon; racht den Mord an seinem Vater, indem er die
Morder, seine eigene Mutter Klytaimestra und den Aigisthos, deren Lieb-
haber, erschlégt

Orff, Carl - deutscher Komponist, 1895 - 1982

Oréntes - 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und ins Mittelmeer
miindend, heute als ,,Asi“ durch den Libanon, Syrien und die Tiirkei flie-
Bend

Orphetis - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Lebenszeit ist nicht
gesichert (vielleicht schon das zweite Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus; orphisch = die Lehre des Orpheus betreffend; Or-
phismus/Orphizismus — theologisch-philosophische Geheimlehre zur See-
lenwanderung und Siinde

Osiris - dgyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Totengott

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 — 1937, bekanntestes Werk:
»Das Heilige“

Ovid - rémischer Dichter, Publius Ovidius Naso, 43 v. Chr. — 16 n. Chr.

Paktolés - ein kleiner Gold fithrender Fluss in Kleinasien (heute Tiirkei in der
historischen Landschaft Lydien)

Palamgédes - Kénig von Euboia (Insel 6stlich vom mittleren Griechenland), Sohn
des Nauplios, galt als Erfinder des Alphabets, des Rechnens und des Mes-
sens

Pallds - Beiname der Athéna

Pan - S. des Hermes; stark behaart am ganzen Korper und mit Ziegenfiilen
und Ziegenhornern ausgestattet, gehort er zum immer liisternen Gefolge
des Dionysos, Wald- und Weidegott

Panaitios - griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185 — 109, lat. Panaetius
Pannwitz, Rudolf - 1881 — 1969, deutscher Schriftsteller

Paris - S. des Priamos v. Troia; entfithrt die Helena aus Sparta und 16st den
Krieg zwischen Griechen und TrGern aus

Parmenideés - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertreter der elea-
tischen Schule; lehrt die Unmoglichkeit des Werdens, etwa 514 — 445 v.
Chr.

Parnassés - Gebirge in Mittelgriechenland
Pasiphae - Frau des Minos, Kénigs von Kreta, auch Pasiphaa

Parsismus - nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion der Parsen, ge-
stiftet von Zarathustra; sie denkt dualistisch und sieht Welt als Kampf
zwischen dem guten Gott (Ahura Mazda) und dem bosen Gott (Ahriman)

202



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Patara - Ort an der kleinasiatischen Kiiste (im westlichen Lykien) mit dem be-
deutendsten Apollonheiligtum

Patroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fallt vor Troia im Kampf gegen
Hektor

Pausanfas - Verfasser eines Reisehandbuchs (2. Jahrh. n. Chr.), der antike Ba-
edecker

Pégasos - ein gefliigeltes Pferd

Peirithoos - Freund des Theseus

Pelets - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)
Pelion (IThhov) - Waldgebirge in Thessalien, Heimat des Cheiron
Pelopia - Tochter des Thyestes, Mutter des Aigisthos
Pelopénneésos - die Peloponnes, siidlicher Teil Griechenlands, Halbinsel
Pélops - Sohn des Tantalos

Penthesileia - Konigin der Amazonen

Penthetis - Sohn der Agaue, Schwester der Semele

Peparethos - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Periboia - s. Merope

Periklés - athenischer Staatsmann, 490 — 429 v. Chr.; schuf die die materiellen
Grundlagen und gestaltete das geistige Klima der griechischen Klassik

Persephoné - T. des Zeus und der Demeter, Gottin der Unterwelt

Phaidra - Frau des Theseus

Phaidros - Epikureer, ca. 138 — 70 v. Chr.

Phaia - Name einer Sau, die Theseus gettet hat

Phéléron - frither Athens Haupthafen

Phéneés - eine orphische Gottheit, s. eros

Pheidias - auch Phidias, aus Athen, beriihmter Bildhauer; 5. Jahrhundert v. Chr.

Philippos - auch Philipp II, Kénig von Makedonien, Vater des Alexander, einte
Griechenland unter makedonischer Fiihrung, 382 — 336 v. Chr., Konig seit
359

Philipp v. Orléans -1640 — 1701, Herzog von Orléans
Philoktetes - Konig in Thessalien, totet den Paris

Philon - von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begriinder der 4. akademi-
schen Schule, etwa 158 — 84 v. Chr.

203



6 Register

Phonizien - historische Kiistenlandschaft im Ostmittelmeerraum, heute auf dem
Territorium von Israel, Libanon und Syrien

Phoinix - Lehrer des Achilleus

Phokis - historische Landschaft in Mittelgriechenland (dort finden sich Delphi und
der Parnassos)

Photios - Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-orthodoxen Kirche) von
Konstantinopel, der bedeutendste Gelehrte seiner Zeit, etwa 820 — 891 n.
Chr.

Phrygien - historische Landschaft in Kleinasien

Phthia - auch Phthie, Stadt und Region im Siiden Tessaliens in der historischen
Landschaft Phthiotis

Pindaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des erhabenen Stils,
ca. 522 — 445 v. Chr.

Pisa - Ort in der historischen Landschaft Elis
Pittheds - Konig von Troizen

Planck, Max - deutscher Physiker, Begriinder der Quantentheorie, 1918 Nobel-
preis, 1858 — 1947

Platon - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 — 347 v. Chr.

Plinius - der Altere, 23 — 79 n. Chr., Offizier, Verwaltungsbeamter und gelehrter
Enzyklopédist, starb beim Ausbruch des Vesuvs, Autor der sog. ,,Naturalis
historia®, des umfangreichsten Prosawerks der lateinischen Antike

Plotin - griech. Plotinos, neuplatonischer Philosoph um 204 — 270 n. Chr., in Rom
lebend, aber griechisch schreibend

Plutarchos - auch Plutarch philosophischer Schriftsteller, Vertreter des mittleren
Platonismus, um 46 — 126 n. Chr. doxographische Werke (unter vielen
anderen):

placita philosophorum (= Lehrsitze der Philosophen); gelten als unecht;
sind vermutlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. zuzuordnen

stromateis (= Teppiche); gelten ebenfalls als unecht, bei Eusebios z. T.
erhalten

Polémon - konservativer Philosoph aus der Schule des Platon, spéter Leiter der
Schule (Akademie), betont die Ethik als Schwerpunkt der Philosophie, etwa
350 — 275 v. Chr.

Pélybos - Konig von Korinth, Mann der Merope
Polydetkes - Sohn des Tyndareos
Polydoros - Urgrofivater des Odipus

204



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Polykletos - auch Polyklet, aus Argos, berithmter griech. Bildhauer und Kunst-
theoretiker, 2. Hilfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

Polyneikes - Sohn des Odipus
Polyxéné - Tochter des Priamos, soll eine Affire mit Achilleus gehabt haben

Péntos - historische Landschaft (heutige Tiirkei) an der Siidkiiste des Schwarzen
Meeres (Péntos Etxeinos)

Porphyrios - Neuplatoniker, Schiiler und Biograph des Plotin, 234 — 305 n. Chr.,
seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen Schule zu Rom, Lehrer u. a. des
Jamblichos

Poseidon - S. des Kronos, Gott des Meeres

Poseidonios - griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geograph und Histo-
riker hoch angesehen, ca. 135 — 50 v. Chr.

Pound, Ezra - 1885 — 1972, amerikanischer Schriftsteller
Priamos - Konig von Troia, Vater u.a. des Hektor und des Paris
Prédikos - griech. Sophist von der Insel Keos, geb. etwa 470 v. Chr.

Proklos - neuplatonischer Philosoph, berithmter Kommentator platonischer Dia-
loge, ca. 412 — 485 n. Chr.

Prokrastes - s. Damastes

Prometheis - S. des Titanen Iapetds, w. der Vorausdenkende (i. U. zu Epimeéthets,
der erst denkt, wenn das Kind in den Brunnen gefallen ist); kimpft mit
List und Geist gegen Zeus

Présymnos - Liebhaber des Dionysos

Protagoras - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Vertreter der So-
phisten, ca. 480 — 410 v. Chr. Sein Lehrsatz: ,Der Mensch ist Maf aller
Dinge. ¢

Protetis - Meergeist, Sohn des Poseidon, in Agypten lebend, viele Gestalten an-
nehmend

Protégonos - Erstgeborener
Protesilaos - von Hektor getoteter Grieche

Pseudo-Dionysios - neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich Bischof
von Athen (d.h. sein Beiname ,, Areopagites* = Mitglied des Areopag, ei-
nes athenischen Gerichtshofs, der sich nach seinem Sitzungsort, dem Areo-
paghiigel, nannte)

Ptolemaios - griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom, Mathematiker,
ca. 100 — 160 n. Chr.; nach ihm benannt ist das geozentrische Weltsystem
mit der Erde als Zentralgestirn, lebte in Agypten

Pylos - Stadt in der westlichen Peloponnes

205



6 Register

Pyrrha - Tochter des Epimetheus und der Pandora
Pyrrhon - Begriinder der Skepsis, um 365 — 275 v. Chr.

Pythagéras - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter in Unterita-
lien, etwa 570 — 496 v. Chr.; vertritt unter anderem die Lehre von der
Seelenwanderung und die Auffassung, dass alles Zahl sei

Pythia - Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt wegen ihrer mehr-
deutigen Auskiinfte

Quintus von Smyrna - Autor des Versepos: ,,Der Untergang Troias“, Lebenszeit
unsicher, vielleicht 3. Jahrhundert n. Chr.

Rhéa, die Grofle - auch Rheia, Rheie; Frau des Kronos, Tochter von Uranos und
Gaia (Himmel und Erde), Mutter des Zeus

Rheégion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

Rostovtzeff, Michael - Althistoriker, 1870 (Kiew) — 1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hellenismus

Samothrake - Insel im Norden des dg#ischen Meeres
Sardeis - Hauptstadt von Lydien, Sitz des Konigs Kroisos

Satyros - Satyrn sind sténdig liisterne Begleiter des Dionysos, als Pferde in Men-
schengestalt erscheinend (mit Pferdeohren, Pferdeschwanz und Hufen)

Scipio - lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der Jiingere), romi-
scher Staatsmann, Feldherr, Schongeist, nach ihm ist der Scipionenkreis
benannt, 185 — 129 v. Chr.

Schadewaldt, Wolfgang - Altphilologe, bekannter Homerforscher, 1900 — 1974

Scherié - auch Scheria, unsichere Identifizierung, vielleicht die Insel Korfu, im
Lande der Phéaken

Schlegel, Johann Elias - 1719 — 1749, Jurist und Schriftsteller
von Schlegel, Karl-Wilhelm Friedrich - 1772 — 1829, Kulturphilosoph

von Schlegel, August-Wilhelm - 1767 — 1845, Ubersetzer, Altphilologe und Indo-
loge, Begriinder der altindischen Philologie, Bruder des Vorigen

Schliemann, Heinrich - 1822 — 1890, Kaufmann, Ausgriber von Troia (ab 1870 —
1890) und Mykene (1876)

Seleucia - oder Seleucea, griech. Seletkeia, Stadt am Tigris, 35 km siidlich von
Bagdad, antikes Handelszentrum mit fast 600000 Einwohnern

Seméle - Tochter des Kadmos, Mutter des Dionysos, Geliebte des Zeus

Séneca - lat. Lucius Annaeus Seneca, romischer Staatsmann und Philosoph, jiinge-
re Stoa, 4. v. Chr. — 65 n. Chr.

206



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Septimius Séverus - lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, romischer
Kaiser 193 — 211, geb. 146

Sextus Empiricus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hilfte des 2. Jahrhunderts
n. Chr., wohl in Alexandria lebend

Shakespeare - 1564 — 1616, der beriithmteste englische Dramatiker

Simon - genannt der Magier (Zauberer), 1. Jahrh. n. Chr., einer der Begriinder
der Gnosis

Simonides - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

Simplikios - platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator, 490 — 560
Sipylos - Bergzug nordostlich von Smyrna

Sisyphos - Biifler in der Unterwelt

Skiras - Beiname der Athene in Athen

Skyros - Insel 6stlich von Euboia

Smyrna - heute Izmir, Hafenstadt in der Westtiirkei am Aggischen Meer

Sokratés - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platon, Dialektiker, Me-
thodiker (er entwickelte die Methode der Induktion bis zur Vollendung),
469 — 399 v. Chr.

Séloi - a) Stadt an der Nordkiiste Zyperns
- b) Stadt in Kilikien
Sélon - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa 640 — 561 v. Chr.
Sophokles - 497 — 406 v. Chr., attischer Tragiker
Sotion - a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen
Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.
- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

Spengler, Oswald - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: ,,Der Untergang des Abend-
landes®, 1880 — 1936

Staphylos - s. Ariadne, Sohn des Dionysos

Stesichoros - 630 — 556, auf Sizilien lebend, Dichter, schrieb iiber Troia (Il{u
pérsis), iiber Helena (eine Schmiihung) und einen Widerruf seiner Schmihung

Stod - griech. Sdulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philosophen, die danach
Stoiker genannt werden

Stobaios - Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

Straton - von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269 v. Chr. 3. Ober-
haupt der Schule des Aristoteles

Stymphalos - See in Arkadien

207



6 Register

Styx - eines der Gewisser, die die Unterwelt umgeben; man leistete den ernste-
sten aller Eide bei der Styx

Sulla - lat. Lucius Cornelius Sulla, rémischer Feldherr,
Staatsmann und Morder, 138 — 78 v. Chr.

Syrianés - der Grofle genannt, neuplatonischer Philosoph und Oberhaupt der
Schule von Athen, gest. etwa 437 n. Chr.

Téntalos - Sohn des Zeus und der Pluto

Tartaros - tief in der Erde, noch unter dem Hades gelegener Ort, an dem sich
Schwerstverbrecher aufhalten mussten und gequiéilt wurden; das Wort wird
auch allgemein fiir ,,Unterwelt“ verwendet, s. Hades

Taurer - Volk auf der Halbinsel Krim

Tegéa - Ort in Arkadien

Teiresias - griech. Seher in Theben

Teldmon - Vater des Ajas, Kénig von Salamis

Telégonos - Sohn des Odysseus und der Kirke

Telegonia - Das Lied von Telegonos, verfasst vom Dichter Eugdmmon
Telephos - Sohn des Herakles

Ténedos - Insel siidostlich von Troia

Téos - s. lonien

Terénz - lat. Publius Terentius Afer, romischer Komodiendichter, etwa 195 — 159
v. Chr.

Tertullidn - lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa 150 — 225 n. Chr.,
bedeutender friihchristlicher Theologe

Tethys - Frau des Okeands

Tetuthras - Konig von Mysien

Thales - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624 — 546,
Thebe - Stadt in der Landschaft Troas

Thémis - Tochter von Uranos und Gaia, Gattin des Zeus

Theodosius I - genannt ,,der Grofie“, rémischer Kaiser von 379 — 395, erklarte das
Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

Theben - Stadt in Mittelgriechenland (griech.: Thebai)

Theodoretos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschriftsteller, etwa 393
— 466 n. Chr.

Théognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland), 6. Jahrhundert v.
Chr.

208



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Thedémnestos - platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

Theoéphrastos - auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schiiler und Nach-
folger des Aristoteles, universaler Wissenschaftler, etwa 372 — 285 v. Chr.

Thesetds - Konig von Athen, Sohn des Aigeus

Thessalien - historische Landschaft in den Territorien des heutigen Nordgriechen-
land und Bulgarien

Thétis - Gemahlin des Peleus, Mutter des Achilleus, eine Nereide, Tochter des
Meergreises Nereus

Thomas - a) von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der Hochscholastik,
1224 (oder 1225) — 1274 n. Chr.

- b) de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner; versuchte 1518 in Augs-
burg, Martin Luther zum Widerruf zu bewegen, 1469 — 1534 n. Chr.

Thorwaldsen, Bertel - 1770 — 1844, dénischer Bildhauer

Thukydides - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg, um 460 v.
Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

Thyéstes - Bruder des Atreus, Sohn des Pelops, Vater des Aigisthos
Thyoné - anderer Name fiir Semele, Mutter des Dionysos 11

Tibérius - lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, romischer Kaiser, Nachfolger des
Kaisers Augustus, regierte von 14 bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

Timon - aus Phlefus (siidwestlich von Korinth), fruchtbarer Schriftsteller von
Komodien, Tragodien, philosophischen

Abhandlungen, insbes. von Spottversen (silloi), ca. 320 —230 v. Chr.
Tiryns - Stadt in der nordostlichen Peloponnes

Tischbein, Johann Heinrich - 1722 — 1789, Hofmaler, Direktor der Akademie in
Kassel

Titanen - die 6 Sohne und 6 Téchter von Uranos und Gaia, u. a. Iapetos, Kronos
und Okeanos

Tithonés - Mann der Eos (s. dort)
Trachis - Stadt in Thessalien am Fufle des Berges Oeta
Trajan - lat. Marcus Ulpius Traianus, romischer Kaiser 98 — 117, geb. 53 n. Chr.

Trods - im nordwestlichen Kleinasien, das Gebiet um Troia in der historischen
Landschaft Mysien

Troer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)
Trofa - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

Troizén - Stadt in der Argolis (6stl. Peloponnes)

209



6 Register

Tyndareos - Konig in Sparta, Mann der Leda, Vater der Dioskuren, der Helena
und der Klytaimnestra

Typhon - ein Gigant, Feind des Zeus

Tyrannion - griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Namen als Gram-
matiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

Tyros - reiche Hafenstadt in Phonizien, heute Sur (Libanon)

Uranés - w. Himmel, zur gottlichen Person erhoben: URANOS

Uruk - Stadt im siidlichen Mesopotamien, heute Irak, um 4000 v. Chr. gegriindet,
Zentrum der Sumerer

Valla, Lorenzo - italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407 — 1457
Vergil - romischer Dichter, 70 — 19 v. Chr., Publius Vergilius Maro

Virchow, Rudolf - 1821 — 1902, Mediziner (Pathologe), Anthropologe, Berater
Schliemanns

de Voltaire, Francois-Marie Aroué - franzosischer Schriftsteller und Philosoph,
1694 - 1778

Voss, Johann Heinrich - 1751 — 1826, streitbarer Ubersetzer (1781: Odyssee, 1793:
Odyssee und Ilias) und Philologe

Walcott, Derek - geb. 1930, aus der Karibik stammend, Nobelpreistriger und Ver-
fasser des Romans ,,Omeros“

Wedekind, Frank - deutscher Schriftsteller, Werbetexter und Dramatiker, 1864 -
1918

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von - beriihmter Gelehrter in den alten Spra-
chen, von grofler Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, sah in der Antike, ins-
besondere in den Griechen eine ideale, normative Grofle, 1848 — 1931

Winckelmann, Johann Joachim - 1717 — 1768, Arch#ologe und Kunsttheoretiker
(bescheinigte der Kunst der Griechen ,edle Einfalt und stille Grofie®)

Wittgenstein, Ludwig - Osterreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889 — 1951

Wolf, Friedrich August - 1759 — 1829, Begriinder der klassischen Philologie als

eigenstandiger Wissenschaft, Lehrerbildner und humanistischer Paddagoge,
in Halle an der Saale lehrend, begriindete die kritisch-philologische Homer-

Forschung
Xenokrates - griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon, 396 — 314 v.
Chr.

Xenophdneés - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung, dass das, was
ist, nicht werden kann, ca. 570 — 470 v. Chr., erster Religionskritiker

Zagreus - anderer Name fiir Zeus und Dionysos I

210



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Zarathustra - auch Zoroaster, Begriinder des Parsismus (s. dort), Vertreter des
Dualismus (Kampf des Guten gegen das Bose); Lebenszeit ist wie bei Or-
pheus unsicher; sie wird zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

Zenon - a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise fiir die Unmdglichkeit der
Bewegung zu erbringen, 5. Jahrh. v. Chr.

- b) von Kition (Zypern) Begriinder der stoischen Schule, ca. 333 — 262 v.
Chr.

- ¢) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikureer, ca. 150 — 75 v.
Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rhea, Vater der Gotter und der Menschen, Wet-
tergott, auf dem Olympos wohnend, oberster Gott der letzten Gotterge-
nerationy

211



6 Register

6.2 Fachausdriicke (Fremdworter)

agonal - griech., kampfbezogen

akme - griech. Bliitezeit <des Lebens>, auf das Alter von 40 gesetzt
Akzeptanz - lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung
alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria {iblich war

Allegorie - griech., w. ,andere Bezeichnung“, z. B. ein sprachliches Bild fiir etwas,
was man anders nicht ausdriicken kann

Ambivalenz - lat., Zwiespéltigkeit, Mehrdeutigkeit
Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit
Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen
Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen
anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen
antropomorph - griech., menschengestaltig
apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv
Apotheose - griech., Vergottlichung
Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stiick

Menschheitserfahrung vor jeder individuellen Erfahrung liegt
archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, urspriinglich
archon - griech., Herrscher, hoher staatlicher Wiirdentréger
Askese - griech., Ubung, Enthaltsamkeit

Asthetizismus - griech., die Haltung dessen, der etwas, was man fiir schin hilt,
als bedeutend fiir das eigene Denken angibt

atomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z.B. ein Bild wird einem
Ereignis als urséchlich zugeordnet — z. B. Poseidon dem Erdbeben)

Autarkie - griech., Selbstgeniigsamkeit, Unabhéngigkeit
authentisch - griech., echt, glaubwiirdig, original
autochthon - griech., aus dem Lande selbst, eingeboren, urspriinglich

Axiom - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht bedarf, weil er unmit-
telbar einleuchtet

causa finita - lat., eig.: Roma locuta causa finita, d.h.: wenn Rom gesprochen
hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem katholischen Kirchenrecht ent-

212



6.2 Fachausdriicke (Fremdworter)

nommen; gemeint ist, dass die Diskussion beendet ist, wenn eine hochste
Instanz entschieden hat

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten und geschicht-
lichen Daten

consensus - lat., Ubereinstimmung

Corpus Hippocraticum - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokrates iiberliefert sind, s. Hip-
pokrates

daimon - griech., gottliches Wesen, zwischen den Gottern und den Menschen ste-
hend i. U. zu theos (= gottliche Person)

daktylisch - griech., s. daktylos

déktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaf, bestehend aus einer Linge und zwei
Kiirzen: - v v

deduktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz ausgehend und zu
einem besonderen Satze kommend

démos - griech., Volk, Stadtteil

Determinismus - lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Geschehens, auch
des Willens

Diadochenstaat - griech., Nachfolgestaat
Dialog - griech., Gesprich, auch Zwiegesprich und Wechselrede

dianoetisch - griech. dianoeisthai = durchdenken, nachdenken; gedanklich nach-
vollziehend, einen Gedanken nachdenkend

Dithyrambos - griech., urspriinglich ein dem Dionysos gewidmetes Chorlied

Diatribe - griech. diatribe, Zeitvertreib, Studium, auch: populérwissenschaftlicher
Vortrag, prignante Predigt (z. B. die christliche), Fachausdruck fiir Moral-
predigt oder kritische Darstellung

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h. ,, Kunst des Unterrichtens*; gemeint ist die
Befdhigung und z. T. auch erlernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwis-
senschaften auszuwéahlen und zu vermitteln; Didaktik ist ein Handwerk
wie das des Biéckers, Schreiners oder Chirurgen

Diskontinuitéit - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbrechungen, s.
Kontinuitét

Diskurs - lat., ein methodisch gefiihrtes wissenschaftliches Gesprich unter gleich-
berechtigten Teilnehmern

doégma - griech., Lehre, auch Lehrsatz

dogmatisch - griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

213



6 Register

Dogmatismus - griech., die Haltung dessen, der unter allen Umsténden an der
(reinen) Lehre (dogma) festhélt

déxa - griech. Lehrmeinung, Meinung

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen (déxai) anderer
aufgefiihrt und beschrieben werden.

Dualismus - lat., Zweiheit (duo = zwei), d.h. die Auffassung, dass die Vielheit
der Welt auf zwei Substanzen oder Wesenheiten zuriickzufiihren ist (s.
Monismus)

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder Form (efdos) betref-
fend

Eklektizismus - lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht und neu zu-
sammengefiigt werden

ékstasis - griech., Verziickung

Elegie - griech., urspriinglich Klagelied, dann auch Lied beliebigen Inhalts (Preis,
Lob, Leid, Schmerz)

Emanation - lat., der Ausfluss, das Hervorgehen <aus>
emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwéngen (z. B. der Anschauung)

enkyklios paidefa - griech. allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion an be-
stimmten Fachern (Grammatik, Dialektik (auch Logik oder Kanonik),
Rhetorik, Arithmetik, Geometrie, Astrologie (=Astronomie) und Musik)
vollzog; das Konzept ist platonischen Ursprungs und ist spéter in den
septem artes liberales (,,7 Fécher fiir die Freien“) der Romer und des Mit-
telalters und in den Aufgabenfeldern der heutigen gymnasialen Oberstufe
fassbar

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopéddie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer oder vieler
Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein lingeres eine Heldensage erzéhlendes
(narratives) Dichtwerk, das aus daktylischen Hexametern besteht; narra-
tive Epen sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen des Homer
iiberliefert sind

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten Dingen

Ethik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten, Normen und Zielen
menschlichen Verhaltens beschéftigt

Etymologie - griech., Lehre von der Herkunft und Bedeutung eines Wortes

Evolution - lat. w.: Entwicklung (vom Niederen zum Hoheren, kontinuierliche
Aufwirtsentwicklung)

214



6.2 Fachausdriicke (Fremdworter)

Ficherkanon - (s. auch Kanon und enkyklios paideia) Zusammenstellung von
Fiéchern, die in der Schule fiir die Erziehung und den Unterricht beson-
ders wertvoll sind

gadmos - griech., Ehe

Genealogie - griech., Lehre vom Ursprung und den sich ablésenden Generationen
bei Menschen und Goéttern, auch Ahnenforschung

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (ge) als Mittelpunkt (kéntron) des
Weltalls; s. Heliozentrik

Gnosis - griech. gnosis = Erkenntnis; esoterisch-philosophische Richtung (Schwer-
punkt im 2. und 3. Jahrhundert n. Chr.), die sich mit der Erkenntnis tiber-
sinnlicher Wahrnehmung befasst, reich an Varianten

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B. in der Physik die
drei Hauptsétze der Thermodynamik

Hekatémbeé - urspriinglich Opfer von 100 (hekatén) Tieren, dann allgemein Opfer

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im Planetensystem
die Sonne (helios) ist — von Aristarchos von Samos 265 v. Chr. postuliert;
1543 n. Chr. von Kopernikus veroffentlicht

Hellenismus - griech., von den Griechen (Hellenen) geprigter Zeitraum zwischen
360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne auch dariiber hinaus bis in die
romische Kaiserzeit)

Hexameter - griech., Sechsmaf, episches Versmaf, das 6 Versfiifle (Daktylen) um-
fasst; der letzte Versfufl ist gekiirzt

hierarchisch - griech., durch Unter- und Uberordnung gekennzeichnet
hierés - griech. heilig

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als geschichtlich
gewachsen betrachtet und insofern einseitig Geschichtliches iiberbewertet
und die Gegenwart unterbewertet nach dem Spruch: ,Es ist alles schon
dagewesen “

hyle - griech, Stoff, Materie

hymnos - griech. Gesang, Loblied, Festlied

hyperkosmisch - griech., iiber (hypér) den Kosmos hinausgehend
hypokeimenon - griech. Zugrundeliegendes, Substanz

Hypostase - griech. hypostasis, w. Bodensatz, in der griech. Medizin verwendet
fiir Sediment (z.B. bei Urin), seit dem 3. Jahrh. v. Chr. philosophischer
Fachausdruck fiir Existenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie sind
Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

215



6 Register

hypostasieren - griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu gottlichen Personen
gestalten, diese personifizieren (z.B. diké zu DIKE)

Tamben - lat. iambus, Versmafl v -

induktiv - lat., w.: hinfithrend, d. h. vom empirischen Einzelfall zum allgemeinen
Gesetz gelangend

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewonnene Eingebung be-
zogen

Intensivpréfix - lat., Vorsilbe, die eine Intensivierung der jeweiligen Wortbedeu-
tung bewirkt, z. B. Za-<a>greus — Zagreus = starker Jéger [s. Register
6.1]

Kanon - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zusammenstellung von
Ideen und Autoren, die fiir einen bestimmten Bereich repriasentativ sind

katachthdnios - griech., unterirdisch; Beiname des Zeus/Zagreus und des ebenfalls
Zagreus genannten 1. Dionysos

Kategorien - griech., w.: kategoria = Aussage, Urteil; Kategorien sind nach Ari-
stoteles Urbestimmungen des Seins, die sich in Sétzen ausdriicken, z. B. in
Aussagen zu Ort, Zeit, Beschaffenheit usw.

kontemplativ - lat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschaulich, in sich
gekehrt dem Geiste lebend

Kontext - lat., Zusammenhang

Kontinuitédt - lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Entwicklung, die
Spriinge nicht zulédsst [vgl. Arist. Phys.VI 1 {f.]

Kontinuum - lat., der zusammenhéngende, mit den Sinnen erfassbare Raum
Kosmogonie - griech., Lehre von der Entstehung und Entwicklung der Welt
Késmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Kriterium - griech., MaBstab

Kyniker - griech., eine Gruppe von Philosophen, die bediirfnislos wie ein Hund
(kyon) leben wollte

Logik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zustandekommen von
Urteilen beschéftigt

légos (Moyog) - griech.;
1. Wort, Rede, Satz
2. Denken, Vernunft, Verstand

3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erscheinungen und Ereignisse
nicht durch bildgefiillte oder bildhafte Zuweisungen von Geschichten (my-
thoi), sondern mit Hilfe des Denkens (16gos) aus sich selbst heraus erkléirt

216



6.2 Fachausdriicke (Fremdworter)

Mantik - griech., Weissagekunst
Maxime - lat., oberster Satz, Leitsatz
Metaphorik - griech., der Gebrauch von bildhaften Ubertragungen

Metaphysik - griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rhodos (1. Jahr-
hundert v. Chr.) ordnete aus bibliothekarischen Griinden eine Reihe von
Schriften des Aristotelés ,nach der Physik“ desselben ein; der Fachaus-
druck metaphysikd erscheint zum ersten Mal im vierten Jahrhundert n.
Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappadokien (Kleinasien) [Is. 162]; der
Kommentar zu Isaia gilt allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber ver-
wendet der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.) Metaphysik
im neuzeitlichen Sinne als philosophische Grundwissenschaft (,erste Phi-
losophie*), die

a) iiber die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als solches hinausgeht
und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften gemeinsam ist und diese
begriindet; insofern ist sie die Wissenschaft von der Wissenschaft.

Modell - lat., 1. Entwurf, 2. ein Gebilde, das

ein natiirliches Objekt (z.B. ein Atom) mafistabsgerecht vergrofiert oder
(z. B. eine Landkarte) verkleinert oder

b) unanschauliche Komponenten eines grofieren theoretischen Komplexes
und deren Beziehungen anschaulich macht (z. B. ein didaktisches Modell)

Monade - griech. monas = Einheit; Kernbegriff der Philosophie von Leibniz: Ur-
trager substantiellen Seins

Monismus - griech., w. Ein-heitslehre, d.h. die Vielheit der Welt wird zuriick-
gefiihrt auf nur eine Substanz oder nur eine Wesenheit, z. B. eine Idee oder
einen Stoff; s. Dualismus

Monophysit - griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus), dass Christus
,hur eine Natur“ hat; das Konzil von Chalkedon hat 451 diese Lehre ver-
dammt

motorisch - lat., die Bewegung betreffend

Mysterium - griech., ein religioses Geheimnis; eine Mysterienreligion ist eine sol-
che, die von religiosen Geheimnissen ausgeht und diese nur auserwihlten
Menschen, die ihrerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, ertffnet

Mythograph - griech., ein Schriftsteller, der insbesondere iiber Mythen schreibt

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Aristotelées auch
philomythisch genannt), die Ereignissen der Welt zu ihrer Erklirung Ge-
schichten (mythoi) zuweist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erklidren versucht

217



6 Register

mythos - griech., Geschichte, Erzdhlung, auch geistige Haltung, die Phdnomene
durch Geschichten zu erkliren sucht

narrativ - lat., s. reflexiv und Epos

Neuplatonismus - (250 — 600 n. Chr.) im 18. Jahrhundert geprégter Begriff fiir
die letzte Denkrichtung platonischer Philosophie

Nominalismus - lat., Die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie z. B. Viel-
falt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass ihnen aber in der Wirklich-
keit nichts entspricht

Objektivitit - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefiihlen und Vorur-
teilen nicht bestimmen lésst

Obsession - lat. Besessenheit
Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit tibersinnlichen Kréften befasst

Orakel - lat. oraculum = Stéitte oder Tempel, wo Weissagungen verkiindet werden;
Weissagung

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register 6.1)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtgliubigkeit (die, geistig eng, andere An-
sichten nicht duldet)

Papyrus - griech. papyros, dgyptisches Staudengewiéichs, das zum Herstellen von
Schreibpapier (daher ,Papier*) verwendet wurde

Paradigma (nopdderypa) - griech., 1. Muster, Beispiel;

2. das Wesen;

3. die sich in Lehrmeinungen ausdriickende fundamentale geistige Haltung
parddoxon - griech. das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersinniges

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische Religion der Par-
sen; Ursprungsland ist Persien (daher Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr.
flohen die Parsen vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Partizip - lat. participium, Mittelwort, z. B. v. lesen: lesend
passim - lat. an vielen Stellen

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater (pater) als
Herrscher (4rchon) bezogen

Pentatetich - griech., hé pentateuchos biblos = das fiinf Kapitel umfassende Buch,
gemeint sind die fiinf Biicher Mose aus dem alten Testament; das Wort ist
weiblichen Geschlechts, dennoch heif3t es ,,der Pentateuch®

Peripatetiker - s. Peripatos

218



6.2 Fachausdriicke (Fremdworter)

Peripatos - griech., Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spazieren geht; Name
der Schule des Aristoteles; davon abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder
Anhénger) der Schule des Aristoteles

Peripetie - griech., Umschwung der Handlung im Drama
phallisch - griech., das ménnliche Glied betreffend
Phéllos (péMhoc) - griech., ménnliches, erigiertes Glied

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung des Aristo-
teles (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige geistige Haltung, die es liebt
(q@urelv — philein = lieben), Phidnomene in der Natur und Gesellschaft durch
Zuweisung von Geschichten (mythoi) urséichlich zu erkliren

Philosophem - griech., philosophischer Lehrsatz

Physik - griech. Teil der Philosophie, der sich mit der Natur und ihrer theoreti-
schen Durchdringung befasst; gemeint ist nicht nur die anorganische Natur,
um die (und deren Mathematisierung) sich die moderne Physik bemiiht

physis (gUowc) - griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt, auch Be-
schaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische Lage), natiirliche Ordnung,
Natur, das Geschopf

plausibel - lat. plausibilis = einleuchtend

pélis - griech., Stadt (-staat),eig. Burg, dann Stadt(staat) z. B. Athen oder heute
Bremen oder Hamburg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Ubereinstimmung
mit diesem Raume gestaltet, auch politogen

Primat, der - lat., Vorrang

proconsul - lat., hoher politischer Beamter, der in einer Provinz den Consul (den
hochsten romischen Beamten) vertrat, also Statthalter

Prolegémenon - griech., (Plural: Prolegémena) Einleitung, Vorbemerkung(en) —
oft mehr als nur eine dem Hauptteil vorgelagerte Bemerkung (z. B. bei
Immanuel Kant oder Friedrich August Wolff)

Prooimion - griech., Vorspiel, Einleitung

Propédeutik - griech., Einfithrung in Vor-(Pro) und Grundkenntnisse einer Wis-
senschaft, z.B. {ibergeordnetes Bildungsziel der gymnasialen Oberstufe
(,, Wissenschaftspropédeutik «)

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch offentliche Verkiindigung einer be-
sonderen Wahrheit, 6ffentliche Ermahnung

Protagonist - griech., 1. Schauspieler, Hauptdarsteller, Vorkdmpfer

protreptikés - griech., Lehrschrift, die den Leser fiir den jeweiligen Gegenstand
gewinnen will

219



6 Register

reflexiv - lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den gedanklichen Hin-
tergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zuriickblickend, die Verhéltnisse oder Ansichten der Gegen-
wart auf die Vergangenheit zuriicklenkend, auch: die Vergangenheit aus
der Sicht der Gegenwart bewertend

Rgveda - altindisch, abgeleitet von veda = ,Wissen*; Rgveda bedeutet ,, Verswis-
sen“; der Rgveda umfasst 10642 Verse an einzelne Gotter, Dadmonen und
Konige und ist der dlteste Text der vedischen Literatur; vor der schriftli-
chen Abfassung wurde der Bgveda 2000 Jahre nur miindlich weitergegeben,
Entstehung zwischen 6000 und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig 1987, S. 32 {.]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem durch das Land
wandernden Rhapsoden vorgetragen

sdkularisiert - lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen
Scholarch - griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

Scholastik - griech. scholastikés: das Studium betreffend; christliche Philosophie
des Mittelalters, bes. Grundlage: Aristoteles, etwa 800 - 1400

Schélion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erlduterung
Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)
sensorisch - lat., die Empfindung betreffend

Sexagesimalsystem - lat., das babylonische Zahlensystem, das auf der Zahl 60
(sexaginta) griindet; verdriangt durch das Dezimalsystem; noch erhalten
bei Winkel und Zeitmaflen, z. B. 1 Stunde = 60 Minuten, eine Minute =
60 Sekunden

Sképsis - griech., w. Betrachtung, Uberlegung, Bedenken; als Fachausdruck: Be-
zeichnung fiir die Denkrichtung (,Schule)“ der Skeptiker

Skeptizismus - griech., Haltung, die alles anzweifelt

Sophist - griech., w.: der Kenner (z.B. einer der 7 Weisen), im engeren Sinne
seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der herumzog und gegen Bezahlung
Unterricht erteilte; die Sophisten wandten sich vom Denken in naturphilo-
sophischen Dimensionen ab und stellten den Menschen in den Mittelpunkt
ihres Denkens (daher anthropologische Wende)

Stadion - griech., Maf} fiir 180 m
Stémma - griech., Stammbaum (Plural: Stémmata)

Stod, die - griech. Halle (in der sich Philosophen einer bestimmten Richtung tra-
fen); davon abgeleitet:Stoiker; Stoa ist die zusammenfassende Bezeichnung
fiir die Schule der Stoiker

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbewusstsein un-
abhéngige Erkenntnisse bestreitet

220



6.2 Fachausdriicke (Fremdworter)

sublunar - lat., unterhalb des Mondes (luna)
Sukzession - lat., Abfolge
Synkretismus - lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

Teleologie - griech. télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der Zielbestimmtheit
einer Entwicklung

télos (téhoc) - griech., Ziel, Zweck

términus téchnicus - Abkiirzung: t.t. — lat. Fachausdruck (z. B. Ontologie)
Theodizee - griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der Welt
Theogonie - griech., Entstehung der Gotter

Theokrasie - griech., w.: Gottermischung; diese liegt dort vor, wo die Person ei-
nes einzelnen Gottes (z.B. des Zeus) so erweitert wird, dass auch andere
gottliche Personen in ihr aufgehen.

theriomorph - griech., tiergestaltig

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme unter dem
Gesichtspunkte der Wirmezufuhr und des Warmeentzuges untersucht, s.
Hauptsatz

Theurgie - griech., ein Verhalten (z.B. Zauber), mit dem man sich an Gétter
wenden kann

thiasos - griech., Gesellschaft, Festschar der Bakchantinnen

Thord - hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Biicher Mose (griech. der Pentateuch,
s. dort)

Thyidden - griech., verziickte Anhéingerinnen (Bakchantinnen) des Dionysos (Bak-
chos)

Thyrsos - griech., ein mit Efeu und Weinranken versehener Stab, der bei dionysi-
schen Umziigen getragen wurde; er lief oben in einen Pinienzapfen aus

Toépos - griech., topos = feststehende Redewendung, Vorstellung

Triade - griech., Einheit von drei Komponenten, ,,Dreiheit “, z. B. Gruppe von drei
Gottern

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft
Transzendentalphilosophie - lat./griech., s. Metaphysik

Trigonometrie - griech. Lehre vom Dreieck (in der Ebene), speziell: sphérische
Trigonometrie; sie befasst sich mit Dreiecken an einer Kugel (sphaira)

Trochden - lat./griech. trochaeus, Versmafi — v

Upanischaden - altindisch, von upanigad = verehren, 108 theologische Abhandlun-
gen des altindischen Brahmanismus in Prosa und Versen; sie behandeln die

221



6 Register

Entstehung der Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlésung (Nirvana)
durch die Einheit von Individualseele (atman) und Weltseele (brahman)

Universalien - lat., Allgemeinbegriffe wie z. B. Gattung, Art insbes. in der Scho-
lastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel erértert; die Frage war, welchen
Wert die Universalien im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

versus adoneus - lat./griech., Klageruf auf Adonis: - v v - -

Vivisektion - lat., die Offnung eines lebenden Menschen zum Zwecke des Experi-
mentierens (im Hellenismus)

222



7 Abkiirzungen

Abkiirzung  steht fiir
A. AISCHYLOS
Pr. Der gefesselte Prometheus
Apollod. APOLLODOROS
bibl. Bibliothek
AR APOLLONIUS RHODIUS
Arg. Argonautica
Aristot. Aristoteles
de an. Uber die Seele
Metaph. Metaphysik
Call. Callimachus
Jov. Hymnus auf Zeus
DK Diels/Kranz (s. Register 5.3))
DNP Der Neue Pauly (s. Register 5.3))
E. Euripides
Ba. Die Bakchien
Ph. Die Phoinikerinnen
Hdt. Herodot
Hes. Hesiod
Op. Werke und Tage
Sc. Der Schild des Herakles
Th. Theogonie
Hom Homer
1L TNlias
Od. Odyssee
Isoc. Isokrates, hrg. von Friedrich Blass
Nonn Nonnos
D. Dionysiaca
Ov. Ovid
met. Metamorphosen
Pi. Pindar
P. Pythische Oden
PMG Poetae Melici Graeci (s. Register 5.3))

223



7 Abkiirzungen

Abkiirzung  steht fiir

PMGF poetarum melicorum graecorum fragmenta, hrg. von M. Davis, 1991
Q.S. Quintus Smyrnaeus
S. Sophokles
Ant. Antigone
ocC Oedipus Coloneus
oT Oedipus tyrannus
Th. Thukydides
Thegn. Theognis
Verg. Vergil
Aen. Aeneis
Xen. Xenophon
mem. Erinnerungen an Sokrates

224



Arno Schmidt, Jahrgang 1934, ist pensionierter Universitdtsprofessor, der an den
Universititen in Oldenburg, Halle/Saale und nach der Pensionierung lange Jahre
am Institut fiir Philosophie der Philipps-Universitiat zu Marburg gelehrt hat. Nach
dem Schulbesuch in Weimar studierte er an der Martin-Luther-Universitit Halle-
Wittenberg Klassische Philologie (Griechisch und Lateinisch) und war nach der
Flucht aus Thiiringen in Niedersachsen als Studienrat und Oberstudiendirektor, als
Ministerialrat im Kultusministerium sowie als Vizepréisident im Wissenschaftlichen
Landespriifungsamt fiir Lehramter tétig. 1985 wurde er als Universitétsprofessor
an die Carl von Ossietzky Universitdt Oldenburg berufen.

Ernst Marow, der 2018 verstorbene Maler und Graphiker, ebenfalls Jahrgang 1934,
stammt aus Konigsberg in der Neumark. Nach der Flucht besuchte er in Peine die
Schule und studierte in Berlin an der Hochschule fiir Bildende Kiinste. Er wurde
Gymnasiallehrer in Hannover. 1972 wurde er freischaffender Kiinstler und wid-
mete sich ganz der Malerei. Er présentierte sein Werk, Ausdruck eines magischen
Realismus, in Ausstellungen im In- und Ausland, auch im Zweiten Deutschen Fern-
sehen (ZDF) und wurde mit Preisen wie dem ,,Niederséchsischen Forderpreis“ und
dem ,,Bernhard-Sprengel-Preis“ ausgezeichcnet. Seine Bilder befinden sich in zahl-
reichen Sammlungen des In- und Auslandes. Mit dem Zyklus ,,Fiir Odysseus*
begriindete er seinen Ruf als Graphiker. Die 107 Radierungen dieses Zyklus, aus
dem dieses Buch einige wiedergibt, sind in der Albertina zu Wien prisent.



Die griechischen Mythen sind weltbekannt. Der Sagenkreis zur Stadt
Theben in Béotien erzahlt von den Ereignissen um Kanig Odipus, Kadmos,
Dionysos, Herakles und Theseus, handelt aber auch von der Entstehung der
Welt, der Menschen und der Gotter. Im Gegensatz zu den Mythen vieler
anderer Volker sind die griechischen Mythen in die globale Wissenschafts-
und Philosophiegeschichte eingegangen: Odipus in die Psychoanalyse
Sigmund Freuds und in die Kulturtheorie Friedrich Nietzsches, Dionysos
in die Theologie, Herakles in die praktische Philosophie, Kadmos in die
Technikgeschichte und Mathematik, Autoren wie Hesiod in die Kosmologie.
Die Mythologie der Griechen miindet in eine beeindruckende Wirkungs- und
Rezeptionsgeschichte. Die griechischen Mythen zeigen auch, wie eng seit
frithester Zeit Europa mit dem Orient verbunden ist. Mythen als Form
der Heldenverehrung von Kindern und Jugendlichen sind anderen Zeiten
vorbehalten.

Diesen Besonderheiten und Erscheinungen geht Arno Schmidt in diesem
Buch nach. HIER BITTE noch ein Absatz, in dem es um die Unterscheidung
Ihrer Herangehensweise und Erkenntnisse von denen anderer Autoren zu
diesem Thema geht. Was ist das besondere dieses Buches im Vegleich zu
den Regalmeter fuellenden Abhandlungen anderer Autoren. Das Werk ist
mit Radierungen von Ernst Marow illustriert.

Logos Verlag Berlin ISBN 978-3-8325-4728-8




	Vorwort 
	1 Einleitung 
	2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben 
	2.1 König ÖDIPUS 
	2.1.1 Der narrative Kern 
	2.1.2 Deutung und Wirkung 

	2.2 KADMOS 
	2.2.1 Deutung und Wirkung 

	2.3 Anthropogonie 
	2.3.1 Typologie 
	2.3.2 PANDORA 

	2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns 
	2.4.1 Fünf Generationsgestalten 
	2.4.2 DEUKALION und PYRRHA 
	2.4.3 GILGAMESCH und andere 
	2.4.4 Quelle und Wirkung 

	2.5 DIONYSOS 
	2.5.1 Tod, Auferstehung und Wiederkehr 
	2.5.2 Deutung 
	2.5.3 Wirkung 

	2.6 HERAKLES 
	2.6.1 Geburt, Wirken, Ende 
	2.6.2 Deutung und Wirkung 

	2.7 Theogonie, Kosmogonie 
	2.7.1 Hesiod 
	2.7.2 ORPHEUS 
	2.7.3 Die Griechen und der alte Orient 


	3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen 
	3.1 THESEUS 
	3.1.1 Leben 
	3.1.2 Deutung 
	3.1.3 weiterer Lebensweg 
	3.1.4 Rolle in Athen und Wirkung 
	3.1.5 besondere Konflikte 
	3.1.6 Funktion des Mythos, Wirkung 

	3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE 

	4 Stammbäume 
	5 Literaturverzeichnis 
	5.1 Quellentexte (griechische, lateinische; deutsche übersetzungen) 
	5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik) 
	5.3 Hilfsmittel 

	6 Register 
	6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen 
	6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter) 

	7 Abkürzungen 

