
Arno Schmidt

Als die Nacht die Welt gebar
Mythen und Philosophie der Griechen

λογος



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/4728

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/4728


Arno Schmidt

Als die Nacht die Welt gebar

Mythen und Philosophie der Griechen und

was daraus wurde

(Teil 1)

λογος



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlagbild: Ernst Marow, Orpheus und Eurydike, Bleistiftzeichnung, 2012.

©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2018

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-4728-8

Logos Verlag Berlin GmbH

Comeniushof � Gubener Str. 47

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

http://www.logos-verlag.de



Ernst Marow

1934 – 2018

amico artificique pictori

in memoriam





Inhaltsverzeichnis

Vorwort 7

1 Einleitung 11

2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben 13
2.1 König ÖDIPUS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

2.1.1 Der narrative Kern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
2.1.2 Deutung und Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

2.2 KADMOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
2.2.1 Deutung und Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

2.3 Anthropogonie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
2.3.1 Typologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
2.3.2 PANDORA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns . . . . . 50
2.4.1 Fünf Generationsgestalten . . . . . . . . . . . . . . . 50
2.4.2 DEUKALION und PYRRHA . . . . . . . . . . . . . . . 51
2.4.3 GILGAMESCH und andere . . . . . . . . . . . . . . . 53
2.4.4 Quelle und Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

2.5 DIONYSOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
2.5.1 Tod, Auferstehung und Wiederkehr . . . . . . . . . . 59
2.5.2 Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
2.5.3 Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

2.6 HERAKLES . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
2.6.1 Geburt, Wirken, Ende . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
2.6.2 Deutung und Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

2.7 Theogonie, Kosmogonie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
2.7.1 Hesiod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
2.7.2 ORPHEUS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
2.7.3 Die Griechen und der alte Orient . . . . . . . . . . . 135

3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen 143
3.1 THESEUS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

3.1.1 Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

5



Inhaltsverzeichnis

3.1.2 Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
3.1.3 weiterer Lebensweg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
3.1.4 Rolle in Athen und Wirkung . . . . . . . . . . . . . 156
3.1.5 besondere Konflikte . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157
3.1.6 Funktion des Mythos, Wirkung . . . . . . . . . . . . 161

3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE . . . . . . . . . . . . . . . 163

Anhang 167

4 Stammbäume 169

5 Literaturverzeichnis 175
5.1 Quellentexte (griechische, lateinische; deutsche Übersetzun-

gen) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik) . . . . . . . . . . . . . . 176
5.3 Hilfsmittel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

6 Register 181
6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeich-

nungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter) . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

7 Abkürzungen 223

6



Vorwort

Die Anzahl derer, die heute an deutschen Gymnasien noch Altgriechisch
lernen, ist in den letzten Jahrzehnten ständig zurückgegangen. Um weniger
als 1 % der Schülerinnen und Schüler dürfte es sich dabei noch handeln.
Im Unterschied dazu ist aber in der veröffentlichten Meinung und an den
Universitäten ein wachsendes Interesse an den Inhalten festzustellen, die
sich im Medium der altgriechischen Sprache zeigen. Daher sind gleich zu
Beginn an dieser Stelle einige Erklärungen notwendig, damit dieses Buch
den beabsichtigten Gewinn bringen kann:

1. Fremde Begriffe, die im laufenden Text verwendet sind, werden im Re-
gister erklärt. Es handelt sich um Eigennamen, geographische Begriffe oder
Fachausdrücke und sonstige Vokabeln.

2. Das große Interesse an Inhalten, wie z. B. an den Mythen der Griechen
und der daraus erwachsenden Philosophie, zeigt sich in der großen Anzahl
der Veröffentlichungen – allein schon im deutschen Sprachraum. Daher er-
hebt die angegebene Literatur keinen Anspruch auf Vollständigkeit und
kann das auch nicht. Es handelt sich um eine kleine Auswahl, die sich auch
für weiterführende Studien eignet und daher über den laufenden Text dieses
Bandes hinausgeht.

Die Quellentexte antiker Autoren bestehen entweder aus eigenen Überset-
zungen oder gelegentlich auch aus Übersetzungen anderer namentlich ge-
nannter Autoren.

Aus arbeitsökonomischen Gründen sind die antiken Autoren abgekürzt.
Diese Abkürzungen sind wiederum im Register unter der Ziffer 7 alphabe-
tisiert aufgeführt; z. B. steht Th. für Thukydes oder E. für Euripides. Die
Titel der Werke sind nur dort (und zwar abgekürzt) angegeben, wo mehr
als ein Werk bekannt ist. Ansonsten findet sich gleich die Angabe der Be-
legstelle. Aus dem einzigen hinterlassenen Werk, also bei Th., bedeutet das
gleich folgende I 2 eine Stelle aus dem 2. Kapitel des ersten Buches der

7



Inhaltsverzeichnis

Geschichte des Peloponnesischen Krieges. Gelegentlich ist auch der Name
des Herausgebers genannt, z. B. Bei Sophokles: Pearson.

3. Bei den Hilfsmitteln handelt es sich um Wörterbücher oder um
Handbücher, wie z. B.

”
Der Neue Pauly“ (DNP), dessen 16 Bände heut-

zutage leicht zugänglich sind, ebenso wie dessen Supplemente, hier insbe-
sondere der 5. Band, der die Mythen und ihre Rezeption behandelt. Auch
Sammlungen wie die

”
Fragmente der Vorsokratiker“ sind aufgeführt. Die

Vornamen der Autoren sind im Literaturverzeichnis 5.1–3 nicht abgekürzt
worden. Eine Ausnahme stellen lediglich angelsächsische Autoren dar. In
deren Sprachraum sind die Abkürzungen üblich, also D. L. Page.

4. Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass
man beim Lesen eines Wortes zugleich weiß, auf welcher Silbe es betont
wird. Von diesen Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acu-
tus) verwendet, wie er sich z. B. bei philósophos, phiĺıa oder agathón findet.

Lange Vokale tragen einen Balkenstrich, wie z. B. das letzte e bei Periklēs.
Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (´), trägt die Silbe
mit dem langen Vokal auch den Akzent, wie das z. B. bei dem endbetonten
Namen Periklēs der Fall ist. Wenn mehrere Silben einen langen Vokal haben,
findet sich der Balken unter der betonten Silbe, z. B. epistēmē.

Balkenstrich oder acutus finden sich bei lateinischen Wörtern nur in beson-
deren Fällen und ausnahmsweise.

In aller Regel finden sich bei Eigennamen (von Göttern und Menschen),
geographischen Bezeichnungen und allen anderen Vokabeln die genannten
Zeichen für Länge (z. B. ē) und Betonung (z. B. é oder ē) nur im Register.
Wo die Betonung dem deutschen Sprachgebrauch gleichkommt, wird auf
Akzente verzichtet. Im laufenden Text finden sich Akzente nur bei Wörtern,
die ein Mal verwendet werden.

5. Dem aufmerksamen Leser wird es nicht entgehen, dass in der Darstel-
lung die Wahl der Zeiten zwischen Gegenwart und Vergangenheit pendelt.
Die Entscheidung für die eine oder andere Zeit ist abhängig von dem nach-
empfundenen Grad der erkannten oder beabsichtigten Gegenwärtigkeit des
zur Erörterung stehenden Gegenstandes. Auf den Seiten 169–174 des An-
hangs finden sich Stammbäume. Diese sollen die Zuordnung der Personen
zueinander und das Verständnis der Abhängigkeitsverhältnisse erleichtern.

8



Inhaltsverzeichnis

6. Gelegentlich werden besondere Wörter mit griechischen Buchstaben
aufgeführt. Sie sind dann leicht zu lesen, zumal sie immer auch in unserer
Schrift wiedergegeben sind, z. B. βοῦς(būs). Damit soll zum Ausdruck kom-
men, wie sehr diese Darstellung dem Medium der altgriechischen Sprache
verpflichtet ist.

7. Wiederum aus arbeitsökonomischen Gründen findet sich im laufenden
Text eine Reihe von sonstigen Abkürzungen. Ihre Auflösung steht im Re-
gister unter 7.

8. Einige Wörter des Registers (6.1 und 6.2) finden sich noch nicht in
diesem, sondern erst im laufenden Text des Bandes, der diesem nachfolgt.
Diese Wörter sind aus arbeitsökonomischen Gründen schon jetzt aufgenom-
men worden, werden sich aber auch im 2. Teil finden.

9. Einige Literaturangaben – z. B. Seiler – finden sich nur in 5.3 ( Hilfs-
mittel ).

10. Schließlich sind Worte herzlichen Dankes angebracht:

Zunächst sei Dr. Buchholtz, dem Verleger des Logos-Verlages, dafür ge-
dankt, dass er trotz der Schwierigkeiten auf dem Büchermarkt sich ent-
schlossen hat, diesen und den Folgeband der Öffentlichkeit zu übergeben.

Zwei Fachkollegen haben sich sehr mit den Texten befasst und diese einer
sorgfältigen Prüfung unterzogen, Ulrich Deiters und Martin Lenz. So konnte
manches noch eingebracht werden.

Und schließlich sei ganz besonders Frau Sabine Schlinke gedankt; sie hat
sich unermüdlich um die schriftliche Gestaltung des handschriftlichen Ma-
nuskripts bemüht.

9





1 Einleitung

Die Städte Theben und Troia stehen im Mittelpunkt der zwei wohl bekann-
testen Sagenkreise der Griechen. Beide Städte liegen in den historischen
Landschaften, die den Namen Böotien (in Mittelgriechenland) und Troas
(im nordwestlichen Kleinasien) tragen.

Von diesen Städten, ihren historischen Landschaften, vor allem aber von
den Mythen und der Philosophie, die sich darin und in deren Umfeld ent-
wickelt haben, soll in diesem und in einem weiteren Bande berichtet werden.

Auch andere Städte, die zum Teil erst später große Bedeutung bekommen
haben, sollen vorgestellt werden, z. B. das anfänglich unbedeutende Athen
und später Mykene in der südgriechischen Landschaft Argolis.

Im Mittelpunkt dieser Mythen des böotisch-attischen und argolisch-
troischen Kreises stehen die Beziehungen zwischen den Menschen, zwischen
Göttern und Menschen und zwischen den Segmenten des Kosmos; gemeint
sind der Himmel, die Erde und die Unterwelt.

Diese Beziehungen können auch durch Kampf und Ausgleich sich wider-
strebender Interessen, Schuld und Sühne umschrieben werden. Dabei kann
man unschwer sehen, wie eng der Alte Orient und das, was man später
Griechenland nannte, zusammenhängen.

Begonnen werden soll mit dem böotisch-attischen Sagenkreis um Theben,
weil dieser uns auch räumlich ein wenig näher liegt.

11





2 Der böotisch-attische Sagenkreis:
Theben

2.1 König ÖDIPUS

2.1.1 Der narrative Kern

Theben ist eine uralte Stadt im mittleren Griechenland. Der Sage nach soll
sie von KADMOS, einem phönizischen Königssohn, gegründet worden sein.
Davon wird später noch mehr berichtet werden; denn in den alten Mythen
spielt der Zusammenhang von Europa, Asien und Afrika eine große Rolle.

Aus dieser Stadt stammte ein junger Mann namens LAIOS, Sohn des Königs
LABDAKOS; da dieser früh verstarb, musste das Waisenkind LAIOS Theben
verlassen, und es gelangte zu König PELOPS, nach dem die Halbinsel, auf
der dieser regierte, bis heute benannt ist: die Peloponnesos. Dort wuchs
LAIOS auf, vom König PELOPS freundlich aufgenommen; später wurde er
Lehrer seines Sohnes mit dem Namen CHRYSIPPOS. Zu diesem fasste er
eine tiefe Zuneigung, und schließlich entführte und verführte er ihn. Dieser
Missbrauch traf den CHRYSIPPOS so tief, dass er sich das Leben nahm.

PELOPS aber verfluchte den Verführer und sprach den Wunsch aus, dass
später diesen der eigene Sohn töten möge.

LAIOS gelangte nach einiger Zeit wieder nach Theben und übernahm dort
die Königsherrschaft. IOKASTE wurde seine Frau. Stets dachte er an den
Fluch des PELOPS, aber auch an einen Spruch des Orakels zu Delphi; diesen
hatte er bei seiner Trauung mit IOKASTE aus Angst eingeholt. Der Spruch
lautet:

”
LAIOS, Sohn des LABDAKOS, einen glücklichen Stamm von Kindern

wünschest du.

Geben werde ich dir einen eigenen Sohn; aber es ist bestimmt,

dass du durch die Hände deines Kindes das Licht verlässt; so nämlich befahl
es

13



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

ZEUS, Sohn des KRONOS; des PELOPS unheilvollen Flüchen gab er nach;

dessen eigenen Sohn hattest du entführt; der aber wünschte dir all die-
ses.“ [S. OT. III 19 ff. Pearson].

Eines Tages zeugte er im Weinrausch nun doch ein Kind. Lange Zeit hatte
er sich zuvor seiner Frau versagt, um dieses Unglück zu vermeiden. Ein
Sohn wurde dem Elternpaar geboren. Unverzüglich ließ der Vater wie bei
einem jungen Tier, das nicht entlaufen soll, die Füßchen des Säuglings an
den Fersen zusammenbinden und im Kithairon-Gebirge aussetzen, in der
Hoffnung, es werde leichte Beute wilder Tiere. Doch der Mensch denkt, Gott
lenkt – seinem Schicksal kann keiner entgehen. Hirten aus Korinth fanden
das weinende Kind (andere sagen, ein mitleidiger thebanischer Hirte habe es
ihnen gegeben), und einer von ihnen brachte es an den Hof zu Korinth. Dort
nahm das kinderlose Königsehepaar (POLYBOS und MEROPE) das Kind auf
und als Kind an. Nachdem die Fersen geheilt waren, bekam das Kind den
Namen ÖDIPUS , ins Deutsche übersetzt:

”
Schwellfuß“ wegen der durch die

Verletzung geschwollenen Füßchen. Sie zogen das Kind auf und liebten es
wie ein eigenes – ein Königskind des Herzens. Aus diesem Kind wurde ein
stattlicher junger Mann. Eines Tages während eines Gelages behauptete ein
betrunkener Gast, ÖDIPUS sei gar nicht der leibliche Sohn von POLYBOS

und MEROPE. Diese weisen, von ÖDIPUS zur Rede gestellt, die Behauptung
zurück.

Doch der Zweifel nagte.

Wie es damals üblich war, begab sich der junge Mann – in diesem Falle
heimlich – zum Orakel nach Delphi in der mittelgriechischen Landschaft
Phokis. Dieses Orakel wurde in Konfliktsituationen befragt und nahm für
sich in Anspruch, jeden zu lehren, sich selbst zu erkennen, früher oder
später. ÖDIPUS nun wollte von APOLLON, dem Gotte dieses Orakels, die
Frage beantwortet sehen, wo seine Wurzeln lägen.

Doch der Gott antwortete stattdessen nur in Bezug auf die Zukunft;
Schreckliches teilte er mit:

Er werde der Gatte seiner Mutter und zuvor Mörder seines Vaters sein.

Von Entsetzen gepackt, fasste er den Beschluss, nach Korinth nicht zurück-
zukehren – wollte er doch denen, die, wie er glaubte, sein Vater und seine
Mutter seien, dieses Schicksal ersparen; und sich selbst auch.

Statt nach Korinth zurückzugehen, begab er sich auf die Wanderschaft.

Eines Tages gelangte er in Mittelgriechenland in die Nähe einer Ortschaft,
die heute Stavrodromi heißt und an einer Talsenke östlich des Parnassos-

14



2.1 König ÖDIPUS

Gebirges liegt, wo sich, noch in der bereits genannten Landschaft Phokis,
drei Wege treffen,

die Wege nach Delphi, Daulis und Ambrysos, das heute Distomo heißt.

Dort traf er auf einen Mann, der auf einem prachtvollen Wagen mit einem
Wagenlenker ihm entgegenkam.

”
Aus dem Weg!“ [E. Ph. 40] brüllte der

Wagenlenker, doch der Wanderer ging unbeeindruckt und stolz weiter. Der
Wagen fuhr auf ihn zu und traf seine Füße, der Schlagstock des Mannes auf
dem Wagen aber traf ihn am Kopf. Für den Wanderer war jetzt das Maß
voll! Mit seinem Wanderstab schlug er den Mann tot . Doch sein Zorn war
so hoch gekocht, dass er sogar noch in die blutige Leiche biss:

Wessen Blut er ausspie, wusste er nicht [Nilsson 1992, S. 99].

Der Wagenlenker aber, wie eine Quelle uns erzählt, konnte mit dem Wagen
fliehen und den Mord in Theben melden. Dieser getötete Mann war König
LAIOS. Dessen Frau, Königin IOKASTE, war jetzt Witwe geworden, und
deren Bruder KREON trat nun für die Übergangszeit die Regentschaft an.

Vor der Stadt Theben aber blieb eine alte Plage:

Die Göttin HERA hatte einst aus Zorn über den LAIOS und wohl auch über
die Thebaner, die diesen König geduldet hatten [Nilsson, a.a.O. S. 98f.],
ein Plagewesen geschickt, das jedem, der in die Stadt wollte, ein Rätsel
aufgab. Dieses Wesen hatte, wie es heißt,

”
böse Flügel“, das Gesicht und

die Brust einer Frau, Körper, Pranken und den Schweif eines Löwen; es
war begabt mit großer Kraft, und es stieß jeden, der das Rätsel nicht lösen
konnte, in die vor ihm liegende Schlucht. Es war eine Sphinx – die Sphinx,
und ihr Rätsel, das sie von den Musen gelernt hatte, lautete [S. OT. a.a.O.]:

”
Ein Zweifüßiges gibt es auf Erden und ein Vierfüßiges auch, aber

nur eine Bezeichnung gibt es für Beides,

Dreifüßig ist es zugleich. Es ändert den Wuchs als einziges von allem,
was auf der Erde herumschleicht und im Blau des Himmels und im
Meere auch.

Doch wenn es, auf alle seine Füße sich stützend, geht,

dann ist die Schnelligkeit seiner Glieder die geringste.“

Viele mussten schon ihr Leben lassen, doch nun fand die Sphinx ihren
Meister:

Es war der eben genannte Wanderer. Der rief, als er das Rätsel gehört hatte:

15



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

”
Vernimm denn, auch wenn du es nicht möchtest, Todesmuse mit

bösen Flügeln, von unserer Stimme das Ende deines bösen Spiels!
Den Menschen hast du gemeint:

Der krabbelt, kaum dem Mutterleib entsprungen, als Kleinkind auf
allen Vieren über den Boden ... als Greis aber nimmt er den Stecken
als dritten Fuß, trägt schwer an seinem Nacken, durch das Alter ge-
beugt.“

Das war des Rätsels Lösung. Da stürzte sich die Sphinx in die Schlucht und
verendete. Der Wanderer aber gelangte in die Stadt Theben und wurde als
Befreier gefeiert und als Weiser zugleich – aber nur scheinbar war er ein
Weiser; denn die Antwort auf die zweite Frage, die unausgesprochen hinter
dem Rätsel stand, hatte er nicht finden und nennen können, nämlich die
Antwort auf die Frage, wer er sei. Auch der Gott in Delphi hatte ihm einst
diese Frage nicht beantwortet.

Und er wurde sogar König von Theben.

Die Königinwitwe erhielt er zur Frau, und er zeugte mit ihr vier Kinder,
zwei Söhne und zwei Töchter, ETEOKLES, POLYNEIKES, ANTIGONE und
ISMENE.

Durch Unglück sollten alle vier noch berühmt werden und auch er, der
Mann, der vom Wanderer zum Weisen und vom Weisen zum König geriet.

Aber war er wirklich weise und als Weiser ein wirklicher König? Er, der
sich selbst nicht erkannt hat und auch nicht erkennen konnte?

Nein!

Wahrhaftig weise war nur einer in Theben. Der blinde Priester und Seher
TEIRESIAS. Von diesem muss jetzt kurz berichtet werden; denn er spielt im
Leben des ÖDIPUS eine fatale Rolle.

Also: Sieben Menschenalter lebte er schon, und blind wurde er, weil er
gesehen hatte, was er als Mensch nie hätte sehen dürfen, die Göttin ATHENE

– nackt! –

Sie war durch Böotien geritten und hatte in der Einsamkeit, der Stille und
der Hitze des Mittags ihre Kleider abgelegt und im erfrischenden Wasser
einer Quelle gebadet. HIPPUKRENE, Rossquelle, heißt diese Quelle, weil
sie vom Hufschlag des Rosses PEGASOS [West 1966 ff., S. 154] geöffnet
worden ist. Und TEIRESIAS, der mit seinen Hunden allein auf der Jagd war,
gelangte, vom Durste getrieben, zu dieser Quelle und sah unabsichtlich die
Göttin: Er sah ihre Brüste und ihre Scham.

16



Ernst Marow,
”
... Nun kam des alten Theiresias Seele ...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2002



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

So durfte er das Licht der Sonne nicht wieder sehen. Die Göttin machte
ihn blind. Doch sie empfand auch Mitleid, da CHAIRIKLO, des TEIRESIAS

Mutter, für ihn gesprochen hatte. So wusch ihm Athene die Ohren, und
plötzlich verstand er die Stimmen der Tiere, und sie schenkte ihm einen
Stecken aus dem Holze der Kornelkirsche, mit dem er wie ein Sehender
gehen konnte.

Eine andere Geschichte von seiner Erblindung lautete so:

Als junger Hirte am Kithairon-Gebirge hatte er zwei sich paarende Schlan-
gen gesehen. Dabei verletzte er das Schlangenweibchen und wurde im sel-
ben Augenblick in eine Frau verwandelt. Sieben Jahre erfuhr er als Frau die
Liebe eines Mannes, bis er auf dieselben Schlangen stieß. Dieses Mal aber
verletzte er die männliche Schlange und wurde zum Manne zurückverwan-
delt.

In dieser Zeit stritten sich wieder einmal der oberste Gott ZEUS und sei-
ne Gattin HERA darüber, wer wohl die intensivsten Empfindungen bei der
geschlechtlichen Liebe habe, und sie wählten als Schiedsrichter – den TEI-

RESIAS; denn dieser war wohl der einzige, der darüber eine Entscheidung
treffen konnte; in der Tat konnte er als einziger vergleichen.

Und er entschied so:

”
Nur den einen von 10 Teilen genießet der Mann, die 10 Teile aber erfüllt

die Frau, sich in der Seele erfreuend.“ [Kerenyi 1959, S. 113 und Hinweis
auf Hom. Od.10.494; OV. met. 3.316 ff.; Apollod. bibl. 3.72 Brodersen].

HERA war darüber so erzürnt, dass sie ihn blind machte. ZEUS aber woll-
te die Strafe mildern und schenkte ihm die Gabe eines Mannes, der das
Vergangene, das Gegenwärtige und das Zukünftige durchschauen konnte,
also die Gabe eines Sehers und dazu das Geschenk eines langen Lebens in
Theben.

Doch blind zu sein, begabt mit göttlichem Wissen und ein langes Leben
zu haben, ist nicht immer eine Gabe des Glückes. TEIRESIAS hatte den
Wanderer und späteren König gleich erkannt und gewusst, wer er wirklich
war.

Aber er schwieg .

Nun wurde Theben von einer Pest heimgesucht. Da ließ der König durch
KREON, den Bruder seiner Frau, das Orakel von Delphi nach der Ursache
der Epidemie befragen und erhielt als Antwort, dass der Mord an LAIOS

die Stadt schwer belaste und dass die Mörder gesucht und bestraft werden

18



2.1 König ÖDIPUS

müssten. Darauf wurde TEIRESIAS vom König befragt, und der nahm in
seiner Antwort das tragische Geschehen mit den für den Fragenden dunklen
Worten vorweg. Er sagte, wie Sophokles es uns in der Tragödie

”
König

ÖDIPUS“ [Vers 362] mitteilte:
”
Dich nenne ich des Mannes ... Mörder“. Und

an anderer Stelle [438] stößt er dunkel aus:
”
Zeugen und vernichten wird

dich dieser Tag“.

Der König war entsetzt und vermutete, dass der Blinde ein Werkzeug von
Leuten wie KREON ist, die ihn aus dem Amte drängen wollen. Aber Zweifel
an sich selbst kamen auf – er dachte schon einmal an die Auseinanderset-
zung von Stravrodromi. Doch seine Frau versuchte ihn mit der Bemerkung
zu beruhigen, der Wagenlenker damals habe von mehreren Männern gespro-
chen, die ihren ersten Mann getötet hätten. Außerdem verwies sie auf den
alten Orakelspruch, wonach LAIOS von seinem Sohn, also auch von ihrem
eigenen Sohn, getötet werden sollte – nicht aber von Räubern. Auch lebten
ja sein Vater POLYBOS noch immer in Korinth. Ruhe (aber auch Trauer
eines Sohnes) kam im König auf, als aus Korinth ein Bote die Nachricht
brachte, POLYBOS, sein Vater, sei gestorben.

Doch die Ruhe in seinem Herzen und seiner Seele war nur scheinbar; denn
er hatte von dem Boten erfahren, dass er ja gar nicht der leibliche Sohn des
POLYBOS sei, sondern aus Mitleid sei er ihm selbst als Säugling übergeben
worden, damit er ihn an den Hof zu Korinth bringe. Dieser jetzt grauhaarige
Bote also hatte in seinen jungen Jahren ihn als Säugling in den Armen. Jetzt
will er es erst recht wissen. Seine Frau beschwört ihn, ihr zu gehorchen und
nicht weiter zu forschen.

”
Gehorchen werd’ ich, wenn ich Klarheit habe“ [a.a.O. 1065].

Und die Klarheit kommt, als er den noch lebenden Begleiter des LAIOS und
den ebenfalls noch lebenden thebanischen Hirten befragt, der den Säugling
aus Mitleid dem Hirten aus Korinth übergeben hatte.

”
So ist wohl alles jetzt ans Licht gekommen!... Ich ward geboren gegen

Wunsch und Einsicht, wurde Gatte dann gegen Brauch und Zucht und
Mörder wider Willen“ [1182 ff. Ebener 1995].

Er hatte wie einst TEIRESIAS gesehen, was er niemals hätte sehen dürfen,
und er blendet sich selbst mit einer Spange seiner Frau.

Seine Frau und Mutter zugleich erhängt sich über dem Ehebett.

Seine Söhne treiben den Blinden aus der Stadt.

19



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Begleitet von seiner Tochter ANTIGONE wandert er als Bettler durch die
Welt; zuvor verflucht er seine Söhne und wünscht, dass sie sich beim Kampf
um die Nachfolge gegenseitig töten.

Davon wird später noch mehr berichtet werden.

Das Ende fand ÖDIPUS im Athen des Königs THESEUS. Dieser schützte ihn
gegen Gewalt und Entführung und gewährte ihm Aufenthalt in dem Haine,
der im Stadtteil Kolonos liegt und den EUMENIDEN heilig ist.

Den Namen EUMENIDEN, den man auch als die
”
wohlgesinnten Gütigen“

übersetzen kann, erhalten diese Gottheiten im Zusammenhang mit diesem
Mythos. Eigentlich heißen Sie ERINYEN. Diesen Namen wagte man kaum
auszusprechen, aus Angst vor ihrem Wirken und ihrem Zorn: Sie verfolgen
und bestrafen Verbrecher, Vater- und Muttermörder z. B., und sie werden
dargestellt mit Schlangenhaaren, Peitschen, Fackeln, kurzen Röcken und
Jagdstiefeln.

In deren Hain wurde ÖDIPUS aufgenommen und erhielt dort mit seinen
beiden Töchtern (ISMENE war noch später zu ihm und ANTIGONE hinzu-
gekommen) Obdach; schließlich wurde er von der Gottheit entrückt,

”
wie

nie ein Mensch zuvor“ [S. OC .1663 ff., Ebener 1995].

Sein Grab ist ein besonderes Grab, wie das des JESUS von Nazareth, aber
nur THESEUS, König von Athen, kennt es:

Es ist ein leeres Grab, aus dem die Gottheit ihn entrückte, er ist erstanden,
ewig, ein Segen für das Land [a.a.O. 1761, ff.], wenn man die Stätte achtet.

Später, im zweiten Jahrhundert nach Chr., habe man in Athen im Bezirk
der genannten Göttin ein Grab des ÖDIPUS gezeigt. Das berichtet uns Pau-

sanias [1.28.7.], der Baedecker der Antike.

2.1.2 Deutung und Wirkung

Mythen sind Berichte und Geschichten, die Fundamentales aus verschiede-
nen Sektoren der Kultur und der Natur darstellen und erklären. Außerdem
erheben sie den Anspruch auf allgemeine Gültigkeit und darauf, die leben-
den und künftigen Menschen verbindlich und ein für alle Male zu lehren.
Der Ödipus-Mythos ist im Bereich dessen, was über den Menschen aus-
gesagt werden kann, äußerst anspruchsvoll und von höchster Komplexität.
Daher beschränkt sich dieser Kommentar nur auf die Beantwortung folgen-
der Frage:

20



2.1 König ÖDIPUS

Was soll dieser Mythos die Griechen, was soll er die Menschheit lehren?

Wir beginnen mit der Geburt des Kindes.

Wenn man beides, dessen Geburt und Lebensschicksal zusammenfassend
bedenkt, müsste man zu der Auffassung gelangen, dass Ödipus gar nicht
erst hätte geboren werden dürfen.

Dieses armselige Bündel Mensch ist bereits in seiner ersten Lebensminute,
ohne selbst schuldig zu sein, mit schwerer Last beladen:

Es wird den eigenen Vater ermorden und Liebhaber der eigenen Mutter
sein. Eine Version der Geschichte [Kerenyi 1950, S. 108] sagt sogar, es
werde die eigene Mutter vergewaltigen.

Auf jeden Fall wird es Bruder seiner eigenen Kinder sein.

Die Eltern waren zwar durch das Orakel zu Delphi gewarnt vor diesem
Schicksal, doch ihre Leidenschaft miteinander war zu groß:

Das Kind kündigte sich an und erwies sich als Sohn, vor dem APOLLON,
der Gott zu Delphi, hatte warnen lassen.

Es ist einerseits das Märchenmotiv des unheilvollen Kindes [Nilsson 1992,
S. 24], das hier zum Ausdruck kommt, aber auch andererseits der funda-
mentale Gedanke, dass jeder Mensch mit seiner Entstehung sein Maß hat.
Das griechische Wort für Maß (oder Teil) ist méros (μέρος); dieses Wort
bedeutet zugleich aber auch Schicksal.

Nach der Vorstellung der Griechen [Hes. Th. 217 ff; v. a. 901 ff.] gibt es in
diesem Zusammenhange drei Göttinnen, móırai, Töchter des ZEUS:

- KLOTHO, so heißt die eine, spinnt den Lebensfaden,

- LACHESIS teilt das Lebenslos zu,

- ATROPOS, die Unabwendbare, vollstreckt.

Homer nimmt einen anderen Überlieferungsstrang auf:

Er nennt nur eine Schicksalsgöttin:

MOIRA, der nicht nur die Menschen, sondern auch die Götter unterworfen
sind. Unausweichlich ist das Schicksal für Götter und Menschen.

Es gibt also beim Handeln nicht den freien Willen. Aber man glaubt es,
man sei frei, jedenfalls LAIOS, der Vater des OIDIPUS; denn sich selbst und
seiner Frau will er gewaltsamen Tod und Vergewaltigung oder Inzest erspa-
ren und lässt den Säugling aussetzen in der Hoffnung, dass wilde Tiere das
Ihre tun. Er will das Schicksal wenden.

21



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Das darf uns heute nicht weiter wundern:

Damals war es Regel, dass ungewünschte Kinder ausgesetzt, d. h. in der
Wildnis an den Beinen aufgehängt und sich selbst überlassen wurden, bei
den Spartanern sogar von Staats wegen. Aber LAIOS führte durch sein wohl-
bedachtes Handeln genau das herauf, was er zu vermeiden suchte; denn er
rechnete nicht mit dem Mitleid des Hirten, der das Kind durch einen an-
deren Hirten an den Königshof zu Korinth gelangen ließ.

Das ist die Tragik des LAIOS.

Auch OIDIPUS ist eine tragische Figur: Bevor er wirklich blind wurde, war
er schon blind:

Er tat das Äußerste, als er nach Empfang des Orakelspruchs nicht nach
Korinth zurückging:

Wäre er doch nur gegangen! Denn dann hätte er den LAIOS, seinen Vater,
am Dreiweg von Stavrodromi nicht getroffen, wäre er der Sphinx nicht be-
gegnet und hätte seine Mutter IOKASTE nicht vergewaltigt und geheiratet.

Und als er selbst König und die Stadt Theben von einer Pest heimgesucht
war, da tat er alles, um seine Unschuld am Tode des LAIOS zu beweisen.
Indem er Zeugen um Zeugen aufbrachte für seine Unschuld, brachte er selbst
seine Schuld an den Tag:

Er war der Mörder seines Vaters, Vergewaltiger seiner Mutter und wurde
deren Ehemann.

Das ist tragisches Handeln!

Wir selber werden sehende Zeugen seiner tragischen Blindheit. Und er
vollendete physisch, was wir schon immer gesehen haben:

Er ließ seine geistige Blindheit durch die Spange seiner Mutter und Gelieb-
ten zur physischen Blindheit geraten: Er stach sich die Augen aus; denn
diese sahen, was nie ein Sohn hätte sehen dürfen:

die Brust und die Scham seiner Mutter; er sah sie nicht nur – er hat-
te sie auch erkannt . Das ist die Übersetzung des griechischen Wortes
gignōskein, das zugleich auch den Geschlechtsverkehr bezeichnet.

Kern des Ödipus-Mythos ist also ein doppelter Tabubruch, die Ermordung
des eigenen Vaters und die Vergewaltigung der eigenen Mutter.

Die Geschichte selbst kursierte wohl schon im 2. Jahrtausend vor Chr. und
ist von den mykenischen, also eingewanderten indoeuropäischen Griechen
in der ägäisch-kleinasiatischen Bevölkerung vorgefunden worden. Sprachlich

22



2.1 König ÖDIPUS

weist die fest mit dem Namen Ödipus verbundene Amtsbezeichnung darauf
hin:

týrannos.

Dieses Wort ist karischen, also kleinasiatischen Ursprungs. Aber die Gestal-
tung des alten Mythos, die philosophische, insbesondere die dramatische,
nahmen die eingewanderten Griechen vor. Sophokles führte die Kompo-
sition zur Vollendung:

Er schuf die Tragödie schlechthin und gestaltete ein Paradigma, das litera-
risch bis in unsere Tage hinein lebt. Aristoteles rechnete in seiner Poetik
die Geschichte um den König ÖDIPUS (Oid́ıpūs týrannos) zu den idealen
Tragödien [1453a 17 ff.], die im Protagonisten die Wendung ins Unglück
(Peripetie) mit der Selbsterkenntnis (anagnōrisis) als gleichzeitig verbin-
det.

Der suchende und zugleich leidende Mensch ist Zentrum der Handlung.
Durch den Mythos und seine Gestaltung durch die Griechen wird über alle
Zeit hinaus deutlich, wie verletzlich der Mensch ist, wie seine Existenz eine
tragische Existenz ist, und philosophisch wird ausgesagt, dass es keinen
freien Willen gibt.

Mit dem Paradigma des griechisch-antiken Mythos wird der Weg zur
Tragödie als einer literarischen Gestalt des Abendlandes eröffnet. Der Stoff
des Ödipus-Mythos gilt als der wirkungsmächtigste der Antike [DNP.
Suppl. 5, S. 500]. Er führt ins Zentrum menschlicher Tragik.

Es sind da über die beiden Tabubrüche hinaus zwei Gesichtspunkte von
besonderer Bedeutung:

Zum einen wird deutlich, wie unerbittlich Menschen dem Schicksal ausge-
liefert sind;

zum zweiten zeigt der Mythos als tragischer Mythos die Polarität der
Schuld:

ÖDIPUS hat objektiv schwere Schuld auf sich geladen und ist doch subjektiv
völlig unschuldig; denn er wusste nicht, was er tat.

Die Wirkungsmacht könnte man auch in Auswahl an der Folgegeschichte
zeigen:

Im ersten Jahrhundert nach Christus verlässt die dramatische Gestaltung
des Mythos den griechischen Kulturkreis und wechselt in einen zweiten
über, den römischen. Hervorragend ist Lucius Annaeus Seneca, Prin-
zenerzieher und Staatsmann im Hause des römischen Kaisers NERO, stoi-

23



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

scher Philosoph und Dichter. Er formt die Substanz des Mythos in seiner
Weise zu einer Art

”
Anti-ÖDIPUS“ [Mellein 1991, Bd. 15, S. 205]. Er zeigt

einen Tyrannen, der in Kenntnis des Orakelspruches [Vs. 28 – 34] und auch
der ganzen Wahrheit machtbewusst bleibt und CREO, seinen Schwager, den
er der Intrige bezichtigt [Vs. 669 f.], einkerkern lässt [Vs. 707 f.]. Er will
den Spruch aufheben und unter allen Umständen an der Macht bleiben.
Eigenmächtig, wie er ist, möchte er sich seinem Schicksal nicht ergeben –
darin liegt seine eigentliche Schuld. Er ist eben nicht schuldlos schuldig. Auf
diese Weise versucht Seneca, den Sophokles zu widerlegen [Mellein, a.
a. O.].

Die Interpretation geht sogar so weit, dass Seneca den ÖDIPUS als Helden
die Stadt verlassen lässt. Denn durch die Autoaggression der Blendung
und durch das Verlassen der Stadt befreit er diese von der Seuche, die den
Anfang der Tragödie ausmacht.

Schon an diesem frühen Beispiel für die Wirkungsgeschichte kann man se-
hen, wie Strömungen und Strukturen des Zeitgeistes Einfluss nehmen auf
die Interpretation und Transformationen; denn mit diesem ÖDIPUS meint
Seneca den verbrecherischen Kaiser NERO, der alles tut, um seine Macht
zu halten. Er lässt Rom anzünden, die Christen verfolgen – selbst vor dem
Inzest und vor dem Muttermord schreckt er nicht zurück.

Die christliche Exegese ist einem dritten Kulturkreis zuzuordnen. Diese
konzentriert sich auf die beiden Tabubrüche (Vatermord und Inzest) und
leitet diese aus dem (wie man meint falschen) Glauben der Antike ab:

Der oberste Gott darf ohne jede Hemmung seine Sexualität ausleben. Lust
verbindet sich bei diesem mit Betrug zu Frevel. Da sind dann Mord, selbst
an nahen Verwandten, Aussetzen von Säuglingen und Inzest selbstverständ-
liche Folgen bei den Menschen.

Die ethische Empfehlung kann nur sein:

Keuschheit und Enthaltsamkeit. Diese Deutung wird sogar noch ausgewei-
tet auf die Erläuterung der Namen. ÖDIPUS wird abgeleitet von

”
edo“ =

”
haedus“ =

”
der geile Bock“, und der Name IOKASTE wird abgeleitet von

”
iocunditas casta“ =

”
keusche Fröhlichkeit“ [Lücke, 2006, S. 466].

Wachgehalten wird die Kenntnis des Stoffes in der Renaissance vor al-
lem durch Giovanni Boccaccio in seinen Abhandlungen

”
Über berühm-

te Frauen“ (De claris mulieribus, 1361, erweitert 1362) und
”
Über den Fall

berühmter Männer“ (De casibus virorum illustrium, 1356 – 1360, erweitert
1373). Bei Boccaccio konzentriert sich das Interesse vor allem auf das

24



2.1 König ÖDIPUS

grausame Schicksal der IOKASTE, aber auch das des ÖDIPUS wird darge-
stellt [1. Buch

”
Über den Fall berühmter Männer“].

In der ersten dramatischen Bearbeitung des deutschen Sprachraums nimmt
Hans Sachs diese Verschiebung des Schwerpunktes auf; er verlegt den
Stoff in die ritterlich-höfische Welt und schreibt eine

”
tragedi“, von der

”
unglückhafftig Königin IOCASTA“. Dabei tritt allerdings die philosophische

Problematik in den Hintergrund. Wie schon in Ansätzen bei Seneca treten
stattdessen die theatralischen Effekte in den Vordergrund.

Starke Wirkung zeigt der Ödipusstoff im französischen Sprachraum. Pier-
re Corneille gestaltet in seinem

”
Oedipe“ (1659) einen Nebenstrang der

Handlung zur Haupthandlung und verschärft so den politischen Konflikt.
Da wird eine Liebesbeziehung einer Schwester des ÖDIPUS, DIRCÉ, zum
athenischen König THESEUS entwickelt. Diese erhebt den Anspruch auf die
Herrschaft über Theben und macht sich THESEUS zum Bundesgenossen.

Ein neues Thema wird aus der Nebenhandlung entwickelt:

die dem damaligen Geschmack der Zeit entsprechende Verbindung von Lie-
be und Politik .

Mit Leidenschaft wird hier die Frage nach der Schuld des ÖDIPUS gestellt.
THESEUS (3. Akt) hält eine große Rede gegen den Glauben an die Vorher-
bestimmung und ein Plädoyer für die Willensfreiheit.

Der Wille steht über dem Schicksal; hier steht Corneille gegen Seneca:

”
Vom Schicksal werden wir geführt“ [Oedipus, Vs. 980 ff.].

Das Stück endet aber nicht mit der Gebrochenheit des ÖDIPUS:

ÖDIPUS blendet sich, weil er nicht sich, sondern den Himmel (und die
Götter) bestrafen will:

Keines Blickes mehr will er sie würdigen; sie werden wegen ihrer Ungerech-
tigkeit verurteilt.

Die Meinungsführerschaft des Pierre Corneille wird 1718 durch den

”
Oedipe“ des Francois-Marie Aroué de Voltaire gebrochen. Vol-

taire führt ebenfalls eine galante Nebenhandlung ein, die Liebe zwischen
IOKASTE und dem griechischen Fürsten von Euböa PHILOKTET. Umso er-
greifender ist dann der Kontrast zum grausamen Schicksal des ÖDIPUS. Die
ganze Komposition wird genutzt zum Kampf gegen Gewaltherrschaft und
Priesterwillkür . Hintergrund ist wieder die Gegenwart des Dichters, der
seine Distanz zur Priesterschaft ausdrückt; auch spielen bei der Komposi-

25



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

tion wohl das inzestuöse Verhältnis des Philipp von Orléans und dessen
schleichende Erblindung mit.

Bis in das 18. Jahrhundert sind Sophokles und Seneca die Vorbilder für
viele weitere literarische Gestaltungen. Durch den Einfluss der rationalisti-
schen Aufklärung verliert Seneca seine Geltung.

Eine Verwandlung des Dramas in eine Parodie nimmt Heinrich von
Kleist vor. In seinem Stück

”
Der zerbrochene Krug“ (1808) wird der

Inhalt des Mythos umgedreht:

Dorfrichter ADAM (mit Klumpfuß wie ÖDIPUS) muss über eine Tat rich-
ten, die er selbst begangen hat. Während ÖDIPUS alles tut um aufzuklären,
ist der Dorfrichter ADAM um das Gegenteil bemüht. Er spielt eine Selbst-
verhüllungskomödie:

Und mit der Verschleierung wird er zu einer geradezu tragikomischen Figur.

Friedrich Nietzsche entfaltet sein Denken über ÖDIPUS in zwei Rich-
tungen:

Der Philologe Nietzsche fragt in seinem Erstlingswerk
”
Die Geburt der

Tragödie aus dem Geiste der Musik“ (1872) natürlich nach den Absichten
des Dichters Sophokles:

Mit der Gestaltung des Mythos, so meint Nietzsche, möchte Sophokles
zeigen, dass

”
die leidvollste Gestalt der griechischen Bühne, der unglückse-

lige ÖDIPUS“ [a. a. O. Kap. 9], als edler Mensch verstanden wird, der trotz
seiner Weisheit zum Elend bestimmt ist. Sophokles stelle dar, dass ein so
edler Mensch nicht sündigen könne:

durch sein Handeln führe er auf den Trümmern der alten Welt eine
neue herauf.

Der Philosoph Nietzsche aber fragt danach, ob mit der Darstellung der
mystischen Dreiheit der Schicksalstaten (Mörder des Vaters, Gatte der Mut-
ter, Löser des Rätsels der Sphinx)

”
der Inhalt des Mythos erschöpft ist“.

Nietzsche meint, dass diese Dreiheit ein Bild dafür ist, wie die Weisheit
eines Menschen die Natur zur Preisgabe ihrer Geheimnisse bringen kann:

durch naturwidrige Gräuel , durch das Zerbrechen der heiligsten Natu-
rordnungen, wie es Vatermord und Inzest darstellen:

”
Weisheit ist ein Verbrechen an der Natur“ [a.a.O. Kap. 9].

Derjenige, der das Rätsel der Natur löst (also das Rätsel der Sphinx),
verkörpert die dionysische Weisheit, muss zwangsläufig das tun, was ÖDI-

PUS getan hat, dionysische Weisheit als
”
naturwidriger Gräuel“.

26



2.1 König ÖDIPUS

Die Wirkungsgeschichte des Mythos ist also Interpretationsgeschichte und
verläuft so, dass dramatische Kompositionen ihre Zeitgeschichte über den
Mythos legen. Dabei konnte hier nur eine kleine Auswahl der Dramata
vorgeführt werden.

Nach der Philosophie des 19. Jahrhunderts (Nietzsche) nimmt sich die
Psychologie des Mythos an. Seine fundamental-theologischen Aussagen zur
Existenz des Menschen und zum Verhältnis des Menschen zur Gottheit
werden ausschließlich in eine Richtung gewendet, die man psychologisch
nennen kann. Die Rede ist jetzt von der psychoanalytischen Entwicklungs-
psychologie und deren Begründer Sigmund Freud. Dieser sagt in seinem
Buch

”
Die Traumdeutung“ in Bezug auf ÖDIPUS:

”
Sein Schicksal ergreift

uns nur darum, weil es auch das unsrige hätte werden können“ [Freud
1991, S. 270].

In diesem Buch überträgt Freud den Mythos als Referenzmythos auf das
Seelenleben des Kindes, das sich im Dreieck Vater – Mutter – Kind voll-
zieht. Der von dem Autor entwickelte Fachausdruck ÖDIPUS-Komplex be-
zieht sich auf Vorgänge in der sogenannten phallischen Phase [Freud 1953
ff., S. 16] der menschlichen Entwicklung (4. bis 6. Lebensjahr), in der ag-
gressive Gefühle gegenüber dem gleichgeschlechtlichen Elternteil und Zu-
neigung gegenüber dem gegengeschlechtlichen Elternteil [Freud 1972, S.
245 ff., insbes. S. 254 ff.] aufkommen. Dieser Abschnitt der Entwicklung des
einzelnen Menschen ist nach Freud für die Ausprägung von Neurosen im
späteren Leben der wichtigste.

Der Mythos, der fester Bestandteil des Glaubens war und von Sopho-
kles als theologisches Lehrstück komponiert wurde, wird von Freud ein-
seitig anthropologisch gewendet und damit gefälscht . Die Schuldfrage, die
die Jahrtausende begleitete, wird nun insofern aufgehoben, als sich in al-
len Menschen das ÖDIPUS-Schicksal vollzieht. Max Ernst zeichnet das in
seinem Bild

”
Ödipus Roy“ nach [s. u. Seite 30 ff.].

Was die neuzeitliche Psychologie betrifft, so benutzt sie überhaupt die an-
tike Mythologie als unschätzbar großes Reservoir für die Beschreibung und
Erklärung von Gefühlen, Phantasien, Ängsten, insbesondere von Erkran-
kungen.

Die Psychologisierung des ÖDIPUS-Mythos ist nun ihrerseits Grundlage li-
terarischer Entwicklungen:

Hugo von Hofmannsthal eröffnet (1906) seine unvollendet gebliebene
Triologie zum ÖDIPUS-Mythos mit der Tragödie

”
ÖDIPUS und die Sphinx“

27



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

in drei Aufzügen. Ein eher ungezügelter ÖDIPUS wird gestaltet. Dieser er-
schlägt im ersten Aufzug den Überbringer der Nachricht, dass er nicht des
POLYBOS und der MEROPE Sohn sei. Nun möchte er es genau wissen:

”
Allein in mir war etwas, das wollte sich nicht geben, bis ich nicht gekommen

wäre auf den Grund des Dinges.“

So erschlägt er seinen Vater, besiegt die Sphinx und gelangt schließlich
zur ekstatischen Vereinigung mit IOKASTE, seiner Mutter. Hier wird nun
Freud literarisch dargestellt, aber mit einer Verschiebung der gesamten
Thematik auf die Mutterschaft:

”
Die Welt hängt an den Müttern“, nicht mehr am väterlichen Gesetz. ÖDI-

PUS darf sich – ganz matriarchalisch mit seiner zärtlichen Mutter vereini-
gen. Das Patriarchat wird durchbrochen in Richtung auf das Matriarchat.
Hugo von Hofmannsthal wertet ganz offensichtlich den Tabubruch, den
wir Blutschande nennen, auf:

”
Ja, Volk! Du schreist nach deinem König. Dieser ist’s, an dem ich hänge,“

sagt IOKASTE ekstatisch am Ende des Stückes.

André Gide stellt in seinem Drama
”
Oedip“ (1931 in Antwerpen urauf-

geführt) den ÖDIPUS als einen selbstbewussten, progressiven Staatsmann
dar, dessen Gegenspieler (der Priester TEIRESIAS) das Unglück des Volkes
auf die fehlende Gottergebenheit des Herrschers zurückführt. Des ÖDIPUS

zentrales Losungswort lautet, im Gegensatz zum Dogmatismus des Prie-
sters,

”
Der Mensch“ (l’ homme). Schließlich sagt sich ÖDIPUS selbstbewusst

von GOTT los, den er des Verrats bezichtigt, und geht mit seiner Tochter
ANTIGONE, die sich ebenfalls vom Gotte des TEIRESIAS trennt und nur
noch ihrem Herzen folgen möchte, als Pilger durch die Welt, alle gesell-
schaftlichen Konventionen als Heuchelei verachtend.

Wie man sieht, erscheint der psychoanalytisch interpretierte ÖDIPUS-
Mythos zugleich als Hintergrund für die Darstellung des offenkundigen
Werteverfalls der Gegenwart – oder doch wenigstens als Instrument, mit
dem man die Werte auf ihr Fundament hin befragen kann.

Schließlich wird der Mythos des ÖDIPUS noch in anderer Hinsicht gebraucht
oder besser: missbraucht:

Der am Vordergrund sich bewegende Aktionismus wird (1964) in dem sog.
Projekt eines groß angelegten Orgientheaters vorgeführt. Gemeint ist hier
das Stück von Hermann Nitsch:

”
König ÖDIPUS, eine spielbare Theorie

des Dramas“.

28



2.1 König ÖDIPUS

Nitsch möchte das Endziel aller Aktionen, das zutiefst menschliche Bedürf-
nis nach dem

”
Urexzess“, die totale Triebenthemmung, die sich im Mord

am Vater und der Vergewaltigung der eigenen Mutter ausdrückt, auf die
Bühne bringen. Das paradigmatische Drama des Sophokles wird durch
künstlerische Unfähigkeit und wohl auch durch die geistige Erkrankung der
Gegenwart, die eher klinischer Behandlung bedarf, verwüstet, gleichwohl
mit größter öffentlicher Wirkung.

Angesichts dieser großen Öffentlichkeitswirkung, der Gier nach Gewaltdar-
stellung und breiten Akzeptanz der Gewalt auch auf anderen Ebenen der
Medien erscheint die gegenwärtige, von Empörung getragene Erörterung
der weltweiten Massenmorde als zutiefst heuchlerisch. Auch hier wird die
Tragik des gesellschaftlichen Seins der Gegenwart deutlich:

Irrational ist der Einzelne auf sich selbst zurückgeworfen und der Lüstern-
heit auf Gewalt ausgesetzt, seine Wertbewusstheit oder auch sein Streben
nach Werten werden dominiert durch den öffentlichen Raum fehlender Wer-
te, das Bewusstsein kollidiert mit der Leere seines Umfeldes. Und in dem
Maße, wie das Bewusstsein, das die Leere spürt, gegen diese Leere revol-
tiert, ist dieses der Leere preisgegeben. Das wird an der Hilflosigkeit im
Umgang mit der eigenen Heuchelei deutlich, z. B. in Funk, Fernsehen und
Presse.

Schon sehr früh hat auch der Film sich des Mythos bedient:

Jean Cocteau präsentiert (1934) mit seiner
”
machine infernale“ den ÖDI-

PUS in einer Art Maschine oder Uhrwerk, das, aufgezogen, unabänderlich
und unentrinnbar abläuft, erdacht von

”
teuflischen Göttern zur mathema-

tischen Vernichtung eines Menschen“.

Zuvor hatte Cocteau schon ein lateinisches Libretto für die Oper von
Igor Strawinsky

”
Ödipus Rex“ geschrieben.

Auch sonst bietet der Mythos reichen Stoff für die Oper von Henry Pur-
cel (1692) bis zu Karl Orff (1959):

”
ÖDIPUS, der Tyrann“ und R.J.

Saferstein (2006):
”
ÖDIPUS for kids“.

Abschließend sei noch auf Loriot verwiesen, der 1988 in
”
Ödipussy“ die

Geschichte eines 58jährigen Muttersöhnchens schildert.

Ein Riesenmaterial bietet die bildende Kunst vom 5. Jahrhundert v. Chr.
bis in unsere Zeit. Die antiken Künstler konzentrierten sich gern auf das
Zusammentreffen des ÖDIPUS mit der Sphinx. Griechische Vasen zeigen von
450 v. Chr. an einen Machtkampf :

29



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Die Sphinx sitzt erhöht auf einer Säule oder einem Felsen; furchtlos tritt
ihr ÖDIPUS entgegen, gelassen als Wanderer mit Wanderhut, Mantel und
Speer und nachdenklich den Bart emporstreichend.

Im 19. Jahrhundert (Gustave Moreau, 1864) wird am Beispiel der Begeg-
nung beider der Kampf der Geschlechter gezeigt und vor allem die sexuelle
Dimension des Treffens:

ÖDIPUS verfällt sexuell der Sphinx.

Auch Heinrich Heine empfindet so: Im Einleitungsgedicht zum Buch der
Lieder sagt er dazu:

”
Sie trank meiner Küsse lodernde Glut

mit Dürsten und mit Lechzen.

Sie trank mir fast den Odem aus

und endlich, Wolllust heischend,

umschlang sie mich, meinen armen Leib

mit den Löwentatzen zerfleischend.“

Tief in die Psychoanalyse geht mit seinen Verschlüsselungen das Bild von
Max Ernst aus dem Jahre 1922, das hier zitiert werden soll:

Wir sehen auf dem Bild eine linke Hand, die aus einem dunklen Zimmer
heraus und aus einem Fenster mit heller äußerer Laibung herausragt. Die
Dunkelheit des Zimmers wird zu einem Rahmen fortgesetzt über den Him-
mel, der sich als breiter Streifen dahin zieht:

Schwärze begrenzt das Bild, dessen Gegenstände zum Teil in helles, zum
Teil in ein abgedunkeltes Licht getaucht sind. Durch den Daumen und den
Zeigefinger der linken Hand sind der Bogen einer chirurgischen Säge und
das Sägeblatt gebohrt. Mit dieser Säge wird eine Nuss oder eine Art Nuss
aufgesägt, die zugleich eher tangentiell von einem Pfeil durchbohrt ist.

Mit vier Fingern, außer dem kleinen, wird diese Nuss gehalten. Rechts von
der Nuss, auf einer Platte, eng eingespannt durch ein zaunartiges Gebilde,
dringt ein Gespann, der dunkelgrüne Kopf eines Vogels und der dunkle Kopf
eines Stieres, dessen Hörner durch eine lange Leine miteinander verbunden
sind und aus dem Schwarz des Himmels heraus geführt werden. Gleich unter
dem Schwarz des Himmels im fahlen Grün schwebt ein Ballon.

Im Mittelgrund als ein Kontrast zu den dunklen Köpfen des Paares steht
eine in einem rechten Winkel abgeklappte orangefarbene Wand, die den
Kontrast zu den beiden Köpfen deutlich macht.

30



Max Ernst, Oedipus Rex, 1922
Copyright: VG Bild-Kunst / Collection of Claude Herraint, Paris / Bridgeman Images



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Das Sägen ist ein sehr schmerzhafter Prozess, jedenfalls bemüht sich der
Sägende, die Nuss langsam zu öffnen. Bei dieser Operation handelt es sich
um eine langsame, bedächtige Operation, bei der wohl nach und nach deut-
lich wird, dass es sich um eine sich öffnende weibliche Scham handelt. Der
Pfeil weist offenkundig auf eine Penetration der weiblichen Scham durch
den männlichen Phallos hin. Insgesamt steht die Nuss für die weibliche
Scham und auch für das Rätsel, das durch schmerzhaftes Sägen geöffnet
und

”
geknackt“ werden muss. Der Knackpunkt oder Kern dieses Rätsels

ist eben nicht so sehr die Frage nach dem, was der Mensch ist, sondern
nach dem, was ÖDIPUS Rex selber ist und tut – er sägt, bohrt nach, um
mit der Penetration den Grund zu durchdringen: Es ist vollbracht.

Aber dieses war dem ÖDIPUS nicht gelungen. Er hatte nur den allgemeinen
Teil des Rätsels gelöst, wonach es sich bei dem Wort der Sphinx um den
Hinweis auf den Menschen allgemein handelt.

Aber der Mensch allgemein ist zugleich auch ein átomon, eine Individua-
lität, der es aufgegeben ist, sich selbst zu erkennen, wie auch der Gott in
Delphi verlangt:

”
Erkenne Dich selbst!“

So zeigt dieses Bild den Weg der Selbsterkenntnis als eine schmerzhafte
geistige und physische Operation, die darin kulminiert, dass die Gewalt,
auch das könnte der Pfeil bedeuten, gegen den Vater sich mit der Gewalt
gegen die Mutter verbindet.

Im Gespann Vogel und Stier weist der Vogelkopf auf IOKASTE und der Stier
auf ÖDIPUS. Die lange Leine, wir sprechen ja auch von

”
langer Leine“, macht

deutlich, dass es sich bei dem Gespann nicht um eng geführte Marionetten
handelt, sondern dass es Willensspielräume gibt.

Eine Frage, die in diesem archaischen, mythischen Raum gestellt werden
muss, ist die nach dem schwebenden Ballon. Dieser ist wohl ein Hinweis auf
die Jetztzeit des Malers und die Moderne. Der Ballon verkörpert das Stück
präsentische Moderne mit dem Gedanken, dass ÖDIPUS und IOKASTE auch
heute stattfinden können. Der schwarze Raum und der schwarze Himmel
machen in dem Zusammenhang deutlich, dass es sich um ein Unheil handelt,
das von der Vergangenheit bis in die Gegenwart hineinreichen kann.

Die Nuss und die Prozesse, die sich um die Nuss herum vollziehen, kann
ein griechisches Verbum deutlich machen. Es heißt: katagigart́ızein (κατα-
γιγαρτίζειν). Es bezeichnet wie viele andere Verben im Griechischen den se-
xuellen Vorgang zwischen Mann und Frau und bedeutet wörtlich übersetzt

”
entkernen“. Mit dem Entkernen also wird im Wege eines schmerzhaften,

32



2.2 KADMOS

zugleich geistigen Prozesses, worauf auch das Dunkel des Himmels weist,
schrittweise das Rätsel gelöst. Der Kern ist sozusagen das Wesen, das aus
der Dunkelheit ins Licht tritt. Im Faust von Johann Wolfgang von
Goethe [Faust 1, Studierzimmer] heißt es:

”
Das also ist des Pudels Kern.“

Wie der Stier für den Mann ÖDIPUS, so steht der Vogel für die Frau IO-

KASTE. Die psychoanalytische Literatur behandelt den Vogel, dort wo er
erhoben wird, als Ausdruck sexueller Vorgänge – umgangssprachlich oder
auch ordinär sprechen wir vom

”
Vögeln“. Dort, wo die Aufmerksamkeit auf

die großen Augen gelenkt wird, versteht man die großen Augen als
”
mit den

Augen vögeln“, was soviel auch wie kokettieren oder flirten bedeuten kann.

Insgesamt zeigt das Bild die Lenkung von Menschen aus großer Entfernung
und mit langer Leine in schmerzlicher Bewegung und viel weniger lustbe-
tont, als man das wahrhaben möchte.

Leid ist der cantus firmus dieses hier zitierten Bildes und im Verständnis
von Max Ernst der Mythos selbst.

2.2 KADMOS

Der unglückliche ÖDIPUS hatte also eine zutiefst unglückliche Gegenwart,
dafür aber hat er eine unvergängliche Zukunft, durch Dichter, Maler und
Wissenschaftler.

Aber es gibt keine Zukunft ohne die Gegenwart, v. a. aber ohne die Ver-
gangenheit.

Beide, Vergangenheit und Zukunft, hängen zusammen wie der Anfang und
das Ende. Indem wir jetzt den Anfang betrachten und diesen zugleich an
das Ende knüpfen, folgen wir der Feststellung des Arztes und Philosophen
ALKMAION; er sagte [24 B 2 DK]:

”
Die Menschen müssen deswegen vergehen, weil sie es nicht vermögen, den

Anfang mit dem Ende zu verbinden.“

Der Anfang des ÖDIPUS aber ist Theben [Ov. met., 3.13 ff.; 3.130 f.]. Diese
Stadt ist schon im 2. vorchristlichen Jahrtausend von großer Bedeutung,
reich durch Landwirtschaft und Handel, reich auch an Wasser. In jüngerer
Zeit fand man dort babylonische Siegelzylinder und ein großes Archiv mit
Zeugnissen der mykenischen Silbenschrift, Linear-B genannt. Die Akropolis
von Theben ist die bedeutendste des zweiten Jahrtausends in Griechenland.

33



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Dort war ÖDIPUS König, sein Vater LAIOS auch, ebenfalls dessen Vater
LABDAKOS und dessen Vater POLYDOROS.

Vom Vater des POLYDOROS, von dessen Vater sowie Großvater und von der
Gründung der Stadt Theben handelt die folgende Geschichte:

Sie beginnt mit dem ewig lüsternen obersten Gott ZEUS:

Ihn reizte eine altorientalische Königstochter, die Tochter des AGENOR,
Königs von Tyros in Phoinikien (heute: Sur im Libanon, seit 1983 Weltkul-
turerbe). Als diese eines Tages mit Freundinnen am Strande spielt, verwan-
delt ZEUS sich in einen zahmen Stier. Tierlieb, wie heranwachsende junge
Mädchen oft sind, nähert sich die Königstochter diesem Stiere, streichelt
und liebkost ihn. Irgendwie gelangt sie auf seinen Rücken, und für ZEUS

ist es dann ein Leichtes, sie zu entführen, über das Meer nach Kreta; eine
andere Quelle spricht sogar davon, dass er sie in die Gegend des späteren
Theben entführt hat.

Das junge Mädchen hieß übrigens EUROPA. Und nach ihr wurde später
ein zutiefst von schweren Kriegen und nur sparsam von Frieden geprägter
Erdteil benannt: Europa.

Aus dem Spiel wurde dann doch Ernst:

ZEUS zeugte mit ihr drei Söhne.

Hätte er es doch nur nicht getan!

Denn der eine, MINOS, hatte eine Frau, PASIPHAE, die sich von ihrem Manne
abwandte und sich in Liebe von einem Stier begatten ließ. Das Ergebnis war
die Geburt eines höchst gefährlichen Scheusals: MINOTAURUS. DAIDALOS,
ein athenischer Künstler und Architekt, soll, so sagt man, für den MINO-

TAURUS ein Gebäude gebaut haben, das später so berühmte Labyrinth –
aber davon später noch mehr.

AGENOR, Vater der EUROPA und Sohn des Meeresgottes POSEIDON, war
über den Verlust seiner Tochter so betrübt, dass er alsbald seine Söhne
aussandte, EUROPA zu suchen; er drohte Strafen an für den Fall, dass sie
ohne ihre Schwester zurückkämen.

Einer dieser Söhne hieß KADMOS.

Dieser war zunächst nach Nordgriechenland gezogen, wo seine Mutter, die
ihn begleitet hatte, verstarb.

Da er nun nicht weiterwusste, fragte er beim Orakel in Delphi an und bekam
als Antwort, er solle sich nicht weiter um EUROPA kümmern, sondern einer

34



2.2 KADMOS

Kuh, die er finden werde, folgen, dort eine Burg bauen und eine Stadt
gründen, wo diese sich aus Müdigkeit niederlasse.

Und er findet eine ungezähmte Kuh mit einer schönen Zeichnung (einem
Vollmond) in den Flanken. Dort, wo sie sich niederlässt, um zu trinken,
baut KADMOS die genannte Burg; diese wird nach ihm Kadméıa benannt
und stellt den Kern der Stadt Theben dar; diese heißt im Unterschied zum
hunderttorigen Theben in Ägypten das

”
Siebentorige“.

Das Land aber wird nach dieser Kuh Böotien genannt. Diesen Namen trägt
das Land bis heute,

”
Kuhland“ könnte man übersetzen, abgeleitet vom

griechischen Wort būs (βοῦς), was
”
Kuh“ bedeutet.

Dass ein Königssohn aus Afrika ausgerechnet im mittleren Griechenland ei-
ne Stadt gründet und dass diese ausgerechnet den gleichen Namen trägt wie
eine afrikanische Stadt, mag wohl darauf hinweisen, dass zwischen Europa,
Asien und Afrika schon in früher Zeit ein enger Zusammenhang bestand;
oder auch so:

Europa findet seinen Grund in Asien und Afrika.

Weiter zu KADMOS:

Dieser möchte nun die Kuh dem ZEUS als Opfer darbringen und schickt
Männer aus, die für die Opferzeremonie frisches Wasser holen sollten. Aber
die Quelle wird von einem Drachen, andere sagen, von einer Schlange, be-
wacht. Dieses Ungeheuer stürzt sich auf die Männer und tötet die meisten
von ihnen.

Jetzt ist ihr Führer dran. Ordnung muss er schaffen (manche leiten seinen
Namen von kósmos = Ordnung ab) und für klare Verhältnisse sorgen.

Nach schwerem Kampf besiegt er den Drachen.

Der Speer des KADMOS durchbohrt die Kehle dieses Untiers und zugleich
eine dahinter stehende Eiche. So stark ist der Held – immerhin (das muss
noch nachgetragen werden) ist er nicht nur Sohn des Königs von Phönizien,
sondern auch ein Ururenkel des ZEUS, andere sagen, er sei ein Ururenkel
des POSEIDON.

Die Könige Thebens sind also göttlichen Ursprungs; Götter oder Göttinnen
wirken in der Folge der Geschichte immer wieder ein.

Am Anfang aber steht ZEUS:

Dieser hatte nämlich eine heiße Affäre mit der IO, einer Priesterin der HERA,
die ja bekanntlich seine Ehefrau ist; daraus entstand der Sohn EPAPHOS;

35



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

dieser zeugte mit der MEMPHIS (Tochter des Nils) die Tochter LIBYE; diese
wiederum wurde von POSEIDON geliebt, und so entstand der bereits bekann-
te AGENOR. Wir haben also die Abfolge ZEUS, EPAPHOS, LIBYE, AGENOR,
KADMOS, POLYDOROS, LABDAKOS, LAIOS, ÖDIPUS [s. das Stemma im An-
hang (Seite 171)].

Doch zurück zu KADMOS und seinem Sieg über den Drachen:

Auch ein toter Drachen kann eine große Gefahr sein. Daher rät die Göttin
ATHENE dem Helden, er solle den Kopf des Tieres zertrümmern, die Zähne
aussägen und diese dann, ausgesägt, aussäen.

Gesagt, getan:

Er sägt die Zähne aus, pflügt das Land und sät die Zähne aus, nur dass dar-
aus kein Getreide, sondern Männer wachsen. Spartóı (σπαρτοί) =

”
Gesäte“

werden sie genannt; spartóı hießen in geschichtlicher Zeit auch die Einwoh-
ner von Theben; denn sie stammen von diesen

”
Sparten“ ab. Was auffällt,

ist, dass die genannten Sparten gleich nach ihrer Geburt wie Kampfmaschi-
nen übereinander herfallen und sich fast ausgerottet hätten. Nur die fünf
stärksten bleiben übrig. Auf diese führen die fünf Adelsfamilien in Theben
ihren Ursprung zurück.

Nun war die Quelle, zu der die Kuh den KADMOS geführt hatte, dem Kriegs-
gott ARES heilig; Areia hieß sie darum auch (Aresbronnen); der getötete
Drachen aber war ein Sohn des Kriegsgottes.

Für die Tötung des Drachens muss KADMOS daher sühnen. Ein großes
Jahr hatte er dem Kriegsgotte zu dienen, das sind nach unserer Zählung
acht Jahre. Danach war dieser versöhnt, d. h. von der Sühne kam es zur
Versöhnung, und er gab dem KADMOS sogar eine Tochter zur Frau, die er
mit der Göttin der Liebe APHRODITE hatte.

Diese hieß HARMONIA.

Große Freude ergriff die Götter über diese Hochzeit ; sie alle kamen zur
Feier und bewegten sich mit in dem großen Festzug, an dessen Spitze die
Hochzeitskutsche von Löwe und Eber gezogen wurde. Man ließ es sich wohl-
ergehen und man brachte viele Geschenke mit:

- ZEUS, der oberste Gott, gewährte dem glücklichen KADMOS die Gnade
des gemeinsamen Festmahls;

- ATHENE übergab dem KADMOS die Königsherrschaft;

36



2.2 KADMOS

- die Musen trugen göttliche Hymnen vor. Sie sangen:
”
Was schön ist,

es bleibt willkommen für immer“ [Thgn. 1.17; auch E. Ba. Vs. 881,
901];

- HERMES schenkte dem König eine Leier;

- DEMETER, die Göttin der Saaten, aber brachte Früchte und Getreide.

- Doch das Schönste ist ein Peplos, ein prächtiger Mantel für die Braut,
insbesondere aber ein goldenes Halsband . Dieses ist mit Edelsteinen
über und über besetzt und stammt von HEPHAISTOS.

Aus Bitternis und Grimm hatte der es geschmiedet; denn der Kriegsgott
ARES hatte mit APHRODITE auf das Lebhafteste Umgang gehabt und dabei
war die HARMONIA entstanden – aber verheiratet war APHRODITE mit
HEPHAISTOS, dem hinkenden, nicht sonderlich gut aussehenden Gott des
Feuers und der Schmiedekunst.

Doch dieses Halsband sollte jedem, der es später trug, Unglück bringen.

Auch IOKASTE, die unglücklichste aller Frauen, Mutter und Frau des ÖDI-

PUS, trug dieses Halsband; heute liegt es auf dem Grund einer Quelle, und
wer es anrührt, der kränkt die Sonne und bringt Stürme über das Land.

Weiter zu KADMOS und HARMONIA:

Vier Töchter und ein Sohn wurden dem Paar geboren.

SEMELE z. B. die unglückliche Geliebte des ZEUS, wurde vom Blitze des
Gottes getroffen, Mutter eines göttlichen Kindes, des DIONYSOS; von diesem
und von der Liebesgeschichte werden wir bald hören. POLYDOROS wird die
Linie über LABDAKOS, LAIOS und ÖDIPUS fortsetzen bis zu den vier Kindern
des ÖDIPUS ETEOKLES, POLYNEIKES, ISMENE, ANTIGONE [s. Stammbaum
S. 171].

KADMOS war nicht nur stark, sondern auch besonnen und klug. Es heißt,
dass er mit seiner Gattin zusammen die Grundlagen menschlicher Kultur
geschaffen und erhalten hat:

Sie wirkten die Zusammenfügung des Auseinanderstrebenden in die Ord-
nung einer menschlichen Gesellschaft – harmońıa bedeutet nämlich Zusam-
menfügung, Bindung, Norm und Struktur, so wie Kosmos (wovon einige
den Namen KADMOS ableiten) Ordnung bedeutet.

Kultur jedoch, die von beiden geschaffen wurde, bedeutet auch Erinnerung
und ein Stück schriftliche Überlieferung. Ohne diese Überlieferung gibt es
keine Kultur.

37



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

So gilt KADMOS als Erfinder der Schrift; an einer der vielen thebanischen
Quellen sitzend dachte er sich die Schriftzeichen aus. Vielleicht hatte er die
Schriftzeichen aber auch schon aus der Heimat mit nach Griechenland ge-
bracht. Wir wissen, dass die griechischen Schriftzeichen eine Weiterentwick-
lung aus dem semitischen Alphabet sind. Auch soll KADMOS die Steinmetz-
kunst, die Technik, Metall und Gold zu gießen, erfunden haben. Als erster
soll er Steinbrüche betrieben und Gold und Metall im Gebirge abgebaut
haben. Schließlich aber hat er den entscheidenden Beitrag zur Verbreitung
der Religion des DIONYSOS geleistet, auch in Ägypten, wo DIONYSOS den
Namen OSIRIS trägt. Davon wird bald noch mehr berichtet werden.

KADMOS und HARMONIA wurden am Ende nach einem langen Leben in
Schlangen verwandelt [Ov. met. 4. 563 ff.] und entrückt.

2.2.1 Deutung und Wirkung

Diese Geschichte kann uns einiges lehren:

Zum einen stellt sie sich als eine Art Gründungssage für eine Stadt – hier
Theben – dar; diese Stadt hat viel früher als Athen eine große Bedeutung
erlangt.

Zum zweiten:

sie zeigt – das ist wohl interessanter –, wie früh schon Europa mit dem alten
Orient, mit Asien und Afrika zusammenhängt; vielleicht wird sogar gezeigt,
dass der Zusammenhang über den normalen Austausch (Handel, Wandel,
Wanderungen) hinausgeht, ein geistiger Austausch. Der Name KADMOS

ist vermutlich sogar semitischen Ursprungs; die Wurzel des Wortes qdm
bedeutet soviel wie

”
östlich“ und

”
vor Zeiten“,

”
alt“,

”
antik“. KADMOS

hieße dann
”
der aus dem Osten Kommende“,

”
der Uralte“. Übrigens: Ein

(oder der) östliche Stadtteil vom heutigen Damaskus heißt QDM.

Zum dritten:

In die indoeuropäische Sprache gelangen sprachliche Zeichen, das Alphabet ,
nach Griechenland; das war im 8. Jahrhundert v. Chr. Im Altgriechischen
spricht man auch von den kadméıa grámmata (Καδμεῖα γράμματα) = kad-
meische Buchstaben. Mit dieser medialen Revolution legten KADMOS und
HARMONIA die Grundlage für die Entstehung und Verbreitung der grie-
chischen Hochkultur. Schon früh also wird im Mythos darauf hingewiesen,
dass eine der Säulen der abendländischen Kultur der Alte Orient ist. Eine
weitere Grundlage sind

”
Ordnung“ und

”
Eintracht“. Beide Begriffe gehen

38



2.2 KADMOS

als KADMOS, (was man, wie gesagt, auch mit kósmos (κόσμος) = Ord-
nung zusammenbringt) und als HARMONIA (ἁρμονία bedeutet Eintracht,
Wohlklang) eine Ehe ein und stellen eine weitere Säule für die griechische
Hochkultur dar.

Zum vierten:

Der Mythos um KADMOS liefert uns im Rahmen der griechischen Mytholo-
gie einen frühen Beitrag zur Anthropogonie, zur Entstehung des Menschen,
hier der Sparten, die aus den Körperteilen (den Zähnen) eines getöteten
Gottes ins Leben traten. Dieselbe Vorstellung findet sich bereits, wie wir
noch sehen werden, in den noch älteren Mythen des alten Orients.

Doch bevor die Vorstellung der Griechen zur Entstehung der Menschen
hier weiterentwickelt wird, sollen noch einige Worte mehr zur Wirkungsge-
schichte des KADMOS-Mythos gesagt werden. Sie ist aber bei weitem nicht
so intensiv wie die des ÖDIPUS.

In der bildenden Kunst interessierte sich schon die Antike und hier ganz
besonders die Vasenmalerei für die Hochzeit des KADMOS und der HARMO-

NIA und für den Kampf des KADMOS mit dem Drachen. Vom 6. bis zum
4. Jahrhundert v. Chr. finden sich schöne Beispiele. Das früheste Zeugnis
liefert um 560 v. Chr. der sog. Reitermaler. KADMOS wird nie als afri-
kanisch/asiatisch gekleidet und (bis auf zwei Ausnahmen) bartlos gezeigt
[Moog/Grünewald 2008, S. 379 in: DNP Supplementband 5]. Er wird
stets als Grieche dargestellt. Das wohl bemerkenswerteste Bild der Neuzeit
hat P.P. Rubens konzipiert, ausgeführt von Jacob Jordmans. Es zeigt
die

”
Drachensaat“: Der Sieger steht vor dem toten Drachen, und ATHENE

weist aus den Wolken auf die aus dem Boden wachsenden Krieger. Ähnlich
eine Ölskizze zu

”
KADMOS und MINERVA“.

In der Literatur erscheint KADMOS schon bei Homer [Od. 5.333] als be-
kannt; immer wieder wird er behandelt im Rahmen von Darstellungen, die
sich mit der Gründungssage Thebens befassen und auch sonst, so bei HERO-

DOT [3.58] APOLLODOR [bibl. 3.21 ff., Brodersen], auch Ovid [met. 3.1]
und Nonnos [D. ab 4.77 ff.]. Eine herausragende Rolle [Moog/Grüne-
wald 2008. S. 380 in: DNP Supplementband 5] spielen KADMOS und The-
ben im Mittelalter im

”
Roman des Thèbes“, entstanden um 1150. Später,

um 1360, beschrieb Boccaccio in seiner Schrift
”
Über den Fall berühmter

Männer“ Aufstieg und Fall des Kulturgründers KADMOS.

Aus der Musik seien genannt:

39



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

G. F. Händels Oratorium von 1744
”
SEMELE“ und die zeitgenössische

Oper
”
Die Bassariden“ von H. W. Henze, uraufgeführt am 06.08.1966. In

der Literatur der Spätantike und des Mittelalters verlagert sich der Schwer-
punkt der Darstellung. Es wird die Rolle des KADMOS als Kulturbringers
herausgearbeitet.

Für die Neuzeit sei hingewiesen auf den Roman
”
Kadm und Garmonija“

des Epikers Cheraskow, den man auch den
”
russischen Homer“ nannte.

Geradezu religiös erhöht wird KADMOS von Friedrich Hölderlin in sei-
ner Elegie

”
Brot und Wein“. Dabei spielt wohl auch die Tatsache eine Rolle,

dass KADMOS der Großvater des allzeit verehrten DIONYSOS ist:

”
...Komm! Dorthin, ... von wo

Thebe drunten und Ismenos rauscht im Lande des Kadmos,

Dorther kommt und zurückdeutet der kommende Gott. ...“

Mit dem kommenden Gott ist DIONYSOS gemeint, von dem bald noch zu
berichten sein wird; denn dieser Gott steht zur Familie des KADMOS in
besonderer Beziehung.

Es sollte an dieser Stelle gesagt sein, dass Friedrich Hölderlin mehr
als 2000 Jahre später sich dichterisch ständig im mythischen Paradigma
bewegt, in eben dem Paradigma, dem z. B. KADMOS und die ganze Dichtung
des Homer entstammt, natürlich auch der Mythos des ÖDIPUS. Mit dem
Hinweis auf den kommenden Gott DIONYSOS macht Hölderlin auf eine
Möglichkeit des Ausbruchs aus diesem Paradigma aufmerksam; denn dieser
Gott steht für den Ausbruch aus dem Gewohnten.

In der Literatur der Moderne ist der Mythos des KADMOS nicht mehr un-
mittelbar Gegenstand des Nachdenkens, vielmehr bietet er, als Kulturbrin-
ger gefeiert, die Folie für Neues, für ein anderes, neues Verständnis von
Kultur, auch einer

”
Kultur“ des Krieges:

Georg Kaiser, ein zu seiner Zeit viel beachteter Autor, schreibt 1914/1915
nach Ausbruch des Krieges das Drama

”
Europa“, das am 05.12.1920 im

Schauspielhaus am Gendarmenmarkt zu Berlin durch Max Reinhard
uraufgeführt worden ist. Darin treffen ZEUS und HERMES auf eine Gruppe
von jungen Männern, die sich über die schöne, unnahbare EUROPA unter-
halten:

”
EUROPA ist Duft ohne Form ... ist Hauch ohne Gestalt.“ Sie ist

eine Prinzessin, Tochter des AGENOR, der König in einer pazifistischen,
an ästhetischen Werten sich orientierenden Diktatur und betrübt ist über
seinen Sohn KADMOS; denn dieser hatte über Nacht das Land seines Vaters

40



2.2 KADMOS

verlassen. Diese schöne junge Frau soll aus einer Schar jugendlicher schöner
Tänzer demjenigen vermählt werden, der am schönsten tanzt.

ZEUS, der ein Auge auf sie geworfen hat (
”
... sie blüht mächtig in meinem

Blut“), mischt sich unter die Jünglinge, präsentiert eine ästhetisch vollkom-
mene Einlage, die schönste also von allen Einlagen, die getanzt worden sind,
und erntet nur ein Lachen der EUROPA. Sie will nicht das ästhetisch Schöne,
sondern animalische Kraft , und so folgt sie dem inzwischen in einen Stier
verwandelten ZEUS ...

”
ich liege so bequem auf deinem Pelz“.

Als nun aus einem fernen Land, dessen König KADMOS ist, eine Drachensaat
wilder Krieger auftritt, die Frauen haben wollen (

”
Wir wollen Weiber“),

schließt sie sich diesen Kriegern an; sie zieht aber nicht in das Reich ihres
Bruders KADMOS, sondern in ein neues Reich, das ihren Namen tragen
soll. Da aber ihre Kinder das Reich des AGENOR dereinst vernichten sollen,
wandelt sich der Sinn der dortigen sich am Schönen orientierenden Tänzer,
sie nehmen sich Bauernmägde und zeugen mit diesen ein starkes Geschlecht,
das animalisch kämpfen kann.

So wird der Mythos von KADMOS Gegenstand einer dramatischen Analyse
von Kultur ; auf der einen Seite gibt es den Komplex, der aus Werten und
Normen (wie z. B. aus dem Schönen) lebt, auf der anderen Seite gibt es
den Gegenpol, der sich als umfassendes animalisches Handeln (nicht nur
im Bereich der Sexualität) äußert.

”
... echtes Leben ist starkes Leben – und

das stärkste ist das Beste“ [letzter Akt].

Angesichts eines grauenhaften Krieges scheint eine solche kulturkritische
Interpretation des KADMOS-Mythos anachronistisch – vielleicht ist aber
auch ein solcher Anachronismus verständlich:

Wer mag schon in den Zeiten, da der gewaltsame Tod und das Elend keine
futurischen, sondern durchaus präsentische Ereignisse sind, noch an Werte
denken, die über den Tag hinausgehen, Werte, die KADMOS als

”
Kultur-

bringer“ verkörpert?

Einen solchen Versuch unternimmt Rudolf Pannwitz. Sein umfangrei-
ches Werk ist geleitet von der Sorge um die untergangsbedrohte Gegenwart
und um die Schaffung eines neuen Menschen. Der Bogen des literarischen
Schaffens spannt sich zwischen die Jahre 1917, in dem sein Buch

”
Die Krisis

der europäischen Kultur“ erschien, und 1960, dem Erscheinungsjahr seiner
epischen Dichtung

”
KADMOS“.

Pannwitz meinte, dass nur dann der Zerstörung der Kultur Einhalt gebo-
ten werden kann, wenn sie wieder auf den Menschen und seine menschliche

41



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Überlieferung (dazu gehören BUDDHA, KONFUZIUS und der Mythos) bezo-
gen wird. Kultureller Fortschritt oder besser Fortschritt könne dort nicht
mehr verzeichnet werden, wo dieser nur noch auf das Wohl von Gruppen
reduziert wird. Und der Weltfriede wird dort denkbar, wo Völker sich in-
einander auflösen.

KADMOS spielt auch im dichterischen Wirken der Moderne eine Rolle.

Der Lyriker EZRA POUND stellte sehr früh (schon 1920) die Frage, wel-
che Rolle denn ein Dichter in dem sich abzeichnenden Verfall der Kultur
spielt. Er fand, dass der kommerziellen und kapitalistischen Entwertung der
Welt eine humanistische Utopie durch den Dichter entgegengesetzt werden
kann. Diese Utopie entwickelte POUND aus der Kulturtradition der Antike,
insbesondere aus dem antiken Mythos; sein Konzept zielt auf eine Zusam-
menführung der gesprengten Einheit des Gegenwartswissens in Dichtung ;
er meint damit Gegenwartswissen als Wissen von dem, was ist und Wis-
sen davon, wie dieses Wissen geworden ist. Er findet einen Echoeffekt von
Stoffen und Mythen aus der Antike und macht das im Gedicht deutlich. So
geht des KADMOS Saat in der Oktoberrevolution von 1917 auf:

Wichtige Tage sind die 30 Tage des Brumaire nach dem französischen Re-
volutionskalender, vom 22. Oktober bis zum 20. November. Zwar geht die
Saat des KADMOS auf, doch das Volk wird wie immer um die Ernte der
Erhebung gebracht:

”
Mich hat KADMOS gesät in die Scholle,

und mit dem dreißigsten Herbst

sink ich zurück in die Scholle,

der ich entsprossen.“

[Cantos XXVII]

2.3 Anthropogonie

2.3.1 Typologie

Die Thebaner entstammen also aus der Saat von Drachenzähnen, die KAD-

MOS einst auf Anraten der Göttin PALLAS ATHENE ausgesät hatte; d. h.:
Leichenteile einer Gottheit wurden in die Erde versenkt und erstanden als
Menschen.

42



2.3 Anthropogonie

Aus Mittelgriechenland kommt demnach nicht nur eine frühe Antwort auf
die Frage nach der Entstehung der menschlichen Kultur , sondern auch eine
frühe Antwort auf die Frage nach der Entstehung des Menschen.

Repräsentant eines solchen Denkens ist der Dichter Hesiod. Sein großes
Interesse galt den Ursprüngen überhaupt, nicht nur denen des Menschen.
Er stammt aus dem mittelgriechischen Askra in Böotien und ist Zeitgenosse
des Homer. Ohne ihn wüssten wir vieles vom griechischen Götterhimmel
nicht, wir wüssten auch nicht, wie eng die Griechen mit den Mythen des al-
ten Orients zusammenhängen; denn bei Hesiod finden sich viele Parallelen
zu hethitischen und akkadischen Mythendarstellungen [vgl. West 1966, S.
18 ff.]. Von diesen wird bald noch berichtet werden.

Was KADMOS betrifft, so handelt es sich bei seiner Anthropogonie religi-
onswissenschaftlich um den ersten Typ aus einer dreigliedrigen Typologie.
Es geht dabei zumeist um eine bestimmte Stadt, hier also um Theben.
Gemeint ist ein lokaler Urtyp, nicht der Mensch allgemein als Mensch, son-
dern nur die Schaffung von bestimmten Menschen einer bestimmten Polis;
es geht um die Autochthonen einer Polis. Man spricht hier von

”
emersio“,

was soviel wie
”
Auftauchen“,

”
Emporkommen“ bedeutet.

Der zweite Typ kann so umschrieben werden:

Aus Erde und Wasser wurde der Mensch geformt , wie wir es aus dem 1.
Buch Mose (Genesis) des Alten Testaments kennen.

Bei den Griechen war das so:

PROMETHEUS gestaltete den Menschen aus Erde und Flusswasser (also
Süßwasser) nach dem Bild der Götter. So nahm ein Erdenkloß die bis dahin
unbekannten Züge des Menschen an, eines Wesens, das den Himmel und
die Sterne betrachten kann, weil es den aufrechten Gang besitzt.

Wichtig:

Die Gestalt des Menschen ist von der Gestalt der Götter abgeleitet und PAL-

LAS ATHENE, der PROMETHEUS besonders verbunden war, soll der mensch-
lichen Gestalt Leben eingehaucht haben. Im Alten Testament war es Gott-
vater. Göttliches ist also im Menschen. Hier spricht man von

”
formatio“,

das bedeutet
”
Schaffung“,

”
Formung“,

”
in eine Form bringen“.

Die Griechen bieten auch noch einen dritten Typ einer Anthropogonie an,
der durch folgende Geschichte verdeutlicht werden kann: Sie handelt von
den Giganten, über deren Ursprung schon Hesiod berichtet [Th. 183 ff.];
ausführlicher dargestellt ist die Geschichte von APOLLODOR [bibl. I. 34

43



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

– 38 Brodersen]. Bei der Gigantomachie handelt es sich darum, dass
ein Machtkampf unter Göttern entstanden war; die Giganten wollten dem
Himmelskönig ZEUS die Macht streitig machen und türmten Berg auf Berg
bis hinauf zu den fernen Sternen.

Da traf der Blitzstrahl des ZEUS das Bergegebilde, die Berge brachen in
sich zusammen und erdrückten die Leiber der Giganten. Sie wurden Opfer
eines Machtkampfes.

Diese Ungeheuer sind übrigens Söhne der Urmutter ERDE und waren ent-
standen, als der ewig lüsterne Vater HIMMEL ( URANOS ) durch seinen Sohn
KRONOS, der seine Mutter vor dem permanenten sexuellen Übergriffen des
Vaters schützen wollte, kastriert worden war. Sie wuchsen also aus dem
Blut, das aus dem Geschlechtsteil des URANOS auf die Erde rann. Davon
später mehr.

Aber Mutter ERDE war nun doch traurig über den gewaltsamen Opfertod
ihrer

ohne Zweifel gewaltsamen Söhne, Giganten eben.

Damit sie nun noch etwas habe, was sie an ihre Söhne erinnert, soll sie
die noch warmen Blutstropfen ihrer Söhne annähernd in Menschengestalt
verwandelt haben. Es entstand ein Mischwesen [Apollod. bibl. I. 39, Bro-
dersen].

Dieser dritte Typ der Anthropogonie wird auch

sacrificatio (= Opfer)

genannt. Neues wächst aus dem Opferblut von Gottheiten.

Von einer weiteren Opferversion der Anthropogonie – es gibt also noch eine
weitere Reihe von Anthropogonien im antiken Mythos – soll jetzt berichtet
werden.

Sie entstammt dem Umfeld der orphischen Religion [Frg. 220 Kern], von
der ebenfalls noch berichtet werden wird. Danach hätten die Titanen die
Sünde begangen, den DIONYSOS zu töten und aufzuessen.

Bei diesem DIONYSOS handelt es sich um den sog. ersten DIONYSOS, den
ZEUS mit der PERSEPHONE, seiner eigenen Tochter, gezeugt hatte.

Zu der eben genannten Untat waren die Titanen von HERA, der Gattin des
ZEUS, angestiftet worden. Doch ZEUS habe sie dann mit seinem Blitze ver-
brannt. Aus deren Ruß seien die Menschen entstanden. Aus diesem Grunde
sei übrigens den Menschen der Selbstmord verboten, weil damit der inne-

44



2.3 Anthropogonie

wohnende DIONYSOS getötet würde. Zudem sagt man, dass die Menschen
durch die Art ihrer Entstehung eine

”
titanische Natur“ (titanikē phýsis)

hätten:

eine Sündernatur .

Vielleicht könnte man an dieser Stelle sogar feststellen, dass die Vorstellung
des Alten Testaments [Ps. 51.7] von der Erbsünde des Menschen, die, im
alten Orient allgemein verbreitet, auch in das Christentum eingedrungen
ist, ein strukturell anthropologisches Problem ist, auf das man bereits in
anderen Kulturkreisen, also z. B. in dem griechischen, auch gekommen war.

Es gibt ähnliche Vorstellungen auch schon im Mythos des ENUMA ELISCH

aus dem Zweistromland. Davon wird später noch berichtet werden.

Das vielleicht bemerkenswerteste Beispiel für den Typ
”
formatio“, also die

Formung des Menschen durch einen Gott, findet sich bei Hesiod sowohl
in der Theogonie [Vs. 75 ff.] als auch in den

”
Werken und Tagen“ [Vs. 57

ff.]. Das Interessante daran ist, dass es sich bei diesem Mythos um einen
Kunstmythos handelt. d. h., dass Hesiod sich diesen Mythos ausgedacht
hat, um damit die Antwort auf die schwierige Frage, wie wohl das Leid
in die Welt gekommen ist, in ein Bild zu setzen. Im Unterschied zu den
historisch gewachsenen Mythen, die aus dem Erzählgut, der oral poetry, des
2. Jahrtausends hervorgegangen sind, handelt es sich bei Hesiod um einen
von dem Dichter komponierten fiktionalen Mythos des 8. Jahrhunderts. Es
ist die Geschichte der Schaffung einer Frau.

Ihr Name ist PANDORA.

2.3.2 PANDORA

Den Namen PANDORA kann man übersetzen je nach dem, wie man den
Schwerpunkt im Mythos legt – entweder die

”
Gabenreiche“, die, die

”
alles

gibt“ [Kerenyi, 1951, S. 214] oder (wie Hesiod [Th. 570 ff., Op. 57 ff.]
selbst es sieht)

”
Allgeschenk“, d. h. Geschenk aller (olympischer) Götter

[Op. 80 f.].

ZEUS ließ sie von HEPHAISTOS schaffen, merkwürdigerweise zur Bestrafung
der bisher nur aus Männern bestehenden Menschenwelt :

PROMETHEUS hätte er eigentlich strafen müssen, weil dieser gegen den er-
klärten Willen des Götterkönigs den Männern das Feuer gebracht und diese
damit aus ihrer Hilflosigkeit befreit hat.

45



Ernst Marow,
”
... Und Staunen ergriff die unsterblichen Götter und die

sterblichen Menschen...“, Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



2.3 Anthropogonie

Geschaffen nun war PANDORA aus Erde, ein zauberhaftes junges Mädchen.
ATHENE kleidete und schmückte sie mit dem Allerfeinsten. Mit einem Sil-
bergewand und wallendem Schleier, mit Blumenkränzen und einem Gold-
reif um das Haupt; dieser hatte als Verzierung Fabelwesen, die so gestaltet
waren, dass man meinte, sie lebten und man könnte ihre Stimme hören.

”
Und Staunen ergriff die unsterblichen Götter und die sterblichen Men-

schen“ [Th. 588].

An anderer Stelle [Op. 70 ff.] heißt es genauer, dass diesem liebreizenden,
wunderbaren Wesen Lug und Trug , verführerische Rede, Schamlosigkeit
des Hundes sowie Kleptomanie eingegeben wurde, von jedem der Götter
und Göttinnen kam ein Beitrag [Op. 81 f.].

Die Gabe des ZEUS (als Strafe zugleich gedacht) bestand darin, dass nie-
mand in ihr Inneres schauen kann und dass von ihr alle Frauen auf der
Welt abstammen [Th. 590].

”
So ... schuf ZEUS ... den sterblichen Männern zum Unglück die Frauen“

[600 f.].

Diese Pandora wurde dann von ZEUS dem einfältigen Bruder des PROME-

THEUS, dem EPIMETHEUS, gesandt als Geschenk . Und ein Fass (πίθος [Op.
94]) brachte sie noch mit.

Zwar hatte der vorausdenkende PROMETHEUS den
”
nach“-denkenden EPI-

METHEUS vor einem Geschenk des ZEUS gewarnt und gebeten, dieses nicht
anzunehmen.

Doch der nahm beide, das Fass und die Frau, sie, die
”
ebenso schön wie

durchtrieben“ [Th. 585] war.

Und die Süße öffnete auch gleich das Fass, in welchem ZEUS alle nur denk-
baren Übel versteckt hatte. Diese entflohen nun dem Gefäß oder auch, wie
man sagt,

”
der Büchse“ der PANDORA.

Doch bevor die ELPIS (die Hoffnung) dem Gefäß entfliehen konnte, klappte
die törichte Frau den Deckel wieder zu.

Jetzt haben wir nur noch Unglück und nicht einmal eine einzige Hoffnung :

Eine andere Deutung läuft darauf hinaus, dass jetzt uns eigentlich nur noch
eines – ein Gutes – geblieben ist: die Hoffnung .

Und mit dem Leid und den Übeln, wozu auch der Krieg gehört, kam der
bittere Tod zu den Menschen.

So wurde vollendet die endgültige Trennung von Gott und Mensch.

47



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Der eben vorgestellte Bericht schwankte hin und her zwischen den beiden
Hauptwerken des Hesiod, der

”
Theogonie“ und den

”
Werken und Tagen“.

Die Frage nach der Ursache des Leides auf der Welt wird in der Theo-
gonie ganz allgemein mit der Schaffung der Frau (einer Strafe des ZEUS)
beantwortet.

Den Namen (mit weiteren Einzelheiten) bekommt diese Frau aber erst in
den

”
Werken und Tagen“:

PANDORA.

In der theologischen Reflexion wird nach dem Verhältnis zwischen Göttern
und Menschen überhaupt gefragt.

Festgestellt wird die Trennung beider Gruppen [Th. 532] voneinander und
dass mit dieser Trennung Leid und Unglück verbunden ist, oder auch, dass
der König der Götter mit der Schaffung des Unglücks durch die genannte
Frau eine Absonderung vornimmt. Das Unglück aber schafft die Gottheit
als Strafe.

Es wird also die theologische Deutung einer Fundamentalsituation, nicht
nur die Feststellung derselben in der Form des eben dargestellten Mythos
von der PANDORA, vorgenommen: Unsterbliche Götter und sterbliche Men-
schen sind getrennte Wesen.

Wir stehen hier zwar noch nicht im christlichen Verständnis von Sünde,
die der Gegenpol zur Gnade Gottes ist. Doch liegt im Mythologischen und
der Art, wie Fragen gestellt werden, die Weiche. Die Verselbständigung der
Menschen oder gar deren Autarkie (durch das Feuer geschaffen) bedeutet
ein neues distanziertes Verhältnis zu Gott. Und dieses ist nun strafwürdig .
Denn gestraft werden nach Hesiod die Menschen nicht für ihr eigenes Fehl-
verhalten, sondern für fremdes, göttliches Fehlverhalten – das des PROME-

THEUS.

Zu diesem Fehlverhalten des PROMETHEUS muss einiges erklärt werden:

Zum einen handelt es sich um ein Fehlverhalten aus der Sicht der Götter.

Zum zweiten handelt es sich aber aus der Sicht der Menschen um eine
segensreiche Tat, die PROMETHEUS begangen hat; gemeint ist der Dieb-
stahl des Feuers vom Herde des ZEUS auf dem Götterberg Olympos. ZEUS

hatte nämlich die Menschen, vielleicht aus Angst oder Furcht vor ihnen, ge-
schwächt, indem er ihnen das Feuer nahm und das Wissen um die Stunde
ihres Todes gab.

48



2.3 Anthropogonie

Jetzt waren sie also ohne Feuer, hilflos den Unbilden des Wetters ausgesetzt.
Untätig und apathisch dämmerten sie dahin, weil sie die Stunde ihres Todes
kannten. Das war ein menschenunwürdiges Leben, ohne äußeren Schutz und
durch Depression im Inneren zerschlagen.

So wollten es die Götter, insbesondere ZEUS.

Da nun empfand PROMETHEUS, Schöpfer und Sachwalter der Menschen,
Mitleid :

Er gab den Menschen das Feuer zurück und nahm ihnen das Wissen um
die Stunde ihres Todes [A. Pr.].

Das mussten die Menschen als Segen, die Götter aber als Frevel empfinden.
Den ZEUS ärgerte es insbesondere, dass PROMETHEUS ihm das Feuer mit
allergrößter Verschlagenheit gestohlen hatte:

Er versteckte die Glut im Mark des Stängels einer Pflanze, Narthex ge-
nannt, und er ging damit auch noch fröhlich schwenkend an Vater ZEUS,
dem Himmelskönig, vorbei.

ZEUS war aber aus zwei Gründen aufgebracht:

Zum einen störten die Rückgabe des Feuers an die Menschen und die Rück-
nahme ihres Wissens um die Todesstunde seine Ordnung ,

zum anderen war der Mensch durch die Tat des PROMETHEUS in die Lage
versetzt, eine durch Kultur geprägte und in Selbstbestimmung geführte
Gemeinschaft aufzubauen. Mit der Tat des PROMETHEUS wurde also der
Mensch wieder stark und zum zweiten Male geschaffen, dieses Mal nicht
rein physisch, sondern hier geistig als Träger der Kultur .

Und so wurde PROMETHEUS bestraft:

HEPHAISTOS schmiedete ihn an den Kaukasus, und der Adler des ZEUS

hackte ihm täglich die Leber aus, die nächtens aber wieder nachwuchs – und
das geschah 30.000 Jahre lang, bis HERAKLES ihn durch einen Pfeilschuss
befreite. HERAKLES stammte übrigens auch aus Theben, illegitimer Sohn
des ZEUS und der ALKMENE, die mit ihrem Mann AMPHITRYON in Theben
bei dem bereits genannten KREON Zuflucht gefunden hatte.

Hier, nach der Schöpfung des Menschen und der Reflexion über sein
Verhältnis zu den Göttern, bietet sich die Frage danach an, welchen Weg
die Menschen denn nach ihrer ersten und zweiten Schöpfung genommen
haben.

49



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Auch dazu gibt es einen Mythos, den Hesiod gestaltet hat, wiederum einen
fiktionalen Mythos.

Es geht um die Entwicklungsgeschichte menschlichen Handelns.

2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

2.4.1 Fünf Generationsgestalten

Hesiod erzählt von fünf von den Göttern geschaffenen menschlichen Ge-
nerationsgestalten [Op. 106 ff.; Schmidt 2002, S. 86 f.]. Nach Edelmetallen
wurden die beiden ersten benannt, die goldene und die silberne Genera-
tionsgestalt. Während dem Range nach die erste goldene Generation wie
Götter lebte und den Kummer nicht kannte [Vs. 112], war das Leben der
zweiten Generation nun doch schon kürzer und vom Leiden gefüllt [Vs.
133].

Der dritten Generation gefiel nur der Umgang mit gehärtetem Kupfer ,
Krieg und Gewalt. Sie ehrte die Götter nicht und starb an sich selbst.

Die vierte Generationsgestalt, Halbgötter [Vs. 160], war die Generation de-
rer, die um das siebentorige Theben kämpfte und um die Herden des ÖDIPUS

[Vs. 162 ff.] und in Asien um Troia wegen der schönen HELENA. Insgesamt
waren diese Helden

”
gerechter und besser“ [Vs. 158] als die Vorgänger. Sie

fallen aus dem Dekadenzschema heraus.

Doch die fünfte Generationsgestalt ist die gegenwärtige. Der Dichter
wünscht, dass er darin nicht leben müsste [Vs. 173 ff.]. Sie wird die ei-
serne genannt, kennt nur Häme und Neid und das Faustrecht, Missachtung
der Eltern und der Eide. Kurzum:

Es handelt sich da wohl um die Vorwegnahme von geldgierigen und macht-
besessenen Lumpen in Gesellschaft und Politik, die – nur auf Selbstdarstel-
lung und Profit bedacht – die Physiognomie der Zeit bestimmen.

”
Und da nun“, so sagt der Dichter [Op. 196 ff.],

”
zum OLYMPOS,

fort von der Erde mit ihren breiten Wegen,

in leuchtende Gewänder ihre schöne Gestalt verhüllend,

zur Sippe der Unsterblichen

wandten sich beide,

die Menschen verlassend:

50



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

die <Göttin> AIDOS (Achtung) und die <Göttin> NEMESIS (Scham-
gefühl/Unwille)“

[Fränkel, 1976, S 134].

Mit dem hier entworfenen Schema von den fünf Generationsgestalten stehen
wir an der Wiege europäischer Geschichtsphilosophie; dafür stehen die Na-
men von Voltaire, Herder, Hegel, Nietzsche, Dilthey, O. Speng-
ler, Toynbee, Berdjajew und Jaspers.

Karl Jaspers z. B. hat 1955 das Anliegen der Geschichtsphilosophie zum
Titel eines Buches gemacht:

”
Vom Ursprung und Ziel der Geschichte“. Es

geht Jaspers dabei um ein orientierendes [a. a. O. S. 13]
”
Schema, das

die größte Weite und die entschiedenste Einheit der Menschheitsgeschichte
sucht.“ Er findet so etwas wie eine

”
Achsenzeit“, die die Jahre zwischen

800 und 200 v. Chr. umfasst. Da entstand z. B. das Menschenformat,
”
mit

dem wir bis heute leben“ [a. a. O. S. 14].

Die fundamentale Forderung, Menschen aus dem Zustand unglücksgefüll-
ter Orientierungslosigkeit herausbringen und eine Perspektive geben zu
müssen, ist vielleicht das bedeutsamste (und ein pädagogisches) Ergebnis
des eben dargestellten Mythos und des dahinter stehenden mythologischen
Denkstils. Dieser Mythos trägt pessimistischen Charakter. Schadewaldt
spricht von einer Dekadenztheorie [1978, S. 111; vgl. auch Nestle 1975, S.
50].

Die Abfolge der Zeitalter ist durch wachsende Gottesferne gekennzeichnet;
Gottesferne, das ist Leben ohne Perspektive, ist Dekadenz.

Die Enttäuschung über die Dekadenz schlägt sich in folgendem Mythos
nieder; es ist die Geschichte von

DEUKALION und PYRRHA.

2.4.2 DEUKALION und PYRRHA

PROMETHEUS hatte einen Sohn namens DEUKALION; dieser war verheiratet
mit PYRRHA, einer Tochter des EPIMETHEUS und der PANDORA. PYRRHA

ist also die Nichte des PROMETHEUS und Kusine ihres Mannes.

Sie war die
”
Rotblonde“ und lebte mit DEUKALION in der Landschaft Thes-

salien, nicht ganz so weit entfernt von Böotien, der Landschaft, die uns bis-
her begleitet hat. Ihr Zeitalter war das bereits beschriebene

”
eiserne“, dem

51



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

jegliches Gefühl von Achtung, Respekt und Scham abhanden gekommen
war.

So nun beschloss ZEUS, die
”
frei von Gott“ gewordene Erde auch wieder

frei von Menschen zu machen, indem er alle ertränkte:

Eine große Flut sollte kommen und alles überspülen.

PROMETHEUS hatte von diesem Beschluss erfahren und sah ganz entschei-
dend seine Interessen berührt; denn sein Interesse galt den Menschen. Daher
riet er seinen Kindern, eine Arche (lat. arca = Kasten), also einen Kasten
zu bauen, den man besteigen konnte, und mit dem Lebensnotwendigen zu
versehen.

Als nun der große Regen kam, zog sich DEUKALION mit PYRRHA in den
Kasten zurück und trieb 9 Tage und 9 Nächte auf dem Meere, in dem sonst
alles untergegangen und ertrunken war.

Am Berge der Musen, dem PARNASSOS, landeten schließlich die beiden. Sie
stiegen aus, beteten für ihre Rettung und dankten dem obersten GOTT, der
inzwischen seinen Zorn etwas besänftigt hatte, wohl deswegen, weil er die
duftenden Opfer der Menschen vermisste. Diese Begründung kennen wir
aus dem jungbabylonischen Gilgamesch-Mythos, von dem bald berichtet
werden soll [s. u. S. 53].

ZEUS sandte den HERMES, den Götterboten, Gott der Kaufleute, Ärzte,
Diebe und Gaukler und ließ DEUKALION wissen, dass er Wünsche äußern
dürfe. Dieser wünschte sich

Menschen.

Zu diesem Zwecke sollte er Steine rückwärts über seinen Kopf werfen, PYR-

RHA solle das Gleiche tun.

Und die Steine, die er warf, wurden Männer, die sie warf, wurden Frauen.

Und es weitete sich das griechische Wort lāas, das Stein bedeutet, in der
Gestalt von laós zur Bedeutung

”
Volk“. Vielleicht ist unser Wort

”
Leute“

davon abgeleitet, russisch
”
ljudi“.

Eine andere Version lautete so:

Sie sollen, so wies das dunkle Orakel der Göttin THEMIS, Mutter des PRO-

METHEUS, DEUKALION und PYRRHA an, die Gebeine der großen Mutter
hinter sich werfen.

Als ihre Mutter verstanden sie nach einigem Nachdenken zu Recht die Erde
bzw. die Steine, die darauf lagen. Diese warfen sie also hinter sich.

52



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

So stammen denn außer DEUKALION und PYRRHA auch die Menschen von
der Erde ab.

Dass die Menschen durch eine große Flut vernichtet wurden, berichteten
aber nicht nur die Griechen. Denn es handelt sich wohl bei der genannten
Flut um ein tatsächliches historisches Ereignis, das sich auch sonst weltweit
in Mythen niederschlug. Jetzt soll in Kürze einiges dazu gesagt werden, wie
andere Kulturkreise die Flut beschreiben.

2.4.3 GILGAMESCH und andere

Flut war ein Thema rund um die Erde in etwa 70 Mythen, asiatischen,
afrikanischen, amerikanischen, ozeanischen und europäischen Ursprungs.

Aus dem alten Testament kennen wir die Geschichte von NOAH und seinem
Kasten, der Arche, bei den Sumerern im Zweistromlande handelt es sich
um Ziusudra.

Besonders hervorzuheben ist das GILGAMESCH-Epos, wie es uns in 3200
Versen auf 11 Tafeln aus der Bibliothek des Assurbanipal (um 650 v.
Chr.) erhalten ist; es führt verschiedene schon im 3. Jahrtausend entstande-
ne Geschichten zusammen. Als Redaktor gilt ein um 1200 v. Chr. lebender
Dichter namens Sin-Leque-Unnini, der das Epos von Heldentaten, Ruhm
und Tod, vor allen Dingen von der Suche nach Unsterblichkeit komponiert
hat. Benannt ist dieses Epos nach dem Helden, der um 2660 in Uruk König
der ersten Dynastie war und sich zu einem Nationalhelden entwickelt hat:

GILGAMESCH.

Sein Name wird nicht gleich zu Beginn des Epos genannt. Da heißt er nur:

”
Der alles sah ... der alles erfuhr ... Er baute die Mauer des umfriedeten

Uruk“ Erst nach dem Hinweis:
”
Zwei Drittel von ihm sind Gott, ein Drittel

von ihm ist Mensch, der Gestalt seines Leibes kommt niemand gleich“ ...
kommt der Name:

”
GILGAMESCH lässt nicht den Sohn zum Vater ... Tag und Nacht die Mauer

bauend“. [GILGAMESCH 2006, S. 5 f.]

Er ist mit seiner Stärke eine Provokation für die besorgten Einwohner
Uruks; diese wenden sich an ihre Götter – und die um ANU, den Him-
melsgott, erhören die Bewohner und schaffen als Rivalen den mächtigen
ENKIDU. Doch beide küssen sich und werden Freunde, die Abenteuer zu
bestehen haben; sie erschlagen HUMWAWA, den Wächter des großen Ze-
derwaldes,

”
dessen Brüllen Sintflut ist“, und den Stier des Sonnengottes.

53



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Doch das ist den Göttern zuviel des Hochmuts. Sie beschließen den Tod des
ENKIDU. Er stirbt. GILGAMESCH tobt wie eine Löwin, die man von ihren
Jungen trennt. Und zum ersten Male nach dem hohen Mute kommt Todes-
angst auf:

”
Soll auch ich dereinst sterben wie ENKIDU?“ Er beginnt nach

dem ewigen Leben zu suchen auf vielen Wegen bis an das Ende der Welt.
Da kommt ihm in den Sinn:

UTNAPISCHTIM aus Schuripakk, Sohn des UBARA TUTU, der die große Flut
überlebte und von den Göttern an das Ende der Welt entrückt wurde. Er
musste nicht sterben und soll ihm nun sagen, wie das möglich war.

Über das Wasser des Todes bringt ihn URSANABI, der Fährmann. Und
dann kann er UTNAPISCHTIM danach fragen, wie dieser die Unsterblichkeit
erlangt hat. Das ist für diesen die Gelegenheit, die Geschichte der großen
Flut zu erzählen:

EA, der Weisheitsgott (bei den Griechen PROMETHEUS), habe auf einer
Götterversammlung erfahren, dass die Menschen wegen ihrer Bösartigkeit
durch eine Flut vernichtet werden sollen. Da EA aber an die vereinbarte
Schweigepflicht gebunden war, habe, so erzählt der weise UTNAPISCHTIM

dem GILGAMESCH, EA einen Zaun oder eine Wand aus Rohr angesprochen,
damit der dahinterstehende UTNAPISCHTIM das hören konnte. Er sagte:

”
Rohrzaun, Rohrzaun, Wand, Wand! ... Höre! Du Mann aus Schuripakk,

Sohn des UBARA TUTU, reiß das Haus nieder, baue ein Schiff! Lass Reich-
tum fahren, suche Leben! Verachte Besitz! Rette das Leben! Bring allerlei
Lebendes in das Schiff hinein ...! Das Schiff, das du bauen sollst ..., am
heiligen See leg es vor Anker!“ [GILGAMESCH 2006, S. 84 f.].

So wird UTNAPISCHTIM gegen den Willen der Götter ANU, ELLIL, NIMURTA

und ENUGI gerettet und an das Ende der Welt entrückt. Dort sucht ihn der
Held GILGAMESCH auf und erfährt, wie der Weise das ewige Leben erhalten
hat:

Eine zweite Geschichte – überliefert im ersten Buch Mose – gleicht – allein
für sich gesprochen – der eben aufgeführten; nur der Zusammenhang ist
anders: Da geht es nicht um die Ereignisse, die einen Helden betreffen, son-
dern um die Darstellung der Entwicklung des Menschen von der Schaffung
der Welt an, insbesondere im Rahmen des Geschlechtsregisters von ADAM

und EVA an beginnend. Der Verlauf aber ist ähnlich: GOTT will die Men-
schen vertilgen von der Erde

”
bis zum Gewürm und den Vögeln“ [6.7], weil

er sieht, dass die Bosheit der Menschen groß ist auf Erden [6.5].

Nur NOAH findet Gnade.

54



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

Er befiehlt, ein Schiff zu bauen mit genauer Maßangabe, auch wird gesagt,
wer an Bord gehen darf. Freilich hat Noah nicht soviel Zeit zum Bau wie
UTNAPISCHTIM, nur sieben Tage, dafür regnet es aber 40 Tage, bei UTNA-

PISCHTIM waren es nur sieben. Auch die Probe, Vögel fliegen zu lassen, um
zu sehen, ob sie zurückkommen, war die gleiche. Auch beide, UTNAPISCH-

TIM wie NOAH, wurden gesegnet – die Gottheit war versöhnt . Auch aus
China und Indien kommen ähnliche Geschichten.

In China waren es FU XI, der erste legendäre Kaiser, und MI XI, seine Schwe-
ster, die den Donnergott durch ihre Tränen aus der Not eines Kerkers und
vor dem Verdursten bewahrten. Aus Dank schenkte er ihnen einen Zahn,
der sie beschützen solle, wenn eine Plage über die Menschen komme.

Und dann kam die Flut und vernichtete Städte und Dörfer. Kein Schiff
widerstand dem Sturm, nur das Schiff der beiden Kinder, das aus dem
Zahn gewachsen war.

Im alten Indien erhielt der junge MANU, Sohn der Sonne, von einem Fisch
den Rat, ein Schiff zu bauen, das ihn aus einer bald einsetzenden Flut
erretten werde. Der Fisch erwies sich als der Gott VISHNU, der MANU aus-
ersehen hatte, als einziger überlebender Mensch nach der Flut ein neues
Menschengeschlecht zu gründen.

2.4.4 Quelle und Wirkung

Es muss jetzt die Frage beantwortet werden, wo die Quelle dieses Den-
kens, insbesondere das von der Abfolge der Generationen, liegt. Erst seit
dem vorigen Jahrhundert weiß man [Dornseiff 1956, Fränkel 1976, S. 132,
Anm. 14, Burkert 2004], dass als Quellgebiet für das Sukzessionsdenken
der Alte Orient in Frage kommt. Man könnte da in der Folge z. B. auch
auf AMOS (8. Jahrhundert v. Chr.) hinweisen oder auf die älteren Teile der
unter dem Namen des DANIEL überlieferten Prophetien (die vier Tiere als
vier Weltalter):

Was die Griechen betrifft, so ist die spezifisch griechische Variante dazu
die Erweiterung des Sukzessionsdenkens um die Entwicklung der DIKE-
Vorstellung , die das griechische Denken der Folgezeit präsentiert. Es geht
dabei um die Auffassung, dass Geschichte als Abfolge von Generationen
darin sich zeigt, wie Gerechtigkeit (dike) entfaltet oder verhindert wird.
Auf jeden Fall: DIKE, Recht, Gerechtigkeit, sind das Fundamentale des Zu-
sammenlebens [Schmidt 2002, S. 88 f.].

55



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Bei den christlichen Denkern des 1. Jahrhunderts fließen beide Ströme wie-
der zusammen:

In der Apokalypse des JOHANNES vereinen sich das eschatologische, auf
Gottes Handeln fixierte Denken der Juden (und ihrer Propheten) mit
dem universalistischen DIKE-Denken der Griechen. Was den Griechen in
Ansätzen vertraut war (z. B. die Hoffnung auf einen Erlöser, auf Gottes
Sohn), präsentieren auch die Juden; was diesen aber fehlt (Himmel und
Erde, unter dem Gesetz der DIKE stehend, in sich vernetzt, ein einheitli-
ches Universum und die Analogie von Mikro- und Makrokosmos) geben die
Griechen.

Und hinter allem steht das mythologische Paradigma der Griechen, das
im Einzelwesen die Geistesgeschichte der Menschheit vertreten sieht und
schon sehr früh den Menschen als Spiegelbild Gottes präsentiert.

Für Hesiod endet die Sukzession in der Geschichte des fünften Zeitalters.
Diesem – das so schlecht ist, dass er darin eigentlich nicht geboren sein
wollte, – ist aber durch die Einsicht der Bürger die Chance gegeben, besser
zu werden – mit des ZEUS strafender Hilfe. Eine radikale Besserung ist das
nicht; Besserung vollzieht sich immer nur am Einzelnen (darum auch seine
Hoffnung auf später).

Bis an die Wurzel hingegen geht die Veränderung bei DANIEL, AMOS oder
JOHANNES: Dort wird aus der

”
Endzeit“ [Daniel 8.17] als Gegenwart eine

radikale Erneuerung so vorgenommen:

Das Alte wird getilgt [Daniel 7.26], und das neue Reich wird auf ewig
errichtet.

Bei den Griechen kann man aber auch Positives insgesamt sehen:

Indem Generationsgestalten gehen müssen, die die Grundordnung mensch-
licher Gemeinschaft nicht mehr achten können, wird positiv darauf hinge-
wiesen, was Grundlage politischen Lebens ist und Leben in Gesellschaft
überhaupt lebenswert macht:

Es ist die Ausgeglichenheit, die Harmonie, oder auch der durch Recht (dike)
geregelte Ausgleich divergierender Interessen. Wo diese harmońıa (ἁρμονία
gestört ist – durch HYBRIS (Hochmut) oder gar Rechtsbruch –, tritt DIKE

auf den Plan, mit dem Ziel, die HARMONIA wiederherzustellen. Damit ist
nicht ein Zustand zwischen zwei Menschen gemeint, sondern: EUNOMIA,
eine Schwester der DIKE.

56



2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns

Dieses Wort bezeichnet einen Ordnungszustand , der, bedingt durch gute
Gesetze und deren Beachtung (aidos) sowie durch die Empörung (nemesis)
über Verstöße, selbst ein guter ist.

eunomı́a (εὐνομία) bedeutet zudem Gesetzestreue und Bindung an das Ge-
setz, wodurch eine polis erhalten wird. Aber DIKE in Verbindung mit EU-

NOMIA ist noch mehr:

Es ist die Gerechtigkeit, deren Quelle die Gottheit ist. Für diese steht ZEUS,
die letzte Gottheit in der Abfolge von Göttergenerationen. Und damit ist
nicht die säkular-politische, sondern fast schon eine religiöse und eine phi-
losophische Dimension angesprochen:

DIKE hat also eine theologische, aber auch eine ontische Qualität:

Sie ist schlechthin konstitutiv für politisch-gesellschaftliches Sein und für
das Sein überhaupt .

Gewalt und Willkür - wie wir sie aus den Mythen des alten Orients als die
einzigen Begleiter der Göttergenerationen kennen – sind nicht die Maße, die
die frühen Griechen für die Entwicklung nannten. Sie sind auch nicht das
Maß unter Göttern im makrokosmischen Bereich. Die Maße, also kosmische
Maße, sind Recht, Gerechtigkeit, Harmonie und Ausgleich.

So wird der Tradition des alten Orients durch die Griechen eine philoso-
phische Gestalt gegeben:

Erst durch die DIKE werden Gott und Mensch verbunden.

DIKE ist also keine reine innerweltliche säkulare und keine rein göttliche
Größe – sie ist diejenige Größe, die beide Sphären, das Menschliche und das
Göttliche, so verbindet, dass sie von einer Sphäre auf die andere hinweist.
Sie ist sozusagen grenzübergreifend und grenzüberschreitend ; sie unterliegt
auch nicht der Beliebigkeit von Parlamentsbeschlüssen.

Sie ist ein Zeichen und gibt uns sogar die Möglichkeit, erst durch sie selbst
Gott zu verstehen.

Alles, was ist, steht unter der Krone des Rechts. Und wenn daran etwas
säkular ist, dann sind es

- Ordnung,

- Ausgleich und

- persönliche Achtung im Sinne von Scheu (aidos), gegen Recht zu ver-
stoßen und Empörung (nemesis) über tatsächliche Verstöße.

57



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Wie man sehen kann, ist bei den Griechen Anthropogonie stets die Verbin-
dung des Menschen mit Gerechtigkeit. Diese Verbindung findet ein gewalt-
sames Ende und Erneuerung.

Die Hilflosigkeit des Menschen zeigt sich nicht nur mit seiner Geburt, da er
ohne Hilfe und Fürsorge der Eltern wieder sterben müsste.

Sie zeigt sich auch darin, dass sich seine Kultur immer wieder als Werte-
verfall präsentiert. Es gibt keine Aufwärtsentwicklung, keine Entwicklung
von Werten zu dem festen Fundament einer fest gegründeten Gesellschaft.
Werte zeigen sich stets als verfallende Größen bis wieder ein Neuanfang
gemacht wird. Sehenden Auges wandern die Menschen in den Zerfall, ohne
dass sie dabei durch sich selbst oder durch andere Hilfe erfahren können.
Das Richtmaß ist die Gerechtigkeit.

Die Verarbeitung des Mythenmaterials in der Erzähltradition des 2. Jahr-
tausends v. Chr. ist verbunden mit dem Interesse, ein Schema zu entwickeln,
in das zugleich Übersichtlichkeit, Verständnis, Reue und das Bewusstsein
von der Notwendigkeit der Umkehr einfließen.

Ganz anders ist es um die Absichten der Neuzeit bzw. der Moderne be-
stellt. Der Weg z. B. des PROMETHEUS von Aischylos [Der gefesselte
PROMETHEUS] zu Goethe [PROMETHEUS] führt vom Kampf gegen die
ungerechte Gewaltherrschaft des obersten Gottes zur Darstellung des PRO-

METHEUS als eines schöpferischen geistigen Revolutionärs. PANDORA war
für den Griechen die Frau, die mit ihrer Person die äußere Schönheit, den
schönen Schein, mit einem üblen Inneren (

”
falsche Rede“) verbindet:

Sie ist ein schönes Übel – kalón kakón [Hes. Th. 585]. Aber die Einheit von

”
Gut“ und

”
Schön“, also Bildung, kann sie nicht repräsentieren, weil sie

von den Göttern nicht als erstrebenswertes Ideal, sondern als eine Strafe
konzipiert ist.

Bei Erasmus von Rotterdam verkörpert PANDORA das Sprichwort: ma-
lo accepto stultus sapit, d. h.

”
erst nach dem Unglück wird der Dumme

schlau“.

Von Goethes
”
Pandora. Ein Taschenbuch für das Jahr 1810.“ ist nur der

erste Aufzug komponiert. Das Festspiel ist vom Text des Hesiod völlig
abgekoppelt und handelt, ohne dass Pandora auftritt, von dem Brüderpaar
und den sich ihnen zeigenden geistigen Grundhaltungen, Tat und Traum.

Für Henry James in PANDORA (1884) ist sie das
”
American Girl, das

selbstbewusst die Ausstrahlungskraft ihres Körpers für ihre Ziele einsetzt“.

58



2.5 DIONYSOS

Frank Wedekind stellt im
”
Erdgeist“ (1896) und

”
Die Büchse der PAN-

DORA“ (1904) die PANDORA als LULU vor; diese ist von animalischer Trieb-
haftigkeit und wird für ihre vielen Liebhaber eine

”
femme fatale“ und wird

zuletzt selbst Opfer von JACK the Ripper.

Alban Berg nimmt in seiner in Zwölftontechnik komponierten Oper
”
LU-

LU“ (1937) die Interpretation von Frank Wedekind musikalisch wieder
auf. Die Moderne lebt von der Faszination durch das Alte; es fehlt aber
z. B. bei Wedekind und Berg das Bewusstsein, dass man durch Reue
und Umkehr individuell etwas ändern kann, gesamtgesellschaftlich. Mythos
wird als Ausdruck von menschlichen oder menschlich-animalischen Befind-
lichkeiten verstanden, nicht aber als Chance zur Umkehr und zu einer neuen
Menschwerdung .

2.5 DIONYSOS

2.5.1 Tod, Auferstehung und Wiederkehr

Es gibt Städte, auch kleinere, deren Namen durch ihre Verbindung mit
menschheitsgeschichtlich wichtigen Personen bedeutend und unauslöschlich
sind. Genannt werden dürfte hier z. B. die Verbindung von Weimar, Leip-
zig und Nürnberg mit Goethe, Schiller, Herder, Johann Sebastian
Bach und Dürer oder von Nazareth mit JESUS. Zu Städten dieser Art
gehört das bereits genannte Theben. Dieser Stadt sind zwei göttliche Kinder
zuzuordnen, DIONYSOS und HERAKLES. Über diese soll jetzt ausführlicher
berichtet werden.

Begonnen werden soll mit DIONYSOS. Das Wort handelt von Gott-Vater
und seinem Sohn, von dessen Geburt, Wirken und von dessen gewaltsa-
men Tode und von dessen Auferstehung von den Toten. DIONYSOS ist ein
Sohn des ZEUS [Hom. Il XIV 325]. Seiner wurde in Festen regelmäßig ge-
dacht, wie man es heute in den christlichen Kirchen zu Weihnachten, Ostern
und Pfingsten mit einer anderen Gottheit tut. Eine nicht ganz so einfache
Geschichte ist das; aber eine Geschichte von geradezu unheimlicher Wir-
kungsmacht soll hier dargestellt werden.

In Theben hatte der bereits genannte König KADMOS mit seiner Frau HAR-

MONIA einen Sohn und vier Töchter. Eine davon hieß (oder sollten wir
sagen heißt?) SEMELE, die so schön war, dass des höchsten Gottes Augen
mit Wohlgefallen auf ihr ruhten, des ZEUS Augen.

59



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Aber nicht nur die Augen.

Die Begegnung beider auf dem Lager hatte Folgen, von ZEUS sicher beab-
sichtigt.

Das alles war der HERA, seiner Gattin und Schwester, nicht entgangen.
Doch sie wollte eine Geburt verhindern und verwandelte sich in eine Amme.
Diese riet nun der armen SEMELE, sie sollte sich doch zunächst eidlich von
ihrem Liebhaber ZEUS die Erfüllung eines Wunsches erbitten. Sollte diese
Erfüllung gewährt werden, dann solle sie sich wünschen, so der Rat der
HERA in der Gestalt der Amme, ZEUS möge sich ihr auf dem Liebeslager
so zeigen wie seiner Frau HERA. Leibhaftig sollte sich der Gott zeigen!

Ein fataler Wunsch!

Denn welcher Mensch hat je, ohne den Tod zu erfahren, Gott schon von
Angesicht zu Angesicht gesehen oder sehen dürfen?

ZEUS zeigte sich.

Und so musste SEMELE, vom Blitze getroffen, sterben und in das Reich des
HADES wandern.

Dort aber, wo sie starb, zeigte man noch in historischer Zeit einen Wein-
stock , der gewachsen war. Der Weinstock wuchs also, da sich im Leibe der
Mutter ein göttliches Kind regte.

Doch ZEUS wollte dieses Kind und rettete die Leibesfrucht, das Kind, das
den Namen DIONYSOS erhalten sollte.

Er barg die Frucht in seinem Schenkel und brachte das Kind zur Welt in
einem fernen Lande; Nysa heißt das Land; manche sagen, es sei eine ferne
Stadt oder ein Berg in geheimnisvoller Fremde. Vier Ammen, ebenfalls
mit Namen oder der Bezeichnung Nysa (also Nysai) sollen ihn aufgezogen
haben.

Von Anfang an war er vorwiegend mit Frauen verbunden, eine Art ZEUS

– nur für Frauen? Selbst die ihn erziehende Person war schon kein Mann
mehr, eher ein fast geschlechtsloses Wesen, aber im Stande der Weisheit:

SILENOS, ein rundlicher, dickbäuchiger Greis mit einem Bart und Hörnern
am Kopfe, stumpfnasig und am ganzen Körper behaart, mit zottiger Klei-
dung und purpurnem Umwurf, gewöhnlich auf einem Esel reitend, manch-
mal auch als Wesen halb Mensch, halb Pferd dargestellt.

Als DIONYSOS nun herangewachsen war, durchstreifte er, von Nymphen be-
gleitet, mit Efeu und Lorbeer bekränzt, die Wälder. Er suchte seine Mutter.

60



2.5 DIONYSOS

Er fand sie, und es gelang ihm sogar, diese aus dem Reiche des Todes her-
auszuholen. Als Wegweiser soll er (vielleicht sogar zu seiner eigenen Hilfe
auf dem Rückwege) einen Phallos aus Feigenholz benutzt haben.

Übrigens:

Als er seine Mutter gefunden hatte, gab er ihr einen neuen Namen:

THYONE.

Man kann den Namen etwa verstehen wie
”
die durch Opfer Verehrte“. An-

dere sagen: Die
”
göttliche Schnelle“.

Ebenso wie später ihr göttlicher Sohn fuhr sie aus der Unterwelt in den Him-
mel, eine Himmelfahrt wie die der Maria, das war THYONEs Himmelfahrt.
Sie gelangte unter die olympischen Götter. Vielleicht hängt aber auch der
Namenswechsel mit dieser Himmelfahrt zusammen, ähnlich wie bei JESUS

von Nazareth, dessen Hoheitstitel
”
Christos“ (= der Gesalbte) den Aus-

gang von seinem Wirken nimmt und nach Leiden, Tod, Auferstehung sowie
Himmelfahrt als Mitte fester Bestandteil des Eigennamens JESUS wurde:
JESUS CHRISTUS.

Aber zuvor ist noch der Erdenweg des DIONYSOS wenigstens in groben
Umrissen darzustellen; es handelt sich da um eine Vielzahl von Geschichten,
aus denen hier ausgewählt werden muss, und zum Teil handelt es sich um
komplizierte Handlungsverläufe. Zuvor noch einiges zur Etymologie seines
Namens:

Der Name ist schriftlich belegt etwa seit 1250 v. Chr. auf Tafeln (in Pylos
und Chania), die mit der genannten Linear-B-Schrift beschrieben sind, als
di-wo-nu-so, und die große Verehrung ist über 2000 Jahre intensiv doku-
mentiert und währte damit länger als die des JESUS von Nazareth oder des
MOHAMMED [s. unten S. 72].

Die Bedeutung des Namens ist sehr dunkel – und sehr umstritten – als
”
des

ZEUS Sohn“ oder
”
Gott von Nysa“,

”
der in Nysa Erscheinende“. An unbe-

kannter Stelle wird auch vom
”
Sohne des Hinkenden“ gesprochen. Denn so

könnte man den Namen verstehen; ZEUS musste, solange er die Leibesfrucht
der SEMELE im Schenkel trug, hinken.

Vielleicht kann man den Namen auch gar nicht richtig erklären, wie viele
unserer Eigennamen oder geografische Bezeichnungen, die ihren Ursprung
in der grauen Vorzeit haben, z. B. BIMBÖS, HARZ, SÜNTEL, WESER, ELBE.

Immerhin gibt es die Vermutung, dass DIONYSOS eine thrakische [Seiler
1872, Stichwort DIONYSOS; Wilamowitz 1955, II. S. 61] oder eine asiati-

61



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

sche Gottheit ist, deren Verehrung im zweiten Jahrtausend v. Chr. langsam
nach Griechenland gelangte.

Aber das wird heute bestritten. Immerhin bei Homer spielte er keine be-
sondere Rolle, anders als die sog. olympische Götterwelt. DIONYSOS ist in
der Ilias und Odyssee jeweils nur zwei Male erwähnt.

Aber zurück zur Lebensgeschichte:

ZEUS musste das neugeborene Kind schützen; denn seine Gattin war ra-
send vor Eifersucht. Daher ließ er das Kind durch HERMES in einem fernen
Lande verstecken, dieses heißt Nysa. Dort wuchs das Kind auf, mit Milch
und Honig von vier bis sieben Ammen genährt, unterwiesen vom weisen,
abgeklärten, greisen SILEN.

Stets blieb der starke Bezug zu Frauen, die ihn in der Vorstellung seiner
Verehrer oder Gläubigen auf all seinen Zügen begleiteten. Erst durch ganz
Asien bis nach Indien, dann von dort durch das, was wir heute Europa
nennen – jedenfalls sind es ausschließlich Länder, in denen nach dem Besuch
Wein angebaut wird, vom Indus bis zu den Ländern des Mittelmeeres.

Mit seinem Namen verbindet sich also ein Stück materieller Kultur, die
Anpflanzung und Pflege des Weines. Daher hatte DIONYSOS wohl auch den
Beinamen

”
BAKCHOS“ erhalten, eine Bezeichnung für sprießende Zweige,

auch für Reben oder für den Wein selbst.

Dieses Wort ist offensichtlich ein Wort, das die kleinasiatischen Griechen so
verwendet haben. Auch sein Gefolge wird bákchoi (βάκχοι)oder (weiblich)
bákchai (βάκχαι) genannt. Latinisiert spricht man von Bacchus und meint
damit den DIONYSOS, im Mittelalter nennt man außerdem den Wein selbst
so:

”
Dem Bacchus huldige ich“, heißt es in einem Liede.

Davon abgeleitet sind die Wörter Bacchant (Bacchantin), die Trinkbru-
der/Saufbruder bzw. Schwärmer/Schwärmerin im Gefolge des DIONYSOS

bedeuten; vom Gefolge des DYONYSOS wird gleich noch zu sprechen sein.

”
Bacchantisch“ heißt so viel wie trunken, ausgelassen; das Wort Bacchanal

hängt damit zusammen, ein Trinkgelage, das mit sexuellen Exzessen so in-
tensiv zu Ehren des BAKCHOS gefeiert wurde, dass schon 186 v. Chr. der
römische Senat ein Verbot des Bacchanals aussprach.

Die Wege des DIONYSOS führen durch viele Länder , immer von Ost nach
West . Stets ist er in Begleitung der Nymphen und seiner Verehrerinnen,
der Bakchen, die wegen ihres entrückten Zustandes auch

”
Mänaden“ =

62



2.5 DIONYSOS

”
Wütende“,

”
Rasende“ oder

”
Thyiaden“ (Verzückte) genannt werden,

wütend nicht so sehr vor Zorn, sondern durch Liebesglut rasend und nach
Begattung durch die mit stehendem Phallos folgenden Satyrn lechzend.
Rehfelle tragen sie, Rehkälbchen zerfleischen und essen sie roh.

”
Verzückt“

oder
”
entrückt im Geiste“ sind sie auch. Sie sind eins mit sich und ihrem

Gotte.

Er soll auch Frauen, z. B. die von ARGOS, in die Raserei getrieben haben:
Sie sollen sich seinem Anspruch, Gott zu sein, widersetzt haben. So trieb er
sie in die umliegenden Berge, wo sie ihre Kinder zerrissen und verschlangen
[Apollod., bibl. 1.102; 2.28, Brodersen]. Der geistige Zustand wird auch
noch anders beschrieben:

Seine festen Begleiterinnen sollen im Zustande
”
voll des Gottes“ (enthusia-

stisch), in heiliger Ekstase gewesen sein; und sie stürmten wie im Rausch
durch Wälder und über Berge, in langen, leicht zu lösenden Gewändern,
begleitet von Schlagwerk wie Pauken, Tamburinen (eine besondere Art von
Trommeln) und von Flöten, den Kopf mit Efeu bekränzt, in den Händen
den Thyrsos tragend, das ist ein Stengel oder Stock aus einer Pflanzenstau-
de (Narthex – ferula), auf dessen Ende ein Pinienzapfen gesteckt war und
der selbst mit Efeu oder Weinlaub umrankt war. Diesem Th́ıasos (θίασος
= Schar, Gesellschaft) waren die Satyrn, sehr oft die ständig lüsternen,
ständigen Begleiter, nicht unwillkommen.

Sie paarten sich in ihrem wilden Treiben unterschiedslos, wie es die Lust
befahl, unter Bäumen, Sträuchern und Büschen, in Höhlen.

Und der Gott selbst erschien in wechselnder Gestalt , als Mensch oder Tier ,
z. B. Bock oder Stier, jedenfalls ließ er aus der Erde Wein, Honig oder Milch
sprudeln und löste die Menschen von ihren Sorgen, sprengte Mauern und
ließ die Erde erbeben.

Wenn er als Mensch erschien, dann wurde er mit Maske in einem großen
Korb (ĺıknon -λίκνον), der für Feldfrüchte bestimmt ist, präsentiert – daher
sein Beiname (likńıtes = λικνίτης), nicht als eine Individualität, sondern als
Typ, ernst, erdig-nüchtern, ohne dynamische Regung und doch beeindruckt
von der Musik, mit der man ihm huldigte – eine eindrucksvolle Epiphanie.

Wenn er also erschien, gesprochen wird von dem persönlichen Erscheinen
des Gottes, dann wurde er gern in der Gestalt einer bärtigen Maske dar-
gestellt. Auch sonst blieb sein Gesicht in den Darstellungen maskenhaft –
starr, eine auffällige Mischung aus Beherrschung und Entgleisung, beides
zugleich.

63



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Was ist der Sinn der Darstellung Gottes durch eine Maske?

Die Maske symbolisiert die ständige Anwesenheit des Abwesenden. Er ist
immer da, auch wenn er nicht da ist. Er ist fern-nah, ab-anwesend , ein
Gott, der in seiner Person die Einheit der Widersprüche vereint. Diese Sicht
Gottes war Bestandteil der Theologie des HERAKLIT [22 B 57 DK, auch B
62 DK u. a.].

Aber in seiner Wildheit war er nicht überall willkommen:

LYKURGOS, ein nordgriechischer König der Edonen, widersetzte sich dem
aus dem Osten einfallenden Triumphzug des neuen Kultus; er verkannte
den Gott und verjagte ihn und seine sieben Begleiterinnen. Doch ihn traf
die Rache des Gottes:

Der Wein des DIONYSOS umnebelte seine Sinne, er vergewaltigte seine eige-
ne Mutter und erschlug mit einer Axt seine Frau und seinen Sohn. Darauf
ist er von DIONYSOS im Gebirge den Pantern vorgeworfen und von diesen
gerissen worden, nachdem er zuvor nüchtern geworden war und erkannt
hatte, wem er sich widersetzt hat. Andere sagen, er sei von Pferden in
viele Teile zerrissen worden. Seine Strafe in der Unterwelt war schlimm:
Unablässig muss er ein löchriges Gefäß mit Wasser füllen.

In einer anderen Geschichte wird seine Rückkehr nach Theben erzählt, wo,
wie wir bereits sahen, der Gott seine Wurzeln hatte, wenigstens die eine
Wurzel:

König PENTHEUS, Sohn der AGAUE, einer Schwester seiner Mutter SEMELE,
widersetzte sich wie LYKURGOS dem DIONYSOS und dem neuen Glauben;
der Gott hatte nämlich die verheirateten Frauen Thebens mit göttlicher
Kraft dazu veranlasst, mit in den Kithairon zu ziehen und ihm mit allen
Sinnen zu dienen. Da das aber nun jede bürgerliche Ordnung in Theben
sprengen würde, hat König PENTHEUS ihn in Fesseln legen und in einen
Stall werfen lassen. Selbst durch Wunderzeichen – also göttliche Zeichen –
hat sich der König nicht umstimmen lassen; daher beschloss, so erzählt uns
der Tragiker Euripides, der Gott, ihn zu vernichten:

Er nützt seine lüsterne Neugier und lässt ihn in eine Mänade verkleiden.
Dann hebt er ihn auf eine Fichte, wo er die Hemmungslosigkeiten der Mäna-
den beobachten kann, damit er einen Grund finde, alles zu verbieten. Doch
er wird da oben erkannt und von den Mänaden zerrissen:

64



Dionysosmaske auf einer attischen Bauchamphore, ca. 520 v. Chr.
Copyright: bpk / Antikensammlung, SMB / Johannes Laurentius



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Seine eigene Mutter AGAUE, im Glauben, er sei ein Löwe, zerfetzt ihn, steckt
sein Haupt auf einen Thyrsos und zieht damit im Triumpfzug in Theben
ein.

Wiederum wird erzählt, DIONYSOS sei, als junger Mann am Strande ste-
hend, von Piraten überfallen und gefangen worden. Gewaltsam wurde er an
Bord gebracht. Dort folgten bedrohliche Zeichen, aber nur der Steuermann
erkennt sie und warnt die Piraten; keiner glaubt ihm.

Da fallen seine Fesseln, süßer Wein strömt durch das Schiff, schwere Trau-
ben hängen an den Weinstöcken, die die Segel umgeben; selbst die Pinne ist
weinlaubumrankt. Angst ergreift alle, als plötzlich ein Löwe den Kapitän
anspringt und ein Bär mittschiffs seine Pranken erhebt. Besinnungslos vor
Angst springen die Seeleute ins Wasser – und werden in Delphine verwan-
delt. Nur der Steuermann findet Mitleid, er bleibt Mensch und ist gerettet.

Die Geschichte zeigt, dass DIONYSOS nachtragend ist und fähig, Menschen
in das Reich des Todes zu schicken oder Wandlungen zu unterwerfen.

Bekannt ist vielleicht die Geschichte des MIDAS , des Königs von Phrygien:

MIDAS hatte einen trunkenen Satyrn oder gar Silen (man kann beide von
einander schwer unterscheiden) aus dem Gefolge des DIONYSOS freundlich
aufgenommen; der hatte sich nämlich in seiner Trunkenheit verirrt und
torkelte nun hilflos und orientierungslos im Rosengarten des Königs herum.
Der König MIDAS nahm ihn freundlich auf, bewirtete ihn und erwies ihm
seine Verehrung, bis er wieder ganz nüchtern war.

Dann brachte er ihn zu DIONYSOS zurück.

Dieser freute sich über die Maßen und stellte dem MIDAS als Dank eine
Bitte frei, die er ihm erfüllen wolle. Nun war er schon unermesslich reich,
aber er wollte, wie heute vieler unserer ungekrönten Könige in Wirtschaft
und Finanzen, noch ein klein wenig mehr.

Er bat sich aus, dass alles, was er berührte, zu Gold werde.

Die Folgen kann man sich leicht vorstellen:

Gold kann man weder essen noch trinken. Und so wurde ihm die Fata-
lität seines Wunsches schnell klar. Hunger erlitt er, aber noch schlimmer:
Durst. Ihm drohte der frühe Tod. Und so musste er sich wieder an den Gott
wenden.

DIONYSOS blieb ob solcher Dummheiten mitleidig und empfahl ihm zur
Befreiung von den Folgen seines Wunsches ein Bad im Flusse Paktolos.

66



2.5 DIONYSOS

Jetzt konnte MIDAS wieder leben und spüren, welch geringen Wert doch
Reichtum für Menschen bedeuten kann: Was ist es für ein königliches Leben,
das Leben ohne Gold, nur mit frischem Wasser und Brot?

Und seitdem findet man bis zum heutigen Tage Gold in diesem Flusse, der
heute Sart Çayi heißt, Gold und übrigens auch Bernstein.

Bekannt ist wohl auch seine Affäre mit ARIADNE.

THESEUS , Königssohn aus Athen, hatte die hübsche und hilfreiche Königs-
tochter aus Kreta mitgenommen und machte mit ihr Station auf der Insel
Naxos.

Doch auch DIONYSOS hatte Feuer gefangen und begehrte das schöne
Königskind.

THESEUS war gottesfürchtig und so klug , sich nicht mit dem Gotte anzulegen
und gewährte ihm den Vortritt. Als sie schlief, verließ er sie heimlich, und
als sie wach wurde, war der Tröster schon da.

Vier Söhne werden dieser Verbindung entstammen:

THOAS, der Argonaute, STAPHYLOS, OINOPION und PEPARETHOS – wir
könnten die Namen auch in der Reihenfolge so übersetzen: Rasch, Traube-
rich, Weinrother, Heller.

Freilich wird neben dieser großen frauenorientierten Affäre auch seine lei-
denschaftliche Liebe zum Satyrn namens AMPELOS (= Weinstock) erwähnt.
Dem Gotte ist also nichts Menschliches fremd [Nonn. D. 10.175 ff.].

Es heißt aber auch, dass er durch seine Schönheit die Frauen in die Rase-
rei und sexuelle Ekstase führte; Alkohol soll bei ihm selbst nie eine Rolle
gespielt haben, anders als bei seinen Begleitern.

Wir hörten schon, dass er seine Mutter SEMELE wieder aus dem Hades
hat holen und in den Himmel hat geleiten können. Dafür war er zu großen
Opfern bereit, selbst den Preis seines göttlichen Leibes wollte er einem
lüsternen, in ihn bis zum Verglühen verliebten Führer auf dessen Forderung
zahlen.

Doch als er aus dem Hades zurückkehrte, war dieser verstorben, und so
schnitzte er aus Dankbarkeit, dass dieser ihm den Eingang in die Unter-
welt gewiesen hatte, aus Feigenholz ein großes Gesäß und vor allem einen
riesengroßen Phallos, den um seiner Mutter willen er zu dulden bereit war,
und einen Kopf. Dieses alles fügte er auf einem Kantholz zusammen und
pflanzte das Werk auf das Grab des PROSYMNOS (= Sänger), so hieß der
lüsterne Führer, der ihm den Eingang in die Unterwelt gezeigt hatte.

67



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Auch den Göttern soll er geholfen haben:

Einst hatte die HERA ihren Sohn HEPHAISTOS verstoßen, weil dieser mit
einem Klumpfuß geboren war. Später rächte er sich für diese Zurückwei-
sung so, dass er seine Mutter HERA auf ihrem goldenen Götterthrone mit
unsichtbaren Fäden festschmiedete. Da gelang es erst dem DIONYSOS, den
HEPHAISTOS dazu zu bewegen, die Göttermutter wieder zu befreien, und
zwar so:

Betrunken hat er ihn gemacht und dann auf einem Maultier zum Olymp
geführt, damit er die HERA von ihren Fesseln wieder löse.

Zur Belohnung erhielt Hephaistos vom Vater ZEUS wunschgemäß APHRODI-

TE, die Göttin der sexuellen Liebe, zur Frau. Doch diese hat ihn gleich nach
der Hochzeit, ihn, den hässlichen Hinkefuß, mit dem schönen und starken
Gott des Krieges, ARES, betrogen. Vom Sonnengott HELIOS, der ja alles
sehen kann, darüber aufgeklärt, schmiedete er wiederum ein feines Netz,
um beide in flagranti zu fangen.

Und das gelang ihm denn auch:

Sie waren in verdächtig enger Umarmung und konnten sich aus dieser missli-
chen Situation nicht befreien. Der betrogene Ehemann rief nun alle Götter
zusammen, präsentierte die beiden in ihrer zutiefst hilflosen Situation. Und
die Götter brachen in ein unauslöschliches Gelächter über diese Situation
aus. Bis heute spricht man deswegen, weil der Dichter Homer die Geschich-
te erzählt, von einem homerischen Gelächter [Od. 8.266 ff.].

Vom Ende des DIONYSOS hienieden kann kurz berichtet werden:

Nach seinem wechselvollen Wandeln auf Erden begann das Ende mit einem
neuen Anfang:

Er fuhr hinauf in den Himmel zu den olympischen Göttern, wie damals,
als er seine Mutter SEMELE in den Himmel begleitet hat, er, der göttliche
Sohn, seine vergöttlichte Mutter THYONE. Er hatte seine Himmelfahrt.

Doch erst richtig verstehen können wir sein Ende nur aus seinem Anfang
und sein Wesen aus beiden – Anfang und Ende. Beides müssen wir ver-
knüpfen. Eigentlich gehört DIONYSOS der Nacht an, dem Dunkel dessen,
was sich vor der Menschen und der Götter Augen verbirgt.

Seine Bestimmung ist das Dunkle der Unterwelt und das unterirdische Reich
des Todes. Er heißt darum auch nykt́ıpolos (νυκτίπολος= der in der Nacht
wandelnde) oder nyktélios (νυκτέλιος= der Nächtliche).

68



2.5 DIONYSOS

Als solcher ist der Gott der Erste DIONYSOS [Nonn. D. 6.206], auch der

”
katachthonische“ (= Unterirdische) genannt; wie Nonnos [a. a. O.] be-

richtet, habe dieser erste DIONYSOS die Gestalt eines Stieres gehabt. Sein
eigentlicher Name ist in diesem Zusammenhange ZAGREUS [a. a. O. Vs.
165], wie sein Vater, der katachthonische ZEUS, auch ZAGREUS geheißen hat,
wie man sagt [Kerenyi 1951, S. 243 und S.279 Anm. 813]. ZEUS/ZAGREUS

soll ihn als sein Alterego nach einer alten Version aus der orphischen Reli-
gion in der Gestalt einer Schlange mit PERSEPHONE (seiner Tochter) oder
DEMETER (seiner Schwester) gezeugt haben.

Der Name ZAGREUS ist wohl zusammengesetzt aus dem Verbum agreúein
(ἀγρεύειν= jagen, also

”
der Jäger“) und dem äolischen Intensivpräfix za/dia

(ζα/διά = sehr); insgesamt ist also der
”
starke Jäger“ [ Kerenyi a.a.O. ]

gemeint; Sein Schicksal sollte es sein, als ZAGREUS die Nachfolge seines
Vaters ZAGREUS anzutreten. Darum hatte sein Vater ihn gezeugt.

Doch HERA soll Titanen zum Mord angestiftet haben. ZAGREUS, der starke
Jäger, der wilde Tiere tötet, wird nun der Gejagte und nach schwerem
Kampfe, in dem er sich wechselnd in verschiedenen Gestalten (als Löwe,
Schlange, Stier) wehrt, wie ein Stück Wild getötet, zerlegt und gekocht.

Religionswissenschaftlich handelt es sich dabei um die mythische Schlach-
tung eines jungen Gottes (eines Vegetationsdämonen), die in der Kultpraxis
der orphischen Religion durch die Tötung eines Kalbes nachvollzogen wur-
de. Auch die Mänaden sollen später in ihren rohen Handlungen (z. B. im
Zerreißen von Tieren oder gar des ORPHEUS) das Gegenstück zur Tötung
des ZAGREUS geliefert haben.

Die große RHEA übrigens soll die Leichenteile, insbesondere das Herz des
ZAGREUS, geborgen haben.

ZEUS aber entdeckt die Täter und nimmt sich vor allem des geborgenen
Herzens an. Er bestraft die Titanen mit ewigem Leben nur in der Unterwelt
[Nonn. D. 6.206 ff.].

Nun kommt es zu einer zweiten Zeugung und Geburt :

ZEUS zerrieb das Herz, und bereitete daraus einen Trunk für SEMELE, auf
die sein Auge gefallen war.

Davon wurde die thebanische Königstochter schwanger und sie gebar ein
Kind, den zweiten DIONYSOS .

Seine Epiphanie, also sein persönliches Erscheinen in der Öffentlichkeit der
Welt, soll Anfang Januar, am 5. oder 6. Tage dieses Monats, erfolgt sein;

69



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

das ist der Monat des steigenden Lichts, und es soll hier nur kurz darauf
hingewiesen werden, dass auch auf diese Zeit die Epiphanie des JESUS von
Nazareth gesetzt ist. Nach Triumphzügen durch die Welt wurde Dionysos
dann wie seine Mutter in den Götterhimmel entrückt [Apollod bibl. 3.38
Brodersen]. Er hatte seine Himmelfahrt .

Wie wir es bei ZEUS mit zwei Personen zu tun haben, als ZAGREUS/ZEUS

Katachthonios in der Unterwelt neben PERSEPHONE oder DEMETER und
oben als olympischer Vater der Götter und Menschen, so ist das auch bei
DIONYSOS. Der erste DIONYSOS (als Stier mit Hörnern dargestellt) sollte
Weltenherrscher werden. Doch er musste sterben und blieb unterirdisch
(Katachthonios). Sein Körper bedeutete eine letzte Gabe an die Menschen:
Wein, der aus der Tiefe der Erde wächst. Darum nannte man den DIONYSOS

selbst auch oinos (οἶνος = Wein).

Der zweite DIONYSOS , Sohn des ZEUS und der SEMELE, unsterblicher, auf
Erden wandelnder Gott, vollbrachte hier viele Wunder und stieg schließlich
in den Himmel auf. So war DIONYSOS eine Gottheit, die in allen Welt-
segmenten daheim war. In der Unterwelt, auf Erden und im Himmel. Auf
Erden aber wurde sie in unterschiedlicher Weise angebetet und verehrt. Ih-
re Präsenz wurde in welchselnden Formen ins Werk gesetzt. Zum Beispiel
immer wieder, d. h. alle zwei Jahre wurde DIONYSOS angerufen zu erschei-
nen, als Stier, der an den katachthonischen DIONYSOS erinnert, oder als
Maske in einem großen Getreidekorb; diese erinnert an die Omnipräsenz
des Gottes.

Wie man leicht erkennen kann, sind in die Darstellung seines Endes und
Anfanges auch Formen der Verehrung eingemischt:

In Delphi, wo man (u. a.) sein Grab zeigte, wurde zur gleichen Zeit, da die
Thyiaden den zweiten DIONYSOS als Kind in der Wiege weckten, im Haupt-
tempel dem APOLLON Opfer dargebracht. Überhaupt: Die Priester haben
zwischen ihrem Hauptgott APOLLON und dem DIONYSOS eine Verbindung
hergestellt. Zeit der Erweckung des zweiten DIONYSOS ist das sich erneu-
ernde Licht, der Frühling. Da feierte man das Erweckungsfest, wie man mit
der Ankunft des Winters das Einschläferungsfest feierte:

DIONYSOS , der in den Himmel (wie seine Mutter) entrückte Gott ist
also der regelmäßig Wiedergeborene und regelmäßig Sterbende, ist der

”
Zweigesichtige“ [Otto 1933, S. 186], der sich als

”
Geist der Gegenwärtig-

keit und der Abwesenheit“ [Otto, a. a. O.] präsentiert, d. h. als der
gegenwärtig/anwesende-abwesende Gott .

70



2.5 DIONYSOS

Für beides, für Anwesenheit und Abwesenheit, steht die Maske. DIONYSOS

ist die Maskengottheit . Seine Maske repräsentiert sein Hier– sowie Jetzt-
sein und zugleich seine Abwesenheit, seine Nähe und seine Ferne, Starrheit
und Lebendigkeit, also dasjenige, das die Gegensätze umfasst. Dessen in
der Antike erkanntes Wesen und dessen Bedeutung ragen von HERAKLIT

über Nietzsche (Dionysosdithyramben)bis in die neuzeitliche Lyrik Paul
Celans, in die neuzeitliche Kulturtheorie und Theologie, sowie Religions-
wissenschaft.

Dieser Gott, der sich uns als erster und zweiter zeigt, ist in sich eine Einheit,
die Einheit von anwesend und abwesend, von eins und zwei. Er ist der
Zweieinige Gott, geboren von der Mutterzweiheit; er ist bimater, wie Ovid
sagt [met. 4.12].

Der Gott ist uns ganz zugewandt. Er hat keine Rückseite. Er ist als der
doppelte

”
da“ und zugleich vollkommen

”
weg“. Er ist der

”
Anabwesende“,

ebenso wie JESUS als der CHRISTOS, der hier wandelte, getötet wurde und
hinabstieg in das Reich des Todes, aufgefahren ist in den Himmel und Jahr
für Jahr (

”
alle Jahre wieder“) in der Verehrung wiederkehrt.

Sein Kultbild wurde verehrt, vor allem von Frauen, die, in festlich wallen-
de Gewänder gekleidet, in Krügen und Behältern Wein darbrachten, mit
ruhiger Zuwendung beginnend und in ekstatischem Tanz endend, in einer
Musik, die man auch dionysisch nennen kann [Pi. Frg. 70 b Snell]. Die Ver-
ehrung kann man auch als geheim und mystisch verstehen, als Vereinigung
des Gläubigen mit der Gottheit. Und ein Lied, das aus seinem Geiste heraus
komponiert ist, heißt Dithyrambos. Dieser Dithyrambos aber, dessen Vor-
trag sich Vorsänger und Chor teilen (Arist. Po. 1449a10ff), die Maske und
das tragische Geschehen um die Aufnahme des Dionysoskults in Griechen-
land sind die Voraussetzungen für die Entwicklung des Dramas. Überhaupt
hat man in alter Zeit die Tragödie als Bestandteil des Dionysoskults ver-
standen.

Auf der Bühne stand ein Altar des DIONYSOS, dem zu Beginn einer Vorstel-
lung geopfert wurde. Quelle des Dramas ist also die Religion des DIONYSOS.

So ist dieser Gott der wohl wirkungsmächtigste unter den Göttern Grie-
chenlands; sein Wesen zeigt sich in den für uns wichtigsten Daseinsformen,
in der Kultur und der Zivilisation. Er ist vielleicht der JESUS der Vergan-
genheit wie JESUS der DIONYSOS der Gegenwart ist. Daher die Aktualität
dieses Gottes.

71



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

2.5.2 Deutung

Wie soll man das alles verstehen? Die Menschen der Antike hatten es da
einfacher als wir:

Sie lebten die Präsenz ihres Glaubens und ihrer Gottesverehrung.

Sie waren dem Gotte nah, während wir ferne sind.

Sie hatten es daher auch nicht nötig zu verstehen.

Wir aber möchten und müssen verstehen. Wir sind die, deren Schicksal das
Verstehen ist, deswegen eine Generation von phantasievollen Schwätzern,
deren Geschwätzigkeit nur dadurch zu entschuldigen ist, dass sie in Not
sind wie Seeleute im Sturm, die sich durch das Wort miteinander und un-
tereinander Mut machen, um so dem Sturme etwas ferner und nicht so nah
zu sein.

Wie soll ich also DIONYSOS verstehen?

Zunächst:

Der Gott, ewig jung und wiederkehrend, immer da, mit sich in Zweien eins,
ist bei den Griechen ein lange verehrter Gott :

Er ist namentlich schon um 1250 v. Chr., also bronzezeitlich, bezeugt auf
drei Tafeln (aus Pylos), die die Linear B-Silbenschrift der mykenischen Grie-
chen enthalten; auch im kretischen Chania ist er aus der gleichen Zeit be-
zeugt als

di-wo-nu-so. [s. oben S. 61]

Bei Homer genießt er (außerhalb des Kreises der olympischen Götter) nur
eine Randstellung, aber sonst ist er in der gelebten Glaubenspraxis fast
über 2.000 Jahre vertreten, am intensivsten belegt im griechischen Drama
und später im 5. Jahrhundert n. Chr. bei dem Schriftsteller Nonnos in
einem umfangreichen Epos mit dem Titel

”
Dionysiaka“.

Seine Wirkung aber geht bis in die Gegenwart; er ist [DNP: Stichwort DIO-

NYSOS] der untypischste griechische Gott genannt worden, zugleich aber ist
er der am häufigsten dargestellte griechische Gott; sein Kult fand geogra-
phisch die weiteste Verbreitung.

Religionswissenschaftlich ist DIONYSOS als eine Vegetationsgottheit anzu-
sehen, die im Frühjahr wiedergeboren wird und im Herbste stirbt:

Gott des Weines, der Pflanzen, der Fruchtbarkeit, überhaupt der Natur.

Seine Verehrung wurde in Athen in vier Festen deutlich:

72



2.5 DIONYSOS

- Im Monat Poseideōn (Dezember/Januar) feierten die Stadtteile
Athens (die sog. Demen) eigene Feste (die sog. kleinen Dionysien), in
denen eine Phallosdemonstration vorgenommen wurde.

- Im Gamēliōn (Januar/Februar) fanden die sog. Lenäen statt, benannt
entweder nach lēnós (= die Kelter/Kufe) oder nach lēńıs (= die Vereh-
rerin des DIONYSOS = Mänade/Bacchiantin). In diesem Monat wur-
den zunächst vorwiegend Komödien, später (um 450) Komödien und
Tragödien im Wettbewerb aufgeführt. Es handelt sich wohl um eine
Art Weinlesefest.

- Im Monat Anthestēriōn (Februar/März), dem Blütemonat (von
ánthos = die Blüte) hielt DIONYSOS auf einem Schiffskarren Einzug
in die Stadt, ergriff symbolisch Besitz von der Gattin des höchsten
Kultbeamten der Stadt (dem sog. árchōn basileús) und wohnte ihr
im Amtshause bei. Dieses wurde rituell jedes Jahr wiederholt. Man
spricht vom hierós gámos = heilige Hochzeit, die vollzogen wird.

- Die sog. großen oder auch städtischen Dionysien fanden im Mo-
nat Elaphēboliōn (März/April) statt; sie waren das große DIONYSOS-
Fest. Nachweislich seit etwa 536 war die Aufführung neuer Tragödi-
en und Komödien mit diesem Feste verbunden. Auf der Bühne des
DIONYSOS-Theaters im Süden der Akropolis von Athen stand ein
DIONYSOS-Altar.

Weit verbreitet im Volke waren Vorstellungen, in denen die gesamte Natur
belebt und von allen möglichen göttlichen Wesen bewohnt war – das sind
z. B. Nymphen, Satyrn, Silene. Sie alle waren als Vegetationsdämonen dem
großen Vegetationsgott DIONYSOS untergeordnet. Der häufig gezeigte ste-
hende Penis (griech. = Phallos, Ithyphallos), mitgeführt bei Darstellungen
der großen Umzüge, weisen den DIONYSOS als Fruchtbarkeitsgott aus.

Weit verbreitet im Mittelmeerraum sind theriomorphe Gottesvorstellungen,
Gott als Stier (ZEUS) oder Lamm (JESUS); auch in diesen Vorstellungstyp
ist DIONYSOS einzuordnen, wenn er sich in den genannten Kämpfen als
Schlange, Kuh oder Stier, Löwe, Panther oder Kälbchen und Zicklein zeigt,
getötet wird und immer wieder erscheint.

Hier könnte DIONYSOS sogar als Präfiguration CHRISTI angesehen werden.

Von der Verehrung des DIONYSOS, soweit sie im engeren Sinn als
”
Gottes-

dienst“ verstanden werden kann, wissen wir wenig. Sie ist der orphischen
Religion zugeordnet. Die Öffnung nach außen sahen wir schon in der Form
des Umzuges, so, wie wir es z. B. als Fronleichnamsumzug oder Prozession

73



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

kennen. Der Kult im Inneren, der sich in privaten Kultvereinigungen dar-
tut, ist den Frauen vorbehalten. Sie sind die bakchai (βάκχαι) und ihr Tun
(gottgefüllte Raserei, Tanz) ist bakcheúein (βακχεύειν). Ihre Gottesdienste
sind begleitet von Musik , vor allem von Blas- und Schlaginstrumenten.

DIONYSOS ist eine Mysteriengottheit , deren Kult die Gläubigen in den
Rausch (mańıa) und die Gotterfülltheit (enthusiasmós) führt.

Man darf im Zustande
”
hysterischer Subjektentgrenzung“ [Walter F. Ot-

to] auf ein seliges Ende, ein besseres Leben im Jenseits und aus dem Vor-
bilde des Gottes auf Wiedergeburt/Wiederkehr hoffen.

Der kultische Gesang ist nicht der Choral, sondern der Dithyrambos,
halb Schreien, halb Singen, eine Einheit von Texten, Tönen und Bewe-
gung/Tanz.

In dieser Musik wird so etwas deutlich wie der in der Raserei aufgespürte

”
transrationale Seinsgrund“ [DNP, Suppl. 5, S. 232] des Lebendigen. Sein

wird im Gottesdienst erfahrbar als das Pendeln zwischen emotionalen Ex-
tremen. So ist orphischer, dem DIONYSOS zugedachter Gottesdienst so et-
was wie eine in das Innere führende Mysterienfeier , die rationale Grenzen
überschreitet.

Das in den bereits aufgeführten Mythen sich findende Schema mündet in
die dramatischen Kompositionen der Tragödie. Das obszöne Treiben der
Silene und Satyrn zeigt sich in den öffentlichen Satyrspielen im Anschluss
an die Tragödienaufführungen. Der Gott selbst blieb aber immer außen vor;
er wurde im Unterschied zu den Satyrn weder in den Mythen noch in den
Satyrspielen erregt mit stehendem Penis oder nur selten (und dann nur
in späteren Bildern) betrunken präsentiert; wohl aber weidet man sich an
sprachlichen Attributen des Gottes, die zu benennen hier der Platz ist, aber
deren für uns noch unglaubliche Obszönität hier zu übersetzen unpassend
wäre (z. B. χοιροψάλλας - choiropsallas oder χοιροθλίψ - choirothlips).

Zwar ist es bis heute nicht unumstritten, doch scheint es so, dass das Dra-
ma (d. h. die Tragödie als Bocksgesang oder Gesang um den Preis eines
Bockes und die Komödie), aus der an Extremen und Spannungen reichen
Geschichte des Gottes ableitbar ist. Vielleicht verkörpert der Gott zutiefst
eine Grundbefindlichkeit, die sich im menschlichen Leben als schicksalhafter
Prozess zeigt:

Schon im mythischen Paradigma Homers präsentiert sich Menschsein als
ein tragisches Dasein, das zwischen Exzess und besonnenem Maß schwingt:

74



2.5 DIONYSOS

Der Explosion wird in der Dichtung die Form gegeben. Beide (Explosion
und Form) sind einander fern und nahe.

Für die Explosion steht DIONYSOS , für die Form und das Maß steht APOL-

LON . Da Explosion und begrenzende Form eine Einheit eingehen, können
wir diese Einheit auch als Einheit zweier Götter finden, z. B. in Delphi, was
sich sogar in der Form einer behaupteten Verwandtschaft beider Götter
ausdrückt.

Wenn es für uns Moderne einen Grund zum Nachdenken gibt, dann den,
dass mit der Verehrung des DIONYSOS das Theater zusammenhängt. Es
gab in Athen, der Stadt der Tragiker, nicht nur Umzüge, sondern auch
dramatische Aufführungen, an den bereits genannten großen Dionysien,
den kleinen Dionysien und an den Lenäen. Schon die Griechen, insbes.
Aristoteles, sahen den Ursprung der Tragödie im Kult des DIONYSOS

[Aristot. Po. 1449 a 10 ff.; Schmitt 2008, S. 268 ff.].

Besonders exponiert dargestellt ist der Gott selbst in den Stücken zweier
Autoren, in den Fröschen des Aristophanes und in den Bakchen des Eu-
ripides. Es muss also Gründe geben, warum DIONYSOS (und sein Altar)
nicht nur selbst als Statue auf den Bühnen, sondern die Theater selbst in der
Nähe von Tempeln des Gottes errichtet wurden. Auf den inneren Zusam-
menhang der Verehrung des DIONYSOS und den Stücken der Dichter machte
bereits Aristoteles [s. o.] aufmerksam, seien es nun Gemeinsamkeiten in
Bezug auf die Musik oder auch in Bezug auf so fundamentale anthropolo-
gische Tatsachen wie Leid, Freude, Lust, Mitleid, Verachtung, Verkennung,
Nachahmung , Wiedererkennung, Verwandlung, Umschlag (Peripetie) [Ari-
stot. Po. 1450 a 33 ff.] der Zustände (Katastrophe), Gefühle, Reinigung,
Zusammenbruch.

2.5.3 Wirkung

Mit Gedanken dieser Art dringen wir bereits in die Wirkungsgeschichte ein.
Zentrales Werk dafür ist die Jugendabhandlung von Friedrich Nietz-
sche:

”
Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik“.

Neben Nietzsche hat wohl niemand die geistige Kraft des DIONYSOS und
seiner Religion so tief empfunden wie Walter F. Otto in seinem Buche
zu

”
DIONYSOS, Mythos und Kultus“.

Diesen Teil der Wirkungsgeschichte, insbesondere also für das 19. und 20.
Jahrhundert werden wir gleich wieder aufnehmen.

75



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Für das Mittelalter und die Neuzeit wird DIONYSOS als Bacchus im gesel-
ligen Umgang auf den Wein und auf die Liebe reduziert.

”
Vivat Bacchus, Bacchus lebe, der den Wein erfand.“ Oder von Ernst

Moritz Arndt (1817):

”
Klang Dir, Bacchus, Gott der Liebe in dem Wein!“

Das sind zwei beliebige Beispiele aus Trinkliedern, die sich in großer Zahl
finden. Diese Wende zum Vordergründigen und Oberflächlichen setzt frei-
lich schon in der Antike ein. Bereits Horaz [Oden 2, 19, 25 f.] fand DIO-

NYSOS/Bacchus weniger zum Kampfe als zum Reigen, Scherz und Spiel
geeignet. Auch sonst war DIONYSOS der Typ des trunkenen und unmorali-
schen Weingottes, von den Römern eben Bacchus genannt.

Dieser vom inneren Glauben abgehobene Strang setzt sich bis in unsere
Zeit fort.

Die innere Verehrung selbst aber ging ein in die religiösen Zirkel von Baby-
lon bis Schottland; es handelt sich um eine Art Religiosität, die sich bewusst
von einer anders ausgerichteten Umgebung abhebt.

Die frühe christliche Theologie, paulinisch-leibfeindlich, bezog sich einer-
seits auf diese oberflächlich gewordene Mythologie, andererseits aber auch
auf deren Hindergründe:

So finden wir

- die Betonung der menschlichen Verfallenheit und des Ausgeliefert-
seins von uns Menschen an den Rausch durch den Wein und an ele-
mentares Ausleben der Sexualität und

- den Rausch als Inspiration durch das Göttliche; Rausch wird dann zur
heiligen ékstasis (ἔκστασις), die die Vereinigung mit dem Göttlichen
anstrebt, bis zum Einswerden mit der Gottheit im Neuplatonismus.
CLEMENS von Alexandria spricht bei DIONYSOS vom Mysterium des
Rausches im Unterschied zum Mysterium des lógos der christlichen
Religion.

Gern aufgegriffen werden Gedanken der dionysischen-orphischen Religion,
die sich um die Erleuchtung der Menschen drehen und um die Rolle des
zweiten DIONYSOS als des göttlichen Kindes, das den Menschen Erlösung
bringt. DIONYSOS wird schon früh

”
Erlöser“ (lysios - λύσιος , lyaios - λυαῖος)

genannt.

76



2.5 DIONYSOS

Es ist nicht möglich, die vielen Facetten der Gestaltung des DIONYSOS in
Musik, Skulptur, Malerei und Dichtung auch nur kurz zu beschreiben.

Der Gott stand allumfassend zur Dispositon, bei Michelangelo, Cara-
vaggio, Aristophanes, Euripides, Händel, Richard Strauss.

Der für unsere Zeit den Ausschlag gebende Einbruch in das neue Verständ-
nis von Wirklichkeit und in ein umfassendes Konzept der abendländischen
Kultur [DNP Suppl. 5, S. 240] durch den DIONYSOS-Mythos vollzog sich
etwa ab 1800 in der Dichtung durch Hölderlin und philosophisch durch
Schelling, vor allem aber durch Friedrich Nietzsche in seiner Ab-
handlung

”
Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik“ (1872).

Nietzsche stand stark unter dem Einfluss Hölderlins und Schellings.

Dem dichterischen Strang wollen wir zunächst folgen, ausgehend von
Friedrich Hölderlin und ihm nachgehen bis in unsere Zeit zu Paul
Celan.

Hölderlin sagte (in seinem Systemprogramm des deutschen Idealismus)
zwischen Weihnachten 1796 und Februar 1797 [Werke 1990, S. 671 – 673]:

”
...Wir müssen eine neue Mythologie haben... eine Mythologie der Ver-

nunft...“

Es geht ihm darum, in einer entgötterten Welt die Menschheit und den
Olymp durch die Theologie des DIONYSOS zu versöhnen.

Diese Versöhnung hat eine Reihe von Umsetzungen und Änderungen im
Menschen zur Folge.

- Die eine ist die Idee, dass der Mensch ein absolut freies Wesen ist und
dass dadurch

”
die einzige und gedenkbare Welt“ wie eine Schöpfung

aus dem Nichts hervorgeht. Gegenstand der Freiheit ist die Idee. Da-
mit ist – über die Natur hinaus – gesagt, dass es mit dem mecha-
nischen Räderwerk (

”
elendes Menschenwerk“), dem vom Menschen

geschaffenen und alles regelnden Staat, ein Ende haben muss. Der
Mensch trägt die intellektuelle Welt in sich und sucht durch die My-
then Gott und die Unsterblichkeit nur in sich.

- Eine zweite Folgerung: Die höhere Idee, der andere Ideen (vom ewigen
Frieden usw.) untergeordnet sind, ist die Idee der Schönheit . Wahr-
heit und Güte sind durch die Schönheit verschwistert. Alle Philosophie
des Geistes ist eine ästhetische Philosophie. Insofern ist Philosophie
in der Dichtkunst aufgehoben – diese ist Lehrerin der Menschheit .
Sie wird alle Künste und Wissenschaften überleben, insbesondere die

77



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Philosophie ohne ästhetische Kraft. Deren Vertreter nennt er
”
Buch-

stabenphilosophen“, denen
”
alles dunkel ist, sobald es über Tabellen

und Register hinausgeht.“ In der Dichtkunst vereinigen sich
”
Mono-

theismus der Vernunft“ und
”
Polytheismus der Einbildungskraft“, wie

er sich im Mythos zeigt.

- Daraus ergibt sich drittens die Idee, dass eine
”
neue Mythologie der

Vernunft“ wachsen soll. Diese macht die Ideen ästhetisch:
”
... die

Mythologie muss philosophisch werden ... und die Philosophie my-
thologisch...“. Dann werde es zur allgemeinen Gleichheit und Freiheit
kommen, d. h. zur gleichen Ausbildung aller Kräfte (des Einzelnen als
auch aller Individuen). Hölderlin macht mit diesen Vorstellungen
den Mythos als ästhetische Dimension zum Wesen der Bildung.

- Viertens muss
”
ein höherer Geist ... diese neue Religion unter uns

stiften, sie wird das letzte, größte Werk der Menschheit sein.“

Diese Visionen um die vier großen im Menschen Wirklichkeit werdenden
Ideen dürften nach Hölderlin sich im gemeinschaftlichen Wirken der bei-
den einzigen mythogenen Personen,

DIONYSOS und CHRISTUS

erfüllen; denn beide bezeugen zugleich die Nähe und die Ferne des Göttli-
chen in und von der Welt.

In seinem bereits genannten Gedicht
”
Brot und Wein“ (zwischen 1799 und

1806) spricht Hölderlin zugleich vom
”
Kommenden Gott [Verse 54 und

143 ff.], der den Tag mit der Nacht aussöhnt und die Spur der Götter den
Götterlosen in das Finstere bringt und

vom Fackel schwingenden Sohne des Höchsten, vom Syrier (= JESUS), der
des Menschen Gestalt annahm und unter die Schatten herabkommt.

Beide also sind nahe. Als die Auferstandenen sind sie die Kommenden,
und zugleich ist die Gottheit ferne geworden; denn

”
nur zuzeiten erträgt

göttliche Fülle der Mensch.“

Deren Ferne sollen die beiden, in der Götternacht wirkend, durch ihre Nähe
zur Menschheit aufheben. Dann schauen die Menschen das Antlitz dessen,
der schon längst

”
Eines und Alles“ genannt ist, d. h. sie schauen zugleich

Gott (das Eine) und das All (die Natur), die miteinander identifiziert wer-
den.

78



Ernst Marow,
”
... Proteus, der des Meeres dunkle Tiefen kennt...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Paul Celan

Von Friedrich Hölderlin führt ein Spannungsbogen zu einem dionysi-
schen Dithyrambos des zeitgenössischen Dichters Paul Celan aus dem im
Jahre 1963 erstmals publizierten Gedichtband

”
Die Niemandsrose“. Der

Dithyrambos trägt den Titel
”
Bei Wein und Verlorenheit“ und ist am

15.03.1959 komponiert. Der Text lautet:

Bei Wein und Verlorenheit, bei
beider Neige:
ich ritt durch den Schnee, hörst du,
ich ritt Gott in die Ferne – die Nähe, er sang,
es war
unser letzter Ritt über
die Menschen-Hürden.
Sie duckten sich, wenn
sie uns über sich hörten, sie
schrieben, sie
logen unser Gewieher
um in eine
ihrer bebilderten Sprachen.

Den Einschnitten, die der Dichter selbst vornimmt, soll gefolgt werden:

Die ersten beiden Reihen eröffnen den Dithyrambos. Sie nennen die Situa-
tion, aus der heraus etwas mitgeteilt wird und worauf wir uns einlassen
müssen:

Da sitzt jemand beim Wein. Für gewöhnlich ist das eine dionysische Situa-
tion, in der man Freude und Glück empfindet und beides einem anderen
oder einer anderen mitteilt.

Aber was wir beim Hören des Wortes Wein assoziieren, schlägt jäh um
durch das Wort Verlorenheit , eine Peripetie, wie wir sie bereits aus der
Tragödie kennen.

Es handelt sich dabei um ein Umschlagen, das an die Wurzel geht, nicht
nur um eine beliebige Veränderung, sondern um einen Umschlag vom Leben
in die tödliche Verlorenheit, vom Sein in das Nichtsein.

Von der Lebensfreude mit sich selbst und mit anderen, wofür
”
Wein“ steht,

geht es in den Tod der Verlassenheit.

80



2.5 DIONYSOS

Die Zusammenfügung der beiden Wörter
”
Wein und Verlorenheit“ macht

noch etwas anderes deutlich:

Die Präposition
”
bei“ hilft uns. Wir werden nämlich nicht nur in die Situa-

tion einer aufgehobenen Geselligkeit eingeführt – man sitzt
”
beim“ Wein

und fühlt Verlorenheit –, sondern auch in die Lage dessen, der etwas ihm
selbst Wahres mit Verbindlichkeit mitteilen möchte.

Wir sagen
”
bei Gott“,

”
bei meiner Ehre“.

Und so wahr wie es Glückhaftes im Miteinander und Ausgeworfensein in
den Tod der Einsamkeit und Verlorenheit gibt, so wahr ist, was im Gedichte
noch folgen wird:

”
Bei beider Neige“.

Mit diesem wird auf Dreierlei hingewiesen.

Zum Einen handelt es sich bei der Verbindung der Wörter
”
Wein“ und

”
Verlorenheit“ nicht um die Zusammenführung von Beliebigem, sondern

um eine Einheit des Gegensätzlichen. Das Attribut
”
beider“ deutet dies

an. Wein und Verlorenheit gehören zusammen.

Zum anderen:

Diese Einheit von Miteinander und Alleinsein, von Nähe und Ferne, in die
uns der Gott tragen kann, geht zur Neige, neigt sich dem Ende zu.

Dabei handelt es sich nicht um eine abrupte Trennung, sondern um ein lang-
sames, fast bedächtiges Abschiednehmen, so wie ein Tag sich verabschiedet
– er geht zur

”
Neige“.

Zum Dritten bedeutet
”
bei beider Neige“ durch die Präposition

”
bei“ ein

Versprechen der Wahrheit und Verbindlichkeit dessen, was folgt.

So wahr wie die Neige beider, eben
”
bei beider Neige“ ist das, was jetzt

folgt.

Aber zuvor soll die Aufmerksamkeit auf die Form gerichtet werden:

”
Bei Wein und Verlorenheit, bei

beider Neige“ ...

Wenn man diese beiden Reihen laut spricht, wird man entdecken, dass
nach dem ersten

”
bei“ als Auftakt zwei Daktylen ( - v v - v v ) folgen. Das

zweite
”
bei“ ist der Auftakt zu zwei Trochäen in der zweiten Reihe ( - v

- v ). Man könnte aber auch in der ersten Reihe an ein Versmaß denken,
das mit dem Daktylos verwandt ist und z. B. in der Klage über den frühen
Tod des schönen ADONIS vorkommt, an den versus adoneus ( - v v - -

”
...

81



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Wein und Verloren-heit“). Dafür, d. h. für den Klagecharakter der beiden
Reihen spricht, dass in sechs von den sieben Wörtern der Diphthong

”
ei“

vorkommt, der von der Tiefe in die Höhe gezogen wird, also ein klagendes
glissando von a zu i. Zu den Worten und ihrem Rhythmus kommt so etwas
wie ein Ton oder Töne des glissando als Hinweis auf die Musik der folgenden
Strophen (

”
... er sang ...“). Dem Wein folgen das Weinen über den Verlust

des Selbst und die Einsamkeit. Doch beides (Wein und Weinen) geht zu
Ende und es folgt ein neuer Gewinn [Lehmann 2002, S. 61].

Der Klagecharakter bleibt auch im versus adoneus der zweiten Reihe in
der zweiten Strophe; dieser Vers wird nun wiederum eingerahmt von zwei
Wörtern, von

”
ich“ und

”
du“.

Nun stellt sich die Frage, wer mit dem
”
ich“ und mit dem

”
du“ gemeint und

wer mit dem Pronomen der dritten Person
”
er“ gemeint ist. Ohne Zweifel

ist mit
”
ich“ das dichtende Subjekt gemeint. Dieses hat einem Gegenüber

etwas als unverbrüchlich und wahr zu verkünden. Welches Selbstbild steckt
hinter diesem

”
ich“, das so formuliert, dass ein Widerspruch nicht geduldet

wird? Es gibt eigentlich nur einen, der die Wahrheit als Verbindung von
Wort und Klang verkünden kann: der Dichter . Dieser, bzw. seine Kunst,
die Poesie, ist Lehrer der Menschheit , wie Friedrich Hölderlin in sei-
nem

”
Systemprogramm des letzten Idealismus“ schreibt. Der gedankliche

Hintergrund allerdings ist schon sehr früh von den Griechen (HERAKLIT

und PLATON) formuliert:

Wahrheit ist etwas, was zunächst verborgen ist und ins Licht gehoben wer-
den muss. Dass Wahrheit nicht an das Wort allein gebunden ist, sondern
erst durch die Verbindung von Wort und Klang Wahrheit wird, ist diony-
sisches Denken der Griechen.

Das
”
du“ des Gedichts ist wohl nicht

”
mehr“ identifizierbar (Nelly

Sachs?); es ergibt sich als notwendiges Gegenüber des
”
ich“ im Gedicht.

Mit
”
er“ ist der Gott gemeint. Doch welcher Gott ist angesprochen? Er hat

die Gestalt eines Pferdes und Nähe zur Musik (
”
er sang“). Beides trifft auf

DIONYSOS zu:

Theriomorph wird er von den Griechen gesehen und Musik ist seine zweite
Natur, die Maske zeigt ihn als

”
anabwesend“,

”
lebendtot“ und

”
nahfern“.

Der Dichter ist also mit dem Gott unterwegs, er ist in Bewegung durch den
Schnee:

”
Ich ritt durch den Schnee“.

82



2.5 DIONYSOS

Hier müsste man fragen, wie Paul Celan so unvermittelt, allerdings
scheinbar unvermittelt, auf das Wort

”
Schnee“ kommt. Einerseits liegt

hier wohl die Homonymie zwischen dem deutschen Wort
”
Neige“ und dem

französischen
”
neige“ (= Schnee) vor. Vielleicht könnte man hier auch noch

auf das englische
”
neigh“ (= Gewieher) hinweisen. Dieses Wort wird in der

dritten Strophe des Gedichts noch eine Rolle spielen.

Andererseits finden wir Begriffe wie
”
Schnee“ oder

”
Schneeflocke“ auch

sonst bei Celan dann verwendet, wenn von Material gesprochen werden
soll, das der schöpferischen Vitalität und einem neuaufkommenden Gedan-
ken konservierende Form ermöglicht.

Das Ziel , das der Reiter für Gott ansteuert, liegt zugleich in der Ferne
und Nähe. Wir sehen hier die bereits festgestellte Einheit und Identität des
Gegensätzlichen, die für das mythische Paradigma schlechthin konstitutiv
ist.

Wir können jetzt vielleicht unsere Frage an den Text, wohin denn die en-
dende, sich neigende Einheit geborgen sein könnte, beantworten.

Bei HERAKLIT findet sich die Einheit bei Gott:

”
Gott ist TagNacht...“ usw.

Bei Paul Celan aber endet die Einheit und wird geborgen in der Zusam-
menführung des Ich, des Du und Gottes zum Wir .

Im Wir bin ich mit Dir und Gott eines.

Die dichterische Gestaltung dieses Prozesses findet sich schon bei den frühen
Griechen; diese zeigt insbesondere, was folgt, wenn diese Einheit zur Neige
geht oder gar gesprengt wird:

die Tragödie.

Es gibt aber noch einen anderen Hintergrund für die dichterische Gestaltung
der spekulativen Einheit von Ferne – Nähe. Man kann ihn aus dem 2. Buche
des MOSES, Exodus genannt, entnehmen: Da sagt MOSES [Exodus 33, 18
ff.] zu Gott:

”
Lass mich doch deine Herrlichkeit schauen!“

Gott antwortet:

”
Ich will alle meine Schönheit an dir vorüberziehen lassen... Ich werde

gnädig sein. Mein Angesicht <aber> kannst du nicht schauen, denn
kein Mensch sieht mich und bleibt am Leben ... Wenn meine Herrlich-
keit vorübergeht, will ich dich in die Höhlung des Felsens stellen und

83



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

meine Hand über dich halten, bis ich vorüber gegangen bin. Wenn
ich meine Hand zurückziehe, wirst du meine Rückseite sehen. Aber
mein Angesicht darf man nicht schauen.“

MOSES sucht also die Nähe seines Gottes, die sich in seinem Antlitz und
übrigens auch in seinem Namen erfüllt.

Beides kann Gott nicht gewähren.

Er kann sich nur dann als den Gegenwärtigen anbieten, wenn er vergangen
ist – und ohne Eigennamen. Der gegenwärtige Gott, deus praesens, ist ein
solcher nur, wenn er der ferne Gott ist.

Diese Ferne ist die für den Menschen größtmögliche Nähe – es ist die Ferne
– die Nähe, von der der Dichter Celan spricht.

Der Topos findet sich auch sonst im mythischen Paradigma der Griechen. Er
ist das besondere Merkmal des DIONYSOS, das Celan in diesem Gedichte
benennt. DIONYSOS ist Gott und Gottes Sohn, ferne und nahe, abwesend
und anwesend, tot und lebendig zugleich.

Die Gegensätzlichkeit von
”
Wein und Verlorenheit“ als Thesis und Anti-

thesis wird übergeführt in die Einheit, also Synthesis, die sich im göttlichen
Subjekt findet.

Der Dichter reitet also auf Gott als seinem Instrument, und er empfindet
nach, was Gott Hohes empfindet und singt.

”
Ich ritt durch den Schnee, hörst du,

ich ritt Gott in die Ferne – die Nähe,
er sang.“

Aber was kann denn nach solch einem heiligen Geschehen, nach der Vereini-
gung von dichterischem Subjekt und Gottheit noch kommen? Paul Celan
antwortet nach dieser unio mystica mit den Worten:

”
... es war unser letzter Ritt“.

Nach diesem Ritt (
”
unser letzter Ritt“), der wohl ein besonderer sein muss,

wird es nichts mehr geben.

Er bedeutet die Trennung des Ich vom Er, des Dichters von der Gottheit.

Dieser Er sang, bevor es zur Trennung kommen musste.

Die Situation der vollkommenen Einheit muss wohl von so außerordentli-
cher Schönheit gewesen sein, dass sie sich im Gesang des Ergriffenen äußert.

84



2.5 DIONYSOS

Und der Dichter wird genötigt am Hörer zu rütteln, ihn sozusagen zu er-
wecken für das Besondere des Rittes durch den Schnee:

”
Ich ritt durch den Schnee, hörst du, ...“

Jenes
”
hörst du“ bedeutet einen Einschnitt zwischen den beiden Sätzen,

die rhythmisch das Reiten nachempfinden:

”
ritt durch den Schnee“ und

”
in die Ferne – die Nähe“.

Zwischen den das Laufen betonenden Rhythmen liegen zwei Worte, auf
denen der Ton ruht:

”
Gott“ und

”
er“:

... Gott in die Ferne – die Nähe – er sang.

Auf dem Höhepunkte schlägt das Glück um, es ist der letzte höchste Mo-
ment des Glücks –

”
unser letzter Ritt“. Doch die spekulative Einheit von

Dichter und Gott wird aufgehoben – leider! – durch den Weg , den der Ritt
nimmt:

”
Es war

unser letzter Ritt über
die Menschen-Hürden“.

Wir müssen hier wiederum einhalten und die Situation genauer betrachten:

Beim Pferderennen besteht das Hindernis aus Flechtwerk, Bäumen, Sträuchern
oder Stangen, jedenfalls in alten Zeiten.

Wie immer:

Eine Hürde bremst den freien Lauf; die Freiheit wird beschnitten durch
äußere Eingriffe, und nach dem Überwinden der Hürde bedarf es zur Fort-
setzung der Freiheit neuer Kraft .

Jetzt kommen der Gott und das dichtende Subjekt

hochauf jauchzend von Freiheit und Glück

herangesprengt, und sie müssen über eine Hürde. Doch diese besteht nicht
aus Bäumen oder Flechtwerk, sondern aus

Menschen.

Naturgemäß muss beim Heransprengen einer solchen Verbindung von Reiter
und göttlichem Pferd Angst aufkommen. Das Flechtwerk Mensch zieht den
Kopf ein. Es heißt:

85



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

”
Sie duckten sich, wenn

sie uns über sich hörten, sie
schrieben, sie
logen unser Gewieher
um in eine
ihrer bebilderten Sprachen.“

Sie, die Menschen, ducken sich also aus Angst, sie könnten am und damit
im Kopf getroffen werden; denn über ihnen waren noch im Rausche an ihrer
glückvollen Verbindung und Einheit ein Mensch und ein Gott, Dichter und
DIONYSOS.

Das Bild von einem
”
Menschen“, der sich zu Pferde über die Wohnsiedlun-

gen der Menschen hinweg bewegt und das auf Wegen, die mit denen der
Alltagsmenschen nichts gemein haben, ist uns im Abendlande seit PARME-

NIDES bekannt geworden:

Einen schon wissenden Mann [28 B 1, Vs. 3, DK] führen kundige Pferde in
ein besonderes Wissen, das am Ziele der Reise von einer Gottheit eröffnet
wird.

Erinnert sei auch an den PEGASOS-Mythos:

Das geflügelte Pferd PEGASOS, dem Halse der geköpften MEDUSA entsprun-
gen, tanzte mit BELLEROPHON den Waffentanz und brachte seinen Reiter
über die Köpfe der Menschen hinweg an die Enden der Welt. Doch als BEL-

LEROPHON frevelhafterweise wissen wollte, ob es überhaupt Götter gibt,
lenkte er das Pferd gen Himmel:

Die Himmelfahrt, die er begehrte, fand bald ihr Ende. Das göttliche Pferd
warf seinen dem Wissensrausch verfallenen Reiter ab – das war beider letz-
ter Ritt .

Diesen im mythischen Paradigma liegenden Topos finden wir auch sonst;
ich denke an BUDDHA, MOSES oder JESUS von Nazareth. Bei diesen allen
erweisen sich die Alltagsmenschen als Hürden: diese stehen zu Gott im
Verhältnis besonderer Nähe, aber auch Ferne:

Die Ferne ist menschenmögliche Nähe, die Nähe ist gnädigst eingeräumte
Ferne; es geht also um die Ferne – die Nähe als Kennzeichen der besonde-
ren Bindung, die man auch als labil bezeichnen kann; denn immer wieder
erleben wir schreckliche Beispiele der ausbrechenden Ferne von Gott.

Nun taucht ein Wort auf, das besonderer Betrachtung wert ist:

”
Unser Gewieher“.

86



2.5 DIONYSOS

Fanden wir anfangs nur den göttlichen Monolog oder das Lied, das als
Selbstausdruck Gott allein sang, finden wir jetzt das Gemeinsame zwischen
Dichter und Gott: Beide geben etwas von sich; der Dichter nennt es:

”
Unser Gewieher“.

Mensch/Dichter und Gott gehen ihre Verbindung also nicht über die gram-
matischen Regeln unterworfene Sprache ein; die Wahrheit ihrer Verbindung
manifestiert sich nicht im Wort, das logischen Gesetzen unterworfen ist, son-
dern in dem, was der Dichter

”
Gewieher“ nennt, eine Metapher für denje-

nigen poetischen Prozess, der Sprache über die Kommunikation hinaus erst
heben und in das Sein setzen kann.

Sie kommunizieren miteinander so kraftvoll – übermächtig, dass andere, die
Menschen, über die sie fliegen, Angst bekommen. Sie können in ihrer Angst
das, was sie vernehmen, nur als Gewieher hören.

Die Menschen verstehen also das Geschehen nicht , das sich über ihnen
abspielt.

Sie müssen dieses in Sprache und Bilder umsetzen, doch das ist nicht das
Mittel, das den besonderen Menschen mit Gott zur Wahrheit verbindet.
Dieses Mittel, das Paul Celan uns verschlüsselt mitteilt, – Urlaute, ar-
chetypische Klänge, vielleicht eine Art ekstatische Musik – steht für etwas,
das man in Worte nicht fassen kann und soll, weil es mit Worten nicht
ausgedrückt werden kann.

Wenn man aber so tut, als könnte man solches, dann schreibt man nicht
nur um (transponiert), sondern man lügt um.

Der Dichter verwendet als letztes Wort seines Gedichts den Plural von

”
Sprache“:

”
Sprachen“. Es gibt also viele Sprachen der

”
Umlüge“. Gemein-

sam ist ihnen – innerhalb jeweils eines bestimmten Systems – die Beliebig-
keit.

Aus Bosheit oder nur Opportunismus, jedenfalls zum Zwecke der Täuschung,
werden Wörter innerhalb einer einzigen Sprache, wenn sie denn isoliert und,
ohne andere Sprachen in den Horizont einzubeziehen, aufgenommen worden
ist, beliebig ausgetauscht, weil sie beliebig austauschbar sind:

Da kann ein
”
Angriffskrieg“ zu einer

”
humanistischen Intervention“ wer-

den, ein
”
Mord“ zu

”
politischer Mord“ abgemildert oder gar zu

”
Fehler“

verfälscht, ein
”
Verraten“ als

”
Durchstechen“ verharmlost werden. Aber

das ist nicht die Sprache des Dichters, die – voll des Gottes – niemand
verstehen kann, auch die Kritiker nicht.

87



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Aber was ist denn nun das
”
Bebilderte“ an der Sprache?

”
Bebildert“ heißt

”
mit Bildern versehen, ausgestattet.“ Bilder , wie sie hier

angesprochen werden, werden also dem Worte zugefügt oder zugesetzt. Sie
sind aufgesetzt , und wir finden diese allenthalben,

- als Metaphern bei den Dichtern,

- als Gleichnisse in heiligen Texten oder

- in der Volkssprache als sprichwörtliche Redensart.

Diese Arten von
”
Bebilderungen“ finden sich dort, wo ein eigentlich nicht

ausdrückbarer Sachverhalt ins Licht gesetzt, verdeutlicht oder gar erhöht
werden soll; zu denken ist z. B. an die Gleichnisse des Neuen Testaments
oder die Märchen der Völker.

Auch sprichwörtliche Redewendungen der Umgangssprache könnte man da-
zurechnen. So wird z. B. der strenge, aus dem römischen Rechte stammende
Satz

”
prior tempore, potior iure“

durch ein aus einer Mühle stammendes Bild sehr anschaulich:

”
Wer zuerst kommt, mahlt zuerst!“

Solche Bilder weisen also stets auf einen hinter ihnen liegenden unausdrück-
baren Sachverhalt, auf das Arrheton, hin. Sie haben deiktische Funktion,
und sie leben vom Zusammenhang , der zwischen Bild und Sachverhalt be-
steht.

Man muss aber, wenn man Bilder verwendet, stets darauf aufmerksam ma-
chen, dass es keine Identität zwischen beiden gibt:

Das Bild ist nicht identisch mit dem, wofür es steht .

Ein sprachliches Bild kann aber auch seiner deiktischen Funktion entkleidet
und instrumentalisiert werden.

Es wird in den Dienst gestellt.

Das ist so, wenn ein Geschehen, das ein Umschlagen des Bewusstseins zur
Folge haben könnte, mit Bildern belegt, also sprachlich bebildert wird, ohne
dass die Bilder das Geschehen selbst wiedergeben sollen:

Dann wird das Geschehen
”
umgelogen“ .

In unserem Gedicht wird das Heilige Geschehen zwischen Mensch und Gott,
wie es das mythische Paradigma in der Person des DIONYSOS als Einheit

88



2.5 DIONYSOS

der Gegensätze sieht, in Verkennung des Dichters in Sprache überhaupt
umgelogen:

Das gewaltige Geschehen, das der Dichter nur noch durch
”
unser Gewieher“

ausdrücken kann, wird durch die Menschen – z. B. durch seine Kritiker
– in Sprache umgelogen und damit aus dem Denken gezogen, in das das
Bewusstsein umschlagen könnte, wenn nicht von Angst besetzte Abwehr
vorläge, die Angst vor dem Neuen, an dem man nicht teilnehmen will.

Hölderlin sagt das in seinem Gedicht
”
Titanen“ so:

”
Göttliches trifft Unteilnehmende nicht“.

Die sich duckenden Menschen unseres Gedichts haben Angst, sie rationali-
sieren ihre Angst in Sprache und nehmen sich die Chance

”
teilzunehmen“.

Sie werden im Sinne Hölderlins zu Unteilnehmenden; denn sie verlieren
die Nähe, die der Dichter schon erreicht hat, und begeben sich aus der
Einheit von Nähe und Ferne, wie sie im mythischen Paradigma dargetan
ist. Sie entfernen sich vom Gott DIONYSOS.

Es ist das maßlose Elend, das über die Menschen gekommen ist und zwar
durch ihren gewollten Selbstbetrug, den sie daher selbst zu verantworten
haben: Sie hatten Ohren zu hören und hörten dennoch nicht. Und was sie
vernahmen, bogen sie um in sprachliche Bilder, die ihren Gegenstand aber
nicht mehr trafen oder treffen sollten.

[Diese Auslegung eines Gedichts von Paul Celan findet sich ausführlicher
in einem Aufsatz als Beitrag zur Festschrift für Luppe zum 80. Geburtstag,
veröffentlicht im

”
Archiv für Papyrus-Forschung“ 2011, Bd. 57, Heft 2.]

Friedrich Nietzsche

Zwei besondere Manifestationen des Dionysischen fanden wir in der Dich-
tung bei Hölderlin und Celan.

Dabei stellt sich heraus,

- dass die Dichtkunst Lehrerin der Menschheit werden kann,

- dass Philosophie als eine ästhetische im dionysischen Dichtwerk auf-
gehoben ist und

- dass ein dionysisches Gedicht als Dithyrambos menschliche Grenzer-
fahrungen ausdrücken kann.

89



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Wie das dionysische Dichtwerk sein kann und wie dieses ein zentrales Kon-
zept der Kultur überhaupt werden kann, zeigt Friedrich Nietzsche in
der bereits genannten Abhandlung aus dem Jahre 1871:

”
Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik“.

Es handelt sich um ein Jugendwerk, sein Erstlingswerk, verfasst etwa ab
1870, als er schon ganz junger Professor der klassischen Philologie in Basel
war.

An dieser Stelle kann das gesamte Konzept der Schrift nicht entfaltet wer-
den, aber zu dem für unseren Zusammenhang als wichtig sei Folgendes
dargestellt:

Nietzsche entwickelt eine Kulturtheorie und findet in der griechischen
Kunst und Kultur geradezu ein Paradigma für jegliche Kultur. Seine Über-
legungen zum Paradigma von Kunst und Kultur basieren auf zwei Kräften
(
”
Kunsttrieben der Natur“), dem Dionysischen und dem Apollinischen.

Das Dionysische ist das explosionsartige Aus-sich-Heraustreten, die schmerz-
hafte Grenzüberschreitung , der Rausch, die Sprengung jeglicher Form, die
Ekstase, die sich in schöpferischen Prozessen zeigt. Die Entfesselung der
Kräfte wird gebändigt durch das Apollinische, das sich als strenge Form,
Maß und Bestimmtheit [a. a. O., Kap. 9] zeigt. Im Kunstwerk wirken
beide Kunsttriebe. In Vollendung präsentiert sich das Kunstwerk in der
griechischen Tragödie.

Dort sind, wie Nietzsche meint, die beiden
”
Kunsttriebe der Natur“ ver-

eint; das Dionysische manifestiert sich im Chor durch
”
Farbe, Beweglich-

keit, Dynamik der Rede [a. a. O., Kap. 8] in dionysischer Lyrik (Nietzsche
spricht auch vom physiologischen Zustand des Rausches). Das Apollinische
aber zeigt sich im Dialoge als feste Form,

”
Bestimmtheit“ [Kap. 9]. Insge-

samt gehe die Tragödie aus dem dionysischen Chor und dem Dionysoskult
hervor; dieser verkörpert die Einheit von Tanz, Wort und Musik. Der Held
der Tragödie ist demnach der

”
leidende DIONYSOS der Mysterien“.

Die griechische Tragödie vor Euripides als Ausdruck des tragischen Zeit-
alters verkörpert in der Einheit der beiden Kunsttriebe so etwas wie den
Bruderbund von DIONYSOS und APOLLON, von dionysischer Wahrheit und
apollinischer Schönheit, von Rausch und Traum.

Hinter dem dualistischen Konzept steht Schopenhauers Lehre vom Ding-
an-sich (= das Dionysische) als ziellosem Willen und von der Erscheinung
als durch Raum und Zeit bestimmt (= das Apollinische). Stark ist auch
Schopenhauers Einfluss auf das Bild Nietzsches von Welt und Mensch.

90



2.5 DIONYSOS

Das Gehen des Menschen ist ein gehemmtes Fallen [Schopenhauer 1986,
§ 57], sein Dasein ist Leiden und Welt ist sinnlos.

Selbsterlösung findet der Mensch in der Kunst, Vollendung aber findet die
Kunst in der Musik . Der künstlerische Mensch ist so für Nietzsche, der in
besonderer Weise Leidende (= der leidende DIONYSOS), der im Kunstwerk
deutend den Genesungstrank bereitet. Im Kern ist

”
das Dionysische ... der

gemeinsame Geburtsschoß der Musik und des tragischen Mythos“ [a. a. O.
Kap. 24].

Diese Schrift Nietzsches war eine Provokation und Kampfansage des Jun-
gen an die traditionelle Philologie. Doch nur einer erwiderte:

Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf in seiner Schrift:
”
Zukunfts-

philosophie! Eine Erwiderung auf Friedrich Nietzsches
’
Geburt der

Tragödie’.“

Die Erwiderung mündet in der Aufforderung:
”

... steige er herab vom
katheder“ [DNP 15.1 S. 1067]. Leider handelt es sich dabei nur um eine
Ansammlung ehrabschneidender Bemerkungen, die deutlich machen, dass
Wilamowitz wohl nichts von dem verstanden hat, was Nietzsche an-
zeigte. Hier stießen eben zwei ganz unterschiedliche Persönlichkeiten, de-
ren gegenseitige Abneigung vielleicht in der gemeinsamen Schülerzeit in
der Pforte gewachsen ist, zusammen, eine apollinische und eine dionysische
Persönlichkeit mit den entsprechenden Denkdimensionen. Zu Recht weist
Claudia Ungefahr-Kortos [DNP a. a. O. S. 1067] darauf hin, dass
Wilamowitz der Theorie Nietzsches keine eigene entgegensetzt.

Nietzsche hat sich nie auf das Niveau von Wilamowitz begeben und
öffentlich geantwortet, nur in Privatbriefen:

”
Da trifft mich ja kein Wört-

chen ... Unverstand und Bosheit ... freilich verdient das Bürschchen eine
Züchtigung ...“ [Brief an Carl von Gersdorff vom 10. Juni 1872].

Antwort hat die Geschichte gegeben:

Wilamowitz hat zwar mit seinem universalen Anspruch (methodisch und
inhaltlich) die klassische Philologie zu internationaler Geltung geführt, aber
Nietzsches Impulse auf die Nachfolgenden waren stärker und nachhalti-
ger. Hingewiesen sei u. a. auf die Lebensphilosophie (Wilhelm Dilthey),
den Existentialismus, insbesondere auf die deutsche Literatur (Gottfried
Benn und Thomas Mann).

In der Erzählung
”
Der Tod in Venedig“ nennt letzterer das Dionysische

Ausdruck tödlicher Dekadenz:
”
...seine Seele begehrte, sich anzuschließen

dem Reigen Gottes ... Schaum vor dem Lippen toben sie, reizen einander

91



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

mit geilen Gebärden ... stießen sie Stachelstäbe einander ins Fleisch ... Und
seine Seele kostete Unzucht und Raserei des Unterganges...“ [Aschenbachs
zweite Traumvision].

Nietzsche selbst verfasste DIONYSOS-Dithyramben und bemühte sich um
Sprache, in deren Wörter er

”
viel Gefühl stopft“; Sprache explodiert.

[Unter Töchtern der Wüste – 3]:

”
Die Wüste wächst: weh dem, der Wüsten birgt!

Stein knirscht an Stein, die Wüste schlingt und würgt.
Der ungeheure Tod blickt glühend braun ...
vergiss nicht, Mensch, den Wolllust ausgeloht:
du bist der Stein, die Wüste, bist der Tod.“

Erwähnt sei hier der Kreis um Stephan George, der Nietzsche eng
verbunden war. Doch geradezu umwerfend ist Nietzsches Wirkung auf
Wilamowitzens Meisterschüler, auf Werner Jäger, der nach den Kri-
sen in der Folge des ersten und zweiten Weltkrieges eine isolierte Betrach-
tung des ihm und seinem Lehrer Wilamowitz gemeinsamen Faches nicht
mehr akzeptieren konnte. Es ging ihm um

”
geschichtliche Zusammenschau

des Ganzen“, um
”
vertiefende Neudurchdringung des vielseitigen Stoffes“

[Jäger 1933, Vorwort zur 1. Auflage] und um die
”
Wesenserkenntnis des

griechischen Bildungsphänomens“ als
”
... eine unentbehrliche Grundlage

auch für jedes gegenwärtige erzieherische Wissen und Wollen [a. a. O.].

Der fächerübergreifende Gesichtspunkt wird später noch deutlicher. Wer-
ner Jäger spricht a.a. O. die

”
Einheit von geistiger Gottesanschauung und

denkender Erschließung des Seins“ [1953, Vorwort] an und erweist sich als
Schöpfer des Konzepts eines (nach dem Humanismus des 15. und 16. Jahr-
hunderts und des Neuhumanismus eines Wilhelm von Humboldt) dritten
Humanismus, der in unterschiedlicher Gestalt bis zu seiner Ablösung durch
die sog. sozialwissenschaftliche Wende in den 70er Jahren des 20. Jahrhun-
derts in der gymnasialpädagogischen Diskussion eine große Rolle spielte.

92



2.6 HERAKLES

2.6 HERAKLES

2.6.1 Geburt, Wirken, Ende

Nach DIONYSOS ist HERAKLES (lat. HERCULES) das zweite göttliche Kind,
das der Stadt Theben zugeordnet werden kann. Beider Vater ist der oberste
der olympischen Götter:

ZEUS.

Die Eifersucht der HERA, dessen Frau, richtete sich bei DIONYSOS gegen die
Mutter des Kindes; im zweiten Falle des Fehltritts ihres Mannes war das
Kind selbst Ziel der Eifersucht.

Als dieses noch Säugling war, schickte sie zwei Schlangen, die das Kind
töten sollten. Doch dieses kehrte den Spieß um, attackierte die Schlangen
und erwürgte diese. Vielleicht ist diese Geschichte als Beleg dafür anzuse-
hen, dass schon ganz früh ein Wesen der Tat heranwuchs; denn dessen gan-
zes Leben war nur Widerständen ausgesetzt, die irgendwie auf die Götter-
mutter zurückgingen, deren Überwindung aber den Ruhm, seinen Ruhm,
begründeten. Daher ist sein Name auch vielleicht zu erklären:

”
Ruhm, der

von HERA ausgeht“ – HERAKLES.

Hier nun die Geschichte – aber sie ist so reich an Einzelheiten, dass sie an
dieser Stelle nur im Großen und Ganzen, nicht aber vollständig wiederge-
geben werden kann.

Das Kind war bald nach der Geburt für die Mutter wegen der Eifersucht der
HERA immer Gegenstand der Sorge. Daher hat sie dieses in einem fernen
Lande versteckt.

Zufälligerweise kamen aber durch diese Gegend die beiden Göttinnen HERA

und ATHENA gezogen, stießen auf HERAKLES ohne dass sie gleich erkannten,
um was für ein Kind es sich handelte. ATHENA hat sogar die Göttermutter
überredet, dem Kinde die Brust zu geben. Aber das Kind bediente sich
so lebhaft, dass die Göttermutter es vor Schmerzen zurückstieß. Die Milch
jedoch spritzte vom Saugen weit in das Weltall, und es entstand, erzählte
man sich, am Himmel die Milchstraße. Vielleicht darf man aber auch ver-
muten, dass die Milch, die das Kind zu sich nahm, zur Grundlage seiner
Unsterblichkeit wurde.

Jedenfalls brachte ATHENA, schnell sehend geworden, das Kind zu seiner
Mutter zurück.

93



Ernst Marow,
”
... Da lächelte des Zeus blauäugige Tochter, Athena...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



2.6 HERAKLES

Hier erwies sich, dass HERAKLES schon früh ein sehr vitales und tatbetontes
Wesen war. Genau diesen Sohn wünschte sich der Vater der Götter und
Menschen, ZEUS: Er sollte sein großer Helfer sein [Hes. Sc. 29].

Wir hören, dass die Mutter ALKMENE das Kind streng erzogen hat:

hartes Lager, es gab Braten statt Milch, kräftiges dorisches Brot und ein
kaltes Nachtmahl. Früh lernte HERAKLES alle Kampfmittel, alle Kampf-
und Sportarten durch verschiedene Lehrer kennen. Seine Waffen erhielt er
von den Göttern, auch den Brustpanzer. Seine Keule schnitzte er selbst
aus Olivenholz. Die musische Erziehung, die noch vor der körperlichen lag,
verlief etwas schwieriger; denn seinen Musiklehrer LINOS, einen Bruder des
ORPHEUS, hat er mit einer Lyra erschlagen, weil dieser ihn getadelt oder gar
geschlagen hat. Von diesem Totschlag wurde er allerdings freigesprochen,
weil er, wie es hieß, einen

”
unberechtigten“ Angriff abgewehrt habe.

Er wuchs heran und übertraf alle an Stärke und Statur.

Als er, 18 Jahre alt, als Hirte auf dem Berge Kithairon bei einem Thespios
weilte, um dort einen berüchtigten, die Herden dieses Mannes dezimieren-
den Löwen zu jagen, blieb er 50 Tage und Nächte, und er soll, so erzählte
man sich, gleich mit den 50 Töchtern des Königs geschlafen haben. In 50
Nächten soll er mit den 50 Mädchen 50 Kinder gezeugt haben. Einige sa-
gen, er habe das in nur 7 Nächten geschafft, nur eine habe sich verweigert –
und die wurde dann Priesterin. Einer, Pausanias [9.27, 5] meinte, er habe
das in einer Nacht geschafft – alles Knaben! Den Löwen aber erlegte er, be-
kleidete sich mit dessen Haut und nutzte den Schädel mit weit geöffnetem
Maul als Kampfhelm.

Auf dem Wege nach Theben traf er Boten, die aus Theben ein fälliges
Zwangsgeld eintreiben sollten. Denen schnitt er die Ohren, Nase und Hände
ab und schickte sie zu ihrem Herrn zurück, dem ERGINOS von Orchomenos.
Der schlug zurück und griff Theben an.

Da konnte HERAKLES zeigen, dass er nicht nur Stärke hatte, sondern auch
die Initiative ergreifen und organisieren konnte.

Er trommelte die Jugend Thebens zusammen, schlug das Heer des ERGI-

NOS, setzte nach und griff sogleich Orchomenos an. Er zerstörte Burg und
Stadt. KREON, der König von Theben, gab ihm als Dank seine Tochter
MEGARA zur Frau, mit der er übrigens drei Söhne hatte.

95



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Doch es wurden von ihm Gesetze verletzt : der Angriff auf die Boten, die bis
heute als Diplomaten immer unter besonderem Schutze stehen und nicht
angegriffen werden dürfen. HERA strafte ihn mit Wahnsinn:

Er warf seine Kinder und die seines Bruders, manche sagen auch seine Frau
MEGARA, ins Feuer; er versuchte sogar, seinen Freund, Waffengefährten
und ständigen Begleiter IOLAOS zu töten. Gott sei gedankt, dass ATHENA

ihn bändigte, bis er zur Vernunft kam:

Von da an zog er sich von den Menschen zurück und begab sich fragend zum
Orakel von Delphi, und dort erhielt er die Weisung, nach Tiryns auf der Pe-
loponnes zu König EURYSTHEUS zu gehen, diesem 12 Jahre zu dienen und
die auferlegten Arbeiten zu erledigen. Danach werde er unsterblich sein.
Diese Arbeiten haben das Bild des HERAKLES für die Folgezeit geprägt,
und es heißt, er führe erst seit dieser Zeit seinen eigentlichen Namen: HE-

RAKLES.

Auf Betreiben der noch immer erbosten HERA gab EURYSTHEUS dem HE-

RAKLES Arbeiten, von denen jede einzelne tödlich sein konnte. Es waren
schwerste Arbeiten. Über die Anzahl gibt es unterschiedliche Berichte; ein
römischer Dichter z. B. spricht von 1000 Arbeiten [mille labores; VERGIL,
Aen. 8.291 f.], es werden aber auch 40 oder 31 Aufgaben von anderen ge-
nannt. Es handelt sich dabei zum Teil um ein altes Erzählgut, das hoch
interessant ist und später noch aufgeführt werden soll [Lücke 1999, S.
370]. Aus der Zahl der Aufgaben haben sich schließlich zwölf herauskristal-
lisiert; diese wurden sozusagen zu einem Kanon, der immer wieder erzählt
wird. Diese Aufgaben sind:

1. Der Löwe von Nemea.

Dieser Löwe, ein gewaltiges unverwundbares Tier, machte den Ein-
wohnern der Stadt Nemea das Leben zur Hölle. HERAKLES kam,
erwürgte das Tier, schulterte es und trug es vor EURYSTHEUS. Dieser
hat sich vor Angst in ein Fass oder in einen Kasten verkrochen und
ernannte einen Boten, der von nun an dem HERAKLES seine Aufga-
ben überbringen und von der Ausführung berichten sollte. Die Stadt
durfte HERAKLES künftig nicht mehr betreten.

2. Die Hydra von Lerna.

Diese Tat wollte König EURYSTHEUS nicht gelten lassen; denn HE-

RAKLES hatte seinen Freund und Kampfgefährten IOLAOS bei sich.
Die Hydra war eine Schlange oder ein Unwesen, das im Lande alles,
was lebte, umbrachte. HERAKLES schoss mit Feuer auf die Schlange

96



2.6 HERAKLES

mit den vielen Köpfen (einer davon war, wie man erzählte, unsterb-
lich). Dieses Ungeheuer griff den Helden an. Und jedem Kopf, den
HERAKLES zerschmetterte, wuchsen zwei bis drei neue nach. Der Ita-
liener Boccaccio [Lücke 1999, S. 370] erzählt sogar, es seien sieben
Köpfe, die jeweils nachwuchsen. Auch eine Riesenkrabbe musste er
erschlagen; denn sie biss ihn in den Fuß. Sein Freund IOLAOS, den er
in den Kampf gerufen hatte, brannte die Stellen, an denen die abge-
schlagenen Köpfe gesessen hatten, mit brennenden Holzscheiten aus.
Den unsterblichen Kopf aber begrub er unter einem Riesenfelsen. Den
Leib des Tieres schlitzte er auf und tauchte seine Pfeile in die giftige
Galle. So wurden sie zu Giftpfeilen, die unheilbare Wunden zufügen
konnten.

3. Die kerynitische Hirschkuh.

Nun sollte HERAKLES ein Tier bringen, das er ohne verletzende Ge-
walt und insbesondere ohne es zu töten, überwältigen sollte. Es lebte
bei Keryneia, einer Stadt auf der nördlichen Peloponnes.

Hier war wohl mehr eine geistige Aufgabe gestellt, denn das Tier mit
dem goldenen Geweih war ein Totemtier und der Göttin ARTEMIS

heilig. Ein solches Tier durfte weder verletzt noch getötet werden. Da
waren also Respekt, Klugheit, List und Ausdauer nötig:

HERAKLES soll das Tier ein Jahr lang verfolgt und dann schließlich
im Schlaf überwältigt haben.

4. Der erymanthische Eber.

Am Berge Erymanthos auf der Peloponnes trieb ein wilder Eber sein
Unwesen. Diesen sollte er bringen, wieder ohne ihn zu verletzen. Das
war ein sehr gefahrvolles Werk, allein schon wegen der Hauer. Das
machte er so:

Er drückte das Tier aus dem Dickicht und trieb es durch den Schnee,
bis es sich erschöpft seinem Schicksal ergab. Das Tier trug er auf
seinen Schultern nach Mykene.

5. Die Ställe des AUGIAS.

Hier war dem HERAKLES eine wahre Drecksarbeit aufgegeben, die
eigentlich seiner unwürdig war und die Schande bringen und ihn viel-
leicht als der Unsterblichkeit unwürdig erscheinen lassen könnte: Er
sollte die Ställe des Königs AUGIAS ausmisten, ohne mit dem Mist
selbst in Berührung zu kommen.

97



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Hier geht es eigentlich vorwiegend um Kopfarbeit.

Und er ist ein Grieche!

Da bot er dem AUGIAS, der übrigens König auf der Peloponnes in
der Landschaft Elis war, an, die Ställe zu reinigen und verlangte als
Honorar ein Zehntel der Herden.

Das machte er natürlich unter Zeugen aus:

Er leitete das Wasser zweier Flüsse durch die Stallungen und reine
war das Quartier.

Doch auch AUGIAS war ein Grieche: Er verweigerte die Zahlung des
Honorars.

Den HERAKLES und den IOLAOS zwang er, in Schimpf und Schande
das Land zu verlassen. Beide waren doppelt betrogen; denn sie er-
hielten ihr Honorar nicht, und außerdem hat EURYSTHEUS die Arbeit
nicht anerkannt, weil diese gegen Zahlung eines Honorars vereinbart
worden sei.

Und für Geld arbeitet ein Grieche nicht, damals nicht.

6. Die Vögel am See Stymphalos.

In Arkadien auf der Peloponnes gab es einen See mit dem Namen
Stymphalos. Hier gab es Vögel, die Menschen töteten. Die Aufgabe
des HERAKLES war deswegen eine ganz besondere, weil diese Vögel
mit der Vielzahl ihrer Federn und mit Kot Menschen und Tiere der
Umgebung umbrachten. Es heißt, sie sollen sogar Menschen gefres-
sen haben. Wieder musste HERAKLES seinen Verstand einsetzen: Mit
Kastagnetten aus Bronze hat er die Tiere aufgescheucht und dann
mit seinen Giftpfeilen erlegt. Das war ein harter Kampf, da die Vögel
auf ihn mit ihren Federn wie mit Pfeilen schossen.

7. Der kretische Stier.

So genau weiß man nicht, ob es sich um den Stier handelt, der EURO-

PA einst auf den Rücken nahm [Apollod., bibl. 2.5,7, Brodersen],
oder um den, den POSEIDON aus dem Meer auftauchen ließ, als König
MINOS dem POSEIDON ein besonderes Opfer versprochen hatte, den
zu opfern er aber widerrief, als er das besonders schöne Tier sah. PO-

SEIDON, so heißt es, sei ob dieser Verweigerung in große Wut geraten
und habe den Stier wild gemacht. Der König von Kreta jedenfalls
überließ diesen Stier dem HERAKLES, damit er ihn dem EURYSTHEUS

98



2.6 HERAKLES

präsentieren konnte. Später ließ der das Tier frei; danach verheerte es
in Attika das Land und tötete die Leute.

8. Die Stuten des DIOMEDES.

Dass es Pferde gibt, die Menschen fressen, ist sehr ungewöhnlich.
Aber HERAKLES hat das erlebt, als EURYSTHEUS verlangte, dass er
den DIOMEDES, König in Thrakien, aufsucht und dessen Menschen
fressende Pferde nach Mykene bringt. Diese Tiere waren an bluti-
ge Krippen gebunden und erhielten von DIOMEDES Menschen zum
Fraße. HERAKLES überwältigte die Wächter und trieb die Tiere ans
Meer. Dort allerdings wurde er vom Volk des DIOMEDES, von den
Bistonen, angegriffen. Diese hat HERAKLES zurückgeschlagen; den
getöteten DIOMEDES soll er den Pferden als Futter gegeben haben.
Beim Kampf fiel leider ABDEROS, ein Freund des HERAKLES. Ihm zu
Ehren gründete er eine Stadt und nannte sie Abdera. Von der Stadt
gibt es heute noch Reste.

In Abdera richtete er zum Andenken an den Freund Festspiele
ein, sportliche Wettkämpfe wie Ringen, Boxen, Pankration (

”
Ge-

samt“kampf: Ringen und Boxen), außer Pferderennen. Übrigens
sollen die Pferde des DIOMEDES, nachdem sie ihren Herrn gefressen
hatten, zahm geworden sein. EURYSTHEUS, dem sie übergeben wor-
den waren, hat die Pferde freigelassen. Diese gelangten schließlich
zum Olymp.

9. Der Gürtel der HIPPOLYTE.

Der Vater der HIPPOLYTE ist ARES, der Gott des Krieges. Dieser
hatte einst seiner Tochter einen goldenen Gürtel geschenkt – so ei-
ne Art Hoheitszeichen für sie als Königin und Herrscherin über die
Amazonen. Und eben diesen Gürtel wünschte sich das Töchterchen
des EURYSTHEUS. Das sei doch mal etwas ganz Ausgefallenes, meinte
sie.

Dieser Wunsch führte HERAKLES ins Reich der Amazonen, die nörd-
lich des Schwarzen Meeres wohnten. Der Held nahm mit sich auf sein
Schiff viele starke Begleiter, als den Stärksten den THESEUS, Königs-
sohn aus Athen. Bis die Helden an das Ziel kamen, mussten sie eine
Reihe von Kämpfen bestehen – aber der schwerste war sicherlich der
Kampf mit den Amazonen.

Eigentlich wollte HIPPOLYTE dem HERAKLES den Gürtel ohne Wei-
teres geben – doch da mischte sich HERA ein und streute das Gerücht

99



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

aus, die Königin sollte entführt werden. Darauf stürmten die Amazo-
nen gegen HERAKLES und seine Leute. Es gab einen schweren Kampf
und viele Tote, vor allem durch das Wirken des HERAKLES. Insgesamt
war es wohl der schwerste Kampf, den HERAKLES je bestehen musste.

Den Gürtel soll HERAKLES durch einen Tausch erhalten haben:

Er tauschte eine gefangene Amazone gegen diesen Gürtel ein. Und
THESEUS, der einst die ihn liebende ARIADNE zugunsten des DIONY-

SOS auf Naxos zurücklassen musste, erhielt die gefangene Amazone
MELANIPPE, andere sagen sogar die Königin HIPPOLYTE.

Später wird THESEUS die Hilfe des HERAKLES noch einmal in An-
spruch nehmen müssen; denn das Amazonenheer wollte die Königin
befreien. Es ist schon auffällig, dass die HIPPOLYTE im Kampf für
THESEUS gegen das eigene Volk gefallen ist.

Wie so oft war auch die Rückfahrt des HERAKLES von den Amazonen
zu EURYSTHEUS an Kämpfen reich:

Er mischte sich z. B. in Ereignisse um Troia ein. Dort hatte nämlich
der verschlagene König LAOMEDON sich die großartige Stadtmauer
von Gott POSEIDON bauen lassen und dann den vereinbarten Lohn
nicht gezahlt. Darauf schickte der Gott ein Seeungeheuer, das der vor-
beikommende HERAKLES nach schwerem Kampf besiegte; er kämpfte
sozusagen von innen, indem er sich in den Magen des Untieres begab
und nach dreitägigem erfolgreichen Kampf wieder an das Licht des
Tages kam – glatzköpfig. Den Gürtel aber brachte er zu EURYSTHEUS,
und dieser ließ ihn nach Argos in den Tempel der HERA bringen.

10. Die Herden des GERYON.

HERAKLES, dieser Kerl, ist nicht totzukriegen. Und so sann sich EU-

RYSTHEUS eine Aufgabe aus, an der HERAKLES eigentlich scheitern
musste. Er sollte die prachtvollen Herden eines Königs holen, der
weit weg, in Libyen oder westlich von Spanien, wohnte und drei star-
ke Söhne hatte; einer davon hieß GERYON. Hier musste HERAKLES

sich nun nicht nur als Feldherr zeigen, sondern auch als Organisator.

Sein und seiner Soldaten Ziel war Erytheia, eine Stadt oder Insel in
der Gegend des heutigen Cadiz. Mit einem Gefäß, das der Sonnengott
ihm schenkte, wollte er dorthin gelangen.

Und es ging los.

100



2.6 HERAKLES

Ein Wachhund endete so schnell wie ein starker Wächter – unter den
Keulenschlägen des HERAKLES. Der alarmierte GERYON nahm den
Kampf auf und starb an einem Giftpfeil des HERAKLES. Sicher ging
das alles nicht so schnell, wie es hier berichtet wird. Es gibt Berichte
von einem triennale bellum, einem dreijährigen Krieg.

Auf jeden Fall reiste HERAKLES mit dem Vieh zum Festland, gab die
Schale dem HELIOS zurück, und nun begann ein gefährliches Viehtrei-
ben bis Mykene.

Unterwegs wollten Söhne des POSEIDON das Vieh stehlen. Doch sie
mussten das mit dem Leben bezahlen. In Ligurien musste er sich
mit Einwohnern auseinandersetzen, bald ohne Giftpfeile – sie waren
verschossen. Da half sein Vater ZEUS mit einem Regen aus Steinen.

Ein Stier soll ausgebüxt sein, er folgte ihm bis nach Sizilien. Die Ein-
wohner sollen ihn Italos genannt haben; danach wurde das ganze Land
Italien genannt. ERYX, ein weiterer Sohn des POSEIDON, soll später
den Stier versteckt haben. Es folgten drei für HERAKLES siegreiche
Ringkämpfe und ein tödlicher Keulenschlag für ERYX. Stechfliegen,
von HERA gesendet, lösten eine Panik aus. So musste HERAKLES die
Tiere mühsam suchen und einsammeln. Schließlich gelang es ihm, die
Tiere bei EURYSTHEUS abzuliefern.

11. Die Äpfel der Hesperiden.

In weiter Ferne, noch jenseits des OKEANOS [Hes. Th. 215], gab es
goldene Äpfel zu ernten, die Mutter Erde (GE) einst dem ZEUS zur
Hochzeit mit HERA geschenkt hatte. Eingepflanzt wurden sie am At-
lasgebirge, bewacht von den Töchtern der Nacht, den Hesperiden (=
den

”
Abendlichen“, griech. von hespéra - ἑσπέρα= Abend). Dazu kam

noch ein mit vielen Stimmen begabter Drache ( Apollod. bibl. II 113
Brodersen ), der ebenfalls die Äpfel behütete.

Diese Äpfel sollte HERAKLES holen.

Die Aufgabe selbst war nicht so schwer – wohl aber war es sehr schwer,
den Weg zu finden und dann die Gefahren zu überleben, die sich
auf dem Wege zeigten. So musste er in Libyen mit ANTAIOS, einem
Sohne des POSEIDON, ringen; dieser hatte Freude daran, Fremde im
Ringkampf zu töten. Da diesem Unhold durch Kontakt mit der Erde
unermessliche Kraft zuwuchs, hat ihn HERAKLES in die Luft gehoben,
also von der Erde getrennt und erwürgt oder das Genick gebrochen.

101



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Nun konnte dieser sich nicht mehr der Schädel seiner getöteten Gegner
erfreuen, die an seinem Tempel als Schmuck angebracht waren.

Wiederum in der Schale des Sonnengottes gelangte er an den Kauka-
sus, wo er den Adler des ZEUS abschoss. Dieser hackte nämlich dem
an dieses Gebirge zur Strafe geschmiedeten PROMETHEUS die immer
wieder nachwachsende Leber weg. Und er befreite den rebellischen
PROMETHEUS; zudem machte er ihn sich zum Freund. Dieser riet
dem HERAKLES, die Himmelskugel, die ATLAS trug, selbst zu tragen
und die goldenen Äpfel von diesem holen zu lassen. Aber was nützen
die Äpfel, die ATLAS bringt, wenn dieser die schwere Last nicht wieder
übernehmen möchte?

Wiederum half ein Rat des PROMETHEUS. HERAKLES bat den ATLAS,
doch nur für eine kurze Zeit die Kugel zu übernehmen, damit er sich
ein Polster vorbereiten könne. ATLAS ging darauf ein, und so war
HERAKLES frei und konnte die Äpfel dem EURYSTHEUS bringen.

12. KERBEROS

Schließlich sollte HERAKLES den Höllenhund KERBEROS aus der Un-
terwelt holen und ihn präsentieren. Den Wachhund des Gottes HA-

DES? HERAKLES lässt sich rituell einweihen; nur so durfte er die Un-
terwelt betreten. Gleich zu Beginn traf er die in der Unterwelt festge-
haltenen Helden THESEUS und PEIRITHOOS; letzterer hatte der PER-

SEPHONE, einer Göttin!, nachgestellt. Aber nur den THESEUS konnte
er befreien; dann brach er dem Wächter der Herden des HADES die
Rippen und ließ ihn auf Bitten der PERSEPHONE frei. Jetzt durfte er
den HADES um KERBEROS bitten. Der verlangte aber einen Kampf –
ohne Angriffswaffen.

So griff HERAKLES den KERBEROS an, selbst nur durch die Löwenhaut
und den Brustpanzer geschützt. Er drückte das Tier, bis es nicht mehr
atmen konnte. Geschafft – wohl mit Hilfe der beeindruckten PERSE-

PHONE. In Böotien am Berge Laphystios stieg er aus der Unterwelt
auf und präsentierte dem EURYSTHEUS das unheimliche, gewaltige
Tier.

Das ist die Geschichte der zwölf sozusagen kanonisierten Aufgaben bzw.
Taten des HERAKLES. Nun hatte der Held alle Regionen der Welt beschrit-
ten, nur den Himmel nicht. Daher soll an dieser Stelle die Himmelfahrt
des HERAKLES beschrieben werden, aber das ist eine längere Geschichte;
interessant ist sie deswegen, weil sie einerseits im Orient weit verbreitet ist

102



2.6 HERAKLES

und als Topos oft auftaucht, nicht nur im christlichen Glauben, andererseits
Himmelfahrt mit der Niederfahrt in das Reich des Todes, einer Höllenfahrt,
verbunden wird.

Erst in der Moderne ist dieser Zusammenhang gekappt:

Im Roman
”
Dr. Faustus“ von Thomas Mann komponiert Adrian Le-

verkühn ein Faustoratorium. Da geht es nur um die Wehklage und Höllen-
fahrt des Dr. Faustus. Eine Himmelfahrt kann es in der 9. Symphonie der
Inhumanität nicht geben.

Nun denn: Wir verbinden heute, hier und jetzt das Ende mit dem Anfang.
HERAKLES war also wegen des KERBEROS auch körperlich in das Reich des
Todes niedergefahren, wie JESUS CHRISTUS; leider kennen wir über dessen
Höllenfahrt aus dem Neuen Testament keine Einzelheit, wohl aber über
die des HERAKLES aus dem Mythos. Auf dem Wege durch die Unterwelt
traf HERAKLES viele bereits gestorbene Helden, u. a. den für sein weiteres
Schicksal wichtigen oder gar entscheidenden MELEAGROS, der ihm seine
Geschichte erzählte, eine Geschichte, die ihn zutiefst bewegte und die des-
halb hier vorzustellen ist:

Einst hatte ein wilder Eber die Fluren und die Stadt Kalydon in Griechen-
land verwüstet. Niemand konnte ihm beikommen.

Und so führte MELEAGROS bekannte griechische Helden, auch ATALANTE,
die kluge Jägerin, zusammen, um das Untier zu erlegen.

Man spricht bis heute von der kalydonischen Jagd.

Das Fell der Beute war dem versprochen, der das Tier erlegt. Viele hatten
kein Jagdglück, im Gegenteil:

Der Eber erlegte viele von ihnen.

Nach anstrengender Jagd gelang es schließlich dem MELEAGROS, den Eber
zu töten. Aber das Fell verschenkte er:

Empfängerin war ATALANTE, die schöne junge Frau, hochbegabte Läuferin
und erfolgreiche Jägerin, in die MELEAGROS sich verliebt hatte. Aber das
war leider nur eine Frau, die außerdem Freier überhaupt nicht an sich her-
an ließ. So fanden sich andere als Interessenten und Befugte, das Fell zu
erhalten – zwei Brüder der Mutter des MELEAGROS. Doch sie sollten sich
nicht lange der Beute erfreuen:

MELEAGROS erschlug sie beide.

103



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Doch deswegen waren die Tage des MELEAGROS gezählt – er fand durch
seine Mutter den Tod und zwar so:

Einst, als er geboren wurde, erhielt ALTHAIA, seine Mutter, die Prophezei-
ung, ihr Neugeborenes werde so lange leben, wie das Holzscheit brannte,
das im Kamin lag.

Und so hat die junge Mutter ganz schnell das Scheit aus dem Kamin ge-
nommen, damit es nicht gleich ganz verbrennt.

Jetzt aber, als sie hörte, dass ihr Sohn MELEAGROS ihre beiden Brüder
getötet hatte, geriet sie in Wut und warf das Scheit ins Feuer.

Und so musste MELEAGROS sterben.

HERAKLES war so sehr gerührt von dieser Erzählung, dass Tränen flossen.
Und er versprach dem MELEAGROS, dessen Schwester DEIANEIRA zu heira-
ten. Das ist dann später auch nach seiner Rückkehr an das Licht des Tages
geschehen:

Auferstanden aus dem Reiche der Toten hielt er bei OINEUS um die Hand
seiner Tochter DEIANEIRA an. Zuvor musste er aber noch einen Mitbe-
werber niederringen, einen Flussgott, ACHELOOS mit Namen. Bald nach
der Hochzeit verließ HERAKLES mit seiner jungen Frau die Stadt Kalydon.
Und er kam zu einem Fluss in Mittelgriechenland. Bei dessen Überquerung
vertraute er seine Frau einem Helfer, dem Kentaur NESSOS, an. Doch die-
ser ward sogleich lüstern und wollte sogar die junge Frau entführen. Doch
HERAKLES erschoss ihn mit einem Pfeil.

NESSOS versuchte noch, sterbend, sich zu rächen.

Er riet DEIANEIRA, Blut aus seinem Leibe für einen Liebeszauber aufzube-
wahren:

So könne sie sich die Zuneigung des HERAKLES auf Dauer erhalten.

Und sie bewahrte das Blut sorgfältig auf.

Eines Tages musste HERAKLES wieder einmal zusammen mit Freunden in
einen Krieg ziehen. Es ging gegen einen König, der ihm vor Jahren unge-
rechterweise die Hand seiner Tochter IOLE verweigert hatte. Es gelang ihm,
dessen Stadt zu erobern und den König selbst nebst Söhnen zu erschlagen.
IOLE wurde gefangen und Nebenfrau, was aber seiner rechtmäßigen Frau
DEIANEIRA durchaus nicht gefiel!

Nun wollte HERAKLES, der fromme Held, am Vorgebirge Kenaion ein Dan-
kopfer darbringen. Er ließ seine Frau bitten, ihm ein frisches Gewand zu

104



2.6 HERAKLES

senden. Das tat sie, aber nicht ohne zuvor dieses Gewand mit dem Blut
des NESSOS zu tränken. Sie glaubte, damit Sicherheit zu erlangen, dass
HERAKLES ihr treu ergeben blieb.

Sofort nachdem das Gewand angelegt war, wurde der Held von heftigen
Schmerzen gepeinigt, und er versuchte, die ätzende Kleidung sich vom Leibe
zu reißen.

Doch ohne Erfolg.

So ließ er sich mit einem Schiff nach Trachis bringen. Dort erkannte DEIA-

NEIRA die Folge ihres Tuns und brachte sich um. HERAKLES aber entsann
sich eines alten Spruches, wonach er von der Hand eines Toten sterben
werde.

Und er ließ dazu den Gott in Delphi befragen.

Er erfuhr, er solle sich auf den Berg Oite begeben, einen Scheiterhaufen
besteigen und warten.

Doch niemand wagte es, das Holz des Scheiterhaufens anzuzünden.

Da kam des Weges ein bekannter griechischer Soldat, PHILOKTETES. Der
zündete den Scheiterhaufen an und erhielt zuvor noch den berühmten Bo-
gen des HERAKLES mitsamt den Giftpfeilen. Dieser Bogen sollte später noch
eine große Rolle spielen; denn ohne diesen durfte das belagerte Troia nicht
fallen.

HERAKLES aber stieg im Feuer auf in den Himmel, wo die Götter wohnen.
Man sagt auch, er sei auf einer Wolke getragen worden. Ein Blitzschlag soll
den Scheiterhaufen völlig aufgelöst haben. Danach fand sich auch nicht der
geringste Rest.

Dort droben aber versöhnte sich HERAKLES mit der HERA und heiratete
deren Tochter HEBE [Od. 11.601 ff.], die den Göttern den Nektar einzu-
schenken pflegte. Sie ist, wie das Wort sagt, die Göttin der Jugendblüte.
Mit ihr hatte HERAKLES zwei Kinder.

Das ist der Weg des HERAKLES: Vom Himmel kam er, in den Himmel
gelangte er, das Reich des Todes kostete er.

Zentrum seines Wirkens waren die genannten zwölf Arbeiten. Daneben gibt
es noch sehr viele so genannte

”
Nebenarbeiten“ (πάρεργα – párerga), die

aber nicht in den Kanon der insgesamt zwölf Arbeiten aufgenommen wor-
den sind, z. B. eine Zerstörung Troias vor dem eigentlichen großen Krieg
der Griechen gegen die Stadt oder der Zug mit den Argonauten, die eben

105



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

kurz erwähnte Befreiung des PROMETHEUS, verschiedene Liebesabenteuer
und die Befreiung der ALKESTIS aus den Fängen des Todes.

Es gibt aber noch einen Kunstmythos, den im 5. Jahrhundert v. Chr. ein
griechischer Philosoph, der Sophist PRODIKOS von Keos, komponiert hat;
er trägt die Überschrift

”
HERAKLES am Scheidewege“ [Xen. Mem. 2.1.21 ff.]

und zeigt den jungen Mann, dem zwei Frauen erschienen sind, die eine von
großer Gestalt in wallendem Gewande, schön, edel, schamhaft und sittsam
– die andere üppig geschminkt und mit einem extrem körperbetonten Kleid,
stets bedacht, dass man sie auch sieht.

Diese Frau habe sich vorgedrängt und ihm eröffnet, dass er jetzt sich für
einen von zwei Lebenswegen entscheiden müsse; ihr Weg sei der des ex-
tremen Lebensgenusses und der permanenten Sorglosigkeit; ihr Name sei

”
Glückseligkeit“ (eudaimońıa). Ihre Feinde aber, sagte sie, nennten sie La-

sterhaftigkeit. Die andere Zurückhaltende, Tugend genannt, empfahl ihren
Weg, und sie sagte zu HERAKLES [a. a. O. 2.1.28]:

”
Von den wirklichen guten und schönen Dingen geben die Götter nichts

ohne Mühe und Arbeit ...“

Und sie erläuterte die Schwere dieses Weges, der durch Frömmigkeit, gutes
Handeln, Fleiß, Lernen und hartes körperliches Training gekennzeichnet sei.

Da mischte sich die andere ein, betonte die Fülle der genannten Schwie-
rigkeiten und wollte den HERAKLES auf ihre Seite ziehen. Doch HERAKLES

hörte auf die andere, die auf die Ehrungen im Alter, die Freundschaft mit
den Göttern und vor allem darauf aufmerksam machte, dass man für alle
Zeit in der Erinnerung der Menschen bleibe.

Mit diesem Kunstmythos bleibt der Held über die Jahrhunderte oder Jahr-
tausende gar mit der Menschheit verbunden und gelangte in die Neuzeit
als derjenige mythische Held aus der Antike, über den am meisten gemalt,
geschrieben und komponiert worden ist.

2.6.2 Deutung und Wirkung

Schon bei Homer spielte HERAKLES eine große Rolle, doch von den zwölf
Taten wird nur die erwähnt, als er den Hund aus der Unterwelt holte [Il.
8.362 ff.]. Homer stellte aber viele so genannte Nebentaten und die Ge-
schichte seiner Geburt dar. Auch Hesiod, etwas jünger als Homer, berich-
tete von zweien seiner Taten. Die Reduzierung auf zwölf und deren Ka-
nonisierung erfolgte wohl erst um die Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr..

106



2.6 HERAKLES

Der so genannte Dodekathlos (griech. dōdeka = 12, āthlos = Kampf; also
zwölf Kampftaten) wurde zum ersten Mal vollständig am ZEUS-Tempel in
Olympia dargestellt [Harrauer/Hunger 2006, S. 213, Anm. 10].

Schon im alten Babylon spielte die Zahl zwölf im Rahmen des Sexagesi-
malsystems eine große Rolle wie in der Moderne weltweit im Rahmen der
Digitalisierung die Zahl Zwei. Doch auch heute noch ist bei uns in Fortset-
zung der babylonischen Tradition die Zahl zwölf vielfältig vertreten:

Das Jahr hat zwölf Monate, der Tag hat zweimal zwölf Stunden, die Stun-
de hat fünfmal zwölf Minuten, die Minute hat fünfmal zwölf Sekunden,
zwischen dem Weihnachtstag und dem Epiphaniastag liegen für das Weih-
nachtsfest insgesamt zwölf Tage, die von besonderer Bedeutung für das neue
Jahr sind.

Im Altgriechischen findet sich eine große Anzahl von Substantiven und Ad-
jektiven, die mit der Zwölfzahl verbunden sind; hier einige in Übersetzung:

Anführer von zwölf Soldaten (etwa dem deutschen Zugführer entspre-
chend), Zwölfeck, aus zwölf poleis (Stadtstaaten) bestehend, Schiff mit
zwölf Ruderbänken, Körper mit zwölf Seiten (Dodekaeder), zwölftägige
Periode, zwölf Monate aufweisend, zwölftägig (vom Christfest), Zwölfzahl
(Apostel, Propheten), zwölf Jahre dauernd – und viele mehr.

Neben der Reduzierung auf die Zahl Zwölf finden sich jedoch durchlau-
fend durch die Geschichten bestimmte gemeinsame Merkmale, die unser
Verständnis des HERAKLES verbessern könnten:

Da ist das, was sich uns am meisten eingeprägt hat:

die große Kraft und Stärke des Körpers, aber auch die ungezügelte Ge-
walt , die er aus Verblendung oder Lenkung ausübte. Vielleicht kann dieses
Merkmal auf das sich aus dem Patriarchat entwickelnde Machotum zurück-
geführt werden.

Zum zweiten werden bestimmte intellektuelle und charakterliche Eigenhei-
ten immer wieder hervorgehoben: Klugheit, List, Ausdauer, Konsequenz
und Frömmigkeit .

Diese Merkmale wirkten sich aber auch dahin aus, dass er als Befreier
vom Bösen oder als der Abwehrer des Bösen (alex́ıkakos - ἀλεξίκακος) galt,
auch als Retter (sotēr – σωτήρ). Das brachte ihn wie den DIONYSOS in die
Präfiguration CHRISTI , aber natürlich auch seine Geburt als göttliches
Kind, seine Höllenfahrt, seine Auferstehung und seine Himmelfahrt.

107



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Hervorgehoben werden müsste noch einmal die überragende Verstandes-
kraft: Er setzte sie ein, wenn es unmöglich oder unschicklich war, Kraft und
Gewalt einzusetzen. Es werden eine Menge Fähigkeiten beschrieben, wie
Organisationstalent, Beherrschung des Waffenhandwerks, Führungsfähig-
keit und sportlich-dynamische Fähigkeiten. Er ist aber auch der edle Cha-
rakter, der sich für den schweren Weg der Leistung, nicht des Konsums
entscheidet. Das empfiehlt ihn für die Gegenwart und macht ihn zum Ge-
genstand der praktischen Philosophie – hier ist es die Antwort auf die Frage
nach der Willensfreiheit und auch nach Schuld und Sühne.

Auch sind seine Grenzerfahrungen zu bedenken. Als starker, furchtloser
Held dient er einem Schwächling und Angsthasen. Er diente auch dem
weiblichen Geschlecht und als starker Held starb er durch die Einwirkung
einer Frau.

Durch die positiven Seiten seines sich durch ethische Merkmale (z. B. Mit-
leid) geprägten Charakters wurde er früh über Griechenland hinaus etwa
seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. in Italien verehrt, in den römischen Staats-
kult einbezogen und eine Art Orientierungsgestalt bis in die römische Kai-
serzeit. Schließlich drang er im dritten Jahrhundert in das Christentum ein.
In christlichen Katakomben wurde er sogar mit Heiligenschein dargestellt
[Harrauer/Hunger 2006, S. 211].

Die große Vielfalt und der Facettenreichtum der charakterlichen und
körperlichen Merkmale des HERAKLES führten dessen Verehrung durch
das Mittelalter hindurch in die Neuzeit. Vielleicht ist HERAKLES wohl
diejenige Persönlichkeit, die von allen Gestalten des antiken Mythos am
meisten dargestellt worden ist, in Literatur, Kunst und Musik.

In der Moderne, z. B. in der
”
Ästhetik des Widerstandes“ (1975 – 1981)

von Peter Weiss wird die Ambivalenz in HERAKLES zu einer Chiffre
für die Spannung zwischen Gewalt und Rationalität, Unterdrückung und
Befreiung, Traum und Wachen. Die am Pergamonaltar beobachtete und
für HERAKLES vorgesehene Leerstelle wird Gegenstand der Reflexion zum
HERAKLES-Mythos. In dem historischen Dokument, das dieser Altar dar-
stellt, wird HERAKLES zum Revolutionär, Befreier der Unterdrückten und
Vertreter des Fortschritts. Zuvor aber ergibt sich die Notwendigkeit, den
HERAKLES-Mythos gegen die Rezeptionsgeschichte zu lesen und das Be-
wusstsein dafür zu entwickeln, dass die Kontinuität der Gewalt der letzten
2000 Jahre aufgebrochen werden muss. Das sei für die politische Linke eine
wahre HERKULES-Aufgabe.

108



2.7 Theogonie, Kosmogonie

2.7 Theogonie, Kosmogonie

Beide, DIONYSOS und HERAKLES, nehmen zwischen dem, was zu den Men-
schen wie ÖDIPUS oder KADMOS gesagt wurde, und dem, wovon jetzt zu
berichten ist, eine Mittelstellung ein:

Jetzt geht es um die Theogonie und Kosmogonie der Griechen. Wiederum
ist Böotien in Mittelgriechenland die Landschaft, in der beide Sektoren der
Kultur des Geistes vor allem durch Hesiod zur Blüte gelangten.

Es geht um die Fragen:

Wie sind die Götter und wie ist diese Welt entstanden und welcher Art ist
das gewonnene Wissen? Dabei muss uns bewusst sein, dass mit der (bzw.
einer) Theogonie stets eine Kosmogonie verbunden ist. Nach Auffassung
der Griechen ist nämlich der Kosmos ein Stück Gottheit.

Die Erde, auf der wir uns bewegen, ist göttlich!

Unsere wichtigsten frühen Quellen sind drei Dichter und Musiker:

- ORPHEUS

- Homer

- Hesiod

Der Systematiker unter ihnen ist Hesiod. Da es hier um eine systemati-
sche Darstellung geht, sei mit diesem begonnen. Homer wird später noch
eine große Rolle spielen; ORPHEUS soll im Anschluss an Hesiod behandelt
werden; seine Vorstellungen können Hesiod gut erklären und ergänzen.

Zunächst ein paar Bemerkungen zu Hesiod, die über das bereits oben
Gesagte [S. 43ff.] hinausgehen.

2.7.1 Hesiod

Während die Ilias und Odyssee des Homer wohl auf die Zeit um 730 v.
Chr. anzusetzen sind, die Ilias früher, die Odyssee später, werden als Zeit
des Hesiod die Jahre um 700 angegeben. Wir sprechen also etwa von 30
Jahren, von der Zeit zwischen 730 und 700.

Hesiod ist Verfasser mehrerer Werke; zwei von ihnen treten hier in den
Vordergrund:

Das eine trägt den Titel:
”
Theogońıa“, d. h. Götterentstehung und umfasst

1200 Verse;

109



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

das andere hat als Titel
”
érga kai hēmérai“, das heißt:

”
Werke und Tage“

und umfasst 828 Verse.

Während ersteres Werk sich auf die Entstehung der Götter (und des Kos-
mos) konzentriert, behandelt letzteres den Mikrokosmos Mensch, sein Tun
und sein Lassen, seine Werke und Tage, Aussaat und Ernte, Neid, Unge-
rechtigkeiten und seinen moralischen Verfall .

Hesiod stammt aus Askra (in Böotien), das wie Theben in Mittelgriechen-
land liegt.

Sein Vater ist, wie er selbst berichtet [Op., 635 ff.], aus Kleinasien einge-
wandert; er betrieb ohne geschäftlichen Erfolg Seehandel und war schließlich
in große Armut geraten. Während wir zu Homer durch ihn selbst nichts
wissen, stellt sich im Unterschied dazu Hesiod selbst vor:

Er nennt den Namen [Th., 22] und sagt selbst, dass er am Helikon als
schlichter Hirte Lämmer gehütet hat. Auch lesen wir [Op. 657], dass er
auf der Insel Euböa im Gesang gesiegt und den Preis, einen Dreifuß, den
helikonischen Musen geweiht hat [Schmidt 2002, S. 59 ff.].

Am Helikon hatte er beim Hüten der Lämmer eine Vision:

Die Musen kamen herab vom Berge über die Hänge und sie hauchten ihm

”
Gesang ein, der Gott ansagt“ [Th., 31 ff.], auf dass er verkünde das Sei-

ende, das Künftige und das Gewesene [38]. Zu besingen hießen sie ihn das
Geschlecht der ewigen Götter – beginnend mit ihnen selbst und auch mit
ihnen endend [34].

Hesiod ist nun berufener Sänger; er ist ihr Instrument. Nicht er singt,
sondern sie singen aus ihm!

In auffälliger Systematik nennt Hesiod seine Themen:

- die Götter [Th., 33] und

- das Sein als Einheit aller Zeitzustände, der Gegenwart, der Zukunft
und der Vergangenheit [Th.,38].

Aber nicht irgendein Wissen teilt er den Hörenden mit; es handelt sich um
ein höheres, göttliches Wissen:

Offenbarungswissen.

Dieses Wissen ist nicht Ergebnis eines natürlichen Erkenntnisprozesses, den
man bei Menschen, die z. B. Gott suchen, feststellen kann, sondern es ist
Manifestation des Überirdischen, des Numinosen, das einem auserwählten
Menschen geschenkt wird. Und Hesiod ist auserwählt von Gottheiten wie

110



2.7 Theogonie, Kosmogonie

den Musen; diese kommen durch ihn, den Dichter und Sänger Hesiod, zu
Worte.

Aber landläufiges Wissen, wie es in der Form von Sprache zwischen
Menschen ausgetauscht wird, kann dem Irrtum unterliegen oder gar zur
Täuschung benutzt werden.

Es gibt aber auch ein besonderes Wissen, das durch die Verbindung von
Sprache (Wort) und Musik den Charakter einer besonderen Wahrheit hat
[Th. 27-28]; die Musen sagen:

”
... wir wissen viele Lügen in Worte zu setzen, die dem Seienden

ähnlich sind, und wir wissen, wenn immer wir es möchten, Wahres
zum Klingen zu bringen.“

Dem Dichter geht es dabei nicht darum, Teilaspekte zu benennen, sondern
das Sein als Ganzes und Einheit (das Gegenwärtige, das Künftige und das
Vergangene) zu offenbaren, die Fülle des Seins dem Hörer zu präsentieren
[Th. 38].

Von Anfang an erhebt frühgriechisches Denken, das sich als Manifestation
der Gottheit begreift, ganzheitlichen Anspruch:

Ursprünge offenlegen, reflexiv in einem theologischen Rahmen, bedeutet
das Entbergen des Seins aus vielfältigem Verdecktsein:

archē.

Hesiod besetzt ein altes griechisches Wort wie archē, was eigentlich Ur-
sprung heißt, mit einer neuen Bedeutung, die in die Ontologie weist.

Seine Grundmotivation ist es also, Sein in das Licht der Wahrheit zu setzen.
Das geschieht aus der Grundüberzeugung, dass nur die Dichtung Ort der
Wahrheit ist.

Für unseren Zusammenhang ist es wichtig, auf den Inhalt des Werkes ein-
zugehen.

Doch zunächst zum Aufbau; dabei sollen philologische Probleme der Kom-
position nicht erörtert werden:

Der Anfang des Gedichts [1 – 115], die Einleitung also, ist relativ lang und
umfasst Privates wie Offizielles. Da sind Einzelheiten, die wir sonst (z. B.
von Homer) nie erfahren hätten: Name, Herkunft, Beruf und Berufung.
Dazu kommen: Lob der Musen, Angabe der Themen, um die es geht und
Lobpreisung dessen, was nicht geschaffen, sondern geworden ist:

Der Kosmos ist ein gewordener.

111



Ernst Marow,
”
... Das hohe, schreckliche Wassergebirge...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2001



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Dass aber schöpferische Menschen ein besonderes Wissen verkünden können
und dessen Wahrheit sich im Klang darstellt und offenbar wird, ist unver-
wechselbar griechisch.

Doch nun zu der Frage:

Woher kommt das Gegenwärtige?

Antworten gibt der Text in den Versen 104 – 136 der Theogonie, d. h.: In
den Anfangsteil der Theogonie [1 – 115] hineinkomponiert, findet sich die
Antwort.

104 “Seid gegrüßt, Kinder des ZEUS, und verleiht mir Gesang, der Lieb-
reiz verströmt!

Preiset der Todlosen heiliges Geschlecht, der immer Seienden,
die aus <Gottheiten> hervorkamen <wie> der ERDE und dem HIMMEL,

dem sternereichen,
und der NACHT, der finsteren, und welche das Salzmeer nährte.
Saget, wie zuerst Götter und Erde entstanden
und Flüsse und Meer, grenzenlos, mit Brechern anrollend,
und die leuchtenden Sterne und der Himmel, der breite, dort oben,
und <saget>, welche Götter von diesen abstammten, Schenker guter

Gaben,
und wie sie die Fülle <der Welt> aufteilten und untereinander Ämter

vergaben
und auch wie sie zum ersten Mal auf dem an Tälern reichen Olymp

Wohnung nahmen.
Dieses mir erzählet, Musen, die ihr auf dem Olymp eure Häuser habt,

115 vom Ursprung an, und sagt, was als erstes davon entstand!“
116

”
Wahrlich, zu allererst ward eine gähnende Kluft (CHAOS), aber
dann die Erde (GAIA), breitbrüstig ... sowie der dunstige TARTA-

ROS ...und EROS, welcher der Schönste ist unter den unsterblichen
Göttern.

Er löst die Glieder...
Aus dem CHAOS wurden die FINSTERNIS (EREBOS) und die schwarze

NACHT (NYX).
Aus der NACHT aber entstanden andererseits der ÄTHER (das Him-

melsblau) und der TAG,
welche beide sie gebar, schwanger geworden durch die liebende Ver-

mischung mit der FINSTERNIS.

113



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Die ERDE aber brachte als erstes hervor den ihr selbst gleichen-
den URANOS (Himmel), reich an Sternen, damit er sie gänzlich
umhülle ... Später

gebar sie, vom HIMMEL begattet, den OKEANOS mit seinen in die Tie-
fe ziehenden Strudeln und ... den HYPERION und ... die liebliche
TETHYS ...“

Der Dichter denkt bis Zeus in der Abfolge von sechs Generationen. Zu
diesen wird gesagt:

- Zu allererst waren [116 ff.] demnach da ein Spalt oder eine Kluft
(CHAOS),

- sodann aber die breitbrüstige Erde (GAIA) ...

- der Tartaros (Unterwelt) und schließlich

- der EROS.

Letzterer ist der Schönste unter den Göttern: Schwach macht er und löst die
Glieder und bezwingt bei allen das Denken und das vernünftige Wollen; wir
würden heute sagen

”
ein unordentliches Gefühl“. Er ist die treibende Kraft

jeglicher Schöpfung. Drum findet er sich auch ganz am Anfang aufgeführt,
er ist fundamental.

Warum ist als erstes
”
cháos“ genannt? Dieses Wort taucht in der Literatur

hier zum ersten Mal auf; Homer kennt das Wort und den entsprechen-
den Gedanken nicht; es ist eine Schöpfung des Hesiod und heißt

”
Spalt“,

”
Höhle“ und auch

”
Kluft“.

Cháos liegt vor den leichter fassbaren Größen wie Erde und Himmel und
bezeichnet wohl den Raum zwischen den beiden, also etwas höchst Unbe-
stimmbares und Unbestimmtes [Gigon 1945, S. 29]. Der Denker Hesiod
dringt hier also schon zu einer unanschaulichen, sehr abstrakten Größe vor,
die das Gegenteil von dem ist, was durch Form, Gestalt, Masse und Farbe
bestimmbar wird.

Es ist das Nichts zwischen dem Etwas, das Erde und Himmel heißt, das
Nichts vor den Göttern und ein Erstes gegenüber dem Konkreten der Erde
als dem Etwas, das an die zweite Stelle gehört; beides aber ist einfach da,
nicht irgendwie geschaffen oder geschöpft.

Ebenso die dritte Größe:

114



2.7 Theogonie, Kosmogonie

EROS . Diese Kraft wirkt in der ersten Generation göttlicher Potenzen noch
nicht; sie ist einfach da wie CHAOS und GAIA. Oder anders ausgedrückt:

Sie ist
”
des Denkens erster Samen“ [Rgveda X 129.4].

CHAOS schafft aus sich EREBOS und NYX (Zwielicht und schwarze Nacht),
eine Zweiheit, in der EROS wirken kann; ebenso GAIA:

diese schafft aus sich URANOS, ihren Mann, und bildet ihrerseits mit diesem
die Zweiheit, in der wiederum EROS wirken kann.

Nur EROS selbst kann Nachwuchs nicht haben, er kann nur bewirken, dass
andere diesen haben können. Er ist des Denkens Samen. Er geht selbst nicht
auf. Er lässt aufgehen, entstehen, sprechen.

Die NACHT wird schwanger vom ZWIELICHT [A.R. Arg. II 671] und gebiert

das strahlend blaue HIMMELSLICHT (AITHĒR) und den TAG (HEMÉRA).

Das Helle also wird geboren vom Dunklen, der Tag von der Nacht.

Die ERDE aber gebiert ohne Liebe, d. h. ungeschlechtlich, den sternereichen
HIMMEL (ihren künftigen Mann), die Berge und Höhen, sowie das Salz-
meer. Erst durch liebende Vereinigung entsteht OKEANOS; dieser ist nach
damaliger Vorstellung ein Süßwasserfluss, der die Erde umgibt.

Halten wir fest:

Das erste Ergebnis einer Vereinigung aus Liebe ist

das Licht als das Blau des Himmels und als das Licht des Tages.

Das zweite Ergebnis ist:

Wasser , Süßwasser.

Und drittens:
Das Männliche wird ungeschlechtlich vom Weiblichen geboren. Das er-
ste also ist das Weibliche.

Danach setzt ein gewaltiger Zeugungsprozess ein, der das schuf, was wir

”
unsere Welt“ nennen; es wurden aber auch Personen, nicht nur Urwesen

und unsere sichtbare Welt gezeugt:

Hesiod nennt das schlimmste der Kinder von GAIA und URANOS den KRO-

NOS, der gedanklich stets auf krummen Wegen geht. Insgesamt nennt der
Dichter 12 Kinder von Himmel und Erde:

die Titanen,

und er verbindet diese Geschwister zu 6 Ehepaaren. Frau des Titanen KRO-

NOS ist auch eine Titanin: RHEIA [s. Register].

115



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Aber es gab auch Monstren aus der Verbindung von HIMMEL und ERDE:

Drei Söhne.

Jeder von Ihnen hatte 50 Köpfe und 100 Arme. Unsäglich waren sie und
Schrecken erregend. Sie waren so widerwärtig, dass Vater HIMMEL sie im
Schoße der Mutter ERDE verbarg:

Zwar hatte er das Vergnügen der Zeugung – doch waren die Kinder geboren,
zwang er sie zurück in den Leib der Mutter. Und das schmerzte und grämte
sie so sehr, dass sie sich jammernd an ihren Sohn KRONOS, den Titanen,
wandte:

In ihrem Schoße hatte sie eine große Sichel geschaffen. Diese gab sie ihm
und wies ihn ein in ihren listigen Plan:

Mit dieser Sichel wollte sie ihren Mann kastrieren lassen. Und das geschah
so:

Nächtens, als der Vater HIMMEL, glühend von Verlangen, sich seiner Frau,
der ERDE, näherte und in sie eindrang, ergriff KRONOS den Penis und die
Hoden seines Vaters mit der Linken, mit der Rechten packte er die unge-
heure Sichel mit ihren scharfen Zähnen, und er schnitt beide ab, Hoden und
Penis und warf sie hinter sich ins Meer.

Diese trieben nun, die See aufschäumend, aufwühlend bis zur Insel Kypros
(Zypern). Dort entstand aus dem Schaum die Göttin APHRODITE [188 ff.],
was soviel heißt wie

”
die aus dem Schaum Aufgetauchte“.

Sie liebt den Penis (und nur diesen), weil sie selbst diesem entwuchs – die
Göttin der sexuellen Liebe und nur dieser Gestalt der Liebe, das ist aber
keine Kleinigkeit!

Man sagt, dass Vater HIMMEL sich seitdem seiner Frau nie mehr genähert
hat.

Doch nun weiter zu KRONOS, dieser wird
”
krumm denkend“ genannt.

Er hatte zwar seine alternde und vielleicht vom vielen Gebären ein wenig
frigide Mutter von ihrem ewig präsenten und ewig lüsternen Manne befreit,
doch hat er zugleich seinen Vater entmachtet :

Entmannen heißt nämlich auch entmachten.

Doch nun war er, KRONOS, an der Macht, und er schuf eine weitere, die
letzte Generation von Göttern. Mit seiner Frau RHEIA hatte KRONOS viele
Kinder; insbesondere ZEUS und HERA [453 – 491].

116



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Hier sei in Kürze die Geburtsgeschichte von ZEUS dargestellt; denn sie hängt
eng mit der eben erzählten Geschichte des KRONOS zusammen:

Der Vater des ZEUS, KRONOS, der seiner eigenen Mutter geholfen und da-
durch den Vater HIMMEL entmachtet hat, muss nun selbst Angst haben,
dass ihm das Schicksal seines Vaters HIMMEL zuteil werde.

Daher, so sagt man, hat er alle seine Kinder unmittelbar nach ihrer Geburt
verschlungen.

Nur ZEUS hatte Glück:

Seine Mutter RHEIA wickelte anstelle des neu geborenen Kindes einen Stein
in eine Windel. Diesen hat KRONOS wie alle Kinder zuvor hastig ver-
schluckt. Das göttliche Kind aber wurde von der Mutter rasch einigen Nym-
phen anvertraut, die es nach Kreta brachten. Dort versteckten die Nymphen
das Kind in einer Höhle am Berge Ida [Call., Jov. 51]. Heftig tanzten, wie
ein Dichter schrieb, die Priester der RHEIA, Kureten genannt, um den Säug-
ling herum ihren Waffentanz, schlugen die Waffen so laut gegeneinander,
dass Vater KRONOS nur Schildgedonner, nicht aber die Schreie des Kindes
hörte, das zwischendurch immer wieder von der Ziege AMALTHEIA gesäugt
wurde.

Als ZEUS nun herangewachsen war, hat er den Vater KRONOS gezwungen,
alle Kinder wieder auszuspeien.

Aber auch vom Blut des URANOS muss noch erzählt werden. Dieses tropfte
nämlich in die Mutter Erde, sie wurde davon schwanger.

Und sie gebar die ERINYEN. Das sind Gottheiten, die Mord, Meineid und
Verletzung der Gastfreundschaft bestrafen. Ihr Aussehen versetzt jeden in
Schrecken:

Die Häupter sind schlangenbedeckt, drohend schwingen die Gottheiten
brennende Fackeln, ihre Gesichtszüge sind verzerrt, sie kennen kein La-
chen. Verbrecher treiben sie in den Wahnsinn oder in den Tod.

In Athen hatten sie am Fuße des Areopag und im Demos (Stadtteil), der
den Namen Kolonos hatte, ihre heiligen Stätten [s. o. S. 20]. Dort allerdings
nannte man sie die

”
Ehrwürdigen“ (semnáı) oder die

”
Wohlgesinnten“ (eu-

meńıdes), wohl, weil der Staat die Verfolgung der Verbrecher nun selbst
übernommen hatte.

Es sollte daran erinnert werden, dass König ÖDIPUS in ihrem heiligen Haine
durch den König THESEUS Aufnahme und Schutz fand und auch aus ihrem
heiligen Bezirk am Ende seines Lebens gen Himmel entrückt wurde.

117



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Wir kommen jetzt zurück zu ZEUS und seiner Frau HERA [Hes. Th. 453 –
491].

Diese etablierten mit Riesen als Helfern (KOTTOS, BRIAREOS, GYES) nach
schweren Kämpfen die 6. Generation [535 – 616] von Göttern und verbann-
ten die Titanen in den TARTAROS (= Unterwelt), der nach unten von der
Erde ebenso weit entfernt ist wie nach oben der Himmel von der Erde:

9 Tage und Nächte fällt ein Amboss vom Himmel, bis er am 10. Tage die
Erde erreicht; ebenso lange fällt der Amboss von der Erde, bis er im TAR-

TAROS aufschlägt [724-725]; hier müssen nach dem Tode diejenigen leben,
die auf Erden Böses getan haben. .

Die Beschreibung des TARTAROS [726 – 815] ist Furcht gebietend: Lieber
Knecht auf Erden als dort zu sein.

ZEUS und der Segen seiner Herrschaft sollen nach dem Willen der Musen
Anfang und Ende des Gesanges [815 – 1020] sein:

Und so wird das Wirken des
”
Vaters der Götter und der Menschen“ und

seiner Generation (der 6.) am Ende beschrieben; genannt werden die vielen
göttlichen Kinder, die er zeugte; auch anderer Götter und auch anderer
Göttinnen Kinder werden aufgeführt – fast so, als hätte der Dichter Sor-
gen, er könnte eines der vielen göttlichen Wesen vergessen; selbst die werden
genannt, die der Verbindung von unsterblichen Göttinnen und sterblichen
Männern (z. B. ACHILLEUS und TELEGONOS) stammen –

”
den Göttern glei-

che Kinder“ [1020].

Eine kurze Gliederung der Theogonie des Hesiod könnte so aussehen:

A Einleitung (Persönliches) 1 – 115

B Entfaltung:

Urwesen 116-153

Titanen – KRONOS 154 – 210

Kroniden – ZEUS 535 – 616

C TARTAROS 720 – 815

D Herrschaft des ZEUS 820 – 1020

Das Generationenschema, wie es Hesiod darstellt, ist so differenziert:

I. CHAOS

II. EREBOS, NYX

118



2.7 Theogonie, Kosmogonie

III. AITHER, TAG

IV. HIMMEL/ERDE

V. Titanen (KRONOS + RHEA)

VI. ZEUS/HERA

Dreierlei sei als Ergebnis des oben Dargestellten genannt [Schmidt 2002, S.
62]:

Zum Ersten fällt das Bemühen um Vielfalt und Ausführlichkeit auf. He-
siod möchte wohl damit alle Griechen des Mittelmeerraumes ansprechen;
denn diese leben in Gemeinschaften, die sich auch darin unterscheiden,
dass sie verschiedene Gottheiten mit unterschiedlichem Nachdruck vereh-
ren. Vielleicht steckt dahinter auch eine Haltung, die sich an dem in der
Apostelgeschichte [17.22 ff.] erwähnten Altar in Athen deutlich macht:

An diesem Altar steht die Inschrift:

”
Dem unbekannten Gotte“.

Das heißt, man ist in Sorge, man könnte eine Gottheit vergessen, und es
könnte eine Strafe folgen. Der Apostel PAULUS interpretiert allerdings die
Inschrift an dem Altar in seiner Weise. Er glaubt, dass mit dem unbekann-
ten Gotte JESUS von Nazareth gemeint ist.

Zum Zweiten könnte das ernste Bemühen genannt werden, die Vielfalt
durch die Reflexion (den lógos) geistig zu durchdringen; denn da keimt die
Erkenntnis auf, dass in der aufgeführten Abfolge der Göttergenerationen
aus dem Chaos Sinn und Ziel stecken – eine geordnete Heimat, deren ent-
scheidende Merkmale Gerechtigkeit und fundamentaler Rechtsfriede sind.

Als drittes Ergebnis ist zu nennen, dass Hesiod zwei Stränge in der Ent-
wicklung unterscheidet:

Er nennt zuerst (prōtista Vs. 116) den ungründigen, leeren Raum (cháos).
Was immer ist, es ist geworden aus diesem Raum:

die schwarze Finsternis und das dämmrige Zwielicht, Geschwister also; doch
diese haben ihrerseits als Kinder das Himmelsblau (den

”
aithēr“, d. h.

”
den

Strahlenden“) und den lichten Tag (hēméra) – das Zwielicht war der Vater,
die Nacht die Mutter alles dessen, was hell ist! Die Nacht gebiert den Tag.

Entgegengesetztes wird aus Entgegengesetztem. Das ist eine Lehre, die sich
aus dem Werden ergibt.

Dieser erste Strang ist etwas Ungreifbares, nicht Differenziertes, vor aller
Erfahrung Liegendes, Ursprüngliches:

119



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

tó cháos.

Weder männlich noch weiblich ist das Wort, sondern es steht im allesum-
fassenden, nichtdifferenzierenden Neutrum. tó cháos ist kein empirisches
Gebilde, es ist ungeschaffen, ohne Schöpfer, ein Gedankending und hat sich
einfach nur entwickelt. Über die Herkunft kann nichts gesagt werden; He-
siod verwendet das Wort als erster.

Der zweite Strang ist gegenständlich gedacht und umfasst (ohne dass ei-
ne Herkunft genannt wird) als göttliche Personen die Erde, den Tartaros
und den Eros, empirische Gebilde. Die Erde gebiert nun aus sich ohne ge-
schlechtliche Zeugung ihren eigenen Mann, den Himmel, und entfaltet sich
nun aber mit geschlechtlicher Zeugung bis in die differenzierte Gegenwart.

Mit anderen Worten und abstrahierend:

Hesiod unterscheidet zwischen
”
Nicht-Ist“ (= das negative Etwas) und

”
Ist“; denn cháos kann als

”
Nicht-Ist“ verstanden werden,

”
Ist“ hingegen

als Himmel (URANOS) und Erde (GAIA) und alles, was sich danach zum
Kosmos ausdifferenziert, die Welt und ihre Räume.

An dieser Stelle ist der Blick über die Grenzen des frühgriechischen Raumes
hinweg nach Indien zu den altindischen Veden lehrreich.

Diese entstammen der Zeit vor dem ersten Jahrtausend vor Christus (als
die Indoiranier über den Khaiberpass in das nordwestindische Pandschab
einwanderten) und wurden davor lange Jahre ohne Abweichungen münd-
lich überliefert. Es handelt sich dabei um die Zeugnisse der sog. vedischen
Religion, die in der altindischen (auch

”
indoiranisch“ genannt) Sprachform

verbreitet und schließlich erst sehr spät schriftlich fixiert worden sind. Die
Veden (von dem altindischen Wort

”
veda“ =

”
Wissen“) sind die heiligen

Schriften des Hinduismus und weisen auf enge Beziehungen zum Avesta,
der heiligen Schrift des ZARATHUSTRA, hin. Eine Abteilung der Veden ist
der sog. Rgveda, d. h.

”
metrisch verfasstes Wissen“. Dort heißt es [in X 72.

2 und 3 Mehlig]:

”
In dem frühesten Zeitalter der Götter entstand das Seiende (sat) aus dem

Nichtseienden (asat)... Nach diesem entstanden die Welträume.“ Dieser
Satz ist weit vor Hesiod formuliert, ganz und gar nicht mythisch, d. h.
Bilder zuweisend/attribuierend, gefasst, sondern ontologisch und bereitet
zugleich den frühen Sukzessionsmythos vor.

Noch etwas weitergehend ist der Hymnus X 129 [Mehlig] über den Ur-
sprung der Dinge. Es heißt dort:

120



2.7 Theogonie, Kosmogonie

”
Nicht gab es das Nichtseiende, nicht war das Seiende damals ... Nicht der

Tod, nicht die Unsterblichkeit war damals. Nicht gab es ein Anzeichen von
Tag und Nacht. Es atmete nach eigener Satzung ... dieses Eine (tad ekam)
... Im Anfang war Finsternis in Finsternis versteckt ... Über dieses kam am
Anfang das Liebesverlangen, was des Denkens erster Same war. Im Herzen
forschend machten die Weisen durch Nachdenken das Band des Seienden
im Nichtseienden ausfindig.“

Die beiden Texte benennen also als Pole eines umgreifenden Feldes die
Begriffe

”
sat“ =

”
Ist“ und

”
asat“ =

”
Nicht-Ist“ (dazu kommt deren Zuord-

nung zu
”
tad ekam“ =

”
das Eine“) und machen das

”
Ist“ im

”
Nicht-Ist“

fest. Und vor
”
Nicht-Ist“ und

”
Ist“ ist etwas vorgeschaltet, was

”
tad ekam“

=
”
das Eine“ genannt wird. X 129 präzisiert jenes

”
tad ekam“ (

”
das Ei-

ne“) mit dem Adverb
”
damals“. Mit dem

”
Einen“ könnte also in höchster

Abstraktion die Zeit gemeint sein.

Hier sollte man als Auffälligkeit noch benennen, dass die Texte nicht von
Schöpfung , sondern vom

”
Entstehen aus“ sprechen. Sie stellen einfach nur

dar, dass eines auf ein anderes hinweist und dass es ein Band zwischen
Nichtsein und Sein gibt.

Hesiod nimmt also – wohl mehr indirekt – indoeuropäische Erzähltraditio-
nen (und Gedanken aus den Veden) auf; er reflektiert dieses alte Erzählgut,
ohne selbst unmittelbar eine Verbindung zum Osten zu haben, und er sy-
stematisiert .

Natürlich bleibt die Frage nach der Quelle des Wissens, das Hesiod erwarb
und uns präsentiert. Indirekt, das sahen wir soeben, weist das Wissen des
Hesiod auf die altindischen Veden hin. Doch wer vermittelt zwischen den
Veden und dem Dichter?

Eine Vermutung sei hier genannt:

Es gibt eine religiöse Bewegung im Mittelmeerraum, deren Denken sich
in vielen Schriften niedergeschlagen hat, unter anderem in einer uns aus
später Zeit erhaltenen Rhapsodie, die aus 24 Büchern besteht und eine
Theogonie enthält. Diese Bewegung nimmt ihren Ausgang von (oder be-
ruft sich auf einen uralten sozusagen Religionsgründer namens) ORPHEUS.
Der Name ist so unsicher wie der des Homer. Er selbst aber ist nach
Meinung der Anhänger älter als Homer. Er könnte im 2. Jahrtausend ge-
lebt haben [Böhme, R.: ORPHEUS. Berlin 1953; Dornseiff 1956, S. 41 ff.
Es handelt sich hierbei um einen Aufsatz, der bereits 1936 in Brüssel in
L’Antiquité Classique 6 erschienen war]. Dann könnte man sich vorstellen,

121



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

dass ORPHEUS (oder wie immer der Religionsgründer oder Sänger hieß) der
indoeuropäischen Erzähltradition einfach nur näher stand und sein Wissen
anderen frühgriechischen Erzählern weitergab, so wie man überhaupt in der
Frühzeit Erzählungen austauschte.

So könnte Hesiod zu seinem Wissen gekommen sein. Danach hat der Dich-
ter die Erzähltradition so entfaltet, dass er mit einer Darstellung Reflexion
verband. Das eben unterscheidet die mythologische Haltung des Griechen
von der ontologischen indoeuropäischer Quellen.

Drei Bereiche entfaltet Hesiod.

Es geht um den

- Bestand, Ursprung und die Entwicklung all dessen, was ist, was wir
sehen und was wir anbeten können. Letzteres aber steht über allem:

- Gebet und Lobpreis der jetzt regierenden Götter und, wie sie die Welt
und Aufgaben aufteilten. Entwicklung ist also etwas, was sich auf
einen bestimmten

- Sinn und auf ein bestimmtes Ziel hin vollzieht.

Hesiod legt der Nachwelt also Folgendes vor:

eine systematische Theogonie und eine systematische Kosmogonie. Beides
hängt miteinander zusammen. Es geht ihm dabei um die möglichst genaue
und vollständige Beschreibung des Einzelnen und um dessen Einbettung in
ein Ganzes, um Systematik, Analyse und Synthese. Dabei wird die Kom-
ponente Welt begriffen als Ergebnis göttlichen Wirkens und als Spiegelbild
der Götter.

Diese Erkenntnis ist ohne Zweifel Teil einer dem Mythos entwachsenden
Theologie; nicht zu Unrecht könnte man Hesiod nicht nur einen Dichter
und Sänger, sondern auch einen Theologen nennen.

Die Systematik aber weist schon in das kritisch-rationale Konzept der Fach-
wissenschaften hin, die ihren Anfang um 600 v. Chr. in Milet nahmen und
mit denen Namen wie THALES, ANAXIMANDER, ANAXIMENES, aber auch
PYTHAGORAS und DEMOKRIT verbunden sind. Aristoteles nannte die-
se

”
Physiologen

”
[ Metaph. 986 b 14 ] im Unterschied zu Hesiod oder

Homer, den
”
ersten Theologisierenden“ [a.a.O 983 b 6 f.].

122



2.7 Theogonie, Kosmogonie

2.7.2 ORPHEUS

Von Hesiod führte schon einmal der Weg zu ORPHEUS [s. o. S. 121f.]. Dabei
ging es um die Vermittlung des Wissens vom alten Orient zu den Griechen.

Jetzt geht es allgemein um die Erkenntnis der Wahrheit in der Welt. Da
fanden wir bereits bei Hesiod, welch große Bedeutung der Klang bzw. die
Musik bei der Suche nach der Wahrheit hat. Die Wahrheit selbst findet sich
in der Harmonie von Wort und Rhythmen, Text und Musik. Diese Einheit
kann eigentlich nur der Dichter präsentieren.

Dichter also und Sänger sind für Hesiod die wahren Lehrer der Menschen.

Wenn es einen gibt, der die Einheit von Wort und Musik verkörpert, dann
ist es ORPHEUS. Dieser ist die unausgesprochene Bezugsgröße des Hesiod.

Über die Lebenszeit (und auch wie bei Homer über den wirklichen Namen)
sind wir nicht sicher.

Die älteste bildliche Darstellung findet sich (aus dem 6. Jahrhundert) an
einem Schatzhaus in Delphi. Bereits zu Beginn des 6. Jahrhunderts wird er
vom Dichter IBYKOS von Rhegion [Nr. 2, S. 1 Kern]

”
berühmt“ genannt.

Um 500 ist ORPHEUS beim Dichter SIMONIDES [Nr. 567 PMG] erwähnt.

Unter seinem Namen sind uns mehr als 50 Schriften überliefert; von den
meisten kennen wir nur die Titel. Als Hauptschrift und geradezu religiöses
Grundbuch gilt eine Theogonie in 24 Büchern. Ihr von den Neuplatonikern
überlieferter Titel ist

”
Heilige Reden in 24 Rhapsodien“. Diese sind zwar

erst aus christlicher Zeit überliefert, verbinden aber neue mit sehr alten,
wohl bereits im 2. vorchristlichen Jahrtausend formulierten Lehren; sie lie-
gen also vermutlich vor Homer und Hesiod [Böhme 1953 ; Dornseiff
1956, S. 41 ff.; Nilsson 1992, Band 2, S. 680].

Als Heimat des ORPHEUS wird Nordgriechenland [Pausanias II 30.2] ge-
nannt. West [1985, S. 6] weist auf den Zusammenhang seiner Lehre mit
schamanistischen Traditionen hin.

Die Überlieferung nennt ihn einen Thraker (die Thraker siedelten auf dem
Territorium des heutigen Nordgriechenland und Bulgarien). Auf jeden Fall
stellt er vom Ursprung her bei den Griechen einen Fremdkörper dar; denn
die Griechen waren insgesamt auf Asien und Afrika, nicht aber auf Räume
nördlich von ihnen bezogen. [West 1985, S. 4].

123



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Erst später haben die Griechen ihn zu einem der Ihren gemacht; er wurde

”
hellenisiert“, wie übrigens Aristoteles, den die Griechen damals als

einen makedonischen Barbaren hingerichtet hätten wie den SOKRATES.

Orphisches Denken aber findet sich auch bei Homer; denn der Gang des
ODYSSEUS [Odyssee 11. Gesang] in die Unterwelt erinnert daran, wie OR-

PHEUS sich in den Hades begeben hat, um seine Frau zurückzuholen.

ORPHEUS ist schon in alter Zeit als Religionsgründer betrachtet und in
Sekten verehrt worden.

Seine Lehre verbreitete sich sehr früh über die Landschaften Griechenlands
(also auch über Böotien, Heimat des Hesiod und des DIONYSOS) und Klein-
asiens, sowie über Unteritalien und Sizilien.

Was seine Herkunft betrifft, so soll seine Mutter KALLIOPE, die Muse der
epischen Dichtung und der Wissenschaft, gewesen sein; als sein Vater wurde
der bedeutsame Gott der Künste und Führer der Musen APOLLON genannt.
So sollte wohl seine hohe künstlerische und wissenschaftliche Begabung un-
terstrichen werden. Er war ein faszinierender Meister des Gesanges und
des Saitenspiels [Pi. P.4. 176].

Er bezauberte nicht nur Menschen, sondern auch Tiere und Pflanzen, Bäume
und Felsen; sogar Gebirge kamen zu ihm und die Flüsse hörten auf zu flie-
ßen. Selbst der Schnee schmolz dahin. Seine Musik versetzte die Lebewesen
in einen Zustand paradiesischen Friedens:

Löwe, Luchs, Reh und Hase lauschten gemeinsam, wenn er musizierte.

Er soll Teilnehmer des Zuges der Argonauten gewesen sein; dieser, so heißt
es, fand eine Generation vor dem Trojanischen Kriege statt. Der trojanische
Krieg aber wurde von den Griechen selbst auf das 12. Jahrhundert v. Chr.
(1184 Fall Trojas) angesetzt.

Die Wirkung seiner Kunst soll seine Reise in die Unterwelt belegen:

Seine Frau EURYDIKE starb an einem Schlangenbiss. Da stieg er in das
Reich des Todes, um seine geliebte Frau freizubekommen. Sein Gesang und
sein Spiel rührten selbst den

”
Höllenhund“ KERBEROS und sogar die Ra-

chegöttinnen und Totenrichter weinten, als sie ihn hörten. So ließ sich HA-

DES, der Herrscher der Unterwelt, erweichen und gab ihm die Frau frei
unter der Bedingung, dass er sich beim Aufstieg nicht umsieht. Doch von
Sehnsucht erfasst, schaute er sich um; nun musste sie für immer in das
Schattenreich zurück.

124



2.7 Theogonie, Kosmogonie

ORPHEUS selbst trauerte und enthielt sich sieben Tage lang jeglicher Nah-
rung. Auch mit Frauen wollte er von nun an nichts mehr zu tun haben. Zahl-
reiche

”
Werberinnen“ wies er zurück und stieß sie vor den Kopf. Stattdes-

sen, so heißt es bei Ovid, habe er in Thrakien die Knabenliebe eingeführt.
Das habe die Frauen insbesondere des Umlandes aufs höchste aufgebracht.

Seine Kunst gönnte er eigentlich nur noch den Tieren des Waldes, den
Vögeln, den Bäumen. Er sang Lieder über die Liebe; sie endeten aber immer
unglücklich. Auch dieses konnten die jungen Frauen des Nordens, aus dem
Stamm der Kikonen, nicht länger ertragen:

Sie gingen, bisher unbemerkt von ihm, zuhörend, zum Angriff über, so, dass
sie zunächst durch Lärm mit kultischen Pauken und Zymbeln den Gesang
des göttlichen Sängers übertönten und so seine bezaubernde Wirkung außer
Kraft setzten.

Dann griffen sie zu Geräten, wie man sie im Ackerbau verwendet, zerfetzten
ihn und trennten sein Haupt ab.

Nymphen oder Musen sollen voller Trauer die Teile des Toten geborgen und
in Thrakien beigesetzt haben. Sein Haupt aber, auf seine Lyra genagelt,
soll singend und klingend vom Flusse Hebros aufgenommen und auf den
Wogen nach Lesbos (der Insel vor dem nördlichen Kleinasien) getragen
worden sein. Dort habe alles nur so geklungen. Dass Lesbos eine klang-
bzw. musikreiche Insel gewesen ist, geht allein schon daraus hervor, dass
SAPPHO und ALKAIOS diese zu einer Insel der Lyrik gemacht haben.

Für seinen Tod gibt es noch eine andere Variante:

Nach der Rückkehr aus dem HADES habe er sich vom Gotte DIONYSOS

losgesagt und sich der Verehrung des Gottes APOLLON zugewandt. Dar-
auf habe der beleidigte Gott seinen dienenden Frauen den Befehl gegeben,
ORPHEUS zu töten und zu zerreißen. Wie immer:

Er ist durch seine Kunst dem APOLLON nahe, durch die Inhalte und Form
seiner Verkündigung ist er Prophet des DIONYSOS .

Nach dem Tode aber, so heißt es, lebe er in der Unterwelt bei seiner Frau.
Andere sagen, er sei unter die Sterne versetzt worden. Sein Instrument sei
zum Sternbild Leier verwandelt worden.

DIONYSOS, der Gott, den er verkündet hat, habe seine Mörderinnen bestraft
und in Bäume verwandelt.

Man mag Umfang und Wirkung solcher Berichte unterschiedlich bewerten
[Lesky 1963, S. 183, Anm. 3], sie belegen aber die große Bedeutung , die

125



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

in dem durch ORPHEUS repräsentierten Paradigma neben dem Wort der
Musik beigemessen wird. Daher könnte man vermuten, dass die Vorstel-
lung des Hesiod, die Wahrheit des Wortes an Musik zu binden, orphischen
Ursprunges ist.

Diese hohe Bewertung trifft selbst dann zu, wenn es ORPHEUS als historische
Person nicht gegeben hat:

Dann hätte man sich diese Person ausgedacht, um die Bedeutung der Musik
für eine (z. B. religiöse) Gemeinschaft hervorzuheben.

Gesichert ist, dass ORPHEUS Stifter einer archaischen, in weit verbreiteten
Sekten ausgeübten Mysterienreligion war.

In seiner Geheimlehre spielte der Gott DIONYSOS die zentrale Rolle.

Wie bei einer jeden Geheimlehre fehlt uns die Kenntnis des inneren Be-
reiches (z. B. der Zeremonien); erhalten sind aber zentrale Aussagen zu
Mensch, Welt und Gott . Diese sollen jetzt dargestellt werden.

Begonnen sei in Umschreibung mit der orphischen Theogonie [vgl. Kern, S.
80 (Frg. 1) und 1 B 12-13 DK], die uns zum größten Teil von Aristophanes
in seinem Stück

”
Die Vögel“ überliefert ist:

Ein Schlund (CHAOS) war <da> und NACHT(NYX) und FINSTERNIS

(EREBOS) als erste und <der> weite <Bereich der> UNTERWELT (TAR-

TAROS).

ERDE gab es nicht, nicht LUFT, nicht HIMMEL.

In den grenzenlosen Busen der FINSTERNIS legt die NACHT – ein Vo-
gel mit schwarzen Flügeln – ohne Befruchtung als allererstes ein Ei.
Daraus schlüpfte, als die Zeit erfüllt war, mit zwei goldenen Flügeln
auf dem schimmernden Rücken die verlangende LIEBE (EROS), ähn-
lich windschnellen Wirbeln.

Der EROS ist PROTOGONOS – der Erstgeborene unter den Göttern.
Manchmal wird er auch PHANES genannt. Das Wort bedeutet

”
der

an das Licht Bringende“.

EROS brachte also ans Licht, was sonst im Ei noch war: oben den
HIMMEL und unten die ERDE.

Dieser Gott bewirkte, dass beide sich paarten und bald wurden ge-
boren der OKEANOS und die TETHYS, Geschwister und Liebende zu-
gleich. Und diese, so heißt es, paarten sich ihrerseits und aus ihnen

126



2.7 Theogonie, Kosmogonie

und ihren Kindern gingen weitere Göttergeschlechter hervor, ZEUS

und PERSEPHONE sowie DIONYSOS .

Das sind sechs Generationen: 1. CHAOS, 2. EI/EROS, 3. HIMMEL/ERDE, 4.
OKEANOS, TETHYS, 5. ZEUS/HERA, 6. DIONYSOS [s. Nilsson 1992, I S.
685].

Diese Abfolge findet sich wie gesagt bei Aristophanes ([Vögel 693 ff.], ver-
fasst 414 v. Chr.). Es gibt aber auch eine aus späterer Zeit (5./6. Jahrhun-
dert n. Chr.) überlieferte differenziertere Darstellung [Kern, 66, 70, 109]
dessen, was spätantike, neuplatonische Autoren wie PROKLOS und DAMAS-

KIOS
”
Theologie“( d. h. orphische Theologie) und

”
geläufig“ nennen. Diese

findet sich in den
”
Heiligen Reden in 24 Rhapsodien“ [66 a Kern]:

”
Den Äther (AITHER) brachte hervor diese Zeit (CHRONOS), ohne

Alter und von unzerstörbarer Einsicht, sowie einen großen, riesen-
haften klaffenden Raum (CHASMA)...“

[70 Kern].
”

Dann aber fertigte die große Zeit (CHRONOS) im strah-
lenden Äther (AITHER) ein silbernes Ei.“

Wir können also an folgendes Schema denken [Schmidt 2002, S. 71]:

Aither Uranos Okeanos Zeus
(Zagreus)
(Katachthonios)

Zeus

Chronos Ei Phanes + + + +

Chaos (Eros) Gaia Tethýs Persephone
(Demeter)

Semele

| |
1. Dionysos
(Zagreus)
(chthonios)

2. Dionysos
(Bakchos)

1 2 3 4 5 6 6a

Das Schema lässt sich noch weiter differenzieren [Rohde 1903, II 113;
vgl. Kirk/Raven/Schofield 1994, S. 25 ff.; 1 B 12 DK], doch reicht
es hier, dieses Paradigma weiter zu entfalten in Bezug auf die Vorstellung
von

”
Zeit“.

Wir hörten bereits bei Hesiod allgemein von der Einheit der Zeit ; hier
nun bekommt Zeit eine theogonische Funktion; sie war vor allem und schuf
Götter, Welt und Menschen.

127



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Sie alle sind der Zeit unterworfen, d. h. jeder in seiner Weise: die Götter
z. B. in Bezug auf ihre Macht, die Menschen insbesondere hinsichtlich ihrer
Natur, die vom Leben zum Tod gehen muss.

Zeit ist Ursprung alles dessen, was ist und
”
packt“ so zu, dass alles verändert

wird. Der Zeit, die in unserem Bewusstsein eine mehr passive Rolle spielt –
sie wird gemessen (sie ist

”
das Gezählte an der Bewegung“, wie Aristote-

les in seiner Physikvorlesung sagt) wird jetzt eine aktive Rolle zugewiesen.
Im theologischen Paradigma des ORPHEUS entsteht durch die Hinzufügung
von

”
Zeit“ vor CHAOS eine weitere Reflexionsebene.

Für das Verständnis hilfreich kann eine etymologische Betrachtung wer-
den, deren Einzelheiten den damaligen Griechen sicher nicht mehr bewusst
waren, vielleicht aber der Zusammenhang von chrónos und cheir:

chrónos (= Zeit) hängt mit dem griechischen Wort cheir zusammen; cheir
heißt Hand. Zeit ist etwas, was alles mit der Hand ergreift und anpackt. In
dem genannten Fragment [Kern 66 a] wird die Zeit

”
ohne Alter“ genannt,

griechisch:

agēraos.

Damit ist das dritte Wort der Gruppe genannt: gēras, was
”
Alter“ bedeutet.

Dazu gehört 4. das Wort gérōn, was
”
Greis“ bedeutet.

Der Stamm dieser Wörter gehört in die Wortfamilie, die vermutlich auf das
indoeuropäische *gher = fassen zurückgeführt werden kann. Zeit ist dasje-
nige, das selbst zufasst , aber nicht

”
gefasst“ werden kann. Sie ist unangreif-

bar, unantastbar und uranfänglich, besser: ohne Anfang , solange sie gelöst
ist von dem, was sie

”
anpackt“. Diese orphische Reflexionsebene weist auf

die Ursprünge indoeuropäischer Denkentwicklung hin und ist dieser näher
als die Reflexion des Hesiod [s. o. S. 118ff.].

Man kann das dem bereits zitierten Ŗgveda-Hymnus X 129 (Vers 1 – 2)
entnehmen:

Die Abfolge sieht dann, wenn man
”
Zeit“ hinzufügt, so aus:

128



2.7 Theogonie, Kosmogonie

I.
Zeit (weder Sein noch Nichtsein)

II.
- Chaos (AITHER)
- EREBOS/NYX

III.
Ei (EROS/PHANES)

IV
URANOS/GAIA

V
OKEANOS/TETHYS

VI
ZEUS/PERSEPHONE

DIONYSOS

Zentrale Figur in der orphischen Religion ist DIONYSOS, der die Nachfolge
des ZEUS antreten soll, zum Teil schon angetreten hat. Dieser Gott, Gott
des Lebens, des Todes und der ewigen Wiederkehr wird besonders verehrt.
Der orgiastische Dionysoskult des ORPHEUS entwickelte sich zu einer Art
Erlösungsreligion.

Danach (z. B.) ist dieses Leben eine Strafe – es ist der eigentliche Tod, und
der Tod ist das eigentliche Leben. Eine Gruppe von Orphikern [Hdt., V4]
ging sogar soweit, dass sie die Neugeborenen beweinten und Gestorbene mit
Freuden zu Grabe trugen [vgl. auch Friedrich Nietzsche im Rheinischen
Museum, 28, 1873, S. 215].

Was das Leben ausmacht, ist durch ORPHEUS offenbart worden:

”
Nicht geboren zu werden, ist für die irdischen Menschen das Allerbe-

ste...; sind sie aber geboren, so früh als möglich die Tore des HADES zu
durchschreiten“ [Theognis 425 ff. Diehl].

Doch auch Götter unterliegen der Zeit; denn sie sind Kinder der Zeit.

Einen für die spätere christliche Zeit folgenreichen Beitrag zum Gottes-
verständnis im theologischen Paradigma liefert folgender, einem orphischen
Hymnus entnommener Text [168 Kern, S. 201]:

”
ZEUS wurde der erste, ZEUS der letzte, mit hellem Blitze. ZEUS ist

Haupt, ZEUS ist Mitte, aus ZEUS alles geschaffen ist.

ZEUS war männlich. ZEUS war eine unsterbliche Nymphe. ZEUS ist
Grundfeste der Erde und des gestirnten Himmels, ZEUS ist König,
ZEUS selbst ist von allen Urgrund der Entstehung ... Feuer, Wasser,
Erde und Aither, Tag und Nacht ...“

In Auszügen sind dies die ersten 8 von 32 uns erhaltenen Versen. In den
Versen 1 bis 5 ist ZEUS neun Mal das Subjekt des Satzes. Er umfasst die

129



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Dimensionen der Zeit und des Raumes; für alles ist er Quelle; die Polarität
alles Lebens – ausgedrückt in den zwei Geschlechtern – vereint er in seiner
Person; was man den Kosmos nennt, Erde und Himmel, er ist dieses, und
er regiert darüber; er ist von allem, was ist und was man anbeten kann,
Schöpfer und Erhalter.

EUSEBIOS, christlicher Theologe und seit 313 Bischof von Caesarea, war
von diesen orphischen Versen (ta ÓRPHEŌS – τὰ ῎Ορφεως) so beeindruckt,
dass er sie dem Hymnus entnahm, zitierte und uns auf diese Weise erhalten
hat. Er fand darin die theologische Weisheit der Griechen repräsentiert, vor
allem wie sie ihren ZEUS als den Geist des Kosmos empfanden und das in
den Versen des großartigen Hymnus ausdrückten.

ZEUS ist eigentlich der Name für alles Gewordene; denn er hat alles in sich
aufgenommen; er ist das All, und er repräsentiert dieses: Er nahm in sich
auf Sonne, Mond und die Elemente, Äther, Himmel, Meer, Erde OKEANOS

und Tartaros, Flüsse und alle unsterblichen Götter und Göttinnen; und was
immer war und noch später sein sollte, das hatte Werden in ihm, in des
ZEUS Leib wuchs es zusammen zu einer Einheit. Der, der den Namen ZEUS

trug, machte die Welt, eben alles, zu seinem Wesen. ZEUS war das Wesen
der Welt.

Und das Wesen der Welt ist göttlich.

ORPHEUS präsentiert sich hier als der Verkünder des einen Gottes.

Dieser eine Gott nun zeugt mit seiner Mutter RHEIA, nach seiner Geburt
DEMETER genannt, eine Tochter; das war schon dargestellt [s. o. S. 69] .
Dieser Tochter nähert er sich in der Gestalt einer Schlange und zeugt ein
Kind, das seine Nachfolge antreten soll:

DIONYSOS , den so genannten Ersten DIONYSOS.

Titanen, seine Neider, töten, zerteilen und fressen ihn. Nur sein Herz wird
durch ATHENE gerettet. ZEUS nun gelingt es, ihn zu erwecken und die Ti-
tanen durch einen Blitz zu töten. ORPHEUS lehrt, dass der erstandene Gott
von da an sich die Herrschaft mit dem Vater teilt, ein göttliches Paar und
eine zweieinige Gottheit .

Übrigens nimmt von hier der Mensch seinen Beginn; denn die Gottheit soll
aus der Asche der Titanen den Menschen geschaffen haben.

Als Spiegelbild der Gottheit hat auch der Mensch eine Doppelnatur, eine
titanisch-böse [Pl. lg. 701 c 2] und eine dionysische, die durch DIONYSOS

Erlösung finden kann [232 Kern].

130



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Mit der orphischen Anthropogonie ist auch eine Wesensaussage über den
Menschen verbunden:

Das Wesen des Menschen ist ein durch das Böse belastetes, aus dem OR-

PHEUS Befreiung und Erlösung bringen kann; er ist der Helfer und Heiland
des Menschen im Kampf gegen das Titanische. Andererseits liegt auch et-
was Gut-Göttliches in der Natur des Menschen:

Es ist das Dionysische, dessen Verkünder ORPHEUS ist.

Hier kommt ein neuer Gedanke ins Spiel:

In einem alten orphischen Vers [229 Kern] ist die Rede von dem Bestreben
oder von der Bitte des Menschen, den

”
Kreislauf des Werdens zu beenden

und wieder zu Atem zu kommen aus dem Bösen“. Jedenfalls steht hinter
dieser Bitte eines Orphikers die Vorstellung, dass die Entwicklung der Seele
periodischem Wechsel unterliegt und die Seele periodisch in andere Körper
eintaucht [224 Kern]. Der Beter hofft, dass er den Kreis des Elends oder
der sittlichen Verworfenheit beenden und sich davon erholen, d. h. aufatmen
darf.

Wir müssen uns das nach den Texten so vorstellen, dass die vom Winde
getragene Seele aus dem All in den <ihrem Läuterungsgrad entsprechen-
den> Körper eingeht [Arist., de an. 1,5, p. 410 b 28 ff.]. So begleitet die
Seele viele Körper (von Tieren und Menschen) und erlebt periodisch das
Gleiche; es ist das Phänomen

”
eines auch den Menschen in den Wirbel

seiner ziellosen Selbstumkreisung ziehenden, ewig zum Anfang zurückkeh-
renden Naturlaufs“ [Rohde 1903, Bd. II, S. 123 f.]. Hier ist

”
DIONYSOS

ursächlich für die Erlösung ...der Gott ist der Erlöser und Retter“ [232
Kern]; ORPHEUS ist es, der ihn ansagt; er ist sein Prophet .

Er zeigt den Weg zum Leben, den orphischen Weg; dieser besteht in vege-
tarischen Opfern und in der Askese (d. h. in der vegetarischen Lebensweise
beim Verbot, Eier oder Bohnen zu essen, weil diese sich vom Fleisch oder
von der Sterblichkeit ableiten), die die Seele reinigt und in der Buße; der
Befleckung und Schuld folgen nach Strafe und Buße im Sinne ausgleichender
Gerechtigkeit die Reinigung und die Erlösung.

Diese Lehre war im vierten Jahrhundert v. Chr. über den ganzen Mittel-
meerraum verbreitet.

131



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Wirkung

In der Abfolge der sechs Generationen ist die sechste für diesen Zusammen-
hang besonders wichtig; denn hier entwickelte sich das orpheische Paradig-
ma.

Dieses Paradigma und die Formen des religiösen Lebens bis hin zur Ab-
kapselung von der gesellschaftlichen Wirklichkeit bereiteten einen kaum
zu überschätzenden Nährboden einerseits für die Verbreitung des Christen-
tums und andrerseits für die Gestaltung der frühchristlichen Theologie. Wir
fanden bereits bei Zeus/Dionysos den Gedanken einer zweieinigen Gottheit,
der unschwer zum Monotheismus und der Lehre von der Dreieinigkeit über-
leiten kann. Ohne Kenntnis dieser Gedanken wird der moderne Betrachter
hier nur

”
Vielgötterei“ sehen können und im Sinne Hölderlins zum

”
Un-

teilnehmenden“, den Göttliches nicht trifft.

Früh machten die hellenistischen Juden Orpheus zu einem Monotheisten
[DNP 9.56]; von den Christen wurde Orpheus zum guten Hirten oder gar
zu Christus selbst umgewertet [DNP a.a.O.]. Es gibt sogar Belege dafür,
dass ORPHEUS als der Erdenker des Monotheismus galt [DNP a.a.O.]. Oh-
ne Vermittlungsschwierigkeiten konnte angesichts des dionysischen Erlösers
Orpheus Jesus von Nazareth als Erlöser und Retter angesehen und aner-
kannt werden.

Die frühchristliche Predigt konnte bei den Griechen an bereits vorhande-
ne und vertraute Vorstellungen anknüpfen, dass das göttliche Kind eine
göttliche und zugleich eine irdische Mutter hat. Auch mit der Tötung des
Orpheus, der die Lehre des Gottes Dionysos verkündete und verbreitete,
aus Versehen (sei es aus Bosheit oder wirklichem Irrtum), ist man der
Kreuzigung des Verkünders der frohen Botschaft Jesus von Nazareth nahe.
Von Menschenhand kann auch ein göttlicher Mensch oder ein menschlicher
Gott oder ein Abgesandter Gottes sterben.

Ein besonderer Gedanke soll hier noch einmal aufgenommen werden:

Es ist die Vorstellung des Orpheus von der Periodik im seelischen Gesche-
hen des Individuums und von der Erweiterung dieser Vorstellung auf das
Weltgeschehen:

Auch für die Entwicklung der Kulturen des Menschen wird eine Periodik
festgestellt. Hintergrund ist, dass zwischen Welt und Mensch eine Analogie
gesehen wird. Später in der spekulativen Medizin konnte man so sagen:

132



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Was der Mensch im Kleinen ist, ist die Welt im Großen; dem Mikrokosmos
entspricht der Makrokosmos.

So hat denn auch der Mensch – die Texte sprechen von Geschlechtern
oder Generationen – seine Entwicklung von einem rohen (kannibalischen)
und faustrechtbestimmten zu einem höheren, gesetzgeprägten Zustand [292
Kern] vollzogen. Das wissen wir also nicht erst seit Hobbes aus dem Le-
viathan.

Dieser Gedanke, Ausfluss insbesondere des theologischen Paradigmas bei
ORPHEUS, begegnet uns immer wieder als Idee schlechthin:

Man ordnet ihn der Geschichtsphilosophie zu. Als neuzeitliche Vertreter
dieser Philosophie könnte man Karl Marx oder Oswald Spengler nennen
oder auch Karl Jaspers.

Die Orphik beeinflusste sehr stark die Lehre des PYTHAGORAS, vor allen
Dingen die Lehre

- von der Seelenwanderung ,

- von der Reinigung der Seelen durch die Askese,

- vom unreinen Körper, der die Seelen fesselt und dass der
”
Körper

Grab der Seele“ ist [66 B 3 DK].

Sie mündet in die Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen (Friedrich
Nietzsche) und in die Esoterik unserer Tage.

Die Wirkungsgeschichte geht weit über die Bereiche der Religion und der
Philosophie hinaus; doch allein schon die Einordnung des ORPHEUS in die
Reihe der Religionsstifter durch die Renaissancephilosophie ist beachtlich.

Viele Jahrhunderte wurde die Interpretation der Geschichte von der miss-
lungenen Rückholung der EURYDIKE durch ORPHEUS wiederholt:

In Anlehnung an Boethius [cons. 3,12] verstand man das Misslingen als
Sieg der sinnlichen Liebe über die spirituelle. ORPHEUS konnte es eben nicht
aushalten, seine Frau mit allen Sinnen nicht sofort zu sehen – ein Rückfall
in die Sinnenwelt, wie sie der Höhlenmythos des PLATON beschrieb.

Die Wirkung in der Musik gründet auf der dramatischen Bearbeitung
(1494) durch Angelo Poliziano: Fabula di ORFEO. Mit dem wohl als
Satyrspiel konzipierten und viel gespieltem Stück schuf der Dichter das
erste oder doch wenigstens eines der frühesten weltlichen Schauspiele (im
Schäfermilieu) in Italien, das bis heute (z. B. kritisch herausgegeben in
Padua 1986) beachtet wird. Daraus wurde das Libretto zur Oper Orfeo

133



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

von Claudio Monteverdi (1607). Es folgten viele Kompositionen, von
denen die uns bekannteste wohl

”
ORPHEUS und EURYDIKE“ von Chri-

stoph Willibald Gluck ist (1762). Aus einem im pastoralen Milieu
spielenden Stück machte das Libretto zu

”
ORPHEUS in der Unterwelt“ von

Jacques Offenbach eine Burleske (1858).

Der Maler Oskar Kokoschka schrieb 1915 das Libretto
”
ORPHEUS und

EURYDIKE“ zur Oper von Ernst Krenek, dem Vertreter der neuen Musik
Hindemiths und Bartoks. Hier geht es aber mehr um die Problematisie-
rung des Künstlertums, um das Mysterium von Musik, Dichtung und Tod.

Seit dem 19., vor allem aber im 20. Jahrhundert bedient sich die Litera-
tur des Themas ORPHEUS, psychologisierend, mit surrealistischer Verzau-
berung, verfremdend,

”
um die gesamte existierende Poesie von Grund auf

umzuwälzen“ [Jean Cocteau in
”
Orfée“].

Am 05.06.1926 wurde in Paris die Tragödie in 13 Szenen von Jean Coc-
teau aufgeführt.

Darin empfängt der Dichter ORPHEUS auf seinem Landgut, wohin er sich
zurückgezogen hatte, von einem sprechenden Pferd tiefsinnige Botschaften.
Dem Pferde zärtlich zugeneigt, gerät er andauernd mit seiner Frau EURY-

DIKE in Streit. Von der Oberpriesterin der Bacchantinnen wird sie vergiftet
und vom Tode,

”
Madame la Mort“, in die Unterwelt entführt; zwei als

Chirurgen verkleidete Gehilfen begleiten sie. ORPHEUS gelingt es aber, sei-
ne Frau zu finden. Doch kaum hat er sie getroffen, beginnt schon wieder ein
Streit. Er stolpert und muss sie anschauen, obwohl er es noch nicht durfte.
Endgültig muss sie in der Unterwelt bleiben.

Nach der Rückkehr wird ORPHEUS von einer aufgebrachten Menge geköpft.
Sein klagendes Haupt wird in seinem Haus auf einen Sockel gestellt,
während EURYDIKE den unsichtbaren Körper des Gatten in die Unterwelt
holt. Ein Polizeikommissar nimmt das Haupt des ORPHEUS mit. Jetzt
kehren EURYDIKE, ORPHEUS und ein Glaser, der früher immer die von EU-

RYDIKE zerschlagenen Scheiben reparieren musste, in das Haus als ewige
Wohnung zurück. ORPHEUS betet:

”
Lieber Gott ... wir danken Dir, dass Du mich erlöst hast, weil ich der Poesie

gedient habe und weil die Poesie und Du ein und dasselbe sind. Amen.“

1949 wurde diese Tragödie sogar verfilmt .

1922 erschienen von Rainer Maria Rilke die
”
Sonette an ORPHEUS“. Es

heißt da:

134



2.7 Theogonie, Kosmogonie

”
Errichtet keinen Denkstein. Lasst die Rose

nur jedes Jahr zu seinen Gunsten blühen.
Denn Orpheus ist’s. Seine Metamorphose
in dem und dem. Wir sollen uns nicht mühen
um andere Namen. Ein für alle Male
ist’s Orpheus, wenn es singt. Er kommt und geht...“

Hier sollen die Anmerkungen zur Wirkungsgeschichte abgebrochen wer-
den. Hingewiesen werden soll nur noch auf den gegenwärtigen Liedermacher
Reinhard Mey und dessen Lied

”
Ich wollte wie Orpheus singen ...“ und

darauf, dass ORPHEUS auch in der Malerei der Jahrtausende beständiges
Sujet war. Ich nenne hier nur Peter Paul Rubens oder Lovis Corinth
oder Gustav Moreau oder die besondere Weise, in der Malerei etwas zu
sehen, die man auch Orphismus nennt.

2.7.3 Die Griechen und der Alte Orient

Der Vergleich der Lehren des ORPHEUS mit denen des Hesiod [Schmidt
2002, S. 80 ff.] ergibt:

Bei ORPHEUS finden wir die Anfänge differenzierter als bei Hesiod darge-
stellt:

Vor dem CHAOS liegt noch ohne Alter CHRONOS und neben ersterem noch
AITHER, dazu kommt das Ei und PHANES [= rhapsodische Version orphi-
scher Theologie, vgl. 1 B 12 DK; Nilsson 1992, I 678 ff.].

In einer anderen Version [1 B 13 DK, bei DAMASKIOS] liegt sogar vor
CHRONOS noch MATERIE (in einer anderen Lesart heißt es: SCHLAMM),
WASSER und ERDE, nach dem Ei ein unkörperlicher Gott mit Flügeln und
Tierköpfen.

Beider Denker Mythologien stellen Entfaltung dar, ORPHEUS bietet in sei-
ner Theologie vielleicht so etwas wie Wertung verbunden mit Emotiona-
lität:

Aus dem Vielen, Differenzierten wird die bewundernswerte Einheit in
ZEUS; aus dieser Einheit entfaltet sich neues göttliches Sein, doch so, dass
ZEUS Haupt und Zentrum bleibt [168 Kern: kephalē, méssa].

Auf diesen einen Gott läuft alles zu, von diesem Gott geht alles aus. An
ihm wird das Unvollkommene (Differenzierte – Viele) vollkommen (eines,
ganz), aber was sich entfernt, wird das Viele und wird unvollkommen.

135



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Im Paradigma des Hesiod fehlt diese Emotionalität; dafür steht aber viel-
leicht die rationale Wertung dessen, was sich auf der Ebene des Göttlichen
und Kosmischen durch Zeugung und Geburt entfaltet. Es ist eben zunächst
nur da und entwickelt sich durch Zeugung und Geburt in der Abfolge von
Generationen zu einem moralisch definierten Ziel:

Das CHAOS [Th. 116], die klaffende, gähnende Kluft, ist der Uranfang, doch
die dämmerige FINSTERNIS [Th.123] als Urfinsternis sowie die schwarze
NACHT [NYX, a. a. O.] als Dunkelheit sind schon persönlich oder wenigstens
sehr konkret gedacht.

Sein als Ganzes differenziert sich aus.

Die Urpotenzen, die Urwesenheiten sowie kosmischen Urprinzipien entfal-
ten sich und werden immer bestimmter und auch vorstellbar: EREBOS und
NYX werden zu HEMERA (= Tag) und zu AITHER (= der gleißende Himmels-
raum); und von da kulminiert alles in der Herrschaft des ZEUS mit DIKE,
EIRENE und EUNOMIA als Töchter, Gerechtigkeit, Friede und Rechtsstaat-
lichkeit [Hes. Th. 901 f.].

Aus diesem Denkstil ergibt sich zwangsläufig ein genealogisches, auf Erfas-
sung einer Abfolge zielendes gedankliches Schema:

Theogonie, Kosmogonie und Anthropogonie sind eng miteinander verquickt.

Aber ORPHEUS und Hesiod sind nicht die Einzigen, die das genealogische
Schema nutzen, um ihre Sicht von Gott, Welt und Mensch darzustellen.

Hier sei das erste Buch Mose (Genesis) des Alten Testaments genannt. Im
ersten Schöpfungsbericht (der sog. Priesterschrift = P) heißt es:

”
Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde, und die Erde war wüst

und leer, und Finsternis lag über dem Abgrund ... Gott sprach:
’
Es

werde Licht!’, und es ward Licht ..., und Gott schied zwischen dem
Licht und der Finsternis und nannte das Licht Tag und die Finsternis
Nacht ...“.

Dem Begriff
”
Abgrund“ (P) könnte man das

”
Chaos“ des Hesiod oder des

ORPHEUS zuordnen.

Aber im Unterschied zum Mythologen Hesiod haben wir es hier bei P und
bei ORPHEUS mit Theologie zu tun:

Gott wird (bei ORPHEUS ist es der CHRONOS) hypostasiert als der persönlich
Handelnde, und es wird eine Bewertung vorgenommen; denn wiederholt
heißt es [I 4; I 10; I 12]:

”
Und Gott sah, dass es gut war.“

136



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Es gibt aber nicht nur semitische Zeugnisse.

Die orphische Formulierung
”
CHRONOS AGERAOS APHTHITOMETIS“ [66

Kern] als die
”
Zeit ohne Alter und mit unzerstörbarer Weisheit“ weist

sprachlich unmittelbar auf das altpersische kosmogonische Konzept des
ZVRAN AKARANA hin:

AKARANA (a-kar-ana) wird mit
”
endlos“ übersetzt und entspricht dem or-

phischen a-ger-aos [vgl. Kirk/Raven/Schofield 1994, S. 24, Anm. 11]
=

”
ohne Alter“, was so viel wie ohne Anfang, Ende und Vergang bedeutet.

Besonders zu nennen sind aber die noch älteren (um 1500 v. Chr.) Auf-
zeichnungen der Mythen der Churriter, wie sie uns die Hethiter auf der so
genannten Kumarbi-Tafel [Kirk/Raven/Schofield 1994, S. 49 f.] über-
liefert haben.

Die Übereinstimmung der Sukzessionsmythen geht ziemlich weit; die
Kumarbi-Tafel präsentiert uns die Reihe ALALU, ANU (Himmelsgott),
KUMARBI (KRONOS), Wettergott (= ZEUS) als Herrscher im Himmel.

Danach war ALALU der erste Himmelskönig und ließ sich bedienen von
ANU, neun Jahre lang. Dann hob ein Kampf an und ALALU unterlag und
ging hinunter auf die dunkle Erde. Nun war ANU Herr und der zweite König
im Himmel. Und der starke KUMARBI bediente ihn. Doch ANU hielt den
stechenden Augen des KUMARBI nicht stand und floh als Vogel hoch zum
Himmel. Aber KUMARBI, nun der dritte König , zog ihn herunter und biss
ihn, wie es heißt, ins

”
Knie“. Damit ist gemeint, dass er ihm die männliche

Kraft nahm. Er biss ihm seine Scham ab und verschluckte sie zusammen mit
dem Sperma, teilweise wenigstens. Nun konnte ihm ANU sagen, dass er mit
dem Rest Sperma drei furchtbare Götter als Saat in ihn gelegt habe. Zwar
konnte KUMARBI zwei der Götter noch schnell auf die Erde speien – doch
den dritten, den Wettergott, musste er austragen und gebären. Dieser setz-
te, als die Zeit um war, KUMARBI ab und wurde der vierte Himmelskönig .
Freilich war seine Herrschaft gefährdet durch ULLIKUMMI, den – aus Rache
– KUMARBI mit einer Felsspitze gezeugt hatte.

Doch schließlich gelang es dem Wettergott, den ULLIKUMMI zu besiegen und
seine Herrschaft endgültig zu machen, so wie ZEUS den Riesen TYPHON mit
einem Blitze besiegte und den Aetna auf ihn türmte [NONN. D 1.155 ff.;
13.474 ff.].

Den Parallelismus zwischen der griechischen und hethitischen Vorstellung
vom Schöpfungsprozess der Götter könnte man folgendermaßen verdeutli-
chen:

137



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Hesiod Theogonie ORPHEUS: Heilige Reden KUMARBItafel

a) Chronos

I. Chaos b) CHAOS AITHER

II. EREBOS, NYX Ei

III. AITHER, TAG EROS, PHANES ALALU

IV. HIMMEL/ERDE HIMMEL/ERDE ANU

V. Titanen (KRONOS +
RHEA)

OKEANOS/TETHYS KUMARBI-
ULLIKUMMI

VI. ZEUS/HERA ZEUS - PERSEPHONE

DIONYSOS

Wettergott

Der Sukzessionsmythos mit dem genealogischen Prinzip führt im mytho-
logischen Paradigma zum Denken in allen möglichen Abfolgen. So folgt
denn aus dem Umgreifenden und Allgemeinen im Wege der Differenzie-
rung das Besondere, aus der Gattung die Art und das Einzelne. Da nun
Sache und Begriff zusammenhängen, ist Sachentwicklung auch Begriffsent-
wicklung. Das Sein führt zum Worte, wie das Wort zum Sein; Sprachanalyse
wird Seinserhellung . Dem Schoße des Mythos also entspringt Ontologie und
insgesamt Philosophie.

Mit den genannten Sukzessionsmythen verbinden sich im Vergleich zwei
wichtige Gedanken; sie ergeben sich aus dem Menschenbild des mythologi-
schen Paradigmas und sind, modern gesprochen, säkularer Natur:

1. Menschen brauchen für ihre Existenz Ruhe und Orientierung nach
Maß; sie müssen wissen, woran sie sich halten können. Und das wis-
sen sie erst, seitdem die Abfolge göttlicher Mächte, die einander –
kämpfend – ablösten (Geschlecht für Geschlecht), in der Herrschaft
des ZEUS (oder des Wettergottes) zum Ziel und zur Ruhe gekommen
sind. In dieser Feststellung steckt auch schon ein Stück Theologie, wie
sie im theologischen Paradigma der orphischen Rhapsodien entfaltet
ist.

2. Der Kampf der göttlichen Potenzen bezieht sich anders als bei den
churritisch-hethitischen Mythen nicht auf beliebige Macht. Es ist nicht
so, wie wenn ein orientalischer Potentat einen anderen ermordet und
ablöst oder wie im churritisch-hethitischen Mythos, wo ALALU durch
ANU und ANU durch KUMARBI und KUMARBI durch den Wettergott
abgelöst wird, ganz animalisch:

138



2.7 Theogonie, Kosmogonie

KUMARBI beißt ANU die Schamteile ab, speit sie aber zum Teil wieder aus.
Er selbst aber bleibt schwanger mit dem Wettergott und gebiert diesen.

Dieser, wie ZEUS groß geworden, setzt schließlich mit Hilfe ANUs den KU-

MARBI ab und wird Himmelskönig, bis in die Jetztzeit.

So finden wir es auch bei Hesiod, aber mit einem Unterschied :

Im griechischen Mythos taucht anstelle beliebiger Macht die für die Folge-
zeit fundamentale Rechtsidee auf; denn:

Der Titan KRONOS , jüngster Sohn von GAIA und URANOS, schneidet auf
Bitten der Mutter dem Vater die Scham ab, trennt Himmel und Erde und
wird nun als Himmelskönig Herr der Welt . Doch noch schlimmer als sein
Vater URANOS, der seine Kinder nur gefangen hielt, hat er (KRONOS) seine
Kinder verschluckt – außer ZEUS. Der war ihm entgangen; denn die Mutter
RHEIA hat ihrem Manne einen Stein anstelle des Kindes gereicht und ihn
dem Vater vorenthalten.

Und ZEUS sühnt nun den schweren Rechtsbruch und errichtet eine Herr-
schaft, die auf Gerechtigkeit gründet, zuvor muss er aber wie Wettergott
gegen ULLIKUMMI noch gegen andere Mächte kämpfen ; doch der Kampf der
Göttinnen und Götter unter Führung des ZEUS hatte als Ziel den Rechtsfrie-
den. Der churritisch-hethitische Wettergott begehrt nur die Macht ; anders
bei Hesiod:

Dieser nennt [Th. 901 ff.] als Töchter des ZEUS und der THEMIS [Th. 901
ff.] die EUNOMIA, die DIKE und die EIRENE . Im Sprachgebrauch der Grie-
chen meint themis das (nicht geschriebene Gewohnheits-)Recht, eunomia
das Verhalten dessen, der Recht und Brauch achtet, also gesetzestreues
Wohlverhalten [z. B. Schadewaldt in seiner Übersetzung der Odyssee,
17. 487]; dike meint ebenso wie themis das gewachsene Recht [West 1966,
S. 407], auch Gerechtigkeit; und eirene bedeutet Frieden, hier insbesondere
fundamentalen Rechtsfrieden innerhalb einer Gesellschaft.

Über die Griechen und Hethiter hinaus ist eine Ergänzung nötig:

Wir sahen, dass Hesiod mit seiner Reflexion über die Schöpfung der Götter
und der Welt nicht allein steht; als Beispiel diente der churritische Mythos,
den uns die Hethiter in ihrer Hauptstadt Hattusa (= heute Bogazköy) hin-
terließen. Bemerkenswert sind die Parallelen, aber auch die Unterschiede:

Hesiod legt uns die orphische Verbindung von Wort und Musik als Quellen
und Garanten der Wahrheit vor und beschreibt die vielfältigen genealogi-
schen Machtwechsel als zielorientiert :

139



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Die Herrschaft des Letzten, des Wettergottes und Himmelskönigs ZEUS,
gestaltet die Welt als Heimat und unter einer fundamentalen Idee stehend:

der Idee des Rechts.

Ein weiteres Beispiel für die altorientalische Reflexion zur Geschichte des
Göttlichen ist das babylonische Schöpfungslied Enuma Elisch. Erhalten ist
es auf sieben Tafeln, deren älteste aus dem 9., deren jüngste aus dem 2.
Jahrhundert v. Chr. stammen. Insgesamt weist aber der Mythos in die Zeit
zwischen 1800 und 1600 v. Chr.

Der Titel
”
Enuma Elisch“ ist den Anfangsworten entnommen. Die Über-

setzung lautet:

”
Als da oben“.

Es handelt sich um eine Darstellung ostsemitisch-akkadischen Denkens (ak-
kadisch nach der Stadt Akkad im Zweistromland ist die Sprache der in
Nordbabylon lebenden Ostsemiten), das mit dem der südbabylonischen Su-
merer vermischt ist. Der Mythos denkt in folgenden Generationen:

- Aus einem chaotischen Urgrund (dem Tohuwabohu), gedacht als ge-
staltlose Materie (= I), erwächst als

- zweite Generation Apsu (= Süßwasser) und Tiámat (= Salzwasser).
Tiámat wird als Embryo der Welt verstanden und vereint die beiden
Geschlechter männlich/weiblich. Zugleich bilden Apsu und Tiámat
ein Ehepaar. Beiden entstammt Mummu, der als Nebeldunst über
den Urelementen schwebt.

- Die dritte Generation ist nur mehr dem Namen nach bekannt: Lach-
mu/Lachanu.

Von Bedeutung insbesondere für das Verständnis der Theogonie des
Hesiod ist die

- vierte Generation. Deren Namen Anschar und Kischar bedeuten im
Sumerischen Himmel und Erde.

Auch Hesiod stellte Himmel und Erde als Göttersubstanzen an den
Anfang der Schöpfung und ließ durch beide die Göttergeburten an-
fangen.

Der Enuma-Elisch-Mythos lässt nun eine

- fünfte Generation wachsen: Diese besteht aus einer Trias, einer
höchsten Dreiheit :

Anu, Ea, Marduk.

140



2.7 Theogonie, Kosmogonie

Anu ist als Gott des Himmels das Oberhaupt. Ea ist Herr des Wassers
und wird mit dem Sohn des Anu Nudimmud gleichgesetzt. Ea ist
Schöpfer der Menschen und Vater des Marduk.

Marduk ist Ende der Theogonie, schafft und ordnet Himmel und Erde
aus den Körperteilen des besiegten Tiámat.

Tiámat aus der zweiten Generation, die überlebte, hatte nämlich gegen Anu
(Gott des Himmels) aufbegehrt und schuf Ungeheuer, die ihm im Kampf
gegen diesen Gott des Himmels (ANU) helfen sollten.

Diese Ungeheuer sind zugleich Zeichen des sich ausdehnenden Weltalls, das
zu zerreißen drohte. Hier schuf MARDUK Ordnung, baute im Himmel seinen
Palast und schuf die eigentliche Erde aus den Körperteilen des Tiámat, z. B.
aus dessen Augen Euphrat und Tigris.

Aber er schuf auch den Menschen aus dem Blut des Gottes KINGU. Die-
ser war stellvertretend zur Reinigung aller anderen sündigen Götter als
Sündenbock ausersehen; er musste sterben anstelle all dieser Götter, die
mit Tiámat, Apsu und Mummu gegen ANU gekämpft hatten.

Im Leib des Menschen fließt also von Anfang an Sünderblut, das Blut eines
göttlichen Sündenbockes, der Mensch ist also von Anfang an gestraft für
etwas, was er gar nicht getan hat.

Nicht er , sondern Tiámat, Apsu, Mummu und die vielen anderen wollten
in böser Absicht ANU stürzen – er selbst ist unschuldig.

Die Götter also (nicht die Menschen) haben das Böse in die Welt gebracht .

Zugleich wird aber auch gesagt, dass Mensch und Gott vereinigt sind:

”
Einen Gott soll man schlachten ... Mit seinem Fleisch und seinem

Blut vermische Nin-Hursag (anderer Name für Marduk) den Ton!
Mensch und Gott werden so vereinigt sein“ [Eliade 1996, S 134 ff.].

Göttliches ist also im Menschen!

Während nun im ostsemitischen (akkadischen) Sprach- und Kulturraum die
Vielfalt einander ablösender Göttergenerationen gedacht wurde, ist im Lan-
de Kanaan (Palästina und Phönizien), also dem nordsemitischen Sprach-
und Kulturraum (Mittelpunkt Ugarit = Ras Schamra) der Durchbruch zu
einer neuen folgenreichen Erkenntnis gelungen:

Was ist, ist Werk eines Gottes, des Gottes EL – er ist bannáy banuwát =

”
Schöpfer der Geschöpfe“ genannt. Auf hethitischen Tafeln (gefunden in

Bogazköy) heißt
”
EL,Schöpfer der Erde“ [Eliade 1996, S. 178].

141



2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben

Daneben findet sich noch Ba’al, wie sich in Mesopotamien neben EA noch
MARDUK findet. Beide werden König genannt und residieren wie ZEUS auf
einem von Wolken verhangenen Berg. EL ist der übergeordnete und wird
später mit JAHWE gleichgesetzt. Ba’al, ursprünglich

”
Herr“ und Gott des

Wetters, wurde später mit anderen Göttern gleichgesetzt und steht im Alten
Testament (5. Buch MOSES) für

”
Götze“.

Der Gedanke, dass es nur einen Gott gibt, ist Produkt des zweiten Jahrtau-
sends bei den Semiten und bei den Orphikern. Er ergibt sich jedenfalls bei
den Griechen aus der Empirie und der Reflexion über die Unvollkommen-
heit der Welt. Wie das Viele der Welt sich aus einfachen Formen entwickelt,
kann man reflexiv von dort zum Einen gelangen, dem eine höhere Vollkom-
menheit zukommt. Und das Vollkommenste kann nur das Eine selbst sein:
Die Gottheit .

Aber dieser Gedanke hat die Griechen neben ihrer Volksreligion mit den
olympischen Göttern begleitet und entwickelte sich in ihrer Philosophie
weiter, von SOKRATES bis PLOTIN.

Das genealogische Schema des Enuma Elisch könnte so aussehen:

I.

II.

III.

IV.

V.

VI.

Chaos

Apsu Thiâmat

Mummu

Lachmu Lachamu

Anschar (Himmel) Kischar (Erde)

Anu Ea (=Nudimmud)

Menschen

Marduk

�
�

@
@

@
@

�
�

?

@@

142



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

3.1 THESEUS

3.1.1 Leben

Von den Schöpfungsmythen und von der Landschaft Böotien, aus der He-
siod, der wichtigste Berichterstatter, stammt, begeben wir uns jetzt in die
benachbarte mittelgriechische Landschaft Attika.

Attika bestand zu der Zeit, von der jetzt die Rede ist, aus kleinen Siedlungen
und Dörfern; eines der griechischen Wörter dafür lautet: dēmos (δῆμος);
also: man siedelte in Demen und bebaute das Land oder hütete Schafe
und Ziegen. Eine große Hauptstadt wie das mächtige Theben in Böotien
gab es noch nicht. Allenfalls die Burganlage auf einem Bergfelsen war so
eine Art Schutzbereich und Stadt zugleich [Th. II 15]. Später entwickelte
sich um diesen Schutz- und Machtmittelpunkt die Stadt Athen. Zu Füßen
dieses Bergfelsens, Akropolis genannt, gab es noch Häuser und Gehöfte, die
für den Fall eines Krieges aufgegeben wurden. Man zog sich dann auf die
Akropolis zurück.

Dort nun, auf der Akropolis, residierte ein König, die Griechen sagten da-
mals wohl ánax (ἄναξ), was soviel wie

”
Herr“ bedeutet. Einer dieser Herren

trug den Namen AIGEUS; er lebte in kinderloser Ehe und galt als Sohn
des Meeresgottes POSEIDON; nach KEKROPS und ERECHTHEUS war er der
dritte ánax auf der Akropolis. In großer Verlegenheit wegen seiner Kinder-
losigkeit wandte sich AIGEUS nun an das Orakel zu Delphi. Die Verlegenheit
war deswegen so groß, weil sein Bruder PALLAS bereits 50 Söhne hatte und
hoffte, so das ganze Land beherrschen zu können.

AIGEUS erhielt folgenden Orakelspruch:

”
Des Schlauches vorragenden Zipfel, Trefflichster unter den Leuten, löse

nicht, bevor du auf den Burgberg der Athener gelangt bist!“ [Apollod.,
bibl. 3. 207, Brodersen].

143



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

Da er diesen Spruch wie wohl wir jetzt nicht verstanden hat, ging er zu PIT-

THEUS, den er als besonders klug einschätzte, der auch weithin als Weiser
galt, um ihn nach dem Sinn zu fragen:

König PITTHEUS von Troizen aber verstand, diesen Spruch aus einer be-
sonderen Situation heraus zu deuten; denn er hatte eine schöne Tochter na-
mens AITHRA; wo immer sie auftrat, strahlte alles nur so, wie der Himmel
(aithēr) eben an einem schönen Sommertag strahlen kann. Beide, AIGEUS

und AITHRA brachte er für eine Nacht zusammen, nachdem er seinem Gast-
freund in großem Maße seine besten Weine gereicht hatte. Dieser hatte

”
des

Schlauches ... Zipfel ...“ gelöst und nun wohl das Gefühl, in dieser Nacht
Erfolg gehabt zu haben. Vielleicht hat ihm ein Gott das eingegeben. Als
Erkennungszeichen ließ er, als er am nächsten Tag fortzog, sein Schwert
und Schuhe, man sagte damals wohl auch Sandalen, zurück:

Er verbarg beides unter einem schweren Felsbrocken, den nur ein starker
Mann, eben sein Sohn, hätte wegrollen können. Zugleich befahl der attische
König der strahlenden jungen Frau, nicht zu verraten, wer denn der Vater
des Kindes (er hoffte natürlich, dass es ein Sohn sein werde) sei und dieses,
wenn es herangewachsen sei, nach Athen zu schicken.

Was er nicht wusste (und AITHRA auch nur mit Mühe einem ihrer Träume
entnehmen konnte):

In derselben Nacht hat auch POSEIDON ihr sein Wohlgefallen erwiesen!

Und sie gebar nach neun Monaten ihr erstes Kind – es war ein Sohn. Sein
Name war:

THESEUS.

So haben wir eine bemerkenswerte Situation vor uns:

POSEIDON hat einen Sohn und zugleich auch einen Enkel gezeugt. Das
dürfen wohl nur Götter.

So kam es, dass die Peloponnes (also Troizen) die Heimat des Kindes wurde.
Es wuchs heran, stark von Charakter und mutig:

Als z. B. der gewaltige HERAKLES bei PITTHEUS zu Besuch war, und sein
sicherlich beschwerliches Löwenfell, das er bekanntlich wie ein Erkennungs-
zeichen und ein Stück Kleidung trug, abgelegt hatte, da liefen vor Angst
die kleinen Kinder aus dem Saal. Nur THESEUS ergriff ein Beil und ging auf
den vermeintlichen Löwen los.

Als er 16 war, zeigte ihm die Mutter den Felsbrocken. Diesen räumte er
mit starker Hand beiseite und machte sich, wie die Mutter sagte, auf den

144



3.1 THESEUS

Weg nach Athen. Aber da gab es schwere Hürden zu überwinden. Sie waren
sozusagen auf dem Isthmus von Korinth

”
aufgestellt“.

Da lebte z. B. ein gefährlicher, menschenverachtender Räuber . Wie sein Va-
ter HEPHAISTHOS war er fußschwach und hinkte, aber er hatte eine Keule,
aus Eisen, von seinem Vater:

”
Korynētēs“,

”
Keulenmann“, hieß er. Sein Name war wegen seiner Untaten

weithin über die Lande verbreitet. Er war sozusagen
”
in aller Munde“.

Darum hieß er auch:

Periphētēs.

Diesen erschlug THESEUS mit seiner eigenen Keule, mit der Keule also, die
der Unhold gegen andere geschwungen hatte.

Ein weiterer Räuber war Sinis, der wohnte in der Nähe von Kenchreáı,
einem der beiden Häfen von Korinth, und war Sohn des POSEIDON. Sein
Beiname war Pityokámptēs, d. h.

”
Fichtenbeuger“. Der Kerl hatte seine

Freude daran, vorüberziehende Wanderer an zwei niedergebeugten Fichten
zu befestigen und sie dann von den zurückschnellenden Bäumen zerreißen
zu lassen. THESEUS kehrte den Spieß um und ließ den Verbrecher so sterben,
wie er andere in den Tod geschickt hat.

Nun hatte SINIS eine ungewöhnlich gut gewachsene Tochter: Perigunē mit
Namen, d. h. vielleicht

”
die um den Acker“ oder

”
die Fruchtreiche“. Man

weiß nicht, ob es eine Göttin ist – doch THESEUS hat sich sehr um sie
bemüht und begründete durch ein gemeinsames Kind eine Familie, die
Früchte immer geschätzt hat. Wie die Griechen erzählten, handelt es sich
vor allen Dingen um Spargel und um Pimpinellen. Er selbst zog weiter, ließ
sie aber nicht allein, ohne männlichen Schutz, zurück.

Auch Tiere können den Menschen gefährlich werden, wie jene Sau (andere
sagen auch Eber), die zusammen mit einer alten Frau in Krommyon bei
Korinth hauste. Sie griff Vorübergehende an, fraß sie und sandte sie (d. h.
ihre Seelen) dorthin, worauf ihr Name hinweist:

PHAIĀ, d. h. die <aus dem Reiche des> Dunkle<n>. Wie es heißt, tötete er
PHAIĀ mit Steinwürfen, nur so nebenbei und im Vorübergehen; denn auch
ein Raubtier kann ihn nicht aus der Ruhe bringen oder ihn veranlassen,
sich nicht zu wehren.

Gefährlich war der Weg durch das Kranichgebirge im Raum Megara. Da
saß Skīrōn, hoch auf einem Felsen über dem Meere und ließ sich von Wan-
derern in einem Waschbecken die Füße waschen. Der Dank war ein Fußtritt,

145



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

und die Wanderer fielen ins Wasser, wo sie ertranken oder von einer Schild-
kröte gefressen wurden. THESEUS benutzte also das Waschbecken als Waffe,
betäubte mit einem Hieb den Wegelagerer und stieß ihn hinab ins Meer,
wo er nun selbst von der Schildkröte gefressen wurde.

Bereits auf attischem Boden traf er auf ein nie gesehenes Ungeheuer und
begründete sogar mit seinem Siege darüber die olympische Disziplin des
Ringkampfes:

Das Ungeheuer ist benannt nach dem großen Schwanze, in den es auslief
oder der aus seinem Rücken wuchs:

Kerkyōn, der Geschwänzte.

Kerkyōn zwang friedliche Wanderer zum Ringkampf und tötete alle. Noch
heute zeigt man zwischen Megara und Eleusis die Stelle, wo die Wanderer
sich mit ihm messen mussten. THESEUS nun nahm dem Gewalttäter die
Kraft verleihende Bodenhaftung, hob ihn in die Luft und ließ ihn am Boden
zerschellen. Er schlug ihn mit den eigenen Waffen, doch so, dass er den
Vorgang des Ringens sogar noch verfeinert hat.

Doch dann, kurz vor Athen, trat nun wirklich der Tod vor seine Augen:

Hier handelt es sich um einen Mann, der mit einem Hammer zuschlug,
die Menschen bezwang, sie streckte, wie ein Schmied mit Hammerschlägen
glühendes Eisen streckt:

Er soll die Menschen in ein Bett gelegt haben. Die zu kurzen habe er mit
Hammerschlägen

”
lang gemacht“, die zu langen habe er

”
gekürzt“. Kurzum:

Mit seinen Schlägen hat er alle passend gemacht und dadurch getötet.
Damástēs =

”
Zwinger“ heißt er oder auch Prokrústēs = Ausstrecker.

Im Prokrustesbett wird bis heute jeder passend gemacht.

THESEUS aber hat seinerseits den Damastēs in sein eigenes Bett gelegt und
bis zum Tode erleben lassen, was er anderen angetan hat.

Der Weg von Troizen bis Athen war nun frei, aber frei von Gefahren blieb
das Leben des THESEUS insbesondere in Athen nicht.

3.1.2 Deutung

Wie dürfen wir die beiden ersten Teile des Lebensweges des THESEUS ver-
stehen?

146



3.1 THESEUS

Er ist in Troizen geboren, obwohl er ein athenischer Heros ist. Hier schlägt
wohl ein Motiv durch, das man sonst auch findet:

Es ist das Motiv des in der Ferne gezeugten Sohnes, der – stark geworden
– auszieht, seinen leiblichen Vater zu suchen. Aber schon in früher Jugend
zeigt sich die Entwicklung zu einem Helden:

Er greift als Kind zur Axt, um sich gegen ein Raubtier zu wehren. Er ist
mutig, beherzt, entschlossen, wie später ein Kriegsheld oder Staatsmann
und Politiker sein muss. Mit Charakter verbindet er körperliche Stärke;
denn niemand außer ihm kann einen so schweren Stein oder Felsbrocken
bewegen. Das ist ein verbreitetes Sagenmotiv, wie wir es sonst auch z. B.
aus der Siegfriedsage kennen.

Er ist auch auf der Suche nach seiner Identität . Bis zum heutigen Tage
erfolgt diese Suche der Heranwachsenden stets über Vorbilder, in aller Regel
über die Eltern, insbesondere über den Vater.

Sein in ihm angelegtes Urvertrauen zeigt sich dort, wo er einfach ohne
konkretes Ziel auszieht, seine Neugier mit der Gewissheit verbindet:

Ich werde den Vater finden.

Seine charakterliche Qualität wird an der Stelle deutlich, wo er bewusst
Gefahren in Kauf nimmt:

Wie leicht hätte er als Mitglied des königlichen Hauses ein bequemes Schiff
nehmen können.

Der Weg, den er über den Isthmus nimmt, zeigt aber auch schon die Ent-
wicklung einer bestimmten Rechtsauffassung . Wie man sehen kann, sterben
seine Gegner den Tod, den sie anderen bereitet haben. Wir kennen dieses
Prinzip z. B. aus der Thora:

Auge um Auge, Zahn um Zahn!

Aber auch jetzt ist dieses Prinzip noch in Teilen unserer Welt verbreitet,
im islamischen Recht : da wird z. B. Dieben öffentlich die Hand abgehackt.

Dieses Rechtsprinzip nennt man ius talionis = Recht der Vergeltung.

Der Mythos macht THESEUS bereits mit seinen ersten Taten zum starken
Vertreter von Recht und Ordnung , zu einem Manne, der auf Seiten der
Unterdrückten steht.

Nochmals zu erwähnen ist auch die Gründerlegende, dass er mit seinem
Kampf gegen Kerkyon zum Begründer des Ringkampfes als einer sport-
lichen Disziplin (z. B. in Olympia) wird. Er soll übrigens auch die sog.

147



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

isthmischen Spiele (neben den olympischen Spielen die wohl bekanntesten)
begründet haben. Schiller schrieb zu diesen Spielen die Ballade:

”
Die Kraniche des IBYKUS“. Der Anfang lautet:

”
Zum Kampf der Wagen und Gesänge

der auf Korinthus Landesenge
der Griechen Stämme froh vereint,
zog IBYKUS, der Götterfreund ...“

Insgesamt zeigt die bisher dargestellte THESEUS-Geschichte gleich von An-
fang an, wie eng Attika auch mit den Landschaften des Südens zusam-
menhängt, also mit Troizen und der Argolis.

3.1.3 weiterer Lebensweg

Mit der Befreiung der Argolis und des korinthischen Isthmus von Gefahren,
die von Gesetzlosigkeit und Verbrechen ausgehen, war THESEUS allerdings
aus dem Gefahrenbereich noch nicht heraus.

Als er in Attika ankam (es war der achte Tag des später Hekatombaiōn
genannten Kronosmonats, den wir heute Juli nennen), musste er erst einmal

”
gereinigt“ und

”
entsühnt“ werden, zumal gerade an diesem Tage, der dem

POSEIDON heilig war. Denn er hatte Blut vergossen, zwar ganz und gar
unfreiwillig, aber es war Blut.

Sein Ruf aber war bis zum Königshaus vorgedrungen. Daher wurde er ein-
geladen von König AIGEUS und seiner Frau MEDEIA, einer Zauberin, die
mit Hilfe ihrer Kunst längst erkannt hatte, dass es sich bei dem berühmten
jungen Mann um den Sohn ihres Mannes AIGEUS aus früheren Jahren han-
delt. Wir werden bei anderer Gelegenheit noch von ihr hören. Jedenfalls
galt sie als eine Frau, die hemmungslos war und sich auf schlimme Künste
verstand:

Gift konnte sie bereiten; sie konnte auf einem geflügelten Drachen reiten,
erkannte die Zukunft und hat sich sogar nicht gescheut, ihre eigenen Kinder
aus früherer Ehe zu töten. Kurzum:

Es gelang ihr, in AIGEUS Angst zu schüren vor dem starken Fremden.

THESEUS nun, in feine Kleider gehüllt, sah aus wie ein anmutiges Mädchen,
als er auf einem Ochsenkarren vorfuhr. Arbeiter, die am Bau des Apollon-
tempels wirkten, standen Spalier und spotteten:

”
Na, Kleines, so allein, weiß denn Dein Vater, dass Du hier bist?“

148



3.1 THESEUS

Da packte ihn die Wut:

Er spannte die Ochsen aus und warf den Wagen auf das noch unfertige
Dach des Tempels. Da waren dann wohl die Kraft- und Machtverhältnisse
klar.

Es gibt aber auch noch die Erzählung, dass MEDEIA den AIGEUS noch vor
der förmlichen Einladung veranlasst hat, den THESEUS nach Marathon zu
schicken:

Dort verwüstete nämlich ein gewaltiger Stier das Land und tötete jeden,
der sich ihm stellte. Sie hatte die Hoffnung, dass auf diese Weise THESEUS

sein Ende finden werde. Doch den marathonischen Stier erlegte THESEUS

ebenso wie die Sau PHAIA zuvor.

Nun blieb als Ausweg nur noch

Gift.

Dieses sollte beim Gastmahl, zu dem THESEUS eingeladen war, gereicht
werden:

ein Becher mit einem Trunk, der tödlich wirkt, wie es später bei SOKRATES

und vielen anderen der Fall war.

Man sagt sogar, MEDEIA habe den Tod durch Gift als Form der staatlichen
Hinrichtung in Athen eingeführt.

Während des Mahles nun benutzte THESEUS für das Abschneiden des Flei-
sches sein Schwert – es wird wohl eher ein mit Elfenbein verzierter Dolch ge-
wesen sein, den man vorwiegend zum Nahkampf genutzt hat. Diesen Dolch
hat AIGEUS sogleich wiedererkannt als den, den er einst mit den Sandalen
unter einem Felsen versteckt hatte. Und so erkannte er seinen Sohn. Er
konnte ihn retten, unmittelbar bevor er den Becher zum Trinken ansetzen
wollte, durch den Zuruf:

”
Halt, nicht trinken!“.

Er war gerettet.

Doch MEDEIA musste nun das Land verlassen.

Diese Frau hat eigentlich unser Mitleid verdient:

In der Antike galt sie als Zauberin, später bei uns würde man sie eine Hexe
nennen. Von den Männern ist sie nur missbraucht worden. Aber nicht auf
diese schlägt man ein, sondern auf die arme Frau, deren Verhalten durch
Strolche provoziert worden ist.

149



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

MEDEIA also musste das Land verlassen. Der König aber hatte seinen Sohn
bei sich und konnte seinen Nachfolger in der Öffentlichkeit zeigen.

Doch damit war über die Nachfolge selbst noch längst nicht entschieden;
denn da waren ja noch der Bruder PALLAS und dessen 50 Söhne:

Sie alle hatten sich die Nachfolge so ganz anders vorgestellt.

Sie schlugen zu, um die Nachfolge in ihrem Sinne zu regeln.

Aber THESEUS gelang es, sie alle zu überwinden, d. h. zu töten, freilich
nicht im offenen Kampf, Mann gegen Mann, sondern mit List und Verrat;
wahrscheinlich hätte THESEUS sonst bei der Menge seiner Gegner keine
Chance gehabt.

Dass er aber auch ein brutaler Kämpfer war, sozusagen wie ein Kampfstier
sich bewegen konnte, zeigt seine Geschichte vom Stier zu Marathon. Es
gibt nämlich den Bericht, dass diese Geschichte erst später einsetzte, als
AIGEUS seinen Sohn erkannt hatte und ihn nun nach der Präsentation in
der Öffentlichkeit ängstlich in der Residenz hielt, damit ihm nur nichts
zustoße:

Aber solche Kämpfer sind niemals zu bändigen.

Frühmorgens soll er heimlich den Palast verlassen haben, kristallklar war
der kommende Tag, eine Freude ihn zu leben, Hochgefühl erfasste ihn. Hei-
teren Sinnes, so heißt es, soll THESEUS gegen den marathonischen Stier
gezogen sein. Als er ihn traf, standen also

Stier gegen Stier.

Da packte THESEUS das Ungeheuer an den Hörnern und schwenkte den
Kopf und den schweren Körper nach allen Seiten, bis klar war, wer hier
über wen entscheidet. Dann griff er mit der Linken in die Nasenlöcher des
schnaubenden Tieres und zog einen dicken Strick dadurch. An diesem Strick
zog er den berühmten, Tod bringenden Kampfstier wie ein Kälbchen hinter
sich her und ging damit, wie mit einem Spielzeug, durch die Stadt Athen.

Da staunte alles Volk.

Und mit dieser Tat hat sich THESEUS als Nachfolger bestens empfohlen.

Doch da war noch eine schwere Hypothek , die auf Athens Jugend und damit
auf dem athenischen Staat lastete:

Alle neun Jahre mussten sieben Jungen und sieben Mädchen eine Reise
nach Kreta antreten, eine Reise ohne Wiederkehr. Diese Heranwachsenden
waren der Preis, den Athen dafür zahlen musste, dass der König der Stadt

150



3.1 THESEUS

den kretischen Königssohn ANDROGEOS heimtückisch gegen den genannten
Stier in den Kampf geschickt hatte. Der junge Mann war als Abgesandter
seines Vaters MINOS auf dem Wege zu den Beisetzungsfeierlichkeiten in
Theben zu Ehren des getöteten LAIOS, des Vaters des OIDIPUS. Auf diesem
Wege wollte er dem König von Athen die Aufwartung machen.

Nun war er dem Stier von Marathon erlegen.

MINOS aber war voll höchsten Zornes und wollte das genannte Opfer der
athenischen Jungen und Mädchen als Genugtuung für den Tod seines Soh-
nes, seines einzigen, den er mit seiner Frau PASIPHAE hatte.

Aber da war noch ein zweiter Kummer:

Seine Frau hatte eine maßlose Zuneigung zu einem schönen Stiere gefasst,
sich von diesem sozusagen bespringen lassen und nun ein schauderhaftes
stierköpfiges Monstrum zur Welt gebracht.

MINOS wollte und musste dieses Unwesen verbergen, und es half ihm ein
attischer Künstler und Architekt namens DAIDALOS, den MINOTAURUS, so
hieß dieses Unwesen, in einem Wunder der Baukunst zu verbergen; die Rede
ist vom Labyrinth, in dem MINOTAURUS untergekommen ist.

Wieder war die Zeit gekommen, dass die Fahrt der jungen Athener und
Athenerinnen nach Kreta angetreten werden musste. Sie waren nicht nur
Nahrung für den MINOTAURUS. Sie waren ein rituelles Opfer. Kulminati-
onspunkt war wohl, dass MINOS selbst sich den Königssohn THESEUS ausbe-
dungen hatte. Wenn sein eigener Sohn den Weg des Todes unschuldig gehen
musste, dann sollte durch die Opferung dieses Königssohnes die Schicksals-
balance wiederhergestellt werden:

Königssohn um Königssohn.

So traten denn die ausersehenen Opfer ihre letzte Seefahrt an – freilich
nicht ganz ohne Hoffnung auf Rettung, wenn der starke THESEUS dabei ist.
Zum Ausdruck der Trauer wurden schwarze Segel gesetzt. Purpurne Segel,
so vereinbarten Vater und Sohn, sollten auf der Rückfahrt gesetzt werden,
wenn die Mission Erfolg gehabt hatte.

Schon die Hinfahrt verlief dramatisch. Als MINOS, der mitfuhr, sich an ei-
nem athenischen Mädchen vergreifen wollte, schritt THESEUS ein und ver-
wies den MINOS in seine Schranken:

Er verbat sich die Beleidigung des jungen Mädchens und drohte mit Kampf.
Der beleidigte MINOS wollte ihn sofort loswerden, warf einen Ring ins Meer
und verlangte als Mutprobe den Ring zurück.

151



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

”
Dein Vater POSEIDON, wenn dieser denn Dein Vater ist, wird Dir helfen.“

THESEUS sprang ohne zu zögern ins Meer und wurde von Delphinen zum
Palast des POSEIDON und seiner Frau AMPHITRITE geleitet. Dort wurde er
freundlich empfangen, und in gleißender Helle erhielt er einen Purpurmantel
und das rosendurchflochtene, schimmernde Diadem der AMPHITRITE, ein
Hochzeitsgeschenk der APHRODITE und den Ring des MINOS.

Zwar haben starke Nordwinde das Schiff mit MINOS und den jungen Leuten
schnell in die Gegend von Kreta getragen und Trauer unter den Jungen und
Mädchen ausgelöst; – doch die Jungen und Mädchen wurden wieder froh,
als plötzlich in hellem Glanze THESEUS wieder auf den Planken stand und
MINOS den goldenen Ring reichte.

Seine göttliche Herkunft war bewiesen.

Doch die wohl schwerste Aufgabe, die 14 Jungen und Mädchen zu retten,
stand noch vor ihm.

Und:

Mit unseren Händen bleiben wir allein und letztlich hilflos, wenn nicht das
Schicksal Hilfe sendet:

Hilfe kam von ARIADNE, der Tochter des MINOS und der PASIPHAE. Sie sah
ihn, wie er zuvor in kretischer Arena noch einen Nebenbuhler des MINOS

niederstreckte. Dieser, Oberkommandierender der Streitkräfte, hatte wohl
ein Verhältnis mit der allem Starken zugetanen PASIPHAE. THESEUS sollte
ihn im Kampfe beseitigen. Wenn es nicht gelang, nun, dann würde der
Athener auf jeden Fall sein Ende im Labyrinth finden.

Beide Männer wären dann wie gewünscht tot.

Doch es kam, wie das Schicksal es wollte: THESEUS siegte und ARIADNE

schmolz dahin.

Zwei Aufgaben standen jetzt vor dem Königssohn:

Der Gang in das Innerste des Labyrinth, wo MINOTAURUS lebte, und vor
allem:

die Rückkehr aus dem Labyrinth auf dem selben Wege.

Die Klugheit der ARIADNE zeigte sich wohl da, wo sie dem Helden ein
Wollknäuel fest in die Hand gab. Zuvor hatte sie den Anfang dieses Knäuel
am Eingangstor befestigt. THESEUS wickelte dieses Knäuel bei der Suche
ab und fand den MINOTAURUS wohl mit dem Licht des Diadems, das die
begleitende ARIADNE trug.

152



Ernst Marow, Ariadne, Aquarell auf Bütten, 1994–2013



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

Im innersten Winkel musste das Untier unter den bloßen Händen des THE-

SEUS sein Leben lassen.

THESEUS fand mit Hilfe des Wollfadens schnell den Weg zurück, die athe-
nischen Jungen und Mädchen küssten ihm die Hände.

Sofort lief er aus, mit allem, auch mit ARIADNE, der er die Ehe versprochen
hatte.

Starke Winde brachten das Schiff zur Insel Naxos. Dort allerdings ließ THE-

SEUS die ARIADNE zurück; denn er hatte einen starken Nebenbuhler:

DIONYSOS.

Dieser hatte sich in die schöne Tochter des MINOS verliebt. Ein Vasenbild
zeigt, wie er die Brust der Schlafenden berührt und THESEUS sich mit
blanker Waffe auf sein Schiff zurückzieht.

Später wurde ARIADNE in einem dionysischen Hochzeitszug mitgeführt,
begleitet von dem ausgelassenen Gefolge des Gottes.

THESEUS aber segelte weiter, feierte froh und unbeschwert auf der Insel
DELOS mit den Jungen und Mädchen. Es heißt, er habe den Kranichtanz
getanzt, der mit den Schritten das Labyrinth nachahmt.

Aber: Bei all der Unbeschwertheit und allem Glück vergaß er später, das
purpurne Segel zu setzen.

Vater AIGEUS sah von den Klippen Attikas am Horizont das Schiff mit den
schwarzen Segeln und musste glauben, dass sein Sohn und die Jungen und
Mädchen umgekommen sind.

Aus Verzweiflung stürzte er sich von den Klippen ins Meer.

Seit jener Zeit heißt nach König AIGEUS das Meer südlich von Athen das
ägäische Meer.

154



Ernst Marow,
”
... Da erwachte die dämmernde Frühe...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2009



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

3.1.4 Rolle in Athen und Wirkung

An dieser Stelle müssen wir wieder einhalten und den Mythos bedenken:

Die Geschichte von THESEUS und ARIADNE zeigt wohl als den historischen
Hintergrund die Abhängigkeit der Griechen, insbes. der Athener, von der
Weltmacht Kreta. Kreta hat in der Tat im 2. Jahrtausend den Mittelmeer-
raum beherrscht. Stier und Doppelaxt (lábrys) waren die Symbole staatli-
cher Macht. Der Stier spielte eine besondere Rolle:

Es gab Kampfspiele mit Stieren, die sportliche Menschen mit ihrem Schädel
in die Höhe schleuderten. Stiere, so glaubte man, besitzen kaum beherrsch-
bare Kraft, so dass sie als Gottheiten erscheinen. Immer wieder gab es
Zeugnisse, wie es Menschen, insbesondere Frauen drängt, sich der stieri-
schen Kraft zu ergeben.

Andererseits findet sich bei ARIADNE das Märchenmotiv von der Frau, die
einem Manne in höchster Not hilft bis zur Selbstaufgabe, bis zum Opfer des
eigenen Lebens, damit der andere von einem Fluch, einem Bann oder sonst
einem Unglück befreit wird – zu denken ist an das Opfer der Senta für den
fliegenden Holländer in der gleichnamigen Oper von Richard Wagner
oder an das geistliche Opfer der Elisabeth im

”
Tannhäuser“.

Den Sieg des THESEUS über den kretischen MINOTAURUS kann man viel-
leicht auch verstehen als den Sieg modernen, an Werten orientierten Den-
kens, wie es Athen der Welt präsentiert hat, über gesetzesfreie Willkür oder
auch Sieg des Patriachats über die Reste des Matriachats.

Zu THESEUS sei noch nachgetragen:

Nach dem Tode des AIGEUS war er nun der König, anax (ἄναξ), in Athen.
Das Volk wünschte es so; festlich wurde er in das Amt eingeführt und ein
Fest begründet, das man später oschophória = Fest der Rebstockträger“
nannte, ein agrarisches Fest der

”
Einführung“, wo zwei als Mädchen ver-

kleidete Jungen Rebstöcke vom Tempel des DIONYSOS in den Tempel der
ATHENA SKIRAS trugen.

Die schweren äußeren Probleme Athens waren gelöst. Nun zeigt sich THE-

SEUS als Staatsmann, der politisch-gesellschaftliche Reformen durchführte.
Folgen konnten ihm die Armen und Schwachen, weil er Rechtsgleichheit
versprach und durchsetzte. Folgen konnten die Reichen, weil er als ánax
nur Gleicher unter Gleichen sein wollte:

Dazu: Oberkommandierender der Streitkräfte und Gesetzeswächter.

156



3.1 THESEUS

Das zersiedelte Attika führte er zusammen (synoikismós) in einer Verwal-
tung, in einem Rathaus, in einer Art von Demokratie.

Er soll übrigens den Namen der Stadt Athen (weil sie aus vielen Teilen
zusammengeführt worden ist) in den Plural Athenai gesetzt haben.

Die isthmischen Spiele führte er ein und weihte sie, fromm wie er war, dem
POSEIDON.

Das Land war wohlgeordnet nach innen und auch von außen nicht bedroht.

Doch er blieb ein Abenteurer:

So blieb es nicht aus, dass er dem HERAKLES auf dessen Bitten hin folgte,
vielleicht handelte er auch später auf eigene Faust:

Es war der Kampf gegen die Amazonen; Einzelheiten über dieses inter-
essante Volk werden im Folgenden genannt werden. Jedenfalls hat er die
Königin der Amazonen, ANTIOPE (andere nennen als Namen HIPPOLYTE),
entführt und als Sklavin gehalten. Ihr gemeinsamer Sohn hieß HIPPOLYTOS,
sein Schicksal soll ebenfalls gleich beschrieben werden.

3.1.5 besondere Konflikte

PHAIDRA

Irgendwie hat THESEUS den Stamm der Amazonen oder Teile davon so
provoziert, dass sie gegen Athen zogen und von ihm erst am Areopag ver-
nichtend geschlagen werden konnten. Die Ereignisse sind z. T. sehr ver-
wickelt und werden mit unterschiedlichen Schwerpunkten, je nach dem po-
litischen Interesse der Erzähler, vorgetragen. Einige sagen, Grund für den
Feldzug der Amazonen sei die Befreiung ihrer gefangenen Königin. Dem wi-
derspricht, dass HIPPOLYTE den THESEUS leidenschaftlich geliebt hat und
freiwillig bei ihm war [Isoc. 12.193 (273 d) BLASS].

Andere sagen, THESEUS habe die Königin der Amazonen durch seine zweite
Ehe mit PHAIDRA, einer weiteren Tochter des MINOS und der PASIPHAE,
so gedemütigt, dass die Amazonen Rache nehmen wollten. HIPPOLYTE sei
in der Folge dieser Auseinandersetzung im Kampf gegen THESEUS gefallen.
Ihr gemeinsamer Sohn war HIPPOLYTOS.

Nun stellten wir schon bei beiden, bei MINOS und bei PASIPHAE, sehr spe-
zielle und auch stark divergierende sexuelle Neigungen fest.

157



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

MINOS wollte auf der Heimfahrt von Athen nach Kreta schon auf hoher See
ein kleines athenisches Mädchen verführen oder vergewaltigen, PASIPHAE

bevorzugte ohne Hemmungen anstelle ihres Mannes andere Sexualpartner,
einen starken Stier zum Beispiel oder auch den Oberkommandierenden der
Streitkräfte ihres Mannes.

Jetzt schlug es bei deren Tochter PHAIDRA ein.

Sie fasste eine ungewöhnlich starke Zuneigung zu ihrem Stiefsohn HIPPOLY-

TOS. Dieser aber war mit Haut und Haaren der Göttin der Jagd, ARTEMIS,
ergeben und hatte mit Frauen nichts im Sinne. Wiederholt wies er die stolze
PHAIDRA zurück. Ihre Leidenschaft glühte umso mehr, als sie in dem auf der
östlichen Peloponnes gelegenen Troizen (wo sie sich gerade mit THESEUS

aufhielt) vom Tempel der
”
spähenden APHRODITE“ aus den im Stadion

nackt trainierenden HIPPOLYTOS sah.

Ihre Leidenschaft geriet außer Kontrolle, aus hemmungsloser Gier wurde
bei der stolzen Frau wegen der Zurückweisung glühender Hass. Man sieht:

Leidenschaft hat stets zwei Seiten: Zuwendung und Abwendung oder
Täuschung.

Ihrem Manne zeigte sie daher die angeblich von HIPPOLYTOS eingetretene
Tür zu ihrem Schlafzimmer und ihre zerrissenen Kleider. THESEUS war
außer sich, verwies den HIPPOLYTOS des Reiches und wünschte ihm den
Tod:

Ein Seebeben entstand, ein Stier tauchte auf aus den Wellen, die Pfer-
de scheuten und schleiften den unschuldigen jungen Mann zu Tode [Paus.
2.32.1 ff.]. Doch ARTEMIS, die Göttin, der er zutiefst ergeben war, ent-
riss ihn dem Tode. Seitdem können auch wir ihn sehen, als Sternbild des
Fuhrmanns. PHAIDRA aber soll sich erhängt haben und in der Unterwelt
schaukelnd ihren Tod nachvollziehen.

PEIRITHOOS

Nach diesem Tode folgen noch zwei starke Geschichten:

Eigentlich ist es nur eine, die ein Vorspiel hat. Es geht um PEIRITHOOS,
den Freund des THESEUS; lebensgeschichtlich ist er für THESEUS so wichtig
wie ARIADNE.

PEIRITHOOS war König der Lapithen, eines uralten Volkes, das in Thessa-
lien lebte. ZEUS soll ihn in der Gestalt eines Hengstes mit der Königin DIA,

158



3.1 THESEUS

Gattin des IXION, gezeugt haben. PEIRITHOOS stellte den THESEUS eines
Tages auf die Probe, indem er in der Nähe von Marathon königliches Vieh
stahl. In einem solchen Falle ist es nicht Sache der Hirten, sondern stets
des Herren, den Fall zu regeln. d. h.:

Kampf; denn Hirten hüten, hüten das Vieh; ihre Herren kämpfen.

Die Herren der damaligen Zeit saßen also nicht wie heute die Damen und
Herren in ihren warmen Staatskanzleien in Berlin, London oder Washington
und ließen andere an ihrer statt verrecken.

THESEUS stellte den königlichen Dieb, doch er war von diesem und dessen
Schönheit des Körpers und des Geistes so beeindruckt, dass er auf den
Kampf verzichtete und ihn bat, sein Freund zu werden. Auch PEIRITHOOS

war beeindruckt.

Und es wurde Freundschaft.

Natürlich besuchte man sich gegenseitig. Bei einer solchen Gelegenheit, es
war die Feier der Hochzeit des PEIRITHOOS mit der HIPPODAMEIA, kam
es zu einem Kampf, weil sich die Kentauren, raue und ungehobelte Gäste,
an den Frauen der Hochzeitsgesellschaft vergriffen hatten. Da zeigte sich
THESEUS als Kämpfer an der Seite des PEIRITHOOS, andere sagen, er habe
mit dem Freunde sogar einen richtigen Feldzug gegen die Kentauren un-
terkommen. Diese Wesen, mit menschlichem Oberkörper und Pferdeleib,
lebten im nordgriechischen Thessalien am Peliongebirge.

Solche Erlebnisse verbinden.

So kam es, vielleicht erst viel später, dass sie wieder einmal auf Brautschau
gingen. Als Göttersöhne (des POSEIDON und des ZEUS) dachten sie, was
ihren Vätern recht sei, dürfte ihnen billig sein:

Also richtete sich ihr Denken auf Töchter des ZEUS, auf HELENA z. B..

ZEUS hatte sie in der Gestalt eines Schwanes mit LEDA gezeugt. HELENA

war zwar erst 12 Jahre alt, aber was nicht ist, kann noch werden. THESEUS

war schon 50 Jahre alt.

Man kann sehen. Nicht nur ältere Frauen sind lüstern auf junge, frische
Männer; auch alte Männer verschmähen junge Frauen nicht!

Wer bekommt wen?

Das Los entschied [Plu. Thes. 15 a]:

159



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

THESEUS sollte HELENA bekommen; sie wurde wohl in Sparta geraubt und
in Attika auf die Burg Aphidna des THESEUS gebracht. Später soll sie dem
THESEUS eine Tochter geboren haben:

IPHIGENEIA [Stesich. fr. 191 PMGF], von der wir noch hören werden. Sie
galt übrigens als Tochter des AGAMEMNON und der KLYTAIMNESTRA, wohl,
weil sie bei AGAMEMNON und KLYTAIMNESTRA aufgewachsen ist bzw. weil
sie von KLYTAIMNESTRA adoptiert ist.

HELENA hatte bekanntlich ein anderes Schicksal:

Sie wurde von ihren Brüdern, KASTOR und POLYDEUKES, wieder befreit
und sollte Frau des spartanischen Königs MENELAOS werden; des weiteren,
von PARIS nach Troja entführt (so die griechische Macholegende; richtiger:
durch PARIS von einem dümmlichen Langweiler befreit), war sie der Grund
(oder wenigstens der Anlass) für den Krieg zwischen den Griechen und
Troia.

Eine andere ZEUS-Tochter war PERSEPHONE. Diese wollte PEIRITHOOS zur
Frau; sie, nunmehr Gemahlin des HADES, des Königs der Unterwelt, sollte
direkt aus der Schlafkammer in der Unterwelt geholt werden – besser aus
der

”
Beischlafkammer“; denn die Götter der Griechen kennen keinen Schlaf

oder nur ganz gelegentlichen!

Das war ein sehr verwegenes Unterfangen und ein Mythograph [Lücke, 2006,
S. 553] zitierte:

”
sic dilexisse nocivum“, d. h:

”
So <den Freund> geliebt zu haben, ist schädlich“; denn Freundschaft muss

die durch die Religion gezogenen Grenzen achten:

Sie geht nur
”
bis zum Altar“,

”
amicus usque ad aras“.

Freund THESEUS folgte also dem PEIRITHOOS bis in die Unterwelt. Hades
ahnte ihre Absicht und nahm sie freundlich, mit List, auf. Er ließ sie Platz
nehmen – auf den Sesseln der Vergessenheit,

und sie wuchsen fest.

Das war die Strafe für die Vermessenheit, die Königin des Todes ans Licht
zu holen und zur Geliebten machen zu wollen. Selbst HERAKLES, der gerade
vorbeikam, konnte nur einen von beiden befreien, den THESEUS, aber um
den Preis, dass ein Teil seines Hinterteils in der Unterwelt blieb [Ar. Eq.
1368]. Deswegen sollen bis heute die echten Athener an ihrer Rückseite so
strenge Formen aufweisen.

160



3.1 THESEUS

PEIRITHOOS aber, so sagt man, sitzt bis heute auf diesem Thron zur Strafe.

Über den Tod des THESEUS weiß man nur Weniges:

Eine Variante besagt, er sei überhaupt nicht mehr aus der Unterwelt her-
ausgekommen. Um dieses Risiko wusste er natürlich:

Desto höher ist einzuschätzen, dass er dem Freunde folgte, damit dieser zu
seiner Frau kam.

Eine andere Variante berichtet, dass ein Demagoge die Zeit seiner Abwe-
senheit genutzt habe, das Volk gegen ihn aufzuwiegeln. Darum sei er aus
der Unterwelt gar nicht erst nach Athen zurückgekehrt, sondern habe auf
der Insel Skyros Zuflucht gefunden. Dort sei er gestorben in der Form, dass
König LYKOMEDES ihn von einer Klippe ins Meer gestürzt habe.

Erst 473 v. Chr. hat KIMON seine Gebeine nach Athen überführt. Damals
wurde sein Heiligtum, das Theseion an der Akropolis, sein Grab. Doch wie
andere, TANTALOS, SISYPHOS und IXION, muss er für seine Untaten in der
Unterwelt büßen:

Unbeweglich sitzt er auf einem Felsenthron – für immer [Verg. Aen. 6.617 f.].

3.1.6 Funktion des Mythos, Wirkung

Hier soll wiederum kurz eingehalten werden; denn an dieser Stelle wird die
Funktion eines /dieses Mythos deutlich:

Athen hat in der 2. Hälfte des 2. Jahrtausends v. Chr. den Beginn zu ei-
ner glanzvollen Entwicklung genommen, mehr als jede andere Stadt nach
Theben. Bereits damals lag die Frage nach der Ursache dafür nahe. Hi-
storische Forschung auf Grund von Quellen im modernen Sinne war kaum
vorhanden. Da fand man als Antwort den Mythos.

Dieser wurde dem Ereignis
”
zugeschrieben“.

So wie man Ereignissen der Natur, z. B. Erdbeben, Blitz und Donner Gott-
heiten zuschreiben kann, so schreibt man politischen Ereignissen Personen
zu, die zwischen Göttern und Menschen stehen, z. B. THESEUS:

Er ordnete das zersiedelte Attika, führte die vielen Teile einem Haupt- bzw.

”
Vorort“ zu, und begründete so etwas wie einen Rechtsstaat, also einen

Staat, der nicht mehr an den Willen eines Einzelnen gebunden ist (wie
z. B. in Kreta alles an MINOS gebunden war), sondern an Gesetze.

161



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

Mythen haben also eine Attributionsfunktion, und sie ersetzen das, was man
heute eine Ideologie nennt. Das ist ein System von Paradigmen, Ideen, Nor-
men, das eine bestehende Macht oder einen Machtanspruch rechtfertigen
soll.

Gewisse Abschnitte aus dem Leben des THESEUS sind auch in die philoso-
phische Diskussion eingedrungen, z. B.: Das Schiff, mit dem THESEUS seine
Fahrt nach Kreta unternommen hat, ist mit Verehrung aufbewahrt worden.

Aber dem Schiffe ging es wie Lenin seit 1924: Es zerfiel.

Stück für Stück haben die Athener es ersetzt. Irgendwann stellte sich dann
doch die Frage, ob das Schiff denn überhaupt noch als Original gelten kann
– oder: Wie lange kann etwas noch als ein Original gelten? Es geht also um
die Identität als eine Frage der Ontologie.

Wirkungsgeschichtlich interessant ist, dass in der Literatur der Antike THE-

SEUS allein als Gegenstand der Bearbeitung nicht oder selten erscheint.
Dazu sind die Geschichten um sein Leben so vielfältig, und vor allem ist
ein durchgehender roter Faden vor allem in seinem späteren Leben nicht
erkennbar. Hingegen werden einzelne Teile Gegenstand der Darstellung.

Zum Beispiel ist früh der Konflikt um PHAIDRA und HIPPOLYTOS im Drama
abgehandelt worden. Euripides hat in einer ersten uns nicht erhaltenen
Tragödie das sich entwickelnde Liebesverhältnis einer älteren Frau zu einem
jüngeren Mann mit einer Freizügigkeit dargestellt, dass er beim Publikum
damit durchfiel:

Man wollte nicht sehen, wie sich die ungezügelte Gier der älteren Frau
nach dem jüngeren HIPPOLYTOS auf offener Bühne in sexueller Sponta-
neität entlädt und wie sie ihn zu verführen versucht.

Ganz anders dagegen Euripides in seinem späteren
”
Bekränzten HIPPO-

LYTOS“ (428 v. Chr. aufgeführt): Da wird gezeigt, wie PHAIDRA mit sich
ringt und zur Lösung des Konflikts den Tod sucht.

In der bildenden Kunst der Antike (Vasenbilder, Mosaike, Gemälde) ragt
der so genannte THESEUS-Maler (um 500 v. Chr.) hervor; starke Motive
wie seine Kämpfe gegen die Kentauren, gegen PROKRUSTES, gegen MINO-

TAURUS und gegen die Amazonen zeigen seine Beliebtheit. Das könnte bis
Kokoschkas

”
Amazonenschlacht“ (1958) weitergeführt werden.

Zu den schönsten dramatischen und musikalischen Bearbeitungen der neue-
ren Zeit gehören von William Shakespeare der

”
Sommernachtstraum“

(1595/96, musikalisch bearbeitet von Felix Mendelssohn-Bartholdy

162



3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE

1826 – 1842) und
”
Thésée“ von André Gide (1946). Von den Opern seien

”
Thésée“ (1675) von Jean Baptiste Lully (nach dem Libretto von Phil-

ippe Quinault) und
”
Teseo“ (1713) von Georg Friedrich Händel und

”
La délivrance de Thésée (1927) von Darius Milhaud genannt.

Seit der Spätantike sind die Figuren des THESEUS und des MINOTAURUS,
insbesondere aber auch ist das Labyrinth Gegenstand weitgehender Inter-
pretationen. Da wird um 500 bei christlichen Mythographen (z. B. FULGEN-

TIUS) THESEUS zu einer Christusgestalt entwickelt, die den Teufel in der
Gestalt des MINOTAURUS besiegt.

Der Name THESEUS wird sogar
”
übersetzt“ als

”
Ich bin Gott“.

In der bildenden Kunst ist das Labyrinth Bild für die sündhafte Welt, in
dessen Mittelpunkt MINOTAURUS als Satan lebt. Zugleich sieht man aber
auch im Labyrinth (in der THESEUS-Geschichte) die Aufhebung der sündi-
gen Welt und den Ausweg zum Heil.

In der Literatur der Moderne, insbesondere in der Lyrik, wird das Laby-
rinth zum Bild für die Verlorenheit des lyrischen Ichs, das ohne Ariadne-
faden (z. B. im Zyklus

”
Le Requiem“ von Jean Cocteau) leben muss.

Und in Umberto Ecos
”
Der Name der Rose“ (1980) spielt das labyrin-

thische
”
aedificium“, die weltgrößte Bibliothek in einer Benediktinerabtei,

die große Rolle und insbesondere das baulich besonders geschützte geheime
Zentrum, das das einzige Exemplar eines Traktats des Aristoteles

”
Über

das Komische“ birgt. Das Labyrinth steht hier für die Verhüllung der Welt.

3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE

Der Mythenkreis, der mit ÖDIPUS beginnt , schließt sich jetzt mit diesem
geschlagenen Manne:

THESEUS nimmt den erblindeten, vertriebenen König (zusammen mit seiner
Tochter ANTIGONE) auf, gewährt ihm im heiligen Hain der Eumeniden
Schutz gegen Entführung und Gewalt und begleitet ihn in den Tod und die
Verklärung.

In Theben aber war nach dem Weggang des Königs ÖDIPUS so etwas wie
ein Machtvakuum entstanden:

Dieses zu füllen bemühten sich die Söhne des ÖDIPUS:

ETEOKLES und POLYNEIKES.

163



3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen

Sie haben ihren Vater vertrieben und stehen unter seinem Fluch dahinge-
hend, dass jeder durch die Hand des anderen fallen möge. Doch vor der
Macht steht Kampf um die Macht:

ETEOKLES (
”
der Mann wahren Ruhmes“) siegt und vertreibt seinen Bruder,

den POLYNEIKES (
”
den Streitsüchtigen“), aus Theben. Dieser flieht nach

Argos zu König ADRASTOS, der ihm seine Tochter ARGEIA zur Frau gibt.

So könnte POLYNEIKES in Frieden leben, wenn nicht zugleich mit dem Fluch
des ÖDIPUS die Last des Namens, der Streitsüchtige, auf ihm läge. So muss
er seinen Schwiegervater ADRASTOS um Hilfe bitten:

Kämpfer braucht er zum Feldzug gegen Theben, insgesamt sieben, weil
es beim siebentorigen Theben eben darum geht, sieben Tore und deren
Verteidiger zu brechen.

Nur einer weiß, dass diesen Kampf keiner überleben wird:

AMPHIARAOS, der Priester, Seher und Kämpfer.

Er versteckt sich. Doch er wird als Siebter gebraucht.

Nun hatte POLYNEIKES aus Theben das wunderbare Halsband mitgenom-
men, das einst, ein Werk des HEPHAISTOS, sein Ur-Ur-Urgroßvater KADMOS

seiner reizenden Braut HARMONIA zur Hochzeit geschenkt hatte [s. o. S. 37].
Es sollte Unglück jedem Menschen bringen, der es besitzt.

Dieses Geschenk bietet er der Frau des AMPHIARAOS an, wenn sie sagt, wo
er sich versteckt halte.

Nun, bestechlich ist jeder Mensch. Alles ist eine Frage des Preises. Und
ERIPHYLE verriet das Versteck.

Aber sie hatte ihrerseits einen hohen Preis zu zahlen für das Geschmeide:

das Leben ihres Mannes.

So war es denn: Auch AMPHIARAOS musste sein Leben hingeben beim
Sturm der Sieben gegen die sieben Tore Thebens.

Aber diese waren uneinnehmbar geworden, weil der Thebaner MENOIKEUS,
Sohn des KREON, Schwagers des ÖDIPUS, sein Leben freiwillig geopfert hatte
[Eur. Ph. 911 ff.]:

So tat es TEIRESIAS, der Priester und Seher, kund:

”
Theben wird nicht fallen, wenn des KREON Sohn dem ARES geopfert wird“.

164



3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE

Die Stärksten auf jeder Seite traten gegeneinander an und starben. Es bleibt
immer noch der Zweikampf der Brüder ETEOKLES und POLYNEIKES – und
es geht in Erfüllung der Fluch des ÖDIPUS:

Beide fallen!

Theben ist gerettet.

Die Macht aber übernimmt KREON. Dieser nun befiehlt, alle Leichen, wie
es das religiöse Gesetz vorsieht, zu bestatten – aber nicht die Angreifer, ins-
besondere den POLYNEIKES, den Feind Thebens,

”
den Vögeln und Hunden

sollen sie zum Fraß vorgeworfen sein“ [S. Ant. 205 f.].

Gegen diesen ausdrücklichen Befehl, unter Androhung schwerer Strafen
ausgesprochen für den Fall des Widerstandes, hat ANTIGONE ihren Bru-
der doch begraben, nachts. Hieraus entsteht die gleichnamige Tragödie des
Sophokles, die 441 zur Aufführung gekommen ist:

ANTIGONE wird verhaftet. Ihr Verlobter, HAIMON, Sohn des KREON, dringt
in das Gefängnis ein und findet sie erhängt. Darauf tötet er sich selbst. Auch
seine Mutter, Gattin des KREON, begeht Selbstmord.

ANTIGONE, die göttliches Gesetz höher als die Gebote des Staates geachtet
hatte, siegt so im Tode über den unerbittlichen KREON.

THESEUS aber, der vom überlebenden ADRASTOS alles erfahren hatte, zieht
nun mit den Söhnen der Gefallenen (den

”
Epigonen“) gegen Theben und

zwingt den KREON, die Leichen zur Bestattung herauszugeben.

THESEUS ist der attische Held, der die Beachtung religiöser Gesetze er-
zwingt und das Recht durchsetzt.

Athen ist damit für die Griechen der leuchtende Stern des Glaubens und
der Rechtsstaatlichkeit.

Gezeigt wird aber auch an diesem Beispiel, wie Recht nicht nur Grundla-
ge einer staatlichen Gemeinschaft und des Friedens ist, sondern auch, im
Göttlichen verankert, außerhalb menschenbezogener Beliebigkeit liegt.

Staat ist Mensch gewordenes göttliches Recht.

165



Ernst Marow,
”
... Und es trat Athena zu ihm heran...“,

Radierung in Kaltnadel-Technik, 2007



Anhang

167





4 Stammbäume

K O S M O S

Chaos

Gaia Uranos

Kronos Rhea

Hera Zeus Hades Demeter Poseidon

�� @@

Chaos

Gaia Uranos
�� @@

Iapetos Klymene

Prometheus Epimetheus Pandora

PyrrhaDeukalion II

169



4 Stammbäume

Chaos

Gaia Uranos
�� @@

Okeanos Tethys

170



T H E B E N (Generationen: 1 – 11)

1 Kronos Rheia

�
�
�

2 Zeus Io

3

4

5

6

7

8

9

10

11

�
��

Epaphos Memphis

�
��

Libye Poseidon

�
��

Agenor Telephassa

Europa Kadmos Harmonia

Polydoros Semele Zeus

Labdakos Dionysos I + II

Menoikeus I

Iokaste KreonLaios

Ödipus
�
�
�

Iokaste Menoikeus II Haimon

Polyneikes Eteokles Ismene Antigone

171



4 Stammbäume

H E T H I T E R (Himmelskönige I – IV)

Alalu

Anu

Kumarbi � - Ullikummi

Wettergott

B A B Y L O N (Enuma Elisch)

I.

II.

III.

IV.

V.

VI.

Chaos

Apsu Thiâmat

Mummu

Lachmu Lachamu

Anschar (Himmel) Kischar (Erde)

Anu Ea (=Nudimmud)

Menschen

Marduk

�
��

@
@@

@
@@

�
��

?

@@

172



A T H E N (Könige)

Kekrops I

?
Erysichthon

Poseidon + Gaia

?

Erichthonios

?

Pandion

?

Erechtheus

?
Kekrops II

Kekrops II

?

Pandion II

?
Aigeus + Aithra (+ Poseidon)

?
Theseus + Antiope + Phaidra

? ?
Hippolytos Demophon II

K R E T A

Zeus Europa

Minos Pasiphae Stier

Deukalion I Androgeos Phaidra Ariadne Minotauros

173



4 Stammbäume

DEUKALION und PYRRHA

Iapetos Klymene

Prometheus Epimetheus Pandora

PyrrhaDeukalion II

Menschen (Männer und Frauen)

THEMIS und SEMELE

Themis Zeus Thyone/Semele Demeter oder
Persephone

Dike Eunomia Eirene Dionysos II Dionysos I

174



5 Literaturverzeichnis

5.1 Quellentexte (griechische, lateinische; deutsche
Übersetzungen)

Aischylos: Werke (1 Band), aus dem Griechischen übertragen von Dietrich
Ebener. Weimar 1976

Apollodoros: Götter und Helden der Griechen. Griechisch und deutsch; einge-
leitet, herausgegeben und übersetzt von Kai Brodersen. Darmstadt 2004

Aristoteles: Poetik. Übersetzt und erläutert von Arbogast Schmitt. Darm-
stadt 2008

Boccaccio, Giovanni: De casibus virorum illustrium. Auswahl, ins Deutsche
übersetzt von Werner Pleister. Zürich 1992

Boccaccio, Giovanni: De claris mulieribus. Lateinisch – Deutsch. Ausgewählt,
übersetzt und kommentiert von Irene Erfen und Peter Schmitt. Stuttgart 1995

Boccaccio, Giovanni: De claris mulieribus. Ins Deutsche übersetzt von Steinhöwel,
herausgegeben von Karl Drescher. Tübingen 1895

Dares Phrygius: De excidio Troiae historia. Herausgegeben von Ferdinand
Meister (Nachdruck). Leipzig/Stuttgart 1991

Dictys Cretensis: Ephemeridos belli Troiani libri. Herausgegeben von

Werner Eisenhut. Leipzig/Stuttgart 1994

Die Autoren Dares Phrygius und Dictys Cretensis sind ins Deutsche über-
setzt worden von Wolfgang Hradský. Magdeburg 2009

Eliade, Mircea: Die Schöpfungsmythen. Ägypter, Sumerer, Hurriter, Hethiter,
Kanaaniter und Israeliten. Darmstadt 1996

Euripides: Werke (3 Bände). Aus dem Griechischen übertragen von Dietrich
Ebener. Weimar 1979

GILGAMESCH: Das Gilgameschepos. In der Übersetzung von Hermann Ranke.
Wiesbaden 2006

Hesiod: Theogonie – Werke und Tage. Griechisch – deutsch. Herausgegeben und
übersetzt von Albert von Schirnding. Düsseldorf/Zürich 1997;

175



5 Literaturverzeichnis

Hesiod: Theogony. Edited with Prolegomena and Commentary by M.L. West.
Oxford 1966

Hesiod: Works and Days. Edited with Prolegomena and Commentary by M.L.
West. Oxford 1978

Homer: Ilias. Neue Übertragung von Wolfgang Schadewaldt. Frankfurt/M
1975.

Homer: Die Odyssee. Übersetzt in deutsche Prosa von Wolfgang Schade-
waldt. (Ohne Ortsangabe) 1958 ff.

Hyginus: Fabulae. Sagen der Antike. Ausgewählt und übersetzt von Franz Pe-
ter Waiblinger. München 2008

Lucius

Annaeus

Cornutus: Einführung in die griechische Götterlehre. Herausgegeben, eingeleitet
und übersetzt von Peter Busch und Jürgen K. Zangenberg. Darmstadt 2010

Nonnos: Leben und Taten des DIONYSOS (2 Bände). Aus dem Griechischen über-
tragen von Dietrich Ebener. Berlin und Weimar 1985

Orphicorum fragmenta collegit Otto Kern. Berolini 1922

Ovid: Metamorphosen. Das Buch der Mythen und Verwandlungen. Übersetzt und
herausgegeben von Gerhard Fink. Zürich und München 1989

Pindarus: ed. Bruno Snell. 2 Bände. Leipzig 1964

Quintus von Smyrna lat. Quintus Smyrnaeus: Der Untergang Trojas. Griechisch
und Deutsch. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Ursula Gärtner.
2 Bände. Darmstadt 2010

Sophoclis fabulae recognovit ... A.C. Pearson. Oxford 1924 ff.

Sophokles: Werke (2 Bände) aus dem Griechischen übertragen von Dietrich
Ebener, Berlin 1995

5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik)

Bellingham, David: Die Griechen, Kultur und Mythen. Köln 2008

Bickel, Ernst: Das Verbrechen des Laocoon... In: Rheinisches Museum 91 (1942),
S. 19 f.

Brandt, Reinhard/Schmidt, Steffen (Hrsg): Mythos und Mythologie. Berlin
2004

Brückner, Christine: Wenn du geredet hättest, Desdemona. Ungehaltene Re-
den ungehaltener Frauen. Hamburg 1983

176



5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik)

Burkert, Walter: Homo necans. Berlin 1997 (2. Auflage)

ders.Die Griechen und der Orient ... München 2004

Buxton, Richard: Das große Buch der griechischen Mythologie. Stuttgart 2005

Campbell, Joseph: Die Kraft der Mythen. Bilder der Seele im Leben des Men-
schen. Zürich und München 1989

Cerinotti, Angela: Bildatlas Mythologie ... Berlin 2008

Dante, Alighieri: Die göttliche Kommödie. Deutsch von Karl Vossler. Zürich
1941

Dommemuth-Gudrich, Gerold: 50 Klassiker-Mythen. Hildesheim 2003

Dornseiff, Franz: Antike und Alter Orient. Leipzig 1956

Felstiner, John: Paul Celan – eine Biographie, München, 2000.

Fink, Gerhard: Who’s who in der antiken Mythologie. München 2005

Fränkel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1976

Freud, Sigmund: Abriss der Psychoanalyse. Das Unbehagen in der Kultur.
Frankfurt/M. 1953 ff.

ders. Sexualleben. Studienausgabe Band 5. Frankfurt/M. 1972

ders. Die Traumdeutung. In: Sigmund Freud – Werke im Taschenbuch, herausge-
geben von Ilse Grubrich-Simitis, Frankfurt/M. 1991 (2. Auflage 2010)

ders. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Hamburg 2010

Geyer, Carl-Friedrich: Mythos. Formen. Beispiele. Deutungen. München 1996

Gigon, Olof: Der Ursprung der antiken Philosophie ... Basel 1945

Graf, Fritz: Griechische Mythologie. München/Zürich 1987

Hofmann, Heinz: Antike Mythen in der europäischen Tradition. 1999

Hölderlin, Friedrich: Werke in einem Band, herausgeben von Hans-Jürgen
Balmes. München und Wien 1990

Hübner, Kurt: Die Wahrheit des Mythos. München 1985

Impelluso, Lucia: Götter und Helden der Antike. Berlin 2003

Jäger, Werner: Paideia – Die Formung des griechischen Menschen. Berlin 1933
(2. Auflage 1989)

ders. Die Theologie der frühen griechischen Denker. Stuttgart 1953 (Nachdruck
1964)

Jamme, Christoph/Matuscheck, Stefan: Handbuch der Mythologie. Darm-
stadt 2014

Jaspers, Karl: Ursprung und Ziel der Geschichte. München 1955

177



5 Literaturverzeichnis

Kerenyi, Karl: Die Heroen der Griechen. Darmstadt 1959 (jetzt als Taschen-
buch)

ders. Die Mythologie der Griechen. Zürich 1951 (jetzt als Taschenbuch)

Kirk, G. S./Raven, J. E./Schofield, M.: Die Vorsokratischen Philosophen ...
Stuttgart/Weimar 1994

Larsson, Lars Olof: Antike Mythen in der Kunst – 100 Meisterwerke. Stuttgart
2009

Latacz, Joachim (et alii): Homer – Der Mythos von Troia in Dichtung und
Kunst. München 2008

ders. Homer, der erste Dichter des Abendlandes. Düsseldorf/Zürich 2003 (4. Auf-
lage)

ders. (et alii): Troja – Traum und Wirklichkeit. Darmstadt 2001

Lehmann, Jürgen (Hrsg.): Kommentar zu Paul Celans
”
Die Niemandsrose“,

Heidelberg, 2002, 3. Auflage

Lesky, Albin: Die griechischen Pelopidendramen und Senecas THYESTES. In:
Wiener Studien 43 (1922/1923) S. 172 – 198

ders. Geschichte der griechischen Literatur. Bern und Zürich 1963 (2. Auflage)

Lücke, Hans-K. und Lücke, Susanne: Antike Mythologie. Ein Handbuch ...
Wiesbaden 2005 (Hamburg 1999)

dies. Helden und Gottheiten der Antike. Ein Handbuch ... Wiesbaden 2006 (Ham-
burg 2002)

Mehlig, Johannes: Weisheit des Alten Indien. 2 Bände, herausgegeben von Jo-
hannes Mehlig. Leipzig und Weimar 1987

Mellein, Richard: Ödipus. In: Kindlers Neues Literaturlexikon. Band 15, S.
205. München 1991

Müller, Heiner: Philoktet. Frankfurt/M. 2000

Nestle, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos ... Stuttgart 1975

Nicholi, Marianne: Als Zeus die Welt in Atem hielt ... Bern und München 1975

Nietzsche, Friedrich: Werke in 3 Bänden. Herausgeben von Karl SCHLECH-
TA. (Passau 1954) Darmstadt 1997

Nilsson, Martin P.: Geschichte der griechischen Religion. 2 Bände. München
1992 (Nachdruck der dritten 1967 erschienenen Auflage)

Otto, Rudolf: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und
sein Verhältnis zum Rationalen. München 2004

Otto, Walter F.: Die Götter Griechenlands ... Frankfurt/M. 1947

ders. Dionysos. Mythos und Kultus. Tübingen 1933.

178



5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik)

Pichot, André: Die Geburt der Wissenschaft ... Frankfurt/M. 1995

Radermacher, L.: Mythos und Sage bei den Griechen. Wien 1938 ff.

Ribbeck, Otto: Die römische Tragödie im Zeitalter der Republik. 1968. 2. Auf-
lage

Rohde, Erwin: Psyche. Tübingen und Leipzig 1903

Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen...
Frankfurt/M. 1978

Schefold, Karl: Frühgriechische Sagenbilder. München 1964

ders. Götter- und Heldensagen der Griechen in der spätantiken Kunst. München
1978

Scheid, John / Svenbro, Jesper: Schildkröte und Lyra ... Darmstadt 2017

Schlesier, Renate/Schwarzmaier, Agnes: Dionysos. Verwandlung und Ek-
stase. Berlin und Regensburg 2008

Schmidt, Arno: Die Geburt des Logos. Berlin 2002

Schmidt-Berger, Ute: Mythos Dionysos. Texte von Homer bis Thomas Mann.
Stuttgart 2008

Schofield, Louise: Mykene. Geschichte und Mythos. Darmstadt 2009

Scholl, Andreas (Hrsg.): Die Rückkehr der Götter. Berlins verborgener Olymp.
Berlin 2008

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, herausgegeben von
Wolfgang Freiherr von Löhneysen. Frankfurt/M. 1986

Segal, Robert A.: Mythos. Eine kleine Einführung. Stuttgart 2007

Steuerwald, Hans: Weit war sein Weg nach Ithaka. Hamburg 1978

Tworuschka, Monika und Udo: Als die Welt entstand. Freiburg 2005

Valk, Thorsten: Friedrich Nietzsche und die Literatur der Moderne. Berlin 2009

Walcott, Derek: Omeros. München und Wien 1995

Walter, Lutz: Antike Mythen und ihre Rezeption. Leipzig 2004

Walther, Angelo: Die Mythen der Antike in der bildenden Kunst. Düsseldorf
2003

West, Martin L.: The orphic poems. Oxford 1985 (Nachdruck)

Wilamowitz, Ulrich von: Der Glaube der Hellenen. 2 Bände. Darmstadt 1955

Willis, Roy: Mythologie. Köln 2007

Wilkinson, Philip/Neil, Philip: Mythologie ... London 2007

Wolf, Christa: Kassandra. In: Werke in 12 Bänden, herausgegeben von Sonja
Hilzinger, Band 7. Frankfurt/M. 2000

179



5 Literaturverzeichnis

5.3 Hilfsmittel

Autenrieth , Georg: Wörterbuch zu den homerischen Gedichten. 9. Auflage,
besorgt von Adolf Kaegi. Leipzig/Berlin 1902

Der Neue Pauly: (DNP) Herausgegeben von Hubert Cancik und Helmut Schnei-
der. Stuttgart/Weimar 1996 ff.

Diels, Hermann und Kranz, Walther: Die Fragmente der Vorsokratiker. Grie-
chisch und Deutsch von Hermann Diels ... 7. Auflage, herausgegeben von Walt-
her Kranz. Berlin 1954

Duden: Das Fremdwörterbuch, herausgegeben von der Duden-Redaktion. 9. ak-
tualisierte Auflage. Mannheim 2007

Evangelisches Kirchenlexikon 5 Bände. Göttingen 1986 (Redaktion: Britta
Hübener, Wolfgang Roehl)

Hunger, Herbert/Harrauer, Christine: Lexikon der griechischen und römi-
schen Mythologie. Wien 1959 ff., 9. Auflage. Purkersdorf 2006

Kindlers Neues Literaturlexikon. Herausgegeben von Walter Jens.
München 1988 ff.

Moog-Grünewald, Maria (Hrsg.): Mythenrezeption. Die antike Mythologie in
Literatur, Musik und Kunst von den Anfängen bis zur Gegenwart. In: Der Neue
Pauly. Supplemente Band 5. Stuttgart 2008

Page, D. L.: Poetae Melici Graeci. Herausgegeben von D. L. Page, Oxford 1962
(und Nachdrucke)

Pape, W.: Wörterbuch der griechischen Eigennamen. 3. Auflage, neubearbeitet
von Gustav-Eduard Benseler. 2 Bände. Braunschweig 1884

Passow, Franz: Handwörterbuch der griechischen Sprache, neubearbeitet von
Rost/Halm. 5. Bände. Leipzig 1841 (4. Auflage) Nachdruck Darmstadt 1993

Seiler, E. E.: Vollständiges Griechisch-Deutsches Wörterbuch über die Gedichte
des Homeros und der Homeriden. Leipzig 1872 (7. Auflage)

180



6 Register

6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische
Bezeichnungen

(Die Lebensdaten sind sehr oft nur Näherungswerte, die einen Anhalt geben sollen)

Ábdēra - Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort des Demokrit und
des Protagoras

Ábdēros - Freund des Herakles

Achäer - anderes Wort für Griechen (auch Danaer oder Argiver)

Acháıa - Landschaft in der nördlichen Peloponnes

Achelōos - Flussgottheit und Name mehrer Flüsse

Achilleús - griechischer Held vor Troia, s. Thetis

Ádōnis - Gott der Vegetation, der Sohn des Kinyras und seiner Tochter, von Zeus
auf Veranlassung der Aphrodite zur Gottheit erhoben, Gott der Jugend
und Schönheit, aus Phönizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Göttin der Liebe Aphrodite

Ádrastos - König in Argos

Aenēas - griechisch Ainéıās, troischer Held, der nach der Zerstörung der Stadt
nach Italien flieht, literarisch gestaltet in der Aeneis des Dichters Vergil

Ägäis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Äolien (äolisch) - Landschaft im nordwestlichen Kleinasien (in dieser Landschaft
gesprochener Dialekt des Altgriechischen)

Aerópē - Frau des Atreus

Aétios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

Ätolien - historische Landschaft im westlichen Mittelgriechenland

Agamémnōn - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkommandierender
der Griechen vor Troia

Agauē - Schwester der Semele

Agēnōr - Vater der Europa, König von Phönikien

181



6 Register

Aǵıas - aus Troizen, Autor der nóstoi (Geschichten der Heimkehrer nach dem
Kampf um Troja)

aidōs - w. Schamgefühl, zu einer göttlichen Person erhöht: AIDŌS

Aı́geira - Küstenstadt in der nördlichen Peloponnes (Achaia)

Aigeús - lat. Aegeus, König von Athen, Vater des Theseus; nach ihm ist das Meer
südlich von Athen das ägäische Meer genannt (τὸ Αἰγαῖον)

Aı́gisthos - Sohn des Thyestes und der Pelopia, Liebhaber der Frau des Agamem-
non und dessen Mörder; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon,
getötet (Blutrache), s. Klytaimestra

Ainēśıdēmos - griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.

Aı́olos - Gott der Winde

Aı́schylos - lat.Aeschylus, griech. Tragiker, 525 – 456 v. Chr.

aithēr - w. das strahlende Himmelslicht (Äther), zur göttlichen Person erhöht:
AITHĒR

Aı́thra - Tochter des Pittheus von Troizen

Ajas, griech. Aı́as - 1. der sog. große Ajas, Sohn des Telamon, König von Salamis,
nach Achilleus der Stärkste der Griechen, auch der Große genannt

- 2. Aias aus der Landschaft Lokris in Mittelgriechenland, der sog. kleine
Ajas, Ajas der Lokrer

Akádēmos - Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wurde; nach diesem
wurde die platonische Schule Akademie benannt.

Akkad - Königstadt im Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris, gilt als ver-
schollen

Akkader - im Reiche von Akkad (3. Jahrtausend) lebende Bevölkerung

akkadisch - eine semitische Sprache

Akrágas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Aleós - König von Arkadien, Vater der Augē

Alexandŕıa - Stadt im heutigen Ägypten, 331 v. Chr. von Alexander dem Großen
gegründet, in der Antike Standort einer einmaligen Forschungseinrichtung
(Museion) und einer

alles Schrifttum der Vergangenheit und Gegenwart erfassenden riesigen
Bibliothek, von der römischen Soldateska unter Caesar verbrannt

alexandrinisch - wie in Alexandria üblich

Aléxandros - a) auch Alexander,
”
der Große“ genannt, (356 - 323 v. Chr.)

- b) anderer Name für Paris, den Sohn des Priamos von Troia

182



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Aléxandros - von Aphrodisiás, griech.Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.

Alkaios - lyrischer Dichter von der Insel Lesbos (um 600 v. Chr.)

Álkēstis - Frau des Ádmētos, Königs in Thessalien, opferte sich für Ihren Mann

Alkmáıōn - Arzt und Philosoph in Unteritalien, um 500 v.. Chr.

Alkmēnē - Frau des Amphitrýōn,

Amáltheia - Name einer Ziege

Ámasis - auch Ahmose, ägyptischer Pharao, 570 – 526 v. Chr., Freund der Grie-
chen

Ambrōsius - von Mailand, Kirchenlehrer, 340 – 397 n. Chr.

Ammōnios Sakkās - platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexandria von
232 – 242 n. Chr., geb. um 175, gest. um 242

Amos - ältester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.

Ámpelos - ein Satyr,

Amphiárāos - Priester, Seher, Kämpfer in Argos

Amphitrýōn - Gemahl der Alkmēnē

Amphitr̄itē - Frau des Meeresgottes Poseidōn

anánkē - w. Zwang, Notwendigkeit

Anaxagórās - griechischer Philosoph, um 499 – 428 v. Chr., lehrt die endlose
Vielfalt der Stoffe und den nūs (Geist) als Bewegungsursache

Anax́ımandros - auch Anaximander, um 611 – 546 v. Chr., griechischer Philosoph

Anaximénēs - griechischer Philosoph, um 585 – 528 v. Chr.

Andrógeōs - Sohn des Mı́nōs und der Pāsipháē

Andromáchē - Frau des Héktōr

Andrónikos - von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Aristoteles, Leiter
der Schule des Aristoteles von 70 – 50 v. Chr.

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033 – 1109 n. Chr., frühscholastischer Phi-
losoph, lehrt die Identität von Glauben und Wissen (credo, ut intelligam
– ich glaube, damit ich verstehe)

Antigónē - Tochter des König Ödipus und der Iokaste

Antiochien - griech. Antiócheia, lat. Antioch́ıa, Name vieler Städte, insbesondere:
damalige Hauptstadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der römischen
Kaiser, am Oróntēs (heute Asi Nehri) gelegen, heute Antakya (südöstl.
Türkei)

Ant́ıochos - aus Askalon (Palästina), Begründer der 5. Akademischen Schule, ca.
130 – 68 v. Chr.

183



6 Register

Antiópē - Königin der Amazonen

Antiphōn - griech. Tragödiendichter, in Syrakus lebend, ca. 430 – 367 v. Chr.

Antoninus Pius - lat. Titus Aelius Hadrianus Antoninus Pius Augustus, römischer
Kaiser von 138 – 161, verlegte den nordenglischen Hadrianswall weiter nach
Norden, 19.09.86 – 07.03.161., s. Hadrian

Apamēa - griech. Apámeia, bedeutende hellenistische Stadt am Oróntēs (in Syri-
en)

Áphidna(i) - Siedlungsplatz in Attika (seit 2000 v. Chr.)

Aphrodisiás - Ort östlich von Milet in Kleinasien

Aphrod̄ıtē - T. des Zeus, Göttin der Liebe, Helferin des Paris und der Troer

aphthitómētis - griech. w. mit unzerstörbarer Weisheit, Beiname des griech.
CHRONOS (s. dort)

Apollódōros - häufig vorkommender Name; hier wichtig:

Der Historiker und Philologe (ca. 180 bis 110); ihm zugeschrieben wird ein
Mythenhandbuch: bibliothēkē (lat. bibliotheca)

Apóllōn - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Artemis; sendet die
Pest in das Lager der vor Troia kämpfenden Griechen, weil deren Ober-
Kommandeur Agamemnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat

Apuleius - lat. Lucius Ap(p)uleius, römischer Schriftsteller, lebte in Karthago,
platonischer Philosoph (legte den Grund für die Platonrezeption im lat.
Westen), von christl. Theologen geschätzt, geb. um 125 n. Chr.; Verfasser
der

”
Metamorphosen oder Der goldene Esel“

Arch́ılochos - griech. Dichter, lebte im 7. Jahrh. v. Chr.; verfasste Elegien, Spott-
und Schimpfgedichte

Archimēdēs - griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus lebend, ca. 285
– 212 v. Chr.

Areopag - s. Arēshügel

Árēs - S. des Zeus und der Hēra, Gott des Krieges, Freund der Troer

Arēshügel - Hügel nordwestlich der Akropolis von Athen

Argéıa - Tochter des Adrastos

Argiver - s. Achäer

Argoĺıs - Küstenebene in der östlichen Peloponnes

Argonauten - Helden, die auf dem Schiff namens Argo fuhren, um ein Goldenes
Fell aus Kolchis, einer Landschaft im Osten des Schwarzmeeres, zu holen

Árgos - Ort auf der Peloponnesos, in der Landschaft Argolis

184



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Ariádnē - Tochter des Minos, durch Dionysos Mutter des Thóās, Stáphylos, Oi-
noṕıōn und Pepárēthos

Aréıa - Quelle bei Theben

Aŕıstarchos - auch Aŕıstárch von Samos, griech. Astronom, entwarf das heliozen-
trische System, bestimmte Entfernungen zwischen Himmelskörpern, ca.
310 – 230 v. Chr.

Aristéas - 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes über die Entstehung der
griechischen Übersetzung der 5 Bücher Mose (s. Pentateuch und Thora)

Aŕıstōn von Chios - Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, geistiger Lehrer
des Mark Aurel

Aristophánēs - athenischer Komödiendichter, 445 – 385 v. Chr., schrieb z. B.
”
Die

Vögel“,
”
Die Wolken“und

”
Lysistrate“

Aristotélēs - griech. Philosoph, 384 – 322 v. Chr., Verfasser u. a. der Physik, Me-
taphysik, Nikomachischen Ethik

Aristóxenos - von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des Peripatos, geb.
um 376 v. Chr.

Arkadien - historische Landschaft auf der Peloponnesos

Arkeśılāos - griech. Platoniker, ca. 316 – 241 v. Chr., Begründer der mittleren
Akademie

Askálōn - Stadt in Palästina, heute Israel, nördl. Gaza gelegen

Áskra - Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am Berge Helikon gelegen

Ássos - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

Astyánax - Sohn des Hektor

Atalántē - Jägerin, Sprinterin

átē - griech. w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur göttlichen Person erhöht:
ÁTĒ

Athēnā - auch Athēnē, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia auf Seiten der
Griechen; Odysseus und Achilleus sind ihre besonderen Lieblinge

Áthōs - Halbinsel in Nordgriechenland, heute autonome Mönchsrepublik

Atreús - S. des Pelops

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

Átropos - griech. Göttin (die
”
Unabwendbare“), eine der drei Schicksalsgöttinnen

(Moirai), sie durchtrennt den Lebensfaden eines Menschen

Áttalos II - König von Pergamon an der kleinasiatischen Küste, 210 – 138 v. Chr.,
König seit 159

Att́ıs - s. Kybele

185



6 Register

Attika - Landschaft in Mittelgriechenland, Hauptstadt: Athen

Augē - Priesterin der Athene in Tegea, von Hades Mutter des Telephos

Augustinus - Bischof von Hippo in Nordafrika, 354 – 430 n. Chr., Philosoph der
Patristik, Kirchenlehrer

Augustus - eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster römischer Kaiser,
regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr., geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar
im Jahr 45 v. Chr.

Auĺıs - Hafenstadt in Böotien (Mittelgriechenland)

Avicenna - Ibn Sina, persischer Philosoph und Arzt 980 - 1037

Bacchantin - Verehrerin des Bacchus (= Dionysos)

Bákchos - lat. Bacchus, s. Dionysos

Bassariden - griech. zu Bassareús, Beiname des Dionysos; Bassariden war der
Name der Erzieherinnen des Dionysos; Titel eines verlorenen Dramas des
Aischylos

Baudelaire Charles - franz. Lyriker, 1821 – 1867:
”
Die Blumen des Bösen“

Bellerophōn - Nationalheld von Korinth, wird begleitet von Pégasos, dem geflügel-
ten Pferd

Benedikt - lat. Benedictus, begründete das abendländische Mönchstum, gründete
529 das Kloster auf dem Monte Cassino, 480 – 547

Benn, Gottfried - Arzt und Dichter, 1886 - 1956

Benôıt de Sainte-Maure - Autor von Le Roman de Troie (verfasst zwischen 1160
und 1165)

B́ıōn - von Borysthenes, geboren in Olbia, einer nahe der Mündung des heutigen
Dnjepr (Borysthenes) gelegenen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335
– 245 v. Chr.

Bithynien - historische Landschaft (heutige Türkei) westlich von Pontos (s. dort)
am Schwarzen Meer/Marmarameer

Blegen, Carl William - 1897 – 1971, Ausgräber von Troia nach Dörpfeld

Boccaccio, Giovanni - 1313 – 1375, Humanist und Dichter; sein berühmtestes
Werk: Decamerone; sonst auch schrieb er

”
Über berühmte Frauen“ und

”
Über den Fall berühmter Männer“

Boēthós - von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentarwerk zu Aristoteles,
um 50 v. Chr.

Boēthius - Anicius Boethius, Staatsmann und weströmischer Platoniker, 480 -
524

Böotien - landwirtschaftlich geprägte Landschaft in Mittelgriechenland

186



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Borysthénēs - der neutige Dnjepr

Brahe, Tycho - Astronom, konstruierte Präzisionsgeräte von bis dahin unbekann-
ter Genauigkeit, 1546 – 1601

Brisḗıs - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia; Agamemnon nimmt
sie dem Achilleus weg und erregt so die Wut (mēnis) des Achilleus; Tochter
des Briseús aus Lyrnessos

Braurōn - Stadt in Attika

Bultmann, Rudolf - ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie in Mar-
burg, 1884 – 1976

byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

Byzántion - auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von Griechen ge-
gründet, später Konstantinopel, danach Istanbul genannt

Caesar - lat. Gaius Julius Caesar, römischer Feldherr, Massenmörder, Staats-
mann, Schriftsteller, 100 – 44 v. Chr.

Caesarēa - Hafenstadt in der römischen Provinz Iudaea, heute Israel

Caligula - Spitzname des römischen Kaisers Gaius Julius Caesar (
”
Soldatenstiefel-

chen“), Nachfolger des Tiberius, geistesgestörter Gewaltherrscher, regierte
von 37 bis 41 n. Chr.

Celan, Paul - Übersetzer und deutschsprachiger Lyriker; 1920 - 1970

Chaerōnēa - griech. Chairōneia, mittelgriechische Stadt, strategisch günstig gele-
gen, Ort einiger Entscheidungsschlachten

Chaldäer - Priester in babylonischen Städten, die besondere Kenntnisse in der
Zauberkunst (Magie), Astrologie und Astronomie hatten

Chalkēdōn - auch Kalchēdōn (heute Kadiköy) östlich von Constantinopolis,heute
Stadtteil von Konstantinopel (Istanbul)

Chánia - Stadt auf Kreta

Cháos - griech. w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur göttlichen Person erho-
ben: CHAOS

Chariklō - Mutter des Teiresias, eine Nymphe

Chéırōn - ein Kentaur,Sohn des Kronos, Erzieher vieler griechischer Helden

Cheraskov, Michail Matveevic - bedeutender russischer Epiker, 1733 – 1807

Chrónos - griech. w. Zeit, zur göttlichen Person erhoben: CHRONOS, Beiname:
Aphthitometis (s. dort)

Chrȳsē - a) kleine Insel bei Lemnos (westlich von Troia)

b) heilige Stadt südwestlich von Troia

Chrysḗıs - Priesterin des Apollon (s. dort)

187



6 Register

Chrȳsippos - griechischer Stoiker der alten Schule, 277 – 208 v. Chr.

Chrysóthemis - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra

Churriter - s. Hurriter

Ćıcero - lat. Marcus Tullius Cicero, römischer Politiker, Staatsmann, Jurist, Red-
ner, Philosoph, 106 – 43 v. Chr.

Claudel, Paul - 1868 – 1955, franz. Schriftsteller

Claudius - lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, römischer Kaiser, regierte
von 41 – 54 n. Chr.

Clēmēns - v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theologe, 150 – 215
n. Chr.

Cocteau, Jean - 1889 - 1963, franz. Schriftsteller und Regisseur

Corinth, Lovis - 1858 – 1925, impressionistischer Maler und Graphiker

Corneille, Pièrre - 1606 – 1694, franz. Schriftsteller

Dáıdalos - Baumeister und Erfinder, baute auf Kreta für den Minotaurus das
Labyrinth, Vater des Ikaros

Damáskios - neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des Lehrstuhls für pla-
tonische Philosophie, ca. 462 – 530 n. Chr.

Damástēs - Name eines Riesen, sein anderer Name ist Prokrústēs

Danaer - s. Achäer

Danaiden - die 50 Töchter des Danaos; sie ermordeten ihre Freier in der Hoch-
zeitsnacht

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Daniel; dieses geht zurück
auf den Weisen Daniel, der im 2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte;
verfasst ist das nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl um
167 v. Chr.

Dante Alighieri - ital. Dichter, Hauptwerk:
”
Die göttliche Komödie“, 1265 bis 1321

Dárēs - genannt Dares der Phryger, etwa 5. Jahrhundert n. Chr.:
”
Über die

Zerstörung Troias“; fiktiver lat. Bearbeiter einer älteren griechischen Vor-
lage

Dē̈ıáneira - Frau des Herakles

Dḗıphobos - Sohn des Priamos, Mann der Helena nach dem Tode des Paris

Delphi - Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig; seine Priesterin heißt
Pythia; berühmt waren die Orakelsprüche von Delphi

Dēmētēr - Tochter des Kronos, Göttin der Fruchtbarkeit

Dēmētrios - von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripatetischer Philosoph,
ca. 360 – 280 v. Chr.

188



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Dēmókritos - griech. Philosoph, um 460 – 370 v. Chr., Vertreter der Atomtheorie

Dēmophōn - 1. Sohn des Königs von Eleusis;

- 2. Sohn des Theseus;

- 3. Tafelmeister Alexanders des Großen

Descartes - Begründer des neuzeitlichen Rationalismus (cogito, ergo sum = ich
denke, also bin ich), 1596 – 1650

Deukaĺıōn - Sohn des Prometheus

Dīa - Frau des Ixion

d̄ikē - griech. w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,

b) Buße, Strafe,

oder zur göttlichen Person erhoben: DÍKĒ

Diktys - genannt der Kreter, etwa 4. Jahrhundert n. Chr., fiktiver Bearbeiter
einer griechischen Vorlage aus dem 1. Jahrhundert n. Chr.:

”
Tagebuch des

trojanischen Krieges“

Dilthey, Wilhelm - 1833 – 1911, Vertreter der geisteswissenschaftlichen Lebens-
philosophie

Diódotos - stoischer Philosoph, väterlicher Freund des CICERO

Diogénēs - v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand, um 440 v. Chr.;
die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert (Kreta?)

Diogénēs - von Sinōpē (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph, Kyniker (s. dort),
ca. 412 – 324

Diogénēs Laértios - Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

Diomēdēs - König von Argos, Freier Helenas, einer der stärksten Griechen vor
Troia

Diónysos I und II - Als Dionysos I auch Zagreus genannt, Sohn des Zeus und
der Persephone oder der Demeter; er wird von Titanen ermordet; danach
ersteht er mit Hilfe des Zeus und wird als Dionysos II von Semele geboren,
Gott des Weines; wird im Rausche verehrt; daher spricht man auch vom
orgiastischen Dinoysoskult; anderer Name: Bákchos,

Dörpfeld, Wilhelm - 1853 – 1940, Archäologe, Ausgräber in Troia 1877 – 1881;
Nachfolger von Heinrich Schliemann

Droysen, Johann Gustav - bedeutender deutscher Historiker, 1808 – 1884, führen-
des Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

dysnomı́ē - griech. w. gesetzloser Zustand, zur Göttlichen Person erhoben: DYS-
NOMÍE

Ēdōnen - nordgriechischer Stamm

189



6 Register

eirēnē - griech. w. Friede, zur göttlichen Person erhoben: EIRENE

Eléa - Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegründet, Wiege der eleatischen
Philosophie

Eléktrā - Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra

Eleuśıs - Stadt in Attika

Eliade, Mircea - Religionswissenschaftler, 1907 – 1986 (s. Literaturverzeichnis)

Ēlis - historische Landschaft auf der nordwestlichen Peloponnēs (Olympia liegt
in der Landschaft Elis)

Empedoklēs - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend, ca. 483 – 423
v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Trennung der Elemente als Grundlage
allen Geschehens

Enuma Elisch - babylonischer Schöpfungsmythos

ēōs - auch héōs, griech. w. Morgenröte, zur göttlichen Person erhoben: ĒŌS,
Gattin des Titōnós

Épaphos - Sohn des Zeus und der Io

Éphesos - kleinasiatische Küstenstadt (s. Ionien)

Eṕıktētos - auch Epiktēt, jüngere Stoa, 55 – 135 n. Chr.

Eṕıkuros - auch Epikúr, Begründer der nach ihm benannten Philosophenschule,
341 – 272 v. Chr.

Epimētheús - Br. des Prometheus (s. dort), der
”
Später“-Denkende

Erasmus - von Rotterdam, 1466 – 1536, gelehrter Humanist

Eratosthénēs - griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaftler, Philologe
und Bibliothekar in Alexandria, entwarf eine Erdkarte, ca. 286 – 206 v.
Chr.

érebos - griech. w. Finsternis, zur göttlichen Person erhoben: EREBOS, gemeint
ist wohl im Unterschied zu nyx die dämmerige Nacht, das Zwielicht

Erinyen - strafende Göttinnen

Eriphýlē - Frau des Amphiaraos; sie verrät ihren Mann, durch Schmuck bestochen

éris - griech. w. Streit, zur göttlichen Person erhoben: ERIS

Ernst, Max - 1891 – 1976, Maler und Graphiker

érōs - griech. w. Begehren, Trieb, zur göttlichen Person erhoben: EROS,
Beiname: Prōtógonos = der Erstgeborene, auch Phánēs

Erýmantos - Berg auf der Peloponnes

Eteoklēs - Sohn des Ödipus

Eúboia - Insel östlich von Griechenland, lat. Euboea

190



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Eúdēmos - von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Peripatos, Schüler des
Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

Eúdoxos - von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und Philosoph, etwa 400
- 350 v. Chr.; postulierte die Kugelgestalt der Erde; berechnete die Maße
der damals bewohnten Welt

Eugámmōn - von Kyrēnē, Verfasser der Telegonie (in den Jahren von 568 – 565
v. Chr.)

Eukléıdēs - auch Euklid, Mathematiker, um 300 v. Chr.; nach ihm ist die eukli-
dische Geometrie benannt

Eumeniden - anderer Name für Erinyen, von Aischylos gestaltet

eunomı́a - griech. w. Rechtsstaatlichkeit, zur göttlichen Person erhoben: EUNO-

MIA, im ionischen Dialekt: EYNOMÍĒ

Euphoŕıōn - Sohn des Faust und der Helena

Euriṕıdēs - 485 – 406 v. Chr., attischer Tragiker

Euryd́ıkē - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Musik leider erfolglos aus
dem Reiche des Todes zu holen versuchte

Eusébios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Palästina, fruchtbarer Kirchen-
schriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio Evangelica, ca. 263 – 339 n. Chr.

Faust, Johannes - etwa 1480 – 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als Gei-
sterbeschwörer; wurde von Goethe zur Hauptfigur seines gleichnamigen
Dramas gemacht

Ficino, Marco - 1433 – 1499, ital. Arzt und Philosoph, Platoniker

Freud, Siegmund - 1856 – 1939, Neurologe, begründet die Psychoanalyse

Friedrich II - auch
”
der Große“ genannt, König von Preußen, 1712 – 1786

Fronto - lat. Marcus Cornelius Fronto, berühmter Redner der Kaiserzeit, 2. Jahr-
hundert n. Chr.

Fulgentius - Mythograph,etwa 6. Jahrh. n. Chr.

gáıa - auch gē, griech. w. Erde, zur göttlichen Person erhoben: GAIA, auch GĒ

Galēnós, Klaudios - auch Galēn, berühmter griech. Arzt und Philosoph, Verfasser
bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutzter medizinischer Lehrbücher,
etwa 129 – 216 n. Chr.

Galliēnus - lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus, 218 – 268, römi-
scher Kaiser

Gassendi, Pierre - französischer Physiker, Philosoph, Professor für Mathematik in
Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem christlichen Glauben in Einklang zu
bringen, Erneuerer des Atomismus; Epikureer, 1592 – 1655

George, Stefan Anton - 1868 – 1933, deutscher Lyriker

191



6 Register

Geryōn - Riese mit drei Leben, in Spanien sich aufhaltend, auch Geroynēs, Ge-
ryoneús

Gide, André - 1869 – 1951, französischer Schriftsteller

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kämpfen gegen Zeus und
die olympischen Götter

Gordianus - lat. Marcus Antonius Gordianus, römischer Kaiser von 238 – 244,
geb. 225, unterwarf Mesopotamien

Gorǵıās - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt:
”
Alles ist falsch“, etwa

480 – 375 v. Chr.

Guido de Columnis - 1215 – 1290, in Messina lebend, verfasste 1286 ein Handbuch

”
Geschichte der Zerstörung Troias“; seine Vorlage ist der

”
Roman de Troie“

des Benôıt de Sainte-Maure

Hádēs - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur göttlichen Person erhoben: HADES

(Gott der Unterwelt)

Hadrian - eig. Publius Aelius Hadrianus, römischer Kaiser 117 – 138, ließ im
Norden der Provinz Britannia (heute nördliches England) den nach ihm
benannten Grenzwall bauen, UNESCO –Weltkulturerbe, geb. 76 n. Chr.

Háımōn - Sohn des Kreon, Verlobter der Antigone

Halikarnassós - heute Bodrum (s. Ionien)

Hálys - Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien

Harmońıa - s. Kádmos

Hauptmann, Gerhard - 1862 – 1946, deutscher Dramatiker, Literaturnobelpreis
1912, schrieb u. a.

”
Die Weber“

Hebros - Fluss in Thrakien (heute: Maritza)

Heidegger, Martin - deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom Sein,
Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889 – 1976

Heine, Heinrich - 1797 – 1856, deutscher Dichter

Heisenberg, Werner - Physiker, Begründer der sog. Quantenmechanik, Nobel-
preisträger, 1901 – 1976

Hēkábē - Frau des Priamos, Königin von Troia

Hekatombaiōn - griech., etwa unseren Monaten Juli/August entsprechend; ur-
sprünglich Krónios genannt

Héktōr - S. des Priamos, stärkster Soldat der Troer,v. Achilleus getötet

Helénē - auch Hélena, Frau des Königs Menelaos, von Paris als seine Frau nach
Troia entführt

192



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Helikōn - Berg bei Askra im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg, an dem
Hesiod zum Sänger berufen wurde

hēlios - griech. w. Sonne, zur göttlichen Person erhoben: HELIOS, Beiname: Hy-
peŕıōn = in der Höhe wohnend, Sohn der Höhe

Hēphaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst und des Feuers

Hērā - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

Hērákleitos - auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos (Kleinasien)
lebend, etwa 545 – 480 v. Chr., lehrt den unablässigen Wandel der Dinge,
die Einheit der Gegensätze

Hēraklēs - Sohn des Zeus und der Alkmene von Theben, lat. Hercules

Herbort von Fritzlar - verfasste zwischen 1190 und 1200 das
”
Liet von troye“,

das älteste Troia-Epos in deutscher Sprache (mittelhochdeutsch), wohl im
Auftrage des Landgrafs Hermann von Thüringen

Herder, Johann - Theologe und Kulturphilosoph, 1744 - 1803

Gottfried

Hermēs - S. des Zeus, Bote der Götter

Hermı̄nos - griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexandros von Aphrodi-
sias, 2. Jahrhundert n. Chr.

Hermiónē - a) Tochter des Menelaos, b) Stadt in der Argolis

Hērōdēs - jüdischer König, Freund der Römer, soll den Kindermord in Bethlehem
befohlen haben, 72 v. Chr. – 4 n. Chr.

Hēródotos - auch Hērodót, Begründer der wissenschaftlichen Geschichtsschrei-
bung, 484 – 430 v. Chr.

Hērōn - von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker, 1. Jahrhundert
n. Chr., seine umfangreiche Schrift heißt pneumatiká und behandelt die
Druck- u. Saugwirkung von Wasser, um Maschinen anzutreiben

Hēśıodos - auch Hēsiód, Verfasser der
”
Theogonie“ und der

”
Werke und Tage“,

um 700 v. Chr.

Hethiter - zur indoeuropäischen Sprachgruppe (
”
watar“ = Wasser) gehörendes

Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien nachweisbar, bekannt durch Keil-
schrift auf Tontafeln; um 1200 v. Chr. brach ihr Reich (Suppiluliuma II)
zusammen; s. auch Hurriter

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Testament (etwa um
200 v. Chr. entstanden); gilt als ein frommer Dulder

Hı́pparchos - aus Nikaia (heute Iznik in der nördlichen Türkei), Astronom und
Geograph, ca. 191 – 126 v. Chr., berechnete mit hoher Genauigkeit das
Sonnenjahr

193



6 Register

Hippodámeia - Frau des Peiŕıthoos

Hippokrátēs - von der Insel Kōs vor der kleinasiatischen Küste, griech. Arzt, Be-
gründer der Medizin als Wissenschaft; die Sammlung der unter seinem
Namen überlieferten Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt; ca.
460 – 370 v. Chr.

Hippólytos - häufig verwendeter griechischer Personenname, insbes.

1. christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

2. Sohn des Theseus und der Amazonenkönigin Hippolýtē

Hippukrēnē - Name einer Quelle

Hobbes, Thomas - 1588 – 1679, englischer Mathematiker und Staatstheoretiker

Hölderlin, Friedrich - 1770 – 1843, deutscher Übersetzer und Lyriker

von Hofmannsthal, Hugo - 1874 – 1929, östereichischer Schriftsteller (Verfasser
des

”
Jedermann“)

Hómēros - auch Homēr, Epiker; unter seinem Namen sind u. a. die Ilias (etwa um
750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa um 720 v. Chr.) überliefert

Horāz - lat. Quintus Horatius Flaccus, römischer Dichter, 65 – 8 v. Chr.

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen dem Mittelmeer
und dem im südwestlichen Iran gelegenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14.
Jahrh. v. Chr. durch die Hethiter besiegt; ihre Götter: Himmel – Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in die Unterwelt
verbannt; diesen hurritisch-hethitischen Sukzessionsmythos finden wir in
Hēsiods Theogonie wieder

Hyginus - Fabeldichter und Sammler, Name und Lebenszeit sind unsicher (viel-
leicht 2. Jahrhundert n. Chr.)

Hypeŕıōn - Sohn der Höhe, Beiname des Helios

Íbykos - griechischer Dichter aus Unteritalien (Rhegion); 6. Jahrh. V. Chr.

Ídā - auch Ídē, Bergzug in der südlichen Troas

Íkaros - Sohn des Daidalos, stürzte aus Übermut ab

Iokástē - Mutter und Frau des Ödipus

Iólē - Nebenfrau des Herakles

Ionien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heute Izmir) bis Hali-
karnassos (heute Bodrum) reichend; Ephesos und Miletos liegen in Ionien;
die Stadt Teos, gegenüber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehörig; Thales, Anaximander und

Anaximenes sind ionische Philosophen

194



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Iphigéneia - auch Iphigenie, Tochter des Agamemnon und der Klytaimnestra oder
des Theseus und der Helena nach einer Nebenüberlieferung

Iśıdōros - auch Isidōr von Sevilla, Kirchenlehrer, 560 – 636 n. Chr.

Isis - ägypt. Göttin, Schwester und Frau des Osiris; sie entspricht der griechi-
schen Göttin Demeter

Ísmaros - s. Maroneia (im Stammesgebiet der Kikonen)

Ismēnē - Tochter des Ödipus

Isokrátēs - berühmter griech. Redner, 436 – 338 v. Chr.

Ithaca - griech. Ithákē, Insel des Odysseus; es ist nicht sicher, ob das Ithaka des
Odysseus mit der heutigen Insel Ithaka im Ionischen Meer (westlich von
Griechenland gelegen) identisch ist

Ix́ıōn - König der Lapithen, tötete seinen Schwiegervater

Jahwist - einer der Autoren der Schöpfungsgeschichte des Alten Testaments (ver-
wendet Jahwe als Begriff für Gott), 9. Jahrh. v. Chr.

Jambĺıch - griech. Iámblichos, Neuplatoniker, etwa 240 - 325

James, Henry - 1843 – 1916, britisch-amerikanischer Schriftsteller

Jaspers, Karl - deutscher Vertreter der Existenzphilosophie, Geschichtsphilosoph,
1883 – 1969

Jelinek, Elfriede - geb. 1946, österreichische Schriftstellerin, Nobelpreisträgerin
2004

Jens, Walter - 1928 –2013, klassischer Philologe, Schriftsteller

Jōhánnēs (᾿Ιωάννης) - häufig im griechischen Sprachraum vorkommender Name,
z. B.

1. der Evangelist, vermutlich Verfasser des Johannesevangeliums,

2. der Apokalyptiker (w. Enthüller), Verfasser der sog. Johannesapokalyp-
se des Neuen Testaments, nicht identisch mit dem Verfasser des Johannes-
evangeliums

3.von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Sammlung <ausgewählter
Lehrsätze> zur Naturphilosophie, um 400 n. Chr.

4. Duns Scotus, Begründer der jüngeren Franziskanerschule der Hochscho-
lastik, 1266] - 1308

5. Scotus Eriúgena, Philosoph der Frühscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Übersetzungen den Neupla-
tonismus in die Scholastik ein

Juliánus Apóstata - lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apostata
(
”
der Abtrünnige“) genannt, römischer Kaiser (361 – 363), geb. 331 n.

Chr.

195



6 Register

Justinián - lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von 527 – 565 n. Chr.,
geb. 482

Kádmos - phönizischer Königssohn; Mann der Harmonia; gilt als Gründer The-
bens in Mittelgriechenland und soll das phönizische Alphabet nach Grie-
chenland gebracht haben; Bruder der Europa, Vater der Semele, d. h. Groß-
vater des Dionysos

Kaiser, Georg - 1878 – 1945, deutscher Schriftsteller

Kálchas - Seher der Griechen vor Troia

Kalchēdōn - s. Chalkedon

Kalliópē - s. Musen

Kalydōn - Küstenstadt in Ätolien

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 – 1804

Kaphēreús - Landspitze auf der Ostseite des südlichen Euböa, Hafen

Karien - historische Landschaft in Kleinasien

Karneádēs - griechischer Platoniker, 214 – 129 v. Chr., Begründer der neueren
Akademie

Kástōr - Sohn des Tyndáreos (oder des Zeus) und der Leda

Kékrops - Gründer von Athen und dort 1. König

Kēnáıon (Κηναῖον) - Vorgebirge im Nordwesten von Euboia

Kentauren - Fabelwesen, halb Pferd, halb Mensch

Kérberos - der Höllenhund; lässt jeden in die Unterwelt hinein, aber keinen heraus;
Orpheus soll ihn durch seine wunderbare Musik besänftigt haben

Kerkyōn - ein Ungeheuer

Kerýneia - Stadt auf der Peloponnes

Kikonen - Stamm in Thrakien,s. Maroneia

Kilikien historische Landschaft (heutige Türkei) nordöstlich von Zypern

Kı́mōn - Feldherr und Politiker aus Athen (510 – 449)

Kingu - Gott im Enuma-Elisch-Mythos, für die Sünden anderer Gottheiten ge-
schlachtet

Kirchner, Ernst-Ludwig - 1880 – 1938, deutscher Maler

Kı́rkē - Göttin, Geliebte des Odysseus, auf der Insel Aia lebend

Kitháırōn - Gebirge in Mittelgriechenland

Klazomenáı - Stadt an der Küste Kleinasiens (in Lydien)

Kleánthēs - griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331 – 230 v. Chr.

196



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

von Kleist, Heinrich - 1777 – 1811, deutscher Dramatiker

Kleitómachos - Leiter der Akademie 127 – 109 v. Chr., geb. 187 v. Chr.

Klinger, Paul - 1907 - 1971,deutscher Filmschauspieler

Klōthō - griech. Göttin (die
”
Spinnerin“), eine der drei Schicksalsgöttinnen (Moi-

rai), sie spinnt den Schicksalsfaden eines Menschen

Klytaimēstra - auch Klytaimnēstra, Frau des Agamemnōn; tötet zusammen mit
ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann nach dessen Rückkehr von Troia

Knidos - Stadt in der westlichen Türkei (südl.Halikarnassos, östlich von Kos)

Kolōnós - Stadtteil (demos) von Athen

Kolophōn - griech. Stadt, nordöstlich Samos auf dem kleinasiatischen Festland in
der heutigen Türkei

Konrad von Würzburg - 1225 – 1287, verfasste eine Abhandlung vom Troia-Krieg

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt) ist das helio-
zentrische, 1473 – 1543

Korff, Hermann August - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk:
”
Geist der Goe-

thezeit“, 1882 – 1963

Korinthos - Hafenstadt im mittleren Griechenland

Korybantens. Kureten

Kranaē - kleine Insel im lakonischen Meerbusen (nicht gesichert)

Krátēs - von Mallos (heute Karataschan an der südwesttürkischen Küste bei Ada-
na), Stoiker, Grammatiker, 2. Jahrhundert v. Chr.

Kréōn - Regent in Theben nach Ödipus, Vater des Haimon

Kroisos - lat. Croesus, letzter König von Lydien (Kleinasien), 595 – 545 v. Chr.,
unermesslich reich durch Steuern und Bodenschätze (vor allem Gold, 546
v. Chr. vom Perserkönig Kyros II besiegt

Krommyōn - Ort bei Korinth

Kroniden - Söhne und Töchter des Kronos, z. B. Zeus, Hera, Hades, Poseidon

Krónos - Titan, jüngster Sohn des Uranos und der Gaia

Krótōn - Stadt in Unteritalien (jetzt Crotone)

Kumarbi - ursprünglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Griechen entspre-
chend; seine Mythen sind aus der Zeit um 1500 v. Chr. in hethitischer
Sprache auf der sog. Kumarbi-Tafel überliefert; s. Hurriter

Kurasch - = Kyros II, Perserkönig; besiegt 546 v. Chr. den märchenhaft reichen
König der Lyder Kroisos

197



6 Register

Kurēten - griech. Kurētes, Wesen aus dem Mythos, sie schützten den neugebore-
nen Zeus, werden oft mit den Korybanten gleichgesetzt

Kybélē - im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Türkei)als Muttergottheit
verehrt, Geliebte des Attis

Kýmē - Hafenort in der historischen Landschaft Äolien, nordwestlich von Smyr-
na (heute Izmir); auch Name einer Hafenstadt an der Ostküste der Insel
Euboia

Kyrēnáika - griech. Kyrēnaikē, lat. Cyrēnáica, historische Landschaft (heute Li-
byen), Hauptstadt Kyrēnē

Kyrēnē - griech. Stadt im heutigen Lybien (Schakhat), danach ist die Küstenland-
schaft Kyrenaika benannt

Lábdakos - König in Theben (s. Stammbaum)

Láchesis - griech. Göttin(die den Lebensfaden
”
Bestimmende“), eine der drei

Schicksalsgöttinnen (Moirai), sie legt die Länge des Lebensfadens eines
Menschen fest

Laértēs - s. Odysseus

Láios - König in Theben (s. Stammbaum)

Lakýdēs - griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akademie, starb 207 v.
Chr., das nach ihm benannte Lehrgebäude hieß Lakydéıon

Lámpsakos - Stadt an der Südostküste der heutigen Dardanellen (zwischen Ägäis
und dem Marmarameer), heute Lapseki

Laodámeia - Frau des Protesilaos

Laomédōn - König von Troia

Lárissa - Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)

Lēdā - Geliebte des Zeus, Frau des Tyndareos, Mutter der Helena, der Klytaim-
nestra und der Zwillinge Kastor und Polydeukes

Leibniz, Gottfried Wilhelm - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 – 1716

Lēmnos - Insel westl. von Troia

Lerna - Ort in der historischen Landschaft Argolis; Herakles soll dort eine Schlan-
ge getötet haben

Lessing, Gotthold Ephraihm - 1729 – 1789, Schriftsteller, Dichter, Kunsttheore-
tiker

Lētō - Mutter des Apollon und der Artemis

Leúkippos - begründet die Atomtheorie; sein Schüler ist Dēmokrit, 1. Hälfte des
5. Jahrhunderts v. Chr.

Libýē - Tochter des Epaphos

198



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Ligurien - historische Landschaft nördl. von Pisa (Norditalien)

Ĺınos - Bruder des Orpheus, Lehrer des Herakles

Lokris - historische Landschaft in Mittelgriechenland

Lorenzo di Medici - auch der Prächtige genannt, Politiker und Alleinherrscher in
Florenz, aus der bedeutenden florentinischen Familie der Medic, (führend
im Handel, bei den Banken und in der Politik)1449 – 1492

Loriot - 1923 – 2011, deutscher Schriftsteller, Schauspieler, Humorist

Lukiān - 125 – 180 n. Chr., vielseitiger griech. Schriftsteller

Lukrēz - lat. Titus Lucretius Carus, römischer Dichter, etwa 99 – 55 v. Chr.,
Anhänger Epikurs

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr östlicher Grenzfluss hieß Halys, Haupt-
stadt: Sardeis

Lykien - Landschaft an der kleinasiatischen Westküste (östlich von Rhodos)

Lykomēdēs - König auf der Insel Skyros, versteckte den jungen Achill

Lyrnēssós - Stadt in der historischen Landschaft Troas (Kleinasien)

Mänáden - Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dionysos

Mahler, Gustav - österr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien, 1860 –
1911

Makedonien - antike Landschaft (Königreich) auf der Balkanhalbinsel, heute in
Bulgarien, Griechenland und in der Republik Mazedonien aufgehend

Maléai - auch Maléa, Landspitze auf der südöstlichen Peloponnes

Mallós - Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

Mark Aurel - lat., ursprünglich lautet der Name Marcus Annius Verus, nach seiner
Adoption: Marcus Aurelius Antoninus, römischer Kaiser und Stoiker, 121
– 180 n. Chr., Kaiser seit 161

Marōneia - wohl identisch mit Ísmaros, Stadt an der Südküste Thrakiens

Mēdēa (Μήδεια) - griech.: Mēdeia, tragische Person, Tochter des Königs Aiētēs
(in der Landschaft Kolchis an der Ostküste des Schwarzen Meeres)

Mēder - indoeuropäisches, stark expandierendes Reitervolk im Nordwesten Irans,
835 v. Chr. erstmals urkundlich erwähnt; 585 war der Halys ihre West-
grenze, 550 v. Chr. von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk
integriert

Mégara - Stadt westl. von Athen

Melańıppē - eine Amazone

Meléagros - Königssohn; tötet den kalydonischen Eber

199



6 Register

Meĺıboia - Küstenstadt in Tessalien

Mélissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein, um 450 v. Chr.

Mémphis - Tochter des Nils

Ménandros - auch Menánder, bedeutender Dichter der Neuen Komödie, 342 – 291
v. Chr.

Menélāos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena, König von
Sparta

Menestheús - Sohn des Erechtheus (s. Stammbaum Athen)

Ménippos - von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Satiren, Kyniker, 3.
Jahrhundert v. Chr.

Menoikeús - Sohn des Kreon

Merópē - Frau des Polybos, Königs von Korinth; (nach Apollodoros [bibl. 3.49
Brodersen] hieß sie Peŕıboia)

Metapont - griechische Stadt in Unteritalien

Métōn - athenischer Astronom (5. Jahrh. v. Chr.)

Mı́dās - König von Phrygien

Midéa - Burg südöstlich von Mykene

Mı́lētos - auch Milēt; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)

Mīnōs - König von Kreta

Mı́thrās - iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr Kult drang bis Zen-
traleuropa vor

Mithridátēs - eig. Mithridates VI Eupátōr, um 130 – 63,König von Pontos
(Südküste des Schwarzen Meeres)

móıra - griech. w. Schicksal, zur göttlichen Person erhoben: MOIRA (Schick-
salsgöttin)

Mólōn - berühmter griechischer Redner an der Wende vom 2. zum 1. Jahrhundert
v. Chr.

Moreau, Gustave - 1826 – 1898, franz. Maler

Musen - Töchter des Zeus, Beschützerinnen der Künste unter Führung des Apol-
lon; Kalliope z. B. gilt als Mutter des Orpheus und ist die Muse der epischen
Dichtung und der Wissenschaften

Mykēnē - Burg in der historischen Landschaft Argolis auf der Peloponnes; danach
ist eine Kultur als mykenische (1600 bis 1200) benannt

Mysien - historische Landschaft in Kleinasien

Natorp, Paul - Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus, 1854 – 1924

200



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Nausiphánēs - griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demokrit, Lehrer des
Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4. Jahrhundert v. Chr.

Neméa - 1. Ort in der Argolis;

2. Ort in der Landschaft Lokris

Naxos - Insel in der südlichen Ägäis

némesis - griech. w. Unmut; zur göttlichen Person erhoben (NEMESIS) gilt sie
als Tochter der Nacht; sie rächt Hochmut

Nēreús - Meergreis, Weissager, Vater der Thetis

Nero - römischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius Domitius Ahenobarbus,
später nach seiner Adoption Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n.
Chr., wegen seiner Grausamkeit berüchtigt

Nietzsche, Friedrich - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 – 1900

Nigidius - lat. Publius Nigidius Figulus, römischer Naturforscher und Philosoph,
befreundet mit Cicero, etwa um 100 v. Chr. geb., 45 gestorben

Nı́kaia - auch Nikáıa, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (südöstl. von Konstantinopel)
s.Hipparchos

Nikólaos - von Damaskus, aristotelischer Philosoph, Politiker, Diplomat, geb. 64
v. Chr.

Nikóstratos - Sohn des Menelaos

Nónnos - epischer Dichter, schrieb die
”
Geschichten um Dionysos“ (Dionysiaká),

5. Jahrhundert n. Chr.

Nýsai - die Ammen des Dionysos

nyx - w. Nacht, zur göttlichen Person erhoben: NYX, neben EREBOS (s. dort)

Odysseús - Sohn des Laertes, König von Ithaka; nur widerwillig nimmt er – jung
verheiratet – am Krieg gegen Troia teil

Ödipus - griech. Oid́ıpūs, Gatte und Sohn der Iokaste, König in Theben

Oeta - s. Oitē

Oinōnē - eine Nymphe, zog den Paris auf, galt als seine erste Frau [Q.S. 10.262
ff.]

Oinoṕıōn - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Oı́tē - lat. Oeta, Gebirge in Mittelgriechenland

Ōkeanós - Titan, ältester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann der Tethys

Olymṕıa - Ort in Elis (Peloponnes)

Ólympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Götter

Orchómenos - Stadt in Mittelgriechenland (Böotien)

201



6 Register

Oréstēs - Sohn des Agamemnon; rächt den Mord an seinem Vater, indem er die
Mörder, seine eigene Mutter Klytaimestra und den Aigisthos, deren Lieb-
haber, erschlägt

Orff, Carl - deutscher Komponist, 1895 - 1982

Oróntēs - 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und ins Mittelmeer
mündend, heute als

”
Asi“ durch den Libanon, Syrien und die Türkei flie-

ßend

Orpheús - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Lebenszeit ist nicht
gesichert (vielleicht schon das zweite Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus; orphisch = die Lehre des Orpheus betreffend; Or-
phismus/Orphizismus – theologisch-philosophische Geheimlehre zur See-
lenwanderung und Sünde

Osiris - ägyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Totengott

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 – 1937, bekanntestes Werk:

”
Das Heilige“

Ovid - römischer Dichter, Publius Ovidius Naso, 43 v. Chr. – 16 n. Chr.

Paktōlós - ein kleiner Gold führender Fluss in Kleinasien (heute Türkei in der
historischen Landschaft Lydien)

Palamēdēs - König von Euboia (Insel östlich vom mittleren Griechenland), Sohn
des Nauplios, galt als Erfinder des Alphabets, des Rechnens und des Mes-
sens

Pallás - Beiname der Athēna

Pan - S. des Hermēs; stark behaart am ganzen Körper und mit Ziegenfüßen
und Ziegenhörnern ausgestattet, gehört er zum immer lüsternen Gefolge
des Dionysos, Wald- und Weidegott

Panáıtios - griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185 – 109, lat. Panaetius

Pannwitz, Rudolf - 1881 – 1969, deutscher Schriftsteller

Páris - S. des Priamos v. Troia; entführt die Helena aus Sparta und löst den
Krieg zwischen Griechen und Trōern aus

Parmeńıdēs - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertreter der elea-
tischen Schule; lehrt die Unmöglichkeit des Werdens, etwa 514 – 445 v.
Chr.

Parnassós - Gebirge in Mittelgriechenland

Pāsiphāē - Frau des Minos, Königs von Kreta, auch Pāsiphāā

Parsismus - nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion der Parsen, ge-
stiftet von Zarathustra; sie denkt dualistisch und sieht Welt als Kampf
zwischen dem guten Gott (Ahura Mazda) und dem bösen Gott (Ahriman)

202



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Pátara - Ort an der kleinasiatischen Küste (im westlichen Lykien) mit dem be-
deutendsten Apollonheiligtum

Pátroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fällt vor Troia im Kampf gegen
Hektor

Pausańıas - Verfasser eines Reisehandbuchs (2. Jahrh. n. Chr.), der antike Ba-
edecker

Pégasos - ein geflügeltes Pferd

Peiŕıthoos - Freund des Theseus

Pēleús - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

Pēlion (Πήλιον) - Waldgebirge in Thessalien, Heimat des Cheiron

Peloṕıa - Tochter des Thyestes, Mutter des Aigisthos

Pelopónnēsos - die Peloponnes, südlicher Teil Griechenlands, Halbinsel

Pélops - Sohn des Tantalos

Pentheśıleia - Königin der Amazonen

Pentheús - Sohn der Agaue, Schwester der Semele

Pepárēthos - Sohn des Dionysos, s. Ariadne

Peŕıboia - s. Merope

Periklēs - athenischer Staatsmann, 490 – 429 v. Chr.; schuf die die materiellen
Grundlagen und gestaltete das geistige Klima der griechischen Klassik

Persephónē - T. des Zeus und der Demeter, Göttin der Unterwelt

Pháıdra - Frau des Theseus

Pháıdros - Epikureer, ca. 138 – 70 v. Chr.

Phaiā - Name einer Sau, die Theseus getötet hat

Phálēron - früher Athens Haupthafen

Phánēs - eine orphische Gottheit, s. eros

Pheid́ıas - auch Phidias, aus Athen, berühmter Bildhauer; 5. Jahrhundert v. Chr.

Ph́ılippos - auch Philipp II, König von Makedonien, Vater des Alexander, einte
Griechenland unter makedonischer Führung, 382 – 336 v. Chr., König seit
359

Philipp v. Orléans -1640 – 1701, Herzog von Orléans

Philoktētēs - König in Thessalien, tötet den Paris

Ph́ılōn - von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begründer der 4. akademi-
schen Schule, etwa 158 – 84 v. Chr.

203



6 Register

Phönizien - historische Küstenlandschaft im Ostmittelmeerraum, heute auf dem
Territorium von Israel, Libanon und Syrien

Phóın̄ıx - Lehrer des Achilleus

Phoḱıs - historische Landschaft in Mittelgriechenland (dort finden sich Delphi und
der Parnassos)

Phōtios - Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-orthodoxen Kirche) von
Konstantinopel, der bedeutendste Gelehrte seiner Zeit, etwa 820 – 891 n.
Chr.

Phrygien - historische Landschaft in Kleinasien

Phth́ıā - auch Phth́ıē, Stadt und Region im Süden Tessaliens in der historischen
Landschaft Phth̄ıōtis

Ṕındaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des erhabenen Stils,
ca. 522 – 445 v. Chr.

P̄ısa - Ort in der historischen Landschaft Elis

Pittheús - König von Troizen

Planck, Max - deutscher Physiker, Begründer der Quantentheorie, 1918 Nobel-
preis, 1858 – 1947

Plátōn - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 – 347 v. Chr.

Plinius - der Ältere, 23 – 79 n. Chr., Offizier, Verwaltungsbeamter und gelehrter
Enzyklopädist, starb beim Ausbruch des Vesuvs, Autor der sog.

”
Naturalis

historia“, des umfangreichsten Prosawerks der lateinischen Antike

Plot́ın - griech. Plōt̄ınos, neuplatonischer Philosoph um 204 – 270 n. Chr., in Rom
lebend, aber griechisch schreibend

Plútarchos - auch Plutárch philosophischer Schriftsteller, Vertreter des mittleren
Platonismus, um 46 – 126 n. Chr. doxographische Werke (unter vielen
anderen):

placita philosophorum (= Lehrsätze der Philosophen); gelten als unecht;
sind vermutlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. zuzuordnen

stromateis (= Teppiche); gelten ebenfalls als unecht, bei Eusebios z. T.
erhalten

Polémōn - konservativer Philosoph aus der Schule des Platon, später Leiter der
Schule (Akademie), betont die Ethik als Schwerpunkt der Philosophie, etwa
350 – 275 v. Chr.

Pólybos - König von Korinth, Mann der Merope

Polydeúkēs - Sohn des Tyndareos

Polýdōros - Urgroßvater des Ödipus

204



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Polýklētos - auch Polyklēt, aus Argos, berühmter griech. Bildhauer und Kunst-
theoretiker, 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

Polynéıkēs - Sohn des Ödipus

Polyxénē - Tochter des Priamos, soll eine Affäre mit Achilleus gehabt haben

Póntos - historische Landschaft (heutige Türkei) an der Südküste des Schwarzen
Meeres (Póntos Eúxeinos)

Porphýrios - Neuplatoniker, Schüler und Biograph des Plotin, 234 – 305 n. Chr.,
seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen Schule zu Rom, Lehrer u. a. des
Jamblichos

Poseidōn - S. des Kronos, Gott des Meeres

Poseidōnios - griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geograph und Histo-
riker hoch angesehen, ca. 135 – 50 v. Chr.

Pound, Ezra - 1885 – 1972, amerikanischer Schriftsteller

Pŕıamos - König von Troia, Vater u. a. des Hektōr und des Paris

Pródikos - griech. Sophist von der Insel Keos, geb. etwa 470 v. Chr.

Próklos - neuplatonischer Philosoph, berühmter Kommentator platonischer Dia-
loge, ca. 412 – 485 n. Chr.

Prokrústēs - s. Damastes

Promētheús - S. des Titanen Iapetós, w. der Vorausdenkende (i. U. zu Epimētheús,
der erst denkt, wenn das Kind in den Brunnen gefallen ist); kämpft mit
List und Geist gegen Zeus

Prósymnos - Liebhaber des Dionysos

Prōtagórās - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Vertreter der So-
phisten, ca. 480 – 410 v. Chr. Sein Lehrsatz:

”
Der Mensch ist Maß aller

Dinge.“

Prōteús - Meergeist, Sohn des Poseidon, in Ägypten lebend, viele Gestalten an-
nehmend

Prōtógonos - Erstgeborener

Prōteśılāos - von Hektor getöteter Grieche

Pseudo-Dionýsios - neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich Bischof
von Athen (d. h. sein Beiname

”
Areopaǵıtēs“ = Mitglied des Areopag, ei-

nes athenischen Gerichtshofs, der sich nach seinem Sitzungsort, dem Areo-
paghügel, nannte)

Ptolemáıos - griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom, Mathematiker,
ca. 100 – 160 n. Chr.; nach ihm benannt ist das geozentrische Weltsystem
mit der Erde als Zentralgestirn, lebte in Ägypten

Pýlos - Stadt in der westlichen Peloponnes

205



6 Register

Pýrrha - Tochter des Epimetheus und der Pandora

Pýrrhōn - Begründer der Skepsis, um 365 – 275 v. Chr.

Pythagórās - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter in Unterita-
lien, etwa 570 – 496 v. Chr.; vertritt unter anderem die Lehre von der
Seelenwanderung und die Auffassung, dass alles Zahl sei

Pyth́ıa - Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt wegen ihrer mehr-
deutigen Auskünfte

Quintus von Smyrna - Autor des Versepos:
”
Der Untergang Troias“, Lebenszeit

unsicher, vielleicht 3. Jahrhundert n. Chr.

Rhéā, die Große - auch Rhéıā, Rhéıē; Frau des Kronos, Tochter von Uranos und
Gaia (Himmel und Erde), Mutter des Zeus

Rhēgion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

Rostovtzeff, Michael - Althistoriker, 1870 (Kiew) – 1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hellenismus

Samothrákē - Insel im Norden des ägäischen Meeres

Sárdeis - Hauptstadt von Lydien, Sitz des Königs Kroisos

Sátyros - Satyrn sind ständig lüsterne Begleiter des Dionysos, als Pferde in Men-
schengestalt erscheinend (mit Pferdeohren, Pferdeschwanz und Hufen)

Scipio - lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der Jüngere), römi-
scher Staatsmann, Feldherr, Schöngeist, nach ihm ist der Scipionenkreis
benannt, 185 – 129 v. Chr.

Schadewaldt, Wolfgang - Altphilologe, bekannter Homerforscher, 1900 – 1974

Scheŕıē - auch Scheria, unsichere Identifizierung, vielleicht die Insel Korfu, im
Lande der Phäaken

Schlegel, Johann Elias - 1719 – 1749, Jurist und Schriftsteller

von Schlegel, Karl-Wilhelm Friedrich - 1772 – 1829, Kulturphilosoph

von Schlegel, August-Wilhelm - 1767 – 1845, Übersetzer, Altphilologe und Indo-
loge, Begründer der altindischen Philologie, Bruder des Vorigen

Schliemann, Heinrich - 1822 – 1890, Kaufmann, Ausgräber von Troia (ab 1870 –
1890) und Mykene (1876)

Seleucia - oder Seleucēa, griech. Seleúkeia, Stadt am Tigris, 35 km südlich von
Bagdad, antikes Handelszentrum mit fast 600000 Einwohnern

Semélē - Tochter des Kadmos, Mutter des Dionysos, Geliebte des Zeus

Séneca - lat. Lucius Annaeus Seneca, römischer Staatsmann und Philosoph, jünge-
re Stoa, 4. v. Chr. – 65 n. Chr.

206



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Septimius Sēvērus - lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, römischer
Kaiser 193 – 211, geb. 146

Sextus Empiricus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hälfte des 2. Jahrhunderts
n. Chr., wohl in Alexandria lebend

Shakespeare - 1564 – 1616, der berühmteste englische Dramatiker

Simon - genannt der Magier (Zauberer), 1. Jahrh. n. Chr., einer der Begründer
der Gnosis

Simońıdēs - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

Simpĺıkios - platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator, 490 – 560

Śıpylos - Bergzug nordöstlich von Smyrna

Śısyphos - Büßer in der Unterwelt

Skirás - Beiname der Athene in Athen

Skȳros - Insel östlich von Euboia

Smyrna - heute Izmir, Hafenstadt in der Westtürkei am Ägäischen Meer

Sōkrátēs - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platōn, Dialektiker, Me-
thodiker (er entwickelte die Methode der Induktion bis zur Vollendung),
469 – 399 v. Chr.

Sóloi - a) Stadt an der Nordküste Zyperns

- b) Stadt in Kilikien

Sólōn - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa 640 – 561 v. Chr.

Sophoklēs - 497 – 406 v. Chr., attischer Tragiker

Sōt́ıōn - a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen

Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.

- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

Spengler, Oswald - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk:
”
Der Untergang des Abend-

landes“, 1880 – 1936

Stáphylos - s. Ariadne, Sohn des Dionysos

Stēśıchoros - 630 – 556, auf Sizilien lebend, Dichter, schrieb über Troia (Iĺıu
pérsis), über Helena (eine Schmähung) und einen Widerruf seiner Schmähung

Stoá - griech. Säulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philosophen, die danach
Stoiker genannt werden

Stobáıos - Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

Strátōn - von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269 v. Chr. 3. Ober-
haupt der Schule des Aristoteles

Stýmphalos - See in Arkadien

207



6 Register

Styx - eines der Gewässer, die die Unterwelt umgeben; man leistete den ernste-
sten aller Eide bei der Styx

Sulla - lat. Lucius Cornelius Sulla, römischer Feldherr,

Staatsmann und Mörder, 138 – 78 v. Chr.

Syrianós - der Große genannt, neuplatonischer Philosoph und Oberhaupt der
Schule von Athen, gest. etwa 437 n. Chr.

Tántalos - Sohn des Zeus und der Pluto

Tártaros - tief in der Erde, noch unter dem Hadēs gelegener Ort, an dem sich
Schwerstverbrecher aufhalten mussten und gequält wurden; das Wort wird
auch allgemein für

”
Unterwelt“ verwendet, s. Hadēs

Taurer - Volk auf der Halbinsel Krim

Tegéa - Ort in Arkadien

Teireśıas - griech. Seher in Theben

Telámōn - Vater des Ajas, König von Salamis

Tēlégonos - Sohn des Odysseus und der Kirke

Tēlegońıa - Das Lied von Telegonos, verfasst vom Dichter Eugámmōn

Tēlephos - Sohn des Herakles

Ténedos - Insel südöstlich von Troia

Téōs - s. Ionien

Terénz - lat. Publius Terentius Afer, römischer Komödiendichter, etwa 195 – 159
v. Chr.

Tertullián - lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa 150 – 225 n. Chr.,
bedeutender frühchristlicher Theologe

Tēthýs - Frau des Ōkeanós

Teúthrās - König von Mysien

Thalēs - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624 – 546,

Thēbē - Stadt in der Landschaft Troas

Thémis - Tochter von Uranos und Gaia, Gattin des Zeus

Theodosius I - genannt
”
der Große“, römischer Kaiser von 379 – 395, erklärte das

Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

Thēben - Stadt in Mittelgriechenland (griech.: Thēbai)

Theodōrētos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschriftsteller, etwa 393
– 466 n. Chr.

Théognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland), 6. Jahrhundert v.
Chr.

208



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Theómnēstos - platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

Theóphrastos - auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schüler und Nach-
folger des Aristoteles, universaler Wissenschaftler, etwa 372 – 285 v. Chr.

Thēseús - König von Athen, Sohn des Aigeus

Thessalien - historische Landschaft in den Territorien des heutigen Nordgriechen-
land und Bulgarien

Thétis - Gemahlin des Peleus, Mutter des Achilleus, eine Nereide, Tochter des
Meergreises Nereus

Thomas - a) von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der Hochscholastik,
1224 (oder 1225) – 1274 n. Chr.

- b) de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner; versuchte 1518 in Augs-
burg, Martin Luther zum Widerruf zu bewegen, 1469 – 1534 n. Chr.

Thorwaldsen, Bertel - 1770 – 1844, dänischer Bildhauer

Thukyd́ıdēs - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg, um 460 v.
Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

Thyéstēs - Bruder des Atreus, Sohn des Pelops, Vater des Aigisthos

Thyōnē - anderer Name für Semele, Mutter des Dionysos II

Tibérius - lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, römischer Kaiser, Nachfolger des
Kaisers Augustus, regierte von 14 bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

T́ımōn - aus Phléıūs (südwestlich von Korinth), fruchtbarer Schriftsteller von
Komödien, Tragödien, philosophischen

Abhandlungen, insbes. von Spottversen (silloi), ca. 320 –230 v. Chr.

T́ıryns - Stadt in der nordöstlichen Peloponnes

Tischbein, Johann Heinrich - 1722 – 1789, Hofmaler, Direktor der Akademie in
Kassel

Titanen - die 6 Söhne und 6 Töchter von Uranos und Gaia, u. a. Iapetos, Kronos
und Okeanos

Tithōnós - Mann der Ēōs (s. dort)

Trach́ıs - Stadt in Thessalien am Fuße des Berges Oeta

Traján - lat. Marcus Ulpius Traiānus, römischer Kaiser 98 – 117, geb. 53 n. Chr.

Trōás - im nordwestlichen Kleinasien, das Gebiet um Troia in der historischen
Landschaft Mysien

Trōer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

Tróıa - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

Troizēn - Stadt in der Argolis (östl. Peloponnes)

209



6 Register

Tyndáreōs - König in Sparta, Mann der Leda, Vater der Dioskuren, der Helena
und der Klytaimnestra

Typhōn - ein Gigant, Feind des Zeus

Tyranńıōn - griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Namen als Gram-
matiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

Týros - reiche Hafenstadt in Phönizien, heute Sur (Libanon)

Uranós - w. Himmel, zur göttlichen Person erhoben: URANOS

Uruk - Stadt im südlichen Mesopotamien, heute Irak, um 4000 v. Chr. gegründet,
Zentrum der Sumerer

Valla, Lorenzo - italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407 – 1457

Vergil - römischer Dichter, 70 – 19 v. Chr., Publius Vergilius Maro

Virchow, Rudolf - 1821 – 1902, Mediziner (Pathologe), Anthropologe, Berater
Schliemanns

de Voltaire, François-Marie Aroué - französischer Schriftsteller und Philosoph,
1694 - 1778

Voss, Johann Heinrich - 1751 – 1826, streitbarer Übersetzer (1781: Odyssee, 1793:
Odyssee und Ilias) und Philologe

Walcott, Derek - geb. 1930, aus der Karibik stammend, Nobelpreisträger und Ver-
fasser des Romans

”
Omeros“

Wedekind, Frank - deutscher Schriftsteller, Werbetexter und Dramatiker, 1864 -
1918

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von - berühmter Gelehrter in den alten Spra-
chen, von großer Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, sah in der Antike, ins-
besondere in den Griechen eine ideale, normative Größe, 1848 – 1931

Winckelmann, Johann Joachim - 1717 – 1768, Archäologe und Kunsttheoretiker
(bescheinigte der Kunst der Griechen

”
edle Einfalt und stille Größe“)

Wittgenstein, Ludwig - österreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889 – 1951

Wolf, Friedrich August - 1759 – 1829, Begründer der klassischen Philologie als
eigenständiger Wissenschaft, Lehrerbildner und humanistischer Pädagoge,
in Halle an der Saale lehrend, begründete die kritisch-philologische Homer-
Forschung

Xenokrátēs - griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon, 396 – 314 v.
Chr.

Xenophánēs - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung, dass das, was
ist, nicht werden kann, ca. 570 – 470 v. Chr., erster Religionskritiker

Zagreús - anderer Name für Zeus und Dionysos I

210



6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen

Zarathustra - auch Zoroaster, Begründer des Parsismus (s. dort), Vertreter des
Dualismus (Kampf des Guten gegen das Böse); Lebenszeit ist wie bei Or-
pheus unsicher; sie wird zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

Zēnōn - a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise für die Unmöglichkeit der
Bewegung zu erbringen, 5. Jahrh. v. Chr.

- b) von Kition (Zypern) Begründer der stoischen Schule, ca. 333 – 262 v.
Chr.

- c) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikureer, ca. 150 – 75 v.
Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rhea, Vater der Götter und der Menschen, Wet-
tergott, auf dem Olympos wohnend, oberster Gott der letzten Götterge-
nerationy

211



6 Register

6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter)

agonal - griech., kampfbezogen

akmē - griech. Blütezeit <des Lebens>, auf das Alter von 40 gesetzt

Akzeptanz - lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung

alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria üblich war

Allegorie - griech., w.
”
andere Bezeichnung“, z. B. ein sprachliches Bild für etwas,

was man anders nicht ausdrücken kann

Ambivalenz - lat., Zwiespältigkeit, Mehrdeutigkeit

Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit

Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen

Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen

anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

antropomorph - griech., menschengestaltig

apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv

Apotheose - griech., Vergöttlichung

Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stück

Menschheitserfahrung vor jeder individuellen Erfahrung liegt

archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, ursprünglich

árchōn - griech., Herrscher, hoher staatlicher Würdenträger

Askēse - griech., Übung, Enthaltsamkeit

Ästhetizismus - griech., die Haltung dessen, der etwas, was man für schön hält,
als bedeutend für das eigene Denken angibt

átomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild wird einem
Ereignis als ursächlich zugeordnet – z. B. Poseidon dem Erdbeben)

Autarkie - griech., Selbstgenügsamkeit, Unabhängigkeit

authentisch - griech., echt, glaubwürdig, original

autochthōn - griech., aus dem Lande selbst, eingeboren, ursprünglich

Axiom - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht bedarf, weil er unmit-
telbar einleuchtet

causa finita - lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom gesprochen
hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem katholischen Kirchenrecht ent-

212



6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter)

nommen; gemeint ist, dass die Diskussion beendet ist, wenn eine höchste
Instanz entschieden hat

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten und geschicht-
lichen Daten

cōnsēnsus - lat., Übereinstimmung

Corpus Hippocraticum - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokratēs überliefert sind, s. Hip-
pokratēs

dáımōn - griech., göttliches Wesen, zwischen den Göttern und den Menschen ste-
hend i. U. zu theos (= göttliche Person)

daktylisch - griech., s. daktylos

dáktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaß, bestehend aus einer Länge und zwei
Kürzen: - v v

deduktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz ausgehend und zu
einem besonderen Satze kommend

dēmos - griech., Volk, Stadtteil

Determinismus - lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Geschehens, auch
des Willens

Diadochenstaat - griech., Nachfolgestaat

Dialog - griech., Gespräch, auch Zwiegespräch und Wechselrede

dianoētisch - griech. dianoéısthai = durchdenken, nachdenken; gedanklich nach-
vollziehend, einen Gedanken nachdenkend

Dithýrambos - griech., ursprünglich ein dem Dionysos gewidmetes Chorlied

Diatribē - griech. diatribē, Zeitvertreib, Studium, auch: populärwissenschaftlicher
Vortrag, prägnante Predigt (z. B. die christliche), Fachausdruck für Moral-
predigt oder kritische Darstellung

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h.
”
Kunst des Unterrichtens“; gemeint ist die

Befähigung und z. T. auch erlernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwis-
senschaften auszuwählen und zu vermitteln; Didaktik ist ein Handwerk
wie das des Bäckers, Schreiners oder Chirurgen

Diskontinuität - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbrechungen, s.
Kontinuität

Diskurs - lat., ein methodisch geführtes wissenschaftliches Gespräch unter gleich-
berechtigten Teilnehmern

dógma - griech., Lehre, auch Lehrsatz

dogmatisch - griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

213



6 Register

Dogmatismus - griech., die Haltung dessen, der unter allen Umständen an der
(reinen) Lehre (dogma) festhält

dóxa - griech. Lehrmeinung, Meinung

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen (dóxai) anderer
aufgeführt und beschrieben werden.

Dualismus - lat., Zweiheit (duo = zwei), d. h. die Auffassung, dass die Vielheit
der Welt auf zwei Substanzen oder Wesenheiten zurückzuführen ist (s.
Monismus)

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder Form (éıdos) betref-
fend

Eklektizismus - lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht und neu zu-
sammengefügt werden

ékstasis - griech., Verzückung

Elegie - griech., ursprünglich Klagelied, dann auch Lied beliebigen Inhalts (Preis,
Lob, Leid, Schmerz)

Emanation - lat., der Ausfluss, das Hervorgehen <aus>

emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwängen (z. B. der Anschauung)

enkýklios paidéıa - griech. allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion an be-
stimmten Fächern (Grammatik, Dialektik (auch Logik oder Kanonik),
Rhetorik, Arithmetik, Geometrie, Astrologie (=Astronomie) und Musik)
vollzog; das Konzept ist platonischen Ursprungs und ist später in den
septem artes liberales (

”
7 Fächer für die Freien“) der Römer und des Mit-

telalters und in den Aufgabenfeldern der heutigen gymnasialen Oberstufe
fassbar

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopädie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer oder vieler
Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein längeres eine Heldensage erzählendes
(narratives) Dichtwerk, das aus daktylischen Hexametern besteht; narra-
tive Epen sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen des Homēr
überliefert sind

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten Dingen

Ethik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten, Normen und Zielen
menschlichen Verhaltens beschäftigt

Etymologie - griech., Lehre von der Herkunft und Bedeutung eines Wortes

Evolution - lat. w.: Entwicklung (vom Niederen zum Höheren, kontinuierliche
Aufwärtsentwicklung)

214



6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter)

Fächerkanon - (s. auch Kanon und enkyklios paideia) Zusammenstellung von
Fächern, die in der Schule für die Erziehung und den Unterricht beson-
ders wertvoll sind

gámos - griech., Ehe

Genealogie - griech., Lehre vom Ursprung und den sich ablösenden Generationen
bei Menschen und Göttern, auch Ahnenforschung

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (gē) als Mittelpunkt (kéntron) des
Weltalls; s. Heliozentrik

Gnōsis - griech. gnōsis = Erkenntnis; esoterisch-philosophische Richtung (Schwer-
punkt im 2. und 3. Jahrhundert n. Chr.), die sich mit der Erkenntnis über-
sinnlicher Wahrnehmung befasst, reich an Varianten

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B. in der Physik die
drei Hauptsätze der Thermodynamik

Hekatómbē - ursprünglich Opfer von 100 (hekatón) Tieren, dann allgemein Opfer

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im Planetensystem
die Sonne (hēlios) ist – von Aristarchos von Samos 265 v. Chr. postuliert;
1543 n. Chr. von Kopernikus veröffentlicht

Hellenismus - griech., von den Griechen (Hellenen) geprägter Zeitraum zwischen
360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne auch darüber hinaus bis in die
römische Kaiserzeit)

Hexameter - griech., Sechsmaß, episches Versmaß, das 6 Versfüße (Daktylen) um-
fasst; der letzte Versfuß ist gekürzt

hierarchisch - griech., durch Unter- und Überordnung gekennzeichnet

hierós - griech. heilig

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als geschichtlich
gewachsen betrachtet und insofern einseitig Geschichtliches überbewertet
und die Gegenwart unterbewertet nach dem Spruch:

”
Es ist alles schon

dagewesen“

hýlē - griech, Stoff, Materie

hýmnos - griech. Gesang, Loblied, Festlied

hyperkosmisch - griech., über (hypér) den Kosmos hinausgehend

hypokéımenon - griech. Zugrundeliegendes, Substanz

Hypostase - griech. hypóstasis, w. Bodensatz, in der griech. Medizin verwendet
für Sediment (z. B. bei Urin), seit dem 3. Jahrh. v. Chr. philosophischer
Fachausdruck für Existenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie sind
Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

215



6 Register

hypostasieren - griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu göttlichen Personen
gestalten, diese personifizieren (z. B. d́ıkē zu DÍKĒ)

Iamben - lat. iambus, Versmaß v -

induktiv - lat., w.: hinführend, d. h. vom empirischen Einzelfall zum allgemeinen
Gesetz gelangend

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewonnene Eingebung be-
zogen

Intensivpräfix - lat., Vorsilbe, die eine Intensivierung der jeweiligen Wortbedeu-
tung bewirkt, z. B. Za-<a>greus → Zagreus = starker Jäger [s. Register
6.1]

Kanōn - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zusammenstellung von
Ideen und Autoren, die für einen bestimmten Bereich repräsentativ sind

katachthónios - griech., unterirdisch; Beiname des Zeus/Zagreus und des ebenfalls
Zagreus genannten 1. Dionysos

Kategorien - griech., w.: kategoŕıa = Aussage, Urteil; Kategorien sind nach Ari-
stotelēs Urbestimmungen des Seins, die sich in Sätzen ausdrücken, z. B. in
Aussagen zu Ort, Zeit, Beschaffenheit usw.

kontemplativ - lat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschaulich, in sich
gekehrt dem Geiste lebend

Kontext - lat., Zusammenhang

Kontinuität - lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Entwicklung, die
Sprünge nicht zulässt [vgl. Arist. Phys.VI 1 ff.]

Kontinuum - lat., der zusammenhängende, mit den Sinnen erfassbare Raum

Kosmogonie - griech., Lehre von der Entstehung und Entwicklung der Welt

Kósmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Kriterium - griech., Maßstab

Kyniker - griech., eine Gruppe von Philosophen, die bedürfnislos wie ein Hund
(kýōn) leben wollte

Logik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zustandekommen von
Urteilen beschäftigt

lógos (λόγος) - griech.;

1. Wort, Rede, Satz

2. Denken, Vernunft, Verstand

3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erscheinungen und Ereignisse
nicht durch bildgefüllte oder bildhafte Zuweisungen von Geschichten (my-
thoi), sondern mit Hilfe des Denkens (lógos) aus sich selbst heraus erklärt

216



6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter)

Mantik - griech., Weissagekunst

Maxime - lat., oberster Satz, Leitsatz

Metaphorik - griech., der Gebrauch von bildhaften Übertragungen

Metaphysik - griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rhodos (1. Jahr-
hundert v. Chr.) ordnete aus bibliothekarischen Gründen eine Reihe von
Schriften des Aristotelēs

”
nach der Physik“ desselben ein; der Fachaus-

druck metaphysiká erscheint zum ersten Mal im vierten Jahrhundert n.
Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappadokien (Kleinasien) [Is. 162]; der
Kommentar zu Isaia gilt allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber ver-
wendet der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.) Metaphysik
im neuzeitlichen Sinne als philosophische Grundwissenschaft (

”
erste Phi-

losophie“), die

a) über die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als solches hinausgeht
und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften gemeinsam ist und diese
begründet; insofern ist sie die Wissenschaft von der Wissenschaft.

Modell - lat., 1. Entwurf, 2. ein Gebilde, das

ein natürliches Objekt (z. B. ein Atom) maßstabsgerecht vergrößert oder
(z. B. eine Landkarte) verkleinert oder

b) unanschauliche Komponenten eines größeren theoretischen Komplexes
und deren Beziehungen anschaulich macht (z. B. ein didaktisches Modell)

Monade - griech. monás = Einheit; Kernbegriff der Philosophie von Leibniz: Ur-
träger substantiellen Seins

Monismus - griech., w. Ein-heitslehre, d. h. die Vielheit der Welt wird zurück-
geführt auf nur eine Substanz oder nur eine Wesenheit, z. B. eine Idee oder
einen Stoff; s. Dualismus

Monophysit - griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus), dass Christus

”
nur eine Natur“ hat; das Konzil von Chalkedon hat 451 diese Lehre ver-

dammt

motorisch - lat., die Bewegung betreffend

Mysterium - griech., ein religiöses Geheimnis; eine Mysterienreligion ist eine sol-
che, die von religiösen Geheimnissen ausgeht und diese nur auserwählten
Menschen, die ihrerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, eröffnet

Mythograph - griech., ein Schriftsteller, der insbesondere über Mythen schreibt

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Aristotelēs auch
philomythisch genannt), die Ereignissen der Welt zu ihrer Erklärung Ge-
schichten (mythoi) zuweist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erklären versucht

217



6 Register

mythos - griech., Geschichte, Erzählung, auch geistige Haltung, die Phänomene
durch Geschichten zu erklären sucht

narrativ - lat., s. reflexiv und Epos

Neuplatonismus - (250 – 600 n. Chr.) im 18. Jahrhundert geprägter Begriff für
die letzte Denkrichtung platonischer Philosophie

Nominalismus - lat., Die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie z. B. Viel-
falt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass ihnen aber in der Wirklich-
keit nichts entspricht

Objektivität - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefühlen und Vorur-
teilen nicht bestimmen lässt

Obsession - lat. Besessenheit

Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit übersinnlichen Kräften befasst

Orakel - lat. oraculum = Stätte oder Tempel, wo Weissagungen verkündet werden;
Weissagung

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register 6.1)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtgläubigkeit (die, geistig eng, andere An-
sichten nicht duldet)

Papyrus - griech. pápyros, ägyptisches Staudengewächs, das zum Herstellen von
Schreibpapier (daher

”
Papier“) verwendet wurde

Parad́ıgma (παράδειγμα) - griech., 1. Muster, Beispiel;

2. das Wesen;

3. die sich in Lehrmeinungen ausdrückende fundamentale geistige Haltung

parádoxon - griech. das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersinniges

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische Religion der Par-
sen; Ursprungsland ist Persien (daher Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr.
flohen die Parsen vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Partizip - lat. participium, Mittelwort, z. B. v. lesen: lesend

passim - lat. an vielen Stellen

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater (pater) als
Herrscher (árchōn) bezogen

Pentateúch - griech., hē pentáteuchos b́ıblos = das fünf Kapitel umfassende Buch,
gemeint sind die fünf Bücher Mose aus dem alten Testament; das Wort ist
weiblichen Geschlechts, dennoch heißt es

”
der Pentateuch“

Peripatetiker - s. Peripatos

218



6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter)

Peŕıpatos - griech., Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spazieren geht; Name
der Schule des Aristoteles; davon abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder
Anhänger) der Schule des Aristoteles

Peripetie - griech., Umschwung der Handlung im Drama

phallisch - griech., das männliche Glied betreffend

Phállos (φάλλος) - griech., männliches, erigiertes Glied

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung des Aristo-
telēs (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige geistige Haltung, die es liebt
(φιλεῖν – philein = lieben), Phänomene in der Natur und Gesellschaft durch
Zuweisung von Geschichten (mythoi) ursächlich zu erklären

Philosophēm - griech., philosophischer Lehrsatz

Physik - griech. Teil der Philosophie, der sich mit der Natur und ihrer theoreti-
schen Durchdringung befasst; gemeint ist nicht nur die anorganische Natur,
um die (und deren Mathematisierung) sich die moderne Physik bemüht

phýsis (φύσις) - griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt, auch Be-
schaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische Lage), natürliche Ordnung,
Natur, das Geschöpf

plausibel - lat. plausibilis = einleuchtend

pólis - griech., Stadt (-staat),eig. Burg, dann Stadt(staat) z. B. Athen oder heute
Bremen oder Hamburg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Übereinstimmung
mit diesem Raume gestaltet, auch politogen

Primat, der - lat., Vorrang

proconsul - lat., hoher politischer Beamter, der in einer Provinz den Consul (den
höchsten römischen Beamten) vertrat, also Statthalter

Prolegómenon - griech., (Plural: Prolegómena) Einleitung, Vorbemerkung(en) –
oft mehr als nur eine dem Hauptteil vorgelagerte Bemerkung (z. B. bei
Immanuel Kant oder Friedrich August Wolff)

Proóımion - griech., Vorspiel, Einleitung

Propädeutik - griech., Einführung in Vor-(Pro) und Grundkenntnisse einer Wis-
senschaft, z. B. übergeordnetes Bildungsziel der gymnasialen Oberstufe
(
”
Wissenschaftspropädeutik“)

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch öffentliche Verkündigung einer be-
sonderen Wahrheit, öffentliche Ermahnung

Protagonist - griech., 1. Schauspieler, Hauptdarsteller, Vorkämpfer

protreptikós - griech., Lehrschrift, die den Leser für den jeweiligen Gegenstand
gewinnen will

219



6 Register

reflexiv - lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den gedanklichen Hin-
tergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zurückblickend, die Verhältnisse oder Ansichten der Gegen-
wart auf die Vergangenheit zurücklenkend, auch: die Vergangenheit aus
der Sicht der Gegenwart bewertend

Ŗgveda - altindisch, abgeleitet von veda =
”
Wissen“; Ŗgveda bedeutet

”
Verswis-

sen“; der Ŗgveda umfasst 10642 Verse an einzelne Götter, Dämonen und
Könige und ist der älteste Text der vedischen Literatur; vor der schriftli-
chen Abfassung wurde der Ŗgveda 2000 Jahre nur mündlich weitergegeben,
Entstehung zwischen 6000 und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig 1987, S. 32 f.]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem durch das Land
wandernden Rhapsoden vorgetragen

säkularisiert - lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen

Scholarch - griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

Scholastik - griech. scholastikós: das Studium betreffend; christliche Philosophie
des Mittelalters, bes. Grundlage: Aristoteles, etwa 800 - 1400

Schólion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erläuterung

Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)

sensorisch - lat., die Empfindung betreffend

Sexagesimalsystem - lat., das babylonische Zahlensystem, das auf der Zahl 60
(sexaginta) gründet; verdrängt durch das Dezimalsystem; noch erhalten
bei Winkel und Zeitmaßen, z. B. 1 Stunde = 60 Minuten, eine Minute =
60 Sekunden

Sképsis - griech., w. Betrachtung, Überlegung, Bedenken; als Fachausdruck: Be-
zeichnung für die Denkrichtung (

”
Schule)“ der Skeptiker

Skeptizismus - griech., Haltung, die alles anzweifelt

Sophist - griech., w.: der Kenner (z. B. einer der 7 Weisen), im engeren Sinne
seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der herumzog und gegen Bezahlung
Unterricht erteilte; die Sophisten wandten sich vom Denken in naturphilo-
sophischen Dimensionen ab und stellten den Menschen in den Mittelpunkt
ihres Denkens (daher anthropologische Wende)

Stádion - griech., Maß für 180 m

Stémma - griech., Stammbaum (Plural: Stémmata)

Stoá, die - griech. Halle (in der sich Philosophen einer bestimmten Richtung tra-
fen); davon abgeleitet:Stoiker; Stoa ist die zusammenfassende Bezeichnung
für die Schule der Stoiker

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbewusstsein un-
abhängige Erkenntnisse bestreitet

220



6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter)

sublunar - lat., unterhalb des Mondes (luna)

Sukzession - lat., Abfolge

Synkretismus - lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

Teleologie - griech. télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der Zielbestimmtheit
einer Entwicklung

télos (τέλος) - griech., Ziel, Zweck

términus téchnicus - Abkürzung: t.t. – lat. Fachausdruck (z. B. Ontologie)

Theodizēe - griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der Welt

Theogonie - griech., Entstehung der Götter

Theokrasie - griech., w.: Göttermischung; diese liegt dort vor, wo die Person ei-
nes einzelnen Gottes (z. B. des Zeus) so erweitert wird, dass auch andere
göttliche Personen in ihr aufgehen.

theriomorph - griech., tiergestaltig

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme unter dem
Gesichtspunkte der Wärmezufuhr und des Wärmeentzuges untersucht, s.
Hauptsatz

Theurgie - griech., ein Verhalten (z. B. Zauber), mit dem man sich an Götter
wenden kann

th́ıasos - griech., Gesellschaft, Festschar der Bakchantinnen

Thorá - hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Bücher Mose (griech. der Pentateuch,
s. dort)

Thyiáden - griech., verzückte Anhängerinnen (Bakchantinnen) des Dionysos (Bak-
chos)

Thýrsos - griech., ein mit Efeu und Weinranken versehener Stab, der bei dionysi-
schen Umzügen getragen wurde; er lief oben in einen Pinienzapfen aus

Tópos - griech., tópos = feststehende Redewendung, Vorstellung

Triāde - griech., Einheit von drei Komponenten,
”
Dreiheit“, z. B. Gruppe von drei

Göttern

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft

Transzendentalphilosophie - lat./griech., s. Metaphysik

Trigonometrie - griech. Lehre vom Dreieck (in der Ebene), speziell: sphärische
Trigonometrie; sie befasst sich mit Dreiecken an einer Kugel (sphaira)

Trochäen - lat./griech. trochaeus, Versmaß – v

Upanischaden - altindisch, von upanişad = verehren, 108 theologische Abhandlun-
gen des altindischen Brahmanismus in Prosa und Versen; sie behandeln die

221



6 Register

Entstehung der Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlösung (Nirvana)
durch die Einheit von Individualseele (atman) und Weltseele (brahman)

Universalien - lat., Allgemeinbegriffe wie z. B. Gattung, Art insbes. in der Scho-
lastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel erörtert; die Frage war, welchen
Wert die Universalien im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

versus adoneus - lat./griech., Klageruf auf Adonis: - v v - -

Vivisektion - lat., die Öffnung eines lebenden Menschen zum Zwecke des Experi-
mentierens (im Hellenismus)

222



7 Abkürzungen

Abkürzung steht für

A. Aischylos

Pr. Der gefesselte Prometheus

Apollod. Apollodoros

bibl. Bibliothek

AR Apollonius Rhodius

Arg. Argonautica

Aristot. Aristoteles

de an. Über die Seele

Metaph. Metaphysik

Call. Callimachus

Jov. Hymnus auf Zeus

DK Diels/Kranz (s. Register 5.3))

DNP Der Neue Pauly (s. Register 5.3))

E. Euripides

Ba. Die Bakchien

Ph. Die Phoinikerinnen

Hdt. Herodot

Hes. Hesiod

Op. Werke und Tage

Sc. Der Schild des Herakles

Th. Theogonie

Hom. Homer

Il. Ilias

Od. Odyssee

Isoc. Isokrates, hrg. von Friedrich Blass

Nonn. Nonnos

D. Dionysiaca

Ov. Ovid

met. Metamorphosen

Pi. Pindar

P. Pythische Oden

PMG Poetae Melici Graeci (s. Register 5.3))

223



7 Abkürzungen

Abkürzung steht für

PMGF poetarum melicorum graecorum fragmenta, hrg. von M. Davis, 1991

Q.S. Quintus Smyrnaeus

S. Sophokles

Ant. Antigone

OC Oedipus Coloneus

OT Oedipus tyrannus

Th. Thukydides

Thgn. Theognis

Verg. Vergil

Aen. Aeneis

Xen. Xenophon

mem. Erinnerungen an Sokrates

224



Arno Schmidt, Jahrgang 1934, ist pensionierter Universitätsprofessor, der an den
Universitäten in Oldenburg, Halle/Saale und nach der Pensionierung lange Jahre
am Institut für Philosophie der Philipps-Universität zu Marburg gelehrt hat. Nach
dem Schulbesuch in Weimar studierte er an der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg Klassische Philologie (Griechisch und Lateinisch) und war nach der
Flucht aus Thüringen in Niedersachsen als Studienrat und Oberstudiendirektor, als
Ministerialrat im Kultusministerium sowie als Vizepräsident im Wissenschaftlichen
Landesprüfungsamt für Lehrämter tätig. 1985 wurde er als Universitätsprofessor
an die Carl von Ossietzky Universität Oldenburg berufen.

Ernst Marow, der 2018 verstorbene Maler und Graphiker, ebenfalls Jahrgang 1934,
stammt aus Königsberg in der Neumark. Nach der Flucht besuchte er in Peine die
Schule und studierte in Berlin an der Hochschule für Bildende Künste. Er wurde
Gymnasiallehrer in Hannover. 1972 wurde er freischaffender Künstler und wid-
mete sich ganz der Malerei. Er präsentierte sein Werk, Ausdruck eines magischen
Realismus, in Ausstellungen im In- und Ausland, auch im Zweiten Deutschen Fern-
sehen (ZDF) und wurde mit Preisen wie dem

”
Niedersächsischen Förderpreis“ und

dem
”
Bernhard-Sprengel-Preis“ ausgezeichcnet. Seine Bilder befinden sich in zahl-

reichen Sammlungen des In- und Auslandes. Mit dem Zyklus
”
Für Odysseus“

begründete er seinen Ruf als Graphiker. Die 107 Radierungen dieses Zyklus, aus
dem dieses Buch einige wiedergibt, sind in der Albertina zu Wien präsent.



Logos Verlag Berlin ISBN 978-3-8325-4728-8

Die griechischen Mythen sind weltbekannt. Der Sagenkreis zur Stadt

Theben in Böotien erzählt von den Ereignissen um König Ödipus, Kadmos,

Dionysos, Herakles und Theseus, handelt aber auch von der Entstehung der

Welt, der Menschen und der Götter. Im Gegensatz zu den Mythen vieler

anderer Völker sind die griechischen Mythen in die globale Wissenschafts-

und Philosophiegeschichte eingegangen: Ödipus in die Psychoanalyse

Sigmund Freuds und in die Kulturtheorie Friedrich Nietzsches, Dionysos

in die Theologie, Herakles in die praktische Philosophie, Kadmos in die

Technikgeschichte und Mathematik, Autoren wie Hesiod in die Kosmologie.

Die Mythologie der Griechen mündet in eine beeindruckende Wirkungs- und

Rezeptionsgeschichte. Die griechischen Mythen zeigen auch, wie eng seit

frühester Zeit Europa mit dem Orient verbunden ist. Mythen als Form

der Heldenverehrung von Kindern und Jugendlichen sind anderen Zeiten

vorbehalten.

Diesen Besonderheiten und Erscheinungen geht Arno Schmidt in diesem

Buch nach. HIER BITTE noch ein Absatz, in dem es um die Unterscheidung

Ihrer Herangehensweise und Erkenntnisse von denen anderer Autoren zu

diesem Thema geht. Was ist das besondere dieses Buches im Vegleich zu

den Regalmeter fuellenden Abhandlungen anderer Autoren. Das Werk ist

mit Radierungen von Ernst Marow illustriert.


	Vorwort 
	1 Einleitung 
	2 Der böotisch-attische Sagenkreis: Theben 
	2.1 König ÖDIPUS 
	2.1.1 Der narrative Kern 
	2.1.2 Deutung und Wirkung 

	2.2 KADMOS 
	2.2.1 Deutung und Wirkung 

	2.3 Anthropogonie 
	2.3.1 Typologie 
	2.3.2 PANDORA 

	2.4 Entwicklungsgeschichte des menschlichen Handelns 
	2.4.1 Fünf Generationsgestalten 
	2.4.2 DEUKALION und PYRRHA 
	2.4.3 GILGAMESCH und andere 
	2.4.4 Quelle und Wirkung 

	2.5 DIONYSOS 
	2.5.1 Tod, Auferstehung und Wiederkehr 
	2.5.2 Deutung 
	2.5.3 Wirkung 

	2.6 HERAKLES 
	2.6.1 Geburt, Wirken, Ende 
	2.6.2 Deutung und Wirkung 

	2.7 Theogonie, Kosmogonie 
	2.7.1 Hesiod 
	2.7.2 ORPHEUS 
	2.7.3 Die Griechen und der alte Orient 


	3 Der böotisch-attische Sagenkreis: Athen 
	3.1 THESEUS 
	3.1.1 Leben 
	3.1.2 Deutung 
	3.1.3 weiterer Lebensweg 
	3.1.4 Rolle in Athen und Wirkung 
	3.1.5 besondere Konflikte 
	3.1.6 Funktion des Mythos, Wirkung 

	3.2 Sieben gegen Theben: ANTIGONE 

	4 Stammbäume 
	5 Literaturverzeichnis 
	5.1 Quellentexte (griechische, lateinische; deutsche übersetzungen) 
	5.2 Folgetexte (Forschung, Belletristik) 
	5.3 Hilfsmittel 

	6 Register 
	6.1 Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen 
	6.2 Fachausdrücke (Fremdwörter) 

	7 Abkürzungen 

