
λογος

Stephanie Over

Begriff und Struktur der Kunst

in Hegels Ästhetik



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/3376

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/3376


D 82 (Diss. RWTH Aachen University, [2011])

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

c©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2013

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-3376-2

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof, Gubener Str. 47,
10243 Berlin
Tel.: +49 (0)30 42 85 10 90
Fax: +49 (0)30 42 85 10 92
INTERNET: http://www.logos-verlag.de





 

Begriff und Struktur der 
Kunst in Hegels Ästhetik  

 

Stephanie Over 

      

 

 

 

 



 

 

 



 

Inhalt 

1. PROBLEMSTELLUNG ............................................................................................. 5 

2. HEGELS ÄSTHETIK IM ZUSAMMENHANG DES SYSTEMS DER 

ENZYKLOPÄDIE DER PHILOSOPHISCHEN WISSENSCHAFTEN ........................... 11 

2.1 Der systematische Grundriss in der Enzyklopädie und die 
Stellung der Kunst ..................................................................................... 12 

2.2 Hegels Idealismus: Wahrheit als „Vernunft dessen, was ist“ .......... 16 

2.3 Der Ort der Kunst in der Geistphilosophie: Der Begriff des 
Geistes und der Übergang zur Ästhetik ................................................ 21 

2.3.1 Der Begriff des Geistes: Freiheit und Offenbaren ............................ 22 

2.3.2 Der subjektive und der objektive Geist ............................................. 30 

2.3.3 Der Übergang zum absoluten Geist ................................................... 43 

2.2.4 Der Begriff des absoluten Geistes ....................................................... 46 

2.3.5 Die Bestimmung der Kunst als Moment des absoluten 
Geistes ..................................................................................................... 50 

2.3.6 Der Aufbau des absoluten Geistes und die These vom 
‚Vergangenheitscharakter der Kunst’ ................................................ 65 

2.4 Hegels Auseinandersetzung mit zeitgenössischen 
Ästhetikvorstellungen in der ‚historischen Deduktion des 
Kunstbegriffs’ in den Vorlesungen über die Ästhetik .......................... 75 

3. DIE STRUKTUR DES KUNSTWERKS IN HEGELS ÄSTHETIK ............................ 89 

3.1 Die Grundlegung der Werkstruktur in der Logik ............................... 89 

3.1.1 Die Begriffslogik als höchste Stufe der logischen Entwicklung .... 92 

3.2 Das Ideal .................................................................................................... 101 

3.2.1 Das Modell des Organischen als Paradigma für das 
Kunstwerk? .......................................................................................... 102 

3.2.2 Das Ideal als ‚Handlung’ ................................................................... 111 



 

3.2.3 Die Momente der Handlung: Weltzustand, Situation, 
Charakter .............................................................................................. 113 

3.2.4 Die abstrakte Äußerlichkeit des Materials und das Verhältnis 
von Kunstwerk und Publikum ......................................................... 125 

3.2.5 Die Identität des Ideals als ‚negative Einheit’ ................................ 127 

4. DIE THEORIE DER KUNSTFORMEN ................................................................. 133 

4.1 Die Kunstformen als Kunstepochen .................................................... 139 

4.2 Die begriffliche Struktur der Kunstformen ....................................... 151 

4.2.1 Die Struktur der symbolischen Kunstform: Die Suche nach 
Bedeutung ............................................................................................ 151 

4.2.2 Die Struktur der klassischen Kunstform: Sich selbst bedeuten ... 160 

4.2.3 Die Struktur der romantischen Kunstform: ‚Freilassen’ des 
Äußeren ................................................................................................ 165 

4.2.4 Die Theorie der romantischen Kunst und die Kunst der 
Moderne ............................................................................................... 177 

5. ÜBERLEGUNGEN ZUR ENTWICKLUNG DER NEUEREN ÄSTHETIK ................ 183 

5.1 Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks ......................................... 184 

5.2 Adorno: Ästhetische Theorie ................................................................. 194 

5.3 Theorien ästhetischer Erfahrung........................................................... 198 

5.4 Performanztheorien ................................................................................. 211 

5.5 Die sprachanalytische Kunstphilosophie ........................................... 221 

5.6 Postmoderne und poststrukturalistische Theorien ........................... 242 

5.6.1 Die Ästhetik der Postmoderne .......................................................... 244 

5.6.2 Die poststrukturalistische Literaturtheorie ..................................... 249 

5.7 Die Aktualität des hegelschen Ansatzes ............................................. 257 

6. FAZIT .................................................................................................................. 261 

LITERATUR ............................................................................................................. 265 



5 

 

1. PROBLEMSTELLUNG 
Ziel der vorliegenden Arbeit ist, die philosophische Relevanz von Hegels 
Ästhetik für eine zeitgenössische Theorie des Kunstwerks aufzuzeigen. 
Dabei orientiert sich die Untersuchung an systematischen und nicht an 
primär philosophiehistorischen Fragestellungen – sie strebt also keine his-
torisch-immanente Rekonstruktion der hegelschen Ästhetik an, sondern 
fragt nach ihrer Aktualität.  

Wird Hegels Ästhetik nicht als längst unzeitgemäßer Beitrag zur Philoso-
phiegeschichte verstanden, sondern als bedeutender Beitrag für die moder-
ne Ästhetikdebatte, muss dies angesichts der Abwendung der neueren 
Ästhetik von Hegel einsichtig gemacht werden. Denn der neueren Ästhetik 
scheinen Hegels Prämissen nicht mehr nachvollziehbar zu sein. Insbeson-
dere sein Versuch, das Wesen der Kunst zu bestimmen sowie den Kunstbe-
griff auf dem Begriff der Wahrheit zu fundieren, hat die Kritik neuerer 
Theorieansätze provoziert. Eine Aktualisierung Hegels bedarf daher unab-
dingbar einer Auseinandersetzung mit der Hegel-Kritik der neueren Ästhe-
tik.  

Da diese Auseinandersetzung zweifellos ein tieferes Verständnis der hegel-
schen Kunstphilosophie voraussetzt, beschäftigt sich die Analyse zuerst 
eingehend mit Hegels idealistischem werks- und wahrheitsästhetischem 
Ansatz. Im Zentrum steht hierbei die Frage nach dem systematischen Zu-
sammenhang und der Aktualität der hegelschen Kunstphilosophie. Metho-
disch lässt sich die Arbeit dazu zunächst probeweise auf die Grundannah-
men des hegelschen Systems ein, um die innere Kohärenz des hegelschen 
Ansatzes hinsichtlich des Begriffs der Kunst und des Kunstwerks zu kri-
tisch zu prüfen. Weil Hegels Philosophie sicher wie kaum eine andere ein 
in sich geschlossener Zusammenhang ist, soll herausgearbeitet werden, 
welche systematischen Voraussetzungen Hegels Kunstbegriff bestimmen. 
Dazu wird die Stellung der Ästhetik im Gesamtzusammenhang des hegel-
schen Systems näher in den Blick genommen (Kapitel 2). Die Ästhetik wird 
von Hegel im Bereich der Philosophie des Geistes systematisch verortet, diese 
ist wiederum insgesamt in einer Wahrheitstheorie begründet, die in der 



6 

 

Wissenschaft der Logik grundgelegt ist. Da sich der Begriff der Wahrheit und 
der Begriff des Geistes dementsprechend als Schlüssel für das Verständnis 
des hegelschen Kunstbegriffs erweisen, ist eine tiefere Auseinandersetzung 
mit diesen Begriffen erforderlich.  

Anschließend werden die einzelnen Aspekte des hegelschen Kunstbegriffs 
dargelegt. Zudem diskutiert die Arbeit die berühmt-berüchtigte These vom 
‚Vergangenheitscharakter der Kunst’, die zweifelsohne einen der Kern-
punkte der hegelschen Ästhetik ausmacht. Da die Untersuchung klären 
will, inwieweit eine umfassende Rechtfertigung des Kunstbegriffs bei He-
gel vorliegt, betrachtet sie nicht nur die systematische Kohärenz des Kunst-
begriffs, sondern auch Hegels Auseinandersetzung mit historischen und 
zeitgenössischen alternativen Konzepten genauer.  

Das dritte Kapitel legt dar, wie die innere Struktur des Kunstwerks in He-
gels Ästhetik bestimmt wird. Dazu werden zunächst die logischen Bestim-
mungen skizziert, die die Struktur des Kunstwerks konstituieren. Um zu 
erwägen, welche Momente des hegelschen Ansatzes für eine Aktualisie-
rung des Werkbegriffs furchtbar gemacht werden können, wird analysiert, 
wie diese Bestimmungen in der Kunstphilosophie wirksam werden: Die 
logischen Begriffe werden auf die Werkstruktur angewendet. Hier zeigt 
sich zugleich die Möglichkeit, moderne Einsichten in Hegels Modell zu 
integrieren. Insofern erweist sich die Grundlegung der Werkstruktur in der 
Logik als eine der wichtigsten Einsichten Hegels. Denn dadurch ist Hegels 
Kunstphilosophie auch für die philosophische Aufarbeitung der zeitgenös-
sischen Kunst ein vielversprechender Ansatz.  

Gegenstand des vierten Kapitels ist Hegels Theorie der Kunstformen. Wur-
den im dritten Kapitel die strukturellen Merkmale des Kunstwerks allge-
mein beschrieben, so wird hier die unterschiedliche Realisierung dieser 
Merkmale in den Blick genommen. Dabei werden zum einen die historische 
Ausdifferenzierung des Kunstbegriffs, zum anderen die systematisch-
begriffliche Einteilung der Kunstformen analysiert. Im Bereich der histori-
schen Entwicklung der Kunstformen werden Veränderungen vorgeschla-
gen, die einige Probleme der hegelschen Argumentation auflösen. Die 
Analyse der Kunstformen zeigt, wie ein Begriff der Kunst zu entwickeln ist, 



7 

 

der nicht auf eine bestimmte Epoche oder eine bestimmte Art von Werken 
eingeschränkt ist. Gleichzeitig bietet die Theorie der Kunstformen die Mög-
lichkeit, wesentliche Merkmale der modernen Künste in Hegels Modell zu 
integrieren und so Hegels Konzept zur Moderne hin zu erweitern. 

Das fünfte Kapitel widmet sich der kritischen Rezeption der Hegelschen 
Ästhetik seit dem 20. Jahrhundert und untersucht die neueren Debatten 
und Ansätze in der Ästhetik. Dazu werden zunächst die wichtigsten An-
sätze der neueren Ästhetik dargestellt, die sich seit der Mitte des letzten 
Jahrhunderts herausgebildet haben. Die Argumente, die gegen Hegels 
Ästhetik vorgebracht werden, werden daraufhin überprüft, ob sie Hegels 
Ansatz tatsächlich widerlegen. Darüber hinaus wird untersucht, ob die 
neueren Ästhetiktheorien selbst einhalten, was sie zu leisten vorgeben. 
Abschließend zieht die Arbeit die Konsequenzen für einen zeitgemäßen 
Kunst- und Werkbegriff: Sie plädiert für eine Aktualisierung des hegel-
schen Ansatzes und für einen Kunst- und Werkbegriff, der den Grundge-
danken der hegelschen Kunstphilosophie nahesteht.  

Bevor die Analyse einsetzen kann, muss aber noch kurz eine philologische 
Problematik zur Sprache kommen. Hegel hat seine Ästhetik insgesamt 
fünfmal in Vorlesungen vorgetragen.1 Zu den vier letzten Vorlesungen sind 
Nachschriften seiner Studenten und die aus diesen Dokumenten und dem 
hegelschen Manuskript hervorgegangene Edition von Hegels Schüler 
Hotho erhalten, die erst nach Hegels Tod herausgegeben wurde.2 Es liegt 
also kein von Hegel selbst autorisierter Text vor. Die Authentizität der 
hothoschen Edition wird heute von vielen Forschern infrage gestellt, denn 
sie weicht in Text und Aufbau von den Nachschriften ab.3 Eine Rolle dürfte 
dabei spielen, dass Hotho seine Textquellen, die aus unterschiedlichen 
Vorlesungen stammen, in einen Text zusammengefasst und diese Quellen-

                                            
1  Im Sommersemester 1818 in Heidelberg, im Wintersemester 1820/21, im Sommer-

semester 1823, 1826 und im Wintersemester 1828/29 in Berlin.  
2  Aus der Heidelberger Zeit sind leider keine Schriften mehr erhalten. 
3  Vgl. dazu insbesondere Gethmann-Sieferts Schriften, z. B. 1984, 14 ff., 1986, VI ff., 

1995, 203 f., 2000, 320 ff.  



8 

 

texte wahrscheinlich auch umgeordnet hat, um voneinander abweichende 
Behauptungen miteinander vereinbar zu machen. In den letzten Jahren sind 
erfreulicherweise neue Ausgaben der Nachschriften der Berliner Ästhetik-
Vorlesungen erschienen: Beispielweise die Nachschrift von Ascheberg 
1820/21, die hothosche Nachschrift von 1823 und zwei Nachschriften der 
Vorlesung von 1826, von Kehler und von der Pforten.  

Ich greife in der vorliegenden Untersuchung hauptsächlich auf die editierte 
Fassung der Ästhetik zurück – trotz der Bedenken hinsichtlich der Authen-
tizität. Hothos Bearbeitung der von Hegel gehaltenen Vorlesungen mag 
zwar dem heutigen Anspruch an eine historisch-kritische Textausgabe 
nicht mehr genügen, aber es ist offensichtlich, dass Hotho versucht hat, 
Hegels Gedanken weiter zu entwickeln, und sich dabei als „Hegels viel-
leicht genialste[r] Interpret“ (Hilmer 1997, 213) erwiesen hat. Auch hat die 
hothosche Edition die Grundansichten der hegelschen Ästhetik nicht ent-
scheidend verändert. Darüber hinaus will diese Untersuchung nicht her-
ausfinden, wann Hegel was gesagt hat, sondern ob das, was gesagt wird, 
von der Sache her sinnvoll ist und sich für gegenwärtige Fragestellungen 
fruchtbar machen lässt. Insofern kann Hothos Bearbeitung der Ästhetik 
meines Erachtens immer noch als Textgrundlage dienen.  

Ich werde bei der Untersuchung gegebenenfalls auch die anderen Nach-
schriften heranziehen, da sie sich mit einigen für diese Arbeit wichtigen 
Themen ausführlicher auseinandersetzen. Die Diskussion der Nachschrif-
ten wird daher nicht in allen Kapiteln gleich stark gewichtet sein: Sie be-
trifft vor allem Hegels Theorie des Ideals und der Kunstformen, da hier die 
Vorlesungsnachschriften wichtige Einzelheiten behandeln, die in der Editi-
on teilweise unberücksichtigt bleiben.  

Diese Arbeit wurde 2011 von der Philosophischen Fakultät der RWTH 
Aachen als Dissertation angenommen. An dieser Stelle möchte ich mich bei 
denen bedanken, die mich bei der Entstehung dieses Projekts unterstützt 
haben. Insbesondere gilt mein Dank Herrn Prof. Dr. Dieter Wandschneider 
für die ausgezeichnete Betreuung der Arbeit, für die weiterführenden kriti-
schen Anregungen und seine geduldige Unterstützung. Herrn Prof. Dr. 
Axel Gellhaus möchte ich danken für die Erstellung des Zweitgutachtens 



9 

 

und viele anregende Gespräche. Herrn Prof. Dr. Hans Otto Horch danke 
ich für seine freundliche Bereitschaft, an der Disputation mitzuwirken. 
Auch möchte ich mich bei Elisabeth Körfer und Patricia Donassy-Derek 
bedanken für viele interessante, weiterführende und aufmunternde Dis-
kussionen, bei Holger Metz für die Durchsicht des Manuskriptes und bei 
meinen ehemaligen Kollegen und Kolleginnen des Instituts für Germanisti-
sche und Allgemeine Literaturwissenschaft der RWTH Aachen für Anre-
gungen und Kritik. Nicht zuletzt danke ich meinen Eltern, ohne deren Hilfe 
die Entstehung dieser Arbeit nicht möglich gewesen wäre. 

 



10 

 



11 

 

2. HEGELS ÄSTHETIK IM ZUSAMMENHANG DES SYSTEMS DER 

ENZYKLOPÄDIE DER PHILOSOPHISCHEN WISSENSCHAFTEN 

Die folgenden Ausführungen widmen sich der systematischen Fundierung 
des hegelschen Kunstbegriffs. Die Geschlossenheit des hegelschen Ansatzes 
macht es unmöglich, sich nur mit einzelnen Teilbereichen seiner Philoso-
phie zu beschäftigen. Jede Analyse einzelner Bereiche der hegelschen Philo-
sophie setzt zwingend eine Auseinandersetzung mit Hegels Systemarchitek-
tur sowie der Wissenschaft der Logik voraus, die das Fundament des Systems 
ausmacht. Daher ist auch die Ästhetik nicht aus sich selbst heraus zu ver-
stehen, sondern nur vor dem Hintergrund des gesamten Systems, das in 
der Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften zugrunde gelegt ist.  

Hegel bestimmt den Kunstbegriff auf der Grundlage seines Wahrheitsbe-
griffs: Er geht davon aus, das Kunstwerk eröffne den Blick auf die wahre 
Grundlage der Wirklichkeit. Für das Verständnis der Ästhetik ist daher 
Hegels Bestimmung der Wahrheit zentral, die in der Wissenschaft der Logik 
entwickelt wird. Neben dem Wahrheitsbegriff spielt der Begriff des Geistes 
eine grundlegende Rolle. Schlüssel zur Kunstphilosophie sind insofern der 
Wahrheitsbegriff und die Lehre vom Geist. Daher ist eine grundsätzliche 
Kenntnis beider Begriffe für jede Beschäftigung mit Hegels Kunstphiloso-
phie unausweichlich.  

Hieraus ergibt sich, dass für das kritische Verständnis der hegelschen 
Kunstphilosophie erstens eine Darstellung derjenigen Ideen erforderlich ist, 
die Hegels Wahrheitsbegriff fundieren. Zweitens muss Hegels Geistbegriff 
näher entwickelt werden, aus dem sich die systematische Stellung der 
Kunst ergibt. Darüber hinaus muss die Kunst von anderen Erkenntnisfor-
men der Wahrheit abgegrenzt werden. 

Hegel thematisiert die Herleitung des Kunstbegriffs nicht nur in der Enzy-
klopädie, sondern auch in den Vorlesungen über die Ästhetik. Hier wählt er 
aber einen gleichsam phänomenologischen Ansatz und setzt sich mit kon-
trastierenden zeitgenössischen Kunsttheorien auseinander. Für die syste-
matische Fundierung des Kunstbegriffs sind zwar sicher die Ausführungen 
in der Enzyklopädie entscheidend, trotzdem kann die Betrachtung der 



12 

 

Vorlesungen das Verständnis der hegelschen Kunstauffassung vertiefen. 
Denn in der Enzyklopädie thematisiert Hegel die näheren inneren Bestim-
mungen des Kunstbegriffs nicht so detailliert wie in seinen Vorlesungen. So 
lässt sich in Hegels Auseinandersetzung mit konkurrierenden Ansätzen 
genauer darstellen, was die besonderen Merkmale der Kunst sind. Aus 
diesen Überlegungen lassen sich Konsequenzen für die Struktur der Kunst 
als Wissen der Wahrheit gewinnen.  

Im Folgenden wird zunächst in einem kurzen Überblick die Stellung der 
Kunst im Gesamtsystem dargelegt (2.1). Gegenstand des Kapitels 2.2 ist 
Hegels Wahrheitstheorie. Kapitel 2.3 beschäftigt sich eingehender mit He-
gels Begriff des Geistes und legt dar, wie sich der Begriff der Kunst aus der 
Geistphilosophie heraus entwickelt. Abschließend gehe ich auf Hegels 
Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Ästhetikvorstellungen ein (2.4). 

2.1  Der systematische Grundriss in der Enzyklopädie und die 
Stellung der Kunst 

Hegels Systemkonzeption bestimmt die wissenschaftliche Notwendigkeit 
eines Inhalts durch die Einordnung in die Gesamtheit des philosophischen 
Systems. Hegel spricht in diesem Sinne davon, dass ein Inhalt „allein als 
Moment des Ganzen seine Rechtfertigung“ hat, „außer demselben aber eine 
unbegründete Voraussetzung oder subjektive Gewissheit“ (8.60) ist. Eine 
Behauptung kann also nur innerhalb eines universellen, durchgängigen 
Begründungszusammenhanges als ausgewiesen gelten. Das bedeutet für 
die Ästhetik, dass auch über Kunst nicht philosophiert werden kann, wenn 
man sie für sich betrachtet. Sie ist vielmehr nur aus einem umfassenden 
systematischen Zusammenhang heraus zu verstehen.  

Die ästhetischen Grundbegriffe und die Bestimmung der Kunst, die Hegel 
in den Vorlesungen über die Ästhetik voraussetzt, werden aus dem enzyklo-
pädischen Grundriss entwickelt. Damit liegen die Voraussetzungen der 
Kunstphilosophie außerhalb ihrer selbst. Der Kunstbegriff ist nach Hegel 
dadurch gekennzeichnet, dass in ihm immer die Perspektive auf das Wah-



13 

 

re4, das in der Kunst zur Anschauung kommen soll, wirksam ist. Aber die 
Rechtfertigung für diesen Kunstbegriff liefert Hegel nicht in der Ästhetik, 
sondern an anderen Stellen seines Systems. Hegel betont in diesem Sinne: 
Der  

„Begriff der Kunst ist ein Resultat von Vorhergehendem, welches sei-
nem wahren Begriff nach betrachtet mit wissenschaftlicher Notwendig-
keit zum Begriff der schönen Kunst hinüberführt“ (13.42).  

Wenn der Begriff der Kunst „ein Resultat von Vorhergehendem“ ist, meint 
das, dass seine Ableitung nicht in der Ästhetik selbst begründet wird, son-
dern in der Ästhetik vorhergehenden Systemschritten. Hegels Ableitung 
des Kunstbegriffs ist also auf innerhalb der Ästhetik selbst nicht mehr dis-
kutierte Voraussetzungen zurückzuführen, und jede Auseinandersetzung 
mit Hegels Kunstphilosophie muss diese Tatsache berücksichtigen. Für das 
Verständnis der Ästhetik ist daher unumgänglich in den Blick zu nehmen, 
an welcher Systemstelle die Kunst auftritt. 

Hegels enzyklopädischer Systementwurf gliedert sich bekanntlich in die 
Wissenschaft der Logik, die Naturphilosophie und die Philosophie des Geistes. 
Der Gegenstand der Wissenschaft der Logik5 – das Logische – macht Hegel 
zufolge die Grundlage des Systems aus. Es wird verstanden als eine ideell-
absolute Struktur, die Natur und Geist gleichermaßen vorausgeht. Diese 
Struktur existiert zunächst als ein System ‚vorweltlicher’ Begriffe, steigt 

                                            
4  In Hegels Verständnis kann es nur eine singuläre Wahrheit geben und ihre Na-

men sind „das Absolute“, „Idee“, „Begriff“ oder „Gott“. Vgl. 3.70, 8.41. 
5  Der Titel ‚Logik’ scheint oft Verwirrung auszulösen. Hegel meint damit keine 

formale Logik, sondern stellt sich – wie Schnädelbach bemerkt – in die Tradition 
der antiken Lógosphilosophie: Lógos bedeute wörtlich ‚das Gesagte’, sowohl im 
Sinne eines sprachlichen Ereignisses (Wort, Satz, Rede, Sprache) wie auch der Be-
deutung des Gesagten (Begriff, Aussage, Behauptung, Argument). Davon abgelei-
tet erscheine lógos dann auch als das Vermögen des Sprechens, Denkens, Urtei-
lens, Argumentierens und Begründens und werde in dieser Bedeutung im Latei-
nischen mit Ratio und in der deutschen Terminologie mit Vernunft übersetzt. Die 
Vernunft erscheint aber schon in der Philosophie der Stoa nicht bloß als ein sub-
jektives Vermögen, sondern erhält eine objektive Bedeutung: Der lógos hat die 
Funktion einer göttlichen Weltvernunft, die als unserer Vernunft zugängliches 
aussagbares Naturgesetz den Weltlauf regiert. Vgl. Schnädelbach 1999, 84. 



14 

 

dann in die Sphäre der Natur hinab6, um schließlich im Geist vollendet in 
sich zurückzukehren.  

Da das Logische Hegel zufolge die Grundlage des Seins und des Denkens 
ist, gleicht es Gott, wie ihn die christliche Theologie sich traditionellerweise 
als Schöpfer von Natur und Geist vorstellt:  

„Man kann sich deswegen ausdrücken, dass dieser Inhalt [der Logik; 
Anmerkung S. O.] die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem ewigen 
Wesen vor der Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes ist“ 
(5.44).  

Die einzelnen logischen Bestimmungen lassen sich nach Hegel als „meta-
physische Definitionen Gottes“ (8.181) interpretieren. Denn Gott zu definie-
ren heißt Hegel zufolge, dessen Natur in Gedanken auszudrücken, und die 
Logik umfasst alle diese Gedanken. Die Definition Gottes kann aber nicht 
in einem Satz ausgesprochen werden, sondern bedarf nach Hegel einer 
logisch-begrifflichen Entwicklung und kann nicht einfach unmittelbar 
gesetzt werden. Erst am Ende, in der letzten logischen Bestimmung, der 
‚absoluten Idee’ wird der Begriff Gottes wahr und angemessen bestimmt. 
Die absolute Idee ist somit in Hegels Philosophie das allein Wahre, sie 
allein ist „Sein, unvergängliches Leben, sich wissende Wahrheit, und ist alle 
Wahrheit“ (6.549). 

Damit ist die Idee für Hegel 

„der einzige Gegenstand und Inhalt der Philosophie. Indem sie alle Be-
stimmtheit in sich enthält und ihr Wesen dies ist, durch ihre Selbstbe-
stimmung oder Besonderung zu sich zurückzukehren, so hat sie ver-
schiedene Gestaltungen, und das Geschäft der Philosophie ist, sie in 
diesen zu erkennen. Die Natur und der Geist sind überhaupt unter-
schiedene Weisen, ihr Dasein darzustellen, Kunst und Religion ihre ver-
schiedenen Weisen, sich zu erfassen und ein sich angemessenes Dasein 
zu geben; die Philosophie hat mit Kunst und Religion denselben Inhalt 
und denselben Zweck; aber sie ist die höchste Weise, die absolute Idee 
zu erfassen, weil ihre Weise die höchste, der Begriff ist“ (ebd.). 

                                            
6  Für Hegel vollzieht sich diese Entwicklung nicht in einem zeitlichen Sinn, son-

dern in einem logischen. Hegel lehnt den Gedanken einer natürlichen Evolution 
ab. 



15 

 

Natur und Geist sind nichts anderes als verschiedene Erscheinungsformen 
der absoluten Idee. Die Natur ist, wie Hegel sagt, die Idee in der „Form des 
Andersseins“ (9.24). Sie ist die Sphäre der äußerlichen, sinnlichen Existenz. 
Aber nach Hegel ist die natürliche Wirklichkeit der Idee unangemessen. 
Diese Unangemessenheit wird in einer allmählichen Entwicklung aufgeho-
ben, bis sich im Leben die Entstehung des Geistes vorbereitet, der die Zu-
sammenhänge der natürlichen Objekte versteht. Hegel bezeichnet ihn des-
halb auch als ‚Aufhebung’7 der Natur: Er ist die „Idee, die aus ihrem Anders-
sein in sich zurückkehrt“ (8.64 f.). Der Geist entwickelt sich Hegel zufolge 
über verschiedene Stufen hinweg bis zu dem Punkt, an dem er das Prinzip 
erkennt, das ihm selbst und der Natur zugrunde liegt. Dann steht er auf 
seiner höchsten Stufe, dem absoluten Geist. In Kunst, Religion und Philo-
sophie, den drei Erscheinungsformen des absoluten Geistes, kann er die 
absolute Idee erfassen.  

Hegel bestimmt die Kunst als unmittelbare, das heißt sinnlich-anschauliche 
Weise, die absolute Idee zu erfassen. Die Religion ist demgegenüber das 
Erfassen der Idee durch die Vorstellung, die Philosophie durch begreifen-
des Erkennen. Für Hegel verfolgen Kunst, Religion und Philosophie damit 
zwar das gleiche Ziel, aber allein die Philosophie erfasst die Idee in einer 
angemessenen Form – weil ihr Medium der Begriff ist. Die begriffliche Form 
sei höher als die sinnliche Anschauung, weil die Idee in ihr – so Hegel – als 
sie selbst zur Darstellung komme, während sie in der Form der Anschauung 
und der Vorstellung in einem ihr fremden Medium erscheine. In diesem 
Sinne formuliert Hegel die vieldiskutierte These vom ‚Vergangenheitscha-
rakter der Kunst’. 

Die Stellung der Kunst im Gesamtsystem ist also dadurch charakterisiert, 
dass sie sich einerseits aus nichtästhetischen Voraussetzungen entwickelt, 
die in ihrem Begriff „aufgehoben“ sind und sie andererseits auf nachfol-
gende Bereiche hinweist, zu denen ihr Kreis „in sich weitertreibt, insofern 

                                            
7  Hegel verwendet den Begriff „aufheben“ in einem dreifachen Sinn: als ‚Beenden’, 

‚Erhalten‘ und ‚Erheben’. Vgl. 5.113 f. 



16 

 

er fruchtbar Anderes wieder aus sich erzeugt und für die wissenschaftliche 
Erkenntnis hervorgehen lässt“ (13.43).  

2.2 Hegels Idealismus: Wahrheit als „Vernunft dessen, was 
ist“ 

Die neuere Hegelforschung hat sich nicht vorrangig mit der systematischen 
Fundierung des Kunstbegriffs auseinandergesetzt.8 Sie berücksichtigt zwar, 
dass die Kunst bei Hegel als ‚Wissen der Idee’ zu verstehen ist, hat sich aber 
selten der Frage gewidmet, warum die Kunst als dieses Wissen zu deuten ist 
und wie die Idee im Kunstwerk erscheint. Entscheidend ist aber erst einmal, 
inwiefern Hegels Deutung der Kunst begründbar ist. Der Hinweis darauf, 
dass bei Hegel diese Beziehung zwischen Idee und Kunst existiert, ist sicher 
verdienstvoll, da er herausstellt, dass auch die Kunstphilosophie in Hegels 
Entwurf systematisch eingeordnet ist. Warum Hegel aber diese Deutung 
der Kunst für möglich hält, steht häufig nicht im Fokus der Untersuchun-
gen zu Hegels Kunstphilosophie.  

Eine Auseinandersetzung mit Hegels Wahrheitsbegriff ist darüber hinaus 
erforderlich, um Vorbehalte der neueren Kunstphilosophie gegen Hegel zu 
entkräften. Denn diese Vorbehalte hängen insbesondere mit Hegels Wahr-
heitsverständnis zusammen.9 Ich werde später darauf eingehen.10 

Trotz der zahlreichen Forschungsliteratur zu Hegels Ästhetik thematisieren 
nur wenige Untersuchungen das Verhältnis von Kunst und logischer Idee. 

                                            
8  Viele neuere Untersuchungen widmen sich eher philologischen Problemen. Vgl. 

dazu insbesondere zahlreiche Schriften von A. Gethmann-Siefert (u.a. 1984a, 1986, 
1995, 2000, 2005), auch Kwon 2001. 

9  Hilmer hat in diesem Zusammenhang darauf hingewiesen, dass diese Vorbehalte 
gegen Hegel an eine enge, der Aussage zugeordnete Wahrheitsauffassung gebun-
den sei oder basiere – wenn unterschiedliche Wahrheitstypen angenommen wür-
den – auf der Annahme, dass Hegel den Typus der Aussagenwahrheit verallge-
meinere und zu Unrecht auf die Kunst anwende. Hegel gehe aber von anderen 
Voraussetzungen aus, denn für ihn umfasse Wahrheit mehr als nur die Wahrheit 
von Aussagen. Vgl. Hilmer 1997, 26. 

10  Vgl. Kap. 5. 



17 

 

An dieser Stelle sind insbesondere drei Arbeiten zu nennen: Die Studie 
Ästhetik des deutschen Idealismus von Heinz Paetzold versucht, im Bereich 
der Kunst eine „ästhetische Logizität“ nachzuweisen und untersucht aus 
dieser Perspektive Hegels gesamte Ästhetik. Da aber die ästhetische Logizi-
tät ihm zufolge keine begriffliche Struktur aufweist, bleibt unklar, warum 
dann überhaupt noch von „Logizität“ gesprochen werden kann.11  

Constanze Peres beschäftigt sich in ihrer Arbeit Die Struktur des Kunstwerks 
in Hegels Ästhetik mit der Theorie des Ideals mit Rekurs auf die „absolute 
Idee“ der Wissenschaft der Logik.12 1997 erschien die Studie Scheinen des Be-
griffs von Brigitte Hilmer.13 Sie untersucht das Problem der Einheit des 
Kunstwerks vor dem Hintergrund der hegelschen Begriffslogik und vertritt 
die These, dass das Paradigma für die Einheit der Begriff sei. Ich werde 
mich insbesondere in der Analyse der Kunstwerkstruktur und der Kunst-
formen auf ihre Untersuchungen stützen.  

Hegel entwickelt in der Wissenschaft der Logik seine Auffassung von Wahr-
heit in Auseinandersetzung mit einer langen philosophischen Tradition, die 
von Aristoteles ausgeht und derzufolge Wahrheit als adäquate Überein-
stimmung einer Aussage mit einem Gegenstand verstanden wird. Hegel 
weist auf die Wichtigkeit dieser Definition hin14, grenzt sich aber davon ab. 
Denn diese Bestimmung von Wahrheit ist für ihn nur eine „formelle“, die 
man zutreffender nicht als Wahrheit, sondern als „Richtigkeit“ (8.369) be-
zeichne. Im Unterschied dazu bestimmt Hegel Wahrheit als die Überein-
stimmung von Begriff und Existenz eines Gegenstands. Was das bedeutet, 
erklärt Hegel an Beispielen aus dem alltäglichen Sprachgebrauch:  

„Übrigens findet sich die tiefere (philosophische) Bedeutung der Wahr-
heit zum Teil auch schon im gewöhnlichen Sprachgebrauch. So spricht 
man z.B. von einem wahren Freund und versteht darunter einen sol-
chen, dessen Handlungsweise dem Begriff der Freundschaft gemäß ist; 

                                            
11  Vgl. Paetzold 1983, vgl. dazu auch Hilmers Kritik an Paetzold (Hilmer 1997, 10). 
12  Vgl. Peres 1983.  
13  Vgl. Hilmer 1997. 
14  Vgl. 6.266. 



18 

 

ebenso spricht man von einem wahren Kunstwerk. […] In diesem Sinne 
ist ein schlechter Staat ein unwahrer Staat, und das Schlechte und Un-
wahre überhaupt besteht in dem Widerspruch, der zwischen der Be-
stimmung oder dem Begriff und der Existenz eines Gegenstandes statt-
findet“ (8.86). 

In diesem Zitat wird deutlich, dass es Hegel nicht um Wahrheit von Aussa-
gen geht, sondern um die Wahrheit der Sache.15 Eine Sache ist also dann 
wahr, wenn sie mit ihrem Begriff übereinstimmt. Mit ‚Begriff’ ist hier aber 
nicht nur der Begriff gemeint, den ein erkennendes Subjekt sich von einem 
Gegenstand macht, sondern für Hegel ist es genau umgekehrt – der Begriff 
sei das Wesen der Sache:16 

„Nennen wir das Wissen den Begriff, das Wesen oder das Wahre aber das 
Seiende oder den Gegenstand, so besteht die Prüfung darin, zuzusehen, 
ob der Begriff dem Gegenstand entspricht. Nennen wir aber das Wesen 
oder das Ansich des Gegenstands den Begriff und verstehen unter dem 
Gegenstande ihn als Gegenstand, nämlich wie er für ein Anderes ist, so be-
steht die Prüfung darin, dass wir zusehen, ob der Gegenstand seinem 
Begriffe entspricht“ (3.77). 

Wenn der Begriff das Wesen der Dinge bedeutet, ist er eine objektiv zu ver-
stehende Größe: Das, was der Wirklichkeit zugrunde liegt, besitzt Hegel 
zufolge letztlich begrifflich-ideellen Charakter. Hegel denkt nicht an die 

                                            
15  Diese Unterscheidung von Wahrheit der Aussage und Wahrheit der Sache ähnelt 

der heideggerschen Differenzierung von ‚Satzwahrheit’ und ‚Sachwahrheit’. Vgl. 
Heidegger 1967, 75 f. 

16  Hegel verwendet den Terminus ‚Begriff’ immer im Singular. Er meint damit, dass 
der Begriff nicht irgendein besonders ausgezeichneter Begriff neben anderen Be-
griffen ist, sondern der Name für eine umfassende und ganzheitliche Bestim-
mung. Natürlich ist erstaunlich, warum diese Bestimmung ‚Begriff’ heißt. Es wird 
aber verständlicher, wenn man von der Annahme ausgeht, dass Begriff mit der 
Gesamtheit des Begreifens zu tun hat. Hegel warnt deshalb vor eingeschränkten 
Definitionen, in denen angegeben werden soll, was der Begriff ist: „Was die Natur 
des Begriffs sei, kann so wenig unmittelbar angegeben werden, als der Begriff ir-
gendeines anderen Gegenstandes unmittelbar aufgestellt werden kann“ (6.245). 
Der Begriff kann ihm zufolge nicht einfach unmittelbar gesetzt werden, sondern 
bedarf einer logischen Entwicklung. Die Antwort auf die Frage, was der Begriff 
ist, gibt erst seine Herleitung aus den ersten beiden Teilen der Wissenschaft der 
Logik: der Logik des Seins und des Wesens. Vgl. dazu Kap. 3.1. 



19 

 

Begrifflichkeit subjektiver Gedanken, sondern an eine objektiv verstandene 
Form von Begrifflichkeit: In der sinnlich-materiellen Welt erscheint ein 
ideelles Prinzip, das begrifflich-logisch rekonstruierbar ist. Damit erhebt 
Hegels Wahrheitstheorie einen ontologischen Anspruch: Wirklichkeit und 
Denken sind für Hegel nicht zwei voneinander getrennte Sphären, sondern 
gehören konstitutiv zusammen. Das Logische ist also nicht nur transsubjek-
tiv, unabhängig von der Willkür im Denken des Einzelnen, sondern hat 
darüber hinaus ontologischen Charakter. Um dies zu begründen, leitet Hegel 
die logischen Grundprinzipien ab.17  

Betrachten wir nun das Entsprechungsverhältnis von Begriff und Existenz 
genauer. Hegel betont, die tiefere philosophische Bestimmung der Wahr-
heit sei die „Übereinstimmung eines Inhalts mit sich selbst“ (8.86). In der 
Übereinstimmung von Begriff und Existenz geht es dementsprechend nicht 
darum, dass zwei im Grunde voneinander völlig verschiedene Elemente 
korrespondieren, sondern darum, dass etwas mit sich selbst übereinstimmt. 
Diese Übereinstimmung ist für Hegel dann gegeben, wenn etwas in sich 
selbst widerspruchsfrei ist.18 Etwas ist also dann wahr, wenn es nicht 
selbstwidersprüchlich ist. Hösle deutet diesen Selbstwiderspruch als einen 
pragmatischen Widerspruch: Der Widerspruch bestehe „in einem Missver-
                                            
17  Man kann die Wissenschaft der Logik als eine Weiterentwicklung von Kants Trans-

zendentaler Logik verstehen. Kant hat in der Kritik der reinen Vernunft gezeigt, dass 
die formale Logik um eine sogenannte transzendentale Logik erweitert werden 
müsse, die es „bloß mit den Gesetzen des Verstandes und der Vernunft zu tun 
habe, aber lediglich, so fern sie auf Gegenstände apriori bezogen wird“ (KrV, B 
81). Diese Logik erklärt gewisse Notwendigkeiten unseres Denkens, die die Be-
dingungen unserer Erfahrungserkenntnis betreffen. Die ‚Transzendentale Logik‘ 
definiert eben die Denkformen bzw. Kategorien, die unsere Erfahrung strukturie-
ren und die Kants Ansicht nach immer schon im Subjekt bereitliegen. Auch Hegel 
versteht die logischen Kategorien als die Bedingung unserer Wirklichkeitser-
kenntnis, aber er lehnt bekanntlich die kantische Unterscheidung von Erschei-
nung und Ding an sich nachdrücklich ab. Ich werde mich an späterer Stelle damit 
auseinandersetzen. Vgl. Kap. 5.3. 

18  In Hegels Worten: „Die endlichen Dinge sind darum endlich, insofern sie die 
Realität ihres Begriffs nicht vollständig an ihnen selbst haben, sondern dazu an-
derer bedürfen, – oder aber umgekehrt, insofern sie als Objekte vorausgesetzt 
sind, somit den Begriff als eine äußerliche Bestimmtheit an ihnen haben“ (6.465). 



20 

 

hältnis zwischen Präsupponiertem und explizit Ausgedrücktem“ (Hösle 
1988, 198). Er besteht daher nicht auf der Inhaltsebene, sondern zwischen 
dem „immer schon Implizierten und ausdrücklich Behaupteten“ (ebd.). Die 
Wahrheit eines Begriffs liege hingegen darin, dass ein Begriff das explizit 
behaupte, was er immer schon implizit präsupponiere.  

Für Hegel existiert nur eine Bestimmung, die vollständig expliziert, was sie 
implizit voraussetzt. Hegel bezeichnet diese Bestimmung als absolute Idee. 
Da es nur diese eine Bestimmung gibt, die ihre impliziten Voraussetzungen 
vollständig expliziert, gibt es nur eine Wahrheit.  

Wahrheit als vollständige Widerspruchsfreiheit ist nach Hegel absolut – 
d.h., sie ist völlig losgelöst und unabhängig von allen anderen Bestim-
mungen. Weil sie alles Andere und Äußere in sich aufnimmt, entspricht der 
Singularität der Wahrheit ihre Ganzheit. So heißt es bereits in der Phänome-
nologie des Geistes: „Das Wahre ist das Ganze“ (3.24). 

Mit der Explikation der Struktur der absoluten Idee ist der hegelsche 
Wahrheitsbegriff aber noch nicht vollständig dargelegt. Denn die Idee 
verlangt Hegel zufolge ihre Entäußerung in die Realität einer natürlichen 
Welt. Wie Wandschneider gezeigt hat, muss die logische Idee, ihrer „eige-
nen Natur entsprechend, zugleich aus sich heraustreten und sich als äußer-
liche Natur setzen“ (Wandschneider 1985, 345).19 Das bedeutet: Alles Wirk-
liche ist Realisierung der logischen Idee. Daher ist die Logik die „Vernunft 
dessen, was ist“ (5.30). Diese Konzeption macht − da alles Reale vom Logi-
schen fundiert und konstituiert sein soll − eine Entsprechung von Logik 
und Realphilosophie unabdingbar. 

Allerdings gibt es Hegel zufolge in der realen Welt nur eine Realisierung 
der Idee, die ihr vollkommen entspricht. Diese vollständige Entsprechung 
der absoluten Idee nennt Hegel den absoluten Geist, den er als „Wissen der 
absoluten Idee“ (10.366) bestimmt.  

                                            
19  Auf das notorische Entäußerungsproblem der Logik in die Natur einzugehen, 

würde an dieser Stelle zu weit führen. Ausführlicher dazu Wandschneider/Hösle 
1983 sowie Wandschneider 1985b und 1990. 



21 

 

Nachdem nun die wichtigsten Aspekte von Hegels Wahrheitsbegriff entwi-
ckelt wurden, ist damit die Grundlage für den Zusammenhang von Wahr-
heit und Kunst gegeben. In den folgenden Kapiteln werde ich die zweite 
Voraussetzung der Ästhetik, Hegels Begriff des Geistes, systematisch re-
konstruieren. 

2.3 Der Ort der Kunst in der Geistphilosophie: Der Begriff des 
Geistes und der Übergang zur Ästhetik 

Für das Verständnis der hegelschen Kunstphilosophie ist eine Auseinan-
dersetzung mit Hegels Geistbegriff unerlässlich, denn die Kunst wird in der 
Geistphilosophie systematisch verortet. Die Philosophie des Geistes ist dreige-
teilt in die Gebiete des ‚subjektiven’, des ‚objektiven’ und des ‚absoluten’ Geis-
tes. Der systematische Ort von Kunst, Religion und Philosophie ist – wie 
oben dargestellt – die Theorie des absoluten Geistes. Thema der Lehre vom 
subjektiven Geist ist das Individuum als Erkennendes. Die Lehre vom objek-
tiven Geist untersucht die Beziehungen zwischen den Individuen und um-
fasst damit Hegels gesamte praktische Philosophie. In der Lehre vom abso-
luten Geist legt Hegel seine Theorie der Kunst, Religion und Philosophie 
dar. Auch für die Philosophie des Geistes gilt das in der Logik entwickelte 
Prinzip, dass etwas – hier der Geist – erst einen Entwicklungsprozess 
durchlaufen muss, um seine Wahrheit, also das, was er ist, erkennen zu 
können.  

Ich werde zunächst auf Hegels Begriff des Geistes eingehen, um ein grund-
sätzliches Verständnis dafür zu ermöglichen, dass die Kunst für Hegel eine 
Form von Wissen ist (2.3.1). Da der absolute Geist nach Hegel die Synthese 
des subjektiven und des objektiven Geistes darstellt, ist eine kurze Verge-
genwärtigung ihrer Struktur erforderlich, um Hegels Ausführungen zum 
absoluten Geist verstehen zu können (2.3.2). Danach werde ich die Ent-
wicklung des absoluten Geistes aus der Philosophie der Weltgeschichte 
(2.3.3) und den Begriff des absoluten Geistes thematisieren (2.3.4). Die 
Kunst als Moment des absoluten Geistes wird Gegenstand von Kapitel 2.3.5 
sein. Daran schließt sich die Kritik der These vom Vergangenheitscharakter 
der Kunst an (2.3.6). 



22 

 

2.3.1 Der Begriff des Geistes: Freiheit und Offenbaren 

Hegel formuliert den Begriff des Geistes in den ersten Paragrafen der 
Geistphilosophie in der Enzyklopädie: 

„Der Geist hat für uns die Natur zu seiner Voraussetzung, deren Wahrheit 
und damit deren absolut Erstes er ist. In dieser Wahrheit ist die Natur 
verschwunden, und der Geist hat sich als die zu ihrem Fürsichsein ge-
langte Idee ergeben, deren Objekt ebensowohl als das Subjekt der Begriff 
ist. Diese Identität ist die absolute Negativität, weil in der Natur der Be-
griff seine vollkommene äußerliche Objektivität hat, diese seine Entäu-
ßerung aber aufgehoben und er in dieser identisch mit sich geworden 
ist. Er ist diese Identität somit zugleich nur als Zurückkommen aus der 
Natur“ (10.17). 

Der Begriff des Geistes ergibt sich für Hegel zunächst aus seinem Verhält-
nis zur Natur. Da der Ausgangspunkt eines Systemteils bei Hegel immer 
das Ergebnis der vorhergehenden Systemteile ist, ergibt sich die Definition 
des Geistes als Resultat von Logik und Naturphilosophie. Das Ziel der 
gesamten Naturphilosophie kann daher in der Entstehung des Geistes 
gesehen werden. Der Naturphilosophie selbst liegt, wie gezeigt, die Logik 
zugrunde, von der ihre Entwicklung durchgängig bestimmt wird. Da die 
Beschaffenheit der Natur jedoch den Bestimmungen der Idee entgegenge-
setzt ist, fasst Hegel sie zunächst als das „Andere“ der Idee. Während die 
Idee durch Kohärenz und Innerlichkeit charakterisiert ist, ist das Natürliche 
durch ‚Äußerlichkeit’ bestimmt, d.h. durch eine „Vereinzelung von Objek-
ten in Zeit und Raum“ (Bilan 2001, 161). Weil aber die Idee das Fundament 
der Natur ist, tendiert die Natur dazu, ihr ‚Außereinandersein‘ aufzuheben: 
Die Natur entwickelt sich hin zu immer mehr Komplexität, Selbstorganisa-
tion und Verinnerlichung. In dieser Entwicklung gelingt es der Idee, ihre 
‚Andersheit‘ stufenweise zu überwinden. Aber die Idee kann sich erst adä-
quat verwirklichen, wenn sie die Sphäre der Natur verlässt und zum Geist 
hin überschreitet.  

Daher sei der Geist die „Wahrheit der Natur“ und ihr „absolut Erstes“. 
Dass die Natur in dieser Wahrheit „verschwunden“ sei, wie Hegel sagt, ist 
allerdings missverständlich, denn die Natur ist im Geist nicht völlig ver-



23 

 

schwunden, sondern – im hegelschen Sinne – aufgehoben.20 Auf diese Weise 
wird die Natur in den Geist integriert, der ihr seinen natürlichen Charakter 
verdankt, ohne den er weder existieren noch sich entwickeln könnte.  

Dementsprechend entsteht der Begriff des Geistes aus der Negation der 
Natur, die jedoch selbst Negation der Idee ist. Anders formuliert: Indem 
sich die Idee zur Natur entäußert, negiert sie sich selbst. Im Geist kehrt sie 
zu sich zurück, hier ist sie Negation ihres Anderen – der Natur.21 Insofern 
ist der Geist Hegel zufolge das Resultat einer zweifachen Negation: Da-
durch habe er sich als die Idee selbst erwiesen, die im Durchgang durch die 
Natur nun zu „ihrem Fürsichsein“ gelangt sei. Der Geist ist Idee, weil er  

„als drittes Glied einer dialektischen Triade, Negation der Negation, 
mithin Aufheben der Andersheit und insofern eben auch Rückkehr zur 
Idee [ist]. Die Natur als äußerliche Idee existiert in der Form begriffslo-
ser Vereinzelung, d.h. ihr fehlt das Insichsein des Begriffs. Der Geist 
hingegen ist als ‚Aufhebung der Äußerlichkeit’ Rückkehr aus der Ver-
einzelung, Zusammenschluss des Vereinzelten und Wiederherstellung 
jenes für die Idee charakteristischen Insichseins“ (Wandschnei-
der/Hösle 1983, 183).  

Hegel spricht vom Geist als Fürsichsein der Idee, weil diese hier zum wirkli-
chen Bewusstsein ihrer selbst als Idee gekommen sei.22  

                                            
20  Zum Begriff des ‚Aufhebens‘ vgl. Fußnote 7. 
21  Dieses Zurückkommen aus der Natur ist, wie gesagt, nicht das Resultat einer 

natürlichen oder zeitlichen Evolution, sondern einer rein begrifflichen Bewegung. 
22  Allerdings muss noch geklärt werden, welchen Sinn das „Fürsichsein“ des Geis-

tes im Unterschied zur logischen Idee hat, welche ja auch schon als sich selbst 
denkend bestimmt worden ist. Wandschneider/Hösle führen dazu aus, dass das 
Fürsichsein der Idee als Geist von der sich selbst erfassenden Idee am Ende der 
‚Wissenschaft der Logik’ zu unterscheiden sei: „Insofern Reflexivität die wesentli-
che Bestimmung der Idee darstellt, kann diese zwar ohne solches Fürsichsein 
nicht vollendet sein. Indem sich die Idee aber dergestalt zum Gegenstand hat, voll-
endet sie sich allererst logisch als Idee, und das heißt: Die logische Vollendung der 
Idee als Fürsichsein hat noch Unmittelbarkeitscharakter. Andererseits aber: Gera-
de weil sich die Logik mit Erreichen ihrer Abschlussbestimmung vollendet, kann 
deren Unmittelbarkeit nicht mehr innerhalb der Logik vermittelt werden, sondern 
muss, wie dargelegt, zur naturhaften Entäußerung der Idee und Restituierung 
derselben als Geist führen; paradox formuliert: Gerade weil die Logik in sich voll-



24 

 

Das zentrale Charakteristikum des Geistes ist damit für Hegel Idealität, das 
„Aufheben des Andersseins der Idee“ (10.18). Nach Hegel ist der Geist 
idealisierend tätig, insofern er erkennt. Im Prozess des Erkennens überführt 
er die Äußerlichkeit der Natur in seine erkennende Innerlichkeit. Dadurch 
nimmt er der Natur ihre Äußerlichkeit. Er verwandelt die Natur in etwas 
Ideelles, indem er ihr Außereinander aufhebt und die Naturdinge in ge-
dankliche Zusammenhänge und Gesetzmäßigkeiten bringt:  

„Alle Tätigkeiten des Geistes sind nichts als verschiedene Weisen der 
Zurückführung des Äußerlichen zu der Innerlichkeit, welche der Geist 
selbst ist, und nur durch diese Zurückführung, durch diese Idealisie-
rung oder Assimilation des Äußerlichen ist er Geist“ (10.21).23 

Aus dieser Bestimmung ergeben sich für Hegel in formeller und inhaltli-
cher Hinsicht die beiden grundlegendsten Eigenschaften des Geistes. In 
formeller Hinsicht ist der Geist wesentlich freier Geist, in inhaltlicher Hin-
sicht ist er das Offenbaren seiner selbst. Genau dies muss auch in der Analyse 
von Hegels Kunstbegriff berücksichtigt werden. Der Begriff der Freiheit ist 
sowohl für den Begriff des Geistes im Allgemeinen als auch für das Ver-
ständnis des Kunstbegriffs zentral: Freiheit ist nicht nur das höchste Ziel 
der Geistentwicklung, sondern insbesondere auch die Grundlage des 
Kunstbegriffs. 

Wie schon Kant und Fichte vor ihm, macht Hegel den Begriff ‚Freiheit’ zum 
Schlüsselbegriff seiner Geistphilosophie. Bei Hegel erfährt der Freiheitsbe-
griff aber einen signifikanten Bedeutungswandel. Gemäß der Bestimmung 
des Geistes als Realisierung der logischen Idee besteht die Grundstruktur 
des hegelschen Freiheitsbegriffs in einer Selbstbeziehung, im ‚Bei-sich-sein-
im-Anderen’.  

                                                                                                                                        
endet ist, kann sie nicht in sich bleiben, sondern muss aus sich herausgehen, um 
als Folge wahrhaft bei sich, d.h. in Übereinstimmung mit ihrer eigenen Bestim-
mung als Subjekt-Objekt, zu sein – als Geist“ (Wandschneider/Hösle 1983, 183). 

23  An einer anderen Stelle spricht Hegel auch davon, dass der Stoff, den der Geist 
erfasse „von der Allgemeinheit des Ich zugleich vergiftet und verklärt“ werde. Er 
verliere sein „vereinzeltes, selbständiges Bestehen“ und erhalte „ein geistiges Da-
sein“ (10.21). 



25 

 

Hegel beschreibt zunächst die formale Struktur von Freiheit. Diese Struktur 
enthalte zwei Momente: zum einen das Moment der Negation, zum ande-
ren das Moment der Realisierung. Beide Momente seien untrennbar anei-
nander gekoppelt.  

Das negative Moment ist in der Abstraktionsfähigkeit des Geistes begrün-
det: Der Geist kann „von allem Äußerlichen und seiner eigenen Äußerlich-
keit, seinem Dasein selbst abstrahieren“ (10.25 f.). Der Geist kann alles 
negieren, er kann sich von allem distanzieren, sogar von seinem eigenen 
Dasein – von allen zufälligen Bestimmungen, Erlebnissen und Gedanken. 
Trotzdem erhält er sich identisch mit sich. Er kann selbst den „unendlichen 
Schmerz“ (10.26) ertragen, ohne seine Identität mit sich selbst zu verlieren. 
Hegel versucht durch die unendliche Abstraktionsfähigkeit des Geistes, die 
sogar sein eigenes Dasein betrifft, das „Nichtabhängigsein des Geistes von 
einem Anderen“ (ebd.) zu zeigen. Aber dieses Nichtabhängigsein ist nur 
ein Moment. Man kann dabei nach Hegel nicht stehen bleiben, denn diese 
Art von Freiheit werde nur durch „Flucht vor dem Anderen erreicht“ 
(ebd.). 

Das zweite Moment betrifft deshalb die Negation dieser Abstraktionsfähig-
keit des Geistes, auf die nach Hegel ein positives Moment folgt.24 Freiheit 
bewährt sich erst als Freiheit im Anderen. Es kann dem Geist also nicht nur 
darum gehen, von allem zu abstrahieren und alle möglichen Zustände, 
Gedanken und Erfahrungen zu negieren, sondern er muss sich auch ein 
bestimmtes Dasein geben, sich in diesen Gedanken und Zuständen verwirkli-
chen. Das zweite Moment betrifft also die Realisierung seiner einzelnen 
Zustände, welche er sich als Geist gibt und geben muss. Der Geist ist daher 
nicht nur als getrennt von seinen unterschiedlichen Gedanken, Zuständen 
und Erfahrungen zu verstehen, sondern ist zugleich auch wesentlich da-
durch bestimmt, dass er diese verschiedenen Gedanken und Zustände hat. 
Alle unterschiedlichen Zustände, Gedanken und Erfahrungen sind dadurch 
definiert, dass sie seine Zustände, Gedanken usw. sind und der Geist sich in 

                                            
24  So verstanden, ist das zweite Moment also die Negation der ersten Negation und 

insofern ein positives Moment. 



26 

 

ihnen verwirklicht. In der Fähigkeit des Geistes, von seinen Momenten zu 
abstrahieren und sich zugleich in ihnen zu verwirklichen, wirken die bei-
den Aspekte, die die Freiheit des Geistes ausmachen, zusammen.  

Diese beiden Momente sind für alle Gestalten, in welchen der Geist auftritt, 
konstitutiv. Recht verstanden handelt es sich aber nur um zwei unter-
schiedliche Seiten eines Prozesses. Anders formuliert: Der Geist ist seinem 
Wesen nach Freiheit, die sich notwendig ein „Dasein“ (10.27) gibt. Diejeni-
ge Bewegung, die schließlich beide Momente umschließt, nennt Hegel 
Manifestation oder Offenbaren. Hegel gebraucht diese Begriffe, wenn der 
Begriff der wahren Freiheit im Unterschied zur formellen Bestimmung von 
Freiheit ausgedrückt werden soll.25  

Im Offenbaren des Geistes fallen also beide Momente, Negation und Ver-
wirklichen, zusammen. Hegel formuliert diesen Gedanken mithilfe der 
Begriffe Form und Inhalt:  

„Die Bestimmtheit des Geistes ist daher die Manifestation. Er ist nicht ir-
gendeine Bestimmtheit oder Inhalt, dessen Äußerung oder Äußerlich-
keit nur davon unterschiedene Form wäre; so dass er nicht etwas offen-
bart, sondern seine Bestimmtheit und Inhalt ist dieses Offenbaren 
selbst. Seine Möglichkeit ist daher unmittelbar unendliche, absolute 
Wirklichkeit“ (10.27). 

Die formelle Bestimmung des Geistes ist, sich als Freiheit notwendig ein 
Dasein zu geben. In diesem Prozess wird eine Selbstbezüglichkeit sichtbar, 
nämlich in dem Sinne, dass der Geist selbst es ist, der als Freiheit erscheint. 
So verstanden manifestiert der Geist nicht – wie Hegel sagt – „etwas“, das 
heißt nicht etwas anderes außer sich, sondern sich selbst. Sein Inhalt ist 
nichts anderes als er selbst. Anders formuliert: Die ‚Natur’ des Geistes 
besteht darin, sich zu offenbaren (‚sich als Freiheit ein Dasein zu geben‘). 
Wenn der Geist nun seine Natur offenbaren soll, so offenbart er, dass seine 
Natur im Offenbaren besteht. Die gesamte Existenz des Geistes besteht im 
Prozess dieser Offenbarung.  

                                            
25  Vgl. 10.29. 



27 

 

Hegel sieht im Begriff der Manifestation bzw. des Offenbarens keine neue 
Bestimmung gegenüber derjenigen der Idealität. Denn durch seine Ideali-
sierungstätigkeit, also  

„durch Aufhebung ihres Andersseins wird die logische Idee oder der 
an sich seiende Geist für sich, d.h. sich offenbar. Der für sich seiende 
Geist oder der Geist als solcher ist also […] das nicht bloß einem Ande-
ren, sondern sich selber Sichoffenbarende oder, was auf dasselbe hin-
auskommt, das in seinem eigenen Elemente seine Offenbarung Voll-
bringende“ (ebd. f).26 

Die Natur ist für Hegel, weil sie nur die Idee in ihrem Anderssein ist, zu-
nächst kein Spiegel für den Geist, sondern im Grunde ungeeignet, die 
Struktur der Idee darzustellen. Um eine wahre Erscheinung des Geistes zu 
sein, muss ihr Anderssein aufgehoben, die Natur idealisiert und in eine 
„Welt“ (10.27) des Geistes verwandelt werden. Dann aber ist der Geist in 
der Natur nicht mehr in einem Anderen, sondern bei sich selbst. Er macht 
das „Andere zu einem ihm entsprechenden Dasein“ (10.28). Damit ist die 
Grundstruktur des hegelschen Freiheitsverständnisses als Bei-sich-sein-im-
Anderen schon umrissen. 

Der Kern des hegelschen Freiheitsverständnisses besteht nicht in einer 
bloßen Unabhängigkeit von Anderem, sondern Freiheit kommt, wie Hegel 
sagt, „durch dessen Überwindung zur Wirklichkeit“ (10.26). Damit spielt 
dieses „Andere“ für Hegel eine entscheidende Rolle. Die Beziehung zum 
Anderen ist eine notwendige: Der Geist ist darauf angewiesen, er braucht 
das Andere, um sich daran als Geist zu bewähren: seine Freiheit ist eine 
„im Anderen errungene Unabhängigkeit vom Anderen“ (ebd.).  

                                            
26  Hösle kritisiert an Hegels Konzeption, dass er zunächst erkläre, der Begriff der 

Manifestation oder des Offenbarens sei keine neue Bestimmung gegenüber der 
Idealität, sondern nur ihre Entwicklung. Aber der Offenbarungsbegriff, den Hegel 
gebrauche, sei von dem Begriff der Idealisierung unterschieden. Denn in dieser 
finde eine Bewegung statt von der Äußerlichkeit in die erkennende Innerlichkeit; 
Offenbarung aber sei Ausdrücken eines inneren geistigen Inhalts in einem äußeren 
Medium. Doch diese Kritik scheint nicht treffend zu sein, insofern für Hegel im 
Grunde beide Bewegungen zusammenfallen. Vgl. Hösle 1988, 343. 



28 

 

Hegel lehnt die Vorstellung ab, dass die Wirklichkeit dem Geist fremd ist. 
Der Geist hat die Eigenschaft, alles andere, auch die Natur, als geistig zu 
erfassen, nämlich indem er es verwandelt in Begriffe bzw. Gedankenzu-
sammenhänge. Eine Sache zu erkennen, heißt dann, sie auf Begriffe ge-
bracht zu haben. Dadurch erfasst der Geist die Gegenstände als verwandt 
mit sich. Das heißt, der Geist bleibt in der Beziehung zum Gegenstand 
eigentlich immer bei sich, er ist also im Anderen – im Gegenstand – bei sich 
selbst. Daher kann Hegel sagen: Das Bewusstsein ist die „Einheit seiner 
selbst in seinem Anderssein“ (3.144) und hat es nicht mit einer fremden 
Wirklichkeit zu tun, sondern in seinem Wissen von etwas ausschließlich 
mit sich selbst. In dieser Einsicht erkennt es seine Freiheit. Der Geist ist also 
insofern frei, als er in seinen Gegenständen sich selbst wiedererkennt und 
damit das Andere als das Andere seiner selbst begreift. 

Aus dem Gesagten wird ersichtlich, dass der Begriff von ‚Geist’, den Hegel 
gebraucht, nicht als etwas Fixiertes oder in sich Ruhendes, etwa nach dem 
Modell einer Substanz oder Entität aufgefasst werden darf. Er ist vielmehr 
als ein Prozess oder ein Verhältnis zu denken27:  

„Der Geist ist nicht ein Ruhendes, sondern vielmehr das absolut Unru-
hige, die reine Tätigkeit, das Negieren oder die Idealität aller festen 
Verstandesbestimmungen, – nicht abstrakt einfach, sondern in seiner 
Einfachheit zugleich ein Sich-von-sich-selbst-Unterscheiden, – nicht ein 
vor seinem Erscheinen schon fertiges, mit sich selber hinter dem Berge 
der Erscheinungen haltendes Wesen, sondern nur durch die bestimm-
ten Formen seines notwendigen Sichoffenbarens in Wahrheit wirk-
lich […]“ (10.12). 

Demnach ist der Geist weder ein Ding noch eine Substanz, die bestimmte 
Eigenschaften hat, sondern „die reine Tätigkeit“. Diese Tätigkeit ist Hegel 
                                            
27  Hegel grenzt sich damit ausdrücklich von der in der Tradition Descartes stehen-

den Lehre, die von einem grundsätzlichen Unterschied der beiden Substanzen 
Geist und Materie ausgeht, ab. Vgl. dazu z. B.: „Man hat deshalb den Geist nicht 
als ein prozessloses ens zu betrachten, wie solches in der alten Metaphysik ge-
schehen, welche die prozesslose Innerlichkeit des Geistes von seiner Äußerlich-
keit trennte. Der Geist ist wesentlich in seiner konkreten Wirklichkeit, in seiner 
Energie zu betrachten, und zwar so, dass die Äußerungen derselben als durch 
seine Innerlichkeit bestimmt erkannt werden“ (8.101). 



29 

 

zufolge nichts anderes als der Prozess der Selbstverwirklichung des Geis-
tes, in der der Geist immer mehr das hervorbringt, was er ‚an sich’ ist. Wie 
noch herauszuarbeiten sein wird, ist die wesentliche Prozesshaftigkeit des 
Geistes auch ein entscheidender Faktor für die Bestimmung des Kunst-
werks. ‚Geist’ und Kunstwerk haben somit strukturelle Gemeinsamkeiten.28 

Hegel deutet den Prozess der Selbsttätigkeit nun gleichzeitig als einen 
Prozess zur Verwirklichung der Freiheit: Denn die Erkenntnis, dass der 
Geist es eigentlich immer nur mit sich zu tun hat, besitzt er nicht von An-
fang an. Sie entsteht vielmehr erst als Resultat einer langen Entwicklung. 
Von daher ist der Imperativ „Erkenne dich selbst!“ für Hegel ein „absolute[s] 
Gebot“ (10.9). Selbsterkenntnis ist also nicht nur eine Aufgabe, sondern hat 
die Bedeutung „des Wesens selbst als des Geistes“ (ebd.). Mit diesem Gebot 
deutet Hegel schon zu Beginn seiner Geistphilosophie auf ihre Vollendung 
im Wissen des absoluten Geistes.  

Die gesamte Geistphilosophie hat die „vollständige Autonomie des Geistes“ 
(Kwon 2004, 73) zu ihrem Ziel. Im absoluten Geist erlangt der Geist ein 
vollständiges Selbstverhältnis in dem Sinne, dass er selbst sein Objekt ist 
und ihm nichts mehr äußerlich bleibt.  

Diese Stufe ist aber, wie gesagt, zunächst nur an sich erreicht, was bedeutet, 
dass der Geist das, was er seinem Wesen nach eigentlich immer schon ist, 
erst stufenweise realisieren muss.29 Die Freiheit des Geistes ist zunächst 
noch ‚formell’: Der Geist ist zwar seinem Wesen nach frei, aber er hat an-
                                            
28  Vgl. Kapitel 3. 
29  An dieser Stelle könnte gegen Hegel eingewendet werden, dass es nicht zwangs-

läufig evident ist, warum fortschreitende Erkenntnis notwendig sein soll. Eine 
mögliche Erklärung hierfür kann aber aus dem Begriff des Geistes geschöpft wer-
den, wie z. B. Wandschneider/Hösle vorschlagen: „Aus der Bestimmung des 
Geistes, die der Idee inhärente Dialektik zu realisieren, ergibt sich ferner, dass 
seine Bewegung wesentlich Fortbestimmen der Idee, fortschreitendes Aneignen 
der Sache selbst, Progress ist. Sein Schaffen kann sich darum nicht in Wiederho-
lung erschöpfen: So wird nichts geistig angeeignet, die dem Geist aufgegebene 
Realisierung der Idee nicht vorangebracht. Kreislauf, bloße Wiederholung gibt es 
in der Natur […], aber der Geist ist stets fortbestimmend, umbildend, schöpfe-
risch tätig“ (Wandschneider/Hösle 1983, 192). 



30 

 

fangs noch kein Bewusstsein von dieser Freiheit. Seine Entwicklung zum 
Wissen der Freiheit beginnt im subjektiven Geist, dieser wird erst als prak-
tischer Geist frei, und das erst dann, wenn er sich als „Wille“ begreift. Von 
dort aus entwickelt er sich weiter über die Stufen des objektiven Geistes, bis 
er schließlich, am Ende dieser Entwicklung, als absoluter Geist30 erkennt, 
dass sein Gegenstand mit ihm selbst identisch ist:  

„Er besitzt daher die Zuversicht, dass er in der Welt sich selber finden 
werde, dass diese mit ihm befreundet sein müsse, dass, wie Adam von 
Eva sagt, sie sei Fleisch von seinem Fleische, so er in der Welt Vernunft 
von seiner eigenen Vernunft zu suchen habe“ (10.230). 

2.3.2 Der subjektive und der objektive Geist 

Der absolute Geist entsteht Hegel zufolge aus der Synthese des subjektiven 
und objektiven Geistes. Subjektiver und objektiver Geist sind damit auch 
die Vorbedingungen des Kunstbegriffs, der ja im absoluten Geist verortet 
wird. Daher ist für das Verständnis des absoluten Geistes und damit auch 
der Kunst eine Auseinandersetzung mit der Struktur des subjektiven und 
des objektiven Geistes unbedingt erforderlich.  

Fokus der Analyse des subjektiven Geistes ist die Lehre vom theoretischen 
Geist, deren Aufbau der Lehre vom absoluten Geist korrespondiert. Die 
Struktur des theoretischen Geistes gliedert Hegel in drei Formen subjekti-
ver Erkenntnis: Anschauung, Vorstellung und Denken. Diese Formen spie-
geln die Schwerpunkte der Wirkungsfelder des absoluten Geistes: Kunst, 
Religion und Philosophie und zwar wird die Kunst der Anschauung, die 
Religion der Vorstellung und die Philosophie dem Denken zugeordnet.  

Die drei Formen des theoretischen Geistes stehen nach Hegel in einem 
hierarchischen Ordnungsverhältnis: Anschauung und Vorstellung sind in 

                                            
30  Hegels Begriffsbildung ‚absoluter Geist’ klingt „mythologisch verdächtig“ 

(Jaeschke 2000, 389), hat aber eine prägnante Bedeutung: Der absolute Geist ist 
„nicht als ein philosophisch domestiziertes mythologisches Wesen zu verstehen“ 
(ebd., 390), sondern als eine Form, in der sich Geistiges auf sich selbst bezieht und 
sich selbst erkennt. Der absolute Geist ist von daher auch keinesfalls gleichzuset-
zen mit dem traditionellen Gottesgedanken. 



31 

 

ihrer Erkenntnisqualität noch begrenzt. Erst auf der Stufe des Denkens 
kann der Geist wahrhafte Erkenntnis beanspruchen. Diese Hierarchie findet 
sich in der Stufenfolge von Kunst, Religion und Philosophie im absoluten 
Geist wieder. Wenn Hegel ‚Kunst’ als eine Form des Wissens um das Wah-
re in der Form der sinnlichen Anschauung definiert, bedeutet das für ihn 
gemäß dem Aufbau des theoretischen Geistes, dass sie nicht die abschlie-
ßende Form des Wissens um das Wahre sein kann. Hier liegt der Kern der 
These vom Vergangenheitscharakter der Kunst: Die Begrenztheit der 
Kunsterkenntnis hängt – für Hegel – mit der begrenzten Erkenntnisqualität 
der Anschauung zusammen eben, weil die sinnliche Anschauung im Ver-
gleich zu höheren, d.h. religiösen und höchsten, d.h. philosophischen For-
men des Wissens dem Erkenntnisanspruch des Geistes nicht mehr genügt. 
Die Unterordnung der Kunst unter Religion und Philosophie ist nur zu 
verstehen, wenn man die beschränkte Erkenntniskraft der Anschauung, 
wie sie in der Lehre vom theoretischen Geist entwickelt wird, berücksich-
tigt. 

Die Darstellung der Philosophie des objektiven Geistes ist für den Zusam-
menhang der vorliegenden Untersuchung unerlässlich, weil die Lehre vom 
‚objektiven Geist’ die unmittelbare Voraussetzung für die Philosophie des 
absoluten Geistes ausmacht, in der die Kunst verortet ist. Für das Ver-
ständnis der Kunstphilosophie ist daher die Auseinandersetzung mit der 
Philosophie des objektiven Geistes unumgänglich. Der objektive Geist voll-
endet sich laut Hegel in der Weltgeschichte, die die Stufe des objektiven 
Geistes systematisch abschließt. Dieser Abschluss bedeutet den Übergang 
in einen neuen, höheren Bereich: den absoluten Geist, dessen erste Gestalt 
die Kunst ist.31 Ohne eine Einsicht in die Mängel des objektiven Geistes und 

                                            
31  An dieser Stelle ergibt sich die Frage, warum der Geist überhaupt eine Geschichte 

hat. Vgl. dazu Wandschneider/Hösle 1983a, 12 f. Wandschneider und Hösle wei-
sen auf die Schwierigkeit hin, zu verstehen, wieso der Geist, der ja nicht mehr Na-
turseiendes sei, überhaupt ‚notwendig in der Zeit erscheine’. Hegels eigene Aus-
führungen seien mehr oder weniger thetisch gehalten. Der Prozesscharakter des 
Geistes werde zwar immer wieder hervorgehoben, aber eine explizite Begrün-
dung suche man vergeblich. Trotzdem sei das Problem vom hegelschen Denkan-
satz her zu klären. Ein Ansatzpunkt für eine mögliche Erklärung sei der Begriff 



32 

 

in die Notwendigkeit eines Übergangs in eine höhere Sphäre, ist die Bedeu-
tung des hegelschen Kunstbegriffs nicht zu erfassen.  

Der Aufbau des theoretischen Geistes: Anschauung, Vorstellung und 
Denken 

Die Aufgabe des theoretischen Geistes besteht darin, sich den Erkenntnis-
gegenstand soweit anzueignen, bis der Geist seine prinzipielle Identität mit 
dem Gegenstand erfasst. Dies geschieht über die Formen Anschauung, 
Vorstellung und Denken.32  

Der theoretische Geist beginnt mit der Anschauung, die als unmittelbare 
Erfassung eines sinnlich-stofflichen Gegenstands charakterisiert wird. Nach 
Hegel ist die Erkenntnisqualität der Anschauung noch begrenzt: Das Sub-
jekt findet sich in der Begegnung mit dem Gegenstand zwar selbst wieder, 
aber es kann seinen Gegenstand noch nicht wirklich übergreifen. In der 
Anschauung überwiegt noch das Moment des Gegenständlichen, denn der 
Geist ist auf die sinnliche Gegenwart seines Objekts angewiesen. Das Sub-
jekt ist noch „in den äußerlichen Stoff versenkt, eins mit ihm, und hat kei-
nen anderen Inhalt als den des angeschauten Objektes. Daher können wir 
in der Anschauung höchst unfrei werden“ (10.256). Die wesentliche Be-
stimmung des Geistes, seine Freiheit, kann noch nicht verwirklicht werden. 
Die Anschauung ist deshalb nach Hegel nur der „Beginn des Erkennens“ 
(10.255) und muss sich zur Vorstellung und zum Denken weiterentwi-
ckeln.33  

                                                                                                                                        
des Geistes, zu dem auch gehöre, dass der Geist Rückkehr aus der Natur sei. Ihm 
obliege, die Dialektik der Idee zu realisieren, das heiße, er müsse die logischen 
Bestimmungen als solche setzen, sie also zunächst einmal festhalten und ausei-
nanderhalten. Diese Aufgabe könne er nur mittels der Natur erfüllen, indem er 
die Bestimmungen der Idee selbst gleichsam naturalisieren, ihnen quasi naturhaf-
tes, vereinzeltes Sein verleihen müsse. Dies geschehe durch die sinnliche Verein-
zelung des Sprachzeichens. 

32  Zu den drei Stufen des theoretischen Geistes vgl. grundsätzlich Kwon 2004, 70-
139 sowie Drüe 2000, 263-271. 

33  Vgl. dazu Kwon 2004, 93: „Die Ihrigkeit des Gegenstands bleibt als solche nur an 
sich. Bei der […] Synthese benötigt die Anschauung immer noch unerlässlich das 



33 

 

Sobald der Geist auf den gesamten Anschauungsprozess reflektiert, ihn 
‚verinnerlicht’, begibt das Subjekt sich auf die Stufe der Vorstellung.34 Mit 
der Verinnerlichung des Anschauungsprozesses wird zugleich der ange-
schaute Gegenstand in das Innere des Geistes geholt. Dadurch wird die 
äußerliche Existenz der materiellen Gegenstände aufgehoben und die Be-
ziehung von Geist und Gegenstand ändert sich: Aus dem Verhalten des 
Geistes zum äußeren Gegenstand wird in der Vorstellung eine innergeistige 
Relation.  

Die Vorstellung hat nach Hegel drei Momente: Erinnerung, Einbildungs-
kraft und Gedächtnis. In der Erinnerung wird das äußere Objekt zu einem 
inneren Bild, einer Vorstellung. Diese ist nicht mehr abhängig vom sinnli-
chen Vorhandensein der Gegenstände: Ein Gegenstand ist unabhängig von 
Zeit und Ort vorstellbar. Die Anschauung braucht hingegen noch die 
raumzeitliche Anwesenheit des Gegenstandes: Er kann nicht unabhängig 
von Zeit und Ort angeschaut werden. 

Allerdings kann das Subjekt über diese Bilder noch nicht völlig frei verfü-
gen: Die Erinnerung ermöglicht es ihm zwar, eines seiner Bilder wieder 
hervorzurufen, aber das Subjekt hat keinen Einfluss darauf, ob, wann und 
welches Bild heraufgeholt wird. Dies geschieht erst durch eine erneute 
Anschauung. 

Erst die Einbildungskraft kann frei über die Bilder bestimmen: sie lässt die 
inneren Bilder aus „der eigenen Innerlichkeit des Ich“ (10.262) wiederaufle-
ben. Die Bilder sind damit aus ihrem sinnlichen Zusammenhang herausge-
löst und haben eigentlich kaum noch eine Beziehung zur gegenwärtigen 
Anschauung.  

                                                                                                                                        
materielle Vorhandensein des Gegenstands“; ähnlich auch bei Hespe, 1991, 518: 
In der Anschauung sei „der Stoff in einer dem Geiste unadäquaten Form gege-
ben […].“ 

34  „Demnach setzt der Geist die Anschauung als die seinige, durchdringt sie, macht 
sie zu etwas Innerlichem, erinnert sich in ihr, wird sich in ihr gegenwärtig – und 
somit frei. Durch dies Insichgehen erhebt sich die Intelligenz auf die Stufe der 
Vorstellung“ (10.256). 



34 

 

Die Phantasie als das dritte Moment der Vorstellung geht nun über das 
Wiederherstellen der Bilder hinaus: Sie ist in der Lage neue Bilder zu pro-
duzieren, indem sie die Vorstellungen nach ihrer eigenen (also der Subjekti-
vität innewohnenden) geistigen Struktur verknüpft.  

Aber gerade hierin besteht der Mangel der Phantasie. Der Inhalt ist nun ein 
rein subjektiver, ihm mangelt es an Objektivität.35 Daher beginnt nun wieder 
eine Objektivierung des theoretischen Geistes, die im Gedächtnis kulmi-
niert.36  

Die Einbildungskraft entwickelt sich zunächst weiter zur Phantasie, die 
Zeichen macht. Im Unterschied zum Symbol, wo ein sinnlicher Gegenstand 
als Symbol für einen geistigen Gehalt dient, ist das Zeichen nach Hegel 
dadurch charakterisiert, dass „dem sinnlichen Stoff eine ihm fremde Bedeu-
tung zur Seele gegeben“ (10.269) wird. Dem Zeichen wird dadurch eine 
neue, von der sinnlichen Anschauung unabhängige Bedeutung verliehen. 
So ist die Phantasie um einiges unabhängiger vom sinnlichen Material 
geworden.  

Nach Hegel finden Zeichen hauptsächlich in der Sprache Verwendung. 
Hier erreiche das Zeichen seine höchste Form, insofern im Sprachzeichen 
der letzte Rest der Eigenbedeutung des anschaulichen Gegenstands besei-
tigt werde. Durch die sprachliche Bezeichnung wird aus einem Gegenstand 
ein Name. Namen sind zunächst einzelne und flüchtige Sprachzeichen. 
Deshalb müssen sie vom Subjekt gelernt und erinnert werden. Hierin be-
steht die Leistung des Gedächtnisses: Das Gedächtnis ist die Erinnerung 
der Namen – die Bedeutung eines Namens wird im Gedächtnis behalten. 

                                            
35  „Die Intelligenz ist in der Phantasie zur Selbstanschauung in ihr insoweit vollen-

det, als ihr aus ihr selbst genommener Gehalt bildliche Existenz hat. Dies Gebilde 
ihres Selbstanschauens ist subjektiv; das Moment dies Seienden fehlt noch“ 
(10.267). 

36  Hegel legt großen Wert auf die Unterscheidung von Erinnerung und Gedächtnis, 
denn die Erinnerung ist ihm zufolge in einem viel höheren Maß als das Gedächt-
nis auf die Gegenständlichkeit angewiesen. Vgl. 10.270 f., vgl. dazu auch Kwon 
2004, 127 f. 



35 

 

Bei einer neu gegebenen Anschauung identifiziert es Zeichen und Bedeu-
tung.  

Wenn im Gedächtnis die Quasi-Identität von Zeichen und Bedeutung als 
solche manifest wird, erreicht der theoretische Geist seine höchste Stufe, das 
Denken. Im Denken ist die relationale Zweiheit von Zeichen und Bedeu-
tung im Grunde aufgehoben. Das heißt, es gibt nicht mehr Zeichen und 
Bedeutung, sondern das Zeichen ist die Bedeutung selbst. Zeichen und 
Bedeutung sind eins.37 

Das Denken weist wieder drei Momente auf: zunächst den Verstand, der 
„die erinnerten Vorstellungen zu Gattungen, Arten, Gesetzen, Kräften usf., 
überhaupt zu Kategorien“ (10.285) verarbeitet. Die nächste Stufe ist das 
Urteil. Das Denken verfährt im Urteil synthetisierend, es setzt Verknüpfun-
gen zwischen Kategorien und den einzelnen Gegenständen.38 Die dritte und 
höchste Form des Denkens ist der Schluss.39 Im Schluss wird das im Urteil 
noch als selbstständig Gedachte in einen begrifflichen Zusammenhang 
überführt.40 Dadurch wird der Unterschied zwischen Form und Inhalt des 
Denkens aufgehoben: Das Denken bekommt eine Form, die ihrem Inhalt 
nicht mehr äußerlich ist, sondern ihn selbst produziert. Daher findet sich 
der Geist im Gegenstand selbst wieder und erkennt sich als Hervorbrin-

                                            
37  Allerdings scheint die Bestimmung des Gedankens als ‚Identität von Zeichen und 

Bedeutung’ mehr festgesetzt als zwingend abgeleitet. In diesem Sinne bezeichnet 
Hösle den Übergang vom Gedächtnis zum Denken zu Recht als ziemlich „ge-
wagt“ (vgl. Hösle 1988, 407). 

38  Hegel unterscheidet das Urteil im theoretischen Geist vom Urteil des Begriffs. 
Hegel verwendet das Wort Urteil in der Begriffslogik in der Nachfolge von Höl-
derlin: als Ur-Teilung, also ursprüngliche Teilung, als Setzung und Entfaltung der 
Unterschiede, die ihm bereits immanent sind. Im Bereich der Geistphilosophie 
aber beschreibt ‚urteilen’ „eine symmetrisch umgekehrte Richtung“: Der Geist 
verhält sich verknüpfend und verallgemeinernd (Kwon 2004, 142).  

39  Hegels Bezeichnung der drei Formen des Denkens ist allerdings nicht konsequent 
(vgl. Düsing 1979, 206, Anm. 13). Ich werde an dieser Stelle allerdings nicht weiter 
darauf eingehen, sondern die Bezeichnungen „Urteil“ und „Schluss“ überneh-
men. 

40  Vgl. 10.286. 



36 

 

genden. So gelangt der Geist zur Gewissheit, dass das von ihm Gedachte 
das Seiende ist.41 Er ist von jeder Art von Äußerlichkeit vollkommen unab-
hängig geworden und bezieht sich nur auf sich selbst. Damit entspricht erst 
das Denken dem hegelschen Verständnis von Freiheit als „Bei-sich-selbst-
sein“. 

Bevor ich den Übergang zum Willen und vom Willen zum objektiven Geist 
erläutere, gehe ich noch auf einige grundsätzliche Probleme der hegelschen 
Argumentation ein. Ein erster Einwand betrifft den Aufbau des theoreti-
schen Geistes. Wenn der Aufbau des theoretischen Geistes problematisch 
ist, kann daraus geschlossen werden, dass in der Philosophie des absoluten 
Geistes ähnliche Schwierigkeiten auftreten, sodass Auswirkungen auf die 
These vom Vergangenheitscharakter der Kunst bereits hier abzusehen sind. 
Auf das Problem des Aufbaus des theoretischen Geistes haben vor allem 
Hösle und später Kwon aufmerksam gemacht. Hösle und Kwon beanstan-
den, dass die Folge der drei Formen des theoretischen Geistes im Grunde 
linear sei und nicht, wie von Hegel behauptet, dialektisch: Nach dialekti-
scher Vorstellung müsse das Denken die Synthese der Objektivität der 
Anschauung und der Subjektivität der Vorstellung sein. Dem könne man 
allerdings nur schwer zustimmen, denn in der Entwicklung der unter-
schiedlichen Stufen des theoretischen Geistes finde beim Gebrauch des 
Wortes ‚Objektivität’ eine Bedeutungsänderung statt: Die Objektivität der 
Anschauung bedeute offenbar einen Mangel, da sie bloß von der Äußer-
lichkeit des Gegenstands – also eines Objekts – geprägt sei. Hingegen im-
pliziere die Objektivität des Denkens eher einen wissenschaftlich-
theoretischen Geltungsanspruch des Gedachten als die sinnliche Unmittel-
barkeit des Objekts.42 

                                            
41  „So ist die Intelligenz für sich an ihr selbst erkennend; – an ihr selbst das Allgemeine; 

ihr Produkt, der Gedanke ist die Sache; einfache Identität des Subjektiven und Ob-
jektiven. Sie weiß, dass, was gedacht ist, ist; und dass, was ist, nur ist, insofern es 
Gedanke ist “ (10.283). 

42  Vgl. Hösle 1988, 396; Kwon 2004, 81 ff. 



37 

 

Ein weiterer Einwand gegenüber Hegels Ausführungen wurde ebenfalls 
von Hösle vorgebracht. Das Denken vermöge zwar nach Hegel jede Positi-
vität abzustreifen, aber es sei in einem gewissen – nicht nur genetischen – 
Sinne auf Empirie angewiesen. Eine apriorische Realphilosophie sei dem 
Denken nach Hegel zwar nicht prinzipiell unmöglich, aber die Bewährung 
ihrer Thesen an der Erfahrung sei wünschenswert. Denn zum Wesen des 
Realen gehöre, dass es nicht nur Begriff sei – wie die logischen Katego- 
rien –, sondern dass es ein raumzeitliches Pendant habe, das der empiri-
schen Erfahrung zugänglich sei. Die Realphilosophie leite daher nicht nur 
bestimmte logische Strukturen ab, sondern zeige, was ihnen in der Erfah-
rung entspreche. Die Deduktion der begrifflichen Struktur der Realität 
basiere zwar nicht auf Empirie, aber wenn es um die Realphilosophie gehe, 
reiche der Aufweis der Notwendigkeit einer begrifflichen Struktur nicht 
aus, denn in der Benennung dessen, was dieser Struktur entspreche, liefere 
sich das Denken unweigerlich der Erfahrung aus.43 Mit diesem Einwand 
wird aber Hegels Behauptung, das Denken hebe die Anschauung völlig in 
sich auf – mache sie überflüssig –, problematisch. 

Die bisherigen Ergebnisse der Ausführungen können nun kurz zusammen-
gefasst werden, bevor der Übergang zur Philosophie des objektiven Geistes 
näher in den Blick genommen wird. 

Es hat sich gezeigt, dass Hegels Argumentation, was den Aufbau des theo-
retischen Geistes betrifft, nicht ohne Weiteres zu verteidigen ist – jedenfalls 
nicht in Bezug auf die Rolle und die Bedeutung der Anschauung, die wie-
derum entscheidend das Kunstdenken bestimmt. Da die Struktur des theo-
retischen Geistes dem absoluten Geist zugrunde liegt, sind dort ähnliche 
Probleme zu erwarten. Ich werde später genauer darauf zu sprechen kom-
men.44 

                                            
43  Hegel sieht zwar durchaus eine genetische Abhängigkeit des Denkens von der 

Anschauung, aber, wie gesagt, keine geltungstheoretische. Vgl. dazu Hösle 1988, 
79 ff. 

44  Vgl. Kap. 2.2.6. 



38 

 

Der Übergang zum ‚Willen’ 

Hegel schließt seine Analyse des theoretischen Geistes mit dem Übergang 
vom Denken zum Willen ab. Im freien Willen vollendet sich der subjektive 
Geist und geht zugleich über in den objektiven Geist. In der Analyse des 
Willens führt Hegel aus, dass es sich bei Denken und Wollen zwar um zwei 
Arten geistiger Selbstbestimmung handelt, die aber ihrem Ursprung nach 
identisch sind: nämlich Freiheit.45 Hegel argumentiert folgendermaßen: Die 
Intelligenz nimmt ihren Gegenstand vollständig in ihren Besitz, so dass 
dieser sich nun „in ihrem Eigentume“ (10.286) befindet. Dadurch erscheint 
nun der Inhalt des Denkens auch für die Intelligenz als „durch sie bestimmt“ 
(10.287). Auf dieser Stufe der Geistentwicklung wird das Denken sich selbst 
gegenständlich in dem Sinne, dass ihm seine eigene Denktätigkeit bewusst 
wird: 

„Das Denken, als der freie Begriff, ist nun auch dem Inhalte nach frei. 
Die Intelligenz als sich wissend als das Bestimmende des Inhalts, der 
ebenso der ihrige, als er als seiend bestimmt ist, ist Wille“ (ebd.). 

Indem das Denken realisiert, dass es seinen Gegenstand nicht einfach von 
außen aufnimmt, sondern produziert, erweist es sich als frei. Dadurch fällt 
es mit dem Willen zusammen, der für Hegel seinem Wesen nach auch 
Selbstbestimmung ist. Der Wille ist nicht frei, weil er alle möglichen und 
beliebigen Inhalte als seine Zwecke bestimmen kann, sondern nur dann, 
wenn er sich selbst bestimmt. Im Bereich der praktischen Philosophie wird 
Freiheit daher – wie im Theoretischen – gedacht als eine Form von reflexi-
ver Selbstbeziehung.46  

Der Wille will nicht wie das Erkennen etwas Gegebenes aufnehmen und in 
sein Inneres transformieren, sondern umgekehrt seine Innerlichkeit objekti-
vieren: Mit der Möglichkeit, zu wollen, ist das Moment der Realisierung 
verbunden – wollen heißt, dass der Geist in der Weise in die Wirklichkeit 

                                            
45  Vgl. 10.236 f. 
46  Vgl. 7.48. 



39 

 

tritt, dass er die Welt in seinem Sinne zu gestalten versucht.47 In dem Au-
genblick, wenn dem Willen eine von ihm selbst gestaltete Wirklichkeit 
gegenübersteht, ist er im hegelschen Sinne frei. Ihm steht nichts Fremdes 
gegenüber, sondern lediglich die Objektivierung seiner eigenen Innerlich-
keit.48  

Nachdem sich der Geist also zunächst als subjektiver Geist auf sich selbst 
gerichtet und sich zum Bewusstsein seiner Freiheit entwickelt hat, versucht 
er diese als objektiver Geist in der Welt zu realisieren. Objektiv ist der Geist 
deshalb, weil er nicht mehr in seiner Innerlichkeit bleiben, sondern sich in 
die Objektivität einer geistigen Welt entäußern will. Er verlangt seine Reali-
sierung in objektiven Strukturen, um darin schließlich bei sich selbst zu 
sein.  

Zu Beginn seiner Entwicklung scheint die Realität dem objektiven Geist 
aber noch eine „äußerlich vorgefundene“ Objektivität zu sein (10.303), in 
der das, was der freie Geist an sich ist, noch verwirklicht werden muss. 
Wenn es dem Geist gelungen ist, diese Äußerlichkeit abzustreifen und die 
objektive Welt als Realisierung seiner selbst zu begreifen, beginnt der Be-
reich des absoluten Geistes, das heißt der Bereich von Kunst, Religion und 
Philosophie. Hegels versteht seine Konzeption des Kunstbegriffs damit als 
Zielpunkt der Entwicklung des objektiven Geistes. 

Die Philosophie des objektiven Geistes 

Gegenstand der folgenden Ausführungen ist die letzte Gestalt des objekti-
ven Geistes, die Weltgeschichte, aus der der Begriff der Kunst hervorgeht. 

                                            
47  Laut Drüe bleibt allerdings der Übergang vom theoretischen zum praktischen 

Geist in der Enzyklopädie thetisch. Hegel trage in § 468 den Wechsel des Denkens 
in den Willen vor: Das Denken, als nun völlig frei, sei auch dem Inhalt nach frei 
und deshalb jetzt Wille. Das alte schwierige Problem, wie das Denken praktisch 
werden könne bzw. wie Intelligenz und Wille zusammengehen könnten, werde 
damit nicht erläutert. Drüe schlägt indes selbst eine Lösung dieses Problems vor, 
indem er die Argumentation aus der Einleitung der Philosophie des Rechts her-
anzieht: Ihr zufolge halte der Wille das Theoretische in sich – indem man denke, 
sei man tätig. Vgl. Drüe 2000, 279. 

48  Vgl. 10.300. 



40 

 

Die Weltgeschichte ist damit die unmittelbare Voraussetzung des Kunstbe-
griffs. Ziel der gesamten geistigen Entwicklung ist die vollständige Auto-
nomie des Geistes. Hegel versucht zu zeigen, dass dieses Ziel auf der Stufe 
des objektiven Geistes nicht erreicht werden kann. In der Mangelhaftigkeit 
des objektiven Geistes liegt die Begründung für den Übergang zum absolu-
ten Geist und damit zur Kunst. Ohne eine Einsicht in diesen Mangel ist es 
unmöglich, Hegels Kunstbegriff zu verstehen. Hieraus ergibt sich, dass der 
Fokus auf der Darlegung darauf liegt, inwiefern der objektive Geist Hegel 
zufolge noch keine vollständige Realisierung der Freiheit zulässt und der 
Fortschritt zu einer höheren Stufe notwendig wird. Zuvor skizziere ich 
kurz, wie Hegel den Begriff der Weltgeschichte aus dem Begriff des Staates 
heraus entwickelt.  

Voraussetzung für den Begriff der Weltgeschichte ist der Begriff des Staa-
tes. Der Staat ist nach Hegel der Ort, an dem das Grundprinzip des Geistes, 
die von Anfang an erstrebte Freiheit, endlich realisiert zu sein scheint. Im 
Staat erkennt der Geist, dass er in einer Ordnung lebt, die ihm entspricht, 
weil er sie selbst für sich erschaffen hat. Denn Macht über ihn haben nur 
die von ihm selbst geschaffenen Gesetze und Institutionen, die für ihn 
keine fremden Schranken, sondern die „Inhaltsbestimmungen der objekti-
ven Freiheit“ (10.331) darstellen. Im Staat werden die Menschen nicht von 
fremden Gesetzen beherrscht, sondern von solchen, die sie sich selbst ge-
ben, und das bedeutet für sie letztlich, frei zu sein. Der Staat ermöglicht 
damit den Individuen, zu sich selbst zu kommen. Staat und Individuum 
fallen also nicht auseinander, sondern bilden eine organische Einheit.49 

Für Hegel ist der Begriff des Staates unveränderlich damit verbunden, dass 
es immer und ewig eine Vielheit von Staaten geben müsse. Der einzelne 
Staat versucht seine Souveränität gegenüber anderen Staaten zu sichern. 
Dies führt zu Differenzen zwischen den einzelnen Staaten. Wegen der 
unaufhebbaren Vielheit der Staaten kann es über den souveränen Staaten 
nach Hegel keine übergeordnete schlichtende Instanz (etwa eine überge-
ordnete Staatengemeinschaft oder eine Art ‚Weltstaat’) geben, die ihre 

                                            
49  Vgl. 10.330. 



41 

 

Entscheidungen durchzusetzen vermag. Daher führen die Differenzen 
zwischen den einzelnen Staaten zum Krieg.50  

Aber in der Pluralität der Staaten kann sich der freie Geist Hegel zufolge 
nicht adäquat realisieren. Insofern bestimmt Hegel in Anlehnung an Schil-
ler die Weltgeschichte als das eigentliche Weltgericht: Er versteht die Ge-
schichte als ein Gericht, das durch die „Dialektik“ (10.347) der Kriege, Sie-
ge, Niederlagen und Unterwerfungen über die Volksgeister gleichsam 
‚urteilt‘. Die Weltgeschichte steht damit zwar auf der höchsten Stufe des 
objektiven Geistes, weil sie aber immer noch beschränkt ist, geht sie syste-
matisch zu einer höheren Stufe, dem absoluten Geist über. 

Für Hegel ist ein Staat nur möglich als organisierter Zusammenschluss 
eines einzelnen Volkes.51 Der Volksgeist ist eine vereinzelte, natürliche, in 
Raum und Zeit bestimmte Gestalt des Geistes. Er ist nach Hegel – zumin-
dest partiell – durch ein naturhaftes Moment bestimmt, nämlich durch 
klimatische und geographische Bedingungen.52 So entwickeln sich bestimm-

                                            
50  Hegel liefert allerdings kein Argument dafür, weshalb es eine solche, supernatio-

nale Instanz nicht geben sollte. (Vgl. dazu Hösle 1988, 586). Insofern ist auch nicht 
ganz einzusehen, weshalb es notwendig immer eine Pluralität von verschiedenen 
Nationen geben sollte. Hegels Bild der Weltpolitik mag zwar realistisch sein, 
wenn man bedenkt, dass auch die Souveränitätsverzichte vieler Einzelstaaten zu-
gunsten einer übergeordneten Staatengemeinschaft die Grausamkeiten des 20. 
Jahrhunderts nicht verhindert haben. Das Problem seiner Argumentation aber be-
steht in dem normativen Anspruch, den er damit verbindet: Hegel erblickt im 
Krieg eine angeblich versittlichende Kraft (vgl. 7.491 f.). Deshalb gehören diese 
Reflexionen „zum Unerfreulichsten, was Hegel geschrieben hat. In ihnen ist nicht 
weniger enthalten als die Legitimation eines jeden Kriegs, der nur siegreich ist; die 
Gesinnung, die aus ihnen spricht, ist die des baren Machtpositivismus.“ (Hösle 
1988, 581). Vgl. dazu auch treffend Schnädelbach 2000, 314. 

51  Der Begriff ‚Volk’ ist allerdings ziemlich vage. Auch die Gleichsetzung der Begrif-
fe ‚Volk’ und ‚Staat’ ist nicht unproblematisch. Sinnvoller wäre es, Nation und 
Volk zu unterscheiden: Eine Nation ist dementsprechend eine Volksgruppe mit 
Staatsterritorium, während ein Volk ohne Territorium eben ein Volk ist, aber kein 
Staat. 

52  Vgl. 10.64. 



42 

 

te Sitten und Gebräuche, die von den Menschen als gegeben53 empfunden 
werden, und auf diese Weise die Volksgeister quasi naturgegeben beherr-
schen. Diese Naturhaftigkeit ist dafür verantwortlich, dass sich die Freiheit 
des Geistes nicht vollständig verwirklichen kann. Der einzelne Volksgeist 
ist aber nicht nur räumlich, das heißt geographisch und klimatisch be-
stimmt, sondern ist – wie alles Natürliche – „in der Zeit“ (10.347). Diese 
Zeitlichkeit macht für Hegel eine weitere Beschränkung des Volksgeistes 
aus. Er verkörpert ein „besonderes Prinzip“ (ebd.), das seine historische 
Entwicklung bestimmt. Im Rahmen der gesamten Weltgeschichte ist dies 
aber nur ein Moment. Dadurch ist er zu eingeschränkt, um den allgemeinen 
Begriff der Freiheit auszudrücken. Auf dem Level der einzelnen Volksgeis-
ter kann die Freiheit deshalb nicht realisiert werden.  

Daher wird Hegel zufolge der Übergang zu einer höheren Stufe notwendig. 
An dem Widerspruch zwischen dem Ziel, das er hervorbringen soll – der 
Freiheit –, und dessen unzureichender Realisierung geht der einzelne 
Volksgeist zugrunde. Die Weltgeschichte wird aber insgesamt vorange-
bracht, indem ihre Entwicklung eine höhere Stufe erreicht. Dies geschieht, 
wenn die menschliche Gemeinschaft sich und ihrer Geschichte in Kunst, 
Religion und Wissenschaft bewusst wird. In den Volksgeistern, die ihre 
Geschichte und die allgemeine Weltgeschichte erfassen, gelangt der Geist 
daher zur Erkenntnis seiner selbst.54  

Indem der einzelne Volksgeist in die allgemeine Weltgeschichte übergeht 
und sich auf diesem Weg „zum Bewusstsein und Selbstbewusstsein seines 
an und für sich seienden Wesens bringt“, wird er zum „Weltgeist“ (ebd.). 
Das ist so zu verstehen, dass nicht nur jeder Volksgeist seine eigene Ge-
schichte hat, sondern dass die verschiedenen Geschichten der einzelnen 
Völker zusammen eine einzige Entwicklung bilden: die Entwicklung des 

                                            
53  Hegel spricht in diesem Sinne von „bewusstloser Sitte“. Vgl. 10.353. 
54  Problematisch an Hegels Argumentation ist allerdings, dass Hegel dem sich selbst 

erkennenden Volk den Neubeginn versagt, die Selbsterkenntnis endet immer mit 
dem Untergang der jeweiligen Kultur. Das ist empirisch wohl kaum zu belegen. 
Vgl. dazu auch Hösle 1988, 439. 



43 

 

Weltgeistes, der sich in der Zeit auseinanderfaltet und verwirklichen will 
und in der die einzelne Nationalgeschichte nur ein untergeordnetes Durch-
gangsstadium darstellt. Insofern bringt die Dialektik der Volksgeister die 
Weltgeschichte hervor, in deren Verlauf der Geist immer mehr zu sich 
selbst kommt. Nach Hegel wird die Dialektik der Volksgeister gleichsam 
durch eine höhere Vernunft beherrscht. 

Die gesamte menschliche Geschichte läuft also nach Hegel auf ein Telos zu: 
die Befreiung des Geistes. Der „Endzweck der Welt“ ist „das Bewusstsein des 
Geistes von seiner Freiheit und ebendamit die Wirklichkeit seiner Freiheit“ 
(12.33). Die Realisierung dieser Freiheit ist ein Prozess der fortschreitenden 
Selbsterkenntnis des Geistes. In diesem Prozess erreicht der Geist immer 
höhere Stufen, indem er die Unzulänglichkeit seiner Gegenwart wahr-
nimmt und sich davon befreit. Insofern verschafft die Geschichte dem Geist 
Klarheit über sich selbst. Deshalb kann Hegel auch sagen: „Die Geschichte 
ist Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit [Hervorhebung S. O.]“ (12.32).  

2.3.3 Der Übergang zum absoluten Geist 

In der neueren Forschung zu Hegels Ästhetik wird dem Übergang des 
objektiven Geistes zum absoluten Geist keine besondere Aufmerksamkeit 
gewidmet. Derartige Überlegungen finden sich eher in den Untersuchun-
gen, die sich mit Hegels Gesamtsystem beschäftigen.55 Weil sich aber hier 
die Begründung finden sollte, warum Hegel die Kunst als Moment des 
absoluten Geistes betrachtet, ist gerade dieser Punkt nicht zu vernachlässi-
gen. Hegels Überlegungen zum Übergang des absoluten Geistes müssen 
skizziert werden, um zu begreifen, wie Hegel die Struktur des absoluten 
Geistes bestimmt, die sich in der Analyse des Kunstbegriffs wiederfinden 
lassen muss.  

Nachdem sich in der Entwicklung des objektiven Geistes gezeigt hat, dass 
dort keine letzte Versöhnung des Geistes mit der Wirklichkeit möglich ist, 
bestimmt Hegel nun den absoluten Geist als das Wissen, das „seine konkre-
te Allgemeinheit“ (10.353) erfasst und die Geschichte versteht. 

                                            
55  Vgl. insbesondere Theunissen 1982, Peperzak 1987. 



44 

 

Die Erhebung des objektiven Geistes auf die Stufe des absoluten Geistes 
findet in zwei Schritten statt: Im Volksgeist sind die einzelnen Menschen 
noch nicht vollständig mit der objektiven Welt von Staat und Weltgeschich-
te versöhnt. Das zeigt sich beispielsweise darin, dass sie auf eine unreflek-
tierte Weise den nationalen Sitten und Gebräuchen folgen. Zunächst muss 
der Volksgeist daher, wie oben ausgeführt, denkend werden, über seine 
nationale Beschränktheit hinausgehen und zum Weltgeist werden.  

Der Weltgeist aber muss nicht nur die Beschränktheit der besonderen 
Volksgeister, sondern in einem zweiten Schritt auch „seine eigene Weltlich-
keit“ (10.353) abstreifen, um sich zum Wissen des absoluten Geistes erhe-
ben zu können. Seine „Weltlichkeit“ besteht in der Zeitlichkeit, die zur 
Geschichte gehört. Zeitlichkeit wird im Bereich des objektiven Geistes als 
Endlichkeit und Äußerlichkeit erfahren. Denn die Zeit konstituiert keine 
Totalität, sondern ist ein unendliches und unvollendbares Nacheinander 
einzelner Zeitpunkte. In der Zeit entsteht kein Ganzes, in dem alle Teile 
gleichzeitig existieren. Deswegen kann der Geist sich in der Geschichte 
nicht in seiner konkreten Allgemeinheit verwirklichen.56  Daher konzipiert 
Hegel das Wissen des absoluten Geistes gewissermaßen als ‚überhisto-
risch’, die Wahrheit der Wirklichkeit, die im absoluten Geist gewusst wird, 
hängt nicht von der Zeit ab.57 Aber völlig zeitlos ist auch der absolute Geist 
                                            
56  Auffällig ist hier, dass Hegel nicht wie sonst den Ausdruck ‚aufheben’ gebraucht, 

sondern den Ausdruck ‚abstreifen’. Peperzak interpretiert diese Stelle dahinge-
hend, dass es Hegel hier nicht darum gehe, einen vollkommen innerlichen, von 
allen Äußerlichkeiten befreiten Zustand zu definieren, sondern darum, den Un-
terschied zwischen der Äußerlichkeit des objektiven Geistes und der Innerlichkeit 
der Dimension des absoluten Wissens als solchen hervorzuheben. Vgl. dazu 
Peperzak 1991, 333, 354 sowie Peperzak 1987, 91. 

57  An dieser Stelle drängt sich die Frage nach einem ‚Ende der Geschichte’ auf. Bei 
Hegel lassen sich tatsächlich einige Formulierungen finden, die darauf hindeuten, 
dass er einen realen Abschluss der Geschichte im Sinn hatte (z.B. 3.583 f.). Nun ist 
dieser Gedanke allerdings, wie Wandschneider/Hösle geltend machen, mit dem 
prinzipiellen Naturmoment des Geistes nicht zu vereinbaren: „Diese Unabge-
schlossenheit [der Geschichte; Anmerkung S. O.], die schwerlich wegphiloso-
phiert werden kann, hätte ihren Grund in jenen Naturfaktoren, die im Sinne der 
Realisierung der Idee unumgänglich sind, aber als begrifflose Existenzen kontin-
genten Charakter zeigen und die Realisierung der Idee dadurch immer wieder 



45 

 

nicht, seine Momente Kunst, Religion und Philosophie haben je ihre eigene 
Geschichte.58  

Wenn der Geist diese Stufe erreicht hat, ist er nach Hegel endlich an und 
für sich frei. Denn alles Natürliche und alle Gestalten des endlichen Geistes 
stehen dem Geist nicht mehr unvereinbar gegenüber, sondern sind nichts 
anderes mehr als die Objektivationen seiner Innerlichkeit. Abstreifen von 
Weltlichkeit meint also nicht, dass Natur, objektive Welt und Geschichte 
keine Rolle mehr spielen, sondern sie dienen vollkommen zweckmäßig 
seiner Selbstoffenbarung wie „Gefäße seiner Ehre“ (10.353). Hier wird dem 
Geist klar, dass es ein und dasselbe Prinzip ist, welches sich in ihm selbst 
und in der Wirklichkeit offenbart. In diesem Wissen erheben sich alle be-
schränkten Volksgeister zur „Versöhnung der Wirklichkeit überhaupt mit 
dem Geiste“ (10.364). Erst in diesem Wissen, noch nicht in der Objektivität 
des Staats und der Geschichte, ist die Realisierung der Freiheit endlich 
erreicht. 

Das Wissen des absoluten Geistes, das ihn über die Beschränktheit der 
Volksgeister erheben soll, muss nun alles haben, was diesen fehlt. Es muss 
sich also um eine Gestalt des Geistes handeln, die eine adäquate Selbstver-
wirklichung der Freiheit darstellt. Dazu muss ihre Struktur nach Hegel 
Folgendes aufweisen: Sie muss konkret allgemein und die vollkommene und 
widerspruchsfreie Identität des Subjektiven und Objektiven sein. Deshalb ist 
auch erst hier der Begriff der Freiheit im Sinne von ‚Bei-sich-sein-im-
Anderen’ nach Hegel vollständig gedacht: Der Freiheitsbegriff entfaltet sich 
zwar auch in der Welt des objektiven Geistes, das heißt, der Geist bezieht 
sich auch dort auf sich, aber die objektive Welt erscheint dem Geist gegen-
über noch in gewissem Sinne als selbstständig. An dieser Selbstständigkeit 
findet der Geist seine Grenze. Deshalb kann seine Selbsterkenntnis im Be-
reich des objektiven Geistes noch nicht abgeschlossen sein, er muss sich 

                                                                                                                                        
beeinträchtigen. […] Die Realisierung ist zwar beständig durch den Hinblick auf 
Vollendung geleitet, ohne diese freilich je real zu vollbringen“ (Wandschnei-
der/Hösle 1983, 195 f.). 

58  Ich werde später noch einmal darauf eingehen. Vgl. S. 49 f. 



46 

 

gewissermaßen noch von der äußeren Objektivität befreien. Diese Befrei-
ung erfolgt in dem Ausmaß, in dem er anfängt, die Wirklichkeit als Seite 
seiner selbst zu begreifen. Erst dann ist er wirklich im Andern bei sich 
selbst. Damit ist er auf der Stufe des ‚absoluten Geistes’ angelangt. 

Für Hegel kann sich die Erhebung zum absoluten Geist nur im Wissen 
vollziehen: Nur im Wissen kann gezeigt werden, dass alles, was anfänglich 
bloß zufällig zu sein scheint, in Wahrheit die in der Wirklichkeit erschei-
nende Allgemeinheit der Idee ist.  

2.2.4 Der Begriff des absoluten Geistes 

Obwohl die Philosophie des absoluten Geistes den Höhepunkt seines Sys-
tems ausmacht, hat Hegel sie in der Enzyklopädie eher vernachlässigt und 
hauptsächlich in seinen Vorlesungen behandelt. Insbesondere die Paragra-
fen, in denen Hegel den Begriff des absoluten Geistes ausführt, sind nur 
sehr kurz und eher formal. Das erschwert nicht nur das Verständnis des 
Systemteils, in dem Hegels gesamte Philosophie kulminieren soll, erheb-
lich. Auch das Verständnis des Begriffs des Geistes überhaupt – schließlich 
soll der absolute Geist die Bestimmung des Geistes endgültig klären – und 
das Verständnis des Kunstbegriffs werden hierdurch beeinträchtigt. Ich 
werde daher im Folgenden einige der zentralen Bestimmungen des absolu-
ten Geistes zu erhellen versuchen und anschließend auf der Basis der ge-
wonnenen Erkenntnisse einige Ideen über die Struktur der Kunst darle-
gen.59 

Im absoluten Geist kommen Begriff und Realität des Geistes im „Wissen der 
absoluten Idee“ (10.366) endlich zur Identität: Hier ist der Begriff des Geis-
tes vollständig entwickelt und realisiert.60 Der absolute Geist bezieht sich 
weder – wie der subjektive Geist – auf etwas Äußerliches, noch ist er – wie 
der objektive Geist – lediglich das Resultat intersubjektiver Handlungen. 

                                            
59  Zu den Ausführungen zum Begriff des absoluten Geistes vgl. auch Jaeschke 2000, 

389-395. 
60  Vgl. ebd.: „Der subjektive und der objektive Geist sind als der Weg anzusehen, 

auf welchem sich diese Seite der Realität oder der Existenz ausbildet.“ 



47 

 

Im Unterschied zu diesen beiden einseitigen Formen ist der ‚absolute Geist’ 
nur auf sich selbst gerichtet und erkennt sich als das, was er seinem Wesen 
nach ist. Erst hier, am Ende seiner Entwicklung, gewinnt der Geist voll-
ständige Klarheit über sich und versteht alle seine unterschiedlichen Er-
scheinungsformen als Momente seiner selbst.  

Hegel präzisiert diesen Zusammenhang, indem er die Identität von Begriff 
und Realität des Geistes als „Wissen der absoluten Idee“ bestimmt. Nach 
Hegel soll dieses Wissen nicht nur eine Form des Zugriffs eines Bewusst-
seins auf ein Objekt sein, sondern vielmehr ein Selbstverhältnis. Das heißt: 
Im Wissen der absoluten Idee geht es nicht darum, dass die absolute Idee 
nun lediglich der Gegenstand des endlichen Wissens wird, sondern um „das 
Wissen des Geistes um sein ihm nicht externes Wesen, also das Wissen des 
Geistes von sich“ (Hösle 1988, 590). Wenn der Geist die Idee als sein eigenes 
Wesen erfasst, dann versteht er sich selbst als die absolute Selbstbeziehung, 
die auch die Struktur der Idee ausmacht. Zwischen den drei Formen des 
absoluten Geistes und der absoluten Idee besteht damit eine strukturelle 
Gleichheit. Die Realität des absoluten Geistes ist sein Wissen von sich 
selbst. In diesem Sinne ist er eine sich selbst erkennende Erkenntnis: Eine 
performative Struktur, die im Vollzug des Denkens Wissen über sich selbst 
gewinnt, da ihr Inhalt ihre eigene Struktur ist. Damit hat der absolute Geist 
als Höhepunkt der gesamten enzyklopädischen Entwicklung die Struktur 
der Idee.  

Die selbstbezügliche Struktur des absoluten Geistes erläutert Hegel im 
nächsten Paragraphen genauer:  

„Der absolute Geist ist ebenso ewig in sich seiende als in sich zurück-
kehrende und zurückgekehrte Identität, die eine und allgemeine Sub-
stanz als geistige, das Urteil in sich und in ein Wissen, für welches sie als 
solche ist“ (10.366). 

Hegel bestimmt den Begriff des absoluten Geistes im Wesentlichen durch 
die zwei Momente „Identität“ und „Urteil“. Der Begriff „Identität“ ist be-
zogen auf die „eine und allgemeine Substanz als geistige“, die als mit sich 
selbst identisch bestimmt wird. Hier greift Hegel auf die abendländische 
Metaphysiktradition zurück. Diese hatte seit Aristoteles „Substanz“ – all-



48 

 

gemein gesprochen – als dasjenige bestimmt, was von anderem Seienden 
unabhängig und unvergänglich ist.61 Nun kann diese Substanz aber nach 
Hegel nicht so gedacht werden, dass darin „alles eins“ (3.22) sei, wie Hegel 
schon in der Phänomenologie des Geistes formuliert.62 Deshalb bestimmt er die 
Substanz sowohl als „ewig in sich seiende“, als „zurückkehrende“ und als 
„zurückgekehrte“: Die Identität, in der Hegel das Wesen des absoluten 
Geistes sieht, muss also prozessual gefasst werden: Der absolute Geist ist 
also zum einen für sich selbst, zum anderen entäußert er sich beständig als 
subjektiver und objektiver Geist in eine raum-zeitliche Wirklichkeit und ist 
dort außer sich, und drittens kehrt er immer wieder aus seiner Äußerlich-
keit zu sich zurück.  

Das zweite Moment des absoluten Geistes ist durch eine innere Teilung der 
geistigen Substanz charakterisiert, die Hegel als „Urteil in sich und in ein 
Wissen“ beschreibt. Urteil wird hier in der Nachfolge Hölderlins aufgefasst 
als ‚ursprüngliche Teilung’, also als Manifestation und Entfaltung der Un-
terschiede, die bereits immanent vorhanden sind. Wenn die Substanz sich 
in sich selbst und das Wissen von ihr ur-teilt, dann ist darin zugleich die 
intrinsische Beziehung beider Urteilsmomente aufeinander ausgesprochen. 
Wissen und Substanz sind einander nicht mehr äußerlich. Damit wird das 
Verhältnis von Wissen und Substanz als eine reflexive Selbstbeziehung 
verstanden, die beide Momente vereint. Der absolute Geist ist eine Bezie-
hung, die weiß, was sie ist. Die vollständige Selbstbeziehung ist also erst 
dann möglich, wenn die Selbstbeziehung sich als solche erkennt. Der abso-
lute Geist ist daher nicht nur Wissen von der Welt oder des Individuums an 
sich, sondern insbesondere Wissen seiner Selbstbeziehung im Anderen:  

„Dadurch macht er sich in seinem höchsten Gebiete für sich selbst zum 
Gegenstande seines Wissens und Wollens. Das Absolute selber wird 
Objekt des Geistes, indem der Geist auf die Stufe des Bewusstseins tritt 

                                            
61  Vgl. Aristoteles, Principia I, 51. 
62  Vgl. ebd.: „Dies eine Wissen, dass im Absoluten alles gleich ist, der unterschei-

denden und erfüllten oder Erfüllung suchenden und fordernden Erkenntnis ent-
gegenzusetzen oder sein Absolutes für die Nacht auszugeben, worin, wie man zu 
sagen pflegt, alle Kühe schwarz sind, ist die Naivität der Leere an Erkenntnis.“ 



49 

 

und sich in sich als Wissendes und diesem gegenüber als absoluter Ge-
genstand des Wissens unterscheidet. Von dem früheren Standpunkte der 
Endlichkeit des Geistes aus ist der Geist, der von dem Absoluten als ge-
genüberstehendem unendlichen Objekte weiß, dadurch als das davon un-
terschiedene Endliche bestimmt. In der höheren spekulativen Betrach-
tung aber ist es der absolute Geist selber, der, um für sich das Wissen 
seiner selbst zu sein, sich in sich unterscheidet und dadurch die End-
lichkeit des Geistes setzt, innerhalb welcher er sich absoluter Gegen-
stand des Wissens seiner selber wird. So ist er absoluter Geist in seiner 
Gemeinde, das als Geist und Wissen seiner wirkliche Absolute“ 
(13.130). 

Allerdings können absolute Idee und absoluter Geist nicht vollständig 
kongruieren, denn der absolute Geist ist die Selbstbeziehung in realer Ge-
stalt. Es besteht eine Differenz zwischen der absoluten Idee am Ende der 
Logik und dem absoluten Geist, denn die Idee ist ‚rein logisch’, während 
der absolute Geist eine „Erscheinungsform des menschlichen Geistes“ 
(Hösle 1988, 90 f.) ist. 

Das bedeutet aber auch: Ein letzter Rest von Äußerlichkeit, welcher auch 
der absolute Geist noch ausgesetzt ist, kann nicht wegphilosophiert wer-
den. Hegel stellt den absoluten Geist zwar ausdrücklich über die Geschich-
te, er soll ein gewissermaßen transhistorisches Wissen seiner selbst sein. 
Andererseits  

„hat Hegel in den Vorlesungen über den absoluten Geist auch Kunst, 
Religion und Philosophie eine je eigene Geschichte zugesprochen, die 
jedoch in der Enzyklopädie kaum thematisch ist. […] Diese verschiede-
nen Geschichten werfen nun eine Reihe von Fragen auf, die Hegel un-
beantwortet lässt. Hegels „Weltgeschichte“ kann demnach nämlich 
nicht Universalgeschichte, sondern vielmehr nur Geschichte eines Teils 
der Welt sein. Wie hängt sie dann aber mit den anderen Geschichten 
(der einzelnen Sphären des absoluten Geistes) zusammen? Ist es über-
haupt sinnvoll, sie vor ihnen abzuhandeln? Setzt nicht auch die politi-
sche Geschichte Einflüsse von Kunst, Religion, Philosophie usf. vo-
raus?“ (ebd., 455). 

Wie Hösle erläutert, ist die Einordnung des absoluten Geistes nach der 
Weltgeschichte nicht einsichtig. Hösle weist zu Recht darauf hin, dass He-
gels Geschichtsphilosophie den objektiven und den absoluten Geist voraus-



50 

 

setze.63 Daraus folgt des Weiteren, dass der absolute Geist der als zeitlos 
verstandenen absoluten Idee nicht völlig kongruieren kann, weil er sich in 
der Geschichte verwirklicht. Auch der absolute Geist ist in der Zeit. Das 
bedeutet nicht nur, dass er eine Geschichte hat, sondern er bedarf der Zeit-
lichkeit, um seine Bestimmung – die absolute Idee zu erfassen – zu realisie-
ren:  

„Selbst Kunst, Religion und Philosophie, die Erscheinungsweisen des 
absoluten Geistes, müssen in Farben, Töne, Kulthandlungen, Textwerke 
usw. umgesetzt und damit partikuläre, zeitliche Existenz versetzt wer-
den“ (Wandschneider/Hösle 1983, 191). 

Im Bereich der Kunstphilosophie geht Hegel allerdings auf die Strukturana-
logie von absolutem Geist und absoluter Idee nicht genauer ein. Vor allem 
in den ‚Vorlesungen über die Ästhetik’ scheint Hegel im Bereich der Kunst 
das Verhältnis von Idee und ihrer Gestalt doch eher auf eine simple Zei-
chenrelation zurückzuführen: Die Kunst sei die Darstellung der Idee in 
einem sinnlichen Medium. Inwieweit sie auch eine strukturelle Entspre-
chung der absoluten Idee ist, im Sinne eines sich selbst wissenden Wissens, 
wird von Hegel nicht weiter diskutiert. Daher soll im Folgenden problema-
tisiert werden, inwieweit die Kunst im hegelschen Sinne als selbstbezügli-
ches Wissen verstanden werden kann, also inwieweit sie ein Moment des 
absoluten Geistes ist.  

2.3.5 Die Bestimmung der Kunst als Moment des absoluten Geistes 

Um Hegels Kunstbegriff fassen zu können, wurden zunächst dessen Vo-
raussetzungen in der Wissenschaft der Logik und der Philosophie des 
Geistes dargelegt. Nun kann endlich Hegels Antwort auf die Frage nach 
dem Wesen der Kunst näher in den Blick genommen werden. Diese Ant-
wort liegt zunächst in der Bestimmung der Kunst als Moment des absolu-
ten Geistes. Wenn Hegel in der Kunst ein Moment des absoluten Geistes 
sieht, so müssen sich drei Aspekte in seinem Kunstbegriff und seiner 
Kunstphilosophie aufzeigen lassen: (a) Kunst muss sich erstens als eine 
Form von ‚Wissen’ erweisen, das auf den höchsten Inhalt des Geistes, die 
                                            
63  Vgl. ebd., 437. 



51 

 

Idee, bezogen ist. (b) Deswegen muss sie zweitens strukturell diejenige 
Erkenntnisform sein, in der der Geist seinen Gegenstand als das mit ihm 
Identische erkennt. (c) Drittens müssen die Beschränkungen des subjekti-
ven und des objektiven Geistes aufgehoben sein.  

(a) Um zu zeigen, inwieweit Kunst als ein Wissen der Wahrheit verstanden 
werden kann, soll zunächst Hegels Gedankengang exponiert werden.  

Der Begriff der Kunst wird von Hegel grundsätzlich aus dem Begriff des 
Geistes abgeleitet. Dass es Kunst überhaupt gibt, liegt zunächst an seinem 
„allgemeine[n] und absolute[n] Bedürfnis“, „dass er, was er ist und was 
überhaupt ist, aus sich selbst für sich“ (13.41) zu machen. Dieses Bedürfnis 
motiviert den Geist, sich die gesamte Wirklichkeit anzueignen. Hegel sieht 
in der Kunst also gleichsam ein geistiges Werkzeug, mit dem sich Men-
schen die Wirklichkeit zu Bewusstsein bringen. Daher ist es ihm zufolge 
gerechtfertigt, von ihrer Wahrheit zu sprechen. Kunst ist – wie Religion 
oder Philosophie – ein Erkenntnismedium: Sie ist wahr, wenn sie dem 
Menschen den Blick auf die wahre Grundlage der Wirklichkeit eröffnet.  

Zunächst ist Kunst für Hegel nur als schöne Kunst denkbar, daher versucht 
er Wahrheit und Kunstschönheit aufeinander zu beziehen. Im Laufe seiner 
Argumentation wird deutlich, dass das Schöne für ihn nicht nur in Bezie-
hung auf ein Subjekt schön, sondern objektiv zu verstehen ist. Es müsse 
nämlich „als Idee“ (13.145) gefasst werden. Mit anderen Worten: Hegel 
stellt die Beziehung von Wahrheit und Schönheit her, indem er das Schöne 
als eine Manifestationsweise der Idee selbst ansieht. Im Schönen gewinne 
die Idee sinnliche und äußere Existenz.64 Diese Realisierung in der Äußer-
lichkeit liegt nach Hegel in der Bestimmung der Idee selbst.65 

                                            
64  Vgl. ebd.: „Das Wahre, das als solches ist, existiert auch. Indem es nun in diesem 

seinem äußerlichen Dasein unmittelbar für das Bewusstsein ist und der Begriff 
unmittelbar in Einheit bleibt mit seiner äußeren Erscheinung, ist die Idee nicht 
nur wahr, sondern schön.“  

65  An dieser Stelle kann noch einmal auf die Entäußerungsproblematik der Idee zur 
Natur verwiesen werden. Hegel zufolge folgt die Idee ihrem eigenen Gesetz, 
wenn sie sich in die Realität einer raum-zeitlichen Welt entäußert. Vgl. Kap. 2.1. 



52 

 

Damit erschließt sich der Sinn des bekannten Satzes, das Schöne sei „das 
sinnliche Scheinen der Idee“ (13.151). Hegel meint hier: In der Kunstschön-
heit ist die Idee sozusagen hineingearbeitet in das sinnliche Material und tritt 
dann an diesem in Erscheinung. Mit anderen Worten: Sinnliches Scheinen 
der Idee heißt nichts anderes als ‚Zur-Erscheinung-Kommen der Idee in der 
Form sinnlicher Anschauung’.  

Die Kunst kann im Unterschied zur Philosophie die Wahrheit der Wirk-
lichkeit mit ihren gestalterischen Mitteln nicht begrifflich darstellen, son-
dern muss sie vielmehr anschaulich wiedergeben. Dazu bedarf sie des sinn-
lich oder in der Vorstellung gegebenen Materials, das im Kunstwerk verar-
beitet wird. Hegel versteht darunter also nicht nur die Werkstoffe, die in 
der Kunst verwendet werden66, sondern auch die subjektiven Bilder und 
Vorstellungen des Künstlers, auf die er zurückgreift, um ein Werk zu schaf-
fen.67 Der Künstler soll dabei – gewissermaßen durch das Sinnliche hin-
durch – auf einen allgemeinen, notwendigen, also auf einen ideellen Gehalt 
verweisen: In der Kunst macht der Geist das Sinnliche zum Ausdruck des 
Wahren. Das bedeutet, nicht nur eine philosophische Argumentation, auch 
ein Kunstwerk kann nach Hegel wahr sein, wenn auch in anderer Weise.  

Insofern ist das Ziel der Kunst auch nicht die Nachahmung der Natur: „Die 
Wahrheit der Kunst darf keine bloße Richtigkeit sein, worauf sich die soge-
nannte Nachahmung der Natur beschränkt“ (13.205). Gegen die Vorstel-
lung, „die Nachahmung als die Geschicklichkeit, Naturgestalten, wie sie 
vorhanden sind, auf eine ganz entsprechende Weise nachzubilden, [solle] 
den wesentlichen Zweck der Kunst ausmachen“ (13.65), wendet er ein, 
Mimesis sei einfach nutzlos:  

„In dieser Bestimmung liegt zunächst nur der ganz formelle Zweck, 
dass, was sonst schon in der Außenwelt und wie es da ist, nun auch 
vom Menschen danach, so gut er es mit seinen Mitteln vermag, zum 
zweiten Male gemacht werde. Dies Wiederholen kann aber sogleich als 
eine […] überflüssige Bemühung angesehen werden, da wir, was Ge-
mälde, Theateraufführungen usf. nachahmend darstellen, Tiere, Natur-

                                            
66  Wie z.B. den Marmor einer Statue. 
67  Vgl. 10.368. 



53 

 

szenen, menschliche Begebenheiten, sonst schon in unseren Gärten oder 
im eigenen Hause oder in Fällen aus dem engeren und weiteren Be-
kanntenkreise vor uns haben“ (ebd.).  

Wenn die Nachahmung der Natur alleiniger Anspruch der Kunst sei, müs-
se die Kunst daran zwangsläufig scheitern:  

„Im ganzen aber ist überhaupt zu sagen, dass bei bloßer Nachahmung 
die Kunst im Wettstreit mit der Natur nicht wird bestehen können und 
das Ansehen eines Wurms enthält, der es unternimmt einem Elefanten 
nachzukriechen“ (13.66).  

Weiterhin verschwinde darin, „das objektive Schöne selbst. Denn es handelt 
sich sodann nicht mehr darum, wie das beschaffen sei, was nachgebildet 
werden soll, sondern nur darum, dass es richtig nachgeahmt werde“ 
(13.67). Schließlich erfasse die Nachahmungstheorie weder die Architektur 
noch die Poesie, die eigentlich keine Nachahmungen der Natur zu nennen 
seien.68 

Konsequenterweise folgt daraus eine positive Umdeutung des Scheinens: 
„Denn das Schöne hat sein Leben in dem Scheine“ (13.17). Hegel reagiert 
hier auf einen zeitgenössischen Einwand gegen die Möglichkeit einer Wis-
senschaft der Kunst: Die Kunst, die auf das Wahre der Wirklichkeit aus sei, 
zeige doch nur den Schein dieser Wirklichkeit.  

Hegel bezieht sich hier auf einen Vorbehalt, der das erste Mal von Platon 
formuliert wurde und immer wieder zur skeptischen Beurteilung der Mög-
lichkeiten der Kunst führte. Nicht die sinnliche Erscheinungswelt, sondern 
die Ideen sind Platon zufolge das wahrhaft Seiende. Sie können aber nicht 
sinnlich erfahren, sondern nur mit der Vernunft erfasst werden. Da Kunst 
sich – so Platon – darauf beschränke, die sinnlichen Erscheinungen nachzu-
ahmen, sei sie von der Wahrheit der Ideen noch weiter entfernt als die 
sinnliche Erscheinungswelt selbst. 

Für Hegel ergibt sich die Wahrheit der Kunst aus einer Uminterpretation 
des Verhältnisses von Wahrheit und Schein. Zwar gilt auch für ihn, dass 
die Idee bzw. das Ideelle die Wahrheit der Dinge ausmacht, aber diese sei 

                                            
68  Vgl. 13.69. 



54 

 

nicht rein für sich zu haben, sondern müsse sich in etwas anderem äußern 
und darin darstellen. So kann Hegel sagen: „[…] der Schein selbst ist dem 
Wesen wesentlich, die Wahrheit wäre nicht, wenn sie nicht schiene und 
erschiene, wenn sie nicht für Eines wäre“ (13.21). Also: Schein wird ver-
standen als Erscheinen von Wesentlichem, nicht als Trugschluss. 

Hegel verteidigt den ‚Schein’ der Kunst, weil er die Manifestation der Idee 
sei. Der Begriff ‚Schein’ bezeichnet gewöhnlich etwas, das nicht real und 
deshalb illusorisch ist. Deshalb werde Kunst oft mit Illusion identifiziert.69 
Aber dem Schein der Kunst schreibt Hegel eine höhere Funktion zu, denn 
er verweise auf den ideellen Inhalt, den er manifestiere. 

Wenn ein Moment der Kunst mit dem alltäglichen Sinn von ‚Schein’ zu tun 
habe, dann sei es seine Sinnlichkeit selbst. Diese sei im Kunstwerk nur „als 
Oberfläche und Schein des Sinnlichen“ (13.60). Das Kunstwerk sei zwar 
zunächst ein materielles Seiendes, das aber zugleich Ideelles zum Vorschein 
bringe. Damit sieht Hegel die Illusion darin, dass das Kunstwerk sinnlich 
zu sein scheint, tatsächlich aber der Ausdruck eines Ideellen ist.  

Deshalb ist es für Hegel falsch zu sagen, dass die Kunst „für eigentlich wis-
senschaftliche Betrachtung kein angemessener Gegenstand wäre“, die 
Kunstschönheit stelle sich zwar „dem Sinne, der Empfindung, Anschauung, 
Einbildungskraft“ (13.18) dar, aber dieses Sinnliche sei eben nur als Schein 
vorhanden, der auf das Wahre deute. Das, was das Kunstwerk auszeichne, 
liege nicht im Sinnlichen als solchem. In der Kunstschönheit bewahre das 
sinnliche Sein „keine Selbstständigkeit in sich“ (13.151), sondern bringe die 
Idee selbst zur Darstellung. Deshalb sei der Schein auch keinesfalls mit 
einer bloßen Täuschung zu verwechseln.70 Die Kunst zeige uns zwar einen 
äußeren Gegenstand, aber es sei nicht nur das Äußere gemeint, sondern im 
Äußeren erscheine Wahrheit. Deshalb sei der Zweck der Kunst die Enthül-

                                            
69  Vgl. 13.17. 
70  Vgl. dazu Schmidt 2005, 96: „Dieser Schein ist allerdings doppeldeutig. Einerseits 

liefert er nur einen defizitären Modus, nicht aber die volle Wirklichkeit der sinnli-
chen Äußerlichkeit. Andererseits ist er nicht im Äußerlichen, sondern im Absolu-
ten begründet.“ 



55 

 

lung der Wahrheit in der Form der sinnlichen Gestaltung. Der Inhalt der 
Kunst sei die Idee, ihre Form die sinnliche Gestalt. 

Wenn Idee und sinnliche Gestalt vollends in Einklang gebracht werden, ist 
Hegel zufolge wahre Schönheit erreicht. Die Qualität eines Kunstwerks 
lässt sich also daran ablesen, inwieweit die sinnliche Darstellung der Idee 
gelingt – wie vollkommen Idee und Gestalt ineinandergearbeitet sind.71 

„[D]ie Idee [ist] als das Kunstschöne nicht die Idee als solche […], wie 
sie eine metaphysische Logik als das Absolute aufzufassen hat, sondern 
die Idee, insofern sie zur Wirklichkeit fortgestaltet und mit dieser Wirk-
lichkeit in unmittelbar entsprechende Einheit getreten ist. Denn die 
Idee als solche ist zwar das an und für sich Wahre selbst, aber das Wahre 
erst seiner noch nicht objektivierten Allgemeinheit nach; die Idee als das 
Kunstschöne aber ist die Idee mit der näheren Bestimmung, wesentlich 
individuelle Wirklichkeit zu sein sowie eine individuelle Gestaltung 
der Wirklichkeit mit der Bestimmung, in sich wesentlich die Idee er-
scheinen zu lassen“ (13.104).72 

Wenn Idee und Gestaltung einander adäquat gemacht werden, spricht 
Hegel von ‚Ideal’. Die künstlerische Darstellung müsse dem Ideal entspre-
chen, wenn Kunst ihrem Anspruch auf Wahrheit gerecht werden wolle. Mit 
‚entsprechen’ ist nicht gemeint, dass sich das im Kunstwerk Dargestellte in 
der Wirklichkeit genauso vorfindet. Für den Wahrheitsgehalt eines Kunst-
werks hat es nach Hegel keine Bedeutung, ob etwas empirisch richtig abge-
bildet ist. Daher ist bei der Darstellung eines Gegenstandes in der Kunst 
auch die bloße Richtigkeit nicht entscheidend. Das heißt, etwas kann zwar 
handwerklich perfekt sein, deshalb muss es aber noch lange kein Kunst-
werk sein.  

                                            
71  Auf das Problem, wie die Einheit von Idee und Gestalt überhaupt beschrieben 

werden kann, gehe ich später ein. Vgl. Kap. 4.2.2. 
72  Vgl. 13.132: „Erinnern wir uns desjenigen, was wir schon über den Begriff des 

Schönen und der Kunst festgestellt haben, so fanden wir darin Gedoppeltes: ers-
tens einen Inhalt, einen Zweck, eine Bedeutung, sodann den Ausdruck, die Er-
scheinung und Realität dieses Inhalts, und beide Seiten drittens so voneinander 
durchdrungen, dass das Äußere, Besondere ausschließlich als Darstellung des In-
neren erscheint.“ 



56 

 

Nicht jeder Gegenstand kann daher Gegenstand eines wirklichen Kunst-
werks sein. Die Mangelhaftigkeit eines Kunstwerks ist für Hegel nicht nur 
„als subjektive Ungeschicklichkeit“ des Künstlers anzusehen, sondern die 
„Mangelhaftigkeit der Form“ ist auf die „Mangelhaftigkeit des Inhalts“ 
(13.105) zurückzuführen.  

Nun lässt Hegels Argumentation aber noch einige Fragen offen: Bei Hegel 
scheint der Zusammenhang von Wahrheit und Schönheit durch eine – 
etwas unvermittelte – Gleichsetzung von schön und wahr zustande zu 
kommen. Aber wieso ist Kunst überhaupt eine Form von Erkenntnis und 
wieso eine Erkenntnis der einen Wahrheit?  

Die leitende These der folgenden Ausführungen ist, dass es verschiedene 
theoretische Gründe dafür gibt, sich Hegels Sichtweise anzuschließen. 
Dazu diskutiere ich zunächst unterschiedliche alternative Bestimmungen 
von Kunst und einige kritische Einwände gegen den hegelschen Kunstbe-
griff. 

Ein erster Einwand zielt darauf nachzuweisen, dass Kunst zwar das Leben 
angenehmer mache, aber letztlich die wichtigsten Interessen des Geistes 
nicht berühre und sich in bloßer Unterhaltung erschöpfe.73 

Bungay kritisiert diese Meinung zum vermeintlichen Unernst der Kunst 
folgendermaßen: Wenn man davon ausgehe, Unterhaltung sei alleiniger 
Zweck der Kunst, könne man nicht erklären, weshalb manche Kunst eine 
religiöse Funktion habe: 

„Being entertained or amused can be understood as a deficient mode of 
self-reflection, but the reverse is not the case. If any work of art has had, 
or could have religious significance, it shows what art’s full potential is, 

                                            
73  Hegel waren diese Vorbehalte bekannt. Er versucht deshalb die Meinung zu 

widerlegen, dass Kunst, weil lediglich „ein gefälliges Spiel“ (13.17), der philoso-
phischen Betrachtung nicht würdig sei, und betont, dass der Bereich der Kunst 
zwar der der sinnlichen Anschaulichkeit sei, aber in dieser sinnlichen Anschau-
ung vermittele sich mehr, als „dass die Kunst als ein flüchtiges Spiel gebraucht 
werden kann, dem Vergnügen und der Unterhaltung zu dienen, unsere Umge-
bung zu verzieren, dem Äußeren der Lebensverhältnisse Gefälligkeit zu geben 
und durch Schmuck andere Gegenstände herauszuheben“ (13.20).  



57 

 

and it is then a fact about all other art that does not reach the full poten-
tial. This is not to be unfair, or to legislate over the quality of non-
religious work, but to make an observation about the value which is as-
cribed to art which does reflect man’s highest interests. If no art did, we 
might be happy with amusement as a normative function” (Bungay 
1987, 33 f.).74  

Bungay trifft mit seinem Argument einen entscheidenden Punkt: Hätte 
Kunst im Laufe der Geschichte niemals eine andere Funktion als Unterhal-
tung gehabt, gäbe man sich mit der Bestimmung zufrieden, Kunst sei ein 
belangloses Spiel. Das ist aber augenscheinlich nicht der Fall, denn der 
Wahrheitsbezug zumindest einiger Kunstformen scheint historisch nicht zu 
leugnen zu sein. Was wiederum bedeutet, dass Unterhaltsamkeit kein defi-
nitorisches Merkmal von Kunst sein kann.  

Ähnlich kann gegen die Theorie des l’art pour l’art argumentiert werden, 
die für Wesen und Wert des Kunstwerks alles das grundsätzlich aus-
schließt, was nicht selbst innerhalb der Kunstsphäre liegt.75 Für den l’art 
pour l’art liegt der Wert der Kunst nicht im der Vermittlung von bestimm-
ten Botschaften oder Themen, sondern in ihrer Autonomie. Kunst als Kunst 
wird zum zentralen Thema. Kunst ist nicht mehr Mittel zum Zweck, son-
dern Selbstzweck, indem sie losgelöst von allen moralischen, politischen, 
gesellschaftlichen oder sonstigen außerkünstlerischen Zielsetzungen nur 
durch ihre ästhetische Gestaltung wirkt. Abgesehen davon, dass unklar 
bleibt, welche ästhetischen Qualitäten des Kunstwerks relevant sind, ist die 
Aussage, dass Kunst allein durch ästhetische Gestaltung wirkt unplausibel: 
Manchmal ist es gerade der Wirklichkeitsbezug der Kunst, der den Betrach-
ter wahrhaft trifft. So gefällt uns ein Porträt beispielsweise, wenn es den 
Charakter oder das Wesen einer Person darzustellen vermag.  

Andere Vorbehalte richten sich gegen Hegels Versuch, Kunst und Philoso-
phie aus demselben ideellen Prinzip zu begründen. Hegels Begründung 
des Kunstbegriffs mithilfe des Wahrheitsbegriffs wurde dahingehend kriti-
siert, dass die Differenz von Kunst und Philosophie nur unzureichend 
                                            
74  Vgl. dazu auch Kutschera 1989, 260 ff.  
75  Vgl. Kwon 2004, 189. 



58 

 

bestimmt werde. Ich diskutiere diesen Einwand exemplarisch an der Posi-
tion Schmückers. Schmücker zufolge setzt Hegel voraus, dass Kunst und 
Philosophie nur unterschiedliche Präsenzformen ein und derselben meta-
physischen Wahrheit seien – die Kunst sei auf eine andere Weise dasselbe 
wie die Philosophie. Aber Kunst und Philosophie intendierten überhaupt 
nicht dasselbe. Dies zeige sich schon daran, dass Kunstwerke einander 
nicht in gleicher Weise ausschließen könnten wie philosophische Thesen 
und Theorien. Anders als diese könnten sich Kunstwerke nicht im logi-
schen Sinn widersprechen. Gegen die These, dass Kunst und Philosophie 
nur der Form nach unterschieden seien, spreche auch die Tatsache, dass 
Kunstwerke nicht ebenso referierbar seien wie philosophische Theorien 
und Argumente. Daher könne die Kunst ein Mehr gegenüber aller Philoso-
phie verbuchen, das keine begriffliche Explikation ganz einzuholen vermö-
ge.76  

Schmückers Aussagen, dass Kunstwerke einander nicht logisch ausschlie-
ßen und nicht durch ein theoretisches Referat erschöpfend zu reproduzie-
ren seien, sind zwar zutreffend, scheinen mir aber durchaus noch im Ein-
klang mit Hegels Auffassung zu stehen und daher Hegels Annahmen nicht 
überzeugend zu widerlegen. Hegel hat immer wieder betont, dass der 
ideelle Gehalt der Kunst unaufhebbar an die sinnliche Anschauung gebun-
den sei.77 Das bedeutet dann aber, dass der Gehalt gerade nicht, wie Schmü-
cker behauptet, unabhängig von der sinnlichen Form zu haben ist. Das 
heißt: Kunst macht Wirklichkeit auf eine Weise sichtbar, die nur ihr mög-
lich ist. Da die Kunst die Wahrheit sinnlich und nicht logisch fasst, sind ihr 
darüber hinaus „multiple representations of truth“ (Roche 1998, 23) mög-
lich. Hegels Ansatz muss daher nicht zwangsläufig zur These führen, dass 
die Intention von Kunst und Philosophie grundsätzlich inkommensurabel 

                                            
76  Schmücker 1998, 32 ff. Interessant ist, dass Hösle im Rahmen seiner Kritik der 

These vom Vergangenheitscharakter der Kunst dieselben Argumente gegen He-
gel vorbringt, aber dennoch im Rahmen des hegelschen Denkens bleibt. Vgl. Kap. 
2.2.6.  

77  Was bei ihm, wie später ausgeführt wird, dann letztlich zur These von der Ver-
gangenheit der Kunst führt. 



59 

 

ist. Das Problem der hegelschen Argumentation liegt vielmehr darin, dass 
Hegel nicht zu einer positiven Einschätzung dieser Sinnlichkeit kommt. 
Meines Erachtens kann aber durchaus im Rahmen des hegelschen Denkan-
satzes für eine positive Deutung der Sinnlichkeit argumentiert werden.78 

Auf die Frage, was es genau bedeutet, dass die Kunst das Zur-Erscheinung-
Bringen ideeller Strukturen im Medium der Sinnlichkeit sei, liefert Wand-
schneider im Rahmen des hegelschen Denkansatzes am Beispiel des Reims 
in einem Gedicht eine konkrete Antwort. Im Reim schließe sich die Lautge-
stalt der Aussage und enthalte so quasi die Suggestion von Einheit und 
Vollendung. Dies sei ein neuer, zusätzlicher Gehalt über den im Gedicht 
mitgeteilten Aussagegehalt hinaus. Dieses „poetische Wunder“ (Wand-
schneider 2005, 128) berge ein Rätsel und setze eine Dialektik in Gang, die 
keine glatte Lösung zulasse – was dazu nötige, den Deutungshorizont 
fortgesetzt zu erweitern, also Perspektiven zu eröffnen, in deren Horizont 
gleichsam ein ‚sinnliches Scheinen der Idee’ aufgehe. Entscheidend sei, dass 
das Sinnliche gewissermaßen schon Geistiges durchscheinen lasse, sich 
aber gleichzeitig als scheinbar Geistfremdes darstelle. Diese „perennierende 
Unschlichtbarkeit“ bringe tendenziell das Ganze des Seins ins Spiel: „In 
dieser Weise erschließt Kunst ‚Welt’ in der Form eines Bewandtnis – und 
Verweisungszusammenhangs, der – vermittelt durch die sinnliche Gestalt 
des Werks und nur so – sichtbar werden kann und dennoch nur geistig 
fassbar ist“ (ebd., 129). 

Auf dieser Basis kann davon gesprochen werden, dass die Kunst als Mo-
ment des absoluten Geistes die gesamte Wirklichkeit grundsätzlich reflek-
tiert.  

(b) Um zu begründen, dass die Kunst in den Bereich des absoluten Geistes 
gehört, muss Hegel zeigen, dass Kunst strukturell die Erkenntnisform ist, in 
der der Geist seinen Gegenstand als das mit ihm Identische erkennt. Wenn 
die Kunst in die Entwicklungsstufe des absoluten Geistes gehört, so befin-
det sie sich Hegel zufolge auf einer sehr hohen Entwicklungsstufe der Ver-
söhnung des Geistes mit seinem Anderen. Das bedeutet nicht nur, dass hier 
                                            
78  Vgl. Kap. 2.2.6. 



60 

 

der Gegensatz von Subjekt und Objekt überwunden ist, sondern es muss 
sich um ein Wissen handeln, in dem der Geist seine höchste Aufgabe er-
füllt, ein Wissen von sich als Geist zu erlangen. Für Hegel ist die Kunst eine 
solche Selbsterkenntnis, da Kunstwerke geistige Produkte sind. Daher  

„liegt die Kunst dem Geiste und seinem Denken schon näher als die nur 
äußere, geistlose Natur; er hat es in den Kunstprodukten mit dem Sei-
nigen zu tun“ (13.27).  

Im Kunstwerk sieht der Geist daher nach Hegel keine fremden Gegenstän-
de, sondern schaut sich selbst an. Genauer: Im Kunstwerk ist die Unmittel-
barkeit des sinnlichen Materials durch seine künstlerische Gestaltung auf-
gehoben. Das sinnliche Material des Kunstwerks wird daher von vornherein 
nicht als das Andere des Geistes erfahren, wie es bei natürlichen Gegen-
ständen der Fall ist, sondern immer schon als geistiges Produkt. Das Sinnliche 
im Kunstwerk ist immer schon geistig angeeignet und wird so zum Aus-
druck des ideellen Gehalts. Im Kunstwerk existiert es nicht um seiner selbst 
willen, sondern für den Geist. Indem der Geist sich im künstlerischen 
Schaffensprozess objektiviert, kann er sich in der Kunst vergegenständli-
chen und sich selbst im Geschaffenen wiederfinden.79 

Die Bearbeitung des sinnlichen Materials in der Kunst ist eine Form der 
Selbstreflexion des Geistes. Indem der Geist auf diese Weise das Sinnliche 
zum Ausdruck seiner selbst macht, hat er es im Kunstwerk nur mit sich 
selbst zu tun. Er bleibt daher in der Kunst immer bei sich. Bei-sich-zu-sein 
war oben als die Definition des hegelschen Freiheitsbegriffs entwickelt 
worden. Die Freiheit des Geistes kann aber, so wurde herausgestellt, nur 
realisiert werden als ein Wissen, in dem der Geist sich wissend auf sich 
selbst bezieht, das heißt als eine Selbstbeziehung, in der Wissen und Objekt 
zusammenfallen. Für den Bereich der Kunst bedeutet das: Die Freiheit des 
Geistes ist dann realisiert, wenn er weiß, dass er in der Kunsterkenntnis bei 
sich selbst ist. Mit anderen Worten: Er ist bei sich, wenn in der Kunster-

                                            
79  Hegel versteht das Kunstwerk in einem sehr umfassenden Sinn: Das Kunstwerk 

in seiner Gegenständlichkeit fasst zugleich auch Produktion und Rezeption in 
sich. Vgl. dazu Peres 1983, 61; Gethmann-Siefert 2005, 348 f.  



61 

 

kenntnis die Mängel des subjektiven und objektiven Geistes aufgehoben 
sind. 

(c) Inwiefern geht die Kunst nun Hegel zufolge über die Beschränkungen 
des subjektiven und objektiven Geistes hinaus? 

Hegel versucht zu Beginn seiner Vorlesungen über die Ästhetik, in einem 
kurzen Überblick die Kunst in den „Zusammenhange der übrigen Lebens- 
und Weltgebiete“ (13.127-145) einzuordnen und von den endlichen und 
beschränkten Sphären des subjektiven und objektiven Geistes abzugrenzen. 
Er bestimmt das Verhältnis der Kunst zur „endlichen Wirklichkeit“ als 
„wesentlichen inneren Zusammenhang“ (13.132) in der Entwicklung des 
Geistes, der immer mehr zu sich selbst kommt. Die Sphären des Geistes  

„vervollständigen sich, insofern in dem einen Kreise höhere Weisen der 
Tätigkeit liegen als in dem anderen; weshalb der untergeordnete über 
sich selbst hinausdrängt und nun durch tiefere Befriedigung weitergrei-
fender Interessen das ergänzt wird, was in einem früheren Gebiete kei-
ne Erledigung finden kann“ (ebd.).  

Damit tritt „wesentlich ein Sollen ein“, einen geistigen Inhalt, das „Subjek-
tive zu objektivieren“ (13.133). Dieses subjektive ‚Sollen’ entspringt aus 
einem Subjekt-Objekt-Gegensatz, der vom Subjekt selbst als unbefriedigend 
und mangelhaft erfahren wird und daher aufgehoben werden soll. Erst in 
der endgültigen Aufhebung dieses Gegensatzes kann es „tiefere Befriedi-
gung“ erreichen, in der Freiheit, die das Ziel und die „höchste Bestimmung 
des Geistes“ (13.134) ausmacht. In verschiedenen Bereichen des subjektiven 
und objektiven Geistes kann aber nur eine unvollkommene Form von Frei-
heit gewonnen werden: im „Naturgebiete des menschlichen Daseins“ als 
unvollkommene Befriedigung des „Drang[es] nach Kenntnis“, im Handeln 
als unvollkommene Befriedigung durch Verwirklichung der „Vernunft des 
Willens“ im Staat (ebd. ff.). Aber „der Inhalt […] dieser Freiheit und Befrie-
digung bleibt dennoch beschränkt, und so behält auch die Freiheit und das 
Sichselbstgenügen eine Seite der Endlichkeit“ (13.136). So finden die Men-
schen nur in der „Region einer höheren, substantiellen Wahrheit, in wel-
cher alle Beschränkungen und Widersprüche des Endlichen ihre letzte 
Lösung und die Freiheit ihre volle Befriedigung“ (13.137).  



62 

 

Um zu zeigen, wie die Freiheit, die in der Sphäre des subjektiven und ob-
jektiven Geistes nicht erreicht werden kann, in der Kunst realisiert wird, 
zeigt Hegel, wie die Kunsterkenntnis die Beschränkungen des subjektiven 
und objektiven Geistes hinter sich lässt und sich mit der Wirklichkeit ver-
söhnt.  

Zunächst geht es darum, die Kunst von den Beschränkungen des theoreti-
schen und praktischen Verhaltens im subjektiven Geist abzugrenzen. Hegel 
untersucht vier unterschiedliche Perspektiven: die Seite des theoretischen 
Objekts, des theoretischen Subjekts, des praktischen Objekts und des prak-
tischen Subjekts. 

Der Gegenstand der theoretischen Erkenntnis ist zunächst ein selbständi-
ges, vereinzeltes Sinnliches, das als solches aber „dann keine weitere Bezie-
hung auf den Geist“ hat. Deshalb richtet sich die Erkenntnis auf „das All-
gemeine, das Gesetz, den Gedanken und Begriff des Gegenstandes“ und 
verwandelt ihn „aus einem sinnlich Konkreten“ in ein „Abstraktum“. So 
macht sie aus ihm etwas „wesentlich anderes“ als er in „seiner sinnlichen 
Erscheinung war“ (13.59). Das theoretische Objekt existiert daher in der 
„Äußerlichkeit des Begriffs“ (13.154) und hat „seinen subjektiven Begriff 
außerhalb seiner Objektivität“ (13.155). Der „schöne Gegenstand“ hingegen 
lässt als Erscheinungsform der Idee „in seiner Existenz seinen eigenen 
Begriff als realisiert erscheinen“ (ebd.). Dadurch hat das Kunstwerk „seine 
Richtung nach außen in sich zurückgebogen“ und „seine unfreie Endlich-
keit zu freier Unendlichkeit verwandelt“ (ebd.).  

Das theoretische Subjekt begreife das Objekt – so Hegel – nur in „Abstraktion 
des Aufmerkens, sinnlichen Anschauens, Beobachtens und des Auflösens 
der einzelnen Anschauungen und Beobachtungen in abstrakte Gedanken“ 
(ebd.). In der Kunstbetrachtung aber sei diese Einseitigkeit aufgehoben, 
indem das Subjekt dem schönen Gegenstand nicht als etwas scheinbar 
Selbständigem gegenüberstehe, sondern ihn in seiner „Einheit von Begriff 
und Realität“ erkenne und sich selbst in der „Vereinigung der bisher in Ich 
und Gegenstand getrennten und deshalb abstrakten Seiten“ (ebd.).  



63 

 

Der endliche Wille des praktischen Subjekts lasse in seinem Bezug zum Ob-
jekt das wahrhafte Sein der Dinge nicht gelten und ordne sie stattdessen 
seinen endlichen Zwecken als „nützliches Ausführungsmittel“ unter. Das 
ästhetische Subjekt hingegen hebe diese „seine Zwecke gegen das Objekt auf 
und betrachtet dasselbe als selbständig in sich, als Selbstzweck“ (ebd.). 

Damit verschwindet auch die Endlichkeit und Unfreiheit des praktischen 
Objekts, die in seiner Abhängigkeit von „äußerlichen Zwecken“ (ebd.), also 
rein subjektiven Begierden und Absichten besteht:  

„Deshalb ist die Betrachtung des Schönen liberaler Art, ein 
Gewährenlassen der Gegenstände als in sich freier und unendlicher 
[…]“ (ebd. f.).  

Aus der dargestellten negativen Abgrenzung der Kunst gegen die endli-
chen Sphären des Geistes ergibt sich nach Hegel die Freiheit der Kunster-
kenntnis, die im Wesen des Schönen begründet ist: 

„Denn dem Wesen des Schönen muss in dem schönen Objekt so wohl der 
Begriff, der Zweck und die Seele desselben wie seine äußere Bestimmt-
heit, Mannigfaltigkeit und Realität überhaupt als aus sich selbst […] 
bewirkt erscheinen, indem es […] nur als immanente Einheit und Über-
einstimmung des bestimmten Daseins und echten Wesens und Begriffs 
Wahrheit hat. […] Durch diese Freiheit und Unendlichkeit, welche der 
Begriff des Schönen wie die schöne Objektivität und deren subjektive 
Betrachtung in sich trägt, ist das Gebiet des Schönen der Relativität 
endlicher Verhältnisse entrissen und in das absolute Reich der Idee und 
Wahrheit emporgetragen“ (13.156). 

Aber auch im Verhältnis zum objektiven Geist erweist sich die Kunst für 
Hegel als autonom, denn sie unterliegt nicht den Beschränkungen gesell-
schaftlicher Bedürfnisse im Staat.80 Dadurch kann sie sich zu einem höheren 
Wissen erheben, dass nicht mehr von endlichen Bedürfnissen abhängt und 
die objektive Wirklichkeit viel grundsätzlicher erfassen, als dies im Bereich 
des subjektiven und objektiven Geistes möglich ist. In diesem Sinne besteht 
Hegel darauf, dass Kunst nicht die Dienerin der Moral ist. Denn wenn sie 
nicht mehr wäre, als nur die unterhaltsame oder didaktische Umhüllung 

                                            
80  Vgl. 13.19. 



64 

 

von Wahrheiten, würde sie in „ein müßiges Beiwesen“ oder „eine bloße 
Hülle“ (13.77) verwandelt.  

An dieser Stelle können nun kurz die Konsequenzen dieser Argumentation 
vergegenwärtigt werden:  

Die Überwindung des subjektiven und objektiven Geistes verdeutlicht die 
gesellschaftlichen Implikationen von Hegels Kunstbegriff: Aus der Be-
stimmung des absoluten Geistes als Synthese von subjektivem und objekti-
vem Geist ergibt sich, dass Kunst nur vor dem Hintergrund der allgemei-
nen Entwicklung des Geistes zu verstehen ist.  

Für Hegel steht damit die Kunst zusammen mit Religion und Philosophie 
auf der höchsten Stufe der menschlichen Erkenntnis. Aber Schönheit und 
Wahrheit sind für Hegel keineswegs identisch, sondern unterscheiden sich 
ebenso sehr.81 In seiner Definition, das Schöne sei das „sinnliche Scheinen 
der Idee“, deutet sich die Unterscheidung von schön und wahr schon an: 
Die Idee verweist auf den Bezug zur begrifflichen Wahrheit, das Moment 
des sinnlichen Scheinens deutet an, worin sich das Schöne vom Wahren 
abgrenzt. Die nähere Bestimmung der Kunst ergibt sich, wenn man die Art 
und Weise, wie im Schönen die Idee erscheint, mit der logischen Idee ver-
gleicht:  

„Während die logische Idee im Modus des Denkens und damit im Me-
dium des Allgemeinen erfahren wird, bleibt die ästhetische Idee auf das 
Individuelle bezogen: Im Schönen erscheint die Idee als individuelle 
Wirklichkeit“ (Paetzold 1983, 201).82 

Die Idee hat für Hegel wesentlich eine begriffliche Struktur. Aber die Kunst 
wird von Hegel als unbegrifflich bestimmt, ihre Form des Erfassens des 
Wahren sei unmittelbar und sinnlich – kurz gesagt: Sie ist Hegel zufolge 
dahingehend beschränkt, dass sie das Wahre ausschließlich in der Form der 

                                            
81  Vgl. 13.151. 
82  Vgl. dazu auch Hösle 1988, 602: „Aber der Philosoph spricht in allgemeinen Begrif-

fen, die das logische Wesen einer Sache betreffen, während der Dichter die nämli-
che Wahrheit an einer exemplarischen Handlungsfolge veranschaulicht, die das 
Allgemeine am Besonderen und Konkreten sichtbar werden lässt.“ 



65 

 

Anschauung darstellen kann. In einem Kunstwerk kann das Wahre daher 
nur in Gestalt des Schönen erscheinen. Und das bedeutet, dass Wahrheit 
nicht ihrem Begriff gemäß in der Kunst dargestellt wird. Schönheit und 
Wahrheit sind nicht unmittelbar identisch, sondern die Wahrheit steht über 
der Schönheit und ist die höchste, die Schönheit eigentlich erst konstituie-
rende Kategorie. Dies führt letztlich zur These vom ‚Vergangenheitscharak-
ter der Kunst’, die Gegenstand des folgenden Kapitels ist. 

2.3.6 Der Aufbau des absoluten Geistes und die These vom 
‚Vergangenheitscharakter der Kunst’  

Mit der These vom ‚Vergangenheitscharakter der Kunst’ forderte Hegel 
seine Kritiker immer wieder heraus, sodass eine Ablehnung einer Aktuali-
sierung Hegels auch als eine Folge der Zurückweisung dieser These ange-
sehen werden kann. Sie macht zweifellos einen der zentralen Aspekte sei-
nes ästhetischen Denkens aus und verdient daher im Zusammenhang die-
ser Arbeit eine genauere Analyse. Ich folge in meiner Auseinandersetzung 
mit der These von der Vergangenheit der Kunst weitgehend Hösle, der eine 
Neuordnung des absoluten Geistes vorschlägt. Zudem werde ich noch 
einige Kritikpunkte anbringen, die Hegels Anschauungsbegriff im absolu-
ten Geist betreffen. Zunächst soll aber Hegels Argumentation dargelegt 
werden. 

Nachdem Hegel die Kunsterkenntnis von den Formen des endlichen Geis-
tes unterschieden hat, muss er sie noch innerhalb des absoluten Geistes 
positionieren, denn die Kunst ist nicht die einzige Form des Wissens um 
das Wahre. Die drei Stufen des absoluten Geistes sind, wie oben schon 
dargestellt wurde, Kunst, Religion und Philosophie. Diese drei Formen 
stehen Hegel zufolge in einem hierarchischen Ordnungsverhältnis: Die 
Kunst wird durch die Religion und die Religion durch die Philosophie 
überschritten und abgelöst. Damit steht die Philosophie auf der obersten 
Stufe der Entwicklung des absoluten Geistes und ist die höchste Form des 
Wissens der absoluten Idee.  

Hegel zufolge intendieren Kunst, Religion und Philosophie dasselbe, näm-
lich das Wahre zu erkennen. Deshalb stehe die Kunst, wie Hegel betont, 



66 

 

„mit der Religion im spezielleren Sinne des Worts wie mit der Philosophie 
ihrem Inhalte nach auf ein und demselben Boden“ (13.139). Die Kunst hat 
demnach denselben Inhalt wie Religion und Philosophie. Unterschieden 
werden die drei Formen des absoluten Geistes, indem die drei Formen des 
theoretischen Geistes aus der Psychologie herangezogen werden: 

„Bei der Gleichheit des Inhalts sind die drei Reiche des absoluten Geis-
tes nur durch die Formen unterschieden, in welchen sie ihr Objekt, das 
Absolute, zum Bewusstsein bringen. Die erste Form nun dieses Erfas-
sens ist ein unmittelbares und eben darum sinnliches Wissen, ein Wissen 
in Form und Gestalt des Sinnlichen und Objektiven selber, in welchem 
das Absolute zur Anschauung und Empfindung kommt. Die zweite 
Form sodann ist das vorstellende Bewusstsein, die dritte endlich das freie 
Denken des absoluten Geistes“ (ebd.). 

So wird Kunst an die Anschauung gebunden, Religion an die Vorstellung 
und Philosophie ans Denken.  

Damit liegt der Grund für die Hierarchisierung der drei Formen des abso-
luten Geistes bereits in der Philosophie des theoretischen Geistes: Trotz der 
inhaltlichen Gemeinsamkeit, ist es die Rangfolge der ‚Formen’, in denen 
Kunst, Religion und Philosophie jeweils das Wahre erfassen. Das bedeutet 
für Hegel vor dem Hintergrund der Hierarchie von Anschauung, Vorstel-
lung und Denken im theoretischen Geist, dass die Kunst nicht die höchste 
und abschließende Form des Geistes sein kann. Die Begrenztheit der Kunst 
hängt daher nach Hegel mit der begrenzten Erkenntnisqualität der An-
schauung zusammen, wie sie schon in der Philosophie des theoretischen 
Geistes erläutert wurde.  

Die Entwicklung von Anschauung, Vorstellung und Denken im theoreti-
schen Geist wurde schon in Kapitel 2.3.2 dargelegt und problematisiert. 
Hier geht es nur um die Philosophie des absoluten Geistes. 

Kunst, Religion und Philosophie sind Hegel zufolge keine gleichwertigen 
Möglichkeiten des absoluten Geistes. In diesem Sinne formuliert er die 
berühmte These von der ‚Vergangenheit der Kunst’. Er behauptet: 

 „[…] die Philosophie hat mit Kunst und Religion denselben Inhalt und 
denselben Zweck; aber sie ist die höchste Weise, die absolute Idee zu 
erfassen, weil ihre Weise die höchste, der Begriff, ist“ (6.549).  



67 

 

Obwohl Hegel immer wieder betont, dass der Inhalt dieser drei Sphären 
identisch sei, stehen die Formen, in denen dieser erfasst und dargestellt 
werden soll, in einer hierarchischen Ordnung. Gegenüber der Philosophie 
erweisen sich Kunst und Religion als mangelhaft. Diese Mängel werden 
nach Hegel in der Philosophie aufgehoben, das heißt das, was Kunst und 
Religion erreichen wollen, wird erst in der Philosophie auf adäquate Weise 
erreicht.83 Hegel geht davon aus, dass gemäß der Entwicklung des theoreti-
schen Geistes das begriffliche Erfassen der Wahrheit Vorrang gegenüber 
der Anschauung habe, da das Wahre selbst eine ideell-begriffliche Struktur 
habe. Daher sei die Kunst nicht mehr die Beschäftigung mit dem Wahren in 
ihrer höchsten Form. 

Auch im Laufe der geschichtlichen Entwicklung habe „der Gedanke und 
die Reflexion die schöne Kunst überflügelt“ (13.24). Für Hegel, der Ge-
schichte als Fortschritt im „Bewusstsein der Freiheit“ und als Prozess des 
immer mehr zu sich selbst kommenden Geistes begreift, sind Kunst, Religi-
on und Philosophie drei geschichtlich aufeinanderfolgende Formen, in 
denen der Geist Wahrheit erfassen kann. Aber erst in der Philosophie findet 
der Geist sein angemessenes Medium, während Kunst und Religion im 
Lauf der geschichtlichen Entwicklung ihre höchste Aufgabe, das Wahre zu 
erfassen, immer weniger erfüllen können: „uns [den Menschen zu Hegels 
Zeit; Anmerkung S. O.] gilt Kunst nicht mehr als die höchste Weise, in 
welcher die Wahrheit sich Existenz verschafft“ (13.141). Deshalb sei die 
Kunst ihrer höchsten Bestimmung nach – dem Ausdruck der Wahrheit – 
für uns ein Vergangenes. Doch mit dem Ende der Kunst meint Hegel nicht 
ihr Verschwinden:  

„Man kann wohl hoffen, dass die Kunst immer weiter steigen und sich 
vollenden werde, aber ihre Form hat aufgehört, das höchste Bedürfnis 
des Geistes zu sein. Mögen wir die griechischen Götterbilder noch so 
vortrefflich finden und Gottvater, Christus, Maria noch so würdig und 

                                            
83  Dies hat in der Forschung zu der weitverbreiteten Ansicht geführt, dass Hegel 

Kunst als „schlechtere Philosophie“ betrachte. Z.B. bei Glockner 1965, 438 f., 
Bubner 1989, 22 f. 



68 

 

vollendet dargestellt sehen – es hilft nichts, unser Knie beugen wir doch 
nicht mehr“ (13.142).  

Hegel geht es vielmehr darum, zu zeigen, dass die Kunst im Laufe der 
Geschichte ihre Funktion als höchste Erkenntnis der Wahrheit verloren hat: 
Sie ist nicht mehr zeitgemäß. Denn das höchste Bedürfnis des Geistes wird 
durch Kunst nicht mehr befriedigt. Das heißt, die Darstellung des Wahren 
ist nach Hegel in letzter Konsequenz nicht sinnlich-anschaulich möglich. 
Was in der Kunst nur angeschaut und in der Religion bloß vorgestellt wird, 
kann erst in der Philosophie wirklich begriffen werden.  

Das Kunstwerk bringt die Wahrheit in der Form sinnlicher Anschauung zu 
Bewusstsein: In der Kunst erscheint die „Wahrheit in der Weise sinnlicher 
Gestaltung“ (13.140). Der Geist beschäftigt sich also auf eine sinnliche und 
unmittelbare Weise mit der Wahrheit, was bedeutet, dass der Geist hier auf 
ein „äußerlich gegebenes Material“ (10.368) angewiesen ist. Da das Wahre 
in der Kunst nur durch diese Beziehung auf äußerliches und sinnliches 
Material ausgedrückt werden kann, ist die Form der Anschauung nach 
Hegel mangelhaft: Das Wahre wird in der Kunst nicht begrifflich, sondern 
als etwas Sinnliches dargestellt und angeschaut. Hegel zufolge liegt der 
anschaulichen Beschäftigung mit dem Wahren eine anschauliche Wahr-
heitsvorstellung zugrunde. Der anschaulichen Bewusstseinsform entspre-
che nämlich nur der ebenso sinnlich-materielle Inhalt:  

„Nur ein gewisser Kreis und Stufe der Wahrheit ist fähig, im Elemente 
des Kunstwerks dargestellt zu werden; es muss noch in ihrer eigenen 
Bestimmung liegen, zu dem Sinnlichen herauszugehen und in demsel-
ben sich adäquat sein zu können, um echter Inhalt für die Kunst zu 
sein“ (13.23).  

Diese anschauliche Wahrheitsvorstellung findet sich in der griechischen 
Antike, und in diesem Sinne „war bei den Griechen z.B. die Kunst die 
höchste Form, in welcher das Volk die Götter sich vorstellte und sich ein 
Bewusstsein von der Wahrheit gab“ (13.141). Weil der Zugang zur Wahr-
heit in der Kunst Hegel zufolge beschränkt ist, gilt die Kunst eben „nicht 
mehr als die höchste Weise, in welcher die Wahrheit sich Existenz ver-
schafft“ (ebd.). Durch die sinnliche Anschauung sei die Wahrheit nicht 
vollständig zu erschöpfen. Die Kunst gehört zwar Hegel zufolge zum abso-



69 

 

luten Geist, was bedeutet, dass Kunst ein notwendiges Moment des Wah-
ren ist, es ist aber nicht mit diesem gleichzusetzen. Denn die Kunst sei 
dahingehend eingeschränkt, dass sie immer auf äußeres Material angewie-
sen sei. Aber nicht alle Dimensionen der Wahrheit könnten sinnlich darge-
stellt werden, es bedürfe dazu Vorstellungskraft und Begrifflichkeit. Inso-
fern gebe es adäquatere Wege, das Wahre zu erfassen, bessere Wege als 
Kunst, die Wahrheit auszudrücken.  

Da die „Schranke“ der Kunst nach Hegel in ihrem Angewiesensein auf ein 
äußeres Material besteht, liegt nahe, dass Hegel den Übergang zu „höheren 
Formen des Bewusstseins“, dem „Nach“ (ebd.) der Kunst, in einer Befrei-
ung von dieser Beschränkung sieht. Der Geist entdeckt sein Bedürfnis,  

„sich nur in seinem eigenen Inneren als der wahren Form für die 
Wahrheit zu befriedigen. […] So wendet sich der weiterblickende Geist 
von dieser Objektivität in sein Inneres zurück und stößt sie von sich 
fort“ (13.142).  

Der absolute Geist bedarf einer höheren Form als der Kunst. Diese Form ist 
die religiöse Vorstellung. Das Absolute ist hier nicht mehr äußeres Objekt, 
sondern im Inneren des Subjekts unmittelbar gegenwärtig: Die „innere 
Gegenwart und Vorstellung wird als das wesentliche Element für das Da-
sein des Absoluten“ (13.143) empfunden. Indem sie die äußere Sinnlichkeit 
abstreift, hebt die Religion die Beschränkung der Kunst auf.  

Aber auch die religiöse Vorstellung stößt an ihre Grenzen: Der Inhalt der 
Vorstellung ist in der Form der Innerlichkeit, aber die religiöse Vorstellung 
kann nach Hegel nicht die höchste Form der Innerlichkeit sein. Die Man-
gelhaftigkeit der Vorstellung bestehe darin, dass die Vorstellungsinhalte 
nicht in eine begründete Beziehung zueinander gebracht werden könnten, 
Widersprüche stünden ruhig nebeneinander. Durch diese Mängel werden 
wir Hegel zufolge dazu getrieben, die Form der Vorstellung zu verlassen – 
die Mängel der Vorstellung motivieren das Denken zu klären, worin die 
Mängel bestehen. Die Vorstellung löst sich insofern auf in die Form des 
philosophischen Denkens. 

Die dritte Form des absoluten Geistes ist also die Philosophie, ihr Medium 
ist das Denken. Für das Denken ist nach Hegel charakteristisch, dass die 



70 

 

Denkinhalte nicht beziehungslos nebeneinander stehen, sondern einen 
systematischen Zusammenhang bilden. Im Denken wird daher die Katego-
rie der Notwendigkeit relevant. Deshalb kann nur die Philosophie „einen 
Gegenstand nach der Notwendigkeit seiner inneren Natur“ (13.26) entfal-
ten und beweisen.  

Ähnlich wie das Denken auf der Stufe des theoretischen Geistes in sich 
Subjektivität und Objektivität vereinigt, vereinigt die Philosophie 

„die Objektivität der Kunst, welche hier zwar die äußere Sinnlichkeit 
verloren hat, aber deshalb mit der höchsten Form des Objektiven, mit 
der Form des Gedankens vertauscht hat, und die Subjektivität der Religi-
on, welche zur Subjektivität des Denkens gereinigt ist“ (13.143 f.). 

Die Philosophie ist in diesem Sinn die Synthese der Objektivität der Kunst 
und der Subjektivität der Religion. So kann Hegel sagen, dass  

„das Denken einerseits […] die innerste, eigenste Subjektivität“ ist und 
„der wahre Gedanke, die Idee, [ist] zugleich die sachlichste und objek-
tivste Allgemeinheit, welche erst im Denken sich in der Form ihrer 
selbst erfassen kann“ (13.144). 

Weil sie die die begriffliche Struktur des Wahren auf rein begriffliche Weise 
erfasst und das Wahre in der Freiheit des Denkens erkennt, ist die Philoso-
phie nach Hegel die höchste Form der Erkenntnis. Sie steht damit über 
Religion und Kunst. 

Da erst in der Philosophie Erkennendes und Erkanntes endgültig zusam-
menfallen, kann auch nur sie den Abschluss des Systems bilden: Sie wird 
‚Denken des Denkens’, das heißt,  

„die Bewegung, welche die Philosophie ist, findet sich schon vollbracht, 
indem sie am Schluss ihren eigenen Begriff erfasst, d.i. nur auf ihr Wis-
sen zurücksieht“ (10.379). 

Hier wird die Philosophie selbstbezüglich, sie wird − mit dem von Fried-
rich Schlegel geprägten Wort − zur ‚Philosophie der Philosophie‘. Die Dar-
stellung der Philosophie erinnert an Hegels Darstellung der absoluten Idee, 
die er als „Denken des Denkens“ bezeichnet. Die Philosophie wiederholt 
also gewissermaßen die Bewegung der absoluten Idee. Auch sie sieht zu-
rück: Der Blick zurück reicht von der ersten logischen Kategorie, dem Sein, 



71 

 

bis hin zum absoluten Geist. Die Philosophie entwirft einen Begründungs-
zusammenhang, in dem sie selbst ihren Ort hat. Sie ordnet sich in diesen 
Zusammenhang selbst ein und begründet sich selbst.  

Nachdem nun der hegelsche Gedankengang rekonstruiert wurde, können 
nun einige wesentliche Probleme der Argumentation in den Fokus rücken. 
Diese hat vor allem Hösle in seiner Analyse der entsprechenden Passagen 
der Ästhetik herausgestellt. 

Hösle argumentiert, dass die Bestimmung des Verhältnisses von Kunst, 
Religion und Philosophie bei Hegel ziemlich unklar sei.84 Denn die drei 
Formen des theoretischen Geistes seien keine Formen des Zugriffs auf ein 
gemeinsames Objekt, sondern unterschiedliche Formen einer Subjekt-
Objekt-Relation.85 Dementsprechend müsste der Inhalt von Kunst, Religion 
und Philosophie eigentlich unterschiedlich sein, der Inhalt von Anschau-
ung, Vorstellung und Denken sei schließlich auch unterschiedlich. Die 
Identität des Inhalts wird zwar von Hegel wiederholt postuliert, lässt sich 
aber durch den Rückgriff auf den theoretischen Geist schwerlich begrün-
den.  

Hösles Einwand gründet darauf, dass Kunst möglicherweise gar nicht 
denselben Wahrheitsanspruch (Inhalt) habe wie die Philosophie, sondern 
eine ihr eigentümliche Wirksphäre, und dass daher Hegels These vom 
‚Ende der Kunst’ zurückgewiesen werden müsse. Denn diese beruhe auf 
dem Argument, dass Kunst, Religion und Philosophie denselben Inhalt 
haben, Kunst und Religion ihn aber nur in einer defizienten Form zu erfas-
sen vermögen. Kunst und Religion hätten Hegel zufolge denselben An-
spruch wie die Philosophie, ohne jedoch diesem Anspruch in konsistenter 
Weise gerecht zu werden.  

Es sei aber problematisch, ob die Kunst diesen Anspruch auf absolute Er-
kenntnis tatsächlich habe. Ihr Anspruch sei derjenige auf Schönheit, nicht 

                                            
84  Vgl. dazu auch Kwon 2004, 185-188, der sich in seiner Darstellung des Problems 

stark an Hösle orientiert. 
85  Vgl. Hösle 1988, 593 ff., auch Bungay 1987, 32. 



72 

 

auf Wahrheit. Wenn die Kunst einen anderen Anspruch habe als Religion 
und Philosophie, so könne sie durch diese nicht überflüssig gemacht wer-
den. Die Kunst habe ein spezifisches Tätigkeitsfeld, das durch die Philoso-
phie nicht absorbiert zu werden vermöge. Zwar sei die Grundlage der 
Kunst der klare Bezug auf eine relevante Wahrheit – damit setze das Schö-
ne das Wahre voraus, aber es sei mehr als das Wahre. In der Kunst gehe es – 
so Hösle – nicht nur um den wahren Gehalt, sondern dieser solle für An-
schauung und Vorstellung scheinen, also sinnliche Existenz annehmen. 
Daher fragt Hösle, ob nicht gerade auf Basis von Hegels Begriff der Idee 
das Sich-Entäußern in die Sinnlichkeit als eine kategorial höhere Stufe in-
terpretiert werden müsse als ihr bloßes In-sich-Bleiben in der Philosophie. 
So könne die Kunst den Bruch tilgen, den Religion und Philosophie bewir-
ken, indem sie sich aus dem Diesseits der endlichen Sinnlichkeit entfernen. 
Wenn man Hösles Argumentation folgt, ist die Kunst nicht eine Stufe auf 
dem Weg zur Philosophie, sondern eine Mittlerin, die von der Philosophie 
aus eine Brücke zur äußeren Realität schlägt: Die Kunst ist keine bloße 
Vorläuferin von Religion und Philosophie, sondern vollendet das System 
der Wissenschaften.86  

Dementsprechend wird für Hösle auch die Hegels Auffassung, die Philo-
sophie sei die Synthese von Kunst und Religion, problematisch:  

„Sicher eignet der Philosophie Objektivität – aber Objektivität im Sinn 
von Wahrheit und Verbindlichkeit; mit der Objektivität der Kunst 
meint Hegel aber ihre Natürlichkeit und Sinnlichkeit, und diese geht 
der Philosophie noch mehr ab als der Religion, wie umgekehrt diese in 
höherem Maße geistige Objektivität beanspruchen kann als die Kunst. 
Hegels Auffassung, die Philosophie sei eine Synthese von Kunst und 
Religion ist daher nicht nachzuvollziehen“ (Hösle 1987, 594). 

Hösles Einwände betreffen den Aufbau des absoluten Geistes und die sys-
tematische Stellung der Kunst.  

Ein weiterer Einwand problematisiert den Anschauungsbegriff, den Hegel 
der Kunstphilosophie zugrunde legt. Hegel unterscheidet die Kunsterfah-
rung nicht von der Erfahrung anderer Gegenstände, sondern zieht zur 
                                            
86  Vgl. Hösle 1987, 600 f. 



73 

 

Erläuterung der Kunsterfahrung den Anschauungsbegriff heran, wie er im 
theoretischen Geist entwickelt wurde. Die Gleichsetzung von Kunsterfah-
rung und Erfahrung anderer Gegenstände lässt sich aber, das haben z.B. 
zeitgenössische Theorien ästhetischer Erfahrung gezeigt87, durchaus kritisch 
hinterfragen. Das würde bedeuten, dass die Anschauung der Kunst in der 
vom theoretischen Geist dargestellten und kritisierten Anschauung nicht 
aufgeht und dass, wer die Anschauung des theoretischen Geistes als die 
einzige Form der Kunstrezeption begreift, von vornherein keinen Zugang 
zum Kunstwerk findet.88 

Um dies genauer zu erklären: Die Anschauung des theoretischen Geistes 
kann nicht viel mehr erfassen, als eine raum-zeitliche Identität von Gegen-
ständen. Ob die Erfahrung von Kunstwerken darin aufgeht, kann aber – 
durchaus im Rahmen des hegelschen Denkens – bezweifelt werden. Denn 
nach Hegel zeigt das Werk eben keine bloß raum-zeitlich-abstrakte Identi-
tät, sondern ist in sich konkret – eben weil das Kunstwerk eine Realisierung 
des logischen Begriffs ist.89 Und weil das Werk eine Realisierung des Begriffs 
ist, kann die auch sinnliche Kunstanschauung dem begrifflichen Wesen des 
Geistes gerecht werden.  

                                            
87  Zu Begriff und Theorie der ästhetischen Erfahrung vgl. Kap. 5.3. 
88  Vgl. dazu auch Scheer 1997, 139: „Zu dieser nüchternen Feststellung [dass die 

Kunst aufgehört habe, das höchste Bedürfnis des Geistes zu sein, Einfügung S. O.] 
kommt Hegel wohl deshalb, weil er die Formen des Bewusstseins […] selbst in 
der Sphäre des absoluten Geistes noch streng unterscheidet. Hier sollte dem Geist 
der Gegenstand nicht mehr als fremder begegnen. Hegel konstatiert jedoch mit 
der fortschreitenden geschichtlichen Entwicklung des Geistes eine Befremdung 
des Geistes durch das Medium der Anschauung, wie es in der Kunst begegnet. 
Hegel kann mit seinen Voraussetzungen nicht akzeptieren, dass eine hohe 
Reflektiertheit auch im Medium der Anschauung selbst auftreten kann und das 
Kunstwerk so das Bedürfnis des Geistes durchaus befriedigen kann. Er legt die 
Anschauung zu sehr auf den Modus der Unmittelbarkeit fest, ein Verfahren, das 
schon angesichts der Kunstentwicklung zu Hegels Zeit fragwürdig ist, erst recht 
aber in Hinblick auf Werke der sog. klassischen Moderne.“ 

89  Inwieweit das Kunstwerk als Realisierung des Begriffs verstanden werden kann, 
wird in Kapitel 3 genauer ausgeführt. 



74 

 

Hegel hat zwar weder in der Enzyklopädie noch in den Vorlesungen einen 
alternativen Anschauungsbegriff entwickelt. Aber in seinen Ausführungen 
zur Abgrenzung der Kunst von den endlichen Sphären des Geistes scheint 
er zumindest in diese Richtung gedacht zu haben. Denn auf der Stufe des 
absoluten Geistes befindet sich der Geist in einer sehr hohen Vermittlung 
seiner selbst mit seinem Anderen, er unterliegt weder den Beschränkungen 
des theoretischen noch des praktischen Geistes. Oben wurde dargelegt, 
dass der Geist auf dieser Stufe im Unterschied zum theoretischen Geist 
dem Kunstobjekt nicht mehr als etwas Gegebenem gegenübersteht, son-
dern es in seiner Einheit von Begriff und Realität erkennt. Anders als der 
praktische Geist ordnet er das Kunstwerk nicht seinen endlichen Zwecken 
unter, sondern betrachtet es als Selbstzweck. In der Kunstbetrachtung ist 
daher, wie oben bereits entwickelt wurde, im Unterschied zur theoretischen 
Anschauung ist die Identität von Subjektivität und Objektivität schon ge-
geben. Von einer Unfreiheit des Geistes, wie sie in der Anschauung des 
theoretischen Geistes expliziert wurde, kann also hier keine Rede sein.  

Gemäß dem dargelegten Entwicklungsgang setzt der absolute Geist die 
theoretische und praktische Überwindung des endlichen Geistes voraus.90 
Im Unterschied zum Willen, der sich in eine äußerliche Objektivität begibt, 
hat der absolute Geist die Wirklichkeit schon als die seine erkannt. Deshalb 
bleibt er in dieser Entäußerung bei sich selbst. Anders als der theoretische 
Geist weiß er, dass alles Gegebene von ihm produziert wurde. Die Er-
kenntnis des Geistes in der Kunst zeichnet sich nach Hegel daher dadurch 
aus, dass die Entäußerung des Geistes in die Sinnlichkeit der Kunst zu-
gleich eine reflexive Rückwendung des Geistes auf sich selbst ist, insofern 
er sich selbst im Kunstwerk objektiviert und anschaut.91 In diesem Prozess ist 
der im Bereich des endlichen Geistes nicht überwindbare Gegensatz zwi-
schen Subjekt und Objekt aufgehoben. Diese Struktur war schon zu Beginn 

                                            
90  Die Erkenntnisweise der Kunst wurde bereits von den endlichen Erkenntniswei-

sen des Geistes abgegrenzt: Die Kunst überwindet nach Hegel sowohl die Einsei-
tigkeit der theoretischen Reflexion als auch des endlichen Willens. 

91  In diesem Sinne spricht Wiehl von der „Form des Handlungsbegriffs im reflexi-
onsästhetischen Gebrauch“ (Wiehl 1971, 147). 



75 

 

der Geistphilosophie als Bestimmung des Geistes überhaupt thematisch 
und wurde als ‚Manifestation’ bezeichnet. In der Kunst als einem Moment 
des absoluten Geistes hat der Geist nun die adäquate Manifestation seiner 
selbst erreicht.  

Das heißt, dass die Kunstanschauung im Grunde von der Anschauung 
anderer Gegenstände und Ereignisse zu unterscheiden wäre. Hierin liegt 
eine Chance für eine „Aufwertung“ der Kunst. Dementsprechend könnte 
Hegel, ohne dass er das selbst gesehen hätte, zu einer positiven Einschät-
zung der Sinnlichkeit der Kunst kommen. Damit ist eine Möglichkeit eröff-
net, Hegels Position zu aktualisieren, ohne die ‚These vom Vergangenheits-
charakter’ der Kunst unhinterfragt stehen zu lassen.  

2.4 Hegels Auseinandersetzung mit zeitgenössischen 
Ästhetikvorstellungen in der ‚historischen Deduktion des 
Kunstbegriffs’ in den Vorlesungen über die Ästhetik 

Die folgenden Ausführungen rekonstruieren Hegels Herleitung des Kunst-
begriffs in den Vorlesungen über die Ästhetik. Ziel der folgenden Darstellung 
ist zum einen, Hegels Kunstbegriff in Auseinandersetzung mit zeitgenössi-
schen Positionen weiter zu schärfen und zu einem tieferen Verständnis 
seiner Position zu gelangen. Zum anderen kann in dieser Auseinanderset-
zung gezeigt werden, was Hegel gegenüber anderen zeitgenössischen Posi-
tionen auszeichnet.  

In den Vorlesungen über die Ästhetik entwickelt Hegel seinen Kunstbegriff in 
Auseinandersetzung mit im 18. Jahrhundert populären Vorstellungen von 
der Kunst und früheren philosophischen Bestimmungen des Kunstbegriffs. 
In diesem Überblick geht Hegel, wie er selbst einräumt, „lemmatisch“ 
(13.42) vor und konzentriert sich nur auf einige ausgewählte Punkte. Das 
bedeutet, dieser Überblick ist weder vollständig, noch in bis ins letzte De-
tail genau. Aber auf der Basis dieser Auseinandersetzung kann er seine 
eigene Bestimmung des Kunstwerks herleiten.  

Hegels Überlegungen kreisen insgesamt um das Verhältnis von Bedeutung 
und Gestalt eines Kunstwerks. Für ihn ist das Verhältnis von Inhalt und 



76 

 

Form für das Verständnis von Kunst grundlegend, so dass er an dieser 
Stelle schon vorgreifend das Prinzip formuliert, das das Fundament der 
gesamten Ästhetik bilden wird: die Einheit von Inhalt und Form.92 

In einem ersten Schritt bestimmt Hegel seinen Themenbereich. Gegenstand 
seiner Vorlesungen sei eine „Philosophie der Kunst“ oder genauer: eine 
„Philosophie der schönen Kunst“ (13.13), nicht die Schönheit der Natur und 
deren Bedeutung für den Menschen. In Hegels Sicht steht die Kunstschön-
heit höher, weil sie „aus dem Geiste geborene und wiedergeborene Schön-
heit“ (13.14) ist. Für Hegel kann der Mensch sich selbst im Kunstwerk wie-
dererkennen – und zwar besser als in der ihn umgebenden Alltagswirk-
lichkeit: 

„Menschliches Interesse, der geistige Wert, den eine Begebenheit, ein 
individueller Charakter, eine Handlung in ihrer Verwicklung und ih-
rem Ausgange hat, wird im Kunstwerke aufgefasst und reiner und 
durchsichtiger hervorgehoben, als es auf dem Boden der sonstigen, un-
künstlerischen Wirklichkeit möglich ist“ (13.48 f.). 

Ein Kunstwerk zeichne sich dadurch aus, dass es die „Taufe des Geistigen“ 
erhalten habe, nicht durch die Seite seiner „äußerlichen Existenz“ (ebd.). Da 
Kunstwerke höher stünden als Naturgegenstände, weil sie geistige Produkte 
seien, fordert er, man müsse den Bereich der Ästhetik auf Kunstschönheit 
festlegen. 

Nach dieser grundsätzlichen Bestimmung seines Gegenstandsbereichs setzt 
Hegel sich zunächst mit dem auseinander, was zu seiner Zeit als „geläufige 
Vorstellung“ (13.44) vom Kunstwerk bekannt ist. Er diskutiert drei populä-
re Bestimmungen von Kunst, die er auf ihre Kohärenz und Legitimität 
überprüft: (a) die Annahme, dass Kunst kein Naturprodukt, sondern ein 
Produkt menschlicher Tätigkeit sei, (b) dass Kunst wesentlich für die Emp-

                                            
92  Schon in der historischen Deduktion des Kunstbegriffs deutet sich an, dass Form 

und Inhalt nicht als fixe Urelemente zu verstehen sind, sondern vielmehr – wie 
später noch zu entwickeln sein wird – in ihrem negativen Bezug zueinander zu 
fassen sind. Vgl. Kap. 3.2.5. 



77 

 

findung des Menschen gemacht oder dem Sinnlichen entnommen sei und 
(c) dass Kunst einen Zweck in sich habe.93  

(a) Ist das Kunstwerk wesentlich ein Produkt menschlicher Tätigkeit, führt 
die Frage nach der Natur dieser Tätigkeit auf Widersprüche: So wider-
spricht die Vorstellung, dass die Produktion von Kunst eine geistige und 
reflektierte Tätigkeit ist, der Annahme, dass Kunst ein Produkt „eines ganz 
eigentümlich begabten Geistes“ (13.45) ist, des Genies, und gleichsam be-
wusstlos und instinktartig geschaffen wird. Nach Hegel sind beide Aussa-
gen – für sich genommen – einseitig:  

„Als wesentlich ist nur die Ansicht festzustellen, dass, wenn auch Ta-
lent und Genius ein natürliches Moment in sich hat, dasselbe dennoch 
wesentlich der Bildung durch den Gedanken, der Reflexion auf die 
Weise seiner Hervorbringung sowie der Übung und Fertigkeit bedarf“ 
(13.46).  

Erst die Synthese beider Vorstellungen führt auf den richtigen Weg, denn 
„die Seiten des Geistigen und Sinnlichen müssen im künstlerischen Produ-
zieren eins sein“ (13.62). 

Darüber hinaus weist Hegel die Vorstellung zurück, dass das Kunstwerk 
als menschliches Produkt den Produkten der Natur nachstehe. Er grenzt 
sich in diesem Zusammenhang auch deutlich von solchen Positionen ab, 
die davon ausgehen, dass die Natur als ein Werk Gottes der Kunst als Men-
schenwerk überzuordnen sei. Hier werde die Natur als Produkt eines gött-
lichen Schaffens verstanden, das höher zu achten sei als das von Menschen 
geschaffene Kunstwerk, das der lebendigen Natur gegenüber als äußerli-
ches, totes Objekt erscheine. Für Hegel ist das Kunstwerk aber mehr als ein 
bloßes Ding, es wird nicht durch sein Objektsein zum Kunstwerk, sondern 

 „Kunstwerk ist es nur, insofern es, aus dem Geiste entsprungen, nun 
auch dem Boden des Geistes angehört, […] und nur dasjenige darstellt, 
was nach dem Anklange des Geistes gebildet ist“ (13.48).  

Hegels Pointe liegt darin, dass für ihn das Göttliche selbst nur begreifbar 
ist, sofern es mit der menschlichen Vernunft vermittelt wird: Im Menschen 

                                            
93  Vgl. ebd. 



78 

 

sei ein Göttliches, das in ganz anderer und höherer Weise dem Wesen Got-
tes gemäß tätig sei als in der Natur. Gott sei Geist und im Menschen allein 
habe das Medium, durch welches das Göttliche hindurchgehe, die Form 
des bewussten, sich tätig hervorbringenden Geistes; die Natur sei aber ihrer 
Form nach bewusstlos, sinnlich und äußerlich, und stehe dadurch an Wert 
dem Bewusstsein bei Weitem nach.94  

Ist das Kunstwerk ein Produkt des Geistes, so muss geklärt werden, wel-
ches Bedürfnis Menschen dazu veranlasst, Kunstwerke hervorzubringen. 
Hegels These lautet, dass das menschliche Bedürfnis zur Kunstproduktion 
notwendig ist und darin wurzelt, dass der Mensch sich selbst und die Welt 
um sich herum verstehen will: Das Kunstwerk ist für Hegel ein Gegen-
stand, „in welchem er [der Mensch; Anmerkung S. O.] sein eigenes Selbst 
wiedererkennt“ (13.52). Aber Kunst ist für Hegel nicht nur eine Selbst- und 
Welterkenntnis, sondern in der Kunst manifestiert sich eine höhere und 
absolute Wahrheit, indem sie die allgemeinen Weltanschauungen und 
religiösen Ansichten ganzer Kulturen vermitteln kann. Dadurch, dass die 
Kunst sogar Göttliches und damit die letzten Gründe einer Weltanschau-
ung darstellen kann, ist sie nach Hegel ein wesentliches Moment jeder 
menschlichen Gemeinschaft.  

(b) An der Bestimmung, dass Kunst für die Empfindung des Menschen 
produziert und deshalb auch mehr oder weniger dem Sinnlichen entnom-
men sei, kritisiert Hegel die Annahme, dass Kunst ausschließlich dafür 
bestimmt sei, angenehme Empfindungen zu erregen, sowie die Auffassung, 
dass es einen spezifischen angeborenen oder erlernten Schönheitssinn gebe, 
den ‚Geschmacksinn’.95 Dazu unterscheidet er zunächst die Weise der Sinn-
lichkeit der Kunst von der Sinnlichkeit überhaupt. Das Kunstwerk ist nach 
Hegel auch als Sinnliches wesentlich für den Geist, der davon affiziert wer-
den und irgendeine Befriedigung finden soll. Wesentlich sei nicht die 
„konkrete Materiatur“ (13.60), die äußerlich gegebene Sinnlichkeit, sondern 
die Umgestaltung des Sinnlichen für den Geist.  

                                            
94  Vgl. 13.49 f. 
95  Vgl. Kap. 2.2.5. 



79 

 

Geistiges kann sich nach Hegel auf unterschiedliche Weise zu Sinnlichem 
verhalten: als praktische Begierde und als theoretische Betrachtung. Unter 
Bezug auf Kants Bestimmung des ‚interesselosen Wohlgefallens’ unter-
scheidet Hegel das Kunstinteresse von theoretischem und praktischem 
Verhalten.96 Im Gegensatz zur Begierde lasse das Kunstinteresse seinen 
Gegenstand frei für sich bestehen und im Gegensatz zur theoretischen 
Betrachtung, die auf Allgemeines aus ist, hege es für den Gegenstand in 
seiner einzelnen Existenz Interesse und verwandle diesen nicht in einen 
allgemeinen Begriff.97 Deshalb stehe das Kunstwerk „in der Mitte zwischen 
der unmittelbaren Sinnlichkeit und dem ideellen Gedanken“ (ebd.).  

(c) Die letzte der ‚gewöhnlichen Vorstellungen von der Kunst’, die Hegel 
diskutiert, ist die Frage des Zwecks der Kunst, deren Erörterung endlich 
zum „wahren Begriff der Kunst“ hinüberführen soll. Hegel weist die tradi-
tionelle Vorstellung zurück, dass Kunst die Nachahmung von Natur ist 
bzw. sein sollte.98 Der Zweck der Kunst muss ihm zufolge in etwas anderem 

                                            
96  Kant entwickelt die Kategorie der ‚Interesselosigkeit’ in der Kritik der ästheti-

schen Urteilskraft, wo er den Status ästhetischer Urteile untersucht. Diese Urteile, 
die sogenannten Geschmacksurteile, urteilen über die Schönheit oder Erhabenheit 
ihrer Gegenstände. Die Geschmacksurteile sind grundsätzlich anders als morali-
sche Urteile oder Erkenntnisurteile: In ästhetischen Urteilen werden Gegenstände 
weder nach Erkenntniskriterien noch nach moralischen Prinzipien beurteilt. 
Schönes und Erhabenes gefallen nicht, weil sie eine bestimmte Funktion erfüllen, 
weil sie nützlich sind, weil sie moralisch gut sind oder weil sie eine Sinneslust er-
zeugen, sondern gefallen für sich selbst. Nach Kant steht die ästhetische Urteils-
kraft im Gegensatz zur begrifflich-bestimmenden Urteilskraft, die dem Erkennt-
nisprozess zugrundeliegt, denn die ästhetische Urteilskraft versucht nicht das Be-
sondere unter gegebene Begriffe einzuordnen. Das ästhetische Urteil richtet sich 
nicht auf die allgemeine Bestimmung eines Gegenstands, sondern geht einher mit 
einem „Gefühl der Lust oder Unlust“ und so bestimmt Kant als schön das, was 
„ohne Begriff“ (Kant, KU, B 32) gefällt. Allerdings bezieht Kant diesen Gedanken 
auf das Naturschöne. Für Hegel verhält es sich aber genau umgekehrt: Er hält das 
Kunstschöne für grundlegend. 

97  Vgl. ebd.: „Denn der Geist sucht im Sinnlichen des Kunstwerks […] sinnliche 
Gegenwart, die zwar sinnlich bleiben, aber ebensosehr von dem Gerüste seiner 
bloßen Materialität befreit werden soll.“ 

98  Vgl. 13.65 ff. 



80 

 

als in der bloß formellen Nachahmung des Vorhandenen liegen, welche in 
allen Fällen nur technische Kunststücke, nicht aber Kunstwerke hervor-
bringen könne.99 

An die Stelle der Forderung, Kunst habe die Natur nachzuahmen, tritt 
deshalb bei Hegel das Bedürfnis, nicht nur die formale Darstellung, son-
dern auch den Inhalt der Kunst ins Zentrum des Interesses zu rücken. Für 
Hegel ist das Kunstwerk durch eine gegenseitige Beziehung von sinnlicher 
Form und ideellem Inhalt charakterisiert. Aber solange dieses Verhältnis 
asymmetrisch gedacht werde, blieben Bestimmungsversuche, wie die Vor-
stellung, es gehe in der Kunst wesentlich um die „Reinigung […] der Lei-
denschaften, die Belehrung und die moralische Vervollkommnung“ (13.75) 
einseitig. Dieser Gedanke richte sich hauptsächlich auf die Kunstdarstel-
lung und übersehe, dass die Kunstgestaltung eines Inhalts bedürfe, „der 
diese reinigende Kraft zu äußern imstande ist“ (ebd.). Die Ansicht, dass 
Kunst belehren solle, entstelle die Natur des Kunstwerks, indem sie das 
Kunstwerk auf einen „Lehrnutzen“ (13.76) beschränke und das Sinnliche 
als „bloße Hülle“ (ebd.) für abstrakte Lehrsätze betrachte. Auch die Auffas-
sung, dass man den Zweck der Kunst als moralischen zu bestimmen habe, 
ist Hegel zufolge nicht besser: Man betrachte das Kunstwerk, als habe es 
seinen Zweck nicht in sich, sondern in etwas anderem. Man interessiere 
sich nicht mehr für die spezifischen Eigenschaften des Kunstwerks, son-
dern verstehe diese nur als Zeichen für etwas anderes, das den wahren 
Grund des Interesses ausmache. Man denkt, 

„dass sich das Kunstwerk sodann auf ein anderes beziehen soll, das als 
das Wesentliche, Seinsollende für das Bewusstsein hingestellt ist, so 
dass nun das Kunstwerk nur als ein nützliches Werkzeug zur Realisati-
on dieses außerhalb des Kunstbereichs selbständig für sich geltenden 
Zwecks Gültigkeit haben würde“ (ebd.). 

Für Hegel bleiben alle diese populären Ansichten einseitig, weil sie es ihnen 
nicht gelingt, eine Bestimmung des Kunstwerks zu entwickeln, die sowohl 
dessen sinnliche als auch dessen geistige Seite umfasst. Auch wenn er nicht 
leugnet, dass die Ansichten teilweise berechtigt sind – wie beispielsweise 
                                            
99  Vgl. 13.67. 



81 

 

die Auffassung, dass das Gefühl durch die sinnliche Anschaulichkeit der 
Kunst mit angesprochen wird oder dass Kunst moralische Orientierung 
vermitteln kann –, betont er immer wieder, dass das Kunstwerk sinnliche 
und geistige Seite des Menschen gleichermaßen anspreche.  

Hegel bestimmt daher den Zweck der Kunst als in ihr selbst liegend. In 
diesem Sinne behauptet er,  

„dass die Kunst die Wahrheit in Form der sinnlichen Kunstgestaltung 
zu enthüllen, […] und somit ihren Endzweck in sich, in dieser Darstel-
lung und Enthüllung selber habe“ (13.82).  

Hier formuliert Hegel seine Sichtweise der ‚Autonomie der Kunst’. Für ihn 
ist – im Unterschied zu Kant – Kunst nicht in dem Sinne autonom oder 
zweckfrei, dass dies zu ihrer Verabschiedung aus allen gesellschaftlichen 
Zusammenhängen führe, sondern Kunstwerke besitzen als geistige Pro-
dukte eine allgemeine Bedeutung für den Menschen und die Gesellschaft. 
Die Autonomie der Kunst besteht nach Hegel darin, dass sie frei von äuße-
ren, nicht in ihr selbst liegenden Zwecken ist. Zweck der Kunst ist die Ver-
mittlung eines Geistigen in einem sinnlichen Medium. Aber dieser Zweck 
ist kein äußerer Zwang, sondern die Kunst ist autonom, weil sie nur ihrem 
eigenen Gesetz folgt. Denn sie selbst ist – obwohl sinnlich gestaltetes – 
wesentlich geistiges Produkt. Sie ist Selbstdarstellung des Geistes in der 
Sinnlichkeit.  

Im Anschluss an die Kritik geläufiger Vorstellungen wendet sich Hegel der 
wissenschaftlichen Betrachtung von Kunst zu und befasst sich mit be-
stimmten Autoren und Theorien, wie Hirt, Goethe100, Kant, Schiller, Schel-
ling und den Romantikern, die seiner eigenen Konzeption näher stehen. 
Hegel setzt sich hier mit den unterschiedlichen Bestimmungen von Form 
und Inhalt bzw. von Geistigem und Sinnlichem auseinander.  

                                            
100  Die Theorien von Hirt und Goethe behandelt Hegel schon vorher unter dem Titel: 

‚Wissenschaftliche Behandlungsarten des Schönen und der Kunst’, weil sie aber 
inhaltlich eigentlich eher mit den anderen Theorien zusammenhängen, werden 
sie hier auch zusammen mit den anderen dargestellt.  



82 

 

In der Diskussion der unterschiedlichen theoretischen Positionen erhebt 
Hegel keinen Anspruch auf Vollständigkeit, sondern widmet sich nur den 
Definitionen, „welche näher auf das hinzielen, was in der Tat in der Idee 
des Schönen liegt“ (13.33). Zunächst unterscheidet er zwei entgegengesetz-
te theoretische Richtungen, die er beide als einseitig verwirft. Die eine Rich-
tung geht vom Partikulären und Vorhandenen aus, ihre Basis ist empirisch. 
Hegel sieht in dieser Vorgehensweise folgende Probleme: Die Vertreter 
dieser Richtung beziehen sich nur auf eine sehr beschränkte Anzahl von 
Kunstwerken, versuchen aber trotzdem allgemeine Kriterien und Gesetze 
zu formulieren:  

„Der Inhalt, den sie der Betrachtung unterwerfen, wird aus unserer 
Vorstellung als ein Vorhandenes angetroffen und aus ihr heraus in De-
finitionen festgestellt werden. Damit befinden wir uns aber sogleich auf 
einem unsicheren, dem Streit unterworfenen Boden. Denn zunächst 
könnte zwar scheinen, als sei das Schöne eine ganz einfache Vorstel-
lung. Doch ergibt es sich bald, dass sich in ihr mehrere Seiten auffinden 
lassen, und so hebt denn der eine diese, der andere eine andere heraus, 
oder wenn auch die gleichen Gesichtspunkte berücksichtigt sind, ent-
steht ein Kampf um die Frage, welche Seite nun als die wesentliche zu 
betrachten sei“ (13.32).  

Hegel kritisiert, dass es bei einer empirischen Vorgehensweise an Kriterien 
mangelt, anhand derer entschieden werden kann, welche Gesichtspunkte 
als wesentlich zu betrachten sind.  

Als erstes Beispiel dieser Richtung greift Hegel den Begriff des ‚Charakte-
ristischen’ des Berliner Kunsthistorikers Alois Hirt101 auf. Hirt geht davon 
aus, Zweck der Kunst sei der individuelle Ausdruck der wesentlichen Cha-
rakteristika eines Gegenstands. Hegel interpretiert Hirts Essay als Diskus-
sion darüber, wie der Inhalt, der als „eine bestimmte Empfindung, Situati-
on, Begebenheit, Handlung, Individuum“ bestimmt wird, auf seine Form 
bezogen wird und schließt dann: „Die abstrakte Bestimmung des Charakte-
ristischen betrifft also die Zweckmäßigkeit, in welche das Besondere der 
Kunstgestalt den Inhalt, den es darstellen soll, wirklich heraushebt“ (13.34). 

                                            
101  Hirt, Alois: Versuch über das Kunstschöne. Erschienen in den Horen 1797. 



83 

 

Hegel geht davon aus, dass Hirts Begriff des Charakteristischen eine wich-
tige Bestimmung enthält: 

„Nach der Bestimmung des Charakteristischen aber soll nur dasjenige 
mit in das Kunstwerk eintreten, was zur Erscheinung und wesentlich 
zum Ausdruck gerade nur dieses Inhalts gehört; denn nichts soll sich 
als müßig und überflüssig zeigen“ (13.35). 

Hirts Bestimmung des Charakteristischen ist also für Hegel deshalb interes-
sant, weil er Form und Inhalt nicht einfach unterscheidet, sondern weil er 
davon ausgeht, dass Form und Inhalt in einem gewissen Sinne identisch 
sind: Es gibt kein Moment der Form, dass den Inhalt nicht ausdrückt, oder 
es ist überflüssig. 

Hirt gibt allerdings nach Hegel keine Auskunft darüber, was genau unter 
dem Inhalt des Kunstschönen zu verstehen sei, daher seine Bestimmung sei 
rein formell, obwohl sie Wahrhaftes enthalte.102  

Deshalb greift Hegel diesen Gedanken auf und versucht, ihn weiter zu 
entwickeln, indem er sich Goethes Bestimmung des Schönen zuwendet. 
Goethe versteht den Inhalt als die Bedeutung, auf welche die äußere Er-
scheinung eines Kunstwerks hindeutet.103 Für Goethe sei das Verhältnis von 
Form und Inhalt paradigmatisch im Leib-Seele-Verhältnis verwirklicht: 

„Ebenso das menschliche Auge, das Gesicht, Fleisch, Haut, die ganze 
Gestalt lässt Geist, Seele durch sich hindurchscheinen, und immer ist 
hier die Bedeutung noch etwas Weiteres als das, was sich in der unmit-
telbaren Erscheinung zeigt. In dieser Weise soll das Kunstwerk bedeu-
tend sein […]“ (13.36 f.). 

Im Kunstwerk sollen sich also Form und Inhalt so zueinander verhalten, 
wie der Leib zur Seele. Der ‚Leib‘ wird gleichgesetzt mit dem äußeren Ma-
terial eines Kunstwerks, die ‚Seele’ mit seiner Bedeutung.104 Damit liegt bei  
Goethe ein anderes Verständnis von ‚Inhalt’ vor als bei Hirt: Während Hirt 

                                            
102  Vgl. 13.36. 
103  Hegel bezieht sich hier auf einen Goethe-Kommentar von Johann Heinrich Meyer 

(Geschichte der bildenden Künste bei den Griechen. Dresden 1824-36). 
104  Vgl. 13.37. 



84 

 

den ‚Inhalt’ als „eine bestimmte Empfindung, Situation, Begebenheit, 
Handlung, Individuum“, sozusagen als künstlerisches Themenmaterial 
bestimmt, denkt Goethe ihn als ‚innere Seele’ bzw. ‚Bedeutung’, die in einer 
Interpretation erschlossen werden soll.105 Hegel knüpft in seinen Überle-
gungen zunächst an das Verhältnis von innerer Bedeutung und äußerer 
Darstellung an und erklärt, dass 

„die Elemente des Schönen ein Inneres, einen Inhalt, und ein Äußeres, 
welches jenen Inhalt bedeutet, charakterisiert; das Innere scheint im 
Äußeren und gibt durch dasselbe sich zu erkennen, indem das Äußere 
von sich hinweg auf das Innere hinweist“ (13.37).  

Insgesamt sieht Hegel aber weder bei Hirt noch bei Goethe eine nähere 
Bestimmung des Inhalts oder des Verhältnisses von Inhalt und Form.  

Hegel unterscheidet die empirische Kunstbetrachtung insgesamt von einer 
anderen Richtung, die bemüht ist, die Idee des Schönen zu ergründen.106 

Einer der wichtigsten Vertreter dieser Richtung sei Platon. Platon betrachte 
die Gegenstände nicht in ihrer Besonderheit, sondern in ihrer Allgemein-
heit: „nicht die einzelnen guten Handlungen, wahren Meinungen, schönen 
Menschen oder Kunstwerke, sondern das Gute, das Schöne, das Wahre 
selbst“ (13.39). Platon habe zwar bereits erkannt, dass das Schöne als Idee 
bestimmt werden müsse, das Problem seiner Auffassung aber bestehe 
darin, dass sie die sinnliche Individualität der Kunstgegenstände übersehe 
und so zu einer „abstrakten Metaphysik“ werde, die nicht auf wirkliche 
Kunstwerke angewendet werden könne. 

Wenn der Anspruch der Kunstphilosophie ist, auszumachen, was das 
Schöne überhaupt ist und wie es sich im Kunstwerk zeigt, muss der Begriff 
des Kunstschönen so gefasst werden, dass er  

„[…] die beiden angegebenen Extreme in sich vermittelt [enthält, Ein-
fügung von S.O.], indem er die metaphysische Allgemeinheit mit der 
Bestimmtheit realer Besonderheit vereinigt“ (ebd.).  

                                            
105  Später werden wir sehen, dass Hegel in seiner Analyse der Struktur des Kunst-

werks die Leib-Seele-Metaphorik weit hinter sich lässt. 
106  Vgl. 13.39. 



85 

 

Dies sei in den Ästhetiken Kants, Schillers und Schellings der Fall.107 Kant 
habe beispielsweise „diesen Vereinigungspunkt nicht nur seinem Bedürf-
nisse nach gefühlt, sondern denselben auch bestimmt erkannt und vor die 
Vorstellung gebracht“ (13.83 f.). Die Kritik der Urteilskraft stelle heraus, dass  

„im Kunstschönen der Gedanke verkörpert [ist] […], so dass Natur und 
Freiheit, Sinnlichkeit und Begriff in Einem ihr Recht und Befriedigung 
finden“ (13.88). 

Bei Kant erhält damit die Bestimmung des Verhältnisses von Inhalt und 
Form eine neue Nuance: ‚Form’ wird nun als sinnliches Material interpre-
tiert; unter ‚Inhalt’ wird Gedanke, Freiheit und Begriff verstanden. Damit 
wird die Kritik der Urteilskraft für Hegel zum Ausgangspunkt für das wahre 
Begreifen des Kunstschönen. Er kritisiert allerdings, dass „auch diese an-
scheinend vollendete Aussöhnung“ „schließlich dennoch nur subjektiv in 
Rücksicht auf die Beurteilung wie auf das Hervorbringen, nicht aber das an 
und für sich Wahre und Wirkliche selbst sein“ (13.89) solle. 

Schillers großes Verdienst sei der Versuch, die kantische Subjektivität zu 
durchbrechen und das Schöne objektiv zu fassen. Hegel findet bei Schiller 
einen weiteren wichtigen Aspekt, der für seinen eigenen Kunstbegriff rele-
vant wird:  

„Das Schöne ist also […] die Ineinsbildung des Vernünftigen und Sinn-
lichen und diese Ineinsbildung als das wahrhaft Wirkliche ausgespro-
chen“ (13.91).  

Die Bestimmung von Form als etwas Sinnlichem hatte sich schon bei Kant 
gefunden, neu ist nun die Bestimmung von ‚Inhalt’ als ‚dem Vernünftigen’. 
Schiller ist über Kant hinausgegangen, indem er die Einheit von beidem als 
Prinzip und Wesen der Kunst erfasst hat. Die Bedeutung von Schillers 
Neuorientierung besteht darin, dass er diese Einheit als Idee versteht und 
die Idee als das „allein Wahrhafte und Wirkliche“ (ebd.) erkannt hat. Platon 
verstand zwar auch das Schöne schon als Idee, aber Hegels grundsätzliche 

                                            
107  In seiner Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Positionen in der Ästhetik 

kritisiert Hegel auch die Romantiker. Da er von ihnen aber nahezu nichts positiv 
aufnimmt, werden sie an dieser Stelle nicht behandelt. 



86 

 

Neubestimmung der Idee besteht darin, dass auch die Sinnlichkeit in die 
Idee integriert wird. An diese Bestimmung konnte Schelling anschließen, 
dessen Verdienst nach Hegel darin bestand, dem Begriff der Kunst einen 
Ort im System der Wissenschaft zuzuweisen und sie dadurch in „ihrer 
hohen und wahrhaften Bestimmung“ (ebd.) aufzunehmen – auch wenn 
Hegel der systematischen Positionierung der Kunst bei Schelling letztlich 
nicht zustimmt.108  

Die wichtigsten Ergebnisse der bisherigen Ausführungen können nun kurz 
zusammengefasst werden: Zunächst wurde dargelegt, wie Hegels Kunst-
begriff systematisch verortet ist. Für Hegel ist klar, dass über Kunst nur 
gesprochen werden kann, wenn man sie in ihrem systematischen Zusam-
menhang begreift. Das heißt, der Begriff der Kunst kann nicht unabhängig 
von ihrem systematischen Ort bestimmt werden.  

Ferner wurde dargelegt, wie Hegel seinen Kunstbegriff im Bereich der 
Geistphilosophie verortet. Mit der Zuordnung der Kunst zum absoluten 
Geist konnte die Wahrheitsbezogenheit der Kunst erwiesen werden. Hegel 
liefert eine differenzierte Bestimmung der Wahrheit der Kunst, indem er 
das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk von anderen Formen, in denen 
Wahrheit erfasst werden kann, unterscheidet. Bei Hegel führt die Differen-
zierung des absoluten Geistes zur hierarchischen Stufenfolge von Kunst, 
Religion und Philosophie und diese führt zur These vom ‚Vergangenheits-
charakter der Kunst’. Diese These wurde zurückgewiesen, ohne aber He-
gels Prämissen aufgeben zu müssen. 

Um Hegels Kunstbegriff vollständig zu fassen und ihn auf seine Aktualität 
hin zu befragen, muss im Folgenden zum einen die innere Struktur des 
Kunstwerks näher in den Blick genommen werden. Daher soll jetzt Hegels 
Theorie des Ideals als der höchsten Realisierung dessen, was Kunst über-
haupt möglich ist, untersucht werden.  

                                            
108  Für Hegel vollendet nicht die Kunst, sondern die Philosophie das System der 

Wissenschaften. Vgl. Kapitel 2.2.6. 



87 

 

Zum anderen muss über die generelle Bestimmung des Ideals hinaus des-
sen Realisierung in unterschiedlichen Kunstformen dargelegt werden. Hier 
kann dann gezeigt werden, wie Hegel Wandel und Verschiedenheit der 
Künste in seinen Kunstbegriff einschließt. 



88 

 

 

 



89 

 

3. DIE STRUKTUR DES KUNSTWERKS IN HEGELS ÄSTHETIK 

3.1 Die Grundlegung der Werkstruktur in der Logik 

Nachdem im letzten Kapitel die Kunst als ‚Moment des absoluten Geistes’ 
entwickelt wurde, soll nun die innere Struktur des Kunstwerks untersucht 
werden. Dazu werden die logischen Kategorien, die der Struktur des 
Kunstwerks zugrundeliegen, genauer betrachtet. Thema ist vor allem He-
gels Analyse des ‚Begriffs’ in der Wissenschaft der Logik, da der absolute 
Geist, in dem die Kunst verortet wird, als höchste Kategorie der Geistphilo-
sophie dem Begriff als höchster Bestimmung der Logik entsprechen soll. 
Daher liegt es nahe, den Ansatzpunkt für ein tieferes Verständnis der 
Struktur des Kunstwerks in Hegels Ausführungen zum Begriff zu suchen. 
Das heißt, dass von der Beschaffenheit des Begriffs her auch die Struktur 
des Kunstwerks deutlich wird.109  

Gemäß des Ziels der vorliegenden Arbeit, die philosophische Relevanz von 
Hegels Ästhetik für eine zeitgenössische Theorie des Kunstwerks aufzuzei-
gen, soll dafür argumentiert werden, dass bei Hegel keine Werkkategorie 
vorliegt, die von einem organizistischen oder klassizistischen Kunstbegriff 
abhängt. Dazu muss einerseits der Vorwurf entkräftet werden, Hegel sei – 
wie Dieter Henrich formuliert – Klassizist in dem Sinne, dass er einzig der 
griechischen Kunst und deren höchster Manifestation, der Plastik des Phi-
dias, die vollendete Realisierung des Kunstbegriffes zuerkenne.110 

Andererseits muss die Meinung, Hegels Kunstbegriff beruhe auf der Vor-
stellung einer organischen Einheit im Kunstwerk, zurückgewiesen werden. 
Die Vorstellung von der organischen Einheit verkörpert – kurz gesagt – das 
Prinzip, dass ein Kunstwerk so gestaltet werden muss, dass jedes seiner 
Elemente notwendig ist, keines überflüssig und dass jede Veränderung zu 
einer Verschlechterung führt. Die Kunst der Moderne – so viel kann hier 

                                            
109  Vgl. 13.145: „Dies ist so zu verstehen, dass das Schöne selber als Idee […] gefasst 

werden müsse“. 
110  Vgl. Henrich, 2008. 



90 

 

schon vorgreifend gesagt werden – ist dadurch charakterisiert, dass sie die 
Grundidee einer sich selbst genügenden und geschlossenen organischen 
Einheit infrage stellt. Nur wenn gezeigt werden kann, dass weder das Mo-
dell der Substanz noch das des Organismus das Paradigma für das Ver-
ständnis der Struktur des Kunstwerks ist, sondern der Begriff, ist eine Mög-
lichkeit eröffnet, Hegels Einsichten für die Moderne fruchtbar zu machen.  

Dies kann zunächst am Aspekt der Werkidentität verdeutlicht werden. Die 
begriffliche Identität ist durch eine innere Prozessualität gekennzeichnet: 
Hegel hebt immer wieder hervor, der Begriff sei wesentlich in sich bewegt.111 
Versteht man die Struktur des Kunstwerks als Realisierung einer so gefass-
ten begrifflichen Struktur, kann gezeigt werden, dass Prozesshaftigkeit, die 
als ein charakteristisches Merkmal der Kunst des 20. und 21. Jahrhunderts 
gilt, in den Begriff des Werks integriert werden kann.112 Darüber hinaus 
zeigt sich im Begriff eine Struktur, die sich durch Selbstbezüglichkeit aus-
zeichnet. Realisiert das Kunstwerk die Struktur des Begriffs, muss es sich 
ebenfalls durch eine selbstbezügliche Reflexivität auszeichnen. Da auch 
Reflexivität häufig als wesentliches Merkmal moderner Kunst angesehen 
wird, kann hier auch an die neuere Ästhetikdiskussion angeknüpft wer-
den.113 

Allerdings scheint Hegels ausdrückliche Bindung der Kunst an den Begriff 
des Scheinens, wie sie im letzten Kapitel dargelegt wurde, eher dafür zu 
sprechen, die Kunst nicht der Begriffs- , sondern der Wesenslogik zuzuord-
nen, in der das Verhältnis von Wesen und Schein eine zentrale Rolle spielt. 
Insofern schien der Hegelforschung bis in die 1990er-Jahre hinein die An-
wendbarkeit wesenslogischer Kategorien auf die Kunst und die Festlegung 
der Kunst auf eine wesenslogische Struktur gerechtfertigt.114 Weil wesens-

                                            
111  Vgl. z.B. 6.466 f. 
112  Vgl. dazu Kap. 4.2.4 sowie Kap. 5.4. 
113  Zur Reflexivität als wesentlichem Merkmal moderner Kunstformen vgl. z.B. 

Hösle 1988, Wandschneider 2005, Kwon 2004, Fischer-Lichte 2004.  
114  Vgl. z.B. Paetzold 1983, 200; Bungay 1987, 40. Erst in neuerer Zeit wurde verstärkt 

darauf hingewiesen, dass der Ort des Kunstwerks aufgrund der Struktur von He-



91 

 

logisch gesehen in der Beziehung von Schein und Wesen das Wesen das 
Eigentliche und der Schein das Unselbstständige, Uneigentliche und Ab-
hängige ausmacht, schien das Verhältnis von Idee und ihrer Gestaltung in 
der Kunst nur auf der Basis eines simplen Zeichenverhältnisses fassbar zu 
sein. Aber auf diese Weise fungiert die Kunst im Grunde nur als ‚Symptom’ 
von etwas Nicht-Künstlerischem, von etwas Tieferliegendem, in dem an-
scheinend der wahre Grund des Interesses liegt. So wurde Hegel häufig 
vorgeworfen, er interessiere sich im Grunde nicht für die spezifischen Ei-
genschaften des Kunstwerks, schließlich seien diese nur Zeichen für etwas 
anderes, Wesentliches.115  

Gegenüber diesen Auffassungen betont Brigitte Hilmer zu Recht, dass das 
sinnliche Scheinen der Idee nicht nur wesenslogisch gedeutet werden kön-
ne, da schon der Begriff des Scheins nicht rein wesenslogisch zu verstehen 
sei.116 Sie sieht eine Alternative in dem im Übergang von der Wesenslogik 
zur Begriffslogik wichtig werdenden Begriff der Manifestation, deren Be-
deutung von Hegel im Textbestand der Logik untersucht und als genuines 
Moment des Begriffs selbst ausfindig gemacht werde.117  

Hegels Ausführungen zum Begriff sind die Grundlage für ein Verständnis 
des hegelschen Denkens überhaupt. Für Hegel liegt die Struktur des Be-
griffs nicht nur der Vernunft, sondern auch dem Ich und dem Kunstwerk 
zugrunde.  

Im Folgenden dient eine kurze Zusammenfassung der hegelschen Ausfüh-
rungen zum Begriff als höchster und zentraler Kategorie der Logik dazu, 
das Verhältnis von Kunstwerk und Begriff näher zu beleuchten. Fokus der 
Analyse ist Hegels Versuch, den Begriff von einer abstrakten und eigen-
schaftslosen Substanz abzugrenzen, und den Aspekt der inneren Prozessua-
                                                                                                                                        

gels System nicht die Wesenslogik sein kann. Vgl. z.B. Hilmer 1997, 21 f., 54; de 
Vos 2005, 41; Schmidt 2005, 108. 

115  Hegel spricht scheinbar in der Enzyklopädie in genau diesem Sinne davon, dass 
die Kunst lediglich „Zeichen der Idee“ (10.366) sei.  

116  Vgl. auch Schmidt 2005, 108. 
117  Vgl. Hilmer 1997, 21 f. 



92 

 

lität des Begriffs hervorzuheben. Dadurch wird die in sich bewegte Struktur 
des Begriffs deutlich, die sich auch am Kunstwerk aufweisen lassen muss. 
Denn auch das Kunstwerk muss sich vom ‚Begriff’ her verstehen lassen 
können, soll das Diktum der Vernunft in der Wirklichkeit auch in der 
Kunstbetrachtung gelten.118  

3.1.1 Die Begriffslogik als höchste Stufe der logischen Entwicklung 

Der Aufbau der Wissenschaft der Logik gliedert sich in zwei Bereiche: in die 
objektive Logik, die Seins- und Wesenslogik enthält, und in die subjektive 
Logik, die die Begriffslehre thematisiert. Der Begriff ist für Hegel die höchs-
te Bestimmung der Logik und wird als die Synthese von Sein und Wesen 
bestimmt. Im Begriff als dem Ergebnis der gesamten logischen Entwicklung 
liegt die Wahrheit der vorhergehenden Kategorien: Er vereint Hegel zufol-
ge alle Bestimmungen der Seinslogik und der Wesenslogik in sich.  

Die systematische Verortung der Begriffslogik in der Logik entspricht der 
Stellung des absoluten Geistes in der Geistphilosophie. Genau wie die 
logische Entwicklung in der Begriffslogik ihren Höhepunkt erreicht, ist der 
absolute Geist die höchste Stufe der Geistphilosophie. Für das Verständnis 
des Begriffs ist insgesamt seine Position innerhalb der Wissenschaft der Logik 
wichtig und seine Entwicklung aus dem wesenslogischen Substanzverhält-
nis, als dessen Wahrheit er eingeführt wird. 

Wie in Kapitel 2.2 bereits dargelegt wurde, muss nach Hegel die Ab-
schlussbestimmung der logischen Entwicklung als umfassende und zugleich 
in sich differenzierte Einheit gedacht werden. Alle vorherigen Bestimmun-
gen werden von ihr umfasst und integriert. Die Abschlussbestimmung der 
Logik muss daher auf der einen Seite allgemein sein. Auf der anderen Seite 
aber darf sie keine bloß abstrakte Einheit sein, sondern muss – mit Hegels 

                                            
118  Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Studie von Spahn, der den 

Begriff des Lebens unter Bezugnahme auf den Begriff des Begriffs untersucht und 
zeigt, inwiefern das Leben durch die prozessuale Identität des Begriffs charakteri-
siert ist. Die folgenden Ausführungen, die darauf zielen, auch dem Kunstwerk ei-
ne prozessuale Identität nachzuweisen, sind wesentlich von Spahn beeinflusst. 
Vgl. Spahn 2007. 



93 

 

Worten – in sich konkret, also in sich bestimmt und differenziert sein.119 Auf-
gabe der Begriffslogik ist dementsprechend, Allgemeinheit und Bestimmt-
heit zu vereinigen. Da aber der Begriff nicht abgetrennt von seiner logi-
schen Entwicklung betrachtet werden kann, gehört zum Begriff des Begriffs 
auch die Manifestation seiner logischen Entstehung. In der Analyse des 
Begriffs werden diese Momente im Folgenden zu zeigen sein. 

Um zu verstehen, inwieweit die Begriffslogik den Abschluss der logischen 
Entwicklung bildet, bietet es sich an, zunächst den Aufbau der Logik insge-
samt zu betrachten. In der Seinslogik geht es um einfache und unmittelbare 
Kategorien, die ein umfassendes und unabhängiges ‚Sein’ ausdrücken sol-
len. Diese Begriffe können von ihrem Gegenbegriff abgegrenzt werden – 
wie etwa der Begriff des ‚Seins’ vom Begriff des ‚Nichts’. Hegel zufolge 
erweist sich nun in der Reflexion auf das, was diese Gegensatzpaare impli-
zit voraussetzen, aber nicht explizit ausdrücken, deren Identität. Hegel 
spricht in diesem Sinne davon, dass ein Begriff in sein Gegenteil, in sein 
Anderes übergeht.120 Die Bewegung des Übergehens – also die eigentliche 
Einheit der Gegensätze – kann aber in den Bestimmungen selbst nicht ex-
pliziert werden. Nur in der Reflexion des Betrachters auf die Gegensätze 
wird deutlich, dass eine Bestimmung bereits ihr Gegenteil in sich enthält.  

Thema der Wesenslogik sind indes Bestimmungen, die, wie Hegel es aus-
drückt, bereits ineinander scheinen,121 also Relationsbestimmungen, deren 
Beziehung aufeinander schon in den Bestimmungen selbst deutlich wird. 
So ist beispielsweise der Begriff der Ursache nur zu verstehen, indem er auf 
den Begriff der Wirkung bezogen wird, und umgekehrt ist eine Wirkung 
nur dann eine Wirkung, wenn sie eine Ursache hat. Auch an den wesenslo-
gischen Bestimmungen erweist sich in der Reflexion auf die Relation der 

                                            
119  Vgl. z. B. 6.345, 8.312. Hier ist wichtig festzuhalten, dass Hegel ‚konkret’ in diesem 

Zusammenhang nicht als ‚empirisch konkrete Sinnlichkeit’ versteht. Die hegel-
sche Verwendung dieses Begriffs kann man am besten im Rückgriff auf seine 
sprachliche Wurzel: ‚das Zusammenwachsen’ verstehen.  

120  Vgl. 5.70, 8.180. 
121  Vgl. 8.231. 



94 

 

Bestimmungen ihre Einheit. Im Unterschied zur Seinslogik kommt zwar die 
Beziehung der einzelnen Bestimmungen aufeinander schon zum Ausdruck, 
aber nicht deren umfassendes, selbstständiges Bestehen, wie es sich in der 
Seinslogik zeigt. 

Dementsprechend ist für Hegel in der Seinslogik der Begriff der Allge-
meinheit relevant, in der Wesenslogik der Begriff der Verschiedenheit bzw. 
Bestimmtheit. In der Begriffslogik versucht Hegel nun die Kategorie des 
‚Begriffs’ als Synthese von Allgemeinheit und Bestimmtheit einzuführen: 

„Der Begriff ist von dieser Seite zunächst überhaupt als das Dritte zum 
Sein und zum Wesen, zum Unmittelbaren und zur Reflexion anzusehen. 
Sein und Wesen sind insofern Momente seines Werdens; aber er ist ihre 
Grundlage und Wahrheit als die Identität, in welcher sie untergegangen 
und enthalten sind“ (6.245).  

Wenn der Begriff Hegel zufolge die Synthese von Sein und Wesen ist, muss 
er einerseits Allgemeinheit sein, also in gewisser Weise zur umfassenden 
Bestimmung des Seins zurückkehren. Andererseits muss er aber auch die 
Relationalität und Bestimmtheit der wesenslogischen Kategorien in sich 
enthalten, das heißt, er muss konkret sein, sodass die Allgemeinheit nicht 
nur eine Abstraktion, sondern in sich differenziert ist. Hegel zufolge muss 
der Begriff damit sowohl Identität als auch Verschiedenheit in sich ausdrü-
cken. Darüber hinaus muss er als höchste Bestimmung das Resultat der 
gesamten vorangegangenen Entwicklung der seins- und wesenslogischen 
Kategorien sein: Seine Entwicklung verläuft dahingehend, dass er die Män-
gel der vorangegangenen Bestimmungen aufhebt. Von ihm als Ergebnis der 
logischen Entwicklung aus betrachtet, sind alle vorangegangenen Bestim-
mungen als Momente seiner logischen Entwicklung anzusehen. Indem der 
Begriff Identität und Differenz gleichermaßen in sich aufhebt, ist es ihm 
nach Hegel möglich, sowohl mit sich selbst identisch als auch eine alle 
unterschiedlichen Bestimmungen umfassende Einheit zu sein: Er ist – wie 
Hegel schon in der Differenzschrift sagt – die „Identität der Identität und 
der Nichtidentität“ (2.97). 



95 

 

Die Kategorie des ‚Begriffs’ wird im letzten Teil der Wesenslogik einge-
führt: Der Begriff geht aus dem Substanzverhältnis als Einheit aus den 
Aspekten der Substanzialität und der Relationalität hervor.  

Die Entwicklung des Begriffs aus der Substanz 

Ich werde im Folgenden Hegels Herleitung des Begriffs aus der Kategorie 
der ‚Substanz’ rekonstruieren. Der Fokus wird dabei darauf liegen, inwie-
weit nach Hegel die Bestimmung der Substanz über sich hinaus auf den 
Begriff verweist. 

Die Kategorie der Substanz ergibt sich am Ende der wesenslogischen Ent-
wicklung. Sie kann nach Hegel dadurch charakterisiert werden, dass sie 
bereits die Aspekte der Identität und der Verschiedenheit synthetisiert. 
Dies kann Hegel zufolge am Verhältnis der Substanz zu ihren Akzidenzien 
gezeigt werden: Die Substanz trägt ihre Akzidenzien nicht äußerlich an 
sich, sondern integriert sie in sich zu einem Ganzen. Umgekehrt können die 
Akzidenzien nicht selbstständig für sich existieren, sondern nur im Ver-
hältnis von Substanz und Akzidens. In diesem Verhältnis bezieht die Sub-
stanz sich in ihren Akzidenzien also auf sich selbst und unterscheidet sich 
zugleich von ihnen.  

Der Mangel dieses Verhältnisses, der dazu motiviert, über das Substanz-
verhältnis hinauszugehen, besteht nach Hegel darin, dass die Differenz 
zwischen Substanz und Akzidenzien nicht ausreichend manifestiert wird.122 
Hegel kritisiert den Substanzbegriff dahingehend, dass in ihm alles „unmit-
telbar verschwindend“ (6.222) sei, also nicht nur die Differenz, sondern 
auch die Identität.123 Das bedeutet: Ohne Manifestation der Verschiedenheit 
fällt der Begriff quasi in sich zusammen.  

Das Substanzverhältnis geht daher nach Hegel in das Kausalitätsverhältnis 
über, in dem die Differenz besser zur Geltung kommen soll. Im Kausalver-
hältnis wird die Substanz als die Ursache der Akzidenzien gedacht, wo-
durch das Akzidens als Wirkung bestimmt ist. Durch diese Bestimmung 
                                            
122  Vgl. 6.221. 
123  Vgl. ebd. 



96 

 

wird die Akzidens selbst zur Substanz, da sie im Kausalverhältnis eine 
größere Selbstständigkeit erhält: Der Unterschied von Ursache und Wir-
kung ist größer als der von Akzidens und Substanz. Das Verhältnis der 
beiden Substanzen wird nun so gefasst, dass die Ursache als aktive, die 
Wirkung als leidende Substanz bestimmt wird.  

Bei näherer Betrachtung wird allerdings deutlich, dass die Bestimmung als 
Kausalität auch nicht die adäquate Bestimmung dieses Verhältnisses ist. 
Denn der Begriff der Ursache ist ohne den Begriff der Wirkung nicht denk-
bar: Die Ursache ist nur Ursache, weil sie eine Wirkung hat. Umgekehrt ist 
der Begriff der Wirkung an den der Ursache gebunden: Die Wirkung wird 
ihrem Begriff nach dadurch bestimmt, eine Ursache zu haben. Da Ursache 
und Wirkung scheinbar nur wechselseitig zu fassen sind, bestimmt Hegel 
die Wechselwirkung als die Wahrheit dieses Verhältnisses. In der Wech-
selwirkung wirkt jede Substanz indirekt auf sich selbst, indem sie auf die 
andere wirkt. Genauer: Etwas ist Ursache für ein Anderes, dieses Andere 
wirkt auf die Ursache zurück und ist dadurch selbst Ursache, die erste 
Ursache wird zur Wirkung. Bei näherer Betrachtung ist also jede Substanz 
sowohl Ursache als auch Wirkung.  

Mit der Wechselwirkung ist das Moment der Differenz hinreichend zum 
Ausdruck gebracht, nicht aber das Moment der Identität, da Ursache und 
Wirkung noch als zwei selbstständige Substanzen erscheinen. Hegel ver-
sucht daher zu zeigen, dass beide Substanzen außerhalb ihrer gegenseitigen 
Beziehung nicht für sich existieren, sondern als zwei Aspekte ein und der-
selben Sache verstanden werden müssen. Beide Substanzen sind nur noch 
formal unterschieden, denn die eine ist – genauer betrachtet – dasselbe wie 
die andere. Beide wirken gleichermaßen aufeinander ein:  

„Indem die Identität beider Substanzen beider aufeinander wirkender 
Substanzen erkannt wird, fallen beide Substanzen in eine einzige zu-
sammen – so wie am Anfang der Entwicklung eine einzige Substanz ge-
standen hatte, die sich nicht zu einer anderen Substanz, sondern nur zu 
ihren eigenen Akzidenzien verhalten hatte, die jedoch unmittelbar mit 
ihr identisch waren. Jetzt hingegen ist das Moment der Relationalität in 
eine einheitliche Struktur integriert […]“ (Hösle 1988, 231). 



97 

 

Dieses Verhältnis wird von Hegel als Begriff bezeichnet. Im Begriff wird 
das ursprüngliche Verhältnis zweier selbständiger Substanzen zu einer 
vermittelten Selbstbeziehung:  

„Der Fremdbezug, der der Substanz im Verhältnis zu den Akzidenzien 
und den Akzidenzien im Verhältnis zur Substanz eignete, ist zu einem 
Selbstbezug geworden“ (ebd., 231). 

Der Begriff integriert beide Substanzen und stellt dadurch ein übergeordne-
tes Ganzes her. Damit ist er „Ursache seiner selbst und Wirkung seiner 
selbst“ (ebd.) und erfährt keine äußere Einwirkung mehr. Daher ist nach 
Hegel mit dem Begriff das Reich der Notwendigkeit verlassen und das der 
Freiheit eröffnet.124 

Die Struktur des Begriffs 

Im Begriff ist Hegel zufolge die Asymmetrie von Identität und Verschie-
denheit aufgehoben: Es hat sich gezeigt, dass die Substanzen der Wechsel-
wirkung zwar im Bezug aufeinander identisch sind, aber nur dadurch, dass 
der Bezug auf die jeweils Andere eine wesentliche Bedingung für die eige-
ne Identität ist: Beide Substanzen gleichen sich darin, dass sie sich nur im 
Bezug auf die Andere verwirklichen können. Dadurch werden Identität 
und Differenz einerseits bestätigt, andererseits aufgehoben, sodass Hegel 
sagen kann: Die Identität des Begriffs entsteht dadurch, dass die Differenz 
zugleich manifestiert – „gesetzt“ – und aufgehoben wird.125 Hegel sieht im 
Begriff eine Struktur realisiert, die sich durch einen negativen Selbstbezug 
auszeichnet.126 Die Einheit des Begriffs existiert nur dadurch, dass sie sich 
                                            
124  Vgl. 6.251. 
125  Vgl. ebd. f. 
126  Vgl. 8.302: „Der Verlauf der Substanz durch die Kausalität und Wechselwirkung 

ist daher nur das Setzen, dass die Selbständigkeit die unendliche negative Beziehung 
auf sich ist, - negative überhaupt, in der das Unterscheiden und Vermitteln zu einer 
Ursprünglichkeit gegeneinander selbständiger Wirklichen wird, - unendliche Bezie-
hung auf sich selbst, indem die Selbständigkeit derselben eben nur als ihre Identität 
ist. […] Die Wahrheit der Notwendigkeit ist somit die Freiheit, und die Wahrheit der 
Substanz ist der Begriff, - die Selbständigkeit, welche das sich von sich Abstoßen in 
unterschiedene Selbständige, als dies Abstoßen identisch mit sich, und diese bei 
sich selbst bleibende Wechselbewegung nur mit sich ist.“ Weiter heißt es: „Der Be-



98 

 

beständig in eine innere Differenz entäußert und diese zugleich aufhebt. 
Hegel bezeichnet diese Struktur als „negative Einheit“ (8.311; Hervorhebung 
S. O.), die sich im Unterschied zu einer ‚positiven Einheit’, also einem Zu-
sammenschluss von verschiedenen Etwas, durch eine beständige Negati-
onsbewegung konstituiert. Das heißt: Der Begriff ‚ist’ Hegel zufolge nur 
durch das ‚Gesetztsein’ und ‚Aufheben’ der Differenz.127 Die Einheit des 
Begriffs ist damit eine sich beständig prozessual herstellende Einheit, seine 
Identität ist Prozess. 

Im Selbstbezug des Begriffs zeigt sich das Verbundensein des Bestimmten 
mit dem Allgemeinen.128 Denn der Begriff soll Hegel zufolge keine abstrakte 
Einheit sein, die ihren einzelnen Bestimmungen gegenüber äußerlich ist, 
sondern diese Bestimmungen müssen als Bestimmungen des Begriffs selbst 
verstanden werden. Die einzelnen Bestimmungen seien nicht mehr – so 
stellt Hösle heraus – wie in Seins- und Wesenslogik, andere gegenüber der 
zugrunde liegenden Allgemeinheit, sondern der Begriff verhalte sich in 
ihnen nur zu sich selbst.129  

Für den Begriff ist charakteristisch, dass er drei Momente aufweist: Allge-
meinheit, Besonderheit und Einzelheit. Das Allgemeine wird als Moment 
der Identität des Begriffs mit sich selbst bestimmt. Die Identität des Begriffs 
als Allgemeinheit wird so gefasst, dass sie Spezifizierung bzw. Besonderung 
bereits in sich enthält: Das Allgemeine soll sich von sich aus in die Besonde-
rungen entäußern, die Unterschiede aus sich selbst heraus erzeugen und 
diese sollen im Grunde nichts anderes als Manifestationen seiner selbst 
sein. Der Aspekt der ‚Besonderheit’ bezeichnet also die Unterschiede, die 
bezüglich des Allgemeinen gemacht werden können. Dabei fasst das All-
gemeine die Unterschiede aber nicht äußerlich zusammen, sondern be-

                                                                                                                                        
griff ist das schlechthin Konkrete, weil die negative Einheit mit sich als An-und-
für-sich-Bestimmtsein, welches die Einzelheit ist, selbst seine Beziehung auf sich, 
die Allgemeinheit ausmacht“ (8.313).  

127  Vgl. 6.248. 
128  Vgl. 6.252. 
129  Vgl. Hösle 1988, 231. 



99 

 

stimmt und systematisiert sie. Das Allgemeine wird also durch seinen Ge-
genbegriff, das Besondere, nicht negiert, sondern erhält sich in ihm, wie 
Hösle hervorhebt.130 In diesem Sinn kann davon gesprochen werden, dass 
Allgemeinheit als ‚Identität mit sich’ gedacht werden kann: Das Allgemeine 
bleibt in seinen Unterschieden, was es ist; die Beziehung von Allgemeinem 
und Besonderem ist also im Grunde eine Selbstbeziehung des Allgemeinen. 
Anders formuliert: Das Moment des Allgemeinen kann als die Identität 
verstanden werden, die der Begriff trotz aller Besonderungen aufweist.131 
Das Allgemeine integriert das Besondere in sich und bringt seine Vielheit 
‚auf den Begriff’, es übergreift das Besondere. Das bedeutet aber auch, dass 
das Allgemeine nach Hegel nicht als Abstraktum gedeutet werden darf, 
sondern als schlechthin Konkretes gedacht werden muss. Durch das Beson-
dere wird das Allgemeine zwar näher bestimmt, aber es ist umgekehrt 
nicht mit den einzelnen Momenten zu identifizieren – es ist das umfassen-
de, sie übergreifende und durchgreifende Allgemeine.  

Das dritte Moment des Begriffs, die Einzelheit, ist Hegel zufolge die Einheit 
von Allgemeinheit und Besonderheit. Die Einzelheit ist für Hegel das 
„Prinzip der Individualität und Persönlichkeit“ (6.297). Schon im einleiten-
den Abschnitt „Vom Begriff im Allgemeinen“ spricht Hegel davon, das Ich 
sei ein reales Paradigma für den Begriff.132 Denn das Ich sei einerseits eine in 
allen Bestimmungen sich durchhaltende Allgemeinheit, andererseits aber 
zugleich „absolutes Bestimmtsein“ (6.253). Damit ist das Ich zum einen eine 
sich in allen unterschiedlichen und zufälligen Bestimmungen erhaltende 
übergreifende Allgemeinheit: Weil es „von allem, selbst von seinem Leben 
abstrahieren“ (10.21) kann, bleibt es in allen seinen Zuständen und Erschei-
nungsformen identisch mit sich. Das Ich ist  

„Allgemeinheit; Einheit, welche nur durch jenes negative Verhalten, wel-
ches als das Abstrahieren erscheint, Einheit mit sich ist und dadurch al-
les Bestimmtsein in sich aufgelöst enthält“ (6.253). 

                                            
130  Vgl. ebd., 232. 
131  Vgl. 8.313 f. 
132  Vgl. 6.253. 



100 

 

Genauso ist das Ich aber „die sich auf sich beziehende Negativität, Einzel-
heit, absolutes Bestimmtsein“ (ebd.). Das heißt, es bestimmt sich damit als 
Allgemeines, das von seinen Einzelmomenten strikt unterschieden ist und 
dadurch als ein Einzelnes.133  

Zum anderen ist das Ich aber trotzdem keine reine Abstraktion und getrennt 
von seinen Einzelmomenten, sondern ist in gleichem Maß wesentlich da-
durch bestimmt, dass es diese seine Momente hat. In der Fähigkeit des Ich, 
sich von seinen Momenten zu unterscheiden und sich gleichzeitig in ihnen 
zu verwirklichen, realisiert sich für Hegel sowohl der Aspekt der Besonde-
rung und Vereinzelung als auch der Aspekt der sich in allen Unterschieden 
erhaltenden Allgemeinheit.  

Insgesamt ist für die drei Begriffsmomente charakteristisch, dass diese nicht 
voneinander getrennt gesehen werden dürfen, sondern ineinander ver-
schränkt sind.134 Ein Begriffsmoment enthält immer den Bezug zu den ande-
ren beiden. In diesem Sinne spricht Hegel davon, dass jedes dieser Momen-
te ebenso sehr „ganzer Begriff“ (6.272) sei.  

Die Struktur des Begriffs ist Hegel zufolge jene Struktur, die der Welt im 
Ganzen zugrunde liegen soll. Deshalb sei die Aufgabe der Realphilosophie, 
also auch der Kunstphilosophie, ihre Signatur in der Realität aufzufinden, 
denn der Begriff macht 

„ebensowohl eine Stufe der Natur als des Geistes aus[…]. Das Leben 
oder die organische Natur ist diese Stufe der Natur, auf welcher der 

                                            
133  Vgl. ebd.: „Das Ich aber ist erstlich diese reine sich auf sich beziehende Einheit, 

und dies nicht unmittelbar, sondern indem es von aller Bestimmtheit und Inhalt 
abstrahiert und in die Freiheit der schrankenlosen Gleichheit mit sich selbst zu-
rückgeht. […] Jene absolute Allgemeinheit, die ebenso unmittelbar absolute Verein-
zelung ist, und ein Anundfürsichsein, welches schlechthin Gesetztsein und nur dies 
Anundfürsichsein durch die Einheit mit dem Gesetztsein ist, macht ebenso die 
Natur des Ich als des Begriffes aus; von dem einen und dem anderen ist nichts zu 
begreifen, wenn nicht die angegebenen beiden Momente zugleich in ihrer Abs-
traktion und zugleich in ihrer vollkommenen Einheit aufgefasst werden.“ 

134  Vgl. 8.314: „Aber das Allgemeine ist das mit sich Identische ausdrücklich in der 
Bedeutung, dass in ihm zugleich das Besondere und Einzelne enthalten sei.“ Die 
Verschränkung der Begriffsmomente zeigt sich z.B. im Urteil oder im Schluss. 



101 

 

Begriff hervortritt; aber als blinder, sich selbst nicht fassender, d. h. 
nicht denkender Begriff; als solcher kommt er nur dem Geiste 
zu“ (6.257). 

In diesem Sinn ist der Begriff für Hegel nicht nur der Abschluss der logi-
schen Entwicklung, sondern zugleich Grundlage der Natur und des Geis-
tes. Daher wird im Folgenden zu zeigen sein, inwieweit auch das Kunst-
werk als Realisierung dieser begrifflichen Struktur zu verstehen ist. 

Der Begriff des Begriffs ist eine der zentralen Bestimmungen der hegel-
schen Logik. Vor diesem Hintergrund sind alle folgenden Kategorien der 
Begriffslogik Ganzheiten, denen nichts ‚Anderes’ gegenübersteht wie in der 
Seinslogik, noch Reflexionsbestimmungen, die nicht synthetisiert werden, 
wie in der Wesenslogik. In der Logik thematisiert Hegel nach der Herlei-
tung des Begriffs als Nächstes das Verhältnis von Begriff und Objektivität 
sowie den Übergang zur Idee. Hegel geht davon aus, dass der Begriff nicht 
nur in unserer subjektiven Vorstellung vorhanden ist, sondern dass auch 
die Objektivität die Struktur des Begriffs hat. Die Struktur der Objektivität 
ergibt sich daher nicht als etwas Begriffsloses, sondern selbst als etwas 
Begriffliches. Die Gesamtheit, in der Begriff und Objektivität zusammenge-
hören, nennt Hegel Idee: 

„Die Idee hat nicht nur den allgemeineren Sinn des wahrhaften Seins, der 
Einheit von Begriff und Realität, sondern den bestimmteren [der Einheit] 
von subjektivem Begriffe und der Objektivität“ (6.466). 

3.2 Das Ideal 

Gegenstand des letzten Kapitels war der Begriff als das zentrale Konzept 
der hegelschen Logik, das gleichzeitig die grundsätzliche Bestimmung der 
Struktur des Kunstwerks ausmacht. Aufgabe des nächsten Kapitels wird 
sein, die spezifische Identitätsstruktur des Begriffs der ‚negativen Reflexivi-
tät’ in der Analyse des Kunstwerks aufzuweisen. In Kapitel 2.3.5. wurde 
bereits herausgestellt, dass Hegel die Manifestation des Begriffs im Bereich 
der Kunst ‚Ideal’ nennt. Da Hegel die Struktur des Ideals insbesondere mit 
dem Begriff der ‚Handlung’ beschreibt, sollen die einzelnen Momente der 



102 

 

Handlung thematisiert werden, die begriffslogisch interpretiert werden 
können.135  

Die Analyse des Handlungsbegriffs kann aber nicht einsetzen, ohne sich 
zumindest kurz mit dem sogenannten ‚Klassizismusvorwurf’ auseinander-
zusetzen: Man unterstellt Hegel zu fordern, dass die nachantike Kunst sich 
an der klassischen Kunst zu orientieren und diese nachzuahmen habe. Dies 
dürfte aber auf Hegels Ansicht kaum zutreffen: Für Hegel ist die Entwick-
lung des Geistes unumkehrbar, insofern kann für die nachklassische Kunst 
die ideale Schönheit des Klassischen nicht mehr höchstes Ziel und Maßstab 
sein.136 Grundlage des Klassizismusvorwurfs ist die These vom Ideal als 
organischer Ganzheit. Ich werde diese These im Folgenden problematisie-
ren. 

3.2.1 Das Modell des Organischen als Paradigma für das 
Kunstwerk? 

Da Hegel in seiner Analyse des Ideals häufig auf eine Leib-Seele- und Or-
ganismus-Metaphorik zurückgreift137, ist man in der Hegelforschung lange 
davon ausgegangen, dass die Einheit des Ideals letztlich auf dem Modell 
des Organismus beruhe. So argumentiert Roche beispielsweise, dass Hegel 
das Organische als konstitutiv für alle großen Kunstwerke ansehe. Ebenso 
wie Form und Inhalt zusammengehörten, ständen auch die verschiedenen 
Teile nach Hegel in einer organischen Beziehung untereinander. Alle Ele-
mente eines Kunstwerks sollten sich so zueinander verhalten, dass sie einen 

                                            
135  Die Möglichkeit einer begriffslogischen Interpretation der Handlungsmomente 

hat Brigitte Hilmer herausgearbeitet. Vgl. Hilmer 1997, 101 f. 
136  Zum Problem des Klassizismusvorwurfs vgl. insbes. Gethmann-Siefert 1984, 

226 f. 
137  Vgl. auch z.B. 15.247: „In Rücksicht auf das poetische Kunstwerk im allgemeinen 

brauchen wir nur die Forderung zu wiederholen, dass es, wie jedes andere Pro-
dukt der freien Phantasie, zu einer organischen Totalität müsse ausgestaltet und 
abgeschlossen werden“, 15.249: „Wir sind dadurch auf einen zweiten zur organi-
schen Gliederung gehörigen Punkt geführt, auf die Besonderung nämlich des 
Kunstwerks in sich zu einzelnen Teilen, welche, um in eine organische Einheit 
treten zu können, als für sich selber ausgebildet erscheinen müssen.“  



103 

 

einzigen Organismus bildeten.138 Allerdings bleibt bei diesen Versuchen 
über die unklare Bestimmung des Kunstwerks als ‚organisches Ganzes’ 
hinaus äußerst erklärungsbedürftig, warum der Organismus das Paradig-
ma zur Bestimmung des Kunstwerks sein soll. 

Ich werde im Folgenden zeigen, dass die These vom Ideal als ‚organischer 
Ganzheit’ zurückgewiesen werden muss. Dazu werde ich mich mit Hegels 
Versuch, die Struktur von Organismus und Kunstwerk voneinander abzu-
grenzen, auseinandersetzen. Da Hegel sich in der Vorlesung von 1923 
(Hotho-Mitschrift) am eingehendsten mit der Unterscheidung der Struktur 
von Organismus und Kunstwerk beschäftigt, werde ich mich vor allem auf 
sie beziehen.139 Ich beginne mit einer Klärung des Organismusbegriffs: 

Hegel spricht immer wieder davon, der Organismus sei „der Begriff, der 
[…] zu seiner Realität kommt“ (9.336). Hegel hebt hervor, dass der lebendi-
ge Organismus als eine gegen seine Umgebung abgegrenzte Einheit exis-
tiert, in der die einzelnen ‚Teile’ Glieder sind. Diese Glieder haben ihren 
Platz nur innerhalb dieser Einheit und können nicht selbstständig für sich 
existieren.140 Der Organismus ist insofern in einem gewissen Sinne als kon-
kretes Allgemeines zu verstehen. Deshalb kann die Organismusmetapher 
für Hegel als Bild für geistige und ideelle Zusammenhänge dienen und der 
Vergleich von Kunstwerk und Organismus scheint zunächst einleuchtend 
zu sein.  

Für Hegel tritt das organische Leben in drei Gestalten auf: als geologischer, 
als vegetabilischer und als animalischer Organismus.141 Diese drei Gestalten 
unterscheiden sich durch ihre Subjektivitätsstruktur.  

Schon die unbelebte Natur kann in ihren höheren Formen als eine selbster-
haltende Totalität von Bestimmungen und damit sozusagen als ‚geologi-

                                            
138  Vgl. Roche 2005, 70 f. Der Vergleich von Kunstwerk und Organismus geht schon 

auf Aristoteles zurück. Vgl. Aristoteles, Poetik, 1450b, 24 f. 
139  Vgl. dazu und zu den folgenden Ausführungen Hilmer 1997, 80 ff. 
140  Vgl. 9.368, 9.372. 
141  Vgl. 9.337. 



104 

 

scher’ Organismus begriffen werden. So muss etwa das Sonnensystem als 
ein einheitlicher Zusammenhang interpretiert werden, dessen Elemente 
wesentlich aufeinander bezogen sind. Aber den unbelebten natürlichen 
Systemen fehlt noch das mit der Idee manifestierte Moment von 
Fürsichsein.142 Das bedeutet, allen diesen Formen fehlt Hegel zufolge das 
Moment von Subjektivität. Im Bereich des Lebens besitzt die Pflanze nach 
Hegel schon formelle Subjektivität, aber noch keine Innendimension – sie 
hat keine Empfindungen und kann sich selbst nicht wahrnehmen. Der 
tierische Organismus143 hingegen ist nicht nur in seiner Gestalt als geschlos-
sene Einheit zu erkennen, sondern ist zugleich für sich seiende Subjektivität: 
Er hat die Fähigkeit zur Selbstempfindung. Hegel spricht davon, dass hier 
„das Selbst für das Selbst“ (9.432) sei. Das heißt, das Tier fühlt im Verhält-
nis zu äußeren Dingen immer auch sich selbst. Es besitzt damit für Hegel 
eine Seele. Für Hegel ist das Seelische das wesentliche Merkmal des tieri-
schen Lebens. Die Seele besitzt den Charakter der Idealität, Innerlichkeit und 
Identität: In alle Empfindungen und Außenwahrnehmungen ist eine 
Selbstwahrnehmung mit eingeblendet.144 Das Seelische ist weder sinnlich 
wahrnehmbar noch an einen bestimmten äußeren Ort gebunden und bleibt 
in der Verschiedenheit seiner Zustände identisch mit sich. 

Hegel greift in der Ästhetik den Organismusvergleich zunächst auf, um 
daran die Struktur des Kunstwerks zu erläutern.145 Er versucht aber im 
Verlauf seiner weiteren Argumentation, die Struktur des Organismus und 
des Kunstwerks voneinander abzugrenzen.  

                                            
142  Vgl. 13.158. 
143  Vgl. z.B. 9.340, 9.371 ff. 
144  Vgl. 13.160: „Die ebenso subjektive als substantielle Einheit der Seele innerhalb 

des Leibes selbst zeigt sich z. B. als die Empfindung. Die Empfindung des leben-
digen Organismus gehört nicht nur einem besonderen Teile selbständig zu, son-
dern ist diese ideelle einfache Einheit des gesamten Organismus selbst. Sie zieht 
sich durch alle Glieder, ist überall an hundert und aber hundert Stellen, und es 
sind doch nicht in demselben Organismus viele tausend Empfindende, sondern 
nur Einer, ein Subjekt.“ 

145  Vgl. 13.157 ff. 



105 

 

Anlass nach einer Entsprechung von Organismus und Kunstwerk zu su-
chen ist – wie Hilmer beschreibt – folgende Eigenschaft eines Kunstwerks:  

„Seine Ganzheit scheint jeweils von einem Prinzip oder Zentrum zu-
sammengehalten, das gewissermaßen immateriell oder wenigstens 
selbst kein identifizierbares, benennbares Moment des Ganzen, ande-
rerseits auch nicht als selbständig davon abzuheben ist“ (Hilmer 1997, 
76).146  

Dieses Zentrum scheint genau mit dem identisch zu sein, was Hegel beim 
animalischen Organismus als Seele bezeichnet.  

Um das Verhältnis von Seele und dem, was sie beseelt, genauer beschreiben 
zu können, bietet es sich an, die Wissenschaft der Logik heranzuziehen, wo 
Hegel in der ‚Idee des Lebens’ das Verhältnis von Seele und Beseeltem 
paradigmatisch dargestellt hat.147  

In der ‚Idee des Lebens’ ist die Idee als die Einheit von Begriff und Realität 
zunächst noch durch Unmittelbarkeit charakterisiert: „In ihrer Unmittel-
barkeit ist diese Identität von Begriff und Realität noch unterbestimmt“ 
(Bilan 2001, 79). Die Explikation erfolgt über die drei Abschnitte ‚Leben’, 
‚Erkennen’ und ‚absolute Idee’. Das bedeutet, dass die Idee des Erkennens 
und die absolute Idee Strukturen entwickeln, die mit dem Begriff ‚Leben’ 
nicht mehr adäquat beschrieben werden können. Die Unmittelbarkeit des 
Lebens macht sich in der Realphilosophie dadurch bemerkbar, dass sich die 
„Begriffseinheit“, die in den Gliedern des Organismus wohnt und „ihre 
Substanz, ihr Träger, ihre Seele, ihr Immanentes“ (Hegel (Hotho), 44) ist, 
nicht in der sinnlichen Erscheinung wahrnehmen lässt. In diesem Sinne 

                                            
146  Vgl. 6.475: „Dieses [das lebendige Individuum; Anmerkung S. O.] ist erstlich das 

Leben als Seele, als der Begriff seiner selbst, der in sich vollkommen bestimmt ist, 
das anfangende, sich selbst bewegende Prinzip. Der Begriff enthält in seiner Ein-
fachheit die bestimmte Äußerlichkeit als einfaches Moment in sich eingeschlos-
sen.“ Dieses Prinzip oder Zentrum ist – wie Hilmer zu Recht herausstellt – mehr 
als nur ein Aggregat, denn es erleidet im Unterschied zu diesem durch das Fehlen 
eines Teils oder eines Glieds nicht notwendig Abbruch: auch in einem Fragment 
kann das Prinzip des Ganzen erkennbar sein. Vgl. Hilmer 1997, 76 f. 

147  Insofern ist Bungay nicht zuzustimmen, der das Leib-Seele-Verhältnis in der 
Wesenslogik verortet. Vgl. Bungay 1997, 40. 



106 

 

formuliert Hegel: „Diese Einheit ist nicht sinnlich vorhanden, sondern sie 
ist Innerliches, ein Geheimes für die Anschauung“ (ebd., 48 f.).148 Durch eine 
„sinnvolle Anschauung der Naturgebilde“ (13.173) können wir Hegel zu-
folge diesen Zusammenhang explizieren, aber dann liege das an unserer 
Mitwirkung und nicht am Gegenstand als solchem.  

Vor diesem Hintergrund lässt sich auch Hegels zunächst eher wirkungsäs-
thetische Argumentation in Hinsicht auf das Naturschöne erklären: Wenn 
wir die Natur als ‚schön’ ansehen, liege das nicht an der Natur selbst, son-
dern an unseren Erwartungen, die wir an die Natur herantragen. Hegel hält 
Kunstwerke nicht für schöner als Naturgegenstände, vielmehr ist für ihn 
verfehlt, Naturgegenstände überhaupt als ‚schön’ zu bezeichnen.149 Denn 
am Naturgegenstand kann die Einheit, die dem Schönen zugrunde liegt, 
letztlich nur geahnt werden.150 Zu einer Manifestation der Einheit am Ge-
genstand selbst sei erst das Ich fähig, indem es seine Seele auch nach außen 
hin zeigt:  

„Die Seele des Tieres als Seele offenbart sich nicht an ihm, ist nicht für 
Andere, weil sie nicht für sich ist. Erst das Bewusstsein ist das Ich, das 
für das Ich ist: der Begriff, der sich gegenübertritt, für sich ist, und so 
sich auch für Andere manifestiert. […] Erst die bewusste Seele ist kon-
kret, aber ist für sich und ist die Einheit ihres Seins und ihrer Manifesta-
tion“ (Hegel (Hotho), 63).  

Hegel sieht im menschlichen Körper den Organismus, der der Struktur des 
Kunstwerks am ehesten entspricht und an dem der Unterschied von beiden 
erläutert werden kann. Dabei konzentriert sich Hegel auf das Moment der 
Individualität: Weil er davon ausgeht, dass an der Individualität die Diffe-
renz von Natur und Kunstwerk aufgewiesen werden kann, stellt er die 
                                            
148  Vgl. 13.194: „In dieser Reihe, welche seine Realität ausmacht, ist der konzentrierte 

Einheitspunkt nicht als zusammenfassendes Zentrum sichtbar und erfassbar.“ 
149  Vgl. 13.15: „In diesem Sinne erscheint das Naturschöne nur als ein Reflex des dem 

Geiste angehörigen Schönen, als eine unvollkommene, unvollständige Weise, eine 
Weise, die ihrer Substanz nach im Geiste selber enthalten ist.“ Vgl. auch Hilmer 
1997, 87. 

150  Um dies zu präzisieren: Sofern man die Natur anschauend betrachtet (nicht 
denkt!), haben wir nach Hegel nur die „Ahnung des Begriffs“ (Hegel (Hotho), 60). 



107 

 

Individualität des Kunstwerks der Individualität des Naturgegenstands 
gegenüber.151 Dass in der Kunstphilosophie die Kategorie der Individualität 
bzw. der Einzelheit wichtig wird, hat damit zu tun, dass die Idee nach 
Hegel sinnliche Existenz annehmen soll. Dazu muss sie an einem bestimm-
ten ‚Gegenstand’ wirklich werden. Hegel versucht nun zu zeigen, dass die 
Individualität des Kunstwerks sich grundsätzlich von der des Organismus 
unterscheidet: Der tierische Organismus ist nur ein „Individuum in sich“ 
(ebd., 75), ohne seine Individualität nach außen zu zeigen. Der menschliche 
Körper hingegen steht darin höher, dass „der Mensch das fühlende Eins zu 
sein überall vergegenwärtigt“ (ebd., 78). Trotzdem zeigt er Hegel zufolge 
nur ein „Bild der Endlichkeit“ (ebd.) und Unfreiheit.152  

Dagegen sei es Sache der Kunst, „die Erscheinung der Lebendigkeit und 
vornehmlich der geistigen Lebendigkeit auch äußerlich in ihrer Freiheit 
darzustellen“ (ebd., 79). Hegel greift zur Erläuterung die Leib/Seele-
Metapher wieder auf: Wenn das Auge das Fenster zur Seele sei und ein 
Kunstwerk alle Punkte seiner Oberfläche zu Augen machen würde, 

„zu einem tausendäugigen Argus, [dann werde] die innere Seele und 
Geistigkeit an allen Punkten gesehen“ (13.203).153 

Ein Kunstwerk sieht uns von jedem Punkt seiner Oberfläche an und erlaubt 
uns so – metaphorisch ausgedrückt – in seine „Seele“ zu sehen und seine 
Bedeutung zu entdecken. Die äußere Erscheinung ist nichts als die Manifes-

                                            
151  Vgl. ebd., 73. 
152  Hegel sieht die Unfreiheit in der Abhängigkeit des Menschen durch „Gemüt und 

Natürlichkeit, durch Bedürfnis, durch Staat, durch Gesetz“. Das Individuum sei 
nicht aus sich tätig, sondern erscheine als Abhängigkeit, nicht frei für sich. Vgl. 
ebd., 77. 

153  Vgl. Hegel (Hotho), 79: „Fragen wir aber nach einem Organ, in welchem die Seele 
als solche erscheint, so wird uns sogleich das Auge einfallen, in dem der Geist als 
sichtbarer konzentriert ist. Wir sagten schon früher, dass an dem menschlichen 
Körper im Gegensatz des tierischen überall das pulsierende Herz sich zeige. Auf 
dieselbe Weise kann von der Kunst gesagt werden, dass sie das Erscheinende an 
allen Punkten der Oberfläche zum Auge zu erheben habe, welches der Sitz der 
Seele ist, den Geist erscheinen lässt.“ 



108 

 

tation des Inneren, jedes Moment des Ganzen ist bedeutungsvoll.154 Hegel 
fragt weiter, „welcher Art die Seele sei, die ihrer Natur nach sich befähigt 
zeige, durch die Kunst zu ihrer echten Manifestation zu kommen“ (13.204) 
und bestimmt die innere Seele, die sich hier zeigt, als Geist.155 Denn dem 
„Geiste allein“ ist es Hegel zufolge möglich,  

„seiner Äußerlichkeit, wenn er durch dieselbe auch in die Beschränkt-
heit eintritt, dennoch zugleich den Stempel seiner eigenen Unendlich-
keit und freien Rückkehr zu sich aufzudrücken“ (13.204).156  

Man kann daher sagen, dass das Kunstwerk ist im Unterschied zum Orga-
nismus als unendlich und „Rückkehr zu sich“ bestimmt bzw. als Wissen von 
sich. Da der Geist nach Hegel insgesamt als Selbsterkenntnis zu verstehen 
ist – in den Bereichen des subjektiven und objektiven Geistes ist seine 
Selbsterkenntnis noch unvollständig, im absoluten Geist vollendet sie sich 
als Wissen von der Idee – müssten also Kunstwerke ein Wissen von sich 
manifestieren.  

Genau hier liegt der Unterschied der Struktur des Kunstwerks und der 
Struktur des Organismus: Das Organische insbesondere macht aus, dass es 
zwar eine Realisierung des Begriffs ist – aber es weiß nichts darüber. Des-
halb ist festzuhalten, dass das Organische nur quasi begrifflicher Zusam-
menhang ist, ihm fehlt das Wissen von sich. Als Moment des absoluten 
Geistes ist Kunst nicht nur selbst Idee, sondern zugleich eine Form des 
Wissens der Idee. Das Kunstwerk zeigt die Wahrheit des Organischen: Die-
ses ist mangelhaft, denn ihm fehlt der begriffliche Selbstbezug. Deshalb 
reicht die Organismusstruktur nicht an das heran, was das Kunstwerk 

                                            
154  Vgl. 13.203. 
155  Damit wird allerdings auch, wie Hilmer zutreffend bemerkt, der Ausdruck „See-

le“ für diese Art Einheit fraglich, verändert zumindest seine Bedeutung. Wenn die 
Seele nicht mehr als innerer Zusammenhang zu ahnen sei, sondern im sichtbaren 
Zusammenhang aufgehe, entfalle endgültig eine Redeweise, die den Schein erwe-
cke, als handle es sich dabei um eine für sich subsistierende Entität. Vgl. Hilmer 
1997, 89. 

156  Diese Bestimmung des Geistes ist in Hegels Begriff des Geistes, der oben entwi-
ckelt wurde, begründet. Vgl. Kap 2.2.1. 



109 

 

wesentlich nach Hegel ausmacht: Wissen von sich selbst zu haben. Das 
Kunstwerk realisiert damit Strukturen, die mit Rückgriff auf das Organi-
sche nicht angemessen beschrieben werden können.157 Dazu gehört auch, 
dass das Kunstwerk den scheinbaren Gegensatz von Leib und Seele auf-
hebt. Inneres und Äußeres werden nicht mehr als Gegensatzpaar verstan-
den, sondern, da sie ihre Einheit in der Idee haben, als identisch bzw. 
gleichwertig. In diesem Sinne sagt Hegel über das Ideal:  

„[D]as Äußere muss mit einem Inneren zusammenstimmen, das an ihm 
selbst ein Wahres ist. Das ist die Natur des Idealen überhaupt, das da-
rin besteht, dass das äußerliche Dasein als dem Inneren gemäß und zu 
ihm zurückgeführt ist […]“ (Hegel (Hotho), 81).158 

Der Organismusbegriff ist dementsprechend nicht zur Erklärung der Struk-
tur des Kunstwerks geeignet. 

                                            
157  Insofern lässt sich Hegels Ausgrenzung des Naturschönen in seiner Ästhetik 

nicht, wie Roche argumentiert, ausschließlich mit seiner Abwertung der Sinnlich-
keit begründen. Das Kunstwerk realisiert nach Hegel eine höhere Komplexität, 
die über die des Organischen hinausreicht. Vgl. Roche 2005, 78 f. 

158  Deshalb kann dieses Verhältnis auch nicht, wie bei Bungay, wesenslogisch ver-
standen werden. Er geht davon aus, dass die Begriffe, die Hegel andauernd ver-
wende, um Kunst zu erklären (Form und Inhalt, innen und außen) selbst wesens-
logische Bestimmungen seien, sodass die Momente der Idee (Begriff und Realität) 
sich zu einander verhielten wie Wesen zu ‚Schein’. Die Wesenslogik gebe das rein 
logische Verhältnis des Leib-Seele-Verhältnisses. Diese Parallele sei für Hegel 
nicht nur ein Bild, sondern konstituiere einen Anspruch, wie Bedeutung in der 
Kunst vermittelt werde. Sie begründe die Art des Ausdrucks nicht, aber expliziere 
sie, indem sie eine exakte Parallele anführe. In derselben Weise, wie Körper und 
Seele in der Anthropologie behandelt werden, werde der Körper als „Kunstwerk 
der Seele“ beschrieben. Also verhalte sich in der Kunst Inhalt (Begriff) zu Form 
(Realität) wie Wesen zu Schein. Der Inhalt als Seele des Werks determiniere die 
Form vollständig, indem er sie mit Bedeutung erfülle. Vgl. Bungay 1987, 40 f. Eine 
ähnliche Deutung von Hegel als ‚Gehaltsästhetiker’ gibt auch Paetzold, der Hegel 
vorwirft, die „Formproblematik“ in seiner Kunsttheorie völlig vernachlässigt zu 
haben. Vgl. Paetzold 1983, 215 f. Nun lässt sich aber aus dem bisher Entwickelten 
erhellen, dass es sich bei Hegel eben nicht um diese Art von Inhaltsästhetik han-
delt. 



110 

 

Deshalb greift Hegel in seiner Analyse des Ideals auf den Begriff der 
‚Handlung’ zurück, um die Struktur des Kunstwerks zu explizieren.159 Der 
Handlungsbegriff dient Hegel dazu, die Einheit des Kunstwerks als in sich 
prozesshaft darzustellen. Hegel unternimmt den Versuch, die beiden As-
pekte von Werkidentität und Prozesshaftigkeit nicht als Gegensatz zu ver-
stehen, sondern in der Theorie des Kunstwerks zusammenzuführen – in 
dem Sinne, dass die prozessualen Momente der Handlung in der Struktur 
des Kunstwerks nachweisbar sind. 

Im folgenden Kapitel soll die wesentliche Bedeutung des Handlungsbe-
griffs für Hegels Kunsttheorie herausgestellt werden. Das Forschungsinte-
resse daran war bisher nicht besonders groß,160 vielmehr wurde Hegel eher 
ein am harmonistischen Schönheitsbegriff orientierter Organizismus unter-
stellt.161 In der neuern Hegelforschung hat vor allem Brigitte Hilmer die 
zentrale Bedeutung des Handlungsbegriffs herausgearbeitet. Die folgenden 
Ausführungen orientieren sich an ihren Untersuchungen.162 

                                            
159  Vgl. 13.229 ff. 
160  Einschlägig sind hier vor allem Wiehl 1971, Peres 1983 und insbesondere Hilmer 

1997.  
161  Vgl. dazu Hilmer 1997, 98. 
162  Vgl. ebd., 98-123. 



111 

 

3.2.2 Das Ideal als ‚Handlung’ 

Es wird in den folgenden Ausführungen darum gehen, inwieweit die Ein-
heit des Ideals auf der Grundlage von Hegels Theorie des Begriffs als eine 
sich prozessual herstellende Einheit gedeutet werden kann. Hegel nimmt 
diese Analyse unter dem Aspekt der wirklichen Bestimmtheit des Ideals vor. 
Unter ‚Bestimmtheit’ versteht Hegel die Weise, wie die äußere Wirklichkeit 
den Gehalt und die Gestalt der Kunst beeinflusst und selbst wiederum von 
der Kunst ins Werk gesetzt wird. Hegel unterteilt die Bestimmtheit des 
Ideals in drei Bereiche: die „ideale Bestimmtheit als solche“, also das Göttli-
che; die „Handlung“, das heißt die historischen und gesellschaftlichen 
Voraussetzungen von Kunst, und schließlich die „äußerliche Bestimmtheit 
des Ideals“ (13.230), in der Hegel die abstrakte Äußerlichkeit des Materials 
und das Verhältnis des Kunstwerks zum Publikum diskutiert. Angesichts 
der Fülle des Materials, das Hegel in diesem Abschnitt thematisiert, werde 
ich mich auf meine Hauptintention, die Struktur des Ideals herauszuarbei-
ten, beschränken müssen und werde daher vor allem nachvollziehen, wie 
der Handlungsbegriff bei Hegel dazu dient, die Struktur des Kunstwerks 
zu verdeutlichen.  

In den einleitenden Anmerkungen zum Ideal skizziert Hegel, dass dieses 
durch zwei zunächst widersprüchliche Eigenschaften bestimmt sei: Auf der 
einen Seite sei es „die tatlos ewige Ruhe in sich“, eine Einheit und Abge-
schlossenheit, in der „das an sich selbst Wahrhaftige […] hier nur in seinem 
Dasein als auf sich selber bezogen“ (13.232) bleibe. Andererseits sei das 
Ideal schon seinem Begriff nach durch Bestimmtheit und Besonderheit und 
damit durch Prozessualität charakterisiert. Mit „der ins Dasein herausge-
kehrten Besonderheit“ sei daher „zugleich das Prinzip der Entwicklung“ 
und in diesem das „Verhältnis nach außen“ verbunden. Diese Entwicklung 
als „in sich differente[…], prozessierende[…] Bestimmtheit des Ideals“ 
bezeichnet Hegel als „Handlung“ (13.233). In den Ausführungen zur Hand-
lung thematisiert Hegel das Problem, wie sich „Abgeschlossenheit“ und 
„tätige Bewegung und Entfaltung“ (ebd.) zusammendenken lassen.163 Die 
                                            
163  Vgl. 13.229 f. 



112 

 

Handlung als Ganzes ist wiederum in drei Momente unterteilt: den allge-
meinen Weltzustand, die Situation und den Charakter.164  

Bevor im Folgenden Hegels Argumentation rekonstruiert werden kann, soll 
zunächst auf ein wesentliches Problem kurz eingegangen werden, das vor 
allem von Hilmer aufgegriffen wurde.165  

So drängt sich sofort die Frage auf, inwieweit der Begriff der Handlung 
überhaupt zur Charakterisierung der Struktur des Kunstwerks angebracht 
ist. ‚Handlung’ scheint weniger eine Kategorie zu sein, mit der man die 
Struktur des Kunstwerks beschreiben kann, sondern vielmehr im Bereich 
der Tragödientheorie Anwendung zu finden und eher das im Kunstwerk 
Dargestellte zu beschreiben.166 Aristoteles spricht in diesem Sinne von der 
Tragödie als ‚Darstellung einer Handlung’.167 Hegel scheint sein Hand-
lungskonzept tatsächlich, wie Hilmer beschreibt, in Auseinandersetzung 
mit Aristoteles’ Tragödientheorie entwickelt zu haben. Hilmer geht davon 
aus, dass Hegel sich aber von dem entferne, was als eine einleuchtende 
Beschreibung der Struktur klassischer Tragödien gelten könne. Das habe 
zwei Gründe: Erstens unterscheide Hegel nicht, wie Aristoteles, zwischen 
mythos und künstlerischem Vollzug, Dargestelltem und Darstellung, son-
dern scheine das eher zusammenfallen lassen zu wollen. Zweitens betone 
Hegel im Unterschied zu Aristoteles den Vorrang des Handlungssubjekts: 
Für Aristoteles stifte nicht dieses die Einheit des Werks, sondern der my-
thos. Hegel scheine also vielmehr ein Konzept anzuvisieren, demzufolge ein 
Kunstwerk Handlung nicht nur durch Vor- oder Aufführung darstelle (im 
Sinne von Aristoteles), sondern diese Handlung gewissermaßen selbst sei. 
Handlung werde so zu einer Kategorie, die die Gestaltung selbst eher cha-

                                            
164  Vgl. 13.235. 
165  Vgl. Hilmer 1997, 98 ff. 
166  Daher wurde die Handlungstheorie in der Hegelforschung häufig als falsch 

verortete Tragödientheorie missverstanden. Zum Beispiel bei Kwon 2001, 162; 
Gethmann-Siefert 1984, 287, 294 ff.; de Vos 2005, 46 f. 

167  Vgl. dazu Hilmer 1997, 98 ff. 



113 

 

rakterisiere als das im gegenständlich-mimetischen Sinn von ihr dargestell-
te.  

In den folgenden Ausführungen werde ich mich an Hilmers Interpretation 
orientieren. Zunächst sollen die einzelnen Momente der Handlung näher in 
den Blick genommen werden (3.2.3), anschließend wird das Verhältnis von 
Kunstwerk und dem, was Hegel als ‚Äußerlichkeit’ bezeichnet, untersucht 
(3.2.4). Dann können die bisherigen Überlegungen zusammengeführt und 
ein kurzes Zwischenfazit gezogen werden (3.2.5). 

3.2.3 Die Momente der Handlung: Weltzustand, Situation, 
Charakter 

Die Handlung als Ganzes gliedert sich Hegel zufolge in drei Handlungs-
momente: den allgemeinen Weltzustand, in dem sie sich realisiert, ihren 
Anlass in der Entwicklung des Weltzustands zu einer kollisionsvollen 
Situation und schließlich den Charakter, der die eigentliche Handlungsbe-
wegung ausführt.168 Hegel hat nicht ausdrücklich erwähnt, dass die drei 
Handlungsmomente begriffslogisch interpretiert werden sollen, aber es gibt 
durchaus Anhaltspunkte dafür.169 Versteht man die Handlungsmomente 
begriffslogisch, macht der allgemeine Weltzustand als Ausgangspunkt der 
Handlung das Moment des Allgemeinen aus. Er realisiert sich in den herr-
schenden allgemeinen Mächten, etwa in der Gestalt von Göttern. Aus die-
sem Zustand heraus entsteht eine kollisionsvolle Situation, in der die Span-

                                            
168  Vgl. 13.235: „In dieser Beziehung fordern drei Hauptpunkte unsere nähere Auf-

merksamkeit: erstlich der allgemeine Weltzustand, welcher die Voraussetzung für 
die individuelle Handlung und deren Charaktere ist; zweitens die Besonderheit 
des Zustandes, dessen Bestimmtheit in jene[r] substantielle[n] Einheit die Diffe-
renz und Spannung hervorbringt, die das Anregende für die Handlung wird, – 
die Situation und deren Konflikte; drittens die Auffassung der Situation von Seiten 
der Subjektivität und die Reaktion, durch welche der Kampf und die Auflösung 
der Differenz zum Vorschein kommt, – die eigentliche Handlung.“ 

169  Hegel hat zwar nicht explizit erwähnt, dass die Grundlage der Handlungsstruk-
tur der Begriff ist, zieht aber, um die einzelnen Handlungsmomente zu erläutern, 
immer wieder die Begriffsbestimmungen Allgemeinheit, Besonderheit, Einzelheit 
heran. Vgl. 13.235 ff. Vgl. dazu auch Hilmer 1997, 103. 



114 

 

nungen der allgemeinen Mächte untereinander deutlich werden. Die kolli-
sionsvolle Situation ist als Moment der Besonderheit zu verstehen. In dieser 
Kollision wirken die allgemeinen Mächte als Pathos in den Individuen, die 
sich durch die eigentliche Handlungsbewegung zu Charakteren entwi-
ckeln. Der Charakter als letzte Stufe dieses Prozesses macht das Moment 
der Einzelheit aus. In der Einheit des Charakters mit sich muss daher das  

„Allgemeine nun aber jener Mächte […] in den besonderen Individuen 
zur Totalität und Einzelheit in sich zusammenschließen. Diese Totalität 
ist der Mensch in seiner konkreten Geistigkeit und deren Subjektivität, 
die menschliche totale Individualität als Charakter“ (13.306).  

Der Charakter muss daher Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit in 
sich vereinen. So seien beispielsweise die homerischen Helden „jeder ein 
Ganzes, eine Welt für sich“ (13.308), ein „in sich festes Eins“ (ebd.), zugleich 
aber ist im homerischen Helden „der ganze Olymp“ „in seiner Brust“ 
(13.307) versammelt. 

Hegel hat die einzelnen Handlungsmomente in seinen Vorlesungen teil-
weise unterschiedlich gedeutet. Diese Varianten sind in einigen Punkten 
erhellend. Deshalb werde ich gegebenenfalls auf die Veränderungen, die 
Hegel an bestimmten Stellen vorgenommen hat, eingehen.170  

Insgesamt ist auffällig, dass Hegel die einzelnen Handlungsmomente in 
keiner Vorlesung unabhängig voneinander erläutern kann. Beispielsweise 
zieht er, um den ‚allgemeinen Weltzustand’ zu erläutern, immer wieder 
den ‚Charakter’ heran. 

a) Der allgemeine Weltzustand  

Das erste Moment der Handlung ist Hegel zufolge der „allgemeine Weltzu-
stand“ (13.235). Unter „Weltzustand“ versteht Hegel eine „allgemeine 
Weise des [geistigen] Daseins“ (Hegel (Hotho), 84, Einfügung S. O.), das 
heißt den Zustand der sittlichen Werte einer Kultur oder Gesellschaft. Die 
sittlichen Werte bezeichnet er als „das Substantielle“: 

                                            
170  Ich beziehe mich auf die Vorlesungsmitschriften von 1820/21 (Hegel (Ascheberg)), 

von 1823 (Hegel (Hotho)) und von 1826 (Hegel (von der Pforten)). 



115 

 

„Wenn wir in dieser Beziehung von Zustand sprechen, so ist hierunter 
die allgemeine Art und Weise verstanden, in welcher das Substantielle 
vorhanden ist, das als das eigentlich Wesentliche innerhalb der geisti-
gen Wirklichkeit alle Erscheinungen derselben zusammenhält. Man 
kann in diesem Sinne z.B. von einem Zustande der Bildung, der Wis-
senschaften, des religiösen Sinnes oder auch der Finanzen, der Rechts-
pflege, des Familienlebens und anderer sonstiger Lebenseinrichtungen 
sprechen. Alle diese Seiten sind dann aber in der Tat nur Formen von 
ein und demselben Geiste und Gehalt, der sich in ihnen expliziert und 
verwirklicht“ (13.235). 

Für Hegel ist der allgemeine Weltzustand sozusagen die geistige Basis für 
die Kunst.171 Damit das Ideal sich realisieren kann, muss der Weltzustand 
allerdings eine bestimmte Beschaffenheit haben. Mit anderen Worten: Die 
Realisierung des Ideals ist an bestimmte historische und gesellschaftliche 
Bedingungen gebunden.  

Um zu zeigen, unter welchen Bedingungen das Ideal verwirklicht werden 
kann, unterscheidet Hegel zwei Formen des allgemeinen Weltzustands: die 
antike „Heroenzeit“172 und die „gegenwärtige[n], prosaische[n] Zustän-
de“173. Allein in der antiken Heroenzeit kann Hegel zufolge das Ideal reali-
siert werden, denn im  

„Ideal aber soll gerade die besondere Individualität mit dem Substanti-
ellen in trennungslosem Zusammenklange bleiben, und insoweit dem 
Ideal Freiheit und Selbständigkeit der Subjektivität zukommt, insoweit 
darf die umgebende Welt der Zustände und Verhältnisse keine für sich 
bereits unabhängig vom Subjektiven und Individuellen wesentliche Ob-
jektivität haben“ (13.237 f.). 

Im heroischen Weltzustand befindet sich das Subjekt noch in unmittelbarer 
Einheit mit den substanziellen Mächten. Die Verwirklichung des Ideals ist 
daher daran gebunden, dass das „Substantielle noch in den Individuen 
eingeschlossen“ ist, „und dass dies und jenes Recht sei“ „durch die subjek-
tive Willkür des Individuums“ geschehe (Hegel (Hotho), 85). Hegel charak-

                                            
171  Vgl. Hegel (Hotho), 83. 
172  Vgl. 13.236 ff. 
173  Vgl. 13.253 ff. 



116 

 

terisiert den heroischen Weltzustand damit als „staatslosen Zustand“ 
(13.243), als eine vorgesetzliche Gesellschaft, in der die heroischen Indivi-
duen „selbst das Gesetz“ und die „Stifter von Staaten“ (13.244) sind.174 Die 
Heroen handeln  

 „ohne einem für sich bestehenden Gesetz, Urteil und Gericht unter-
worfen zu sein […], so dass Recht und Ordnung, Gesetz und Sitte von 
ihnen ausgehen und sich als ihr individuelles Werk, das an sie geknüpft 
bleibt, verwirklichen“ (ebd.).175 

Hegel begründet die Bindung des Ideals an den heroischen Weltzustand 
mit der Bindung des Ideals an die Sinnlichkeit. Wenn das Substanzielle im 
Sinnlichen zur Erscheinung kommt, kann es – weil es nicht reflexiv be-
gründet ist – keine intersubjektive Geltung beanspruchen, sondern sich nur 
im subjektiven Bereich verwirklichen.176 So sind es gerade die heroischen 
Subjekte, die auf der Grundlage ihrer „individuellen Selbständigkeit“ 
(13.236) zu Trägern der Sittlichkeit werden. Denn sie handeln nicht auf der 
Basis von allgemeinen Grundsätzen oder im Rahmen von staatlichen Insti-
tutionen, sondern folgen ihrem eigenen „Pathos“ (13.301 f.). Heroen sind 
Individuen, 

„welche aus der Selbständigkeit ihres Charakters und ihrer Willkür 
heraus das Ganze einer Handlung auf sich nehmen und vollbringen 
und bei denen daher als individuelle Gesinnung erscheint, wenn sie das 
ausführen, was das Rechte und Sittliche ist. Diese unmittelbare Einheit 
aber von Substantiellem und Individualität der Neigung, der Triebe, 
des Wollens liegt in der griechischen Tugend […]“ (13.243 f.). 

Wichtig für die Realisierung des Ideals ist Hegel zufolge also, dass das 
Allgemeine nicht selbstständig, in der Form von „Recht und Ordnung“, 
sondern nur als „subjektives Gefühl“ (13.238) existiert. Die ἀϱετή, die bei-

                                            
174  Vgl. 12.56. 
175  Peres nimmt an, dass historisch-soziologisch hierfür die Zeit des Übergangs von 

der familiären Sippenorganisation zum archaischen Königtum, vom vorgesetzli-
chen Zustand, der sich durch Vasallentreue gegenüber dem König auszeichne, 
zur Staatenbildung angesetzt werden könne. Vgl. Peres 1983, 65. 

176  Vgl. Kwon 2003, 156 f. 



117 

 

spielsweise die homerischen Heroen verkörpern, liegt ausschließlich in 
ihrem subjektiven Gewissen. Insofern ist die objektive Welt dem Subjekt 
gegenüber nicht selbstständig, sondern zeigt sich als innere Bedingung des 
subjektiven Wollens. Damit eröffnet sich aber zugleich der Raum für eine 
gewisse Zufälligkeit in der subjektiven Willensbildung: Sie hängt nur an 
der persönlichen Geisteshaltung der handelnden Individuen.177 

Hegels These ist, dass sich im heroischen Subjekt Allgemeinheit und Indi-
vidualität wechselseitig durchdringen, 

„indem ebensosehr das Allgemeine durch das Einzelne erst konkrete 
Realität gewinnt, als das einzelne und besondere Subjekt in dem All-
gemeinen erst die unerschütterliche Basis und den echten Gehalt seiner 
Wirklichkeit findet“ (13.237).  

Die Heroen nämlich sind die „großen Menschen in der Geschichte, deren 
eigene partikuläre Zwecke des Substantielle enthalten, welches Wille des 
Weltgeistes ist“ (12.45). Dadurch vollbringt das heroische Individuum, 
indem es nur seinem eigenen Gewissen nachgeht, zugleich ein Allgemei-
nes. Im heroischen Zeitalter kommt daher das Substanzielle nur im Indivi-
duum zur Realität.  

Das ist im prosaischen Weltzustand nicht mehr so. Denn hier hat das sub-
stanziell Allgemeine im Staat in Recht und Gesetz eine objektive Gestalt 
angenommen. Im Staat beruht z. B. die Gerechtigkeit nicht mehr auf den 
einzelnen Handlungen selbstständiger Individuen, die nur sich selbst ver-
pflichtet sind. Der Unterschied von heroischem und prosaischem Weltzu-
stand zeigt sich Hegel zufolge insbesondere am Beispiel individueller Ge-
rechtigkeit: Der antike Heros hatte noch das Recht, ein Unrecht durch Ra-
che wiedergutzumachen. Im modernen Staat hingegen gibt es einen recht-
lich kodifizierten und für alle geltenden Strafvollzug, der eine verletzte 
Sittlichkeit wiederherstellt. Die moderne Strafe wird von Vertretern der 

                                            
177  „Denn ist das Allgemeine und Durchgreifende des menschlichen Lebens in der 

Selbständigkeit der Individuen unmittelbar nur als deren subjektives Gefühl, 
Gemüt, Charakteranlage vorhanden und soll es keine andere Form der Existenz 
gewinnen, so wird es eben dadurch schon dem Zufall des Willens und Vollbrin-
gens anheimgestellt“ (ebd.).  



118 

 

öffentlichen Gewalt vollzogen und hat damit die individuellen Momente 
der Rache verloren.178  

Weil im Staat das Allgemeine in Gesetzen, Institutionen usw. objektiv ge-
worden ist, verliert das heroische Individuum nun nach Hegel seine sittli-
che Autonomie. Im heroischen Weltzustand hingegen ist das Allgemeine 
gewissermaßen verborgen vorhanden, weil noch nicht in der festen und 
objektiven Form eines Gesetzes verwirklicht. Gestalt gewinnen kann das 
Allgemeine hier erst in der Handlung des heroischen Individuums, erst hier 
wird das verborgene substanzielle Allgemeine für die Gemeinschaft zu-
gänglich. Das heroische Individuum partizipiert aber am Allgemeinen nicht 
durch den Gedanken, die Reflexion – eine vermittelte Einheit von Allge-
meinem und Individuum –, sondern das Allgemeine ist im Individuum 
wirklich, „als das Eigene seines Charakters und Gemüts“ (13.238). Damit trägt 
das Individuum gleichsam die ganze gesellschaftliche Totalität in sich. 

Hegels These ist, dass die Wirklichkeit des Ideals einen anderen Zustand 
beansprucht als den der prosaischen Welt, da diese die Bedingungen, die 
die Realisierung des Ideals fordert, nicht mehr erfüllt. Der nachantike Welt-
zustand lässt sich nach Hegel nur noch begrenzt künstlerisch erfahren und 
darstellen. Was in der Antike hauptsächlich die Kunst geleistet hatte, ist 
nach Hegel in der nachantiken Gesellschaft längst wesentlich adäquater 
vom begrifflichen Denken übernommen worden, denn die Rechts- und 
Gesellschaftsverhältnisse der bürgerlichen Gesellschaft und auch der christ-
liche Gott, der als reiner Geist verstanden wird, entziehen sich der sinnlichen 
Vergegenwärtigung. Im nachantiken Leben mache es – so Hegel – die „Ref-
lexionsbildung“ (13.24) es dem Menschen „zum Bedürfnis“,  

„allgemeine Gesichtspunkte festzuhalten und danach das Besondere zu 
regeln, so dass allgemeine Formen, Gesetze, Pflichten, Rechte, Maximen 
als Bestimmungsgründe gelten und das hauptsächlich Regierende sind. 
Für das Kunstinteresse aber wie für die Kunstproduktion fordern wir 
im allgemeinen mehr eine Lebendigkeit, in welcher das Allgemeine 
nicht als Gesetz und Maxime vorhanden sei, sondern als mit dem Ge-
müte und der Empfindung identisch wirke, wie auch in der Phantasie 

                                            
178  Vgl. 13.242 f. Vgl. auch Paetzold 1983, 217. 



119 

 

das Allgemeine und Vernünftige als mit einer konkreten sinnlichen Er-
scheinung in Einheit gebracht enthalten ist. Deshalb ist unsere Gegen-
wart ihrem allgemeinen Zustande nach der Kunst nicht güns-
tig“ (13.25). 

Indem Hegel das Ideal an einen bestimmten Weltzustand bindet, themati-
siert er zugleich die Möglichkeit der Manifestation des Weltzustands im 
Kunstwerk überhaupt. Anders formuliert: Es geht ihm um die Bedingung, 
unter der Kunstwerke dem noch nicht selbstständig in Erscheinung getre-
tenen allgemeinen Weltzustand eine Gestalt geben können – also um die 
Bedingungen, unter denen das Kunstwerk das substanzielle Allgemeine für 
eine Gesellschaft anschaulich darstellen kann. Hegels These lautete, dass 
das Allgemeine noch nicht für sich zur Existenz gekommen sein dürfe. 
Damit verbunden ist zwar, dass das Allgemeine, das im Kunstwerk mani-
festiert wird, in gewisser Weise kontingent bleibt, weil es das Resultat einer 
„bloß“ ästhetischen Deutung der Welt und nicht reflexiv abgesichert ist. 
Trotzdem kommen erst im Kunstwerk die zentrale und wesentliche Welt-
anschauung einer Gesellschaft zum Vorschein. Das Kunstwerk ist – obwohl 
es das Produkt einer subjektiven Tätigkeit ist, eben nicht bloß der Ausdruck 
einer rein subjektiven Besonderheit, sondern veranschaulicht zugleich die 
substanzielle Allgemeinheit, die die geistige Basis für eine menschliche 
Gemeinschaft ist. Dadurch, dass der allgemeine Weltzustand nur im 
Kunstwerk eine Gestalt gewinnt, gibt erst die Kunst einer (vorstaatlichen) 
Gemeinschaft die Möglichkeit, ein geschichtliches Selbstbewusstsein aus-
zubilden. Damit wird die Kunst im heroischen Weltzustand zur Begründe-
rin der Sittlichkeit. In diesem Sinne spricht Hegel davon, dass in der grie-
chischen Antike die Dichter den Menschen ihre Götter gegeben haben:  

„So war bei den Griechen z.B. die Kunst die höchste Form, in welcher 
das Volk die Götter sich vorstellte und sich ein Bewusstsein von der 
Wahrheit gab. Darum sind die Dichter und Künstler den Griechen die 
Schöpfer ihrer Götter geworden, d.h. die Künstler haben der Nation die 
bestimmte Vorstellung vom Tun, Leben, Wirken des Göttlichen, also 
den bestimmten Inhalt der Religion gegeben“ (13.140 f.). 

Durch die Darstellung der Götter stiftet die antike Kunst eine Gottesvorstel-
lung und schafft damit zugleich religiöse und sittliche Werte, an denen sich 
die antike Gesellschaft orientieren konnte.  



120 

 

Das Verhältnis von Kunst und allgemeinem Weltzustand greift Hegel in 
seiner Vorlesung von 1826 auf und präzisiert es folgendermaßen:  

„Wenn aber dies Allgemeine so unmittelbar dem Gemüte, Gefühle an-
gehört, so ist dies Allgemeine als ein Zufälliges zugleich vorhanden, es 
ist keine Notwendigkeit, dass das Allgemeine existiert, sondern [es] be-
steht als ein Eigentümliches des Individuums, oder es ist damit zu-
sammen ein besonderer Weltzustand. Das erste ist die unmittelbare, 
formelle Selbständigkeit. Die Selbständigkeit der Gestalt ist zufällig 
und wird ausgedehnt zu einem Allgemeinen, damit ist der Weltzustand 
überhaupt verbunden, eine äußere Weise, in der das Substantielle, das 
Geistige vorhanden ist“ (Hegel (von der Pforten), 83). 

Anhand dieser Aussage lässt sich etwas über das generelle Verhältnis von 
Kunst und Wirklichkeit ausmachen. Ausgangspunkt war, dass das Kunst-
werk dem noch nicht manifestierten Weltzustand eine Gestalt verleiht. 
Wenn nun die Selbstständigkeit der Gestalt „zufällig“ ist und „ausgedehnt“ 
wird zu einem „Allgemeinen“, dann bedeutet das, dass sich die Vorstel-
lung des realen geschichtlichen Zustands erst aus der Kunstanschauung 
entwickelt. Das Kunstwerk stellt damit vielfältige geschichtliche Bezüge 
her. Erst das Kunstwerk macht die geschichtlichen Prozesse sichtbar und 
erst durch das Kunstwerk gewinnt der Mensch den wesentlichen Bezug zu 
seiner Geschichte, indem das Werk – mit Heidegger gesprochen – eine 
‚Welt’ aufstellt. Das heißt, das Kunstwerk schafft in einem gewissen Sinne 
erst die Wirklichkeit, auf die es sich bezieht. Das Kunstwerk fasst das noch 
nicht für sich in Erscheinung getretene Allgemeine in seiner Gestalt zusam-
men und verleiht diesem eine wahrnehmbare Erscheinungsform. 179  

Wie zuvor in der Logik, betrachtet Hegel auch hier als Nächstes die Bin-
nendifferenzierung der Allgemeinheit. Der allgemeine Weltzustand macht 
Hegel zufolge erst die „Möglichkeit der individuellen Gestaltung, nicht 
aber diese Gestaltung selber aus“ (13.258). Da das Ideal aber als „bestimmte 
Gestalt“ auftreten soll, ist es für Hegel notwendig, dass es nicht nur „in 
seiner Allgemeinheit“ bleibt, sondern das „Allgemeine in besonderer Wei-
se“ äußert und diesem erst „Dasein und Erscheinung“ (ebd.) gibt. Daher 
                                            
179  Hier kann man an Adornos Unterscheidung von Mimesis und Konstruktion 

denken. Vgl. Adorno 1993, 72, 92. 



121 

 

schließe sich der allgemeine Weltzustand zu „Kollisionen und Verwicklun-
gen“ auf, die Individuen dazu veranlassen, sich zu äußern und sich als 
bestimmte Gestalt zu zeigen. Aus der Perspektive des Weltzustands hinge-
gen erscheine dieses Sichzeigen der Individuen als „Werden seiner Allge-
meinheit zu einer lebendigen Besonderung und Einzelheit“, aber so, dass 
sich zugleich die allgemeinen Mächte als das Waltende erhalten“ (13.259).  

b) Die kollisionsvolle Situation und ihre Aufhebung im ‚Charakter’ 

Das zweite Moment der Handlungsstruktur ist Hegel zufolge die Situati-
on.180 Interpretiert man die Handlungsstruktur vor dem Hintergrund der 
Begriffslogik, macht die Situation gemäß der Einteilung des Begriffs das 
Moment der Besonderheit aus. Unter ‚Besonderheit’ versteht Hegel bekannt-
lich das Auseinandergehen des Allgemeinen in seine einzelnen Bestim-
mungen. Dementsprechend bestimmt Hegel die Situation als das „Moment 
der Bewegung, das Auseinandertreten des Ideals“ (Ascheberg, 70).  

Hegels Ausführungen zum Übergang des allgemeinen Weltzustands in 
eine besondere Situation sind denkbar knapp und sollen daher im Folgen-
den mit Rückgriff auf die Begriffslogik näher erläutert werden. Ausgangs-
punkt der hegelschen Argumentation ist die Auffassung, das Ideal solle als 
„bestimmte Gestalt“ erscheinen. Der allgemeine Weltzustand soll im ein-
zelnen Kunstwerk Gestalt gewinnen. Um die inhaltliche Fülle des Allge-
meinen Weltzustands zu explizieren, müssen dessen innere Differenzen 
sichtbar gemacht werden. Denn auf der Stufe des allgemeinen Weltzu-
stands sind die Unterschiede, die bezüglich des Allgemeinen gemacht 
werden können, noch nicht manifest. Damit die Unterschiede zwischen den 
allgemeinen Mächten hervortreten, ist es Hegel zufolge notwendig, dass 
sich das im allgemeinen Weltzustand verborgene Substanzielle „als ein 
Kreis der allgemeinen Mächte“ in seine „selbständigen Teile“ besondert 

                                            
180  Vgl. 13.261: „Denn die Situation überhaupt ist die Mittelstufe zwischen dem 

allgemeinen, in sich unbewegten Weltzustande und der in sich zur Aktion und 
Reaktion aufgeschlossenen konkreten Handlung, weshalb sie auch den Charakter 
sowohl des einen als des anderen Extrems sich darzustellen und uns von dem ei-
nen her zu dem anderen hinüberzuleiten hat.“ 



122 

 

(13.259). Dadurch geraten diese Mächte „in den Gegensatz zueinander“ 
(Hegel (Hotho), 90). Die Individuen treten schließlich als „das betätigende 
Vollbringen dieser Mächte“ heraus und geben „die individuelle Gestalt“ 
für diese ab (13.259).  

Das Auseinandertreten der Mächte und die Möglichkeit ihrer Selbstver-
wirklichung in den Individuen bedürfen außerdem einer äußeren Veranlas-
sung, damit „das innere geistige Bedürfnis, die Zwecke, Gesinnungen, das 
bestimmte Wesen überhaupt individueller Gestaltungen zur Existenz“ 
(13.260) gebracht werden kann. Diese äußeren Umstände bilden  

„die Situation, welche die speziellere Voraussetzung für das eigentliche 
Sichäußern und Betätigen alles dessen ausmacht, was in dem allgemei-
nen Weltzustande zunächst noch unentwickelt verborgen liegt“ (ebd.). 

Es geht dementsprechend in der Kunst erst einmal darum, solche Situatio-
nen zu finden. Damit sind Situationen gemeint, die „die tiefen und wichti-
gen Interessen und den wahren Gehalt des Geistes erscheinen machen“ 
(13.261). Um dies zu leisten, müssen diese Situationen Hegel zufolge auf 
einer „Entzweiung“ (ebd.) beruhen, also dazu führen, dass die Einheit von 
Individuum und Weltzustand aufgehoben wird. Dieser Gegensatz entsteht 
dadurch, dass im Individuum zunächst nur eine allgemeine Macht reali-
siert wird, die in ihrer Einseitigkeit mit dem Allgemeinen kollidiert.  

Die Situation wird dadurch zu einer „Kollision“, „die zu Reaktionen führt 
und in dieser Rücksicht wie den Ausgangspunkt, so auch den Übergang 
zur eigentlichen Handlung bildet“ (ebd.). Um Auslöser einer Handlung zu 
sein, muss eine Situation also nach Hegel kollisionsvoll sein. Hegel denkt 
beispielsweise an Situationen, die durch „eine zufällige Leidenschaft, z.B. 
die Liebe“ (Hegel (Hotho), 92) veranlasst werden und die „sittliche oder 
religiöse Verletzungen“ (ebd., 93) hervorrufen. Verletzungen des Sittlichen, 
also des Allgemeinen, verlangen Hegel zufolge Reaktionen, „denn das Not-
wendige muss sich wiederherstellen“ (ebd.). Aufgrund dieser Verletzung 



123 

 

erhält die Situation als Besonderung des allgemeinen Weltzustands den 
Charakter von Negativität.181  

Daraus ergibt sich eine widersprüchliche Struktur: Der allgemeine Weltzu-
stand spezifiziert sich zu einer bestimmten Situation. Die Situation als Be-
sonderung des allgemeinen Weltzustands ist „eine Daseinsform des Allge-
meinen“. Der Widerspruch besteht nun darin, dass sie „zugleich aber mit 
diesem Allgemeinen kollidiert“ (Hilmer 1997, 110). In der Situation kolli-
diert daher das Allgemeine in einem gewissen Sinne mit sich selbst.182 Daher 
liegt der Situation ein Selbstwiderspruch des Allgemeinen zugrunde.183  

Das Individuum nimmt den Selbstwiderspruch wahr, fühlt sich dadurch 
zum Handeln veranlasst und reagiert auf den Widerspruch. In der Reakti-
on, der eigentlichen Handlungsbewegung, stellt es die innere Einheit des 
Allgemeinen wieder her.  

Die eigentliche Handlung enthält nach Hegel wiederum drei Momente: die 
allgemeinen Mächte, die den Handlungszweck ausmachen, die Realisie-
rung dieser Mächte durch die handelnden Individuen, schließlich die Ver-
einigung beider Seiten im Charakter. 

Hegel zufolge treten die allgemeinen Mächte nicht nur selbstständig auf, 
sondern wirken ebenso sehr als πάθος in den Individuen. Dadurch treiben 
sie die Individuen zu Entschlüssen und Handlungen an. Hegel versteht 
daher das Pathos nicht in erster Linie als Leidenschaft, sondern das Pathos 
„ist eine in sich selbst berechtigte Macht des Gemüts, ein wesentlicher Ge-
halt der Vernünftigkeit und des freien Willens“ (13.301). Das „Pathos in 
konkreter Tätigkeit“ (13.306) sei der menschliche Charakter. Er macht den 

                                            
181  Hegel denkt zum Beispiel an Situationen, die sich aus wesentlichem Unrecht 

ergeben. Vgl. 13.266 ff. 
182  Hilmer interpretiert diese Stelle als einen Widerspruch der Situation mit sich 

selbst (vgl. Hilmer 1997, 110). Mir leuchtet diese Lesart nicht ganz ein: In der Situ-
ation kollidieren verschiedene Momente des Allgemeinen miteinander. Der Situa-
tion liegt daher zwar ein Selbstwiderspruch zugrunde, aber dieser ist ein Wider-
spruch des zunächst einseitig verstandenen Allgemeinen mit sich. 

183  Vgl. 5.155. 



124 

 

Mittelpunkt der Kunst aus, sofern er „die bisher betrachteten Seiten als 
Momente seiner eigenen Totalität in sich vereinigt“ (ebd.). Dadurch sei er 
„sich auf sich beziehende subjektive Einzelheit“ (ebd.).  

In der Begriffslogik entsteht die Einzelheit als übergreifende Einheit von 
Allgemeinheit und Besonderheit. In der Form der Einzelheit ist der Begriff 
„die bestimmte Allgemeinheit“ (6.296), das heißt ein einheitlicher Zusam-
menhang seiner einzelnen Bestimmungen. In der Form der Allgemeinheit 
fehlte noch die Möglichkeit der inneren Differenzierung, auf der Stufe der 
Besonderheit war der Aspekt des Zusammenhangs wiederum nicht mehr 
erkennbar. Daher wird die Einzelheit eingeführt, die als übergreifende 
Einheit sowohl Zusammenhang als auch Differenz umschließt. Die logische 
Einzelheit kann den Widerspruch von Allgemeinem und Besonderem He-
gel zufolge nur auflösen, indem sie beides als Momente ihrer selbst er-
kennt: 

„In der Einzelheit ist […] die Untrennbarkeit der Begriffsbestimmungen 
gesetzt; denn als Negation der Negation enthält sie den Gegensatz der-
selben und ihn zugleich in seinem Grunde oder Einheit, das 
Zusammengegangensein einer jeden mit der anderen“ (6.299). 

Für den Bereich der Ästhetik bedeutet das: Versteht man den Charakter als 
eine Realisierung der begriffslogischen Struktur der Einzelheit, kann er in 
der Handlung das Allgemeine nur wiederherstellen, weil er immer schon 
konkrete Allgemeinheit ist:  

„Denn das Individuum kann sich im Reagieren auf den Widerspruch 
jener Einheit nur begeben, weil es selbst im Grunde diese Einheit, der 
ausgehaltene Widerspruch, ist“ (Hilmer 1997, 111).  

Genauer: Im Charakter tritt durch Wirken des Pathos eine innere „Totali-
tät“ hervor, trotzdem bleibt er „ein in sich abgeschlossenes Subjekt“ 
(13.307). Hegel verdeutlicht diesen Zusammenhang mithilfe eines Bildes, 
das er in allen Vorlesungen wieder aufgreift: Der Mensch sei eine Totalität 
verschiedener Götter, der ganze Olymp sei in der Menschenbrust verei-
nigt.184  

                                            
184  Vgl. Hegel (Ascheberg), 89; Hegel (von der Pforten), 98, 13.307. 



125 

 

3.2.4 Die abstrakte Äußerlichkeit des Materials und das Verhältnis 
von Kunstwerk und Publikum 

Auf die Analyse des Charakters folgt, wie zuvor in der Logik, in den 
Ästhetikvorlesungen eine Diskussion der ‚Äußerlichkeit’, in der die Äußer-
lichkeit des Materials und das Verhältnis des Kunstwerks zum Publikum 
abgehandelt werden. Hegel spricht hier vom Kunstwerk, das zwar in sich 
eine Einheit darstelle, aber in dieser „Einheit mit sich“ (13.317) zugleich auf 
eine vorgefundene Äußerlichkeit bezogen bleibe. Mit Äußerlichkeit wird 
aber nicht nur eine umgebende Umwelt bezeichnet, sondern die Äußerlich-
keit geht als ‚äußeres Material’ selbst in die Struktur des Kunstwerks mit 
ein: Die Äußerlichkeit gewinnt eine konstitutive Bedeutung, nicht zuletzt, 
indem das Kunstwerk als Werk von „äußerlichem, gemeinem Dasein“ 
(10.367) bestimmt wird. 

Hegel unterscheidet beim Bezug des Kunstwerks zum Äußeren drei Aspek-
te: (a) die abstrakte Äußerlichkeit als solche, (b) das Zusammenstimmen 
des Ideals mit seiner äußerlichen Realität und (c) die Äußerlichkeit des 
idealen Kunstwerks im Verhältnis zum Publikum.185  

(a) Hegel behandelt zunächst die abstrakte Äußerlichkeit als solche. Er 
möchte zeigen, in welcher Weise das sinnliche Material als solches in die 
Kunstgestaltung eingeht. Die Art und Weise der Gestaltung orientiert sich 
erst einmal an Verhältnissen einer „äußerlichen Einheit“ (13.320), die an 
sich nicht eigentlich geistig sind: Regelmäßigkeit, Symmetrie, Reinheit des 
Materials. Diese hat das Kunstwerk gegebenenfalls mit Naturdingen wie 
Mineralien und Organismen, bestenfalls noch mit der Mathematik ge-
mein.186 Daher erweisen sich die „bloße Regelmäßigkeit, Symmetrie und 
Harmonie oder die einfache Bestimmtheit des sinnlichen Materials“ 
(13.327) für die Selbstdarstellung des Ideals in der Äußerlichkeit als unzu-
reichend. Dies führt Hegel zufolge zur zweiten Seite der äußerlichen Be-
stimmtheit des Ideals hinüber. 

                                            
185  Vgl. 13.319 ff. 
186  Vgl. 13.320. Vgl. auch Hilmer 1997, 121. 



126 

 

(b) Hegel arbeitet auf dieser Stufe den Aspekt der Identität des Kunstwerks 
mit dem äußeren Dasein heraus. Das Ideal soll ihm zufolge in einem Ver-
hältnis zur Äußerlichkeit stehen, in dem beide Seiten „nicht als gleichgültig 
und disparat auseinanderfallen, sondern ein Zusammenstimmen und 
Zueinandergehören zeigen“ (ebd.). Dazu muss die Äußerlichkeit „ihre 
bloße objektive Selbständigkeit und Sprödigkeit aufgeben, um sich als in 
Identität mit dem zu erweisen, dessen äußeres Dasein sie ausmacht“ (ebd.). 
Das Kunstwerk müsse daher, so Hegels Forderung, alle Beziehungen zur 
„äußeren Wirklichkeit in sich aufnehmen und die innere Subjektivität des 
Charakters mit dem Äußeren zusammenschließen“ (13.341). 

(c) Zuletzt behandelt Hegel die Äußerlichkeit unter einem hermeneutischen 
Gesichtspunkt: Schließlich sei das  

„Kunstwerk selbst doch als wirkliches, vereinzeltes Objekt nicht für 
sich, sondern für uns, für ein Publikum, welches das Kunstwerk an-
schaut und es genießt. […] Und so ist jedes Kunstwerk ein Zwiege-
spräch mit jedem, welcher davorsteht“ (ebd.). 

Dieses Zwiegespräch zwischen Kunstwerk und Betrachter kann aber ge-
stört sein, insofern das Kunstwerk seine Inhalte „innerhalb einer bestimm-
ten äußerlichen Welt der Sitten, Gebräuche und sonstiger Partikularitäten 
zur Anschauung bringt“ (13.342). Das substanzielle Allgemeine, das im 
Kunstwerk Gestalt gewinnt, unterliegt gesellschaftlichen und geschichtli-
chen Veränderungen. Die Äußerlichkeit, die hier gemeint ist, liegt also in 
der Undurchsichtigkeit des Werks für das Verstehen, die durch die Gebun-
denheit des Kunstwerks an den jeweiligen historischen Weltzustand zu-
stande kommt:  

„Aus welcher Zeit aber nun ein Kunstwerk sei, es trägt immer Partiku-
laritäten an sich, die es von den Eigentümlichkeiten anderer Völker und 
Jahrhunderte abschneiden“ (ebd.). 

Der Aspekt dieser historischen Distanz von Werk und Betrachter kann 
dazu führen, dass es für den Betrachter problematisch wird, das Werk zu 
verstehen. Deshalb fordert Hegel, dass diese Äußerlichkeit „auch mit uns in 
Übereinstimmung trete“ (ebd.).  



127 

 

Insgesamt sieht Hegel in der Äußerlichkeit etwas, das dem Geist hinderlich 
ist und überwunden werden muss. Erst in Hegels Begriff der romantischen 
Kunst zeichnet sich eine andere Konzeption von Äußerlichkeit ab, in der 
die Andersheit des Äußeren vollständig anerkannt ist, und zwar nicht als 
aufzuhebende, sondern als ‚freigelassene’.187 Die Äußerlichkeit des Kunst-
werks ist nicht eine noch vom Geist aufzuhebende, sondern ergibt sich aus 
der Anerkennung einer nicht mehr aufhebbaren Andersheit des Äußerli-
chen.  

3.2.5 Die Identität des Ideals als ‚negative Einheit’ 

Nun können die bisherigen Ergebnisse dieses Kapitels zusammengefasst 
werden. Dazu soll herausgearbeitet werden, inwieweit in der Handlungs-
bewegung die Struktur des Kunstwerks als Realisierung des Begriffs expli-
ziert wird.  

Bevor dies in Angriff genommen wird, soll zunächst noch einmal auf das 
Problem eingegangen werden, inwieweit die Handlungsbewegung des 
Ideals als Beschreibung der Darstellung einer Dramenhandlung im aristote-
lischen Sinn zu verstehen ist. Es bietet sich dazu an, die Einheit des Ideals 
kontrastierend zu Hegels Aristotelesinterpretation der Einheit des Dramas 
zu beschreiben:188  

„In bezug hierauf sagt bereits Aristoteles (Poetik, c. 7), ein Ganzes sei, 
was Anfang, Mitte und Ende habe: Anfang das, was, selber notwendig, 
nicht durch anderes sei, woraus jedoch anderes sei und hervorgehe; 
Ende das Entgegengesetzte, was durch anderes, notwendig oder doch 
meistens, entstehe, selbst jedoch nichts zur Folge habe; Mitte aber, was 
sowohl durch anderes als auch woraus anderes hervorgehe“ (15.488 f.). 

Demnach kommt die Einheit der Handlung im Drama, wie Hegel hier 
ausführt, dadurch zustande, dass sie Anfang, Mitte und Ende und dadurch 

                                            
187  Darauf werde ich später noch genauer zu sprechen kommen. Vgl. Kap. 4.2.3. Vgl. 

Hilmer 1997, 123. 
188  Vgl. dazu Hilmer 1997, 98 ff: In Hegels Ästhetik würden die Bestimmungen der 

aristotelischen Tragödientheorie zur näheren Bestimmung der Einheit des Dramas 
aufgenommen und in konventionellem Sinn interpretiert. Vgl. 15.488.  



128 

 

eine Begrenzung hat.189 In den Ausführungen zur Struktur des Ideals hin-
gegen ist zu sehen, dass weder die Folge von Anfang, Mitte und Ende noch 
eine dadurch gegebene Begrenzung die Einheit des Kunstwerks ausma-
chen: Der allgemeine Weltzustand ist in der Regel nicht als solcher im 
Kunstwerk Thema und kann daher nicht der Anfang sein. Die Situation, die 
die Handlung auslöst, ist sozusagen die Mitte – sie ist als Verletzung selbst 
Folge von Handlungen – könnte aber genauso gut der Anfang sein, da sie ja 
Antrieb der Handlung ist.190  

Es scheint daher in Hegels Theorie des Ideals tatsächlich um anderes zu 
gehen – um die Struktur des Werks als solchem und die Gestaltwerdung 
des Ideals. Diese soll im Folgenden näher in den Blick genommen werden.  

Die leitende Frage der folgenden Ausführungen ist, inwiefern sich im 
Kunstwerk eine begriffliche Struktur wiedererkennen lässt. Die wichtigsten 
Aspekte der Beschaffenheit des Begriffs waren als die Momente der ‚Refle-
xion’ (Bezug auf sich) und des ‚Selbsterhaltens im Anderssein’ (Bezug zur 
Objektivität) bestimmt worden. Dies war als ‚negative Einheit des Begriffs 
mit sich’ herausgearbeitet worden. Die Einheit des Begriffs wurde als we-
sentlich prozesshaft und dynamisch bestimmt, was im ‚Gesetztsein’ und 
‚Aufheben’ der Begriffsmomente zum Ausdruck kommt. Wenn das Kunst-
werk als Realisierung der begriffslogischen Struktur verstanden wird, muss 
es sich also wesentlich durch diese negative Reflexivität auszeichnen.  

Zunächst kann man festhalten, dass Kunstwerke für Hegel offensichtlich 
als sowohl gegen ihre Umwelt abgegrenzte als auch in sich differenzierte 
Einheiten existieren. Man kann daher zwei Tendenzen aufweisen. Es bietet 
sich an, diese beiden Aspekte gesondert zu untersuchen. Deshalb wird 
zunächst der Aspekt der (a) Beziehung auf sich, dann (b) das Kunstwerk in 
Bezug zum Anderem betrachtet. 

                                            
189  Vgl. Aristoteles, Poetik, c. 7.  
190  Vgl. 13.283. Vgl. Hilmer 1997, 111 f. 



129 

 

(a) Die innere Einheit des Kunstwerks: Kunstwerk als subjektives 
Zentrum für sich 

Die Momente der Handlungsbewegung verweisen auf die Begriffsstruktur 
des Kunstwerks: Als Realisierung der Begriffsmomente macht der allge-
meine Weltzustand das Moment des Allgemeinen aus. Mit der Gestaltwer-
dung des Weltzustands im Ideal geht Besonderung und Vereinzelung ein-
her. Der Weltzustand besondert sich in herrschende geistige Mächte, deren 
Differenzen expliziert werden. Aus diesem Zustand heraus entsteht eine 
kollisionsvolle Situation, in der die geistigen Mächte mit dem Allgemeinen 
kollidieren. In dieser Kollision wirken die allgemeinen Mächte als Pathos in 
den Individuen, die sich durch die Handlung zu Charakteren entwickeln.  

Mit Rückgriff auf die Begriffslogik kann diese Struktur näher folgenderma-
ßen beschrieben werden: Wie das Moment der begrifflichen Allgemeinheit 
in der Logik differenziert sich der allgemeine Weltzustand in sich. Er setzt 
die allgemeinen Mächte als seine Momente, in denen er sich auf sich be-
zieht; er ist aber nicht mit diesen gleichzusetzen, denn er soll das Umfas-
sende, für sich Bestehende sein. Aus der Perspektive der allgemeinen 
Mächte können diese in ihrer Vereinzelung mit dem Allgemeinen kollidie-
ren, obwohl sie Teile seiner selbst sind. Doch aus der Perspektive des Welt-
zustands sind die allgemeinen Mächte keine für sich bestehenden, selbst-
ständigen Teile. Denn der Weltzustand muss, um Gestalt annehmen zu 
können, als sich in sich bestimmend verstanden werden, damit seine inhalt-
liche Fülle exponiert werden kann.  

Der Charakter als letzte Stufe dieses Prozesses macht das Moment der 
Einzelheit aus. Erst im Charakter kann sich der Konflikt zwischen Allge-
meinem und Besonderem überhaupt manifestieren. Das liegt daran, dass 
erst im Individuum die Besonderheit auf die Allgemeinheit bezogen und 
der Widerspruch überhaupt erkannt werden kann. Zum anderen muss es 
aber auch Bestimmtheit haben, von anderem abgrenzbar, das heißt Einzel-
heit sein. Die Struktur des Ideals muss sich also, wie der Begriff, zugleich als 
Allgemeinheit und als Einzelheit zeigen, beide Aspekte können nicht ohne 
den jeweils anderen verstanden werden. Man kann daher sagen, dass Be-
sonderheit, Differenzierung notwendig ist, um inhaltliche Fülle darstellen 



130 

 

zu können; Vereinzelung, um das Kunstwerk als solches von der Umwelt 
abgrenzen zu können. 

Die so hervorgebrachte Einheit ist daher nicht auf fixe Urelemente wie 
Inhalt und Form reduzierbar, sondern die Bestimmungen sind nur durch 
ihren beständigen negativen Bezug zum Anderen, als ‚Gesetzsein’ und 
‚Aufheben’ zu fassen. Dadurch wird das Kunstwerk gleichsam in sich be-
wegt: Durch die Struktur der ‚negativen Reflexivität’ zeigt es sich als in sich 
reflektierte, bewegte Einheit. Da sich die einzelnen Handlungsmomente 
nicht unabhängig voneinander formulieren lassen, kann man sagen, dass 
auch hier, wie im Begriff, jedes Moment zugleich das Ganze ist. Dabei 
kommt es nicht darauf an, dass es diese unterschiedlichen Bestimmungen 
überhaupt gibt, sondern ihre Einheit entsteht erst durch ihre negative Bezie-
hung zueinander. Die Ganzheit des Kunstwerks ist deshalb nur als negative 
Einheit zu verstehen. Diese Beziehung gleicht für Hegel strukturell dem 
Individuum, deshalb ist das Ergebnis der Handlung der Charakter.191 Ein-
heit kommt allein dadurch zustande, dass sich das Allgemeine in den 
Handlungsmomenten auf sich selbst bezieht, weder als Einheit in einer 
Empfindungsmannigfaltigkeit noch als Substanz-Akzidens-Verhältnis noch 
durch eine erzählte Geschichte mit Anfang, Mitte und Ende. 

In der Kunst gibt es, wie im Begriff, den Unterschied zwischen einzelnen 
Elementen und ihrer Gestaltung zu einer Einheit im Werk. Auch das 
Kunstwerk ist nicht mit seinen einzelnen Bestimmungen zu identifizieren, 
es ist das sie übergreifende und sie durchlaufende Allgemeine. Auf der 
anderen Seite ist es aber auch nicht nur getrennt von seinen Momenten zu 
betrachten, sondern es ist eben zugleich wesentlich dadurch bestimmt, dass 
es diese Bestimmungen hat und mit diesen ebenso identisch ist. In Hegels 
Theorie des Ideals zeigt sich insofern ein Begriff einer Werkstruktur, der 
berücksichtigt, dass Kunstwerke, wie fragil und unbeständig auch immer, 
gegen ihre Umwelt abgegrenzt sind. Aber diese Abgrenzung ist etwas 
anderes als die vollkommene und in sich geschlossene Form einer organi-

                                            
191  Vgl. 6.474. 



131 

 

schen Ganzheit, denn Kunstwerke weisen eine dem Begriff vergleichbare 
negative Einheit auf.  

(b) Das Verhältnis zur Äußerlichkeit 

Auf die ‚Außenrelationen’ des Kunstwerks werde ich an dieser Stelle nur 
kurz eingehen, da ich später noch genauer darauf zu sprechen kommen 
werde.192 Das Kunstwerk ist für Hegel wesentlich dadurch gekennzeichnet, 
dass es etwas Für-sich-Bestehendes ist. Es verkörpert in sich eine Einheit, 
aber diese Einheit als ganze ist dann wieder auf eine vorgefundene Au-
ßenwelt bezogen. Da aber das Kunstwerk das wesentliche Zentrum sein 
soll, muss diese unmittelbare Äußerlichkeit aufgehoben werden. Das Ver-
hältnis von Kunstwerk und Außenwelt thematisiert Hegel insbesondere in 
der Theorie der romantischen Kunstform. 

 

                                            
192  Vgl. Kap. 4.2.3.  



132 

 



133 

 

4. DIE THEORIE DER KUNSTFORMEN 
Die wesentlichen Momente des Kunstbegriffs und der Werkstruktur, die 
sich aus dem Konzept der Kunst als „Wissen der absoluten Idee“ ergeben, 
wurden schon oben im Einzelnen dargestellt; nun ist näher zu betrachten, 
wie Hegel die Bereiche der Kunst einteilt und welches Prinzip der Eintei-
lung zugrunde liegt.  

Das Gesamtsystem der hegelschen Philosophie gliedert sich, wie ausge-
führt wurde, in die drei Teile Logik, Natur und Geist, die selbst wiederum 
drei Teile haben. Der Dreiteilung liegen jeweils die drei Momente der Idee 
bzw. des Begriffs zugrunde, die so das Gliederungsprinzip des gesamten 
Systems ausmachen. Das erste Moment ist nach Hegel bekanntlich das 
Moment der Allgemeinheit, das Zweite das Moment dessen innerer Diffe-
renz. Hegel bezeichnet diese innere Differenz mit dem Begriff des Besonde-
ren. Als Einheit beider ergibt sich das Moment der Einzelheit. Das hegelsche 
System und seine einzelnen Teile sind dieser Begriffsstruktur entsprechend 
aufgebaut, was auch bedeutet, dass sich die einzelnen Systemteile nicht nur 
als Wahrheit und Ergebnis der vorhergehenden Systemschritte erweisen, 
sondern, dass der dritte und letzte Teil die Vollendung des gesamten Be-
reichs ist: So vollendet sich die Logik in der Begriffslogik, die Begriffslogik 
selbst in der absoluten Idee: Was die Logik insgesamt ist – was ihre Wahr-
heit ist und was in ihren Möglichkeiten liegt – zeigt sich für Hegel erst dort. 
Auch die Ästhetik als Ganzes ist Hegel zufolge in die Momente des Begriffs 
einzuteilen. Was den Begriff der Kunst insgesamt ausmacht, ergibt sich 
deshalb erst am Ende, im letzten und dritten Teil der Kunstphilosophie. 

In der Ästhetik bilden Hegels Untersuchungen zum Begriff der Kunst und 
des Ideals, die in den vorherigen Kapiteln betrachtet wurden, den allgemei-
nen Teil. Der Begriff des Ideals dient Hegel zur allgemeinen Beschreibung 
struktureller Merkmale des Kunstwerks. Schon hier formuliert er die For-
derung nach einer wechselseitigen Durchdringung von Allgemeinheit und 
Einzelheit. Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet er das Ideal in seinem 
Verhältnis zur äußeren Wirklichkeit als allgemeinen Weltzustand, Situation 
und Handlung.  



134 

 

Den Ausführungen zum Ideal folgt als besonderer Teil die Theorie der 
Kunstformen.193 Die Kunstformen entsprechen damit dem Moment des 
Besonderen im Begriff der Kunst, denn sie werden als innere Differenzie-
rung des Ideals aufgefasst.194  

Als erste, allgemeine Bestimmung des Ideals hat sich die negative Einheit 
von Allgemeinem und Einzelnem in der Subjektivität des Charakters erge-
ben. Hegel thematisiert in der Theorie der Kunstformen nun, wie sich die-
ses Verhältnis im Laufe der geschichtlichen Entwicklung unterschiedlich 
realisiert. Schon in der Theorie des Ideals untersuchte Hegel die histori-
schen Bedingungen, unter denen Allgemeines und Einzelnes im Kunstwerk 
miteinander in Einklang gebracht werden können, und grenzte den heroi-
schen Weltzustand vom prosaischen Weltzustand ab. Schon hier wird 
sichtbar, dass ein Zusammenstimmen von Einzelnem und Allgemeinem in 
der Kunst von unterschiedlichen historischen Voraussetzungen abhängt 
und sich in der geschichtlichen Entwicklung jeweils unterschiedlich mani-
festiert. Die inhaltliche Entwicklung der Kunst ist deswegen auch an histo-
rische Bedingungen gebunden: an die Entwicklung des historischen Welt-
zustands und des ihm zugrundeliegenden substanziellen Allgemeinen. Die 
einzelnen Stufen dieser Entwicklung bezeichnet Hegel als die „besonderen 
Formen des Kunstschönen“ (13.387). In dieser Entwicklung kristallisieren 
sich drei Grundformen der Kunst heraus, die jeweils zusammenhängen mit 
drei historischen Formen des allgemeinen Weltzustands: der frühen orien-
talischen, der griechisch-antiken und der christlich-abendländischen. Hegel 
versteht die Entwicklung der Kunstformen zugleich als Fortschrittsge-
schichte: Die Kunstformen sind gebunden an historische Gottesvorstellun-
gen. Nach Hegel setzt nun der Fortschritt in der Kunstgeschichte Fortschrit-
te im Verständnis des Göttlichen voraus. Da die Unterschiede im inhaltli-
chen Verständnis auch Unterschiede in der Gestaltung dieses Inhalts, also 
im Verhältnis zur Äußerlichkeit, nach sich ziehen, ist für Hegel jedes 
                                            
193  Den Ort der Kunstformenlehre in der Systemarchitektur hat Hegel in den unter-

schiedlichen Vorlesungen verschoben: Bis einschließlich 1826 gehörten sie noch 
zum ersten, allgemeinen Teil der Kunstphilosophie. 

194  Vgl. Hegel (von der Pforten), 111. 



135 

 

Kunstwerk auch was seine Gestalt betrifft historischen Bedingungen unter-
worfen: 

„Ihren Ursprung finden diese Formen in der unterschiedenen Art, die 
Idee als Inhalt zu fassen, wodurch eine Unterschiedenheit der Gestal-
tung, in welcher sie erscheint, bedingt ist“ (13.107). 

Die Kunstformen sind deshalb nichts anderes als die „verschiedenen Ver-
hältnisse von Inhalt und Gestalt“ (ebd.). Der Gegenstand der Lehre von den 
Kunstformen ist also ein Verhältnis – und die Analyse dieses Verhältnisses 
erfordert eine eigene methodische Ebene, die zwischen der allgemeinen 
Bestimmung des Ideals und der Welt der wirklichen Künste liegt. Die Sys-
tematik der Kunstformen untersucht – unabhängig von den realen Kunst-
werken – das Verhältnis Idee und Gestalt und versucht, den Begriff der 
Kunst historisch-systematisch zu erfassen. Aufgabe der Kunstformenlehre 
ist, einen Begriff der Kunst zu entwickeln, der weder auf eine bestimmte 
Epoche oder eine bestimmte Art von Werken beschränkt ist, noch unab-
hängig von der geschichtlichen Kunstentwicklung gefasst wird. 

Hegel unterscheidet, je nachdem, wie das Verhältnis von Idee und Gestalt 
bestimmt ist, drei Kunstformen: die symbolische, die klassische und die 
romantische. In der symbolischen Kunstform werde die Einheit von Idee 
und Darstellung nur erstrebt, in der klassischen erreicht und in der roman-
tischen überschritten.195  

Auch hier geht Hegel davon aus, dass die Idee bzw. der Begriff das Gliede-
rungsprinzip der drei Kunstformen ausmacht. Dieses Gliederungsprinzip 
werde auch in ihrer historischen Entwicklung verwirklicht: Symbolisch, 
klassisch, romantisch seien die historischen Grundzüge der frühen orienta-
lischen, klassisch-griechischen und der christlich-abendländischen Kunst. 
Dass das Verhältnis von Idee und Gestalt in den drei Kunstformen unter-
schiedlich bestimmt sei, liege daran, dass in den entsprechenden Weltan-
schauungen jeweils eine unterschiedliche Vorstellung des Göttlichen vor-
liege: Der symbolischen Kunst liege eine altorientalische Naturreligion 
zugrunde, die das Göttliche nur als unbestimmte Abstraktion vorzustellen 

                                            
195  Vgl. 13.114. 



136 

 

vermöge. Der Gott der klassischen Kunstform werde dagegen menschlich 
gedacht und so als konkretes, einzelnes Subjekt bestimmt. Die romantische 
Kunstform beruhe auf dem christlichen Gottesbegriff. Hegel verwendet den 
Begriff ‚romantisch’ in einem für uns ungewöhnlichen Sinn: Er schränkt ihn 
nicht auf die Epoche der Romantik ein, sondern bezeichnet als ‚romantisch’ 
die gesamte nachantike abendländische Kunst, also die gesamte Kunst seit 
Christi Geburt. 

Nach der Betrachtung der Kunstformen geht Hegel im dritten, speziellen 
Teil der Ästhetik, dem „System der Künste“ auf konkretere Gegenstände 
über. Hier geht es um die Realisierung der Kunstformen in einem bestimm-
ten sinnlichen Material als Kunstwerk. Hegel beschreibt, wie sich das 
Kunstschöne zu einer „Welt verwirklichter Schönheit und deren Werken 
entfaltet“ (13.115), und entwickelt eine Theorie der verschiedenen Kunstgat-
tungen. Das System der Künste orientiert sich an den drei Kunstformen: Die 
Kunstformen bilden die „allgemeinen Grundbestimmungen“ (ebd.) für die 
einzelnen Künste und geben diesen ihren bestimmten Charakter, zu jeder 
Kunstgattung gehört daher eine typische Kunstform. 

In der Theorie der Kunstformen wird die Besonderheit des hegelschen 
Kunstbegriffs deutlich: Einen Begriff der Kunst zu entwickeln bedeutet für 
Hegel nicht, ein abstrakt-allgemein fixierbares Wesen der Kunst zu be-
stimmen, „so als ob die individuelle Wirklichkeit unter ein Wesen 
subsumierbar wäre, sondern das Gewordensein ihres Begriffs nachzu-
zeichnen“ (Scheer 1997, 127). Vielmehr zeigt die Rede von einer Entwicklung 
der Kunstformen, dass der Begriff der Kunst eben nicht statisch und über-
zeitlich oder unabhängig von der geschichtlichen Kunstentwicklung zu 
fassen ist.196 Hieraus ergibt sich allerdings für die Kunstphilosophie die 
Problematik eines – möglicherweise radikalen – Begriffswandels. Dies kann 
zu Schwierigkeiten führen, weil nicht von vornherein sicher ist, dass es sich 
wirklich nur um einen Begriff handelt, der sich in der Geschichte entfaltet. 

                                            
196  Auseinandersetzungen mit der Geschichtlichkeit der Kunst sind zwar bereits bei 

Friedrich Schlegel, Schelling und Novalis zu finden, aber erst Hegel beschäftigt 
sich systematisch mit der Geschichte der Kunst. 



137 

 

Hegels These von einer Entwicklung des Kunstbegriffs in der Geschichte 
liegen daher bereits bestimmte Prämissen zugrunde. Nun weiß Hegel aber, 
dass diese Prämissen nicht einfach dogmatisch gesetzt werden können, 
sondern selbst legitimiert werden müssen. Dies ist die Aufgabe des zweiten 
und dritten Teils der Vorlesungen zur Ästhetik, die eine Entwicklungsgeschich-
te des Kunstbegriffs und der Künste skizzieren.197  

Hegels Argumentation wird im Folgenden rekonstruiert. Es bietet sich an, 
(a) die historische Ausdifferenzierung des Kunstbegriffs und (b) die syste-
matisch-begriffliche Einteilung der drei Kunstformen zu unterscheiden.  

(a) Was die geschichtliche Entwicklung der Kunst betrifft, so wurde Hegels 
Kunstformenlehre in der Hegelforschung häufig so ausgelegt, dass es ihm 
um die Unterscheidung historischer Kunstepochen gegangen sei.198 Meis-
tens wird dies als eine idealtypische Genealogie der modernen Kunst gese-
hen.199 Bei genauerer Betrachtung fällt allerdings auf, dass diese Argumen-
tation bezüglich der geschichtlichen Entwicklung der Kunst und der Eintei-
lung der unterschiedlichen Kunstepochen nicht unproblematisch ist. He-
gels Argumentation soll daher in einem knappen Überblick zunächst dar-
gestellt und dann auf ihre Kohärenz überprüft werden (4.1). 

(b) Hegel geht davon aus, dass der Grund für die Unterscheidung der 
Kunstformen nicht in der Epocheneinteilung, sondern in der Idee, in den 
unterschiedlichen Verhältnissen von Inhalt und Gestalt, liege.200 In der be-
kannten Beschreibung des Verhältnisses von Inhalt und Gestalt in Hegels 
Kunstformenlehre wird der Inhalt als allgemeiner, höherer oder ideeller 
Gehalt (das Absolute, die Idee oder Gott) verstanden, dem gegenüber die 
Gestalt als seine Gestaltung, Realisierung oder Zur-Erscheinung-Kommen 
in der Kunst steht. Allerdings sind Hegels Aussagen darüber, wie sich aus 

                                            
197  Vgl. Tegtmeyer 2004, 306. 
198  Zum Beispiel bei Hösle 1988, Gethmann-Siefert 2005, Kwon 2004, Demand 2003, 

Liessmann 1999. 
199  Etwa bei Liessmann 1999, Demand 2003, Hösle 1988. 
200  Vgl. 13.104 ff., 13.114. 



138 

 

dem Begriff der Kunst drei Formen ergeben, nicht unbedingt eindeutig. Er 
verweist uns auf drei mögliche Verhältnisse von Idee und Gestalt: In der 
symbolischen Kunst soll die noch unterentwickelte, primitive Vorstellung 
vom Göttlichen der Gestalt unangemessen sein und umgekehrt; in der 
klassischen Kunst sollen beide übereinstimmen und damit in einem ange-
messenen Verhältnis stehen; schließlich werde die göttliche Idee in der 
romantischen Kunst zu bestimmungsreich, als dass sie sich noch in sinnli-
cher Gestalt darstellen ließe, was zunächst aussieht wie eine Rückkehr zur 
Unangemessenheit des Symbolischen. Insgesamt sind in Hegels Argumen-
tation zwei Dinge auffallend: Zum einen, dass die Vollendung in die zweite 
Stufe fällt und nicht, wie bei Hegel sonst, in die dritte201; zum anderen, dass 
sich, „obgleich die Entwicklung der Idee die Verhältnisweisen [Hervorhe-
bung S. O.], die sie verkörpert, modifizieren müsste“ (Hilmer 1997, 129), im 
Grunde nur zwei mögliche Verhältnisse ergeben: das der Angemessenheit 
in der klassischen Kunst und das der Unangemessenheit in der symboli-
schen und der romantischen Kunst.202 Daher scheint zunächst, als reiche 
dieses Schema im Grunde nur dazu aus, klassische von nicht-klassischer 
Kunst zu unterscheiden.203 Nun sieht Hegel zwar einen Unterschied in der 
Form der Unangemessenheit in der symbolischen und der romantischen 
Kunst: Die romantische Kunst habe zwar einen anderen, wahreren Inhalt 
als die symbolische, aber auch dieser sei seiner Gestalt unangemessen.204 
Die romantische Kunst habe einen wahreren Inhalt, da die Idee sich hier 
auf einer höheren Stufe der Entwicklung befinde. Dies allerdings steht im 
Widerspruch zu anderen Aussagen der Ästhetik: 

„[…] für den jedesmaligen Gehalt der Idee ist die bestimmte Gestalt, 
welche sich derselbe in den besonderen Kunstformen gibt, jedesmal an-
gemessen, und die Mangelhaftigkeit oder Vollendung liegt nur in der 

                                            
201  Darauf hat Hösle hingewiesen. Vgl. Hösle 1988, 619. 
202  Vgl. die Kritik von Bungay 1987, 56 ff. und Hilmer 1997, 129. 
203  Symbolische und romantische Kunst würden sich einfach als vor- und nachklas-

sisch unterscheiden lassen. 
204  Vgl. 13.113. 



139 

 

relativ unwahren oder wahren Bestimmtheit, als welche sich die Idee 
für sich ist“ (13.389). 

Für Hegel hängen Form und Inhalt nicht nur so zusammen, dass es nicht 
möglich ist, dass in verschiedenen Formen derselbe Inhalt vorhanden ist, 
sondern umgekehrt wirkt sich die Form auch auf den Inhalt aus. Deshalb 
kann es nach Hegels eigenen Voraussetzungen nicht möglich sein, dass 
verschiedene Inhalte (hier: die Idee, wie sie in der symbolischen und in der 
romantischen Kunst jeweils unterschiedlich gefasst wird) dieselbe Form 
besitzen. 

Ich möchte im Folgenden zeigen, dass in der Differenzierung der Kunst-
formen ein Verständnis des Verhältnisses von Inhalt und Gestalt entwickelt 
wird, das über die Innen-Außen-Metaphorik, die man häufig mit Hegels 
Ästhetik verbindet, hinausgeht. Es soll dargelegt werden, dass die Kunst-
formen sich als drei unterschiedliche Formen von Selbstreflexivität erwei-
sen. Für die unterschiedliche Ausprägung der Reflexivitätsstrukturen wird 
sich die unterschiedliche Rolle der Negativität als entscheidend zeigen.205  

Hegel zeigt, dass die Negativität in allen drei Kunstformen eine entschei-
dende Rolle spielt. Damit ist ein qualitativer Unterschied zu neueren Kon-
zeptionen von Kunst markiert, die den Gegensatz von moder-
ner/postmoderner und vormoderner Kunst auf einen Gegensatz von har-
monischer Einheit und Negativität bzw. Differenz verkürzen.206  

An der Theorie der romantischen Kunstform kann darüber hinaus Hegels 
Relevanz für die philosophische Durchdringung der Kunst der Moderne 
gezeigt werden.  

4.1 Die Kunstformen als Kunstepochen 

Der Begriff des ‚Ideals’ dient Hegel nicht nur dazu, die allgemeine Struktur 
des Kunstwerks zu beschreiben, sondern ist auch ein Maßstab zur Bewer-

                                            
205  Insofern gehe ich im Unterschied zu Wandschneider davon aus, dass alle Kunst-

formen reflexiv sind, nicht nur die romantische. Vgl. Wandschneider 2005, 131. 
206  Wie beispielsweise Adorno und Lyotard. Vgl. Kap. 5.2. und Kap. 5.6. 



140 

 

tung von Kunst verschiedener Epochen: Die Darstellung des Wahren als 
Ideal muss Hegel zufolge als höchstes Ziel der Kunst begriffen werden, das 
in der Kunstgeschichte mehr oder weniger verwirklicht wurde. Hegel un-
terscheidet in dieser Entwicklung drei Stadien, die Kunstformen, also die 
symbolische, die klassische und die romantische Kunst. 

In der symbolischen Kunst, die nach Hegel für die frühe Kultur des Orients 
charakteristisch ist, haben die Menschen noch keine klare Vorstellung vom 
Göttlichen gewonnen. Die göttliche Idee werde in dieser Unbestimmtheit 
und Unklarheit zum Gehalt der Kunstgestalten gemacht. Das habe zur 
Folge, dass die Gestalt, in der die Idee zur Darstellung kommt, „äußerlich 
mangelhaft und zufällig“ (13.107) bleibe. Die Darstellungsform sei unvoll-
kommen, eine reale Naturgestalt diene als Symbol für eine abstrakte Vor-
stellung:  

„Die abstrakte Idee hat in dieser Form ihre Gestalt außerhalb ihrer in 
dem natürlichen sinnlichen Stoff, von welchem nun das Gestalten aus-
geht und daran gebunden scheint“ (ebd.). 

Die abstrakte Idee könne nur in natürlichen Gegenständen dargestellt wer-
den, die keine eigentlichen Ausdrücke des Geistigen seien: Der Löwe zum 
Beispiel sei ein Symbol für Stärke. Diese natürlichen Gegenstände würden 
einerseits so gelassen, wie sie sind, andererseits werde die Idee von außen 
„als ihre Bedeutung in sie hineingelegt“ (ebd.). Insofern sei das Verhältnis 
von Inhalt und Form unangemessen. Denn Bedeutung und Gestalt stim-
men nach Hegel zum Teil auch nicht überein: Der Löwe habe noch andere 
Eigenschaften als die, für die er ein Symbol sein solle – er sei nicht nur 
stark, sondern auch faul. Weil die Unangemessenheit von Kunstwerk und 
Idee bemerkt wird, werden Hegel zufolge die Naturgestalten in dem Ver-
such, die Idee angemessener auszudrücken, ins Maßlose gesteigert: 

„Bei dieser Abstraktion der Beziehung kommt andererseits ebenso die 
Fremdheit der Idee und der Naturerscheinungen ins Bewusstsein, und 
wenn sich nun auch die Idee, welche keine andere Wirklichkeit zu ih-
rem Ausdruck hat, in allen diesen Gestalten ergeht, in ihrer Unruhe 
und Maßlosigkeit in ihnen sich sucht, aber sie dennoch sich nicht adä-
quat findet, so steigert sie nun die Naturgestalten und Erscheinungen 
der Wirklichkeit selber ins Unbestimmte und Maßlose; sie taumelt in 



141 

 

ihnen herum, sie braut und gärt in ihnen, tut ihnen Gewalt an, verzerrt 
und spreizt sie unnatürlich auf und versucht, durch Zerstreuung, 
Unermesslichkeit und Pracht der Gebilde die Erscheinung zur Idee zu 
erheben“ (13.108).  

Die symbolische Kunst suche nur die adäquate Darstellung der Idee, ohne 
sie wirklich zu finden, denn „die Bedeutung [kann] dem Ausdruck nicht 
vollendet eingebildet werden, und bei allem Streben und Versuchen bleibt 
die Unangemessenheit von Idee und Gestalt dennoch unüberwunden be-
stehen“ (ebd. f.). Die künstlerische Darstellung in der symbolischen Kunst 
reicht daher Hegel zufolge nicht an die Idee heran: Die Idee wird dadurch 
im Grunde nicht getroffen und kommt in diesen Darstellungen letztlich 
nicht zum Ausdruck. Wesentlich sei die symbolische Kunst durch zwei 
Mängel bestimmt:  

„Die symbolische Gestalt ist unvollkommen, weil einerseits in ihr die 
Idee nur in abstrakter Bestimmtheit oder Unbestimmtheit ins Bewusst-
sein tritt und andererseits dadurch die Übereinstimmung von Bedeu-
tung und Gestalt stets mangelhaft und selber nur abstrakt bleiben 
muss“ (13.109). 

Die Form bleibe dem Inhalt insgesamt äußerlich. Aufgrund dieser Mängel 
gehe die symbolische Kunstform in die klassische Kunstform über. 

In der klassischen Kunst werde das Ideal durch eine gelungene „Einbil-
dung der Idee in die der Idee selber eigentümlich ihrem Begriff nach zuge-
hörige Gestalt“ (ebd.) adäquat verwirklicht. Dieses Niveau erreicht die 
Kunst nach Hegel erst in der griechischen Antike. Denn in der Antike hät-
ten die Menschen eine Vorstellung vom Göttlichen als konkretem, einzel-
nem Subjekt gewonnen. Die einzig angemessene Gestalt dafür sei der  
menschliche Leib – verstanden als ein Sinnliches, das von sich her schon als 
geistig zu verstehen sei.207 Der menschliche Leib ist nach Hegel in allen sei-
                                            
207  Vgl. 13.110: „Der menschliche Körper in seinen Formen gilt nun aber in der klas-

sischen Kunstform nicht mehr bloß als sinnliches Dasein, sondern nur als Dasein 
und Naturgestalt des Geistes und muss deshalb aller Bedürftigkeit des nur Sinnli-
chen und der zufälligen Endlichkeit des Erscheinens entnommen sein. In dieser 
Weise ist die Gestalt gereinigt, um den ihr gemäßen Inhalt in sich auszudrücken, 
so muss auf der anderen Seite, wenn die Übereinstimmung von Bedeutung und 
Gestalt vollendet sein soll, ebenso sehr auch die Geistigkeit, welche den Inhalt 



142 

 

nen Teilen Ausdruck des Geistigen, daher kann die menschliche Gestalt 
nicht anders als geistig interpretiert werden. Insofern gibt es in der klassi-
schen Kunst kein Moment der sinnlichen Kunstgestalt, das diese Bedeu-
tung nicht mit hervorbringt und andererseits gibt es hier kein Moment der 
Bedeutung, das in der Gestalt nicht repräsentiert ist und nach anderen 
Darstellungsweisen verlangt: Klassische Kunst ist daher „das sich selbst 
Bedeutende und damit auch sich selber Deutende“ (14.13). In der sinnli-
chen Anschauung der Kunstgestalt ist zugleich die Bedeutung präsent. In 
der klassischen Kunst gehen Idee und Darstellung eine vollkommene Ein-
heit ein, denn das sinnliche Äußere und die Bedeutung, die in dieser Äu-
ßerlichkeit verkörpert sein soll, sind einander kongruent. Deshalb kann die 
Idee sich in der Antike dem Menschen in der sinnlichen Gegenwart der 
griechischen Götterstatuen offenbaren.  

In diesem Sinne erblickt Hegel in der klassischen Kunst den Gipfel der 
Kunst überhaupt: „Schöneres kann nicht sein und werden“ (14.128).208 Da-
mit hat die klassische Kunst für Hegel „das Höchste erreicht, was die Ver-
sinnlichung der Kunst zu leisten vermag“ (13.111) – die vollendete Einheit 
von innerer Bedeutung und sinnlicher Gestalt.  

Spätestens mit der Ausbreitung des Christentums aber wird ersichtlich, 
dass ein Göttliches, das sich allein im menschlichen Leib offenbart, die 
Bedürfnisse des Geistes nicht mehr befriedigen kann. Mit der Beschrän-
kung der klassischen Kunst auf den menschlichen Leib ist eine Grenze 
markiert, denn dadurch  

„ist der Geist hier zugleich als partikulärer bestimmt, als menschlicher, 
nicht als schlechthin absoluter und ewiger, indem dieser nur als Geis-
tigkeit selbst sich kundzugeben und auszudrücken fähig ist“ (13.110).  

                                                                                                                                        
ausmacht, von der Art sein, dass sie vollständig in der menschlichen Naturgestalt 
sich auszudrücken imstande ist, ohne über diesen Ausdruck im Sinnlichen und 
Leiblichen hinauszuragen.“ 

208  Diese Aussage wird in der Hegelforschung unter dem Stichwort „Klassizismus-
vorwurf“ diskutiert. Vgl. Anmerkung 136. 



143 

 

Die Beschränktheit liegt darin, dass die klassische Kunst in der menschli-
chen Gestalt nur eine spezifische Form des Geistigen – nur die menschliche 
eben – darstellt.209  

Die christliche Religion hat aber an die Stelle der antiken Götter, durch 
deren Darstellung der Künstler das Göttliche in sinnlicher Weise zur An-
schauung bringen konnte, einen Gott gesetzt, der ein übersinnliches, unan-
schauliches Wesen ist. Dieser Gott, der über die menschliche Gestalt hin-
ausragt, ist darin nicht mehr darstellbar. Im Unterschied zum antiken Göt-
terglauben, in dem das Göttliche aus der Anschauung heraus erfahren 
werden konnte, hat der geistige Inhalt der christlichen Religion, von dem 
die romantische Kunst getragen ist, nichts Sinnliches mehr an sich. Das 
Göttliche kann hier vielmehr erst wahrhaft durch die selbstbewusste Inner-
lichkeit der Menschen vermittelt werden. Umgekehrt kann sich der Mensch 
seiner „konkreten Geistigkeit“ nun nur in seiner „inneren Welt“: der „sub-
jektive[n] Innigkeit, des „Gemüt[s]“ und der „Empfindung“ (13.113) ver-
gewissern. Für den nachantiken Menschen ist damit nicht mehr die An-
schauung, sondern die Reflexion die eigentliche Form seiner Selbst- und 
Welterkenntnis. Hegel begründet dies mit den Inhalten des Christentums:  

„Dieser Inhalt – um an bekannte Vorstellungen zu erinnern – fällt mit 
dem zusammen, was das Christentum von Gott als Geist aussagt, im 
Unterschiede des griechischen Götterglaubens, welcher den wesentli-
chen und angemessensten Inhalt für die klassische Kunst ausmacht. In 
dieser ist der Inhalt an sich die Einheit menschlicher und göttlicher Na-
tur, eine Einheit, welche, eben weil sie nur unmittelbar und an sich ist, 
auch auf unmittelbare und sinnliche Weise zur adäquaten Manifestati-
on kommt. Der griechische Gott ist für die unbefangene Anschauung 
und sinnliche Vorstellung und deshalb seine Gestalt die leibliche des 
Menschen, der Kreis seiner Macht und seines Wesens ein individuell 
besonderer und dem Subjekt gegenüber eine Substanz und Macht, mit 
der das subjektive Innere nur an sich in Einheit ist, nicht aber diese 
Einheit als innerliches subjektives Wissen selber hat. Die höhere Stufe 
nun ist das Wissen dieser an sich seienden Einheit, wie die klassische 

                                            
209  Vgl. 13.111: „Die klassische Kunstform hat das Höchste erreicht, was die Versinn-

lichung der Kunst zu leisten vermag, und wenn an ihr etwas mangelhaft ist, so ist 
es nur die Kunst selber und die Beschränktheit der Kunstsphäre“. 



144 

 

Kunstform dieselbe zu ihrem im Leiblichen vollendet darstellbaren Ge-
halte hat. Das Erleben aber des Ansich ins selbstbewusste Wissen bringt 
einen ungeheuren Unterschied hervor. Es ist der unendliche Unter-
schied, der z.B. den Menschen überhaupt vom Tiere trennt. Der Mensch 
ist das Tier, doch selbst in seinen tierischen Funktionen bleibt er nicht 
als in einem Ansich stehen wie das Tier, sondern wird ihrer bewusst, 
erkennt und erhebt sie, wie z.B. den Prozess der Verdauung, zu selbst-
bewusster Wissenschaft. Dadurch löst der Mensch die Schranke seiner 
ansichseienden Unmittelbarkeit auf, so dass er deshalb gerade, weil er 
weiß, dass er Tier ist, aufhört, Tier zu sein, und sich das Wissen seiner 
als Geist gibt“ (13.111 f.).  

Erst im Christentum wird Hegel zufolge erkannt, dass Gott und Mensch 
wesentlich Geist sind. Daher werde hier eine andere Darstellung des Geis-
tigen gefordert. Die Überwindung des Klassischen kann also erst mit dem 
Christentum vollzogen werden, denn erst im Christentum werde die an 
sich seiende Einheit von Inhalt und Form reflektiert. Erst hier gebe es ein 
Wissen um diese Einheit. Dieses Wissen mache z.B. auch den Unterschied 
von Mensch und Tier aus: Der Mensch sei das einzige Tier, das wisse, dass 
es Tier sei, aber gerade durch dieses Wissen sei er eben kein Tier mehr. In 
der romantischen Kunstform geht es gerade um das Wissen der Einheit im 
Geist des Menschen, dies kann eine Kunstform, die sich auf das Leibliche 
beschränkt, nicht zum Ausdruck bringen. Insofern gibt es für den nachanti-
ken Menschen Höheres als sich in die Leiblichkeit der antiken Götterbilder 
zu versenken. Denn der griechischen Götterplastik fehlt  

„die Wirklichkeit der für sich seienden Subjektivität in dem Wissen und 
Wollen ihrer selbst. Äußerlich zeigt sich dieser Mangel darin, dass den 
Skulpturgestalten der Ausdruck der einfachen Seele, das Licht des Au-
ges abgeht. Die höchsten Werke der schönen Skulptur sind blicklos, ihr 
Inneres schaut nicht als sich wissende Innerlichkeit in dieser geistigen 
Konzentration, welche das Auge kundgibt, aus ihnen heraus“ 
(14.131 f.). 

Dieser Mangel drängt nach Überwindung des Klassischen und motiviert 
den Übergang in eine neue Kunstform. 

Damit hat aber die Kunst – Hegel zufolge auf das Medium der Anschauung 
festgelegt – ihre Rolle als paradigmatisches Wahrheitsmedium verloren, 
und zwar für immer, denn für Hegel ist der Prozess des Zu-sich-Kommens 



145 

 

des Geistes nicht umkehrbar. Das bedeutet aber: Die Idee findet nicht mehr 
in der sinnlichen Anschauung, sondern in der subjektiven Innerlichkeit, der 
Reflexion, ihren angemessenen Ausdruck. Was in der Antike maßgeblich 
die Kunst geleistet hatte, wird nun um vieles angemessener vom begriffli-
chen Denken übernommen, denn die Rechts- und Gesellschaftsverhältnisse 
der bürgerlichen Gesellschaft und der christliche Gott, der als reiner Geist 
verstanden wird, entziehen sich der sinnlichen Vergegenwärtigung.  

An dieser Stelle unterstreicht Hegel nochmals seine These vom ‚Vergan-
genheitscharakter der Kunst’: Die Form der Kunst habe aufgehört „das 
höchste Bedürfnis des Geistes zu sein“ (13.142). Mit dem Aufkommen des 
Christentums und der damit veränderten Weltanschauung könne sich der 
Stoff der romantischen Kunst nämlich nicht mehr, wie in der griechischen 
Antike, auf Götter und Heroen beschränken, die nun ihre Wahrheit verlo-
ren haben. Die Kunst erfährt nach Hegel eine stoffliche Bereicherung, in-
dem der Mensch nun sich selbst zum Gegenstand der Kunst macht: die 
ganzen „Tiefen und Höhen des menschlichen Gemüts als solchen, das 
Allgemeinmenschliche in seinen Freuden und Leiden, seinen Bestrebungen, 
Taten und Schicksalen“, also schlechthin „alles, worin der Mensch über-
haupt heimisch zu sein die Befähigung hat“ (14.238). Dazu zählt deswegen 
nicht nur das Schöne, sondern das menschliche Leben seiner ganzen Ambi-
valenz und Endlichkeit.210  

Diese inhaltliche Bereicherung hat Hegel zufolge auch weitreichende gestal-
terische Folgen: Denn die neuen Inhalte lassen sich nicht mehr im Schön-
heitsideal der klassischen Antike darstellen, sondern verlangen nach ande-
ren Ausdrucksweisen. Damit stehen dem Künstler „jede Form wie jeder 

                                            
210  An dieser Stelle drängt sich sofort die Frage nach der Darstellung des Allge-

meinmenschlichen in der antiken Tragödie auf. Hier aber wird eine andere Art von 
Unglück dargestellt. Der tragische Konflikt beruht im Wesentlichen auf der An-
nahme einer schicksalhaften Fügung. Beispielsweise ist Ödipus in diesem Sinne 
nicht schuldig, sondern sein Schicksal wird über ihn verhängt. In der Neuzeit da-
gegen geht es um die Darstellung einer bewusst auf sich genommenen Schuld. 
Vgl. dazu auch Hösle 1987, 615. 



146 

 

Stoff zu Dienst und zu Gebot“ (14.236) und die Kunst wird „ein freies In-
strument“ (14.235). 

Nun ist diese Befreiung aber für Hegel durchaus zwiespältig. Einerseits 
erfährt die Kunst dadurch eine außerordentliche Bereicherung, denn sie ist 
fortan – da sie ja aus kultischen und religiösen Zusammenhängen entlassen 
wurde – weder an einen bestimmten vorgegebenen Stoff noch an eine be-
stimmte Art der Gestaltung gebunden, andererseits aber stellt sich die 
romantische Kunstform in einem gewissen Sinn als eine Verfallserschei-
nung dar: Die Zeiten, in denen Schönes und Wahres eine Einheit bilden 
konnten, scheinen vergangen, denn „wir sind darüber hinaus, Werke der 
Kunst göttlich zu verehren und sie anbeten zu können“ (13.24). Das leben-
dige Interesse an der Kunst sei – so Hegel – verloren gegangen, denn sie 
gewähre nicht mehr diejenige Befriedigung der geistigen Bedürfnisse, wel-
che frühere Zeiten und Völker in ihr gesucht und nur in ihr gefunden hät-
ten (ebd.). 

Mit dem Christentum sei ein neues Verständnis des Geistes in die Welt 
gekommen, das jetzt zum Inhalt der romantischen Kunst wird: die Welt der 
Innerlichkeit, des Gemüts und der subjektiven Empfindungen. Dieser neue 
Inhalt ist, wie gesagt, nicht mehr in der Form der Anschauung zu erfassen, 
im Gegenteil: Alles Äußere ist für den Ausdruck des Geistes nicht mehr 
qualifiziert, denn der Geist sucht nicht mehr unmittelbar die äußere Ver-
mittlung im Medium des Sinnlichen. Das hat aber zur Folge, dass die ro-
mantische Kunst zum „Hinausgehen der Kunst über sich selbst, doch in-
nerhalb ihres eigenen Gebiets und in Form der Kunst selber“ (13.113) wird. 
Das klingt paradox. Gemeint ist Folgendes: Wenn auch die Vollendung der 
Kunst in der klassischen Kunst schon darin erreicht wurde, dass das Geisti-
ge die ihm adäquate Form gefunden hat, so soll darüber hinaus die Über-
einstimmung von Idee und sinnlicher Gestalt nicht mehr adäquat möglich 
sein. Es bleibt nichts als der Rückzug in die Innerlichkeit des Künstlers oder 
Rezipienten.211 Die subjektive Innerlichkeit aber kann sich unabhängig vom 

                                            
211  Diese Paradoxie kommt auch dadurch zustande, dass Hegel (bzw. Hotho) sich in 

der Druckfassung der Ästhetik an zwei Maßstäben orientiert: Zum einen am 
Maßstab der ‚Schönheit’, zum anderen am Maßstab des ‚Inhalts’ als des als mehr 



147 

 

sinnlichen Ausdruck behaupten. Das heißt, aus der Herabsetzung sinnli-
cher Aspekte folgt, dass es im Grunde gleichgültig geworden ist, welche 
bestimmten Ausdrucksmittel man zur Darstellung des innerlichen Inhalts 
wählen soll. Damit verliert alles Äußere seinen Eigenwert. 

In der romantischen Kunst wird also die Einheit von Bedeutung und Ge-
stalt, welche die klassische Kunstform ausgezeichnet hat, wieder gesprengt 
und die Trennung von Idee und Gestalt tritt von Neuem hervor. Auf der 
einen Seite steht die geistige Innerlichkeit, auf die es nunmehr ankommt, 
auf der anderen Seite die äußere Erscheinung, die mit dieser Innerlichkeit 
keine Entsprechung mehr findet.  

In der romantischen Kunst findet eine Verlagerung vom Äußeren ins Inne-
re statt. Hegel spricht in diesem Sinne vom ‚Triumph der Innerlichkeit über 
das Äußere’.212 Dieser Triumph wird Hegel zufolge in der romantischen 
Kunst bewusst inszeniert. Das Äußere scheint nicht mehr maßgebend für 
Geistiges sein zu können und sinkt daher – gemessen am Maß der Antike – 
zur Wertlosigkeit herab. Da aber Äußerlichkeit für die Kunstdarstellung 
erforderlich ist, kann nicht auf sie verzichtet werden, sie wird nun jedoch 
als unwesentlich zur Darstellung gebracht und der Zufälligkeit überantwor-
tet. Das Äußere muss daher auch nicht mehr schön sein, im Gegenteil: Es 
wird den „Abenteuern der Phantasie preisgegeben“, welche die „Gestalten 
der Außenwelt durcheinander würfeln und fratzenhaft verziehen kann“ 
(13.113 f.). Die äußere Gestalt wird nicht mehr idealisiert, sie hat die klassi-
schen Maße hinter sich gelassen und kann extrem verfremdet, verzerrt und 

                                                                                                                                        
oder weniger adäquat verstandenen Göttlichen. Schöne ist ist zunächst nur die 
griechisch-antike, denn nur in ihr ist das harmonische Verhältnis von Idee und 
Gestalt realisiert. Der Fortschrittsgedanke bezieht sich also nicht nur auf einen 
Fortschritt in der Erfassung der Idee und der ihr entsprechenden Gestaltung, 
sondern gleichzeitig auf einen Fortschritt innerhalb der einzelnen Kunstformen 
von der symbolischen zur schönen Gestalt. Während sich die schöne Gestalt in der 
antiken Kunst verwirklicht, entsteht der wahre Inhalt mit der Ausbreitung der 
christlichen Religion. So kann auch die christliche Kunst als ‚schön’ in dem Sinne 
einer Vereinigung von schöner Form und wahrem Gehalt bewertet werden. Vgl. 
dazu Kwon 2001, 96. 

212  Vgl. 13.113. 



148 

 

deformiert werden. Die Kunstdarstellungen erhalten das Stigma des Ver-
änderlichen, Zufälligen und nicht mehr die Gestalt der ideal proportionier-
ten antiken Götterstatuen. Die Verinnerlichung der Kunst ist nach Hegel 
ein notwendiger Fortschritt in der Entwicklung des Geistes, aber um den 
Preis der idealen Schönheit. In der romantischen Kunst sind Idee und Ge-
staltung auseinandergetreten, da die verinnerlichte Subjektivität sich nicht 
mehr im Medium der Anschauung adäquat darstellen lässt.  

Für Hegel ist diese Entsinnlichung der Kunst eine Folge des geschichtlichen 
Fortschritts des Geistes: Angesichts des veränderten Weltzustands, der 
nicht mehr im Medium der Anschauung adäquat erfasst und dargestellt 
werden kann, muss die Kunst, die wesentlich auf die sinnliche Anschauung 
angewiesen ist, unweigerlich an ihre Grenzen stoßen. Der Mensch braucht 
fortan andere Mittel, um sich über sich und seine Wirklichkeit klar zu wer-
den. Das Mittel dafür ist Hegel zufolge nicht mehr die Kunst, sondern die 
Wissenschaft. Die Kunst reagiert auf diese Entwicklung, indem sie gewis-
sermaßen geistiger wird. Daher wird in der romantischen Kunst die Einheit 
von Gehalt und Darstellung zum Problem.  

Soweit Hegels Argumentation. Ihr gegenüber drängt sich – wie Hilmer 
formuliert – sofort der Einwand auf, dass seine Darstellung der unter-
schiedlichen Kunstepochen erst einmal auffallende Widersprüche aufweist, 
wenn er versucht, die Entwicklungsstufen der Kunstformen historischen 
Kunstbereichen eindeutig zuzuordnen. Diese Widersprüche zeigen sich 
nicht zuletzt an Hegels Beispielen: Wenn die symbolische Kunst die orien-
talische, die klassische die griechische und die romantische die gesamte 
christliche Kunst umfasst, so muss Kritik wecken, dass beispielsweise die 
griechische Mythologie, christliche Allegorien oder Goethes West-östlicher 
Divan der symbolischen Kunstform zugeordnet werden, die arabische 
Poesie dagegen im Bereich des christlich – romantischen Rittertums er-
scheint.213  

Auch muss Hegels Vorstellung eines hierarchischen Fortschritts im Bereich 
der Kulturgeschichte, der in der christlich-abendländischen Kultur gipfelt, 
                                            
213  Vgl. Hilmer 1997, 127. 



149 

 

Anstoß erregen – insbesondere, wenn es um die Bewertung der Kunst 
ganzer Epochen oder ganzer Kulturen geht. Wenn Hegel etwa indische 
Götterbilder ästhetisch nicht ansprechen, so liegt dies nicht etwa daran, 
dass indische Künstler nicht in der Lage wären, schönere Götterbilder zu 
schaffen, sondern vielmehr an ihrer noch unbestimmten Vorstellung vom 
Göttlichen. Natürlich sind Hegels Ausführungen zweifellos eurozentrisch 
und viele theoretische, praktische und vor allem ethische Probleme sind 
damit verbunden. Ein Hinweis auf eine gewisse Zeitgebundenheit von 
Hegels Angriffen auf die Kunst anderer Kulturen allein reicht zu seiner 
Verteidigung gegen diesen Vorwurf nicht aus, denn seine Zeitgenossen wie 
beispielsweise Novalis, Schlegel, Wilhelm von Humboldt und auch Scho-
penhauer sind in der Lage, sich mit Sprache, Religion und Kunst anderer 
Kulturen – insbesondere Indiens – ohne europäische Überheblichkeit aus-
einanderzusetzen.214 

Tegtmeyer betont zwar, dass die Schärfe in Hegels Verdikten in erster Linie 
aus seiner Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Positionen stamme. 
Was er bekämpfe, sei nicht das Fremde, sondern das aus seiner Sicht überzo-
gene Lob des Fremden von zeitgenössischen Positionen wie etwa bei Schlegel 
oder Novalis. Hegels Polemik richte sich daher nicht so sehr gegen Indien, 
sondern vor allem gegen Schlegel.215 Trotzdem ist Hegels Bestehen auf 
historisch erworbener europäischer Überlegenheit heute weder aktuell 
noch überzeugend.  

Hegels Unterscheidung von Kunstformen ermöglicht zudem nur eine sehr 
grobe Beschreibung und Einteilung historischer Epochen der Kunstge-
schichte. Allerdings betont Hegel immer wieder, dass die Kunstformen 
selbst zunächst einmal begrifflich und nicht historisch-empirisch bestimmt 
seien.216 Daher zeigt sich bei genauerem Hinsehen, dass die Kunstformen-
lehre nicht vorrangig als Epocheneinteilung verstanden werden sollte. 
Zwar beschreibt Hegel die altorientalische und -ägyptische Kultur als Epo-
                                            
214  Vgl. dazu Tegtmeyer 2004, 308. 
215  Vgl. ebd., 308. 
216  Darauf hat vor allem Hilmer aufmerksam gemacht. Vgl. Hilmer 1997, 428 ff. 



150 

 

che symbolischer, die griechische und römische Antike als Zeitalter klassi-
scher und abendländisches Mittelalter und Neuzeit als Periode romanti-
scher Kunst. Aber symbolische und klassische Kunst kann es im Sinne 
Hegels auch in der Neuzeit geben, etwa als Phase der Rückwendung zu 
symbolischem Denken und Kunstschaffen oder zur Antike wie in der Re-
naissance. Die Kunstformen sind daher zwar historisch geformt, aber eig-
nen sich nur eingeschränkt zur Unterteilung verschiedener kunstgeschicht-
licher Epochen. Versteht man aber die Kunstformenlehre so, dass sie auf-
weist, dass Inhalt, Form und Funktion von Kunst sich nicht unabhängig 
entwickeln, sondern immer im Zusammenhang der allgemeinen Entwick-
lung des Geistes, kann man ihr grundsätzlich zustimmen. Kunst ist für 
Hegel also von vornherein eingebunden in eine allgemeine Geistesge-
schichte, das heißt in die Entwicklung der menschlichen Selbst- und Welt-
erkenntnis, auf die wiederum die Kunst ihrerseits einwirken kann. Für den 
Begriff des Kunstwerks bedeutet dies: Das wesentliche Charakteristikum 
des Kunstbegriffs ist seine Entwicklung. Es ist daher nicht sinnvoll, den 
Begriff des Kunstwerkes unabhängig von seiner historischen Entwicklung 
zu bestimmen oder zu fordern, dass eine solche Definition transhistorisch 
gelten soll. Es handelt sich aber auch nicht um eine willkürliche Bestim-
mung, vielmehr ist die Entwicklung des Kunstbegriffs ein einheitliches, aber 
sich historisch entfaltendes Verständnis seiner Aufgabe und seines Sinns.217  

Im Folgenden wird die systematisch-begriffliche Unterscheidung der 
Kunstformen genauer herausgearbeitet. Dabei steht vor allem die Entwick-
lung des Verhältnisses von Inhalt und Form im Fokus, um auf dieser Basis 
unterschiedliche Realisierungen der Werkstruktur näher in den Blick neh-
men zu können. 

                                            
217  Vgl. Tegtmeyer, 309 f. 



151 

 

4.2 Die begriffliche Struktur der Kunstformen 

4.2.1 Die Struktur der symbolischen Kunstform: Die Suche nach 
Bedeutung 

Die symbolische Kunstform bildet, wie gesagt, nach Hegel die erste der drei 
Entwicklungsstufen des Ideals. Hegel beginnt bei der Darstellung der sym-
bolischen Kunstform zunächst mit einer Präzisierung des Symbolbegriffs 
und greift dazu auf seine Unterscheidung von Symbol und Zeichen aus der 
Philosophie des theoretischen Geistes zurück: Im Unterschied zum Symbol 
könne das Zeichen völlig willkürlich gewählt werden; es herrsche eine 
völlige „Gleichgültigkeit von Bedeutung und Bezeichnung“ (13.395). Für 
die symbolische Kunst dürfe aber diese Gleichgültigkeit von Bedeutung 
und Bezeichnung nicht angenommen werden, „indem die Kunst überhaupt 
gerade in der Beziehung, Verwandtschaft und dem konkreten Ineinander 
von Bedeutung und Gestalt“ bestehe (ebd.). 

Im Unterschied zum Zeichen, dem die Bedeutung mehr oder weniger nach 
Belieben beigelegt werden kann, bestimmt Hegel das Symbol als „ein Zei-
chen, welches in seiner Äußerlichkeit zugleich den Inhalt der Vorstellung in 
sich selbst befasst, die es erscheinen macht“ (ebd.). Als Beispiel für eine 
solche Übereinstimmung von Vorstellungsinhalt und äußerer Erscheinung 
nennt Hegel den Löwen als Symbol der Großmut, den Fuchs als Symbol 
der Listigkeit, den Kreis als Symbol der Ewigkeit und das Dreieck als Sym-
bol der Dreieinigkeit: 

„Der Löwe nun aber, der Fuchs besitzen für sich die Eigenschaften 
selbst, deren Bedeutung sie ausdrücken sollen. Ebenso zeigt der Kreis 
nicht das Unbeendigte oder willkürlich Begrenzte einer geraden oder 
anderen nicht in sich zurückkehrenden Linie, welches gleichfalls ir-
gendeinem beschränkten Zeitabschnitte zukommt; und das Dreieck hat 
als ein Ganzes dieselbe Anzahl von Seiten und Winkeln, als sich an der 
Idee Gottes ergeben, wenn die Bestimmungen, welche die Religion in 
Gott auffasst, dem Zählen unterworfen werden“ (ebd.).  



152 

 

Das Symbol bringt also „nicht sich selbst als dies konkrete einzelne Ding, 
sondern in sich nur eben jene allgemeine Qualität der Bedeutung vor das 
Bewusstsein“ (13.195). 

Doch ausschlaggebend ist für Hegel, dass Bedeutung und sinnliche Er-
scheinung auch teilweise nicht übereinstimmen. Denn die symbolische 
Gestalt enthält „noch andere, von jener gemeinschaftlichen Qualität, welche 
sie das eine Mal bedeutete, durchaus unabhängige Bestimmungen“ 
(13.395). So haben diese Gestalten auch noch andere wesentliche Merkmale 
als die, für die sie ein Symbol sein sollen, deshalb muss der Löwe nicht 
ausschließlich für Stärke stehen (da er, nicht nur stark, sondern auch faul sei, 
könne er genauso gut für Schwäche stehen). Auf der anderen Seite können 
auch andere Tiere ein Symbol für Stärke sein, da auch sie die Eigenschaft 
haben, stark zu sein. Das heißt, die Bedeutung, um die es geht, kann das 
Sinnliche nicht in allen Teilen gleichermaßen darstellen. 

Gemäß dieser spezifischen Bestimmung des Symbolischen ordnet Hegel die 
als „symbolisch“ charakterisierte Epoche der altorientalischen Kunst zu. 
Die symbolische Kunstform entwickelt sich über drei Stufen: die unbewuss-
te Symbolik, die Symbolik der Erhabenheit und die bewusste Symbolik.218 
In der unbewussten Symbolik sind Bedeutung und Gestalt in noch unmit-
telbarer Einheit, was Hegel zufolge den Bedingungen des Symbolischen 
noch nicht genügt. Hegel spricht in diesem Sinne von Anfang der Kunst 
oder Vorkunst. Die zweite Entwicklungsstufe ist die Symbolik der Erha-
benheit, Endpunkt der Entwicklung der symbolischen Kunst ist das Auftre-
ten der bewussten Symbolik, wo Bedeutung und Gestalt sich so weit wie 
möglich voneinander lösen.219  

                                            
218  Vgl. 13.413 ff. 
219  Ich orientiere mich hier an der Einteilung aus der Edition. Hegel hat den Aufbau 

seiner Ausführungen zur symbolischen Kunst im Laufe der Vorlesungen gering-
fügig geändert: Anfang und Ende der Entwicklung werden in den vier Vorle-
sungsjahren kaum verändert, das Kapitel über die Erhabenheit wird aber häufiger 
verschoben. Erst die Fassung von 1826 kommt dem Aufbau der Edition ziemlich 
nahe. Vgl. Hilmer 1997, 137. 



153 

 

In der unbewussten Symbolik geht es zunächst darum zu klären, wie die 
Idee überhaupt eine anschauliche Gestalt gewinnen kann. Die Idee wird 
zunächst nur in der Natur gesucht, deshalb sind Bedeutung und Gestalt 
noch nicht unterschieden. Sie ist mit dem natürlich Gegebenen so sehr 
verschmolzen, „dass wir dieses Innere nicht einmal Bedeutung nennen 
können“ (Hegel (von der Pforten), 116). Die Bedeutung wird unmittelbar 
mit dem natürlich Gegebenen identifiziert. Das heißt, dass ihre Bestimmtheit 
verschwindet, die relationale Zweiheit von Naturgegenstand und Bedeu-
tung ist im Grunde aufgehoben, es gibt nicht mehr Naturgegenstand und 
Bedeutung, sondern der Naturgegenstand ist die Bedeutung selbst. Er und 
die Bedeutung sind eins. In diesem Sinne kann man eigentlich noch nicht 
von Bedeutung – und ebenso wenig von Symbolik – sprechen, weil die 
Gestalt ja auf nichts verweist. 

Hegels Beispiel für diese Identität von Bedeutung und Gestalt ist die persi-
sche Lichtreligion:  

„Die Religion Zoroasters nämlich sieht das Licht in seiner natürlichen 
Existenz, die Sonne, Gestirne, das Feuer in seinem Leuchten und Flam-
men als das Absolute an, ohne dies Göttliche für sich von dem Licht als 
einem bloßen Ausdruck und Abbilde oder Sinnbilde zu trennen. Das 
Göttliche, die Bedeutung, ist von seinem Dasein, den Lichtern, nicht ge-
schieden. Denn wenn das Licht auch ebensosehr in dem Sinne des Gu-
ten, Gerechten und dadurch Segensreichen, Erhaltenden, 
Lebenverbreitenden genommen wird, so gilt es doch nicht etwa als blo-
ßes Bild des Guten, sondern das Gute ist selber Licht“ (13.420 f.). 

In der unbewussten Symbolik beginnt die Idee als die absolute Bedeutung 
der Kunst erst, sich in der Sinnlichkeit auszudrücken. Die Bedeutung wird 
als etwas Inneres und Verborgenes verstanden und erscheint nicht ‚für 
sich’, sondern ist in der unmittelbaren natürlichen Gestalt quasi ver-
schwunden und wird darin unbewusst angeschaut. In dieser unbewusst 
symbolischen Weise gelten die das Göttliche repräsentierenden Gestalten 
als die Götter selbst: Das Licht ist nicht „bloßes Bild des Guten, sondern das 
Gute ist selber Licht“. Wenn das Göttliche lediglich in der Natur gesucht 
wird, handelt es sich noch nicht um Kunst, sondern nur um die Vorausset-
zung von Kunst. Denn die  



154 

 

„sinnliche Darstellung wird nicht, wie die Kunst es fordert, aus dem 
Geiste gebildet, geformt und erfunden, sondern unmittelbar in dem äu-
ßerlichen Dasein als der adäquate Ausdruck gefunden und ausgespro-
chen“ (13.428). 

Die symbolische Kunst entsteht erst  

„mit dem Abtrennen einer allgemeinen Bedeutung von der unmittelba-
ren Naturgegenwart, in deren Dasein das Absolute dennoch, nun aber 
von der Phantasie als wirklich präsent angeschaut ist“ (13.418).  

Die zentrale Rolle für die Entstehung von Kunst weist Hegel also der Nega-
tion zu – der Auflösung der Einheit von Bedeutung und Naturgestalt, die 
erst dazu führe, die Bedeutung isoliert von der natürlichen Gestalt zu ge-
winnen.220 Diese Trennung dränge zu dem Versuch, „den Bruch durch 
Ineinanderbildung des Getrennten auf phantasievolle Weise wieder zu 
heilen“. Erst mit diesem Versuch entstehe „das eigentliche Bedürfnis der 
Kunst“. Die Leistung der Kunst besteht daher Hegel zufolge darin, „die 
allgemeinen Vorstellungen in erneuter, aus dem Geiste produzierter Weise 
für die Anschauung und Wahrnehmung phantasiereich herauszugestalten“ 
(13.430).  

Hier wird ein wesentliches Moment des Kunstbegriffs sichtbar, nämlich 
dass Kunst von Menschen erschaffen wird. Zentraler Aspekt für die Wie-
derzusammenführung von Bedeutung und sinnlichem Gegenstand ist 
deshalb zunächst die ‚Gestaltung’: Die natürliche Welt muss „phantasie-
reich“ verändert und umgestaltet werden, damit die „allgemeinen Vorstel-
lungen“ (ebd.) überhaupt angeschaut werden können. Darin sieht Hegel 
bekanntlich die Leistung der altindischen Kunst, die auf der zweiten Stufe 
der unbewussten Symbolik steht. Die Inder gestalten die natürliche Welt 
phantasiereich um. Doch die altindischen Kunstwerke bringen es nicht zu 
einem Zusammenstimmen von Bedeutung und sinnlicher Gestalt, da die 
Negativität, die den Zusammenhang von Allgemeinem und Einzelnem 
auflöst, beides nicht mehr miteinander vermitteln kann:  

                                            
220  Vgl. Hegel (Hotho), 124: „Vermittels des Negativen kann die Bedeutung erst frei 

werden […].“ 



155 

 

„In diesen Anschauungen [der indischen Kunst, Anmerkung S. O.] aber 
ist das Negative teils nur ein Verwandeln und Verändern, teils nur die 
Abstraktion, welche das Bestimmte fallen lässt, um zu der unbestimm-
ten und dadurch leeren und gehaltlosesten Allgemeinheit 
hinzudringen“ (13.448 f.).  

Daher kann das Allgemeine im Einzelnen nicht wirklich zur Erscheinung 
kommen: Einzelnes und Allgemeines gehen „maßlos“ ineinander über. In 
diesem „Taumel“ werden Einzelheit und Allgemeinheit „in ganz inadäqua-
ter Weise“ verknüpft. Da das „Gefühl dieser Unangemessenheit zum Be-
wusstsein“ komme, wisse „die Phantasie sich nur dadurch zu retten, indem 
sie die besonderen Gestalten über ihre festumgrenzte Besonderheit hinaus-
treibt, sie ausweitet, ins Maßlose steigert und auseinanderreißt“ (13.431 f.). 

Den dritten und letzten Teil der unbewussten Symbolik bildet die ägypti-
sche Kunst, die auf der Stufe des „eigentlichen Symbols“ steht und erstmals 
symbolische Kunstwerke erschafft. Der entscheidende Fortschritt auf dieser 
Stufe hängt mit einer Änderung der Rolle der Negativität zusammen: Die 
indische Kunst hatte zwar schon die „Anschauung des Negativen“, aber 
erst die ägyptische erkennt das Negative als ein „Moment des Göttlichen“ 
selbst. Der „wahre Gott“ erscheine als „das Negativwerden seiner selber“ 
und habe dadurch das „Negative zu seiner ihm immanenten Bestimmung“ 
(13.449). Hier wird das Allgemeine zum ersten Mal als konkret und als in 
sich selbst bewegt verstanden.221 

Zentral für die ägyptische Kunst ist die Bedeutung des Todes.222 An Hegels 
Theorie des Ideals als Handlung wurde bereits gezeigt, dass die Selbstbe-
züglichkeit der Negation zu ihrer Aufhebung führt.223 Hegel geht nun da-
von aus, dass der Tod – bildlich gesehen – eine solche Selbstaufhebung ist: 
Der Tod erhält die Bedeutung, dass er die Möglichkeit „zur Geburt eines 
Höheren“ vorbereitet: „des Geistes“ (13.450 f.).  

                                            
221  Vgl. Hilmer 1997, 145. 
222  13.450. 
223  Vgl. Kap. 3.2.3. 



156 

 

Der Tod ist deshalb interessant, weil er als Bild für die Struktur der symbo-
lischen Kunst gelesen werden kann: Er ist Negation des natürlichen Lebens, 
in der sich das Bewusstsein des Geistigen manifestiert.224 Der Tod symboli-
siert dadurch den Gestaltungsprozess in der symbolischen Kunst: Durch 
Negation, also Umgestaltung des natürlich Gegebenen entsteht Bedeutung, 
indem darauf verwiesen wird, dass nicht das Natürliche selbst, sondern ein 
Anderes gemeint ist. Aber „die Innerlichkeit, auf die das Äußere, die Ge-
stalt hinweist, ist noch geheim, sie wird nur geahnt, sie ist unentwickelt“ 
(Schmidt 2005, 101). Insofern weist fast jede Kunstgestalt in Ägypten auf 
Anderes hin, sie gilt nicht „für sich“ (13.461). Die von Hegel immer wieder 
betonte Rätselhaftigkeit der Kunstwerke der Ägypter besteht darin, dass sie 
Symbole darstellen, von denen man nicht genau weiß, was sie eigentlich 
symbolisieren. Trotzdem bleibt ihr symbolischer Charakter unübersehbar, 
weil sie deutlich von der natürlichen Wirklichkeit abweichen. Das bedeutet 
aber: Die Kunst ist kein unabhängiges Gestalten, sondern im Grunde das 
Medium einer Suche. Diese Suche offenbart sich am Kunstgegenstand, dem 
man ansieht, dass die Gestalt „ein vom Künstler Gemachtes“ (10.369) ist. 
Diese Gestalt lässt also erkennen, dass das Natürliche nicht auf sich, son-
dern auf ein Anderes hinweist. Durch Negation des Natürlichen kommt in 
den Kunstwerken zwar Bedeutung zustande, aber dadurch, dass die ägyp-
tische Kunst nicht über den wahren Inhalt verfügt, bleibt sie von ihrem 
Ursprung, dem Natürlichen, abhängig und damit an gegebene Vorausset-
zungen und kunstfremde Bedeutungen gebunden.225  

Durch die Verfremdung und Verzerrung der Naturgestalten machen die 
Kunstwerke auf ein solches Anderes aufmerksam. Ihr rätselhafter Charak-
ter erweist sich darin, dass sie „nicht sich selbst bedeuten“, sondern auf 
„eine andere Bedeutung hinweisen, hierzu gehört eine gewisse Verzerrung 
der unmittelbar bloß gegebenen Gestalt“ (Hegel (von der Pforten), 126).  

                                            
224  Hilmer spricht in diesem Sinne vom Tod als „einer Metapher des semiotischen 

Prozesses“ (Hilmer 1997, 145). 
225  Vgl. Hegel (Hotho), 129; 13.460. Vgl. auch Hilmer 1997, 151 f. 



157 

 

In der Symbolik der Erhabenheit, die die zweite Stufe der symbolischen 
Kunstform ausmacht, tritt die Bedeutung „für sich, abgetrennt von der 
gesamten erscheinenden Welt, ins Bewusstsein“ (13.466) und ist das Erha-
bene, Selbstständige gegenüber ihrer Gestalt, die nun in ein „negatives 
Verhältnis“ (13.468) gesetzt wird. Die Bedeutung ist 

„die Substanz, über die einzelne Erscheinung, an der sie zur Darstel-
lung gelangen soll, erhoben wird, obschon sie nur in Beziehung auf das 
Erscheinende überhaupt kann ausgesprochen werden, da sie als Sub-
stanz und Wesenheit in sich selbst gestaltlos und der konkreten An-
schauung unzugänglich ist“ (ebd.). 

Die Bedeutung kann also von ihrer Gestalt unterschieden werden, sogar 
über sie ‚erhoben werden’, aber doch nicht für sich aussprechbar vorliegen. 
Hegel bestimmt in Anlehnung an Kant das Erhabene dementsprechend als 
den „Versuch, das Unendliche auszudrücken, ohne in dem Bereich der 
Erscheinungen einen Gegenstand zu finden, welcher sich für diese Darstel-
lung passend erwiese“ (13.467).  

Der Gehalt der erhabenen Kunst entsteht nicht mehr aus der Negation des 
Natürlichen und bleibt von diesem abhängig, sondern Ursprung der Be-
deutung ist der erhabene Gottesbegriff. Soll dieser sinnlich dargestellt wer-
den, so ist das nur dadurch möglich, dass das Göttliche „als die schöpferi-
sche Macht aller Dinge gefasst wird und somit ein positives Verhältnis zu 
denselben hat.“ Zugleich soll aber deutlich werden, dass es sich über die 
Erscheinungen erhebt, wodurch sich  

„die positive Beziehung zu dem negativen Verhältnis umsetzt, von dem 
Erscheinenden als einem Partikulären und deshalb der Substanz auch 
nicht Angemessenen und in ihr Verschwinden gereinigt zu werden“ 
(13.468).  

In der erhabenen Kunst gelingt es daher, das Göttliche konsequent aus der 
Natur herauszuheben. Der Mensch vermag das Göttliche sinnlich nicht zu 
gestalten, andererseits ist er aber immer wieder darauf angewiesen, die 
sinnlichen Erscheinungen auf den sie negierenden Gottesbegriff zu bezie-



158 

 

hen, der die „absolute Substanz als dem darzustellenden Inhalt“ (ebd.) 
ausmacht.226  

Die „eigentliche Erhabenheit“ (13.479) sieht Hegel vor allem im Alten Tes-
tament verwirklicht. Das Konzept der Erhabenheit lässt sich Hegel zufolge 
„künstlerisch nur durch die Dichtung“ (13.471) darstellen, die Beziehung 
von Göttlichem und sinnlicher Erscheinung muss poetisch ausgesprochen 
werden, da es für sie keine bildlichen Darstellungsweisen gibt. In der Poe-
sie des Alten Testaments bilden Gott und Welt zwei grundverschiedene 
Bereiche – der Welt ist es unmöglich, die Bedeutung Gottes zu veranschau-
lichen. In der Erhabenheit wird daher ein Allgemeines vorgestellt, das die 
Kunst aber nicht darstellen kann, weil ihr die Möglichkeiten dazu fehlen: 
Das Allgemeine wird als „von den konkreten Welterscheinungen einerseits 
abgetrennt und für sich fixiert, die Äußerlichkeit des Daseienden aber an-
dererseits als das Endliche bestimmt und zurückgesetzt“ (13.482) angese-
hen. Dadurch erhält das Endliche aber eine neue Stellung, nämlich „eine 
Darstellung des Göttlichen nur dadurch zu sein, dass ihre Endlichkeit an 
ihr selbst hervortritt“ (ebd.). Dadurch aber löst sich die Kunst von ihrem 
religiösen Ursprung, weil dieser als prinzipiell undarstellbarer Gegenstand 
erst die Endlichkeit zum Gegenstand und Medium der Kunst macht. Aber 
die Kunst bleibt von diesem Ursprung zugleich abhängig, da sie die 
Undarstellbarkeit des Göttlichen stets mit darstellen muss.227 

Übergang zur klassischen Kunst ist die bewusste Symbolik. Unter „bewuss-
ter Symbolik“ versteht Hegel die Weise der Symbolik, die vom Künstler 
intendiert und bewusst zur Darstellung gebracht wird. Die bewusste Sym-
bolik ist das Ergebnis der Entwicklung der symbolischen Kunst und stellt 
damit die Aufgabe, die die klassische Kunst zu erfüllen hat:  

                                            
226  Vgl. ebd.: „Die Substanz [wird] über die einzelne Erscheinung, an der sie zur 

Darstellung gelangen soll, erhoben […], obschon sie nur in Beziehung auf das Er-
scheinende überhaupt kann ausgesprochen werden, da sie als Substanz und We-
senheit in sich selbst gestaltlos und der konkreten Anschauung unzugänglich ist.“ 

227  Vgl. Hilmer 1997, 152 f. 



159 

 

„Die echte Darstellung wird deshalb nur da zu suchen sein, wo die Sa-
che durch ihre äußere Erscheinung und in derselben die Erklärung ih-
res geistigen Inhalts gibt, indem das Geistige sich vollständig in seiner 
Realität entfaltet und das Körperliche und Äußere somit nichts als die 
gemäße Explikation des Geistigen und Inneren selber ist“ (13.546).  

Hegel hat die bewusste Symbolik offensichtlich als Überleitung zur klassi-
schen Kunstform konzipiert: Er betont, dass bereits hier Anfänge eines 
„sich vollständig in seiner Realität“ entfaltenden Geistigen (ebd.) vorhan-
den sind, das dann in der klassischen Kunst zum Gehalt der Kunst wird. 
Für diese Stufe ist die Trennung der Bedeutung von der Gestalt grundle-
gend, die symbolische Verbindung ist nur im Subjekt vorhanden. Das Sub-
jekt ist hier souverän, es kann Bedeutung und Ausdruck verknüpfen und 
gleichzeitig unterscheiden, indem es die Verknüpfung als nur äußerlich 
erkennt.228  

Hegel konzipiert die bewusste Symbolik als Synthese von eigentlicher 
Symbolik und Erhabenheit,  

„indem sie sowohl die Trennung von Bedeutung und äußerer Realität in 
sich fasst, welche der Erhabenheit zugrunde lag, als auch das Hinweisen 
einer konkreten Erscheinung auf eine verwandte allgemeine Bedeu-
tung, wie wir es beim eigentlichen Symbol hervortreten sahen“ (13.488). 

Grundformen der bewussten Symbolik sind Fabel, Parabel, Rätsel und 
Allegorie, Metapher und Bild. In diesen Formen werden Bedeutung und 
Gestaltung einerseits explizit voneinander geschieden, indem die Bedeu-
tung „für sich“ vorausgesetzt wird. Andererseits aber wird der Bedeutung 
eine „sinnliche oder bildliche Gestalt“ (13.489) gegenübergesetzt, auf die sie 
sich bezieht. Bedeutung und Gestalt sind daher auch aufeinander bezogen, 
denn beide sind nur in ihrer Beziehung aufeinander, was sie sind. Aller-
dings ist es nur „die unsichtbare vergleichende Subjektivität“ (14.18), die 
Bedeutung und Gestalt aufeinander bezieht, ihre Beziehung wird noch 
nicht im Kunstwerk manifest. Wie eine solche Manifestation auszusehen 
hätte, wird Hegel zufolge erst in der klassischen Kunstform sichtbar.  

                                            
228  Vgl. 13.487. 



160 

 

4.2.2 Die Struktur der klassischen Kunstform: Sich selbst bedeuten 

Die klassische Kunstform nimmt, wie oben dargelegt, in Hegels Ästhetik 
eine zentrale Stellung ein, da sie die Bestimmungen des Ideals adäquat 
ausdrücken soll. Man sollte erwarten, dass Hegel sich hier an den Bestim-
mungen orientiert, die er schon im Kapitel über die ‚Bestimmtheit des Ide-
als’ entwickelt hat,229 aber das trifft nicht zu. Im Fokus seiner Ausführungen 
steht nahezu ausschließlich die hellenistische Skulptur, in der die voll-
kommene Einheit von Bedeutung und Gestalt realisiert sein soll.  

Wesentliches Charakteristikum der klassischen Kunst ist Hegel zufolge, 
wie oben herausgestellt wurde, sich selbst zu bedeuten.230 Das heißt: Ein 
klassisches Kunstwerk bedeutet nicht irgendetwas außerhalb seiner, son-
dern ausschließlich sich selbst.  

Da es sich beim Kunstwerk, wie ausgeführt, um eine Realisierung des Be-
griffs handelt, kann im Folgenden der Begriff des ‚Sich-selbst-Bedeutens’ 
mit Rückgriff auf die Begriffslogik genauer gefasst werden: Der Begriff 
bedeutet sich selbst. Im Bereich der Kunst müsste dem Sich-Selbst-
Bedeuten des Begriffs eine Gestaltung entsprechen, die das Sinnliche nicht 
manipuliert oder verzerrt, die es vielmehr von sich aus mitbringt und die 
zugleich eine wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist. Bei Hegel 
erfüllt der menschliche Körper diese Bedingung: In der menschlichen Ge-
stalt kann das Allgemeine dargestellt werden, weil die griechischen Götter 
menschlich verstanden werden, zugleich wird in der menschliche Gestalt 
Geistiges erkennbar. Hegels Ausführungen zur klassischen Kunstform sind 
allerdings merkwürdig doppeldeutig. 

Zunächst bestimmt Hegel die Bedeutung in der klassischen Kunst nämlich 
nicht in diesem Sinne:  

„Insofern aber die Bedeutung selbständig ist, muss sie in der Kunst ihre 
Gestalt aus sich selber nehmen und das Prinzip ihrer Äußerlichkeit an 
sich selber haben. Sie muss deshalb zum Natürlichen zwar zurückkeh-

                                            
229  Vgl. Kap. 3.2. 
230  Vgl. 14.13. 



161 

 

ren, doch als Herrschaft über das Äußere, welches, insofern es eine Sei-
te der Totalität des Inneren selber ist, als bloß natürliche Objektivität 
nicht mehr existiert, sondern ohne eigene Selbständigkeit nur den Aus-
druck des Geistes zeigt“ (14.19). 

Die Bedeutung als das ‚Herrschende’ hebt sich vom Natürlichen ab und 
zwingt es zugleich zur Einheit mit sich, indem sie es unter ihre Herrschaft 
stellt, sodass es „nur den Ausdruck des Geistes zeigt“. Sich selbst bedeuten 
kann nur das Geistige, das der natürlichen Gestalt verwehrt, ihre eigene 
Bedeutung – ihre „eigene Selbständigkeit“ – in das Kunstwerk einzubrin-
gen.  

Wenig später heißt es jedoch – diese Stelle wird wegen ihrer Wichtigkeit 
ausführlich zitiert: 

„Fragen wir nun aber nach der bestimmten Gestalt, welche in diese 
Einheit mit dem Geist eingehen kann, ohne eine bloße Andeutung ihres 
Inhalts zu werden, so ergibt sich aus der Bestimmung, dass im Klassi-
schen Inhalt und Form adäquat sein sollen, auch für die Seite der Ge-
stalt die Forderung der Totalität und Selbständigkeit in sich. Denn zur 
freien Selbständigkeit des Ganzen, in welcher die Grundbestimmung 
des Klassischen liegt, gehört, dass jede der Seiten, sowohl der geistige 
Gehalt als dessen äußere Erscheinung, in sich die Totalität sei, welche 
den Begriff des Ganzen ausmacht. Nur in dieser Weise nämlich ist jede 
Seite an sich mit der anderen identisch und deshalb ihr Unterschied 
zum bloßen Formunterschied eines und desselben herabgesetzt, wo-
durch nun auch das Ganze als frei erscheint, indem seine Seiten sich als 
adäquat erweisen, da es in jeder derselben sich darstellt und in beiden 
eines ist. […] Soll dies unfreie Verhältnis [des Symbolischen; Einfügung 
S.O.] sich lösen, so muss die Gestalt an sich selber schon ihre Bedeu-
tung, und näher zwar die Bedeutung des Geistes haben“ (14.20 f.). 

Hegel betont hier, dass das Sich-selbst-Bedeuten des Geistigen eben nicht 
durch Herrschaft über die Naturgestalt zum Ausdruck kommt, sondern 
dadurch, dass die Naturgestalt an sich selbst schon Geistiges bedeutet: Der 
Leib ist „als den Geist bedeutende, charakteristische, sinnvolle Naturform“ 
(10.368) in der Lage, seine eigene Bedeutung in das Kunstwerk einzubrin-



162 

 

gen. Dementsprechend sind Leib und Geist schon von vornherein einander 
nicht fremd.231  

So wie sich in der Begriffslogik der Begriff in der Objektivität selbst ver-
doppelt und daher in der Objektivität nichts Fremdes mehr sieht, sondern 
nur die eigene Realisierung, ist auch hier der Begriff nicht nur der Inhalt, 
zum dem die sinnliche Form als Äußerliches hinzutritt. Vielmehr hat der 
Begriff selbst unterschiedliche Formen: sich selbst und seine Realität. Damit 
ist der Unterschied zwischen Begriff und Realität hier nur noch ein ‚formel-
ler’. In der klassischen Kunstform wird damit das Modell vom Begriff, der 
zugleich sich selbst und seine Realität umfasst, zum Modell der Beziehung 
von Gestalt und Gehalt: Gestalt und Gehalt sind sowohl voneinander un-
terschieden als auch identisch. In diesem Sinne zeigt sich auch hier die 
Struktur der negativen Reflexivität, die auch den logischen Begriff aus-
zeichnet.232 

Die klassische Kunst hat sich Hegel zufolge – im Unterschied zur symboli-
schen Kunst – endlich von kunstexternen und ihr äußerlichen Vorausset-
zungen emanzipiert. Hilmer spricht in diesem Sinne davon, im Klassischen 
werde der „Begriff autonomer Kunst“ sichtbar (Hilmer 1997, 170). Im Ge-
gensatz zum Klassischen fehlte dem Symbolischen nämlich  

„die Freiheit und Selbständigkeit des Inhalts, die nur dadurch hervor-
tritt, dass das Innere als in sich selbst total […] zum Bewusstsein 
kommt“ (14.14).  

Um dies zu erläutern, soll der Gestaltungsprozess der klassischen Kunst-
form genauer in den Blick genommen werden. Da sich die klassische 
Kunstform Hegel zufolge erst mit dem Aufkommen der griechischen Gott-
heiten etabliert, werde ich zur Verdeutlichung jene Bestimmung der klassi-
schen Götter heranziehen – hierin folge ich Hilmers Analyse der klassi-
                                            
231  Die Änderung der Stellung des Sinnlichen hängt unter anderem auch mit der 

Änderung der religiösen Vorstellungen zusammen, die der klassischen Kunst zu-
grunde liegen. Vgl. dazu Hilmer 1997, 163: „Dass das Absolute sich zu Inkarnati-
on herabgelassen hat, ermöglicht schon im Vorhinein Versöhnung auch in den 
künstlerischen Formen der Verkörperung.“  

232  Vgl. Kap. 3.1.1. 



163 

 

schen Kunst233 –, die Hegel in Auseinandersetzung mit Creuzer entwickel-
te.234  

Hegel geht davon aus, dass sich die klassische Kunst als Reaktion auf die 
Entstehung der griechischen Götter aus den Mythen des vorderasiatischen 
und persischen Raums entwickelt.235 Seine Darstellung der griechischen 
Mythologie beruht auf dem Interesse, die Entstehung der griechischen 
Götter durch das Offenlegen des Verhältnisses zu ihren Voraussetzungen 
zu klären: dem Natürlichen, Tierischen und Symbolischen. Durch diese 
Entwicklung soll sich dann die Freiheit der klassischen Kunst ergeben: 

„Da nun das Wesen der Freiheit darin besteht, was sie ist, durch sich 
selber zu sein, so wird das, was zunächst als bloße Voraussetzungen 
und Bedingungen des Entstehens des klassischen Gebietes erschien, in 
den eigenen Kreis desselben hineinfallen müssen“ (14.33). 

Im „Kampf der alten und der neuen Götter“ (14.46) vertreten die Titanen 
und Giganten die Naturgewalten, über die die griechischen Götter in ihrer 
selbständigen geistigen Individualität siegen. Es geht Hegel aber nicht nur 
darum, bewusst zu machen, dass die griechische Mythologie historische 
Vorgänger hatte, sondern für ihn liegt das Prinzip der klassischen Kunst im 
Reagieren auf ihre Voraussetzungen. Hegel macht deutlich, „dass dieses 
Prinzip die klassische Kunst derart bestimmt, dass sie sich als dieses Rea-
gieren konstituiert“ (Hilmer 1997, 168, Hervorhebung S. O.):  

„Das Zurückweisen dieser bloßen Naturmächte, der Gegensatz und 
Widerstreit, durch welchen sie besiegt werden, ist eben der wichtige 
Punkt, dem wir die eigentlich klassische Kunst erst zu verdanken haben 
[…]“ (14.53). 

Dieser Prozess wird von Hegel näher so beschrieben: 

                                            
233  Hilmer 1997, 167. 
234  Vgl. 14.33. 
235  Das steht auf den ersten Blick im Widerspruch dazu, dass Hegel immer wieder 

zustimmend Herodot zitiert, demzufolge die Dichter die Götter geschaffen haben. 
Dieser Widerspruch lässt sich dadurch schlichten, dass man die mythologische 
Tradition als Inhalt, die Götter selbst aber als Produkt der Dichter ansieht. Vgl. 
14.34. Vgl. auch Hilmer 1997, 167. 



164 

 

„Die Haupttat der griechischen Götter ist, sich zu erzeugen und sich 
aus dem Vorhergegangenen, das in die Entstehungsgeschichte und den 
Fortgang ihres eigenen Geschlechtes fällt, zu konstituieren“ (14.34).236 

Die Tat der griechischen Götter besteht nicht nur darin, sich selbst zu kon-
stituieren, sondern sie machen zugleich das Symbolische als ihre Voraus-
setzung zu einem Moment ihrer selbst – das „Vorhergegangene“ fällt in 
den Fortgang ihres eigenen Geschlechts, was zunächst als „bloße Vorausset-
zung“ schien, fällt bei näherem Hinsehen in „den eigenen Kreis“ hinein, 
wie Hegel sagt. Die klassischen Götter erschaffen die symbolischen Natur-
mächte als ihre Voraussetzungen aus sich selbst: Die klassische Kunst ent-
steht, indem sie das Symbolische als ihre Voraussetzung entwickelt und 
sich selbst daraus hervorbringt. Sie zeigt, dass ihre Voraussetzungen nichts 
anderes sind als Momente ihrer selbst. Damit besteht die Freiheit der klassi-
schen Kunst darin, dass sie ihre Bedeutung aus sich selbst erzeugt. Sie 
bedeutet sich selbst. Klassische Kunstwerke sind also in der Weise selbstbe-
deutend, dass ein vorausgesetzter Gehalt zugleich als von ihnen erschaffen 
erscheinen kann.237  

Allerdings sind Hegels Ausführungen zur Struktur der klassischen Kunst 
unterschiedlich. An anderen Textstellen wird deutlich, dass die Struktur, 
die er in der klassischen Kunst für umsetzbar gehalten hat, die „vollkom-

                                            
236  Ein „Vorhandenes, von dem die neu sich entwickelnde Kunst ausgeht“ (14.33). 

Vgl. auch Hegel (von der Pforten): „Zunächst ist daran zu erinnern, dass dieß 
Ideal Voraussetzung seiner Entstehung hat, Bedingungen aus denen es hervorge-
gangen ist, diese liegen in dem Vorhergehenden überhaupt. Aber das 
Eigenthümliche ist dass diese Voraussetzungen auch innerhalb des griechischen 
Bewusstseins selbst gelegen haben und zur Umbildung des Unmittelbaren in 
geistige Schönheit wirksam gewesen sind, so dass dieser Fortgang die Hauptge-
schichte in der griechischen Mythologie ist. Fragen wir was haben diese Götter 
getan? So ist ihre Hauptthat sich zu erzeugen, aus dem Vorhergegangenen sich zu 
constituieren, so ist ihre That wesentlich Inhalt ihrer selbst.“ 

237  Vgl. Hilmer 1997, 170. Hilmer beschreibt die klassische Kunst in den „Termen 
absoluter Reflexion“: „Denn die Reflexionstheorie der Logik könnte helfen zu 
verstehen, wie diese ‚Umbildung des Unmittelbaren‘ als Handlungsvollzug damit 
zusammenhängt, dass ein Kunstwerk, wenn es als klassisch gelten soll, ‚unmittel-
bar seine Bedeutung an sich‘ hat.“  



165 

 

mene“ der Skulptur ist, in der Gehalt und Gestalt eine Einheit eingehen. 
Diese entspricht aber nicht dem Niveau der sich im Handeln zeigenden 
prozessualen Struktur des Ideals, wie Hegel sie schon im Anfangsteil aus-
gearbeitet hat.238 

4.2.3 Die Struktur der romantischen Kunstform: ‚Freilassen’ des 
Äußeren 

Die romantische Kunstform bildet, wie oben dargestellt, die dritte und 
letzte Station der Entwicklung der Kunstformen. Hegel unterteilt die ro-
mantische Kunstform in drei Stufen: die religiöse Themenstellung des 
Christentums, die Verweltlichung der christlichen Prinzipien und das, was 
Hegel meistens als ‚Formalismus des Charakters’ bezeichnet. In keiner der 
verschiedenen Vorlesungsmitschriften findet sich am Ende der Entwick-
lung des Romantischen so etwas wie eine Vordeutung im Hinblick auf die 
zukünftige Kunst, obwohl Hegel – ohne dass er dies selbst wahrgenommen 
hätte – wesentliche Momente moderner Kunst faktisch vorausgesehen hat. 
Hegel selbst aber sieht in der romantischen Kunst eine Verfallserscheinung. 

In der romantischen Kunst rückt die Innerlichkeit des Subjekts ins Zentrum 
der Kunst. Das Innere weiß sich nunmehr „für sich selbst“ (Hegel (von der 
Pforten), 157) und ist nicht mehr auf die Sinnlichkeit angewiesen. Dadurch 
kommt es zu einer Unterordnung des Äußerlichen. So entstehen „zwei 
Reiche, die innere geistige Welt für sich, auf der anderen Seite die natürliche 
äußerliche Welt“ (Hegel (ebd.), die je für sich selbstständig werden. Da die 
Grundprinzipien der romantischen Kunst dementsprechend die selbststän-

                                            
238  Vgl. 13.364 f.: „Die Skulptur hat nach dieser Seite hin das Göttliche als solches 

darzustellen in seiner unendlichen Ruhe und Erhabenheit zeitlos, bewegungslos, 
ohne schlechthin subjektive Persönlichkeit und Zwiespalt der Handlung oder Si-
tuation. Und geht sie nun auch zur näheren Bestimmtheit des Menschlichen in 
Gestalt und Charakter fort, so muss sie auch hierin nur das Unveränderliche und 
Bleibende, die Substanz dieser Bestimmtheit auffassen und nur diese, nicht aber 
das Zufällige und Vorübereilende sich zum Inhalt wählen; denn zu dieser wech-
selnden, flüchtigen Besonderheit, welche durch die als Einzelheit sich fassende 
Subjektivität hereinkommt, geht die objektive Geistigkeit noch nicht fort.“ 



166 

 

dige Subjektivität und das Selbstständigwerden der Äußerlichkeit sind, 
kommt es nun darauf an, das Verhältnis beider genauer zu fassen: 

„Die andere Weise aber der Unangemessenheit der Idee und der Gestal-
tung ist, dass die unendliche Form, die Subjektivität, nicht wie in jenem 
Extreme nur oberflächliche Persönlichkeit, sondern das Innerste ist und 
der Gott nicht als seine Gestalt bloß suchend oder in äußerer sich be-
friedigend, sondern sich nur in sich findend, hiermit im Geistigen allein 
seine adäquate Gestalt sich gebend, gewusst wird. So gibt die – romanti-
sche – Kunst es auf, ihn als solchen in der äußeren Gestalt und durch die 
Schönheit zu zeigen; sie stellt ihn als zur Erscheinung sich nur herab-
lassend und das Göttliche als Innigkeit in der Äußerlichkeit, dieser 
selbst sich entnehmend dar, welche daher hier in Zufälligkeit gegen ih-
re Bedeutung erscheinen darf“ (10.370).  

Hegel bestimmt den Inhalt der romantischen Kunst, das Göttliche, als In-
nigkeit, die die romantische Kunst als der Äußerlichkeit sich entnehmend 
darstelle. Hegels Bestimmung des Verhältnisses von „Innigkeit“ und „Äu-
ßerlichkeit“ erscheint aber problematisch. Wenn das Äußerliche tatsächlich, 
wie Hegel sagt, gegen das Göttliche als seine Bedeutung „zufällig“ ist, ist 
nicht klar, was dann überhaupt noch darunter zu verstehen ist, dass das 
Äußerliche eine Innigkeit „darstellen“ soll. Wenn umgekehrt die Innigkeit 
„der Äußerlichkeit sich entnehmend“ sein soll, ist sie im Grunde durch die 
Äußerlichkeit gar nicht mehr darstellbar.239 Da Kunst für Hegel konstitutiv 
an Äußerlichkeit gebunden ist, wird die Innigkeit zu etwas, was sich den 
Mitteln der Kunst entzieht. Damit stellt sich die Frage, wie Hegel das, was 
sich der künstlerischen Darstellbarkeit entzieht, näher bestimmt. 

Zur Klärung dieser Frage beginne ich mit Hegels Charakterisierung des 
Inhalts der romantischen Kunst: In der romantischen Kunst des Christen-
tums wird die Innerlichkeit des Subjekts zentral, weil der Geist weiß, dass er 
als Bild Gottes geschaffen wurde. Das nicht künstlerisch Darstellbare ist – 
Hegel betont dies immer wieder – das Geistige, das sich selbst weiß, der 

                                            
239  Vgl. 14.140: „Das äußerlich Erscheinende vermag die Innerlichkeit nicht mehr 

auszudrücken, und wenn es dazu doch noch berufen wird, so erhält es nur die 
Aufgabe, darzutun, dass das Äußere das nicht befriedigende Dasein sei.“ 



167 

 

Geist, der sich in seinem eigenen Medium, dem Denken erfasst.240 Den As-
pekt der Nichtdarstellbarkeit des Geistes in der romantischen Kunst thema-
tisiert Hegel wesentlich unter dem Aspekt seiner „Innerlichkeit“ und deren 
Verhältnis zur Äußerlichkeit. In der romantischen Kunst kann sich die 
subjektive Innerlichkeit Hegel zufolge unabhängig vom sinnlichen Aus-
druck behaupten. Daher zieht sie sich aus der Äußerlichkeit zurück. Dieses 
Zurückziehen wird allerdings von der Innerlichkeit selbst als Schmerz, 
Zerrissenheit und Verletzung empfunden.241 Zerrissenheit und Schmerz 
erhalten daher eine zentrale Bedeutung in Hegels Auffassung von Inner-
lichkeit und die „Negativität der Zerscheidung in sich, des leiblichen und 
geistigen Schmerzes, der Aufopferung, Entsagung“ (14.143) werden zu 
wesentlichen Momenten der romantischen Kunst.242 In Zerrissenheit und 
Schmerz ist eine Negativität angesprochen, die über diejenige des Klassi-
schen und Symbolischen hinausgeht, weil sie die Beziehung von Bedeutung 
und Gestalt nicht – wie im Symbolischen und Klassischen – erst konstitu-
iert, sondern auflöst. Hegel spricht deswegen auch oft von „zerreißen“ oder 
davon, dass sich der Geist vom Natürlichen „losreiße“.243  

Zwar thematisiert Hegel schon im Begriff des Geistes die Möglichkeit 
Schmerz zu ertragen244: Der enzyklopädischen Bestimmung des Geistes 
zufolge ist sein Wesen die formelle Freiheit, die darin besteht, dass dieser 
„von allem Äußerlichen […], seinem Dasein selbst abstrahieren“ und „den 
unendlichen Schmerz ertragen“ und „in dieser Negativität affirmativ sich 

                                            
240  Vgl. Hegel (von der Pforten), 157.  
241  Vgl. ebd. 
242  Die zentrale Bedeutung von Zerrissenheit und Schmerz für die romantische 

Kunst hat Hilmer (1997) herausgearbeitet. Ich beziehe mich im Folgenden vor-
nehmlich auf ihre Ausführungen. Vgl. Hilmer 1997, 192 ff. Hegel thematisiert 
Zerrissenheit und Schmerz vor allem in der Vorlesung von 1826, ich stütze mich 
deshalb hauptsächlich auf sie. 

243  Vgl. z.B. Hegel (von der Pforten), 157, Hegel (Hotho), 181, auch Hegel (von der 
Pforten), 158: „Das Äußerliche soll […] verletzt werden […]. Dies ist das Prinzip 
der romantischen Kunst überhaupt.“ 

244  Vgl. Kap. 2.2.1. 



168 

 

erhalten und identisch für sich sein“ (10.25 f.) kann. Äußerlichkeit wird hier 
bestimmt als all das, wovon der Geist sich lösen kann, ohne seine Identität 
mit sich zu verlieren – dies schließt für Hegel sogar die Abstraktion vom 
eigenen Dasein ein. Aber in der romantischen Kunst geht Hegel in der 
Bestimmung der Abstraktion vom eigenen Dasein noch einen Schritt wei-
ter: Er versteht die Abstraktion als bewusste „Aufopferung“ (Hegel (von 
der Pforten), 159) zugunsten einer neuen Dimension von Innerlichkeit, die 
den Geist dazu bringt, sich als Allgemeines neu zu begreifen.  

Beispiele für diese Aufopferung sind zunächst die Leidensgeschichte Chris-
ti und der Märtyrer: 

„Hier [in der Geschichte Christi; Anmerkung S. O.] ist besonders her-
ausgehoben das Leiden, Sterben, der Tod Christi. Das Menschliche, die 
äußerliche Existenz ist damit gesetzt in diesem Verhältnis als ein 
Gleichgültiges, Zufälliges, Partikulares, aber auch als ein Negatives, 
welches wesentlich verletzt wird […]. Die Scheidung von diesem Na-
türlichen, von dieser äußerlichen Existenz bringt den Schmerz, und die-
ses Leiden ist notwendig damit verbunden, dass das Geistige zum 
Himmel erhoben wird, dass das Geistige zu sich selbst kommt“ 
(ebd., 160). 

Der Schmerz kommt demnach dadurch zustande, dass der Geist sich von 
seiner äußerlichen und natürlichen Existenz trennt. In der Schmerzempfin-
dung besteht aber noch in gewisser Weise eine letzte Restverbindung des 
Geistes mit dem Äußerlichen – wären Inneres und Äußeres nicht aufeinan-
der bezogen, würde die Trennung ja nicht schmerzen und wäre gar nicht 
erst als Trennung fassbar. Zu dieser Restverbindung ist aber keine Rück-
kehr mehr möglich, in der der Schmerz beendet wäre, da sie ja nur in dieser 
Schmerzempfindung besteht. Die Ebene, auf der das Geistige „zu sich 
selbst kommt“, schließt das abgetrennte Äußerliche nicht mehr mit ein.245 
Aus dem schmerzhaften Verhältnis wird daher nach Hegel ein gleichgültiges 

                                            
245  Vgl. dazu auch Hilmer: „In der Schmerzempfindung besteht gewissermaßen die 

residuale Form, mit dem, wovon man sich getrennt hat, noch verbunden zu sein. 
Auch diese Desintegration geht darum noch mit einer Einheit einher, auf deren 
Hintergrund sie noch als Desintegration fassbar ist“ (Hilmer 1997, 196). 



169 

 

– „die äußerliche Existenz ist damit gesetzt in diesem Verhältnis als ein 
Gleichgültiges, Zufälliges“ (ebd., 159).  

Wenn Hegel davon spricht, dass in der romantischen Kunst die Äußerlich-
keit als gegen ihre Bedeutung zufällig erscheine, dann liegt dieser Zufällig-
keit die Gleichgültigkeit von Innerlichkeit und Äußerlichkeit zugrunde. 

Da die Negativität des Schmerzes in der romantischen Kunst die Verbin-
dung von Innerlichkeit und Äußerlichkeit auflöst, liegt hier die Frage nahe, 
inwieweit die Kunst damit an die Grenzen ihrer Darstellungsmöglichkeiten 
gebracht wird. Hegel scheint das Ausmaß der Zerrissenheit und des Ge-
gensatzes zum Maßstab der romantischen Kunst erklären zu wollen.246 Er ist 
davon überzeugt, dass die im Schmerz aufkommende Innerlichkeit mit den 
Mitteln der Kunst letztlich nicht darstellbar ist. Der Grund dafür liegt wohl 
darin, dass Hegel davon ausgeht, der Geist stelle sich allein im Denken als 
er selbst und damit in angemessener Weise dar: Er „entflieht der Kunst und 
ist nur Gegenstand des Gedankens“ (Hegel (Hotho), 158). Trotzdem be-
greift Hegel die romantische Kunst zunächst von der Möglichkeit her, diese 
Negativität darzustellen. Seine Bewertung dieser Möglichkeiten ist unter-
schiedlich, aber insgesamt dominiert doch, die Darstellung des Schmerzes 
sei „gefährliche[r] Stoff“ für die Kunst, da die „äußerliche Zerrissenheit“ 
und „Misshandlung des Körperlichen“ „für sich widrig“ seien (Hegel (von 
der Pforten), 160).247  

Aber es gibt – über Hegel hinausgehend – andere Erklärungsmöglichkeiten 
für die Nichtdarstellbarkeit einer Innerlichkeit, die nicht mit der Überle-
genheit des Denkens verbunden sind. Nicht nur in der Kunst, sondern auch 

                                            
246  Vgl. Hilmer 1997, 197 f. 
247  Vgl. Hilmer 1997, 197: „Indem im Romantischen Kunst auf eine Sphäre bezogen 

wird, in der Negativität als wirklicher Schmerz existiert, stellt sich die Frage, in-
wieweit diese Negativität für Kunst grundlegend sein kann, aus mehreren Per-
spektiven. […] Lässt sich hier [in der äußerlichen Zerrissenheit; Einfügung S. O.] 
die Grenze der Darstellbarkeit noch auf eine fragwürdige ästhetische Norm zu-
rückführen, so lassen sich Motive vorstellen, die nicht primär mit der Überlegen-
heit des sich ins Allgemeine erhebenden Geistes verknüpft sind, aber gleichwohl 
eine intrinsische Nichtdarstellbarkeit des Innerlichen mit sich bringen.“ 



170 

 

im Denken zeigt sich für Hegel im Schmerzempfinden eine Grenze der 
Mitteilbarkeit, „denn sie [die Schmerzempfindung, Einfügung von S.O.] gilt 
als unvertretbar und schlechthin privat“ (Hilmer 1997, 198). Auch das Den-
ken gerät für Hegel sozusagen an Grenzen, wenn es versucht, die Schmerz-
empfindung sprachlich zu explizieren. Denn durch „die artikulierte Spra-
che, durch welche die innerlichen Empfindungen zu Worte kommen“, 
werden diese zwar dem Subjekt gegenständlich, aber ihm zugleich „äußer-
lich und fremd“ (10.116). Das Äußerlichwerden des Schmerzes ist für Hegel 
immer zugleich seine „Entäußerung“, eine „Wegschaffung der innerlichen 
Empfindungen“ (ebd.).  

Das Problem der Darstellbarkeit des Schmerzes betrifft auch die Möglich-
keiten der Kunst. Natürlich kann auch die Kunst als eine solche „Wegschaf-
fung“ aufgefasst werden.248 Das bedeutet: Die Möglichkeiten der Kunst 
reichen an das, was sie darstellen will, nicht heran, weil sie es selbst besei-
tigt. Zwar gehört zu den Wahrheitsbedingungen der Kunst nicht, dass das 
von ihr Dargestellte wirklich existiert. Aber sie hat wie jede andere Äuße-
rung von Schmerz das Problem, dass sie ihn als innerliche Empfindung 
auslöscht. Denn sie verharmlost den Schmerz – wie Hilmer beschreibt – 
„nicht erst durch die Art der Darstellung, sondern schon durch ihr Vor-
handensein“ (Hilmer 1997, 199). Insofern die im Schmerz aufkommende 
Innerlichkeit sich keinen angemessenen Ausdruck verschaffen kann, wird 
die künstlerische Darstellung ‚stumm’.249  

Die drei Stufen der romantischen Kunstform lassen sich als Schritte verste-
hen, in denen die Kunst sich der Begrenzung ihrer Darstellungsmöglichkei-
ten bewusst wird und diese Begrenzung in ihren Darstellungen reflektiert.  

Dies macht sich zunächst darin bemerkbar, dass das religiöse Prinzip des 
Christentums, das anfangs den Stoff der romantischen Kunst bildet, sich 
schon nicht mehr als Ideal im Sinne äußerer Schönheit darstellen lässt. In 

                                            
248  Vgl. 10.116: „Besonders aber das Dichten hat die Kraft, von bedrängten Gefühlen 

zu befreien.“  
249  Vgl. 14.205.  



171 

 

den an die Leidensgeschichte Christi anknüpfenden Themenkreisen macht 
sich Hegel zufolge gegenüber der Klassik  

„die Umkehr geltend, dass der Geist sich negativ gegen seine Unmittel-
barkeit und Endlichkeit wendet, sie überwindet und durch diese Be-
freiung sich für sich selbst seine Unendlichkeit und absolute Selbstän-
digkeit in seinem eigenen Bereiche gewinnt“ (14.141).  

In der religiösen Kunst des Christentums wird die eigene Innerlichkeit des 
Subjekts zentral, aber erst durch die Vermittlung mit Gott. Daher kann der 
Geist im Sinnlichen keine Versöhnung mit sich zustande bringen, sondern 
erst in der Aufopferung seiner nur natürlichen Existenz:  

„Das Menschliche, die äußerliche Existenz ist damit gesetzt in diesem 
Verhältnis als ein Gleichgültiges, Zufälliges, Partikuläres, aber auch ein 
Negatives, welches wesentlich verletzt wird“ (Hegel (von der Pforten), 
159).  

Durch das Christentum enthält das Verhältnis von Geist und Sinnlichkeit 
eine ganz andere Bedeutung: Nun befindet der Geist sich in einem negati-
ven Verhältnis zur sinnlichen Welt, denn er erfährt seine endliche und 
natürliche Existenz als ein Hindernis bei der Versöhnung mit Gott. Der 
Schmerz, der dadurch entsteht, wird in Kauf genommen, um einen größe-
ren zu vermeiden: die ewige Verdammnis.  

Im Bereich der religiösen romantischen Kunst führt Hegel die Liebe als 
geistiges Gegenstück zum klassischen Ideal ein: Im Unterschied zum Inhalt 
der religiösen romantischen Kunst ist der „griechische Gott“ Hegel zufolge 
„in sich ganz vollendet in der Seligkeit seiner Abgeschlossenheit“ (14.146). 
In der romantischen Kunst hingegen trete die Subjektivität „aus sich heraus 
in Verhältnis zu Anderem, das aber das ihrige ist, in welchem sie sich selbst 
wieder findet und bei sich selbst in Einheit bleibt“ (ebd.). Das klassische 
Ideal basiert auf der Verbindung des Geistes mit seinem Anderen. Aber der 
Begriff des ‚Anderen’ variiert in der Kunstauffassung Hegels. In der Klassik 
ist das Andere des Geistes der natürliche Leib, in der romantischen Kunst-
form jedoch ist das „Andere […] ein anderes Subjekt“ (14.156). Die roman-



172 

 

tische Kunst realisiert damit einen Wechsel von der abgeschlossenen Indi-
vidualität des klassischen Werks zur Intersubjektivität.250 

Der Abgeschlossenheit des klassischen Ideals steht in der romantischen 
Kunst die „Liebe“ gegenüber, die sich zunächst „im Sterben Gottes für die 
Menschheit manifestiert“ (14.146). Daher wird im „religiösen Kreise“ (ebd.) 
der romantischen Kunst die Liebe zu der Form, in der die schmerzhafte 
Abstraktion des Geistes von der Äußerlichkeit fassbar wird. 

Auf der zweiten Stufe der romantischen Kunstform wird die Liebe zu-
nächst zum Ausdruck der „affirmative[n] unmittelbare[n] Versöhnung des 
Geistes“ mit sich (ebd.). Auf dieser Stufe tritt der Geist „in die Weltlichkeit 
hinein“ (14.141). Auch hier bleibt das Subjekt auf sich selbst gewendet und 
sieht seinen Wert hauptsächlich in den Tugenden, die z.B. im Mittelpunkt 
der Kultur des Rittertums stehen: „die subjektive Ehre, die Liebe und die 
Treue“ (14.171). Hegel versucht insbesondere zu zeigen, wie die Thematisie-
rung des „positiven Verhältnis[ses] der Menschen zueinander“ (13.170) mit 
dem Eintreten in die Weltlichkeit zusammenfällt. Den Formen der Ehre, der 
Liebe und der Treue ist gemeinsam, dass in ihnen der Mensch dem Bedürf-
nis gehorcht, „sich anerkannt, die Unendlichkeit der Person aufgenommen 
zu sehen in einer anderen Person“ (14.182). Daher kann Hegel zufolge die 
Liebe als gemeinsamer Grundzug dieser Formen bestimmt werden.251 Auch 
in der weltlichen Liebe wird eine neue Dimension von Innerlichkeit eröff-
net, denn die Grundbestimmung der Liebe ist Hegel zufolge  

„nichts anderes, als dass das Bewusstsein sich in einem anderen Gegen-
stande vergisst, und eben in diesem Verzehren seiner in dem anderen 
sich selbst besitzt. […] Dies ist […] der Begriff des Geistes, der in einer 
äußerlichen Einheit sich manifestiert, insofern diese andere, die natürli-
che Existenz, Realität nicht Natürlichkeit ist, der Mensch nicht dieses 
Körperliche ist, sondern insofern dieses Natürliche ein Bewusstsein ist, 
so dass es in einem anderen Bewusstsein seine Realität hat“ (Hegel (von 
der Pforten), 160 f.). 

                                            
250  Vgl. Hilmer 1997, 202. 
251  Vgl. 14.171 f. 



173 

 

Während im klassischen Ideal der Geist sich in Einheit mit der sinnlichen 
Äußerlichkeit manifestierte, geht es in der romantischen Kunst um die 
Einheit des Geistigen mit einem anderen wirklichen Bewusstsein. Trotz der 
affirmativen Hinwendung zum Weltlichen bleibt die Liebe als Grundbe-
stimmung der zweiten Stufe der romantischen Kunstform durch einen 
Rückzug aus der Äußerlichkeit geprägt. Denn die neue Dimension von 
Innerlichkeit, die in der romantischen Liebe eröffnet wird, ist nicht mehr 
angewiesen auf eine Vermittlung in einem äußerlichen Medium, sondern 
bei sich selbst ist der Geist nur in einem anderen Geistigen. Das Problem der 
Darstellbarkeit des Innerlichen ist damit auf der zweiten Stufe der romanti-
schen Kunst nicht aufgehoben. Dementsprechend ist auch hier die Liebe 
mit Schmerz verbunden: Voraussetzung dafür, dass der Geist in einer ande-
ren Person bei sich selbst sein kann, ist nämlich, wie Hegel schreibt, dass 
das Bewusstsein im Anderen „sich vergisst“ – nur indem es sich selbst 
vollständig aufgibt, kann es sich in der anderen Person wieder finden. 
Hegel spricht zwar davon, dass „diese Abstraktion nicht als Qual oder 
Schmerz empfunden wird“ (Hegel (von der Pforten), 162), betont aber 
andererseits die Züge des „Negativen“, die mit dieser Selbstaufgabe zu-
sammenhängen, und zitiert „Grausamkeiten und Grässlichkeiten“ (14.166), 
die mit romantischer Liebe verknüpft sind.252  

Zugleich ist die Dimension von Innerlichkeit, die in der romantischen Liebe 
aufkommt, nicht mehr mit dem Allgemeinen vermittelt:  

„Zugleich hat aber die romantische Liebe auch ihre Schranke. Was näm-
lich ihrem Inhalt abgeht, ist die an und für sich seiende Allgemeinheit. 
Sie ist nur die persönliche Empfindung eines Subjekts, die sich nicht mit 
den ewigen Interessen und dem objektiven Gehalt des menschlichen 
Daseins […], sondern nur mit dem eigenen Selbst erfüllt zeigt, das die 
Empfindung wiedergespiegelt von einem anderen Selbst, zurückemp-
fangen will“ (14.188). 

Hier beginnen sich das vom Kunstwerk Dargestellte und der allgemeine 
Gehalt der Kunst voneinander zu lösen: Das Dargestellte wird immer ver-
einzelter und entspricht nicht mehr der allgemeinen Wahrheit, die in ihm 

                                            
252  Vgl. auch Hegel (von der Pforten), 164. 



174 

 

zum Ausdruck kommen soll. Während in der religiösen Kunst der Roman-
tik, indem sie beispielsweise die Leidensgeschichte Christi darstellt, Darge-
stelltes und Gehalt noch zusammenfallen, kommt auf der zweiten Stufe der 
romantischen Kunst nicht mehr das Allgemeine, sondern nur noch die 
„Selbständigkeit des Subjekts und seine Innigkeit“ (14.195) zur Darstellung. 
Das bedeutet aber: Die Kunst scheint kaum mehr zu leisten, im Individuum 
das Allgemeine des Weltzustands im Ganzen zur Anschauung zu bringen. 
Die dargestellte Innigkeit, die nichts außer sich selbst mitteilt, ist nicht mehr 
positiv mit dem Allgemeinen vermittelt.  

In diesem Schritt zieht die romantische Kunst Konsequenzen aus dieser 
Beschränkung. Auf der dritten und letzten Stufe der romantischen Kunst-
form versucht die Innerlichkeit überhaupt nicht mehr, sich zu artikulieren, 
nur die Unmöglichkeit der Darstellung wird noch vorgeführt. Hier fallen 
daher „die in sich unendliche Subjektivität“ (14.197) und der äußerliche 
Stoff vollständig auseinander; die romantische Kunst ist bestimmt durch 
„die innere Auflösung des Kunststoffes selber, der in seine Elemente ausei-
nandergeht, ein Freiwerden seiner Teile“ (ebd.).  

Inhalt dieser Kunst ist zunächst der formelle Charakter, „ein bestimmtes, in 
sich mit seiner Welt, seinen partikulären Eigenschaften abgeschlossenes 
Individuum“ (14.198). Der Charakter tritt als vereinzelte, völlig verselbst-
ständigte Individualität auf. Hegel unterscheidet hier zwei Formen: Entwe-
der legt diese Subjektivität, „die sich nicht an ein Höheres anknüpft“, ohne 
„eigentliche Innerlichkeit“ und „allgemeines Interesse“ (Hegel (von der 
Pforten), 166), ihre ganze Macht in die Realisierung ihrer subjektiven, ein-
seitigen Zwecke hinein, oder sie ist zwar ein „wahrhafter Adel der Seele in 
sich selbst“ (ebd., 167), aber nur innerlich eine Totalität, die sich nicht expli-
zieren kann.253 Hegel führt in den zwei Formen der „Partikularität des for-
mellen Charakters“ (ebd., 165) Verfassungen von Innerlichkeit vor, die sich 

                                            
253  Vgl. 14.199: Der Charakter erscheint als „subjektive Totalität, die aber unausgebil-

det in ihrer Innerlichkeit und unaufgeschlossenen Tiefe des Gemüts verharrt und 
sich nicht zu explizieren imstande ist.“ 



175 

 

überhaupt nicht mehr kundgeben, weil es nichts Allgemeines oder Höheres 
auszudrücken bzw. nur ein nicht Darstellbares gibt.  

Dem formellen Charakter steht als nächster Gegenstand der romantischen 
Kunst „die äußere Gestalt der Situationen, Begebenheiten, Handlungen 
gegenüber“, deren Grundtypus die „Abenteuerlichkeit“ (14.198) ausmacht. 
Das Abenteuerliche ist dadurch gekennzeichnet, dass die „Verwicklungen, 
Umstände, Folge der Begebnisse, die Art der Ausführung usf.“ (ebd.) nur 
auf eine zufällige Weise, sogar „versöhnungslos zusammengeknüpft“ 
(14.214) sind. Der Inhalt der romantischen Kunst ist auf dieser Stufe da-
durch gekennzeichnet, dass er beginnt, in einander gleichgültige Elemente 
zu zerfallen. Die negative Beziehung verschiedener Momente, die das Ideal 
in der Handlung ausmachte, beginnt sich aufzulösen, denn „in den meisten 
dieser Stoffe ist keine Lage, kein Konflikt vorhanden, wodurch das Handeln 
notwendig würde“ (14.215).  

Hegels Ausführungen bezüglich der romantischen Kunst enden mit deren 
Auflösung: Zunächst „kommt nun vor allem sogleich die vollendete Zufäl-
ligkeit und Äußerlichkeit des Stoffs in Betracht, welchen die Kunsttätigkeit 
ergreift und gestaltet“ (14.220). Da die äußere Wirklichkeit nicht mehr als 
Medium des Göttlichen dienen muss, werden nun auch absolut banale und 
zufällige Inhalte so aufgewertet, dass sie Thema der Kunst sein können. Die 
künstlerischen Produkte werden dadurch allerdings so partikulär und 
prosaisch, dass Hegel die Frage stellt, ob man diese überhaupt noch als 
Kunst bezeichnen könne.254 

Die prosaische Objektivität steht der Subjektivität gegenüber und kann in 
der künstlerischen Gestalt nicht mehr vermittelt werden: 

„Dadurch wendet sich nun aber das Interesse für die dargestellten Ob-
jekte dazu um, dass es die blanke Subjektivität des Künstlers selber ist, 
die sich zu zeigen gedenkt und der es deshalb nicht auf die Gestaltung 
eines für sich fertigen und auf sich selbst beruhenden Werkes an-
kommt, sondern auf eine Produktion, in welcher das hervorbringende 
Subjekt nur sich selber zu sehen gibt. Insofern diese Subjektivität nicht 

                                            
254  Vgl. Hegel (von der Pforten), 171. 



176 

 

mehr die äußeren Darstellungsmittel, sondern den Inhalt selbst angeht, 
wird die Kunst dadurch zur Kunst der Laune und des Humors“ 
(14.229). 

Auf dieser Stufe hört die Kunst für Hegel auf, Kunst zu sein, da sie letztlich 
aufhört, die Darstellung von (allgemeinen) Bedeutungen zu sein: Der sub-
jektive Humor setzt nunmehr nur noch ein „Gehaltloses“ frei, eine Reihe 
von „Empfindungen, die zufällig zusammenhängen“ (Hegel (von der Pfor-
ten), 173). 

Die Frage nach dem Verhältnis von Inhalt und Gestalt im dritten Stadium 
des Romantischen und nach einer in diesem Bereich möglichen Werkgestalt 
soll nun genauer in den Blick genommen werden. Die romantische Kunst 
ist, wie ausgeführt, insgesamt dadurch charakterisiert, dass der Geist sich 
nicht mehr auf das Äußere  

„als auf seine von ihm durchdrungene Realität [bezieht; Einfügung 
S. O.], sondern als auf ein von ihm abgetrenntes bloß Äußerliches, das 
sich geistentlassen für sich forttreibt, verwickelt und als eine endlos 
fortfließende, sich ändernde verwirrende Zufälligkeit herumwirft“ 
(14.211).  

Die Außenseite, in der der Geist sich nicht mehr selbst sieht, ist für ihn nun 
völlig gleichgültig geworden, und auch ihrerseits tritt sie als „äußerlich und 
zufällig bestimmt“ auf (14.212). Da die Bedeutung, die in der Kunst darge-
stellt werden soll, nicht mehr äußerlich ausgedrückt werden kann und nur 
in der Innerlichkeit ihr angemessenes Medium findet, wird die Äußerlich-
keit nun endgültig aus der Aufgabe entlassen, Darstellung des Innerlichen 
zu sein und beginnt, sich zu verselbständigen. Aus der Abwertung des 
Sinnlichen in der christlichen Kunst der Romantik folgt daher dessen Ver-
selbstständigung auf der letzten Stufe der romantischen Kunst. Diese Ver-
selbstständigung des Äußerlichen wird für Hegel als eine Freisetzung er-
kennbar. Die romantische Kunst gibt die Äußerlichkeit frei, indem sie sie 
vom Zweck der Darstellung des Innerlichen befreit. Was übrig bleibt, sind 
die „Spuren jenes schmerzhaften Rückzugs aus der Artikulation“ (Hilmer 
1997, 210).  



177 

 

Die Verselbstständigung des Äußerlichen führt Hegel zufolge zur Auflö-
sung der Einheit der Kunstgestalt.255 Schon im Abenteuerlichen wird die 
Gestalt fragmentarisch, in ihrem Umfang kontingent, sie ist – mit Hegels 
Worten – nur noch äußerlich eine Einheit, denn ihre einzelnen Elemente 
hängen nur noch zufällig zusammen. Diese kontingenten Elemente können 
nur zur Geltung kommen, weil sie willkürlich ins Werk gesetzt und nur 
noch um ihrer selbst willen gezeigt werden. 

Auf der letzten Stufe der romantischen Kunst kommt es schließlich zur 
Auflösung der Kunstgestalt selbst. Im subjektiven Humor existiert schon 
keine Kunstgestalt im eigentlichen Sinne mehr: 

„Es ist da nicht eine Gestalt, die der Künstler hervorbringt, sondern das 
Subjekt gibt nur sich selbst zu sehen, der Gegenstand, das Objektive, 
Äußerliche ist das Unbedeutendste“ (Hegel (von der Pforten), 172). 

Das Kunstwerk zieht sich so weit aus der Sinnlichkeit zurück, dass es den 
Anschein hat, als käme es auf das Werk selbst nicht mehr an. Andererseits 
bedarf es aber einer gewissen Einheit und Identität von Inhalt und sinnli-
cher Gestaltung, da es sonst als Werk schlicht und einfach verschwunden 
wäre. Wenn die Rede vom Kunstwerk noch sinnvoll sein soll, bedarf es also 
einer gewissen Gebundenheit an die Form der sinnlichen Anschauung.  

4.2.4 Die Theorie der romantischen Kunst und die Kunst der 
Moderne 

Nachdem Hegels Theorie der romantischen Kunstform rekonstruiert wur-
de, möchte ich abschließend skizzieren, inwieweit eine Anknüpfung an 
Hegels Ästhetik in Bezug auf die Kunst der Moderne möglich ist. Die Kunst 
der Moderne entwickelte sich etwa um die Wende vom 19. zum 20. Jahr-
hundert.256 In der bildenden Kunst betrifft der Begriff der ‚ästhetischen 
Moderne’ nach Adorno die Abkehr vom jahrhundertealten Kanon formaler 

                                            
255  Vgl. 14.197. 
256  Es geht jetzt nicht darum, zu klären, ob es hier eine scharfe historische Zäsur gibt 

und wenn ja, wo diese genau anzusetzen wäre, sondern allein um die ästhetische 
Seite des modernen Kunstparadigmas. 



178 

 

Prinzipien wie Perspektive, Proportionsregeln, Goldenem Schnitt und 
anderen Bildsymmetrien. Gemeinhin wird die sogenannte ‚Abstrakte Male-
rei’ als Übergang zur Kunst der Moderne betrachtet. Die Abkehr von der 
vormodernen Kunst zeigt sich beispielsweise darin, dass der Bildgegen-
stand, wie Lyotard sagt, in einem gewissen Sinne aufgelöst wird.257 Seine 
Ganzheit zerfällt in einzelne Fragmente, die dann in einer verfremdeten 
Weise wieder neu zusammengesetzt werden. 

Die literarische Moderne ist dadurch gekennzeichnet, dass die in sich ge-
schlossene Ordnung eines erzählerischen Ablaufs oder einer dramatischen 
Handlung zugunsten eines offenen Beziehungsgeflechts aufgegeben wird.258 
In der Lyrik rückt häufig statt inhaltlicher Kriterien die Sprachlichkeit des 
Werks in den Fokus. Deshalb kann auch ein beliebiges Thema zum Gegen-
stand der Literatur werden. 

Hegel scheint also in gewisser Weise schon vorweggenommen zu haben, 
was wir heute als Charakteristika der modernen Kunst ansehen: Alles Mög-
liche kann Gegenstand der Kunst werden, es gibt keine Beschränkungen 
mehr in Inhalt und Form. Der Zusammenhang der einzelnen Elemente des 
Werks wird immer gleichgültiger, dadurch kommt es zur Auflösung der 
Einheit von Stoff und Gestalt und zur Fragmentierung der Kunstgestalt.  

Für Hegel ist damit allerdings eine Trivialisierung der Kunst verbunden. Er 
hat sich auf die Frage, inwieweit mit neuen Formen auch neue, nicht trivia-
le Inhalte ausgedrückt werden können, nicht besonders weit eingelassen. 
Anstatt zu reflektieren, inwieweit gerade die Merkmale der romantischen 
Kunstform neue Darstellungsbereiche erschließen können und in welchem 
Maß es erst ihr gelingt, die Darstellungsmöglichkeiten der Kunst auszu-
schöpfen, ist für Hegel damit eine Verfallstendenz verbunden: In der ro-

                                            
257  Vgl. Lyotard 1982, 50. 
258  Beispielsweise in Alfred Döblins Berlin Alexanderplatz (1929), Robert Musils Der 

Mann ohne Eigenschaften (1930-1952), Hermann Brochs Die Schlafwandler (1931-
1932), Marcel Prousts A la recherche du temps perdu (1913-1927), T. S. Eliots The 
Waste Land (1922), Ezra Pounds Cantos (1917-1970), Virginia Woolfs Mrs. Dalloway 
(1925) und James Joyces Ulysses (1922). 



179 

 

mantischen Kunst beginne sich die Kunst als Ganzes aufzulösen, um in 
höhere Formen des Geistes überzugehen.  

In Hegels Ausführungen zeichnet sich aber – ohne dass er das selbst gese-
hen hätte – die Möglichkeit einer positiven Deutung der romantischen 
Kunstform ab, wenn man davon ausgeht, dass die neuen Darstellungsbe-
reiche auch die Darstellung von neuen, nicht trivialen Inhalten ermögli-
chen: Der entscheidende neue, nicht triviale Inhalt der Kunst der Moderne 
kann beispielsweise, wie Wandschneider ausführt, darin gesehen werden, 
dass die Autonomie, durch die die Kunst immer schon ausgezeichnet war, 
nun endlich auch Gegenstand der künstlerischen Darstellung sein kann.259 

Allerdings ist den oben genannten Kunstformen gemeinsam, dass sie noch 
an ein Kunstwerk im traditionellen Sinne gebunden sind. Deshalb drängt 
sich hier die Frage auf, inwieweit die Theorie der romantischen Kunst auch 
als Modell für solche Kunstformen dienen kann, die scheinbar nicht mehr 
an ein ‚Werk’ im traditionellen Sinne gebunden sind.  

Ich möchte diese Frage am Beispiel einer konkreten Kunstbetrachtung 
beantworten: an John Cages 4’33’’. Die Partitur von John Cages erstem silent 
piece, das unter dem Titel 4’33’’ bekannt geworden ist, besteht aus einem 
weißen Blatt Papier, auf dem dreimal das Wort tacet geschrieben steht. 
Cage hat sein Stück in drei Sätze gegliedert. In der Uraufführung verdeut-
lichte der Pianist David Tudor diese drei Sätze, indem er den Klavierdeckel 
öffnete und schloss – zum ersten Mal nach 33 Sekunden, dann nach zwei 
Minuten und 40 Sekunden und beim letzten Mal nach einer Minute und 20 
Sekunden. Bei dieser Aufführung war kein einziger von Cage intendierter 
Klang zu hören. Laut Partitur ist weder die Länge der Sätze oder die Dauer 
des Stückes festgelegt, noch die Zahl der Musiker oder die Art der Instru-
mente. Cage hatte mit 4’33’’ etwas geschaffen, was in der abendländischen 
Musik bis dahin nicht existierte: eine komponierte Stille.260 

                                            
259  Vgl. Wandschneider 2005, 131. 
260  Eine ähnliche Entwicklung gibt es auch in der bildenden Kunst und in der litera-

rischen Avantgarde des Dada: Robert Rauschenbergs White Paintings sind sieben 
einfarbig weiße Tafeln, auf denen sich nur das Licht und der Schatten ihrer Um-



180 

 

Normalerweise ist eine Partitur so etwas wie eine Anleitung, ein definiertes 
musikalisches Geschehen hervorzubringen. Aber hier ist die Wiederer-
kennbarkeit des Werkes bei der Aufführung kaum mehr gegeben, denn es 
sind die unterschiedlichsten Geräusche, gerade die von den Zuschauern 
selbst hervorgebrachten Geräusche, die zum Lautereignis führen, während 
die Musiker keinen einzigen Ton spielen. 

Entgegen der Hegelkritik der modernen Ästhetik zeichnet sich meines 
Erachtens gerade bei Hegel eine Antwort auf die Frage ab, wie dieses Ge-
schehen zu fassen sei. Denn gerade ein Konzert, bei dem man keine Musik 
hört, scheint mir genau die Realisierung dessen zu bezeichnen, was Hegel 
mit dem Begriff der ‚Auflösung der Gestalt’ und dem Zurückziehen der 
Kunst aus der Sinnlichkeit zu beschreiben versuchte.  

Aber auch in 4’33’’ ist der Rückzug aus der Sinnlichkeit nicht total: Zu 
hören sind unterschiedlichste Umweltgeräusche. Diese beliebigen, einander 
gleichgültigen und in ihrer Entstehung völlig zufälligen Geräusche bilden 
zwar nur noch eine äußerliche und in ihrem Umfang kontingente Einheit, 
trotzdem muss 4’33’’ als Kunst in einem gewissen Sinne gegen seine Um-
welt abgegrenzt bleiben, um überhaupt als ‚Kunst’ wahrgenommen zu 
werden. Auch muss mit der Fragmentierung des Kunststoffes und der 
Gestalt keine Trivialisierung des mitzuteilenden Kunstgehaltes einherge-
hen: 4’33’’ zeigt, dass überall Musik ist. Hegels Philosophie der Kunst bietet 
daher interessante und auch heute noch aktuelle Einsichten in die Struktur 
des Kunstwerks. 

Nun können die wesentlichen Ergebnisse der bisherigen Analyse kurz 
zusammengefasst und ein erstes Zwischenfazit der Untersuchung gezogen 
werden. Der erste Teil der vorliegenden Arbeit beabsichtigte zu zeigen, 
inwieweit die Ästhetik Hegels die Erfordernisse an eine Theorie der mo-
dernen Kunst erfüllt.  

                                                                                                                                        
gebung spiegelt. Im Dada entstanden scheinbar sinnfreie Lautgedichte, die nur 
das lautsprachliche Geschehen veranschaulichen.  



181 

 

Die besondere Stärke der hegelschen Kunstphilosophie liegt meines Erach-
tens im systematischen Begründungszusammenhang. Der Kunstbegriff 
wird nicht einfach vorausgesetzt, sondern stützt sich auf allgemeine syste-
matische Überlegungen. Der Versuch, das, was Kunst ausmacht, philoso-
phisch zu fassen, findet daher in Hegels Idealismus eine tragfähige Basis. 
Dies macht, denke ich, gute Gründe für diese Konzeption sichtbar. Für die 
Ästhetik heißt das allerdings, dass sie – wie darlegt – nur als Teilsystem 
eines philosophischen Gesamtentwurfs denkbar ist. In diesem Sinn ist hier 
nach einer Begründungsbasis der Kunstphilosophie gefragt worden. Hegel 
sieht diese in der Absolutheit des Logischen.  

Es konnte gezeigt werden, dass Hegels Ausführungen zum logischen Be-
griff das Fundament für die Struktur des Kunstwerks bilden. Hegel ver-
steht den Begriff als eine dynamische Struktur, die wesentlich durch eine 
„negative Reflexivität“ gekennzeichnet ist. Die Struktur des Kunstwerks ist 
als Realisierung dieser begrifflichen Struktur zu verstehen. So konnte ein 
Werkbegriff etabliert werden, der wesentliche Merkmale moderner Künste, 
wie Prozessualität und Selbstreflexivität einschließt. Daher ist Hegels Äs-
thetik den Herausforderungen der philosophischen Durchdringung der 
modernen Kunst gewachsen.  

In der Theorie der drei Kunstformen wurde deutlich, dass bei Hegel kein 
abstrakter Kunstbegriff vorliegt. Hegel gelingt es, einen Kunstbegriff zu 
begründen, der weder auf eine bestimmte Art von Werken beschränkt ist, 
noch abstrahierend von der geschichtlichen Kunstentwicklung gefasst 
wird. Dementsprechend konnte einsichtig gemacht werden, dass Hegel 
erkannt hat, dass der Kunstbegriff zu bestimmungsreich ist, als dass er auf 
eine abstrakte und einseitige Definition zurückgeführt werden könnte.  

In der Analyse der Kunstformen konnte weiterhin aufgewiesen werden, 
wie Kunstwerke unterschiedliche Beziehungen von Inhalt und Gestalt 
realisieren, indem sie gegebenes sinnliches Material aufnehmen und verar-
beiten. In der Untersuchung der romantischen Kunstform wurde nochmals 
Hegels Fruchtbarkeit für die Interpretation moderner Kunst begründet und 
an einer konkreten Kunstbetrachtung ausgewiesen. Insbesondere konnte an 
dieser Kunstbetrachtung nachgewiesen werden, dass Hegels Kunstbegriff 



182 

 

sich auch auf Kunstformen anwenden lässt, denen kein scheinbar kein 
‚Werk’ mehr im traditionellen Sinne zugrunde liegt. 

Hegels Ansätze wurden in der neueren Ästhetikdebatte sehr kritisch rezi-
piert. In den ästhetischen Theorien seit dem 20. Jahrhundert artikuliert sich 
ein notorischer Zweifel, ob Hegels Kunstbegriff überhaupt Sinn abzuge-
winnen sei. Gemäß des Ziels der vorliegenden Arbeit, die hegelsche Ästhe-
tik in ihrer sachlichen Berechtigung aber auch in ihrer Bedeutung für die 
neuere Ästhetikdebatte darzulegen, ist es deshalb erforderlich, die wich-
tigsten Strukturen und Positionen der neueren Diskussion an exemplari-
schen Ansätzen aufzuzeigen. Daher wird sich der zweite Teil dieser Arbeit 
ausführlicher mit diesen Theorien beschäftigen. 

Die Ansätze werden vor dem Hintergrund der hegelschen Ästhetik kriti-
siert. Diese Arbeit beansprucht zu zeigen: Aufgrund der Vernachlässigung 
einer umfassenden Bestimmung des Kunstbegriffs kann es ihnen nicht 
gelingen, ein angemessenes Kunstdenken zu etablieren. Damit kann deut-
lich gemacht werden, dass sie selbst nicht einhalten, was sie zu leisten vor-
geben. 

Im Verlauf der Analyse werden sowohl ein verkürztes Hegelverständnis 
als auch die von neueren Ästhetiktheorien erhobenen Vorwürfe gegen 
Hegel vor dem Hintergrund der bisher entwickelten Ergebnisse entkräftet. 
Zu diesem Zweck werden die gegen Hegel vorgetragenen Argumente 
zusammengetragen und kritisch geprüft.  

 



183 

 

5. ÜBERLEGUNGEN ZUR ENTWICKLUNG DER NEUEREN ÄSTHETIK  
Die Frage nach Hegels systematischem Kunstbegriff scheint für die gegen-
wärtige Ästhetikdebatte wenig attraktiv zu sein. Dies liegt nur zu einem 
Teil daran, dass einem Bemühen um die Aktualität Hegels die berüchtigte 
These vom ‚Vergangenheitscharakter der Kunst’ im Weg stand, mit der er 
seine Kritiker immer wieder herausgefordert hat.  

Die Hegel-Kritik der neueren Ästhetik bezieht sich nicht ausschließlich auf 
die These vom Ende der Kunst, sondern zieht Hegels idealistische Prämis-
sen grundsätzlich in Zweifel. Im letzten Jahrhundert hat man sich in der 
Philosophie großenteils von idealistischen Systementwürfen verabschiedet. 
Infolgedessen ist auch Hegels Kunstphilosophie zunehmend in die Kritik 
geraten, denn auch hier scheinen Hegels metaphysische Voraussetzungen 
nicht mehr nachvollziehbar zu sein. Insbesondere sein Versuch, das Wesen 
der Kunst zu bestimmen sowie den Kunstbegriff auf dem Begriff der 
Wahrheit zu fundieren, hat die Kritik neuerer ästhetischer Ansätze hervor-
gerufen.  

Außerdem wirft man Hegel vor, zu versuchen, Kunst mithilfe eines klassi-
schen Werkideals der sinnhaft geschlossenen Gestalt und der organischen 
Vermittlung der Teile zum Ganzen zu bestimmen. Dies werde aber vielen 
neueren Erscheinungsformen von Kunst nicht gerecht. Die modernen 
Künste hätten so grundlegend andere Formen anzunehmen begonnen, dass 
sie nicht mehr mithilfe dieser Kategorien erfasst werden können. Hegels 
Kunstphilosophie führe daher nicht zu einem angemessenen Verständnis 
von moderner Kunst und erweise sich für Probleme gegenwärtiger Ästhe-
tik als ungeeignet.  

Für die vorliegende Arbeit ist es von großem Interesse, dass sich die neuere 
Ästhetik in eine Richtung entwickelt hat, die Hegel namentlich zu ihren 
Feinden erklärt hat.261 Jeder Versuch eines Rückgriffs auf Hegels Kunstphilo-
                                            
261  So ist beispielsweise für Rüdiger Bubner Hegels Ästhetik der Inbegriff einer 

„heteronomen“ Ästhetik, der es nicht um eine angemessene Beschreibung von 
Kunst, sondern nur darum gehe, sich ihres eigenen, überlegenen Standpunktes zu 
vergewissern. Vgl. Bubner 1989, 16-20 u. 30-34. 



184 

 

sophie muss sich daher mit den gegen Hegel vorgebrachten Argumenten 
auseinandersetzen. Deshalb werden im Folgenden die wichtigsten Entwick-
lungen und Tendenzen der neueren Ästhetik seit dem 20. Jahrhundert kurz 
idealtypisch skizziert. Die dargelegten Überlegungen richten sich auf die 
grundsätzlichen Prinzipien und Voraussetzungen dieser Ansätze. Natürlich 
können in der Regel spezifische Entwicklungen und Varianten nicht be-
rücksichtigt werden, sondern es werden in einem knappen Überblick all-
gemeine Merkmale der wichtigsten Strömungen und Positionen in der 
neueren Ästhetik herausgestellt. Die gegen Hegel vorgebrachten Argumen-
te der unterschiedlichen Ansätze werden zusammengetragen, um zu prü-
fen, inwieweit diese Argumente wirklich überzeugend Hegels kunstphilo-
sophisches Konzept widerlegt haben und inwieweit sie selber einhalten, 
was sie zu leisten vorgeben. 

Die unterschiedlichen Ansätze der jüngeren Ästhetik werden systematisch 
dargestellt und kritisiert (5.1-5.6). Bei der Darstellung der Strömungen und 
Positionen bietet es sich an, zwei Richtungen zu unterscheiden: Zu nennen 
sind hier erstens die philosophiegeschichtlich älteren Werkästhetiken, in 
denen das Werk als „Instanz einer überlegenen Wahrheit“ (Küpper/Menke 
2003, 11) verstanden wird. Gemeint sind die Wahrheitsästhetiken Heideg-
gers und Adornos. Sie verstehen sich zwar einerseits als Kritik an Hegels 
Kunstphilosophie, halten jedoch andererseits an Hegels zentralem Grund-
gedanken, dass Wahrheit in der Kunst sei, weiter fest (5.1 und 5.2). Von 
diesen beiden Positionen können verschiedene jüngere Strömungen abge-
grenzt werden, die sich aus der Kritik an den Werkästhetiken entwickelt 
haben und die sich von einer Theorie des Kunstwerks als Ort der Wahr-
heitsenthüllung radikal verabschieden. Hier sind es vor allem Theorien 
ästhetischer Erfahrung, Performanztheorien, sprachanalytische Ansätze 
und postmoderne bzw. poststrukturalistische Positionen, die die Diskussi-
on geprägt haben (5.3-5.6). 

5.1 Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks 

Heidegger und Adorno stimmen darin überein, dass sie sich von der idea-
listischen Ästhetik abgrenzen und ein neues Nachdenken über Kunst errei-



185 

 

chen wollen. Ausgangspunkt der Kritik ist bei beiden der Vorrang der 
wissenschaftlich-philosophischen Erkenntnis in Hegels System, der mit 
einer Unterordnung der Kunstanschauung einhergeht.262 Um einen neuen, 
andersartigen Anfang des Nachdenkens über Kunst zu versuchen, schlägt 
Heidegger in seiner kunsttheoretischen Hauptschrift Der Ursprung des 
Kunstwerks eine Änderung der Methode vor und versucht sich radikal von 
den Denkstrukturen der abendländischen Ästhetikgeschichte zu lösen. 
Letztlich strebt er damit sogar eine Überwindung der Ästhetik als philoso-
phischer Disziplin an. Adornos Kritik an Hegel setzt hingegen an dessen 
‚Identitätsdenken’ an, denn dieses sei einem falschen Harmonieideal ver-
pflichtet und könne daher nicht nur die für die Kunst der Moderne charak-
teristische Zerrissenheit nicht adäquat beschreiben, sondern verkenne auch, 
dass die Kunst die einzige Möglichkeit gesellschaftlicher Rettung besitze. 
Im Folgenden sollen die Grundzüge von Heideggers und Adornos Kunst-
philosophie dargestellt werden, bevor untersucht wird, ob beiden gelingt, 
ihre Intention eines Neuanfangs der Kunstphilosophie einzulösen.  

Heidegger hat mit seinem Kunstwerk-Aufsatz einen neuen Zugang zur 
Kunst schaffen wollen. Seine Kritik der herkömmlichen Ästhetik ist einge-
bettet in eine grundsätzliche Kritik des metaphysischen Denkens. Diese 
setzt an der zentralen Stellung des Subjekts in der abendländischen Philo-
sophietradition an. Heidegger zufolge ist die Grundfrage der Philosophie 
die Frage nach dem Sinn des Seins. Da die abendländische Philosophie aber 
immer versucht habe, das Sein vom Subjekt bzw. vom Seienden her zu 
begreifen, sei die Frage nach dem Sein als Sein hier noch gar nicht gestellt 
worden. Heidegger hingegen fragt nach dem Sein als solchem und versucht 
damit die Zentrierung des Denkens um das Subjekt aufzuheben. Die Do-
minanz des Subjekts führt nach Heidegger dazu, über alle anderen 
Seinsbereiche zu verfügen und sie damit abzuwerten. Der verzerrte 

                                            
262  Heidegger äußert sich zwar zu Hegels These vom Vergangenheitscharakter der 

Kunst nur dahingehend, dass die „Entscheidung“ über „Hegels Spruch“ „noch 
nicht gefallen“ sei (Heidegger 1999, 84). Dennoch ist seine Kunstphilosophie ins-
gesamt nur vor dem Hintergrund seiner Kritik der idealistischen Ästhetik zu ver-
stehen, die den Bereich der Kunst abwerte.  



186 

 

Seinsbegriff der abendländischen Metaphysik ist nach Heidegger für die 
Unterordnung der Kunst unter die Philosophie verantwortlich: Die domi-
nante Stellung, die das abendländische Denken dem Subjekt dem Objekt 
gegenüber verleihe, führe auch zu einer Abwertung des Kunstwerks.263 
Nach seiner Vorstellung evoziert die Überbetonung des Subjekts zwangs-
läufig ein Objekt, das aus Sicht des Subjekts beherrscht werden muss. Ein 
solches Objekt ist auch das Kunstwerk, dessen ‚Eigen-Sein’ und Würde nur 
durch die Aufhebung der Subjekt-Objekt-Opposition gerettet werden kann. 
Auch die Begrifflichkeit der Ästhetik sei von metaphysischen Vorurteilen 
geprägt und verstelle dadurch den Blick auf das Wesen des Kunstwerks.  

Wie Heidegger im ersten Teil des Kunstwerk-Aufsatzes einsichtig zu ma-
chen versucht, hängt die ‚Seinsvergessenheit’ im Bereich der Kunstphiloso-
phie mit dem Ungenügen der metaphysischen Dingontologie zusammen. 
In der abendländischen Philosophietradition ist es  

„eine bekannte Tatsache, dass schon von altersher, sobald die Frage ge-
stellt war, was das Seiende überhaupt sei, die Dinge in ihrer Dingheit 
sich als das maßgebende Seiende immer wieder vordrängten“ (Heideg-
ger 1999, 13).  

Daher verwundert es nicht, dass auch die herkömmliche philosophische 
Ästhetik Kunstwerke primär als eine bestimmte Art von Dingen verstanden 
hat. Aber die drei dominanten Dingbegriffe der philosophischen Tradition: 
(a) das Ding besteht aus Substanz und Akzidens, (b) das Ding sei die „Ein-
heit in der Empfindungsmannigfaltigkeit“ (ebd., 17), (c) das „Ding ist ge-
formter Stoff“ (ebd., 19) fordern Heideggers Kritik heraus, da hier ein 
Dingbegriff entwickelt werde, der das Ding „überfällt“ (ebd., 17) und es zu 
einem dem Subjekt verfügbaren Objekt entwerte. 

Diese ontologischen Vormeinungen bestimmen nach Heidegger die Termi-
nologie der abendländischen Ästhetik. Verdeutlichen lässt sich Heideggers 
Sichtweise insbesondere am Beispiel des dritten traditionellen Dingbegriffs, 
der das Ding als geformten Stoff bestimmt. Die Unterscheidung von ‚Stoff’ 
und ‚Form’ macht zwar nach Heidegger „das Begriffsschema schlechthin für 

                                            
263  Vgl. Heidegger 1999, 24. 



187 

 

alle Kunsttheorie und Ästhetik“ (ebd., 19) aus, aber weder diese begriffliche 
Unterscheidung selbst noch dass sie ursprünglich in den Bereich der Kunst 
und des Kunstwerkes gehöre, sei in der herkömmlichen Ästhetik hinrei-
chend begründet worden. Form und Stoff seien „Allerweltsbegriffe“ (ebd.), 
die auf alles Mögliche anwendbar seien. Da in der abendländischen Philo-
sophietradition darüber hinaus der Begriff der Form häufig dem Rationa-
len, der des Stoffes häufig dem Irrationalen zugeordnet werde, werde das 
Begriffspaar Stoff/Form mit der Subjekt-Objekt-Beziehung verbunden. 
Diese Kopplung führt nach Heidegger zu einer „Begriffsmechanik“, der 
zwar „nichts widerstehen kann“ (ebd., 20), die aber den Blick auf das We-
sen des Dings verstellt, indem sie ihm diese Kategorien einfach überstreift. 
Heidegger versucht daher, „die Ausweitung und Entleerung dieser Begriffe 
rückgängig zu machen“ (ebd.). Da nach Heidegger dieser Begriffsschema-
tismus, der sich auch in anderen Begriffen wie ‚Funktion’, ‚Symbol’ und 
‚Allegorie’ äußert, dem Kunstwerk äußerlich bleibt und nichts von dessen 
Wesen in den Blick bringt, übersetzt er diese Begriffe in seine eigene Spra-
che.264 Heidegger versucht, sich dadurch von den mit diesen Begriffen ver-
bundenen Vorurteilen zu lösen. Er wählt eine phänomenologische Vorge-
hensweise, die „zu den Sachen selbst“ führen und daher auch die Eigenart 
des Kunstwerks nicht verschütten soll.  

In einem ersten Schritt soll dazu das Dingsein der Kunstwerke genauer 
untersucht werden. Heidegger bestreitet nicht, dass Kunstwerke etwas 
Dinghaftes an sich haben:  

„Die Werke sind so natürlich vorhanden wie Dinge sonst auch. Das Bild 
hängt an der Wand wie ein Jagdgewehr oder ein Hut. Ein Gemälde, z.B. 
jenes von van Gogh, das ein Paar Bauernschuhe darstellt, wandert von 
einer Ausstellung in die andere. Die Werke werden verschickt wie die 
Kohlen aus dem Ruhrgebiet und die Baumstämme aus dem Schwarz-
wald. Hölderlins Hymnen waren während des Feldzugs im Tornister 
mitverpackt wie das Putzzeug. Beethovens Quartette lagen in den La-
gerräumen des Verlagshauses wie die Kartoffeln im Keller“ (ebd., 9).  

                                            
264  Vgl. ebd., 14-20. 



188 

 

Doch er will zeigen, dass dieses ‚Dinghafte’ zwar allen Kunstwerken ge-
meinsam ist, sie aber – und das ist für ihn entscheidend – in bloßem 
Dingsein nicht aufgehen. Über sein Dingsein hinaus zeige das Kunstwerk 
noch etwas anderes: Im Kunstwerk – so Heideggers zentrale These – ereig-
ne sich Wahrheit, die die „Unverborgenheit des Seienden“ (ebd., 50) sei.  

Um diese Unverborgenheit näher zu fassen, unterscheidet Heidegger zu-
nächst ‚Ding’ von ‚Zeug’. Unter ‚Zeug’ wird das von Menschen hergestellte 
Gebrauchsding verstanden. Sein bestimmendes Merkmal ist seine 
„Zuhandenheit“, d. h. seine Dienlichkeit und Verlässlichkeit. Die 
Zuhandenheit fällt am Zeug selbst nicht weiter auf, während es gebraucht 
wird, endet aber abrupt im Falle eines Defekts.  

Um zu verstehen, was das Zeug als Zeug ausmacht, ändert Heidegger 
seinen Blickwinkel: Er richtet vom Kunstwerk aus seinen Fokus neu auf das 
Zeug. Seine These ist, dass erst das Kunstwerk vermag, seinem Betrachter 
das „Zeugsein des Zeugs“ zu eröffnen. Als Beispiel wählt Heidegger ein 
Bild van Goghs, das ein Paar Bauernschuhe zeigt: 

„Van Goghs Gemälde ist die Eröffnung dessen, was das Zeug, das Paar 
Bauernschuhe, in Wahrheit ist. Dieses Seiende tritt in die 
Unverborgenheit des Seins heraus. Die Unverborgenheit des Seins 
nannten die Griechen α Үλήθεια. Wir sagen Wahrheit und denken wenig 
genug bei diesem Wort. Im Werk ist, wenn hier eine Eröffnung des Sei-
enden geschieht in das, was und wie es ist, ein Geschehen der Wahrheit 
am Werk“ (ebd., 30). 

Erst das Kunstwerk kann nach Heidegger den Zeugcharakter der Bauern-
schuhe zum Vorschein bringen – es vermag das Wesentliche des Zeugseins 
herauszustellen und eröffnet, was „das Schuhzeug in Wahrheit ist“. Die 
Wahrheit des Zeugs erfährt die Bäuerin zwar noch unmittelbar, indem sie 
die Schuhe einfach trägt – die Betrachter aber haben „die Unmittelbarkeit 
der Erfahrung einer bäuerlichen Welt längst verloren, sehen die Zusam-
menhänge nicht mehr“ (Körfer 2008, 86). Das Kunstwerk jedoch kann sei-
nem Betrachter die Besonderheit der bäuerlichen Welt vor Augen stellen – 
es lässt ihm eine „Welt“ aufgehen. Daher wird in der Kunst ein „Wahr-
heitsgeschehen“ sichtbar: Etwas, was gemeinhin verborgen war, wird nun 
in die „Unverborgenheit“ gerückt. Weil jedes Kunstwerk auf seine Weise 



189 

 

ein Beispiel dafür sei, glaubt Heidegger daraus die allgemeine These ablei-
ten zu können, das Wesen der Kunst sei „das Sich-ins-Werk-Setzen der 
Wahrheit des Seienden“.  

Heidegger interpretiert Wahrheit als Geschehnis, nicht als etwas Ewiges und 
Dauerhaftes, sondern als ein „Streit“ zwischen zwei unterschiedlichen 
Kräften, die Heidegger als „Lichtung“ und „Verbergen“ bezeichnet:  

„Zum Wesen der Wahrheit als der Unverborgenheit gehört dieses Ver-
weigern in der Weise des zwiefachen Verbergens. […] Mit dem verber-
genden Verweigern soll im Wesen der Wahrheit jenes Gegenwendige 
benannt sein, das im Wesen der Wahrheit zwischen Lichtung und Ver-
bergung besteht. Es ist das Gegeneinander des ursprünglichen Streites. 
Das Wesen der Wahrheit ist in sich selbst der Urstreit, in dem jene offe-
ne Mitte erstritten wird, in die das Seiende hereinsteht und aus der es 
sich in sich selbst zurückstellt“ (Heidegger 1999, 53). 

Andere Begriffe für Lichtung und Verbergen sind nach Heidegger „Welt“ 
und „Erde“. Da die Erde immer das Sich-Verschließende ist, steht sie der 
Welt, dem Sich-Öffnenden entgegen. Beide Dimensionen des Kunstwerks 
stehen so in einem Verhältnis des Streits zueinander. Dieser Streit ist aber 
nicht auf einen Sieg einer Seite oder gar auf ihre Vernichtung angelegt, 
sondern die eine Seite ist auf die andere angewiesen und mehr noch, jede 
trägt die andere empor: 

„Die Erde könnte als sie selbst nie zum Vorschein kommen, wenn die 
Welt nicht entbergende Kraft besäße, und umgekehrt könnte durch die 
Welt nichts ausdrücklich und dann auch überraschend zur Präsenz ge-
bracht werden, wenn dies nicht vor dem Hintergrund der gewöhnli-
chen Unauffälligkeit, d.h. Verborgenheit des Seienden (und vor allem 
des ‚Zeugs’) geschähe“ (Ullrich 1998, 380).  

Mit dem Wechselbezug, der sich im Ineinanderspiel von Erde und Welt 
zeigt, glaubt Heidegger das dualistische Denken der abendländischen Me-
taphysik überwunden zu haben. Damit verbunden ist zugleich die Umdeu-
tung des Stoff-Form-Schemas in ein dynamisches Geschehen. Die Erde als 
das gleichsam Stoffliche wird nicht als eine bloß zu formende Materie ver-
standen, sondern bildet zusammen mit Welt, dem gestaltenden Element, 



190 

 

ein dynamisches Streitgeschehen, bei dem beide ihr Wesen bewahren.265 
Allein dort, wo Wahrheit im Zusammenspiel von Erde und Welt als Streit 
ins Werk gesetzt und für den Betrachter erfahrbar wird, haben wir es nach 
Heidegger mit einem Kunstwerk zu tun. 

Heidegger hat in seinem Kunstwerkaufsatz wie in seiner gesamten Philo-
sophie versucht, sich kritisch von den Begriffen der traditionellen Ästhetik 
zu lösen, indem er sie in eine andere Sprache übersetzt. Dadurch glaubt er 
einen neuen Zugang zur Kunst schaffen zu können, der das Kunstwerk 
nicht im Dienste der Philosophie instrumentalisiert. Auch seine phänome-
nologische Verfahrensweise ist ein Ausdruck dieses Versuchs: Heidegger 
versucht das Werksein der Werke vom Objekt selbst her zu denken – er will 
es „kennenlernen“ und „erfahren“ (Heidegger 1999, 11). Damit will er das 
Werk und nicht den Betrachter zum Ausgangspunkt der Kunstreflexion 
machen. Er beansprucht, das Wesen des Kunstwerks phänomenologisch 
aus der Begegnung mit dem Werk gewinnen zu können. Das Wesen des 
Kunstwerks, sein Werk-Sein, bestehe darin, dass in ihm ein Wahrheitsge-
schehen am Werk sei. Nur dann, wenn dieses Wahrheitsgeschehen als 
Streit von Erde und Welt ins Werk gesetzt wird, kann es sich Heidegger 
zufolge um ein Kunstwerk handeln.  

Wie aber das Werk als existierendes Ding beschaffen sein muss, damit das 
Wahrheitsgeschehen überhaupt in Erscheinung treten kann, und wie es 
sich dadurch von anderen Dingen abgrenzt, kann man nach Heidegger gar 
nicht sagen, da das, was Kunstwerke ausmacht, grundsätzlich nicht von 
ihrer Dinghaftigkeit her zu erfassen ist. Umgekehrt ist fraglich, ob Heideg-
gers Behauptung, dass sich die Begriffe des Zeugs und des Dings nur vom 
Kunstwerk her erläutern lassen, über den Status einer Versicherung hin-
auskommt, da unklar bleibt, ob es zur Begriffsbestimmung von Dingsein 
und Zeugsein wirklich des Kunstwerks bedarf. Für eine Theorie wie die 
Heideggers, die beansprucht, die Frage nach dem Wesen des Kunstwerks 
beantworten zu können, ist das höchst problematisch, insofern es ihr nicht 
gelingt, einen qualitativen Unterschied zwischen Kunstwerken und sonsti-

                                            
265  Vgl. Körfer 2008, 105 und 111. 



191 

 

gen Dingen266 namhaft zu machen. Die Bestimmung von Kunst als ‚Ins-
Werk-Setzen-der-Wahrheit’ verweist lediglich auf ein Vorverständnis von 
Kunst, das im Kunstwerkaufsatz selbst jedoch nicht mehr eingeholt wird. 

Auch wie sich das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk von anderen For-
men, in denen Wahrheit geschieht, unterscheiden lässt, bleibt bei Heideg-
ger offen.267 Da der Streit von Erde und Welt nicht nur die Wahrheit des 
Werkes ist, sondern die alles Seienden, kann im Umkehrschluss letztlich 
alles ein Kunstwerk sein. Dann aber wird der Begriff des Werks leer, weil es 
nichts mehr gibt, was er ausschließt. 

Was Heideggers Kritik an der Terminologie der traditionellen Ästhetik 
betrifft, so wird bei genauerer Betrachtung deutlich, dass die seinem Essay 
zugrunde liegende Begriffsstruktur – trotz gegenteiliger Versicherungen – 
genau dieser Tradition verpflichtet ist. Heidegger will zwar die überkom-
menen idealistischen Konventionen erschüttern, transportiert aber genau 
diese in seine eigene neu geschaffene Begrifflichkeit. Man kann beispiels-
weise an den nach Heidegger zu überwindenden Begriffen ‚Form’ und 
‚Inhalt’ deutlich machen, dass es Heidegger nicht gelingt, beide Begriffe 
von den Konnotationen der hegelschen Ästhetik freizuhalten.268 Heidegger 
führt aus, wie sich Form und Inhalt aus dem Zusammenspiel des Aufstel-
lens von Welt und des Herstellens von Erde ergeben. Mit dem Aufstellen 
einer Welt ist dabei jedoch nichts anderes gemeint, als dass das  

„Darstellungspotential nicht im bloßen Darstellen von etwas aufgeht, 
sondern dass das je Dargestellte zugleich in einen Sinnhorizont, anders 
ausgedrückt: in den Orientierungsraum einer Welt einrückt, z.B. jener 
bäuerischen Welt, die Heidegger in Van Goghs Gemälde von Schuhen 
aufgehen sieht“ (Majetschak 2007, 118). 

                                            
266  Seien es nun einfach vorhandene Dinge oder Gebrauchsdinge. 
267  Vgl. ebd., 62. 
268  Analog kann beispielsweise für den Begriff ‚Dienlichkeit’ und den Begriff ‚Zeug’ 

gezeigt werden, dass es Heidegger nicht gelingt, sich von den Konventionen der 
traditionellen Ästhetik zu lösen: So wird der Begriff ‚Funktion’ übersetzt in den 
Begriff ‚Dienlichkeit’. Der Begriff ‚Material’ kehrt in dem des Zeugs wieder. Vgl. 
Schneider 1997, 156. 



192 

 

Dass das Kunstwerk die Erde herstellt, heißt, dass es durch seine Stofflich-
keit die eröffnete Welt für den Betrachter sichtbar macht.  

Aber auch Hegel denkt die Kategorien von Form und Inhalt nicht als stati-
sches Verhältnis, sondern als einen Prozess, als eine Beziehung, in der Inhalt 
und Form nicht als gegensätzlich, sondern als sich gegenseitig bestimmend 
angesehen werden.269 Dies gilt auch für den Bereich der Ästhetik. Hier kann 
man dieses Geschehen an der Struktur des Kunstwerks, wie Wandschnei-
der im Rückgriff auf Hegels Ästhetik ausführt, folgendermaßen erläutern: 
Für das Verhältnis von Stoff und Form im Kunstwerk sei entscheidend, 
dass das Sinnliche gewissermaßen Geistiges durchscheinen lasse, sich aber 
zugleich als ein scheinbar Geistfremdes darstelle. Das im Sinnlichen durch-
scheinende Ideelle stoße eine Dialektik an, die durch ihre perennierende 
Unschlichtbarkeit tendenziell das Ganze des Seins ins Spiel bringe.270 Genau 
dies scheint mir aber der Sinn des heideggerschen Diktums zu sein, auch 
wenn Heidegger die hegelsche Denkfigur der Dialektik grundsätzlich zu-
rückweist.271  

Nun geht Heidegger allerdings von einer grundsätzlich anderen Wahr-
heitsvorstellung aus als Hegel: Während Hegel Wahrheit als die Absolut-
heit der logischen Idee versteht, legt Heidegger seinem (Kunst)denken den 
griechischen Wahrheitsbegriff der ἀλήθεια zugrunde: 

„Die ἀλήθεια als Un-verborgenheit ist im Bereich der Λήθη verwur-
zelt, dem sie zwar immer wieder entrissen werden muss, der aber ihr 
Nährboden bleibt. Mit dieser Bewegtheit zwischen Ent- und Verber-
gung gerät das, was gemeinhin als Wahrheit fest-gestellt wird, in eine 
Prozessualität, die von dauerndem Wechsel zwischen Offenheit und 
Entzug, zwischen Sichzeigen und Sichverweigern, kurz: zwischen An-
wesen und Abwesen geprägt wird“ (Körfer 2008, 10).  

Die Gebundenheit der Unverborgenheit an die Λήθη lässt „die Selbstver-
ständlichkeit und Geheuerlichkeit des Sichtbaren“ umkippen „ins Unge-

                                            
269  Vgl. z. B. 8.389. 
270  Vgl. Wandschneider 2005, 128 f. 
271  Vgl. Körfer 2008, 122.  



193 

 

heure, Unheimische, Abgründige.“ Diese Abgründigkeit ist nicht einfach 
„ein Szenario von Chaos und Katastrophe“, es handelt sich vielmehr „um 
‚Ab-grund‘ als Entzug des Grundes, um ein Fehlen von Gründbarkeit und 
Begründung, schließlich um ein Entgleiten von Letztbegründungen“ 
(ebd., 10). Für Heidegger ist das Denken in Begründungen nicht mehr rele-
vant: Heideggers Wahrheitsbegriff ist damit „ab-gründig und jede Siche-
rung verweigernd“ (ebd., 124). 

Eine prinzipielle Verabschiedung vom Begründungsdenken erscheint mir 
aber sehr problematisch: Denn sind alle Begründungen grundsätzlich hin-
fällig, kann auch der eigene Standpunkt nicht mehr erklärt und die Gültig-
keit der eigenen Aussagen nicht mehr gesichert werden.272  

Gadamer möchte den Vorwurf entkräften, Heidegger habe sich im Grunde 
nicht von hegelianischen Traditionen gelöst. Er will zeigen, dass Heideg-
gers Methode sich deutlich von der Hegels unterscheidet: Heidegger be-
schreibe das Sein des Kunstwerks im Unterschied zu Hegel nicht auf die 
„Subjektivität des Subjekts“ (Gadamer 1999, 107) hin. Dazu ist Folgendes zu 
sagen: Heideggers Ausführungen geben sich einerseits zwar den Anschein, 
als verdankten sie sich nicht der eigenen Wahrnehmung, sondern als seien 
sie vom Objekt selbst, dem Sprechen des Kunstwerks, her gedacht.273 Aller-
dings bleibt unklar, wie dieses Sprechen vom Sprechen Heideggers unter-
schieden werden kann. Insofern bleibt auch dies nicht mehr als eine Versi-
cherung – selbst wenn Heidegger immer wieder betont:  

„Es wäre schlimmste Selbsttäuschung, wollten wir meinen, unser Be-
schreiben habe als ein subjektives Tun alles so ausgemalt und dann 
hineingelegt“ (Heidegger 1999, 30). 

Darüber hinaus geht es auch Heidegger letztlich darum, Kunst als eine der 
Weisen zu beschreiben, in der dem Subjekt die Wahrheit des Seienden er-
öffnet wird. Also ist auch der Kunstwerkaufsatz letztlich – mit Gadamers 
Worten – auf das Subjekt hin geschrieben. Heidegger kann sich also entge-

                                            
272  Vgl. dazu die Kritik an der Postmoderne in Kap. 5.6. 
273  Vgl. Heidegger 1999, 29. 



194 

 

gen seinem Anspruch nicht von idealistischen Argumentationen lösen und 
daher kann der intendierte Neuanfang der Ästhetik nicht gelingen. 

5.2 Adorno: Ästhetische Theorie 

Wie auch Heidegger beabsichtigt Adorno, das Kunstdenken neu zu be-
gründen. Während es Heidegger um den Nachweis geht, dass die Heran-
gehensweise der idealistischen Ästhetik den Blick auf das Wesen des 
Kunstwerks verstelle, setzt Adornos Kritik an der harmonistischen Konno-
tation des Werkbegriffs an. Dieser sei dem traditionellen Ideal der Schön-
heit, d. h. einem Ideal der Vollendung und harmonischen Vermittlung der 
Teile zu einem Ganzen verpflichtet. Die Kunst der Moderne könne aber 
nicht mehr adäquat mit diesen Begriffen beschrieben werden.  

In Anbetracht der Vielfalt von Aspekten, die in Adornos Ästhetischer Theorie 
thematisiert werden, ist bei der folgenden Darstellung die Beschränkung 
auf einige wesentliche Aspekte notwendig, die für die vorliegende Arbeit 
von Interesse sind, weil sie Adornos Kritik an Hegel deutlich werden las-
sen. Adorno legt in der Ästhetischen Theorie eine philosophische Theorie der 
künstlerischen Moderne vor, zu der er eine große Affinität hat.  

Adornos Ästhetische Theorie steht in enger Verbindung zu seiner philosophi-
schen Gesamtkonzeption. Sein philosophischer Ansatz entsteht aus einer 
Kritik am hegelschen Gedanken der Versöhnung von Gegensätzen. Dieses 
Denken werde der Zerrissenheit der modernen Gesellschaft nicht mehr 
gerecht. Die Grundfigur von Adornos Denken kann als Widerstand gegen 
die bestehende, schlechte Wirklichkeit bezeichnet werden. Der philosophi-
sche Begriff dieses Widerstands ist der Begriff des Nicht-Identischen. Das 
‚Nicht-Identische’ ist das, was sich der Gewalt des begrifflichen Denkens 
entzieht. Genauer: In den Minima Moralia formuliert Adorno den berühm-
ten Satz: „Das Ganze ist das Unwahre“ (Adorno 1969, 57). Mit diesem Satz 
wendet sich Adorno gegen Hegels Auffassung, allein das ‚Ganze‘ sei wahr 
und vernünftig. Hegel zufolge sind alle Widersprüche, die dem Geist im 
Laufe seiner Entwicklung entgegentreten, am Ende dieser Entwicklung in 
einer widerspruchsfreien Allgemeinheit aufgehoben, in der ausnahmslos 
alles mit sich selbst und dem Ganzen identisch ist. Für Adorno hingegen ist 



195 

 

das ‚Ganze’ nicht mehr als ein undurchschauter ideologischer Verblen-
dungszusammenhang, der das Besondere unterdrückt, indem es dem Be-
sonderen verweigert, sich aus dem Zusammenhang des Ganzen zu lösen. 
Adorno versucht daher, dem Nichtidentischen, als dem was noch nicht 
begrifflich identifiziert und fixiert ist, zu seinem Recht zu verhelfen.  

Im Bereich der Ästhetik hält Adorno zwar einerseits an Hegels Idee der 
Wahrheitsgebundenheit der Kunst fest, andererseits aber bricht er sowohl 
mit dem idealistischen Wahrheitsbegriff als auch mit der idealistischen 
Vorstellung von Kunstformen, denen Harmonie und Versöhnung als 
höchste Werte zu gelten scheinen. Dieser Bruch manifestiert sich darin, 
dass sich seine ästhetische Theorie dem Fragmentarischen und Dissonanten 
verpflichtet und jedes Ideal von Harmonie und Versöhnung ablehnt. In 
diesem Sinne wird das Nicht-Identische auch zur Grundlage seiner Ästhe-
tik.  

Im Kunstwerk selbst tritt Adorno zufolge ein Grundwiderspruch zwischen 
zwei unvereinbaren Momenten zutage: der Identität und der Nicht-
Identität. Das Moment der Nicht-Identität bezeichnet hier das noch unge-
formte sinnliche Material, das Moment der Identität den Prozess der An-
eignung dieses Nicht-Identischen, der in der künstlerischen Gestaltung 
erfolgt. Aber das Nicht-Identische bringt dieser Aneignung Widerstand 
entgegen, was dazu führt, dass der Widerspruch zwischen beiden Momen-
ten nie wirklich aufgehoben werden kann. Sie werden vielmehr in einen 
endlosen Prozess gebracht. Deshalb werde das Kunstwerk, wie Adorno 
sagt, zu einem „in sich Bewegten“ (Adorno 1993, 262). In anderen Worten: 
Adorno zufolge ist für Kunstwerke konstitutiv, dass sie versuchen eigent-
lich unvereinbare Momente zu synthetisieren. Diese Momente reiben sich – 
bildlich ausgedrückt – aneinander und versuchen zur Einheit zu kommen, 
aber diese Einheit wird nie erreicht. Wenn überhaupt zwischen ihnen eine 
Synthese stattfindet, dann ist diese auch nur ein Moment dieses Prozesses. 
Der Begriff der Einheit, der bei Hegel noch die „Zauberformel fürs Ganze“ 
(ebd., 263) ausmachte, wird also stark eingeschränkt. Durch „den Wider-
stand der Andersheit gegen sie“ (ebd.) werden Kunstwerke intrinsisch 
dynamisch.  



196 

 

Den Prozess der Aneignung des Nicht-Identischen versteht Adorno als 
„Vergeistigung“: Aufgabe der Kunst ist es, sinnliches Material in etwas 
„Geistiges“ zu verwandeln. Die Vergeistigungsleistung ist umso größer, je 
„mehr Kunst ein Nicht-Identisches, unmittelbar dem Geist Entgegengesetz-
tes in sich hineinnimmt“ (ebd., 292). 

In modernen Kunstwerken scheinen sich allerdings Geist und sinnliches 
Material voneinander zu entfernen.274 Damit versagen sich die betont un-
harmonischen modernen Kunstwerke zwar dem schönen Schein, den Hegel 
noch in der Harmonie von Geist und Materie gesehen hatte, aber durch das 
Unharmonische und Dissonante können sie Prüfstein der „Macht von Ver-
geistigung“ und zur „Chiffre des Widerstands“ gegen die bestehenden 
Verhältnisse werden (ebd., 143 f.). Inwieweit die moderne Kunst dem „Un-
vereinbaren sich stellt oder entzieht“ (ebd., 283) entscheide daher über 
ihren „Wahrheitsgehalt“ (ebd., 285).  

Die ästhetische Wirkung der modernen Kunst muss sich nach Adorno 
daher auch von der der traditionellen schönen Künste unterscheiden. 
Adorno sieht hier eine Analogie zu Kants Begriff des Erhabenen. Das Ge-
fühl des Schönen sei bestimmt durch eine Harmonie von Einbildungskraft 
und Verstand. Sobald diese Erkenntniskräfte sich in Harmonie befinden, 
wird eine besondere Art von Lust hervorgerufen, die aus dem Gefühl der 
Beförderung des Lebens entspringt. Das Erhabene ist gegenüber dem Schö-
nen eine Empfindung, die zunächst aus dem Gefühl einer Hemmung der 
Lebenskräfte und einer darauf folgenden umso stärkeren Ergießung ent-
stammt. Ein übergroßes oder übermächtiges Naturereignis provoziert nach 
Kant im Subjekt eine bestimmte Selbsterfahrung, sie weckt in ihm das Ge-
fühl, ein übersinnliches Vermögen – die Vernunft – zu haben. Da sich die 
Vernunft nach Kant auch dem größten und gefährlichsten Naturereignis 
noch überlegen weiß, entsteht daraus ein Gefühl der ‚Erhebung’ über die 
Natur.275 

                                            
274  Vgl. ebd. 
275  Vgl. Kant, KU, B 85-B 110. 



197 

 

Verdankt sich das Gefühl des Erhabenen nach Kant in gewisser Weise 
einem Widerspruch zwischen Geist und Materie, so kann Adorno etwas 
Ähnliches in der Kunst der Moderne erkennen, insofern sie durch Disso-
nanz und Zerrissenheit gekennzeichnet sei: Die unharmonischen modernen 
Kunstwerke „besetzen die Stelle, welche einst der Begriff des Erhabenen 
meinte. In ihnen entfernen Geist und Material sich voneinander“ (Adorno 
1993, 292). Harmonische Schönheit im Sinne der von Hegel postulierten 
harmonischen Einheit von Geist und Materie kann es – so jedenfalls Ador-
no – hier nicht mehr geben: „Die Male der Zerrüttung sind das Echtheits-
siegel der Moderne“ (ebd., 41). Nach „dem Sturz formaler Schönheit“ bleibt 
daher von den traditionellen ästhetischen Ideen allein das Moment des 
Erhabenen übrig (ebd., 293). Denn die „Aszendenz des Erhabenen“ in der 
modernen Kunst „ist eins mit der Nötigung der Kunst, die tragenden Wi-
dersprüche nicht zu überspielen, sondern sie in sich auszukämpfen; Ver-
söhnung ist ihnen nicht das Resultat des Konflikts; einzig noch, dass er 
Sprache findet“ (ebd., 294).  

Auch wenn Versöhnung in der modernen Kunst nicht mehr möglich 
scheint, so kann das Kunstwerk andererseits das „Divergente und Wider-
spruchsvolle“ auch nicht „ungeschlichtet belassen“ (ebd., 283). Indem 
Kunstwerke das Nicht-Identische zur „Erscheinung zwingen“, es vergeisti-
gen, verkörpern sie die „Möglichkeit von Schlichtung“ (ebd.). Das bedeutet: 
Auch in der modernen Kunst kommt es noch zum „Durchbruch des Geistes 
durch die Gestalt“ (ebd., 125). Diesen Durchbruch bezeichnet Adorno als 
„apparition“ oder „Himmelserscheinung“ (ebd., 137). Sofern es sich um ein 
Kunstwerk handelt und Aufgabe der Kunst ist, sinnliches Material in etwas 
Geistiges zu verwandeln, muss in jedem genuinen Kunstwerk etwas Ideel-
les, Geistiges erscheinen – sonst ist es keins.  

Am Begriff der „apparition“ kann aber nachgewiesen werden, dass die 
Hegelferne, die Adorno vorgibt, nicht da ist. Denn die Vergeistigung des 
sinnlichen Materials muss Adorno zufolge auch gelingen276, sonst kann nicht 
mehr von Kunst gesprochen werden. Genau dies ist jedoch – wie Wand-

                                            
276  Zum Begriff des Kunstwerks gehört Adorno zufolge der Begriff des Gelingens.  



198 

 

schneider gezeigt hat – alles andere als „anti-idealistisch“ (Wandschneider 
2005, 136). Der Geist, so Adornos Aussage, vernehme im Sinnlichen ein 
Echo seiner selbst. Was ihn berühre, sei die Geistaffinität, die er 
irritierenderweise im Sinnlichen, also Geistfernen antreffe und nun zu 
begreifen suche. Das sei in der modernen Kunst nicht anders: Am Sinnli-
chen und selbst noch am Hässlichen müsse sich dennoch ein Vorschein von 
Ideellem zeigen. Dies Geistige sei es, was den Glanz ausmache, der – gut 
idealistisch – als apparition über dem gelungenen Kunstwerk liege. In der 
apparition reiße der Himmel eben auch für Adorno ein Stück weit auf und 
im Endlichen erscheine Ideelles. So werde das Kunstwerk – durchaus im 
hegelschen Sinne – Vorschein der Idee.277 Hier zeigt sich, dass auch Adorno 
sich nicht von idealistischen Kategorien gelöst hat.  

Zusammenfassend ist zu sagen, dass Heideggers und Adornos primäres 
Interesse auf einer Explikation des Kunstwerkbegriffs liegt. Sie versuchen 
die Besonderheit des Kunstwerks zu fassen, indem sie Kunst auf den 
Wahrheitsbegriff beziehen. Dies hat aus unterschiedlichen Gründen die 
Kritik einer Vielzahl unterschiedlicher neuerer Ansätze hervorgerufen. Die 
wichtigsten Argumente dieser Strömungen werden im Folgenden darge-
stellt. Obwohl diese Ansätze durchaus heterogen sind, ist ihnen gemein-
sam, dass sie nicht nur den Boden der hegelschen Wahrheitsästhetik verlas-
sen, sondern sich prinzipiell von einem werkästhetischen Paradigma ab-
wenden.  

5.3 Theorien ästhetischer Erfahrung 

In den späten 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts kam es zu einem Paradig-
menwechsel in der ästhetischen Theorie: Das werkästhetische Paradigma 
geriet in die Kritik und man versuchte – nicht zuletzt als Reaktion auf Ent-
wicklungen in der Kunst selbst –, die Ästhetik auf dem Begriff der ‚ästheti-
schen Erfahrung’ aufzubauen. Ich bezeichne diese Theorieansätze als ‚The-
orien ästhetischer Erfahrung’. Der Begriff ‚Theorien ästhetischer Erfahrung’ 
ist ein Sammelbegriff für ziemlich unterschiedliche Theorievarianten, de-

                                            
277  Vgl. ebd., 136. 



199 

 

nen sehr unterschiedliche Quellen wie Phänomenologie, Hermeneutik, 
Strukturalismus, Sprachanalyse und Semiotik zugrunde liegen. Alle Ansät-
ze haben jedoch den gemeinsamen Ausgangspunkt, dass der Begriff der 
‚ästhetischen Erfahrung’ die Ästhetik fundieren müsse und nicht der 
Werkbegriff. ‚Ästhetische Erfahrung’ sollte daher nicht mehr nur als ein 
einzelner Teilbereich der Ästhetik verstanden werden, sondern als deren 
Grundbegriff.278 

Sowohl die Struktur der ästhetischen Erfahrung als auch die Bestimmung 
des ästhetischen Objekts werden in der philosophischen Diskussion über-
wiegend aus einer rezeptionsästhetischen Perspektive verstanden: Man 
versucht das Ästhetische eines Gegenstandes oder Ereignisses nicht von 
seiner objektiven Beschaffenheit, sondern von den Aktivitäten her zu be-
stimmen, die Subjekte in Hinsicht auf diesen Gegenstand ausführen. Man 
kann daher davon sprechen, dass in den 60er- und 70er-Jahren ein Perspek-
tivwechsel in der ästhetischen Theorie stattgefunden hat: Weniger der 
Kunstgegenstand, sondern eher die Prozesse der subjektiven Aneignung 
dieses Gegenstands wurden interessant. Dies führte dazu, dass nicht mehr 
das Kunstwerk, sondern der Rezipient im Mittelpunkt des Interesses stand.  

Der erfahrungsästhetische Ansatz entwickelte sich aus einer Kritik an sol-
chen Positionen, die versuchen Kunst aus dem Begriff der Wahrheit zu 
bestimmen. Zu diesen werden zwar auch die ästhetischen Konzeptionen 
Heideggers, Adornos und Gadamers gezählt, aber Gegenstand der Kritik 
war insbesondere Hegels Kunstphilosophie, denn sie gilt als der eigentliche 
Bezugspunkt aller wahrheitsästhetischen Konzeptionen.  

Der Paradigmenwechsel in der ästhetischen Theorie beginnt daher mit 
einer Hegelkritik und ist zunächst auf eine neue Theorie der Kunst gerich-
tet, entwickelt sich dann aber zu einer grundsätzlicheren Kritik der ästheti-
schen Theorie der westlichen Moderne überhaupt: In der Diskussion um 
den Begriff der ästhetischen Erfahrung wurde bald deutlich, dass sich äs-
thetische Erfahrungen nicht nur mit Kunstwerken, sondern anscheinend 
mit jedem beliebigen Gegenstand oder Ereignis machen lassen. Die Kritik 
                                            
278  Vgl. Küpper/Menke 2003, 9. 



200 

 

an der Wahrheitsästhetik wurde daher zu einer prinzipiellen Kritik an der 
philosophischen Einschränkung der Ästhetik auf Kunstphilosophie.  

Bei der Darstellung der erfahrungsästhetischen Positionen werde ich mich 
auf einige Ansätze beschränken müssen, die für den Zusammenhang dieser 
Arbeit relevant sind: Ich werde mit Rüdiger Bubners Hegelkritik beginnen 
und dann zu neueren Ansätzen in der Diskussion fortgehen. 

Bubners Kritik der hegelschen Kunstphilosophie lautet, dass es Hegel nicht 
um der Kunst willen darum gehe, das Wesen von Kunst zu bestimmen. 
Problematisch sei vor allem der Versuch, Kunst und Philosophie mithilfe 
des Wahrheitsbegriffs „in engste Verwandtschaft“ (Bubner 1989, 16) zu 
bringen. Hegels Ästhetik diene damit ebenso einer „philosophischen 
Selbstverständigung“, wie sie das Wesen von Kunst bestimme (ebd., 30). 
Dadurch stehe die Kunst von vornherein unter der Erwartung, eine Ant-
wort auf eine genuin philosophische Frage zu liefern. Kunst werde so von 
Anfang an einer „Fremdbestimmung durch einen Vorbegriff von Philoso-
phie, von deren Aufgabenstellung und Terminologie“ unterworfen 
(ebd., 31). Das führe dazu, dass Hegel das Phänomen der Kunst aus dem 
Blick verliere – ihm sei es nicht darum gegangen, das der Kunst Eigene 
aufzudecken. Die Beziehung auf den Wahrheitsbegriff wird als Entstellung 
und Fremdbestimmung von Kunst gedeutet. Dabei versucht Bubner die 
Sinnlichkeit der Kunst gegen die Rationalität des Begriffs auszuspielen: 
Kunstwerke würden aufgrund ihrer Individualität und Sinnlichkeit begriff-
licher Abstraktheit und Allgemeinheit entgegenstehen. Deshalb könne 
Hegels Kunstphilosophie dem Phänomen ‚Kunst’ nicht gerecht werden.  

Nicht zuletzt bleibe das subjektive Moment ästhetischer Kunstwahrneh-
mung in Hegels Ästhetik unterbestimmt. Er habe versucht, Kunst unab-
hängig vom Betrachter zu beschreiben. Dies habe dazu geführt, dass die 
Prozesse der Aneignung des Kunstgegenstands unterbelichtet geblieben 
seien.279  

                                            
279  Vgl. Bubner 1989, 111 f., vgl. auch Küpper/Menke 2003, 8. 



201 

 

Bubner geht davon aus, dass zu einem besseren Verständnis der Kunstge-
genstände nur eine Ästhetik führen kann, die auf dem Begriff der ‚ästheti-
schen Erfahrung’ basiert. Dazu müsse aber – so Bubner – der Boden der 
hegelschen Werkästhetik und aller ästhetischen Konzeptionen, die sich 
daran orientierten, verlassen werden. Kunst werde nicht als Darstellung 
von Wahrheit, sondern nur als Medium ästhetischer Erfahrung angemessen 
beschrieben. 

Bubner versucht im Rückgriff auf Kants Kritik der Urteilskraft den Begriff 
der ästhetischen Erfahrung näher zu bestimmen.280 Der Rückgang auf Kant 
und nicht auf Hegel ist für Bubner die einzige Chance, zu einer wirklich 
angemessenen Theorie der Kunstgegenstände zu kommen.  

Kant bestimmt das ästhetische Urteil ausdrücklich als nicht-begrifflich und 
als eigene Form, die Wirklichkeit zu erschließen. Hierin entdeckt Bubner 
einen Ansatz, der ermöglicht, sich ohne Rückgriff auf eine vorgegebene 
Begrifflichkeit, die das Einzigartige und Singuläre an Kunstwerken nur 
verdecken würde, der konkreten Individualität eines Kunstwerks zu stel-
len. Die ästhetische Erfahrung besteht Bubner zufolge dementsprechend  

„in der Eröffnung des außergewöhnlichen und unerwarteten Bereichs 
völliger Funktionslosigkeit […]. Die ästhetische Erfahrung hat es mit 
einem Zustand zu tun, wo die Dinge ganz aus sich sprechen und daher 
auch von nichts anderem reden.“ (ebd., 151 f.). 

Schon bei Kant war allerdings klar, dass die ästhetischen Urteile nicht nur 
Kunstwerke betreffen, sondern vor allem Naturgegenstände. Gegenstand 
der Ästhetik ist daher alles, was und sofern es ästhetisch erfahren wird – ob 
es nun unter den Kunstbegriff gefasst wird oder nicht. Daher muss Bubner 
versuchen, die Kunsterfahrung von der ästhetischen Erfahrung anderer 
Gegenstände und Ereignisse abzugrenzen: Zur Unterscheidung von ästhe-
tischer Kunsterfahrung und ästhetischer Erfahrung anderer Gegenstände 

                                            
280  Auch einige zeitgenössische ästhetische Theorien knüpfen an Kants Kritik der 

Urteilskraft an, z. B. Esser 1997, Kern 2000, Sonderegger 2000, Rebentisch 2006. 
Zur Kritik der Urteilskraft und zum Begriff des ‚ästhetischen Urteils’ vgl. Kap. 
2.2.5. 



202 

 

oder Ereignisse führt er an, dass die ästhetische Kunsterfahrung eine spezi-
fisch hermeneutische Dimension habe281:  

„In der Kunst scheint etwas zu sein, das verstanden werden will und 
kann, hingegen keinem Zugriff letztlich standhält. […] Die ästhetische 
Erfahrung fühlt sich zunächst durch ein sinnliches Objekt angespro-
chen, indem sie darin mehr zu erkennen meint, als was in die Erkennt-
nis irgendeines sinnlichen Erfahrungsgegenstandes eingeht […]. Dass 
in einem Objekt etwas sei, das mehr als schlichte Gegenständlichkeit ist, 
kann die Erfahrung nur so erklären, dass dies fragliche Objekt selber 
[…] gleichsam zu sprechen anfange. Auf diese Weise wird der ästhe-
tisch empfundene Überschuss in das Objekt hineinverlegt. Macht sich 
die ästhetische Erfahrung […] daran, den empfundenen Überschuss als 
das Etwas zu bestimmen, als das sie ihn zu sehen und zu vernehmen 
meinte, so muss dieser Versuch misslingen“ (ebd., 41 ff.).  

Für Bubner ergibt sich das Verstehen, in das die Kunsterfahrung eintreten 
will, daraus, dass der Betrachter einen „Übertritt in die ästhetische Verhal-
tensweise vollzieht“. Dieser Übertritt werde dadurch ausgelöst, dass dem 
wahrgenommenen Gegenstand unterstellt wird, mehr zu sein als etwas bloß 
sinnlich Gegebenes, nämlich eine „Sinnfülle“ (ebd., 128) bzw. eine „Totali-
tät“ (ebd., 63). Durch das Zusammenspiel der „sinnlichen Gegebenheiten“ 
und der „suggerierte[n] Totalität“ entstehe ein „Spiel der Reflexion“, das 
sich unablässig und ohne definitiven Abschluss fortsetze (ebd., 63). Die 
Unterscheidung von Kunsterfahrung und der ästhetischen Erfahrung ande-
rer Gegenstände wird rezeptionsästhetisch bestimmt: Sie ist nach Bubner 
auf einen Wechsel der Wahrnehmungsperspektive des Rezipienten zurück-
führbar. So gesehen kann jeder beliebige Gegenstand oder jedes beliebige 
Ereignis als Kunstwerk erscheinen, sofern es nur in einer ästhetischen Ein-
stellung wahrgenommen wird:  

„Was die ästhetische Erfahrung erfährt, konstituiert sich nämlich in der 
Erfahrung und durch die Erfahrung, so dass unabhängig von ihr nicht 
objektiviert werden kann, etwa in einem Werke, was Inhalt jener Erfah-
rung ist. Dieser Umstand legt die Vermutung nahe, dass die sogenannte 
ästhetische „Erfahrung“ nicht als rein passives Hinnehmen von äußer-

                                            
281  Vgl. auch die Unterscheidung von Kunsterfahrung und Naturerfahrung von Seel 

1991, 272: „Kunst will verstanden sein, Natur ist nicht zu verstehen.“  



203 

 

lich auf sie Wirkendem verstanden werden darf, dass vielmehr die Er-
fahrung, wenn in ihr der ästhetische Gehalt erst konstituiert wird, auch 
als Leistung beschrieben werden muss“ (ebd., 65).282 

Da in der Debatte um den Begriff der ästhetischen Erfahrung deutlich ge-
worden ist, dass der Begriff der ästhetischen Erfahrung nicht auf Kunst-
werke beschränkt ist, sondern grundsätzlich auf alle Gegenstände und 
Ereignisse angewendet werden kann, wurde die anfangs auf Kunstphiloso-
phie begrenzte Debatte um den Begriff der ‚ästhetischen Erfahrung’ bald im 
Hinblick auf eine grundsätzliche Neuorientierung der Ästhetik erweitert.283 
Wenn ästhetische Erfahrungen sich grundsätzlich mit jedem Gegenstand 
und jedem Ereignis machen lassen, kann eine Ästhetik, die vom Begriff der 
Erfahrung ausgeht, „nicht auf eine Theorie der Kunst beschränkt, ja, nicht 
einmal mehr um eine Theorie der Kunst zentriert bleiben“ (Küpper/Menke 
2003, 9). Die Kritik an der Wahrheitsästhetik wurde damit zu einer grund-
sätzlicheren Kritik an der philosophischen Einengung der Ästhetik auf 
Kunstphilosophie: Kunst sollte kein oder zumindest kein zentraler Gegen-
stand der ästhetischen Theorie mehr sein. Ästhetik sollte dementsprechend 
nicht mehr vorrangig als Kunstphilosophie verstanden werden und der 
Begriff der Kunst nicht mehr in ihrem Zentrum stehen. Damit wird aus 
dem Kunstwerk nur ein Gegenstand ästhetischer Wahrnehmung unter 
anderen, der sich genauso wenig wie irgendein anderes Phänomen ästhe-
tisch privilegieren lässt.284  

Vertreter einer Theorie, die vom Begriff der ‚ästhetischen Erfahrung’ aus-
geht, waren deshalb zunächst nicht mehr an einer Explikation des Kunst-
begriffs, sondern nur an einer Explikation der Struktur ästhetischer Erfah-
rung interessiert.285 John Dewey beispielsweise erscheint es nicht zweckmä-
ßig, die ästhetische Erfahrung ausschließlich an Kunstwerken zu untersu-

                                            
282  Vgl. auch Siegmund 2006, 2.  
283  Vgl. Küpper, Menke 2003, 9. 
284  Vgl. Bubner 1989, 121 ff. Dies hat dann auch dazu geführt, dass die Natur als 

Gegenstand ästhetischer Erfahrung wiederentdeckt wurde, z. B. Seel 1991. 
285  Auch bei Bensch 1994. 



204 

 

chen. Daher spricht er sich dafür aus, den ästhetischen Erfahrungsbegriff 
zu erweitern.286 Ästhetische Erfahrungen lassen sich – so sein Gedanke – in 
allen „Ereignissen und Szenen“ machen, „die das aufmerksame Auge und 
Ohr des Menschen auf sich lenken, sein Interesse wecken und, während er 
schaut und hört, sein Gefallen hervorrufen“ (Dewey 1980, 11). Eine ästheti-
sche Erfahrung kann beispielsweise auch das Wohlbehagen sein, das sich 
einstellt, wenn man ein Feuer anzündet „und dabei die hochschießenden 
Flammen und die zerfallene Glut betrachtet.“ Dabei ist der Betrachter 
durch das „Farbenspiel, das vor seinen Augen abläuft“, fasziniert – seine 
Phantasie nimmt „lebhaften Anteil“ (ebd.). Kennzeichen der ästhetischen 
Erfahrung sind daher das völlige und distanzlose Hineingezogensein in 
eine Tätigkeit und die Anziehungskraft, die in der Wahrnehmung dieser 
Tätigkeit selbst wurzelt. An welchem Objekt oder welcher Situation eine 
ästhetische Erfahrung gemacht wird, ist irrelevant, denn ästhetische Erfah-
rung kann es Dewey und ähnlichen Ansätzen zufolge von allem Möglichen 
geben, „sie wird beschreibbar als eine spezifische Form des Umgangs mit 
Objekten, Situationen, Personen überhaupt“ (Küpper/Menke 2003, 11).  

Da das Dominieren der erfahrungsästhetischen Perspektive dazu führte, 
dass die philosophischen Debatten sich zunehmend von der Kunst entfern-
ten, greifen die aktuellen Diskussionen wieder häufiger die Fragen nach 
einer Neubestimmung des Werkbegriffs auf. Dabei wird versucht, den 
Werkbegriff aus einer Perspektive zu bestimmen, die der ästhetischen Er-
fahrung den methodischen Vorrang zuschreibt. Juliane Rebentisch bei-
spielsweise versucht zu zeigen, dass das methodische Primat der ästheti-
schen Erfahrung den Begriff des Kunstwerks nicht vernachlässigt. Ihr An-
liegen ist, die ästhetische Erfahrung als einen Prozess zu bestimmen, „der 
sich wesentlich zwischen Subjekt und Objekt abspielt“ (Rebentisch 2003, 
10). Die ästhetische Erfahrung 

„sitzt nicht, wie der Erfahrungsbegriff zunächst vielleicht suggerieren 
mag, allein im Subjekt, sondern vollzieht sich in einem Prozess zwi-
schen Subjekt und Objekt, der beide verwandelt: Das Objekt, indem es 
durch diesen Prozess allererst ins Werk gesetzt: als Kunstwerk frei 

                                            
286  Dewey 1980. 



205 

 

wird; das Subjekt, indem es in diesem Prozess eine selbstreflexive Ge-
stalt annimmt, der ihre eigene Bedeutungsproduktion im Modus des äs-
thetischen Scheins eigentümlich gegenübertritt, eine Gestalt mithin, die 
weder in terms einer das Kunstwerk intentional bestimmenden Aktivi-
tät noch aber in terms einer die Vorgaben des Kunstwerks bloß erlei-
denden Passivität richtig beschrieben wäre. Vielmehr vollzieht sich die 
ästhetische Erfahrung in der genannten Doppelpoligkeit von Aktivität 
und Passivität, durch die das Subjekt zum Objekt in einem Verhältnis 
der Distanz gehalten wird, welche jede bloß konsumierende oder un-
mittelbar verstehende Verfügung über das Objekt verwehrt“ (Reben-
tisch 2006, 7). 

Der Begriff des Kunstwerks oder der des ‚ästhetischen Gegenstands’ wird 
also rezeptionsästhetisch bestimmt, indem er „durch die Prozesse der äs-
thetischen Erfahrung“ seiner Rezipienten definiert wird. Rebentisch spricht 
in diesem Sinne von der „für die Seinsweise des Kunstwerks generell kon-
stitutive[n] Rolle des Betrachters“ (Rebentisch 2003, 14) und konstatiert, 
„dass sich die Idee des Ansichseins der Werke, egal, ob positivistisch oder 
symbolästhetisch formuliert, einem objektivistischen Missverständnis ver-
dankt“ (ebd., 46 f.). Daher vermag ihr zufolge nur eine Theorie, die vom 
methodischen Vorrang der ästhetischen Erfahrung ausgeht, den Begriff des 
Kunstwerks angemessen zu erfassen. 

Gegen die Theorien ästhetischer Erfahrung können aber folgende Einwän-
de gemacht werden. Zunächst zu Bubners Hegelkritik: Bubner versucht die 
Sinnlichkeit der Kunsterfahrung gegen die Rationalität des Wahrheitsbe-
griffs auszuspielen. Seine Argumentation basiert auf folgenden zwei er-
kenntnistheoretischen Prämissen: (a) Der ersten Prämisse zufolge ist das 
Begriffliche etwas Abstrakt-Fremdes gegenüber der Mannigfaltigkeit der 
sinnlichen Welt. (b) Die zweite Prämisse geht davon aus, dass Kunsterfah-
rung eine rein subjektive Rezeptionsleistung ist. Dieser Prämisse liegt die 
kantische These zugrunde, dass dem Subjekt die entscheidende Stellung im 
Erkenntnisprozess zukommt. Nach Kant ist die Erkenntnis wesentlich vom 
Subjekt mitbestimmt, denn die Wirklichkeit, die es wahrnimmt, wird von 
ihm selbst hervorgerufen. An den Gegenständen sei daher nur das erkenn-
bar, was das Subjekt selbst in sie lege – darüber hinaus gebe es keine Er-
kenntnis mehr. Erkennbar sei nicht der Gegenstand, wie er an sich beschaf-



206 

 

fen sei, sondern nur, wie er aufgrund eines bestimmten Erkenntnisvermö-
gens erscheine.287  

Ich werde nun beide Prämissen auf ihre Stichhaltigkeit hin überprüfen: (a) 
Die erste Prämisse behauptet, Begriff und Sinnlichkeit stehen in einem 
Gegensatz. Diese Prämisse selbst wird von Bubner aber nicht mehr argu-
mentativ gerechtfertigt, sondern einfach vorausgesetzt. Diese Vorausset-
zung kann aber mit Rekurs auf Hegel durchaus kritisch hinterfragt werden. 
Für Hegel besteht eine konstitutive Beziehung zwischen Begrifflich-
Logischem und Sinnlich-Natürlichem. Hegels Naturbegriff liegt die Über-
zeugung zugrunde, die Grundlage der Natur, des Sinnlichen sei die Idee 
selbst. Die Bestimmung der Natur geht zurück auf die Entäußerung des 
Logischen in die Natur, auf die schon hingewiesen wurde. Eine ausführli-
che Begründung für diesen Naturbegriff kann hier nicht weiter verfolgt 
werden, aber es kann zumindest an einem Beispiel ausgewiesen werden, 
dass die Natur nicht völlig alogisch funktioniert: Sie zeigt gesetzmäßiges 
Verhalten.288 Hegel wollte gerade den Dualismus zwischen Begriff und 
Sinnlichkeit überwinden: Ihm zufolge ist der Welt (und der Kunst) der Be-
griff nicht fremd, sondern liegt ihr zugrunde.289 Denn es ist der Begriff, der 
Hegel zufolge das Wesen der Dinge ausmacht: 

„Der Begriff allein ist es, wodurch die Dinge in der Welt ihren Bestand 
haben, d.h. in der Sprache der religiösen Vorstellung: die Dinge sind 
das, was sie sind, nur durch den ihnen inwohnenden göttlichen und 
damit schöpferischen Gedanken“ (8.369).  

Stimmt man dem zu, so ist der Vorwurf, der Begriff sei etwas Fremdes 
gegenüber der sinnlichen Welt und der Kunst, nicht mehr gültig. Auch im 
Bereich der Kunst kann dann nicht mehr davon gesprochen werden, dass 
der Begriff ihr ein fremdes Schema überstreift – im Gegenteil: Er legt ihren 
innersten Kern frei, er beschreibt das, was Kunst ihrem Wesen nach ist.  

                                            
287  Vgl. Kant, KrV, B XVII-XIX.  
288  Zu Hegels Naturbegriff vgl. Wandschneider, 1990, 28 ff. 
289  Vgl. Kap. 2.1 und Kap. 3.1.1.  



207 

 

Der Gegensatz von Begriff und sinnlicher Welt schließt einen weiteren 
Gegensatz ein: den Gegensatz von ‚begrifflich-abstrakt’ und ‚sinnlich-
konkret’, von ‚allgemein’ und ‚individuell’. Für Hegel besteht jedoch auch 
hier kein unüberwindbarer Dualismus: Denn der Begriff ist, wie bereits 
dargelegt, für Hegel keine Allgemeinheit, die auf dem Wege der Abstrakti-
on gewonnen wird. Wir verstehen zwar normalerweise unter Allgemein-
heit etwas, was verschiedenen Dingen gemeinsam ist und was es uns er-
laubt, mehrere Gegenstände zu einer Klasse oder Art zusammenzufassen. 
In der Allgemeinheit des Begriffs sieht Hegel aber nicht das bloß verschie-
denen Dingen Gemeinsame – wenn in diesem Sinne von Allgemeinheit die 
Rede ist, nennt Hegel diesen Gebrauch ‚abstrakte Allgemeinheit’, die von 
allen konkreten Inhalten abstrahiert und nur eine leere Form ist, die noch 
inhaltlicher Füllung bedarf. Er fasst das Allgemeine vielmehr als „das sich 
selbst Besondernde (Spezifizierende)“ (8.312) und spricht von ‚konkreter 
Allgemeinheit’. Hegel denkt die Allgemeinheit des Begriffs nach dem Prin-
zip einer in sich differenzierten Ganzheit, die aus gesonderten Momenten 
besteht.  

Wenn Hegel die Allgemeinheit des Begriffs so fasst, dass sie Konkretisie-
rung bzw. Besonderung impliziert, dann kann nicht mehr davon gesprochen 
werden, dass Kunstwerke sich dem Bereich des Begriffs dadurch entziehen, 
dass sie als Konkretes bestimmt werden.  

Wenn Bubner darüber hinaus versucht, den Wahrheitsbegriff total aus dem 
Bereich der Kunst zu verabschieden, ignoriert er, dass Kunst immer schon 
ein Medium für die Kommunikation wahrhaftiger Erlebnisse und Weltsich-
ten gewesen ist. Man könnte dann z. B. nicht mehr erklären, weshalb man-
che Kunst eine religiöse Funktion hat.290 

Das bedeutet aber insgesamt: Nur unter der Voraussetzung, dass der philo-
sophische Begriff etwas Abstraktes und Fremdes gegenüber der sinnlichen 
Welt ist, ist eine Abwertung des Begrifflichen in der Kunstphilosophie zu 
begründen. Diese Voraussetzung selbst kann aber – wie sich gezeigt hat – 

                                            
290  Das Problem der Wahrheitsbezogenheit der Kunst wurde bereits in Kap. 2.2.5. 

diskutiert. An dieser Stelle sollen diese kurzen Hinweise genügen. 



208 

 

durchaus kritisch hinterfragt werden. Außerdem ist mit der Abwertung des 
Begrifflichen nicht schon automatisch gezeigt, inwiefern die ästhetische 
Erfahrung ein besser geeignetes Medium zur Erfassung von Kunst ist.291 

(b) Ich wende mich nun Bubners zweiter Prämisse zu, die auf der kanti-
schen These der Notwendigkeit eines vom Subjekt geformten Weltzugangs 
beruht. Ich werde zunächst kurz einige grundsätzliche erkenntnistheoreti-
sche Einwände Hegels gegen diese Auffassung anführen und dann ihre 
Unbrauchbarkeit im Bereich der Kunsttheorie zu begründen versuchen.  

Hegel lehnt bekanntlich die kantische Unterscheidung von Erscheinung 
und Ding an sich nachdrücklich ab.292 Er argumentiert gegen die kantische 
Annahme einer unerkennbaren Welt der Dinge an sich, die jenseits unseres 
Erkenntniszugriffs liege: 

„Die Dinge heißen an-sich, insofern von allem Sein-für-Anderes abstra-
hiert wird, das heißt überhaupt, insofern sie ohne alle Bestimmung, als 

                                            
291  Hegel waren diese Einwände bekannt. In der Einleitung der Ästhetik setzt er sich 

kritisch mit diesen Ansichten auseinander: „Eher schon ließe sich umgekehrt 
noch einmal darüber ein Wort vorausschicken, dass viele der Meinung sind, das 
Schöne ließe sich überhaupt, eben darum, weil es das Schöne sei, nicht in Begriffe 
fassen und bleibe daher für das Denken ein unbegreiflicher Gegenstand. Auf sol-
che Behauptung ist an dieser Stelle kurz zu erwidern, dass, wenn auch heutigen-
tags alles Wahre für unbegreiflich und nur die Endlichkeit der Erscheinung und 
die zeitliche Zufälligkeit für begreiflich ausgegeben wird, gerade das Wahre allein 
schlechthin begreiflich ist, weil es den absoluten Begriff und näher die Idee zu sei-
ner Grundlage hat. Die Schönheit aber ist nur eine bestimmte Weise der Äuße-
rung und Darstellung des Wahren und steht deshalb dem begreifenden Denken, 
wenn es wirklich mit der Macht des Begriffes ausgerüstet ist, durchaus nach allen 
Seiten hin offen. Freilich ist es in neuerer Zeit keinem Begriffe schlechter gegangen 
als dem Begriffe selber, dem Begriffe an und für sich, denn unter Begriff pflegt 
man gewöhnlich eine abstrakte Bestimmtheit und Einseitigkeit des Vorstellens 
oder des verständigen Denkens zu verstehen, mit welcher natürlich weder die To-
talität des Wahren noch die in sich konkrete Schönheit denkend kann zum Be-
wusstsein gebracht werden. Denn die Schönheit, wie bereits gesagt und später 
noch auszuführen ist, ist nicht solche Abstraktion des Verstandes, sondern der in 
sich selbst konkrete absolute Begriff und, bestimmter gefasst, die absolute Idee in 
ihrer sich selbst gemäßen Erscheinung“ (13.127 f.). 

292  Vgl. z. B. 8.112 ff. 



209 

 

Nichtse gedacht werden. In diesem Sinne kann man freilich nicht wis-
sen, was das Ding an sich ist. Denn die Frage Was? verlangt, dass Be-
stimmungen angegeben werden; indem aber die Dinge, von denen sie 
anzugeben verlangt würde, zugleich Dinge-an-sich sein sollen, das 
heißt eben ohne Bestimmung, so ist in die Frage gedankenloserweise 
die Unmöglichkeit der Beantwortung gelegt, oder man macht nur eine 
widersinnige Antwort“ (5.129 f.).  

In Hegels Verständnis liegt der kantischen Argumentation ein performati-
ver Selbstwiderspruch zugrunde, indem – wie die paradoxe Formulierung 
schon zeigt – ein unserem Denken völlig unzugängliches An-sich der Dinge 
nicht gedacht werden kann. Der Widerspruch liegt darin, dass die Bestim-
mung ‚an-sich’ auf genau jene Gegenstände angewendet wird, von denen 
behauptet wird, sie seien grundsätzlich „ohne alle Bestimmung“, nichts als 
bestimmungslose „Nichtse“. Denn dadurch erhalten sie gerade erst eine 
Bestimmung, nämlich die Bestimmung bestimmungslos zu sein, was für He-
gel eine „widersinnige Antwort“ ist.  

Auch im Bereich der Kunsttheorie erscheint mir eine Debatte über die äs-
thetische Erfahrung von Kunst, die davon ausgeht, der künstlerische Ge-
genstand ‚an sich’ sei grundsätzlich unbestimmbar, nicht sinnvoll. Die 
Debatte entfernt sich häufig so sehr von ihrem Gegenstand, dass sie nicht 
mehr beanspruchen kann, noch eine Debatte über Kunst zu sein. Wenn das 
Charakteristische der Kunsterfahrung, wie bei Bubner und Rebentisch, als 
rein subjektive Interpretationsleistung bestimmt wird, ist es dieser Voraus-
setzung zufolge nicht möglich, Genaueres über die materielle Gestaltung 
des Kunstwerks zu sagen. Nach rezeptionsästhetischem Paradigma ist die 
Weise, wie das Kunstwerk gemacht ist, seine sinnlich-materielle Gestal-
tung, irrelevant, denn eine affirmative Beschreibung der Kunstgestalt lässt 
sich nicht allein aus dem Moment der ästhetischen Erfahrung gewinnen. 
Dass gerade die Art und Weise, wie das Kunstwerk gestaltet ist, bestimmte 
Erfahrungen erst zulässt, wird nicht reflektiert. In der  begrifflichen Unbe-
stimmbarkeit des Kunstwerks und der Verschlossenheit der sinnlichen 
Welt liegt die Voraussetzung rezeptionsästhetischer Theorien, aber unter 
dieser Prämisse lassen sich Kunstwerke nicht affirmativ beschreiben, ohne 
eben diese Voraussetzungen zu ignorieren. Eine erfahrungsästhetische 



210 

 

Theorie, die davon ausgeht, dass das Definitionsmerkmal des Kunstwerks 
ausschließlich in der Erfahrung der Rezipienten zu suchen sei, würde sich 
so in einen Widerspruch verwickeln. 

Ähnliche theoretische Schwierigkeiten treten bei der Forderung nach einer 
undifferenzierten Erweiterung des Gegenstandsfelds der Ästhetik auf. Da 
ästhetische Erfahrungen anscheinend mit allen möglichen Gegenständen 
und Situationen gemacht werden können, haben Erfahrungsästhetiker 
dafür argumentiert, dass der Erfahrungsbegriff erweitert und die Zentrie-
rung der Ästhetik auf Kunstgegenstände aufgehoben werden soll. Wenn 
die Ästhetik aber die möglichen Gegenstände der ästhetischen Erfahrung 
nicht auf eine Stufe stellen will, muss sie die Kunsterfahrung von der ästhe-
tischen Erfahrung anderer Gegenstände unterscheiden. Mit dem Hinweis 
darauf, dass es ästhetische Erfahrung auch jenseits der Kunst gibt, ist näm-
lich noch nichts darüber gesagt, ob es nicht eine spezifische Gestalt der 
Kunsterfahrung innerhalb der ästhetischen Erfahrung gibt und worin diese 
besteht. Hängt die Unterscheidung von Kunsterfahrung und der ästheti-
schen Erfahrung anderer Gegenstände, wie Bubner argumentiert, allein an 
einem Einstellungswechsel des Betrachters, so können alle möglichen Ge-
genstände und Ereignisse allein anhand der daran gemachten ästhetischen 
Erfahrung unter den Kunstwerkbegriff fallen. Dies lässt sich aber durchaus 
problematisieren, denn erfahrungsästhetische Positionen müssen sich die 
Kritik gefallen lassen, ob nicht Gestaltung des Kunstwerks, sein Gemacht-
sein, erst den Prozess der ästhetischen Kunsterfahrung auslöst. 

Wenn wir nicht allem, was wir irgendwie ästhetisch erfahren können, den 
Status eines Kunstwerks zuschreiben wollen und können, ist eine Ästhetik 
des Kunstwerks im Sinne Hegels nicht hinfällig geworden.  

Der Paradigmenwechsel vom Werkparadigma zum Paradigma der ästheti-
schen Erfahrung erfolgte aber nicht nur aus philosophieinternen Gründen, 
sondern auch als Reaktion auf die Entwicklungen der Kunst selbst. Aus der 
Perspektive der frühen erfahrungsästhetischen Positionen ist die Kunstphi-
losophie auch deshalb zu einer radikalen Erfahrungsästhetik genötigt, weil 
die Verfassung der Kunstgegenstände sich grundlegend geändert habe: Die 
Künste hätten so grundlegend andere Formen angenommen, dass sie nicht 



211 

 

mehr mit Hilfe der Kategorien, die Hegel in seiner Ästhetik entwickelt, 
erfasst werden könnten. Hauptproblem sei die Kategorie des Kunstwerks, 
die angesichts der Entwicklung der Avantgarde keine wirklich tragfähige 
Grundlage für eine Ästhetik mehr bilden könnte, da hier gerade die Zerset-
zung der traditionellen Werkeinheit zelebriert wurde. Bubner führt aus, 
dass die „Krise des Werkbegriffs ein wesentliches Signum der modernen 
Epoche“ (Bubner 1989, 32) und die Kunstphilosophie deshalb zu einem 
erfahrungsästhetischen Ansatz genötigt sei.293 

Ein Rückgriff auf die idealistische Kunstphilosophie Hegels muss sich 
daher auch mit dieser Kritik am Begriff des Kunstwerks auseinandersetzen. 
Ausgangspunkt ist die Annahme einer Veränderung des Gegenstandsfel-
des der Ästhetik. Dieser Aspekt soll nun untersucht werden. Die 
performanztheoretischen Ansätze, die die Gegenwartsdiskussion prägen 
und die im Folgenden analysiert werden sollen, verstehen sich als eine 
Weiterentwicklung der erfahrungsästhetischen Ansätze: Sie greifen den 
Begriff der ‚ästhetischen Erfahrung’ als einen ihrer fundamentalen Begriffe 
auf, gehen aber in ihrer Kritik an einer werkzentrierten Ästhetik noch über 
die erfahrungsästhetischen Ansätze hinaus. 

5.4 Performanztheorien 

Durch die Entwicklung der modernen Kunst im 20. Jahrhundert scheint für 
die Kunsttheorie eine qualitativ neue Situation entstanden zu sein. In den 
frühen 60er- Jahren des letzten Jahrhunderts kam es in der westlichen Kul-
tur zur Herausbildung einer neuen Kunstform: der Aktions- oder Perfor-
mancekunst. Hierbei handelt es sich nicht um von Künstlern und Rezipien-
ten unabhängig existierende Kunst-Objekte, sondern um flüchtige, einmali-
ge, unwiederholbare Aufführungen, Aktionen, Bewegungen und Prozesse, 
an denen Künstler und Zuschauer gleichermaßen beteiligt sind. Das heißt, 
es werden keine Kunstwerke mehr geschaffen, sondern vielmehr Ereignisse 
hervorgebracht, die durch die Aktion verschiedener Personen zustande 
kommen. Durch diese Entwicklung stand die Kunsttheorie vor einer neuen 

                                            
293  Ähnlich bei Eco 1977. 



212 

 

Herausforderung, denn bis dahin stabile Parameter der Kunstanschauung 
wurden erschüttert und man schien neue theoretische Konzepte zu benöti-
gen, die auf diese neue Struktur von Kunst reagieren sollten. Hegels Ästhe-
tik hingegen als hauptsächlich am Begriff des Kunstwerks orientierte Äs-
thetik scheint durch die Entwicklung der modernen Kunst aus dem Gleich-
gewicht gebracht worden zu sein und für die neuen Ansprüche, die an sie 
herangetragen werden, nicht gerüstet.  

Die wichtigsten Merkmale der neuen Kunstformen werden im Folgenden 
kurz dargestellt, um danach die theoretischen Konsequenzen zu benennen, 
die davon ausgehend gezogen wurden und die zu einer noch radikaleren 
Ablehnung der hegelschen Kunstphilosophie geführt haben.  

Die wichtigste Besonderheit der Aktions- und Performancekunst besteht 
darin, dass das Kunstobjekt durch künstlerische Handlungen ersetzt wird. 
Aktions- und Performancekünste realisieren sich in Aufführungen, bei 
denen die Handlungen von Künstler und Publikum im Vordergrund ste-
hen. In einem gewissen Sinn müssen zwar alle Kunstwerke aufgeführt 
werden, denn auch Bilder, Skulpturen, musikalische oder literarische Wer-
ke brauchen eine Darbietung, um für den Betrachter überhaupt zugänglich 
zu sein. Im Unterschied dazu liegt einer Performance aber kein Werk mehr 
zugrunde, das in einer Aufführung realisiert werden soll, sondern die Auf-
führung steht für sich. Eine Performance ist ein vorübergehendes, vergäng-
liches und einzigartiges Ereignis, das auf kein zugrundeliegendes Werk 
mehr bezogen ist. Die Künstler stellen mit den Handlungen, die sie vollzie-
hen, keine Artefakte her, sie schaffen keine Werke, die eine selbstständige 
und abgeschlossene Gestalt haben und fixier- und tradierbar sind.294 Es geht 
in der Performance nur um den Vollzug einer Handlung, daher ist diese 
Kunstform intrinsisch prozesshaft.295 Das neue Medium der Kunst ist also 
nicht länger „der feste Rahmen, der feste Ort, die Dauer oder die anhalten-
de Präsentation“ (Mersch 2005, 35), sondern ein Prozess, der sich vollzieht.  

                                            
294  Vgl. Fischer-Lichte 2004, 10. 
295  Vgl. Mersch 2005, 37. 



213 

 

Da dieser Prozess weder vom Künstler noch von den Rezipienten ablösbar 
ist, kann im Grunde von einer grundlegenden Trennung von Werk, Künst-
ler und Betrachter nicht mehr die Rede sein:  

„Als Dreh- und Angelpunkt dieser [Kunst-]Prozesse fungiert nicht 
mehr das von seinen Produzenten wie von seinen Rezipienten losgelös-
te und unabhängig existierende Kunstwerk, das als Objekt aus der krea-
tiven Tätigkeit des Künstlers hervorgegangen und der Wahrnehmung 
und Deutung des Rezipientensubjekts anheimgegeben ist. Statt dessen 
haben wir es mit einem Ereignis zu tun, das durch die Aktion verschie-
dener Subjekte – der Künstler und der Zuhörer/Zuschauer – gestiftet, in 
Gang gehalten und beendet wird“ (Fischer-Lichte 2004, 29). 

Darüber hinaus versuchen diese Kunstformen auch die Trennung von 
Kunst und Wirklichkeit geradezu demonstrativ zum Einsturz zu bringen. 
Die Künstler arbeiten daran – zum Beispiel indem sie sich selbst in eine 
tödliche Gefahr begeben –, die Zuschauer in Aufführungen Situationen 
auszusetzen, in denen diese es nicht mehr fertigbringen, sich ausschließlich 
als Zuschauer zu betrachten und zu verhalten, sondern sich zum Eingreifen 
und Handeln aufgerufen fühlen.296  

Performanztheoretisch orientierte Kunsttheorien sehen in der Herausbil-
dung der Aktions- und Performancekunst eine qualitativ neue Situation für 
die Ästhetik.297 Sie gehen davon aus, dass man bei diesen Kunstphänome-
nen zwar von Kunst, aber nicht mehr im traditionellen Sinne von Kunst-
                                            
296  Vgl. ebd., 299. 
297  Die ‚Performativität’ ist in den letzten Jahren zu einem der meistdiskutierten 

Gegenstände der Geistes- und Kulturwissenschaften aufgestiegen. Diese Entwick-
lung verdankt sich vor allem einer radikalen Erweiterung des Begriffs vom 
sprachphilosophisch-linguistischen Problem der Gelingensbedingungen sprachli-
cher Äußerungen bei John Austin zu einem allgemeinen Begriff der ‚Perfor-
mance’, der sich nicht nur auf Sprachhandlungen beschränkt, sondern auch auf 
körperliche Handlungen anwenden lässt (vgl. Hetzel 2004). Charakteristisch für 
die Ausweitung des Performativitätsbegriffs ist, dass davon ausgegangen wird, 
dass sich (Sprach-)Handlungen immer auch als Inszenierungen betrachten lassen 
(vgl. Butler 1990). ‚Performativität’ wurde in diesem Zusammenhang auch zu ei-
ner Frage der zeitgenössischen Ästhetik – der Frage nach Kunst als Ereignis (vgl. 
Fischer-Lichte 2004). Einschlägig sind hier vor allem: Fischer-Lichte 2004, Wirth 
2002, Mersch 2002 und 2005. 



214 

 

werk sprechen könne. Deshalb sei die herkömmliche Vorstellung der Werk-
gebundenheit von Kunst höchst problematisch geworden. Das klassische 
Konzept der Abgeschlossenheit und Selbständigkeit des Kunstwerks setze 
voraus, dass es sich um ein Artefakt handle, das selbständig und für sich 
existiere, ebenso müsse eine grundlegende Trennung von Künstler, Werk 
und Rezipient sowie eine grundlegende Trennung von Kunst und Wirk-
lichkeit gegeben sein. Die neuen Kunstformen würden diese Voraussetzun-
gen aber negieren und so der Anwendung des Begriffs ‚Kunstwerk’ das 
Fundament entziehen.298 Da es sich bei den Aktionen der Performance-
Künstler eben nicht „um ‚Kunst-Werke’, die für sich selbst stehen, um in 
der Einsamkeit einer Galerie oder eines Ausstellungsraumes dargeboten zu 
werden“ (Mersch 2005, 34), handle, würden sie einen neuen theoretischen 
Zugang verlangen. Eine Ästhetik wie die Hegels, die den Begriff des 
Kunstwerks zum Ausgangspunkt ihrer Überlegungen mache, sei diesen 
Phänomenen nicht mehr angemessen.  

Aber auch eine Theorie, die den Begriff der ‚ästhetischen Erfahrung’ zu-
grunde lege, stoße angesichts der neuen Kunstformen an ihre Grenzen. 
Denn Theorien ästhetischer Erfahrung würden – so Erika Fischer-Lichte – 
die zentrale Stellung des Werkes in der ästhetischen Reflexion eigentlich 
nicht antasten. Denn wenn auch dem Rezipienten die Rolle eines 
Mitschöpfers eingeräumt werde, bleibe letztlich der Bezugspunkt für jegli-
che ästhetische Reflexion das Werk, an dem der Rezipient seine Reflexionen 
vollziehe.299 Diese Auffassung erscheint ihr aber problematisch. Im Gefolge 
der Aktions- und Performancekunst sei in der Kunsttheorie nicht nur die 
Werkkategorie brüchig geworden, sondern überhaupt die heuristische 
Unterscheidung von Produktions-, Werk- und Rezeptionsästhetik, die 
Theorien ästhetischer Erfahrung noch voraussetzen würden. Das typische 
Verhältnis zwischen Performance-Künstler und Publikum entspreche näm-
lich der vorausgesetzten Unterscheidung zwischen Künstler-Subjekt, Zu-

                                            
298  Vgl. Fischer-Lichte 2004, 281 f. 
299  Vgl. Fischer-Lichte 2004, 281 f. 



215 

 

schauer-Subjekt und Kunst-Objekt nicht mehr und könne daher nicht mehr 
die Grundlage einer einschlägigen Ästhetik bilden.  

Die ästhetische Wirkung der Aktions- und Performancekünste müsse – so 
Fischer-Lichte – deshalb eine andere sein, als die der herkömmlichen  
Künste. Die Aktionskünste würden sich nämlich hartnäckig dem Anspruch 
einer hermeneutischen Ästhetik widersetzen, die darauf ziele, das Kunst-
werk zu verstehen. Denn hier gehe es weniger um das Verstehen der Hand-
lungen, welche die Künstler vollzögen, als um die Erfahrungen, die sie 
dabei machten und die sie bei den Zuschauern hervorriefen. Die Zuschauer 
würden das Geschehene nicht nur deuten, sondern zuallererst in den Aus-
wirkungen erfahren. Eine Performance löse bei ihnen eine Schwellenerfah-
rung aus: Sie bewirke häufig Reaktionen wie Staunen, Erschrecken, Entset-
zen, Abscheu, Übelkeit oder Schwindel und bringe die Zuschauer dazu, zu 
handeln. Die Affekte, die einzelne Zuschauer zuletzt zum Eingreifen bewe-
gen würden, überstiegen bei Weitem die Möglichkeiten und Anstrengun-
gen zur Reflexion, zur Bedeutungskonstitution und zur Interpretation des 
Geschehens. Das heiße nicht, dass es für die Zuschauer nichts zu interpre-
tieren gebe, aber diese Interpretationen blieben dem Ereignis inkommensu-
rabel, denn während der Performance gehe es nicht darum, die Perfor-
mance zu verstehen, sondern sie zu erfahren. Der entscheidende Grundzug 
der neuen Künste sei daher ihr zunächst nichtsymbolischer bzw. seman-
tisch ‚nichtintentionaler’ Charakter. Performative Kunst erfülle sich nicht 
primär in Symbolisierungen, deren Sinn sich im Rahmen einer ausschließ-
lich semantischen Interpretation erschließe. Deshalb sei mit den Perfor-
mance-Künsten eine hermeneutische Ästhetik nicht kompatibel. 300  

Um den neuen Kunstphänomenen theoretisch beizukommen, brauche man 
daher eine neue Ästhetik, deren Grundbegriff nicht das Werk oder die Er-
fahrung, sondern die ‚Performanz’ sei. Diese „Ästhetik des Performativen“ 
richte sich auf „solche Kunstprozesse, denen die Begriffe ‚Werk’, ‚Produkti-
on’ und ‚Rezeption’ noch nie adäquat waren“ (ebd., 315). Unter Performanz 

                                            
300  Vgl. ebd., 19. 



216 

 

wird im weitesten Sinne ‚Darbietung’ oder ‚Aufführung’ verstanden.301 Der 
Begriff des Kunstwerks, fordert Fischer-Lichte, soll in einer Ästhetik des 
Performativen durch den des ‚Ereignisses’ ersetzt werden. Nicht als bedeu-
tungstragende Objekte, wie es die Ästhetik bis jetzt immer behauptet habe, 
solle man Kunstereignisse erschließen, sondern als ‚Aufführungen’. Diese 
Aufführungen bringen nach Fischer-Lichte keine Bedeutung hervor, son-
dern „Materialität“ (ebd., 243). Es gebe keine Trennung zwischen Kunst, 
Künstler und Betrachter, sondern die Aufführung werde vielmehr von 
einer „selbstbezüglichen und permanent sich verändernden „feedback-
Schleife“ (ebd., 59) zwischen der Performanz der Akteure und den Reaktio-
nen der Zuschauer gesteuert. 

Die Performanztheoretiker begründen die Forderung nach einer neuen 
Ästhetik mit drei Merkmalen der modernen Kunst: (a) Im Bereich der 
Künste habe ein so grundsätzlicher Wandel stattgefunden, dass die her-
kömmlichen ästhetischen Kategorien nicht mehr anwendbar seien; (b) für 
diesen Wandel sei zum einen die Zersetzung der traditionellen Werkein-
heit; (c) zum anderen die hermeneutische Unzugänglichkeit der neuen 
Kunstformen charakteristisch. Ich werde diese drei Argumente nun disku-
tieren. 

(a) Die Annahme eines grundsätzlichen Wandels im Bereich der Künste, 
wie er von performanztheoretischen Ansätzen behauptet wird, ist proble-
matisch. Die Performancekunst hat sich in Auseinandersetzung und kriti-
scher Abgrenzung zu den traditionellen Vorstellungen von Kunst und 
Kunstwerk entwickelt. Sie versucht Auffassungen zu überwinden, nach 
denen nur dauerhafte Objekte Kunst sind. Das heißt, sie stellt die bisherige 
Kunsttradition infrage. Aber das gelingt nur dann, wenn sie zu ihr in ir-
gendeiner Beziehung steht. Wenn Performance wirklich überhaupt nichts 
mehr mit dem zu tun hat, was bisher unter Kunst verstanden wurde, dann 
ist der Bruch so radikal, dass es keinen Sinn macht, sie überhaupt noch als 
‚Kunst’ zu bezeichnen. Ohne eine Verbindung zu traditionellen Kunstfor-

                                            
301  Vgl. ebd., 41. 



217 

 

men – und sei sie auch noch so gering – ist die Performancekunst nicht zu 
verstehen.302 

(b) Bevor dargelegt werden kann, welche Eigenschaften der neuen Kunst-
formen dazu motivieren, von einem Verlust der Werkidentität zu sprechen, 
soll zunächst kurz skizziert werden, was gemeinhin unter dem Ideal der 
Werkeinheit verstanden wurde. Das Ideal der Werkeinheit war im 18. Jahr-
hundert in der Debatte um den Begriff der ‚schönen Form’ entstanden. 
Winckelmann und Herder leiten die schöne Form aus der vollkommenen, 
organischen und in sich geschlossenen Schönheit der griechischen Götter-
plastik ab. Für Winckelmann ist die Schönheit der antiken Statuen das 
Ergebnis eines Gestaltungsprozesses, der alles Zufällige und Geschmacklo-
se aussondert und das Natürliche in eine geschlossene Form bringt, die 
bereinigt und idealisiert ist. Auch bei Kant richtet sich die Schönheitserfah-
rung ausdrücklich auf den organischen Charakter des Kunstschönen, auf 
„Kunst, sofern sie zugleich Natur zu sein scheint“ (Kant, KU, B 179). Hegel 
greift diese Idee auf und transformiert sie – mit dem Ergebnis, dass die 
Form des Kunstschönen in der antiken Skulptur als die in der Anschauung 
zur Erscheinung tretende Einheit von Geist und Materie gedacht wird.  

Als Symptome einer diese Werkeinheit zersetzenden Bewegung in den 
modernen Aktionskünsten können folgende Aspekte genannt werden: Es 
werden keine bleibenden Artefakte geschaffen, die eine sinnliche Mannig-
faltigkeit in eine geschlossene Form bringen, sondern vielmehr flüchtige 
und unwiederholbare Prozesse vollzogen. Diese Unabgeschlossenheit ma-
nifestiert sich auch in der Aufhebung der traditionellen Trennung von 
Produzent, Werk und Betrachter sowie von Kunst und Lebenswelt.  

Was das neue Verhältnis von Werk, Betrachter und Künstler in diesen 
Künsten betrifft, so macht Gadamer gegen Positionen, die auf dieser Basis 
gegen die Einheit des Werks argumentieren, zu Recht den Einwand gel-
tend, dass jede Kunstform ein „ständiges Mit-tätig-sein“ (Gadamer 1977, 35) 

                                            
302  Vgl. dazu Bertram 2005, 282. 



218 

 

verlange. Daher kann in keiner Kunstform von einer prinzipiellen Trennung 
von Werk und Betrachter die Rede sein303: 

„Jedes Werk lässt gleichsam für jeden, der es aufnimmt, einen Spiel-
raum, den er ausfüllen muss. […] Es ist immer eine Reflexionsleistung, 
eine geistige Leistung, ob ich mich mit tradierten Gestalten herkömmli-
chen Kunstschaffens beschäftige oder vom modernen Kunstschaffen ge-
fordert werde. Die Aufforderung des Reflexionsspiels liegt als Forde-
rung im Werk als solchem. 

Aus diesem Grund scheint es mir ein falscher Gegensatz zu meinen, es 
gebe eine Kunst der Vergangenheit, die man genießen kann, und es ge-
be eine Kunst der Gegenwart, bei der man durch raffinierte Mittel der 
künstlerischen Gestaltung zum Mitmachen gezwungen sein soll“ 
(ebd., 36 f.).  

Daher sei es „ein Irrtum“ „zu meinen, dass die Werkeinheit Abgeschlos-
senheit gegenüber dem, der sich dem Werk zuwendet und von ihm erreicht 
wird“ (ebd., 32 f.), bedeute. Das, was die Identität des Werks ausmacht, 
liegt nach Gadamer weit tiefer und wird deswegen auch nicht durch die 
Flüchtigkeit und Einmaligkeit eines Ereignisses beeinträchtigt. Gadamer 
verdeutlicht diese These am Beispiel einer Improvisation auf der Orgel: 

„Nehmen wir den Fall einer Improvisation auf der Orgel. Nie wieder 
wird man diese einmalige Improvisation hören. Der Organist selbst 
weiß nachher kaum noch, wie er spielte, und niemand hat es aufge-
zeichnet. Trotzdem sagen alle: ‚Das war eine geniale Interpretation oder 
Improvisation’, oder in einem anderen Falle: ‚Das war heute etwas leer.’ 
Was meinen wir damit? Offenbar beziehen wir uns auf diese Interpreta-
tion zurück. Es ‚steht’ etwas für uns da, es ist wie ein Werk, es ist keine 
bloße Fingerübung des Organisten. Andernfalls würde man nicht über 
die Qualität oder den Qualitätsmangel urteilen“ (ebd., 33). 

Gadamer zufolge wird die Werkidentität dadurch gestiftet, dass das 
Kunstwerk einen Verstehensprozess auslöst. Wenn ein Betrachter sagt, dass 
eine Improvisation gelungen oder leer war, dann ist da etwas gewesen, was 
er beurteilt oder ‚verstanden’ hat. Als derjenige, der beurteilt oder versteht, 

                                            
303  Gadamers Argumentation bezieht sich zwar ausschließlich auf das Verhältnis von 

Werk und Betrachter, aber für das Verhältnis von Künstler und Werk kann analog 
argumentiert werden.  



219 

 

muss er nach Gadamer identifizieren: Er muss etwas als das identifizieren, 
was es war oder was es ist. Diese Identität macht Gadamer zufolge den 
„Werksinn“ (ebd., 33) aus.  

Das Verstehen des Werksinns ist Gadamer zufolge nicht eine Leistung, die 
allein der Rezipient vollbringt, sondern ist eine „vom Werk ergehende 
Forderung, die auf ihre Einlösung wartet“ (ebd., 34). Gadamer beschreibt 
dieses Verstehen als einen synthetischen Akt, der nicht beim Einzelnen 
stehen bleiben kann. Ein Einzelmoment setzt eine Dialektik in Gang, die 
dazu nötigt, zu anderen Momenten überzugehen – aber alle diese Momente 
werden als Momente eines Ganzen verstanden. So ist es eine „hermeneuti-
sche Identität“ (ebd., 36), die die Werkeinheit stiftet. Sie kommt dadurch 
zustande, dass etwa ein Bild „sozusagen Wort für Wort als Bild gelesen 
wird und am Ende dieses zwingenden Aufbaus zu dem Bild zusammen-
geht, in dem die mit ihm anklingende Bedeutung gegenwärtig ist“ (ebd.). 
Auch wenn die Entwicklung der Kunst in der Moderne, wie schon im 
Adorno-Kapitel ausgeführt wurde, mit einer Aufwertung der Dissonanz 
einhergeht, kann man schwer vermeiden, in der Kunst über einen Verlust 
an Einheit zu sprechen, ohne dabei etwas zu unterstellen, an dem dieser 
Verlust sichtbar wird. Das heißt, dass auch durch jene Momente, die sich 
aus dem Bezug der Werkeinheit lösen, ein Licht auf das – wie auch immer 
zu fassende – „Ganze“ fällt. Ohne jenes wären die Werke als solche nicht 
verstehbar.  

Auch die Trennung von Kunst und Lebenswelt kann nicht völlig aufgeho-
ben werden, denn wenn wir etwas als Kunst ansehen, können wir nicht 
anders als zu unterstellen, es sei irgendwie selbstständig und von anderem 
abgrenzbar. 

Der Werkbegriff ist demzufolge weder an klassische Harmonieideale, stati-
sche Dinghaftigkeit noch an eine materielle Abgeschlossenheit oder eine 
Trennung vom Rezipienten gebunden. Daher müssen auch Werkidentität 
und Prozesshaftigkeit kein Widerspruch sein, wie von 
performanztheoretischen Ansätzen immer wieder behauptet wird. Der 
Werkbegriff kann nämlich – wie Hegel zeigt – so aufgefasst werden, dass er 
auch die prozesshaften Dimensionen von Kunst einschließt. Das Prozess-



220 

 

hafte kann aufgefasst werden als eine Dimension innerhalb der Kunst, als 
etwas, das dem Kunstwerk immanent ist. 

(c) Zuletzt soll die antihermeneutische Stoßrichtung performanztheoreti-
scher Ansätze diskutiert werden. Sie argumentieren dagegen, dass Begriffe 
von Bedeutung und Interpretation eine zentrale Rolle in einer Theorie der 
Performancekünste spielen sollen, da diese Künste eine vollkommen ande-
re Wirkung hätten; es gehe nicht darum, sie zu verstehen, sondern sie zu 
erfahren.  

Man kann diesen Gegensatz als eine zeitgenössische Variante des Streits 
zwischen ästhetischen Formalisten und Inhaltsästhetikern verstehen. Den 
ästhetischen Formalisten gehe es meistens – so Tegtmeyer – um die Aner-
kennung oder gar den Vorrang nicht-bedeutungsvoller Aspekte der Erfah-
rung von Kunstwerken, um den Ausweis des Vorrangs der Werkform 
gegenüber dem Werkinhalt, der Werkbedeutung – und zwar bis zur Para-
doxie der Leugnung von Werkinhaltlichkeit.304 Diese Leugnung ist aber, wie 
Tegtmeyer zu Recht konstatiert, paradox, sofern der Begriff der Form den 
komplementären Begriff des Inhalts fordert. Die Überziehung der formalis-
tischen These lässt daher den ästhetischen Formalismus unverständlich 
werden. Wenn man davon ausgeht, dass das Bedeutsame am Kunstwerk 
begrifflich wie genetisch nachstehend sei, ist letztlich der Unterschied zwi-
schen Kunstwerken und – zum Teil ästhetisch ansprechenden – Nicht-
kunstwerken nicht zu erläutern. 

Das kann am Bespiel von Erika Fischer-Lichtes Theorie der institutionellen 
Zuschreibung verdeutlicht werden. Sie behauptet: Wenn wir ein Perfor-
mance-Ereignis als Kunst identifizieren und von solchen Ereignissen unter-
scheiden wollen, bei denen uns dies – wie etwa bei Parteitagen oder Fuß-
ballspielen – nicht in den Sinn käme, so folge die Zuschreibung, ob etwas 
ein Kunstereignis ist oder nicht, ganz einfach dem institutionellen Rahmen. 
Jene Performance-Ereignisse, die in einem Museum stattfinden oder von 
einem Stadttheater organisiert seien, würden wir mühelos als ‚Kunst’ iden-

                                            
304  Vgl. Tegtmeyer 2004, 221, und auch die Darstellung bei Kutschera 1998, 166 ff. 



221 

 

tifizieren.305 An dieser Stelle gerät eine Ästhetik des Performativen aller-
dings in Schwierigkeiten: Unklar bleibt, woran der Kunstgehalt eines Ge-
genstands bzw. eines Ereignisses festgemacht wird. 

Auch nimmt sie, wenn sie einzelne Performancekünste interpretiert, die 
hermeneutischen Kategorien, die sie bestreitet, immer wieder selbst in 
Anspruch.306 

Einsichtig wird also weder, warum performative Künste nicht im Rahmen 
einer traditionellen Ästhetik begriffen werden können und warum ihnen 
nur mit einer neuen Ästhetik beizukommen ist, noch, warum der Begriff 
des Kunstwerks aufgegeben werden muss.  

Während sich performanztheoretische Ansätze der Krise des Werkbegriffs 
zuwenden, widmen sich die sprachphilosophischen Positionen, die im 
Zentrum des folgenden Kapitels stehen, einer kritischen Analyse der Be-
stimmbarkeit des Kunstbegriffs. 

5.5 Die sprachanalytische Kunstphilosophie 

Als nächste Position, die sich in der neueren Ästhetikdiskussion von der 
idealistischen Philosophie abgrenzt, wird die sprachanalytische Kunstphi-
losophie dargestellt. Da die Kunstphilosophie lange nicht von besonderem 
Interesse für die analytische Philosophie war, ist eine sprachanalytische 
Ästhetik erst um die Mitte des 20. Jahrhunderts aufgekommen. Sie entstand 
als eine sprachphilosophisch begründete Kritik an traditionellen Formen 
ästhetischer Theorie. Der analytischen Kunstphilosophie geht es allerdings 

                                            
305  Vgl. Fischer-Lichte 2004, 352. 
306  Vgl. z. B. die ‚Interpretation’ von Beuys’ Coyote-Aktion, in der dieser sich drei 

Tage lang mit einem wilden Coyoten in der Block Gallery in New York einsperren 
ließ. Fischer-Lichte behauptet, Tiere hätten in modernen Aktionskünsten im Un-
terschied zu Passionsspielen keine symbolische Funktion. Einige Seiten später er-
klärt sie aber: „Wenn ein Tier auf der Bühne erscheint, beschwört es, darin Orka-
nen und Überschwemmungen vergleichbar, einen kritischen Moment herauf, in 
dem alles in Frage steht, menschliche Ordnung der Natur preisgegeben zu wer-
den droht“ (ebd., 185 f.). 



222 

 

nicht um ein detailliertes historisches Verständnis traditioneller Theorien.307 
Sie ist vielmehr daran interessiert, eine allen traditionellen Theorien ge-
meinsame Fehleinschätzung aufzudecken: Alle diese Theorien beruhen 
ihrer Meinung nach auf einer falschen Prämisse, nämlich dass es eine spezi-
fische Differenz gebe, mit der man Kunstwerke von anderen Dingen ab-
grenzen könne. Dementsprechend müssten alle Dinge, die unter den Begriff 
‚Kunst’ fallen, eine gemeinsame Eigenschaft haben, die ihnen als Kunst-
werken wesentlich zukomme und die sie erst zu Kunstwerken mache. Dies 
führe in traditionellen Theorien zwingend zu dem Versuch, das Wesen der 
Kunst zu bestimmen.  

Obwohl sich die sprachanalytischen Skeptiker mit Hegels Ästhetik nicht 
detailliert auseinandersetzen, stellt die Kritik an der Bestimmbarkeit des 
Kunstbegriffes einen prinzipiellen Einwand gegen einen Rückgriff auf 
Hegels Kunstphilosophie dar. Denn sie artikuliert einen berechtigten Zwei-
fel an einer bestimmten Denkweise. Nur weil wir verschiedene Dinge Kunst 
nennen, bedeutet das nicht ohne Weiteres, dass es auch eine gemeinsame 
Eigenschaft dieser Dinge gibt. Daher könnte sich der Anspruch traditionel-
ler Kunsttheorien wie der hegelschen Ästhetik, den Kunstbegriff zu fixieren 
und eine allgemeingültige Antwort auf die Frage nach dem Wesen der 
Kunst geben zu wollen, als problematisch erweisen.  

Eine Theorie, die im Rückgriff auf Hegels Ästhetik versucht zu bestimmen, 
was Kunst eigentlich ist, muss die sprachanalytische Kritik entkräften und 
als unberechtigt erweisen. Im Folgenden soll gezeigt werden, dass Fragen 
wie die nach dem Wesen der Kunst nicht als unsinnig zurückgewiesen und 
nicht durch detaillierte Analysen der alltäglichen und professionellen 
kunstkritischen ‚Sprachspiele’ ersetzt werden können. Im Folgenden werde 
ich deshalb zunächst die wichtigsten Argumente der analytischen Ästhetik 
kurz darlegen. Herausgestellt wird, inwiefern der Kunstbegriff für Sprach-
analytiker leer, unaufhebbar vieldeutig oder unwichtig ist.308 

                                            
307  Vgl. Lüdeking 1988, 11 ff. 
308  Einen Überblick über die unterschiedlichen Positionen der sprachanalytischen 

Ästhetik geben z. B. Lüdeking 1988 und Schmücker 1998. 



223 

 

Zentrale These analytischer Ästhetiker ist, dass die traditionellen Kunstthe-
orien auf einem falschen Kunstbegriff beruhten, der sie zu voreiligen Ver-
allgemeinerungen und Schlüssen veranlasst habe. Angeregt von der 
Sprachtheorie Wittgensteins, schlagen die Theoretiker der analytischen 
Ästhetik deshalb einen Wechsel der Perspektive vor: Nicht länger die Sache 
Kunst, sondern der Begriff ‚Kunst’ soll nun das Thema der Ästhetik wer-
den. Sie wenden sich von der Analyse der materialen Gegenstände ab und 
beginnen die Verwendungsweise des Kunstbegriffs zu überprüfen. Da-
durch soll der Nachweis erbracht werden, dass sich die Frage, was das 
Wesen der Kunst ausmacht, nicht beantworten lässt, weil der Kunstbegriff 
im Sprachgebrauch gar keine bestimmte Bedeutung hat. Für die analytische 
Ästhetik sind deswegen allgemeine Aussagen über alle Kunstwerke sehr 
problematisch. Dabei richtet sich die sprachanalytische Kritik nicht nur 
gegen einige unberechtigte Verallgemeinerungen der traditionellen Ästhe-
tik, sondern gegen jeden Versuch einer Verallgemeinerung. Ästhetik soll 
darum nicht mehr als Philosophie der Kunst, sondern als Philosophie der 
Kunstkritik verstanden werden.  

Bei der Darstellung der analytischen Kunstphilosophie bietet es sich an, 
zwei Strömungen zu unterscheiden. Die sprachanalytische Philosophie 
untersucht, wie dargelegt, den Gebrauch des Kunstbegriffs und fragt, ob 
sich ein allgemeiner Begriff von ‚Kunst’ überhaupt sinnvoll verwenden 
lässt. Da der Begriff ‚Kunst’ sowohl deskriptiv als auch normativ verwen-
det wird, kann man in der analytischen Ästhetik zwischen 
deskriptivistischen und normativistischen sprachskeptischen Strömungen 
unterscheiden.309 

Ich beginne mit der Darstellung der deskriptivistischen Skepsis, da sich 
diese Strömung zuerst herausgebildet hat. Die deskriptivistische Kunst-
skepsis setzt sich ausschließlich mit der beschreibenden Verwendung des 
Kunstbegriffs auseinander. Deskriptivistische Skeptiker waren vor allem 

                                            
309  Die Unterscheidung von deskriptivistischer und normativistischer Skepsis über-

nehme ich von Lüdeking und Schmücker. Vgl. Lüdeking 1998, 196 ff. sowie 
Schmücker 1998, 92 ff. 



224 

 

die von Wittgenstein geprägten Theoretiker, wie Gallie, Kennick und 
Weitz.310 Kennick stellte im Titel seines programmatischen Aufsatzes die 
Frage, ob nicht die traditionelle Ästhetik „auf einem Fehler beruht“ 
(Kennick 1958, 135). Seine Antwort lautete, sie beruhe nicht nur auf einem, 
sondern gleich auf zwei Fehlern. Den ersten Fehler sieht er in der Annah-
me, dass allen Dingen, die sich unter den Begriff Kunstwerk fassen lassen, 
bestimmte Merkmale gemeinsam seien, durch die sie sich von allen ande-
ren Dingen unterscheiden würden. Der zweite Fehler liege in der Unterstel-
lung, dass in diesen gemeinsamen Eigenschaften die Basis für die Bewer-
tung von Kunstwerken zu sehen sei, die sonst nicht möglich sei.  

Eine Position, die beide Fehler begeht, war nach Ansicht der analytischen 
Theoretiker der Essentialismus, wie er beispielsweise von Harrold Osborne 
vertreten wurde.311 Dessen Ziel bestand darin, allen Kunstwerken bestimm-
te Wahrnehmungsqualitäten nachzuweisen, die sie als solche auszeichnen. 
Osborne sah diese Qualität darin, dass Kunstwerke Gegenstände sind, die 
uns einheitliche und organische, aber trotzdem komplexe Wahrnehmungs-
felder bieten. Zu Recht wiesen die ästhetischen Skeptiker darauf hin, dass 
es angesichts der Unterschiedlichkeit der Gegenstände, die wir als Kunst-
werke charakterisieren, nicht möglich sei, eine allen und nur diesen Gegen-
ständen gemeinsame wahrnehmbare Eigenschaft zu finden.312 Da es Kunst 
in allen möglichen Formen gibt, erscheint es unmöglich, diese Vielfalt auf 
einen gemeinsamen Nenner zu bringen: Eine Wahrnehmungsqualität, die 
auf so unterschiedliche Kunstwerke wie eine Skulptur, ein Gebäude, eine 
Melodie, ein Gedicht, ein Gemälde und auf Performancekunst zutrifft, ist 
zwangsläufig so vage und unbestimmt, dass zweifelhaft ist, inwiefern sie 
überhaupt noch zur Unterscheidung von Kunstwerken und anderen Ge-

                                            
310  Einen Überblick über deren Positionen bietet auch Lüdeking 1988. 
311  Vgl. Osborne 1981, auch Beardsley 1958. 
312  Dieses Argument wird in der analytischen Philosophie unter dem Stichwort 

„essentialistischer Fehlschluss“ (z. B. Gallie 1948, 305: „essentialist fallacy“) disku-
tiert.  



225 

 

genständen herangezogen werden kann.313 Die Skeptiker argumentieren 
daher, dass die Verschiedenheit der Künste dazu führe, dass sich kaum 
„nichttriviale Eigenschaften“ (Kutschera 1998, 167) finden ließen, welche 
alle Kunstwerke gemeinsam hätten.314 Tatsächlich ist zum Beispiel nicht 
überzeugend, wieso nur Kunstwerke das Kriterium der organischen Ein-
heitlichkeit erfüllen sollen, denn auch einer Landschaft oder einer Person 
könnte man eine einheitlich-organische Strukturierung bescheinigen. Zu-
dem gibt es gerade heute viele anerkannte Kunstwerke, bei denen es frag-
lich ist, ob sie überhaupt so etwas wie eine organisch-einheitliche Struktur 
aufweisen.  

Die Skeptiker gehen davon aus, die Frage nach dem Wesen der Kunst setze 
fälschlicherweise voraus, dass es ein solches Wesen, eine gemeinsame Na-
tur aller Kunstwerke gebe. Aber die Vielfalt der Kunstformen lässt sich 
nach Ansicht der Skeptiker nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen. 
Nur unser Gebrauch des Begriffs ‚Kunst’ impliziere irrtümlich, dass allen 
Gegenständen, auf die wir ihn anwenden, etwas gemeinsam sei.  

Morris Weitz, der einflussreichste Kritiker, beruft sich auf Wittgensteins 
Philosophische Untersuchungen, um eine angemessenere Theorie zu begrün-
den. Wittgenstein wendet sich gegen die Annahme, jedes Prädikat habe in 
allen Anwendungen denselben Sinn und bezeichne eine Eigenschaft. Empi-
rische Prädikate seien durch Offenheit charakterisiert, sie hätten keine schar-
fen Grenzen ihres Verwendungs- oder Definitionsbereichs. Es sei daher 
besser, von einer ‚Familienähnlichkeit’ ihrer Instanzen zu sprechen, eines 
komplizierten Netzes von Ähnlichkeiten, die einander übergriffen und 
kreuzten.315 Analoges gelte – so Weitz – für den Begriff ‚Kunst’. Es gebe 

                                            
313  In diesem Sinne kritisiert z.B. auch Lüdeking Osbornes These der organisch-

einheitlichen Struktur aller Kunstwerke: „Wenn Osbornes These auf Zustimmung 
rechnen kann, dann einfach deshalb, weil man jedem beliebigen ‚Wahrnehmungs-
feld’ eine gewisse organische Einheitlichkeit bescheinigen könnte“ (Lüdeking 
1998, 30). 

314  Vgl. Gallie 1948. 
315  Wittgenstein verdeutlicht dies am Begriff des ‚Spiels’: „Ich meine Brettspiele, 

Kartenspiele, Ballspiele, Kampfspiele usw. Was ist allen diesen gemeinsam? – Sag 



226 

 

zwar mehr oder weniger große ‚Familienähnlichkeiten’ zwischen Kunst-
werken, aufgrund derer wir bestimmte Objekte so nennen, aber keine 
„Menge von notwendigen und hinreichenden Eigenschaften“ (Weitz 2002, 
45).  

Weitaus wichtiger sei aber, dass Kunst sich in einem unaufhörlichen Wan-
del befinde: Sie wiederhole sich nicht und stehe nicht still. Dieser „sehr 
expansive, abenteuernde Charakter“ mache es unmöglich, „irgendeine 
Menge von definitorischen Eigenschaften zu fixieren“ (ebd., 47), die ein 
Kunstwerk als Kunstwerk auszeichnen würden. Anwendungsbedingungen 
eines Kunstbegriffs könnten daher niemals erschöpfend aufgezählt werden, 
denn neue Bedingungen seien immer aufgetaucht und würden zweifellos 
wieder auftauchen.316 Deshalb sei der Kunstbegriff offen und nicht geschlos-
sen. Es sei nicht möglich, notwendige und hinreichende Anwendungsbe-
dingungen anzugeben, die uns das Wesen von Kunst erkennen ließen, 
sondern der Kunstbegriff sei ein „offener Begriff“, dessen Anwendungsbe-
dingungen „korrigierbar und verbesserbar“ (ebd., 45) seien. Angesichts 
dieser Offenheit könne jeder Kunstbegriff nur „präskriptiv“ sein: eine Emp-
fehlung, den Begriff ‚Kunst’ nur auf gewisse Phänomene anzuwenden. 

Die normativistische Strömung hat sich aus einer Kritik der 
deskriptivistischen Skepsis heraus entwickelt. Aus der Sicht der 
normativistischen Skepsis wählt die deskriptivistische Skepsis einen fal-
schen Ausgangspunkt, denn nicht die deskriptive Klassifizierbarkeit von 
Kunstwerken, sondern die normative Verwendung des Begriffs ‚Kunst’ 
stehe an erster Stelle. Der prominenteste Vertreter dieser Richtung ist 
Lüdeking, der sich ausdrücklich von der deskriptivistischen Skepsis dis-
tanziert. Wie er zu Recht kritisiert, nehme Weitz, wie auch viele andere 
analytische Autoren, den Wertaspekt des Kunstbegriffes überhaupt nicht 

                                                                                                                                        
nicht: „Es muss ihnen etwas gemeinsam sein, sonst hießen sie nicht ‚Spiele’ – son-
dern schau, ob ihnen allen etwas gemeinsam ist. – Denn, wenn du sie anschaust, 
wirst Du zwar nicht etwas sehen, was allen gemeinsam wäre, aber du wirst Ähn-
lichkeiten, Verwandtschaften, sehen, und zwar eine ganze Reihe“ (§ 66). 

316  Vgl. ebd. 



227 

 

zur Kenntnis. Als Kunstwerk bezeichnet zu werden, sei aber in gewisser 
Weise ein „Ehrentitel“ (Lüdeking 1998, 203). Die Unterscheidung zwischen 
Kunst und anderen Gegenständen könne aber nicht als eine „Leistung des 
so verwendeten Begriffs verstanden werden“, sondern setze voraus, dass 
„eine solche Unterscheidung (aufgrund von evaluativen Kriterien) bereits 
getroffen wurde“ (ebd.). 

Für Lüdeking ist der Kunstbegriff daher von sich aus ein Wertbegriff, der 
aber nicht auf verallgemeinerbare Kriterien zurückführbar ist. Daher ergibt 
sich „die Klasse der Kunstwerke“ sozusagen „als unkontrollierbares Resul-
tat“ „hinter dem Rücken“ der einzelnen Sprecher (ebd.). Diese verwenden 
den Kunstbegriff nach ihren subjektiven Bewertungskriterien, die jeweils 
unterschiedlich sein können: 

„Die Klasse der Kunstwerke muss […] verstanden werden als ein unbe-
absichtigtes und unvorhersehbares Ergebnis all der mannigfaltigen und 
konkurrierenden evaluativen Verwendungen des Kunstbegriffs durch 
unzählige individuelle Sprecher, die diesen Begriff aufgrund der ver-
schiedensten normativen Kriterien verwenden“ (ebd.).  

Lüdeking nimmt an, dass die Gesamtheit der subjektiven Verwendungen 
des Kunstbegriffs zu einem bestimmten Zeitpunkt die Klasse der Kunst-
werke konstituiert. Weil aber die Sprecher den Kunstbegriff unkoordiniert 
verwenden, sei die Klasse der Kunstwerke ständig unvorhersehbaren 
Schwankungen unterworfen, die jeden Versuch einer Generalisierung ver-
eiteln würden.317  

Zusammenfassend lassen sich die sprachanalytischen Positionen folgen-
dermaßen charakterisieren: Sowohl für die deskriptivistischen als auch für 
die normativistischen Skeptiker existiert ‚die’ Kunst als solche nicht. Der 
Begriff ‚Kunst’ werde auf alle Kunstwerke angewendet, ohne diesen eine 
bestimmte Gemeinsamkeit nachweisen zu können. Die Frage, was Kunst 
eigentlich ist, lasse sich deshalb nicht beantworten, weil der Kunstbegriff 
im Sprachgebrauch gar keine feststehende Bedeutung besitze. Damit ist 
auch die Frage nach dem Wesen der Kunst für die Skeptiker unangebracht: 

                                            
317  Vgl. ebd. 



228 

 

‚Kunst’ sei ein Begriff, der auf verschiedene Gegenstände und Ereignisse 
angewendet werde, ohne dass sich daraus auf eine Zusammengehörigkeit 
dieser Phänomene schließen lasse. Damit kommt die kunstästhetische 
Skepsis zu dem Ergebnis, dass es sinnlos ist, von der Kunst als solcher zu 
sprechen, vielmehr gebe es nur einzelne Künste.  

Reinold Schmücker hat die unterschiedlichen Varianten der sprachanalyti-
schen Skepsis bereits ausführlich kritisiert.318 Ich werde mich im Folgenden 
auf diese Ausführungen beziehen. Schmücker weist den unterschiedlichen 
Varianten der sprachanalytischen Skepsis einen Selbstwiderspruch nach. 
Sowohl die deskriptivistische als auch die normativistische Skepsis würden 
zwar bestreiten, dass allgemeine Aussagen über das Wesen der Kunst mög-
lich seien, träfen aber selbst implizit immer schon allgemeine Aussagen über 
Kunst. Beispielsweise impliziere Weitz’ These vom ‚very expansive, 
adventurous character of art’ die generelle Aussage, dass beständige Inno-
vation zum Wesen der Kunst gehöre. Auch sein Versuch, die kunstästheti-
sche Skepsis zu begründen, führe in einen fundamentalen Widerspruch. 
Beinahe im selben Atemzug, in dem er die Nichtexistenz notwendiger und 
hinreichender Bedingungen für die Verwendung des Kunstbegriffs be-
haupte, führe er selbst eine zugleich notwendige und hinreichende Bedin-
gung für den Gebrauch des Kunstbegriffs ein: Weitz nehme an, dass der 
Kunstbegriff könne auf neue Phänomene angewendet werden, wenn diese 
solchen Phänomenen, die er bislang schon bezeichnet habe, in Hinsichten 
ähneln, die ein bestimmter Personenkreis (Experten) für hinreichend erach-
tet habe.319 

Für die normativistische Skepsis gelte dasselbe: Lüdekings Theorie zufolge 
stelle eine Äußerung, in der der Kunstbegriff evaluativ Verwendung finde, 
ein Votum für die Nobilitierung eines Artefakts dar. Gehe man von dieser 
Bestimmung aus, könne von semantischer Leere des Kunstbegriffs keine 
Rede sein. Denn über Kunstwerke als solche lasse sich immerhin sagen, 
dass sie einen Ehrenstatus einnehmen, der sich in entweder allgemeinem 

                                            
318  Vgl. Schmücker 1998, 80-151. 
319  Vgl. ebd., 94, 101. 



229 

 

oder begrenztem Respekt manifestiere. Das sei zugegebenermaßen nicht 
viel, aber doch eine allgemeine Aussage über Kunst.320 Indem die Skeptiker 
den Kunstbegriff überhaupt semantisch bestimmten, dementierten sie 
unweigerlich jene Skepsis, um deren Begründung es ihnen eigentlich ge-
he.321  

Weiterhin sei  

„ohne die Unterstellung einer solchen Semantik nicht zu begreifen, wa-
rum wir die historische wie kulturelle Relativität des intersubjektiven 
Kunstverständnisses überhaupt gewahren können. Denn deren Wahr-
nehmung setzt voraus, dass wir ein intersubjektives Kunstverständnis, 
das vom zeitgenössischen Kunstverständnis unserer eigenen Kultur dif-
feriert, als ein anderes Verständnis ein und derselben Sache zu identifi-
zieren vermögen. Wir müssen also eine Bedeutung des Kunstbegriffs 
annehmen, die insofern schlechthin intersubjektiv ist, als sie alle 
konsensuellen Festlegungen transzendiert, aus denen sich für einen be-
stimmten Zeitpunkt und eine bestimmte Kultur eine bestimmte Zu-
sammensetzung der Klasse der Kunstwerke ergibt. Andernfalls bliebe 
unverständlich, warum wir die Differenz, in der das Kunstverständnis 
unserer eigenen Kultur zu abweichenden Kunstverständnissen steht, 
auf historischen Wandel oder die Unterschiedlichkeit kultureller Tradi-
tionen zurückführen“ (ebd., 110). 

Selbst wenn die Grenzen des Kunstbegriffs unscharf zu sein scheinen, muss 
es trotzdem noch Grenzen geben. Sonst wäre letztlich schlechthin alles 
Kunst. Dann würde der Begriff allerdings semantisch leer, weil es nichts 
mehr gäbe, was er ausschließt. Wenn etwas als Kunstwerk angesehen wer-
den soll, dann muss es von etwas abgegrenzt werden können, was nicht 
Kunst ist und das setzt einen allgemeinen Begriff von Kunst voraus.  

Insgesamt: Die Sprachanalytiker beziehen sich zwar nicht namentlich auf 
Hegel, aber sie artikulieren einen berechtigten Zweifel an einer bestimmten 

                                            
320  Vgl. ebd., 66 f. 
321  Schmücker weist in diesem Zusammenhang zu Recht darauf hin, dass es un-

denkbar ist, den Kunstbegriff jeden semantischen Gehalts zu entleeren. Denn es 
sei weder denkbar, dass ein semantisch leerer Begriff auf Dauer intersubjektiv 
Verwendung finde, noch vorstellbar, dass irgendein Begriff intersubjektiv Ver-
wendung finde, ohne seine semantische Leere einzubüßen (vgl. ebd., 109). 



230 

 

Denkweise. Weitz’ Kritik an der ästhetischen Tradition zielte auf solche 
Positionen, die versuchen, den Begriff der Kunst durch gemeinsame Wahr-
nehmungsqualitäten zu gewinnen – solche Positionen sind, wie gezeigt 
wurde, in der Tat nicht einsichtig. Hegel legt aber nicht die Annahme zu-
grunde, dass alle Dinge und Ereignisse, die wir als Kunst bezeichnen, ge-
meinsame Wahrnehmungsqualitäten besitzen müssen, sondern er betont 
immer wieder, dass Inhalt und Form der Kunst sich im Laufe der Geschich-
te gewandelt haben. Die Gemeinsamkeit aller unterschiedlichen Kunstfor-
men besteht darin, dass Kunst eine spezifische Erkenntnisfunktion besitzt, 
die dann auch gesellschaftliche Relevanz hat. Diese Auffassung hat ihre 
Stärke darin, dass sie Kunstwerke als Teil einer Kulturgemeinschaft ansieht 
und anerkennt, dass diese ohne ihren gesellschaftlichen Kontext nicht zu 
verstehen sind. 

Gegen beide Formen ästhetischer Skepsis haben Kunsttheoretiker in den 
letzten Jahren eine Vielzahl von Definitionsversuchen des Kunstbegriffs 
angeführt, die im folgenden Exkurs kurz skizziert werden.  

Exkurs: Definitionsversuche des Kunstbegriffs in der analytischen Äs-
thetik 

Da die Kritik an der Bestimmbarkeit des Kunstbegriffes einen prinzipiellen 
Einwand gegen einen Rückgriff auf Hegels Kunstphilosophie darstellt, ist 
für den Zusammenhang dieser Arbeit vor allem die Auseinandersetzung 
mit skeptizistischen Positionen zentral. Trotzdem soll die Entwicklung der 
neueren analytischen Ästhetik nicht ungenannt bleiben und im folgenden 
Exkurs kurz dargestellt werden. Ziel der folgenden Darstellung ist es zum 
einen, einen kurzen Überblick über neuere Kunstdefinitionen in der analy-
tischen Philosophie zu geben, und zum anderen, an diesen Positionen 
strukturelle Probleme aufzuweisen, die einen Rückgriff auf Hegels Kunst-
philosophie motivieren können. Ich werde die unterschiedlichen Defini-
tionsversuche einzeln darlegen.  

1) Intentionalistische Theorien der Kunst definieren den Begriff des Kunst-
werks vom Produktionsprozess her. Eine zentrale Rolle spielen dabei die 
Intentionen des Künstlers. Zu den am meisten diskutierten 



231 

 

intentionalistischen Theorien zählt der Ansatz Richard Wollheims. 
Wollheim zufolge sind Gegenstände dann Kunstwerke, wenn sie absicht-
lich als Kunstwerke hergestellt wurden.322 Ein Objekt als Kunstwerk zu 
verstehen, heißt für Wollheim, es intentional hergestellt zu verstehen und 
zu interpretieren: Ein Gegenstand ist nur dann ein Kunstwerk, wenn sein 
Hersteller intendiert hat, dass der Gegenstand ein Kunstwerk ist. Bei den 
künstlerischen Intentionen handelt es sich um – zum Teil unbewusste – 
Ausdrucksabsichten, nämlich die Expression von Bedeutungen, aber auch 
von Gefühlszuständen des Künstlers.323 Wollheim hält allerdings die Be-
schreibung des künstlerischen Schaffensprozesses allein nicht für hinrei-
chend, um Kunstwerke von sonstigen Artefakten zu unterscheiden. Er 
betont, dass die Entstehung von Kunstwerken einen institutionellen Rah-
men voraussetze.  

Um Kunstwerke von anderen Gegenständen unterscheiden zu können, ist 
eine Interpretation des Werks notwendig. Unter der ‚Interpretation’ ver-
steht Wollheim eine Rekonstruktion der Intention des Künstlers sowie des 
sozialen und historischen Kontextes, in dem das Werk entstanden ist.324 Ob 
es sich bei einem bestimmten Gegenstand tatsächlich um ein Kunstwerk 
handelt, kann erst das Wissen um die Werkentstehung erweisen. Das hat 
folgende Gründe: Zunächst einmal hält Wollheim das Wissen um die Ent-
stehungsgeschichte eines Kunstwerkes für eine hinreichende Bedingung, 
dass das Werk als Kunstwerk verstanden werden kann. Ein Gegenstand ist 
ein Kunstwerk, wenn ein Interpret Kenntnis von der Intention des Künst-
lers hat und weiß, welche ästhetischen, sozialen und historischen Aspekte 
zur Zeit der Werkentstehung wichtig waren. Die Differenz zwischen 

                                            
322  Vgl. Wollheim 1980, 113. Zur Darstellung und Kritik Wollheims vgl. grundsätz-

lich Tegtmeyer 2004, 91-95. 
323  Damit ist auch die Möglichkeit gegeben, dass ein Werk misslingen kann. Das ist 

der Fall, wenn dem Künstler nicht gelingt, mit dem Werk das auszudrücken, was 
er intendiert hat. Denn wenn eine adäquate Intention des Künstlers schon ein hin-
reichendes Kriterium für Kunst wäre, könnte die Möglichkeit von ‚Fehlschlägen’ 
nicht begründet werden. Vgl. dazu Tegtmeyer 2004, 93. 

324  Wollheim 1980, 185 ff. 



232 

 

Kunstwerken und anderen Gegenständen besteht daher darin, dass Kunst-
werke als solche intendiert sind. Auf der Ebene der Werkentstehung behält 
der Intentionalismus in einem gewissen Sinne recht. Kunstwerke gibt es 
nur dort, wo die intendierte Herstellung von Kunstwerken in einem institu-
tionellen Rahmen möglich ist. Da dies aber nicht ausschließt, dass manch-
mal auch Gegenstände ohne oder sogar gegen die Intention ihres Herstel-
lers im Nachhinein zu Kunstwerken erklärt werden können, ist der ästheti-
sche Intentionalismus, was das Einzelwerk betrifft, sehr problematisch.  

Ob der Begriff der künstlerischen Intention wirklich zur Definition von 
Kunstwerken beitragen kann, ist aber nicht nur deshalb strittig. Bei 
Wollheim ist die künstlerische Intention an potentielle bewusste oder un-
bewusste Ausdrucksintentionen gebunden. Die Frage ist aber, warum 
genau diese Ausdrucksintentionen für die Bestimmung des Werkbegriffs 
grundlegend sind. Was die bewussten Intentionen betrifft, so sind diese 
Wollheim zufolge künstlerisch, wenn der Künstler mit einem Werk die 
Kunstgeschichte oder eine bestimmte Werktradition fortsetzen möchte. 
Aber um zu verstehen, was die Intention, ein Kunstwerk zu schaffen, aus-
macht, muss man bereits wissen, was es heißt, ein Kunstwerk zu schaffen. 
Und um zu verstehen, was es heißt, ein Kunstwerk zu schaffen, muss man 
wissen, was ein Kunstwerk ist.  

Was die unbewussten Ausdrucksbedürfnisse betrifft, so besteht die Schwie-
rigkeit darin, dass, selbst wenn man die Existenz dieser unbewussten Be-
dürfnisse akzeptiert, unklar bleibt, warum gerade Kunstwerke zum Aus-
druck dieser Gefühlszustände besonders geeignet sein sollten. Genauer: Es 
wäre zu zeigen, warum gerade Kunstwerke dazu qualifiziert sind, diese 
Zustände auszudrücken. Das allerdings setzt bereits einen Begriff des 
Kunstwerks voraus. Damit kann Wollheim kein hinreichendes Kriterium 
zur Unterscheidung von Kunst und Nicht-Kunst angeben, weil er dieses 
eigentlich schon zugrunde legen muss.  

2) Der Historizismus stützt sich bei der Definition von Kunst auf einen Be-
zug zur Kunstgeschichte und besonders auf bereits anerkannte Kunstwer-
ke. Zu den Historizisten zählen unter anderem Jerrold Levinson und Noël 
Carroll. Levinsons Grundidee besteht darin, die Geschichtlichkeit des 



233 

 

Kunstwerkbegriffs mit in die Definition des Begriffs aufzunehmen. Ein 
Gegenstand ist ihm zufolge dann ein Kunstwerk, wenn sein Produzent 
beabsichtigt hatte, dass die Betrachter mit dem Gegenstand so umgehen 
wie mit anderen, vorher entstandenen Kunstwerken.325 Kunstwerke sind 
demzufolge wesentlich dadurch bestimmt, dass sie intendierten Bezug 
nehmen auf vorangegangene Kunstwerke.  

Obwohl die Einsicht in die Geschichtlichkeit des Kunstbegriffs sicher rele-
vant ist, ist sie dennoch für den Historizismus problematisch. Denn um die 
Absicht zu haben, dass der produzierte Gegenstand wie andere Kunstwer-
ke betrachtet werden soll, muss man schon wissen, welche Gegenstände 
Kunstwerke sind. Levinson zufolge sind diese Gegenstände Kunstwerke, 
wenn auch ihre Hersteller intendiert haben, dass sie behandelt werden wie 
andere Kunstwerke in der Vergangenheit. Das heißt: Um nachzuweisen, 
dass man sich tatsächlich auf Kunstwerke bezieht und nicht nur auf Gegen-
stände, die von denen man bloß annimmt, dass es sich um Kunstwerke 
handelt, muss die ganze Entstehungsgeschichte der Kunstwerke soweit 
zurückverfolgt werden, bis man bei der ursprünglichen und ersten Kunst 
angelangt ist. Diese ersten und ursprünglichen Kunstwerke sind dadurch 
bestimmt, dass sich alle nach ihnen entstandenen Werke an ihnen orientie-
ren, sie selbst sich aber nicht auf frühere Werke beziehen. Damit müssen 
die Ausgangswerke schon als Kunstwerk bestimmbar sein. Das ist aber 
nach Levinsons eigenen Voraussetzungen nicht möglich. 

Noël Carroll zufolge bestimmen wir einen Gegenstand als Kunstwerk, 
wenn wir eine konsistente ‚Erzählung’ entwickeln können, die ihn in einen 
Zusammenhang mit den bereits anerkannten Kunstwerken stellen. Stephen 
Davies hat gegen diese Position den Einwand geltend gemacht, dass sich 
viele menschliche Aktivitäten in eine historisch konsistente Erzählung 
einreihen lassen. Ohne weitere Bestimmung bleibt aber unklar, welche 
Aktivität als künstlerisch und damit als Kunst gelten darf und welche 
nicht.326  

                                            
325  Levinson 1990, 8. 
326  Vgl. Davies 1991, 169. 



234 

 

3) Der Institutionstheorie zufolge wird ein Kunstwerk deshalb zum Kunst-
werk, weil es innerhalb eines institutionellen Kontexts als Kunstwerk aner-
kannt wird. Die Institutionstheorie der Kunst geht zurück auf die Schriften 
George Dickies. Dickie geht davon aus, dass ein Gegenstand dann ein 
Kunstwerk ist, wenn er ein Kandidat für Wertschätzung ist und von be-
stimmten gesellschaftlichen Institutionen als Kunstwerk behandelt wird.327 
Die Institutionstheorie kann in der Tat einiges erklären – zum Beispiel, wie 
Kunst im gesellschaftlichen Prozess hergestellt wird. Trotzdem bleibt die 
Frage, woran diese ‚Institutionen’ den Kunstgehalt eines Gegenstands bzw. 
eines Ereignisses festmachen, denn die Frage, aus welchem Grund einem 
Gegenstand oder Ereignis Kunststatus verliehen wird, wird ebenso wenig 
geklärt wie die Frage nach den Unterschieden zwischen verschiedenen 
Kunstformen und -gattungen. Zudem ist auch die Bestimmung von dem, 
was eine ‚Kunstinstitution’ ausmacht, ziemlich umstritten:  

„Zählt ein Jazzclub als eine Kunstinstitution oder nicht? Gehören nor-
male Multiplexkinos oder große Konzerte von Gruppen wie U2 oder In-
terpreten wie Michael Jackson dazu oder nicht?“ (Bertram, 2005, 33). 

3) Formalistische Theorien versuchen, den Unterschied zwischen Kunstwer-
ken und Nichtkunstwerken durch formale Merkmale zu bestimmen.328 
Vertreter des kunstästhetischen Formalismus leugnen zwar nicht, dass 
Kunstwerke auch inhaltlich etwas darstellen können, aber ihrer Auffassung 
zufolge ist dies kein wesentliches Merkmal von Kunst. Etwas ist Kunst, 
weil es, wie Clive Bell formuliert, eine „signifikante Form“ hat. Eine signifi-
kante Form ist nach Bell – weil er sich in erster Linie für bildende Kunst 
interessierte – eine Beziehung von Kombinationen von Farben und Linien, 
die bei den Rezipienten eine „ästhetische Emotion“ auslösen, d. h. eine 
besondere Art von Gefühlserlebnis.329  

                                            
327  Vgl. Dickie 1974. 
328  Vgl. hierzu die Darstellung und Kritik des kunstästhetischen Formalismus bei 

Reicher 2005, 151 ff. 
329  Vgl. Bell 1914. 



235 

 

Allerdings erweisen sich Bells Annahmen als problematisch. Zunächst 
kann kontrovers diskutiert werden, inwieweit die ästhetische Emotion eine 
von anderen Gefühlen unterscheidbare Emotion ist, die nur durch Kunst-
werke, und zwar durch alle Kunstwerke, hervorgerufen wird. Zum einen 
kann die Existenz einer ästhetischen Emotion bezweifelt werden, zum 
anderen scheint es angesichts der enormen Vielfalt in der Kunst nicht 
wahrscheinlich, dass sich in allen Gegenständen, die eine ästhetische Emo-
tion in uns auslösen, ein und dasselbe formale Merkmal ausfindig machen 
lässt. Selbst wenn man die Existenz einer ‚ästhetischen Emotion’ zugesteht, 
ist fraglich, dass ästhetische Emotionen ausschließlich durch formale Quali-
täten hervorgerufen werden. Vielmehr rühren doch die Gefühle, die be-
stimmte Kunstwerke auslösen, oft gerade aus einer Beziehung von Form 
und Inhalt.330  

4) Symboltheoretische Ansätze richten ihre Aufmerksamkeit auf die mögli-
chen Symbolfunktionen des Kunstwerks. Eine symboltheoretische Definition 
von Kunst bestimmt diese entweder über eine spezifische Symbolfunktion 
oder eine spezifische Funktionsweise. Zu den Symboltheoretikern zählen 
unter anderem Reinold Schmücker, Bernd Kleinmann, Franz von Kutsche-
ra, Franz Koppe und Arthur Danto. Kunstwerke werden als Symbole ver-
standen, die eine spezifische symbolische Funktion aufweisen, die sie von 
anderen Symbolen unterscheidet.331  

                                            
330  Vgl. Reicher 2005, 153. 
331  Einige Autoren sehen auch in Nelson Goodmans Languages of Art einen Neuan-

fang in der Kunstphilosophie. Da ich in diesem Kapitel nur Autoren untersuche, 
die voraussetzen, dass die Unterscheidung zwischen Kunst und Nichtkunst sinn-
voll ist, habe ich Goodman nicht berücksichtigt. Denn Goodmann versteht sein 
Werk nicht als ‚ästhetische Theorie‘: Er will keine systematische Kunstphilosophie 
entwickeln und sieht in seiner Symboltheorie auch keine Grundlage dafür. Viel-
mehr teilt er die Skepsis Weitz’ und Kennicks bezüglich des Kunstwerkbegriffs. 
Er betont nachdrücklich, dass es ihm in Languages of Art nicht darum gehe, den 
Begriff des Kunstwerks zu definieren (vgl. Tegtmeyer 2004, 110). Von daher er-
fordert Goodmans Ansatz keine andere Argumentation in Bezug auf Hegel als 
Weitz und Kennick.  



236 

 

Symboltheorien können tatsächlich einiges erklären, wie zum Beispiel, 
warum Menschen in allen Weltkulturen sich schon immer der Kunst ge-
widmet haben. Da sich schwerlich bestreiten lässt, dass Kunstwerken ver-
schiedene symbolische Funktionen zukommen können, liegt der Versuch 
nahe, Kunst über ihre Symbolfunktion zu bestimmen. Allerdings haben 
symboltheoretische Deutungen Schwierigkeiten, eine Funktion oder mehre-
re Funktionen anzugeben, die Kunstwerken allgemein, also allen Kunstwer-
ken zukommt und zugleich in der Lage wäre, Kunst von anderen Dingen 
abzugrenzen.332 Insofern haben Symboltheorien das Problem, dass sie ent-
weder Kunst nicht hinreichend von Nicht-Kunst unterscheiden können 
oder aber anerkannte Kunstwerke ausklammern müssen, die der oder den 
jeweils zugrunde gelegten Funktion/en nicht entsprechen. So charakterisiert 
beispielsweise Koppe Kunstwerke als eine „besondere Weise der Bedürf-
nisartikulation“ (Koppe 1983, 212), bleibt aber den Nachweis schuldig, dass 
dadurch nicht auch andere Dinge charakterisiert sein könnten.333 Von Kut-
schera dagegen bestimmt Kunstwerke als gelungenen Ausdruck eines 
bedeutenden Gehalts und muss akzeptieren, dass viele anerkannte Werke 
von seiner Definition nicht erfasst werden, da sie diese Bedingung nicht 
erfüllen.334 

Arthur Dantos Argumentation setzt bei der Kritik an ästhetischen Theorien 
an, die – wie Osborne – bestimmte Wahrnehmungsqualitäten zur Unter-
                                            
332  Esser konstatiert beispielsweise, dass höchstens ein gradueller, aber kein wesent-

licher Unterschied zwischen Kunst und Nicht-Kunst namhaft gemacht werden 
könne. Auch wenn die beschriebenen „Symptome tatsächlich auf Darstellungen 
der Kunst zutreffen, wird dabei nur im Verweis auf die Empirie, d.i. auf bereits 
als Kunst geltende Gegenstände gerechtfertigt. Die Symptome gehen also aus ei-
ner Beschreibung bereits bestehender Ausdrucksverhältnisse hervor, die als  
künstlerische Darstellungen schon anerkannt sind. Sie legen nicht fest, was ein 
Symbol der Kunst ausmacht, sondern beschreiben nur Formen, in denen Kunst-
werke ihren Gehalt faktisch zum Ausdruck bringen. […] Was dagegen ein Zei-
chen der Kunst von anderen Zeichen unterscheidet, was es überhaupt zu einem 
Zeichen der Kunst macht, kann unter dieser Frageperspektive gar nicht erfasst 
werden“ (Esser 1997, 46f). 

333  Vgl. auch Koppe 2001. 
334  Vgl. von Kutschera 1989. 



237 

 

scheidung von Kunstwerken und anderen Gegenständen heranziehen.335 
Ihnen gelingt es Danto zufolge nicht, Kunstwerke von anderen Gegenstän-
den abzugrenzen. Dies zeige sich insbesondere an ‚Readymades’. ‚Ready-
mades’ sind rein äußerlich nicht von normalen Gegenständen, die keine 
Kunstwerke sind, zu unterscheiden. Den Unterschied zwischen Kunstwer-
ken und gewöhnlichen Gegenständen mit dem Hinweis auf Wahrneh-
mungsqualitäten zu erklären, kann deshalb nicht gelingen. Daher ist es für 
eine Kunsttheorie problematisch, wenn ihre Definition eines Kunstwerks 
allein auf bestimmten Wahrnehmungskriterien basiert.  

Dantos zentrale These besagt, dass einem Gegenstand Kunstwerkstatus 
zuzusprechen impliziert, ihn als interpretierbar zu beurteilen. Der Unter-
schied von Kunstwerken und gewöhnlichen Alltagsgegenständen besteht 
also für Danto darin, dass Kunst immer die Dimension des Über-etwas hat, 
die den gewöhnlichen Dingen fehlt. Damit werden einem Kunstwerk Ei-
genschaften zugeschrieben, die ein Alltagsgegenstand nicht hat. Betrachtet 
man beispielsweise Duchamps Fountain als Kunstwerk336, sieht man in ihm 
eine Bedeutung, die ein normales Urinal nicht hat. Wie Danto immer wieder 
betont, kann Kunst erst dann verstanden werden, wenn klar ist, dass es sich 
um Kunst handelt. Erst durch diese Bedeutungsdimension, durch die Mög-
lichkeit der Interpretierbarkeit, wird Fountain zum Kunstwerk. Das bedeu-
tet: Ist ein Gegenstand nicht interpretierbar, kann es sich nach Danto nicht 
um Kunst handeln. In diesem Sinne folgt für Danto der Begriff der 
Interpretierbarkeit analytisch aus dem des Kunstwerks: Kunstwerke müssen 
interpretierbar sein, andernfalls sind es keine.337 

Allerdings sind nicht alle interpretierbaren Gegenstände Kunstwerke. Es 
existieren auch andere Gegenstände, die möglicherweise interpretierbare 

                                            
335  Zur Darstellung Dantos vgl. grundsätzlich Esser 1997, 23-32 sowie Tegtmeyer 

2004, 146-165. 
336  Duchamp ist für Danto ein besonders aufschlussreiches Beispiel, da seine Ready-

mades sich ja rein äußerlich nicht von gewöhnlichen Alltagsgegenständen unter-
scheiden. 

337  Vgl. Danto 1991, 176. 



238 

 

Zeichen, aber keine Kunstwerke sind. Danto muss also erklären, inwieweit 
sich die Interpretation von Kunstwerken von der Interpretation anderer 
Zeichen unterscheidet.  

Im Unterschied zu sonstigen Zeichen sind Kunstwerke Danto zufolge Me-
taphern. Das ist folgendermaßen zu verstehen: Danto geht davon aus, dass 
ein „Werk zu interpretieren heißt, eine Theorie anzubieten, worüber das 
Werk ist und was sein Sujet ist“ (Danto 1991, 184). Die Interpretation richtet 
sich also zunächst auf die Erkenntnis des Sujets, des Themas oder Gegen-
stands der künstlerischen Darstellung. Von anderen Zeichen unterscheidet 
sich das Kunstwerk nach Danto dadurch, dass es nicht nur ein bestimmtes 
Thema darstellt, sondern zugleich eine Aussage darüber trifft, wie dieses 
Thema repräsentiert wird. Diese Bedeutungsdimension ist für das Kunst-
werk charakteristisch.  

Sie ist nun aber nicht unmittelbar wahrnehmbar, sondern erschließt sich 
erst in der Interpretation – und zwar am besten mit rhetorischen Mitteln. 
Kunst ist  

„rhetorisch in dem Maße, wie sie zu wirken beabsichtigt, unsere Auf-
fassung in intendierter Weise steuert und zu eigener Handlung veran-
lasst“ (Betzler 1998, 192).  

Nach Danto bewirkt ein Kunstwerk, dass etwas in einer bestimmten Ein-
stellung wahrgenommen wird. Wenn ein Bild beispielsweise Napoleon als 
römischen Imperator zeigt, dann soll der Betrachter des Bildes dadurch 
dazu bewegt werden, dem dargestellten Gegenstand gegenüber eine ge-
wisse Haltung anzunehmen: Er soll Napoleon mit der Autorität und Würde 
der römischen Kaiser in Verbindung bringen. Diesen Zusammenhang zwi-
schen Inhalt und ästhetischer Darstellung nennt Danto metaphorische Verklä-
rung, die aber erst durch eine Interpretation zugänglich wird.  

Ein Kunstwerk zeigt somit nicht nur sein Sujet, sondern zugleich auch die 
Art und Weise, wie es dieses Sujet darstellt. Insofern können wir unter-
scheiden zwischen dem Gehalt eines Kunstwerkes und der Art, wie dieser 
Gehalt ausgedrückt wird. Wenn wir ein Kunstwerk angemessen interpre-
tieren wollen, berücksichtigen wir dabei nicht nur den Gehalt, sondern 



239 

 

auch die individuelle Art, wie dieser Gehalt dargestellt wird. Die Art der 
Darstellung macht nach Danto den Stil des Werkes aus. Stil ist näher be-
stimmt als „die Beziehung der Darstellung und demjenigen, der die Dar-
stellung macht“ (Danto 1980, 300). Wenn ein Künstler eine für ihn charakte-
ristische Art entwickelt, Gehalte auszudrücken, spricht man vom Stil des 
Künstlers. Der Stil eines Künstlers ist die Art, wie er die Welt sieht. Somit 
zeigen Kunstwerke uns die spezifische Weltsicht eines Künstlers. Für Danto 
spielt bei der Interpretation des Kunstwerks deshalb die Autorintention 
eine entscheidende Rolle. Etwas als Kunstwerk zu betrachten, bedeutet für 
ihn, die Intention des Künstlers zu verstehen. Hiermit aber ändert Danto 
seine Perspektive: Thematisch ist nicht mehr die Art und Weise, wie ein 
Werk etwas darstellt, sondern wie der Künstler sein Sujet selbst wahr-
nimmt.338 

Darüber hinaus erweist sich Dantos Bestimmung von ‚Stil’ als ziemlich 
problematisch. Für Danto ist Stil etwas Nicht-Wahrnehmbares: Unter Stil  

„ist keine sichtbare Prägung des Kunstwerkes zu verstehen, denn das 
stilvolle Werk kann äußerlich von seinem stillosen Äquivalent nicht un-
terschieden werden. Das Kunstwerk wird vielmehr erst durch seine 
interpretative Genese konnotativ aufgeladen und dadurch zu einer 
Stilmetapher verklärt. Allein die direkte faktische Beziehung zwischen 
der Darstellung und dem Künstler, der sie hervorbringt oder auswählt, 
erzeugt den Stil“ (Esser 1997, 27).  

Entscheidend für den Stil eines Werkes sind die Umstände seiner Entste-
hung, das Bewusstsein und die Absicht des Künstlers – nicht die sinnliche 
und individuelle Eigenart der künstlerischen Darstellung selbst. Diese tritt 
bei Danto in den Hintergrund, denn um einem beliebigen Gegenstand 
Kunststatus zu verleihen, ist nur das Wissen um die Intention des Künstlers 
erforderlich; umgekehrt kann ein anderer beliebiger Gegenstand den glei-
chen intendierten Gehalt ausdrücken. Insofern qualifiziert ausschließlich, 
darauf hat Esser hingewiesen, die intellektuell vollzogene Assoziation mit 
der intendierten Interpretation diese Gegenstände zu Metaphern. Beruhe 
diese Verbindung, so Esser weiter, jedoch auf einem willkürlichen Bestim-

                                            
338  Vgl. Tegtmeyer 2004, 158. 



240 

 

mungsakt, dann sei das Zeichen selbst beliebig. Metaphern vermöchten es 
also keineswegs, ein besonderes Ausdrucksverhältnis verständlich zu ma-
chen, sondern müssten ebenso als konventionelle Zeichen verstanden wer-
den, die in keinem engeren Verhältnis zu ihrem Gehalt als etwa Buchsta-
ben, Worte oder Zahlen stehen. Auf diese Weise könne deshalb kein Unter-
schied zwischen künstlerischen und anderen Formen der Darstellung nam-
haft gemacht werden.339  

Gegen Dantos Theorie kann daher, wie Esser geltend macht, zu Recht der 
Einwand erhoben werden, dass sie einseitig intellektualistisch ist. Er be-
trachte Kunstwerke allein hinsichtlich ihrer Funktion, einen gedanklichen 
Gehalt zu vermitteln, übersehe aber, dass der im Kunstwerk artikulierte 
Gehalt immer in einer ästhetischen Form ist, und isoliere den begrifflichen 
Gehalt. Gegen Dantos und andere einseitig intellektualistische Theorien 
wird dann für gewöhnlich der Begriff des ‚Sinnlichen‘ bzw. der sinnlichen 
Form am Kunstwerk als das Andere des Geistigen und Bedeutungsvollen 
ausgespielt.340  

Insgesamt: Die Untersuchung der unterschiedlichen sprachanalytischen 
Ansätze in der Ästhetik hat gezeigt, dass es ihnen nicht gelingt, ihre eige-
nen Geltungsansprüche einzulösen und den Begriff ‚Kunstwerk’ so zu 
fassen, dass die Definition sich ausschließlich auf Kunstwerke bezieht. 
Trotzdem werden hier auch wesentliche Anforderungen an eine Kunstthe-
orie deutlich: So betonen intentionalistische Theorien die Zielsetzungen, die 
der Werkentstehung zugrundeliegen. Der Historizismus macht deutlich, 
dass Kunst nur in ihrer historischen Entwicklung angemessen verstanden 
werden kann: Jedes Kunstwerk reiht sich – mehr oder weniger explizit – in 
die Geschichte der Kunstwerke ein. Institutionalistische Theorien haben 
ihre Stärke darin, dass sie Kunstwerke als Teil einer Kulturgemeinschaft 
ansehen und anerkennen, dass diese ohne ihren gesellschaftlichen Kontext 
nicht zu verstehen sind. Formalistische Theorien rücken die formalen Qua-
litäten von Kunstwerken in den Vordergrund, ohne die ein Kunstbegriff 

                                            
339  Vgl. dazu ebd., 45. 
340  Vgl. ebd., 46 ff. 



241 

 

nicht gewonnen werden kann.341 Symboltheorien schließlich zeigen, inwie-
weit Kunstwerke bestimmte soziale, kognitive, politische oder persönliche 
Funktionen innehaben können.  

Problematisch sind die Theorien deshalb, weil sie einen einseitigen Aspekt 
von Kunst als fundamental ausweisen und die übrigen darauf zurückführen. 
Es wurde gezeigt, dass sie nicht verständlich machen können, wie und 
weshalb ein bestimmtes Moment des Kunstbegriffs für sich genommen 
grundlegend sein kann.  

Das Scheitern dieser einseitigen Theorien der Kunst lässt den Schluss zu, 
dass der Begriff der Kunst nur aus einem systematischen Zusammenhang 
heraus entwickelt werden kann. Das ist dann der Fall, wenn eine Kunstthe-
orie „das volle Phänomen der Kunst in der Interdependenz aller seiner 
Wirklichkeitsaspekte“ (Henrich, 1982, 16) in den Blick nimmt. Deshalb kann 
der Begriff der Kunst nur als eingebettet in ein System von anderen Begrif-
fen verstanden werden, die sich wechselseitig aufeinander beziehen. Eine 
Theorie der Kunst sollte daher in der Lage sein, über unterschiedliche Phä-
nomene Auskunft zu geben.342 

Eine systematische Kunsttheorie in der Nachfolge Hegels kann diese Erfor-
dernisse erfüllen, insofern sie jene theoretischen Horizonte, in denen ein 
Phänomen wie Kunst thematisch sein könnte, in einem Zusammenhang zur 
Darstellung bringt. Hegels Anspruch besteht darin, objektive Kriterien 
dafür abzugeben, welche Qualitäten einem Kunstwerk zukommen. Er ist 
nicht ausschließlich interessiert an einer Erläuterung des künstlerischen 
Schaffensprozesses oder einer Theorie ästhetischer Urteile, sondern ver-
sucht produktions- und rezeptionsästhetische Aspekte in einen umfassen-
den Rahmen zu stellen. Er versucht ein philosophisches Fundament für die 
                                            
341  So etwa affirmativ bei Bubner 1989 und Esser 1997. 
342  Vgl. dazu Henrich 1982, 14: „Gegenwärtige Kunsttheorien sind oft dadurch 

gekennzeichnet, dass sie auf den einen oder anderen dieser Problembereiche ori-
entiert sind, dass sie aber nicht mehr davon ausgehen, dass die Weise, in der sie 
diese Aspekte aufnehmen, nur transitorische Vorformen eines integrierenden 
Theorieversuches sind, in den sie alsbald überführt werden müssen, um auf-
schlusskräftig zu sein.“ 



242 

 

Entwicklung der Künste in der Geschichte bereitzustellen und die gesell-
schaftliche Rolle und Funktion von Kunst zu bestimmen.  

Nachdem die wichtigsten Positionen der neueren analytischen Kunstphilo-
sophie nun skizziert wurden, widme ich mich abschließend den postmo-
dernen und poststrukturalistischen Theorien, die sich seit dem letzten Jahr-
hundert von Hegels Kunstphilosophie abgegrenzt haben. 

5.6 Postmoderne und poststrukturalistische Theorien 

Die ‚Postmoderne’ ist eine philosophische Strömung, die sich hauptsächlich 
seit den 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts herausgebildet hat.343 Die Philoso-
phie der Postmoderne ist bekanntlich ein ziemlich heterogenes Phänomen, 
sodass der hier vorgenommene Versuch, ihre gemeinsamen Fragestellun-
gen und Tendenzen aufzuzeigen, problematisch erscheinen muss. Dass 
man die Postmoderne häufig nicht als eine einzige philosophische Strö-
mung wahrnimmt, liegt zum einen daran, dass sich ihre Vertreter auf ganz 
unterschiedliche philosophische Traditionen beziehen: auf Nietzsche, Kant, 
Wittgenstein, Heidegger, Saussure und Freud. Zum anderen weichen die 
unterschiedlichen Vertreter in ihrer Auffassung von Postmoderne vonei-
nander ab, einige Denker haben sich sogar von dem Begriff ‚postmodern’ 
überhaupt distanziert. Allerdings ist bei genauerer Betrachtung sehr wohl 
zu sehen, dass die unterschiedlichen Ansätze etwas miteinander zu tun 
haben. Trotz ihrer Verschiedenheit teilen alle hier als postmodern charakte-
risierten Positionen gemeinsame Grundprämissen. Zunächst verstehen sie 
sich als Kritik am Wissenschaftsideal der philosophischen Moderne. Aus 
der Sicht der Postmoderne beruht die moderne Wissenschaft auf dem Aus-
schluss des Heterogenen und „haltlosen Konstrukt[en]“ von „Wesensiden-
titäten“ (Goebel/Müller 2007, 15). Alle Kernbegriffe, die das Denken der 
Moderne geprägt haben, wie Einheit, Vernunft, Wahrheit, Begriff, Subjekt, 

                                            
343  Wenn man den Begriff ‚postmodern’, wie beispielsweise Habermas (1985), in 

einem ganz weiten Sinn versteht, erscheinen schon Nietzsche und Heidegger als 
‚postmodern’. Ich verwende ‚postmodern’ in einem engeren Sinn und verstehe 
die Postmoderne als eine Denkform, die erst in der Mitte des 20. Jahrhunderts 
entstanden ist.  



243 

 

Universalität und Sinn, geraten unter den postmodernen Generalverdacht, 
totalitär zu sein. Deshalb versucht das postmoderne Denken, der Moderne 
die Konzepte von Begriffslosigkeit, Pluralität und Heterogenität entgegen-
zusetzen. Damit ist auch schon gesagt, dass die Postmoderne sich insge-
samt vom Begründungsdenken verabschiedet. Weil es keine einheitliche 
Form von Vernunft gibt, ist die Möglichkeit objektiver Begründungen nicht 
mehr gegeben. Auch in der Sprache gibt es keine feststehende Bedeutung 
mehr, alles ist sprachliche Interpretation. Dies führt zu einem epistemologi-
schen Relativismus und Skeptizismus und einer normativen Bejahung des 
Pluralismus.344 

Als besondere theoretische Strömung der Postmoderne wird häufig der 
französische Poststrukturalismus wahrgenommen. Der Poststrukturalismus 
ist zwar nicht ohne Weiteres mit der Postmoderne gleichzusetzen, teilt aber 
deren Grundanliegen und deren grundsätzliche Kritik an der Philosophie 
der Moderne. Auch die theoretischen Ansätze der Vertreter des Poststruk-
turalismus sind teilweise recht heterogen, aber es ist dennoch möglich, in 
den durchaus unterschiedlichen Ansätzen gemeinsame Anliegen und Prä-
missen zu finden.  

Ich werde mich angesichts der Vielfalt des postmodernen und poststruktu-
ralistischen Denkens im Folgenden auf einige exemplarische Positionen 
konzentrieren. Ausgehend vom Begriff des Postmodernen werde ich zu-
nächst die zentralen Strukturen der postmodernen Ästhetik erläutern. Man 
kann zwar nicht von der Annahme ausgehen, dass es eine postmoderne 
Ästhetik gibt, aber in den verschiedenen Theorieentwürfen können durch-
aus gemeinsame Fragestellungen und Argumentationsstrukturen ausge-
macht werden, die sich aus dem grundsätzlichen postmodernen Anliegen 
erklären. Ich werde mich auf die Ansätze Lyotards und Welschs konzent-
rieren. Im Anschluss werde ich die Grundgedanken der französischen 
Poststrukturalisten Barthes, Derridas und de Mans darstellen.  

                                            
344  Vgl. ebd., 13 ff. 



244 

 

5.6.1 Die Ästhetik der Postmoderne 

Der Begriff ‚Postmoderne’ wurde 1979 durch Lyotards Schrift Das postmo-
derne Wissen in die philosophische Diskussion aufgenommen.345 Lyotard 
fragt in dieser Schrift nach den Kennzeichen des Wissens im 20. Jahrhun-
dert. Er entwickelt den Begriff des ‚postmodernen Wissens’ auf der Grund-
lage einer Reflexion auf das moderne Wissen. Modernes Wissen hatte für 
ihn die Form der Einheit, und diese Einheit kam durch die Berufung auf 
„große Metaerzählungen“ zustande. In der Moderne haben sich drei sol-
cher „Metaerzählungen“ ausgebildet: die Aufklärung, die Philosophie des 
Idealismus und die Idee eines sinnvollen Verlaufs der Geschichte. Lyotard 
diagnostiziert, dass die Situation im 20. Jahrhundert dadurch gekennzeich-
net sei, dass diese Metaerzählungen ihre Glaubwürdigkeit eingebüßt hät-
ten. Weder der Rekurs auf die Absolutheit eines archimedischen Punktes 
des Erkennens noch auf die Einheitsperspektive eines philosophischen 
Systems sei noch möglich, „weil es mehrere Sprachspiele gibt, deren Regeln 
sich – wie bereits bei Wittgenstein – aus den verschiedenen Spielen selbst 
ableiten lassen“ (Pena Aguado 1994, 92). Die Verabschiedung von den 
verbindlichen großen Erzählungen setzt Lyotard zufolge eine Pluralität von 
unterschiedlichen Diskursen frei, die nicht mehr auf eine zentrale Perspek-
tive reduziert werden können. Damit wird dieser Pluralismus unvereinbar 
mit der Idee einer allgemeingültigen Wahrheit. Es gibt für die Postmoderne 
nicht mehr die eine Wahrheit – im Gegenteil: Der Wahrheitsbegriff löst sich 
auf in ein punktuelles, vieldeutiges und widersprüchliches Wissen. Damit 
es nicht zu einer Unterdrückung der Pluralität kommt, darf kein Wahr-
heitsanspruch vor einem anderen privilegiert werden.  

Auch die philosophische Begriffssprache der Moderne funktioniert für 
Lyotard nach den Gesetzen einer verallgemeinernden, von allen Besonder-
heiten absehenden Identifikation. Allein schon die begriffliche Bezeichnung 
zerstöre die besondere und differenzierte Seinsweise der konkreten Dinge, 

                                            
345  Zwar wurde der Begriff ‚Postmoderne’ bereits in Pannwitz’ Essay Die Krisis der 

europäischen Kultur (1917) verwendet, doch erst durch Lyotards Schrift wurde er 
in der philosophischen Diskussion relevant. Vgl. Welsch 1988, 12 u. 31.  



245 

 

denn der Begriff sei nicht in der Lage die besondere Eigentümlichkeit eines 
individuellen Gegenstands auszudrücken. Der Begriff sei schließlich viel 
abstrakter als der konkrete Gegenstand selbst. Deshalb versucht Lyotard 
unter dem Begriff der „aisthesis“ eine Gegenstandserfassung zu etablieren, 
die sich durch ein Denken des Besonderen und Einzigartigen auszeichnet, 
indem sie – mit Kant gesprochen – vor der begrifflichen Synthesis ge-
schieht. Nur auf diese Weise werde – so Lyotard – das Besondere und He-
terogene nicht unter eine allgemeine Betrachtungsweise gezwungen, wel-
che dessen spezifische Eigenarten gewaltsam einebne und dadurch zerstö-
re.  

Auch im Bereich der Ästhetik zerstört die philosophische Begriffssprache 
nach Lyotard das eigentlich Ästhetische. Insofern richtet sich Lyotards 
Kritik gegen eine Ästhetik, die die Bedeutung einzelner Kunstwerke wie 
die der Kunst als solcher allein vom begrifflichen Denken her begründet. 
Lyotard zufolge ist das vor allem in Hegels Kunstphilosophie der Fall. 
Dadurch, dass Hegel das Kunstschöne als Erscheinung des Wahren inter-
pretiert habe, habe er die Kunst nur durch Einordnung in eine begrifflich-
systematische Totalität begründen können. Dadurch vernichte er aber ge-
rade das, was er eigentlich erkennen wolle, weil er den Eigen-Sinn von 
Kunst verstelle. Lyotard bezieht eine Gegenposition zu Hegels Ästhetik, 
indem er Kunst als eine eigene autonome Sphäre versteht, die sich jedem 
anderen Diskurs prinzipiell entziehe und deswegen auch weder direkt 
noch symbolisch Wahres oder Gutes veranschauliche. Ein Verstehen von 
Kunst, d. h. ein Übertragen in Begriffssprache sei grundsätzlich nicht mög-
lich, weil Kunst sich ja gerade dadurch auszeichne, dass sie begrifflich nicht 
zu fassen sei. Lyotards Ästhetik entspricht dem postmodernen Konzept 
von Pluralität, denn sie macht die Begriffslosigkeit, die Pluralität und das 
Heterogene zur Grundlage ihrer Argumentation. Die Vernunft will Lyotard 
aus der Kunst und ihrer Rezeption verbannt wissen.  

Die Rezeption von Kunst ist daher nicht als begriffliche Abstraktion mög-
lich, sondern nur als „aisthesis“: 

„Es handelt sich nicht um die Frage nach dem Sinn und der Wirklich-
keit dessen, was geschieht, oder was das bedeutet. Bevor man fragt: 



246 

 

was ist das?, was bedeutet das?, vor dem quid, ist ›zunächst‹ sozusagen 
erfordert, dass es geschieht, quod. Dass es geschieht, geht sozusagen 
immer der Frage nach dem, was geschieht ›voraus‹. Denn dass es ge-
schieht: das ist die Frage als Ereignis; ›danach‹ erst bezieht sie sich auf 
das Ereignis, das soeben geschehen ist. Das Ereignis vollzieht sich als 
Fragezeichen, noch bevor es als Frage erscheint. Es ge-schieht, Il arrive 
ist ›zunächst‹ ein Geschieht es? Ist es, ist das möglich? Dann erst be-
stimmt sich das Fragezeichen durch die Frage: geschieht dies oder das, 
ist dies oder das, ist es möglich, dass dies oder das geschieht?“ (Lyotard 
1984, 152) 

Die aisthesis liefert dem Subjekt keine gegebenen Objekte, sondern nur ein 
momentanes Ereignis.  

Das aisthetische Denken erhält in der Ästhetik des Erhabenen seine Zuspit-
zung. Lyotard knüpft – wie schon Adorno zuvor – an Kants Begriff des 
Erhabenen an und versteht das Erhabene als ästhetischen Ausdruck eines 
„Widerstreits“ (Lyotard 1994, 257). Schon bei Kant wird das Erhabene be-
kanntlich als widersprüchliche Empfindung bestimmt, weil es einerseits 
Wohlgefallen erregt, andererseits durch unvergleichliche Größe oder Macht 
ein Gefühl von Furcht und Ohnmacht auslöst. Diese Überlegungen greift 
Lyotard auf, aktualisiert aber den Begriff des Erhabenen im Sinne der 
Postmoderne. Lyotard interpretiert das Erhabene zunächst im Sinne Kants 
als Gefühl, das entsteht, wenn die Einbildungskraft nicht vermag, einen 
unendlichen oder ungeheuren Naturgegenstand darzustellen, und das 
Subjekt, sich der Ohnmächtigkeit seiner Vorstellungskraft bewusst, sich in 
sich zurückkehrt. Die Erfahrung des Unermesslichen oder Übermächtigen 
führt das Subjekt nach Kant dazu, ein ‚übersinnliches Vermögen’ in sich zu 
entdecken, das der Natur überlegen ist. Die Entdeckung dieses Vermögens 
führt nach Kant bekanntermaßen zu einem Gefühl des Erhobenseins über 
die Natur. Während Kant in diesem Prozess also einen Beweis für die Über-
legenheit der Vernunft gegenüber der Natur sieht, konzentrieren sich 
Lyotards Überlegungen auf die Bedeutung, die das Moment des Scheiterns 
der Vorstellungskraft für unser Denken hat. Damit setzt er den Akzent 
seiner Kantinterpretation auf das Moment, das die Unmöglichkeit der Dar-
stellung in der Vorstellung verdeutlicht. Nach Lyotard berührt die Unend-
lichkeit oder Ungeheuerlichkeit der Natur das Subjekt so sehr, dass daraus 



247 

 

ein starkes Begehren entstehe. Die Vernunft fasse dieses Begehren als über-
natürliche Aufforderung auf, wodurch eine spezifische Lust erregt werde. 
Dadurch gerät sie Lyotard zufolge in einen ekstatischen Zustand und in 
dieser Ekstase zwingt sie die Einbildungskraft, dieses Gefühl in die Sinn-
lichkeit zu übersetzen. Dies bezeuge, dass die Vernunft irrational geworden 
sei, denn sie verlange etwas Unmögliches: die sinnliche Darstellung eines 
Gefühls, für das die Anschauung keine Formen bereitstellen kann.346 Die 
Einbildungskraft ist nicht in der Lage, das Unendliche darzustellen. Denn 
die Voraussetzungen der Sinnlichkeit als solche, unsere apriorischen An-
schauungsformen Raum und Zeit, können die Forderung nach Totalität 
nicht erfüllen: „Die Vorstellung des Infinitum übersteigt alle Begrenzungen 
von Raum und Zeit“ (Pena Aguado 1994, 54). Hierin erkennt Lyotard die 
Ohnmacht der Einbildungskraft, die „gegenüber der irrational gewordenen 
Vernunft keine Chance [hat], ihr Unrecht zum Ausdruck zu bringen“ 
(ebd., 97). In diesem „Widerstreit“ zwischen Vernunft und Einbildungs-
kraft wird die Einbildungskraft Lyotard zufolge zum „Opfer der Ekstase 
der Vernunft“ (ebd., 97). Um das Erlebnis des Erhabenen sinnlich fassen zu 
können, bedarf es daher einer neuen Sensibilität – der Aisthesis –, die fähig 
ist, von Raum und Zeit Unabhängiges wahrzunehmen. Für Lyotard ist die 
Kunst, vor allem die der Avantgarde, der Versuch, diese neue „Empfäng-
lichkeit“ zu kundzugeben. Gerade in der Kunst entstehe – so Lyotard – das 
Bedürfnis nach einer neuen Aufmerksamkeit für die Welt.  

Kunst richtet sich damit für Lyotard auf das ‚Undarstellbare’. 
‚Undarstellbarkeit’ versteht Lyotard als Gleichnis für das, was nicht vom 
Subjekt vereinnahmt werden kann, weil es seine Fähigkeiten übersteigt. Für 
Lyotard ist weder der Begriff der Form, noch der Begriff der Bedeutung 
dazu geeignet, Kunst zu beschreiben. Kunst ziele vielmehr auf ein intuiti-
ves Bewusstwerden von etwas Unbestimmten. Ihre zentrale Aufgabe sei 
das Erschüttern und Auflösen von Begriffen. Damit arbeite sie an einer 
fortschreitenden Negation eines feststehenden Sinns und werde dadurch 

                                            
346  Vgl. Pena Aguado 1994, 96. 



248 

 

zum „Zeugnis […] von der Inkommensurabilität von Denken und wirkli-
cher Welt“ (Lyotard 1982, 34). 

Auch Wolfgang Welsch geht es darum, die „Andersheit der Kunst gegen-
über der Philosophie, […] die Eigenständigkeit, Uneinholbarkeit und Un-
begreiflichkeit der Kunst“ (Welsch 1990, 230) herauszustellen. Dazu greift 
er Lyotards Konzept der ‚Aisthesis’ auf, denn dieses bietet für ihn die Mög-
lichkeit einer Neubestimmung von Kunst. In der Kunst kann die sinnliche 
Wahrnehmung vor der „Herrschaft des Begriffs“ gerettet werden. Dement-
sprechend bestimmt er die Kunst als Explikation des „Eigensinn[s] des 
Sinnlichen“ (Welsch 1987, 23). Welsch grenzt sich damit von einem Sinn-
verständnis ab, das auf einen nicht sinnlichen, reinen Sinn fixiert ist. Er geht 
davon aus, dass sinnliche Momente für die Konstitution von Sinn unab-
dingbar sind. Aufgabe der Kunst ist in diesem Zusammenhang nicht wie 
bei Lyotard die Auflösung von Begriffen, sondern neue Sichtweisen zu 
initiieren:  

„Die Kunstwerke würden im Kontext einer solchen Aisthetik eher als 
Werkzeuge der Bildung und Schulung des Wahrnehmungsvermögens 
aufgefasst und genutzt werden. Anhand ihrer wäre aisthetische Kom-
petenz zu entwickeln. Diese wird heute gerade lebensweltlich, nämlich 
angesichts der einschneidenden Unterschiede von Lebensformen, emi-
nent wichtig. Zielpunkt einer solchen Aisthetik wäre also nicht eigent-
lich die Kunst, sondern wären Lebenspraxis und Lebensformen“ 
(Welsch 1990, 230). 

Die Kunst hat damit Vorbild- und Schulungsfunktion für das aisthetische 
Denken, das als eigentlicher Modus der Welterfahrung bestimmt wird. 
Dass das aisthetische und nicht das logozentrische Denken Modus der 
Wahrheitserkenntnis sei, liege – so Welsch – an der veränderten Verfassung 
der Wirklichkeit selbst: Die heutige Wirklichkeit sei wesentlich über Wahr-
nehmungsprozesse, vor allem über Prozesse medialer Wahrnehmung kon-
struiert.347  

Kunsterfahrung kann aber auch in einem anderen Sinn als Modell 
aisthetischen Denkens fungieren. Laut Welsch ist der Grundzug der Plura-

                                            
347  Vgl. Welsch 2003, 57 f. 



249 

 

lität essenziell für die Wirklichkeit. Die Kunst sei nun eine exemplarische 
Sphäre solcher Pluralität schon bezüglich ihrer Geschichte: vergangene 
Kunstwerke seien zwar abgelöst worden, aber nicht überholt, sie faszinier-
ten uns noch immer:  

„Diese [Werke; Anmerkung von S. O.] löschen und vernichten einander 
nicht. In der Kunst gilt vielmehr eine Koexistenz des Heterogenen, eine 
Sphäre des radikal Verschiedenen. Das Diktat der Chronologie ist hier 
weniger unerbittlich als anderswo. Während Chronos seine Kinder 
frisst, bleiben die Töchter der Kunst am Leben“ (Welsch 2003, 69). 

So genommen, stellt Erfahrung von Kunst bereits eine Einübung in Plurali-
tät dar. Nach Welsch ist die Unüberschreitbarkeit von Pluralität wichtig 
und leitend geworden und deshalb ist für ihn deutlich, dass jedes Sprach-
spiel, jeder Weltentwurf und jedes Wissenskonzept spezifisch und partiku-
lar ist. So begreife man, dass Wirklichkeitseinsicht, die an der Kunst längst 
ein exemplarisches Demonstrationsfeld gehabt habe, heute von ihr para-
digmatisch zu entwickeln sie. Kunst vermöge unsere Grundverfassung – 
eben die der Pluralität – so nachdrücklich zur Erfahrung bringen, wie sonst 
kein Medium.  

Die Etablierung eines generellen Begriffs von Kunst, wie sie in Hegels Äs-
thetik versucht worden ist, interessiert Welsch nicht mehr, denn diese sei 
einem angemessenen Verständnis der Kunstgegenstände nicht zuträglich. 
Sie führe nämlich dazu, dass über Kunst nur sehr allgemein gesprochen 
werden könne.348 

5.6.2 Die poststrukturalistische Literaturtheorie 

Auch in der poststrukturalistischen Literaturtheorie Barthes’, Derridas und 
de Mans kommt die postmoderne Tendenz zur Pluralisierung zum Vor-
schein. Dies zeigt sich insbesondere darin, dass poststrukturalistische Lite-
raturtheoretiker sich von der Frage nach einer begrifflich formulierbaren 
und allgemein erkennbaren Bedeutung eines literarischen Textes abwen-

                                            
348  Vgl. ebd., 220. 



250 

 

den. Sie halten die Frage nach Bedeutungen für zwecklos, weil sie lediglich 
auf unhaltbaren rationalistischen und hegelianischen Vorurteilen fuße. 

In S/Z beginnt Roland Barthes damit, den traditionellen Textbegriff radikal 
infrage zu stellen.349 Er ist davon überzeugt, dass man literarische Texte nur 
dann erfassen kann, wenn man die Beziehungen ihrer sprachlichen Zeichen 
zueinander aufdeckt. Dabei ist es für Barthes nicht von Interesse, wie sich 
die Zeichen zu dem verhalten, was sie bezeichnen, also wie sich das Ver-
hältnis von Zeichen und Bedeutung im Text darstellt. Im Gegenteil: Für ihn 
ist das rein phonetisch und damit sinnfrei verstandene Zeichen das wesent-
liche Merkmal eines Textes. Diese radikale Aufwertung des sprachlichen 
Zeichens bringt eine weitreichende Vereinzelung der sprachlichen Zeichen 
und damit zugleich eine Auflösung der Sinneinheit des Textes mit sich. 
Dadurch ist eine eindeutige und begrifflich formulierbare Aussage des 
Textes nicht mehr bestimmbar. Dies führt insgesamt zu einer Abwertung 
der Bedeutungsebene. Mit der Abwendung von der Bedeutungsebene 
verabschiedet sich Barthes auch ausdrücklich von der Frage nach dem 
Wahrheitsgehalt eines Textes, den man traditionell in seiner Bedeutung 
gesehen hatte: „Die Instanz des Textes ist nicht die Bedeutung, sondern der 
Signifikant in der semiotischen und psychoanalytischen Verwendung die-
ses Terminus“ (Barthes 1985, 11).  

Damit wird die Pluralität zum konstituierenden Merkmal eines Textes. 
Dieser lässt sich nicht auf eine eindeutige Aussage oder Zeichenstruktur 
festlegen, sondern nur beschreiben als Zusammenwirken seiner vieldeuti-
gen Zeichen, die sich nicht zu einer begrifflich definierbaren und fixierba-
ren Struktur vereinigen. Daher weist ein literarischer Text für Barthes keine 
feste und geschlossene Struktur mehr auf, sondern ist vielmehr ein offener 
Strukturierungsprozess.  

Für die Literaturinterpretation wird deshalb wichtig, die gegenseitige Be-
ziehung zwischen der Vereinzelung der Zeichen und der Pluralität des 

                                            
349  Ich verzichte hier darauf, die strukturalistischen Phasen von Barthes’ Entwick-

lung darzustellen, weil sie für den Zusammenhang dieses Kapitels nicht von Inte-
resse sind. 



251 

 

Textes zu erkennen: „Einen Text interpretieren heißt nicht, ihm einen Sinn 
geben, heißt vielmehr abschätzen, aus welchem Pluralem er gebildet ist“ 
(Barthes 1987, 9). Deshalb ist der Versuch der strukturalen Erzählanalyse, 
eine letzte Struktur des Textes zu identifizieren, für Barthes vergeblich, 
denn damit werde man der Pluralität des literarischen Textes nicht gerecht:  

„Das Werk besitzt gleichzeitig mehrere Bedeutungen und zwar auf-
grund seiner Struktur, nicht infolge eines Unvermögens derer, die es le-
sen“ (Barthes 1967, 59).  

Barthes gibt den Strukturbegriff damit nicht völlig auf, will aber die Struk-
tur als partikular und vielfältig verstanden wissen.  

Jaques Derrida hat Barthes’ Betrachtungsweise radikalisiert. Sein Ansatz 
besteht darin, nicht nur den Begriff der Struktur zu zersetzen, sondern im 
Anschluss an Nietzsche und Heidegger die philosophische Begrifflichkeit 
als solche zu hinterfragen. Für ihn fördert der Begriff die Erkenntnis nicht, 
sondern behindert sie, weil es ihn genau genommen überhaupt nicht gibt. 
In der philosophischen Tradition seit Platon werde ihm zwar eine „Sinn-
präsenz“ unterstellt, in der Vorstellung, dass im Zeichen eine Bedeutung 
repräsentiert und damit unmittelbar gegenwärtig sei. Aber die Vorstellung 
von der Sinngegenwärtigkeit erweise sich bei näherer Betrachtung als Illu-
sion. Derrida setzt der philosophischen Tradition die Strategie der Dekon-
struktion entgegen, die die zentralen Begriffszusammenhänge der traditio-
nellen Philosophie kritisch infrage stellt. Dabei richtet sich seine Kritik 
sowohl gegen das Postulat einer Sinnkohärenz als auch gegen die letzte 
Gültigkeit beanspruchenden philosophischen Systeme. Sein Bemühen zielt 
darauf, begriffliche Grenzen aufzubrechen und ein Spiel von Differenzen 
zu eröffnen, die unendlich aufeinander verweisen und sich ersetzen. Daher 
erübrigt sich für ihn auch der Wahrheitsanspruch traditioneller Wissen-
schaft. In seiner Schrift Randgänge der Philosophie wird deutlich, dass Derri-
da letztlich darauf abzielt, die Trennung von Philosophie und Kunst zu 
überwinden. 

In der Literaturtheorie versucht Derrida das hermeneutische Postulat der 
Sinnkohärenz eines Textes zu widerlegen. Bei der Darstellung seiner Theo-
rie bietet es sich an, von seinen beiden Grundbegriffen ‚itérabilité’ und 



252 

 

‚différance’ auszugehen. Derridas Kritik richtet sich gegen einen der zentra-
len Begriffe des Strukturalismus den der ‚Wiederholung’ oder ‚Iterativität’.350 
Die Strukturalisten gehen davon aus, dass die Wiederholung eines Text-
elements, wie eines Wortes oder eines Begriffs, wesentlich zur Sinnkonsti-
tution und zur Sinnkohärenz eines Textes beitrage, indem sie seine unter-
schiedlichen Momente offenbare.351 Derrida hingegen behauptet, die Wie-
derholung eines Textelements stärke die Textkohärenz nicht, sondern zer-
setze sie. Die semantische Wiederholung sei keine Iterativität, sondern le-
diglich eine Iterabilität – eine endlose Sinnverschiebung, die dadurch ent-
stehe, dass der Sinn sich mit jeder Wiederholung verschiebe und von der 
vorausgegangenen Bedeutung abweiche. So zerstöre die Iterabilität die 
Sinneinheit oder Identität eines Textes. Damit trägt die Wiederholung eines 
Wortes im Text Derrida zufolge gerade nicht zu seiner eindeutigen Defini-
tion bei, sondern hat eine Sinnverschiebung zur Folge, die nicht 
eingrenzbar ist, weil sie nur Sinndifferenzen erkennen lässt, aber keine 
Sinngegenwart oder -kohärenz. Derrida versucht zu zeigen, dass Wortwie-
derholungen ständig neue und auch widersprüchliche Bedeutungen erhal-
ten, die auf keine gemeinsame Grundlage mehr zu bringen sind.352 Weil die 
Bedeutungen immer weiter von der ersten Bedeutung abweichen, wird der 
Text immer weiter partikularisiert und pluralisiert. Dieser Pluralismus ist 
mit dem hegelschen Gedanken eines für sich existierenden Begriffssystems 
nicht zu vereinbaren. Es gibt keine feststehenden Begriffe und keine Identi-
tät der begrifflichen Bedeutung mehr, sondern nur den unendlichen Ver-
weis der Zeichen aufeinander.  

In dem von ihm geprägten Begriff der différance sieht Derrida insofern ein 
Moment der Iterabilität, als sie das Moment der Sinnverschiebung bezeich-
net. Er geht davon aus,  

„dass die bezeichnete Vorstellung, der Begriff, nie an sich gegenwärtig 
ist, in hinreichender Präsenz, die nur auf sich selbst verwiese. Jeder Be-

                                            
350  Vgl. Zima 1997, 277 ff. 
351  Vgl. Greimas 1976, 28 f. 
352  Vgl. Zima 1997, 171 ff. 



253 

 

griff ist seinem Gesetze nach in eine Kette oder in ein System einge-
schrieben, worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf 
den anderen, auf die anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die 
différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Möglichkeit der Be-
grifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems überhaupt“ (Derrida 
1993, 114 f.). 

Für Derrida gibt es nur die unabschließbare Bewegung der Zeichen, deren 
Differenz durch kein mit sich selbst identisches Zeichen als Ursprung be-
gründet werden kann. Für den Text bedeutet das, dass seine Vieldeutigkeit 
im Mittelpunkt steht, die zu vielfältigen, einander widersprechenden Inter-
pretationen einlädt. 

Weist ein Text für Derrida eine widersprüchliche Struktur auf, so geht es 
Paul de Man um den Nachweis, dass Texte nicht nur widersprüchlich, 
sondern aporetisch sind. De Man greift Nietzsches Kritik der europäischen 
Metaphysik auf und macht wie Nietzsche die Wahrheit vom Irrtum abhän-
gig:  

„Wenn Wahrheit die Erkenntnis des systematischen Charakters einer 
bestimmten Art von Irrtum ist, dann wäre sie von der vorgängigen 
Existenz dieses Irrtums unlösbar abhängig“ (de Man 1988, 48).  

Wenn die Bemühung, Wahrheit – wenn es sie überhaupt geben sollte – vom 
Irrtum zu trennen, vergeblich ist, löst de Man damit den Wahrheitscharak-
ter der Wahrheit auf. 

De Man führt immer wieder an, dass es dementsprechend auch keine äs-
thetische Wahrheit im Sinne Hegels geben kann, da jeder Text mehrere 
gleichermaßen gültige, aber unvereinbare Bedeutungen aufweise, sodass 
eine kohärente Textbedeutung negiert und die Frage nach der Wahrheit ad 
absurdum geführt werde. De Man stellt demgemäß neben der Aporie eine 
weitere sinnzersetzende Figur ins Zentrum seiner Ästhetik: die Allegorie. 
Er greift zunächst die traditionelle Unterscheidung von Allegorie und 
Symbol auf, löst sich aber dann von der üblichen Definition der Allegorie 
als bildhafter Darstellung eines Begriffs. Das Symbol kann de Man zufolge 
Ideelles und Materielles in einer harmonischen Ganzheit vereinheitlichen. 
De Man hat vor allem die Skulptur in Hegels klassischer Kunstform vor 
Augen, in der diese Synthese von Idee und Sinnlichkeit unmittelbar ge-



254 

 

genwärtig sein soll. In diesem Sinne definiert de Man Hegels Ästhetik als 
eine ‚Ästhetik des Symbols’ – ohne Hegels eigenen Symbolbegriff zu be-
rücksichtigen, der gerade keine vollkommene Einheit im klassischen Sinne 
bezeichnet.353 De Man will darauf hinweisen, dass Hegels Ästhetik – unab-
hängig von seinem Symbolbegriff – eine Theorie der Vereinheitlichung im 
Sinne des klassischen Ideals ist.  

De Man sieht, wie die anderen Postrukturalisten, dieses Ideal sehr kritisch 
und stellt ihm die Allegorie als auflösende Figur gegenüber. Während dem 
Symbol im dargelegten Sinn Einheitscharakter zugesprochen werden kann, 
hat die Allegorie zersetzenden Charakter, denn sie lässt die Spaltung von 
Ideellem und Materiellem hervortreten: 

„Während das Symbol die Möglichkeit einer Identität oder Identifikati-
on postuliert, bezeichnet die Allegorie in erster Linie eine Distanz in 
bezug auf ihren eigenen Ursprung, und indem sie dem Wunsch und der 
Sehnsucht nach dem Identischwerden entsagt, richtet sie sich in der 
Leere dieser zeitlichen Differenz ein. Damit bewahrt sie das Ich vor ei-
ner illusionären Identifikation mit dem Nicht-Ich, das nun erst, wenn 
auch unter Schmerzen, ungeschmälert als Nicht-Ich erkannt wird“ (de 
Man 1993, 104). 

De Man behauptet einen grundsätzlichen Gegensatz zwischen Subjekt und 
Objekt. Wenn man nicht mehr von Hegels Grundgedanken ausgehen kann, 
dass etwas Ideelles der Wirklichkeit zugrunde liegt, dass Natur und Geist 
gemeinsamen Ursprungs sind, kann die Wirklichkeit vom Subjekt nicht 
erkannt werden. Im Gegenteil: Es gibt eine nicht zu überwindende Diffe-
renz zwischen Idee und Realität und zwischen Geist und Natur. Aber nicht 
nur das: Die unterschiedlichen subjektiven Wirklichkeitsentwürfe entspre-
chen nicht nur nicht mehr der Realität, sondern sind auch miteinander 
nicht mehr vereinbar, da weder Wirklichkeit noch Subjekt einheitlich struk-
turiert sind. 

Auch literarische Texte sind deshalb nur als widersprüchliche, aporetische 
Strukturen zu verstehen. De Man versucht, wie die anderen postmodernen 
und poststrukturalistischen Denker auch, die hegelianische These, der 

                                            
353  Vgl. de Man 1982, 765. Vgl. dazu auch Zima 1997, 218.  



255 

 

zufolge Texte sinnvolle und kohärente Strukturen aufweisen, umzukehren. 
Literarische Texte sind für ihn Aporien, an denen nur ihr eigener Sinnver-
fall deutlich wird.354 Sie provozieren unvermeidlich einander wechselseitig 
bestreitende Lektüren, zwischen denen der Leser hin- und hergerissen 
wird. Texte sind deshalb als ‚Allegorien ihrer Unlesbarkeit’ zu verstehen. 
Das allegorische Lesen ist das Fehlschlagen des Lesens, das auf eine Sinn-
konstitution aus ist. Dadurch wird zugleich die Frage nach dem Wahrheits-
gehalt hinfällig. Für de Man ist das nicht problematisch, weil er Literatur-
theorie nicht als begriffliche Abhandlung über Literatur versteht, sondern 
als Literatur über Literatur. Damit wird bei ihm – wie auch bei Derrida – 
auch die Differenz zwischen Literatur und Theorie getilgt.  

Gegen die postmoderne Hegelkritik – und die postmoderne Ästhetik über-
haupt – können aber folgende Einwände erhoben werden: Ein erster grund-
legender Einwand gegen die postmoderne Kritik am logozentrischen Den-
ken und am philosophischen Begriff zielt darauf, ihr einen Selbstwider-
spruch nachzuweisen. Will die These, dass die Welt und insbesondere die 
Kunst dem begrifflichen Denken grundsätzlich inkommensurabel ist, mehr 
sein als eine unausgewiesene Behauptung, dann muss diese These selbst 
argumentativ begründet werden. Damit wäre sie dann aber selbst eine 
Form logischer Argumentation.355 Wenn jede Kritik am begrifflichen Den-
ken hinsichtlich der Kunst ihrerseits ihren Standpunkt erklären muss, führt 
eine prinzipielle Ablehnung logisch-begrifflicher Argumentation in einen 
Widerspruch.  

Lyotards und Welschs Positionen, die der nicht-begrifflichen Aisthesis 
einen methodischen Primat einräumen, setzen voraus, dass der Begriff des 
Heterogenen, als des dem Begrifflichen prinzipiell Entzogenen, das durch 
die Aisthesis erfasst werden soll, treffend wiedergibt, was über das Hetero-
gene ausgesagt werden soll – nämlich dass es begrifflich unfassbar ist. Das 
führt dann aber zu der Einsicht, dass die begrifflich diskursive Bestimmung 

                                            
354  Insofern ähnelt de Mans Allegoriebegriff mit Lyotards Begriff des Erhabenen, der 

ebenfalls Sinnzerfall und Aporie meint. 
355  Zur Form dieses Arguments vgl. Apel 1976, 273. 



256 

 

der Welt letztlich doch der ästhetischen Erfahrung vorgelagert ist. Kunst 
illustriert damit nur das, was der begrifflichen Einsicht auch zugänglich ist. 
Eine Bevorzugung des Nicht-Begrifflichen kann daher – auch im Bereich 
der Kunstphilosophie – nicht von einem begründeten Standpunkt aus ge-
schehen.  

Ein zweiter Einwand zielt auf die Ausdehnung des Erfahrungsbegriffs: Die 
Aisthesis ist keine spezifische Kunstwahrnehmung, sondern der Begriff der 
‚Aisthesis’ wird so weit ausgedehnt, dass Wahrnehmung schlechthin ihr 
untergeordnet ist. Aisthetische Verhältnisse sind nicht für Kunst spezifisch, 
die Kunst hat nach Welsch allenfalls eine exemplarische Funktion, da man 
an ihr aisthetische Verhältnisse besonders intensiv studieren kann.356 Es 
handelt sich daher nur um eine quantitative Steigerung, mit der aber die 
Besonderheit der Kunstwahrnehmung nicht zu begründen ist. Lyotard und 
Welsch versuchen zwar, das Spezifische von Kunst zu retten, da sie aber 
Kunsterfahrung nicht hinreichend von anderen Formen der Wahrnehmung 
abgrenzen, kann dies nicht gelingen.  

Auch gegen die poststrukturalistischen Theorien können einige grundle-
gende Einwände geltend gemacht werden: Zunächst soll die poststruktura-
listische Kritik der Sinnkohärenz oder Sinnkonstanz diskutiert werden, die 
zu einem radikalen Bedeutungsrelativismus führt, der mit der hegelschen 
Idee eines objektiven Begriffssystems unvereinbar ist. Gegen diese These 
wenden Goebel/Müller ein, dass die poststrukturalistische Philosophie und 
Literaturtheorie nicht erklären könne, was es heiße und wie es möglich sei, 
Zeichen zu verstehen. Auch ihr sei es deshalb nicht gelungen, das Bedeu-
tungsproblem in den Griff zu bekommen. Das Bedeutungsproblem müsse 
aber eine Lösung besitzen, sonst ließe es sich nicht sinnvoll formulieren, 
sonst könnte auch Derrida seinen Bedeutungsskeptizismus nicht verständ-
lich machen. Die Existenz eines objektiven Begriffssystems könne daher als 
transzendentale Bedingung eines materialen Zeichensystems angesehen 
werden.357 

                                            
356  Analog kann zu Lyotard argumentiert werden. 
357  Vgl. Goebel/Müller 2007, 21. 



257 

 

Ähnliche grundlegende Einwände können gegen die Auflösung der Idee 
der Wahrheit erhoben werden: Die Erkenntnis, dass es um die Wahrheit so 
und nicht anders bestellt ist, erhebt selbst einen uneingestandenen allge-
meinen Wahrheitsanspruch. Die Poststrukturalisten geraten daher in un-
aufhebbare Selbstwidersprüche zwischen ihren Aussagen und dem implizit 
dahinterstehenden Anspruch.358 

Darüber hinaus scheint die poststrukturalistische Fassung des Werkbegriffs 
in wesentlichen Hinsichten ein traditionelles Textmodell zu bestätigen und 
die alte Vorstellung von einer ontologischen Autonomie des Kunstwerks zu 
erneuern. So spricht beispielsweise Paul de Man davon, dass ein Kennzei-
chen von Literarizität gerade der aporetische Selbstbezug der Sprache sei, 
der oben beschrieben wurde. Dieser „self-reflecting mirror-effect“ sei dieje-
nige Eigenschaft, die „the work of literature in its essence“ (de Man 1983, 
17) charakterisiere. Auf einer Metaebene ist die aporetische Bedeutung 
eines Textes gar nicht mehr aporetisch, sondern hat eine einfache Funktion 
– nämlich ‚Selbstreflexion’. Die Selbstreflexion des literarischen Textes gilt 
als ein Prozess, durch den literarische Werke ihrer Beschaffenheit gewahr 
werden und damit zugleich ihre Autonomie behaupten. Damit jedoch 
bestätigt de Man die alte Vorstellung vom autonomen Kunstwerk.  

5.7 Die Aktualität des hegelschen Ansatzes  

Die wichtigsten Tendenzen der Entwicklung der neueren Ästhetik wurden 
skizziert und die Gründe für ihre Abgrenzung von Hegel genannt. Bei der 
Darstellung dieser Entwicklung wurden zwei Richtungen unterschieden: 
Heideggers und Adornos ästhetische Konzepte sehen sich noch den traditi-
onellen Ideen von Wahrheitsanspruch und Werkgebundenheit der Kunst 
verpflichtet, während erfahrungsästhetische, performanztheoretische, 
sprachanalytische und postmoderne Positionen sich von der Idee der 
Wahrheit der Kunst, der Werkgebundenheit der Kunst und der Möglichkeit 
einer Bestimmbarkeit des Kunstbegriffs verabschieden.  

                                            
358  Zur Form dieses Arguments vgl. Wandschneider 1995, 18. 



258 

 

Es hat sich gezeigt, dass die von den unterschiedlichen Theorien vorge-
brachten Kritikpunkte nicht wirklich überzeugend Hegels kunstphilosophi-
sches Konzept widerlegt haben.  

Im Einzelnen: Die Forderung rezeptionstheoretischer Ansätze, den Begriff 
der ästhetischen Erfahrung zum Grundbegriff der Ästhetik zu machen, hat 
sich als nicht haltbar erwiesen. Eine Einschränkung der Ästhetik auf eine 
Rezeptionstheorie ist nicht möglich, da aus einer reinen 
Rezipientenperspektive weder ein angemessener Begriff von Kunsterfah-
rung noch ein Begriff des Kunstwerks gewonnen werden kann. Darüber 
hinaus konnte verdeutlicht werden, dass die Frage nach der Wahrheit der 
Kunst nicht, wie von erfahrungsästhetischen und postmodernen Positionen 
gefordert, einfach abgewiesen werden kann, sondern nach wie vor begrün-
det ist. Daraus ergibt sich, dass eine philosophische Unterordnung der 
Vernunft im Bereich der Kunstphilosophie unter andere Vermögen nicht 
wahr sein kann, weil sie selbst rational begründet werden muss. Es konnte 
gezeigt werden, dass die Kunstphilosophie auf einen Werkbegriff nicht 
verzichten kann. Weiterhin wurde dargelegt, dass die Unterscheidung von 
Kunst und Nicht-Kunst zweifellos sinnvoll ist. 

So konnte herausgestellt werden, dass weder die Frage nach dem Wesen 
der Kunst noch die nach der Wahrheit der Kunst als unsinnig zurückge-
wiesen werden kann und Kunstphilosophie unaufhebbar an den Werkbe-
griff gebunden ist. Damit rückt Hegels Konzept in den Blick, das die Viel-
falt und den Wandel der Kunst in den Begriff von Kunst einschließt.  

Die allgemeinen Forderungen, die sich an eine zeitgemäße Kunstphiloso-
phie aus den bisherigen Überlegungen ergeben und auf Hegels Ästhetik 
verweisen, werden nun in aller Kürze genannt: 

 Als erste und wichtigste Konsequenz angesichts der Dominanz des rezep-
tionsorientierten Paradigmas der gegenwärtigen Ästhetik ergibt sich die 
Forderung nach einer Neubesinnung auf ein werkästhetisches Paradigma. 
Die Beschränkung der Ästhetik auf Rezeptionstheorie ist, wie gezeigt wur-
de, nicht zu verteidigen. Ebenso ist die Forderung abzulehnen, den Werk-
begriff durch präsenztheoretische Kategorien wie ‚Performativität’ oder 



259 

 

‚Ereignis’ zu ersetzen, da die zugrunde liegenden Prämisse, die von einem 
grundsätzlichen Wandel in den Künsten ausgeht, nicht haltbar ist. 

Da der Skeptizismus, den neue Theorieansätze gegenüber der Wahrheitsäs-
thetik hegen, zurückgewiesen werden konnte, ergibt sich zweitens die 
Forderung, die Wahrheitsästhetik wieder in ihr Recht zu setzen.  

Insbesondere aus dem Scheitern der analytischen Kunstdefinitionen ergibt 
sich drittens die Forderung, den Kunstbegriff ganzheitlich und systematisch 
zu explizieren. Das heißt, eine Kunsttheorie sollte das gesamte Phänomen 
der Kunst einschließlich aller seiner Wirklichkeitsaspekte in den Blick neh-
men, um über unterschiedliche Phänomene Auskunft geben zu können. 

Eine systematische Kunsttheorie in der Nachfolge Hegels kann diesen Be-
dingungen genügen, insofern sie beansprucht, alle Aspekte, in denen Kunst 
thematisch wird, in einen geschlossenen systematischen Zusammenhang zu 
bringen. Hegel versucht ein philosophisches Fundament für die Entwick-
lung der Künste in der Geschichte bereitzustellen und die gesellschaftliche 
Rolle und Funktion von Kunst zu bestimmen. Er entwickelt also einen 
Kunstbegriff, der nicht durch einen Verweis auf gemeinsame Wahrneh-
mungsqualitäten von Kunstwerken zustande kommt, sondern durch ihre 
spezifische Erkenntnisfunktion. Dadurch kann ein Kunstbegriff etabliert 
werden, der die Vielfalt und den Wandel der Kunst einschließt. Darüber 
hinaus kann Hegels Werkbegriff für gegenwärtige Diskussionen fruchtbar 
gemacht werden, da er auf einem Werkidentitätsmodell basiert, das Nega-
tivität, Dissonanzen und Prozesshaftigkeit einbezieht. Die Argumente zu-
gunsten einer systematischen Kunstphilosophie, wie sie von Hegel ange-
strebt wurde, sind also auch heute noch aktuell, sodass die Rückbesinnung 
auf Hegel durchaus eine ernst zu nehmende Option für die gegenwärtige 
Ästhetik ist. 

Es ist nicht falsch, sich der historischen Leistung Hegels zuzuwenden, auch 
wenn dies nicht heißen soll, kritiklos zu Hegels kunstphilosophischen An-
sichten zurückzukehren. Dazu musste sich die vorliegende Untersuchung 
insbesondere mit der These vom Vergangenheitscharakter der Kunst ausei-
nandersetzen. Gerade Hegels Kunstphilosophie bietet sowohl interessante 



260 

 

als auch heute noch aktuelle Einsichten in das Wesen der Kunst, von denen 
zugleich zu sehen ist, wie sie in der der Kunstphilosophie vorgelagerten 
Theorie der Logik fundiert sind.  



261 

 

6. FAZIT 
Die vorliegende Arbeit hat Hegels Kunstwerkbegriff unter dem Aspekt 
seiner Fundierung in der Wissenschaft der Logik kritisch analysiert und auf 
seine Aktualität hin befragt. Es ging aber nicht nur darum, Hegels Kunst-
begriff kritisch zu rekonstruieren. Ein weiteres Anliegen dieser Arbeit be-
steht darin, zu verdeutlichen, dass Hegels Ästhetik sich als ernst zu neh-
mende Alternative jenseits der neueren Ästhetiktheorien anbietet. 

Zunächst wurden Hegels Wahrheitsbegriff und Geistbegriff diskutiert, um 
aufzuzeigen, wie Hegel seine kunstphilosophischen Aussagen in einer vor-
gelagerten Wissenschaft des Logischen und einer Philosophie des Geistes 
fundiert (Kapitel 2). Diese Überlegungen helfen, Hegels Begriff der Kunst 
als Wissen der Wahrheit zu erörtern und Hegels Option für diese Position 
grundsätzlich zu rekonstruieren und zu plausibilisieren. Allerdings musste 
dazu noch ein wesentlicher Kritikpunkt an Hegels Argumentation disku-
tiert werden: die These vom Vergangenheitscharakter der Kunst. Es wurde 
dargelegt, dass die These vom Vergangenheitscharakter der Kunst zurück-
gewiesen werden kann, ohne sich grundsätzlich von Hegels Position zu 
verabschieden. 

Die vorliegende Analyse hat ans Licht gebracht, dass die Stärke von Hegels 
Kunstphilosophie im Wesentlichen darin besteht, dass sie über einen be-
gründeten Kunstbegriff verfügt. Der Kunstbegriff geht nicht als eine Vo-
raussetzung ein, sondern wird systematisch abgeleitet und legitimiert.  

Das dritte Kapitel der Arbeit diskutierte die Struktur des Kunstwerks mit 
Rückbezug auf die logische Kategorie des Begriffs. Die Philosophie des 
absoluten Geistes, in der die Kunst von Hegel verortet wird, ist als dritter 
und damit höchster Teil der Geistphilosophie so konzipiert, dass sie der 
Begriffslogik als höchstem Teil der Logik korrespondiert. Dies gibt beson-
deren Aufschluss über die Möglichkeiten einer Deutung der Kunst aus der 
Perspektive einer vorgeschalteten Theorie der Logik. Hegel versteht das 
Kunstwerk als Realisierung des logischen Begriffs. Hegels Theorie des 
Begriffs wurde zunächst rekonstruiert, um die Besonderheit einer begriffli-
chen Identität näher fassen zu können. Die Kategorie des Begriffs ist, wie 



262 

 

dargestellt wurde, zugleich der Schlüssel für Hegels Kunstphilosophie 
insgesamt wie auch zur Deutung des Kunstwerks. In seiner Theorie der 
Bestimmtheit des Ideals zeigt sich Hegels Bemühen, die Struktur des 
Kunstwerks von der Struktur des Begriffs her zu interpretieren. Auf dieser 
Grundlage konnte herausgearbeitet werden, dass sich die Struktur des 
Kunstwerks durch einen ‚negativen Selbstbezug‘ auszeichnet. So wurde ein 
Werkbegriff etabliert, der in der Lage ist, moderne Kunstformen zu inte-
grieren. Damit ist Hegels Theorie zweifellos anschlussfähig an aktuelle 
Debatten über die philosophische Herausforderung moderner Kunst.  

Im vierten Kapitel wurden dann die Konsequenzen von Hegels Fassung 
des Begriffs für den Begriff der Kunst und die Entwicklung der Kunstfor-
men dargestellt. Zunächst wurde kurz skizziert, inwiefern die Gliederung 
der Kunstphilosophie insgesamt den Momenten des Begriffs folgt. Sodann 
wurde die Entwicklung der Kunstformen untersucht. Dabei wurden die 
historische Ausdifferenzierung des Kunstbegriffs und die systematisch-
begriffliche Einteilung der drei Kunstformen unterschieden. Hegels Kunst-
begriff erwies sich grundsätzlich als durchaus überzeugend, da er nicht 
statisch und überzeitlich gefasst wird, sondern nur vor dem Hintergrund 
der geschichtlichen Kunstentwicklung. 

Einige Kritikpunkte waren an Hegels Argumentation anzubringen: Sie 
weist nicht nur einige offenkundige Inkonsistenzen auf, sondern auch He-
gels Vorstellung eines hierarchischen Fortschritts im Bereich der Kulturge-
schichte, auf deren oberster Stufe die christlich-abendländische Kultur 
steht, muss aus heutiger Sicht Kritik erregen. Des Weiteren wurde gezeigt, 
dass die Kunstformen nur eine sehr grobe Einteilung historischer Epochen 
der Kunstgeschichte ermöglichen. Daher sind die Kunstformen zwar histo-
risch ausgebildet, funktionieren aber nicht wirklich als 
Epochenbezeichnungen in der Kunstgeschichte.  

Mit der Analyse der systematisch-begrifflichen Einteilung der Kunstformen 
konnte dargelegt werden, dass die Kunstformen unterschiedliche Formen 
von Selbstreflexivität realisieren. Darüber hinaus wurde herausgearbeitet, 
dass Hegel in der Theorie der romantischen Kunst in gewisser Weise schon 
vorweggenommen hat, was wir heute als Charakteristika der modernen 



263 

 

Kunst ansehen. Die das Denken Hegels kennzeichnende Modernität machte 
es dieser Arbeit auch möglich, Hegels Theorie anzuwenden auf die Kunst 
des 20. Jahrhunderts. So konnte am Beispiel einer konkreten Kunstbetrach-
tung gezeigt werden, dass die Theorie der romantischen Kunst auch als 
Modell für solche Kunstformen dienen kann, denen scheinbar kein ‚Werk’ 
in traditionellem Sinne mehr zugrunde liegt.  

Das letzte Kapitel hat sich mit der Rezeption der Hegelschen Ästhetik im 
20. Jahrhundert auseinandergesetzt. Die neuere Ästhetik, so die These, hat 
sich von Hegels Paradigmen abgewendet – weder Hegels Kunstbegriff, der 
Kunst als ein ‚Wissen der Wahrheit’ versteht, noch Hegels Werkbegriff 
scheinen heute noch aktuell zu sein. Die neueren Strömungen in der Ästhe-
tik wurden idealtypisch dargestellt, ihre Kritikpunkte an Hegel wurden 
zusammengetragen und diskutiert. Dabei wurden zwei grundsätzliche 
Richtungen unterschieden: Heideggers und Adornos Positionen, die noch 
an Wahrheitsfunktion und Werkbegriff als Grundlage der Ästhetik festhal-
ten, wurden von neueren erfahrungsästhetischen, performanz-
theoretischen, sprachanalytischen und postmodernen Ansätzen abgegrenzt, 
die sich von diesen Paradigmen grundsätzlich verabschieden.  

Zunächst wurde gezeigt, dass sowohl Heidegger als auch Adorno sich 
nicht von hegelschen Prämissen und Kategorien lösen konnten. Dann wur-
de begründet, dass an erfahrungsästhetischen, performanztheoretischen, 
sprachanalytischen und postmodernen Paradigmen orientierte Positionen 
ihre Ziele nicht einzulösen vermögen. Die moderne Ästhetik konnte ihrer-
seits von Hegel her kritisiert werden: Der Verzicht auf eine Wahrheitsorien-
tierung und ein werkästhetisches Paradigma erwies sich als entscheidender 
Mangel neuerer Ästhetiktheorien, der nicht zuletzt mit einem einge-
schränkten Verständnis dieser Begriffe zusammenhängt.  

Das Kapitel zur Kritik der neueren Ästhetik hat daher die Widersprüch-
lichkeit dieser Positionen aufgewiesen und für eine Rückkehr zu einer 
Werks- und Wahrheitsästhetik argumentiert. Auch Definitionsversuche des 
Kunstbegriffs in der sprachanalytischen Ästhetik wurden als einseitig ver-
worfen und es wurde dargelegt, dass nur ein ganzheitlicher, systematischer 



264 

 

Ansatz vermag, verschiedene Ansprüche an die Definition des Kunstwerks 
konsistent zu integrieren. 

Diese Arbeit hat an der hegelschen Kunstphilosophie die Möglichkeiten 
eines solchen Ansatzes für die Ästhetik diskutiert. Denn Hegels Philoso-
phie des Kunstwerks ist das Paradigma einer systematischen Ästhetik, die 
den Anspruch erhebt, die Bestimmung des Kunstwerkbegriffs umfassend 
zu begründen. Ein Rückgriff auf Hegel hat die wichtigsten Argumente für 
einen solchen Ansatz deutlich werden lassen, insbesondere, da sich Hegels 
Fassung des Kunstwerkbegriffs als philosophisch überzeugend und offen 
für die Integration moderner Kunstformen erwiesen hat.  

Die Arbeit strebte durch die Analyse von Hegels Kunstwerkbegriff an, den 
Anstoß zu geben, sich auch heute wieder werkästhetischen Fragestellungen 
zu widmen – um so ein wichtiges Desiderat der Ästhetik zu beheben. So 
konnte gezeigt werden, dass ein Rückgriff auf Hegel auch für die aktuelle 
Ästhetikdebatte ein fruchtbarer Ausgangspunkt ist. 

 

 



265 

 

LITERATUR 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel 

– Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Hegel: Werke in 20 Bänden. Auf der 
Grundlage der Werke von 1832-1845. Hg. von Moldenhauer, 
E./Michel, K.M. Frankfurt a. M. 1993 

– Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie 
der Kunst. Hg. von Gethmann-Siefert, Annemarie. Hamburg 2003 
[Hegel (Hotho)] 

– Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Philosophie der Kunst oder Ästhetik. 
Nach Hegel. Im Sommer 1826. Mitschrift Friedrich Carl Herrmann, 
Victor von Kehler. Hg. von Gethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-
Plotnikov, Bernadette. München 2004 

– Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Philosophie der Kunst. Vorlesung 
von 1826. Hg. von Gethmann-Siefert, Annemarie/Kwon, Jeong-
Im/Berr, Karsten. Frankfurt a. M. 2005 [Hegel (von der Pforten)] 

– Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung über die Ästhetik. Berlin 
1820/21. Eine Nachschrift. Hg. von Schneider, Helmut. Frankfurt am 
Main 1995 [Hegel (Ascheberg)] 

Sonstige Literatur 

– Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie. Frankfurt a. M. 1973 

– Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschä-
digten Leben.  Frankfurt a. M. 1969 

– Adorno, Theodor W.: Nachgelassene Schriften. Abt. IV, Vorlesungen, 
Band 13: Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit. Frankfurt a. 
M. 2001  

– Adorno, Theodor W.: Noten zur Literatur. Frankfurt a. M. 1974 

– Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie. Frankfurt a. M. 1976 

– Aristoteles: Vom Himmel. Von der Seele. Von der Dichtkunst. Über-
setzt, herausgegeben und mit einer Vorbemerkung versehen von Olof 
Gigon. München 1983 



266 

 

– Arndt, Andreas/Bal, Karol/Ottmann, Henning: Die Kunst der Politik – 
die Politik der Kunst, Bd. I. Hegel-Jahrbuch 1999. Berlin 2000 

– Arndt, Andreas/Bal, Karol/Ottmann, Henning: Die Kunst der Politik – 
die Politik der Kunst, Bd. II. Hegel-Jahrbuch 2000. Berlin 2000 

– Baberowski, Jörg: Der Sinn der Geschichte. Geschichtstheorien von 
Hegel bis Foucault. München 2005 

– Barthes, Roland: Das semiologische Abenteuer. Frankfurt a. M. 1985 

– Barthes, Roland: Kritik und Wahrheit. Frankfurt a. M. 1967 

– Barthes, Roland: S/Z. Frankfurt a. M. 1987 

– Beardsley, Monroe C.: Aesthetics. Problems in the Philosophy of Criti-
cism. New York 1958 

– Bensch, Georg: Vom Kunstwerk zum ästhetischen Objekt. Zur Ge-
schichte der phänomenologischen Ästhetik. München 1994 

– Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einführung. Stuttgart 
2005 

– Betzler, Monika: Danto. In: Nida-Rümelin, Julian/Betzler, Monika 
(Hg.): Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegen-
wart in Einzeldarstellungen. Stuttgart 1998, S. 189-197 

– Bilan, Sahidi Maman: Die „Idee“ in Hegels „Wissenschaft der Logik“. 
Rekonstruktion und Interpretation der Begriffslogik. Diss. Aachen 
2001 

– Bluhm, Roland/Schmücker, Reinold (Hg.): Kunst und Kunstbegriff. 
Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik. Paderborn 2002 

– Bodammer, Theodor: Hegels Deutung der Sprache. Interpretationen 
zu Hegels Äußerungen über die Sprache. Hamburg 1969 

– Böhme, Gernot: Aisthetik. Vorlesungen über Ästhetik als allgemeine 
Wahrnehmungslehre. München 2001 

– Böhme, Gernot: Atmosphäre. Essay zur neuen Ästhetik. Frankfurt 
a. M. 1995 



267 

 

– Bradl, Beate: Die Autonomie des Schönen. In: Gethmann-Siefert, An-
nemarie u. a. (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst und die 
Bestimmung der Künste. München 2005, S. 77-96 

– Bradl, Beate: Die Rationalität des Schönen bei Kant und Hegel. Mün-
chen 1998 

– Bubner, Rüdiger: Ästhetische Erfahrung. Frankfurt a. M. 1989 

– Bungay, Stephen: Beauty and Truth. A Study of Hegel’s Aesthetics. 
New York 1987 

– Carroll, Noël: Theorizing the Moving Image. Cambridge 1996 

– Cobben, Paul/Cruysbergs, Paul/Jonkers, Peter u.a. (Hg.): Hegel-
Lexikon. Darmstadt 2006 

– Culler, Jonathan: Literaturtheorie. Eine kurze Einführung. Stuttgart 
2002 

– Danto, Arthur C.: Die philosophische Entmündigung der Kunst. Mün-
chen 1993 

– Danto, Arthur C.: Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie 
der Kunst. Frankfurt a. M. 1991 

– Danto, Arthur C.: Kunst nach dem Ende der Kunst. München 1996 

– Davies, Stephen: Definitions of Art. New York 1991 

– de Man, Paul: Allegorien des Lesens. Frankfurt a. M. 1988 

– de Man, Paul: Ideologie des Ästhetischen. Hg. von Christoph Menke. 
Frankfurt a. M. 1993 

– de Vos, Lu: Die Bestimmung des Ideals. Vorbemerkungen zur Logik 
der Ästhetik. In: Gethmann-Siefert, Annemarie u. a. (Hg.): Die ge-
schichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der Künste. 
München 2005, S. 41-52 

– Demand, Christian: Die Beschämung der Philister. Wie die Kunst sich 
der Kritik entledigte. Hannover 2003 

– Derrida, Jaques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a. M. 1976 

– Derrida, Jaques: Randgänge der Philosophie. Wien 1988 



268 

 

– Dewey, John: Kunst als Erfahrung. Frankfurt a. M. 1980)  

– Dickie, George: Art and the Aesthetic. Ithaca 1974 

– Drüe, Hermann: IV Die Philosophie des Geistes (§§ 377-577). In: ders. 
(Hg.): Hegels „Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften“. 
Ein Kommentar zum Systemgrundriss. Frankfurt a. M. 2000, S. 206-289 

– Düsing, Klaus: Das Problem der Subjektivität in Hegels Logik. Hegel-
Studien, Beiheft 15. Bonn 1976 

– Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk. Frankfurt a. M. 1977  

– Eichel, Christine: Vom Ermatten der Avantgarde zur Vernetzung der 
Künste. Perspektiven einer interdisziplinären Ästhetik im Spätwerk 
Theodor W. Adornos. Frankfurt a. M. 1993 

– Esser, Andrea Marlen: Kunst als Symbol. Die Struktur ästhetischer 
Reflexion in Kants Theorie des Schönen. München 1997 

– Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualität des Schönen. Stuttgart 1977 

– Gadamer, Hans-Georg: Zur Einführung. In: Heidegger, Martin: Der 
Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1999, S. 93-114 

– Gallie, W. B.: The Function of Philosophical Aesthetics. In: Mind 57 
(1948), S. 302-321 

– Gasché, Rodolphe: The Theory of Natural Beauty and its Evil Star: 
Kant, Hegel, Adorno. In: Research in Phenomenology 32 (2002), S. 103-
122 

– Gethmann-Siefert, Annemarie/de Vos, Lu/Collenberg-Plotnikov, Ber-
nadette (Hg.): Die Geschichtlichkeit der Kunst und die Bestimmung 
der Künste. München 2002 

– Gethmann-Siefert, Annemarie/Pöggeler, Otto (Hg.): Welt und Wirkung 
von Hegels Ästhetik. Hegel-Studien, Beiheft 27. Bonn 1986 

– Gethmann-Siefert, Annemarie: Die Funktion der Kunst in der Ge-
schichte. Hegel-Studien, Beiheft 24. Bonn 1984 

– Gethmann-Siefert, Annemarie: Einführung in die Ästhetik. München 
1995 



269 

 

– Gethmann-Siefert, Annemarie: Einführung in Hegels Ästhetik. Mün-
chen 2005 

– Gethmann-Siefert, Annemarie: Hegel über das Hässliche in der Kunst. 
In: Arndt, Andreas/Bal, Karol/Ottmann, Henning: Die Kunst der Poli-
tik – die Politik der Kunst, Bd. II. Hegel-Jahrbuch 2000. Berlin 2000, 
S. 21-41 

– Gethmann-Siefert, Annemarie: Hegels These vom Ende der Kunst und 
der „Klassizismus“ der Ästhetik. In: Hegel-Studien 19. Bonn 1984, 
S. 205-258 

– Goebel, Bernd/Müller, Fernando Suárez (Hg.): Kritik der postmoder-
nen Vernunft. Über Derrida, Foucault und andere zeitgenössische 
Denker. Darmstadt 2007 

– Goodman, Nelson: Sprachen der Kunst. Ein Ansatz zu einer Symbol-
theorie. Frankfurt a. M. 1997 

– Goodman, Nelson: Weisen der Welterzeugung. Frankfurt a. M. 1984 

– Greimas, A. J.: Maupassant. La sémiotique du texte: exercises 
pratiques. Paris 1976 

– Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf 
Vorlesungen. Frankfurt a. M. 1985 

– Halbig, Christoph/Quante, Michael/Siep, Ludwig: Hegels Erbe. Frank-
furt a. M. 2004 

– Hamburger, Käte: Die Logik der Dichtung. Stuttgart 19944 

– Hamburger, Käte: Wahrheit und Ästhetische Wahrheit. Stuttgart 1979 

– Hauskeller, Michael (Hg.): Was das Schöne sei. Klassische Texte von 
Platon bis Adorno. München 19993  

– Hauskeller, Michael: Was ist Kunst? Positionen der Ästhetik von Pla-
ton bis Adorno. München 20047 

– Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1999 
(Nachdr.) 

– Helferich, Christoph: Kunst und Subjektivität in Hegels Ästhetik. 
Kronberg 1976 



270 

 

– Henrich, Dieter/Iser, Wolfgang: Theorien der Kunst. Frankfurt a. M. 
1982 

– Henrich, Dieter/Solbach, Renate: Zukunft im Enden. Dieter Henrich im 
Gespräch mit Renate Solbach. Online-Ausgabe des Jahrbuchs für eu-
ropäische Prozesse 7. Jg., 2008.  
URL: http://www.iablis.de/iablis_t/2008/henrich08.html, zuletzt abge-
rufen am 17.08.2010  

– Hespe, Franz/Tuschling, Burkhard (Hg.): Psychologie und Anthropo-
logie oder Philosophie des Geistes. Beiträge zu einer Hegel-Tagung in 
Marburg 1989. Stuttgart-Bad Cannstatt 1991 

– Hespe, Franz: System und Funktion der Philosophie des subjektiven 
Geistes. In: Hespe, Franz/Tuschling, Burkhard (Hg.): Psychologie und 
Anthropologie oder Philosophie des Geistes. Beiträge zu einer Hegel-
Tagung in Marburg 1989. Stuttgart-Bad Cannstatt 1991, S. 490-521 

– Hilmer, Brigitte: Kunst als verkörperte Bedeutung. In: Gethmann-
Siefert, Annemarie u. a. (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst 
und die Bestimmung der Künste. München 2005, S. 53-66 

– Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst. Ham-
burg 1997 

– Hilmer, Brigitte: Wie ist moderne Kunst möglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der Kunst. 
In: Schröter, Hartmut (Hg.): Technik und Kunst. Heidegger: Adorno. 
Münster 1988, S. 86-96 

– Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philosophie 
Hegels. Frankfurt a. M. 1978 

– Hösle, Vittorio: Hegels System. Der Idealismus der Subjektivität und 
das Problem der Intersubjektivität. Ungekürzte Studienausgabe. Ham-
burg 1988 

– Huhn, Thomas: Adorno’s Aesthetics of Illusion. In: The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism 44 (1985), S. 181-190 

– Jaeger, Petra/Lüthe, Rudolf: Distanz und Nähe. Reflexionen und Ana-
lysen zur Kunst der Gegenwart. Würzburg 1983 



271 

 

– Jaeschke, Walter: Kunst und Religion. Überlegungen zu ihrer geistphi-
losophischen Grundlegung. In: Gethmann-Siefert, Annemarie u. a. 
(Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung 
der Künste. München 2005, S. 97-108 

– Jähnig, Dieter: Hegel und die These vom ‚Verlust der Mitte’. In: Speng-
ler -Studien. Festgabe für Manfred Schröter zum 85. Geburtstag. Mün-
chen 1965, S. 147-176 

– Jamme, Christoph (Hg.): Kunst und Geschichte im Zeitalter Hegels. 
Hamburg 1996 

– Jauß, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schönen Künste. Grenzphä-
nomene des Ästhetischen. München 1968 

– Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hg. von Wilhelm 
Weischedel, Theorie-Werkausgabe Bd. III und IV. Frankfurt a. M. 1968 

– Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Hg. von Wilhelm Weischedel. 
Theorie-Werkausgabe Bd. IX und X. Frankfurt a. M. 1968 

– Kern, Andrea: Schöne Lust. Eine Theorie der ästhetischen Erfahrung 
nach Kant. Frankfurt a. M. 2000  

– Klein, Gabriele/Sting, Wolfgang: Performance. Positionen zur zeitge-
nössischen szenischen Kunst. Bielefeld 2005 

– Kleinmann, Bernd/Schmücker, Reinold (Hg.): Wozu Kunst? Die Frage 
nach ihrer Funktion. Darmstadt 2001 

– Koppe, Franz: Grundbegriffe der Ästhetik. O. O. u. o. J. 

– Körfer, Elisabeth: Abwesen entbirgt Anwesen. Heideggers Deutung 
der bildenden Kunst der Moderne. Bonn 2008 

– Kulenkampff, Jens: Metaphysik und Ästhetik: Kant zum Beispiel. In: 
Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth: Falsche Gegensätze. Zeitgenössische 
Positionen zur philosophischen Ästhetik. Frankfurt a. M. 2002 

– Küpper, Joachim/Menke, Christoph: Dimensionen ästhetischer Erfah-
rung. Frankfurt a. M. 2003 

– Kutschera, Franz: Ästhetik. Berlin, New York 1989 



272 

 

– Kwon, Dae-Joong: Das Ende der Kunst. Analyse und Kritik der Vo-
raussetzungen von Hegels These. Würzburg 2004 

– Kwon, Jeong-Im: Hegels Bestimmung der Kunst. Die Bedeutung der 
symbolischen Kunstform in Hegels Ästhetik. München 2001 

– Levinson, Jerrold: Music, Art, and Metaphysics. Essays in Philosophi-
cal Aesthetics. Ithaca, London 1990 

– Lichte-Fischer, Erika: Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main 
2004 

– Liessmann, Konrad Paul: Ohne Mitleid. Zum Begriff der Distanz als 
ästhetische Kategorie mit ständiger Rücksicht auf Theodor W. Adorno. 
Wien 1991 

– Liessmann, Konrad Paul: Philosophie der modernen Kunst. Wien 1999 

– Lindner, Burkhardt/Lüdke, W. Martin (Hg.): Materialien zur ästheti-
schen Theorie Th. W. Adornos. Konstruktion der Moderne. Frankfurt 
a. M. 1980 

– Lüdeking, Karlheinz: Analytische Philosophie der Kunst. Frankfurt 
a. M. 1988 

– Lyotard, Jean-Francois: Das postmoderne Wissen. Graz, Wien 1986 

– Lyotard, Jean-Francois: Das Erhabene und die Avantgarde«, in: Mer-
kur 424 (1984), S. 151-164 

– Lyotard, Jean-Francois: Die Analytik des Erhabenen. München 1994 

– Majetschak, Stefan: Ästhetik zur Einführung. Hamburg 2007 

– Marquard, Odo: Zur Bedeutung der Theorie des Unbewussten für eine 
Theorie der nicht mehr schönen Kunst. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): 
Die nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene des Ästhetischen. 
München 1968, S. 343-374 

– McTaggart, John/McTaggart, Ellis: A commentary on Hegel’s Logic. 
New York 1964 

– Melaney, William D.: Art as a Form of Negative Dialectics: ‘Theory’ in 
Adorno’s Aesthetic Theory. In: The Journal of Speculative Philosophy 
IX/1 (1997), S. 40-52 



273 

 

– Menke, Christoph: Die Reflexion im Ästhetischen. In: Zeitschrift für 
Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 46/2 (2001), S. 161-174 

– Mersch, Dieter: Aura und Ereignis. Frankfurt a. M. 2002 

– Mersch, Dieter: Die Kunst des Performativen und die Performativität 
der Künste. In: Klein, Gabriele/Sting, Wolfgang: Performance. Positio-
nen zur zeitgenössischen szenischen Kunst. Bielefeld 2005, S. 33-51 

– Mure, Geoffrey Reginald Gilchrist: A study of Hegel’s Logic. Oxford 
1950 

– Mure, Geoffrey Reginald Gilchrist: The Philosophy of Hegel. New 
York, Toronto 1965 

– Nietzsche, Friedrich: Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen 
Sinn. In: Werke Band 5. München 1980 

– Osborne, Harold: What Is a Work of Art? In: Bender, John W./Blocker, 
Gene H. (Hg.): Contemporary Philosophy of Art. Readings in Analytic 
Aesthetics. Englewood Cliffs (N. J.) 1991, S. 225-231 

– Otto, Marcus: Ästhetische Wertschätzung. Bausteine zu einer Theorie 
des Ästhetischen. Berlin 1993 

– Paál, Gábor: Was ist schön? Ästhetik und Erkenntnis. Würzburg 2003 

– Paetzold, Heinz: Ästhetik der neueren Moderne. Sinnlichkeit und 
Reflexion in der konzeptionellen Kunst der Gegenwart. Stuttgart 1990 

– Paetzold, Heinz: Ästhetik des deutschen Idealismus. Wiesbaden 1983 

– Pauen, Michael: Die Wissenschaft vom Schönen. Kunstpsychologie 
und Ästhetik der Moderne. In: Zeitschrift für philosophische For-
schung 49/1 (1995), S. 54-75 

– Peña Aguado, María Isabel: Ästhetik des Erhabenen. Burke, Kant, 
Adorno, Lyotard. Wien 1994 

– Peperzak, Adriaan: Hegels praktische Philosophie. Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1991 

– Peperzak, Adriaan: Selbsterkenntnis des Absoluten. Grundlinien der 
Hegelschen Philosophie des Geistes. 1987 



274 

 

– Peres, Constanze: Die Struktur der Kunst in Hegels Ästhetik. Bonn 
1983 

– Petrus, Klaus: Was sind Kunstwerke? Grundzüge einer Konstitutions-
theorie der Kunst. In: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft 47/2 (2002), S. 217-236 

– Pöggeler, Otto: Die Entstehung von Hegels Ästhetik in Jena. In: Hegel-
Studien, Beiheft 20. Hg. von Dieter Henrich, Klaus Düsing. Bonn 1980, 
S. 249-270 

– Pries, Christine (Hg.): Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und 
Größenwahn. Weinheim 1989 

– Rebentisch, Juliane: Ästhetik der Installation. Frankfurt a. M. 2003 

– Rebentisch, Juliane: Autonomie? Autonomie!. Ästhetische Erfahrung 
heute. In: Sonderforschungsbereich 626 (Hg.): Ästhetische Erfahrung: 
Gegenstände, Konzepte, Geschichtlichkeit. Berlin 2006. 
URL: http://www.sfb626.de/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahru
ng/aufsaetze/rebentisch.pdf, zuletzt abgerufen am 10. 02. 2009 

– Reicher, Maria E.: Einführung in die philosophische Ästhetik. Dar-
mstadt 2005 

– Roche, Mark William: Die Moral der Kunst. Über Literatur und Ethik. 
München 2002 

– Rosenkranz, Karl: Ästhetik des Hässlichen. Hg. und mit einem Nach-
wort von Dieter Kliche. Leipzig 19962 

– Rosenkranz, Karl: Kritische Erläuterungen des Hegel’schen Systems. 
Reprographischer Nachdruck des Ausgabe Königsberg 1840. Hildes-
heim 1964 

– Rötzer, Florian/Rogenhofer, Sara: Kunst machen? Gespräche und Es-
says. München 1990 

– Rühle, Volker: Transformationen der idealistischen Ästhetik im Blick 
auf Kant und Schelling – Kunsterfahrung im Spannungsfeld von Re-
flexion und Produktion. In: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine 
Kunstwissenschaft 47/2 (2002), S. 191-216 



275 

 

– Sauerland, Karol: Einführung in die Ästhetik Adornos. Berlin, New 
York 1979 

– Scheer, Brigitte: Einführung in die philosophische Ästhetik. Darmstadt 
1997 

– Schelling, Friedrich: Sämtliche Werke (I−XIV). Hg. von Karl Friedrich 
August Schelling. Stuttgart, Augsburg 1856−1861 

– Schiller, Friedrich: Sämtliche Werke. Hg. von Gerhard Fricke und 
Herbert G. Göpfert. München 19806 

– Schirmacher, Wolfgang: Nach dem Weltgericht. Hegel als Philosoph 
des künstlichen Lebens.  
URL: http://www.egs.edu/faculty/schirmacher/schirmacher-nach-dem-
weltgericht.html, zuletzt abgerufen am 10. 02. 2009 

– Schlegel, Friedrich: Charakteristiken und Kritiken (1796-1801). Kriti-
sche Friedrich-Schlegel-Ausgabe II. Herausgegeben und eingeleitet 
von Hans Eichner. München, Paderborn, Wien 1967 

– Schmidt, Klaus J.: Rückzug der Kunst aus dem Äußeren in die Inner-
lichkeit. In: Wandschneider, Dieter (Hg.): Das Geistige und das Sinnli-
che in der Kunst. Ästhetische Reflexion in der Perspektive des Deut-
schen Idealismus. Würzburg 2005, S. 95-112 

– Schmücker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung. München 1998 

– Schnädelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Prob-
leme des Historismus. Freiburg, München 1974 

– Schnädelbach, Herbert: IV.3 Zweite Abteilung: Der objektive Geist (§§ 
483-552). In: Drüe, Hermann u. a. (Hg.): Hegels „Enzyklopädie der phi-
losophischen Wissenschaften“. Ein Kommentar zum Systemgrundriss. 
Frankfurt a. M. 2000, S. 289-316 

– Schnädelbach, Herbert: Vernunft und Geschichte. Vorträge und Ab-
handlungen. Frankfurt a. M. 1987 

– Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis 
zur Postmoderne. Stuttgart 1997 



276 

 

– Schröter, Hartmut (Hg.): Technik und Kunst. Heidegger: Adorno. 
Münster 1988 

– Schweppenhäuser, Gerhard: Theodor W. Adorno zur Einführung. 
Hamburg 1996 

– Seel, Martin: Ästhetik des Erscheinens. Frankfurt a. M. 2000 

– Seel, Martin: Eine Ästhetik der Natur. Frankfurt a. M. 1991 

– Siegmund, Judith: Das Kunstwerk zwischen Produktion und Rezepti-
on. Zur Reichweite des Begriffs ästhetische Erfahrung und zu seiner 
reduktionistischen Fassung in rezeptionsästhetischen Theorien. In: 
Sonderforschungsbereich 626 (Hg.): Ästhetische Erfahrung: Gegen-
stände, Konzepte, Geschichtlichkeit. Berlin 2006. 
URL: http://www.sfb626.de/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahru
ng/aufsaetze/siegmund.pdf, zuletzt abgerufen am 10. 02. 2009 

– Sonderegger, Ruth: Für eine Ästhetik des Spiels. Frankfurt a. M. 2000  

– Spahn, Christian: Lebendiger Begriff – Begriffenes Leben. Zur Grund-
legung der Philosophie des Organischen bei G.W.F. Hegel. Würzburg 
2007 

– Stederoth, Dirk: Hegels Philosophie des subjektiven Geistes. Ein 
komparatorischer Kommentar. Berlin 2001 

– Strawson, Peter F.: Aesthetic Appraisal and Works of Art. In: The Ox-
ford Review 3 (1966), S. 5-13 

– Tegtmeyer, Henning: Formbezug und Weltbezug. Die Deutungsoffen-
heit der Kunst. Diss. Leipzig 2004 

– Theunissen, Michael: Begriff und Realität. Hegels Aufhebung des 
metaphysischen Wahrheitsbegriffs. In: Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): 
Seminar: Dialektik in der Philosophie Hegels. Frankfurt a. M. 1978, 
S. 324-359 

– Theunissen, Michael: Hegels Lehre vom absoluten Geist als theolo-
gisch-politischer Traktat. Berlin 1970 

– Tugendhat, Ernst: Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalyti-
sche Philosophie. Frankfurt a. M. 19905 



277 

 

– Ullrich, Wolfgang: Heidegger. In: Nida-Rümelin, Julian/Betzler, Moni-
ka (Hg.): Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Ge-
genwart in Einzeldarstellungen. Stuttgart 1998, S. 377-385 

– Wagner, Frank Dietrich: Hegels Philosophie der Dichtung. Bonn 1974 

– Wandschneider, Dieter/Hösle, Vittorio: Die Entäußerung der Idee zur 
Natur und ihre zeitliche Enthüllung als Geist bei Hegel. In: Hegel-
Studien 18 (1983), S. 173-199 

– Wandschneider, Dieter: Das Geistige und das Sinnliche in der Kunst. 
Ästhetische Reflexion in der Perspektive des Deutschen Idealismus. 
Würzburg 2005 

– Wandschneider, Dieter: Das Problem der Entäußerung der Idee zur 
Natur bei Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 1990, 25-33 

– Wandschneider, Dieter: Die Absolutheit des Logischen und das Sein 
der Natur. Systematische Überlegungen zum absolut-idealistischen 
Ansatz Hegels. In: Zeitschrift für Philosophische Forschung 39 (1985), 
3-26 

– Wandschneider, Dieter: Die dialektische Notwendigkeit des Negativen 
und ihre ethische Relevanz. In: Hegel-Jahrbuch 1987, S. 185-194 

– Wandschneider, Dieter: Grundzüge einer Theorie der Dialektik. Re-
konstruktion und Revision dialektischer Kategorienentwicklung in 
Hegels ‚Wissenschaft der Logik’. Stuttgart 1995 

– Wandschneider, Dieter: Ist das System der Fundamentallogik ohne das 
System der Fundamentallogik rekonstruierbar? In: Nagl, L., Langtha-
ler, R. (ed.): System der Philosophie. Festgabe für Hans-Dieter Klein. 
Frankfurt/M. u.a. 2000, S. 225-240 

– Wandschneider, Dieter: Letztbegründung und Dialektik. In: Diskurs 
und Leidenschaft. Festschrift für Karl-Otto Apel zum 75. Geburtstag. 
Hg. von R. Fornet-Betancourt. Aachen 1996, S. 317-336 

– Wandschneider, Dieter: Moderne Kunst – die nicht mehr schöne 
Kunst? In: Mi Hak, The Korean Journal of Aesthetics, vol. 22, Seoul 
1997, S. 207-225 (zitiert nach den vom Autor nachgetragenen Korrektu-
ren) 



278 

 

– Weitz, Morris: Die Rolle der Theorie in der Ästhetik. In: Bluhm, Ro-
land/Schmücker, Reinold (Hg.): Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um 
die Grundlagen der Ästhetik. Paderborn 2002, S. 39-52 

– Weitz, Morris: The Philosophy of Arts. Cambridge, Mass. 1950 

– Welsch, Wolfgang: Ästhetisches Denken. Stuttgart 1990 

– Welsch, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne. Darmstadt 1987 

– Wiehl, Reiner: Über den Handlungsbegriff als Kategorie der Hegel-
schen Ästhetik. In: Hegel-Studien 6 (1971), S. 135-170 

– Wieland, Wolfgang: Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik. In: 
Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philosophie 
Hegels. Frankfurt a. M. 1978, S. 194-212 

– Wiggershaus, Rolf: Die Schönheit bringt das Grauen unnachgiebig an 
den Tag. In: Zeitschrift für kritische Theorie 5/9 (1999), S. 7-29 

– Wiggershaus, Rolf: Theodor W. Adorno. München 19982 

– Wimsatt, William K./Beardsley, Monroe C.: The Verbal Icon. Studies in 
the Meaning of Poetry. New York 1958 

– Wirth, Uwe (Hg.): Performanz. Frankfurt a. M. 2002 

– Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Werkausgabe 
Band 1. Frankfurt a. M. 1984 

– Wollheim, Richard: Objekte der Kunst. Frankfurt a. M. 1982 

– Zander, Hartwig: Hegels Kunstphilosophie. Eine Analyse ihrer Grund-
lagen und ihrer Aktualität. Wuppertal, Ratingen, Kastellaun 1970 

– Zenck, Martin: Kunst als begriffslose Erkenntnis. Zum Kunstbegriff 
der ästhetischen Theorie Adornos. München 1977 

– Zima, Peter V.: Moderne/Postmoderne. Tübingen, Basel 1997 

 

 

 

 



Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-3376-2

Dieses Buch zielt darauf, die philosophische Relevanz von
Hegels Kunstbegriff für eine zeitgenössische Theorie des
Kunstwerks aufzuzeigen. Es rekonstruiert den systematischen
Begründungszusammenhang von Hegels Ästhetik und legt dar,
wie Hegel seinen Kunstbegriff auf der Basis einer allgemeinen
Philosophie des Geistes und einer Theorie der Logik entwickelt.

Zentrales Anliegen ist einerseits zu zeigen, inwieweit es
Hegel gelingt, einen Kunstbegriff zu etablieren, der weder
auf bestimmte Kunstformen oder -werke beschränkt ist noch
unabhängig von der geschichtlichen Kunstentwicklung gefasst
wird. Zum anderen wird untersucht, in welcher Hinsicht Hegels
Bestimmung des Werkbegriffs anschlussfähig an die moderne
Ästhetikdebatte ist.

Weder Hegels Kunstbegriff noch sein werkästhetischer Ansatz
scheinen aber heute noch aktuell zu sein. Daher widmet sich
die Studie in einem zweiten Teil der kritischen Rezeption
der hegelschen Kunstphilosophie seit dem 20. Jahrhundert.
Sie prüft, ob die Argumente, die in der neueren Ästhetik
gegen Hegel vorgebracht werden, seinen Ansatz tatsächlich
widerlegen. Im Verlauf der Analyse werden sowohl ein
verkürztes Hegelverständnis zurückgewiesen als auch die von
neueren Ästhetiktheorien erhobenen Vorwürfe gegen Hegel
entkräftet.


	1. PROBLEMSTELLUNG  
	2. HEGELS ÄSTHETIK IM ZUSAMMENHANG DES SYSTEMS DER ENZYKLOPÄDIE DER PHILOSOPHISCHEN WISSENSCHAFTEN  
	2.1 Der systematische Grundriss in der Enzyklopädie und die Stellung der Kunst  
	2.2 Hegels Idealismus: Wahrheit als „Vernunft dessen, was ist“  
	2.3 Der Ort der Kunst in der Geistphilosophie: Der Begriff des Geistes und der Übergang zur Ästhetik  
	2.3.1 Der Begriff des Geistes: Freiheit und Offenbaren  
	2.3.2 Der subjektive und der objektive Geist  
	2.3.3 Der Übergang zum absoluten Geist  
	2.2.4 Der Begriff des absoluten Geistes  
	2.3.5 Die Bestimmung der Kunst als Moment des absoluten Geistes  
	2.3.6 Der Aufbau des absoluten Geistes und die These vom ‚Vergangenheitscharakter der Kunst’  

	2.4 Hegels Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Ästhetikvorstellungen in der ‚historischen Deduktion des Kunstbegriffs’ in den Vorlesungen über die Ästhetik  

	3. DIE STRUKTUR DES KUNSTWERKS IN HEGELS ÄSTHETIK  
	3.1 Die Grundlegung der Werkstruktur in der Logik  
	3.1.1 Die Begriffslogik als höchste Stufe der logischen Entwicklung  

	3.2 Das Ideal  
	3.2.1 Das Modell des Organischen als Paradigma für das Kunstwerk?  
	3.2.2 Das Ideal als ‚Handlung’  
	3.2.3 Die Momente der Handlung: Weltzustand, Situation, Charakter  
	3.2.4 Die abstrakte Äußerlichkeit des Materials und das Verhältnis von Kunstwerk und Publikum  
	3.2.5 Die Identität des Ideals als ‚negative Einheit’  


	4. DIE THEORIE DER KUNSTFORMEN  
	4.1 Die Kunstformen als Kunstepochen  
	4.2 Die begriffliche Struktur der Kunstformen  
	4.2.1 Die Struktur der symbolischen Kunstform: Die Suche nach Bedeutung  
	4.2.2 Die Struktur der klassischen Kunstform: Sich selbst bedeuten  
	4.2.3 Die Struktur der romantischen Kunstform: ‚Freilassen’ des Äußeren  
	4.2.4 Die Theorie der romantischen Kunst und die Kunst der Moderne  


	5. ÜBERLEGUNGEN ZUR ENTWICKLUNG DER NEUEREN ÄSTHETIK  
	5.1 Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks  
	5.2 Adorno: Ästhetische Theorie  
	5.3 Theorien ästhetischer Erfahrung 
	5.4 Performanztheorien  
	5.5 Die sprachanalytische Kunstphilosophie  
	5.6 Postmoderne und poststrukturalistische Theorien  
	5.6.1 Die Ästhetik der Postmoderne  
	5.6.2 Die poststrukturalistische Literaturtheorie  

	5.7 Die Aktualität des hegelschen Ansatzes  

	6. FAZIT  
	LITERATUR  

