Stephanie Over

Begriff und Struktur der Kunst
in Hegels Asthetik

AOYOG




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOLI: https://doi.org/10.30819/3376


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/3376

D 82 (Diss. RWTH Aachen University, [2011])

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

(©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2013
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-3376-2

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof, Gubener Str. 47,

10243 Berlin

Tel.: +49 (0)30 42 85 10 90

Fax: +49 (0)30 42 85 10 92

INTERNET: http://www.logos-verlag.de






Begritf und Struktur der
Kunst in Hegels Asthetik

Stephanie Over






Inhalt

1. PROBLEMSTELLUNG ....ccuetiersenecssnsecssassssssnsasssnssssssnsssssassssssnsssssassssssnsssssansssssnsassses 5

2. HEGELS ASTHETIK IM ZUSAMMENHANG DES SYSTEMS DER
ENZYKLOPADIE DER PHILOSOPHISCHEN WISSENSCHAFETEN ....ccceeeevsvssseneesesaes 11

2.1 Der systematische Grundriss in der Enzyklopadie und die
Stellung der Kunst ........cininininininininininncincsscincnncnsesscssesesscnes 12

2.2 Hegels Idealismus: Wahrheit als ,, Vernunft dessen, was ist” .......... 16

2.3 Der Ort der Kunst in der Geistphilosophie: Der Begriff des

Geistes und der Ubergang zur Asthetik.........ccoeucesrrsreesseessenssenssenseennes 21
2.3.1 Der Begriff des Geistes: Freiheit und Offenbaren............................ 22
2.3.2 Der subjektive und der objektive Geist ........cccccevivviiiiiiiininnnnn. 30
2.3.3 Der Ubergang zum absoluten Geist............cc.coeververerrenrenrensensssneens 43
2.2.4 Der Begriff des absoluten Geistes...........c.ccoeoeviviiiiiiiiicnniccne 46

2.3.5 Die Bestimmung der Kunst als Moment des absoluten
GeISTS .. 50

2.3.6 Der Aufbau des absoluten Geistes und die These vom
,Vergangenheitscharakter der Kunst'...........cccccooovninnnnns 65

2.4 Hegels Auseinandersetzung mit zeitgenossischen
Asthetikvorstellungen in der ,historischen Deduktion des

Kunstbegriffs’ in den Vorlesungen iiber die Asthetik ......c.cowrrerereseens 75
3. DIE STRUKTUR DES KUNSTWERKS IN HEGELS ASTHETIK ....ouvvesneeesressasesnes 89
3.1 Die Grundlegung der Werkstruktur in der Logik............ccceuueunenec. 89

3.1.1 Die Begriffslogik als hochste Stufe der logischen Entwicklung ....92
3.2 Das Ideal ...ttt sssassesesssssesesnanes 101

3.2.1 Das Modell des Organischen als Paradigma fiir das
KUNStWerk? ..o 102

3.2.2 Das Ideal als ,Handlung’ ..........ccccccoviininiiiniiiiiiciin, 111



3.2.3 Die Momente der Handlung: Weltzustand, Situation,

CharakEer....coueeieieiteeeee ettt 113

3.2.4 Die abstrakte Auflerlichkeit des Materials und das Verhiltnis
von Kunstwerk und Publikum ..........ccccocovenininininnininenee, 125
3.2.5 Die Identitat des Ideals als ,negative Einheit’ .................ccecceee.. 127
4. DIE THEORIE DER KUNSTFORMEN .....ccceetteeesssneeeccsssnsesscsssnsasssssnnssssssssnnasssne 133
4.1 Die Kunstformen als Kunstepochen.............vuivvvcuniennncnenncnennen. 139
4.2 Die begriffliche Struktur der Kunstformen ..............cocuueucnnnncnneee. 151

4.2.1 Die Struktur der symbolischen Kunstform: Die Suche nach
BedeUtung ........ccociiiiiiiiiiiiiiic e 151

4.2.2 Die Struktur der klassischen Kunstform: Sich selbst bedeuten...160

4.2.3 Die Struktur der romantischen Kunstform: ,Freilassen” des

AUBCTON ... 165

4.2.4 Die Theorie der romantischen Kunst und die Kunst der
MOAETNE ...t 177
5. UBERLEGUNGEN ZUR ENTWICKLUNG DER NEUEREN ASTHETIK..........cu.... 183
5.1 Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks........c.ceceveecrvirenccnisencnne 184
5.2 Adorno: AsthetiSche TREOTIe .......c.ueveerrerrrecreessensssssessenssessasssesssssasssens 194
5.3 Theorien dsthetischer Erfahrung............vceivnencsunncnnnsencsncnennens 198
5.4 Performanztheorien ... iincnnnnncnncsencnisencsscenescssssescssesesnees 211
5.5 Die sprachanalytische Kunstphilosophie...........cccecceurvuviruirncnucunncns 221
5.6 Postmoderne und poststrukturalistische Theorien.............cceueuueue. 242
5.6.1 Die Asthetik der POStMOdErne.............ccc.evervrveerererreereesesssssensennns 244
5.6.2 Die poststrukturalistische Literaturtheorie............c.ccccoeurvnnnnnnnn. 249
5.7 Die Aktualitit des hegelschen Ansatzes...........cceceuerevcnncrencsncnnnns 257
0. FAZIT .uuueiiceeieccneieieeecnneiessnsssssnsssssnssessansssssnssssssnsssssnssssssnssssssssssssnssssssnsssssnses 261

LITERATUR . coottireresseresensssensssenssssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnass 265



1. PROBLEMSTELLUNG

Ziel der vorliegenden Arbeit ist, die philosophische Relevanz von Hegels
Asthetik fiir eine zeitgendssische Theorie des Kunstwerks aufzuzeigen.
Dabei orientiert sich die Untersuchung an systematischen und nicht an
primar philosophiehistorischen Fragestellungen — sie strebt also keine his-
torisch-immanente Rekonstruktion der hegelschen Asthetik an, sondern
fragt nach ihrer Aktualitat.

Wird Hegels Asthetik nicht als langst unzeitgeméafler Beitrag zur Philoso-
phiegeschichte verstanden, sondern als bedeutender Beitrag fiir die moder-
ne Asthetikdebatte, muss dies angesichts der Abwendung der neueren
Asthetik von Hegel einsichtig gemacht werden. Denn der neueren Asthetik
scheinen Hegels Pramissen nicht mehr nachvollziehbar zu sein. Insbeson-
dere sein Versuch, das Wesen der Kunst zu bestimmen sowie den Kunstbe-
griff auf dem Begriff der Wahrheit zu fundieren, hat die Kritik neuerer
Theorieansitze provoziert. Eine Aktualisierung Hegels bedarf daher unab-

dingbar einer Auseinandersetzung mit der Hegel-Kritik der neueren Asthe-
tik.

Da diese Auseinandersetzung zweifellos ein tieferes Verstandnis der hegel-
schen Kunstphilosophie voraussetzt, beschaftigt sich die Analyse zuerst
eingehend mit Hegels idealistischem werks- und wahrheitsasthetischem
Ansatz. Im Zentrum steht hierbei die Frage nach dem systematischen Zu-
sammenhang und der Aktualitat der hegelschen Kunstphilosophie. Metho-
disch lasst sich die Arbeit dazu zunéchst probeweise auf die Grundannah-
men des hegelschen Systems ein, um die innere Koharenz des hegelschen
Ansatzes hinsichtlich des Begriffs der Kunst und des Kunstwerks zu kri-
tisch zu priifen. Weil Hegels Philosophie sicher wie kaum eine andere ein
in sich geschlossener Zusammenhang ist, soll herausgearbeitet werden,
welche systematischen Voraussetzungen Hegels Kunstbegriff bestimmen.
Dazu wird die Stellung der Asthetik im Gesamtzusammenhang des hegel-
schen Systems néher in den Blick genommen (Kapitel 2). Die Asthetik wird
von Hegel im Bereich der Philosophie des Geistes systematisch verortet, diese

ist wiederum insgesamt in einer Wahrheitstheorie begriindet, die in der



Wissenschaft der Logik grundgelegt ist. Da sich der Begriff der Wahrheit und
der Begriff des Geistes dementsprechend als Schliissel fiir das Verstandnis
des hegelschen Kunstbegriffs erweisen, ist eine tiefere Auseinandersetzung
mit diesen Begriffen erforderlich.

Anschlieffend werden die einzelnen Aspekte des hegelschen Kunstbegriffs
dargelegt. Zudem diskutiert die Arbeit die beriithmt-bertichtigte These vom
,Vergangenheitscharakter der Kunst’, die zweifelsohne einen der Kern-
punkte der hegelschen Asthetik ausmacht. Da die Untersuchung klaren
will, inwieweit eine umfassende Rechtfertigung des Kunstbegriffs bei He-
gel vorliegt, betrachtet sie nicht nur die systematische Koharenz des Kunst-
begriffs, sondern auch Hegels Auseinandersetzung mit historischen und

zeitgenOssischen alternativen Konzepten genauer.

Das dritte Kapitel legt dar, wie die innere Struktur des Kunstwerks in He-
gels Asthetik bestimmt wird. Dazu werden zunichst die logischen Bestim-
mungen skizziert, die die Struktur des Kunstwerks konstituieren. Um zu
erwdgen, welche Momente des hegelschen Ansatzes fiir eine Aktualisie-
rung des Werkbegriffs furchtbar gemacht werden konnen, wird analysiert,
wie diese Bestimmungen in der Kunstphilosophie wirksam werden: Die
logischen Begriffe werden auf die Werkstruktur angewendet. Hier zeigt
sich zugleich die Moglichkeit, moderne Einsichten in Hegels Modell zu
integrieren. Insofern erweist sich die Grundlegung der Werkstruktur in der
Logik als eine der wichtigsten Einsichten Hegels. Denn dadurch ist Hegels
Kunstphilosophie auch fiir die philosophische Aufarbeitung der zeitgends-
sischen Kunst ein vielversprechender Ansatz.

Gegenstand des vierten Kapitels ist Hegels Theorie der Kunstformen. Wur-
den im dritten Kapitel die strukturellen Merkmale des Kunstwerks allge-
mein beschrieben, so wird hier die unterschiedliche Realisierung dieser
Merkmale in den Blick genommen. Dabei werden zum einen die historische
Ausdifferenzierung des Kunstbegriffs, zum anderen die systematisch-
begriffliche Einteilung der Kunstformen analysiert. Im Bereich der histori-
schen Entwicklung der Kunstformen werden Veranderungen vorgeschla-
gen, die einige Probleme der hegelschen Argumentation auflosen. Die

Analyse der Kunstformen zeigt, wie ein Begriff der Kunst zu entwickeln ist,



der nicht auf eine bestimmte Epoche oder eine bestimmte Art von Werken
eingeschrankt ist. Gleichzeitig bietet die Theorie der Kunstformen die Mog-
lichkeit, wesentliche Merkmale der modernen Kiinste in Hegels Modell zu

integrieren und so Hegels Konzept zur Moderne hin zu erweitern.

Das fiinfte Kapitel widmet sich der kritischen Rezeption der Hegelschen
Asthetik seit dem 20. Jahrhundert und untersucht die neueren Debatten
und Ansitze in der Asthetik. Dazu werden zunichst die wichtigsten An-
sitze der neueren Asthetik dargestellt, die sich seit der Mitte des letzten
Jahrhunderts herausgebildet haben. Die Argumente, die gegen Hegels
Asthetik vorgebracht werden, werden daraufhin iiberpriift, ob sie Hegels
Ansatz tatsdachlich widerlegen. Dariiber hinaus wird untersucht, ob die
neueren Asthetiktheorien selbst einhalten, was sie zu leisten vorgeben.
Abschliefiend zieht die Arbeit die Konsequenzen fiir einen zeitgemafien
Kunst- und Werkbegriff: Sie pladiert fiir eine Aktualisierung des hegel-
schen Ansatzes und fiir einen Kunst- und Werkbegritf, der den Grundge-

danken der hegelschen Kunstphilosophie nahesteht.

Bevor die Analyse einsetzen kann, muss aber noch kurz eine philologische
Problematik zur Sprache kommen. Hegel hat seine Asthetik insgesamt
fiinfmal in Vorlesungen vorgetragen.* Zu den vier letzten Vorlesungen sind
Nachschriften seiner Studenten und die aus diesen Dokumenten und dem
hegelschen Manuskript hervorgegangene Edition von Hegels Schiiler
Hotho erhalten, die erst nach Hegels Tod herausgegeben wurde.” Es liegt
also kein von Hegel selbst autorisierter Text vor. Die Authentizitat der
hothoschen Edition wird heute von vielen Forschern infrage gestellt, denn
sie weicht in Text und Aufbau von den Nachschriften ab.* Eine Rolle diirfte
dabei spielen, dass Hotho seine Textquellen, die aus unterschiedlichen

Vorlesungen stammen, in einen Text zusammengefasst und diese Quellen-

Im Sommersemester 1818 in Heidelberg, im Wintersemester 1820/21, im Sommer-
semester 1823, 1826 und im Wintersemester 1828/29 in Berlin.

Aus der Heidelberger Zeit sind leider keine Schriften mehr erhalten.

3 Vgl. dazu insbesondere Gethmann-Sieferts Schriften, z. B. 1984, 14 ff., 1986, VI ff,,
1995, 203 £., 2000, 320 ff.



texte wahrscheinlich auch umgeordnet hat, um voneinander abweichende
Behauptungen miteinander vereinbar zu machen. In den letzten Jahren sind
erfreulicherweise neue Ausgaben der Nachschriften der Berliner Asthetik-
Vorlesungen erschienen: Beispielweise die Nachschrift von Ascheberg
1820/21, die hothosche Nachschrift von 1823 und zwei Nachschriften der
Vorlesung von 1826, von Kehler und von der Pforten.

Ich greife in der vorliegenden Untersuchung hauptsachlich auf die editierte
Fassung der Asthetik zuriick — trotz der Bedenken hinsichtlich der Authen-
tizitit. Hothos Bearbeitung der von Hegel gehaltenen Vorlesungen mag
zwar dem heutigen Anspruch an eine historisch-kritische Textausgabe
nicht mehr gentigen, aber es ist offensichtlich, dass Hotho versucht hat,
Hegels Gedanken weiter zu entwickeln, und sich dabei als , Hegels viel-
leicht genialste[r] Interpret” (Hilmer 1997, 213) erwiesen hat. Auch hat die
hothosche Edition die Grundansichten der hegelschen Asthetik nicht ent-
scheidend verandert. Dartiber hinaus will diese Untersuchung nicht her-
ausfinden, wann Hegel was gesagt hat, sondern ob das, was gesagt wird,
von der Sache her sinnvoll ist und sich fiir gegenwartige Fragestellungen
fruchtbar machen lasst. Insofern kann Hothos Bearbeitung der Asthetik

meines Erachtens immer noch als Textgrundlage dienen.

Ich werde bei der Untersuchung gegebenenfalls auch die anderen Nach-
schriften heranziehen, da sie sich mit einigen fiir diese Arbeit wichtigen
Themen ausfiihrlicher auseinandersetzen. Die Diskussion der Nachschrif-
ten wird daher nicht in allen Kapiteln gleich stark gewichtet sein: Sie be-
trifft vor allem Hegels Theorie des Ideals und der Kunstformen, da hier die
Vorlesungsnachschriften wichtige Einzelheiten behandeln, die in der Editi-
on teilweise unberticksichtigt bleiben.

Diese Arbeit wurde 2011 von der Philosophischen Fakultat der RWTH
Aachen als Dissertation angenommen. An dieser Stelle mochte ich mich bei
denen bedanken, die mich bei der Entstehung dieses Projekts unterstiitzt
haben. Insbesondere gilt mein Dank Herrn Prof. Dr. Dieter Wandschneider
fir die ausgezeichnete Betreuung der Arbeit, fiir die weiterfithrenden kriti-
schen Anregungen und seine geduldige Unterstiitzung. Herrn Prof. Dr.
Axel Gellhaus mochte ich danken fiir die Erstellung des Zweitgutachtens



und viele anregende Gesprache. Herrn Prof. Dr. Hans Otto Horch danke
ich fiir seine freundliche Bereitschaft, an der Disputation mitzuwirken.
Auch mochte ich mich bei Elisabeth Korfer und Patricia Donassy-Derek
bedanken fiir viele interessante, weiterfiihrende und aufmunternde Dis-
kussionen, bei Holger Metz fiir die Durchsicht des Manuskriptes und bei
meinen ehemaligen Kollegen und Kolleginnen des Instituts fiir Germanisti-
sche und Allgemeine Literaturwissenschaft der RWTH Aachen fiir Anre-
gungen und Kritik. Nicht zuletzt danke ich meinen Eltern, ohne deren Hilfe

die Entstehung dieser Arbeit nicht moglich gewesen ware.



10



11

2. HEGELS ASTHETIK IM ZUSAMMENHANG DES SYSTEMS DER
ENZYKLOPADIE DER PHILOSOPHISCHEN WISSENSCHAFTEN

Die folgenden Ausfiihrungen widmen sich der systematischen Fundierung
des hegelschen Kunstbegriffs. Die Geschlossenheit des hegelschen Ansatzes
macht es unmoglich, sich nur mit einzelnen Teilbereichen seiner Philoso-
phie zu beschaftigen. Jede Analyse einzelner Bereiche der hegelschen Philo-
sophie setzt zwingend eine Auseinandersetzung mit Hegels Systemarchitek-
tur sowie der Wissenschaft der Logik voraus, die das Fundament des Systems
ausmacht. Daher ist auch die Asthetik nicht aus sich selbst heraus zu ver-
stehen, sondern nur vor dem Hintergrund des gesamten Systems, das in
der Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften zugrunde gelegt ist.

Hegel bestimmt den Kunstbegriff auf der Grundlage seines Wahrheitsbe-
griffs: Er geht davon aus, das Kunstwerk ertffne den Blick auf die wahre
Grundlage der Wirklichkeit. Fiir das Verstdndnis der Asthetik ist daher
Hegels Bestimmung der Wahrheit zentral, die in der Wissenschaft der Logik
entwickelt wird. Neben dem Wahrheitsbegriff spielt der Begriff des Geistes
eine grundlegende Rolle. Schliissel zur Kunstphilosophie sind insofern der
Wahrheitsbegriff und die Lehre vom Geist. Daher ist eine grundsatzliche
Kenntnis beider Begriffe fiir jede Beschaftigung mit Hegels Kunstphiloso-

phie unausweichlich.

Hieraus ergibt sich, dass fiir das kritische Verstandnis der hegelschen
Kunstphilosophie erstens eine Darstellung derjenigen Ideen erforderlich ist,
die Hegels Wahrheitsbegriff fundieren. Zweitens muss Hegels Geistbegriff
naher entwickelt werden, aus dem sich die systematische Stellung der
Kunst ergibt. Dariiber hinaus muss die Kunst von anderen Erkenntnisfor-

men der Wahrheit abgegrenzt werden.

Hegel thematisiert die Herleitung des Kunstbegriffs nicht nur in der Enzy-
klopadie, sondern auch in den Vorlesungen iiber die Asthetik. Hier wihlt er
aber einen gleichsam phanomenologischen Ansatz und setzt sich mit kon-
trastierenden zeitgenossischen Kunsttheorien auseinander. Fiir die syste-
matische Fundierung des Kunstbegriffs sind zwar sicher die Ausfithrungen

in der Enzyklopadie entscheidend, trotzdem kann die Betrachtung der



12

Vorlesungen das Verstandnis der hegelschen Kunstauffassung vertiefen.
Denn in der Enzyklopadie thematisiert Hegel die naheren inneren Bestim-
mungen des Kunstbegriffs nicht so detailliert wie in seinen Vorlesungen. So
lasst sich in Hegels Auseinandersetzung mit konkurrierenden Ansatzen
genauer darstellen, was die besonderen Merkmale der Kunst sind. Aus
diesen Uberlegungen lassen sich Konsequenzen fiir die Struktur der Kunst
als Wissen der Wahrheit gewinnen.

Im Folgenden wird zunichst in einem kurzen Uberblick die Stellung der
Kunst im Gesamtsystem dargelegt (2.1). Gegenstand des Kapitels 2.2 ist
Hegels Wahrheitstheorie. Kapitel 2.3 beschaftigt sich eingehender mit He-
gels Begriff des Geistes und legt dar, wie sich der Begriff der Kunst aus der
Geistphilosophie heraus entwickelt. Abschlieffend gehe ich auf Hegels

Auseinandersetzung mit zeitgendssischen Asthetikvorstellungen ein (2.4).

2.1 Der systematische Grundriss in der Enzyklopaddie und die
Stellung der Kunst

Hegels Systemkonzeption bestimmt die wissenschaftliche Notwendigkeit
eines Inhalts durch die Einordnung in die Gesamtheit des philosophischen
Systems. Hegel spricht in diesem Sinne davon, dass ein Inhalt ,allein als
Moment des Ganzen seine Rechtfertigung” hat, ,,aufser demselben aber eine
unbegriindete Voraussetzung oder subjektive Gewissheit” (8.60) ist. Eine
Behauptung kann also nur innerhalb eines universellen, durchgangigen
Begriindungszusammenhanges als ausgewiesen gelten. Das bedeutet fiir
die Asthetik, dass auch tiber Kunst nicht philosophiert werden kann, wenn
man sie fiir sich betrachtet. Sie ist vielmehr nur aus einem umfassenden

systematischen Zusammenhang heraus zu verstehen.

Die asthetischen Grundbegriffe und die Bestimmung der Kunst, die Hegel
in den Vorlesungen iiber die Asthetik voraussetzt, werden aus dem enzyklo-
padischen Grundriss entwickelt. Damit liegen die Voraussetzungen der
Kunstphilosophie auflerhalb ihrer selbst. Der Kunstbegriff ist nach Hegel
dadurch gekennzeichnet, dass in ihm immer die Perspektive auf das Wah-



13

re', das in der Kunst zur Anschauung kommen soll, wirksam ist. Aber die
Rechtfertigung fiir diesen Kunstbegriff liefert Hegel nicht in der Asthetik,
sondern an anderen Stellen seines Systems. Hegel betont in diesem Sinne:
Der

,Begriff der Kunst ist ein Resultat von Vorhergehendem, welches sei-

nem wahren Begriff nach betrachtet mit wissenschaftlicher Notwendig-

keit zum Begriff der schonen Kunst hintiberfiihrt” (13.42).
Wenn der Begriff der Kunst , ein Resultat von Vorhergehendem” ist, meint
das, dass seine Ableitung nicht in der Asthetik selbst begriindet wird, son-
dern in der Asthetik vorhergehenden Systemschritten. Hegels Ableitung
des Kunstbegriffs ist also auf innerhalb der Asthetik selbst nicht mehr dis-
kutierte Voraussetzungen zuriickzufiihren, und jede Auseinandersetzung
mit Hegels Kunstphilosophie muss diese Tatsache beriicksichtigen. Fiir das
Verstindnis der Asthetik ist daher unumgénglich in den Blick zu nehmen,
an welcher Systemstelle die Kunst auftritt.

Hegels enzyklopadischer Systementwurf gliedert sich bekanntlich in die
Wissenschaft der Logik, die Naturphilosophie und die Philosophie des Geistes.
Der Gegenstand der Wissenschaft der Logik’ — das Logische — macht Hegel
zufolge die Grundlage des Systems aus. Es wird verstanden als eine ideell-
absolute Struktur, die Natur und Geist gleichermafien vorausgeht. Diese
Struktur existiert zundchst als ein System ,vorweltlicher’ Begriffe, steigt

In Hegels Verstandnis kann es nur eine singuldare Wahrheit geben und ihre Na-
men sind , das Absolute”, ,Idee”, ,Begriff” oder , Gott”. Vgl. 3.70, 8.41.

Der Titel ,Logik” scheint oft Verwirrung auszuldsen. Hegel meint damit keine
formale Logik, sondern stellt sich — wie Schnadelbach bemerkt — in die Tradition
der antiken Légosphilosophie: Logos bedeute wortlich ,das Gesagte’, sowohl im
Sinne eines sprachlichen Ereignisses (Wort, Satz, Rede, Sprache) wie auch der Be-
deutung des Gesagten (Begriff, Aussage, Behauptung, Argument). Davon abgelei-
tet erscheine 16gos dann auch als das Vermdgen des Sprechens, Denkens, Urtei-
lens, Argumentierens und Begriindens und werde in dieser Bedeutung im Latei-
nischen mit Ratio und in der deutschen Terminologie mit Vernunft {ibersetzt. Die
Vernunft erscheint aber schon in der Philosophie der Stoa nicht blof als ein sub-
jektives Vermdgen, sondern erhilt eine objektive Bedeutung: Der 16gos hat die
Funktion einer gottlichen Weltvernunft, die als unserer Vernunft zugangliches
aussagbares Naturgesetz den Weltlauf regiert. Vgl. Schnadelbach 1999, 84.



14

dann in die Sphére der Natur hinab®, um schliefSlich im Geist vollendet in

sich zuriickzukehren.

Da das Logische Hegel zufolge die Grundlage des Seins und des Denkens
ist, gleicht es Gott, wie ihn die christliche Theologie sich traditionellerweise
als Schopfer von Natur und Geist vorstellt:

»Man kann sich deswegen ausdriicken, dass dieser Inhalt [der Logik;
Anmerkung S. O.] die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem ewigen
Wesen vor der Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes ist”
(5.44).
Die einzelnen logischen Bestimmungen lassen sich nach Hegel als ,meta-
physische Definitionen Gottes” (8.181) interpretieren. Denn Gott zu definie-
ren heifst Hegel zufolge, dessen Natur in Gedanken auszudriicken, und die
Logik umfasst alle diese Gedanken. Die Definition Gottes kann aber nicht
in einem Satz ausgesprochen werden, sondern bedarf nach Hegel einer
logisch-begrifflichen Entwicklung und kann nicht einfach unmittelbar
gesetzt werden. Erst am Ende, in der letzten logischen Bestimmung, der
,absoluten Idee” wird der Begriff Gottes wahr und angemessen bestimmt.
Die absolute Idee ist somit in Hegels Philosophie das allein Wahre, sie
allein ist ,Sein, unvergangliches Leben, sich wissende Wahrheit, und ist alle
Wahrheit” (6.549).

Damit ist die Idee fiir Hegel

,der einzige Gegenstand und Inhalt der Philosophie. Indem sie alle Be-
stimmtheit in sich enthalt und ihr Wesen dies ist, durch ihre Selbstbe-
stimmung oder Besonderung zu sich zuriickzukehren, so hat sie ver-
schiedene Gestaltungen, und das Geschaft der Philosophie ist, sie in
diesen zu erkennen. Die Natur und der Geist sind iiberhaupt unter-
schiedene Weisen, ihr Dasein darzustellen, Kunst und Religion ihre ver-
schiedenen Weisen, sich zu erfassen und ein sich angemessenes Dasein
zu geben; die Philosophie hat mit Kunst und Religion denselben Inhalt
und denselben Zweck; aber sie ist die hochste Weise, die absolute Idee
zu erfassen, weil ihre Weise die hochste, der Begriff ist” (ebd.).

Fiir Hegel vollzieht sich diese Entwicklung nicht in einem zeitlichen Sinn, son-
dern in einem logischen. Hegel lehnt den Gedanken einer natiirlichen Evolution
ab.



15

Natur und Geist sind nichts anderes als verschiedene Erscheinungsformen
der absoluten Idee. Die Natur ist, wie Hegel sagt, die Idee in der , Form des
Andersseins” (9.24). Sie ist die Sphare der duflerlichen, sinnlichen Existenz.
Aber nach Hegel ist die natiirliche Wirklichkeit der Idee unangemessen.
Diese Unangemessenheit wird in einer allmdhlichen Entwicklung aufgeho-
ben, bis sich im Leben die Entstehung des Geistes vorbereitet, der die Zu-
sammenhdnge der natiirlichen Objekte versteht. Hegel bezeichnet ihn des-
halb auch als ,Authebung’”” der Natur: Er ist die , Idee, die aus ihrem Anders-
sein in sich zuriickkehrt” (8.64 f.). Der Geist entwickelt sich Hegel zufolge
tiber verschiedene Stufen hinweg bis zu dem Punkt, an dem er das Prinzip
erkennt, das ihm selbst und der Natur zugrunde liegt. Dann steht er auf
seiner hochsten Stufe, dem absoluten Geist. In Kunst, Religion und Philo-
sophie, den drei Erscheinungsformen des absoluten Geistes, kann er die

absolute Idee erfassen.

Hegel bestimmt die Kunst als unmittelbare, das heifst sinnlich-anschauliche
Weise, die absolute Idee zu erfassen. Die Religion ist demgegentiber das
Erfassen der Idee durch die Vorstellung, die Philosophie durch begreifen-
des Erkennen. Fiir Hegel verfolgen Kunst, Religion und Philosophie damit
zwar das gleiche Ziel, aber allein die Philosophie erfasst die Idee in einer
angemessenen Form — weil ihr Medium der Begriff ist. Die begriffliche Form
sei hoher als die sinnliche Anschauung, weil die Idee in ihr — so Hegel — als
sie selbst zur Darstellung komme, wahrend sie in der Form der Anschauung
und der Vorstellung in einem ihr fremden Medium erscheine. In diesem
Sinne formuliert Hegel die vieldiskutierte These vom ,Vergangenheitscha-
rakter der Kunst'.

Die Stellung der Kunst im Gesamtsystem ist also dadurch charakterisiert,
dass sie sich einerseits aus nichtasthetischen Voraussetzungen entwickelt,
die in ihrem Begriff ,aufgehoben” sind und sie andererseits auf nachfol-

gende Bereiche hinweist, zu denen ihr Kreis ,,in sich weitertreibt, insofern

Hegel verwendet den Begriff , autheben” in einem dreifachen Sinn: als ,Beenden’,
,Erhalten’ und ,Erheben’. Vgl. 5.113 {.



16

er fruchtbar Anderes wieder aus sich erzeugt und fiir die wissenschaftliche
Erkenntnis hervorgehen lasst” (13.43).

2.2 Hegels Idealismus: Wahrheit als ,, Vernunft dessen, was
ist”

Die neuere Hegelforschung hat sich nicht vorrangig mit der systematischen
Fundierung des Kunstbegriffs auseinandergesetzt.® Sie berticksichtigt zwar,
dass die Kunst bei Hegel als ,Wissen der Idee” zu verstehen ist, hat sich aber
selten der Frage gewidmet, warum die Kunst als dieses Wissen zu deuten ist
und wie die Idee im Kunstwerk erscheint. Entscheidend ist aber erst einmal,
inwiefern Hegels Deutung der Kunst begriindbar ist. Der Hinweis darauf,
dass bei Hegel diese Beziehung zwischen Idee und Kunst existiert, ist sicher
verdienstvoll, da er herausstellt, dass auch die Kunstphilosophie in Hegels
Entwurf systematisch eingeordnet ist. Warum Hegel aber diese Deutung
der Kunst fiir moglich halt, steht haufig nicht im Fokus der Untersuchun-
gen zu Hegels Kunstphilosophie.

Eine Auseinandersetzung mit Hegels Wahrheitsbegriff ist dariiber hinaus
erforderlich, um Vorbehalte der neueren Kunstphilosophie gegen Hegel zu
entkréaften. Denn diese Vorbehalte hangen insbesondere mit Hegels Wahr-

heitsverstindnis zusammen.’ Ich werde spéater darauf eingehen.*

Trotz der zahlreichen Forschungsliteratur zu Hegels Asthetik thematisieren

nur wenige Untersuchungen das Verhaltnis von Kunst und logischer Idee.

Viele neuere Untersuchungen widmen sich eher philologischen Problemen. Vgl.
dazu insbesondere zahlreiche Schriften von A. Gethmann-Siefert (u.a. 1984a, 1986,
1995, 2000, 2005), auch Kwon 2001.

Hilmer hat in diesem Zusammenhang darauf hingewiesen, dass diese Vorbehalte
gegen Hegel an eine enge, der Aussage zugeordnete Wahrheitsauffassung gebun-
den sei oder basiere — wenn unterschiedliche Wahrheitstypen angenommen wiir-
den — auf der Annahme, dass Hegel den Typus der Aussagenwahrheit verallge-
meinere und zu Unrecht auf die Kunst anwende. Hegel gehe aber von anderen
Voraussetzungen aus, denn fiir ihn umfasse Wahrheit mehr als nur die Wahrheit
von Aussagen. Vgl. Hilmer 1997, 26.

10 Vgl. Kap. 5.



17

An dieser Stelle sind insbesondere drei Arbeiten zu nennen: Die Studie
Asthetik des deutschen Idealismus von Heinz Paetzold versucht, im Bereich
der Kunst eine ,asthetische Logizitat” nachzuweisen und untersucht aus
dieser Perspektive Hegels gesamte Asthetik. Da aber die dsthetische Logizi-
tat ihm zufolge keine begriffliche Struktur aufweist, bleibt unklar, warum

dann tiberhaupt noch von , Logizitat” gesprochen werden kann.™

Constanze Peres beschiftigt sich in ihrer Arbeit Die Struktur des Kunstwerks
in Hegels Asthetik mit der Theorie des Ideals mit Rekurs auf die , absolute
Idee” der Wissenschaft der Logik.”” 1997 erschien die Studie Scheinen des Be-
griffs von Brigitte Hilmer.” Sie untersucht das Problem der Einheit des
Kunstwerks vor dem Hintergrund der hegelschen Begriffslogik und vertritt
die These, dass das Paradigma fiir die Einheit der Begriff sei. Ich werde
mich insbesondere in der Analyse der Kunstwerkstruktur und der Kunst-
formen auf ihre Untersuchungen stiitzen.

Hegel entwickelt in der Wissenschaft der Logik seine Auffassung von Wahr-
heit in Auseinandersetzung mit einer langen philosophischen Tradition, die
von Aristoteles ausgeht und derzufolge Wahrheit als addquate Uberein-
stimmung einer Aussage mit einem Gegenstand verstanden wird. Hegel
weist auf die Wichtigkeit dieser Definition hin*, grenzt sich aber davon ab.
Denn diese Bestimmung von Wahrheit ist fiir ihn nur eine , formelle”, die
man zutreffender nicht als Wahrheit, sondern als , Richtigkeit” (8.369) be-
zeichne. Im Unterschied dazu bestimmt Hegel Wahrheit als die Uberein-
stimmung von Begriff und Existenz eines Gegenstands. Was das bedeutet,
erklart Hegel an Beispielen aus dem alltaglichen Sprachgebrauch:

,Ubrigens findet sich die tiefere (philosophische) Bedeutung der Wahr-

heit zum Teil auch schon im gewohnlichen Sprachgebrauch. So spricht

man z.B. von einem wahren Freund und versteht darunter einen sol-
chen, dessen Handlungsweise dem Begriff der Freundschaft gemaf3 ist;

1 Vgl. Paetzold 1983, vgl. dazu auch Hilmers Kritik an Paetzold (Hilmer 1997, 10).
. Vgl. Peres 1983.

" Vgl. Hilmer 1997.

Vgl 6.266.



18

ebenso spricht man von einem wahren Kunstwerk. [...] In diesem Sinne
ist ein schlechter Staat ein unwahrer Staat, und das Schlechte und Un-
wahre tiberhaupt besteht in dem Widerspruch, der zwischen der Be-
stimmung oder dem Begriff und der Existenz eines Gegenstandes statt-
findet” (8.86).

In diesem Zitat wird deutlich, dass es Hegel nicht um Wahrheit von Aussa-

gen geht, sondern um die Wahrheit der Sache.” Eine Sache ist also dann

wahr, wenn sie mit ihrem Begriff iibereinstimmt. Mit ,Begriff” ist hier aber

nicht nur der Begriff gemeint, den ein erkennendes Subjekt sich von einem

Gegenstand macht, sondern fiir Hegel ist es genau umgekehrt — der Begriff

sei das Wesen der Sache:*

»~Nennen wir das Wissen den Begriff, das Wesen oder das Wahre aber das
Seiende oder den Gegenstand, so besteht die Priifung darin, zuzusehen,
ob der Begriff dem Gegenstand entspricht. Nennen wir aber das Wesen
oder das Ansich des Gegenstands den Begriff und verstehen unter dem
Gegenstande ihn als Gegenstand, namlich wie er fiir ein Anderes ist, so be-
steht die Priifung darin, dass wir zusehen, ob der Gegenstand seinem
Begriffe entspricht” (3.77).

Wenn der Begriff das Wesen der Dinge bedeutet, ist er eine objektiv zu ver-

stehende Grofie: Das, was der Wirklichkeit zugrunde liegt, besitzt Hegel
zufolge letztlich begrifflich-ideellen Charakter. Hegel denkt nicht an die

15

16

Diese Unterscheidung von Wahrheit der Aussage und Wahrheit der Sache ahnelt
der heideggerschen Differenzierung von ,Satzwahrheit” und ,Sachwahrheit’. Vgl.
Heidegger 1967, 75 f.

Hegel verwendet den Terminus ,Begriff’ immer im Singular. Er meint damit, dass
der Begriff nicht irgendein besonders ausgezeichneter Begriff neben anderen Be-
griffen ist, sondern der Name fiir eine umfassende und ganzheitliche Bestim-
mung. Natiirlich ist erstaunlich, warum diese Bestimmung ,Begrift’ heifst. Es wird
aber verstandlicher, wenn man von der Annahme ausgeht, dass Begriff mit der
Gesamtheit des Begreifens zu tun hat. Hegel warnt deshalb vor eingeschrankten
Definitionen, in denen angegeben werden soll, was der Begriff ist: ,Was die Natur
des Begriffs sei, kann so wenig unmittelbar angegeben werden, als der Begriff ir-
gendeines anderen Gegenstandes unmittelbar aufgestellt werden kann” (6.245).
Der Begriff kann ihm zufolge nicht einfach unmittelbar gesetzt werden, sondern
bedarf einer logischen Entwicklung. Die Antwort auf die Frage, was der Begriff
ist, gibt erst seine Herleitung aus den ersten beiden Teilen der Wissenschaft der
Logik: der Logik des Seins und des Wesens. Vgl. dazu Kap. 3.1.



19

Begrifflichkeit subjektiver Gedanken, sondern an eine objektiv verstandene
Form von Begrifflichkeit: In der sinnlich-materiellen Welt erscheint ein
ideelles Prinzip, das begrifflich-logisch rekonstruierbar ist. Damit erhebt
Hegels Wahrheitstheorie einen ontologischen Anspruch: Wirklichkeit und
Denken sind fiir Hegel nicht zwei voneinander getrennte Spharen, sondern
gehoren konstitutiv zusammen. Das Logische ist also nicht nur transsubjek-
tiv, unabhdangig von der Willkiir im Denken des Einzelnen, sondern hat
dartiiber hinaus ontologischen Charakter. Um dies zu begriinden, leitet Hegel

die logischen Grundprinzipien ab."”

Betrachten wir nun das Entsprechungsverhaltnis von Begriff und Existenz
genauer. Hegel betont, die tiefere philosophische Bestimmung der Wahr-
heit sei die , Ubereinstimmung eines Inhalts mit sich selbst” (8.86). In der
Ubereinstimmung von Begriff und Existenz geht es dementsprechend nicht
darum, dass zwei im Grunde voneinander vollig verschiedene Elemente
korrespondieren, sondern darum, dass etwas mit sich selbst iibereinstimmt.
Diese Ubereinstimmung ist fiir Hegel dann gegeben, wenn etwas in sich
selbst widerspruchsfrei ist.* Etwas ist also dann wahr, wenn es nicht
selbstwiderspriichlich ist. Hosle deutet diesen Selbstwiderspruch als einen
pragmatischen Widerspruch: Der Widerspruch bestehe ,in einem Missver-

Y Man kann die Wissenschaft der Logik als eine Weiterentwicklung von Kants Trans-

zendentaler Logik verstehen. Kant hat in der Kritik der reinen Vernunft gezeigt, dass
die formale Logik um eine sogenannte transzendentale Logik erweitert werden
misse, die es , blof3 mit den Gesetzen des Verstandes und der Vernunft zu tun
habe, aber lediglich, so fern sie auf Gegenstiande apriori bezogen wird” (KrV, B
81). Diese Logik erklart gewisse Notwendigkeiten unseres Denkens, die die Be-
dingungen unserer Erfahrungserkenntnis betreffen. Die ,Transzendentale Logik’
definiert eben die Denkformen bzw. Kategorien, die unsere Erfahrung strukturie-
ren und die Kants Ansicht nach immer schon im Subjekt bereitliegen. Auch Hegel
versteht die logischen Kategorien als die Bedingung unserer Wirklichkeitser-
kenntnis, aber er lehnt bekanntlich die kantische Unterscheidung von Erschei-
nung und Ding an sich nachdriicklich ab. Ich werde mich an spaterer Stelle damit
auseinandersetzen. Vgl. Kap. 5.3.

18 In Hegels Worten: ,Die endlichen Dinge sind darum endlich, insofern sie die

Realitat ihres Begriffs nicht vollstindig an ihnen selbst haben, sondern dazu an-
derer bediirfen, — oder aber umgekehrt, insofern sie als Objekte vorausgesetzt
sind, somit den Begriff als eine dufSerliche Bestimmtheit an ihnen haben” (6.465).



20

héltnis zwischen Prasupponiertem und explizit Ausgedriicktem” (Hosle
1988, 198). Er besteht daher nicht auf der Inhaltsebene, sondern zwischen
dem ,immer schon Implizierten und ausdriicklich Behaupteten” (ebd.). Die
Wahrheit eines Begriffs liege hingegen darin, dass ein Begriff das explizit
behaupte, was er immer schon implizit prasupponiere.

Fiir Hegel existiert nur eine Bestimmung, die vollstandig expliziert, was sie
implizit voraussetzt. Hegel bezeichnet diese Bestimmung als absolute Idee.
Da es nur diese eine Bestimmung gibt, die ihre impliziten Voraussetzungen

vollstandig expliziert, gibt es nur eine Wahrheit.

Wahrheit als vollstandige Widerspruchsfreiheit ist nach Hegel absolut —
d.h., sie ist vollig losgelost und unabhédngig von allen anderen Bestim-
mungen. Weil sie alles Andere und Auflere in sich aufnimmt, entspricht der
Singularitat der Wahrheit ihre Ganzheit. So heif3t es bereits in der Phinome-
nologie des Geistes: ,,Das Wahre ist das Ganze” (3.24).

Mit der Explikation der Struktur der absoluten Idee ist der hegelsche
Wahrheitsbegriff aber noch nicht vollstandig dargelegt. Denn die Idee
verlangt Hegel zufolge ihre Entaufierung in die Realitdt einer natiirlichen
Welt. Wie Wandschneider gezeigt hat, muss die logische Idee, ihrer ,eige-
nen Natur entsprechend, zugleich aus sich heraustreten und sich als dufser-
liche Natur setzen” (Wandschneider 1985, 345).” Das bedeutet: Alles Wirk-
liche ist Realisierung der logischen Idee. Daher ist die Logik die , Vernunft
dessen, was ist” (5.30). Diese Konzeption macht — da alles Reale vom Logi-
schen fundiert und konstituiert sein soll — eine Entsprechung von Logik
und Realphilosophie unabdingbar.

Allerdings gibt es Hegel zufolge in der realen Welt nur eine Realisierung
der Idee, die ihr vollkommen entspricht. Diese vollstindige Entsprechung
der absoluten Idee nennt Hegel den absoluten Geist, den er als ,,Wissen der
absoluten Idee” (10.366) bestimmt.

0 Auf das notorische Entduferungsproblem der Logik in die Natur einzugehen,

wirde an dieser Stelle zu weit fiihren. Ausfithrlicher dazu Wandschneider/Hosle
1983 sowie Wandschneider 1985b und 1990.



21

Nachdem nun die wichtigsten Aspekte von Hegels Wahrheitsbegriff entwi-
ckelt wurden, ist damit die Grundlage fiir den Zusammenhang von Wahr-
heit und Kunst gegeben. In den folgenden Kapiteln werde ich die zweite
Voraussetzung der Asthetik, Hegels Begriff des Geistes, systematisch re-

konstruieren.

2.3 Der Ort der Kunst in der Geistphilosophie: Der Begriff des
Geistes und der Ubergang zur Asthetik

Fir das Verstandnis der hegelschen Kunstphilosophie ist eine Auseinan-
dersetzung mit Hegels Geistbegritf unerlasslich, denn die Kunst wird in der
Geistphilosophie systematisch verortet. Die Philosophie des Geistes ist dreige-
teilt in die Gebiete des ,subjektiven’, des ,objektiven” und des ,absoluten” Geis-
tes. Der systematische Ort von Kunst, Religion und Philosophie ist — wie
oben dargestellt — die Theorie des absoluten Geistes. Thema der Lehre vom
subjektiven Geist ist das Individuum als Erkennendes. Die Lehre vom objek-
tiven Geist untersucht die Beziehungen zwischen den Individuen und um-
fasst damit Hegels gesamte praktische Philosophie. In der Lehre vom abso-
luten Geist legt Hegel seine Theorie der Kunst, Religion und Philosophie
dar. Auch fiir die Philosophie des Geistes gilt das in der Logik entwickelte
Prinzip, dass etwas — hier der Geist — erst einen Entwicklungsprozess
durchlaufen muss, um seine Wahrheit, also das, was er ist, erkennen zu

konnen.

Ich werde zunachst auf Hegels Begrift des Geistes eingehen, um ein grund-
satzliches Verstandnis dafiir zu ermoglichen, dass die Kunst fiir Hegel eine
Form von Wissen ist (2.3.1). Da der absolute Geist nach Hegel die Synthese
des subjektiven und des objektiven Geistes darstellt, ist eine kurze Verge-
genwartigung ihrer Struktur erforderlich, um Hegels Ausfithrungen zum
absoluten Geist verstehen zu konnen (2.3.2). Danach werde ich die Ent-
wicklung des absoluten Geistes aus der Philosophie der Weltgeschichte
(2.3.3) und den Begriff des absoluten Geistes thematisieren (2.3.4). Die
Kunst als Moment des absoluten Geistes wird Gegenstand von Kapitel 2.3.5
sein. Daran schliefit sich die Kritik der These vom Vergangenheitscharakter
der Kunst an (2.3.6).



22

2.3.1 Der Begriff des Geistes: Freiheit und Offenbaren

Hegel formuliert den Begriff des Geistes in den ersten Paragrafen der
Geistphilosophie in der Enzyklopidie:

,Der Geist hat fiir uns die Natur zu seiner Voraussetzung, deren Wahrheit

und damit deren absolut Erstes er ist. In dieser Wahrheit ist die Natur

verschwunden, und der Geist hat sich als die zu ihrem Fiirsichsein ge-

langte Idee ergeben, deren Objekt ebensowohl als das Subjekt der Begritf

ist. Diese Identitat ist die absolute Negativitit, weil in der Natur der Be-

griff seine vollkommene duflerliche Objektivitat hat, diese seine Entau-

Berung aber aufgehoben und er in dieser identisch mit sich geworden

ist. Er ist diese Identitdt somit zugleich nur als Zurtickkommen aus der

Natur” (10.17).
Der Begriff des Geistes ergibt sich fiir Hegel zunachst aus seinem Verhalt-
nis zur Natur. Da der Ausgangspunkt eines Systemteils bei Hegel immer
das Ergebnis der vorhergehenden Systemteile ist, ergibt sich die Definition
des Geistes als Resultat von Logik und Naturphilosophie. Das Ziel der
gesamten Naturphilosophie kann daher in der Entstehung des Geistes
gesehen werden. Der Naturphilosophie selbst liegt, wie gezeigt, die Logik
zugrunde, von der ihre Entwicklung durchgangig bestimmt wird. Da die
Beschaffenheit der Natur jedoch den Bestimmungen der Idee entgegenge-
setzt ist, fasst Hegel sie zundchst als das ,,Andere” der Idee. Wahrend die
Idee durch Koharenz und Innerlichkeit charakterisiert ist, ist das Nattirliche
durch ,Auflerlichkeit’ bestimmt, d.h. durch eine , Vereinzelung von Objek-
ten in Zeit und Raum” (Bilan 2001, 161). Weil aber die Idee das Fundament
der Natur ist, tendiert die Natur dazu, ihr ,Aufiereinandersein’ aufzuheben:
Die Natur entwickelt sich hin zu immer mehr Komplexitat, Selbstorganisa-
tion und Verinnerlichung. In dieser Entwicklung gelingt es der Idee, ihre
,Andersheit’ stufenweise zu iiberwinden. Aber die Idee kann sich erst ada-
quat verwirklichen, wenn sie die Sphare der Natur verlasst und zum Geist
hin tiberschreitet.

Daher sei der Geist die ,Wahrheit der Natur” und ihr , absolut Erstes”.
Dass die Natur in dieser Wahrheit ,, verschwunden” sei, wie Hegel sagt, ist
allerdings missverstandlich, denn die Natur ist im Geist nicht vollig ver-



23

schwunden, sondern — im hegelschen Sinne — aufgehoben.” Auf diese Weise
wird die Natur in den Geist integriert, der ihr seinen natiirlichen Charakter
verdankt, ohne den er weder existieren noch sich entwickeln konnte.

Dementsprechend entsteht der Begriff des Geistes aus der Negation der
Natur, die jedoch selbst Negation der Idee ist. Anders formuliert: Indem
sich die Idee zur Natur entaufiert, negiert sie sich selbst. Im Geist kehrt sie
zu sich zuriick, hier ist sie Negation ihres Anderen — der Natur.” Insofern
ist der Geist Hegel zufolge das Resultat einer zweifachen Negation: Da-
durch habe er sich als die Idee selbst erwiesen, die im Durchgang durch die

Natur nun zu ,,ihrem Fiirsichsein” gelangt sei. Der Geist ist Idee, weil er

,als drittes Glied einer dialektischen Triade, Negation der Negation,
mithin Aufheben der Andersheit und insofern eben auch Riickkehr zur
Idee [ist]. Die Natur als dufierliche Idee existiert in der Form begriffslo-
ser Vereinzelung, d.h. ihr fehlt das Insichsein des Begriffs. Der Geist
hingegen ist als ,Aufhebung der Auferlichkeit’ Riickkehr aus der Ver-
einzelung, Zusammenschluss des Vereinzelten und Wiederherstellung
jenes fiir die Idee charakteristischen Insichseins” (Wandschnei-
der/Hosle 1983, 183).

Hegel spricht vom Geist als Fiirsichsein der Idee, weil diese hier zum wirkli-

chen Bewusstsein ihrer selbst als Idee gekommen sei.”

20

Zum Begriff des ,Aufhebens’ vgl. FuSnote 7.

2 Dieses Zuriickkommen aus der Natur ist, wie gesagt, nicht das Resultat einer

natiirlichen oder zeitlichen Evolution, sondern einer rein begrifflichen Bewegung.

2 Allerdings muss noch geklart werden, welchen Sinn das , Fiirsichsein” des Geis-

tes im Unterschied zur logischen Idee hat, welche ja auch schon als sich selbst
denkend bestimmt worden ist. Wandschneider/Hosle fiihren dazu aus, dass das
Firsichsein der Idee als Geist von der sich selbst erfassenden Idee am Ende der
,Wissenschaft der Logik’ zu unterscheiden sei: , Insofern Reflexivitat die wesentli-
che Bestimmung der Idee darstellt, kann diese zwar ohne solches Fiirsichsein
nicht vollendet sein. Indem sich die Idee aber dergestalt zum Gegenstand hat, voll-
endet sie sich allererst logisch als Idee, und das heifst: Die logische Vollendung der
Idee als Fiirsichsein hat noch Unmittelbarkeitscharakter. Andererseits aber: Gera-
de weil sich die Logik mit Erreichen ihrer Abschlussbestimmung vollendet, kann
deren Unmittelbarkeit nicht mehr innerhalb der Logik vermittelt werden, sondern
muss, wie dargelegt, zur naturhaften Entaufierung der Idee und Restituierung
derselben als Geist fithren; paradox formuliert: Gerade weil die Logik in sich voll-



24

Das zentrale Charakteristikum des Geistes ist damit fiir Hegel Idealitit, das
»~Aufheben des Andersseins der Idee” (10.18). Nach Hegel ist der Geist
idealisierend tatig, insofern er erkennt. Im Prozess des Erkennens tiberfiihrt
er die Auferlichkeit der Natur in seine erkennende Innerlichkeit. Dadurch
nimmt er der Natur ihre AuBerlichkeit. Er verwandelt die Natur in etwas
Ideelles, indem er ihr Aufiereinander authebt und die Naturdinge in ge-

dankliche Zusammenhange und Gesetzmafsigkeiten bringt:

,Alle Tatigkeiten des Geistes sind nichts als verschiedene Weisen der
Zuriickfithrung des Auflerlichen zu der Innerlichkeit, welche der Geist
selbst ist, und nur durch diese Zurtickfithrung, durch diese Idealisie-
rung oder Assimilation des Auflerlichen ist er Geist” (10.21).%
Aus dieser Bestimmung ergeben sich fiir Hegel in formeller und inhaltli-
cher Hinsicht die beiden grundlegendsten Eigenschaften des Geistes. In
formeller Hinsicht ist der Geist wesentlich freier Geist, in inhaltlicher Hin-
sicht ist er das Offenbaren seiner selbst. Genau dies muss auch in der Analyse
von Hegels Kunstbegriff berticksichtigt werden. Der Begriff der Freiheit ist
sowohl fiir den Begriff des Geistes im Allgemeinen als auch fiir das Ver-
stindnis des Kunstbegriffs zentral: Freiheit ist nicht nur das hochste Ziel
der Geistentwicklung, sondern insbesondere auch die Grundlage des
Kunstbegriffs.

Wie schon Kant und Fichte vor ihm, macht Hegel den Begriff ,Freiheit’ zum
Schliisselbegriff seiner Geistphilosophie. Bei Hegel erfahrt der Freiheitsbe-
griff aber einen signifikanten Bedeutungswandel. Gemaf; der Bestimmung
des Geistes als Realisierung der logischen Idee besteht die Grundstruktur
des hegelschen Freiheitsbegriffs in einer Selbstbeziehung, im ,Bei-sich-sein-

im-Anderen’.

endet ist, kann sie nicht in sich bleiben, sondern muss aus sich herausgehen, um
als Folge wahrhaft bei sich, d.h. in Ubereinstimmung mit ihrer eigenen Bestim-
mung als Subjekt-Objekt, zu sein — als Geist” (Wandschneider/Hosle 1983, 183).

2 An einer anderen Stelle spricht Hegel auch davon, dass der Stoff, den der Geist

erfasse ,von der Allgemeinheit des Ich zugleich vergiftet und verklart” werde. Er
verliere sein , vereinzeltes, selbstindiges Bestehen” und erhalte ,ein geistiges Da-
sein” (10.21).



25

Hegel beschreibt zunachst die formale Struktur von Freiheit. Diese Struktur
enthalte zwei Momente: zum einen das Moment der Negation, zum ande-
ren das Moment der Realisierung. Beide Momente seien untrennbar anei-
nander gekoppelt.

Das negative Moment ist in der Abstraktionsfdhigkeit des Geistes begriin-
det: Der Geist kann ,,von allem Auflerlichen und seiner eigenen Auferlich-
keit, seinem Dasein selbst abstrahieren” (10.25 f.). Der Geist kann alles
negieren, er kann sich von allem distanzieren, sogar von seinem eigenen
Dasein — von allen zufilligen Bestimmungen, Erlebnissen und Gedanken.
Trotzdem erhalt er sich identisch mit sich. Er kann selbst den ,,unendlichen
Schmerz” (10.26) ertragen, ohne seine Identitdt mit sich selbst zu verlieren.
Hegel versucht durch die unendliche Abstraktionsfahigkeit des Geistes, die
sogar sein eigenes Dasein betrifft, das , Nichtabhdngigsein des Geistes von
einem Anderen” (ebd.) zu zeigen. Aber dieses Nichtabhangigsein ist nur
ein Moment. Man kann dabei nach Hegel nicht stehen bleiben, denn diese
Art von Freiheit werde nur durch ,Flucht vor dem Anderen erreicht”

(ebd.).

Das zweite Moment betrifft deshalb die Negation dieser Abstraktionsfahig-
keit des Geistes, auf die nach Hegel ein positives Moment folgt.** Freiheit
bewahrt sich erst als Freiheit im Anderen. Es kann dem Geist also nicht nur
darum gehen, von allem zu abstrahieren und alle moglichen Zustande,
Gedanken und Erfahrungen zu negieren, sondern er muss sich auch ein
bestimmtes Dasein geben, sich in diesen Gedanken und Zustanden verwirkli-
chen. Das zweite Moment betrifft also die Realisierung seiner einzelnen
Zustande, welche er sich als Geist gibt und geben muss. Der Geist ist daher
nicht nur als getrennt von seinen unterschiedlichen Gedanken, Zustanden
und Erfahrungen zu verstehen, sondern ist zugleich auch wesentlich da-
durch bestimmt, dass er diese verschiedenen Gedanken und Zustiande hat.
Alle unterschiedlichen Zustande, Gedanken und Erfahrungen sind dadurch

definiert, dass sie seine Zustande, Gedanken usw. sind und der Geist sich in

2 So verstanden, ist das zweite Moment also die Negation der ersten Negation und

insofern ein positives Moment.



26

ihnen verwirklicht. In der Fahigkeit des Geistes, von seinen Momenten zu
abstrahieren und sich zugleich in ihnen zu verwirklichen, wirken die bei-

den Aspekte, die die Freiheit des Geistes ausmachen, zusammen.

Diese beiden Momente sind fiir alle Gestalten, in welchen der Geist auftritt,
konstitutiv. Recht verstanden handelt es sich aber nur um zwei unter-
schiedliche Seiten eines Prozesses. Anders formuliert: Der Geist ist seinem
Wesen nach Freiheit, die sich notwendig ein ,, Dasein” (10.27) gibt. Diejeni-
ge Bewegung, die schliefilich beide Momente umschliefst, nennt Hegel
Manifestation oder Offenbaren. Hegel gebraucht diese Begriffe, wenn der
Begriff der wahren Freiheit im Unterschied zur formellen Bestimmung von

Freiheit ausgedriickt werden soll.”

Im Offenbaren des Geistes fallen also beide Momente, Negation und Ver-
wirklichen, zusammen. Hegel formuliert diesen Gedanken mithilfe der
Begriffe Form und Inhalt:

,Die Bestimmtheit des Geistes ist daher die Manifestation. Er ist nicht ir-

gendeine Bestimmtheit oder Inhalt, dessen Aufierung oder Aufierlich-

keit nur davon unterschiedene Form ware; so dass er nicht etwas offen-

bart, sondern seine Bestimmtheit und Inhalt ist dieses Offenbaren

selbst. Seine Moglichkeit ist daher unmittelbar unendliche, absolute

Wirklichkeit” (10.27).
Die formelle Bestimmung des Geistes ist, sich als Freiheit notwendig ein
Dasein zu geben. In diesem Prozess wird eine Selbstbeziiglichkeit sichtbar,
namlich in dem Sinne, dass der Geist selbst es ist, der als Freiheit erscheint.
So verstanden manifestiert der Geist nicht — wie Hegel sagt — , etwas”, das
heifst nicht etwas anderes aufser sich, sondern sich selbst. Sein Inhalt ist
nichts anderes als er selbst. Anders formuliert: Die ,Natur’ des Geistes
besteht darin, sich zu offenbaren (,sich als Freiheit ein Dasein zu geben’).
Wenn der Geist nun seine Natur offenbaren soll, so offenbart er, dass seine
Natur im Offenbaren besteht. Die gesamte Existenz des Geistes besteht im

Prozess dieser Offenbarung.

» Vgl . 10.29.



27

Hegel sieht im Begritf der Manifestation bzw. des Offenbarens keine neue
Bestimmung gegenitiber derjenigen der Idealitit. Denn durch seine Ideali-
sierungstatigkeit, also

,durch Aufhebung ihres Andersseins wird die logische Idee oder der

an sich seiende Geist fiir sich, d.h. sich offenbar. Der fiir sich seiende

Geist oder der Geist als solcher ist also [...] das nicht blofs einem Ande-

ren, sondern sich selber Sichoffenbarende oder, was auf dasselbe hin-
auskommt, das in seinem eigenen Elemente seine Offenbarung Voll-

bringende” (ebd. f).”
Die Natur ist fiir Hegel, weil sie nur die Idee in ihrem Anderssein ist, zu-
nachst kein Spiegel fiir den Geist, sondern im Grunde ungeeignet, die
Struktur der Idee darzustellen. Um eine wahre Erscheinung des Geistes zu
sein, muss ihr Anderssein aufgehoben, die Natur idealisiert und in eine
»Welt” (10.27) des Geistes verwandelt werden. Dann aber ist der Geist in
der Natur nicht mehr in einem Anderen, sondern bei sich selbst. Er macht
das ,, Andere zu einem ihm entsprechenden Dasein” (10.28). Damit ist die
Grundstruktur des hegelschen Freiheitsverstandnisses als Bei-sich-sein-im-

Anderen schon umrissen.

Der Kern des hegelschen Freiheitsverstandnisses besteht nicht in einer
bloflen Unabhangigkeit von Anderem, sondern Freiheit kommt, wie Hegel
sagt, ,durch dessen Uberwindung zur Wirklichkeit” (10.26). Damit spielt
dieses ,,Andere” fiir Hegel eine entscheidende Rolle. Die Beziehung zum
Anderen ist eine notwendige: Der Geist ist darauf angewiesen, er braucht
das Andere, um sich daran als Geist zu bewahren: seine Freiheit ist eine

,im Anderen errungene Unabhangigkeit vom Anderen” (ebd.).

% Hosle kritisiert an Hegels Konzeption, dass er zunachst erkldre, der Begriff der

Manifestation oder des Offenbarens sei keine neue Bestimmung gegeniiber der
Idealitdt, sondern nur ihre Entwicklung. Aber der Offenbarungsbegriff, den Hegel
gebrauche, sei von dem Begriff der Idealisierung unterschieden. Denn in dieser
finde eine Bewegung statt von der Auﬂerlichkeit in die erkennende Innerlichkeit;
Offenbarung aber sei Ausdriicken eines inneren geistigen Inhalts in einem dufSeren
Medium. Doch diese Kritik scheint nicht treffend zu sein, insofern fiir Hegel im
Grunde beide Bewegungen zusammenfallen. Vgl. Hosle 1988, 343.



28

Hegel lehnt die Vorstellung ab, dass die Wirklichkeit dem Geist fremd ist.
Der Geist hat die Eigenschaft, alles andere, auch die Natur, als geistig zu
erfassen, namlich indem er es verwandelt in Begriffe bzw. Gedankenzu-
sammenhdnge. Eine Sache zu erkennen, heift dann, sie auf Begriffe ge-
bracht zu haben. Dadurch erfasst der Geist die Gegenstande als verwandt
mit sich. Das heifit, der Geist bleibt in der Beziehung zum Gegenstand
eigentlich immer bei sich, er ist also im Anderen — im Gegenstand — bei sich
selbst. Daher kann Hegel sagen: Das Bewusstsein ist die ,Einheit seiner
selbst in seinem Anderssein” (3.144) und hat es nicht mit einer fremden
Wirklichkeit zu tun, sondern in seinem Wissen von etwas ausschliefslich
mit sich selbst. In dieser Einsicht erkennt es seine Freiheit. Der Geist ist also
insofern frei, als er in seinen Gegenstanden sich selbst wiedererkennt und
damit das Andere als das Andere seiner selbst begreift.

Aus dem Gesagten wird ersichtlich, dass der Begriff von ,Geist’, den Hegel
gebraucht, nicht als etwas Fixiertes oder in sich Ruhendes, etwa nach dem
Modell einer Substanz oder Entitdt aufgefasst werden darf. Er ist vielmehr
als ein Prozess oder ein Verhiltnis zu denken?:

,Der Geist ist nicht ein Ruhendes, sondern vielmehr das absolut Unru-
hige, die reine Tatigkeit, das Negieren oder die Idealitdt aller festen
Verstandesbestimmungen, — nicht abstrakt einfach, sondern in seiner
Einfachheit zugleich ein Sich-von-sich-selbst-Unterscheiden, — nicht ein
vor seinem Erscheinen schon fertiges, mit sich selber hinter dem Berge
der Erscheinungen haltendes Wesen, sondern nur durch die bestimm-

ten Formen seines notwendigen Sichoffenbarens in Wahrheit wirk-
lich [...]* (10.12).

Demnach ist der Geist weder ein Ding noch eine Substanz, die bestimmte
Eigenschaften hat, sondern ,die reine Tatigkeit”. Diese Tatigkeit ist Hegel

27 Hegel grenzt sich damit ausdriicklich von der in der Tradition Descartes stehen-

den Lehre, die von einem grundsatzlichen Unterschied der beiden Substanzen
Geist und Materie ausgeht, ab. Vgl. dazu z. B.: ,Man hat deshalb den Geist nicht
als ein prozessloses ens zu betrachten, wie solches in der alten Metaphysik ge-
schehen, welche die prozesslose Innerlichkeit des Geistes von seiner Auferlich-
keit trennte. Der Geist ist wesentlich in seiner konkreten Wirklichkeit, in seiner
Energie zu betrachten, und zwar so, dass die AuBerungen derselben als durch
seine Innerlichkeit bestimmt erkannt werden” (8.101).



29

zufolge nichts anderes als der Prozess der Selbstverwirklichung des Geis-
tes, in der der Geist immer mehr das hervorbringt, was er ,an sich’ ist. Wie
noch herauszuarbeiten sein wird, ist die wesentliche Prozesshaftigkeit des
Geistes auch ein entscheidender Faktor fiir die Bestimmung des Kunst-
werks. ,Geist” und Kunstwerk haben somit strukturelle Gemeinsamkeiten.*

Hegel deutet den Prozess der Selbsttatigkeit nun gleichzeitig als einen
Prozess zur Verwirklichung der Freiheit: Denn die Erkenntnis, dass der
Geist es eigentlich immer nur mit sich zu tun hat, besitzt er nicht von An-
fang an. Sie entsteht vielmehr erst als Resultat einer langen Entwicklung.
Von daher ist der Imperativ , Erkenne dich selbst!” fiir Hegel ein ,,absolute[s]
Gebot” (10.9). Selbsterkenntnis ist also nicht nur eine Aufgabe, sondern hat
die Bedeutung , des Wesens selbst als des Geistes” (ebd.). Mit diesem Gebot
deutet Hegel schon zu Beginn seiner Geistphilosophie auf ihre Vollendung

im Wissen des absoluten Geistes.

Die gesamte Geistphilosophie hat die ,vollstindige Autonomie des Geistes”
(Kwon 2004, 73) zu ihrem Ziel. Im absoluten Geist erlangt der Geist ein
vollstandiges Selbstverhaltnis in dem Sinne, dass er selbst sein Objekt ist
und ihm nichts mehr dufSerlich bleibt.

Diese Stufe ist aber, wie gesagt, zunachst nur an sich erreicht, was bedeutet,
dass der Geist das, was er seinem Wesen nach eigentlich immer schon ist,
erst stufenweise realisieren muss.” Die Freiheit des Geistes ist zunichst

noch ,formell’: Der Geist ist zwar seinem Wesen nach frei, aber er hat an-

2 Vgl. Kapitel 3.

2 An dieser Stelle konnte gegen Hegel eingewendet werden, dass es nicht zwangs-

laufig evident ist, warum fortschreitende Erkenntnis notwendig sein soll. Eine
mogliche Erklarung hierfiir kann aber aus dem Begriff des Geistes geschopft wer-
den, wie z.B. Wandschneider/Hosle vorschlagen: ,Aus der Bestimmung des
Geistes, die der Idee inhdrente Dialektik zu realisieren, ergibt sich ferner, dass
seine Bewegung wesentlich Fortbestimmen der Idee, fortschreitendes Aneignen
der Sache selbst, Progress ist. Sein Schaffen kann sich darum nicht in Wiederho-
lung erschopfen: So wird nichts geistig angeeignet, die dem Geist aufgegebene
Realisierung der Idee nicht vorangebracht. Kreislauf, blofie Wiederholung gibt es
in der Natur [...], aber der Geist ist stets fortbestimmend, umbildend, schopfe-
risch tatig” (Wandschneider/Hosle 1983, 192).



30

fangs noch kein Bewusstsein von dieser Freiheit. Seine Entwicklung zum
Wissen der Freiheit beginnt im subjektiven Geist, dieser wird erst als prak-
tischer Geist frei, und das erst dann, wenn er sich als ,Wille” begreift. Von
dort aus entwickelt er sich weiter tiber die Stufen des objektiven Geistes, bis
er schliefslich, am Ende dieser Entwicklung, als absoluter Geist® erkennt,
dass sein Gegenstand mit ihm selbst identisch ist:

,Er besitzt daher die Zuversicht, dass er in der Welt sich selber finden
werde, dass diese mit ihm befreundet sein miisse, dass, wie Adam von
Eva sagt, sie sei Fleisch von seinem Fleische, so er in der Welt Vernunft
von seiner eigenen Vernunft zu suchen habe” (10.230).

2.3.2 Der subjektive und der objektive Geist

Der absolute Geist entsteht Hegel zufolge aus der Synthese des subjektiven
und objektiven Geistes. Subjektiver und objektiver Geist sind damit auch
die Vorbedingungen des Kunstbegriffs, der ja im absoluten Geist verortet
wird. Daher ist fiir das Verstandnis des absoluten Geistes und damit auch
der Kunst eine Auseinandersetzung mit der Struktur des subjektiven und

des objektiven Geistes unbedingt erforderlich.

Fokus der Analyse des subjektiven Geistes ist die Lehre vom theoretischen
Geist, deren Aufbau der Lehre vom absoluten Geist korrespondiert. Die
Struktur des theoretischen Geistes gliedert Hegel in drei Formen subjekti-
ver Erkenntnis: Anschauung, Vorstellung und Denken. Diese Formen spie-
geln die Schwerpunkte der Wirkungsfelder des absoluten Geistes: Kunst,
Religion und Philosophie und zwar wird die Kunst der Anschauung, die
Religion der Vorstellung und die Philosophie dem Denken zugeordnet.

Die drei Formen des theoretischen Geistes stehen nach Hegel in einem
hierarchischen Ordnungsverhaltnis: Anschauung und Vorstellung sind in

30

Hegels Begriffsbildung ,absoluter Geist’ klingt ,mythologisch verdachtig”
(Jaeschke 2000, 389), hat aber eine pragnante Bedeutung: Der absolute Geist ist
,nicht als ein philosophisch domestiziertes mythologisches Wesen zu verstehen”
(ebd., 390), sondern als eine Form, in der sich Geistiges auf sich selbst bezieht und
sich selbst erkennt. Der absolute Geist ist von daher auch keinesfalls gleichzuset-
zen mit dem traditionellen Gottesgedanken.



31

ihrer Erkenntnisqualitat noch begrenzt. Erst auf der Stufe des Denkens
kann der Geist wahrhafte Erkenntnis beanspruchen. Diese Hierarchie findet
sich in der Stufenfolge von Kunst, Religion und Philosophie im absoluten
Geist wieder. Wenn Hegel ,Kunst’ als eine Form des Wissens um das Wah-
re in der Form der sinnlichen Anschauung definiert, bedeutet das fiir ihn
gemafl dem Aufbau des theoretischen Geistes, dass sie nicht die abschlie-
lende Form des Wissens um das Wahre sein kann. Hier liegt der Kern der
These vom Vergangenheitscharakter der Kunst: Die Begrenztheit der
Kunsterkenntnis hangt — fiir Hegel — mit der begrenzten Erkenntnisqualitat
der Anschauung zusammen eben, weil die sinnliche Anschauung im Ver-
gleich zu hoheren, d.h. religiosen und hochsten, d.h. philosophischen For-
men des Wissens dem Erkenntnisanspruch des Geistes nicht mehr gentigt.
Die Unterordnung der Kunst unter Religion und Philosophie ist nur zu
verstehen, wenn man die beschrankte Erkenntniskraft der Anschauung,
wie sie in der Lehre vom theoretischen Geist entwickelt wird, berticksich-
tigt.

Die Darstellung der Philosophie des objektiven Geistes ist fiir den Zusam-
menhang der vorliegenden Untersuchung unerlasslich, weil die Lehre vom
,objektiven Geist’ die unmittelbare Voraussetzung fiir die Philosophie des
absoluten Geistes ausmacht, in der die Kunst verortet ist. Fiir das Ver-
staindnis der Kunstphilosophie ist daher die Auseinandersetzung mit der
Philosophie des objektiven Geistes unumganglich. Der objektive Geist voll-
endet sich laut Hegel in der Weltgeschichte, die die Stufe des objektiven
Geistes systematisch abschlieit. Dieser Abschluss bedeutet den Ubergang
in einen neuen, hoheren Bereich: den absoluten Geist, dessen erste Gestalt
die Kunst ist.** Ohne eine Einsicht in die Mangel des objektiven Geistes und

* An dieser Stelle ergibt sich die Frage, warum der Geist iiberhaupt eine Geschichte

hat. Vgl. dazu Wandschneider/Hosle 1983a, 12 f. Wandschneider und Hosle wei-
sen auf die Schwierigkeit hin, zu verstehen, wieso der Geist, der ja nicht mehr Na-
turseiendes sei, iiberhaupt ,notwendig in der Zeit erscheine’. Hegels eigene Aus-
fiihrungen seien mehr oder weniger thetisch gehalten. Der Prozesscharakter des
Geistes werde zwar immer wieder hervorgehoben, aber eine explizite Begriin-
dung suche man vergeblich. Trotzdem sei das Problem vom hegelschen Denkan-
satz her zu kldren. Ein Ansatzpunkt fiir eine mogliche Erklarung sei der Begriff



32

in die Notwendigkeit eines Ubergangs in eine hohere Sphire, ist die Bedeu-
tung des hegelschen Kunstbegriffs nicht zu erfassen.

Der Aufbau des theoretischen Geistes: Anschauung, Vorstellung und
Denken

Die Aufgabe des theoretischen Geistes besteht darin, sich den Erkenntnis-
gegenstand soweit anzueignen, bis der Geist seine prinzipielle Identitdt mit
dem Gegenstand erfasst. Dies geschieht iiber die Formen Anschauung,
Vorstellung und Denken.*

Der theoretische Geist beginnt mit der Anschauung, die als unmittelbare
Erfassung eines sinnlich-stofflichen Gegenstands charakterisiert wird. Nach
Hegel ist die Erkenntnisqualitat der Anschauung noch begrenzt: Das Sub-
jekt findet sich in der Begegnung mit dem Gegenstand zwar selbst wieder,
aber es kann seinen Gegenstand noch nicht wirklich tibergreifen. In der
Anschauung tiberwiegt noch das Moment des Gegenstandlichen, denn der
Geist ist auf die sinnliche Gegenwart seines Objekts angewiesen. Das Sub-
jekt ist noch ,in den aufserlichen Stoff versenkt, eins mit ihm, und hat kei-
nen anderen Inhalt als den des angeschauten Objektes. Daher konnen wir
in der Anschauung hochst unfrei werden” (10.256). Die wesentliche Be-
stimmung des Geistes, seine Freiheit, kann noch nicht verwirklicht werden.
Die Anschauung ist deshalb nach Hegel nur der ,Beginn des Erkennens”
(10.255) und muss sich zur Vorstellung und zum Denken weiterentwi-
ckeln.”

des Geistes, zu dem auch gehore, dass der Geist Riickkehr aus der Natur sei. Ihm
obliege, die Dialektik der Idee zu realisieren, das heife, er miisse die logischen
Bestimmungen als solche setzen, sie also zundchst einmal festhalten und ausei-
nanderhalten. Diese Aufgabe konne er nur mittels der Natur erfiillen, indem er
die Bestimmungen der Idee selbst gleichsam naturalisieren, ihnen quasi naturhaf-
tes, vereinzeltes Sein verleihen miisse. Dies geschehe durch die sinnliche Verein-
zelung des Sprachzeichens.

32

Zu den drei Stufen des theoretischen Geistes vgl. grundsatzlich Kwon 2004, 70-
139 sowie Driie 2000, 263-271.

3 Vgl. dazu Kwon 2004, 93: ,Die Thrigkeit des Gegenstands bleibt als solche nur an
sich. Bei der [...] Synthese benétigt die Anschauung immer noch unerlasslich das



33

Sobald der Geist auf den gesamten Anschauungsprozess reflektiert, ihn
,verinnerlicht’, begibt das Subjekt sich auf die Stufe der Vorstellung.** Mit
der Verinnerlichung des Anschauungsprozesses wird zugleich der ange-
schaute Gegenstand in das Innere des Geistes geholt. Dadurch wird die
auflerliche Existenz der materiellen Gegenstande aufgehoben und die Be-
ziehung von Geist und Gegenstand andert sich: Aus dem Verhalten des
Geistes zum aufieren Gegenstand wird in der Vorstellung eine innergeistige

Relation.

Die Vorstellung hat nach Hegel drei Momente: Erinnerung, Einbildungs-
kraft und Gedachtnis. In der Erinnerung wird das aufiere Objekt zu einem
inneren Bild, einer Vorstellung. Diese ist nicht mehr abhédngig vom sinnli-
chen Vorhandensein der Gegenstande: Fin Gegenstand ist unabhéangig von
Zeit und Ort vorstellbar. Die Anschauung braucht hingegen noch die
raumzeitliche Anwesenheit des Gegenstandes: Er kann nicht unabhangig

von Zeit und Ort angeschaut werden.

Allerdings kann das Subjekt iiber diese Bilder noch nicht vollig frei verfii-
gen: Die Erinnerung ermdoglicht es ihm zwar, eines seiner Bilder wieder
hervorzurufen, aber das Subjekt hat keinen Einfluss darauf, ob, wann und
welches Bild heraufgeholt wird. Dies geschieht erst durch eine erneute
Anschauung.

Erst die Einbildungskraft kann frei iiber die Bilder bestimmen: sie lasst die
inneren Bilder aus , der eigenen Innerlichkeit des Ich” (10.262) wiederaufle-
ben. Die Bilder sind damit aus ihrem sinnlichen Zusammenhang herausge-
16st und haben eigentlich kaum noch eine Beziehung zur gegenwartigen
Anschauung.

materielle Vorhandensein des Gegenstands”; dhnlich auch bei Hespe, 1991, 518:
In der Anschauung sei , der Stoff in einer dem Geiste unaddaquaten Form gege-
ben [...].”

3 »,Demnach setzt der Geist die Anschauung als die seinige, durchdringt sie, macht

sie zu etwas Innerlichem, erinnert sich in ithr, wird sich in ihr gegenwartig — und
somit frei. Durch dies Insichgehen erhebt sich die Intelligenz auf die Stufe der
Vorstellung” (10.256).



34

Die Phantasie als das dritte Moment der Vorstellung geht nun tiber das
Wiederherstellen der Bilder hinaus: Sie ist in der Lage neue Bilder zu pro-
duzieren, indem sie die Vorstellungen nach ihrer eigenen (also der Subjekti-
vitit innewohnenden) geistigen Struktur verkniipft.

Aber gerade hierin besteht der Mangel der Phantasie. Der Inhalt ist nun ein
rein subjektiver, ihm mangelt es an Objektivitit.* Daher beginnt nun wieder
eine Objektivierung des theoretischen Geistes, die im Gedichtnis kulmi-
niert.*

Die Einbildungskraft entwickelt sich zunédchst weiter zur Phantasie, die
Zeichen macht. Im Unterschied zum Symbol, wo ein sinnlicher Gegenstand
als Symbol fiir einen geistigen Gehalt dient, ist das Zeichen nach Hegel
dadurch charakterisiert, dass ,, dem sinnlichen Stoff eine ihm fremde Bedeu-
tung zur Seele gegeben” (10.269) wird. Dem Zeichen wird dadurch eine
neue, von der sinnlichen Anschauung unabhangige Bedeutung verliehen.
So ist die Phantasie um einiges unabhangiger vom sinnlichen Material
geworden.

Nach Hegel finden Zeichen hauptsachlich in der Sprache Verwendung.
Hier erreiche das Zeichen seine hochste Form, insofern im Sprachzeichen
der letzte Rest der Eigenbedeutung des anschaulichen Gegenstands besei-
tigt werde. Durch die sprachliche Bezeichnung wird aus einem Gegenstand
ein Name. Namen sind zunéchst einzelne und fliichtige Sprachzeichen.
Deshalb miissen sie vom Subjekt gelernt und erinnert werden. Hierin be-
steht die Leistung des Gedachtnisses: Das Gedachtnis ist die Erinnerung
der Namen — die Bedeutung eines Namens wird im Gedachtnis behalten.

s ,Die Intelligenz ist in der Phantasie zur Selbstanschauung in ihr insoweit vollen-

det, als ihr aus ihr selbst genommener Gehalt bildliche Existenz hat. Dies Gebilde
ihres Selbstanschauens ist subjektiv; das Moment dies Seienden fehlt noch”
(10.267).

36 Hegel legt grofsen Wert auf die Unterscheidung von Erinnerung und Gedachtnis,

denn die Erinnerung ist ihm zufolge in einem viel hoheren Maf als das Gedacht-
nis auf die Gegenstandlichkeit angewiesen. Vgl. 10.270 f., vgl. dazu auch Kwon
2004, 127 f£.



35

Bei einer neu gegebenen Anschauung identifiziert es Zeichen und Bedeu-
tung.

Wenn im Gedachtnis die Quasi-Identitit von Zeichen und Bedeutung als
solche manifest wird, erreicht der theoretische Geist seine hochste Stufe, das
Denken. Im Denken ist die relationale Zweiheit von Zeichen und Bedeu-
tung im Grunde aufgehoben. Das heifit, es gibt nicht mehr Zeichen und
Bedeutung, sondern das Zeichen ist die Bedeutung selbst. Zeichen und
Bedeutung sind eins.”

Das Denken weist wieder drei Momente auf: zundchst den Verstand, der
,die erinnerten Vorstellungen zu Gattungen, Arten, Gesetzen, Kraften usf.,
tiberhaupt zu Kategorien” (10.285) verarbeitet. Die nédchste Stufe ist das
Urteil. Das Denken verfahrt im Urteil synthetisierend, es setzt Verkniipfun-
gen zwischen Kategorien und den einzelnen Gegenstanden.* Die dritte und
hochste Form des Denkens ist der Schluss.”® Im Schluss wird das im Urteil
noch als selbststindig Gedachte in einen begrifflichen Zusammenhang
tberfiihrt.* Dadurch wird der Unterschied zwischen Form und Inhalt des
Denkens aufgehoben: Das Denken bekommt eine Form, die ihrem Inhalt
nicht mehr duflerlich ist, sondern ihn selbst produziert. Daher findet sich
der Geist im Gegenstand selbst wieder und erkennt sich als Hervorbrin-

7 Allerdings scheint die Bestimmung des Gedankens als ,Identitdt von Zeichen und

Bedeutung’ mehr festgesetzt als zwingend abgeleitet. In diesem Sinne bezeichnet
Hosle den Ubergang vom Gedichtnis zum Denken zu Recht als ziemlich , ge-
wagt” (vgl. Hosle 1988, 407).

% Hegel unterscheidet das Urteil im theoretischen Geist vom Urteil des Begriffs.

Hegel verwendet das Wort Urteil in der Begriffslogik in der Nachfolge von Hol-
derlin: als Ur-Teilung, also urspriingliche Teilung, als Setzung und Entfaltung der
Unterschiede, die ihm bereits immanent sind. Im Bereich der Geistphilosophie
aber beschreibt ,urteilen’ ,eine symmetrisch umgekehrte Richtung”: Der Geist
verhalt sich verkniipfend und verallgemeinernd (Kwon 2004, 142).

* Hegels Bezeichnung der drei Formen des Denkens ist allerdings nicht konsequent

(vgl. Diising 1979, 206, Anm. 13). Ich werde an dieser Stelle allerdings nicht weiter
darauf eingehen, sondern die Bezeichnungen ,Urteil” und ,Schluss” iiberneh-
men.

© Vgl 10.286.



36

genden. So gelangt der Geist zur Gewissheit, dass das von ihm Gedachte
das Seiende ist." Er ist von jeder Art von Auferlichkeit vollkommen unab-
hangig geworden und bezieht sich nur auf sich selbst. Damit entspricht erst
das Denken dem hegelschen Verstandnis von Freiheit als ,Bei-sich-selbst-
sein”.

Bevor ich den Ubergang zum Willen und vom Willen zum objektiven Geist
erlautere, gehe ich noch auf einige grundsatzliche Probleme der hegelschen
Argumentation ein. Ein erster Einwand betrifft den Aufbau des theoreti-
schen Geistes. Wenn der Aufbau des theoretischen Geistes problematisch
ist, kann daraus geschlossen werden, dass in der Philosophie des absoluten
Geistes dhnliche Schwierigkeiten auftreten, sodass Auswirkungen auf die
These vom Vergangenheitscharakter der Kunst bereits hier abzusehen sind.
Auf das Problem des Aufbaus des theoretischen Geistes haben vor allem
Hosle und spater Kwon aufmerksam gemacht. Hosle und Kwon beanstan-
den, dass die Folge der drei Formen des theoretischen Geistes im Grunde
linear sei und nicht, wie von Hegel behauptet, dialektisch: Nach dialekti-
scher Vorstellung miisse das Denken die Synthese der Objektivitat der
Anschauung und der Subjektivitat der Vorstellung sein. Dem konne man
allerdings nur schwer zustimmen, denn in der Entwicklung der unter-
schiedlichen Stufen des theoretischen Geistes finde beim Gebrauch des
Wortes ,Objektivitat’ eine Bedeutungsanderung statt: Die Objektivitat der
Anschauung bedeute offenbar einen Mangel, da sie bloff von der Aufer-
lichkeit des Gegenstands — also eines Objekts — geprégt sei. Hingegen im-
pliziere die Objektivitit des Denkens eher einen wissenschaftlich-

theoretischen Geltungsanspruch des Gedachten als die sinnliche Unmittel-
barkeit des Objekts.*

“ S0 ist die Intelligenz fiir sich an ihr selbst erkennend; — an ihr selbst das Allgemeine;

ihr Produkt, der Gedanke ist die Sache; einfache Identitdt des Subjektiven und Ob-
jektiven. Sie weifs, dass, was gedacht ist, ist; und dass, was ist, nur ist, insofern es
Gedanke ist “ (10.283).

a2 Vgl. Hosle 1988, 396; Kwon 2004, 81 ff.



37

Ein weiterer Einwand gegentiber Hegels Ausfithrungen wurde ebenfalls
von Hosle vorgebracht. Das Denken vermoge zwar nach Hegel jede Positi-
vitat abzustreifen, aber es sei in einem gewissen — nicht nur genetischen —
Sinne auf Empirie angewiesen. Eine apriorische Realphilosophie sei dem
Denken nach Hegel zwar nicht prinzipiell unmdglich, aber die Bewahrung
ihrer Thesen an der Erfahrung sei wiinschenswert. Denn zum Wesen des
Realen gehore, dass es nicht nur Begriff sei — wie die logischen Katego-
rien —, sondern dass es ein raumzeitliches Pendant habe, das der empiri-
schen Erfahrung zuganglich sei. Die Realphilosophie leite daher nicht nur
bestimmte logische Strukturen ab, sondern zeige, was ihnen in der Erfah-
rung entspreche. Die Deduktion der begrifflichen Struktur der Realitat
basiere zwar nicht auf Empirie, aber wenn es um die Realphilosophie gehe,
reiche der Aufweis der Notwendigkeit einer begrifflichen Struktur nicht
aus, denn in der Benennung dessen, was dieser Struktur entspreche, liefere
sich das Denken unweigerlich der Erfahrung aus.” Mit diesem Einwand
wird aber Hegels Behauptung, das Denken hebe die Anschauung vollig in
sich auf — mache sie tiberfliissig —, problematisch.

Die bisherigen Ergebnisse der Ausfithrungen konnen nun kurz zusammen-
gefasst werden, bevor der Ubergang zur Philosophie des objektiven Geistes

ndher in den Blick genommen wird.

Es hat sich gezeigt, dass Hegels Argumentation, was den Aufbau des theo-
retischen Geistes betrifft, nicht ohne Weiteres zu verteidigen ist — jedenfalls
nicht in Bezug auf die Rolle und die Bedeutung der Anschauung, die wie-
derum entscheidend das Kunstdenken bestimmt. Da die Struktur des theo-
retischen Geistes dem absoluten Geist zugrunde liegt, sind dort dhnliche
Probleme zu erwarten. Ich werde spidter genauer darauf zu sprechen kom-

men.*

s Hegel sieht zwar durchaus eine genetische Abhéngigkeit des Denkens von der

Anschauung, aber, wie gesagt, keine geltungstheoretische. Vgl. dazu Hosle 1988,
79 ff.

“ Vgl. Kap. 2.2.6.



38

Der Ubergang zum ,Willen’

Hegel schliefit seine Analyse des theoretischen Geistes mit dem Ubergang
vom Denken zum Willen ab. Im freien Willen vollendet sich der subjektive
Geist und geht zugleich iiber in den objektiven Geist. In der Analyse des
Willens fiihrt Hegel aus, dass es sich bei Denken und Wollen zwar um zwei
Arten geistiger Selbstbestimmung handelt, die aber ihrem Ursprung nach
identisch sind: namlich Freiheit.* Hegel argumentiert folgendermafien: Die
Intelligenz nimmt ihren Gegenstand vollstandig in ihren Besitz, so dass
dieser sich nun ,in ihrem Eigentume” (10.286) befindet. Dadurch erscheint
nun der Inhalt des Denkens auch fiir die Intelligenz als ,,durch sie bestimmt”
(10.287). Auf dieser Stufe der Geistentwicklung wird das Denken sich selbst
gegenstandlich in dem Sinne, dass ihm seine eigene Denktatigkeit bewusst
wird:

,Das Denken, als der freie Begriff, ist nun auch dem Inhalte nach frei.

Die Intelligenz als sich wissend als das Bestimmende des Inhalts, der

ebenso der ihrige, als er als seiend bestimmt ist, ist Wille” (ebd.).
Indem das Denken realisiert, dass es seinen Gegenstand nicht einfach von
aufien aufnimmt, sondern produziert, erweist es sich als frei. Dadurch fallt
es mit dem Willen zusammen, der fiir Hegel seinem Wesen nach auch
Selbstbestimmung ist. Der Wille ist nicht frei, weil er alle moglichen und
beliebigen Inhalte als seine Zwecke bestimmen kann, sondern nur dann,
wenn er sich selbst bestimmt. Im Bereich der praktischen Philosophie wird
Freiheit daher — wie im Theoretischen — gedacht als eine Form von reflexi-

ver Selbstbeziehung.*

Der Wille will nicht wie das Erkennen etwas Gegebenes aufnehmen und in
sein Inneres transformieren, sondern umgekehrt seine Innerlichkeit objekti-
vieren: Mit der Moglichkeit, zu wollen, ist das Moment der Realisierung

verbunden — wollen heif3t, dass der Geist in der Weise in die Wirklichkeit

s Vgl.10.236 f.
“ Vgl 7.48.



39

tritt, dass er die Welt in seinem Sinne zu gestalten versucht.” In dem Au-
genblick, wenn dem Willen eine von ihm selbst gestaltete Wirklichkeit
gegeniibersteht, ist er im hegelschen Sinne frei. Ihm steht nichts Fremdes
gegeniiber, sondern lediglich die Objektivierung seiner eigenen Innerlich-
keit.*

Nachdem sich der Geist also zunachst als subjektiver Geist auf sich selbst
gerichtet und sich zum Bewusstsein seiner Freiheit entwickelt hat, versucht
er diese als objektiver Geist in der Welt zu realisieren. Objektiv ist der Geist
deshalb, weil er nicht mehr in seiner Innerlichkeit bleiben, sondern sich in
die Objektivitat einer geistigen Welt entaufsern will. Er verlangt seine Reali-
sierung in objektiven Strukturen, um darin schliefilich bei sich selbst zu

sein.

Zu Beginn seiner Entwicklung scheint die Realitdt dem objektiven Geist
aber noch eine , duflerlich vorgefundene” Objektivitdat zu sein (10.303), in
der das, was der freie Geist an sich ist, noch verwirklicht werden muss.
Wenn es dem Geist gelungen ist, diese Auflerlichkeit abzustreifen und die
objektive Welt als Realisierung seiner selbst zu begreifen, beginnt der Be-
reich des absoluten Geistes, das heifst der Bereich von Kunst, Religion und
Philosophie. Hegels versteht seine Konzeption des Kunstbegriffs damit als
Zielpunkt der Entwicklung des objektiven Geistes.

Die Philosophie des objektiven Geistes

Gegenstand der folgenden Ausfithrungen ist die letzte Gestalt des objekti-
ven Geistes, die Weltgeschichte, aus der der Begriff der Kunst hervorgeht.

ad Laut Driie bleibt allerdings der Ubergang vom theoretischen zum praktischen

Geist in der Enzyklopéadie thetisch. Hegel trage in § 468 den Wechsel des Denkens
in den Willen vor: Das Denken, als nun voéllig frei, sei auch dem Inhalt nach frei
und deshalb jetzt Wille. Das alte schwierige Problem, wie das Denken praktisch
werden konne bzw. wie Intelligenz und Wille zusammengehen konnten, werde
damit nicht erlautert. Driie schldgt indes selbst eine Losung dieses Problems vor,
indem er die Argumentation aus der Einleitung der Philosophie des Rechts her-
anzieht: Ihr zufolge halte der Wille das Theoretische in sich — indem man denke,
sei man tatig. Vgl. Driie 2000, 279.

“ Vgl 10.300.



40

Die Weltgeschichte ist damit die unmittelbare Voraussetzung des Kunstbe-
griffs. Ziel der gesamten geistigen Entwicklung ist die vollstandige Auto-
nomie des Geistes. Hegel versucht zu zeigen, dass dieses Ziel auf der Stufe
des objektiven Geistes nicht erreicht werden kann. In der Mangelhaftigkeit
des objektiven Geistes liegt die Begriindung fiir den Ubergang zum absolu-
ten Geist und damit zur Kunst. Ohne eine Einsicht in diesen Mangel ist es
unmoglich, Hegels Kunstbegriff zu verstehen. Hieraus ergibt sich, dass der
Fokus auf der Darlegung darauf liegt, inwiefern der objektive Geist Hegel
zufolge noch keine vollstandige Realisierung der Freiheit zuldsst und der
Fortschritt zu einer hoheren Stufe notwendig wird. Zuvor skizziere ich
kurz, wie Hegel den Begriff der Weltgeschichte aus dem Begriff des Staates
heraus entwickelt.

Voraussetzung fiir den Begriff der Weltgeschichte ist der Begriff des Staa-
tes. Der Staat ist nach Hegel der Ort, an dem das Grundprinzip des Geistes,
die von Anfang an erstrebte Freiheit, endlich realisiert zu sein scheint. Im
Staat erkennt der Geist, dass er in einer Ordnung lebt, die ihm entspricht,
weil er sie selbst fiir sich erschaffen hat. Denn Macht tiber ihn haben nur
die von ihm selbst geschaffenen Gesetze und Institutionen, die fiir ihn
keine fremden Schranken, sondern die ,Inhaltsbestimmungen der objekti-
ven Freiheit” (10.331) darstellen. Im Staat werden die Menschen nicht von
fremden Gesetzen beherrscht, sondern von solchen, die sie sich selbst ge-
ben, und das bedeutet fiir sie letztlich, frei zu sein. Der Staat ermdglicht
damit den Individuen, zu sich selbst zu kommen. Staat und Individuum

fallen also nicht auseinander, sondern bilden eine organische Einheit.*

Fiir Hegel ist der Begriff des Staates unveranderlich damit verbunden, dass
es immer und ewig eine Vielheit von Staaten geben miisse. Der einzelne
Staat versucht seine Souveranitat gegeniiber anderen Staaten zu sichern.
Dies fithrt zu Differenzen zwischen den einzelnen Staaten. Wegen der
unaufhebbaren Vielheit der Staaten kann es iiber den souveranen Staaten
nach Hegel keine iibergeordnete schlichtende Instanz (etwa eine tiberge-

ordnete Staatengemeinschaft oder eine Art ,Weltstaat’) geben, die ihre

“ Vgl 10.330.



41

Entscheidungen durchzusetzen vermag. Daher fiihren die Differenzen

zwischen den einzelnen Staaten zum Krieg.”

Aber in der Pluralitat der Staaten kann sich der freie Geist Hegel zufolge
nicht addquat realisieren. Insofern bestimmt Hegel in Anlehnung an Schil-
ler die Weltgeschichte als das eigentliche Weltgericht: Er versteht die Ge-
schichte als ein Gericht, das durch die ,Dialektik” (10.347) der Kriege, Sie-
ge, Niederlagen und Unterwerfungen tiiber die Volksgeister gleichsam
qurteilt’. Die Weltgeschichte steht damit zwar auf der hochsten Stufe des
objektiven Geistes, weil sie aber immer noch beschrankt ist, geht sie syste-

matisch zu einer hoheren Stufe, dem absoluten Geist tiber.

Fir Hegel ist ein Staat nur moglich als organisierter Zusammenschluss
eines einzelnen Volkes.” Der Volksgeist ist eine vereinzelte, natiirliche, in
Raum und Zeit bestimmte Gestalt des Geistes. Er ist nach Hegel — zumin-
dest partiell — durch ein naturhaftes Moment bestimmt, namlich durch

klimatische und geographische Bedingungen.” So entwickeln sich bestimm-

>0 Hegel liefert allerdings kein Argument dafiir, weshalb es eine solche, supernatio-

nale Instanz nicht geben sollte. (Vgl. dazu Hosle 1988, 586). Insofern ist auch nicht
ganz einzusehen, weshalb es notwendig immer eine Pluralitdt von verschiedenen
Nationen geben sollte. Hegels Bild der Weltpolitik mag zwar realistisch sein,
wenn man bedenkt, dass auch die Souveréanitatsverzichte vieler Einzelstaaten zu-
gunsten einer iibergeordneten Staatengemeinschaft die Grausamkeiten des 20.
Jahrhunderts nicht verhindert haben. Das Problem seiner Argumentation aber be-
steht in dem normativen Anspruch, den er damit verbindet: Hegel erblickt im
Krieg eine angeblich versittlichende Kraft (vgl. 7.491 f.). Deshalb gehoren diese
Reflexionen ,, zum Unerfreulichsten, was Hegel geschrieben hat. In ihnen ist nicht
weniger enthalten als die Legitimation eines jeden Kriegs, der nur siegreich ist; die
Gesinnung, die aus ihnen spricht, ist die des baren Machtpositivismus.” (Hosle
1988, 581). Vgl. dazu auch treffend Schnadelbach 2000, 314.

51

Der Begriff ,Volk” ist allerdings ziemlich vage. Auch die Gleichsetzung der Begrif-
fe ,Volk” und ,Staat’ ist nicht unproblematisch. Sinnvoller ware es, Nation und
Volk zu unterscheiden: Eine Nation ist dementsprechend eine Volksgruppe mit
Staatsterritorium, wahrend ein Volk ohne Territorium eben ein Volk ist, aber kein
Staat.

2 Vgl 10.64.



42

te Sitten und Gebrauche, die von den Menschen als gegeben® empfunden
werden, und auf diese Weise die Volksgeister quasi naturgegeben beherr-
schen. Diese Naturhaftigkeit ist dafiir verantwortlich, dass sich die Freiheit
des Geistes nicht vollstandig verwirklichen kann. Der einzelne Volksgeist
ist aber nicht nur rdaumlich, das heifst geographisch und klimatisch be-
stimmt, sondern ist — wie alles Natiirliche — ,,in der Zeit” (10.347). Diese
Zeitlichkeit macht fiir Hegel eine weitere Beschrankung des Volksgeistes
aus. Er verkorpert ein ,besonderes Prinzip” (ebd.), das seine historische
Entwicklung bestimmt. Im Rahmen der gesamten Weltgeschichte ist dies
aber nur ein Moment. Dadurch ist er zu eingeschrankt, um den allgemeinen
Begriff der Freiheit auszudriicken. Auf dem Level der einzelnen Volksgeis-
ter kann die Freiheit deshalb nicht realisiert werden.

Daher wird Hegel zufolge der Ubergang zu einer hoheren Stufe notwendig.
An dem Widerspruch zwischen dem Ziel, das er hervorbringen soll — der
Freiheit —, und dessen unzureichender Realisierung geht der einzelne
Volksgeist zugrunde. Die Weltgeschichte wird aber insgesamt vorange-
bracht, indem ihre Entwicklung eine hohere Stufe erreicht. Dies geschieht,
wenn die menschliche Gemeinschaft sich und ihrer Geschichte in Kunst,
Religion und Wissenschaft bewusst wird. In den Volksgeistern, die ihre
Geschichte und die allgemeine Weltgeschichte erfassen, gelangt der Geist

daher zur Erkenntnis seiner selbst.*

Indem der einzelne Volksgeist in die allgemeine Weltgeschichte iibergeht
und sich auf diesem Weg ,, zum Bewusstsein und Selbstbewusstsein seines
an und fiir sich seienden Wesens bringt”, wird er zum , Weltgeist” (ebd.).
Das ist so zu verstehen, dass nicht nur jeder Volksgeist seine eigene Ge-
schichte hat, sondern dass die verschiedenen Geschichten der einzelnen

Volker zusammen eine einzige Entwicklung bilden: die Entwicklung des

53

Hegel spricht in diesem Sinne von ,,bewusstloser Sitte”. Vgl. 10.353.

> Problematisch an Hegels Argumentation ist allerdings, dass Hegel dem sich selbst

erkennenden Volk den Neubeginn versagt, die Selbsterkenntnis endet immer mit
dem Untergang der jeweiligen Kultur. Das ist empirisch wohl kaum zu belegen.
Vgl. dazu auch Hosle 1988, 439.



43

Weltgeistes, der sich in der Zeit auseinanderfaltet und verwirklichen will
und in der die einzelne Nationalgeschichte nur ein untergeordnetes Durch-
gangsstadium darstellt. Insofern bringt die Dialektik der Volksgeister die
Weltgeschichte hervor, in deren Verlauf der Geist immer mehr zu sich
selbst kommt. Nach Hegel wird die Dialektik der Volksgeister gleichsam

durch eine hohere Vernunft beherrscht.

Die gesamte menschliche Geschichte lauft also nach Hegel auf ein Telos zu:
die Befreiung des Geistes. Der ,, Endzweck der Welt” ist ,das Bewusstsein des
Geistes von seiner Freiheit und ebendamit die Wirklichkeit seiner Freiheit”
(12.33). Die Realisierung dieser Freiheit ist ein Prozess der fortschreitenden
Selbsterkenntnis des Geistes. In diesem Prozess erreicht der Geist immer
hohere Stufen, indem er die Unzuldnglichkeit seiner Gegenwart wahr-
nimmt und sich davon befreit. Insofern verschafft die Geschichte dem Geist
Klarheit tiber sich selbst. Deshalb kann Hegel auch sagen: ,, Die Geschichte
ist Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit [Hervorhebung S. O.]” (12.32).

2.3.3 Der Ubergang zum absoluten Geist

In der neueren Forschung zu Hegels Asthetik wird dem Ubergang des
objektiven Geistes zum absoluten Geist keine besondere Aufmerksamkeit
gewidmet. Derartige Uberlegungen finden sich eher in den Untersuchun-
gen, die sich mit Hegels Gesamtsystem beschaftigen.”® Weil sich aber hier
die Begriindung finden sollte, warum Hegel die Kunst als Moment des
absoluten Geistes betrachtet, ist gerade dieser Punkt nicht zu vernachlassi-
gen. Hegels Uberlegungen zum Ubergang des absoluten Geistes miissen
skizziert werden, um zu begreifen, wie Hegel die Struktur des absoluten
Geistes bestimmt, die sich in der Analyse des Kunstbegriffs wiederfinden

lassen muss.

Nachdem sich in der Entwicklung des objektiven Geistes gezeigt hat, dass
dort keine letzte Versohnung des Geistes mit der Wirklichkeit moglich ist,
bestimmt Hegel nun den absoluten Geist als das Wissen, das ,,seine konkre-
te Allgemeinheit” (10.353) erfasst und die Geschichte versteht.

55

Vgl. insbesondere Theunissen 1982, Peperzak 1987.



44

Die Erhebung des objektiven Geistes auf die Stufe des absoluten Geistes
findet in zwei Schritten statt: Im Volksgeist sind die einzelnen Menschen
noch nicht vollstandig mit der objektiven Welt von Staat und Weltgeschich-
te versohnt. Das zeigt sich beispielsweise darin, dass sie auf eine unreflek-
tierte Weise den nationalen Sitten und Gebrauchen folgen. Zunéchst muss
der Volksgeist daher, wie oben ausgefiihrt, denkend werden, iiber seine

nationale Beschranktheit hinausgehen und zum Weltgeist werden.

Der Weltgeist aber muss nicht nur die Beschranktheit der besonderen
Volksgeister, sondern in einem zweiten Schritt auch , seine eigene Weltlich-
keit” (10.353) abstreifen, um sich zum Wissen des absoluten Geistes erhe-
ben zu konnen. Seine , Weltlichkeit” besteht in der Zeitlichkeit, die zur
Geschichte gehort. Zeitlichkeit wird im Bereich des objektiven Geistes als
Endlichkeit und Auferlichkeit erfahren. Denn die Zeit konstituiert keine
Totalitat, sondern ist ein unendliches und unvollendbares Nacheinander
einzelner Zeitpunkte. In der Zeit entsteht kein Ganzes, in dem alle Teile
gleichzeitig existieren. Deswegen kann der Geist sich in der Geschichte
nicht in seiner konkreten Allgemeinheit verwirklichen.*® Daher konzipiert
Hegel das Wissen des absoluten Geistes gewissermafien als ,iiberhisto-
risch’, die Wahrheit der Wirklichkeit, die im absoluten Geist gewusst wird,

hangt nicht von der Zeit ab.” Aber vollig zeitlos ist auch der absolute Geist

56

Auffallig ist hier, dass Hegel nicht wie sonst den Ausdruck ,aufheben” gebraucht,
sondern den Ausdruck ,abstreifen’. Peperzak interpretiert diese Stelle dahinge-
hend, dass es Hegel hier nicht darum gehe, einen vollkommen innerlichen, von
allen Auferlichkeiten befreiten Zustand zu definieren, sondern darum, den Un-
terschied zwischen der Auferlichkeit des objektiven Geistes und der Innerlichkeit
der Dimension des absoluten Wissens als solchen hervorzuheben. Vgl. dazu
Peperzak 1991, 333, 354 sowie Peperzak 1987, 91.

> An dieser Stelle drangt sich die Frage nach einem ,Ende der Geschichte” auf. Bei

Hegel lassen sich tatsachlich einige Formulierungen finden, die darauf hindeuten,
dass er einen realen Abschluss der Geschichte im Sinn hatte (z.B. 3.583 f.). Nun ist
dieser Gedanke allerdings, wie Wandschneider/Hdsle geltend machen, mit dem
prinzipiellen Naturmoment des Geistes nicht zu vereinbaren: ,Diese Unabge-
schlossenheit [der Geschichte; Anmerkung S.O.], die schwerlich wegphiloso-
phiert werden kann, hdtte ihren Grund in jenen Naturfaktoren, die im Sinne der
Realisierung der Idee unumganglich sind, aber als begrifflose Existenzen kontin-
genten Charakter zeigen und die Realisierung der Idee dadurch immer wieder



45

nicht, seine Momente Kunst, Religion und Philosophie haben je ihre eigene
Geschichte.*

Wenn der Geist diese Stufe erreicht hat, ist er nach Hegel endlich an und
tiir sich frei. Denn alles Natiirliche und alle Gestalten des endlichen Geistes
stehen dem Geist nicht mehr unvereinbar gegeniiber, sondern sind nichts
anderes mehr als die Objektivationen seiner Innerlichkeit. Abstreifen von
Weltlichkeit meint also nicht, dass Natur, objektive Welt und Geschichte
keine Rolle mehr spielen, sondern sie dienen vollkommen zweckmafiig
seiner Selbstoffenbarung wie , Gefafse seiner Ehre” (10.353). Hier wird dem
Geist klar, dass es ein und dasselbe Prinzip ist, welches sich in ihm selbst
und in der Wirklichkeit offenbart. In diesem Wissen erheben sich alle be-
schrankten Volksgeister zur , Versohnung der Wirklichkeit tiberhaupt mit
dem Geiste” (10.364). Erst in diesem Wissen, noch nicht in der Objektivitat
des Staats und der Geschichte, ist die Realisierung der Freiheit endlich

erreicht.

Das Wissen des absoluten Geistes, das ihn tiber die Beschranktheit der
Volksgeister erheben soll, muss nun alles haben, was diesen fehlt. Es muss
sich also um eine Gestalt des Geistes handeln, die eine adaquate Selbstver-
wirklichung der Freiheit darstellt. Dazu muss ihre Struktur nach Hegel
Folgendes aufweisen: Sie muss konkret allgemein und die vollkommene und
widerspruchsfreie Identitat des Subjektiven und Objektiven sein. Deshalb ist
auch erst hier der Begriff der Freiheit im Sinne von ,Bei-sich-sein-im-
Anderen’ nach Hegel vollstindig gedacht: Der Freiheitsbegriff entfaltet sich
zwar auch in der Welt des objektiven Geistes, das heifst, der Geist bezieht
sich auch dort auf sich, aber die objektive Welt erscheint dem Geist gegen-
tiber noch in gewissem Sinne als selbststindig. An dieser Selbststandigkeit
findet der Geist seine Grenze. Deshalb kann seine Selbsterkenntnis im Be-

reich des objektiven Geistes noch nicht abgeschlossen sein, er muss sich

beeintrachtigen. [...] Die Realisierung ist zwar bestandig durch den Hinblick auf
Vollendung geleitet, ohne diese freilich je real zu vollbringen” (Wandschnei-
der/Hosle 1983, 195 f.).

>8 Ich werde spater noch einmal darauf eingehen. Vgl. S. 49 .



46

gewissermafsen noch von der dufieren Objektivitiat befreien. Diese Befrei-
ung erfolgt in dem Ausmaf3, in dem er anfangt, die Wirklichkeit als Seite
seiner selbst zu begreifen. Erst dann ist er wirklich im Andern bei sich
selbst. Damit ist er auf der Stufe des ,absoluten Geistes” angelangt.

Fiir Hegel kann sich die Erhebung zum absoluten Geist nur im Wissen
vollziehen: Nur im Wissen kann gezeigt werden, dass alles, was anfanglich
blofs zufallig zu sein scheint, in Wahrheit die in der Wirklichkeit erschei-

nende Allgemeinheit der Idee ist.

2.2.4 Der Begriff des absoluten Geistes

Obwohl die Philosophie des absoluten Geistes den Hohepunkt seines Sys-
tems ausmacht, hat Hegel sie in der Enzyklopidie eher vernachlassigt und
hauptsachlich in seinen Vorlesungen behandelt. Insbesondere die Paragra-
fen, in denen Hegel den Begriff des absoluten Geistes ausfiihrt, sind nur
sehr kurz und eher formal. Das erschwert nicht nur das Verstandnis des
Systemteils, in dem Hegels gesamte Philosophie kulminieren soll, erheb-
lich. Auch das Verstandnis des Begriffs des Geistes tiberhaupt — schliefslich
soll der absolute Geist die Bestimmung des Geistes endgiiltig klaren — und
das Verstandnis des Kunstbegriffs werden hierdurch beeintrachtigt. Ich
werde daher im Folgenden einige der zentralen Bestimmungen des absolu-
ten Geistes zu erhellen versuchen und anschlieffend auf der Basis der ge-
wonnenen Erkenntnisse einige Ideen iiber die Struktur der Kunst darle-

gen.”

Im absoluten Geist kommen Begriff und Realitit des Geistes im , Wissen der
absoluten Idee” (10.366) endlich zur Identitat: Hier ist der Begriff des Geis-
tes vollstandig entwickelt und realisiert.”® Der absolute Geist bezieht sich
weder — wie der subjektive Geist — auf etwas Auferliches, noch ist er — wie
der objektive Geist — lediglich das Resultat intersubjektiver Handlungen.

59

Zu den Ausfithrungen zum Begriff des absoluten Geistes vgl. auch Jaeschke 2000,
389-395.

60

Vgl. ebd.: ,Der subjektive und der objektive Geist sind als der Weg anzusehen,
auf welchem sich diese Seite der Realitit oder der Existenz ausbildet.”



47

Im Unterschied zu diesen beiden einseitigen Formen ist der ,absolute Geist’
nur auf sich selbst gerichtet und erkennt sich als das, was er seinem Wesen
nach ist. Erst hier, am Ende seiner Entwicklung, gewinnt der Geist voll-
standige Klarheit iiber sich und versteht alle seine unterschiedlichen Er-
scheinungsformen als Momente seiner selbst.

Hegel prazisiert diesen Zusammenhang, indem er die Identitat von Begriff
und Realitat des Geistes als ,,Wissen der absoluten Idee” bestimmt. Nach
Hegel soll dieses Wissen nicht nur eine Form des Zugriffs eines Bewusst-
seins auf ein Objekt sein, sondern vielmehr ein Selbstverhaltnis. Das heif3t:
Im Wissen der absoluten Idee geht es nicht darum, dass die absolute Idee
nun lediglich der Gegenstand des endlichen Wissens wird, sondern um ,,das
Wissen des Geistes um sein ihm nicht externes Wesen, also das Wissen des
Geistes von sich” (Hosle 1988, 590). Wenn der Geist die Idee als sein eigenes
Wesen erfasst, dann versteht er sich selbst als die absolute Selbstbeziehung,
die auch die Struktur der Idee ausmacht. Zwischen den drei Formen des
absoluten Geistes und der absoluten Idee besteht damit eine strukturelle
Gleichheit. Die Realitat des absoluten Geistes ist sein Wissen von sich
selbst. In diesem Sinne ist er eine sich selbst erkennende Erkenntnis: Eine
performative Struktur, die im Vollzug des Denkens Wissen iiber sich selbst
gewinnt, da ihr Inhalt ihre eigene Struktur ist. Damit hat der absolute Geist
als Hohepunkt der gesamten enzyklopadischen Entwicklung die Struktur
der Idee.

Die selbstbeziigliche Struktur des absoluten Geistes erlautert Hegel im
nachsten Paragraphen genauer:

,Der absolute Geist ist ebenso ewig in sich seiende als in sich zuriick-
kehrende und zuriickgekehrte Identitdt, die eine und allgemeine Sub-
stanz als geistige, das Urteil in sich und in ein Wissen, fiir welches sie als
solche ist” (10.366).
Hegel bestimmt den Begriff des absoluten Geistes im Wesentlichen durch
die zwei Momente ,Identitat” und , Urteil”. Der Begriff ,Identitat” ist be-
zogen auf die ,eine und allgemeine Substanz als geistige”, die als mit sich
selbst identisch bestimmt wird. Hier greift Hegel auf die abendlandische
Metaphysiktradition zuriick. Diese hatte seit Aristoteles ,Substanz” — all-



48

gemein gesprochen — als dasjenige bestimmt, was von anderem Seienden
unabhangig und unverganglich ist.* Nun kann diese Substanz aber nach
Hegel nicht so gedacht werden, dass darin ,alles eins” (3.22) sei, wie Hegel
schon in der Phinomenologie des Geistes formuliert.” Deshalb bestimmt er die
Substanz sowohl als , ewig in sich seiende”, als , zuriickkehrende” und als
nzuriickgekehrte”: Die Identitat, in der Hegel das Wesen des absoluten
Geistes sieht, muss also prozessual gefasst werden: Der absolute Geist ist
also zum einen fiir sich selbst, zum anderen entauflert er sich bestandig als
subjektiver und objektiver Geist in eine raum-zeitliche Wirklichkeit und ist
dort aufler sich, und drittens kehrt er immer wieder aus seiner Auferlich-

keit zu sich zurtck.

Das zweite Moment des absoluten Geistes ist durch eine innere Teilung der
geistigen Substanz charakterisiert, die Hegel als , Urteil in sich und in ein
Wissen” beschreibt. Urteil wird hier in der Nachfolge Holderlins aufgefasst
als ,urspriingliche Teilung’, also als Manifestation und Entfaltung der Un-
terschiede, die bereits immanent vorhanden sind. Wenn die Substanz sich
in sich selbst und das Wissen von ihr ur-teilt, dann ist darin zugleich die
intrinsische Beziehung beider Urteilsmomente aufeinander ausgesprochen.
Wissen und Substanz sind einander nicht mehr duferlich. Damit wird das
Verhiltnis von Wissen und Substanz als eine reflexive Selbstbeziehung
verstanden, die beide Momente vereint. Der absolute Geist ist eine Bezie-
hung, die weif}, was sie ist. Die vollstandige Selbstbeziehung ist also erst
dann moglich, wenn die Selbstbeziehung sich als solche erkennt. Der abso-
lute Geist ist daher nicht nur Wissen von der Welt oder des Individuums an
sich, sondern insbesondere Wissen seiner Selbstbeziehung im Anderen:
,Dadurch macht er sich in seinem hdchsten Gebiete fiir sich selbst zum

Gegenstande seines Wissens und Wollens. Das Absolute selber wird
Objekt des Geistes, indem der Geist auf die Stufe des Bewusstseins tritt

61

Vgl. Aristoteles, Principia I, 51.

62 Vgl. ebd.: ,Dies eine Wissen, dass im Absoluten alles gleich ist, der unterschei-

denden und erfiillten oder Erfiillung suchenden und fordernden Erkenntnis ent-
gegenzusetzen oder sein Absolutes fiir die Nacht auszugeben, worin, wie man zu
sagen pflegt, alle Kiihe schwarz sind, ist die Naivitat der Leere an Erkenntnis.”



49

und sich in sich als Wissendes und diesem gegeniiber als absoluter Ge-
genstand des Wissens unterscheidet. Von dem fritheren Standpunkte der
Endlichkeit des Geistes aus ist der Geist, der von dem Absoluten als ge-
geniiberstehendem unendlichen Objekte weif3, dadurch als das davon un-
terschiedene Endliche bestimmt. In der hoheren spekulativen Betrach-
tung aber ist es der absolute Geist selber, der, um fiir sich das Wissen
seiner selbst zu sein, sich in sich unterscheidet und dadurch die End-
lichkeit des Geistes setzt, innerhalb welcher er sich absoluter Gegen-
stand des Wissens seiner selber wird. So ist er absoluter Geist in seiner
Gemeinde, das als Geist und Wissen seiner wirkliche Absolute”
(13.130).

Allerdings konnen absolute Idee und absoluter Geist nicht vollstandig
kongruieren, denn der absolute Geist ist die Selbstbeziehung in realer Ge-
stalt. Es besteht eine Differenz zwischen der absoluten Idee am Ende der
Logik und dem absoluten Geist, denn die Idee ist ,rein logisch’, wahrend

der absolute Geist eine ,Erscheinungsform des menschlichen Geistes”
(Hosle 1988, 90 f£.) ist.

Das bedeutet aber auch: Ein letzter Rest von Auferlichkeit, welcher auch
der absolute Geist noch ausgesetzt ist, kann nicht wegphilosophiert wer-
den. Hegel stellt den absoluten Geist zwar ausdriicklich iiber die Geschich-
te, er soll ein gewissermafsen transhistorisches Wissen seiner selbst sein.
Andererseits

,hat Hegel in den Vorlesungen iiber den absoluten Geist auch Kunst,
Religion und Philosophie eine je eigene Geschichte zugesprochen, die
jedoch in der Enzyklopddie kaum thematisch ist. [...] Diese verschiede-
nen Geschichten werfen nun eine Reihe von Fragen auf, die Hegel un-
beantwortet lasst. Hegels , Weltgeschichte” kann demnach namlich
nicht Universalgeschichte, sondern vielmehr nur Geschichte eines Teils
der Welt sein. Wie hiangt sie dann aber mit den anderen Geschichten
(der einzelnen Sphdren des absoluten Geistes) zusammen? Ist es iiber-
haupt sinnvoll, sie vor ihnen abzuhandeln? Setzt nicht auch die politi-
sche Geschichte Einfliisse von Kunst, Religion, Philosophie usf. vo-
raus?” (ebd., 455).

Wie Hosle erlautert, ist die Einordnung des absoluten Geistes nach der
Weltgeschichte nicht einsichtig. Hosle weist zu Recht darauf hin, dass He-
gels Geschichtsphilosophie den objektiven und den absoluten Geist voraus-



50

setze.” Daraus folgt des Weiteren, dass der absolute Geist der als zeitlos
verstandenen absoluten Idee nicht vollig kongruieren kann, weil er sich in
der Geschichte verwirklicht. Auch der absolute Geist ist in der Zeit. Das
bedeutet nicht nur, dass er eine Geschichte hat, sondern er bedarf der Zeit-
lichkeit, um seine Bestimmung — die absolute Idee zu erfassen — zu realisie-
ren:

,Selbst Kunst, Religion und Philosophie, die Erscheinungsweisen des
absoluten Geistes, miissen in Farben, Tone, Kulthandlungen, Textwerke
usw. umgesetzt und damit partikuldre, zeitliche Existenz versetzt wer-
den” (Wandschneider/Hosle 1983, 191).
Im Bereich der Kunstphilosophie geht Hegel allerdings auf die Strukturana-
logie von absolutem Geist und absoluter Idee nicht genauer ein. Vor allem
in den ,Vorlesungen iiber die Asthetik’ scheint Hegel im Bereich der Kunst
das Verhaltnis von Idee und ihrer Gestalt doch eher auf eine simple Zei-
chenrelation zuriickzufithren: Die Kunst sei die Darstellung der Idee in
einem sinnlichen Medium. Inwieweit sie auch eine strukturelle Entspre-
chung der absoluten Idee ist, im Sinne eines sich selbst wissenden Wissens,
wird von Hegel nicht weiter diskutiert. Daher soll im Folgenden problema-
tisiert werden, inwieweit die Kunst im hegelschen Sinne als selbstbeziigli-
ches Wissen verstanden werden kann, also inwieweit sie ein Moment des
absoluten Geistes ist.

2.3.5 Die Bestimmung der Kunst als Moment des absoluten Geistes

Um Hegels Kunstbegriff fassen zu konnen, wurden zunachst dessen Vo-
raussetzungen in der Wissenschaft der Logik und der Philosophie des
Geistes dargelegt. Nun kann endlich Hegels Antwort auf die Frage nach
dem Wesen der Kunst naher in den Blick genommen werden. Diese Ant-
wort liegt zunéachst in der Bestimmung der Kunst als Moment des absolu-
ten Geistes. Wenn Hegel in der Kunst ein Moment des absoluten Geistes
sieht, so miissen sich drei Aspekte in seinem Kunstbegriff und seiner
Kunstphilosophie aufzeigen lassen: (a) Kunst muss sich erstens als eine
Form von ,Wissen’ erweisen, das auf den hochsten Inhalt des Geistes, die

63 Vgl. ebd., 437.



51

Idee, bezogen ist. (b) Deswegen muss sie zweitens strukturell diejenige
Erkenntnisform sein, in der der Geist seinen Gegenstand als das mit ihm
Identische erkennt. (c) Drittens miissen die Beschrankungen des subjekti-
ven und des objektiven Geistes aufgehoben sein.

(a) Um zu zeigen, inwieweit Kunst als ein Wissen der Wahrheit verstanden

werden kann, soll zunadchst Hegels Gedankengang exponiert werden.

Der Begriff der Kunst wird von Hegel grundsatzlich aus dem Begriff des
Geistes abgeleitet. Dass es Kunst tiberhaupt gibt, liegt zundchst an seinem
,allgemeine[n] und absolute[n] Bediirfnis”, ,dass er, was er ist und was
tiberhaupt ist, aus sich selbst fiir sich” (13.41) zu machen. Dieses Bediirfnis
motiviert den Geist, sich die gesamte Wirklichkeit anzueignen. Hegel sieht
in der Kunst also gleichsam ein geistiges Werkzeug, mit dem sich Men-
schen die Wirklichkeit zu Bewusstsein bringen. Daher ist es ihm zufolge
gerechtfertigt, von ihrer Wahrheit zu sprechen. Kunst ist — wie Religion
oder Philosophie — ein Erkenntnismedium: Sie ist wahr, wenn sie dem
Menschen den Blick auf die wahre Grundlage der Wirklichkeit eroffnet.

Zunachst ist Kunst fiir Hegel nur als schone Kunst denkbar, daher versucht
er Wahrheit und Kunstschonheit aufeinander zu beziehen. Im Laufe seiner
Argumentation wird deutlich, dass das Schone fiir ihn nicht nur in Bezie-
hung auf ein Subjekt schon, sondern objektiv zu verstehen ist. Es miisse
namlich ,als Idee” (13.145) gefasst werden. Mit anderen Worten: Hegel
stellt die Beziehung von Wahrheit und Schonheit her, indem er das Schone
als eine Manifestationsweise der Idee selbst ansieht. Im Schonen gewinne
die Idee sinnliche und duflere Existenz.* Diese Realisierung in der AufSer-
lichkeit liegt nach Hegel in der Bestimmung der Idee selbst.*

o4 Vgl. ebd.: ,Das Wahre, das als solches ist, existiert auch. Indem es nun in diesem

seinem &duflerlichen Dasein unmittelbar fiir das Bewusstsein ist und der Begriff
unmittelbar in Einheit bleibt mit seiner dufleren Erscheinung, ist die Idee nicht
nur wahr, sondern schén.”

® An dieser Stelle kann noch einmal auf die Entdulerungsproblematik der Idee zur

Natur verwiesen werden. Hegel zufolge folgt die Idee ihrem eigenen Gesetz,
wenn sie sich in die Realitdt einer raum-zeitlichen Welt entaufiert. Vgl. Kap. 2.1.



52

Damit erschliefst sich der Sinn des bekannten Satzes, das Schone sei ,,das
sinnliche Scheinen der Idee” (13.151). Hegel meint hier: In der Kunstschon-
heit ist die Idee sozusagen hineingearbeitet in das sinnliche Material und tritt
dann an diesem in Erscheinung. Mit anderen Worten: Sinnliches Scheinen
der Idee heifdt nichts anderes als ,Zur-Erscheinung-Kommen der ldee in der
Form sinnlicher Anschauung’.

Die Kunst kann im Unterschied zur Philosophie die Wahrheit der Wirk-
lichkeit mit ihren gestalterischen Mitteln nicht begrifflich darstellen, son-
dern muss sie vielmehr anschaulich wiedergeben. Dazu bedarf sie des sinn-
lich oder in der Vorstellung gegebenen Materials, das im Kunstwerk verar-
beitet wird. Hegel versteht darunter also nicht nur die Werkstoffe, die in
der Kunst verwendet werden®, sondern auch die subjektiven Bilder und
Vorstellungen des Kiinstlers, auf die er zuriickgreift, um ein Werk zu schaf-
fen.” Der Kiinstler soll dabei — gewissermaflen durch das Sinnliche hin-
durch - auf einen allgemeinen, notwendigen, also auf einen ideellen Gehalt
verweisen: In der Kunst macht der Geist das Sinnliche zum Ausdruck des
Wahren. Das bedeutet, nicht nur eine philosophische Argumentation, auch
ein Kunstwerk kann nach Hegel wahr sein, wenn auch in anderer Weise.

Insofern ist das Ziel der Kunst auch nicht die Nachahmung der Natur: ,Die
Wahrheit der Kunst darf keine blofse Richtigkeit sein, worauf sich die soge-
nannte Nachahmung der Natur beschrankt” (13.205). Gegen die Vorstel-
lung, ,die Nachahmung als die Geschicklichkeit, Naturgestalten, wie sie
vorhanden sind, auf eine ganz entsprechende Weise nachzubilden, [solle]
den wesentlichen Zweck der Kunst ausmachen” (13.65), wendet er ein,

Mimesis sei einfach nutzlos:

,In dieser Bestimmung liegt zundchst nur der ganz formelle Zweck,
dass, was sonst schon in der Auflenwelt und wie es da ist, nun auch
vom Menschen danach, so gut er es mit seinen Mitteln vermag, zum
zweiten Male gemacht werde. Dies Wiederholen kann aber sogleich als
eine [...] iiberfliissige Bemiihung angesehen werden, da wir, was Ge-
malde, Theaterauffithrungen usf. nachahmend darstellen, Tiere, Natur-

66 Wie z.B. den Marmor einer Statue.

¥ Vgl. 10.368.



53

szenen, menschliche Begebenheiten, sonst schon in unseren Garten oder
im eigenen Hause oder in Fillen aus dem engeren und weiteren Be-
kanntenkreise vor uns haben” (ebd.).

Wenn die Nachahmung der Natur alleiniger Anspruch der Kunst sei, miis-

se die Kunst daran zwangslaufig scheitern:

,Im ganzen aber ist iiberhaupt zu sagen, dass bei blofSer Nachahmung

die Kunst im Wettstreit mit der Natur nicht wird bestehen kénnen und

das Ansehen eines Wurms enthalt, der es unternimmt einem Elefanten

nachzukriechen” (13.66).
Weiterhin verschwinde darin, ,,das objektive Schone selbst. Denn es handelt
sich sodann nicht mehr darum, wie das beschaffen sei, was nachgebildet
werden soll, sondern nur darum, dass es richtig nachgeahmt werde”
(13.67). Schliefdlich erfasse die Nachahmungstheorie weder die Architektur
noch die Poesie, die eigentlich keine Nachahmungen der Natur zu nennen
seien.®

Konsequenterweise folgt daraus eine positive Umdeutung des Scheinens:
,Denn das Schone hat sein Leben in dem Scheine” (13.17). Hegel reagiert
hier auf einen zeitgenossischen Einwand gegen die Moglichkeit einer Wis-
senschaft der Kunst: Die Kunst, die auf das Wahre der Wirklichkeit aus sei,
zeige doch nur den Schein dieser Wirklichkeit.

Hegel bezieht sich hier auf einen Vorbehalt, der das erste Mal von Platon
formuliert wurde und immer wieder zur skeptischen Beurteilung der Mog-
lichkeiten der Kunst fiihrte. Nicht die sinnliche Erscheinungswelt, sondern
die Ideen sind Platon zufolge das wahrhaft Seiende. Sie konnen aber nicht
sinnlich erfahren, sondern nur mit der Vernunft erfasst werden. Da Kunst
sich — so Platon — darauf beschranke, die sinnlichen Erscheinungen nachzu-
ahmen, sei sie von der Wahrheit der Ideen noch weiter entfernt als die

sinnliche Erscheinungswelt selbst.

Fiir Hegel ergibt sich die Wahrheit der Kunst aus einer Uminterpretation
des Verhaltnisses von Wahrheit und Schein. Zwar gilt auch fiir ihn, dass
die Idee bzw. das Ideelle die Wahrheit der Dinge ausmacht, aber diese sei

“ Vgl 13.69.



54

nicht rein fiir sich zu haben, sondern miisse sich in etwas anderem &aufSern
und darin darstellen. So kann Hegel sagen: ,[...] der Schein selbst ist dem
Wesen wesentlich, die Wahrheit ware nicht, wenn sie nicht schiene und
erschiene, wenn sie nicht fiir Eines ware” (13.21). Also: Schein wird ver-
standen als Erscheinen von Wesentlichem, nicht als Trugschluss.

Hegel verteidigt den ,Schein” der Kunst, weil er die Manifestation der Idee
sei. Der Begriff ,Schein” bezeichnet gewohnlich etwas, das nicht real und
deshalb illusorisch ist. Deshalb werde Kunst oft mit Illusion identifiziert.”
Aber dem Schein der Kunst schreibt Hegel eine hohere Funktion zu, denn

er verweise auf den ideellen Inhalt, den er manifestiere.

Wenn ein Moment der Kunst mit dem alltaglichen Sinn von ,Schein” zu tun
habe, dann sei es seine Sinnlichkeit selbst. Diese sei im Kunstwerk nur ,,als
Oberflache und Schein des Sinnlichen” (13.60). Das Kunstwerk sei zwar
zunachst ein materielles Seiendes, das aber zugleich Ideelles zum Vorschein
bringe. Damit sieht Hegel die Illusion darin, dass das Kunstwerk sinnlich
zu sein scheint, tatsachlich aber der Ausdruck eines Ideellen ist.

Deshalb ist es fiir Hegel falsch zu sagen, dass die Kunst ,fiir eigentlich wis-
senschaftliche Betrachtung kein angemessener Gegenstand ware”, die
Kunstschonheit stelle sich zwar ,dem Sinne, der Empfindung, Anschauung,
Einbildungskraft” (13.18) dar, aber dieses Sinnliche sei eben nur als Schein
vorhanden, der auf das Wahre deute. Das, was das Kunstwerk auszeichne,
liege nicht im Sinnlichen als solchem. In der Kunstschonheit bewahre das
sinnliche Sein , keine Selbststandigkeit in sich” (13.151), sondern bringe die
Idee selbst zur Darstellung. Deshalb sei der Schein auch keinesfalls mit
einer blofien Tauschung zu verwechseln.” Die Kunst zeige uns zwar einen
dufleren Gegenstand, aber es sei nicht nur das Aufere gemeint, sondern im
Ausleren erscheine Wahrheit. Deshalb sei der Zweck der Kunst die Enthiil-

© Vgl 13.17.

70

Vgl. dazu Schmidt 2005, 96: , Dieser Schein ist allerdings doppeldeutig. Einerseits
liefert er nur einen defizitaren Modus, nicht aber die volle Wirklichkeit der sinnli-
chen Auferlichkeit. Andererseits ist er nicht im Auferlichen, sondern im Absolu-
ten begriindet.”



55

lung der Wahrheit in der Form der sinnlichen Gestaltung. Der Inhalt der
Kunst sei die Idee, ihre Form die sinnliche Gestalt.

Wenn Idee und sinnliche Gestalt vollends in Einklang gebracht werden, ist
Hegel zufolge wahre Schonheit erreicht. Die Qualitdt eines Kunstwerks
lasst sich also daran ablesen, inwieweit die sinnliche Darstellung der Idee

gelingt — wie vollkommen Idee und Gestalt ineinandergearbeitet sind.”

,[D]ie Idee [ist] als das Kunstschone nicht die Idee als solche [...], wie

sie eine metaphysische Logik als das Absolute aufzufassen hat, sondern

die Idee, insofern sie zur Wirklichkeit fortgestaltet und mit dieser Wirk-

lichkeit in unmittelbar entsprechende Einheit getreten ist. Denn die

Idee als solche ist zwar das an und fiir sich Wahre selbst, aber das Wahre

erst seiner noch nicht objektivierten Allgemeinheit nach; die Idee als das

Kunstschone aber ist die Idee mit der naheren Bestimmung, wesentlich

individuelle Wirklichkeit zu sein sowie eine individuelle Gestaltung

der Wirklichkeit mit der Bestimmung, in sich wesentlich die Idee er-

scheinen zu lassen” (13.104).”
Wenn Idee und Gestaltung einander adaquat gemacht werden, spricht
Hegel von ,Ideal’. Die kiinstlerische Darstellung miisse dem Ideal entspre-
chen, wenn Kunst ihrem Anspruch auf Wahrheit gerecht werden wolle. Mit
,entsprechen’ ist nicht gemeint, dass sich das im Kunstwerk Dargestellte in
der Wirklichkeit genauso vorfindet. Fiir den Wahrheitsgehalt eines Kunst-
werks hat es nach Hegel keine Bedeutung, ob etwas empirisch richtig abge-
bildet ist. Daher ist bei der Darstellung eines Gegenstandes in der Kunst
auch die blofse Richtigkeit nicht entscheidend. Das heif$t, etwas kann zwar
handwerklich perfekt sein, deshalb muss es aber noch lange kein Kunst-

werk sein.

" Auf das Problem, wie die Einheit von Idee und Gestalt iiberhaupt beschrieben

werden kann, gehe ich spater ein. Vgl. Kap. 4.2.2.

& Vgl. 13.132: , Erinnern wir uns desjenigen, was wir schon iiber den Begriff des

Schonen und der Kunst festgestellt haben, so fanden wir darin Gedoppeltes: ers-
tens einen Inhalt, einen Zweck, eine Bedeutung, sodann den Ausdruck, die Er-
scheinung und Realitat dieses Inhalts, und beide Seiten drittens so voneinander
durchdrungen, dass das Aufiere, Besondere ausschlieflich als Darstellung des In-
neren erscheint.”



56

Nicht jeder Gegenstand kann daher Gegenstand eines wirklichen Kunst-
werks sein. Die Mangelhaftigkeit eines Kunstwerks ist fiir Hegel nicht nur
»als subjektive Ungeschicklichkeit” des Kiinstlers anzusehen, sondern die
~Mangelhaftigkeit der Form” ist auf die ,Mangelhaftigkeit des Inhalts”
(13.105) zuriickzufiihren.

Nun lasst Hegels Argumentation aber noch einige Fragen offen: Bei Hegel
scheint der Zusammenhang von Wahrheit und Schonheit durch eine —
etwas unvermittelte — Gleichsetzung von schon und wahr zustande zu
kommen. Aber wieso ist Kunst tiberhaupt eine Form von Erkenntnis und
wieso eine Erkenntnis der einen Wahrheit?

Die leitende These der folgenden Ausfiihrungen ist, dass es verschiedene
theoretische Griinde dafiir gibt, sich Hegels Sichtweise anzuschliefsen.
Dazu diskutiere ich zundchst unterschiedliche alternative Bestimmungen
von Kunst und einige kritische Einwande gegen den hegelschen Kunstbe-

griff.

Ein erster Einwand zielt darauf nachzuweisen, dass Kunst zwar das Leben
angenehmer mache, aber letztlich die wichtigsten Interessen des Geistes
nicht beriihre und sich in blofser Unterhaltung erschopfe.”

Bungay kritisiert diese Meinung zum vermeintlichen Unernst der Kunst
folgendermaflen: Wenn man davon ausgehe, Unterhaltung sei alleiniger
Zweck der Kunst, konne man nicht erklaren, weshalb manche Kunst eine
religiose Funktion habe:

,Being entertained or amused can be understood as a deficient mode of

self-reflection, but the reverse is not the case. If any work of art has had,
or could have religious significance, it shows what art’s full potential is,

7 Hegel waren diese Vorbehalte bekannt. Er versucht deshalb die Meinung zu

widerlegen, dass Kunst, weil lediglich ,ein gefalliges Spiel” (13.17), der philoso-
phischen Betrachtung nicht wiirdig sei, und betont, dass der Bereich der Kunst
zwar der der sinnlichen Anschaulichkeit sei, aber in dieser sinnlichen Anschau-
ung vermittele sich mehr, als ,dass die Kunst als ein fliichtiges Spiel gebraucht
werden kann, dem Vergniigen und der Unterhaltung zu dienen, unsere Umge-
bung zu verzieren, dem Aufleren der Lebensverhiltnisse Gefilligkeit zu geben
und durch Schmuck andere Gegenstande herauszuheben” (13.20).



57

and it is then a fact about all other art that does not reach the full poten-

tial. This is not to be unfair, or to legislate over the quality of non-

religious work, but to make an observation about the value which is as-

cribed to art which does reflect man’s highest interests. If no art did, we

might be happy with amusement as a normative function” (Bungay

1987, 33 £.).”*
Bungay trifft mit seinem Argument einen entscheidenden Punkt: Hatte
Kunst im Laufe der Geschichte niemals eine andere Funktion als Unterhal-
tung gehabt, gdbe man sich mit der Bestimmung zufrieden, Kunst sei ein
belangloses Spiel. Das ist aber augenscheinlich nicht der Fall, denn der
Wahrheitsbezug zumindest einiger Kunstformen scheint historisch nicht zu
leugnen zu sein. Was wiederum bedeutet, dass Unterhaltsamkeit kein defi-

nitorisches Merkmal von Kunst sein kann.

Ahnlich kann gegen die Theorie des l’art pour 'art argumentiert werden,
die fiir Wesen und Wert des Kunstwerks alles das grundsatzlich aus-
schliefit, was nicht selbst innerhalb der Kunstsphare liegt.”” Fiir den [’art
pour l'art liegt der Wert der Kunst nicht im der Vermittlung von bestimm-
ten Botschaften oder Themen, sondern in ihrer Autonomie. Kunst als Kunst
wird zum zentralen Thema. Kunst ist nicht mehr Mittel zum Zweck, son-
dern Selbstzweck, indem sie losgelost von allen moralischen, politischen,
gesellschaftlichen oder sonstigen aufSerkiinstlerischen Zielsetzungen nur
durch ihre dsthetische Gestaltung wirkt. Abgesehen davon, dass unklar
bleibt, welche asthetischen Qualitaten des Kunstwerks relevant sind, ist die
Aussage, dass Kunst allein durch asthetische Gestaltung wirkt unplausibel:
Manchmal ist es gerade der Wirklichkeitsbezug der Kunst, der den Betrach-
ter wahrhaft trifft. So gefallt uns ein Portrat beispielsweise, wenn es den

Charakter oder das Wesen einer Person darzustellen vermag.

Andere Vorbehalte richten sich gegen Hegels Versuch, Kunst und Philoso-
phie aus demselben ideellen Prinzip zu begriinden. Hegels Begriindung
des Kunstbegriffs mithilfe des Wahrheitsbegriffs wurde dahingehend kriti-

siert, dass die Differenz von Kunst und Philosophie nur unzureichend

74 Vgl. dazu auch Kutschera 1989, 260 ff.
7> Vgl. Kwon 2004, 189.



58

bestimmt werde. Ich diskutiere diesen Einwand exemplarisch an der Posi-
tion Schmiickers. Schmiicker zufolge setzt Hegel voraus, dass Kunst und
Philosophie nur unterschiedliche Prasenzformen ein und derselben meta-
physischen Wahrheit seien — die Kunst sei auf eine andere Weise dasselbe
wie die Philosophie. Aber Kunst und Philosophie intendierten tiberhaupt
nicht dasselbe. Dies zeige sich schon daran, dass Kunstwerke einander
nicht in gleicher Weise ausschlieflen konnten wie philosophische Thesen
und Theorien. Anders als diese konnten sich Kunstwerke nicht im logi-
schen Sinn widersprechen. Gegen die These, dass Kunst und Philosophie
nur der Form nach unterschieden seien, spreche auch die Tatsache, dass
Kunstwerke nicht ebenso referierbar seien wie philosophische Theorien
und Argumente. Daher konne die Kunst ein Mehr gegeniiber aller Philoso-

phie verbuchen, das keine begriffliche Explikation ganz einzuholen vermo-
ge.76

Schmiickers Aussagen, dass Kunstwerke einander nicht logisch ausschlie-
flen und nicht durch ein theoretisches Referat erschopfend zu reproduzie-
ren seien, sind zwar zutreffend, scheinen mir aber durchaus noch im Ein-
klang mit Hegels Auffassung zu stehen und daher Hegels Annahmen nicht
tiberzeugend zu widerlegen. Hegel hat immer wieder betont, dass der
ideelle Gehalt der Kunst unauthebbar an die sinnliche Anschauung gebun-
den sei.” Das bedeutet dann aber, dass der Gehalt gerade nicht, wie Schmii-
cker behauptet, unabhangig von der sinnlichen Form zu haben ist. Das
heifst: Kunst macht Wirklichkeit auf eine Weise sichtbar, die nur ihr mog-
lich ist. Da die Kunst die Wahrheit sinnlich und nicht logisch fasst, sind ihr
dartiber hinaus , multiple representations of truth” (Roche 1998, 23) mog-
lich. Hegels Ansatz muss daher nicht zwangslaufig zur These fiihren, dass

die Intention von Kunst und Philosophie grundsatzlich inkommensurabel

e Schmiicker 1998, 32 ff. Interessant ist, dass Hosle im Rahmen seiner Kritik der

These vom Vergangenheitscharakter der Kunst dieselben Argumente gegen He-
gel vorbringt, aber dennoch im Rahmen des hegelschen Denkens bleibt. Vgl. Kap.
2.2.6.

" Was bei ihm, wie spater ausgefiihrt wird, dann letztlich zur These von der Ver-

gangenheit der Kunst fiihrt.



59

ist. Das Problem der hegelschen Argumentation liegt vielmehr darin, dass
Hegel nicht zu einer positiven Einschdtzung dieser Sinnlichkeit kommt.
Meines Erachtens kann aber durchaus im Rahmen des hegelschen Denkan-

satzes fiir eine positive Deutung der Sinnlichkeit argumentiert werden.”

Auf die Frage, was es genau bedeutet, dass die Kunst das Zur-Erscheinung-
Bringen ideeller Strukturen im Medium der Sinnlichkeit sei, liefert Wand-
schneider im Rahmen des hegelschen Denkansatzes am Beispiel des Reims
in einem Gedicht eine konkrete Antwort. Im Reim schliefse sich die Lautge-
stalt der Aussage und enthalte so quasi die Suggestion von Einheit und
Vollendung. Dies sei ein neuer, zusatzlicher Gehalt tiber den im Gedicht
mitgeteilten Aussagegehalt hinaus. Dieses , poetische Wunder” (Wand-
schneider 2005, 128) berge ein Ratsel und setze eine Dialektik in Gang, die
keine glatte Losung zulasse — was dazu notige, den Deutungshorizont
fortgesetzt zu erweitern, also Perspektiven zu erdffnen, in deren Horizont
gleichsam ein ,sinnliches Scheinen der Idee” aufgehe. Entscheidend sei, dass
das Sinnliche gewissermafien schon Geistiges durchscheinen lasse, sich
aber gleichzeitig als scheinbar Geistfremdes darstelle. Diese , perennierende
Unschlichtbarkeit” bringe tendenziell das Ganze des Seins ins Spiel: ,In
dieser Weise erschliefst Kunst ,Welt’ in der Form eines Bewandtnis — und
Verweisungszusammenhangs, der — vermittelt durch die sinnliche Gestalt
des Werks und nur so — sichtbar werden kann und dennoch nur geistig
fassbar ist” (ebd., 129).

Auf dieser Basis kann davon gesprochen werden, dass die Kunst als Mo-
ment des absoluten Geistes die gesamte Wirklichkeit grundsatzlich reflek-
tiert.

(b) Um zu begriinden, dass die Kunst in den Bereich des absoluten Geistes
gehort, muss Hegel zeigen, dass Kunst strukturell die Erkenntnisform ist, in
der der Geist seinen Gegenstand als das mit ihm Identische erkennt. Wenn
die Kunst in die Entwicklungsstufe des absoluten Geistes gehort, so befin-
det sie sich Hegel zufolge auf einer sehr hohen Entwicklungsstufe der Ver-

sohnung des Geistes mit seinem Anderen. Das bedeutet nicht nur, dass hier

8 Vgl. Kap. 2.2.6.



60

der Gegensatz von Subjekt und Objekt tiberwunden ist, sondern es muss
sich um ein Wissen handeln, in dem der Geist seine hochste Aufgabe er-
tullt, ein Wissen von sich als Geist zu erlangen. Fiir Hegel ist die Kunst eine
solche Selbsterkenntnis, da Kunstwerke geistige Produkte sind. Daher

,liegt die Kunst dem Geiste und seinem Denken schon néher als die nur

duflere, geistlose Natur; er hat es in den Kunstprodukten mit dem Sei-

nigen zu tun” (13.27).
Im Kunstwerk sieht der Geist daher nach Hegel keine fremden Gegenstan-
de, sondern schaut sich selbst an. Genauer: Im Kunstwerk ist die Unmittel-
barkeit des sinnlichen Materials durch seine kiinstlerische Gestaltung auf-
gehoben. Das sinnliche Material des Kunstwerks wird daher von vornherein
nicht als das Andere des Geistes erfahren, wie es bei natiirlichen Gegen-
standen der Fall ist, sondern immer schon als geistiges Produkt. Das Sinnliche
im Kunstwerk ist immer schon geistig angeeignet und wird so zum Aus-
druck des ideellen Gehalts. Im Kunstwerk existiert es nicht um seiner selbst
willen, sondern fiir den Geist. Indem der Geist sich im kiinstlerischen
Schaffensprozess objektiviert, kann er sich in der Kunst vergegenstandli-
chen und sich selbst im Geschaffenen wiederfinden.”

Die Bearbeitung des sinnlichen Materials in der Kunst ist eine Form der
Selbstreflexion des Geistes. Indem der Geist auf diese Weise das Sinnliche
zum Ausdruck seiner selbst macht, hat er es im Kunstwerk nur mit sich
selbst zu tun. Er bleibt daher in der Kunst immer bei sich. Bei-sich-zu-sein
war oben als die Definition des hegelschen Freiheitsbegriffs entwickelt
worden. Die Freiheit des Geistes kann aber, so wurde herausgestellt, nur
realisiert werden als ein Wissen, in dem der Geist sich wissend auf sich
selbst bezieht, das heifst als eine Selbstbeziehung, in der Wissen und Objekt
zusammenfallen. Fiir den Bereich der Kunst bedeutet das: Die Freiheit des
Geistes ist dann realisiert, wenn er weif, dass er in der Kunsterkenntnis bei

sich selbst ist. Mit anderen Worten: Er ist bei sich, wenn in der Kunster-

7 Hegel versteht das Kunstwerk in einem sehr umfassenden Sinn: Das Kunstwerk

in seiner Gegenstandlichkeit fasst zugleich auch Produktion und Rezeption in
sich. Vgl. dazu Peres 1983, 61; Gethmann-Siefert 2005, 348 f.



61

kenntnis die Mangel des subjektiven und objektiven Geistes aufgehoben

sind.

(c) Inwiefern geht die Kunst nun Hegel zufolge tiber die Beschrankungen
des subjektiven und objektiven Geistes hinaus?

Hegel versucht zu Beginn seiner Vorlesungen iiber die Asthetik, in einem
kurzen Uberblick die Kunst in den , Zusammenhange der {ibrigen Lebens-
und Weltgebiete” (13.127-145) einzuordnen und von den endlichen und
beschrankten Spharen des subjektiven und objektiven Geistes abzugrenzen.
Er bestimmt das Verhaltnis der Kunst zur , endlichen Wirklichkeit” als
,wesentlichen inneren Zusammenhang” (13.132) in der Entwicklung des

Geistes, der immer mehr zu sich selbst kommt. Die Spharen des Geistes

,vervollstandigen sich, insofern in dem einen Kreise hohere Weisen der

Tatigkeit liegen als in dem anderen; weshalb der untergeordnete iiber

sich selbst hinausdrangt und nun durch tiefere Befriedigung weitergrei-

fender Interessen das erganzt wird, was in einem fritheren Gebiete kei-

ne Erledigung finden kann” (ebd.).
Damit tritt ,,wesentlich ein Sollen ein”, einen geistigen Inhalt, das ,Subjek-
tive zu objektivieren” (13.133). Dieses subjektive ,Sollen” entspringt aus
einem Subjekt-Objekt-Gegensatz, der vom Subjekt selbst als unbefriedigend
und mangelhaft erfahren wird und daher aufgehoben werden soll. Erst in
der endgiiltigen Aufhebung dieses Gegensatzes kann es ,tiefere Befriedi-
gung” erreichen, in der Freiheit, die das Ziel und die ,, hochste Bestimmung
des Geistes” (13.134) ausmacht. In verschiedenen Bereichen des subjektiven
und objektiven Geistes kann aber nur eine unvollkommene Form von Frei-
heit gewonnen werden: im , Naturgebiete des menschlichen Daseins” als
unvollkommene Befriedigung des ,Drang[es] nach Kenntnis”, im Handeln
als unvollkommene Befriedigung durch Verwirklichung der , Vernunft des
Willens” im Staat (ebd. ff.). Aber ,der Inhalt [...] dieser Freiheit und Befrie-
digung bleibt dennoch beschrinkt, und so behalt auch die Freiheit und das
Sichselbstgentiigen eine Seite der Endlichkeit” (13.136). So finden die Men-
schen nur in der ,Region einer hoheren, substantiellen Wahrheit, in wel-
cher alle Beschrankungen und Widerspriiche des Endlichen ihre letzte
Losung und die Freiheit ihre volle Befriedigung” (13.137).



62

Um zu zeigen, wie die Freiheit, die in der Sphare des subjektiven und ob-
jektiven Geistes nicht erreicht werden kann, in der Kunst realisiert wird,
zeigt Hegel, wie die Kunsterkenntnis die Beschrankungen des subjektiven
und objektiven Geistes hinter sich lasst und sich mit der Wirklichkeit ver-
sohnt.

Zunachst geht es darum, die Kunst von den Beschrankungen des theoreti-
schen und praktischen Verhaltens im subjektiven Geist abzugrenzen. Hegel
untersucht vier unterschiedliche Perspektiven: die Seite des theoretischen
Objekts, des theoretischen Subjekts, des praktischen Objekts und des prak-
tischen Subjekts.

Der Gegenstand der theoretischen Erkenntnis ist zunachst ein selbstandi-
ges, vereinzeltes Sinnliches, das als solches aber ,, dann keine weitere Bezie-
hung auf den Geist” hat. Deshalb richtet sich die Erkenntnis auf ,das All-
gemeine, das Gesetz, den Gedanken und Begriff des Gegenstandes” und
verwandelt ihn , aus einem sinnlich Konkreten” in ein , Abstraktum”. So
macht sie aus ihm etwas , wesentlich anderes” als er in ,,seiner sinnlichen
Erscheinung war” (13.59). Das theoretische Objekt existiert daher in der
 Auferlichkeit des Begriffs” (13.154) und hat ,seinen subjektiven Begriff
auflerhalb seiner Objektivitat” (13.155). Der ,schine Gegenstand” hingegen
lasst als Erscheinungsform der Idee ,in seiner Existenz seinen eigenen
Begriff als realisiert erscheinen” (ebd.). Dadurch hat das Kunstwerk ,seine
Richtung nach auflen in sich zuriickgebogen” und , seine unfreie Endlich-
keit zu freier Unendlichkeit verwandelt” (ebd.).

Das theoretische Subjekt begreife das Objekt — so Hegel — nur in ,, Abstraktion
des Aufmerkens, sinnlichen Anschauens, Beobachtens und des Auflosens
der einzelnen Anschauungen und Beobachtungen in abstrakte Gedanken”
(ebd.). In der Kunstbetrachtung aber sei diese Finseitigkeit aufgehoben,
indem das Subjekt dem schonen Gegenstand nicht als etwas scheinbar
Selbstandigem gegeniiberstehe, sondern ihn in seiner ,Einheit von Begriff
und Realitat” erkenne und sich selbst in der ,, Vereinigung der bisher in Ich
und Gegenstand getrennten und deshalb abstrakten Seiten” (ebd.).



63

Der endliche Wille des praktischen Subjekts lasse in seinem Bezug zum Ob-
jekt das wahrhafte Sein der Dinge nicht gelten und ordne sie stattdessen
seinen endlichen Zwecken als ,niitzliches Ausfiithrungsmittel” unter. Das
dsthetische Subjekt hingegen hebe diese ,,seine Zwecke gegen das Objekt auf
und betrachtet dasselbe als selbstandig in sich, als Selbstzweck” (ebd.).

Damit verschwindet auch die Endlichkeit und Unfreiheit des praktischen
Objekts, die in seiner Abhangigkeit von , aufierlichen Zwecken” (ebd.), also
rein subjektiven Begierden und Absichten besteht:

,Deshalb ist die Betrachtung des Schonen liberaler Art, ein
Gewadhrenlassen der Gegenstdnde als in sich freier und unendlicher

[...]” (ebd. £.).

Aus der dargestellten negativen Abgrenzung der Kunst gegen die endli-
chen Sphéaren des Geistes ergibt sich nach Hegel die Freiheit der Kunster-
kenntnis, die im Wesen des Schonen begriindet ist:

,Denn dem Wesen des Schonen muss in dem schinen Objekt so wohl der
Begriff, der Zweck und die Seele desselben wie seine dufiere Bestimmt-
heit, Mannigfaltigkeit und Realitdt tiberhaupt als aus sich selbst [...]
bewirkt erscheinen, indem es [...] nur als immanente Einheit und Uber-
einstimmung des bestimmten Daseins und echten Wesens und Begriffs
Wahrheit hat. [...] Durch diese Freiheit und Unendlichkeit, welche der
Begriff des Schonen wie die schone Objektivitdt und deren subjektive
Betrachtung in sich trdgt, ist das Gebiet des Schonen der Relativitat
endlicher Verhiltnisse entrissen und in das absolute Reich der Idee und
Wahrheit emporgetragen” (13.156).

Aber auch im Verhaltnis zum objektiven Geist erweist sich die Kunst fiir
Hegel als autonom, denn sie unterliegt nicht den Beschrankungen gesell-
schaftlicher Bediirfnisse im Staat.* Dadurch kann sie sich zu einem hoheren
Wissen erheben, dass nicht mehr von endlichen Bediirfnissen abhangt und
die objektive Wirklichkeit viel grundsatzlicher erfassen, als dies im Bereich
des subjektiven und objektiven Geistes moglich ist. In diesem Sinne besteht
Hegel darauf, dass Kunst nicht die Dienerin der Moral ist. Denn wenn sie
nicht mehr ware, als nur die unterhaltsame oder didaktische Umbhiillung

© Vgl 13.19.



64

von Wahrheiten, wiirde sie in ,ein miifSiges Beiwesen” oder ,eine blofse
Hiille” (13.77) verwandelt.

An dieser Stelle konnen nun kurz die Konsequenzen dieser Argumentation

vergegenwartigt werden:

Die Uberwindung des subjektiven und objektiven Geistes verdeutlicht die
gesellschaftlichen Implikationen von Hegels Kunstbegriff: Aus der Be-
stimmung des absoluten Geistes als Synthese von subjektivem und objekti-
vem Geist ergibt sich, dass Kunst nur vor dem Hintergrund der allgemei-

nen Entwicklung des Geistes zu verstehen ist.

Fiir Hegel steht damit die Kunst zusammen mit Religion und Philosophie
auf der hochsten Stufe der menschlichen Erkenntnis. Aber Schonheit und
Wahrheit sind fiir Hegel keineswegs identisch, sondern unterscheiden sich
ebenso sehr.® In seiner Definition, das Schone sei das ,,sinnliche Scheinen
der Idee”, deutet sich die Unterscheidung von schon und wahr schon an:
Die Idee verweist auf den Bezug zur begrifflichen Wahrheit, das Moment
des sinnlichen Scheinens deutet an, worin sich das Schone vom Wahren
abgrenzt. Die nahere Bestimmung der Kunst ergibt sich, wenn man die Art
und Weise, wie im Schonen die Idee erscheint, mit der logischen Idee ver-
gleicht:
»Wahrend die logische Idee im Modus des Denkens und damit im Me-
dium des Allgemeinen erfahren wird, bleibt die dsthetische Idee auf das
Individuelle bezogen: Im Schonen erscheint die Idee als individuelle
Wirklichkeit” (Paetzold 1983, 201).*
Die Idee hat fiir Hegel wesentlich eine begriffliche Struktur. Aber die Kunst
wird von Hegel als unbegrifflich bestimmt, ihre Form des Erfassens des
Wahren sei unmittelbar und sinnlich — kurz gesagt: Sie ist Hegel zufolge
dahingehend beschrankt, dass sie das Wahre ausschlieflich in der Form der

® Vgl 13.151.

82

Vgl. dazu auch Hosle 1988, 602: ,, Aber der Philosoph spricht in allgemeinen Begrif-
fen, die das logische Wesen einer Sache betreffen, wahrend der Dichter die namli-
che Wahrheit an einer exemplarischen Handlungsfolge veranschaulicht, die das
Allgemeine am Besonderen und Konkreten sichtbar werden lasst.”



65

Anschauung darstellen kann. In einem Kunstwerk kann das Wahre daher
nur in Gestalt des Schonen erscheinen. Und das bedeutet, dass Wahrheit
nicht ihrem Begriff gemafS in der Kunst dargestellt wird. Schonheit und
Wahrheit sind nicht unmittelbar identisch, sondern die Wahrheit steht tiber
der Schonheit und ist die hochste, die Schonheit eigentlich erst konstituie-
rende Kategorie. Dies fiihrt letztlich zur These vom ,Vergangenheitscharak-

ter der Kunst’, die Gegenstand des folgenden Kapitels ist.

2.3.6 Der Aufbau des absoluten Geistes und die These vom
,Vergangenheitscharakter der Kunst’

Mit der These vom ,Vergangenheitscharakter der Kunst’ forderte Hegel
seine Kritiker immer wieder heraus, sodass eine Ablehnung einer Aktuali-
sierung Hegels auch als eine Folge der Zuriickweisung dieser These ange-
sehen werden kann. Sie macht zweifellos einen der zentralen Aspekte sei-
nes asthetischen Denkens aus und verdient daher im Zusammenhang die-
ser Arbeit eine genauere Analyse. Ich folge in meiner Auseinandersetzung
mit der These von der Vergangenheit der Kunst weitgehend Hosle, der eine
Neuordnung des absoluten Geistes vorschlagt. Zudem werde ich noch
einige Kritikpunkte anbringen, die Hegels Anschauungsbegriff im absolu-
ten Geist betreffen. Zunachst soll aber Hegels Argumentation dargelegt

werden.

Nachdem Hegel die Kunsterkenntnis von den Formen des endlichen Geis-
tes unterschieden hat, muss er sie noch innerhalb des absoluten Geistes
positionieren, denn die Kunst ist nicht die einzige Form des Wissens um
das Wahre. Die drei Stufen des absoluten Geistes sind, wie oben schon
dargestellt wurde, Kunst, Religion und Philosophie. Diese drei Formen
stehen Hegel zufolge in einem hierarchischen Ordnungsverhaltnis: Die
Kunst wird durch die Religion und die Religion durch die Philosophie
tiberschritten und abgelost. Damit steht die Philosophie auf der obersten
Stufe der Entwicklung des absoluten Geistes und ist die hichste Form des

Wissens der absoluten Idee.

Hegel zufolge intendieren Kunst, Religion und Philosophie dasselbe, nam-
lich das Wahre zu erkennen. Deshalb stehe die Kunst, wie Hegel betont,



66

,mit der Religion im spezielleren Sinne des Worts wie mit der Philosophie
ihrem Inhalte nach auf ein und demselben Boden” (13.139). Die Kunst hat
demnach denselben Inhalt wie Religion und Philosophie. Unterschieden
werden die drei Formen des absoluten Geistes, indem die drei Formen des
theoretischen Geistes aus der Psychologie herangezogen werden:
,Bei der Gleichheit des Inhalts sind die drei Reiche des absoluten Geis-
tes nur durch die Formen unterschieden, in welchen sie ihr Objekt, das
Absolute, zum Bewusstsein bringen. Die erste Form nun dieses Erfas-
sens ist ein unmittelbares und eben darum sinnliches Wissen, ein Wissen
in Form und Gestalt des Sinnlichen und Objektiven selber, in welchem
das Absolute zur Anschauung und Empfindung kommt. Die zweite
Form sodann ist das vorstellende Bewusstsein, die dritte endlich das freie
Denken des absoluten Geistes” (ebd.).
So wird Kunst an die Anschauung gebunden, Religion an die Vorstellung
und Philosophie ans Denken.

Damit liegt der Grund fiir die Hierarchisierung der drei Formen des abso-
luten Geistes bereits in der Philosophie des theoretischen Geistes: Trotz der
inhaltlichen Gemeinsamkeit, ist es die Rangfolge der ,Formen’, in denen
Kunst, Religion und Philosophie jeweils das Wahre erfassen. Das bedeutet
fiir Hegel vor dem Hintergrund der Hierarchie von Anschauung, Vorstel-
lung und Denken im theoretischen Geist, dass die Kunst nicht die hochste
und abschlieflende Form des Geistes sein kann. Die Begrenztheit der Kunst
hangt daher nach Hegel mit der begrenzten Erkenntnisqualitat der An-
schauung zusammen, wie sie schon in der Philosophie des theoretischen
Geistes erlautert wurde.

Die Entwicklung von Anschauung, Vorstellung und Denken im theoreti-
schen Geist wurde schon in Kapitel 2.3.2 dargelegt und problematisiert.

Hier geht es nur um die Philosophie des absoluten Geistes.

Kunst, Religion und Philosophie sind Hegel zufolge keine gleichwertigen
Moglichkeiten des absoluten Geistes. In diesem Sinne formuliert er die
berithmte These von der ,Vergangenheit der Kunst'. Er behauptet:

,[...] die Philosophie hat mit Kunst und Religion denselben Inhalt und

denselben Zweck; aber sie ist die hochste Weise, die absolute Idee zu
erfassen, weil ihre Weise die hochste, der Begriff, ist” (6.549).



67

Obwohl Hegel immer wieder betont, dass der Inhalt dieser drei Spharen
identisch sei, stehen die Formen, in denen dieser erfasst und dargestellt
werden soll, in einer hierarchischen Ordnung. Gegentiber der Philosophie
erweisen sich Kunst und Religion als mangelhaft. Diese Mangel werden
nach Hegel in der Philosophie aufgehoben, das heifst das, was Kunst und
Religion erreichen wollen, wird erst in der Philosophie auf adaquate Weise
erreicht.” Hegel geht davon aus, dass gemafs der Entwicklung des theoreti-
schen Geistes das begriffliche Erfassen der Wahrheit Vorrang gegentiber
der Anschauung habe, da das Wahre selbst eine ideell-begriffliche Struktur
habe. Daher sei die Kunst nicht mehr die Beschaftigung mit dem Wahren in
ihrer hochsten Form.

Auch im Laufe der geschichtlichen Entwicklung habe , der Gedanke und
die Reflexion die schone Kunst iiberfliigelt” (13.24). Fiir Hegel, der Ge-
schichte als Fortschritt im ,, Bewusstsein der Freiheit” und als Prozess des
immer mehr zu sich selbst kommenden Geistes begreift, sind Kunst, Religi-
on und Philosophie drei geschichtlich aufeinanderfolgende Formen, in
denen der Geist Wahrheit erfassen kann. Aber erst in der Philosophie findet
der Geist sein angemessenes Medium, wahrend Kunst und Religion im
Lauf der geschichtlichen Entwicklung ihre hochste Aufgabe, das Wahre zu
erfassen, immer weniger erfiillen konnen: ,uns [den Menschen zu Hegels
Zeit; Anmerkung S. O.] gilt Kunst nicht mehr als die hochste Weise, in
welcher die Wahrheit sich Existenz verschafft” (13.141). Deshalb sei die
Kunst ihrer hochsten Bestimmung nach — dem Ausdruck der Wahrheit —
fiir uns ein Vergangenes. Doch mit dem Ende der Kunst meint Hegel nicht
ihr Verschwinden:

»~Man kann wohl hoffen, dass die Kunst immer weiter steigen und sich
vollenden werde, aber ihre Form hat aufgehort, das hochste Bediirfnis
des Geistes zu sein. Mogen wir die griechischen Goétterbilder noch so
vortrefflich finden und Gottvater, Christus, Maria noch so wiirdig und

& Dies hat in der Forschung zu der weitverbreiteten Ansicht gefiihrt, dass Hegel

Kunst als ,schlechtere Philosophie” betrachte. Z.B. bei Glockner 1965, 438 f.,
Bubner 1989, 22 {.



68

vollendet dargestellt sehen — es hilft nichts, unser Knie beugen wir doch

nicht mehr” (13.142).
Hegel geht es vielmehr darum, zu zeigen, dass die Kunst im Laufe der
Geschichte ihre Funktion als hochste Erkenntnis der Wahrheit verloren hat:
Sie ist nicht mehr zeitgemafs. Denn das hochste Bediirfnis des Geistes wird
durch Kunst nicht mehr befriedigt. Das heifst, die Darstellung des Wahren
ist nach Hegel in letzter Konsequenz nicht sinnlich-anschaulich moglich.
Was in der Kunst nur angeschaut und in der Religion blofs vorgestellt wird,

kann erst in der Philosophie wirklich begriffen werden.

Das Kunstwerk bringt die Wahrheit in der Form sinnlicher Anschauung zu
Bewusstsein: In der Kunst erscheint die ,,Wahrheit in der Weise sinnlicher
Gestaltung” (13.140). Der Geist beschaftigt sich also auf eine sinnliche und
unmittelbare Weise mit der Wahrheit, was bedeutet, dass der Geist hier auf
ein ,duflerlich gegebenes Material” (10.368) angewiesen ist. Da das Wahre
in der Kunst nur durch diese Beziehung auf aufierliches und sinnliches
Material ausgedriickt werden kann, ist die Form der Anschauung nach
Hegel mangelhaft: Das Wahre wird in der Kunst nicht begrifflich, sondern
als etwas Sinnliches dargestellt und angeschaut. Hegel zufolge liegt der
anschaulichen Beschiftigung mit dem Wahren eine anschauliche Wahr-
heitsvorstellung zugrunde. Der anschaulichen Bewusstseinsform entspre-

che namlich nur der ebenso sinnlich-materielle Inhalt:

»,Nur ein gewisser Kreis und Stufe der Wahrheit ist fahig, im Elemente

des Kunstwerks dargestellt zu werden; es muss noch in ihrer eigenen

Bestimmung liegen, zu dem Sinnlichen herauszugehen und in demsel-

ben sich adaquat sein zu konnen, um echter Inhalt fiir die Kunst zu

sein” (13.23).
Diese anschauliche Wahrheitsvorstellung findet sich in der griechischen
Antike, und in diesem Sinne ,war bei den Griechen z.B. die Kunst die
hochste Form, in welcher das Volk die Gotter sich vorstellte und sich ein
Bewusstsein von der Wahrheit gab” (13.141). Weil der Zugang zur Wahr-
heit in der Kunst Hegel zufolge beschrankt ist, gilt die Kunst eben ,nicht
mehr als die hochste Weise, in welcher die Wahrheit sich Existenz ver-
schafft” (ebd.). Durch die sinnliche Anschauung sei die Wahrheit nicht
vollstandig zu erschopfen. Die Kunst gehort zwar Hegel zufolge zum abso-



69

luten Geist, was bedeutet, dass Kunst ein notwendiges Moment des Wah-
ren ist, es ist aber nicht mit diesem gleichzusetzen. Denn die Kunst sei
dahingehend eingeschrankt, dass sie immer auf dufSeres Material angewie-
sen sei. Aber nicht alle Dimensionen der Wahrheit konnten sinnlich darge-
stellt werden, es bediirfe dazu Vorstellungskraft und Begrifflichkeit. Inso-
fern gebe es addaquatere Wege, das Wahre zu erfassen, bessere Wege als

Kunst, die Wahrheit auszudriicken.

Da die ,,Schranke” der Kunst nach Hegel in ihrem Angewiesensein auf ein
dufleres Material besteht, liegt nahe, dass Hegel den Ubergang zu , hoheren
Formen des Bewusstseins”, dem ,Nach” (ebd.) der Kunst, in einer Befrei-

ung von dieser Beschrankung sieht. Der Geist entdeckt sein Bediirfnis,

,sich nur in seinem eigenen Inneren als der wahren Form fiir die

Wabhrheit zu befriedigen. [...] So wendet sich der weiterblickende Geist

von dieser Objektivitat in sein Inneres zuriick und stofit sie von sich

fort” (13.142).
Der absolute Geist bedarf einer hoheren Form als der Kunst. Diese Form ist
die religiose Vorstellung. Das Absolute ist hier nicht mehr dufieres Objekt,
sondern im Inneren des Subjekts unmittelbar gegenwartig: Die ,innere
Gegenwart und Vorstellung wird als das wesentliche Element fiir das Da-
sein des Absoluten” (13.143) empfunden. Indem sie die dufiere Sinnlichkeit
abstreift, hebt die Religion die Beschrankung der Kunst auf.

Aber auch die religiose Vorstellung stofst an ihre Grenzen: Der Inhalt der
Vorstellung ist in der Form der Innerlichkeit, aber die religiose Vorstellung
kann nach Hegel nicht die hochste Form der Innerlichkeit sein. Die Man-
gelhaftigkeit der Vorstellung bestehe darin, dass die Vorstellungsinhalte
nicht in eine begriindete Beziehung zueinander gebracht werden konnten,
Widerspriiche stiinden ruhig nebeneinander. Durch diese Mangel werden
wir Hegel zufolge dazu getrieben, die Form der Vorstellung zu verlassen —
die Mangel der Vorstellung motivieren das Denken zu klaren, worin die
Maingel bestehen. Die Vorstellung 16st sich insofern auf in die Form des
philosophischen Denkens.

Die dritte Form des absoluten Geistes ist also die Philosophie, ihr Medium

ist das Denken. Fiir das Denken ist nach Hegel charakteristisch, dass die



70

Denkinhalte nicht beziehungslos nebeneinander stehen, sondern einen
systematischen Zusammenhang bilden. Im Denken wird daher die Katego-
rie der Notwendigkeit relevant. Deshalb kann nur die Philosophie ,einen
Gegenstand nach der Notwendigkeit seiner inneren Natur” (13.26) entfal-
ten und beweisen.

Ahnlich wie das Denken auf der Stufe des theoretischen Geistes in sich
Subjektivitat und Objektivitat vereinigt, vereinigt die Philosophie
,die Objektivitit der Kunst, welche hier zwar die dufiere Sinnlichkeit
verloren hat, aber deshalb mit der hochsten Form des Objektiven, mit
der Form des Gedankens vertauscht hat, und die Subjektivitit der Religi-
on, welche zur Subjektivitat des Denkens gereinigt ist” (13.143 f£.).
Die Philosophie ist in diesem Sinn die Synthese der Objektivitat der Kunst
und der Subjektivitat der Religion. So kann Hegel sagen, dass

,das Denken einerseits [...] die innerste, eigenste Subjektivitat” ist und
,der wahre Gedanke, die Idee, [ist] zugleich die sachlichste und objek-
tivste Allgemeinheit, welche erst im Denken sich in der Form ihrer
selbst erfassen kann” (13.144).
Weil sie die die begriffliche Struktur des Wahren auf rein begriffliche Weise
erfasst und das Wahre in der Freiheit des Denkens erkennt, ist die Philoso-
phie nach Hegel die hochste Form der Erkenntnis. Sie steht damit tiber
Religion und Kunst.

Da erst in der Philosophie Erkennendes und Erkanntes endgiiltig zusam-
menfallen, kann auch nur sie den Abschluss des Systems bilden: Sie wird
,Denken des Denkens’, das heifst,

,die Bewegung, welche die Philosophie ist, findet sich schon vollbracht,

indem sie am Schluss ihren eigenen Begriff erfasst, d.i. nur auf ihr Wis-

sen zuriicksieht” (10.379).
Hier wird die Philosophie selbstbeziiglich, sie wird — mit dem von Fried-
rich Schlegel gepragten Wort — zur ,Philosophie der Philosophie’. Die Dar-
stellung der Philosophie erinnert an Hegels Darstellung der absoluten Idee,
die er als ,Denken des Denkens” bezeichnet. Die Philosophie wiederholt
also gewissermafien die Bewegung der absoluten Idee. Auch sie sieht zu-
riick: Der Blick zurtick reicht von der ersten logischen Kategorie, dem Sein,



71

bis hin zum absoluten Geist. Die Philosophie entwirft einen Begriindungs-
zusammenhang, in dem sie selbst ihren Ort hat. Sie ordnet sich in diesen

Zusammenhang selbst ein und begriindet sich selbst.

Nachdem nun der hegelsche Gedankengang rekonstruiert wurde, konnen
nun einige wesentliche Probleme der Argumentation in den Fokus riicken.
Diese hat vor allem Hosle in seiner Analyse der entsprechenden Passagen
der Asthetik herausgestellt.

Hosle argumentiert, dass die Bestimmung des Verhaltnisses von Kunst,
Religion und Philosophie bei Hegel ziemlich unklar sei.* Denn die drei
Formen des theoretischen Geistes seien keine Formen des Zugriffs auf ein
gemeinsames Objekt, sondern unterschiedliche Formen einer Subjekt-
Objekt-Relation.* Dementsprechend miisste der Inhalt von Kunst, Religion
und Philosophie eigentlich unterschiedlich sein, der Inhalt von Anschau-
ung, Vorstellung und Denken sei schliefilich auch unterschiedlich. Die
Identitat des Inhalts wird zwar von Hegel wiederholt postuliert, lasst sich
aber durch den Riickgriff auf den theoretischen Geist schwerlich begriin-
den.

Hosles Einwand griindet darauf, dass Kunst moglicherweise gar nicht
denselben Wahrheitsanspruch (Inhalt) habe wie die Philosophie, sondern
eine ihr eigentiimliche Wirksphare, und dass daher Hegels These vom
,Ende der Kunst’ zuriickgewiesen werden miisse. Denn diese beruhe auf
dem Argument, dass Kunst, Religion und Philosophie denselben Inhalt
haben, Kunst und Religion ihn aber nur in einer defizienten Form zu erfas-
sen vermogen. Kunst und Religion hatten Hegel zufolge denselben An-
spruch wie die Philosophie, ohne jedoch diesem Anspruch in konsistenter
Weise gerecht zu werden.

Es sei aber problematisch, ob die Kunst diesen Anspruch auf absolute Er-

kenntnis tatsachlich habe. Ihr Anspruch sei derjenige auf Schonheit, nicht

84

Vgl. dazu auch Kwon 2004, 185-188, der sich in seiner Darstellung des Problems
stark an Hosle orientiert.

8 Vgl. Hosle 1988, 593 ff., auch Bungay 1987, 32.



72

auf Wahrheit. Wenn die Kunst einen anderen Anspruch habe als Religion
und Philosophie, so konne sie durch diese nicht iiberfliissig gemacht wer-
den. Die Kunst habe ein spezifisches Tatigkeitsfeld, das durch die Philoso-
phie nicht absorbiert zu werden vermoge. Zwar sei die Grundlage der
Kunst der klare Bezug auf eine relevante Wahrheit — damit setze das Scho-
ne das Wahre voraus, aber es sei mehr als das Wahre. In der Kunst gehe es —
so Hosle — nicht nur um den wahren Gehalt, sondern dieser solle fiir An-
schauung und Vorstellung scheinen, also sinnliche Existenz annehmen.
Daher fragt Hosle, ob nicht gerade auf Basis von Hegels Begriff der Idee
das Sich-Entaufiern in die Sinnlichkeit als eine kategorial hohere Stufe in-
terpretiert werden miisse als ihr blofies In-sich-Bleiben in der Philosophie.
So konne die Kunst den Bruch tilgen, den Religion und Philosophie bewir-
ken, indem sie sich aus dem Diesseits der endlichen Sinnlichkeit entfernen.
Wenn man Hosles Argumentation folgt, ist die Kunst nicht eine Stufe auf
dem Weg zur Philosophie, sondern eine Mittlerin, die von der Philosophie
aus eine Briicke zur dufieren Realitdt schldgt: Die Kunst ist keine blofie
Vorlauferin von Religion und Philosophie, sondern vollendet das System

der Wissenschaften.®

Dementsprechend wird fiir Hosle auch die Hegels Auffassung, die Philo-
sophie sei die Synthese von Kunst und Religion, problematisch:
,Sicher eignet der Philosophie Objektivitdat — aber Objektivitdt im Sinn
von Wahrheit und Verbindlichkeit; mit der Objektivitit der Kunst
meint Hegel aber ihre Natiirlichkeit und Sinnlichkeit, und diese geht
der Philosophie noch mehr ab als der Religion, wie umgekehrt diese in
hoherem Mafie geistige Objektivitat beanspruchen kann als die Kunst.
Hegels Auffassung, die Philosophie sei eine Synthese von Kunst und
Religion ist daher nicht nachzuvollziehen” (Hosle 1987, 594).
Hosles Einwande betreffen den Aufbau des absoluten Geistes und die sys-

tematische Stellung der Kunst.

Ein weiterer Einwand problematisiert den Anschauungsbegriff, den Hegel
der Kunstphilosophie zugrunde legt. Hegel unterscheidet die Kunsterfah-

rung nicht von der Erfahrung anderer Gegenstande, sondern zieht zur

% Vgl. Hosle 1987, 600 f.



73

Erlauterung der Kunsterfahrung den Anschauungsbegritff heran, wie er im
theoretischen Geist entwickelt wurde. Die Gleichsetzung von Kunsterfah-
rung und Erfahrung anderer Gegenstande lasst sich aber, das haben z.B.
zeitgenossische Theorien asthetischer Erfahrung gezeigt®, durchaus kritisch
hinterfragen. Das wiirde bedeuten, dass die Anschauung der Kunst in der
vom theoretischen Geist dargestellten und kritisierten Anschauung nicht
aufgeht und dass, wer die Anschauung des theoretischen Geistes als die
einzige Form der Kunstrezeption begreift, von vornherein keinen Zugang
zum Kunstwerk findet.*

Um dies genauer zu erkldren: Die Anschauung des theoretischen Geistes
kann nicht viel mehr erfassen, als eine raum-zeitliche Identitat von Gegen-
stainden. Ob die Erfahrung von Kunstwerken darin aufgeht, kann aber —
durchaus im Rahmen des hegelschen Denkens — bezweifelt werden. Denn
nach Hegel zeigt das Werk eben keine blofs raum-zeitlich-abstrakte Identi-
tat, sondern ist in sich konkret — eben weil das Kunstwerk eine Realisierung
des logischen Begriffs ist.* Und weil das Werk eine Realisierung des Begriffs
ist, kann die auch sinnliche Kunstanschauung dem begrifflichen Wesen des
Geistes gerecht werden.

87

Zu Begriff und Theorie der dsthetischen Erfahrung vgl. Kap. 5.3.

88

Vgl. dazu auch Scheer 1997, 139: ,Zu dieser niichternen Feststellung [dass die
Kunst aufgehort habe, das hochste Bediirfnis des Geistes zu sein, Einfiigung S. O.]
kommt Hegel wohl deshalb, weil er die Formen des Bewusstseins [...] selbst in
der Sphare des absoluten Geistes noch streng unterscheidet. Hier sollte dem Geist
der Gegenstand nicht mehr als fremder begegnen. Hegel konstatiert jedoch mit
der fortschreitenden geschichtlichen Entwicklung des Geistes eine Befremdung
des Geistes durch das Medium der Anschauung, wie es in der Kunst begegnet.
Hegel kann mit seinen Voraussetzungen nicht akzeptieren, dass eine hohe
Reflektiertheit auch im Medium der Anschauung selbst auftreten kann und das
Kunstwerk so das Bediirfnis des Geistes durchaus befriedigen kann. Er legt die
Anschauung zu sehr auf den Modus der Unmittelbarkeit fest, ein Verfahren, das
schon angesichts der Kunstentwicklung zu Hegels Zeit fragwiirdig ist, erst recht
aber in Hinblick auf Werke der sog. klassischen Moderne.”

% Inwieweit das Kunstwerk als Realisierung des Begriffs verstanden werden kann,

wird in Kapitel 3 genauer ausgefiihrt.



74

Hegel hat zwar weder in der Enzyklopidie noch in den Vorlesungen einen
alternativen Anschauungsbegriff entwickelt. Aber in seinen Ausfiihrungen
zur Abgrenzung der Kunst von den endlichen Spharen des Geistes scheint
er zumindest in diese Richtung gedacht zu haben. Denn auf der Stufe des
absoluten Geistes befindet sich der Geist in einer sehr hohen Vermittlung
seiner selbst mit seinem Anderen, er unterliegt weder den Beschrankungen
des theoretischen noch des praktischen Geistes. Oben wurde dargelegt,
dass der Geist auf dieser Stufe im Unterschied zum theoretischen Geist
dem Kunstobjekt nicht mehr als etwas Gegebenem gegeniibersteht, son-
dern es in seiner Einheit von Begriff und Realitdt erkennt. Anders als der
praktische Geist ordnet er das Kunstwerk nicht seinen endlichen Zwecken
unter, sondern betrachtet es als Selbstzweck. In der Kunstbetrachtung ist
daher, wie oben bereits entwickelt wurde, im Unterschied zur theoretischen
Anschauung ist die Identitat von Subjektivitat und Objektivitdat schon ge-
geben. Von einer Unfreiheit des Geistes, wie sie in der Anschauung des
theoretischen Geistes expliziert wurde, kann also hier keine Rede sein.

Gemafs dem dargelegten Entwicklungsgang setzt der absolute Geist die
theoretische und praktische Uberwindung des endlichen Geistes voraus.®
Im Unterschied zum Willen, der sich in eine duflerliche Objektivitat begibt,
hat der absolute Geist die Wirklichkeit schon als die seine erkannt. Deshalb
bleibt er in dieser EntdufSerung bei sich selbst. Anders als der theoretische
Geist weifs er, dass alles Gegebene von ihm produziert wurde. Die Er-
kenntnis des Geistes in der Kunst zeichnet sich nach Hegel daher dadurch
aus, dass die Entauflerung des Geistes in die Sinnlichkeit der Kunst zu-
gleich eine reflexive Riickwendung des Geistes auf sich selbst ist, insofern
er sich selbst im Kunstwerk objektiviert und anschaut.” In diesem Prozess ist
der im Bereich des endlichen Geistes nicht iberwindbare Gegensatz zwi-

schen Subjekt und Objekt aufgehoben. Diese Struktur war schon zu Beginn

%0 Die Erkenntnisweise der Kunst wurde bereits von den endlichen Erkenntniswei-

sen des Geistes abgegrenzt: Die Kunst {iberwindet nach Hegel sowohl die Einsei-
tigkeit der theoretischen Reflexion als auch des endlichen Willens.

. In diesem Sinne spricht Wiehl von der , Form des Handlungsbegriffs im reflexi-

onsasthetischen Gebrauch” (Wiehl 1971, 147).



75

der Geistphilosophie als Bestimmung des Geistes tiberhaupt thematisch
und wurde als ,Manifestation” bezeichnet. In der Kunst als einem Moment
des absoluten Geistes hat der Geist nun die adaquate Manifestation seiner

selbst erreicht.

Das heifst, dass die Kunstanschauung im Grunde von der Anschauung
anderer Gegenstande und Ereignisse zu unterscheiden ware. Hierin liegt
eine Chance fiir eine , Aufwertung” der Kunst. Dementsprechend konnte
Hegel, ohne dass er das selbst gesehen hatte, zu einer positiven Einschat-
zung der Sinnlichkeit der Kunst kommen. Damit ist eine Moglichkeit eroff-
net, Hegels Position zu aktualisieren, ohne die ,These vom Vergangenheits-

charakter’ der Kunst unhinterfragt stehen zu lassen.

2.4 Hegels Auseinandersetzung mit zeitgenossischen
Asthetikvorstellungen in der ,historischen Deduktion des
Kunstbegriffs’ in den Vorlesungen iiber die Asthetik

Die folgenden Ausfiihrungen rekonstruieren Hegels Herleitung des Kunst-
begriffs in den Vorlesungen iiber die Asthetik. Ziel der folgenden Darstellung
ist zum einen, Hegels Kunstbegriff in Auseinandersetzung mit zeitgenossi-
schen Positionen weiter zu scharfen und zu einem tieferen Verstandnis
seiner Position zu gelangen. Zum anderen kann in dieser Auseinanderset-
zung gezeigt werden, was Hegel gegeniiber anderen zeitgendssischen Posi-

tionen auszeichnet.

In den Vorlesungen iiber die Asthetik entwickelt Hegel seinen Kunstbegriff in
Auseinandersetzung mit im 18. Jahrhundert populdren Vorstellungen von
der Kunst und fritheren philosophischen Bestimmungen des Kunstbegriffs.
In diesem Uberblick geht Hegel, wie er selbst einraumt, ,lemmatisch”
(13.42) vor und konzentriert sich nur auf einige ausgewahlte Punkte. Das
bedeutet, dieser Uberblick ist weder vollstindig, noch in bis ins letzte De-
tail genau. Aber auf der Basis dieser Auseinandersetzung kann er seine

eigene Bestimmung des Kunstwerks herleiten.

Hegels Uberlegungen kreisen insgesamt um das Verhiltnis von Bedeutung
und Gestalt eines Kunstwerks. Fiir ihn ist das Verhaltnis von Inhalt und



76

Form fiir das Verstandnis von Kunst grundlegend, so dass er an dieser
Stelle schon vorgreifend das Prinzip formuliert, das das Fundament der
gesamten Asthetik bilden wird: die Einheit von Inhalt und Form.*

In einem ersten Schritt bestimmt Hegel seinen Themenbereich. Gegenstand
seiner Vorlesungen sei eine ,Philosophie der Kunst” oder genauer: eine
,Philosophie der schonen Kunst” (13.13), nicht die Schonheit der Natur und
deren Bedeutung fiir den Menschen. In Hegels Sicht steht die Kunstschon-
heit hoher, weil sie ,aus dem Geiste geborene und wiedergeborene Schon-
heit” (13.14) ist. Fiir Hegel kann der Mensch sich selbst im Kunstwerk wie-
dererkennen — und zwar besser als in der ihn umgebenden Alltagswirk-
lichkeit:

»Menschliches Interesse, der geistige Wert, den eine Begebenheit, ein
individueller Charakter, eine Handlung in ihrer Verwicklung und ih-
rem Ausgange hat, wird im Kunstwerke aufgefasst und reiner und
durchsichtiger hervorgehoben, als es auf dem Boden der sonstigen, un-
kiinstlerischen Wirklichkeit moglich ist” (13.48 £.).
Ein Kunstwerk zeichne sich dadurch aus, dass es die , Taufe des Geistigen”
erhalten habe, nicht durch die Seite seiner , aufSerlichen Existenz” (ebd.). Da
Kunstwerke hoher stiinden als Naturgegenstande, weil sie geistige Produkte
seien, fordert er, man miisse den Bereich der Asthetik auf Kunstschonheit

festlegen.

Nach dieser grundsatzlichen Bestimmung seines Gegenstandsbereichs setzt
Hegel sich zunachst mit dem auseinander, was zu seiner Zeit als , gelaufige
Vorstellung” (13.44) vom Kunstwerk bekannt ist. Er diskutiert drei popula-
re Bestimmungen von Kunst, die er auf ihre Kohdrenz und Legitimitat
tiberpriift: (a) die Annahme, dass Kunst kein Naturprodukt, sondern ein
Produkt menschlicher Tatigkeit sei, (b) dass Kunst wesentlich fiir die Emp-

2 Schon in der historischen Deduktion des Kunstbegriffs deutet sich an, dass Form

und Inhalt nicht als fixe Urelemente zu verstehen sind, sondern vielmehr — wie
spater noch zu entwickeln sein wird — in ihrem negativen Bezug zueinander zu
fassen sind. Vgl. Kap. 3.2.5.



77

findung des Menschen gemacht oder dem Sinnlichen entnommen sei und
(c) dass Kunst einen Zweck in sich habe.”

(a) Ist das Kunstwerk wesentlich ein Produkt menschlicher Tatigkeit, fithrt
die Frage nach der Natur dieser Tatigkeit auf Widerspriiche: So wider-
spricht die Vorstellung, dass die Produktion von Kunst eine geistige und
reflektierte Tatigkeit ist, der Annahme, dass Kunst ein Produkt ,eines ganz
eigentiimlich begabten Geistes” (13.45) ist, des Genies, und gleichsam be-
wusstlos und instinktartig geschaffen wird. Nach Hegel sind beide Aussa-
gen — fiir sich genommen - einseitig:
,Als wesentlich ist nur die Ansicht festzustellen, dass, wenn auch Ta-
lent und Genius ein natiirliches Moment in sich hat, dasselbe dennoch
wesentlich der Bildung durch den Gedanken, der Reflexion auf die
Weise seiner Hervorbringung sowie der Ubung und Fertigkeit bedarf”
(13.46).
Erst die Synthese beider Vorstellungen fiihrt auf den richtigen Weg, denn
,die Seiten des Geistigen und Sinnlichen miissen im kiinstlerischen Produ-

zieren eins sein” (13.62).

Dartiber hinaus weist Hegel die Vorstellung zurtick, dass das Kunstwerk
als menschliches Produkt den Produkten der Natur nachstehe. Er grenzt
sich in diesem Zusammenhang auch deutlich von solchen Positionen ab,
die davon ausgehen, dass die Natur als ein Werk Gottes der Kunst als Men-
schenwerk iiberzuordnen sei. Hier werde die Natur als Produkt eines gott-
lichen Schaffens verstanden, das hoher zu achten sei als das von Menschen
geschaffene Kunstwerk, das der lebendigen Natur gegeniiber als aufserli-
ches, totes Objekt erscheine. Fiir Hegel ist das Kunstwerk aber mehr als ein

blofles Ding, es wird nicht durch sein Objektsein zum Kunstwerk, sondern

,Kunstwerk ist es nur, insofern es, aus dem Geiste entsprungen, nun
auch dem Boden des Geistes angehort, [...] und nur dasjenige darstellt,
was nach dem Anklange des Geistes gebildet ist” (13.48).
Hegels Pointe liegt darin, dass fiir ihn das Goéttliche selbst nur begreifbar
ist, sofern es mit der menschlichen Vernunft vermittelt wird: Im Menschen

? Vgl. ebd.



78

sei ein Gottliches, das in ganz anderer und hoherer Weise dem Wesen Got-
tes gemafs tatig sei als in der Natur. Gott sei Geist und im Menschen allein
habe das Medium, durch welches das Gottliche hindurchgehe, die Form
des bewussten, sich tatig hervorbringenden Geistes; die Natur sei aber ihrer
Form nach bewusstlos, sinnlich und aufderlich, und stehe dadurch an Wert

dem Bewusstsein bei Weitem nach.*

Ist das Kunstwerk ein Produkt des Geistes, so muss geklart werden, wel-
ches Bedtirfnis Menschen dazu veranlasst, Kunstwerke hervorzubringen.
Hegels These lautet, dass das menschliche Bediirfnis zur Kunstproduktion
notwendig ist und darin wurzelt, dass der Mensch sich selbst und die Welt
um sich herum verstehen will: Das Kunstwerk ist fiir Hegel ein Gegen-
stand, ,,in welchem er [der Mensch; Anmerkung S. O.] sein eigenes Selbst
wiedererkennt” (13.52). Aber Kunst ist fiir Hegel nicht nur eine Selbst- und
Welterkenntnis, sondern in der Kunst manifestiert sich eine hohere und
absolute Wahrheit, indem sie die allgemeinen Weltanschauungen und
religiosen Ansichten ganzer Kulturen vermitteln kann. Dadurch, dass die
Kunst sogar Gottliches und damit die letzten Griinde einer Weltanschau-
ung darstellen kann, ist sie nach Hegel ein wesentliches Moment jeder
menschlichen Gemeinschaft.

(b) An der Bestimmung, dass Kunst fiir die Empfindung des Menschen
produziert und deshalb auch mehr oder weniger dem Sinnlichen entnom-
men sei, kritisiert Hegel die Annahme, dass Kunst ausschliefSlich dafiir
bestimmt sei, angenehme Empfindungen zu erregen, sowie die Auffassung,
dass es einen spezifischen angeborenen oder erlernten Schonheitssinn gebe,
den ,Geschmacksinn’.* Dazu unterscheidet er zunachst die Weise der Sinn-
lichkeit der Kunst von der Sinnlichkeit tiberhaupt. Das Kunstwerk ist nach
Hegel auch als Sinnliches wesentlich fiir den Geist, der davon affiziert wer-
den und irgendeine Befriedigung finden soll. Wesentlich sei nicht die
,konkrete Materiatur” (13.60), die aufSerlich gegebene Sinnlichkeit, sondern
die Umgestaltung des Sinnlichen fiir den Geist.

“ Vgl 13.49f.
% Vgl. Kap. 2.2.5.



79

Geistiges kann sich nach Hegel auf unterschiedliche Weise zu Sinnlichem
verhalten: als praktische Begierde und als theoretische Betrachtung. Unter
Bezug auf Kants Bestimmung des ,interesselosen Wohlgefallens’ unter-
scheidet Hegel das Kunstinteresse von theoretischem und praktischem
Verhalten.” Im Gegensatz zur Begierde lasse das Kunstinteresse seinen
Gegenstand frei fiir sich bestehen und im Gegensatz zur theoretischen
Betrachtung, die auf Allgemeines aus ist, hege es fiir den Gegenstand in
seiner einzelnen Existenz Interesse und verwandle diesen nicht in einen
allgemeinen Begriff.” Deshalb stehe das Kunstwerk ,,in der Mitte zwischen
der unmittelbaren Sinnlichkeit und dem ideellen Gedanken” (ebd.).

(c) Die letzte der ,gewohnlichen Vorstellungen von der Kunst’, die Hegel
diskutiert, ist die Frage des Zwecks der Kunst, deren Erorterung endlich
zum , wahren Begriff der Kunst” hintiberfiihren soll. Hegel weist die tradi-
tionelle Vorstellung zurtick, dass Kunst die Nachahmung von Natur ist

bzw. sein sollte.” Der Zweck der Kunst muss ihm zufolge in etwas anderem

% Kant entwickelt die Kategorie der ,Interesselosigkeit’ in der Kritik der &dstheti-

schen Urteilskraft, wo er den Status asthetischer Urteile untersucht. Diese Urteile,
die sogenannten Geschmacksurteile, urteilen tiber die Schonheit oder Erhabenheit
ihrer Gegenstande. Die Geschmacksurteile sind grundsétzlich anders als morali-
sche Urteile oder Erkenntnisurteile: In dsthetischen Urteilen werden Gegenstande
weder nach Erkenntniskriterien noch nach moralischen Prinzipien beurteilt.
Schones und Erhabenes gefallen nicht, weil sie eine bestimmte Funktion erfiillen,
weil sie niitzlich sind, weil sie moralisch gut sind oder weil sie eine Sinneslust er-
zeugen, sondern gefallen fiir sich selbst. Nach Kant steht die asthetische Urteils-
kraft im Gegensatz zur begrifflich-bestimmenden Urteilskraft, die dem Erkennt-
nisprozess zugrundeliegt, denn die dsthetische Urteilskraft versucht nicht das Be-
sondere unter gegebene Begriffe einzuordnen. Das dsthetische Urteil richtet sich
nicht auf die allgemeine Bestimmung eines Gegenstands, sondern geht einher mit
einem ,,Gefiihl der Lust oder Unlust” und so bestimmt Kant als schon das, was
»ohne Begrift” (Kant, KU, B 32) gefallt. Allerdings bezieht Kant diesen Gedanken
auf das Naturschone. Fiir Hegel verhalt es sich aber genau umgekehrt: Er halt das
Kunstschone fiir grundlegend.

7 Vgl. ebd.: ,Denn der Geist sucht im Sinnlichen des Kunstwerks [...] sinnliche

Gegenwart, die zwar sinnlich bleiben, aber ebensosehr von dem Geriiste seiner
blofden Materialitat befreit werden soll.”

Vgl 13.65 ff.



80

als in der blofs formellen Nachahmung des Vorhandenen liegen, welche in
allen Fallen nur technische Kunststiicke, nicht aber Kunstwerke hervor-

bringen konne.”

An die Stelle der Forderung, Kunst habe die Natur nachzuahmen, tritt
deshalb bei Hegel das Bediirfnis, nicht nur die formale Darstellung, son-
dern auch den Inhalt der Kunst ins Zentrum des Interesses zu riicken. Fiir
Hegel ist das Kunstwerk durch eine gegenseitige Beziehung von sinnlicher
Form und ideellem Inhalt charakterisiert. Aber solange dieses Verhaltnis
asymmetrisch gedacht werde, blieben Bestimmungsversuche, wie die Vor-
stellung, es gehe in der Kunst wesentlich um die , Reinigung [...] der Lei-
denschaften, die Belehrung und die moralische Vervollkommnung” (13.75)
einseitig. Dieser Gedanke richte sich hauptsachlich auf die Kunstdarstel-
lung und tibersehe, dass die Kunstgestaltung eines Inhalts bediirfe, ,der
diese reinigende Kraft zu duflern imstande ist” (ebd.). Die Ansicht, dass
Kunst belehren solle, entstelle die Natur des Kunstwerks, indem sie das
Kunstwerk auf einen , Lehrnutzen” (13.76) beschranke und das Sinnliche
als , blofse Hiille” (ebd.) fiir abstrakte Lehrsatze betrachte. Auch die Auffas-
sung, dass man den Zweck der Kunst als moralischen zu bestimmen habe,
ist Hegel zufolge nicht besser: Man betrachte das Kunstwerk, als habe es
seinen Zweck nicht in sich, sondern in etwas anderem. Man interessiere
sich nicht mehr fiir die spezifischen Eigenschaften des Kunstwerks, son-
dern verstehe diese nur als Zeichen fiir etwas anderes, das den wahren
Grund des Interesses ausmache. Man denkt,

,dass sich das Kunstwerk sodann auf ein anderes beziehen soll, das als
das Wesentliche, Seinsollende fiir das Bewusstsein hingestellt ist, so
dass nun das Kunstwerk nur als ein niitzliches Werkzeug zur Realisati-
on dieses auflerhalb des Kunstbereichs selbstandig fiir sich geltenden
Zwecks Giiltigkeit haben wiirde” (ebd.).
Fiir Hegel bleiben alle diese populdren Ansichten einseitig, weil sie es ihnen
nicht gelingt, eine Bestimmung des Kunstwerks zu entwickeln, die sowohl
dessen sinnliche als auch dessen geistige Seite umfasst. Auch wenn er nicht

leugnet, dass die Ansichten teilweise berechtigt sind — wie beispielsweise

® Vgl 13.67.



81

die Auffassung, dass das Gefiihl durch die sinnliche Anschaulichkeit der
Kunst mit angesprochen wird oder dass Kunst moralische Orientierung
vermitteln kann —, betont er immer wieder, dass das Kunstwerk sinnliche

und geistige Seite des Menschen gleichermafien anspreche.

Hegel bestimmt daher den Zweck der Kunst als in ihr selbst liegend. In
diesem Sinne behauptet er,

,dass die Kunst die Wahrheit in Form der sinnlichen Kunstgestaltung

zu enthiillen, [...] und somit ihren Endzweck in sich, in dieser Darstel-

lung und Enthiillung selber habe” (13.82).
Hier formuliert Hegel seine Sichtweise der ,Autonomie der Kunst’. Fiir ihn
ist — im Unterschied zu Kant — Kunst nicht in dem Sinne autonom oder
zweckfrei, dass dies zu ihrer Verabschiedung aus allen gesellschaftlichen
Zusammenhdngen fiihre, sondern Kunstwerke besitzen als geistige Pro-
dukte eine allgemeine Bedeutung fiir den Menschen und die Gesellschaft.
Die Autonomie der Kunst besteht nach Hegel darin, dass sie frei von dufSe-
ren, nicht in ihr selbst liegenden Zwecken ist. Zweck der Kunst ist die Ver-
mittlung eines Geistigen in einem sinnlichen Medium. Aber dieser Zweck
ist kein duferer Zwang, sondern die Kunst ist autonom, weil sie nur ihrem
eigenen Gesetz folgt. Denn sie selbst ist — obwohl sinnlich gestaltetes —
wesentlich geistiges Produkt. Sie ist Selbstdarstellung des Geistes in der
Sinnlichkeit.

Im Anschluss an die Kritik geldufiger Vorstellungen wendet sich Hegel der
wissenschaftlichen Betrachtung von Kunst zu und befasst sich mit be-
stimmten Autoren und Theorien, wie Hirt, Goethe'®, Kant, Schiller, Schel-
ling und den Romantikern, die seiner eigenen Konzeption ndher stehen.
Hegel setzt sich hier mit den unterschiedlichen Bestimmungen von Form

und Inhalt bzw. von Geistigem und Sinnlichem auseinander.

100 Die Theorien von Hirt und Goethe behandelt Hegel schon vorher unter dem Titel:

,Wissenschaftliche Behandlungsarten des Schonen und der Kunst’, weil sie aber
inhaltlich eigentlich eher mit den anderen Theorien zusammenhangen, werden
sie hier auch zusammen mit den anderen dargestellt.



82

In der Diskussion der unterschiedlichen theoretischen Positionen erhebt
Hegel keinen Anspruch auf Vollstandigkeit, sondern widmet sich nur den
Definitionen, , welche ndher auf das hinzielen, was in der Tat in der Idee
des Schonen liegt” (13.33). Zunachst unterscheidet er zwei entgegengesetz-
te theoretische Richtungen, die er beide als einseitig verwirft. Die eine Rich-
tung geht vom Partikularen und Vorhandenen aus, ihre Basis ist empirisch.
Hegel sieht in dieser Vorgehensweise folgende Probleme: Die Vertreter
dieser Richtung beziehen sich nur auf eine sehr beschrankte Anzahl von
Kunstwerken, versuchen aber trotzdem allgemeine Kriterien und Gesetze
zu formulieren:

,Der Inhalt, den sie der Betrachtung unterwerfen, wird aus unserer
Vorstellung als ein Vorhandenes angetroffen und aus ihr heraus in De-
finitionen festgestellt werden. Damit befinden wir uns aber sogleich auf
einem unsicheren, dem Streit unterworfenen Boden. Denn zunichst
konnte zwar scheinen, als sei das Schone eine ganz einfache Vorstel-
lung. Doch ergibt es sich bald, dass sich in ihr mehrere Seiten auffinden
lassen, und so hebt denn der eine diese, der andere eine andere heraus,
oder wenn auch die gleichen Gesichtspunkte berticksichtigt sind, ent-
steht ein Kampf um die Frage, welche Seite nun als die wesentliche zu
betrachten sei” (13.32).

Hegel kritisiert, dass es bei einer empirischen Vorgehensweise an Kriterien

mangelt, anhand derer entschieden werden kann, welche Gesichtspunkte

als wesentlich zu betrachten sind.

Als erstes Beispiel dieser Richtung greift Hegel den Begriff des ,Charakte-
ristischen” des Berliner Kunsthistorikers Alois Hirt** auf. Hirt geht davon
aus, Zweck der Kunst sei der individuelle Ausdruck der wesentlichen Cha-
rakteristika eines Gegenstands. Hegel interpretiert Hirts Essay als Diskus-
sion dartiber, wie der Inhalt, der als ,eine bestimmte Empfindung, Situati-
on, Begebenheit, Handlung, Individuum” bestimmt wird, auf seine Form
bezogen wird und schliefit dann: , Die abstrakte Bestimmung des Charakte-
ristischen betrifft also die Zweckmafiigkeit, in welche das Besondere der
Kunstgestalt den Inhalt, den es darstellen soll, wirklich heraushebt” (13.34).

101 Hirt, Alois: Versuch iiber das Kunstschone. Erschienen in den Horen 1797.



83

Hegel geht davon aus, dass Hirts Begriff des Charakteristischen eine wich-
tige Bestimmung enthalt:

»Nach der Bestimmung des Charakteristischen aber soll nur dasjenige

mit in das Kunstwerk eintreten, was zur Erscheinung und wesentlich

zum Ausdruck gerade nur dieses Inhalts gehort; denn nichts soll sich

als miiflig und tiberfliissig zeigen” (13.35).
Hirts Bestimmung des Charakteristischen ist also fiir Hegel deshalb interes-
sant, weil er Form und Inhalt nicht einfach unterscheidet, sondern weil er
davon ausgeht, dass Form und Inhalt in einem gewissen Sinne identisch
sind: Es gibt kein Moment der Form, dass den Inhalt nicht ausdriickt, oder
es ist tiberfliissig.

Hirt gibt allerdings nach Hegel keine Auskunft dartiber, was genau unter
dem Inhalt des Kunstschonen zu verstehen sei, daher seine Bestimmung sei
rein formell, obwohl sie Wahrhaftes enthalte.'®

Deshalb greift Hegel diesen Gedanken auf und versucht, ihn weiter zu
entwickeln, indem er sich Goethes Bestimmung des Schonen zuwendet.
Goethe versteht den Inhalt als die Bedeutung, auf welche die duflere Er-
scheinung eines Kunstwerks hindeutet.* Fiir Goethe sei das Verhaltnis von
Form und Inhalt paradigmatisch im Leib-Seele-Verhaltnis verwirklicht:

,Ebenso das menschliche Auge, das Gesicht, Fleisch, Haut, die ganze
Gestalt lasst Geist, Seele durch sich hindurchscheinen, und immer ist
hier die Bedeutung noch etwas Weiteres als das, was sich in der unmit-
telbaren Erscheinung zeigt. In dieser Weise soll das Kunstwerk bedeu-
tend sein [...]” (13.36 f.).
Im Kunstwerk sollen sich also Form und Inhalt so zueinander verhalten,
wie der Leib zur Seele. Der ,Leib” wird gleichgesetzt mit dem aufseren Ma-
terial eines Kunstwerks, die ,Seele” mit seiner Bedeutung.** Damit liegt bei

Goethe ein anderes Verstandnis von ,Inhalt’ vor als bei Hirt: Wahrend Hirt

2 ygl. 13.36.

10 Hegel bezieht sich hier auf einen Goethe-Kommentar von Johann Heinrich Meyer

(Geschichte der bildenden Kiinste bei den Griechen. Dresden 1824-36).
1ot Vgl. 13.37.



84

den ,Inhalt’ als ,eine bestimmte Empfindung, Situation, Begebenheit,
Handlung, Individuum®, sozusagen als kiinstlerisches Themenmaterial
bestimmt, denkt Goethe ihn als ,innere Seele” bzw. ,Bedeutung’, die in einer
Interpretation erschlossen werden soll.* Hegel kniipft in seinen Uberle-
gungen zundchst an das Verhiltnis von innerer Bedeutung und auflerer

Darstellung an und erklart, dass

,die Elemente des Schonen ein Inneres, einen Inhalt, und ein Aufleres,
welches jenen Inhalt bedeutet, charakterisiert; das Innere scheint im
Aufleren und gibt durch dasselbe sich zu erkennen, indem das Aufere
von sich hinweg auf das Innere hinweist” (13.37).
Insgesamt sieht Hegel aber weder bei Hirt noch bei Goethe eine nahere
Bestimmung des Inhalts oder des Verhaltnisses von Inhalt und Form.

Hegel unterscheidet die empirische Kunstbetrachtung insgesamt von einer
anderen Richtung, die bemiiht ist, die Idee des Schonen zu ergriinden.*
Einer der wichtigsten Vertreter dieser Richtung sei Platon. Platon betrachte
die Gegenstande nicht in ihrer Besonderheit, sondern in ihrer Allgemein-
heit: ,nicht die einzelnen guten Handlungen, wahren Meinungen, schonen
Menschen oder Kunstwerke, sondern das Gute, das Schone, das Wahre
selbst” (13.39). Platon habe zwar bereits erkannt, dass das Schone als Idee
bestimmt werden miisse, das Problem seiner Auffassung aber bestehe
darin, dass sie die sinnliche Individualitdt der Kunstgegenstande tibersehe
und so zu einer ,abstrakten Metaphysik” werde, die nicht auf wirkliche

Kunstwerke angewendet werden konne.

Wenn der Anspruch der Kunstphilosophie ist, auszumachen, was das
Schone tiberhaupt ist und wie es sich im Kunstwerk zeigt, muss der Begriff
des Kunstschonen so gefasst werden, dass er

»[...] die beiden angegebenen Extreme in sich vermittelt [enthalt, Ein-

fiigung von S5.0.], indem er die metaphysische Allgemeinheit mit der
Bestimmtheit realer Besonderheit vereinigt” (ebd.).

10 Spater werden wir sehen, dass Hegel in seiner Analyse der Struktur des Kunst-

werks die Leib-Seele-Metaphorik weit hinter sich lasst.

s Vgl 13.39.



85

Dies sei in den Asthetiken Kants, Schillers und Schellings der Fall.*” Kant
habe beispielsweise , diesen Vereinigungspunkt nicht nur seinem Bediirf-
nisse nach gefiihlt, sondern denselben auch bestimmt erkannt und vor die
Vorstellung gebracht” (13.83 £.). Die Kritik der Urteilskraft stelle heraus, dass

,im Kunstschonen der Gedanke verkorpert [ist] [...], so dass Natur und

Freiheit, Sinnlichkeit und Begriff in Einem ihr Recht und Befriedigung

finden” (13.88).
Bei Kant erhalt damit die Bestimmung des Verhaltnisses von Inhalt und
Form eine neue Nuance: ,Form” wird nun als sinnliches Material interpre-
tiert; unter ,Inhalt’” wird Gedanke, Freiheit und Begriff verstanden. Damit
wird die Kritik der Urteilskraft tiir Hegel zum Ausgangspunkt fiir das wahre
Begreifen des Kunstschonen. Er kritisiert allerdings, dass ,,auch diese an-
scheinend vollendete Aussohnung” ,schlieslich dennoch nur subjektiv in
Riicksicht auf die Beurteilung wie auf das Hervorbringen, nicht aber das an
und fiir sich Wahre und Wirkliche selbst sein” (13.89) solle.

Schillers grofses Verdienst sei der Versuch, die kantische Subjektivitat zu
durchbrechen und das Schone objektiv zu fassen. Hegel findet bei Schiller
einen weiteren wichtigen Aspekt, der fiir seinen eigenen Kunstbegriff rele-

vant wird:

»,Das Schone ist also [...] die Ineinsbildung des Verniinftigen und Sinn-

lichen und diese Ineinsbildung als das wahrhaft Wirkliche ausgespro-

chen” (13.91).
Die Bestimmung von Form als etwas Sinnlichem hatte sich schon bei Kant
gefunden, neu ist nun die Bestimmung von ,Inhalt” als ,dem Verniinftigen’.
Schiller ist tiber Kant hinausgegangen, indem er die Einheit von beidem als
Prinzip und Wesen der Kunst erfasst hat. Die Bedeutung von Schillers
Neuorientierung besteht darin, dass er diese Einheit als Idee versteht und
die Idee als das , allein Wahrhafte und Wirkliche” (ebd.) erkannt hat. Platon

verstand zwar auch das Schone schon als Idee, aber Hegels grundsatzliche

17 In seiner Auseinandersetzung mit zeitgendssischen Positionen in der Asthetik

kritisiert Hegel auch die Romantiker. Da er von ihnen aber nahezu nichts positiv
aufnimmt, werden sie an dieser Stelle nicht behandelt.



86

Neubestimmung der Idee besteht darin, dass auch die Sinnlichkeit in die
Idee integriert wird. An diese Bestimmung konnte Schelling anschliefSen,
dessen Verdienst nach Hegel darin bestand, dem Begriff der Kunst einen
Ort im System der Wissenschaft zuzuweisen und sie dadurch in ,ihrer
hohen und wahrhaften Bestimmung” (ebd.) aufzunehmen - auch wenn
Hegel der systematischen Positionierung der Kunst bei Schelling letztlich

nicht zustimmt.*®®

Die wichtigsten Ergebnisse der bisherigen Ausfiihrungen konnen nun kurz
zusammengefasst werden: Zunachst wurde dargelegt, wie Hegels Kunst-
begriff systematisch verortet ist. Fiir Hegel ist klar, dass tiber Kunst nur
gesprochen werden kann, wenn man sie in ihrem systematischen Zusam-
menhang begreift. Das heifst, der Begriff der Kunst kann nicht unabhangig
von ihrem systematischen Ort bestimmt werden.

Ferner wurde dargelegt, wie Hegel seinen Kunstbegriff im Bereich der
Geistphilosophie verortet. Mit der Zuordnung der Kunst zum absoluten
Geist konnte die Wahrheitsbezogenheit der Kunst erwiesen werden. Hegel
liefert eine differenzierte Bestimmung der Wahrheit der Kunst, indem er
das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk von anderen Formen, in denen
Wahrheit erfasst werden kann, unterscheidet. Bei Hegel fiihrt die Differen-
zierung des absoluten Geistes zur hierarchischen Stufenfolge von Kunst,
Religion und Philosophie und diese fiihrt zur These vom ,Vergangenheits-
charakter der Kunst'. Diese These wurde zuriickgewiesen, ohne aber He-

gels Pramissen aufgeben zu miissen.

Um Hegels Kunstbegriff vollstandig zu fassen und ihn auf seine Aktualitat
hin zu befragen, muss im Folgenden zum einen die innere Struktur des
Kunstwerks naher in den Blick genommen werden. Daher soll jetzt Hegels
Theorie des Ideals als der hochsten Realisierung dessen, was Kunst tiber-

haupt moglich ist, untersucht werden.

108

Fiir Hegel vollendet nicht die Kunst, sondern die Philosophie das System der
Wissenschaften. Vgl. Kapitel 2.2.6.



87

Zum anderen muss tiber die generelle Bestimmung des Ideals hinaus des-
sen Realisierung in unterschiedlichen Kunstformen dargelegt werden. Hier
kann dann gezeigt werden, wie Hegel Wandel und Verschiedenheit der
Kiinste in seinen Kunstbegriff einschlief3t.



88



89

3. DIE STRUKTUR DES KUNSTWERKS IN HEGELS ASTHETIK

3.1 Die Grundlegung der Werkstruktur in der Logik

Nachdem im letzten Kapitel die Kunst als ,Moment des absoluten Geistes’
entwickelt wurde, soll nun die innere Struktur des Kunstwerks untersucht
werden. Dazu werden die logischen Kategorien, die der Struktur des
Kunstwerks zugrundeliegen, genauer betrachtet. Thema ist vor allem He-
gels Analyse des ,Begriffs’” in der Wissenschaft der Logik, da der absolute
Geist, in dem die Kunst verortet wird, als hochste Kategorie der Geistphilo-
sophie dem Begriff als hochster Bestimmung der Logik entsprechen soll.
Daher liegt es nahe, den Ansatzpunkt fiir ein tieferes Verstandnis der
Struktur des Kunstwerks in Hegels Ausfithrungen zum Begriff zu suchen.
Das heifst, dass von der Beschaffenheit des Begriffs her auch die Struktur
des Kunstwerks deutlich wird.'”

Gemafs des Ziels der vorliegenden Arbeit, die philosophische Relevanz von
Hegels Asthetik fiir eine zeitgendssische Theorie des Kunstwerks aufzuzei-
gen, soll dafiir argumentiert werden, dass bei Hegel keine Werkkategorie
vorliegt, die von einem organizistischen oder klassizistischen Kunstbegriff
abhangt. Dazu muss einerseits der Vorwurf entkraftet werden, Hegel sei —
wie Dieter Henrich formuliert — Klassizist in dem Sinne, dass er einzig der
griechischen Kunst und deren hochster Manifestation, der Plastik des Phi-
dias, die vollendete Realisierung des Kunstbegriffes zuerkenne.*

Andererseits muss die Meinung, Hegels Kunstbegriff beruhe auf der Vor-
stellung einer organischen Einheit im Kunstwerk, zuriickgewiesen werden.
Die Vorstellung von der organischen Einheit verkorpert — kurz gesagt — das
Prinzip, dass ein Kunstwerk so gestaltet werden muss, dass jedes seiner
Elemente notwendig ist, keines tiberfliissig und dass jede Veranderung zu

einer Verschlechterung fiithrt. Die Kunst der Moderne — so viel kann hier

109

Vgl. 13.145: ,Dies ist so zu verstehen, dass das Schone selber als Idee [...] gefasst
werden miisse”.

110 Vgl. Henrich, 2008.



90

schon vorgreifend gesagt werden — ist dadurch charakterisiert, dass sie die
Grundidee einer sich selbst geniigenden und geschlossenen organischen
Einheit infrage stellt. Nur wenn gezeigt werden kann, dass weder das Mo-
dell der Substanz noch das des Organismus das Paradigma fiir das Ver-
standnis der Struktur des Kunstwerks ist, sondern der Begriff, ist eine Mog-

lichkeit eroffnet, Hegels Einsichten fiir die Moderne fruchtbar zu machen.

Dies kann zundchst am Aspekt der Werkidentitit verdeutlicht werden. Die
begriffliche Identitdt ist durch eine innere Prozessualitat gekennzeichnet:
Hegel hebt immer wieder hervor, der Begriff sei wesentlich in sich bewegt.*
Versteht man die Struktur des Kunstwerks als Realisierung einer so gefass-
ten begrifflichen Struktur, kann gezeigt werden, dass Prozesshaftigkeit, die
als ein charakteristisches Merkmal der Kunst des 20. und 21. Jahrhunderts
gilt, in den Begriff des Werks integriert werden kann.*? Dartiiber hinaus
zeigt sich im Begriff eine Struktur, die sich durch Selbstbeziiglichkeit aus-
zeichnet. Realisiert das Kunstwerk die Struktur des Begriffs, muss es sich
ebenfalls durch eine selbstbeziigliche Reflexivitat auszeichnen. Da auch
Reflexivitat haufig als wesentliches Merkmal moderner Kunst angesehen
wird, kann hier auch an die neuere Asthetikdiskussion angekniipft wer-

den.*®

Allerdings scheint Hegels ausdriickliche Bindung der Kunst an den Begriff
des Scheinens, wie sie im letzten Kapitel dargelegt wurde, eher dafiir zu
sprechen, die Kunst nicht der Begriffs- , sondern der Wesenslogik zuzuord-
nen, in der das Verhaltnis von Wesen und Schein eine zentrale Rolle spielt.
Insofern schien der Hegelforschung bis in die 1990er-Jahre hinein die An-
wendbarkeit wesenslogischer Kategorien auf die Kunst und die Festlegung
der Kunst auf eine wesenslogische Struktur gerechtfertigt.'* Weil wesens-

5 Vgl 2B, 6.466 f.
12 Vgl. dazu Kap. 4.2.4 sowie Kap. 5.4.

13 Zur Reflexivitit als wesentlichem Merkmal moderner Kunstformen vgl. z.B.

Hosle 1988, Wandschneider 2005, Kwon 2004, Fischer-Lichte 2004.

e Vgl. z.B. Paetzold 1983, 200; Bungay 1987, 40. Erst in neuerer Zeit wurde verstarkt
darauf hingewiesen, dass der Ort des Kunstwerks aufgrund der Struktur von He-



91

logisch gesehen in der Beziehung von Schein und Wesen das Wesen das
Eigentliche und der Schein das Unselbststandige, Uneigentliche und Ab-
hangige ausmacht, schien das Verhaltnis von Idee und ihrer Gestaltung in
der Kunst nur auf der Basis eines simplen Zeichenverhaltnisses fassbar zu
sein. Aber auf diese Weise fungiert die Kunst im Grunde nur als ,Symptom’
von etwas Nicht-Kiinstlerischem, von etwas Tieferliegendem, in dem an-
scheinend der wahre Grund des Interesses liegt. So wurde Hegel haufig
vorgeworfen, er interessiere sich im Grunde nicht fiir die spezifischen Ei-
genschaften des Kunstwerks, schliefslich seien diese nur Zeichen fiir etwas
anderes, Wesentliches.**

Gegeniiber diesen Auffassungen betont Brigitte Hilmer zu Recht, dass das
sinnliche Scheinen der Idee nicht nur wesenslogisch gedeutet werden kon-
ne, da schon der Begriff des Scheins nicht rein wesenslogisch zu verstehen
sei.” Sie sieht eine Alternative in dem im Ubergang von der Wesenslogik
zur Begriffslogik wichtig werdenden Begriff der Manifestation, deren Be-
deutung von Hegel im Textbestand der Logik untersucht und als genuines
Moment des Begriffs selbst ausfindig gemacht werde.*

Hegels Ausfiihrungen zum Begriff sind die Grundlage fiir ein Verstandnis
des hegelschen Denkens iiberhaupt. Fiir Hegel liegt die Struktur des Be-
griffs nicht nur der Vernunft, sondern auch dem Ich und dem Kunstwerk

zugrunde.

Im Folgenden dient eine kurze Zusammenfassung der hegelschen Ausfiih-
rungen zum Begriff als hochster und zentraler Kategorie der Logik dazu,
das Verhaltnis von Kunstwerk und Begriff naher zu beleuchten. Fokus der
Analyse ist Hegels Versuch, den Begriff von einer abstrakten und eigen-

schaftslosen Substanz abzugrenzen, und den Aspekt der inneren Prozessua-

gels System nicht die Wesenslogik sein kann. Vgl. z.B. Hilmer 1997, 21 f., 54; de
Vos 2005, 41; Schmidt 2005, 108.

e Hegel spricht scheinbar in der Enzyklopadie in genau diesem Sinne davon, dass

die Kunst lediglich , Zeichen der Idee” (10.366) sei.
e Vgl. auch Schmidt 2005, 108.
1w Vgl. Hilmer 1997, 21 £.



92

litit des Begriffs hervorzuheben. Dadurch wird die in sich bewegte Struktur
des Begriffs deutlich, die sich auch am Kunstwerk aufweisen lassen muss.
Denn auch das Kunstwerk muss sich vom ,Begriff’ her verstehen lassen
konnen, soll das Diktum der Vernunft in der Wirklichkeit auch in der

118

Kunstbetrachtung gelten.

3.1.1 Die Begriffslogik als hochste Stufe der logischen Entwicklung

Der Aufbau der Wissenschaft der Logik gliedert sich in zwei Bereiche: in die
objektive Logik, die Seins- und Wesenslogik enthalt, und in die subjektive
Logik, die die Begriffslehre thematisiert. Der Begriff ist fiir Hegel die hochs-
te Bestimmung der Logik und wird als die Synthese von Sein und Wesen
bestimmt. Im Begriff als dem Ergebnis der gesamten logischen Entwicklung
liegt die Wahrheit der vorhergehenden Kategorien: Er vereint Hegel zufol-
ge alle Bestimmungen der Seinslogik und der Wesenslogik in sich.

Die systematische Verortung der Begriffslogik in der Logik entspricht der
Stellung des absoluten Geistes in der Geistphilosophie. Genau wie die
logische Entwicklung in der Begriffslogik ihren Hohepunkt erreicht, ist der
absolute Geist die hochste Stufe der Geistphilosophie. Fiir das Verstandnis
des Begriffs ist insgesamt seine Position innerhalb der Wissenschaft der Logik
wichtig und seine Entwicklung aus dem wesenslogischen Substanzverhalt-

nis, als dessen Wahrheit er eingefiihrt wird.

Wie in Kapitel 2.2 bereits dargelegt wurde, muss nach Hegel die Ab-
schlussbestimmung der logischen Entwicklung als umfassende und zugleich
in sich differenzierte Einheit gedacht werden. Alle vorherigen Bestimmun-
gen werden von ihr umfasst und integriert. Die Abschlussbestimmung der
Logik muss daher auf der einen Seite allgemein sein. Auf der anderen Seite
aber darf sie keine blof§ abstrakte Einheit sein, sondern muss — mit Hegels

e Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Studie von Spahn, der den

Begriff des Lebens unter Bezugnahme auf den Begriff des Begriffs untersucht und
zeigt, inwiefern das Leben durch die prozessuale Identitédt des Begriffs charakteri-
siert ist. Die folgenden Ausfithrungen, die darauf zielen, auch dem Kunstwerk ei-
ne prozessuale Identitdt nachzuweisen, sind wesentlich von Spahn beeinflusst.
Vgl. Spahn 2007.



93

Worten — in sich konkret, also in sich bestimmt und differenziert sein.’® Auf-
gabe der Begriffslogik ist dementsprechend, Allgemeinheit und Bestimmt-
heit zu vereinigen. Da aber der Begriff nicht abgetrennt von seiner logi-
schen Entwicklung betrachtet werden kann, gehort zum Begriff des Begriffs
auch die Manifestation seiner logischen Entstehung. In der Analyse des

Begriffs werden diese Momente im Folgenden zu zeigen sein.

Um zu verstehen, inwieweit die Begriffslogik den Abschluss der logischen
Entwicklung bildet, bietet es sich an, zunachst den Aufbau der Logik insge-
samt zu betrachten. In der Seinslogik geht es um einfache und unmittelbare
Kategorien, die ein umfassendes und unabhangiges ,Sein” ausdriicken sol-
len. Diese Begriffe konnen von ihrem Gegenbegriff abgegrenzt werden —
wie etwa der Begriff des ,Seins” vom Begriff des ,Nichts’. Hegel zufolge
erweist sich nun in der Reflexion auf das, was diese Gegensatzpaare impli-
zit voraussetzen, aber nicht explizit ausdriicken, deren Identitit. Hegel
spricht in diesem Sinne davon, dass ein Begriff in sein Gegenteil, in sein
Anderes iibergeht.” Die Bewegung des Ubergehens — also die eigentliche
Einheit der Gegensaitze — kann aber in den Bestimmungen selbst nicht ex-
pliziert werden. Nur in der Reflexion des Betrachters auf die Gegensatze
wird deutlich, dass eine Bestimmung bereits ihr Gegenteil in sich enthalt.

Thema der Wesenslogik sind indes Bestimmungen, die, wie Hegel es aus-
driickt, bereits ineinander scheinen,” also Relationsbestimmungen, deren
Beziehung aufeinander schon in den Bestimmungen selbst deutlich wird.
So ist beispielsweise der Begriff der Ursache nur zu verstehen, indem er auf
den Begriff der Wirkung bezogen wird, und umgekehrt ist eine Wirkung
nur dann eine Wirkung, wenn sie eine Ursache hat. Auch an den wesenslo-
gischen Bestimmungen erweist sich in der Reflexion auf die Relation der

e Vgl. z. B. 6.345, 8.312. Hier ist wichtig festzuhalten, dass Hegel ,konkret’ in diesem
Zusammenhang nicht als ,empirisch konkrete Sinnlichkeit” versteht. Die hegel-
sche Verwendung dieses Begriffs kann man am besten im Riickgriff auf seine
sprachliche Wurzel: ,das Zusammenwachsen’ verstehen.

20 ygl. 5.70, 8.180.
2 ygl 8.231.



94

Bestimmungen ihre Einheit. Im Unterschied zur Seinslogik kommt zwar die
Beziehung der einzelnen Bestimmungen aufeinander schon zum Ausdruck,
aber nicht deren umfassendes, selbststandiges Bestehen, wie es sich in der
Seinslogik zeigt.

Dementsprechend ist fiir Hegel in der Seinslogik der Begriff der Allge-
meinheit relevant, in der Wesenslogik der Begriff der Verschiedenheit bzw.
Bestimmtheit. In der Begriffslogik versucht Hegel nun die Kategorie des

,Begriffs” als Synthese von Allgemeinheit und Bestimmtheit einzufiihren:

,Der Begriff ist von dieser Seite zundchst {iberhaupt als das Dritte zum

Sein und zum Wesen, zum Unmittelbaren und zur Reflexion anzusehen.

Sein und Wesen sind insofern Momente seines Werdens; aber er ist ihre

Grundlage und Wahrheit als die Identitdt, in welcher sie untergegangen

und enthalten sind” (6.245).
Wenn der Begriff Hegel zufolge die Synthese von Sein und Wesen ist, muss
er einerseits Allgemeinheit sein, also in gewisser Weise zur umfassenden
Bestimmung des Seins zuriickkehren. Andererseits muss er aber auch die
Relationalitdit und Bestimmtheit der wesenslogischen Kategorien in sich
enthalten, das heifdt, er muss konkret sein, sodass die Allgemeinheit nicht
nur eine Abstraktion, sondern in sich differenziert ist. Hegel zufolge muss
der Begriff damit sowohl Identitat als auch Verschiedenheit in sich ausdrii-
cken. Dariiber hinaus muss er als hochste Bestimmung das Resultat der
gesamten vorangegangenen Entwicklung der seins- und wesenslogischen
Kategorien sein: Seine Entwicklung verlauft dahingehend, dass er die Man-
gel der vorangegangenen Bestimmungen aufhebt. Von ihm als Ergebnis der
logischen Entwicklung aus betrachtet, sind alle vorangegangenen Bestim-
mungen als Momente seiner logischen Entwicklung anzusehen. Indem der
Begriff Identitait und Differenz gleichermafien in sich authebt, ist es ihm
nach Hegel moglich, sowohl mit sich selbst identisch als auch eine alle
unterschiedlichen Bestimmungen umfassende Einheit zu sein: Er ist — wie
Hegel schon in der Differenzschrift sagt — die ,Identitiat der Identitdt und
der Nichtidentitat” (2.97).



95

Die Kategorie des ,Begriffs’ wird im letzten Teil der Wesenslogik einge-
fithrt: Der Begriff geht aus dem Substanzverhiltnis als Einheit aus den
Aspekten der Substanzialitat und der Relationalitat hervor.

Die Entwicklung des Begriffs aus der Substanz

Ich werde im Folgenden Hegels Herleitung des Begriffs aus der Kategorie
der ,Substanz’ rekonstruieren. Der Fokus wird dabei darauf liegen, inwie-
weit nach Hegel die Bestimmung der Substanz iiber sich hinaus auf den
Begriff verweist.

Die Kategorie der Substanz ergibt sich am Ende der wesenslogischen Ent-
wicklung. Sie kann nach Hegel dadurch charakterisiert werden, dass sie
bereits die Aspekte der Identitat und der Verschiedenheit synthetisiert.
Dies kann Hegel zufolge am Verhaltnis der Substanz zu ihren Akzidenzien
gezeigt werden: Die Substanz tragt ihre Akzidenzien nicht duflerlich an
sich, sondern integriert sie in sich zu einem Ganzen. Umgekehrt konnen die
Akzidenzien nicht selbststandig fiir sich existieren, sondern nur im Ver-
héaltnis von Substanz und Akzidens. In diesem Verhaltnis bezieht die Sub-
stanz sich in ihren Akzidenzien also auf sich selbst und unterscheidet sich
zugleich von ihnen.

Der Mangel dieses Verhiltnisses, der dazu motiviert, tiber das Substanz-
verhaltnis hinauszugehen, besteht nach Hegel darin, dass die Differenz
zwischen Substanz und Akzidenzien nicht ausreichend manifestiert wird.*
Hegel kritisiert den Substanzbegriff dahingehend, dass in ihm alles ,,unmit-
telbar verschwindend” (6.222) sei, also nicht nur die Differenz, sondern
auch die Identitat.”® Das bedeutet: Ohne Manifestation der Verschiedenheit
tallt der Begriff quasi in sich zusammen.

Das Substanzverhaltnis geht daher nach Hegel in das Kausalitatsverhaltnis
tiber, in dem die Differenz besser zur Geltung kommen soll. Im Kausalver-
haltnis wird die Substanz als die Ursache der Akzidenzien gedacht, wo-

durch das Akzidens als Wirkung bestimmt ist. Durch diese Bestimmung

2 gl 6.221.
12 Vgl. ebd.



96

wird die Akzidens selbst zur Substanz, da sie im Kausalverhaltnis eine
grofsere Selbststandigkeit erhalt: Der Unterschied von Ursache und Wir-
kung ist grofier als der von Akzidens und Substanz. Das Verhiltnis der
beiden Substanzen wird nun so gefasst, dass die Ursache als aktive, die
Wirkung als leidende Substanz bestimmt wird.

Bei ndherer Betrachtung wird allerdings deutlich, dass die Bestimmung als
Kausalitat auch nicht die adaquate Bestimmung dieses Verhiltnisses ist.
Denn der Begritf der Ursache ist ohne den Begriff der Wirkung nicht denk-
bar: Die Ursache ist nur Ursache, weil sie eine Wirkung hat. Umgekehrt ist
der Begriff der Wirkung an den der Ursache gebunden: Die Wirkung wird
ihrem Begriff nach dadurch bestimmt, eine Ursache zu haben. Da Ursache
und Wirkung scheinbar nur wechselseitig zu fassen sind, bestimmt Hegel
die Wechselwirkung als die Wahrheit dieses Verhaltnisses. In der Wech-
selwirkung wirkt jede Substanz indirekt auf sich selbst, indem sie auf die
andere wirkt. Genauer: Etwas ist Ursache fiir ein Anderes, dieses Andere
wirkt auf die Ursache zuriick und ist dadurch selbst Ursache, die erste
Ursache wird zur Wirkung. Bei ndherer Betrachtung ist also jede Substanz
sowohl Ursache als auch Wirkung.

Mit der Wechselwirkung ist das Moment der Differenz hinreichend zum
Ausdruck gebracht, nicht aber das Moment der Identitat, da Ursache und
Wirkung noch als zwei selbststandige Substanzen erscheinen. Hegel ver-
sucht daher zu zeigen, dass beide Substanzen aufserhalb ihrer gegenseitigen
Beziehung nicht fiir sich existieren, sondern als zwei Aspekte ein und der-
selben Sache verstanden werden miissen. Beide Substanzen sind nur noch
formal unterschieden, denn die eine ist — genauer betrachtet — dasselbe wie

die andere. Beide wirken gleichermafien aufeinander ein:

,Indem die Identitat beider Substanzen beider aufeinander wirkender
Substanzen erkannt wird, fallen beide Substanzen in eine einzige zu-
sammen — so wie am Anfang der Entwicklung eine einzige Substanz ge-
standen hatte, die sich nicht zu einer anderen Substanz, sondern nur zu
ihren eigenen Akzidenzien verhalten hatte, die jedoch unmittelbar mit
ihr identisch waren. Jetzt hingegen ist das Moment der Relationalitat in
eine einheitliche Struktur integriert [...]” (Hosle 1988, 231).



97

Dieses Verhaltnis wird von Hegel als Begriff bezeichnet. Im Begriff wird
das urspriingliche Verhiltnis zweier selbstandiger Substanzen zu einer
vermittelten Selbstbeziehung:

,Der Fremdbezug, der der Substanz im Verhaltnis zu den Akzidenzien

und den Akzidenzien im Verhdltnis zur Substanz eignete, ist zu einem

Selbstbezug geworden” (ebd., 231).
Der Begriff integriert beide Substanzen und stellt dadurch ein tibergeordne-
tes Ganzes her. Damit ist er ,Ursache seiner selbst und Wirkung seiner
selbst” (ebd.) und erfahrt keine duflere Einwirkung mehr. Daher ist nach
Hegel mit dem Begriff das Reich der Notwendigkeit verlassen und das der
Freiheit eroffnet.™

Die Struktur des Begriffs

Im Begriff ist Hegel zufolge die Asymmetrie von Identitat und Verschie-
denheit aufgehoben: Es hat sich gezeigt, dass die Substanzen der Wechsel-
wirkung zwar im Bezug aufeinander identisch sind, aber nur dadurch, dass
der Bezug auf die jeweils Andere eine wesentliche Bedingung fiir die eige-
ne Identitat ist: Beide Substanzen gleichen sich darin, dass sie sich nur im
Bezug auf die Andere verwirklichen konnen. Dadurch werden Identitat
und Differenz einerseits bestatigt, andererseits aufgehoben, sodass Hegel
sagen kann: Die Identitat des Begriffs entsteht dadurch, dass die Differenz

125

zugleich manifestiert — , gesetzt” — und aufgehoben wird.”” Hegel sieht im
Begriff eine Struktur realisiert, die sich durch einen negativen Selbstbezug

auszeichnet.” Die Einheit des Begriffs existiert nur dadurch, dass sie sich

2 Vgl 6.251.
12 Vgl. ebd. f.

12 Vgl. 8.302: ,Der Verlauf der Substanz durch die Kausalitit und Wechselwirkung
ist daher nur das Setzen, dass die Selbstindigkeit die unendliche negative Beziehung
auf sich ist, - negative tiberhaupt, in der das Unterscheiden und Vermitteln zu einer
Urspriinglichkeit gegeneinander selbstindiger Wirklichen wird, - unendliche Bezie-
hung auf sich selbst, indem die Selbstandigkeit derselben eben nur als ihre Identitat
ist. [...] Die Wahrheit der Notwendigkeit ist somit die Freiheit, und die Wahrheit der
Substanz ist der Begriff, - die Selbstandigkeit, welche das sich von sich Abstofsen in
unterschiedene Selbstandige, als dies Abstofien identisch mit sich, und diese bei
sich selbst bleibende Wechselbewegung nur mit sich ist.” Weiter heifit es: ,,Der Be-



98

bestiandig in eine innere Differenz entduflert und diese zugleich aufhebt.
Hegel bezeichnet diese Struktur als ,negative Einheit” (8.311; Hervorhebung
S. O.), die sich im Unterschied zu einer ,positiven Einheit’, also einem Zu-
sammenschluss von verschiedenen Etwas, durch eine bestandige Negati-
onsbewegung konstituiert. Das heifst: Der Begriff ,ist’" Hegel zufolge nur
durch das ,Gesetztsein” und ,Aufheben’ der Differenz.”” Die Einheit des
Begriffs ist damit eine sich bestandig prozessual herstellende Einheit, seine

Identitat ist Prozess.

Im Selbstbezug des Begriffs zeigt sich das Verbundensein des Bestimmten
mit dem Allgemeinen.”® Denn der Begriff soll Hegel zufolge keine abstrakte
Einheit sein, die ihren einzelnen Bestimmungen gegeniiber duflerlich ist,
sondern diese Bestimmungen miissen als Bestimmungen des Begriffs selbst
verstanden werden. Die einzelnen Bestimmungen seien nicht mehr — so
stellt Hosle heraus — wie in Seins- und Wesenslogik, andere gegentiber der
zugrunde liegenden Allgemeinheit, sondern der Begriff verhalte sich in

ihnen nur zu sich selbst.'®

Fiir den Begriff ist charakteristisch, dass er drei Momente aufweist: Allge-
meinheit, Besonderheit und Einzelheit. Das Allgemeine wird als Moment
der Identitat des Begriffs mit sich selbst bestimmt. Die Identitat des Begriffs
als Allgemeinheit wird so gefasst, dass sie Spezifizierung bzw. Besonderung
bereits in sich enthalt: Das Allgemeine soll sich von sich aus in die Besonde-
rungen entdufiern, die Unterschiede aus sich selbst heraus erzeugen und
diese sollen im Grunde nichts anderes als Manifestationen seiner selbst
sein. Der Aspekt der ,Besonderheit’ bezeichnet also die Unterschiede, die
beziiglich des Allgemeinen gemacht werden konnen. Dabei fasst das All-
gemeine die Unterschiede aber nicht duflerlich zusammen, sondern be-

griff ist das schlechthin Konkrete, weil die negative Einheit mit sich als An-und-
fiir-sich-Bestimmtsein, welches die Einzelheit ist, selbst seine Beziehung auf sich,
die Allgemeinheit ausmacht” (8.313).

7 Vgl 6.248.
2 Vgl 6.252.
9 ygl. Hosle 1988, 231.



99

stimmt und systematisiert sie. Das Allgemeine wird also durch seinen Ge-
genbegriff, das Besondere, nicht negiert, sondern erhalt sich in ihm, wie
Hosle hervorhebt.” In diesem Sinn kann davon gesprochen werden, dass
Allgemeinheit als ,Identitat mit sich” gedacht werden kann: Das Allgemeine
bleibt in seinen Unterschieden, was es ist; die Beziehung von Allgemeinem
und Besonderem ist also im Grunde eine Selbstbeziehung des Allgemeinen.
Anders formuliert: Das Moment des Allgemeinen kann als die Identitat
verstanden werden, die der Begriff trotz aller Besonderungen aufweist.™
Das Allgemeine integriert das Besondere in sich und bringt seine Vielheit
,auf den Begriff’, es tibergreift das Besondere. Das bedeutet aber auch, dass
das Allgemeine nach Hegel nicht als Abstraktum gedeutet werden darf,
sondern als schlechthin Konkretes gedacht werden muss. Durch das Beson-
dere wird das Allgemeine zwar ndher bestimmt, aber es ist umgekehrt
nicht mit den einzelnen Momenten zu identifizieren — es ist das umfassen-

de, sie libergreifende und durchgreifende Allgemeine.

Das dritte Moment des Begriffs, die Einzelheit, ist Hegel zufolge die Einheit
von Allgemeinheit und Besonderheit. Die Einzelheit ist fiir Hegel das
,Prinzip der Individualitat und Personlichkeit” (6.297). Schon im einleiten-
den Abschnitt ,,Vom Begriff im Allgemeinen” spricht Hegel davon, das Ich
sei ein reales Paradigma fiir den Begriff.”* Denn das Ich sei einerseits eine in
allen Bestimmungen sich durchhaltende Allgemeinheit, andererseits aber
zugleich ,,absolutes Bestimmtsein” (6.253). Damit ist das Ich zum einen eine
sich in allen unterschiedlichen und zufélligen Bestimmungen erhaltende
tibergreifende Allgemeinheit: Weil es ,,von allem, selbst von seinem Leben
abstrahieren” (10.21) kann, bleibt es in allen seinen Zustanden und Erschei-
nungsformen identisch mit sich. Das Ich ist
,Allgemeinheit; Einheit, welche nur durch jenes negative Verhalten, wel-

ches als das Abstrahieren erscheint, Einheit mit sich ist und dadurch al-
les Bestimmtsein in sich aufgelost enthalt” (6.253).

130 Vgl. ebd., 232.
B Vgl 83131,
2 Vgl 6,253,



100

Genauso ist das Ich aber ,die sich auf sich beziehende Negativitat, Einzel-
heit, absolutes Bestimmtsein” (ebd.). Das heifst, es bestimmt sich damit als
Allgemeines, das von seinen Einzelmomenten strikt unterschieden ist und

dadurch als ein Einzelnes.**

Zum anderen ist das Ich aber trotzdem keine reine Abstraktion und getrennt
von seinen Einzelmomenten, sondern ist in gleichem Mafi wesentlich da-
durch bestimmt, dass es diese seine Momente hat. In der Fahigkeit des Ich,
sich von seinen Momenten zu unterscheiden und sich gleichzeitig in ihnen
zu verwirklichen, realisiert sich fiir Hegel sowohl der Aspekt der Besonde-
rung und Vereinzelung als auch der Aspekt der sich in allen Unterschieden

erhaltenden Allgemeinheit.

Insgesamt ist fiir die drei Begriffsmomente charakteristisch, dass diese nicht
voneinander getrennt gesehen werden diirfen, sondern ineinander ver-
schrankt sind.”* Ein Begriffsmoment enthalt immer den Bezug zu den ande-
ren beiden. In diesem Sinne spricht Hegel davon, dass jedes dieser Momen-
te ebenso sehr , ganzer Begriff” (6.272) sei.

Die Struktur des Begriffs ist Hegel zufolge jene Struktur, die der Welt im
Ganzen zugrunde liegen soll. Deshalb sei die Aufgabe der Realphilosophie,
also auch der Kunstphilosophie, ihre Signatur in der Realitat aufzufinden,
denn der Begriff macht

,ebensowohl eine Stufe der Natur als des Geistes aus[...]. Das Leben
oder die organische Natur ist diese Stufe der Natur, auf welcher der

Vgl. ebd.: ,Das Ich aber ist erstlich diese reine sich auf sich beziehende Einheit,
und dies nicht unmittelbar, sondern indem es von aller Bestimmtheit und Inhalt
abstrahiert und in die Freiheit der schrankenlosen Gleichheit mit sich selbst zu-
riickgeht. [...] Jene absolute Allgemeinheit, die ebenso unmittelbar absolute Verein-
zelung ist, und ein Anundfiirsichsein, welches schlechthin Gesetztsein und nur dies
Anundfirsichsein durch die Einheit mit dem Gesetztsein ist, macht ebenso die
Natur des Ich als des Begriffes aus; von dem einen und dem anderen ist nichts zu
begreifen, wenn nicht die angegebenen beiden Momente zugleich in ihrer Abs-
traktion und zugleich in ihrer vollkommenen Einheit aufgefasst werden.”

B Vgl. 8.314: ,Aber das Allgemeine ist das mit sich Identische ausdriicklich in der
Bedeutung, dass in ihm zugleich das Besondere und Einzelne enthalten sei.” Die
Verschrankung der Begriffsmomente zeigt sich z.B. im Urteil oder im Schluss.



101

Begriff hervortritt; aber als blinder, sich selbst nicht fassender, d. h.
nicht denkender Begriff; als solcher kommt er nur dem Geiste

zu” (6.257).

In diesem Sinn ist der Begriff fiir Hegel nicht nur der Abschluss der logi-
schen Entwicklung, sondern zugleich Grundlage der Natur und des Geis-
tes. Daher wird im Folgenden zu zeigen sein, inwieweit auch das Kunst-

werk als Realisierung dieser begrifflichen Struktur zu verstehen ist.

Der Begriff des Begriffs ist eine der zentralen Bestimmungen der hegel-
schen Logik. Vor diesem Hintergrund sind alle folgenden Kategorien der
Begriffslogik Ganzheiten, denen nichts ,Anderes’” gegeniibersteht wie in der
Seinslogik, noch Reflexionsbestimmungen, die nicht synthetisiert werden,
wie in der Wesenslogik. In der Logik thematisiert Hegel nach der Herlei-
tung des Begriffs als Nachstes das Verhaltnis von Begriff und Objektivitat
sowie den Ubergang zur Idee. Hegel geht davon aus, dass der Begriff nicht
nur in unserer subjektiven Vorstellung vorhanden ist, sondern dass auch
die Objektivitat die Struktur des Begriffs hat. Die Struktur der Objektivitat
ergibt sich daher nicht als etwas Begriffsloses, sondern selbst als etwas
Begriffliches. Die Gesamtheit, in der Begriff und Objektivitit zusammenge-
horen, nennt Hegel Idee:

,Die Idee hat nicht nur den allgemeineren Sinn des wahrhaften Seins, der
Einheit von Begriff und Realitit, sondern den bestimmteren [der Einheit]
von subjektivem Begriffe und der Objektivitit” (6.466).

3.2 Das Ideal

Gegenstand des letzten Kapitels war der Begriff als das zentrale Konzept
der hegelschen Logik, das gleichzeitig die grundsatzliche Bestimmung der
Struktur des Kunstwerks ausmacht. Aufgabe des ndchsten Kapitels wird
sein, die spezifische Identitatsstruktur des Begriffs der ,negativen Reflexivi-
tat’ in der Analyse des Kunstwerks aufzuweisen. In Kapitel 2.3.5. wurde
bereits herausgestellt, dass Hegel die Manifestation des Begriffs im Bereich
der Kunst ,Ideal’ nennt. Da Hegel die Struktur des Ideals insbesondere mit
dem Begriff der ,Handlung’ beschreibt, sollen die einzelnen Momente der



102

Handlung thematisiert werden, die begriffslogisch interpretiert werden

konnen.**

Die Analyse des Handlungsbegriffs kann aber nicht einsetzen, ohne sich
zumindest kurz mit dem sogenannten ,Klassizismusvorwurf” auseinander-
zusetzen: Man unterstellt Hegel zu fordern, dass die nachantike Kunst sich
an der klassischen Kunst zu orientieren und diese nachzuahmen habe. Dies
diirfte aber auf Hegels Ansicht kaum zutreffen: Fiir Hegel ist die Entwick-
lung des Geistes unumkehrbar, insofern kann fiir die nachklassische Kunst
die ideale Schonheit des Klassischen nicht mehr hochstes Ziel und Mafistab
sein.”® Grundlage des Klassizismusvorwurfs ist die These vom Ideal als
organischer Ganzheit. Ich werde diese These im Folgenden problematisie-
ren.

3.2.1 Das Modell des Organischen als Paradigma fiir das
Kunstwerk?

Da Hegel in seiner Analyse des Ideals haufig auf eine Leib-Seele- und Or-
ganismus-Metaphorik zuriickgreift'”, ist man in der Hegelforschung lange
davon ausgegangen, dass die Einheit des Ideals letztlich auf dem Modell
des Organismus beruhe. So argumentiert Roche beispielsweise, dass Hegel
das Organische als konstitutiv fiir alle grofSen Kunstwerke ansehe. Ebenso
wie Form und Inhalt zusammengehorten, stainden auch die verschiedenen
Teile nach Hegel in einer organischen Beziehung untereinander. Alle Ele-

mente eines Kunstwerks sollten sich so zueinander verhalten, dass sie einen

1 Die Moglichkeit einer begriffslogischen Interpretation der Handlungsmomente

hat Brigitte Hilmer herausgearbeitet. Vgl. Hilmer 1997, 101 f£.

136 Zum Problem des Klassizismusvorwurfs vgl. insbes. Gethmann-Siefert 1984,

226 f.

137

Vgl. auch z.B. 15.247: ,In Riicksicht auf das poetische Kunstwerk im allgemeinen
brauchen wir nur die Forderung zu wiederholen, dass es, wie jedes andere Pro-
dukt der freien Phantasie, zu einer organischen Totalitat miisse ausgestaltet und
abgeschlossen werden”, 15.249: ,Wir sind dadurch auf einen zweiten zur organi-
schen Gliederung gehorigen Punkt gefiihrt, auf die Besonderung namlich des
Kunstwerks in sich zu einzelnen Teilen, welche, um in eine organische Einheit
treten zu konnen, als fiir sich selber ausgebildet erscheinen miissen.”



103

einzigen Organismus bildeten.”

Allerdings bleibt bei diesen Versuchen
tiber die unklare Bestimmung des Kunstwerks als ,organisches Ganzes’
hinaus aufierst erklarungsbediirftig, warum der Organismus das Paradig-

ma zur Bestimmung des Kunstwerks sein soll.

Ich werde im Folgenden zeigen, dass die These vom Ideal als ,organischer
Ganzheit” zuriickgewiesen werden muss. Dazu werde ich mich mit Hegels
Versuch, die Struktur von Organismus und Kunstwerk voneinander abzu-
grenzen, auseinandersetzen. Da Hegel sich in der Vorlesung von 1923
(Hotho-Mitschrift) am eingehendsten mit der Unterscheidung der Struktur
von Organismus und Kunstwerk beschaftigt, werde ich mich vor allem auf

sie beziehen.” Ich beginne mit einer Klarung des Organismusbegriffs:

Hegel spricht immer wieder davon, der Organismus sei , der Begriff, der
[...] zu seiner Realitat kommt” (9.336). Hegel hebt hervor, dass der lebendi-
ge Organismus als eine gegen seine Umgebung abgegrenzte Einheit exis-
tiert, in der die einzelnen ,Teile’ Glieder sind. Diese Glieder haben ihren
Platz nur innerhalb dieser Einheit und konnen nicht selbststandig fiir sich
existieren.* Der Organismus ist insofern in einem gewissen Sinne als kon-
kretes Allgemeines zu verstehen. Deshalb kann die Organismusmetapher
fiir Hegel als Bild fiir geistige und ideelle Zusammenhéange dienen und der
Vergleich von Kunstwerk und Organismus scheint zunachst einleuchtend

Zu sein.

Fiir Hegel tritt das organische Leben in drei Gestalten auf: als geologischer,
als vegetabilischer und als animalischer Organismus.** Diese drei Gestalten

unterscheiden sich durch ihre Subjektivitatsstruktur.

Schon die unbelebte Natur kann in ihren hoheren Formen als eine selbster-
haltende Totalitdit von Bestimmungen und damit sozusagen als ,geologi-

138

Vgl. Roche 2005, 70 f. Der Vergleich von Kunstwerk und Organismus geht schon
auf Aristoteles zuriick. Vgl. Aristoteles, Poetik, 1450b, 24 f.

1 Vgl. dazu und zu den folgenden Ausfithrungen Hilmer 1997, 80 ff.
10 Vgl. 9.368, 9.372.

W gl 9.337.



104

scher” Organismus begriffen werden. So muss etwa das Sonnensystem als
ein einheitlicher Zusammenhang interpretiert werden, dessen Elemente
wesentlich aufeinander bezogen sind. Aber den unbelebten natiirlichen
Systemen fehlt noch das mit der Idee manifestierte Moment von
Fiirsichsein.** Das bedeutet, allen diesen Formen fehlt Hegel zufolge das
Moment von Subjektivitat. Im Bereich des Lebens besitzt die Pflanze nach
Hegel schon formelle Subjektivitdt, aber noch keine Innendimension — sie
hat keine Empfindungen und kann sich selbst nicht wahrnehmen. Der
tierische Organismus** hingegen ist nicht nur in seiner Gestalt als geschlos-
sene Einheit zu erkennen, sondern ist zugleich fiir sich seiende Subjektivitit:
Er hat die Fahigkeit zur Selbstempfindung. Hegel spricht davon, dass hier
,das Selbst fiir das Selbst” (9.432) sei. Das heifst, das Tier fiihlt im Verhalt-
nis zu aufleren Dingen immer auch sich selbst. Es besitzt damit fiir Hegel
eine Seele. Fiir Hegel ist das Seelische das wesentliche Merkmal des tieri-
schen Lebens. Die Seele besitzt den Charakter der Idealitit, Innerlichkeit und
Identitit: In alle Empfindungen und Auflenwahrnehmungen ist eine
Selbstwahrnehmung mit eingeblendet.”* Das Seelische ist weder sinnlich
wahrnehmbar noch an einen bestimmten dufleren Ort gebunden und bleibt
in der Verschiedenheit seiner Zustande identisch mit sich.

Hegel greift in der Asthetik den Organismusvergleich zunichst auf, um
daran die Struktur des Kunstwerks zu erldutern.*® Er versucht aber im
Verlauf seiner weiteren Argumentation, die Struktur des Organismus und

des Kunstwerks voneinander abzugrenzen.

w2 ygl. 13.158.
. Vgl. z.B. 9.340, 9.371 ff.

144

Vgl. 13.160: ,Die ebenso subjektive als substantielle Einheit der Seele innerhalb
des Leibes selbst zeigt sich z. B. als die Empfindung. Die Empfindung des leben-
digen Organismus gehort nicht nur einem besonderen Teile selbstandig zu, son-
dern ist diese ideelle einfache Einheit des gesamten Organismus selbst. Sie zieht
sich durch alle Glieder, ist tiberall an hundert und aber hundert Stellen, und es
sind doch nicht in demselben Organismus viele tausend Empfindende, sondern
nur Einer, ein Subjekt.”

s Vgl 13.157 ff.



105

Anlass nach einer Entsprechung von Organismus und Kunstwerk zu su-

chen ist — wie Hilmer beschreibt — folgende Eigenschaft eines Kunstwerks:
,Seine Ganzheit scheint jeweils von einem Prinzip oder Zentrum zu-
sammengehalten, das gewissermafsien immateriell oder wenigstens
selbst kein identifizierbares, benennbares Moment des Ganzen, ande-
rerseits auch nicht als selbstandig davon abzuheben ist” (Hilmer 1997,
76).146

Dieses Zentrum scheint genau mit dem identisch zu sein, was Hegel beim

animalischen Organismus als Seele bezeichnet.

Um das Verhaltnis von Seele und dem, was sie beseelt, genauer beschreiben
zu konnen, bietet es sich an, die Wissenschaft der Logik heranzuziehen, wo
Hegel in der ,Idee des Lebens’ das Verhaltnis von Seele und Beseeltem
paradigmatisch dargestellt hat.*

In der ,Idee des Lebens’ ist die Idee als die Einheit von Begriff und Realitat
zunachst noch durch Unmittelbarkeit charakterisiert: ,In ihrer Unmittel-
barkeit ist diese Identitdt von Begriff und Realitat noch unterbestimmt”
(Bilan 2001, 79). Die Explikation erfolgt iiber die drei Abschnitte ,Leben’,
,Erkennen’ und ,absolute Idee’. Das bedeutet, dass die Idee des Erkennens
und die absolute Idee Strukturen entwickeln, die mit dem Begriff ,Leben’
nicht mehr adaquat beschrieben werden konnen. Die Unmittelbarkeit des
Lebens macht sich in der Realphilosophie dadurch bemerkbar, dass sich die
,Begriffseinheit”, die in den Gliedern des Organismus wohnt und ,ihre
Substanz, ihr Trager, ihre Seele, ihr Immanentes” (Hegel (Hotho), 44) ist,

nicht in der sinnlichen Erscheinung wahrnehmen lédsst. In diesem Sinne

146

Vgl. 6.475: , Dieses [das lebendige Individuum; Anmerkung S. O.] ist erstlich das
Leben als Seele, als der Begriff seiner selbst, der in sich vollkommen bestimmt ist,
das anfangende, sich selbst bewegende Prinzip. Der Begriff enthilt in seiner Ein-
fachheit die bestimmte Auferlichkeit als einfaches Moment in sich eingeschlos-
sen.” Dieses Prinzip oder Zentrum ist — wie Hilmer zu Recht herausstellt — mehr
als nur ein Aggregat, denn es erleidet im Unterschied zu diesem durch das Fehlen
eines Teils oder eines Glieds nicht notwendig Abbruch: auch in einem Fragment
kann das Prinzip des Ganzen erkennbar sein. Vgl. Hilmer 1997, 76 f.

ad Insofern ist Bungay nicht zuzustimmen, der das Leib-Seele-Verhiltnis in der

Wesenslogik verortet. Vgl. Bungay 1997, 40.



106

formuliert Hegel: , Diese Einheit ist nicht sinnlich vorhanden, sondern sie
ist Innerliches, ein Geheimes fiir die Anschauung” (ebd., 48 £.).** Durch eine
,sinnvolle Anschauung der Naturgebilde” (13.173) konnen wir Hegel zu-
folge diesen Zusammenhang explizieren, aber dann liege das an unserer
Mitwirkung und nicht am Gegenstand als solchem.

Vor diesem Hintergrund lasst sich auch Hegels zunachst eher wirkungsas-
thetische Argumentation in Hinsicht auf das Naturschone erkldaren: Wenn
wir die Natur als ,schon” ansehen, liege das nicht an der Natur selbst, son-
dern an unseren Erwartungen, die wir an die Natur herantragen. Hegel halt
Kunstwerke nicht fiir schoner als Naturgegenstande, vielmehr ist fiir ihn
verfehlt, Naturgegenstande iiberhaupt als ,schon’ zu bezeichnen.* Denn
am Naturgegenstand kann die Einheit, die dem Schonen zugrunde liegt,
letztlich nur geahnt werden.** Zu einer Manifestation der Einheit am Ge-
genstand selbst sei erst das Ich fahig, indem es seine Seele auch nach aufien
hin zeigt:

,Die Seele des Tieres als Seele offenbart sich nicht an ihm, ist nicht fiir

Andere, welil sie nicht fiir sich ist. Erst das Bewusstsein ist das Ich, das

fiir das Ich ist: der Begriff, der sich gegeniibertritt, fiir sich ist, und so

sich auch flir Andere manifestiert. [...] Erst die bewusste Seele ist kon-

kret, aber ist fiir sich und ist die Einheit ihres Seins und ihrer Manifesta-

tion” (Hegel (Hotho), 63).
Hegel sieht im menschlichen Korper den Organismus, der der Struktur des
Kunstwerks am ehesten entspricht und an dem der Unterschied von beiden
erlautert werden kann. Dabei konzentriert sich Hegel auf das Moment der
Individualitat: Weil er davon ausgeht, dass an der Individualitat die Diffe-

renz von Natur und Kunstwerk aufgewiesen werden kann, stellt er die

148 Vgl. 13.194: ,In dieser Reihe, welche seine Realitdt ausmacht, ist der konzentrierte

Einheitspunkt nicht als zusammenfassendes Zentrum sichtbar und erfassbar.”

18 Vgl. 13.15: ,,In diesem Sinne erscheint das Naturschone nur als ein Reflex des dem

Geiste angehorigen Schonen, als eine unvollkommene, unvollstandige Weise, eine
Weise, die ihrer Substanz nach im Geiste selber enthalten ist.” Vgl. auch Hilmer
1997, 87.

150 Um dies zu prazisieren: Sofern man die Natur anschauend betrachtet (nicht

denkt!), haben wir nach Hegel nur die ,Ahnung des Begriffs” (Hegel (Hotho), 60).



107

Individualitat des Kunstwerks der Individualitit des Naturgegenstands
gegeniiber.” Dass in der Kunstphilosophie die Kategorie der Individualitat
bzw. der Einzelheit wichtig wird, hat damit zu tun, dass die Idee nach
Hegel sinnliche Existenz annehmen soll. Dazu muss sie an einem bestimm-
ten ,Gegenstand” wirklich werden. Hegel versucht nun zu zeigen, dass die
Individualitat des Kunstwerks sich grundsatzlich von der des Organismus
unterscheidet: Der tierische Organismus ist nur ein ,Individuum in sich”
(ebd., 75), ohne seine Individualitat nach aufien zu zeigen. Der menschliche
Korper hingegen steht darin hoher, dass ,der Mensch das fiihlende Eins zu
sein tiberall vergegenwartigt” (ebd., 78). Trotzdem zeigt er Hegel zufolge
nur ein ,,Bild der Endlichkeit” (ebd.) und Unfreiheit.*

Dagegen sei es Sache der Kunst, ,die Erscheinung der Lebendigkeit und
vornehmlich der geistigen Lebendigkeit auch dufierlich in ihrer Freiheit
darzustellen” (ebd., 79). Hegel greift zur Erlauterung die Leib/Seele-
Metapher wieder auf: Wenn das Auge das Fenster zur Seele sei und ein
Kunstwerk alle Punkte seiner Oberflache zu Augen machen wiirde,

,zu einem tausenddugigen Argus, [dann werde] die innere Seele und
Geistigkeit an allen Punkten gesehen” (13.203).**
Ein Kunstwerk sieht uns von jedem Punkt seiner Oberflache an und erlaubt
uns so — metaphorisch ausgedriickt — in seine ,Seele” zu sehen und seine
Bedeutung zu entdecken. Die dufsere Erscheinung ist nichts als die Manifes-

e Vgl. ebd., 73.

152

Hegel sieht die Unfreiheit in der Abhangigkeit des Menschen durch ,Gemiit und
Nattrlichkeit, durch Bedurfnis, durch Staat, durch Gesetz”. Das Individuum sei
nicht aus sich tatig, sondern erscheine als Abhéangigkeit, nicht frei fiir sich. Vgl.
ebd., 77.

13 Vgl. Hegel (Hotho), 79: ,,Fragen wir aber nach einem Organ, in welchem die Seele

als solche erscheint, so wird uns sogleich das Auge einfallen, in dem der Geist als
sichtbarer konzentriert ist. Wir sagten schon friiher, dass an dem menschlichen
Korper im Gegensatz des tierischen iiberall das pulsierende Herz sich zeige. Auf
dieselbe Weise kann von der Kunst gesagt werden, dass sie das Erscheinende an
allen Punkten der Oberflaiche zum Auge zu erheben habe, welches der Sitz der
Seele ist, den Geist erscheinen lasst.”



108

tation des Inneren, jedes Moment des Ganzen ist bedeutungsvoll.”* Hegel
fragt weiter, ,welcher Art die Seele sei, die ihrer Natur nach sich befahigt
zeige, durch die Kunst zu ihrer echten Manifestation zu kommen” (13.204)
und bestimmt die innere Seele, die sich hier zeigt, als Geist.*® Denn dem
,Geiste allein” ist es Hegel zufolge moglich,

seiner Auflerlichkeit, wenn er durch dieselbe auch in die Beschrankt-

heit eintritt, dennoch zugleich den Stempel seiner eigenen Unendlich-

keit und freien Riickkehr zu sich aufzudriicken” (13.204).%*
Man kann daher sagen, dass das Kunstwerk ist im Unterschied zum Orga-
nismus als unendlich und , Riickkehr zu sich” bestimmt bzw. als Wissen von
sich. Da der Geist nach Hegel insgesamt als Selbsterkenntnis zu verstehen
ist — in den Bereichen des subjektiven und objektiven Geistes ist seine
Selbsterkenntnis noch unvollstandig, im absoluten Geist vollendet sie sich
als Wissen von der Idee — miissten also Kunstwerke ein Wissen von sich

manifestieren.

Genau hier liegt der Unterschied der Struktur des Kunstwerks und der
Struktur des Organismus: Das Organische insbesondere macht aus, dass es
zwar eine Realisierung des Begriffs ist — aber es weif§ nichts dartiiber. Des-
halb ist festzuhalten, dass das Organische nur quasi begrifflicher Zusam-
menhang ist, ihm fehlt das Wissen von sich. Als Moment des absoluten
Geistes ist Kunst nicht nur selbst Idee, sondern zugleich eine Form des
Wissens der Idee. Das Kunstwerk zeigt die Wahrheit des Organischen: Die-
ses ist mangelhaft, denn ihm fehlt der begriffliche Selbstbezug. Deshalb
reicht die Organismusstruktur nicht an das heran, was das Kunstwerk

= ygl. 13.203.

15 Damit wird allerdings auch, wie Hilmer zutreffend bemerkt, der Ausdruck , See-

le” fiir diese Art Einheit fraglich, verandert zumindest seine Bedeutung. Wenn die
Seele nicht mehr als innerer Zusammenhang zu ahnen sei, sondern im sichtbaren
Zusammenhang aufgehe, entfalle endgiiltig eine Redeweise, die den Schein erwe-
cke, als handle es sich dabei um eine fiir sich subsistierende Entitat. Vgl. Hilmer
1997, 89.

158 Diese Bestimmung des Geistes ist in Hegels Begriff des Geistes, der oben entwi-

ckelt wurde, begriindet. Vgl. Kap 2.2.1.



109

wesentlich nach Hegel ausmacht: Wissen von sich selbst zu haben. Das

Kunstwerk realisiert damit Strukturen, die mit Riickgriff auf das Organi-

sche nicht angemessen beschrieben werden konnen.*” Dazu gehort auch,

dass das Kunstwerk den scheinbaren Gegensatz von Leib und Seele auf-

hebt. Inneres und Aufleres werden nicht mehr als Gegensatzpaar verstan-

den, sondern, da sie ihre Einheit in der Idee haben, als identisch bzw.

gleichwertig. In diesem Sinne sagt Hegel tiber das Ideal:

,[D]as Auflere muss mit einem Inneren zusammenstimmen, das an ihm
selbst ein Wahres ist. Das ist die Natur des Idealen iiberhaupt, das da-
rin besteht, dass das duflerliche Dasein als dem Inneren gemaf} und zu
ihm zuriickgefiihrt ist [...]” (Hegel (Hotho), 81)."*

Der Organismusbegriff ist dementsprechend nicht zur Erklarung der Struk-

tur des Kunstwerks geeignet.

157

158

Insofern lasst sich Hegels Ausgrenzung des Naturschdnen in seiner Asthetik
nicht, wie Roche argumentiert, ausschliefSlich mit seiner Abwertung der Sinnlich-
keit begriinden. Das Kunstwerk realisiert nach Hegel eine hohere Komplexitat,
die tiber die des Organischen hinausreicht. Vgl. Roche 2005, 78 f.

Deshalb kann dieses Verhaltnis auch nicht, wie bei Bungay, wesenslogisch ver-
standen werden. Er geht davon aus, dass die Begriffe, die Hegel andauernd ver-
wende, um Kunst zu erkldaren (Form und Inhalt, innen und aufsen) selbst wesens-
logische Bestimmungen seien, sodass die Momente der Idee (Begriff und Realitét)
sich zu einander verhielten wie Wesen zu ,Schein’. Die Wesenslogik gebe das rein
logische Verhiltnis des Leib-Seele-Verhaltnisses. Diese Parallele sei fiir Hegel
nicht nur ein Bild, sondern konstituiere einen Anspruch, wie Bedeutung in der
Kunst vermittelt werde. Sie begriinde die Art des Ausdrucks nicht, aber expliziere
sie, indem sie eine exakte Parallele anfiihre. In derselben Weise, wie Korper und
Seele in der Anthropologie behandelt werden, werde der Korper als , Kunstwerk
der Seele” beschrieben. Also verhalte sich in der Kunst Inhalt (Begriff) zu Form
(Realitdat) wie Wesen zu Schein. Der Inhalt als Seele des Werks determiniere die
Form vollstandig, indem er sie mit Bedeutung erfiille. Vgl. Bungay 1987, 40 f. Eine
ahnliche Deutung von Hegel als ,Gehaltsasthetiker” gibt auch Paetzold, der Hegel
vorwirft, die ,Formproblematik” in seiner Kunsttheorie vollig vernachlassigt zu
haben. Vgl. Paetzold 1983, 215 f. Nun lésst sich aber aus dem bisher Entwickelten
erhellen, dass es sich bei Hegel eben nicht um diese Art von Inhaltsasthetik han-
delt.



110

Deshalb greift Hegel in seiner Analyse des Ideals auf den Begriff der
,Handlung’ zurtiick, um die Struktur des Kunstwerks zu explizieren.” Der
Handlungsbegriff dient Hegel dazu, die Einheit des Kunstwerks als in sich
prozesshaft darzustellen. Hegel unternimmt den Versuch, die beiden As-
pekte von Werkidentitdat und Prozesshaftigkeit nicht als Gegensatz zu ver-
stehen, sondern in der Theorie des Kunstwerks zusammenzufiihren — in
dem Sinne, dass die prozessualen Momente der Handlung in der Struktur

des Kunstwerks nachweisbar sind.

Im folgenden Kapitel soll die wesentliche Bedeutung des Handlungsbe-
griffs fiir Hegels Kunsttheorie herausgestellt werden. Das Forschungsinte-
resse daran war bisher nicht besonders grof3,* vielmehr wurde Hegel eher
ein am harmonistischen Schonheitsbegriff orientierter Organizismus unter-
stellt.*® In der neuern Hegelforschung hat vor allem Brigitte Hilmer die
zentrale Bedeutung des Handlungsbegriffs herausgearbeitet. Die folgenden

162

Austiihrungen orientieren sich an ihren Untersuchungen.

9 vgl. 13.229 ff.

160

Einschldgig sind hier vor allem Wiehl 1971, Peres 1983 und insbesondere Hilmer
1997.

1ot Vgl. dazu Hilmer 1997, 98.
Vgl ebd., 98-123.



111

3.2.2 Das Ideal als ,Handlung’

Es wird in den folgenden Ausfithrungen darum gehen, inwieweit die Ein-
heit des Ideals auf der Grundlage von Hegels Theorie des Begritfs als eine
sich prozessual herstellende Einheit gedeutet werden kann. Hegel nimmt
diese Analyse unter dem Aspekt der wirklichen Bestimmtheit des Ideals vor.
Unter ,Bestimmtheit” versteht Hegel die Weise, wie die dufSere Wirklichkeit
den Gehalt und die Gestalt der Kunst beeinflusst und selbst wiederum von
der Kunst ins Werk gesetzt wird. Hegel unterteilt die Bestimmtheit des
Ideals in drei Bereiche: die ,ideale Bestimmtheit als solche”, also das Gottli-
che; die ,Handlung”, das heifit die historischen und gesellschaftlichen
Voraussetzungen von Kunst, und schliefdlich die , dufserliche Bestimmtheit
des Ideals” (13.230), in der Hegel die abstrakte Auferlichkeit des Materials
und das Verhiltnis des Kunstwerks zum Publikum diskutiert. Angesichts
der Fiille des Materials, das Hegel in diesem Abschnitt thematisiert, werde
ich mich auf meine Hauptintention, die Struktur des Ideals herauszuarbei-
ten, beschranken miissen und werde daher vor allem nachvollziehen, wie
der Handlungsbegriff bei Hegel dazu dient, die Struktur des Kunstwerks
zu verdeutlichen.

In den einleitenden Anmerkungen zum Ideal skizziert Hegel, dass dieses
durch zwei zunachst widerspriichliche Eigenschaften bestimmt sei: Auf der
einen Seite sei es , die tatlos ewige Ruhe in sich”, eine Einheit und Abge-
schlossenheit, in der ,das an sich selbst Wahrhaftige [...] hier nur in seinem
Dasein als auf sich selber bezogen” (13.232) bleibe. Andererseits sei das
Ideal schon seinem Begriff nach durch Bestimmtheit und Besonderheit und
damit durch Prozessualitiat charakterisiert. Mit ,der ins Dasein herausge-
kehrten Besonderheit” sei daher ,zugleich das Prinzip der Entwicklung”
und in diesem das , Verhaltnis nach aufSen” verbunden. Diese Entwicklung
als ,in sich differente[...], prozessierende[...] Bestimmtheit des Ideals”
bezeichnet Hegel als ,Handlung” (13.233). In den Ausfiihrungen zur Hand-
lung thematisiert Hegel das Problem, wie sich , Abgeschlossenheit” und
,tatige Bewegung und Entfaltung” (ebd.) zusammendenken lassen.*® Die

Vgl 13.229f.



112

Handlung als Ganzes ist wiederum in drei Momente unterteilt: den allge-

meinen Weltzustand, die Situation und den Charakter.**

Bevor im Folgenden Hegels Argumentation rekonstruiert werden kann, soll
zunachst auf ein wesentliches Problem kurz eingegangen werden, das vor

165

allem von Hilmer aufgegriffen wurde.

So drangt sich sofort die Frage auf, inwieweit der Begriff der Handlung
tiberhaupt zur Charakterisierung der Struktur des Kunstwerks angebracht
ist. ,Handlung’ scheint weniger eine Kategorie zu sein, mit der man die
Struktur des Kunstwerks beschreiben kann, sondern vielmehr im Bereich
der Tragodientheorie Anwendung zu finden und eher das im Kunstwerk
Dargestellte zu beschreiben.* Aristoteles spricht in diesem Sinne von der
Tragodie als ,Darstellung einer Handlung’.* Hegel scheint sein Hand-
lungskonzept tatsachlich, wie Hilmer beschreibt, in Auseinandersetzung
mit Aristoteles” Tragodientheorie entwickelt zu haben. Hilmer geht davon
aus, dass Hegel sich aber von dem entferne, was als eine einleuchtende
Beschreibung der Struktur klassischer Tragdodien gelten konne. Das habe
zwei Griinde: Erstens unterscheide Hegel nicht, wie Aristoteles, zwischen
mythos und kiinstlerischem Vollzug, Dargestelltem und Darstellung, son-
dern scheine das eher zusammenfallen lassen zu wollen. Zweitens betone
Hegel im Unterschied zu Aristoteles den Vorrang des Handlungssubjekts:
Filir Aristoteles stifte nicht dieses die Einheit des Werks, sondern der my-
thos. Hegel scheine also vielmehr ein Konzept anzuvisieren, demzufolge ein
Kunstwerk Handlung nicht nur durch Vor- oder Auffithrung darstelle (im
Sinne von Aristoteles), sondern diese Handlung gewissermafien selbst sei.
Handlung werde so zu einer Kategorie, die die Gestaltung selbst eher cha-

gl 13.235.
165 Vgl. Hilmer 1997, 98 ff.

166

Daher wurde die Handlungstheorie in der Hegelforschung haufig als falsch
verortete TragOdientheorie missverstanden. Zum Beispiel bei Kwon 2001, 162;
Gethmann-Siefert 1984, 287, 294 ff.; de Vos 2005, 46 f.

167 Vgl. dazu Hilmer 1997, 98 ff.



113

rakterisiere als das im gegenstandlich-mimetischen Sinn von ihr dargestell-
te.

In den folgenden Ausfiihrungen werde ich mich an Hilmers Interpretation
orientieren. Zundchst sollen die einzelnen Momente der Handlung naher in
den Blick genommen werden (3.2.3), anschlieffend wird das Verhaltnis von
Kunstwerk und dem, was Hegel als ,AuBlerlichkeit’ bezeichnet, untersucht
(3.2.4). Dann kénnen die bisherigen Uberlegungen zusammengefiihrt und
ein kurzes Zwischenfazit gezogen werden (3.2.5).

3.2.3 Die Momente der Handlung: Weltzustand, Situation,
Charakter

Die Handlung als Ganzes gliedert sich Hegel zufolge in drei Handlungs-
momente: den allgemeinen Weltzustand, in dem sie sich realisiert, ihren
Anlass in der Entwicklung des Weltzustands zu einer kollisionsvollen
Situation und schliefSlich den Charakter, der die eigentliche Handlungsbe-
wegung ausfiihrt.”® Hegel hat nicht ausdriicklich erwahnt, dass die drei
Handlungsmomente begriffslogisch interpretiert werden sollen, aber es gibt
durchaus Anhaltspunkte dafiir.’® Versteht man die Handlungsmomente
begriffslogisch, macht der allgemeine Weltzustand als Ausgangspunkt der
Handlung das Moment des Allgemeinen aus. Er realisiert sich in den herr-
schenden allgemeinen Machten, etwa in der Gestalt von Gottern. Aus die-
sem Zustand heraus entsteht eine kollisionsvolle Situation, in der die Span-

Vgl. 13.235: ,,In dieser Beziehung fordern drei Hauptpunkte unsere nahere Auf-
merksambkeit: erstlich der allgemeine Weltzustand, welcher die Voraussetzung fiir
die individuelle Handlung und deren Charaktere ist; zweitens die Besonderheit
des Zustandes, dessen Bestimmtheit in jene[r] substantielle[n] Einheit die Ditfe-
renz und Spannung hervorbringt, die das Anregende fiir die Handlung wird, -
die Situation und deren Konflikte; drittens die Auffassung der Situation von Seiten
der Subjektivitat und die Reaktion, durch welche der Kampf und die Auflésung
der Differenz zum Vorschein kommt, — die eigentliche Handlung.”

169 Hegel hat zwar nicht explizit erwdhnt, dass die Grundlage der Handlungsstruk-

tur der Begriff ist, zieht aber, um die einzelnen Handlungsmomente zu erldutern,
immer wieder die Begriffsbestimmungen Allgemeinheit, Besonderheit, Einzelheit
heran. Vgl. 13.235 ff. Vgl. dazu auch Hilmer 1997, 103.



114

nungen der allgemeinen Machte untereinander deutlich werden. Die kolli-
sionsvolle Situation ist als Moment der Besonderheit zu verstehen. In dieser
Kollision wirken die allgemeinen Machte als Pathos in den Individuen, die
sich durch die eigentliche Handlungsbewegung zu Charakteren entwi-
ckeln. Der Charakter als letzte Stufe dieses Prozesses macht das Moment
der Einzelheit aus. In der Einheit des Charakters mit sich muss daher das

,Allgemeine nun aber jener Méchte [...] in den besonderen Individuen

zur Totalitdt und Einzelheit in sich zusammenschliefSen. Diese Totalitat

ist der Mensch in seiner konkreten Geistigkeit und deren Subjektivitat,

die menschliche totale Individualitat als Charakter” (13.306).
Der Charakter muss daher Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit in
sich vereinen. So seien beispielsweise die homerischen Helden ,jeder ein
Ganzes, eine Welt fiir sich” (13.308), ein ,,in sich festes Eins” (ebd.), zugleich
aber ist im homerischen Helden ,der ganze Olymp” ,in seiner Brust”
(13.307) versammelt.

Hegel hat die einzelnen Handlungsmomente in seinen Vorlesungen teil-
weise unterschiedlich gedeutet. Diese Varianten sind in einigen Punkten
erhellend. Deshalb werde ich gegebenenfalls auf die Veranderungen, die

Hegel an bestimmten Stellen vorgenommen hat, eingehen.*

Insgesamt ist auffallig, dass Hegel die einzelnen Handlungsmomente in
keiner Vorlesung unabhéangig voneinander erldutern kann. Beispielsweise
zieht er, um den ,allgemeinen Weltzustand’ zu erlautern, immer wieder

den ,Charakter” heran.
a)  Der allgemeine Weltzustand

Das erste Moment der Handlung ist Hegel zufolge der ,allgemeine Weltzu-
stand” (13.235). Unter ,Weltzustand” versteht Hegel eine ,allgemeine
Weise des [geistigen] Daseins” (Hegel (Hotho), 84, Einfiigung S. O.), das
heifst den Zustand der sittlichen Werte einer Kultur oder Gesellschaft. Die
sittlichen Werte bezeichnet er als ,, das Substantielle”:

1o Ich beziehe mich auf die Vorlesungsmitschriften von 1820/21 (Hegel (Ascheberg)),
von 1823 (Hegel (Hotho)) und von 1826 (Hegel (von der Pforten)).



115

,Wenn wir in dieser Beziehung von Zustand sprechen, so ist hierunter
die allgemeine Art und Weise verstanden, in welcher das Substantielle
vorhanden ist, das als das eigentlich Wesentliche innerhalb der geisti-
gen Wirklichkeit alle Erscheinungen derselben zusammenhalt. Man
kann in diesem Sinne z.B. von einem Zustande der Bildung, der Wis-
senschaften, des religidosen Sinnes oder auch der Finanzen, der Rechts-
pflege, des Familienlebens und anderer sonstiger Lebenseinrichtungen
sprechen. Alle diese Seiten sind dann aber in der Tat nur Formen von
ein und demselben Geiste und Gehalt, der sich in ihnen expliziert und
verwirklicht” (13.235).
Fir Hegel ist der allgemeine Weltzustand sozusagen die geistige Basis fiir
die Kunst."”* Damit das Ideal sich realisieren kann, muss der Weltzustand
allerdings eine bestimmte Beschaffenheit haben. Mit anderen Worten: Die
Realisierung des Ideals ist an bestimmte historische und gesellschaftliche

Bedingungen gebunden.

Um zu zeigen, unter welchen Bedingungen das Ideal verwirklicht werden
kann, unterscheidet Hegel zwei Formen des allgemeinen Weltzustands: die
antike ,Heroenzeit”? und die , gegenwartige[n], prosaische[n] Zustan-
de”*”. Allein in der antiken Heroenzeit kann Hegel zufolge das Ideal reali-
siert werden, denn im
,Ideal aber soll gerade die besondere Individualitdt mit dem Substanti-
ellen in trennungslosem Zusammenklange bleiben, und insoweit dem
Ideal Freiheit und Selbstandigkeit der Subjektivitat zukommt, insoweit
darf die umgebende Welt der Zustande und Verhiltnisse keine fiir sich
bereits unabhiangig vom Subjektiven und Individuellen wesentliche Ob-
jektivitat haben” (13.237 £.).
Im heroischen Weltzustand befindet sich das Subjekt noch in unmittelbarer
Einheit mit den substanziellen Machten. Die Verwirklichung des Ideals ist
daher daran gebunden, dass das ,Substantielle noch in den Individuen
eingeschlossen” ist, ,und dass dies und jenes Recht sei” , durch die subjek-
tive Willkiir des Individuums” geschehe (Hegel (Hotho), 85). Hegel charak-

. Vgl. Hegel (Hotho), 83.
72 Vgl 13.236 ff.
7 Vgl 13.253 ff.



116

terisiert den heroischen Weltzustand damit als ,staatslosen Zustand”
(13.243), als eine vorgesetzliche Gesellschaft, in der die heroischen Indivi-
duen ,selbst das Gesetz” und die ,,Stifter von Staaten” (13.244) sind.” Die
Heroen handeln

,ohne einem fiir sich bestehenden Gesetz, Urteil und Gericht unter-
worfen zu sein [...], so dass Recht und Ordnung, Gesetz und Sitte von
ihnen ausgehen und sich als ihr individuelles Werk, das an sie gekntipft

bleibt, verwirklichen” (ebd.).*”
Hegel begriindet die Bindung des Ideals an den heroischen Weltzustand
mit der Bindung des Ideals an die Sinnlichkeit. Wenn das Substanzielle im
Sinnlichen zur Erscheinung kommt, kann es — weil es nicht reflexiv be-
griindet ist — keine intersubjektive Geltung beanspruchen, sondern sich nur
im subjektiven Bereich verwirklichen.”® So sind es gerade die heroischen
Subjekte, die auf der Grundlage ihrer ,individuellen Selbstandigkeit”
(13.236) zu Tragern der Sittlichkeit werden. Denn sie handeln nicht auf der
Basis von allgemeinen Grundsatzen oder im Rahmen von staatlichen Insti-
tutionen, sondern folgen ihrem eigenen , Pathos” (13.301 f.). Heroen sind

Individuen,

,welche aus der Selbstandigkeit ihres Charakters und ihrer Willkiir
heraus das Ganze einer Handlung auf sich nehmen und vollbringen
und bei denen daher als individuelle Gesinnung erscheint, wenn sie das
ausfuhren, was das Rechte und Sittliche ist. Diese unmittelbare Einheit
aber von Substantiellem und Individualitdt der Neigung, der Triebe,
des Wollens liegt in der griechischen Tugend [...]” (13.243 £.).

Wichtig fiir die Realisierung des Ideals ist Hegel zufolge also, dass das

Allgemeine nicht selbststandig, in der Form von , Recht und Ordnung”,

sondern nur als ,subjektives Gefiihl” (13.238) existiert. Die apetr), die bei-

7 gl 12.56.

17 Peres nimmt an, dass historisch-soziologisch hierfiir die Zeit des Ubergangs von

der familidren Sippenorganisation zum archaischen Konigtum, vom vorgesetzli-
chen Zustand, der sich durch Vasallentreue gegeniiber dem Konig auszeichne,
zur Staatenbildung angesetzt werden konne. Vgl. Peres 1983, 65.

176 Vgl. Kwon 2003, 156 f.



117

spielsweise die homerischen Heroen verkorpern, liegt ausschliefSlich in
ihrem subjektiven Gewissen. Insofern ist die objektive Welt dem Subjekt
gegeniiber nicht selbststandig, sondern zeigt sich als innere Bedingung des
subjektiven Wollens. Damit eroffnet sich aber zugleich der Raum fiir eine
gewisse Zufalligkeit in der subjektiven Willensbildung: Sie hangt nur an

der personlichen Geisteshaltung der handelnden Individuen.*”

Hegels These ist, dass sich im heroischen Subjekt Allgemeinheit und Indi-

vidualitat wechselseitig durchdringen,

,indem ebensosehr das Allgemeine durch das Einzelne erst konkrete
Realitdt gewinnt, als das einzelne und besondere Subjekt in dem All-
gemeinen erst die unerschiitterliche Basis und den echten Gehalt seiner
Wirklichkeit findet” (13.237).
Die Heroen namlich sind die ,grofien Menschen in der Geschichte, deren
eigene partikulare Zwecke des Substantielle enthalten, welches Wille des
Weltgeistes ist” (12.45). Dadurch vollbringt das heroische Individuum,
indem es nur seinem eigenen Gewissen nachgeht, zugleich ein Allgemei-
nes. Im heroischen Zeitalter kommt daher das Substanzielle nur im Indivi-

duum zur Realitat.

Das ist im prosaischen Weltzustand nicht mehr so. Denn hier hat das sub-
stanziell Allgemeine im Staat in Recht und Gesetz eine objektive Gestalt
angenommen. Im Staat beruht z. B. die Gerechtigkeit nicht mehr auf den
einzelnen Handlungen selbststandiger Individuen, die nur sich selbst ver-
pflichtet sind. Der Unterschied von heroischem und prosaischem Weltzu-
stand zeigt sich Hegel zufolge insbesondere am Beispiel individueller Ge-
rechtigkeit: Der antike Heros hatte noch das Recht, ein Unrecht durch Ra-
che wiedergutzumachen. Im modernen Staat hingegen gibt es einen recht-
lich kodifizierten und fiir alle geltenden Strafvollzug, der eine verletzte

Sittlichkeit wiederherstellt. Die moderne Strafe wird von Vertretern der

177 ,Denn ist das Allgemeine und Durchgreifende des menschlichen Lebens in der

Selbstandigkeit der Individuen unmittelbar nur als deren subjektives Gefiihl,
Gemiit, Charakteranlage vorhanden und soll es keine andere Form der Existenz
gewinnen, so wird es eben dadurch schon dem Zufall des Willens und Vollbrin-
gens anheimgestellt” (ebd.).



118

offentlichen Gewalt vollzogen und hat damit die individuellen Momente
der Rache verloren.”

Weil im Staat das Allgemeine in Gesetzen, Institutionen usw. objektiv ge-
worden ist, verliert das heroische Individuum nun nach Hegel seine sittli-
che Autonomie. Im heroischen Weltzustand hingegen ist das Allgemeine
gewissermafsen verborgen vorhanden, weil noch nicht in der festen und
objektiven Form eines Gesetzes verwirklicht. Gestalt gewinnen kann das
Allgemeine hier erst in der Handlung des heroischen Individuums, erst hier
wird das verborgene substanzielle Allgemeine fiir die Gemeinschaft zu-
ganglich. Das heroische Individuum partizipiert aber am Allgemeinen nicht
durch den Gedanken, die Reflexion — eine vermittelte Einheit von Allge-
meinem und Individuum -, sondern das Allgemeine ist im Individuum
wirklich, ,als das Eigene seines Charakters und Gemiits” (13.238). Damit tragt

das Individuum gleichsam die ganze gesellschaftliche Totalitat in sich.

Hegels These ist, dass die Wirklichkeit des Ideals einen anderen Zustand
beansprucht als den der prosaischen Welt, da diese die Bedingungen, die
die Realisierung des Ideals fordert, nicht mehr erfiillt. Der nachantike Welt-
zustand lasst sich nach Hegel nur noch begrenzt kiinstlerisch erfahren und
darstellen. Was in der Antike hauptsachlich die Kunst geleistet hatte, ist
nach Hegel in der nachantiken Gesellschaft langst wesentlich adaquater
vom begrifflichen Denken iibernommen worden, denn die Rechts- und
Gesellschaftsverhdltnisse der biirgerlichen Gesellschaft und auch der christ-
liche Gott, der als reiner Geist verstanden wird, entziehen sich der sinnlichen
Vergegenwartigung. Im nachantiken Leben mache es — so Hegel — die , Ref-
lexionsbildung” (13.24) es dem Menschen ,, zum Bediirfnis”,

,allgemeine Gesichtspunkte festzuhalten und danach das Besondere zu

regeln, so dass allgemeine Formen, Gesetze, Pflichten, Rechte, Maximen

als Bestimmungsgriinde gelten und das hauptsachlich Regierende sind.

Fiir das Kunstinteresse aber wie fiir die Kunstproduktion fordern wir

im allgemeinen mehr eine Lebendigkeit, in welcher das Allgemeine

nicht als Gesetz und Maxime vorhanden sei, sondern als mit dem Ge-
miite und der Empfindung identisch wirke, wie auch in der Phantasie

178 Vgl. 13.242 f. Vgl. auch Paetzold 1983, 217.



119

das Allgemeine und Verniinftige als mit einer konkreten sinnlichen Er-

scheinung in Einheit gebracht enthalten ist. Deshalb ist unsere Gegen-

wart ihrem allgemeinen Zustande nach der Kunst nicht giins-

tig” (13.25).
Indem Hegel das Ideal an einen bestimmten Weltzustand bindet, themati-
siert er zugleich die Moglichkeit der Manifestation des Weltzustands im
Kunstwerk iiberhaupt. Anders formuliert: Es geht ihm um die Bedingung,
unter der Kunstwerke dem noch nicht selbststandig in Erscheinung getre-
tenen allgemeinen Weltzustand eine Gestalt geben konnen — also um die
Bedingungen, unter denen das Kunstwerk das substanzielle Allgemeine fiir
eine Gesellschaft anschaulich darstellen kann. Hegels These lautete, dass
das Allgemeine noch nicht fiir sich zur Existenz gekommen sein diirfe.
Damit verbunden ist zwar, dass das Allgemeine, das im Kunstwerk mani-
festiert wird, in gewisser Weise kontingent bleibt, weil es das Resultat einer
,blofs” asthetischen Deutung der Welt und nicht reflexiv abgesichert ist.
Trotzdem kommen erst im Kunstwerk die zentrale und wesentliche Welt-
anschauung einer Gesellschaft zum Vorschein. Das Kunstwerk ist — obwohl
es das Produkt einer subjektiven Tatigkeit ist, eben nicht blofs der Ausdruck
einer rein subjektiven Besonderheit, sondern veranschaulicht zugleich die
substanzielle Allgemeinheit, die die geistige Basis fiir eine menschliche
Gemeinschaft ist. Dadurch, dass der allgemeine Weltzustand nur im
Kunstwerk eine Gestalt gewinnt, gibt erst die Kunst einer (vorstaatlichen)
Gemeinschaft die Moglichkeit, ein geschichtliches Selbstbewusstsein aus-
zubilden. Damit wird die Kunst im heroischen Weltzustand zur Begriinde-
rin der Sittlichkeit. In diesem Sinne spricht Hegel davon, dass in der grie-
chischen Antike die Dichter den Menschen ihre Gotter gegeben haben:

,S0 war bei den Griechen z.B. die Kunst die hochste Form, in welcher
das Volk die Gotter sich vorstellte und sich ein Bewusstsein von der
Wahrheit gab. Darum sind die Dichter und Kiinstler den Griechen die
Schopfer ihrer Gotter geworden, d.h. die Kiinstler haben der Nation die
bestimmte Vorstellung vom Tun, Leben, Wirken des Gottlichen, also
den bestimmten Inhalt der Religion gegeben” (13.140 f.).

Durch die Darstellung der Gotter stiftet die antike Kunst eine Gottesvorstel-
lung und schafft damit zugleich religiose und sittliche Werte, an denen sich
die antike Gesellschaft orientieren konnte.



120

Das Verhaltnis von Kunst und allgemeinem Weltzustand greift Hegel in

seiner Vorlesung von 1826 auf und prazisiert es folgendermafien:

»Wenn aber dies Allgemeine so unmittelbar dem Gemiite, Gefiihle an-
gehort, so ist dies Allgemeine als ein Zufalliges zugleich vorhanden, es
ist keine Notwendigkeit, dass das Allgemeine existiert, sondern [es] be-
steht als ein Eigentiimliches des Individuums, oder es ist damit zu-
sammen ein besonderer Weltzustand. Das erste ist die unmittelbare,
formelle Selbstandigkeit. Die Selbstandigkeit der Gestalt ist zufallig
und wird ausgedehnt zu einem Allgemeinen, damit ist der Weltzustand
tiberhaupt verbunden, eine dufiere Weise, in der das Substantielle, das
Geistige vorhanden ist” (Hegel (von der Pforten), 83).
Anhand dieser Aussage lasst sich etwas tliber das generelle Verhaltnis von
Kunst und Wirklichkeit ausmachen. Ausgangspunkt war, dass das Kunst-
werk dem noch nicht manifestierten Weltzustand eine Gestalt verleiht.
Wenn nun die Selbststandigkeit der Gestalt ,zufallig” ist und ,,ausgedehnt”
wird zu einem , Allgemeinen”, dann bedeutet das, dass sich die Vorstel-
lung des realen geschichtlichen Zustands erst aus der Kunstanschauung
entwickelt. Das Kunstwerk stellt damit vielfdltige geschichtliche Beziige
her. Erst das Kunstwerk macht die geschichtlichen Prozesse sichtbar und
erst durch das Kunstwerk gewinnt der Mensch den wesentlichen Bezug zu
seiner Geschichte, indem das Werk — mit Heidegger gesprochen — eine
,Welt" aufstellt. Das heifst, das Kunstwerk schafft in einem gewissen Sinne
erst die Wirklichkeit, auf die es sich bezieht. Das Kunstwerk fasst das noch
nicht fiir sich in Erscheinung getretene Allgemeine in seiner Gestalt zusam-
men und verleiht diesem eine wahrnehmbare Erscheinungsform.*”

Wie zuvor in der Logik, betrachtet Hegel auch hier als Nachstes die Bin-
nendifferenzierung der Allgemeinheit. Der allgemeine Weltzustand macht
Hegel zufolge erst die ,Moglichkeit der individuellen Gestaltung, nicht
aber diese Gestaltung selber aus” (13.258). Da das Ideal aber als , bestimmte
Gestalt” auftreten soll, ist es fiir Hegel notwendig, dass es nicht nur ,in
seiner Allgemeinheit” bleibt, sondern das , Allgemeine in besonderer Wei-
se” duflert und diesem erst ,Dasein und Erscheinung” (ebd.) gibt. Daher

1o Hier kann man an Adornos Unterscheidung von Mimesis und Konstruktion

denken. Vgl. Adorno 1993, 72, 92.



121

schliefle sich der allgemeine Weltzustand zu , Kollisionen und Verwicklun-
gen” auf, die Individuen dazu veranlassen, sich zu dufern und sich als
bestimmte Gestalt zu zeigen. Aus der Perspektive des Weltzustands hinge-
gen erscheine dieses Sichzeigen der Individuen als ,Werden seiner Allge-
meinheit zu einer lebendigen Besonderung und Einzelheit”, aber so, dass
sich zugleich die allgemeinen Michte als das Waltende erhalten” (13.259).

b) Die kollisionsvolle Situation und ihre Aufhebung im ,Charakter’

Das zweite Moment der Handlungsstruktur ist Hegel zufolge die Situati-
on.” Interpretiert man die Handlungsstruktur vor dem Hintergrund der
Begriffslogik, macht die Situation gemafs der Einteilung des Begriffs das
Moment der Besonderheit aus. Unter ,Besonderheit’ versteht Hegel bekannt-
lich das Auseinandergehen des Allgemeinen in seine einzelnen Bestim-
mungen. Dementsprechend bestimmt Hegel die Situation als das ,Moment
der Bewegung, das Auseinandertreten des Ideals” (Ascheberg, 70).

Hegels Ausfiihrungen zum Ubergang des allgemeinen Weltzustands in
eine besondere Situation sind denkbar knapp und sollen daher im Folgen-
den mit Riickgriff auf die Begriffslogik naher erlautert werden. Ausgangs-
punkt der hegelschen Argumentation ist die Auffassung, das Ideal solle als
,bestimmte Gestalt” erscheinen. Der allgemeine Weltzustand soll im ein-
zelnen Kunstwerk Gestalt gewinnen. Um die inhaltliche Fiille des Allge-
meinen Weltzustands zu explizieren, miissen dessen innere Differenzen
sichtbar gemacht werden. Denn auf der Stufe des allgemeinen Weltzu-
stands sind die Unterschiede, die beziiglich des Allgemeinen gemacht
werden konnen, noch nicht manifest. Damit die Unterschiede zwischen den
allgemeinen Machten hervortreten, ist es Hegel zufolge notwendig, dass
sich das im allgemeinen Weltzustand verborgene Substanzielle ,als ein

Kreis der allgemeinen Machte” in seine ,selbstandigen Teile” besondert

180

Vgl. 13.261: ,Denn die Situation iiberhaupt ist die Mittelstufe zwischen dem
allgemeinen, in sich unbewegten Weltzustande und der in sich zur Aktion und
Reaktion aufgeschlossenen konkreten Handlung, weshalb sie auch den Charakter
sowohl des einen als des anderen Extrems sich darzustellen und uns von dem ei-
nen her zu dem anderen hintiberzuleiten hat.”



122

(13.259). Dadurch geraten diese Machte ,,in den Gegensatz zueinander”
(Hegel (Hotho), 90). Die Individuen treten schlieSlich als , das betdtigende
Vollbringen dieser Machte” heraus und geben , die individuelle Gestalt”
fir diese ab (13.259).

Das Auseinandertreten der Machte und die Moglichkeit ihrer Selbstver-
wirklichung in den Individuen bediirfen aufSerdem einer duferen Veranlas-
sung, damit , das innere geistige Bedtiirfnis, die Zwecke, Gesinnungen, das
bestimmte Wesen {iiberhaupt individueller Gestaltungen zur Existenz”
(13.260) gebracht werden kann. Diese dufieren Umstdnde bilden

,die Situation, welche die speziellere Voraussetzung fiir das eigentliche

Sichduflern und Betétigen alles dessen ausmacht, was in dem allgemei-

nen Weltzustande zunachst noch unentwickelt verborgen liegt” (ebd.).
Es geht dementsprechend in der Kunst erst einmal darum, solche Situatio-
nen zu finden. Damit sind Situationen gemeint, die ,die tiefen und wichti-
gen Interessen und den wahren Gehalt des Geistes erscheinen machen”
(13.261). Um dies zu leisten, miissen diese Situationen Hegel zufolge auf
einer , Entzweiung” (ebd.) beruhen, also dazu fiithren, dass die Einheit von
Individuum und Weltzustand aufgehoben wird. Dieser Gegensatz entsteht
dadurch, dass im Individuum zunéchst nur eine allgemeine Macht reali-

siert wird, die in ihrer Einseitigkeit mit dem Allgemeinen kollidiert.

Die Situation wird dadurch zu einer , Kollision”, , die zu Reaktionen fiihrt
und in dieser Riicksicht wie den Ausgangspunkt, so auch den Ubergang
zur eigentlichen Handlung bildet” (ebd.). Um Ausldser einer Handlung zu
sein, muss eine Situation also nach Hegel kollisionsvoll sein. Hegel denkt
beispielsweise an Situationen, die durch ,eine zuféllige Leidenschaft, z.B.
die Liebe” (Hegel (Hotho), 92) veranlasst werden und die ,sittliche oder
religiose Verletzungen” (ebd., 93) hervorrufen. Verletzungen des Sittlichen,
also des Allgemeinen, verlangen Hegel zufolge Reaktionen, ,,denn das Not-
wendige muss sich wiederherstellen” (ebd.). Aufgrund dieser Verletzung



123

erhélt die Situation als Besonderung des allgemeinen Weltzustands den
Charakter von Negativitat.**

Daraus ergibt sich eine widerspriichliche Struktur: Der allgemeine Weltzu-
stand spezifiziert sich zu einer bestimmten Situation. Die Situation als Be-
sonderung des allgemeinen Weltzustands ist ,eine Daseinsform des Allge-
meinen”. Der Widerspruch besteht nun darin, dass sie ,zugleich aber mit
diesem Allgemeinen kollidiert” (Hilmer 1997, 110). In der Situation kolli-
diert daher das Allgemeine in einem gewissen Sinne mit sich selbst."*> Daher

liegt der Situation ein Selbstwiderspruch des Allgemeinen zugrunde.*®

Das Individuum nimmt den Selbstwiderspruch wahr, fiihlt sich dadurch
zum Handeln veranlasst und reagiert auf den Widerspruch. In der Reakti-
on, der eigentlichen Handlungsbewegung, stellt es die innere Einheit des

Allgemeinen wieder her.

Die eigentliche Handlung enthalt nach Hegel wiederum drei Momente: die
allgemeinen Maichte, die den Handlungszweck ausmachen, die Realisie-
rung dieser Mdchte durch die handelnden Individuen, schliefdlich die Ver-
einigung beider Seiten im Charakter.

Hegel zufolge treten die allgemeinen Machte nicht nur selbststandig auf,
sondern wirken ebenso sehr als ma0o¢ in den Individuen. Dadurch treiben
sie die Individuen zu Entschliissen und Handlungen an. Hegel versteht
daher das Pathos nicht in erster Linie als Leidenschaft, sondern das Pathos
,ist eine in sich selbst berechtigte Macht des Gemiits, ein wesentlicher Ge-
halt der Verniinftigkeit und des freien Willens” (13.301). Das , Pathos in
konkreter Tatigkeit” (13.306) sei der menschliche Charakter. Er macht den

181 Hegel denkt zum Beispiel an Situationen, die sich aus wesentlichem Unrecht

ergeben. Vgl. 13.266 ff.

e Hilmer interpretiert diese Stelle als einen Widerspruch der Situation mit sich

selbst (vgl. Hilmer 1997, 110). Mir leuchtet diese Lesart nicht ganz ein: In der Situ-
ation kollidieren verschiedene Momente des Allgemeinen miteinander. Der Situa-
tion liegt daher zwar ein Selbstwiderspruch zugrunde, aber dieser ist ein Wider-
spruch des zunéchst einseitig verstandenen Allgemeinen mit sich.

B Vgl 5.155.



124

Mittelpunkt der Kunst aus, sofern er ,die bisher betrachteten Seiten als
Momente seiner eigenen Totalitat in sich vereinigt” (ebd.). Dadurch sei er
,sich auf sich beziehende subjektive Einzelheit” (ebd.).

In der Begriffslogik entsteht die Einzelheit als tibergreifende Einheit von
Allgemeinheit und Besonderheit. In der Form der Einzelheit ist der Begriff
,die bestimmte Allgemeinheit” (6.296), das heifst ein einheitlicher Zusam-
menhang seiner einzelnen Bestimmungen. In der Form der Allgemeinheit
tehlte noch die Moglichkeit der inneren Differenzierung, auf der Stufe der
Besonderheit war der Aspekt des Zusammenhangs wiederum nicht mehr
erkennbar. Daher wird die Einzelheit eingefiihrt, die als iibergreifende
Einheit sowohl Zusammenhang als auch Differenz umschliefst. Die logische
Einzelheit kann den Widerspruch von Allgemeinem und Besonderem He-
gel zufolge nur auflosen, indem sie beides als Momente ihrer selbst er-
kennt:

,In der Einzelheit ist [...] die Untrennbarkeit der Begriffsbestimmungen
gesetzt; denn als Negation der Negation enthalt sie den Gegensatz der-
selben und ihn zugleich in seinem Grunde oder Einheit, das
Zusammengegangensein einer jeden mit der anderen” (6.299).
Fiir den Bereich der Asthetik bedeutet das: Versteht man den Charakter als
eine Realisierung der begriffslogischen Struktur der Einzelheit, kann er in
der Handlung das Allgemeine nur wiederherstellen, weil er immer schon

konkrete Allgemeinheit ist:

,Denn das Individuum kann sich im Reagieren auf den Widerspruch
jener Einheit nur begeben, weil es selbst im Grunde diese Einheit, der
ausgehaltene Widerspruch, ist” (Hilmer 1997, 111).
Genauer: Im Charakter tritt durch Wirken des Pathos eine innere , Totali-
tat” hervor, trotzdem bleibt er ,ein in sich abgeschlossenes Subjekt”
(13.307). Hegel verdeutlicht diesen Zusammenhang mithilfe eines Bildes,
das er in allen Vorlesungen wieder aufgreift: Der Mensch sei eine Totalitat
verschiedener Gotter, der ganze Olymp sei in der Menschenbrust verei-

nigt.”

184 Vgl. Hegel (Ascheberg), 89; Hegel (von der Pforten), 98, 13.307.



125

3.2.4 Die abstrakte Auflerlichkeit des Materials und das Verhiltnis
von Kunstwerk und Publikum

Auf die Analyse des Charakters folgt, wie zuvor in der Logik, in den
Asthetikvorlesungen eine Diskussion der ,Auflerlichkeit’, in der die Aufer-
lichkeit des Materials und das Verhaltnis des Kunstwerks zum Publikum
abgehandelt werden. Hegel spricht hier vom Kunstwerk, das zwar in sich
eine Einheit darstelle, aber in dieser , Einheit mit sich” (13.317) zugleich auf
eine vorgefundene Auferlichkeit bezogen bleibe. Mit Auferlichkeit wird
aber nicht nur eine umgebende Umwelt bezeichnet, sondern die Auferlich-
keit geht als ,aufseres Material” selbst in die Struktur des Kunstwerks mit
ein: Die Auferlichkeit gewinnt eine konstitutive Bedeutung, nicht zuletzt,
indem das Kunstwerk als Werk von ,&duflerlichem, gemeinem Dasein”
(10.367) bestimmt wird.

Hegel unterscheidet beim Bezug des Kunstwerks zum Aufleren drei Aspek-
te: (a) die abstrakte AuRerlichkeit als solche, (b) das Zusammenstimmen
des Ideals mit seiner dufBerlichen Realitit und (c) die Auflerlichkeit des
idealen Kunstwerks im Verhaltnis zum Publikum.*®

(a) Hegel behandelt zunichst die abstrakte AuBerlichkeit als solche. Er
mochte zeigen, in welcher Weise das sinnliche Material als solches in die
Kunstgestaltung eingeht. Die Art und Weise der Gestaltung orientiert sich
erst einmal an Verhéltnissen einer ,aufSerlichen Einheit” (13.320), die an
sich nicht eigentlich geistig sind: Regelmafsigkeit, Symmetrie, Reinheit des
Materials. Diese hat das Kunstwerk gegebenenfalls mit Naturdingen wie
Mineralien und Organismen, bestenfalls noch mit der Mathematik ge-

mein.*®®

Daher erweisen sich die ,blofle Regelmafsigkeit, Symmetrie und
Harmonie oder die einfache Bestimmtheit des sinnlichen Materials”
(13.327) fiir die Selbstdarstellung des Ideals in der Auferlichkeit als unzu-
reichend. Dies fiihrt Hegel zufolge zur zweiten Seite der duflerlichen Be-

stimmtheit des Ideals hintiber.

1wyl 13.319 ff.
188 Vgl. 13.320. Vgl. auch Hilmer 1997, 121.



126

(b) Hegel arbeitet auf dieser Stufe den Aspekt der Identitit des Kunstwerks
mit dem dufleren Dasein heraus. Das Ideal soll ihm zufolge in einem Ver-
hiltnis zur Auferlichkeit stehen, in dem beide Seiten ,nicht als gleichgiiltig
und disparat auseinanderfallen, sondern ein Zusammenstimmen und
Zueinandergehdren zeigen” (ebd.). Dazu muss die Auferlichkeit ,ihre
blofle objektive Selbstandigkeit und Sprodigkeit aufgeben, um sich als in
Identitat mit dem zu erweisen, dessen dufseres Dasein sie ausmacht” (ebd.).
Das Kunstwerk miisse daher, so Hegels Forderung, alle Beziehungen zur
,aufleren Wirklichkeit in sich aufnehmen und die innere Subjektivitit des

Charakters mit dem Aufleren zusammenschliefen” (13.341).

(c) Zuletzt behandelt Hegel die AufSerlichkeit unter einem hermeneutischen
Gesichtspunkt: SchliefSlich sei das

,Kunstwerk selbst doch als wirkliches, vereinzeltes Objekt nicht fiir
sich, sondern fiir uns, fiir ein Publikum, welches das Kunstwerk an-
schaut und es geniefit. [...] Und so ist jedes Kunstwerk ein Zwiege-
sprach mit jedem, welcher davorsteht” (ebd.).
Dieses Zwiegesprach zwischen Kunstwerk und Betrachter kann aber ge-
stort sein, insofern das Kunstwerk seine Inhalte ,,innerhalb einer bestimm-
ten aufierlichen Welt der Sitten, Gebrauche und sonstiger Partikularitaten
zur Anschauung bringt” (13.342). Das substanzielle Allgemeine, das im
Kunstwerk Gestalt gewinnt, unterliegt gesellschaftlichen und geschichtli-
chen Verdnderungen. Die AufSerlichkeit, die hier gemeint ist, liegt also in
der Undurchsichtigkeit des Werks fiir das Verstehen, die durch die Gebun-
denheit des Kunstwerks an den jeweiligen historischen Weltzustand zu-

stande kommt:

»~Aus welcher Zeit aber nun ein Kunstwerk sei, es tragt immer Partiku-
laritaten an sich, die es von den Eigentiimlichkeiten anderer Volker und
Jahrhunderte abschneiden” (ebd.).
Der Aspekt dieser historischen Distanz von Werk und Betrachter kann
dazu fithren, dass es fiir den Betrachter problematisch wird, das Werk zu
verstehen. Deshalb fordert Hegel, dass diese Auferlichkeit ,,auch mit uns in
Ubereinstimmung trete” (ebd.).



127

Insgesamt sieht Hegel in der Auferlichkeit etwas, das dem Geist hinderlich
ist und tiberwunden werden muss. Erst in Hegels Begriff der romantischen
Kunst zeichnet sich eine andere Konzeption von AufSerlichkeit ab, in der
die Andersheit des Aufleren vollstindig anerkannt ist, und zwar nicht als
aufzuhebende, sondern als ,freigelassene’.* Die Auferlichkeit des Kunst-
werks ist nicht eine noch vom Geist aufzuhebende, sondern ergibt sich aus
der Anerkennung einer nicht mehr aufhebbaren Andersheit des Auferli-
chen.

3.2.5 Die Identitit des Ideals als ,negative Einheit’

Nun konnen die bisherigen Ergebnisse dieses Kapitels zusammengefasst
werden. Dazu soll herausgearbeitet werden, inwieweit in der Handlungs-
bewegung die Struktur des Kunstwerks als Realisierung des Begriffs expli-

ziert wird.

Bevor dies in Angriff genommen wird, soll zunachst noch einmal auf das
Problem eingegangen werden, inwieweit die Handlungsbewegung des
Ideals als Beschreibung der Darstellung einer Dramenhandlung im aristote-
lischen Sinn zu verstehen ist. Es bietet sich dazu an, die Einheit des Ideals
kontrastierend zu Hegels Aristotelesinterpretation der Einheit des Dramas

188

zu beschreiben:

,In bezug hierauf sagt bereits Aristoteles (Poetik, c. 7), ein Ganzes sei,
was Anfang, Mitte und Ende habe: Anfang das, was, selber notwendig,
nicht durch anderes sei, woraus jedoch anderes sei und hervorgehe;
Ende das Entgegengesetzte, was durch anderes, notwendig oder doch
meistens, entstehe, selbst jedoch nichts zur Folge habe; Mitte aber, was
sowohl durch anderes als auch woraus anderes hervorgehe” (15.488 f.).

Demnach kommt die Einheit der Handlung im Drama, wie Hegel hier
ausfiihrt, dadurch zustande, dass sie Anfang, Mitte und Ende und dadurch

17 Darauf werde ich spater noch genauer zu sprechen kommen. Vgl. Kap. 4.2.3. Vgl.

Hilmer 1997, 123.

e Vgl. dazu Hilmer 1997, 98 ff: In Hegels Asthetik wiirden die Bestimmungen der
aristotelischen Tragodientheorie zur ndheren Bestimmung der Einheit des Dramas
aufgenommen und in konventionellem Sinn interpretiert. Vgl. 15.488.



128

eine Begrenzung hat.” In den Ausfithrungen zur Struktur des Ideals hin-
gegen ist zu sehen, dass weder die Folge von Anfang, Mitte und Ende noch
eine dadurch gegebene Begrenzung die Einheit des Kunstwerks ausma-
chen: Der allgemeine Weltzustand ist in der Regel nicht als solcher im
Kunstwerk Thema und kann daher nicht der Anfang sein. Die Situation, die
die Handlung auslost, ist sozusagen die Mitte — sie ist als Verletzung selbst
Folge von Handlungen — konnte aber genauso gut der Anfang sein, da sie ja
Antrieb der Handlung ist.**

Es scheint daher in Hegels Theorie des Ideals tatsdchlich um anderes zu
gehen — um die Struktur des Werks als solchem und die Gestaltwerdung

des Ideals. Diese soll im Folgenden naher in den Blick genommen werden.

Die leitende Frage der folgenden Ausfiihrungen ist, inwiefern sich im
Kunstwerk eine begriffliche Struktur wiedererkennen lasst. Die wichtigsten
Aspekte der Beschaffenheit des Begriffs waren als die Momente der ,Refle-
xion” (Bezug auf sich) und des ,Selbsterhaltens im Anderssein’ (Bezug zur
Objektivitat) bestimmt worden. Dies war als ,negative Einheit des Begriffs
mit sich’” herausgearbeitet worden. Die Einheit des Begriffs wurde als we-
sentlich prozesshaft und dynamisch bestimmt, was im ,Gesetztsein” und
,Autheben’ der Begriffsmomente zum Ausdruck kommt. Wenn das Kunst-
werk als Realisierung der begriffslogischen Struktur verstanden wird, muss
es sich also wesentlich durch diese negative Reflexivitat auszeichnen.

Zunachst kann man festhalten, dass Kunstwerke fiir Hegel offensichtlich
als sowohl gegen ihre Umwelt abgegrenzte als auch in sich differenzierte
Einheiten existieren. Man kann daher zwei Tendenzen aufweisen. Es bietet
sich an, diese beiden Aspekte gesondert zu untersuchen. Deshalb wird
zundchst der Aspekt der (a) Beziehung auf sich, dann (b) das Kunstwerk in
Bezug zum Anderem betrachtet.

189 Vgl. Aristoteles, Poetik, c. 7.
Vgl 13.283. Vgl. Hilmer 1997, 111 f.



129

(@ Die innere Einheit des Kunstwerks: Kunstwerk als subjektives
Zentrum fiir sich

Die Momente der Handlungsbewegung verweisen auf die Begriffsstruktur
des Kunstwerks: Als Realisierung der Begriffsmomente macht der allge-
meine Weltzustand das Moment des Allgemeinen aus. Mit der Gestaltwer-
dung des Weltzustands im Ideal geht Besonderung und Vereinzelung ein-
her. Der Weltzustand besondert sich in herrschende geistige Machte, deren
Differenzen expliziert werden. Aus diesem Zustand heraus entsteht eine
kollisionsvolle Situation, in der die geistigen Machte mit dem Allgemeinen
kollidieren. In dieser Kollision wirken die allgemeinen Machte als Pathos in
den Individuen, die sich durch die Handlung zu Charakteren entwickeln.

Mit Riickgriff auf die Begriffslogik kann diese Struktur néaher folgenderma-
en beschrieben werden: Wie das Moment der begrifflichen Allgemeinheit
in der Logik differenziert sich der allgemeine Weltzustand in sich. Er setzt
die allgemeinen Machte als seine Momente, in denen er sich auf sich be-
zieht; er ist aber nicht mit diesen gleichzusetzen, denn er soll das Umfas-
sende, fiir sich Bestehende sein. Aus der Perspektive der allgemeinen
Machte konnen diese in ihrer Vereinzelung mit dem Allgemeinen kollidie-
ren, obwohl sie Teile seiner selbst sind. Doch aus der Perspektive des Welt-
zustands sind die allgemeinen Machte keine fiir sich bestehenden, selbst-
stindigen Teile. Denn der Weltzustand muss, um Gestalt annehmen zu
konnen, als sich in sich bestimmend verstanden werden, damit seine inhalt-

liche Fiille exponiert werden kann.

Der Charakter als letzte Stufe dieses Prozesses macht das Moment der
Einzelheit aus. Erst im Charakter kann sich der Konflikt zwischen Allge-
meinem und Besonderem iiberhaupt manifestieren. Das liegt daran, dass
erst im Individuum die Besonderheit auf die Allgemeinheit bezogen und
der Widerspruch tiberhaupt erkannt werden kann. Zum anderen muss es
aber auch Bestimmtheit haben, von anderem abgrenzbar, das heifst Einzel-
heit sein. Die Struktur des Ideals muss sich also, wie der Begriff, zugleich als
Allgemeinheit und als Einzelheit zeigen, beide Aspekte konnen nicht ohne
den jeweils anderen verstanden werden. Man kann daher sagen, dass Be-
sonderheit, Differenzierung notwendig ist, um inhaltliche Fiille darstellen



130

zu konnen; Vereinzelung, um das Kunstwerk als solches von der Umwelt

abgrenzen zu konnen.

Die so hervorgebrachte Einheit ist daher nicht auf fixe Urelemente wie
Inhalt und Form reduzierbar, sondern die Bestimmungen sind nur durch
ihren bestdndigen negativen Bezug zum Anderen, als ,Gesetzsein’ und
,Autheben’ zu fassen. Dadurch wird das Kunstwerk gleichsam in sich be-
wegt: Durch die Struktur der ,negativen Reflexivitat’ zeigt es sich als in sich
reflektierte, bewegte Einheit. Da sich die einzelnen Handlungsmomente
nicht unabhdngig voneinander formulieren lassen, kann man sagen, dass
auch hier, wie im Begriff, jedes Moment zugleich das Ganze ist. Dabei
kommt es nicht darauf an, dass es diese unterschiedlichen Bestimmungen
tiberhaupt gibt, sondern ihre FEinheit entsteht erst durch ihre negative Bezie-
hung zueinander. Die Ganzheit des Kunstwerks ist deshalb nur als negative
Einheit zu verstehen. Diese Beziehung gleicht fiir Hegel strukturell dem
Individuum, deshalb ist das Ergebnis der Handlung der Charakter.” Ein-
heit kommt allein dadurch zustande, dass sich das Allgemeine in den
Handlungsmomenten auf sich selbst bezieht, weder als Einheit in einer
Empfindungsmannigfaltigkeit noch als Substanz-Akzidens-Verhaltnis noch
durch eine erzahlte Geschichte mit Anfang, Mitte und Ende.

In der Kunst gibt es, wie im Begriff, den Unterschied zwischen einzelnen
Elementen und ihrer Gestaltung zu einer Einheit im Werk. Auch das
Kunstwerk ist nicht mit seinen einzelnen Bestimmungen zu identifizieren,
es ist das sie tibergreifende und sie durchlaufende Allgemeine. Auf der
anderen Seite ist es aber auch nicht nur getrennt von seinen Momenten zu
betrachten, sondern es ist eben zugleich wesentlich dadurch bestimmt, dass
es diese Bestimmungen hat und mit diesen ebenso identisch ist. In Hegels
Theorie des Ideals zeigt sich insofern ein Begriff einer Werkstruktur, der
berticksichtigt, dass Kunstwerke, wie fragil und unbestandig auch immer,
gegen ihre Umwelt abgegrenzt sind. Aber diese Abgrenzung ist etwas

anderes als die vollkommene und in sich geschlossene Form einer organi-

©1 Vgl 6.474.



131

schen Ganzheit, denn Kunstwerke weisen eine dem Begriff vergleichbare

negative Einheit auf.
(b) Das Verhiltnis zur Auerlichkeit

Auf die ,Aufienrelationen’ des Kunstwerks werde ich an dieser Stelle nur
kurz eingehen, da ich spater noch genauer darauf zu sprechen kommen
werde.”” Das Kunstwerk ist fiir Hegel wesentlich dadurch gekennzeichnet,
dass es etwas Fiir-sich-Bestehendes ist. Es verkorpert in sich eine Einheit,
aber diese Einheit als ganze ist dann wieder auf eine vorgefundene Au-
lenwelt bezogen. Da aber das Kunstwerk das wesentliche Zentrum sein
soll, muss diese unmittelbare Auflerlichkeit aufgehoben werden. Das Ver-
haltnis von Kunstwerk und Aufienwelt thematisiert Hegel insbesondere in

der Theorie der romantischen Kunstform.

12 Vgl. Kap. 4.2.3.



132



133

4. DIE THEORIE DER KUNSTFORMEN

Die wesentlichen Momente des Kunstbegriffs und der Werkstruktur, die
sich aus dem Konzept der Kunst als , Wissen der absoluten Idee” ergeben,
wurden schon oben im Einzelnen dargestellt; nun ist naher zu betrachten,
wie Hegel die Bereiche der Kunst einteilt und welches Prinzip der Eintei-
lung zugrunde liegt.

Das Gesamtsystem der hegelschen Philosophie gliedert sich, wie ausge-
fihrt wurde, in die drei Teile Logik, Natur und Geist, die selbst wiederum
drei Teile haben. Der Dreiteilung liegen jeweils die drei Momente der Idee
bzw. des Begriffs zugrunde, die so das Gliederungsprinzip des gesamten
Systems ausmachen. Das erste Moment ist nach Hegel bekanntlich das
Moment der Allgemeinheit, das Zweite das Moment dessen innerer Diffe-
renz. Hegel bezeichnet diese innere Differenz mit dem Begriff des Besonde-
ren. Als Einheit beider ergibt sich das Moment der Einzelheit. Das hegelsche
System und seine einzelnen Teile sind dieser Begriffsstruktur entsprechend
aufgebaut, was auch bedeutet, dass sich die einzelnen Systemteile nicht nur
als Wahrheit und Ergebnis der vorhergehenden Systemschritte erweisen,
sondern, dass der dritte und letzte Teil die Vollendung des gesamten Be-
reichs ist: So vollendet sich die Logik in der Begriffslogik, die Begriffslogik
selbst in der absoluten Idee: Was die Logik insgesamt ist — was ihre Wahr-
heit ist und was in ihren Moglichkeiten liegt — zeigt sich fiir Hegel erst dort.
Auch die Asthetik als Ganzes ist Hegel zufolge in die Momente des Begriffs
einzuteilen. Was den Begriff der Kunst insgesamt ausmacht, ergibt sich
deshalb erst am Ende, im letzten und dritten Teil der Kunstphilosophie.

In der Asthetik bilden Hegels Untersuchungen zum Begriff der Kunst und
des Ideals, die in den vorherigen Kapiteln betrachtet wurden, den allgemei-
nen Teil. Der Begriff des Ideals dient Hegel zur allgemeinen Beschreibung
struktureller Merkmale des Kunstwerks. Schon hier formuliert er die For-
derung nach einer wechselseitigen Durchdringung von Allgemeinheit und
Einzelheit. Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet er das Ideal in seinem
Verhiltnis zur aufseren Wirklichkeit als allgemeinen Weltzustand, Situation
und Handlung.



134

Den Ausfithrungen zum Ideal folgt als besonderer Teil die Theorie der
Kunstformen.””® Die Kunstformen entsprechen damit dem Moment des
Besonderen im Begriff der Kunst, denn sie werden als innere Differenzie-
rung des Ideals aufgefasst.”

Als erste, allgemeine Bestimmung des Ideals hat sich die negative Einheit
von Allgemeinem und Einzelnem in der Subjektivitat des Charakters erge-
ben. Hegel thematisiert in der Theorie der Kunstformen nun, wie sich die-
ses Verhaltnis im Laufe der geschichtlichen Entwicklung unterschiedlich
realisiert. Schon in der Theorie des Ideals untersuchte Hegel die histori-
schen Bedingungen, unter denen Allgemeines und Einzelnes im Kunstwerk
miteinander in Finklang gebracht werden konnen, und grenzte den heroi-
schen Weltzustand vom prosaischen Weltzustand ab. Schon hier wird
sichtbar, dass ein Zusammenstimmen von Einzelnem und Allgemeinem in
der Kunst von unterschiedlichen historischen Voraussetzungen abhangt
und sich in der geschichtlichen Entwicklung jeweils unterschiedlich mani-
festiert. Die inhaltliche Entwicklung der Kunst ist deswegen auch an histo-
rische Bedingungen gebunden: an die Entwicklung des historischen Welt-
zustands und des ihm zugrundeliegenden substanziellen Allgemeinen. Die
einzelnen Stufen dieser Entwicklung bezeichnet Hegel als die , besonderen
Formen des Kunstschonen” (13.387). In dieser Entwicklung kristallisieren
sich drei Grundformen der Kunst heraus, die jeweils zusammenhéangen mit
drei historischen Formen des allgemeinen Weltzustands: der frithen orien-
talischen, der griechisch-antiken und der christlich-abendlandischen. Hegel
versteht die Entwicklung der Kunstformen zugleich als Fortschrittsge-
schichte: Die Kunstformen sind gebunden an historische Gottesvorstellun-
gen. Nach Hegel setzt nun der Fortschritt in der Kunstgeschichte Fortschrit-
te im Verstandnis des Gottlichen voraus. Da die Unterschiede im inhaltli-
chen Verstandnis auch Unterschiede in der Gestaltung dieses Inhalts, also

im Verhéltnis zur Auferlichkeit, nach sich ziehen, ist fiir Hegel jedes

1% Den Ort der Kunstformenlehre in der Systemarchitektur hat Hegel in den unter-

schiedlichen Vorlesungen verschoben: Bis einschliefslich 1826 gehorten sie noch
zum ersten, allgemeinen Teil der Kunstphilosophie.

ot Vgl. Hegel (von der Pforten), 111.



135

Kunstwerk auch was seine Gestalt betrifft historischen Bedingungen unter-

worfen:

,Ihren Ursprung finden diese Formen in der unterschiedenen Art, die

Idee als Inhalt zu fassen, wodurch eine Unterschiedenheit der Gestal-

tung, in welcher sie erscheint, bedingt ist” (13.107).
Die Kunstformen sind deshalb nichts anderes als die , verschiedenen Ver-
héltnisse von Inhalt und Gestalt” (ebd.). Der Gegenstand der Lehre von den
Kunstformen ist also ein Verhiltnis — und die Analyse dieses Verhaltnisses
erfordert eine eigene methodische Ebene, die zwischen der allgemeinen
Bestimmung des Ideals und der Welt der wirklichen Kiinste liegt. Die Sys-
tematik der Kunstformen untersucht — unabhdngig von den realen Kunst-
werken — das Verhaltnis Idee und Gestalt und versucht, den Begriff der
Kunst historisch-systematisch zu erfassen. Aufgabe der Kunstformenlehre
ist, einen Begriff der Kunst zu entwickeln, der weder auf eine bestimmte
Epoche oder eine bestimmte Art von Werken beschrankt ist, noch unab-
hangig von der geschichtlichen Kunstentwicklung gefasst wird.

Hegel unterscheidet, je nachdem, wie das Verhaltnis von Idee und Gestalt
bestimmt ist, drei Kunstformen: die symbolische, die klassische und die
romantische. In der symbolischen Kunstform werde die Einheit von Idee
und Darstellung nur erstrebt, in der klassischen erreicht und in der roman-
tischen tiberschritten.*

Auch hier geht Hegel davon aus, dass die Idee bzw. der Begritf das Gliede-
rungsprinzip der drei Kunstformen ausmacht. Dieses Gliederungsprinzip
werde auch in ihrer historischen Entwicklung verwirklicht: Symbolisch,
klassisch, romantisch seien die historischen Grundziige der frithen orienta-
lischen, klassisch-griechischen und der christlich-abendlandischen Kunst.
Dass das Verhaltnis von Idee und Gestalt in den drei Kunstformen unter-
schiedlich bestimmt sei, liege daran, dass in den entsprechenden Weltan-
schauungen jeweils eine unterschiedliche Vorstellung des Gottlichen vor-
liege: Der symbolischen Kunst liege eine altorientalische Naturreligion

zugrunde, die das Gottliche nur als unbestimmte Abstraktion vorzustellen

Vgl 13.114.



136

vermoge. Der Gott der klassischen Kunstform werde dagegen menschlich
gedacht und so als konkretes, einzelnes Subjekt bestimmt. Die romantische
Kunstform beruhe auf dem christlichen Gottesbegriff. Hegel verwendet den
Begriff ,romantisch’ in einem fiir uns ungewdchnlichen Sinn: Er schrankt ihn
nicht auf die Epoche der Romantik ein, sondern bezeichnet als ,romantisch’
die gesamte nachantike abendldandische Kunst, also die gesamte Kunst seit
Christi Geburt.

Nach der Betrachtung der Kunstformen geht Hegel im dritten, speziellen
Teil der Asthetik, dem ,System der Kiinste” auf konkretere Gegenstande
tiber. Hier geht es um die Realisierung der Kunstformen in einem bestimm-
ten sinnlichen Material als Kunstwerk. Hegel beschreibt, wie sich das
Kunstschone zu einer ,,Welt verwirklichter Schonheit und deren Werken
entfaltet” (13.115), und entwickelt eine Theorie der verschiedenen Kunstgat-
tungen. Das System der Kiinste orientiert sich an den drei Kunstformen: Die
Kunstformen bilden die ,allgemeinen Grundbestimmungen” (ebd.) fiir die
einzelnen Kiinste und geben diesen ihren bestimmten Charakter, zu jeder
Kunstgattung gehort daher eine typische Kunstform.

In der Theorie der Kunstformen wird die Besonderheit des hegelschen
Kunstbegriffs deutlich: Einen Begriff der Kunst zu entwickeln bedeutet fiir
Hegel nicht, ein abstrakt-allgemein fixierbares Wesen der Kunst zu be-
stimmen, ,so als ob die individuelle Wirklichkeit unter ein Wesen
subsumierbar ware, sondern das Gewordensein ihres Begriffs nachzu-
zeichnen” (Scheer 1997, 127). Vielmehr zeigt die Rede von einer Entwicklung
der Kunstformen, dass der Begriff der Kunst eben nicht statisch und {tiber-
zeitlich oder unabhéngig von der geschichtlichen Kunstentwicklung zu
fassen ist.** Hieraus ergibt sich allerdings fiir die Kunstphilosophie die
Problematik eines — moglicherweise radikalen — Begriffswandels. Dies kann
zu Schwierigkeiten fithren, weil nicht von vornherein sicher ist, dass es sich
wirklich nur um einen Begriff handelt, der sich in der Geschichte entfaltet.

18 Auseinandersetzungen mit der Geschichtlichkeit der Kunst sind zwar bereits bei

Friedrich Schlegel, Schelling und Novalis zu finden, aber erst Hegel beschaftigt
sich systematisch mit der Geschichte der Kunst.



137

Hegels These von einer Entwicklung des Kunstbegriffs in der Geschichte
liegen daher bereits bestimmte Pramissen zugrunde. Nun weifs Hegel aber,
dass diese Pramissen nicht einfach dogmatisch gesetzt werden konnen,
sondern selbst legitimiert werden miissen. Dies ist die Aufgabe des zweiten
und dritten Teils der Vorlesungen zur Asthetik, die eine Entwicklungsgeschich-

te des Kunstbegriffs und der Kiinste skizzieren."”

Hegels Argumentation wird im Folgenden rekonstruiert. Es bietet sich an,
(a) die historische Ausdifferenzierung des Kunstbegriffs und (b) die syste-
matisch-begriffliche Einteilung der drei Kunstformen zu unterscheiden.

(a) Was die geschichtliche Entwicklung der Kunst betrifft, so wurde Hegels
Kunstformenlehre in der Hegelforschung haufig so ausgelegt, dass es ihm
um die Unterscheidung historischer Kunstepochen gegangen sei.** Meis-
tens wird dies als eine idealtypische Genealogie der modernen Kunst gese-
hen.”” Bei genauerer Betrachtung fallt allerdings auf, dass diese Argumen-
tation beziiglich der geschichtlichen Entwicklung der Kunst und der Eintei-
lung der unterschiedlichen Kunstepochen nicht unproblematisch ist. He-
gels Argumentation soll daher in einem knappen Uberblick zunéchst dar-
gestellt und dann auf ihre Koharenz tiberpriift werden (4.1).

(b) Hegel geht davon aus, dass der Grund fiir die Unterscheidung der
Kunstformen nicht in der Epocheneinteilung, sondern in der Idee, in den
unterschiedlichen Verhaltnissen von Inhalt und Gestalt, liege.” In der be-
kannten Beschreibung des Verhaltnisses von Inhalt und Gestalt in Hegels
Kunstformenlehre wird der Inhalt als allgemeiner, hoherer oder ideeller
Gehalt (das Absolute, die Idee oder Gott) verstanden, dem gegeniiber die
Gestalt als seine Gestaltung, Realisierung oder Zur-Erscheinung-Kommen
in der Kunst steht. Allerdings sind Hegels Aussagen dartiber, wie sich aus

17 Vgl. Tegtmeyer 2004, 306.

198 Zum Beispiel bei Hosle 1988, Gethmann-Siefert 2005, Kwon 2004, Demand 2003,
Liessmann 1999.

199 Etwa bei Liessmann 1999, Demand 2003, Hosle 1988.
™ ygl 13.104 ff, 13.114.



138

dem Begriff der Kunst drei Formen ergeben, nicht unbedingt eindeutig. Er
verweist uns auf drei mogliche Verhaltnisse von Idee und Gestalt: In der
symbolischen Kunst soll die noch unterentwickelte, primitive Vorstellung
vom Gottlichen der Gestalt unangemessen sein und umgekehrt; in der
klassischen Kunst sollen beide tibereinstimmen und damit in einem ange-
messenen Verhaltnis stehen; schliefilich werde die gottliche Idee in der
romantischen Kunst zu bestimmungsreich, als dass sie sich noch in sinnli-
cher Gestalt darstellen liefse, was zunachst aussieht wie eine Riickkehr zur
Unangemessenheit des Symbolischen. Insgesamt sind in Hegels Argumen-
tation zwei Dinge auffallend: Zum einen, dass die Vollendung in die zweite
Stufe fallt und nicht, wie bei Hegel sonst, in die dritte*; zum anderen, dass
sich, ,obgleich die Entwicklung der Idee die Verhiltnisweisen [Hervorhe-
bung S. O.], die sie verkorpert, modifizieren miisste” (Hilmer 1997, 129), im
Grunde nur zwei mogliche Verhaltnisse ergeben: das der Angemessenheit
in der klassischen Kunst und das der Unangemessenheit in der symboli-
schen und der romantischen Kunst.”? Daher scheint zunachst, als reiche
dieses Schema im Grunde nur dazu aus, klassische von nicht-klassischer
Kunst zu unterscheiden.”® Nun sieht Hegel zwar einen Unterschied in der
Form der Unangemessenheit in der symbolischen und der romantischen
Kunst: Die romantische Kunst habe zwar einen anderen, wahreren Inhalt
als die symbolische, aber auch dieser sei seiner Gestalt unangemessen.*
Die romantische Kunst habe einen wahreren Inhalt, da die Idee sich hier
auf einer hoheren Stufe der Entwicklung befinde. Dies allerdings steht im
Widerspruch zu anderen Aussagen der Asthetik:
,[...] fur den jedesmaligen Gehalt der Idee ist die bestimmte Gestalt,

welche sich derselbe in den besonderen Kunstformen gibt, jedesmal an-
gemessen, und die Mangelhaftigkeit oder Vollendung liegt nur in der

201 Darauf hat Hosle hingewiesen. Vgl. Hosle 1988, 619.
20 Vgl. die Kritik von Bungay 1987, 56 ff. und Hilmer 1997, 129.

203 Symbolische und romantische Kunst wiirden sich einfach als vor- und nachklas-

sisch unterscheiden lassen.

24 Vgl 13.113.



139

relativ unwahren oder wahren Bestimmtheit, als welche sich die Idee

fiir sich ist” (13.389).
Fiir Hegel hangen Form und Inhalt nicht nur so zusammen, dass es nicht
moglich ist, dass in verschiedenen Formen derselbe Inhalt vorhanden ist,
sondern umgekehrt wirkt sich die Form auch auf den Inhalt aus. Deshalb
kann es nach Hegels eigenen Voraussetzungen nicht moglich sein, dass
verschiedene Inhalte (hier: die Idee, wie sie in der symbolischen und in der
romantischen Kunst jeweils unterschiedlich gefasst wird) dieselbe Form

besitzen.

Ich mochte im Folgenden zeigen, dass in der Differenzierung der Kunst-
formen ein Verstandnis des Verhaltnisses von Inhalt und Gestalt entwickelt
wird, das tiber die Innen-Aufien-Metaphorik, die man haufig mit Hegels
Asthetik verbindet, hinausgeht. Es soll dargelegt werden, dass die Kunst-
formen sich als drei unterschiedliche Formen von Selbstreflexivitat erwei-
sen. Fiir die unterschiedliche Auspragung der Reflexivitatsstrukturen wird

sich die unterschiedliche Rolle der Negativitat als entscheidend zeigen.*”

Hegel zeigt, dass die Negativitdt in allen drei Kunstformen eine entschei-
dende Rolle spielt. Damit ist ein qualitativer Unterschied zu neueren Kon-
zeptionen von Kunst markiert, die den Gegensatz von moder-
ner/postmoderner und vormoderner Kunst auf einen Gegensatz von har-

monischer Einheit und Negativitat bzw. Differenz verkiirzen.*

An der Theorie der romantischen Kunstform kann dariiber hinaus Hegels
Relevanz fiir die philosophische Durchdringung der Kunst der Moderne

gezeigt werden.

4.1 Die Kunstformen als Kunstepochen

Der Begriff des ,Ideals’” dient Hegel nicht nur dazu, die allgemeine Struktur

des Kunstwerks zu beschreiben, sondern ist auch ein Mafsstab zur Bewer-

208 Insofern gehe ich im Unterschied zu Wandschneider davon aus, dass alle Kunst-

formen reflexiv sind, nicht nur die romantische. Vgl. Wandschneider 2005, 131.

206

Wie beispielsweise Adorno und Lyotard. Vgl. Kap. 5.2. und Kap. 5.6.



140

tung von Kunst verschiedener Epochen: Die Darstellung des Wahren als
Ideal muss Hegel zufolge als hochstes Ziel der Kunst begriffen werden, das
in der Kunstgeschichte mehr oder weniger verwirklicht wurde. Hegel un-
terscheidet in dieser Entwicklung drei Stadien, die Kunstformen, also die
symbolische, die klassische und die romantische Kunst.

In der symbolischen Kunst, die nach Hegel fiir die frithe Kultur des Orients
charakteristisch ist, haben die Menschen noch keine klare Vorstellung vom
Gottlichen gewonnen. Die gottliche Idee werde in dieser Unbestimmtheit
und Unklarheit zum Gehalt der Kunstgestalten gemacht. Das habe zur
Folge, dass die Gestalt, in der die Idee zur Darstellung kommt, ,auflerlich
mangelhaft und zufallig” (13.107) bleibe. Die Darstellungsform sei unvoll-
kommen, eine reale Naturgestalt diene als Symbol fiir eine abstrakte Vor-
stellung:

,Die abstrakte Idee hat in dieser Form ihre Gestalt aufierhalb ihrer in
dem nattirlichen sinnlichen Stoff, von welchem nun das Gestalten aus-
geht und daran gebunden scheint” (ebd.).

Die abstrakte Idee konne nur in natiirlichen Gegenstanden dargestellt wer-
den, die keine eigentlichen Ausdriicke des Geistigen seien: Der Lowe zum
Beispiel sei ein Symbol fiir Starke. Diese natiirlichen Gegenstande wiirden
einerseits so gelassen, wie sie sind, andererseits werde die Idee von auflen
»als ihre Bedeutung in sie hineingelegt” (ebd.). Insofern sei das Verhaltnis
von Inhalt und Form unangemessen. Denn Bedeutung und Gestalt stim-
men nach Hegel zum Teil auch nicht iiberein: Der Lowe habe noch andere
Eigenschaften als die, fiir die er ein Symbol sein solle — er sei nicht nur
stark, sondern auch faul. Weil die Unangemessenheit von Kunstwerk und
Idee bemerkt wird, werden Hegel zufolge die Naturgestalten in dem Ver-
such, die Idee angemessener auszudriicken, ins Mafdlose gesteigert:

,Bei dieser Abstraktion der Beziehung kommt andererseits ebenso die
Fremdheit der Idee und der Naturerscheinungen ins Bewusstsein, und
wenn sich nun auch die Idee, welche keine andere Wirklichkeit zu ih-
rem Ausdruck hat, in allen diesen Gestalten ergeht, in ihrer Unruhe
und Mafllosigkeit in ihnen sich sucht, aber sie dennoch sich nicht ada-
quat findet, so steigert sie nun die Naturgestalten und Erscheinungen
der Wirklichkeit selber ins Unbestimmte und Mafllose; sie taumelt in



141

ihnen herum, sie braut und gart in ihnen, tut ihnen Gewalt an, verzerrt

und spreizt sie unnatiirlich auf und versucht, durch Zerstreuung,

Unermesslichkeit und Pracht der Gebilde die Erscheinung zur Idee zu

erheben” (13.108).
Die symbolische Kunst suche nur die adaquate Darstellung der Idee, ohne
sie wirklich zu finden, denn ,die Bedeutung [kann] dem Ausdruck nicht
vollendet eingebildet werden, und bei allem Streben und Versuchen bleibt
die Unangemessenheit von Idee und Gestalt dennoch uniiberwunden be-
stehen” (ebd. f.). Die kiinstlerische Darstellung in der symbolischen Kunst
reicht daher Hegel zufolge nicht an die Idee heran: Die Idee wird dadurch
im Grunde nicht getroffen und kommt in diesen Darstellungen letztlich
nicht zum Ausdruck. Wesentlich sei die symbolische Kunst durch zwei
Maingel bestimmt:

,Die symbolische Gestalt ist unvollkommen, weil einerseits in ihr die
Idee nur in abstrakter Bestimmtheit oder Unbestimmtheit ins Bewusst-
sein tritt und andererseits dadurch die Ubereinstimmung von Bedeu-
tung und Gestalt stets mangelhaft und selber nur abstrakt bleiben
muss” (13.109).

Die Form bleibe dem Inhalt insgesamt dufierlich. Aufgrund dieser Mangel

gehe die symbolische Kunstform in die klassische Kunstform {tiber.

In der klassischen Kunst werde das Ideal durch eine gelungene , Einbil-
dung der Idee in die der Idee selber eigentiimlich ihrem Begriff nach zuge-
horige Gestalt” (ebd.) addquat verwirklicht. Dieses Niveau erreicht die
Kunst nach Hegel erst in der griechischen Antike. Denn in der Antike hat-
ten die Menschen eine Vorstellung vom Gottlichen als konkretem, einzel-
nem Subjekt gewonnen. Die einzig angemessene Gestalt dafiir sei der
menschliche Leib — verstanden als ein Sinnliches, das von sich her schon als

geistig zu verstehen sei.”” Der menschliche Leib ist nach Hegel in allen sei-

207 Vgl. 13.110: ,,Der menschliche Korper in seinen Formen gilt nun aber in der klas-

sischen Kunstform nicht mehr blof als sinnliches Dasein, sondern nur als Dasein
und Naturgestalt des Geistes und muss deshalb aller Bediirftigkeit des nur Sinnli-
chen und der zufalligen Endlichkeit des Erscheinens entnommen sein. In dieser
Weise ist die Gestalt gereinigt, um den ihr geméafien Inhalt in sich auszudriicken,
so muss auf der anderen Seite, wenn die Ubereinstimmung von Bedeutung und
Gestalt vollendet sein soll, ebenso sehr auch die Geistigkeit, welche den Inhalt



142

nen Teilen Ausdruck des Geistigen, daher kann die menschliche Gestalt
nicht anders als geistig interpretiert werden. Insofern gibt es in der klassi-
schen Kunst kein Moment der sinnlichen Kunstgestalt, das diese Bedeu-
tung nicht mit hervorbringt und andererseits gibt es hier kein Moment der
Bedeutung, das in der Gestalt nicht reprasentiert ist und nach anderen
Darstellungsweisen verlangt: Klassische Kunst ist daher ,das sich selbst
Bedeutende und damit auch sich selber Deutende” (14.13). In der sinnli-
chen Anschauung der Kunstgestalt ist zugleich die Bedeutung prasent. In
der klassischen Kunst gehen Idee und Darstellung eine vollkommene Ein-
heit ein, denn das sinnliche Auflere und die Bedeutung, die in dieser Au-
Berlichkeit verkorpert sein soll, sind einander kongruent. Deshalb kann die
Idee sich in der Antike dem Menschen in der sinnlichen Gegenwart der

griechischen Gotterstatuen offenbaren.

In diesem Sinne erblickt Hegel in der klassischen Kunst den Gipfel der
Kunst tiberhaupt: ,Schoneres kann nicht sein und werden” (14.128).”*® Da-
mit hat die klassische Kunst fiir Hegel , das Hochste erreicht, was die Ver-
sinnlichung der Kunst zu leisten vermag” (13.111) — die vollendete Einheit
von innerer Bedeutung und sinnlicher Gestalt.

Spatestens mit der Ausbreitung des Christentums aber wird ersichtlich,
dass ein Gottliches, das sich allein im menschlichen Leib offenbart, die
Bediirfnisse des Geistes nicht mehr befriedigen kann. Mit der Beschran-
kung der klassischen Kunst auf den menschlichen Leib ist eine Grenze
markiert, denn dadurch

,ist der Geist hier zugleich als partikuldrer bestimmt, als menschlicher,

nicht als schlechthin absoluter und ewiger, indem dieser nur als Geis-
tigkeit selbst sich kundzugeben und auszudriicken fahig ist” (13.110).

ausmacht, von der Art sein, dass sie vollstandig in der menschlichen Naturgestalt
sich auszudriicken imstande ist, ohne {iber diesen Ausdruck im Sinnlichen und
Leiblichen hinauszuragen.”

208 Diese Aussage wird in der Hegelforschung unter dem Stichwort ,Klassizismus-

vorwurf” diskutiert. Vgl. Anmerkung 136.



143

Die Beschranktheit liegt darin, dass die klassische Kunst in der menschli-
chen Gestalt nur eine spezifische Form des Geistigen — nur die menschliche
eben — darstellt.””

Die christliche Religion hat aber an die Stelle der antiken Gotter, durch
deren Darstellung der Kiinstler das Gottliche in sinnlicher Weise zur An-
schauung bringen konnte, einen Gott gesetzt, der ein libersinnliches, unan-
schauliches Wesen ist. Dieser Gott, der tiber die menschliche Gestalt hin-
ausragt, ist darin nicht mehr darstellbar. Im Unterschied zum antiken Got-
terglauben, in dem das Gottliche aus der Anschauung heraus erfahren
werden konnte, hat der geistige Inhalt der christlichen Religion, von dem
die romantische Kunst getragen ist, nichts Sinnliches mehr an sich. Das
Gottliche kann hier vielmehr erst wahrhaft durch die selbstbewusste Inner-
lichkeit der Menschen vermittelt werden. Umgekehrt kann sich der Mensch
seiner , konkreten Geistigkeit” nun nur in seiner ,inneren Welt”: der ,sub-
jektive[n] Innigkeit, des , Gemiit[s]” und der ,Empfindung” (13.113) ver-
gewissern. Fiir den nachantiken Menschen ist damit nicht mehr die An-
schauung, sondern die Reflexion die eigentliche Form seiner Selbst- und
Welterkenntnis. Hegel begriindet dies mit den Inhalten des Christentums:

,Dieser Inhalt — um an bekannte Vorstellungen zu erinnern — fallt mit
dem zusammen, was das Christentum von Gott als Geist aussagt, im
Unterschiede des griechischen Goétterglaubens, welcher den wesentli-
chen und angemessensten Inhalt fiir die klassische Kunst ausmacht. In
dieser ist der Inhalt an sich die Einheit menschlicher und goéttlicher Na-
tur, eine Einheit, welche, eben weil sie nur unmittelbar und an sich ist,
auch auf unmittelbare und sinnliche Weise zur adaquaten Manifestati-
on kommt. Der griechische Gott ist fiir die unbefangene Anschauung
und sinnliche Vorstellung und deshalb seine Gestalt die leibliche des
Menschen, der Kreis seiner Macht und seines Wesens ein individuell
besonderer und dem Subjekt gegeniiber eine Substanz und Macht, mit
der das subjektive Innere nur an sich in Einheit ist, nicht aber diese
Einheit als innerliches subjektives Wissen selber hat. Die hohere Stufe
nun ist das Wissen dieser an sich seienden Einheit, wie die klassische

209

Vgl. 13.111: , Die klassische Kunstform hat das Hochste erreicht, was die Versinn-
lichung der Kunst zu leisten vermag, und wenn an ihr etwas mangelhaft ist, so ist
es nur die Kunst selber und die Beschranktheit der Kunstsphare®.



144

Kunstform dieselbe zu ihrem im Leiblichen vollendet darstellbaren Ge-

halte hat. Das Erleben aber des Ansich ins selbstbewusste Wissen bringt

einen ungeheuren Unterschied hervor. Es ist der unendliche Unter-

schied, der z.B. den Menschen iiberhaupt vom Tiere trennt. Der Mensch

ist das Tier, doch selbst in seinen tierischen Funktionen bleibt er nicht

als in einem Ansich stehen wie das Tier, sondern wird ihrer bewusst,

erkennt und erhebt sie, wie z.B. den Prozess der Verdauung, zu selbst-

bewusster Wissenschaft. Dadurch 16st der Mensch die Schranke seiner

ansichseienden Unmittelbarkeit auf, so dass er deshalb gerade, weil er

weifS, dass er Tier ist, aufhort, Tier zu sein, und sich das Wissen seiner

als Geist gibt” (13.111 f.).
Erst im Christentum wird Hegel zufolge erkannt, dass Gott und Mensch
wesentlich Geist sind. Daher werde hier eine andere Darstellung des Geis-
tigen gefordert. Die Uberwindung des Klassischen kann also erst mit dem
Christentum vollzogen werden, denn erst im Christentum werde die an
sich seiende Einheit von Inhalt und Form reflektiert. Erst hier gebe es ein
Wissen um diese Einheit. Dieses Wissen mache z.B. auch den Unterschied
von Mensch und Tier aus: Der Mensch sei das einzige Tier, das wisse, dass
es Tier sei, aber gerade durch dieses Wissen sei er eben kein Tier mehr. In
der romantischen Kunstform geht es gerade um das Wissen der Einheit im
Geist des Menschen, dies kann eine Kunstform, die sich auf das Leibliche
beschrankt, nicht zum Ausdruck bringen. Insofern gibt es fiir den nachanti-
ken Menschen Hoheres als sich in die Leiblichkeit der antiken Gotterbilder

zu versenken. Denn der griechischen Gotterplastik fehlt

,die Wirklichkeit der fiir sich seienden Subjektivitat in dem Wissen und
Wollen ihrer selbst. AuBerlich zeigt sich dieser Mangel darin, dass den
Skulpturgestalten der Ausdruck der einfachen Seele, das Licht des Au-
ges abgeht. Die hochsten Werke der schonen Skulptur sind blicklos, ihr
Inneres schaut nicht als sich wissende Innerlichkeit in dieser geistigen
Konzentration, welche das Auge kundgibt, aus ihnen heraus”
(14.131 £.).

Dieser Mangel dringt nach Uberwindung des Klassischen und motiviert

den Ubergang in eine neue Kunstform.

Damit hat aber die Kunst — Hegel zufolge auf das Medium der Anschauung
festgelegt — ihre Rolle als paradigmatisches Wahrheitsmedium verloren,

und zwar fiir immer, denn fiir Hegel ist der Prozess des Zu-sich-Kommens



145

des Geistes nicht umkehrbar. Das bedeutet aber: Die Idee findet nicht mehr
in der sinnlichen Anschauung, sondern in der subjektiven Innerlichkeit, der
Reflexion, ihren angemessenen Ausdruck. Was in der Antike mafigeblich
die Kunst geleistet hatte, wird nun um vieles angemessener vom begriffli-
chen Denken tibernommen, denn die Rechts- und Gesellschaftsverhaltnisse
der biirgerlichen Gesellschaft und der christliche Gott, der als reiner Geist
verstanden wird, entziehen sich der sinnlichen Vergegenwartigung.

An dieser Stelle unterstreicht Hegel nochmals seine These vom ,Vergan-
genheitscharakter der Kunst: Die Form der Kunst habe aufgehort ,das
hochste Bediirfnis des Geistes zu sein” (13.142). Mit dem Aufkommen des
Christentums und der damit veranderten Weltanschauung konne sich der
Stoff der romantischen Kunst namlich nicht mehr, wie in der griechischen
Antike, auf Gotter und Heroen beschranken, die nun ihre Wahrheit verlo-
ren haben. Die Kunst erfahrt nach Hegel eine stoffliche Bereicherung, in-
dem der Mensch nun sich selbst zum Gegenstand der Kunst macht: die
ganzen ,Tiefen und Hohen des menschlichen Gemiits als solchen, das
Allgemeinmenschliche in seinen Freuden und Leiden, seinen Bestrebungen,
Taten und Schicksalen”, also schlechthin ,,alles, worin der Mensch tiber-
haupt heimisch zu sein die Befahigung hat” (14.238). Dazu zdhlt deswegen
nicht nur das Schone, sondern das menschliche Leben seiner ganzen Ambi-
valenz und Endlichkeit.

Diese inhaltliche Bereicherung hat Hegel zufolge auch weitreichende gestal-
terische Folgen: Denn die neuen Inhalte lassen sich nicht mehr im Schon-
heitsideal der klassischen Antike darstellen, sondern verlangen nach ande-

ren Ausdrucksweisen. Damit stehen dem Kiinstler ,jede Form wie jeder

210

An dieser Stelle drangt sich sofort die Frage nach der Darstellung des Allge-
meinmenschlichen in der antiken Tragddie auf. Hier aber wird eine andere Art von
Ungliick dargestellt. Der tragische Konflikt beruht im Wesentlichen auf der An-
nahme einer schicksalhaften Fiigung. Beispielsweise ist Odipus in diesem Sinne
nicht schuldig, sondern sein Schicksal wird iiber ihn verhangt. In der Neuzeit da-
gegen geht es um die Darstellung einer bewusst auf sich genommenen Schuld.
Vgl. dazu auch Hosle 1987, 615.



146

Stoff zu Dienst und zu Gebot” (14.236) und die Kunst wird ,ein freies In-
strument” (14.235).

Nun ist diese Befreiung aber fiir Hegel durchaus zwiespaltig. Einerseits
erfahrt die Kunst dadurch eine aufserordentliche Bereicherung, denn sie ist
fortan — da sie ja aus kultischen und religiosen Zusammenhangen entlassen
wurde — weder an einen bestimmten vorgegebenen Stoff noch an eine be-
stimmte Art der Gestaltung gebunden, andererseits aber stellt sich die
romantische Kunstform in einem gewissen Sinn als eine Verfallserschei-
nung dar: Die Zeiten, in denen Schones und Wahres eine Einheit bilden
konnten, scheinen vergangen, denn ,wir sind dariiber hinaus, Werke der
Kunst gottlich zu verehren und sie anbeten zu kénnen” (13.24). Das leben-
dige Interesse an der Kunst sei — so Hegel — verloren gegangen, denn sie
gewahre nicht mehr diejenige Befriedigung der geistigen Bedtirfnisse, wel-
che friithere Zeiten und Volker in ihr gesucht und nur in ihr gefunden hat-
ten (ebd.).

Mit dem Christentum sei ein neues Verstandnis des Geistes in die Welt
gekommen, das jetzt zum Inhalt der romantischen Kunst wird: die Welt der
Innerlichkeit, des Gemdits und der subjektiven Empfindungen. Dieser neue
Inhalt ist, wie gesagt, nicht mehr in der Form der Anschauung zu erfassen,
im Gegenteil: Alles AufSere ist fiir den Ausdruck des Geistes nicht mehr
qualifiziert, denn der Geist sucht nicht mehr unmittelbar die dufsere Ver-
mittlung im Medium des Sinnlichen. Das hat aber zur Folge, dass die ro-
mantische Kunst zum ,Hinausgehen der Kunst iiber sich selbst, doch in-
nerhalb ihres eigenen Gebiets und in Form der Kunst selber” (13.113) wird.
Das klingt paradox. Gemeint ist Folgendes: Wenn auch die Vollendung der
Kunst in der klassischen Kunst schon darin erreicht wurde, dass das Geisti-
ge die ihm adéquate Form gefunden hat, so soll dariiber hinaus die Uber-
einstimmung von Idee und sinnlicher Gestalt nicht mehr addquat moglich
sein. Es bleibt nichts als der Riickzug in die Innerlichkeit des Kiinstlers oder

Rezipienten.” Die subjektive Innerlichkeit aber kann sich unabhéangig vom

au Diese Paradoxie kommt auch dadurch zustande, dass Hegel (bzw. Hotho) sich in

der Druckfassung der Asthetik an zwei Mafistében orientiert: Zum einen am
Mafistab der ,Schonheit’, zum anderen am Mafistab des ,Inhalts” als des als mehr



147

sinnlichen Ausdruck behaupten. Das heifit, aus der Herabsetzung sinnli-
cher Aspekte folgt, dass es im Grunde gleichgiiltig geworden ist, welche
bestimmten Ausdrucksmittel man zur Darstellung des innerlichen Inhalts

wihlen soll. Damit verliert alles AufSere seinen Eigenwert.

In der romantischen Kunst wird also die Einheit von Bedeutung und Ge-
stalt, welche die klassische Kunstform ausgezeichnet hat, wieder gesprengt
und die Trennung von Idee und Gestalt tritt von Neuem hervor. Auf der
einen Seite steht die geistige Innerlichkeit, auf die es nunmehr ankommt,
auf der anderen Seite die dufSere Erscheinung, die mit dieser Innerlichkeit

keine Entsprechung mehr findet.

In der romantischen Kunst findet eine Verlagerung vom Auferen ins Inne-
re statt. Hegel spricht in diesem Sinne vom ,Triumph der Innerlichkeit tiber
das AufBere’.? Dieser Triumph wird Hegel zufolge in der romantischen
Kunst bewusst inszeniert. Das Auflere scheint nicht mehr mafigebend fiir
Geistiges sein zu konnen und sinkt daher — gemessen am Maf} der Antike —
zur Wertlosigkeit herab. Da aber Auferlichkeit fiir die Kunstdarstellung
erforderlich ist, kann nicht auf sie verzichtet werden, sie wird nun jedoch
als unwesentlich zur Darstellung gebracht und der Zufalligkeit {iberantwor-
tet. Das Auflere muss daher auch nicht mehr schon sein, im Gegenteil: Es
wird den ,, Abenteuern der Phantasie preisgegeben”, welche die ,, Gestalten
der Aufienwelt durcheinander wiirfeln und fratzenhaft verziehen kann”
(13.113 £.). Die aufsere Gestalt wird nicht mehr idealisiert, sie hat die klassi-

schen Mafie hinter sich gelassen und kann extrem verfremdet, verzerrt und

oder weniger addquat verstandenen Gottlichen. Schone ist ist zunachst nur die
griechisch-antike, denn nur in ihr ist das harmonische Verhaltnis von Idee und
Gestalt realisiert. Der Fortschrittsgedanke bezieht sich also nicht nur auf einen
Fortschritt in der Erfassung der Idee und der ihr entsprechenden Gestaltung,
sondern gleichzeitig auf einen Fortschritt innerhalb der einzelnen Kunstformen
von der symbolischen zur schonen Gestalt. Wahrend sich die schone Gestalt in der
antiken Kunst verwirklicht, entsteht der wahre Inhalt mit der Ausbreitung der
christlichen Religion. So kann auch die christliche Kunst als ,schon” in dem Sinne
einer Vereinigung von schoner Form und wahrem Gehalt bewertet werden. Vgl.
dazu Kwon 2001, 96.

2 Vgl 13.113.



148

deformiert werden. Die Kunstdarstellungen erhalten das Stigma des Ver-
anderlichen, Zufalligen und nicht mehr die Gestalt der ideal proportionier-
ten antiken Gotterstatuen. Die Verinnerlichung der Kunst ist nach Hegel
ein notwendiger Fortschritt in der Entwicklung des Geistes, aber um den
Preis der idealen Schonheit. In der romantischen Kunst sind Idee und Ge-
staltung auseinandergetreten, da die verinnerlichte Subjektivitat sich nicht

mehr im Medium der Anschauung addquat darstellen lasst.

Fiir Hegel ist diese Entsinnlichung der Kunst eine Folge des geschichtlichen
Fortschritts des Geistes: Angesichts des verdnderten Weltzustands, der
nicht mehr im Medium der Anschauung addquat erfasst und dargestellt
werden kann, muss die Kunst, die wesentlich auf die sinnliche Anschauung
angewiesen ist, unweigerlich an ihre Grenzen stofsen. Der Mensch braucht
fortan andere Mittel, um sich tiber sich und seine Wirklichkeit klar zu wer-
den. Das Mittel dafiir ist Hegel zufolge nicht mehr die Kunst, sondern die
Wissenschaft. Die Kunst reagiert auf diese Entwicklung, indem sie gewis-
sermafen geistiger wird. Daher wird in der romantischen Kunst die Einheit
von Gehalt und Darstellung zum Problem.

Soweit Hegels Argumentation. Thr gegentiber drangt sich — wie Hilmer
formuliert — sofort der Einwand auf, dass seine Darstellung der unter-
schiedlichen Kunstepochen erst einmal auffallende Widerspriiche aufweist,
wenn er versucht, die Entwicklungsstufen der Kunstformen historischen
Kunstbereichen eindeutig zuzuordnen. Diese Widerspriiche zeigen sich
nicht zuletzt an Hegels Beispielen: Wenn die symbolische Kunst die orien-
talische, die klassische die griechische und die romantische die gesamte
christliche Kunst umfasst, so muss Kritik wecken, dass beispielsweise die
griechische Mythologie, christliche Allegorien oder Goethes West-ostlicher
Divan der symbolischen Kunstform zugeordnet werden, die arabische
Poesie dagegen im Bereich des christlich — romantischen Rittertums er-
scheint.”

Auch muss Hegels Vorstellung eines hierarchischen Fortschritts im Bereich
der Kulturgeschichte, der in der christlich-abendlandischen Kultur gipfelt,

213 Vgl. Hilmer 1997, 127.



149

AnstofS erregen — insbesondere, wenn es um die Bewertung der Kunst
ganzer Epochen oder ganzer Kulturen geht. Wenn Hegel etwa indische
Gotterbilder asthetisch nicht ansprechen, so liegt dies nicht etwa daran,
dass indische Kiinstler nicht in der Lage waren, schonere Gotterbilder zu
schaffen, sondern vielmehr an ihrer noch unbestimmten Vorstellung vom
Gottlichen. Nattirlich sind Hegels Ausfithrungen zweifellos eurozentrisch
und viele theoretische, praktische und vor allem ethische Probleme sind
damit verbunden. Ein Hinweis auf eine gewisse Zeitgebundenheit von
Hegels Angriffen auf die Kunst anderer Kulturen allein reicht zu seiner
Verteidigung gegen diesen Vorwurf nicht aus, denn seine Zeitgenossen wie
beispielsweise Novalis, Schlegel, Wilhelm von Humboldt und auch Scho-
penhauer sind in der Lage, sich mit Sprache, Religion und Kunst anderer
Kulturen — insbesondere Indiens — ohne europdische Uberheblichkeit aus-

einanderzusetzen.?*

Tegtmeyer betont zwar, dass die Scharfe in Hegels Verdikten in erster Linie
aus seiner Auseinandersetzung mit zeitgenossischen Positionen stamme.
Was er bekamptfe, sei nicht das Fremde, sondern das aus seiner Sicht iiberzo-
gene Lob des Fremden von zeitgenossischen Positionen wie etwa bei Schlegel
oder Novalis. Hegels Polemik richte sich daher nicht so sehr gegen Indien,
sondern vor allem gegen Schlegel.”® Trotzdem ist Hegels Bestehen auf
historisch erworbener europaischer Uberlegenheit heute weder aktuell
noch tiberzeugend.

Hegels Unterscheidung von Kunstformen ermdoglicht zudem nur eine sehr
grobe Beschreibung und Einteilung historischer Epochen der Kunstge-
schichte. Allerdings betont Hegel immer wieder, dass die Kunstformen
selbst zundchst einmal begrifflich und nicht historisch-empirisch bestimmt
seien.”® Daher zeigt sich bei genauerem Hinsehen, dass die Kunstformen-
lehre nicht vorrangig als Epocheneinteilung verstanden werden sollte.
Zwar beschreibt Hegel die altorientalische und -agyptische Kultur als Epo-

e Vgl. dazu Tegtmeyer 2004, 308.
2 Vgl. ebd., 308.

216

Darauf hat vor allem Hilmer aufmerksam gemacht. Vgl. Hilmer 1997, 428 ff.



150

che symbolischer, die griechische und romische Antike als Zeitalter klassi-
scher und abendlandisches Mittelalter und Neuzeit als Periode romanti-
scher Kunst. Aber symbolische und klassische Kunst kann es im Sinne
Hegels auch in der Neuzeit geben, etwa als Phase der Riickwendung zu
symbolischem Denken und Kunstschaffen oder zur Antike wie in der Re-
naissance. Die Kunstformen sind daher zwar historisch geformt, aber eig-
nen sich nur eingeschrankt zur Unterteilung verschiedener kunstgeschicht-
licher Epochen. Versteht man aber die Kunstformenlehre so, dass sie auf-
weist, dass Inhalt, Form und Funktion von Kunst sich nicht unabhingig
entwickeln, sondern immer im Zusammenhang der allgemeinen Entwick-
lung des Geistes, kann man ihr grundsatzlich zustimmen. Kunst ist fiir
Hegel also von vornherein eingebunden in eine allgemeine Geistesge-
schichte, das heifst in die Entwicklung der menschlichen Selbst- und Welt-
erkenntnis, auf die wiederum die Kunst ihrerseits einwirken kann. Fiir den
Begriff des Kunstwerks bedeutet dies: Das wesentliche Charakteristikum
des Kunstbegriffs ist seine Entwicklung. Es ist daher nicht sinnvoll, den
Begriff des Kunstwerkes unabhangig von seiner historischen Entwicklung
zu bestimmen oder zu fordern, dass eine solche Definition transhistorisch
gelten soll. Es handelt sich aber auch nicht um eine willkiirliche Bestim-
mung, vielmehr ist die Entwicklung des Kunstbegriffs ein einheitliches, aber
sich historisch entfaltendes Verstindnis seiner Aufgabe und seines Sinns.*”

Im Folgenden wird die systematisch-begriffliche Unterscheidung der
Kunstformen genauer herausgearbeitet. Dabei steht vor allem die Entwick-
lung des Verhaltnisses von Inhalt und Form im Fokus, um auf dieser Basis
unterschiedliche Realisierungen der Werkstruktur naher in den Blick neh-

men zu konnen.

217 Vgl. Tegtmeyer, 309 f.



151

4.2 Die begriffliche Struktur der Kunstformen

4.2.1 Die Struktur der symbolischen Kunstform: Die Suche nach
Bedeutung

Die symbolische Kunstform bildet, wie gesagt, nach Hegel die erste der drei
Entwicklungsstufen des Ideals. Hegel beginnt bei der Darstellung der sym-
bolischen Kunstform zunédchst mit einer Prazisierung des Symbolbegriffs
und greift dazu auf seine Unterscheidung von Symbol und Zeichen aus der
Philosophie des theoretischen Geistes zuriick: Im Unterschied zum Symbol
konne das Zeichen vollig willkiirlich gewahlt werden; es herrsche eine
vollige ,,Gleichgiiltigkeit von Bedeutung und Bezeichnung” (13.395). Fiir
die symbolische Kunst diirfe aber diese Gleichgiiltigkeit von Bedeutung
und Bezeichnung nicht angenommen werden, ,indem die Kunst tiberhaupt
gerade in der Beziehung, Verwandtschaft und dem konkreten Ineinander
von Bedeutung und Gestalt” bestehe (ebd.).

Im Unterschied zum Zeichen, dem die Bedeutung mehr oder weniger nach
Belieben beigelegt werden kann, bestimmt Hegel das Symbol als ,ein Zei-
chen, welches in seiner Auferlichkeit zugleich den Inhalt der Vorstellung in
sich selbst befasst, die es erscheinen macht” (ebd.). Als Beispiel fiir eine
solche Ubereinstimmung von Vorstellungsinhalt und duferer Erscheinung
nennt Hegel den Lowen als Symbol der Groffmut, den Fuchs als Symbol
der Listigkeit, den Kreis als Symbol der Ewigkeit und das Dreieck als Sym-
bol der Dreieinigkeit:

,Der Lowe nun aber, der Fuchs besitzen fiir sich die Eigenschaften
selbst, deren Bedeutung sie ausdriicken sollen. Ebenso zeigt der Kreis
nicht das Unbeendigte oder willkiirlich Begrenzte einer geraden oder
anderen nicht in sich zuriickkehrenden Linie, welches gleichfalls ir-
gendeinem beschrankten Zeitabschnitte zukommt; und das Dreieck hat
als ein Ganzes dieselbe Anzahl von Seiten und Winkeln, als sich an der
Idee Gottes ergeben, wenn die Bestimmungen, welche die Religion in
Gott auffasst, dem Zahlen unterworfen werden” (ebd.).



152

Das Symbol bringt also ,nicht sich selbst als dies konkrete einzelne Ding,
sondern in sich nur eben jene allgemeine Qualitat der Bedeutung vor das
Bewusstsein” (13.195).

Doch ausschlaggebend ist fiir Hegel, dass Bedeutung und sinnliche Er-
scheinung auch teilweise nicht tibereinstimmen. Denn die symbolische
Gestalt enthalt ,noch andere, von jener gemeinschaftlichen Qualitat, welche
sie das eine Mal bedeutete, durchaus unabhdngige Bestimmungen”
(13.395). So haben diese Gestalten auch noch andere wesentliche Merkmale
als die, fiir die sie ein Symbol sein sollen, deshalb muss der Lowe nicht
ausschliefSlich fiir Starke stehen (da er, nicht nur stark, sondern auch faul sei,
konne er genauso gut fiir Schwache stehen). Auf der anderen Seite konnen
auch andere Tiere ein Symbol fiir Starke sein, da auch sie die Figenschaft
haben, stark zu sein. Das heifst, die Bedeutung, um die es geht, kann das

Sinnliche nicht in allen Teilen gleichermafien darstellen.

Gemafs dieser spezifischen Bestimmung des Symbolischen ordnet Hegel die
als , symbolisch” charakterisierte Epoche der altorientalischen Kunst zu.
Die symbolische Kunstform entwickelt sich {iber drei Stufen: die unbewuss-
te Symbolik, die Symbolik der Erhabenheit und die bewusste Symbolik.**
In der unbewussten Symbolik sind Bedeutung und Gestalt in noch unmit-
telbarer Einheit, was Hegel zufolge den Bedingungen des Symbolischen
noch nicht gentigt. Hegel spricht in diesem Sinne von Anfang der Kunst
oder Vorkunst. Die zweite Entwicklungsstufe ist die Symbolik der Erha-
benheit, Endpunkt der Entwicklung der symbolischen Kunst ist das Auftre-
ten der bewussten Symbolik, wo Bedeutung und Gestalt sich so weit wie

moglich voneinander 16sen.*”

8 Vgl 13.413 f,

2 Ich orientiere mich hier an der Einteilung aus der Edition. Hegel hat den Aufbau

seiner Ausfiihrungen zur symbolischen Kunst im Laufe der Vorlesungen gering-
fiigig geandert: Anfang und Ende der Entwicklung werden in den vier Vorle-
sungsjahren kaum verandert, das Kapitel iiber die Erhabenheit wird aber haufiger
verschoben. Erst die Fassung von 1826 kommt dem Aufbau der Edition ziemlich
nahe. Vgl. Hilmer 1997, 137.



153

In der unbewussten Symbolik geht es zundchst darum zu klaren, wie die
Idee tiberhaupt eine anschauliche Gestalt gewinnen kann. Die Idee wird
zundchst nur in der Natur gesucht, deshalb sind Bedeutung und Gestalt
noch nicht unterschieden. Sie ist mit dem natiirlich Gegebenen so sehr
verschmolzen, ,dass wir dieses Innere nicht einmal Bedeutung nennen
konnen” (Hegel (von der Pforten), 116). Die Bedeutung wird unmittelbar
mit dem natiirlich Gegebenen identifiziert. Das heift, dass ihre Bestimmtheit
verschwindet, die relationale Zweiheit von Naturgegenstand und Bedeu-
tung ist im Grunde aufgehoben, es gibt nicht mehr Naturgegenstand und
Bedeutung, sondern der Naturgegenstand ist die Bedeutung selbst. Er und
die Bedeutung sind eins. In diesem Sinne kann man eigentlich noch nicht
von Bedeutung — und ebenso wenig von Symbolik — sprechen, weil die

Gestalt ja auf nichts verweist.

Hegels Beispiel fiir diese Identitat von Bedeutung und Gestalt ist die persi-
sche Lichtreligion:

,Die Religion Zoroasters namlich sieht das Licht in seiner natiirlichen

Existenz, die Sonne, Gestirne, das Feuer in seinem Leuchten und Flam-

men als das Absolute an, ohne dies Gottliche fiir sich von dem Licht als

einem blofsen Ausdruck und Abbilde oder Sinnbilde zu trennen. Das

Gottliche, die Bedeutung, ist von seinem Dasein, den Lichtern, nicht ge-

schieden. Denn wenn das Licht auch ebensosehr in dem Sinne des Gu-

ten, Gerechten und dadurch Segensreichen, Erhaltenden,

Lebenverbreitenden genommen wird, so gilt es doch nicht etwa als blo-

3es Bild des Guten, sondern das Gute ist selber Licht” (13.420 f.).
In der unbewussten Symbolik beginnt die Idee als die absolute Bedeutung
der Kunst erst, sich in der Sinnlichkeit auszudriicken. Die Bedeutung wird
als etwas Inneres und Verborgenes verstanden und erscheint nicht ,fiir
sich’, sondern ist in der unmittelbaren natiirlichen Gestalt quasi ver-
schwunden und wird darin unbewusst angeschaut. In dieser unbewusst
symbolischen Weise gelten die das Gottliche reprasentierenden Gestalten
als die Gotter selbst: Das Licht ist nicht ,,blofSes Bild des Guten, sondern das
Gute ist selber Licht”. Wenn das Gottliche lediglich in der Natur gesucht
wird, handelt es sich noch nicht um Kunst, sondern nur um die Vorausset-

zung von Kunst. Denn die



154

,sinnliche Darstellung wird nicht, wie die Kunst es fordert, aus dem
Geiste gebildet, geformt und erfunden, sondern unmittelbar in dem &au-

erlichen Dasein als der addquate Ausdruck gefunden und ausgespro-
chen” (13.428).

Die symbolische Kunst entsteht erst

,mit dem Abtrennen einer allgemeinen Bedeutung von der unmittelba-

ren Naturgegenwart, in deren Dasein das Absolute dennoch, nun aber

von der Phantasie als wirklich prasent angeschaut ist” (13.418).
Die zentrale Rolle fiir die Entstehung von Kunst weist Hegel also der Nega-
tion zu — der Auflosung der Einheit von Bedeutung und Naturgestalt, die
erst dazu fiihre, die Bedeutung isoliert von der natiirlichen Gestalt zu ge-

winnen.*”

Diese Trennung drange zu dem Versuch, ,den Bruch durch
Ineinanderbildung des Getrennten auf phantasievolle Weise wieder zu
heilen”. Erst mit diesem Versuch entstehe , das eigentliche Bediirfnis der
Kunst”. Die Leistung der Kunst besteht daher Hegel zufolge darin, ,die
allgemeinen Vorstellungen in erneuter, aus dem Geiste produzierter Weise
fiir die Anschauung und Wahrnehmung phantasiereich herauszugestalten”

(13.430).

Hier wird ein wesentliches Moment des Kunstbegriffs sichtbar, namlich
dass Kunst von Menschen erschaffen wird. Zentraler Aspekt fiir die Wie-
derzusammenfithrung von Bedeutung und sinnlichem Gegenstand ist
deshalb zundchst die ,Gestaltung’: Die natiirliche Welt muss , phantasie-
reich” verandert und umgestaltet werden, damit die ,allgemeinen Vorstel-
lungen” (ebd.) tiberhaupt angeschaut werden kénnen. Darin sieht Hegel
bekanntlich die Leistung der altindischen Kunst, die auf der zweiten Stufe
der unbewussten Symbolik steht. Die Inder gestalten die natiirliche Welt
phantasiereich um. Doch die altindischen Kunstwerke bringen es nicht zu
einem Zusammenstimmen von Bedeutung und sinnlicher Gestalt, da die
Negativitat, die den Zusammenhang von Allgemeinem und Einzelnem
auflost, beides nicht mehr miteinander vermitteln kann:

220 Vgl. Hegel (Hotho), 124: , Vermittels des Negativen kann die Bedeutung erst frei
werden [...].”



155

,In diesen Anschauungen [der indischen Kunst, Anmerkung S. O.] aber

ist das Negative teils nur ein Verwandeln und Verdndern, teils nur die

Abstraktion, welche das Bestimmte fallen lasst, um zu der unbestimm-

ten und dadurch leeren und gehaltlosesten Allgemeinheit

hinzudringen” (13.448 f.).
Daher kann das Allgemeine im Einzelnen nicht wirklich zur Erscheinung
kommen: Einzelnes und Allgemeines gehen ,mafSlos” ineinander {iiber. In
diesem , Taumel” werden Einzelheit und Allgemeinheit ,,in ganz inaddaqua-
ter Weise” verkniipft. Da das ,Gefiihl dieser Unangemessenheit zum Be-
wusstsein” komme, wisse , die Phantasie sich nur dadurch zu retten, indem
sie die besonderen Gestalten iiber ihre festumgrenzte Besonderheit hinaus-

treibt, sie ausweitet, ins MafSlose steigert und auseinanderreifst” (13.431 f.).

Den dritten und letzten Teil der unbewussten Symbolik bildet die agypti-
sche Kunst, die auf der Stufe des , eigentlichen Symbols” steht und erstmals
symbolische Kunstwerke erschafft. Der entscheidende Fortschritt auf dieser
Stufe hiangt mit einer Anderung der Rolle der Negativitit zusammen: Die
indische Kunst hatte zwar schon die ,, Anschauung des Negativen”, aber
erst die agyptische erkennt das Negative als ein ,Moment des Gottlichen”
selbst. Der ,,wahre Gott” erscheine als , das Negativwerden seiner selber”
und habe dadurch das ,Negative zu seiner ihm immanenten Bestimmung”
(13.449). Hier wird das Allgemeine zum ersten Mal als konkret und als in

221

sich selbst bewegt verstanden.

Zentral fiir die agyptische Kunst ist die Bedeutung des Todes.”” An Hegels
Theorie des Ideals als Handlung wurde bereits gezeigt, dass die Selbstbe-
zuiglichkeit der Negation zu ihrer Aufhebung fiihrt.”® Hegel geht nun da-
von aus, dass der Tod — bildlich gesehen — eine solche Selbstauthebung ist:
Der Tod erhalt die Bedeutung, dass er die Moglichkeit ,zur Geburt eines
Hoheren” vorbereitet: , des Geistes” (13.450 f.).

2 Vgl. Hilmer 1997, 145.
22 13.450.
2 Vgl. Kap. 3.2.3.



156

Der Tod ist deshalb interessant, weil er als Bild fiir die Struktur der symbo-
lischen Kunst gelesen werden kann: Er ist Negation des natiirlichen Lebens,
in der sich das Bewusstsein des Geistigen manifestiert.” Der Tod symboli-
siert dadurch den Gestaltungsprozess in der symbolischen Kunst: Durch
Negation, also Umgestaltung des natiirlich Gegebenen entsteht Bedeutung,
indem darauf verwiesen wird, dass nicht das Nattirliche selbst, sondern ein
Anderes gemeint ist. Aber ,die Innerlichkeit, auf die das Aufere, die Ge-
stalt hinweist, ist noch geheim, sie wird nur geahnt, sie ist unentwickelt”
(Schmidt 2005, 101). Insofern weist fast jede Kunstgestalt in Agypten auf
Anderes hin, sie gilt nicht , fiir sich” (13.461). Die von Hegel immer wieder
betonte Ritselhaftigkeit der Kunstwerke der Agypter besteht darin, dass sie
Symbole darstellen, von denen man nicht genau weif}, was sie eigentlich
symbolisieren. Trotzdem bleibt ihr symbolischer Charakter uniibersehbar,
weil sie deutlich von der natiirlichen Wirklichkeit abweichen. Das bedeutet
aber: Die Kunst ist kein unabhdngiges Gestalten, sondern im Grunde das
Medium einer Suche. Diese Suche offenbart sich am Kunstgegenstand, dem
man ansieht, dass die Gestalt ,,ein vom Kiinstler Gemachtes” (10.369) ist.
Diese Gestalt lasst also erkennen, dass das Nattirliche nicht auf sich, son-
dern auf ein Anderes hinweist. Durch Negation des Natiirlichen kommt in
den Kunstwerken zwar Bedeutung zustande, aber dadurch, dass die agyp-
tische Kunst nicht {iber den wahren Inhalt verfiigt, bleibt sie von ihrem
Ursprung, dem Natiirlichen, abhangig und damit an gegebene Vorausset-
zungen und kunstfremde Bedeutungen gebunden.””

Durch die Verfremdung und Verzerrung der Naturgestalten machen die
Kunstwerke auf ein solches Anderes aufmerksam. Ihr ratselhafter Charak-
ter erweist sich darin, dass sie ,nicht sich selbst bedeuten”, sondern auf
»eine andere Bedeutung hinweisen, hierzu gehort eine gewisse Verzerrung
der unmittelbar blof§ gegebenen Gestalt” (Hegel (von der Pforten), 126).

224 Hilmer spricht in diesem Sinne vom Tod als ,einer Metapher des semiotischen

Prozesses” (Hilmer 1997, 145).
223 Vgl. Hegel (Hotho), 129; 13.460. Vgl. auch Hilmer 1997, 151 f.



157

In der Symbolik der Erhabenheit, die die zweite Stufe der symbolischen
Kunstform ausmacht, tritt die Bedeutung ,fiir sich, abgetrennt von der
gesamten erscheinenden Welt, ins Bewusstsein” (13.466) und ist das Erha-
bene, Selbststindige gegeniiber ihrer Gestalt, die nun in ein ,negatives
Verhiltnis” (13.468) gesetzt wird. Die Bedeutung ist

,die Substanz, tiber die einzelne Erscheinung, an der sie zur Darstel-
lung gelangen soll, erhoben wird, obschon sie nur in Beziehung auf das
Erscheinende iiberhaupt kann ausgesprochen werden, da sie als Sub-
stanz und Wesenheit in sich selbst gestaltlos und der konkreten An-
schauung unzuganglich ist” (ebd.).
Die Bedeutung kann also von ihrer Gestalt unterschieden werden, sogar
tiber sie ,erhoben werden’, aber doch nicht fiir sich aussprechbar vorliegen.
Hegel bestimmt in Anlehnung an Kant das Erhabene dementsprechend als
den , Versuch, das Unendliche auszudriicken, ohne in dem Bereich der
Erscheinungen einen Gegenstand zu finden, welcher sich fiir diese Darstel-
lung passend erwiese” (13.467).

Der Gehalt der erhabenen Kunst entsteht nicht mehr aus der Negation des
Nattirlichen und bleibt von diesem abhéangig, sondern Ursprung der Be-
deutung ist der erhabene Gottesbegriff. Soll dieser sinnlich dargestellt wer-
den, so ist das nur dadurch moglich, dass das Gottliche ,,als die schopferi-
sche Macht aller Dinge gefasst wird und somit ein positives Verhaltnis zu
denselben hat.” Zugleich soll aber deutlich werden, dass es sich iiber die

Erscheinungen erhebt, wodurch sich

,die positive Beziehung zu dem negativen Verhéaltnis umsetzt, von dem
Erscheinenden als einem Partikuldren und deshalb der Substanz auch
nicht Angemessenen und in ihr Verschwinden gereinigt zu werden”
(13.468).
In der erhabenen Kunst gelingt es daher, das Gottliche konsequent aus der
Natur herauszuheben. Der Mensch vermag das Gottliche sinnlich nicht zu
gestalten, andererseits ist er aber immer wieder darauf angewiesen, die
sinnlichen Erscheinungen auf den sie negierenden Gottesbegriff zu bezie-



158

hen, der die ,absolute Substanz als dem darzustellenden Inhalt” (ebd.)
ausmacht.”®

Die ,eigentliche Erhabenheit” (13.479) sieht Hegel vor allem im Alten Tes-
tament verwirklicht. Das Konzept der Erhabenheit lasst sich Hegel zufolge
,kinstlerisch nur durch die Dichtung” (13.471) darstellen, die Beziehung
von Gottlichem und sinnlicher Erscheinung muss poetisch ausgesprochen
werden, da es fiir sie keine bildlichen Darstellungsweisen gibt. In der Poe-
sie des Alten Testaments bilden Gott und Welt zwei grundverschiedene
Bereiche — der Welt ist es unmoglich, die Bedeutung Gottes zu veranschau-
lichen. In der Erhabenheit wird daher ein Allgemeines vorgestellt, das die
Kunst aber nicht darstellen kann, weil ihr die Moglichkeiten dazu fehlen:
Das Allgemeine wird als , von den konkreten Welterscheinungen einerseits
abgetrennt und fiir sich fixiert, die Auferlichkeit des Daseienden aber an-
dererseits als das Endliche bestimmt und zuriickgesetzt” (13.482) angese-
hen. Dadurch erhilt das Endliche aber eine neue Stellung, namlich ,eine
Darstellung des Gottlichen nur dadurch zu sein, dass ihre Endlichkeit an
ihr selbst hervortritt” (ebd.). Dadurch aber 16st sich die Kunst von ihrem
religiosen Ursprung, weil dieser als prinzipiell undarstellbarer Gegenstand
erst die Endlichkeit zum Gegenstand und Medium der Kunst macht. Aber
die Kunst bleibt von diesem Ursprung zugleich abhangig, da sie die
Undarstellbarkeit des Gottlichen stets mit darstellen muss.”

Ubergang zur klassischen Kunst ist die bewusste Symbolik. Unter , bewuss-
ter Symbolik” versteht Hegel die Weise der Symbolik, die vom Kiinstler
intendiert und bewusst zur Darstellung gebracht wird. Die bewusste Sym-
bolik ist das Ergebnis der Entwicklung der symbolischen Kunst und stellt
damit die Aufgabe, die die klassische Kunst zu erfiillen hat:

226 Vgl. ebd.: ,Die Substanz [wird] iiber die einzelne Erscheinung, an der sie zur

Darstellung gelangen soll, erhoben [...], obschon sie nur in Beziehung auf das Er-
scheinende iiberhaupt kann ausgesprochen werden, da sie als Substanz und We-
senheit in sich selbst gestaltlos und der konkreten Anschauung unzuganglich ist.”

227 Vgl. Hilmer 1997, 152 £.



159

,Die echte Darstellung wird deshalb nur da zu suchen sein, wo die Sa-

che durch ihre dufiere Erscheinung und in derselben die Erklarung ih-

res geistigen Inhalts gibt, indem das Geistige sich vollstandig in seiner

Realitdt entfaltet und das Korperliche und Aufiere somit nichts als die

gemafie Explikation des Geistigen und Inneren selber ist” (13.546).
Hegel hat die bewusste Symbolik offensichtlich als Uberleitung zur klassi-
schen Kunstform konzipiert: Er betont, dass bereits hier Anfinge eines
»sich vollstandig in seiner Realitdt” entfaltenden Geistigen (ebd.) vorhan-
den sind, das dann in der klassischen Kunst zum Gehalt der Kunst wird.
Fiir diese Stufe ist die Trennung der Bedeutung von der Gestalt grundle-
gend, die symbolische Verbindung ist nur im Subjekt vorhanden. Das Sub-
jekt ist hier souverdn, es kann Bedeutung und Ausdruck verkniipfen und
gleichzeitig unterscheiden, indem es die Verkniipfung als nur aufierlich

erkennt.?®

Hegel konzipiert die bewusste Symbolik als Synthese von eigentlicher
Symbolik und Erhabenheit,

,indem sie sowohl die Trennung von Bedeutung und duflerer Realitat in

sich fasst, welche der Erhabenheit zugrunde lag, als auch das Hinweisen

einer konkreten Erscheinung auf eine verwandte allgemeine Bedeu-

tung, wie wir es beim eigentlichen Symbol hervortreten sahen” (13.488).
Grundformen der bewussten Symbolik sind Fabel, Parabel, Ratsel und
Allegorie, Metapher und Bild. In diesen Formen werden Bedeutung und
Gestaltung einerseits explizit voneinander geschieden, indem die Bedeu-
tung ,flir sich” vorausgesetzt wird. Andererseits aber wird der Bedeutung
eine ,sinnliche oder bildliche Gestalt” (13.489) gegentibergesetzt, auf die sie
sich bezieht. Bedeutung und Gestalt sind daher auch aufeinander bezogen,
denn beide sind nur in ihrer Beziehung aufeinander, was sie sind. Aller-
dings ist es nur ,die unsichtbare vergleichende Subjektivitat” (14.18), die
Bedeutung und Gestalt aufeinander bezieht, ihre Beziehung wird noch
nicht im Kunstwerk manifest. Wie eine solche Manifestation auszusehen

hatte, wird Hegel zufolge erst in der klassischen Kunstform sichtbar.

2 Vgl 13.487.



160

4.2.2 Die Struktur der klassischen Kunstform: Sich selbst bedeuten

Die klassische Kunstform nimmt, wie oben dargelegt, in Hegels Asthetik
eine zentrale Stellung ein, da sie die Bestimmungen des Ideals adaquat
ausdriicken soll. Man sollte erwarten, dass Hegel sich hier an den Bestim-
mungen orientiert, die er schon im Kapitel tiber die ,Bestimmtheit des Ide-
als” entwickelt hat,” aber das trifft nicht zu. Im Fokus seiner Ausfiithrungen
steht nahezu ausschliefSlich die hellenistische Skulptur, in der die voll-
kommene Einheit von Bedeutung und Gestalt realisiert sein soll.

Wesentliches Charakteristikum der klassischen Kunst ist Hegel zufolge,
wie oben herausgestellt wurde, sich selbst zu bedeuten.”® Das heifst: Ein
klassisches Kunstwerk bedeutet nicht irgendetwas aufserhalb seiner, son-
dern ausschliefslich sich selbst.

Da es sich beim Kunstwerk, wie ausgefiihrt, um eine Realisierung des Be-
griffs handelt, kann im Folgenden der Begriff des ,Sich-selbst-Bedeutens’
mit Riickgriff auf die Begriffslogik genauer gefasst werden: Der Begriff
bedeutet sich selbst. Im Bereich der Kunst miisste dem Sich-Selbst-
Bedeuten des Begriffs eine Gestaltung entsprechen, die das Sinnliche nicht
manipuliert oder verzerrt, die es vielmehr von sich aus mitbringt und die
zugleich eine wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist. Bei Hegel
erfiillt der menschliche Korper diese Bedingung: In der menschlichen Ge-
stalt kann das Allgemeine dargestellt werden, weil die griechischen Gotter
menschlich verstanden werden, zugleich wird in der menschliche Gestalt
Geistiges erkennbar. Hegels Ausfiihrungen zur klassischen Kunstform sind
allerdings merkwiirdig doppeldeutig.

Zunachst bestimmt Hegel die Bedeutung in der klassischen Kunst namlich
nicht in diesem Sinne:
,Insofern aber die Bedeutung selbstdndig ist, muss sie in der Kunst ihre

Gestalt aus sich selber nehmen und das Prinzip ihrer Auflerlichkeit an
sich selber haben. Sie muss deshalb zum Natiirlichen zwar zuriickkeh-

2 Vgl. Kap. 3.2.
2 el 14.13.



161

ren, doch als Herrschaft {iber das Aufere, welches, insofern es eine Sei-
te der Totalitdt des Inneren selber ist, als bloff natiirliche Objektivitat
nicht mehr existiert, sondern ohne eigene Selbstandigkeit nur den Aus-
druck des Geistes zeigt” (14.19).

Die Bedeutung als das ,Herrschende’ hebt sich vom Natiirlichen ab und
zwingt es zugleich zur Einheit mit sich, indem sie es unter ihre Herrschaft
stellt, sodass es ,nur den Ausdruck des Geistes zeigt”. Sich selbst bedeuten
kann nur das Geistige, das der natiirlichen Gestalt verwehrt, ihre eigene
Bedeutung — ihre ,eigene Selbstandigkeit” — in das Kunstwerk einzubrin-

gen.

Wenig spater heifdt es jedoch — diese Stelle wird wegen ihrer Wichtigkeit
austiihrlich zitiert:

,Fragen wir nun aber nach der bestimmten Gestalt, welche in diese
Einheit mit dem Geist eingehen kann, ohne eine blofse Andeutung ihres
Inhalts zu werden, so ergibt sich aus der Bestimmung, dass im Klassi-
schen Inhalt und Form adaquat sein sollen, auch fiir die Seite der Ge-
stalt die Forderung der Totalitdt und Selbstandigkeit in sich. Denn zur
freien Selbstandigkeit des Ganzen, in welcher die Grundbestimmung
des Klassischen liegt, gehort, dass jede der Seiten, sowohl der geistige
Gehalt als dessen dufiere Erscheinung, in sich die Totalitdt sei, welche
den Begriff des Ganzen ausmacht. Nur in dieser Weise namlich ist jede
Seite an sich mit der anderen identisch und deshalb ihr Unterschied
zum blofien Formunterschied eines und desselben herabgesetzt, wo-
durch nun auch das Ganze als frei erscheint, indem seine Seiten sich als
addaquat erweisen, da es in jeder derselben sich darstellt und in beiden
eines ist. [...] Soll dies unfreie Verhaltnis [des Symbolischen; Einfligung
S.0.] sich losen, so muss die Gestalt an sich selber schon ihre Bedeu-
tung, und ndaher zwar die Bedeutung des Geistes haben” (14.20 {.).

Hegel betont hier, dass das Sich-selbst-Bedeuten des Geistigen eben nicht
durch Herrschaft tiber die Naturgestalt zum Ausdruck kommt, sondern
dadurch, dass die Naturgestalt an sich selbst schon Geistiges bedeutet: Der
Leib ist ,,als den Geist bedeutende, charakteristische, sinnvolle Naturform”

(10.368) in der Lage, seine eigene Bedeutung in das Kunstwerk einzubrin-



162

gen. Dementsprechend sind Leib und Geist schon von vornherein einander
nicht fremd.”

So wie sich in der Begriffslogik der Begriff in der Objektivitat selbst ver-
doppelt und daher in der Objektivitat nichts Fremdes mehr sieht, sondern
nur die eigene Realisierung, ist auch hier der Begriff nicht nur der Inhalt,
zum dem die sinnliche Form als Auferliches hinzutritt. Vielmehr hat der
Begriff selbst unterschiedliche Formen: sich selbst und seine Realitdt. Damit
ist der Unterschied zwischen Begriff und Realitdt hier nur noch ein ,formel-
ler’. In der klassischen Kunstform wird damit das Modell vom Begriff, der
zugleich sich selbst und seine Realitat umfasst, zum Modell der Beziehung
von Gestalt und Gehalt: Gestalt und Gehalt sind sowohl voneinander un-
terschieden als auch identisch. In diesem Sinne zeigt sich auch hier die
Struktur der negativen Reflexivitdt, die auch den logischen Begriff aus-
zeichnet.”

Die klassische Kunst hat sich Hegel zufolge — im Unterschied zur symboli-
schen Kunst — endlich von kunstexternen und ihr dufSserlichen Vorausset-
zungen emanzipiert. Hilmer spricht in diesem Sinne davon, im Klassischen
werde der , Begriff autonomer Kunst” sichtbar (Hilmer 1997, 170). Im Ge-
gensatz zum Klassischen fehlte dem Symbolischen namlich

,die Freiheit und Selbstandigkeit des Inhalts, die nur dadurch hervor-

tritt, dass das Innere als in sich selbst total [...] zum Bewusstsein

kommt*” (14.14).
Um dies zu erlautern, soll der Gestaltungsprozess der klassischen Kunst-
form genauer in den Blick genommen werden. Da sich die klassische
Kunstform Hegel zufolge erst mit dem Autkommen der griechischen Gott-
heiten etabliert, werde ich zur Verdeutlichung jene Bestimmung der klassi-

schen Gotter heranziehen — hierin folge ich Hilmers Analyse der klassi-

. Die Anderung der Stellung des Sinnlichen hingt unter anderem auch mit der

Anderung der religidsen Vorstellungen zusammen, die der klassischen Kunst zu-
grunde liegen. Vgl. dazu Hilmer 1997, 163: ,,Dass das Absolute sich zu Inkarnati-
on herabgelassen hat, ermoglicht schon im Vorhinein Verséhnung auch in den
kiinstlerischen Formen der Verkorperung.”

2 Vgl. Kap. 3.1.1.



163

schen Kunst® —, die Hegel in Auseinandersetzung mit Creuzer entwickel-

te 234

Hegel geht davon aus, dass sich die klassische Kunst als Reaktion auf die
Entstehung der griechischen Gotter aus den Mythen des vorderasiatischen
und persischen Raums entwickelt.”* Seine Darstellung der griechischen
Mythologie beruht auf dem Interesse, die Entstehung der griechischen
Gotter durch das Offenlegen des Verhéltnisses zu ihren Voraussetzungen
zu klaren: dem Natiirlichen, Tierischen und Symbolischen. Durch diese

Entwicklung soll sich dann die Freiheit der klassischen Kunst ergeben:

,Da nun das Wesen der Freiheit darin besteht, was sie ist, durch sich

selber zu sein, so wird das, was zunédchst als blofle Voraussetzungen

und Bedingungen des Entstehens des klassischen Gebietes erschien, in

den eigenen Kreis desselben hineinfallen miissen” (14.33).
Im ,Kampf der alten und der neuen Gotter” (14.46) vertreten die Titanen
und Giganten die Naturgewalten, iiber die die griechischen Gotter in ihrer
selbstandigen geistigen Individualitat siegen. Es geht Hegel aber nicht nur
darum, bewusst zu machen, dass die griechische Mythologie historische
Vorganger hatte, sondern fiir ihn liegt das Prinzip der klassischen Kunst im
Reagieren auf ihre Voraussetzungen. Hegel macht deutlich, ,dass dieses
Prinzip die klassische Kunst derart bestimmt, dass sie sich als dieses Rea-
gieren konstituiert” (Hilmer 1997, 168, Hervorhebung S. O.):

,Das Zuriickweisen dieser blofien Naturmachte, der Gegensatz und

Widerstreit, durch welchen sie besiegt werden, ist eben der wichtige

Punkt, dem wir die eigentlich klassische Kunst erst zu verdanken haben
[...]” (14.53).

Dieser Prozess wird von Hegel ndher so beschrieben:

 Hilmer 1997, 167.
2 Vgl 14.33.

2 Das steht auf den ersten Blick im Widerspruch dazu, dass Hegel immer wieder

zustimmend Herodot zitiert, demzufolge die Dichter die Gotter geschaffen haben.
Dieser Widerspruch lasst sich dadurch schlichten, dass man die mythologische
Tradition als Inhalt, die Gotter selbst aber als Produkt der Dichter ansieht. Vgl.
14.34. Vgl. auch Hilmer 1997, 167.



164

»,Die Haupttat der griechischen Gotter ist, sich zu erzeugen und sich

aus dem Vorhergegangenen, das in die Entstehungsgeschichte und den

Fortgang ihres eigenen Geschlechtes fillt, zu konstituieren” (14.34).”*
Die Tat der griechischen Gotter besteht nicht nur darin, sich selbst zu kon-
stituieren, sondern sie machen zugleich das Symbolische als ihre Voraus-
setzung zu einem Moment ihrer selbst — das , Vorhergegangene” fallt in
den Fortgang ihres eigenen Geschlechts, was zunachst als ,, blofie Vorausset-
zung” schien, fallt bei ndherem Hinsehen in ,den eigenen Kreis” hinein,
wie Hegel sagt. Die klassischen Gotter erschaffen die symbolischen Natur-
machte als ihre Voraussetzungen aus sich selbst: Die klassische Kunst ent-
steht, indem sie das Symbolische als ihre Voraussetzung entwickelt und
sich selbst daraus hervorbringt. Sie zeigt, dass ihre Voraussetzungen nichts
anderes sind als Momente ihrer selbst. Damit besteht die Freiheit der klassi-
schen Kunst darin, dass sie ihre Bedeutung aus sich selbst erzeugt. Sie
bedeutet sich selbst. Klassische Kunstwerke sind also in der Weise selbstbe-
deutend, dass ein vorausgesetzter Gehalt zugleich als von ihnen erschaffen

erscheinen kann.?’

Allerdings sind Hegels Ausfithrungen zur Struktur der klassischen Kunst
unterschiedlich. An anderen Textstellen wird deutlich, dass die Struktur,
die er in der klassischen Kunst fiir umsetzbar gehalten hat, die ,vollkom-

236 Ein ,Vorhandenes, von dem die neu sich entwickelnde Kunst ausgeht” (14.33).

Vgl. auch Hegel (von der Pforten): ,Zundchst ist daran zu erinnern, dass diefs
Ideal Voraussetzung seiner Entstehung hat, Bedingungen aus denen es hervorge-
gangen ist, diese liegen in dem Vorhergehenden iiberhaupt. Aber das
Eigenthiimliche ist dass diese Voraussetzungen auch innerhalb des griechischen
Bewusstseins selbst gelegen haben und zur Umbildung des Unmittelbaren in
geistige Schonheit wirksam gewesen sind, so dass dieser Fortgang die Hauptge-
schichte in der griechischen Mythologie ist. Fragen wir was haben diese Gotter
getan? So ist ihre Hauptthat sich zu erzeugen, aus dem Vorhergegangenen sich zu
constituieren, so ist ihre That wesentlich Inhalt ihrer selbst.”

237 Vgl. Hilmer 1997, 170. Hilmer beschreibt die klassische Kunst in den , Termen
absoluter Reflexion”: ,,Denn die Reflexionstheorie der Logik konnte helfen zu
verstehen, wie diese ,Umbildung des Unmittelbaren’ als Handlungsvollzug damit
zusammenhangt, dass ein Kunstwerk, wenn es als klassisch gelten soll, ,unmittel-
bar seine Bedeutung an sich’ hat.”



165

mene” der Skulptur ist, in der Gehalt und Gestalt eine Einheit eingehen.
Diese entspricht aber nicht dem Niveau der sich im Handeln zeigenden
prozessualen Struktur des Ideals, wie Hegel sie schon im Anfangsteil aus-
gearbeitet hat.”

4.2.3 Die Struktur der romantischen Kunstform: ,Freilassen’ des
Aufleren

Die romantische Kunstform bildet, wie oben dargestellt, die dritte und
letzte Station der Entwicklung der Kunstformen. Hegel unterteilt die ro-
mantische Kunstform in drei Stufen: die religiose Themenstellung des
Christentums, die Verweltlichung der christlichen Prinzipien und das, was
Hegel meistens als ,Formalismus des Charakters” bezeichnet. In keiner der
verschiedenen Vorlesungsmitschriften findet sich am Ende der Entwick-
lung des Romantischen so etwas wie eine Vordeutung im Hinblick auf die
zukiinftige Kunst, obwohl Hegel — ohne dass er dies selbst wahrgenommen
hatte — wesentliche Momente moderner Kunst faktisch vorausgesehen hat.
Hegel selbst aber sieht in der romantischen Kunst eine Verfallserscheinung.

In der romantischen Kunst riickt die Innerlichkeit des Subjekts ins Zentrum
der Kunst. Das Innere weif$ sich nunmehr ,fiir sich selbst” (Hegel (von der
Pforten), 157) und ist nicht mehr auf die Sinnlichkeit angewiesen. Dadurch
kommt es zu einer Unterordnung des Auflerlichen. So entstehen ,zwei
Reiche, die innere geistige Welt fiir sich, aut der anderen Seite die natiirliche
dufSerliche Welt” (Hegel (ebd.), die je fiir sich selbststaindig werden. Da die

Grundprinzipien der romantischen Kunst dementsprechend die selbststan-

238 Vgl. 13.364 f.: ,Die Skulptur hat nach dieser Seite hin das Gottliche als solches
darzustellen in seiner unendlichen Ruhe und Erhabenheit zeitlos, bewegungslos,
ohne schlechthin subjektive Personlichkeit und Zwiespalt der Handlung oder Si-
tuation. Und geht sie nun auch zur ndheren Bestimmtheit des Menschlichen in
Gestalt und Charakter fort, so muss sie auch hierin nur das Unveranderliche und
Bleibende, die Substanz dieser Bestimmtheit auffassen und nur diese, nicht aber
das Zufillige und Voriibereilende sich zum Inhalt wahlen; denn zu dieser wech-
selnden, fliichtigen Besonderheit, welche durch die als Einzelheit sich fassende
Subjektivitdt hereinkommt, geht die objektive Geistigkeit noch nicht fort.”



166

dige Subjektivitit und das Selbststandigwerden der Auferlichkeit sind,
kommt es nun darauf an, das Verhaltnis beider genauer zu fassen:

,Die andere Weise aber der Unangemessenheit der Idee und der Gestal-

tung ist, dass die unendliche Form, die Subjektivitdt, nicht wie in jenem

Extreme nur oberflachliche Personlichkeit, sondern das Innerste ist und

der Gott nicht als seine Gestalt blofS suchend oder in aufserer sich be-

friedigend, sondern sich nur in sich findend, hiermit im Geistigen allein

seine addquate Gestalt sich gebend, gewusst wird. So gibt die — romanti-

sche — Kunst es auf, ihn als solchen in der dufieren Gestalt und durch die

Schonheit zu zeigen; sie stellt ihn als zur Erscheinung sich nur herab-

lassend und das Gottliche als Innigkeit in der Auflerlichkeit, dieser

selbst sich entnehmend dar, welche daher hier in Zufalligkeit gegen ih-

re Bedeutung erscheinen darf” (10.370).
Hegel bestimmt den Inhalt der romantischen Kunst, das Gottliche, als In-
nigkeit, die die romantische Kunst als der Auferlichkeit sich entnehmend
darstelle. Hegels Bestimmung des Verhaltnisses von ,Innigkeit” und , Au-
Berlichkeit” erscheint aber problematisch. Wenn das Auferliche tatséchlich,
wie Hegel sagt, gegen das Gottliche als seine Bedeutung , zufallig” ist, ist
nicht klar, was dann tiberhaupt noch darunter zu verstehen ist, dass das
Auferliche eine Innigkeit ,darstellen” soll. Wenn umgekehrt die Innigkeit
der AufBerlichkeit sich entnehmend” sein soll, ist sie im Grunde durch die
Augerlichkeit gar nicht mehr darstellbar.* Da Kunst fiir Hegel konstitutiv
an Auferlichkeit gebunden ist, wird die Innigkeit zu etwas, was sich den
Mitteln der Kunst entzieht. Damit stellt sich die Frage, wie Hegel das, was
sich der kiinstlerischen Darstellbarkeit entzieht, ndher bestimmt.

Zur Klarung dieser Frage beginne ich mit Hegels Charakterisierung des
Inhalts der romantischen Kunst: In der romantischen Kunst des Christen-
tums wird die Innerlichkeit des Subjekts zentral, weil der Geist weifS, dass er
als Bild Gottes geschaffen wurde. Das nicht kiinstlerisch Darstellbare ist —
Hegel betont dies immer wieder — das Geistige, das sich selbst weif3, der

239

Vgl. 14.140: ,Das duflerlich Erscheinende vermag die Innerlichkeit nicht mehr
auszudriicken, und wenn es dazu doch noch berufen wird, so erhalt es nur die
Aufgabe, darzutun, dass das Auflere das nicht befriedigende Dasein sei.”



167

Geist, der sich in seinem eigenen Medium, dem Denken erfasst.*** Den As-
pekt der Nichtdarstellbarkeit des Geistes in der romantischen Kunst thema-
tisiert Hegel wesentlich unter dem Aspekt seiner ,Innerlichkeit” und deren
Verhiltnis zur Auflerlichkeit. In der romantischen Kunst kann sich die
subjektive Innerlichkeit Hegel zufolge unabhangig vom sinnlichen Aus-
druck behaupten. Daher zieht sie sich aus der Auferlichkeit zuriick. Dieses
Zuriickziehen wird allerdings von der Innerlichkeit selbst als Schmerz,
Zerrissenheit und Verletzung empfunden.*® Zerrissenheit und Schmerz
erhalten daher eine zentrale Bedeutung in Hegels Auffassung von Inner-
lichkeit und die , Negativitat der Zerscheidung in sich, des leiblichen und
geistigen Schmerzes, der Aufopferung, Entsagung” (14.143) werden zu
wesentlichen Momenten der romantischen Kunst.*? In Zerrissenheit und
Schmerz ist eine Negativitat angesprochen, die iiber diejenige des Klassi-
schen und Symbolischen hinausgeht, weil sie die Beziehung von Bedeutung
und Gestalt nicht — wie im Symbolischen und Klassischen — erst konstitu-
iert, sondern auflost. Hegel spricht deswegen auch oft von ,,zerreiflen” oder
davon, dass sich der Geist vom Nattirlichen , losreifse”.*®

Zwar thematisiert Hegel schon im Begriff des Geistes die Moglichkeit
Schmerz zu ertragen*: Der enzyklopadischen Bestimmung des Geistes
zufolge ist sein Wesen die formelle Freiheit, die darin besteht, dass dieser
,von allem Auferlichen [...], seinem Dasein selbst abstrahieren” und ,,den

unendlichen Schmerz ertragen” und ,,in dieser Negativitat affirmativ sich

240 Vgl. Hegel (von der Pforten), 157.
2 Vgl. ebd.

e Die zentrale Bedeutung von Zerrissenheit und Schmerz fiir die romantische

Kunst hat Hilmer (1997) herausgearbeitet. Ich beziehe mich im Folgenden vor-
nehmlich auf ihre Ausfithrungen. Vgl. Hilmer 1997, 192 ff. Hegel thematisiert
Zerrissenheit und Schmerz vor allem in der Vorlesung von 1826, ich stiitze mich
deshalb hauptsachlich auf sie.

23 Vgl. z.B. Hegel (von der Pforten), 157, Hegel (Hotho), 181, auch Hegel (von der
Pforten), 158: ,,Das Auferliche soll [...] verletzt werden [...]. Dies ist das Prinzip
der romantischen Kunst tiberhaupt.”

2 Vgl. Kap. 2.2.1.



168

erhalten und identisch fiir sich sein” (10.25 f.) kann. Auflerlichkeit wird hier
bestimmt als all das, wovon der Geist sich 10sen kann, ohne seine Identitat
mit sich zu verlieren — dies schliefit fiir Hegel sogar die Abstraktion vom
eigenen Dasein ein. Aber in der romantischen Kunst geht Hegel in der
Bestimmung der Abstraktion vom eigenen Dasein noch einen Schritt wei-
ter: Er versteht die Abstraktion als bewusste , Aufopferung” (Hegel (von
der Pforten), 159) zugunsten einer neuen Dimension von Innerlichkeit, die

den Geist dazu bringt, sich als Allgemeines neu zu begreifen.

Beispiele fiir diese Aufopferung sind zunéchst die Leidensgeschichte Chris-
ti und der Martyrer:

,Hier [in der Geschichte Christi; Anmerkung S. O.] ist besonders her-
ausgehoben das Leiden, Sterben, der Tod Christi. Das Menschliche, die
dufierliche Existenz ist damit gesetzt in diesem Verhaltnis als ein
Gleichgiiltiges, Zufalliges, Partikulares, aber auch als ein Negatives,
welches wesentlich verletzt wird [...]. Die Scheidung von diesem Na-
ttrlichen, von dieser duflerlichen Existenz bringt den Schmerz, und die-
ses Leiden ist notwendig damit verbunden, dass das Geistige zum
Himmel erhoben wird, dass das Geistige zu sich selbst kommt”
(ebd., 160).
Der Schmerz kommt demnach dadurch zustande, dass der Geist sich von
seiner duflerlichen und natiirlichen Existenz trennt. In der Schmerzempfin-
dung besteht aber noch in gewisser Weise eine letzte Restverbindung des
Geistes mit dem AufSerlichen — wiren Inneres und Aufleres nicht aufeinan-
der bezogen, wiirde die Trennung ja nicht schmerzen und wére gar nicht
erst als Trennung fassbar. Zu dieser Restverbindung ist aber keine Riick-
kehr mehr moglich, in der der Schmerz beendet waére, da sie ja nur in dieser
Schmerzempfindung besteht. Die Ebene, auf der das Geistige ,zu sich
245

selbst kommt”, schliefst das abgetrennte Auferliche nicht mehr mit ein.
Aus dem schmerzhaften Verhaltnis wird daher nach Hegel ein gleichgiiltiges

23 Vgl. dazu auch Hilmer: ,In der Schmerzempfindung besteht gewissermafien die

residuale Form, mit dem, wovon man sich getrennt hat, noch verbunden zu sein.
Auch diese Desintegration geht darum noch mit einer Einheit einher, auf deren
Hintergrund sie noch als Desintegration fassbar ist” (Hilmer 1997, 196).



169

- ,die duflerliche Existenz ist damit gesetzt in diesem Verhaltnis als ein
Gleichgiiltiges, Zufalliges” (ebd., 159).

Wenn Hegel davon spricht, dass in der romantischen Kunst die Auferlich-
keit als gegen ihre Bedeutung zufillig erscheine, dann liegt dieser Zufallig-
keit die Gleichgiiltigkeit von Innerlichkeit und Auferlichkeit zugrunde.

Da die Negativitat des Schmerzes in der romantischen Kunst die Verbin-
dung von Innerlichkeit und AufBerlichkeit aufldst, liegt hier die Frage nahe,
inwieweit die Kunst damit an die Grenzen ihrer Darstellungsmoglichkeiten
gebracht wird. Hegel scheint das Ausmafi der Zerrissenheit und des Ge-
gensatzes zum MafSstab der romantischen Kunst erklaren zu wollen.”* Er ist
davon iiberzeugt, dass die im Schmerz autkommende Innerlichkeit mit den
Mitteln der Kunst letztlich nicht darstellbar ist. Der Grund dafiir liegt wohl
darin, dass Hegel davon ausgeht, der Geist stelle sich allein im Denken als
er selbst und damit in angemessener Weise dar: Er , entflieht der Kunst und
ist nur Gegenstand des Gedankens” (Hegel (Hotho), 158). Trotzdem be-
greift Hegel die romantische Kunst zunachst von der Moglichkeit her, diese
Negativitat darzustellen. Seine Bewertung dieser Moglichkeiten ist unter-
schiedlich, aber insgesamt dominiert doch, die Darstellung des Schmerzes
sei ,gefahrliche[r] Stoff” fiir die Kunst, da die ,duflerliche Zerrissenheit”
und , Misshandlung des Korperlichen” , fiir sich widrig” seien (Hegel (von
der Pforten), 160).*

Aber es gibt — tiber Hegel hinausgehend — andere Erklarungsmaoglichkeiten
fiir die Nichtdarstellbarkeit einer Innerlichkeit, die nicht mit der Uberle-

genheit des Denkens verbunden sind. Nicht nur in der Kunst, sondern auch

26 Vgl. Hilmer 1997, 197 £.

47 Vgl. Hilmer 1997, 197: , Indem im Romantischen Kunst auf eine Sphare bezogen

wird, in der Negativitat als wirklicher Schmerz existiert, stellt sich die Frage, in-
wieweit diese Negativitdt fiir Kunst grundlegend sein kann, aus mehreren Per-
spektiven. [...] Lasst sich hier [in der dufSerlichen Zerrissenheit; Einfiigung S. O.]
die Grenze der Darstellbarkeit noch auf eine fragwiirdige dsthetische Norm zu-
rlickfiihren, so lassen sich Motive vorstellen, die nicht primar mit der Uberlegen—
heit des sich ins Allgemeine erhebenden Geistes verkniipft sind, aber gleichwohl
eine intrinsische Nichtdarstellbarkeit des Innerlichen mit sich bringen.”



170

im Denken zeigt sich fiir Hegel im Schmerzempfinden eine Grenze der
Mitteilbarkeit, ,,denn sie [die Schmerzempfindung, Einfiigung von S.0.] gilt
als unvertretbar und schlechthin privat” (Hilmer 1997, 198). Auch das Den-
ken gerat fiir Hegel sozusagen an Grenzen, wenn es versucht, die Schmerz-
empfindung sprachlich zu explizieren. Denn durch ,die artikulierte Spra-
che, durch welche die innerlichen Empfindungen zu Worte kommen”,
werden diese zwar dem Subjekt gegenstandlich, aber ihm zugleich , dufSer-
lich und fremd” (10.116). Das Auferlichwerden des Schmerzes ist fiir Hegel
immer zugleich seine ,Entduflierung”, eine , Wegschaffung der innerlichen
Empfindungen” (ebd.).

Das Problem der Darstellbarkeit des Schmerzes betrifft auch die Mdoglich-
keiten der Kunst. Natiirlich kann auch die Kunst als eine solche ,Wegschaf-
fung” aufgefasst werden.”® Das bedeutet: Die Moglichkeiten der Kunst
reichen an das, was sie darstellen will, nicht heran, weil sie es selbst besei-
tigt. Zwar gehort zu den Wahrheitsbedingungen der Kunst nicht, dass das
von ihr Dargestellte wirklich existiert. Aber sie hat wie jede andere Aufe-
rung von Schmerz das Problem, dass sie ihn als innerliche Empfindung
ausloscht. Denn sie verharmlost den Schmerz — wie Hilmer beschreibt —
,nicht erst durch die Art der Darstellung, sondern schon durch ihr Vor-
handensein” (Hilmer 1997, 199). Insofern die im Schmerz aufkommende
Innerlichkeit sich keinen angemessenen Ausdruck verschatfen kann, wird

7 249

die kiinstlerische Darstellung ,stumm’.

Die drei Stufen der romantischen Kunstform lassen sich als Schritte verste-
hen, in denen die Kunst sich der Begrenzung ihrer Darstellungsmoglichkei-

ten bewusst wird und diese Begrenzung in ihren Darstellungen reflektiert.

Dies macht sich zundchst darin bemerkbar, dass das religiose Prinzip des
Christentums, das anfangs den Stoff der romantischen Kunst bildet, sich

schon nicht mehr als Ideal im Sinne auflerer Schonheit darstellen lasst. In

248 Vgl. 10.116: , Besonders aber das Dichten hat die Kraft, von bedrangten Gefiihlen
zu befreien.”

Vgl 14.205.



171

den an die Leidensgeschichte Christi ankniipfenden Themenkreisen macht
sich Hegel zufolge gegentiber der Klassik
,die Umkehr geltend, dass der Geist sich negativ gegen seine Unmittel-
barkeit und Endlichkeit wendet, sie tiberwindet und durch diese Be-
freiung sich fiir sich selbst seine Unendlichkeit und absolute Selbstan-
digkeit in seinem eigenen Bereiche gewinnt” (14.141).
In der religiosen Kunst des Christentums wird die eigene Innerlichkeit des
Subjekts zentral, aber erst durch die Vermittlung mit Gott. Daher kann der
Geist im Sinnlichen keine Versohnung mit sich zustande bringen, sondern
erst in der Aufopferung seiner nur natiirlichen Existenz:

,Das Menschliche, die duflerliche Existenz ist damit gesetzt in diesem
Verhiltnis als ein Gleichgiiltiges, Zufalliges, Partikulédres, aber auch ein
Negatives, welches wesentlich verletzt wird” (Hegel (von der Pforten),
159).
Durch das Christentum enthalt das Verhaltnis von Geist und Sinnlichkeit
eine ganz andere Bedeutung: Nun befindet der Geist sich in einem negati-
ven Verhiltnis zur sinnlichen Welt, denn er erfahrt seine endliche und
natiirliche Existenz als ein Hindernis bei der Versohnung mit Gott. Der
Schmerz, der dadurch entsteht, wird in Kauf genommen, um einen grofle-

ren zu vermeiden: die ewige Verdammnis.

Im Bereich der religiosen romantischen Kunst fiihrt Hegel die Liebe als
geistiges Gegenstiick zum klassischen Ideal ein: Im Unterschied zum Inhalt
der religiosen romantischen Kunst ist der , griechische Gott” Hegel zufolge
»in sich ganz vollendet in der Seligkeit seiner Abgeschlossenheit” (14.146).
In der romantischen Kunst hingegen trete die Subjektivitat ,,aus sich heraus
in Verhaltnis zu Anderem, das aber das ihrige ist, in welchem sie sich selbst
wieder findet und bei sich selbst in Einheit bleibt” (ebd.). Das klassische
Ideal basiert auf der Verbindung des Geistes mit seinem Anderen. Aber der
Begriff des ,Anderen’ variiert in der Kunstauffassung Hegels. In der Klassik
ist das Andere des Geistes der nattirliche Leib, in der romantischen Kunst-
form jedoch ist das ,,Andere [...] ein anderes Subjekt” (14.156). Die roman-



172

tische Kunst realisiert damit einen Wechsel von der abgeschlossenen Indi-
vidualitat des klassischen Werks zur Intersubjektivitat.

Der Abgeschlossenheit des klassischen Ideals steht in der romantischen
Kunst die ,Liebe” gegeniiber, die sich zunachst ,im Sterben Gottes fiir die
Menschheit manifestiert” (14.146). Daher wird im , religiosen Kreise” (ebd.)
der romantischen Kunst die Liebe zu der Form, in der die schmerzhafte

Abstraktion des Geistes von der Auferlichkeit fassbar wird.

Auf der zweiten Stufe der romantischen Kunstform wird die Liebe zu-
nachst zum Ausdruck der , affirmative[n] unmittelbare[n] Versohnung des
Geistes” mit sich (ebd.). Auf dieser Stufe tritt der Geist ,,in die Weltlichkeit
hinein” (14.141). Auch hier bleibt das Subjekt auf sich selbst gewendet und
sieht seinen Wert hauptsachlich in den Tugenden, die z.B. im Mittelpunkt
der Kultur des Rittertums stehen: ,die subjektive Ehre, die Liebe und die
Treue” (14.171). Hegel versucht insbesondere zu zeigen, wie die Thematisie-
rung des , positiven Verhaltnis[ses] der Menschen zueinander” (13.170) mit
dem Eintreten in die Weltlichkeit zusammenfallt. Den Formen der Ehre, der
Liebe und der Treue ist gemeinsam, dass in ihnen der Mensch dem Bediirf-
nis gehorcht, ,sich anerkannt, die Unendlichkeit der Person aufgenommen
zu sehen in einer anderen Person” (14.182). Daher kann Hegel zufolge die
Liebe als gemeinsamer Grundzug dieser Formen bestimmt werden.” Auch
in der weltlichen Liebe wird eine neue Dimension von Innerlichkeit eroff-

net, denn die Grundbestimmung der Liebe ist Hegel zufolge

,nichts anderes, als dass das Bewusstsein sich in einem anderen Gegen-
stande vergisst, und eben in diesem Verzehren seiner in dem anderen
sich selbst besitzt. [...] Dies ist [...] der Begriff des Geistes, der in einer
auflerlichen Einheit sich manifestiert, insofern diese andere, die nattirli-
che Existenz, Realitat nicht Naturlichkeit ist, der Mensch nicht dieses
Korperliche ist, sondern insofern dieses Natiirliche ein Bewusstsein ist,
so dass es in einem anderen Bewusstsein seine Realitdt hat” (Hegel (von
der Pforten), 160 f.).

20 Vgl. Hilmer 1997, 202.
Byl 14171,



173

Wahrend im klassischen Ideal der Geist sich in Einheit mit der sinnlichen
Auferlichkeit manifestierte, geht es in der romantischen Kunst um die
Einheit des Geistigen mit einem anderen wirklichen Bewusstsein. Trotz der
affirmativen Hinwendung zum Weltlichen bleibt die Liebe als Grundbe-
stimmung der zweiten Stufe der romantischen Kunstform durch einen
Riickzug aus der Auferlichkeit geprdgt. Denn die neue Dimension von
Innerlichkeit, die in der romantischen Liebe eroffnet wird, ist nicht mehr
angewiesen auf eine Vermittlung in einem &duflerlichen Medium, sondern
bei sich selbst ist der Geist nur in einem anderen Geistigen. Das Problem der
Darstellbarkeit des Innerlichen ist damit auf der zweiten Stufe der romanti-
schen Kunst nicht aufgehoben. Dementsprechend ist auch hier die Liebe
mit Schmerz verbunden: Voraussetzung dafiir, dass der Geist in einer ande-
ren Person bei sich selbst sein kann, ist ndmlich, wie Hegel schreibt, dass
das Bewusstsein im Anderen ,sich vergisst” — nur indem es sich selbst
vollstandig aufgibt, kann es sich in der anderen Person wieder finden.
Hegel spricht zwar davon, dass ,diese Abstraktion nicht als Qual oder
Schmerz empfunden wird” (Hegel (von der Pforten), 162), betont aber
andererseits die Ziige des ,Negativen”, die mit dieser Selbstaufgabe zu-
sammenhangen, und zitiert , Grausamkeiten und Grésslichkeiten” (14.166),

die mit romantischer Liebe verkniipft sind.”

Zugleich ist die Dimension von Innerlichkeit, die in der romantischen Liebe

aufkommt, nicht mehr mit dem Allgemeinen vermittelt:

,Zugleich hat aber die romantische Liebe auch ihre Schranke. Was nam-
lich ihrem Inhalt abgeht, ist die an und fiir sich seiende Allgemeinheit.
Sie ist nur die personliche Empfindung eines Subjekts, die sich nicht mit
den ewigen Interessen und dem objektiven Gehalt des menschlichen
Daseins [...], sondern nur mit dem eigenen Selbst erfiillt zeigt, das die
Empfindung wiedergespiegelt von einem anderen Selbst, zuriickemp-
fangen will” (14.188).

Hier beginnen sich das vom Kunstwerk Dargestellte und der allgemeine
Gehalt der Kunst voneinander zu losen: Das Dargestellte wird immer ver-
einzelter und entspricht nicht mehr der allgemeinen Wahrheit, die in ihm

22 Vgl. auch Hegel (von der Pforten), 164.



174

zum Ausdruck kommen soll. Wahrend in der religiosen Kunst der Roman-
tik, indem sie beispielsweise die Leidensgeschichte Christi darstellt, Darge-
stelltes und Gehalt noch zusammenfallen, kommt auf der zweiten Stufe der
romantischen Kunst nicht mehr das Allgemeine, sondern nur noch die
,Selbstandigkeit des Subjekts und seine Innigkeit” (14.195) zur Darstellung.
Das bedeutet aber: Die Kunst scheint kaum mehr zu leisten, im Individuum
das Allgemeine des Weltzustands im Ganzen zur Anschauung zu bringen.
Die dargestellte Innigkeit, die nichts aufSer sich selbst mitteilt, ist nicht mehr

positiv mit dem Allgemeinen vermittelt.

In diesem Schritt zieht die romantische Kunst Konsequenzen aus dieser
Beschrankung. Auf der dritten und letzten Stufe der romantischen Kunst-
form versucht die Innerlichkeit tiberhaupt nicht mehr, sich zu artikulieren,
nur die Unmoglichkeit der Darstellung wird noch vorgefiihrt. Hier fallen
daher ,die in sich unendliche Subjektivitat” (14.197) und der auflerliche
Stoff vollstandig auseinander; die romantische Kunst ist bestimmt durch
,die innere Auflosung des Kunststoffes selber, der in seine Elemente ausei-
nandergeht, ein Freiwerden seiner Teile” (ebd.).

Inhalt dieser Kunst ist zunachst der formelle Charakter, ,,ein bestimmtes, in
sich mit seiner Welt, seinen partikuldren FEigenschaften abgeschlossenes
Individuum® (14.198). Der Charakter tritt als vereinzelte, vollig verselbst-
standigte Individualitat auf. Hegel unterscheidet hier zwei Formen: Entwe-
der legt diese Subjektivitat, , die sich nicht an ein Hoheres ankniipft”, ohne
seigentliche Innerlichkeit” und ,allgemeines Interesse” (Hegel (von der
Pforten), 166), ihre ganze Macht in die Realisierung ihrer subjektiven, ein-
seitigen Zwecke hinein, oder sie ist zwar ein ,wahrhafter Adel der Seele in
sich selbst” (ebd., 167), aber nur innerlich eine Totalitat, die sich nicht expli-
zieren kann.” Hegel fiihrt in den zwei Formen der ,Partikularitat des for-

mellen Charakters” (ebd., 165) Verfassungen von Innerlichkeit vor, die sich

253

Vgl. 14.199: Der Charakter erscheint als , subjektive Totalitit, die aber unausgebil-
det in ihrer Innerlichkeit und unaufgeschlossenen Tiefe des Gemiits verharrt und
sich nicht zu explizieren imstande ist.”



175

tiberhaupt nicht mehr kundgeben, weil es nichts Allgemeines oder Hoheres
auszudriicken bzw. nur ein nicht Darstellbares gibt.

Dem formellen Charakter steht als nachster Gegenstand der romantischen
Kunst , die duflere Gestalt der Situationen, Begebenheiten, Handlungen
gegeniiber”, deren Grundtypus die , Abenteuerlichkeit” (14.198) ausmacht.
Das Abenteuerliche ist dadurch gekennzeichnet, dass die , Verwicklungen,
Umstéande, Folge der Begebnisse, die Art der Ausfithrung usf.” (ebd.) nur
auf eine zufallige Weise, sogar ,versohnungslos zusammengekniipft”
(14.214) sind. Der Inhalt der romantischen Kunst ist auf dieser Stufe da-
durch gekennzeichnet, dass er beginnt, in einander gleichgiiltige Elemente
zu zerfallen. Die negative Beziehung verschiedener Momente, die das Ideal
in der Handlung ausmachte, beginnt sich aufzuldsen, denn ,,in den meisten
dieser Stoffe ist keine Lage, kein Konflikt vorhanden, wodurch das Handeln
notwendig wiirde” (14.215).

Hegels Austithrungen beziiglich der romantischen Kunst enden mit deren
Auflosung: Zunachst , kommt nun vor allem sogleich die vollendete Zufal-
ligkeit und Auferlichkeit des Stoffs in Betracht, welchen die Kunsttitigkeit
ergreift und gestaltet” (14.220). Da die dufsere Wirklichkeit nicht mehr als
Medium des Gottlichen dienen muss, werden nun auch absolut banale und
zufdllige Inhalte so aufgewertet, dass sie Thema der Kunst sein konnen. Die
kiinstlerischen Produkte werden dadurch allerdings so partikular und
prosaisch, dass Hegel die Frage stellt, ob man diese tiberhaupt noch als
Kunst bezeichnen koénne.”

Die prosaische Objektivitat steht der Subjektivitat gegeniiber und kann in
der kiinstlerischen Gestalt nicht mehr vermittelt werden:

,Dadurch wendet sich nun aber das Interesse fiir die dargestellten Ob-
jekte dazu um, dass es die blanke Subjektivitat des Kiinstlers selber ist,
die sich zu zeigen gedenkt und der es deshalb nicht auf die Gestaltung
eines fiir sich fertigen und auf sich selbst beruhenden Werkes an-
kommt, sondern auf eine Produktion, in welcher das hervorbringende
Subjekt nur sich selber zu sehen gibt. Insofern diese Subjektivitdt nicht

= Vgl. Hegel (von der Pforten), 171.



176

mehr die dufieren Darstellungsmittel, sondern den Inhalt selbst angeht,
wird die Kunst dadurch zur Kunst der Laune und des Humors”
(14.229).
Auf dieser Stufe hort die Kunst fiir Hegel auf, Kunst zu sein, da sie letztlich
aufhort, die Darstellung von (allgemeinen) Bedeutungen zu sein: Der sub-
jektive Humor setzt nunmehr nur noch ein ,Gehaltloses” frei, eine Reihe
von ,Empfindungen, die zufillig zusammenhangen” (Hegel (von der Pfor-
ten), 173).

Die Frage nach dem Verhaltnis von Inhalt und Gestalt im dritten Stadium
des Romantischen und nach einer in diesem Bereich moglichen Werkgestalt
soll nun genauer in den Blick genommen werden. Die romantische Kunst
ist, wie ausgefiihrt, insgesamt dadurch charakterisiert, dass der Geist sich
nicht mehr auf das Aufiere

,als auf seine von ihm durchdrungene Realitdt [bezieht; Einfligung

S. O.], sondern als auf ein von ihm abgetrenntes blofs Auflerliches, das

sich geistentlassen fiir sich forttreibt, verwickelt und als eine endlos

fortflieSende, sich dndernde verwirrende Zufalligkeit herumwirft”

(14.211).
Die AufSenseite, in der der Geist sich nicht mehr selbst sieht, ist fiir ihn nun
vollig gleichgiiltig geworden, und auch ihrerseits tritt sie als , dufSerlich und
zufallig bestimmt” auf (14.212). Da die Bedeutung, die in der Kunst darge-
stellt werden soll, nicht mehr duflerlich ausgedriickt werden kann und nur
in der Innerlichkeit ihr angemessenes Medium findet, wird die Auferlich-
keit nun endgiiltig aus der Aufgabe entlassen, Darstellung des Innerlichen
zu sein und beginnt, sich zu verselbstandigen. Aus der Abwertung des
Sinnlichen in der christlichen Kunst der Romantik folgt daher dessen Ver-
selbststaindigung auf der letzten Stufe der romantischen Kunst. Diese Ver-
selbststandigung des AufBerlichen wird fiir Hegel als eine Freisetzung er-
kennbar. Die romantische Kunst gibt die AuBerlichkeit frei, indem sie sie
vom Zweck der Darstellung des Innerlichen befreit. Was tibrig bleibt, sind

die , Spuren jenes schmerzhaften Riickzugs aus der Artikulation” (Hilmer
1997, 210).



177

Die Verselbststindigung des Auferlichen fiihrt Hegel zufolge zur Aufls-
sung der Einheit der Kunstgestalt.”® Schon im Abenteuerlichen wird die
Gestalt fragmentarisch, in ihrem Umfang kontingent, sie ist — mit Hegels
Worten — nur noch aufserlich eine Einheit, denn ihre einzelnen Elemente
hangen nur noch zuféllig zusammen. Diese kontingenten Elemente konnen
nur zur Geltung kommen, weil sie willkiirlich ins Werk gesetzt und nur
noch um ihrer selbst willen gezeigt werden.

Auf der letzten Stufe der romantischen Kunst kommt es schliefflich zur
Auflosung der Kunstgestalt selbst. Im subjektiven Humor existiert schon
keine Kunstgestalt im eigentlichen Sinne mehr:
,Es ist da nicht eine Gestalt, die der Kiinstler hervorbringt, sondern das
Subjekt gibt nur sich selbst zu sehen, der Gegenstand, das Objektive,
Auferliche ist das Unbedeutendste” (Hegel (von der Pforten), 172).
Das Kunstwerk zieht sich so weit aus der Sinnlichkeit zurtick, dass es den
Anschein hat, als kame es auf das Werk selbst nicht mehr an. Andererseits
bedarf es aber einer gewissen Einheit und Identitat von Inhalt und sinnli-
cher Gestaltung, da es sonst als Werk schlicht und einfach verschwunden
ware. Wenn die Rede vom Kunstwerk noch sinnvoll sein soll, bedarf es also

einer gewissen Gebundenheit an die Form der sinnlichen Anschauung.

4.2.4 Die Theorie der romantischen Kunst und die Kunst der
Moderne

Nachdem Hegels Theorie der romantischen Kunstform rekonstruiert wur-
de, mochte ich abschlieflend skizzieren, inwieweit eine Ankniipfung an
Hegels Asthetik in Bezug auf die Kunst der Moderne mdglich ist. Die Kunst
der Moderne entwickelte sich etwa um die Wende vom 19. zum 20. Jahr-
hundert.* In der bildenden Kunst betrifft der Begriff der ,asthetischen
Moderne’ nach Adorno die Abkehr vom jahrhundertealten Kanon formaler

= Vgl 14.197.

256 Es geht jetzt nicht darum, zu kléren, ob es hier eine scharfe historische Zasur gibt

und wenn ja, wo diese genau anzusetzen wére, sondern allein um die dsthetische
Seite des modernen Kunstparadigmas.



178

Prinzipien wie Perspektive, Proportionsregeln, Goldenem Schnitt und
anderen Bildsymmetrien. Gemeinhin wird die sogenannte ,Abstrakte Male-
rei’ als Ubergang zur Kunst der Moderne betrachtet. Die Abkehr von der
vormodernen Kunst zeigt sich beispielsweise darin, dass der Bildgegen-
stand, wie Lyotard sagt, in einem gewissen Sinne aufgelost wird.”” Seine
Ganzheit zerfdllt in einzelne Fragmente, die dann in einer verfremdeten

Weise wieder neu zusammengesetzt werden.

Die literarische Moderne ist dadurch gekennzeichnet, dass die in sich ge-
schlossene Ordnung eines erzdhlerischen Ablaufs oder einer dramatischen
Handlung zugunsten eines offenen Beziehungsgeflechts aufgegeben wird.**
In der Lyrik riickt haufig statt inhaltlicher Kriterien die Sprachlichkeit des
Werks in den Fokus. Deshalb kann auch ein beliebiges Thema zum Gegen-

stand der Literatur werden.

Hegel scheint also in gewisser Weise schon vorweggenommen zu haben,
was wir heute als Charakteristika der modernen Kunst ansehen: Alles Mog-
liche kann Gegenstand der Kunst werden, es gibt keine Beschrankungen
mehr in Inhalt und Form. Der Zusammenhang der einzelnen Elemente des
Werks wird immer gleichgiiltiger, dadurch kommt es zur Auflosung der
Einheit von Stoff und Gestalt und zur Fragmentierung der Kunstgestalt.

Fiir Hegel ist damit allerdings eine Trivialisierung der Kunst verbunden. Er
hat sich auf die Frage, inwieweit mit neuen Formen auch neue, nicht trivia-
le Inhalte ausgedriickt werden konnen, nicht besonders weit eingelassen.
Anstatt zu reflektieren, inwieweit gerade die Merkmale der romantischen
Kunstform neue Darstellungsbereiche erschlieSen konnen und in welchem
Mafs es erst ihr gelingt, die Darstellungsmoglichkeiten der Kunst auszu-
schopfen, ist fiir Hegel damit eine Verfallstendenz verbunden: In der ro-

7 Vgl. Lyotard 1982, 50.

28 Beispielsweise in Alfred Doblins Berlin Alexanderplatz (1929), Robert Musils Der
Mann ohne Eigenschaften (1930-1952), Hermann Brochs Die Schlafwandler (1931-
1932), Marcel Prousts A la recherche du temps perdu (1913-1927), T.S. Eliots The
Waste Land (1922), Ezra Pounds Cantos (1917-1970), Virginia Woolfs Mrs. Dalloway
(1925) und James Joyces Ulysses (1922).



179

mantischen Kunst beginne sich die Kunst als Ganzes aufzultsen, um in
hohere Formen des Geistes iiberzugehen.

In Hegels Ausfithrungen zeichnet sich aber — ohne dass er das selbst gese-
hen hatte — die Moglichkeit einer positiven Deutung der romantischen
Kunstform ab, wenn man davon ausgeht, dass die neuen Darstellungsbe-
reiche auch die Darstellung von neuen, nicht trivialen Inhalten ermogli-
chen: Der entscheidende neue, nicht triviale Inhalt der Kunst der Moderne
kann beispielsweise, wie Wandschneider ausfiihrt, darin gesehen werden,
dass die Autonomie, durch die die Kunst immer schon ausgezeichnet war,

nun endlich auch Gegenstand der kiinstlerischen Darstellung sein kann.**

Allerdings ist den oben genannten Kunstformen gemeinsam, dass sie noch
an ein Kunstwerk im traditionellen Sinne gebunden sind. Deshalb drangt
sich hier die Frage auf, inwieweit die Theorie der romantischen Kunst auch
als Modell fiir solche Kunstformen dienen kann, die scheinbar nicht mehr

an ein ,Werk’ im traditionellen Sinne gebunden sind.

Ich mochte diese Frage am Beispiel einer konkreten Kunstbetrachtung
beantworten: an John Cages 4’33”. Die Partitur von John Cages erstem silent
piece, das unter dem Titel 4'33”” bekannt geworden ist, besteht aus einem
weifsen Blatt Papier, auf dem dreimal das Wort tacet geschrieben steht.
Cage hat sein Stiick in drei Satze gegliedert. In der Urauffiithrung verdeut-
lichte der Pianist David Tudor diese drei Siatze, indem er den Klavierdeckel
offnete und schloss — zum ersten Mal nach 33 Sekunden, dann nach zwei
Minuten und 40 Sekunden und beim letzten Mal nach einer Minute und 20
Sekunden. Bei dieser Auffithrung war kein einziger von Cage intendierter
Klang zu horen. Laut Partitur ist weder die Lange der Satze oder die Dauer
des Stiickes festgelegt, noch die Zahl der Musiker oder die Art der Instru-
mente. Cage hatte mit 433" etwas geschaffen, was in der abendlandischen

260

Musik bis dahin nicht existierte: eine komponierte Stille.

29 Vgl. Wandschneider 2005, 131.

260 Eine dhnliche Entwicklung gibt es auch in der bildenden Kunst und in der litera-

rischen Avantgarde des Dada: Robert Rauschenbergs White Paintings sind sieben
einfarbig weifle Tafeln, auf denen sich nur das Licht und der Schatten ihrer Um-



180

Normalerweise ist eine Partitur so etwas wie eine Anleitung, ein definiertes
musikalisches Geschehen hervorzubringen. Aber hier ist die Wiederer-
kennbarkeit des Werkes bei der Auffiihrung kaum mehr gegeben, denn es
sind die unterschiedlichsten Gerausche, gerade die von den Zuschauern
selbst hervorgebrachten Gerdausche, die zum Lautereignis fithren, wahrend

die Musiker keinen einzigen Ton spielen.

Entgegen der Hegelkritik der modernen Asthetik zeichnet sich meines
Erachtens gerade bei Hegel eine Antwort auf die Frage ab, wie dieses Ge-
schehen zu fassen sei. Denn gerade ein Konzert, bei dem man keine Musik
hort, scheint mir genau die Realisierung dessen zu bezeichnen, was Hegel
mit dem Begriff der ,Auflosung der Gestalt’ und dem Zuriickziehen der

Kunst aus der Sinnlichkeit zu beschreiben versuchte.

Aber auch in 4’33” ist der Riickzug aus der Sinnlichkeit nicht total: Zu
horen sind unterschiedlichste Umweltgerausche. Diese beliebigen, einander
gleichgiiltigen und in ihrer Entstehung vollig zufalligen Gerausche bilden
zwar nur noch eine duflerliche und in ihrem Umfang kontingente Einheit,
trotzdem muss 4'33" als Kunst in einem gewissen Sinne gegen seine Um-
welt abgegrenzt bleiben, um tiberhaupt als ,Kunst’ wahrgenommen zu
werden. Auch muss mit der Fragmentierung des Kunststoffes und der
Gestalt keine Trivialisierung des mitzuteilenden Kunstgehaltes einherge-
hen: 4’33” zeigt, dass tiberall Musik ist. Hegels Philosophie der Kunst bietet
daher interessante und auch heute noch aktuelle Einsichten in die Struktur
des Kunstwerks.

Nun konnen die wesentlichen Ergebnisse der bisherigen Analyse kurz
zusammengefasst und ein erstes Zwischenfazit der Untersuchung gezogen
werden. Der erste Teil der vorliegenden Arbeit beabsichtigte zu zeigen,
inwieweit die Asthetik Hegels die Erfordernisse an eine Theorie der mo-

dernen Kunst erfiillt.

gebung spiegelt. Im Dada entstanden scheinbar sinnfreie Lautgedichte, die nur
das lautsprachliche Geschehen veranschaulichen.



181

Die besondere Starke der hegelschen Kunstphilosophie liegt meines Erach-
tens im systematischen Begriindungszusammenhang. Der Kunstbegriff
wird nicht einfach vorausgesetzt, sondern stiitzt sich auf allgemeine syste-
matische Uberlegungen. Der Versuch, das, was Kunst ausmacht, philoso-
phisch zu fassen, findet daher in Hegels Idealismus eine tragfahige Basis.
Dies macht, denke ich, gute Griinde fiir diese Konzeption sichtbar. Fiir die
Asthetik heifit das allerdings, dass sie — wie darlegt — nur als Teilsystem
eines philosophischen Gesamtentwurfs denkbar ist. In diesem Sinn ist hier
nach einer Begriindungsbasis der Kunstphilosophie gefragt worden. Hegel
sieht diese in der Absolutheit des Logischen.

Es konnte gezeigt werden, dass Hegels Ausfithrungen zum logischen Be-
griff das Fundament fiir die Struktur des Kunstwerks bilden. Hegel ver-
steht den Begriff als eine dynamische Struktur, die wesentlich durch eine
,negative Reflexivitat” gekennzeichnet ist. Die Struktur des Kunstwerks ist
als Realisierung dieser begrifflichen Struktur zu verstehen. So konnte ein
Werkbegriff etabliert werden, der wesentliche Merkmale moderner Kiinste,
wie Prozessualitit und Selbstreflexivitit einschlieSt. Daher ist Hegels As-
thetik den Herausforderungen der philosophischen Durchdringung der
modernen Kunst gewachsen.

In der Theorie der drei Kunstformen wurde deutlich, dass bei Hegel kein
abstrakter Kunstbegriff vorliegt. Hegel gelingt es, einen Kunstbegriff zu
begriinden, der weder auf eine bestimmte Art von Werken beschrankt ist,
noch abstrahierend von der geschichtlichen Kunstentwicklung gefasst
wird. Dementsprechend konnte einsichtig gemacht werden, dass Hegel
erkannt hat, dass der Kunstbegriff zu bestimmungsreich ist, als dass er auf

eine abstrakte und einseitige Definition zurtickgefiihrt werden konnte.

In der Analyse der Kunstformen konnte weiterhin aufgewiesen werden,
wie Kunstwerke unterschiedliche Beziehungen von Inhalt und Gestalt
realisieren, indem sie gegebenes sinnliches Material aufnehmen und verar-
beiten. In der Untersuchung der romantischen Kunstform wurde nochmals
Hegels Fruchtbarkeit fiir die Interpretation moderner Kunst begriindet und
an einer konkreten Kunstbetrachtung ausgewiesen. Insbesondere konnte an
dieser Kunstbetrachtung nachgewiesen werden, dass Hegels Kunstbegriff



182

sich auch auf Kunstformen anwenden lasst, denen kein scheinbar kein

,Werk” mehr im traditionellen Sinne zugrunde liegt.

Hegels Ansitze wurden in der neueren Asthetikdebatte sehr kritisch rezi-
piert. In den &sthetischen Theorien seit dem 20. Jahrhundert artikuliert sich
ein notorischer Zweifel, ob Hegels Kunstbegriff iiberhaupt Sinn abzuge-
winnen sei. Geméaf3 des Ziels der vorliegenden Arbeit, die hegelsche Asthe-
tik in ihrer sachlichen Berechtigung aber auch in ihrer Bedeutung fiir die
neuere Asthetikdebatte darzulegen, ist es deshalb erforderlich, die wich-
tigsten Strukturen und Positionen der neueren Diskussion an exemplari-
schen Ansatzen aufzuzeigen. Daher wird sich der zweite Teil dieser Arbeit

ausfiihrlicher mit diesen Theorien beschéftigen.

Die Ansitze werden vor dem Hintergrund der hegelschen Asthetik kriti-
siert. Diese Arbeit beansprucht zu zeigen: Aufgrund der Vernachldssigung
einer umfassenden Bestimmung des Kunstbegriffs kann es ihnen nicht
gelingen, ein angemessenes Kunstdenken zu etablieren. Damit kann deut-
lich gemacht werden, dass sie selbst nicht einhalten, was sie zu leisten vor-
geben.

Im Verlauf der Analyse werden sowohl ein verkiirztes Hegelverstandnis
als auch die von neueren Asthetiktheorien erhobenen Vorwiirfe gegen
Hegel vor dem Hintergrund der bisher entwickelten Ergebnisse entkraftet.
Zu diesem Zweck werden die gegen Hegel vorgetragenen Argumente
zusammengetragen und kritisch gepriift.



183

5. UBERLEGUNGEN ZUR ENTWICKLUNG DER NEUEREN ASTHETIK

Die Frage nach Hegels systematischem Kunstbegriff scheint fiir die gegen-
wirtige Asthetikdebatte wenig attraktiv zu sein. Dies liegt nur zu einem
Teil daran, dass einem Bemiithen um die Aktualitat Hegels die beriichtigte
These vom ,Vergangenheitscharakter der Kunst” im Weg stand, mit der er

seine Kritiker immer wieder herausgefordert hat.

Die Hegel-Kritik der neueren Asthetik bezieht sich nicht ausschlieflich auf
die These vom Ende der Kunst, sondern zieht Hegels idealistische Pramis-
sen grundsatzlich in Zweifel. Im letzten Jahrhundert hat man sich in der
Philosophie grofienteils von idealistischen Systementwiirfen verabschiedet.
Infolgedessen ist auch Hegels Kunstphilosophie zunehmend in die Kritik
geraten, denn auch hier scheinen Hegels metaphysische Voraussetzungen
nicht mehr nachvollziehbar zu sein. Insbesondere sein Versuch, das Wesen
der Kunst zu bestimmen sowie den Kunstbegriff auf dem Begriff der
Wahrheit zu fundieren, hat die Kritik neuerer asthetischer Ansatze hervor-
gerufen.

Aufierdem wirft man Hegel vor, zu versuchen, Kunst mithilfe eines klassi-
schen Werkideals der sinnhaft geschlossenen Gestalt und der organischen
Vermittlung der Teile zum Ganzen zu bestimmen. Dies werde aber vielen
neueren Erscheinungsformen von Kunst nicht gerecht. Die modernen
Kiinste hatten so grundlegend andere Formen anzunehmen begonnen, dass
sie nicht mehr mithilfe dieser Kategorien erfasst werden konnen. Hegels
Kunstphilosophie fithre daher nicht zu einem angemessenen Verstandnis
von moderner Kunst und erweise sich fiir Probleme gegenwirtiger Asthe-

tik als ungeeignet.

Fiir die vorliegende Arbeit ist es von grofsem Interesse, dass sich die neuere
Asthetik in eine Richtung entwickelt hat, die Hegel namentlich zu ihren

Feinden erklart hat.* Jeder Versuch eines Riickgriffs auf Hegels Kunstphilo-

261

So ist beispielsweise fiir Riidiger Bubner Hegels Asthetik der Inbegriff einer
heteronomen” Asthetik, der es nicht um eine angemessene Beschreibung von
Kunst, sondern nur darum gehe, sich ihres eigenen, iiberlegenen Standpunktes zu
vergewissern. Vgl. Bubner 1989, 16-20 u. 30-34.



184

sophie muss sich daher mit den gegen Hegel vorgebrachten Argumenten
auseinandersetzen. Deshalb werden im Folgenden die wichtigsten Entwick-
lungen und Tendenzen der neueren Asthetik seit dem 20. Jahrhundert kurz
idealtypisch skizziert. Die dargelegten Uberlegungen richten sich auf die
grundsétzlichen Prinzipien und Voraussetzungen dieser Ansatze. Nattirlich
konnen in der Regel spezifische Entwicklungen und Varianten nicht be-
riicksichtigt werden, sondern es werden in einem knappen Uberblick all-
gemeine Merkmale der wichtigsten Stromungen und Positionen in der
neueren Asthetik herausgestellt. Die gegen Hegel vorgebrachten Argumen-
te der unterschiedlichen Ansitze werden zusammengetragen, um zu prii-
fen, inwieweit diese Argumente wirklich tiberzeugend Hegels kunstphilo-
sophisches Konzept widerlegt haben und inwieweit sie selber einhalten,

was sie zu leisten vorgeben.

Die unterschiedlichen Ansitze der jiingeren Asthetik werden systematisch
dargestellt und kritisiert (5.1-5.6). Bei der Darstellung der Stromungen und
Positionen bietet es sich an, zwei Richtungen zu unterscheiden: Zu nennen
sind hier erstens die philosophiegeschichtlich dlteren Werkasthetiken, in
denen das Werk als ,Instanz einer iiberlegenen Wahrheit” (Kiipper/Menke
2003, 11) verstanden wird. Gemeint sind die Wahrheitsasthetiken Heideg-
gers und Adornos. Sie verstehen sich zwar einerseits als Kritik an Hegels
Kunstphilosophie, halten jedoch andererseits an Hegels zentralem Grund-
gedanken, dass Wahrheit in der Kunst sei, weiter fest (5.1 und 5.2). Von
diesen beiden Positionen konnen verschiedene jiingere Stromungen abge-
grenzt werden, die sich aus der Kritik an den Werkasthetiken entwickelt
haben und die sich von einer Theorie des Kunstwerks als Ort der Wahr-
heitsenthiillung radikal verabschieden. Hier sind es vor allem Theorien
asthetischer Erfahrung, Performanztheorien, sprachanalytische Ansatze
und postmoderne bzw. poststrukturalistische Positionen, die die Diskussi-

on gepragt haben (5.3-5.6).

5.1 Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks

Heidegger und Adorno stimmen darin iiberein, dass sie sich von der idea-

listischen Asthetik abgrenzen und ein neues Nachdenken iiber Kunst errei-



185

chen wollen. Ausgangspunkt der Kritik ist bei beiden der Vorrang der
wissenschaftlich-philosophischen Erkenntnis in Hegels System, der mit
einer Unterordnung der Kunstanschauung einhergeht.”> Um einen neuen,
andersartigen Anfang des Nachdenkens iiber Kunst zu versuchen, schlagt
Heidegger in seiner kunsttheoretischen Hauptschrift Der Ursprung des
Kunstwerks eine Anderung der Methode vor und versucht sich radikal von
den Denkstrukturen der abendlandischen Asthetikgeschichte zu 18sen.
Letztlich strebt er damit sogar eine Uberwindung der Asthetik als philoso-
phischer Disziplin an. Adornos Kritik an Hegel setzt hingegen an dessen
JIdentitatsdenken’ an, denn dieses sei einem falschen Harmonieideal ver-
pflichtet und konne daher nicht nur die fiir die Kunst der Moderne charak-
teristische Zerrissenheit nicht adaquat beschreiben, sondern verkenne auch,
dass die Kunst die einzige Mdglichkeit gesellschaftlicher Rettung besitze.
Im Folgenden sollen die Grundziige von Heideggers und Adornos Kunst-
philosophie dargestellt werden, bevor untersucht wird, ob beiden gelingt,
ihre Intention eines Neuanfangs der Kunstphilosophie einzuldsen.

Heidegger hat mit seinem Kunstwerk-Aufsatz einen neuen Zugang zur
Kunst schaffen wollen. Seine Kritik der herkdémmlichen Asthetik ist einge-
bettet in eine grundsatzliche Kritik des metaphysischen Denkens. Diese
setzt an der zentralen Stellung des Subjekts in der abendlandischen Philo-
sophietradition an. Heidegger zufolge ist die Grundfrage der Philosophie
die Frage nach dem Sinn des Seins. Da die abendlandische Philosophie aber
immer versucht habe, das Sein vom Subjekt bzw. vom Seienden her zu
begreifen, sei die Frage nach dem Sein als Sein hier noch gar nicht gestellt
worden. Heidegger hingegen fragt nach dem Sein als solchem und versucht
damit die Zentrierung des Denkens um das Subjekt aufzuheben. Die Do-
minanz des Subjekts fiihrt nach Heidegger dazu, iiber alle anderen

Seinsbereiche zu verfligen und sie damit abzuwerten. Der verzerrte

26z Heidegger aufsert sich zwar zu Hegels These vom Vergangenheitscharakter der

Kunst nur dahingehend, dass die , Entscheidung” tiber ,Hegels Spruch” ,noch
nicht gefallen” sei (Heidegger 1999, 84). Dennoch ist seine Kunstphilosophie ins-
gesamt nur vor dem Hintergrund seiner Kritik der idealistischen Asthetik zu ver-
stehen, die den Bereich der Kunst abwerte.



186

Seinsbegriff der abendlandischen Metaphysik ist nach Heidegger fiir die
Unterordnung der Kunst unter die Philosophie verantwortlich: Die domi-
nante Stellung, die das abendlandische Denken dem Subjekt dem Objekt
gegeniiber verleihe, fithre auch zu einer Abwertung des Kunstwerks.*
Nach seiner Vorstellung evoziert die Uberbetonung des Subjekts zwangs-
laufig ein Objekt, das aus Sicht des Subjekts beherrscht werden muss. Ein
solches Objekt ist auch das Kunstwerk, dessen ,Eigen-Sein” und Wiirde nur
durch die Aufhebung der Subjekt-Objekt-Opposition gerettet werden kann.
Auch die Begrifflichkeit der Asthetik sei von metaphysischen Vorurteilen
gepragt und verstelle dadurch den Blick auf das Wesen des Kunstwerks.

Wie Heidegger im ersten Teil des Kunstwerk-Aufsatzes einsichtig zu ma-
chen versucht, hangt die ,Seinsvergessenheit’ im Bereich der Kunstphiloso-
phie mit dem Ungeniigen der metaphysischen Dingontologie zusammen.
In der abendlandischen Philosophietradition ist es

,eine bekannte Tatsache, dass schon von altersher, sobald die Frage ge-

stellt war, was das Seiende iiberhaupt sei, die Dinge in ihrer Dingheit

sich als das mafsigebende Seiende immer wieder vordrangten” (Heideg-

ger 1999, 13).
Daher verwundert es nicht, dass auch die herkdmmliche philosophische
Asthetik Kunstwerke primér als eine bestimmte Art von Dingen verstanden
hat. Aber die drei dominanten Dingbegriffe der philosophischen Tradition:
(a) das Ding besteht aus Substanz und Akzidens, (b) das Ding sei die ,, Ein-
heit in der Empfindungsmannigfaltigkeit” (ebd., 17), (c) das ,Ding ist ge-
formter Stoff” (ebd., 19) fordern Heideggers Kritik heraus, da hier ein
Dingbegriff entwickelt werde, der das Ding ,iiberfallt” (ebd., 17) und es zu

einem dem Subjekt verfiigbaren Objekt entwerte.

Diese ontologischen Vormeinungen bestimmen nach Heidegger die Termi-
nologie der abendlédndischen Asthetik. Verdeutlichen ldsst sich Heideggers
Sichtweise insbesondere am Beispiel des dritten traditionellen Dingbegriffs,
der das Ding als geformten Stoff bestimmt. Die Unterscheidung von ,Stoft’
und ,Form” macht zwar nach Heidegger ,das Begriffsschema schlechthin fiir

263 Vgl. Heidegger 1999, 24.



187

alle Kunsttheorie und Asthetik” (ebd., 19) aus, aber weder diese begriffliche
Unterscheidung selbst noch dass sie urspriinglich in den Bereich der Kunst
und des Kunstwerkes gehore, sei in der herkdmmlichen Asthetik hinrei-
chend begriindet worden. Form und Stoff seien , Allerweltsbegriffe” (ebd.),
die auf alles Mogliche anwendbar seien. Da in der abendldndischen Philo-
sophietradition dartiber hinaus der Begriff der Form haufig dem Rationa-
len, der des Stoffes haufig dem Irrationalen zugeordnet werde, werde das
Begriffspaar Stoff/Form mit der Subjekt-Objekt-Beziehung verbunden.
Diese Kopplung fithrt nach Heidegger zu einer , Begriffsmechanik”, der
zwar ,nichts widerstehen kann” (ebd., 20), die aber den Blick auf das We-
sen des Dings verstellt, indem sie ihm diese Kategorien einfach iiberstreift.
Heidegger versucht daher, ,die Ausweitung und Entleerung dieser Begriffe
riickgangig zu machen” (ebd.). Da nach Heidegger dieser Begriffsschema-
tismus, der sich auch in anderen Begriffen wie ,Funktion’, ,Symbol” und
,Allegorie” aufsert, dem Kunstwerk dufSerlich bleibt und nichts von dessen
Wesen in den Blick bringt, tibersetzt er diese Begriffe in seine eigene Spra-
che.* Heidegger versucht, sich dadurch von den mit diesen Begriffen ver-
bundenen Vorurteilen zu losen. Er wahlt eine phanomenologische Vorge-
hensweise, die ,,zu den Sachen selbst” fithren und daher auch die Eigenart
des Kunstwerks nicht verschiitten soll.

In einem ersten Schritt soll dazu das Dingsein der Kunstwerke genauer
untersucht werden. Heidegger bestreitet nicht, dass Kunstwerke etwas
Dinghaftes an sich haben:

,Die Werke sind so natiirlich vorhanden wie Dinge sonst auch. Das Bild
hangt an der Wand wie ein Jagdgewehr oder ein Hut. Ein Gemalde, z.B.
jenes von van Gogh, das ein Paar Bauernschuhe darstellt, wandert von
einer Ausstellung in die andere. Die Werke werden verschickt wie die
Kohlen aus dem Ruhrgebiet und die Baumstamme aus dem Schwarz-
wald. Holderlins Hymnen waren wéahrend des Feldzugs im Tornister
mitverpackt wie das Putzzeug. Beethovens Quartette lagen in den La-
gerraumen des Verlagshauses wie die Kartoffeln im Keller” (ebd., 9).

264 Vgl. ebd., 14-20.



188

Doch er will zeigen, dass dieses ,Dinghafte’ zwar allen Kunstwerken ge-
meinsam ist, sie aber — und das ist flir ihn entscheidend - in bloflemn
Dingsein nicht aufgehen. Uber sein Dingsein hinaus zeige das Kunstwerk
noch etwas anderes: Im Kunstwerk — so Heideggers zentrale These — ereig-
ne sich Wahrheit, die die ,,Unverborgenheit des Seienden” (ebd., 50) sei.

Um diese Unverborgenheit naher zu fassen, unterscheidet Heidegger zu-
nachst ,Ding’ von ,Zeug’. Unter ,Zeug’ wird das von Menschen hergestellte
Gebrauchsding verstanden. Sein bestimmendes Merkmal ist seine
,Zuhandenheit”, d.h. seine Dienlichkeit und Verlasslichkeit. Die
Zuhandenheit fallt am Zeug selbst nicht weiter auf, wahrend es gebraucht

wird, endet aber abrupt im Falle eines Defekts.

Um zu verstehen, was das Zeug als Zeug ausmacht, andert Heidegger
seinen Blickwinkel: Er richtet vom Kunstwerk aus seinen Fokus neu auf das
Zeug. Seine These ist, dass erst das Kunstwerk vermag, seinem Betrachter
das ,Zeugsein des Zeugs” zu eroffnen. Als Beispiel wahlt Heidegger ein
Bild van Goghs, das ein Paar Bauernschuhe zeigt:

,Van Goghs Gemalde ist die Eroffnung dessen, was das Zeug, das Paar
Bauernschuhe, in Wahrheit ist. Dieses Seiende tritt in die
Unverborgenheit des Seins heraus. Die Unverborgenheit des Seins
nannten die Griechen dAr|0eix. Wir sagen Wahrheit und denken wenig
genug bei diesem Wort. Im Werk ist, wenn hier eine Eréffnung des Sei-
enden geschieht in das, was und wie es ist, ein Geschehen der Wahrheit
am Werk” (ebd., 30).
Erst das Kunstwerk kann nach Heidegger den Zeugcharakter der Bauern-
schuhe zum Vorschein bringen — es vermag das Wesentliche des Zeugseins
herauszustellen und erdffnet, was , das Schuhzeug in Wahrheit ist”. Die
Wahrheit des Zeugs erfahrt die Bauerin zwar noch unmittelbar, indem sie
die Schuhe einfach tragt — die Betrachter aber haben , die Unmittelbarkeit
der Erfahrung einer bauerlichen Welt langst verloren, sehen die Zusam-
menhange nicht mehr” (Korfer 2008, 86). Das Kunstwerk jedoch kann sei-
nem Betrachter die Besonderheit der bauerlichen Welt vor Augen stellen —
es lasst ihm eine ,Welt” aufgehen. Daher wird in der Kunst ein ,Wahr-
heitsgeschehen” sichtbar: Etwas, was gemeinhin verborgen war, wird nun
in die , Unverborgenheit” gertickt. Weil jedes Kunstwerk auf seine Weise



189

ein Beispiel dafiir sei, glaubt Heidegger daraus die allgemeine These ablei-
ten zu konnen, das Wesen der Kunst sei ,,das Sich-ins-Werk-Setzen der
Wahrheit des Seienden”.

Heidegger interpretiert Wahrheit als Geschehnis, nicht als etwas Ewiges und
Dauerhaftes, sondern als ein ,Streit” zwischen zwei unterschiedlichen
Kraften, die Heidegger als ,,Lichtung” und , Verbergen” bezeichnet:

~Zum Wesen der Wahrheit als der Unverborgenheit gehort dieses Ver-

weigern in der Weise des zwiefachen Verbergens. [...] Mit dem verber-

genden Verweigern soll im Wesen der Wahrheit jenes Gegenwendige

benannt sein, das im Wesen der Wahrheit zwischen Lichtung und Ver-

bergung besteht. Es ist das Gegeneinander des urspriinglichen Streites.

Das Wesen der Wahrheit ist in sich selbst der Urstreit, in dem jene offe-

ne Mitte erstritten wird, in die das Seiende hereinsteht und aus der es

sich in sich selbst zurtickstellt” (Heidegger 1999, 53).
Andere Begriffe fiir Lichtung und Verbergen sind nach Heidegger , Welt”
und , Erde”. Da die Erde immer das Sich-VerschliefSende ist, steht sie der
Welt, dem Sich-Offnenden entgegen. Beide Dimensionen des Kunstwerks
stehen so in einem Verhaltnis des Streits zueinander. Dieser Streit ist aber
nicht auf einen Sieg einer Seite oder gar auf ihre Vernichtung angelegt,
sondern die eine Seite ist auf die andere angewiesen und mehr noch, jede

tragt die andere empor:

,Die Erde konnte als sie selbst nie zum Vorschein kommen, wenn die

Welt nicht entbergende Kraft besdfse, und umgekehrt konnte durch die

Welt nichts ausdriicklich und dann auch iiberraschend zur Prasenz ge-

bracht werden, wenn dies nicht vor dem Hintergrund der gewohnli-

chen Unauffalligkeit, d.h. Verborgenheit des Seienden (und vor allem

des ,Zeugs’) geschahe” (Ullrich 1998, 380).
Mit dem Wechselbezug, der sich im Ineinanderspiel von Erde und Welt
zeigt, glaubt Heidegger das dualistische Denken der abendlandischen Me-
taphysik tiberwunden zu haben. Damit verbunden ist zugleich die Umdeu-
tung des Stoff-Form-Schemas in ein dynamisches Geschehen. Die Erde als
das gleichsam Stoffliche wird nicht als eine blofs zu formende Materie ver-
standen, sondern bildet zusammen mit Welt, dem gestaltenden Element,



190

ein dynamisches Streitgeschehen, bei dem beide ihr Wesen bewahren.*

Allein dort, wo Wahrheit im Zusammenspiel von Erde und Welt als Streit
ins Werk gesetzt und fiir den Betrachter erfahrbar wird, haben wir es nach

Heidegger mit einem Kunstwerk zu tun.

Heidegger hat in seinem Kunstwerkaufsatz wie in seiner gesamten Philo-
sophie versucht, sich kritisch von den Begriffen der traditionellen Asthetik
zu 16sen, indem er sie in eine andere Sprache iibersetzt. Dadurch glaubt er
einen neuen Zugang zur Kunst schaffen zu konnen, der das Kunstwerk
nicht im Dienste der Philosophie instrumentalisiert. Auch seine phanome-
nologische Verfahrensweise ist ein Ausdruck dieses Versuchs: Heidegger
versucht das Werksein der Werke vom Objekt selbst her zu denken — er will
es ,kennenlernen” und ,erfahren” (Heidegger 1999, 11). Damit will er das
Werk und nicht den Betrachter zum Ausgangspunkt der Kunstreflexion
machen. Er beansprucht, das Wesen des Kunstwerks phanomenologisch
aus der Begegnung mit dem Werk gewinnen zu konnen. Das Wesen des
Kunstwerks, sein Werk-Sein, bestehe darin, dass in ihm ein Wahrheitsge-
schehen am Werk sei. Nur dann, wenn dieses Wahrheitsgeschehen als
Streit von Erde und Welt ins Werk gesetzt wird, kann es sich Heidegger

zufolge um ein Kunstwerk handeln.

Wie aber das Werk als existierendes Ding beschaffen sein muss, damit das
Wabhrheitsgeschehen tiberhaupt in Erscheinung treten kann, und wie es
sich dadurch von anderen Dingen abgrenzt, kann man nach Heidegger gar
nicht sagen, da das, was Kunstwerke ausmacht, grundsatzlich nicht von
ihrer Dinghaftigkeit her zu erfassen ist. Umgekehrt ist fraglich, ob Heideg-
gers Behauptung, dass sich die Begriffe des Zeugs und des Dings nur vom
Kunstwerk her erldautern lassen, iiber den Status einer Versicherung hin-
auskommt, da unklar bleibt, ob es zur Begriffsbestimmung von Dingsein
und Zeugsein wirklich des Kunstwerks bedarf. Fiir eine Theorie wie die
Heideggers, die beansprucht, die Frage nach dem Wesen des Kunstwerks
beantworten zu konnen, ist das hochst problematisch, insofern es ihr nicht

gelingt, einen qualitativen Unterschied zwischen Kunstwerken und sonsti-

263 Vgl. Korfer 2008, 105 und 111.



191

gen Dingen®®

namhaft zu machen. Die Bestimmung von Kunst als ,Ins-
Werk-Setzen-der-Wahrheit” verweist lediglich auf ein Vorverstandnis von

Kunst, das im Kunstwerkaufsatz selbst jedoch nicht mehr eingeholt wird.

Auch wie sich das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk von anderen For-
men, in denen Wahrheit geschieht, unterscheiden lasst, bleibt bei Heideg-
ger offen.’” Da der Streit von Erde und Welt nicht nur die Wahrheit des
Werkes ist, sondern die alles Seienden, kann im Umkehrschluss letztlich
alles ein Kunstwerk sein. Dann aber wird der Begriff des Werks leer, weil es

nichts mehr gibt, was er ausschlief3t.

Was Heideggers Kritik an der Terminologie der traditionellen Asthetik
betrifft, so wird bei genauerer Betrachtung deutlich, dass die seinem Essay
zugrunde liegende Begriffsstruktur — trotz gegenteiliger Versicherungen —
genau dieser Tradition verpflichtet ist. Heidegger will zwar die tiberkom-
menen idealistischen Konventionen erschiittern, transportiert aber genau
diese in seine eigene neu geschaffene Begrifflichkeit. Man kann beispiels-
weise an den nach Heidegger zu iiberwindenden Begriffen ,Form” und
JInhalt" deutlich machen, dass es Heidegger nicht gelingt, beide Begritfe
von den Konnotationen der hegelschen Asthetik freizuhalten.”® Heidegger
fithrt aus, wie sich Form und Inhalt aus dem Zusammenspiel des Aufstel-
lens von Welt und des Herstellens von Erde ergeben. Mit dem Aufstellen
einer Welt ist dabei jedoch nichts anderes gemeint, als dass das

,Darstellungspotential nicht im bloflen Darstellen von etwas aufgeht,
sondern dass das je Dargestellte zugleich in einen Sinnhorizont, anders
ausgedriickt: in den Orientierungsraum einer Welt einrtiickt, z.B. jener
bauerischen Welt, die Heidegger in Van Goghs Gemalde von Schuhen
aufgehen sieht” (Majetschak 2007, 118).

Seien es nun einfach vorhandene Dinge oder Gebrauchsdinge.

27 Vgl. ebd., 62.

268

Analog kann beispielsweise fiir den Begriff ,Dienlichkeit’ und den Begriff ,Zeug’
gezeigt werden, dass es Heidegger nicht gelingt, sich von den Konventionen der
traditionellen Asthetik zu 16sen: So wird der Begriff ,Funktion’ iibersetzt in den
Begriff ,Dienlichkeit’. Der Begriff ,Material” kehrt in dem des Zeugs wieder. Vgl.
Schneider 1997, 156.



192

Dass das Kunstwerk die Erde herstellt, heifst, dass es durch seine Stofflich-
keit die eroffnete Welt fiir den Betrachter sichtbar macht.

Aber auch Hegel denkt die Kategorien von Form und Inhalt nicht als stati-
sches Verhaltnis, sondern als einen Prozess, als eine Beziehung, in der Inhalt
und Form nicht als gegensatzlich, sondern als sich gegenseitig bestimmend
angesehen werden.” Dies gilt auch fiir den Bereich der Asthetik. Hier kann
man dieses Geschehen an der Struktur des Kunstwerks, wie Wandschnei-
der im Riickgriff auf Hegels Asthetik ausfiihrt, folgendermafien erldutern:
Fiir das Verhiltnis von Stoff und Form im Kunstwerk sei entscheidend,
dass das Sinnliche gewissermafien Geistiges durchscheinen lasse, sich aber
zugleich als ein scheinbar Geistfremdes darstelle. Das im Sinnlichen durch-
scheinende Ideelle stofse eine Dialektik an, die durch ihre perennierende
Unschlichtbarkeit tendenziell das Ganze des Seins ins Spiel bringe.”” Genau
dies scheint mir aber der Sinn des heideggerschen Diktums zu sein, auch
wenn Heidegger die hegelsche Denkfigur der Dialektik grundsatzlich zu-
rickweist.”*

Nun geht Heidegger allerdings von einer grundsatzlich anderen Wahr-
heitsvorstellung aus als Hegel: Wahrend Hegel Wahrheit als die Absolut-
heit der logischen Idee versteht, legt Heidegger seinem (Kunst)denken den

griechischen Wahrheitsbegriff der &Arj0eiax zugrunde:

,Die &An0eix als Un-verborgenheit ist im Bereich der Arj0n verwur-
zelt, dem sie zwar immer wieder entrissen werden muss, der aber ihr
Nahrboden bleibt. Mit dieser Bewegtheit zwischen Ent- und Verber-
gung gerdt das, was gemeinhin als Wahrheit fest-gestellt wird, in eine
Prozessualitat, die von dauerndem Wechsel zwischen Offenheit und
Entzug, zwischen Sichzeigen und Sichverweigern, kurz: zwischen An-
wesen und Abwesen gepragt wird” (Korfer 2008, 10).

Die Gebundenheit der Unverborgenheit an die AnOn lasst , die Selbstver-
standlichkeit und Geheuerlichkeit des Sichtbaren” umkippen ,ins Unge-

® Vgl 7. B. 8.389.
270 Vgl. Wandschneider 2005, 128 f.
o Vgl. Korfer 2008, 122.



193

heure, Unheimische, Abgriindige.” Diese Abgriindigkeit ist nicht einfach
»ein Szenario von Chaos und Katastrophe”, es handelt sich vielmehr ,,um
,Ab-grund” als Entzug des Grundes, um ein Fehlen von Griindbarkeit und
Begriindung, schliefflich um ein Entgleiten von Letztbegriindungen”
(ebd., 10). Fiir Heidegger ist das Denken in Begriindungen nicht mehr rele-
vant: Heideggers Wahrheitsbegriff ist damit , ab-griindig und jede Siche-
rung verweigernd” (ebd., 124).

Eine prinzipielle Verabschiedung vom Begriindungsdenken erscheint mir
aber sehr problematisch: Denn sind alle Begriindungen grundsatzlich hin-
fallig, kann auch der eigene Standpunkt nicht mehr erklart und die Giiltig-

272

keit der eigenen Aussagen nicht mehr gesichert werden.

Gadamer mochte den Vorwurf entkraften, Heidegger habe sich im Grunde
nicht von hegelianischen Traditionen gelost. Er will zeigen, dass Heideg-
gers Methode sich deutlich von der Hegels unterscheidet: Heidegger be-
schreibe das Sein des Kunstwerks im Unterschied zu Hegel nicht auf die
,Subjektivitat des Subjekts” (Gadamer 1999, 107) hin. Dazu ist Folgendes zu
sagen: Heideggers Ausfithrungen geben sich einerseits zwar den Anschein,
als verdankten sie sich nicht der eigenen Wahrnehmung, sondern als seien
sie vom Objekt selbst, dem Sprechen des Kunstwerks, her gedacht.”” Aller-
dings bleibt unklar, wie dieses Sprechen vom Sprechen Heideggers unter-
schieden werden kann. Insofern bleibt auch dies nicht mehr als eine Versi-
cherung — selbst wenn Heidegger immer wieder betont:

,Es wire schlimmste Selbsttiuschung, wollten wir meinen, unser Be-
schreiben habe als ein subjektives Tun alles so ausgemalt und dann
hineingelegt” (Heidegger 1999, 30).
Dariiber hinaus geht es auch Heidegger letztlich darum, Kunst als eine der
Weisen zu beschreiben, in der dem Subjekt die Wahrheit des Seienden er-
offnet wird. Also ist auch der Kunstwerkaufsatz letztlich — mit Gadamers
Worten — auf das Subjekt hin geschrieben. Heidegger kann sich also entge-

272

Vgl. dazu die Kritik an der Postmoderne in Kap. 5.6.
2 Vgl. Heidegger 1999, 29.



194

gen seinem Anspruch nicht von idealistischen Argumentationen l6sen und
daher kann der intendierte Neuanfang der Asthetik nicht gelingen.

5.2 Adorno: Asthetische Theorie

Wie auch Heidegger beabsichtigt Adorno, das Kunstdenken neu zu be-
griinden. Wahrend es Heidegger um den Nachweis geht, dass die Heran-
gehensweise der idealistischen Asthetik den Blick auf das Wesen des
Kunstwerks verstelle, setzt Adornos Kritik an der harmonistischen Konno-
tation des Werkbegriffs an. Dieser sei dem traditionellen Ideal der Schon-
heit, d. h. einem Ideal der Vollendung und harmonischen Vermittlung der
Teile zu einem Ganzen verpflichtet. Die Kunst der Moderne konne aber

nicht mehr adaquat mit diesen Begriffen beschrieben werden.

In Anbetracht der Vielfalt von Aspekten, die in Adornos Asthetischer Theorie
thematisiert werden, ist bei der folgenden Darstellung die Beschrankung
auf einige wesentliche Aspekte notwendig, die fiir die vorliegende Arbeit
von Interesse sind, weil sie Adornos Kritik an Hegel deutlich werden las-
sen. Adorno legt in der Asthetischen Theorie eine philosophische Theorie der
kiinstlerischen Moderne vor, zu der er eine grofSe Affinitat hat.

Adornos Asthetische Theorie steht in enger Verbindung zu seiner philosophi-
schen Gesamtkonzeption. Sein philosophischer Ansatz entsteht aus einer
Kritik am hegelschen Gedanken der Verschnung von Gegensatzen. Dieses
Denken werde der Zerrissenheit der modernen Gesellschaft nicht mehr
gerecht. Die Grundfigur von Adornos Denken kann als Widerstand gegen
die bestehende, schlechte Wirklichkeit bezeichnet werden. Der philosophi-
sche Begriff dieses Widerstands ist der Begriff des Nicht-Identischen. Das
,Nicht-Identische” ist das, was sich der Gewalt des begrifflichen Denkens
entzieht. Genauer: In den Minima Moralia formuliert Adorno den berithm-
ten Satz: ,Das Ganze ist das Unwahre” (Adorno 1969, 57). Mit diesem Satz
wendet sich Adorno gegen Hegels Auffassung, allein das ,Ganze’ sei wahr
und verniinftig. Hegel zufolge sind alle Widerspriiche, die dem Geist im
Laufe seiner Entwicklung entgegentreten, am Ende dieser Entwicklung in
einer widerspruchsfreien Allgemeinheit aufgehoben, in der ausnahmslos

alles mit sich selbst und dem Ganzen identisch ist. Fiir Adorno hingegen ist



195

das ,Ganze’ nicht mehr als ein undurchschauter ideologischer Verblen-
dungszusammenhang, der das Besondere unterdriickt, indem es dem Be-
sonderen verweigert, sich aus dem Zusammenhang des Ganzen zu losen.
Adorno versucht daher, dem Nichtidentischen, als dem was noch nicht
begrifflich identifiziert und fixiert ist, zu seinem Recht zu verhelfen.

Im Bereich der Asthetik hélt Adorno zwar einerseits an Hegels Idee der
Wahrheitsgebundenheit der Kunst fest, andererseits aber bricht er sowohl
mit dem idealistischen Wahrheitsbegriff als auch mit der idealistischen
Vorstellung von Kunstformen, denen Harmonie und Verschnung als
hochste Werte zu gelten scheinen. Dieser Bruch manifestiert sich darin,
dass sich seine asthetische Theorie dem Fragmentarischen und Dissonanten
verpflichtet und jedes Ideal von Harmonie und Versohnung ablehnt. In

diesem Sinne wird das Nicht-Identische auch zur Grundlage seiner Asthe-
tik.

Im Kunstwerk selbst tritt Adorno zufolge ein Grundwiderspruch zwischen
zwei unvereinbaren Momenten zutage: der Identitat und der Nicht-
Identitat. Das Moment der Nicht-Identitat bezeichnet hier das noch unge-
formte sinnliche Material, das Moment der Identitdat den Prozess der An-
eignung dieses Nicht-Identischen, der in der kiinstlerischen Gestaltung
erfolgt. Aber das Nicht-Identische bringt dieser Aneignung Widerstand
entgegen, was dazu fiihrt, dass der Widerspruch zwischen beiden Momen-
ten nie wirklich aufgehoben werden kann. Sie werden vielmehr in einen
endlosen Prozess gebracht. Deshalb werde das Kunstwerk, wie Adorno
sagt, zu einem ,,in sich Bewegten” (Adorno 1993, 262). In anderen Worten:
Adorno zufolge ist fiir Kunstwerke konstitutiv, dass sie versuchen eigent-
lich unvereinbare Momente zu synthetisieren. Diese Momente reiben sich —
bildlich ausgedriickt — aneinander und versuchen zur Einheit zu kommen,
aber diese Einheit wird nie erreicht. Wenn tiberhaupt zwischen ihnen eine
Synthese stattfindet, dann ist diese auch nur ein Moment dieses Prozesses.
Der Begriff der Einheit, der bei Hegel noch die ,, Zauberformel fiirs Ganze”
(ebd., 263) ausmachte, wird also stark eingeschrankt. Durch ,den Wider-
stand der Andersheit gegen sie” (ebd.) werden Kunstwerke intrinsisch

dynamisch.



196

Den Prozess der Aneignung des Nicht-Identischen versteht Adorno als
,Vergeistigung”: Aufgabe der Kunst ist es, sinnliches Material in etwas
,Geistiges” zu verwandeln. Die Vergeistigungsleistung ist umso grofer, je
,mehr Kunst ein Nicht-Identisches, unmittelbar dem Geist Entgegengesetz-
tes in sich hineinnimmt” (ebd., 292).

In modernen Kunstwerken scheinen sich allerdings Geist und sinnliches
Material voneinander zu entfernen.” Damit versagen sich die betont un-
harmonischen modernen Kunstwerke zwar dem schonen Schein, den Hegel
noch in der Harmonie von Geist und Materie gesehen hatte, aber durch das
Unharmonische und Dissonante konnen sie Priifstein der ,,Macht von Ver-
geistigung” und zur ,Chiffre des Widerstands” gegen die bestehenden
Verhaltnisse werden (ebd., 143 f.). Inwieweit die moderne Kunst dem ,, Un-

vereinbaren sich stellt oder entzieht” (ebd., 283) entscheide daher {iiber
ihren ,, Wahrheitsgehalt” (ebd., 285).

Die asthetische Wirkung der modernen Kunst muss sich nach Adorno
daher auch von der der traditionellen schonen Kiinste unterscheiden.
Adorno sieht hier eine Analogie zu Kants Begriff des Erhabenen. Das Ge-
fiihl des Schonen sei bestimmt durch eine Harmonie von Einbildungskraft
und Verstand. Sobald diese Erkenntniskrafte sich in Harmonie befinden,
wird eine besondere Art von Lust hervorgerufen, die aus dem Gefiihl der
Beforderung des Lebens entspringt. Das Erhabene ist gegeniiber dem Scho-
nen eine Empfindung, die zundchst aus dem Gefiihl einer Hemmung der
Lebenskrafte und einer darauf folgenden umso starkeren ErgiefSung ent-
stammt. Ein tibergrofles oder tiberméachtiges Naturereignis provoziert nach
Kant im Subjekt eine bestimmte Selbsterfahrung, sie weckt in ihm das Ge-
fiihl, ein tibersinnliches Vermogen — die Vernunft — zu haben. Da sich die
Vernunft nach Kant auch dem grofsten und gefahrlichsten Naturereignis
noch tiiberlegen weif, entsteht daraus ein Gefiihl der ,Erhebung’ iiber die
Natur.*”

e Vgl. ebd.
2 Vgl. Kant, KU, B 85-B 110.



197

Verdankt sich das Gefiihl des Erhabenen nach Kant in gewisser Weise
einem Widerspruch zwischen Geist und Materie, so kann Adorno etwas
Ahnliches in der Kunst der Moderne erkennen, insofern sie durch Disso-
nanz und Zerrissenheit gekennzeichnet sei: Die unharmonischen modernen
Kunstwerke ,besetzen die Stelle, welche einst der Begritf des Erhabenen
meinte. In ihnen entfernen Geist und Material sich voneinander” (Adorno
1993, 292). Harmonische Schonheit im Sinne der von Hegel postulierten
harmonischen Einheit von Geist und Materie kann es — so jedenfalls Ador-
no — hier nicht mehr geben: ,Die Male der Zerriittung sind das Echtheits-
siegel der Moderne” (ebd., 41). Nach , dem Sturz formaler Schonheit” bleibt
daher von den traditionellen asthetischen Ideen allein das Moment des
Erhabenen {tibrig (ebd., 293). Denn die ,Aszendenz des Erhabenen” in der
modernen Kunst , ist eins mit der Notigung der Kunst, die tragenden Wi-
derspriiche nicht zu iiberspielen, sondern sie in sich auszukampfen; Ver-

sohnung ist ihnen nicht das Resultat des Konflikts; einzig noch, dass er
Sprache findet” (ebd., 294).

Auch wenn Versohnung in der modernen Kunst nicht mehr moglich
scheint, so kann das Kunstwerk andererseits das , Divergente und Wider-
spruchsvolle” auch nicht ,ungeschlichtet belassen” (ebd., 283). Indem
Kunstwerke das Nicht-Identische zur , Erscheinung zwingen”, es vergeisti-
gen, verkorpern sie die ,Moglichkeit von Schlichtung” (ebd.). Das bedeutet:
Auch in der modernen Kunst kommt es noch zum ,, Durchbruch des Geistes
durch die Gestalt” (ebd., 125). Diesen Durchbruch bezeichnet Adorno als
,apparition” oder ,Himmelserscheinung” (ebd., 137). Sofern es sich um ein
Kunstwerk handelt und Aufgabe der Kunst ist, sinnliches Material in etwas
Geistiges zu verwandeln, muss in jedem genuinen Kunstwerk etwas Ideel-

les, Geistiges erscheinen — sonst ist es keins.

Am Begriff der ,apparition” kann aber nachgewiesen werden, dass die
Hegelferne, die Adorno vorgibt, nicht da ist. Denn die Vergeistigung des

276

sinnlichen Materials muss Adorno zufolge auch gelingen, sonst kann nicht

mehr von Kunst gesprochen werden. Genau dies ist jedoch — wie Wand-

276

Zum Begriff des Kunstwerks gehort Adorno zufolge der Begriff des Gelingens.



198

schneider gezeigt hat — alles andere als , anti-idealistisch” (Wandschneider
2005, 136). Der Geist, so Adornos Aussage, vernehme im Sinnlichen ein
Echo seiner selbst. Was ihn beriithre, sei die Geistaffinitit, die er
irritierenderweise im Sinnlichen, also Geistfernen antreffe und nun zu
begreifen suche. Das sei in der modernen Kunst nicht anders: Am Sinnli-
chen und selbst noch am Hasslichen miisse sich dennoch ein Vorschein von
Ideellem zeigen. Dies Geistige sei es, was den Glanz ausmache, der — gut
idealistisch — als apparition tiber dem gelungenen Kunstwerk liege. In der
apparition reifie der Himmel eben auch fiir Adorno ein Stiick weit auf und
im Endlichen erscheine Ideelles. So werde das Kunstwerk — durchaus im
hegelschen Sinne — Vorschein der Idee.”” Hier zeigt sich, dass auch Adorno

sich nicht von idealistischen Kategorien gelost hat.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass Heideggers und Adornos primares
Interesse auf einer Explikation des Kunstwerkbegriffs liegt. Sie versuchen
die Besonderheit des Kunstwerks zu fassen, indem sie Kunst auf den
Wahrheitsbegriff beziehen. Dies hat aus unterschiedlichen Griinden die
Kritik einer Vielzahl unterschiedlicher neuerer Ansatze hervorgerufen. Die
wichtigsten Argumente dieser Stromungen werden im Folgenden darge-
stellt. Obwohl diese Ansatze durchaus heterogen sind, ist ihnen gemein-
sam, dass sie nicht nur den Boden der hegelschen Wahrheitsasthetik verlas-
sen, sondern sich prinzipiell von einem werkésthetischen Paradigma ab-

wenden.

5.3 Theorien dsthetischer Erfahrung

In den spaten 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts kam es zu einem Paradig-
menwechsel in der dsthetischen Theorie: Das werkasthetische Paradigma
geriet in die Kritik und man versuchte — nicht zuletzt als Reaktion auf Ent-
wicklungen in der Kunst selbst —, die Asthetik auf dem Begriff der ,astheti-
schen Erfahrung’ aufzubauen. Ich bezeichne diese Theorieansatze als ,The-
orien asthetischer Erfahrung’. Der Begriff ,Theorien asthetischer Erfahrung’

ist ein Sammelbegriff fiir ziemlich unterschiedliche Theorievarianten, de-

277 Vgl. ebd., 136.



199

nen sehr unterschiedliche Quellen wie Phanomenologie, Hermeneutik,
Strukturalismus, Sprachanalyse und Semiotik zugrunde liegen. Alle Ansat-
ze haben jedoch den gemeinsamen Ausgangspunkt, dass der Begriff der
,asthetischen Erfahrung’ die Asthetik fundieren miisse und nicht der
Werkbegriff. ,Asthetische Erfahrung’ sollte daher nicht mehr nur als ein
einzelner Teilbereich der Asthetik verstanden werden, sondern als deren
Grundbegriff.””®

Sowohl die Struktur der asthetischen Erfahrung als auch die Bestimmung
des asthetischen Objekts werden in der philosophischen Diskussion {iiber-
wiegend aus einer rezeptionsasthetischen Perspektive verstanden: Man
versucht das Asthetische eines Gegenstandes oder Ereignisses nicht von
seiner objektiven Beschaffenheit, sondern von den Aktivitaten her zu be-
stimmen, die Subjekte in Hinsicht auf diesen Gegenstand ausfiihren. Man
kann daher davon sprechen, dass in den 60er- und 70er-Jahren ein Perspek-
tivwechsel in der adsthetischen Theorie stattgefunden hat: Weniger der
Kunstgegenstand, sondern eher die Prozesse der subjektiven Aneignung
dieses Gegenstands wurden interessant. Dies fiihrte dazu, dass nicht mehr
das Kunstwerk, sondern der Rezipient im Mittelpunkt des Interesses stand.

Der erfahrungsasthetische Ansatz entwickelte sich aus einer Kritik an sol-
chen Positionen, die versuchen Kunst aus dem Begriff der Wahrheit zu
bestimmen. Zu diesen werden zwar auch die &dsthetischen Konzeptionen
Heideggers, Adornos und Gadamers gezahlt, aber Gegenstand der Kritik
war insbesondere Hegels Kunstphilosophie, denn sie gilt als der eigentliche
Bezugspunkt aller wahrheitsasthetischen Konzeptionen.

Der Paradigmenwechsel in der asthetischen Theorie beginnt daher mit
einer Hegelkritik und ist zunachst auf eine neue Theorie der Kunst gerich-
tet, entwickelt sich dann aber zu einer grundsatzlicheren Kritik der astheti-
schen Theorie der westlichen Moderne tiberhaupt: In der Diskussion um
den Begriff der asthetischen Erfahrung wurde bald deutlich, dass sich as-
thetische Erfahrungen nicht nur mit Kunstwerken, sondern anscheinend

mit jedem beliebigen Gegenstand oder Ereignis machen lassen. Die Kritik

e Vgl. Kiipper/Menke 2003, 9.



200

an der Wahrheitsasthetik wurde daher zu einer prinzipiellen Kritik an der
philosophischen Einschriankung der Asthetik auf Kunstphilosophie.

Bei der Darstellung der erfahrungsasthetischen Positionen werde ich mich
auf einige Ansatze beschranken miissen, die fiir den Zusammenhang dieser
Arbeit relevant sind: Ich werde mit Riidiger Bubners Hegelkritik beginnen

und dann zu neueren Ansatzen in der Diskussion fortgehen.

Bubners Kritik der hegelschen Kunstphilosophie lautet, dass es Hegel nicht
um der Kunst willen darum gehe, das Wesen von Kunst zu bestimmen.
Problematisch sei vor allem der Versuch, Kunst und Philosophie mithilfe
des Wahrheitsbegriffs ,in engste Verwandtschaft” (Bubner 1989, 16) zu
bringen. Hegels Asthetik diene damit ebenso einer ,philosophischen
Selbstverstandigung”, wie sie das Wesen von Kunst bestimme (ebd., 30).
Dadurch stehe die Kunst von vornherein unter der Erwartung, eine Ant-
wort auf eine genuin philosophische Frage zu liefern. Kunst werde so von
Anfang an einer ,Fremdbestimmung durch einen Vorbegriff von Philoso-
phie, von deren Aufgabenstellung und Terminologie” unterworfen
(ebd., 31). Das fiihre dazu, dass Hegel das Phanomen der Kunst aus dem
Blick verliere — ihm sei es nicht darum gegangen, das der Kunst Eigene
aufzudecken. Die Beziehung auf den Wahrheitsbegriff wird als Entstellung
und Fremdbestimmung von Kunst gedeutet. Dabei versucht Bubner die
Sinnlichkeit der Kunst gegen die Rationalitdt des Begriffs auszuspielen:
Kunstwerke wiirden aufgrund ihrer Individualitat und Sinnlichkeit begriff-
licher Abstraktheit und Allgemeinheit entgegenstehen. Deshalb konne
Hegels Kunstphilosophie dem Phanomen ,Kunst’ nicht gerecht werden.

Nicht zuletzt bleibe das subjektive Moment dsthetischer Kunstwahrneh-
mung in Hegels Asthetik unterbestimmt. Er habe versucht, Kunst unab-
hangig vom Betrachter zu beschreiben. Dies habe dazu gefiihrt, dass die
Prozesse der Aneignung des Kunstgegenstands unterbelichtet geblieben

seien.””

2 Vgl. Bubner 1989, 111 f., vgl. auch Kiipper/Menke 2003, 8.



201

Bubner geht davon aus, dass zu einem besseren Verstandnis der Kunstge-
genstande nur eine Asthetik fithren kann, die auf dem Begriff der ,astheti-
schen Erfahrung’ basiert. Dazu miisse aber — so Bubner — der Boden der
hegelschen Werkasthetik und aller asthetischen Konzeptionen, die sich
daran orientierten, verlassen werden. Kunst werde nicht als Darstellung
von Wahrheit, sondern nur als Medium asthetischer Erfahrung angemessen

beschrieben.

Bubner versucht im Riickgriff auf Kants Kritik der Urteilskraft den Begriff
der asthetischen Erfahrung naher zu bestimmen.” Der Riickgang auf Kant
und nicht auf Hegel ist fiir Bubner die einzige Chance, zu einer wirklich

angemessenen Theorie der Kunstgegenstande zu kommen.

Kant bestimmt das dsthetische Urteil ausdriicklich als nicht-begrifflich und
als eigene Form, die Wirklichkeit zu erschlieffen. Hierin entdeckt Bubner
einen Ansatz, der ermoglicht, sich ohne Riickgriff auf eine vorgegebene
Begrifflichkeit, die das Einzigartige und Singuldre an Kunstwerken nur
verdecken wiirde, der konkreten Individualitat eines Kunstwerks zu stel-
len. Die asthetische Erfahrung besteht Bubner zufolge dementsprechend

»in der Eroffnung des aufiergewohnlichen und unerwarteten Bereichs
volliger Funktionslosigkeit [...]. Die adsthetische Erfahrung hat es mit
einem Zustand zu tun, wo die Dinge ganz aus sich sprechen und daher
auch von nichts anderem reden.” (ebd., 151 f.).
Schon bei Kant war allerdings klar, dass die asthetischen Urteile nicht nur
Kunstwerke betreffen, sondern vor allem Naturgegenstande. Gegenstand
der Asthetik ist daher alles, was und sofern es asthetisch erfahren wird — ob
es nun unter den Kunstbegriff gefasst wird oder nicht. Daher muss Bubner
versuchen, die Kunsterfahrung von der &sthetischen Erfahrung anderer
Gegenstande und Ereignisse abzugrenzen: Zur Unterscheidung von &sthe-

tischer Kunsterfahrung und asthetischer Erfahrung anderer Gegenstande

280 Auch einige zeitgenOssische &sthetische Theorien kniipfen an Kants Kritik der

Urteilskraft an, z. B. Esser 1997, Kern 2000, Sonderegger 2000, Rebentisch 2006.
Zur Kritik der Urteilskraft und zum Begriff des ,asthetischen Urteils” vgl. Kap.
2.2.5.



202

oder Ereignisse fiithrt er an, dass die asthetische Kunsterfahrung eine spezi-
fisch hermeneutische Dimension habe*":

,In der Kunst scheint etwas zu sein, das verstanden werden will und
kann, hingegen keinem Zugriff letztlich standhalt. [...] Die asthetische
Erfahrung fiihlt sich zunachst durch ein sinnliches Objekt angespro-
chen, indem sie darin mehr zu erkennen meint, als was in die Erkennt-
nis irgendeines sinnlichen Erfahrungsgegenstandes eingeht [...]. Dass
in einem Objekt etwas sei, das mehr als schlichte Gegenstandlichkeit ist,
kann die Erfahrung nur so erkldren, dass dies fragliche Objekt selber
[...] gleichsam zu sprechen anfange. Auf diese Weise wird der dsthe-
tisch empfundene Uberschuss in das Objekt hineinverlegt. Macht sich
die dsthetische Erfahrung [...] daran, den empfundenen Uberschuss als
das Etwas zu bestimmen, als das sie ihn zu sehen und zu vernehmen
meinte, so muss dieser Versuch misslingen” (ebd., 41 ff.).

Fiir Bubner ergibt sich das Verstehen, in das die Kunsterfahrung eintreten
will, daraus, dass der Betrachter einen , Ubertritt in die dsthetische Verhal-
tensweise vollzieht”. Dieser Ubertritt werde dadurch ausgeldst, dass dem
wahrgenommenen Gegenstand unterstellt wird, mehr zu sein als etwas blofs
sinnlich Gegebenes, namlich eine ,Sinnfiille” (ebd., 128) bzw. eine , Totali-
tat” (ebd., 63). Durch das Zusammenspiel der ,sinnlichen Gegebenheiten”
und der ,suggerierte[n] Totalitdt” entstehe ein ,Spiel der Reflexion”, das
sich unablédssig und ohne definitiven Abschluss fortsetze (ebd., 63). Die
Unterscheidung von Kunsterfahrung und der asthetischen Erfahrung ande-
rer Gegenstande wird rezeptionsasthetisch bestimmt: Sie ist nach Bubner
auf einen Wechsel der Wahrnehmungsperspektive des Rezipienten zurtick-
fithrbar. So gesehen kann jeder beliebige Gegenstand oder jedes beliebige
Ereignis als Kunstwerk erscheinen, sofern es nur in einer asthetischen Ein-

stellung wahrgenommen wird:

»Was die asthetische Erfahrung erfahrt, konstituiert sich namlich in der
Erfahrung und durch die Erfahrung, so dass unabhangig von ihr nicht
objektiviert werden kann, etwa in einem Werke, was Inhalt jener Erfah-
rung ist. Dieser Umstand legt die Vermutung nahe, dass die sogenannte
asthetische , Erfahrung” nicht als rein passives Hinnehmen von dufier-

28t Vgl. auch die Unterscheidung von Kunsterfahrung und Naturerfahrung von Seel

1991, 272: , Kunst will verstanden sein, Natur ist nicht zu verstehen.”



203

lich auf sie Wirkendem verstanden werden darf, dass vielmehr die Er-

fahrung, wenn in ihr der dsthetische Gehalt erst konstituiert wird, auch

als Leistung beschrieben werden muss” (ebd., 65).*
Da in der Debatte um den Begriff der dsthetischen Erfahrung deutlich ge-
worden ist, dass der Begriff der dsthetischen Erfahrung nicht auf Kunst-
werke beschrankt ist, sondern grundsatzlich auf alle Gegenstande und
Ereignisse angewendet werden kann, wurde die anfangs auf Kunstphiloso-
phie begrenzte Debatte um den Begriff der ,asthetischen Erfahrung’ bald im
Hinblick auf eine grundsitzliche Neuorientierung der Asthetik erweitert.”
Wenn asthetische Erfahrungen sich grundsatzlich mit jedem Gegenstand
und jedem Ereignis machen lassen, kann eine Asthetik, die vom Begriff der
Erfahrung ausgeht, ,nicht auf eine Theorie der Kunst beschrankt, ja, nicht
einmal mehr um eine Theorie der Kunst zentriert bleiben” (Kiipper/Menke
2003, 9). Die Kritik an der Wahrheitsasthetik wurde damit zu einer grund-
sitzlicheren Kritik an der philosophischen Einengung der Asthetik auf
Kunstphilosophie: Kunst sollte kein oder zumindest kein zentraler Gegen-
stand der dsthetischen Theorie mehr sein. Asthetik sollte dementsprechend
nicht mehr vorrangig als Kunstphilosophie verstanden werden und der
Begriff der Kunst nicht mehr in ihrem Zentrum stehen. Damit wird aus
dem Kunstwerk nur ein Gegenstand asthetischer Wahrnehmung unter
anderen, der sich genauso wenig wie irgendein anderes Phanomen &sthe-
tisch privilegieren lasst.”

Vertreter einer Theorie, die vom Begriff der ,asthetischen Erfahrung’ aus-
geht, waren deshalb zundchst nicht mehr an einer Explikation des Kunst-
begriffs, sondern nur an einer Explikation der Struktur dsthetischer Erfah-
rung interessiert.” John Dewey beispielsweise erscheint es nicht zweckma-

5ig, die asthetische Erfahrung ausschliefilich an Kunstwerken zu untersu-

22 Vgl. auch Siegmund 2006, 2.
283 Vgl. Kiipper, Menke 2003, 9.

2 Vgl. Bubner 1989, 121 ff. Dies hat dann auch dazu gefiihrt, dass die Natur als
Gegenstand asthetischer Erfahrung wiederentdeckt wurde, z. B. Seel 1991.

285 Auch bei Bensch 1994.



204

chen. Daher spricht er sich dafiir aus, den asthetischen Erfahrungsbegriff
zu erweitern.? Asthetische Erfahrungen lassen sich — so sein Gedanke — in
allen , Ereignissen und Szenen” machen, , die das aufmerksame Auge und
Ohr des Menschen auf sich lenken, sein Interesse wecken und, wihrend er
schaut und hort, sein Gefallen hervorrufen” (Dewey 1980, 11). Eine dstheti-
sche Erfahrung kann beispielsweise auch das Wohlbehagen sein, das sich
einstellt, wenn man ein Feuer anzuindet ,, und dabei die hochschiefsenden
Flammen und die zerfallene Glut betrachtet.” Dabei ist der Betrachter
durch das , Farbenspiel, das vor seinen Augen ablduft”, fasziniert — seine
Phantasie nimmt ,lebhaften Anteil” (ebd.). Kennzeichen der asthetischen
Erfahrung sind daher das vollige und distanzlose Hineingezogensein in
eine Tatigkeit und die Anziehungskraft, die in der Wahrnehmung dieser
Tatigkeit selbst wurzelt. An welchem Objekt oder welcher Situation eine
asthetische Erfahrung gemacht wird, ist irrelevant, denn asthetische Erfah-
rung kann es Dewey und ahnlichen Ansatzen zufolge von allem Moglichen
geben, ,sie wird beschreibbar als eine spezifische Form des Umgangs mit
Objekten, Situationen, Personen iiberhaupt” (Kiipper/Menke 2003, 11).

Da das Dominieren der erfahrungsasthetischen Perspektive dazu fiihrte,
dass die philosophischen Debatten sich zunehmend von der Kunst entfern-
ten, greifen die aktuellen Diskussionen wieder haufiger die Fragen nach
einer Neubestimmung des Werkbegriffs auf. Dabei wird versucht, den
Werkbegriff aus einer Perspektive zu bestimmen, die der dsthetischen Er-
fahrung den methodischen Vorrang zuschreibt. Juliane Rebentisch bei-
spielsweise versucht zu zeigen, dass das methodische Primat der astheti-
schen Erfahrung den Begriff des Kunstwerks nicht vernachlassigt. Ihr An-
liegen ist, die dsthetische Erfahrung als einen Prozess zu bestimmen, , der
sich wesentlich zwischen Subjekt und Objekt abspielt” (Rebentisch 2003,
10). Die asthetische Erfahrung

»sitzt nicht, wie der Erfahrungsbegriff zunachst vielleicht suggerieren
mag, allein im Subjekt, sondern vollzieht sich in einem Prozess zwi-
schen Subjekt und Objekt, der beide verwandelt: Das Objekt, indem es
durch diesen Prozess allererst ins Werk gesetzt: als Kunstwerk frei

286 Dewey 1980.



205

wird; das Subjekt, indem es in diesem Prozess eine selbstreflexive Ge-

stalt annimmt, der ihre eigene Bedeutungsproduktion im Modus des és-

thetischen Scheins eigentiimlich gegeniibertritt, eine Gestalt mithin, die

weder in terms einer das Kunstwerk intentional bestimmenden Aktivi-

tat noch aber in terms einer die Vorgaben des Kunstwerks blof3 erlei-

denden Passivitat richtig beschrieben ware. Vielmehr vollzieht sich die

asthetische Erfahrung in der genannten Doppelpoligkeit von Aktivitat

und Passivitdt, durch die das Subjekt zum Objekt in einem Verhaltnis

der Distanz gehalten wird, welche jede blofs konsumierende oder un-

mittelbar verstehende Verfiigung tiber das Objekt verwehrt” (Reben-

tisch 2006, 7).
Der Begritf des Kunstwerks oder der des ,asthetischen Gegenstands” wird
also rezeptionsasthetisch bestimmt, indem er ,durch die Prozesse der as-
thetischen Erfahrung” seiner Rezipienten definiert wird. Rebentisch spricht
in diesem Sinne von der ,fiir die Seinsweise des Kunstwerks generell kon-
stitutive[n] Rolle des Betrachters” (Rebentisch 2003, 14) und konstatiert,
,dass sich die Idee des Ansichseins der Werke, egal, ob positivistisch oder
symbolasthetisch formuliert, einem objektivistischen Missverstdndnis ver-
dankt” (ebd., 46 f.). Daher vermag ihr zufolge nur eine Theorie, die vom
methodischen Vorrang der adsthetischen Erfahrung ausgeht, den Begriff des

Kunstwerks angemessen zu erfassen.

Gegen die Theorien asthetischer Erfahrung konnen aber folgende Einwan-
de gemacht werden. Zunachst zu Bubners Hegelkritik: Bubner versucht die
Sinnlichkeit der Kunsterfahrung gegen die Rationalitit des Wahrheitsbe-
griffs auszuspielen. Seine Argumentation basiert auf folgenden zwei er-
kenntnistheoretischen Pramissen: (a) Der ersten Pramisse zufolge ist das
Begriffliche etwas Abstrakt-Fremdes gegeniiber der Mannigfaltigkeit der
sinnlichen Welt. (b) Die zweite Pramisse geht davon aus, dass Kunsterfah-
rung eine rein subjektive Rezeptionsleistung ist. Dieser Pramisse liegt die
kantische These zugrunde, dass dem Subjekt die entscheidende Stellung im
Erkenntnisprozess zukommt. Nach Kant ist die Erkenntnis wesentlich vom
Subjekt mitbestimmt, denn die Wirklichkeit, die es wahrnimmt, wird von
ihm selbst hervorgerufen. An den Gegenstianden sei daher nur das erkenn-
bar, was das Subjekt selbst in sie lege — dariiber hinaus gebe es keine Er-
kenntnis mehr. Erkennbar sei nicht der Gegenstand, wie er an sich beschaf-



206

fen sei, sondern nur, wie er aufgrund eines bestimmten Erkenntnisvermo-

gens erscheine.””

Ich werde nun beide Pramissen auf ihre Stichhaltigkeit hin tiberpriifen: (a)
Die erste Pramisse behauptet, Begriff und Sinnlichkeit stehen in einem
Gegensatz. Diese Pramisse selbst wird von Bubner aber nicht mehr argu-
mentativ gerechtfertigt, sondern einfach vorausgesetzt. Diese Vorausset-
zung kann aber mit Rekurs auf Hegel durchaus kritisch hinterfragt werden.
Fiir Hegel besteht eine konstitutive Beziehung zwischen Begrifflich-
Logischem und Sinnlich-Natiirlichem. Hegels Naturbegriff liegt die Uber-
zeugung zugrunde, die Grundlage der Natur, des Sinnlichen sei die Idee
selbst. Die Bestimmung der Natur geht zuriick auf die Entdufierung des
Logischen in die Natur, auf die schon hingewiesen wurde. Eine ausfiihrli-
che Begriindung fiir diesen Naturbegriff kann hier nicht weiter verfolgt
werden, aber es kann zumindest an einem Beispiel ausgewiesen werden,
dass die Natur nicht vollig alogisch funktioniert: Sie zeigt gesetzmafsiges
Verhalten.”®® Hegel wollte gerade den Dualismus zwischen Begriff und
Sinnlichkeit iiberwinden: Inm zufolge ist der Welt (und der Kunst) der Be-
gritf nicht fremd, sondern liegt ihr zugrunde.” Denn es ist der Begriff, der
Hegel zufolge das Wesen der Dinge ausmacht:

,Der Begriff allein ist es, wodurch die Dinge in der Welt ihren Bestand
haben, d.h. in der Sprache der religiosen Vorstellung: die Dinge sind
das, was sie sind, nur durch den ihnen inwohnenden gottlichen und
damit schopferischen Gedanken” (8.369).
Stimmt man dem zu, so ist der Vorwurf, der Begriff sei etwas Fremdes
gegentiber der sinnlichen Welt und der Kunst, nicht mehr giiltig. Auch im
Bereich der Kunst kann dann nicht mehr davon gesprochen werden, dass
der Begriff ihr ein fremdes Schema tiberstreift — im Gegenteil: Er legt ihren

innersten Kern frei, er beschreibt das, was Kunst ihrem Wesen nach ist.

287 Vgl. Kant, KrV, B XVII-XIX.
288 Zu Hegels Naturbegriff vgl. Wandschneider, 1990, 28 ff.
289 Vgl. Kap. 2.1 und Kap. 3.1.1.



207

Der Gegensatz von Begriff und sinnlicher Welt schliefst einen weiteren
Gegensatz ein: den Gegensatz von ,begrifflich-abstrakt’” und ,sinnlich-
konkret’, von ,allgemein” und ,individuell’. Fiir Hegel besteht jedoch auch
hier kein uniiberwindbarer Dualismus: Denn der Begriff ist, wie bereits
dargelegt, fiir Hegel keine Allgemeinheit, die auf dem Wege der Abstrakti-
on gewonnen wird. Wir verstehen zwar normalerweise unter Allgemein-
heit etwas, was verschiedenen Dingen gemeinsam ist und was es uns er-
laubt, mehrere Gegenstande zu einer Klasse oder Art zusammenzufassen.
In der Allgemeinheit des Begriffs sieht Hegel aber nicht das blofs verschie-
denen Dingen Gemeinsame — wenn in diesem Sinne von Allgemeinheit die
Rede ist, nennt Hegel diesen Gebrauch ,abstrakte Allgemeinheit’, die von
allen konkreten Inhalten abstrahiert und nur eine leere Form ist, die noch
inhaltlicher Fiillung bedarf. Er fasst das Allgemeine vielmehr als , das sich
selbst Besondernde (Spezifizierende)” (8.312) und spricht von  konkreter
Allgemeinheit’. Hegel denkt die Allgemeinheit des Begriffs nach dem Prin-
zip einer in sich differenzierten Ganzheit, die aus gesonderten Momenten
besteht.

Wenn Hegel die Allgemeinheit des Begriffs so fasst, dass sie Konkretisie-
rung bzw. Besonderung impliziert, dann kann nicht mehr davon gesprochen
werden, dass Kunstwerke sich dem Bereich des Begriffs dadurch entziehen,
dass sie als Konkretes bestimmt werden.

Wenn Bubner dariiber hinaus versucht, den Wahrheitsbegriff total aus dem
Bereich der Kunst zu verabschieden, ignoriert er, dass Kunst immer schon
ein Medium fiir die Kommunikation wahrhaftiger Erlebnisse und Weltsich-
ten gewesen ist. Man konnte dann z. B. nicht mehr erkldaren, weshalb man-

che Kunst eine religiose Funktion hat.*

Das bedeutet aber insgesamt: Nur unter der Voraussetzung, dass der philo-
sophische Begriff etwas Abstraktes und Fremdes gegeniiber der sinnlichen
Welt ist, ist eine Abwertung des Begrifflichen in der Kunstphilosophie zu
begriinden. Diese Voraussetzung selbst kann aber — wie sich gezeigt hat —

290

Das Problem der Wahrheitsbezogenheit der Kunst wurde bereits in Kap. 2.2.5.
diskutiert. An dieser Stelle sollen diese kurzen Hinweise gentigen.



208

durchaus kritisch hinterfragt werden. Aufserdem ist mit der Abwertung des
Begrifflichen nicht schon automatisch gezeigt, inwiefern die asthetische

Erfahrung ein besser geeignetes Medium zur Erfassung von Kunst ist.”

(b) Ich wende mich nun Bubners zweiter Pramisse zu, die auf der kanti-
schen These der Notwendigkeit eines vom Subjekt geformten Weltzugangs
beruht. Ich werde zunachst kurz einige grundsatzliche erkenntnistheoreti-
sche Einwande Hegels gegen diese Auffassung anfithren und dann ihre
Unbrauchbarkeit im Bereich der Kunsttheorie zu begriinden versuchen.

Hegel lehnt bekanntlich die kantische Unterscheidung von Erscheinung
und Ding an sich nachdriicklich ab.** Er argumentiert gegen die kantische
Annahme einer unerkennbaren Welt der Dinge an sich, die jenseits unseres
Erkenntniszugriffs liege:

,Die Dinge heifien an-sich, insofern von allem Sein-fiir-Anderes abstra-
hiert wird, das heifdt tiberhaupt, insofern sie ohne alle Bestimmung, als

2 Hegel waren diese Einwénde bekannt. In der Einleitung der Asthetik setzt er sich

kritisch mit diesen Ansichten auseinander: ,Eher schon liefse sich umgekehrt
noch einmal dartiiber ein Wort vorausschicken, dass viele der Meinung sind, das
Schone liefle sich iiberhaupt, eben darum, weil es das Schone sei, nicht in Begriffe
fassen und bleibe daher fiir das Denken ein unbegreiflicher Gegenstand. Auf sol-
che Behauptung ist an dieser Stelle kurz zu erwidern, dass, wenn auch heutigen-
tags alles Wahre fiir unbegreiflich und nur die Endlichkeit der Erscheinung und
die zeitliche Zufalligkeit fiir begreiflich ausgegeben wird, gerade das Wahre allein
schlechthin begreiflich ist, weil es den absoluten Begriff und naher die Idee zu sei-
ner Grundlage hat. Die Schonheit aber ist nur eine bestimmte Weise der Aufe-
rung und Darstellung des Wahren und steht deshalb dem begreifenden Denken,
wenn es wirklich mit der Macht des Begriffes ausgeriistet ist, durchaus nach allen
Seiten hin offen. Freilich ist es in neuerer Zeit keinem Begriffe schlechter gegangen
als dem Begriffe selber, dem Begriffe an und fiir sich, denn unter Begriff pflegt
man gewoOhnlich eine abstrakte Bestimmtheit und Einseitigkeit des Vorstellens
oder des verstandigen Denkens zu verstehen, mit welcher natiirlich weder die To-
talitdit des Wahren noch die in sich konkrete Schonheit denkend kann zum Be-
wusstsein gebracht werden. Denn die Schonheit, wie bereits gesagt und spater
noch auszufiihren ist, ist nicht solche Abstraktion des Verstandes, sondern der in
sich selbst konkrete absolute Begriff und, bestimmter gefasst, die absolute Idee in
ihrer sich selbst gemafSen Erscheinung” (13.127 £.).

292 Vgl. z. B. 8.112 ff.



209

Nichtse gedacht werden. In diesem Sinne kann man freilich nicht wis-

sen, was das Ding an sich ist. Denn die Frage Was? verlangt, dass Be-

stimmungen angegeben werden; indem aber die Dinge, von denen sie

anzugeben verlangt wiirde, zugleich Dinge-an-sich sein sollen, das

heifst eben ohne Bestimmung, so ist in die Frage gedankenloserweise

die Unmoglichkeit der Beantwortung gelegt, oder man macht nur eine

widersinnige Antwort” (5.129 f.).
In Hegels Verstandnis liegt der kantischen Argumentation ein performati-
ver Selbstwiderspruch zugrunde, indem — wie die paradoxe Formulierung
schon zeigt — ein unserem Denken vollig unzugangliches An-sich der Dinge
nicht gedacht werden kann. Der Widerspruch liegt darin, dass die Bestim-
mung ,an-sich” auf genau jene Gegenstande angewendet wird, von denen
behauptet wird, sie seien grundsatzlich , ohne alle Bestimmung”, nichts als
bestimmungslose ,Nichtse”. Denn dadurch erhalten sie gerade erst eine
Bestimmung, namlich die Bestimmung bestimmungslos zu sein, was fiir He-

gel eine , widersinnige Antwort” ist.

Auch im Bereich der Kunsttheorie erscheint mir eine Debatte {iber die as-
thetische Erfahrung von Kunst, die davon ausgeht, der kiinstlerische Ge-
genstand ,an sich’ sei grundsitzlich unbestimmbar, nicht sinnvoll. Die
Debatte entfernt sich haufig so sehr von ihrem Gegenstand, dass sie nicht
mehr beanspruchen kann, noch eine Debatte iiber Kunst zu sein. Wenn das
Charakteristische der Kunsterfahrung, wie bei Bubner und Rebentisch, als
rein subjektive Interpretationsleistung bestimmt wird, ist es dieser Voraus-
setzung zufolge nicht moglich, Genaueres iiber die materielle Gestaltung
des Kunstwerks zu sagen. Nach rezeptionsasthetischem Paradigma ist die
Weise, wie das Kunstwerk gemacht ist, seine sinnlich-materielle Gestal-
tung, irrelevant, denn eine affirmative Beschreibung der Kunstgestalt lasst
sich nicht allein aus dem Moment der asthetischen Erfahrung gewinnen.
Dass gerade die Art und Weise, wie das Kunstwerk gestaltet ist, bestimmte
Erfahrungen erst zuldsst, wird nicht reflektiert. In der begrifflichen Unbe-
stimmbarkeit des Kunstwerks und der Verschlossenheit der sinnlichen
Welt liegt die Voraussetzung rezeptionsasthetischer Theorien, aber unter
dieser Pramisse lassen sich Kunstwerke nicht affirmativ beschreiben, ohne

eben diese Voraussetzungen zu ignorieren. Eine erfahrungsasthetische



210

Theorie, die davon ausgeht, dass das Definitionsmerkmal des Kunstwerks
ausschliefdlich in der Erfahrung der Rezipienten zu suchen sei, wiirde sich
so in einen Widerspruch verwickeln.

Ahnliche theoretische Schwierigkeiten treten bei der Forderung nach einer
undifferenzierten Erweiterung des Gegenstandsfelds der Asthetik auf. Da
asthetische Erfahrungen anscheinend mit allen moglichen Gegenstanden
und Situationen gemacht werden konnen, haben Erfahrungsasthetiker
dafiir argumentiert, dass der Erfahrungsbegriff erweitert und die Zentrie-
rung der Asthetik auf Kunstgegenstinde aufgehoben werden soll. Wenn
die Asthetik aber die moglichen Gegenstinde der &sthetischen Erfahrung
nicht auf eine Stufe stellen will, muss sie die Kunsterfahrung von der dsthe-
tischen Erfahrung anderer Gegenstande unterscheiden. Mit dem Hinweis
darauf, dass es dsthetische Erfahrung auch jenseits der Kunst gibt, ist nam-
lich noch nichts dartiber gesagt, ob es nicht eine spezifische Gestalt der
Kunsterfahrung innerhalb der asthetischen Erfahrung gibt und worin diese
besteht. Hangt die Unterscheidung von Kunsterfahrung und der &stheti-
schen Erfahrung anderer Gegenstande, wie Bubner argumentiert, allein an
einem Einstellungswechsel des Betrachters, so konnen alle moglichen Ge-
genstande und Ereignisse allein anhand der daran gemachten asthetischen
Erfahrung unter den Kunstwerkbegriff fallen. Dies lasst sich aber durchaus
problematisieren, denn erfahrungsasthetische Positionen miissen sich die
Kritik gefallen lassen, ob nicht Gestaltung des Kunstwerks, sein Gemacht-
sein, erst den Prozess der dsthetischen Kunsterfahrung auslost.

Wenn wir nicht allem, was wir irgendwie dsthetisch erfahren konnen, den
Status eines Kunstwerks zuschreiben wollen und konnen, ist eine Asthetik

des Kunstwerks im Sinne Hegels nicht hinfillig geworden.

Der Paradigmenwechsel vom Werkparadigma zum Paradigma der astheti-
schen Erfahrung erfolgte aber nicht nur aus philosophieinternen Griinden,
sondern auch als Reaktion auf die Entwicklungen der Kunst selbst. Aus der
Perspektive der frithen erfahrungsasthetischen Positionen ist die Kunstphi-
losophie auch deshalb zu einer radikalen Erfahrungsasthetik genotigt, weil
die Verfassung der Kunstgegenstande sich grundlegend gedndert habe: Die

Kiinste hatten so grundlegend andere Formen angenommen, dass sie nicht



211

mehr mit Hilfe der Kategorien, die Hegel in seiner Asthetik entwickelt,
erfasst werden konnten. Hauptproblem sei die Kategorie des Kunstwerks,
die angesichts der Entwicklung der Avantgarde keine wirklich tragtahige
Grundlage fiir eine Asthetik mehr bilden konnte, da hier gerade die Zerset-
zung der traditionellen Werkeinheit zelebriert wurde. Bubner fiihrt aus,
dass die , Krise des Werkbegriffs ein wesentliches Signum der modernen
Epoche” (Bubner 1989, 32) und die Kunstphilosophie deshalb zu einem

erfahrungsasthetischen Ansatz genotigt sei.””

Ein Riickgriff auf die idealistische Kunstphilosophie Hegels muss sich
daher auch mit dieser Kritik am Begriff des Kunstwerks auseinandersetzen.
Ausgangspunkt ist die Annahme einer Verdnderung des Gegenstandsfel-
des der Asthetik. Dieser Aspekt soll nun untersucht werden. Die
performanztheoretischen Ansitze, die die Gegenwartsdiskussion pragen
und die im Folgenden analysiert werden sollen, verstehen sich als eine
Weiterentwicklung der erfahrungsasthetischen Ansdtze: Sie greifen den
Begriff der ,asthetischen Erfahrung’ als einen ihrer fundamentalen Begriffe
auf, gehen aber in ihrer Kritik an einer werkzentrierten Asthetik noch tiber
die erfahrungsasthetischen Ansatze hinaus.

5.4 Performanztheorien

Durch die Entwicklung der modernen Kunst im 20. Jahrhundert scheint fiir
die Kunsttheorie eine qualitativ neue Situation entstanden zu sein. In den
frithen 60er- Jahren des letzten Jahrhunderts kam es in der westlichen Kul-
tur zur Herausbildung einer neuen Kunstform: der Aktions- oder Perfor-
mancekunst. Hierbei handelt es sich nicht um von Kiinstlern und Rezipien-
ten unabhangig existierende Kunst-Objekte, sondern um fliichtige, einmali-
ge, unwiederholbare Auffithrungen, Aktionen, Bewegungen und Prozesse,
an denen Kiinstler und Zuschauer gleichermafien beteiligt sind. Das heifst,
es werden keine Kunstwerke mehr geschaffen, sondern vielmehr Ereignisse
hervorgebracht, die durch die Aktion verschiedener Personen zustande

kommen. Durch diese Entwicklung stand die Kunsttheorie vor einer neuen

293 Ahnlich bei Eco 1977.



212

Herausforderung, denn bis dahin stabile Parameter der Kunstanschauung
wurden erschiittert und man schien neue theoretische Konzepte zu benéti-
gen, die auf diese neue Struktur von Kunst reagieren sollten. Hegels Asthe-
tik hingegen als hauptsichlich am Begriff des Kunstwerks orientierte As-
thetik scheint durch die Entwicklung der modernen Kunst aus dem Gleich-
gewicht gebracht worden zu sein und fiir die neuen Anspriiche, die an sie

herangetragen werden, nicht gertistet.

Die wichtigsten Merkmale der neuen Kunstformen werden im Folgenden
kurz dargestellt, um danach die theoretischen Konsequenzen zu benennen,
die davon ausgehend gezogen wurden und die zu einer noch radikaleren

Ablehnung der hegelschen Kunstphilosophie gefiihrt haben.

Die wichtigste Besonderheit der Aktions- und Performancekunst besteht
darin, dass das Kunstobjekt durch kiinstlerische Handlungen ersetzt wird.
Aktions- und Performancekiinste realisieren sich in Auffithrungen, bei
denen die Handlungen von Kiinstler und Publikum im Vordergrund ste-
hen. In einem gewissen Sinn miissen zwar alle Kunstwerke aufgefiihrt
werden, denn auch Bilder, Skulpturen, musikalische oder literarische Wer-
ke brauchen eine Darbietung, um fiir den Betrachter tiberhaupt zuganglich
zu sein. Im Unterschied dazu liegt einer Performance aber kein Werk mehr
zugrunde, das in einer Auffiithrung realisiert werden soll, sondern die Auf-
fiihrung steht fiir sich. Eine Performance ist ein voriibergehendes, vergang-
liches und einzigartiges Ereignis, das auf kein zugrundeliegendes Werk
mehr bezogen ist. Die Kiinstler stellen mit den Handlungen, die sie vollzie-
hen, keine Artefakte her, sie schaffen keine Werke, die eine selbststandige
und abgeschlossene Gestalt haben und fixier- und tradierbar sind.** Es geht
in der Performance nur um den Volizug einer Handlung, daher ist diese
Kunstform intrinsisch prozesshaft.”* Das neue Medium der Kunst ist also
nicht langer ,der feste Rahmen, der feste Ort, die Dauer oder die anhalten-
de Prasentation” (Mersch 2005, 35), sondern ein Prozess, der sich vollzieht.

o Vgl. Fischer-Lichte 2004, 10.
295 Vgl. Mersch 2005, 37.



213

Da dieser Prozess weder vom Kiinstler noch von den Rezipienten ablosbar
ist, kann im Grunde von einer grundlegenden Trennung von Werk, Kiinst-

ler und Betrachter nicht mehr die Rede sein:

»,Als Dreh- und Angelpunkt dieser [Kunst-]Prozesse fungiert nicht

mehr das von seinen Produzenten wie von seinen Rezipienten losgelos-

te und unabhéngig existierende Kunstwerk, das als Objekt aus der krea-

tiven Tatigkeit des Kiinstlers hervorgegangen und der Wahrnehmung

und Deutung des Rezipientensubjekts anheimgegeben ist. Statt dessen

haben wir es mit einem Ereignis zu tun, das durch die Aktion verschie-

dener Subjekte — der Kiinstler und der Zuhorer/Zuschauer — gestiftet, in

Gang gehalten und beendet wird” (Fischer-Lichte 2004, 29).
Dartiber hinaus versuchen diese Kunstformen auch die Trennung von
Kunst und Wirklichkeit geradezu demonstrativ zum FEinsturz zu bringen.
Die Kiinstler arbeiten daran — zum Beispiel indem sie sich selbst in eine
todliche Gefahr begeben —, die Zuschauer in Auffithrungen Situationen
auszusetzen, in denen diese es nicht mehr fertigbringen, sich ausschliefilich
als Zuschauer zu betrachten und zu verhalten, sondern sich zum Eingreifen

und Handeln aufgerufen fithlen.”

Performanztheoretisch orientierte Kunsttheorien sehen in der Herausbil-
dung der Aktions- und Performancekunst eine qualitativ neue Situation fiir
die Asthetik.”” Sie gehen davon aus, dass man bei diesen Kunstphanome-

nen zwar von Kunst, aber nicht mehr im traditionellen Sinne von Kunst-

28 Vgl. ebd., 299.

297 Die ,Performativitit’ ist in den letzten Jahren zu einem der meistdiskutierten

Gegenstande der Geistes- und Kulturwissenschaften aufgestiegen. Diese Entwick-
lung verdankt sich vor allem einer radikalen Erweiterung des Begriffs vom
sprachphilosophisch-linguistischen Problem der Gelingensbedingungen sprachli-
cher Auﬁerungen bei John Austin zu einem allgemeinen Begriff der ,Perfor-
mance’, der sich nicht nur auf Sprachhandlungen beschriankt, sondern auch auf
korperliche Handlungen anwenden lasst (vgl. Hetzel 2004). Charakteristisch fiir
die Ausweitung des Performativitdtsbegriffs ist, dass davon ausgegangen wird,
dass sich (Sprach-)Handlungen immer auch als Inszenierungen betrachten lassen
(vgl. Butler 1990). ,Performativitat’ wurde in diesem Zusammenhang auch zu ei-
ner Frage der zeitgendssischen Asthetik — der Frage nach Kunst als Ereignis (vgl.
Fischer-Lichte 2004). Einschldgig sind hier vor allem: Fischer-Lichte 2004, Wirth
2002, Mersch 2002 und 2005.



214

werk sprechen konne. Deshalb sei die herkommliche Vorstellung der Werk-
gebundenheit von Kunst hochst problematisch geworden. Das klassische
Konzept der Abgeschlossenheit und Selbstandigkeit des Kunstwerks setze
voraus, dass es sich um ein Artefakt handle, das selbstandig und fiir sich
existiere, ebenso miisse eine grundlegende Trennung von Kiinstler, Werk
und Rezipient sowie eine grundlegende Trennung von Kunst und Wirk-
lichkeit gegeben sein. Die neuen Kunstformen wiirden diese Voraussetzun-
gen aber negieren und so der Anwendung des Begriffs ,Kunstwerk’ das

298

Fundament entziehen.”® Da es sich bei den Aktionen der Performance-
Kinstler eben nicht ,,um ,Kunst-Werke’, die fiir sich selbst stehen, um in
der Einsamkeit einer Galerie oder eines Ausstellungsraumes dargeboten zu
werden” (Mersch 2005, 34), handle, wiirden sie einen neuen theoretischen
Zugang verlangen. Eine Asthetik wie die Hegels, die den Begriff des
Kunstwerks zum Ausgangspunkt ihrer Uberlegungen mache, sei diesen

Phanomenen nicht mehr angemessen.

Aber auch eine Theorie, die den Begriff der ,asthetischen Erfahrung’ zu-
grunde lege, stofie angesichts der neuen Kunstformen an ihre Grenzen.
Denn Theorien asthetischer Erfahrung wiirden — so Erika Fischer-Lichte —
die zentrale Stellung des Werkes in der asthetischen Reflexion eigentlich
nicht antasten. Denn wenn auch dem Rezipienten die Rolle eines
Mitschopfers eingerdaumt werde, bleibe letztlich der Bezugspunkt fiir jegli-
che asthetische Reflexion das Werk, an dem der Rezipient seine Reflexionen
vollziehe.” Diese Auffassung erscheint ihr aber problematisch. Im Gefolge
der Aktions- und Performancekunst sei in der Kunsttheorie nicht nur die
Werkkategorie briichig geworden, sondern iiberhaupt die heuristische
Unterscheidung von Produktions-, Werk- und Rezeptionsasthetik, die
Theorien asthetischer Erfahrung noch voraussetzen wiirden. Das typische
Verhiltnis zwischen Performance-Kiinstler und Publikum entspreche nam-

lich der vorausgesetzten Unterscheidung zwischen Kiinstler-Subjekt, Zu-

28 Vgl. Fischer-Lichte 2004, 281 f.
299 Vgl. Fischer-Lichte 2004, 281 £.



215

schauer-Subjekt und Kunst-Objekt nicht mehr und konne daher nicht mehr
die Grundlage einer einschlégigen Asthetik bilden.

Die asthetische Wirkung der Aktions- und Performancekiinste miisse — so
Fischer-Lichte — deshalb eine andere sein, als die der herkommlichen
Kiinste. Die Aktionskiinste wiirden sich namlich hartndckig dem Anspruch
einer hermeneutischen Asthetik widersetzen, die darauf ziele, das Kunst-
werk zu verstehen. Denn hier gehe es weniger um das Verstehen der Hand-
lungen, welche die Kiinstler vollzogen, als um die Erfahrungen, die sie
dabei machten und die sie bei den Zuschauern hervorriefen. Die Zuschauer
wirden das Geschehene nicht nur deuten, sondern zuallererst in den Aus-
wirkungen erfahren. Eine Performance 16se bei ihnen eine Schwellenerfah-
rung aus: Sie bewirke haufig Reaktionen wie Staunen, Erschrecken, Entset-
zen, Abscheu, Ubelkeit oder Schwindel und bringe die Zuschauer dazu, zu
handeln. Die Affekte, die einzelne Zuschauer zuletzt zum Eingreifen bewe-
gen wiirden, iiberstiegen bei Weitem die Moglichkeiten und Anstrengun-
gen zur Reflexion, zur Bedeutungskonstitution und zur Interpretation des
Geschehens. Das heifse nicht, dass es fiir die Zuschauer nichts zu interpre-
tieren gebe, aber diese Interpretationen blieben dem Ereignis inkommensu-
rabel, denn wahrend der Performance gehe es nicht darum, die Perfor-
mance zu verstehen, sondern sie zu erfahren. Der entscheidende Grundzug
der neuen Kiinste sei daher ihr zunachst nichtsymbolischer bzw. seman-
tisch ,nichtintentionaler’” Charakter. Performative Kunst erfiille sich nicht
primar in Symbolisierungen, deren Sinn sich im Rahmen einer ausschlief3-
lich semantischen Interpretation erschlieffe. Deshalb sei mit den Perfor-
mance-Kiinsten eine hermeneutische Asthetik nicht kompatibel.**

Um den neuen Kunstphanomenen theoretisch beizukommen, brauche man
daher eine neue Asthetik, deren Grundbegriff nicht das Werk oder die Er-
fahrung, sondern die ,Performanz’ sei. Diese Asthetik des Performativen”
richte sich auf , solche Kunstprozesse, denen die Begriffe ,Werk’, ,Produkti-

on’ und ,Rezeption” noch nie adaquat waren” (ebd., 315). Unter Performanz

300 Vgl. ebd., 19.



216

wird im weitesten Sinne ,Darbietung” oder ,Auffithrung’ verstanden.*** Der
Begriff des Kunstwerks, fordert Fischer-Lichte, soll in einer Asthetik des
Performativen durch den des ,Ereignisses’ ersetzt werden. Nicht als bedeu-
tungstragende Objekte, wie es die Asthetik bis jetzt immer behauptet habe,
solle man Kunstereignisse erschlieflen, sondern als ,Auffithrungen’. Diese
Auffithrungen bringen nach Fischer-Lichte keine Bedeutung hervor, son-
dern , Materialitat” (ebd., 243). Es gebe keine Trennung zwischen Kunst,
Kiinstler und Betrachter, sondern die Auffithrung werde vielmehr von
einer ,selbstbeziiglichen und permanent sich verdndernden ,feedback-
Schleife” (ebd., 59) zwischen der Performanz der Akteure und den Reaktio-

nen der Zuschauer gesteuert.

Die Performanztheoretiker begriinden die Forderung nach einer neuen
Asthetik mit drei Merkmalen der modernen Kunst: (a) Im Bereich der
Kiinste habe ein so grundsatzlicher Wandel stattgefunden, dass die her-
kommlichen dsthetischen Kategorien nicht mehr anwendbar seien; (b) fiir
diesen Wandel sei zum einen die Zersetzung der traditionellen Werkein-
heit; (c) zum anderen die hermeneutische Unzuganglichkeit der neuen
Kunstformen charakteristisch. Ich werde diese drei Argumente nun disku-

tieren.

(a) Die Annahme eines grundsatzlichen Wandels im Bereich der Kiinste,
wie er von performanztheoretischen Ansatzen behauptet wird, ist proble-
matisch. Die Performancekunst hat sich in Auseinandersetzung und kriti-
scher Abgrenzung zu den traditionellen Vorstellungen von Kunst und
Kunstwerk entwickelt. Sie versucht Auffassungen zu iiberwinden, nach
denen nur dauerhafte Objekte Kunst sind. Das heifst, sie stellt die bisherige
Kunsttradition infrage. Aber das gelingt nur dann, wenn sie zu ihr in ir-
gendeiner Beziehung steht. Wenn Performance wirklich tiberhaupt nichts
mehr mit dem zu tun hat, was bisher unter Kunst verstanden wurde, dann
ist der Bruch so radikal, dass es keinen Sinn macht, sie tiberhaupt noch als

,Kunst” zu bezeichnen. Ohne eine Verbindung zu traditionellen Kunstfor-

301 Vgl. ebd., 41.



217

men — und sei sie auch noch so gering — ist die Performancekunst nicht zu

verstehen.*”

(b) Bevor dargelegt werden kann, welche Eigenschaften der neuen Kunst-
formen dazu motivieren, von einem Verlust der Werkidentitat zu sprechen,
soll zundchst kurz skizziert werden, was gemeinhin unter dem Ideal der
Werkeinheit verstanden wurde. Das Ideal der Werkeinheit war im 18. Jahr-
hundert in der Debatte um den Begriff der ,schonen Form’ entstanden.
Winckelmann und Herder leiten die schone Form aus der vollkommenen,
organischen und in sich geschlossenen Schonheit der griechischen Gotter-
plastik ab. Fiir Winckelmann ist die Schonheit der antiken Statuen das
Ergebnis eines Gestaltungsprozesses, der alles Zufillige und Geschmacklo-
se aussondert und das Natiirliche in eine geschlossene Form bringt, die
bereinigt und idealisiert ist. Auch bei Kant richtet sich die Schonheitserfah-
rung ausdriicklich auf den organischen Charakter des Kunstschonen, auf
,Kunst, sofern sie zugleich Natur zu sein scheint” (Kant, KU, B 179). Hegel
greift diese Idee auf und transformiert sie — mit dem Ergebnis, dass die
Form des Kunstschonen in der antiken Skulptur als die in der Anschauung
zur Erscheinung tretende Einheit von Geist und Materie gedacht wird.

Als Symptome einer diese Werkeinheit zersetzenden Bewegung in den
modernen Aktionskiinsten konnen folgende Aspekte genannt werden: Es
werden keine bleibenden Artefakte geschaffen, die eine sinnliche Mannig-
faltigkeit in eine geschlossene Form bringen, sondern vielmehr fliichtige
und unwiederholbare Prozesse vollzogen. Diese Unabgeschlossenheit ma-
nifestiert sich auch in der Aufhebung der traditionellen Trennung von
Produzent, Werk und Betrachter sowie von Kunst und Lebenswelt.

Was das neue Verhaltnis von Werk, Betrachter und Kinstler in diesen
Kiinsten betrifft, so macht Gadamer gegen Positionen, die auf dieser Basis
gegen die Einheit des Werks argumentieren, zu Recht den Einwand gel-
tend, dass jede Kunstform ein ,standiges Mit-tatig-sein” (Gadamer 1977, 35)

302 Vgl. dazu Bertram 2005, 282.



218

verlange. Daher kann in keiner Kunstform von einer prinzipiellen Trennung
von Werk und Betrachter die Rede sein®*:

,Jedes Werk lasst gleichsam fiir jeden, der es aufnimmt, einen Spiel-
raum, den er ausfiillen muss. [...] Es ist immer eine Reflexionsleistung,
eine geistige Leistung, ob ich mich mit tradierten Gestalten herkémmli-
chen Kunstschaffens beschiftige oder vom modernen Kunstschaffen ge-
fordert werde. Die Aufforderung des Reflexionsspiels liegt als Forde-
rung im Werk als solchem.

Aus diesem Grund scheint es mir ein falscher Gegensatz zu meinen, es
gebe eine Kunst der Vergangenheit, die man genieflen kann, und es ge-
be eine Kunst der Gegenwart, bei der man durch raffinierte Mittel der
kiinstlerischen Gestaltung zum Mitmachen gezwungen sein soll”

(ebd., 36 £.).
Daher sei es ,ein Irrtum” ,zu meinen, dass die Werkeinheit Abgeschlos-
senheit gegentiber dem, der sich dem Werk zuwendet und von ihm erreicht
wird” (ebd., 32 f.), bedeute. Das, was die Identitit des Werks ausmacht,
liegt nach Gadamer weit tiefer und wird deswegen auch nicht durch die
Fliichtigkeit und Einmaligkeit eines Ereignisses beeintrachtigt. Gadamer
verdeutlicht diese These am Beispiel einer Improvisation auf der Orgel:

,Nehmen wir den Fall einer Improvisation auf der Orgel. Nie wieder
wird man diese einmalige Improvisation horen. Der Organist selbst
weifs nachher kaum noch, wie er spielte, und niemand hat es aufge-
zeichnet. Trotzdem sagen alle: ,Das war eine geniale Interpretation oder
Improvisation’, oder in einem anderen Falle: ,Das war heute etwas leer.’
Was meinen wir damit? Offenbar beziehen wir uns auf diese Interpreta-
tion zuriick. Es ,steht” etwas fiir uns da, es ist wie ein Werk, es ist keine
blofle Fingeriibung des Organisten. Andernfalls wiirde man nicht iiber
die Qualitdt oder den Qualitdtsmangel urteilen” (ebd., 33).

Gadamer zufolge wird die Werkidentitat dadurch gestiftet, dass das
Kunstwerk einen Verstehensprozess auslost. Wenn ein Betrachter sagt, dass

eine Improvisation gelungen oder leer war, dann ist da etwas gewesen, was
er beurteilt oder ,verstanden’ hat. Als derjenige, der beurteilt oder versteht,

303 Gadamers Argumentation bezieht sich zwar ausschlieflich auf das Verhiltnis von

Werk und Betrachter, aber fiir das Verhaltnis von Kiinstler und Werk kann analog
argumentiert werden.



219

muss er nach Gadamer identifizieren: Er muss etwas als das identifizieren,
was es war oder was es ist. Diese Identitit macht Gadamer zufolge den
,Werksinn” (ebd., 33) aus.

Das Verstehen des Werksinns ist Gadamer zufolge nicht eine Leistung, die
allein der Rezipient vollbringt, sondern ist eine ,vom Werk ergehende
Forderung, die auf ihre Einlosung wartet” (ebd., 34). Gadamer beschreibt
dieses Verstehen als einen synthetischen Akt, der nicht beim Einzelnen
stehen bleiben kann. Ein Einzelmoment setzt eine Dialektik in Gang, die
dazu noétigt, zu anderen Momenten iiberzugehen — aber alle diese Momente
werden als Momente eines Ganzen verstanden. So ist es eine , hermeneuti-
sche Identitat” (ebd., 36), die die Werkeinheit stiftet. Sie kommt dadurch
zustande, dass etwa ein Bild ,sozusagen Wort fiir Wort als Bild gelesen
wird und am Ende dieses zwingenden Aufbaus zu dem Bild zusammen-
geht, in dem die mit ihm anklingende Bedeutung gegenwartig ist” (ebd.).
Auch wenn die Entwicklung der Kunst in der Moderne, wie schon im
Adorno-Kapitel ausgefiihrt wurde, mit einer Aufwertung der Dissonanz
einhergeht, kann man schwer vermeiden, in der Kunst iiber einen Verlust
an Einheit zu sprechen, ohne dabei etwas zu unterstellen, an dem dieser
Verlust sichtbar wird. Das heifst, dass auch durch jene Momente, die sich
aus dem Bezug der Werkeinheit 16sen, ein Licht auf das — wie auch immer
zu fassende — ,, Ganze” fillt. Ohne jenes waren die Werke als solche nicht
verstehbar.

Auch die Trennung von Kunst und Lebenswelt kann nicht véllig aufgeho-
ben werden, denn wenn wir etwas als Kunst ansehen, konnen wir nicht
anders als zu unterstellen, es sei irgendwie selbststandig und von anderem

abgrenzbar.

Der Werkbegriff ist demzufolge weder an klassische Harmonieideale, stati-
sche Dinghaftigkeit noch an eine materielle Abgeschlossenheit oder eine
Trennung vom Rezipienten gebunden. Daher miissen auch Werkidentitat
und  Prozesshaftigkeit  kein =~ Widerspruch  sein, wie  von
performanztheoretischen Ansatzen immer wieder behauptet wird. Der
Werkbegriff kann ndamlich — wie Hegel zeigt — so aufgefasst werden, dass er

auch die prozesshaften Dimensionen von Kunst einschliefst. Das Prozess-



220

hafte kann aufgefasst werden als eine Dimension innerhalb der Kunst, als
etwas, das dem Kunstwerk immanent ist.

(c) Zuletzt soll die antihermeneutische Stofirichtung performanztheoreti-
scher Ansatze diskutiert werden. Sie argumentieren dagegen, dass Begriffe
von Bedeutung und Interpretation eine zentrale Rolle in einer Theorie der
Performancekiinste spielen sollen, da diese Kiinste eine vollkommen ande-
re Wirkung hatten; es gehe nicht darum, sie zu verstehen, sondern sie zu
erfahren.

Man kann diesen Gegensatz als eine zeitgendssische Variante des Streits
zwischen asthetischen Formalisten und Inhaltsasthetikern verstehen. Den
asthetischen Formalisten gehe es meistens — so Tegtmeyer — um die Aner-
kennung oder gar den Vorrang nicht-bedeutungsvoller Aspekte der Erfah-
rung von Kunstwerken, um den Ausweis des Vorrangs der Werkform
gegeniiber dem Werkinhalt, der Werkbedeutung — und zwar bis zur Para-
doxie der Leugnung von Werkinhaltlichkeit.** Diese Leugnung ist aber, wie
Tegtmeyer zu Recht konstatiert, paradox, sofern der Begriff der Form den
komplementiren Begriff des Inhalts fordert. Die Uberziehung der formalis-
tischen These lasst daher den asthetischen Formalismus unverstandlich
werden. Wenn man davon ausgeht, dass das Bedeutsame am Kunstwerk
begrifflich wie genetisch nachstehend sei, ist letztlich der Unterschied zwi-
schen Kunstwerken und — zum Teil asthetisch ansprechenden — Nicht-

kunstwerken nicht zu erlautern.

Das kann am Bespiel von Erika Fischer-Lichtes Theorie der institutionellen
Zuschreibung verdeutlicht werden. Sie behauptet: Wenn wir ein Perfor-
mance-Ereignis als Kunst identifizieren und von solchen Ereignissen unter-
scheiden wollen, bei denen uns dies — wie etwa bei Parteitagen oder Fufs-
ballspielen — nicht in den Sinn kdme, so folge die Zuschreibung, ob etwas
ein Kunstereignis ist oder nicht, ganz einfach dem institutionellen Rahmen.
Jene Performance-Ereignisse, die in einem Museum stattfinden oder von

einem Stadttheater organisiert seien, wiirden wir miihelos als ,Kunst” iden-

304 Vgl. Tegtmeyer 2004, 221, und auch die Darstellung bei Kutschera 1998, 166 ff.



221

tifizieren.>®

An dieser Stelle gerit eine Asthetik des Performativen aller-
dings in Schwierigkeiten: Unklar bleibt, woran der Kunstgehalt eines Ge-

genstands bzw. eines Ereignisses festgemacht wird.

Auch nimmt sie, wenn sie einzelne Performancekiinste interpretiert, die
hermeneutischen Kategorien, die sie bestreitet, immer wieder selbst in
Anspruch.®

Einsichtig wird also weder, warum performative Kiinste nicht im Rahmen
einer traditionellen Asthetik begriffen werden kénnen und warum ihnen
nur mit einer neuen Asthetik beizukommen ist, noch, warum der Begriff

des Kunstwerks aufgegeben werden muss.

Waéhrend sich performanztheoretische Ansatze der Krise des Werkbegriffs
zuwenden, widmen sich die sprachphilosophischen Positionen, die im
Zentrum des folgenden Kapitels stehen, einer kritischen Analyse der Be-

stimmbarkeit des Kunstbegriffs.

5.5 Die sprachanalytische Kunstphilosophie

Als nichste Position, die sich in der neueren Asthetikdiskussion von der
idealistischen Philosophie abgrenzt, wird die sprachanalytische Kunstphi-
losophie dargestellt. Da die Kunstphilosophie lange nicht von besonderem
Interesse fiir die analytische Philosophie war, ist eine sprachanalytische
Asthetik erst um die Mitte des 20. Jahrhunderts aufgekommen. Sie entstand
als eine sprachphilosophisch begriindete Kritik an traditionellen Formen
asthetischer Theorie. Der analytischen Kunstphilosophie geht es allerdings

%0 Vgl. Fischer-Lichte 2004, 352.

3 Vgl. z. B. die ,Interpretation’ von Beuys’ Coyote-Aktion, in der dieser sich drei

Tage lang mit einem wilden Coyoten in der Block Gallery in New York einsperren
liefs. Fischer-Lichte behauptet, Tiere hatten in modernen Aktionskiinsten im Un-
terschied zu Passionsspielen keine symbolische Funktion. Einige Seiten spater er-
klart sie aber: ,Wenn ein Tier auf der Bithne erscheint, beschwort es, darin Orka-
nen und Uberschwemmungen vergleichbar, einen kritischen Moment herauf, in
dem alles in Frage steht, menschliche Ordnung der Natur preisgegeben zu wer-
den droht” (ebd., 185 f.).



222

nicht um ein detailliertes historisches Verstandnis traditioneller Theorien.*”
Sie ist vielmehr daran interessiert, eine allen traditionellen Theorien ge-
meinsame Fehleinschatzung aufzudecken: Alle diese Theorien beruhen
ihrer Meinung nach auf einer falschen Pramisse, ndmlich dass es eine spezi-
fische Differenz gebe, mit der man Kunstwerke von anderen Dingen ab-
grenzen konne. Dementsprechend miissten alle Dinge, die unter den Begriff
,Kunst” fallen, eine gemeinsame Eigenschaft haben, die ihnen als Kunst-
werken wesentlich zukomme und die sie erst zu Kunstwerken mache. Dies
fithre in traditionellen Theorien zwingend zu dem Versuch, das Wesen der
Kunst zu bestimmen.

Obwohl sich die sprachanalytischen Skeptiker mit Hegels Asthetik nicht
detailliert auseinandersetzen, stellt die Kritik an der Bestimmbarkeit des
Kunstbegriffes einen prinzipiellen Einwand gegen einen Riickgriff auf
Hegels Kunstphilosophie dar. Denn sie artikuliert einen berechtigten Zwei-
fel an einer bestimmten Denkweise. Nur weil wir verschiedene Dinge Kunst
nennen, bedeutet das nicht ohne Weiteres, dass es auch eine gemeinsame
Eigenschaft dieser Dinge gibt. Daher konnte sich der Anspruch traditionel-
ler Kunsttheorien wie der hegelschen Asthetik, den Kunstbegriff zu fixieren
und eine allgemeingiiltige Antwort auf die Frage nach dem Wesen der
Kunst geben zu wollen, als problematisch erweisen.

Eine Theorie, die im Riickgriff auf Hegels Asthetik versucht zu bestimmen,
was Kunst eigentlich ist, muss die sprachanalytische Kritik entkraften und
als unberechtigt erweisen. Im Folgenden soll gezeigt werden, dass Fragen
wie die nach dem Wesen der Kunst nicht als unsinnig zurtickgewiesen und
nicht durch detaillierte Analysen der alltaglichen und professionellen
kunstkritischen ,Sprachspiele” ersetzt werden konnen. Im Folgenden werde
ich deshalb zunichst die wichtigsten Argumente der analytischen Asthetik
kurz darlegen. Herausgestellt wird, inwiefern der Kunstbegriff fiir Sprach-

analytiker leer, unaufhebbar vieldeutig oder unwichtig ist.**

7 Vgl. Liideking 1988, 11 ff.

308 Einen Uberblick iiber die unterschiedlichen Positionen der sprachanalytischen

Asthetik geben z. B. Liideking 1988 und Schmiicker 1998.



223

Zentrale These analytischer Asthetiker ist, dass die traditionellen Kunstthe-
orien auf einem falschen Kunstbegriff beruhten, der sie zu voreiligen Ver-
allgemeinerungen und Schliissen veranlasst habe. Angeregt von der
Sprachtheorie Wittgensteins, schlagen die Theoretiker der analytischen
Asthetik deshalb einen Wechsel der Perspektive vor: Nicht langer die Sache
Kunst, sondern der Begriff ,Kunst’ soll nun das Thema der Asthetik wer-
den. Sie wenden sich von der Analyse der materialen Gegenstiande ab und
beginnen die Verwendungsweise des Kunstbegriffs zu tiberpriifen. Da-
durch soll der Nachweis erbracht werden, dass sich die Frage, was das
Wesen der Kunst ausmacht, nicht beantworten lasst, weil der Kunstbegriff
im Sprachgebrauch gar keine bestimmte Bedeutung hat. Fiir die analytische
Asthetik sind deswegen allgemeine Aussagen iiber alle Kunstwerke sehr
problematisch. Dabei richtet sich die sprachanalytische Kritik nicht nur
gegen einige unberechtigte Verallgemeinerungen der traditionellen Asthe-
tik, sondern gegen jeden Versuch einer Verallgemeinerung. Asthetik soll
darum nicht mehr als Philosophie der Kunst, sondern als Philosophie der

Kunstkritik verstanden werden.

Bei der Darstellung der analytischen Kunstphilosophie bietet es sich an,
zwei Stromungen zu unterscheiden. Die sprachanalytische Philosophie
untersucht, wie dargelegt, den Gebrauch des Kunstbegriffs und fragt, ob
sich ein allgemeiner Begriff von ,Kunst’ iiberhaupt sinnvoll verwenden
lasst. Da der Begriff ,Kunst” sowohl deskriptiv als auch normativ verwen-
det wird, kann man in der analytischen Asthetik zwischen
deskriptivistischen und normativistischen sprachskeptischen Stromungen

unterscheiden.®

Ich beginne mit der Darstellung der deskriptivistischen Skepsis, da sich
diese Stromung zuerst herausgebildet hat. Die deskriptivistische Kunst-
skepsis setzt sich ausschliefslich mit der beschreibenden Verwendung des

Kunstbegriffs auseinander. Deskriptivistische Skeptiker waren vor allem

3 Die Unterscheidung von deskriptivistischer und normativistischer Skepsis tiber-

nehme ich von Liideking und Schmiicker. Vgl. Liideking 1998, 196 ff. sowie
Schmiicker 1998, 92 ff.



224

die von Wittgenstein gepragten Theoretiker, wie Gallie, Kennick und
Weitz.** Kennick stellte im Titel seines programmatischen Aufsatzes die
Frage, ob nicht die traditionelle Asthetik ,,auf einem Fehler beruht”
(Kennick 1958, 135). Seine Antwort lautete, sie beruhe nicht nur auf einem,
sondern gleich auf zwei Fehlern. Den ersten Fehler sieht er in der Annah-
me, dass allen Dingen, die sich unter den Begriff Kunstwerk fassen lassen,
bestimmte Merkmale gemeinsam seien, durch die sie sich von allen ande-
ren Dingen unterscheiden wiirden. Der zweite Fehler liege in der Unterstel-
lung, dass in diesen gemeinsamen Eigenschaften die Basis fiir die Bewer-

tung von Kunstwerken zu sehen sei, die sonst nicht moglich sei.

Eine Position, die beide Fehler begeht, war nach Ansicht der analytischen
Theoretiker der Essentialismus, wie er beispielsweise von Harrold Osborne
vertreten wurde.** Dessen Ziel bestand darin, allen Kunstwerken bestimm-
te Wahrnehmungsqualitaten nachzuweisen, die sie als solche auszeichnen.
Osborne sah diese Qualitat darin, dass Kunstwerke Gegenstande sind, die
uns einheitliche und organische, aber trotzdem komplexe Wahrnehmungs-
felder bieten. Zu Recht wiesen die dsthetischen Skeptiker darauf hin, dass
es angesichts der Unterschiedlichkeit der Gegenstande, die wir als Kunst-
werke charakterisieren, nicht moglich sei, eine allen und nur diesen Gegen-
standen gemeinsame wahrnehmbare Eigenschaft zu finden.* Da es Kunst
in allen moglichen Formen gibt, erscheint es unmdoglich, diese Vielfalt auf
einen gemeinsamen Nenner zu bringen: Eine Wahrnehmungsqualitat, die
auf so unterschiedliche Kunstwerke wie eine Skulptur, ein Gebaude, eine
Melodie, ein Gedicht, ein Gemalde und auf Performancekunst zutrifft, ist
zwangsldufig so vage und unbestimmt, dass zweifelhaft ist, inwiefern sie
tiberhaupt noch zur Unterscheidung von Kunstwerken und anderen Ge-

310 Einen Uberblick iiber deren Positionen bietet auch Liideking 1988.

H Vgl. Osborne 1981, auch Beardsley 1958.

- Dieses Argument wird in der analytischen Philosophie unter dem Stichwort

~essentialistischer Fehlschluss” (z. B. Gallie 1948, 305: , essentialist fallacy”) disku-
tiert.



225

genstanden herangezogen werden kann.*”

Die Skeptiker argumentieren
daher, dass die Verschiedenheit der Kiinste dazu fithre, dass sich kaum
,nichttriviale Eigenschaften” (Kutschera 1998, 167) finden liefSen, welche
alle Kunstwerke gemeinsam hatten.* Tatsachlich ist zum Beispiel nicht
tiberzeugend, wieso nur Kunstwerke das Kriterium der organischen Ein-
heitlichkeit erfiillen sollen, denn auch einer Landschaft oder einer Person
konnte man eine einheitlich-organische Strukturierung bescheinigen. Zu-
dem gibt es gerade heute viele anerkannte Kunstwerke, bei denen es frag-
lich ist, ob sie iiberhaupt so etwas wie eine organisch-einheitliche Struktur

aufweisen.

Die Skeptiker gehen davon aus, die Frage nach dem Wesen der Kunst setze
falschlicherweise voraus, dass es ein solches Wesen, eine gemeinsame Na-
tur aller Kunstwerke gebe. Aber die Vielfalt der Kunstformen ldsst sich
nach Ansicht der Skeptiker nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen.
Nur unser Gebrauch des Begriffs ,Kunst” impliziere irrtiimlich, dass allen

Gegenstanden, auf die wir ihn anwenden, etwas gemeinsam sei.

Morris Weitz, der einflussreichste Kritiker, beruft sich auf Wittgensteins
Philosophische Untersuchungen, um eine angemessenere Theorie zu begriin-
den. Wittgenstein wendet sich gegen die Annahme, jedes Pradikat habe in
allen Anwendungen denselben Sinn und bezeichne eine Eigenschaft. Empi-
rische Pradikate seien durch Offenheit charakterisiert, sie hatten keine schar-
fen Grenzen ihres Verwendungs- oder Definitionsbereichs. Es sei daher
besser, von einer ,Familienahnlichkeit’ ihrer Instanzen zu sprechen, eines
komplizierten Netzes von Ahnlichkeiten, die einander {ibergriffen und
kreuzten.*® Analoges gelte — so Weitz — fiir den Begriff ,Kunst’. Es gebe

3 In diesem Sinne kritisiert z.B. auch Liideking Osbornes These der organisch-

einheitlichen Struktur aller Kunstwerke: ,Wenn Osbornes These auf Zustimmung
rechnen kann, dann einfach deshalb, weil man jedem beliebigen ,Wahrnehmungs-
feld” eine gewisse organische Einheitlichkeit bescheinigen konnte” (Liideking
1998, 30).

Vgl Gallie 1948.

3 Wittgenstein verdeutlicht dies am Begriff des ,Spiels”: ,Ich meine Brettspiele,

Kartenspiele, Ballspiele, Kampfspiele usw. Was ist allen diesen gemeinsam? — Sag



226

zwar mehr oder weniger grofie ,Familiendhnlichkeiten” zwischen Kunst-
werken, aufgrund derer wir bestimmte Objekte so nennen, aber keine

~Menge von notwendigen und hinreichenden Eigenschaften” (Weitz 2002,
45).

Weitaus wichtiger sei aber, dass Kunst sich in einem unaufhorlichen Wan-
del befinde: Sie wiederhole sich nicht und stehe nicht still. Dieser ,sehr
expansive, abenteuernde Charakter” mache es unmoglich, ,irgendeine
Menge von definitorischen Eigenschaften zu fixieren” (ebd., 47), die ein
Kunstwerk als Kunstwerk auszeichnen wiirden. Anwendungsbedingungen
eines Kunstbegriffs konnten daher niemals erschopfend aufgezahlt werden,
denn neue Bedingungen seien immer aufgetaucht und wiirden zweifellos
wieder auftauchen.® Deshalb sei der Kunstbegriff offen und nicht geschlos-
sen. Es sei nicht moglich, notwendige und hinreichende Anwendungsbe-
dingungen anzugeben, die uns das Wesen von Kunst erkennen liefSen,
sondern der Kunstbegriff sei ein , offener Begriff”, dessen Anwendungsbe-
dingungen , korrigierbar und verbesserbar” (ebd., 45) seien. Angesichts
dieser Offenheit konne jeder Kunstbegriff nur ,praskriptiv” sein: eine Emp-
fehlung, den Begriff ,Kunst’ nur auf gewisse Phanomene anzuwenden.

Die normativistische Stromung hat sich aus einer Kritik der
deskriptivistischen Skepsis heraus entwickelt. Aus der Sicht der
normativistischen Skepsis wahlt die deskriptivistische Skepsis einen fal-
schen Ausgangspunkt, denn nicht die deskriptive Klassifizierbarkeit von
Kunstwerken, sondern die normative Verwendung des Begriffs ,Kunst’
stehe an erster Stelle. Der prominenteste Vertreter dieser Richtung ist
Liideking, der sich ausdriicklich von der deskriptivistischen Skepsis dis-
tanziert. Wie er zu Recht kritisiert, nehme Weitz, wie auch viele andere
analytische Autoren, den Wertaspekt des Kunstbegriffes tiberhaupt nicht

nicht: ,Es muss ihnen etwas gemeinsam sein, sonst hiefsen sie nicht ,Spiele” — son-
dern schau, ob ihnen allen etwas gemeinsam ist. — Denn, wenn du sie anschaust,
wirst Du zwar nicht etwas sehen, was allen gemeinsam wiére, aber du wirst Ahn-
lichkeiten, Verwandtschaften, sehen, und zwar eine ganze Reihe” (§ 66).

e Vgl. ebd.



227

zur Kenntnis. Als Kunstwerk bezeichnet zu werden, sei aber in gewisser
Weise ein , Ehrentitel” (Liideking 1998, 203). Die Unterscheidung zwischen
Kunst und anderen Gegenstanden konne aber nicht als eine ,Leistung des
so verwendeten Begriffs verstanden werden”, sondern setze voraus, dass
,eine solche Unterscheidung (aufgrund von evaluativen Kriterien) bereits
getroffen wurde” (ebd.).

Fiir Lideking ist der Kunstbegriff daher von sich aus ein Wertbegriff, der
aber nicht auf verallgemeinerbare Kriterien zurtickfiihrbar ist. Daher ergibt
sich , die Klasse der Kunstwerke” sozusagen ,,als unkontrollierbares Resul-
tat” , hinter dem Riicken” der einzelnen Sprecher (ebd.). Diese verwenden
den Kunstbegriff nach ihren subjektiven Bewertungskriterien, die jeweils

unterschiedlich sein konnen:

,Die Klasse der Kunstwerke muss [...] verstanden werden als ein unbe-
absichtigtes und unvorhersehbares Ergebnis all der mannigfaltigen und
konkurrierenden evaluativen Verwendungen des Kunstbegriffs durch
unzahlige individuelle Sprecher, die diesen Begriff aufgrund der ver-
schiedensten normativen Kriterien verwenden” (ebd.).
Lideking nimmt an, dass die Gesamtheit der subjektiven Verwendungen
des Kunstbegriffs zu einem bestimmten Zeitpunkt die Klasse der Kunst-
werke konstituiert. Weil aber die Sprecher den Kunstbegriff unkoordiniert
verwenden, sei die Klasse der Kunstwerke standig unvorhersehbaren
Schwankungen unterworfen, die jeden Versuch einer Generalisierung ver-
eiteln wiirden.*”

Zusammenfassend lassen sich die sprachanalytischen Positionen folgen-
dermafsen charakterisieren: Sowohl fiir die deskriptivistischen als auch fiir
die normativistischen Skeptiker existiert ,die’ Kunst als solche nicht. Der
Begriff ,Kunst” werde auf alle Kunstwerke angewendet, ohne diesen eine
bestimmte Gemeinsamkeit nachweisen zu konnen. Die Frage, was Kunst
eigentlich ist, lasse sich deshalb nicht beantworten, weil der Kunstbegriff
im Sprachgebrauch gar keine feststehende Bedeutung besitze. Damit ist

auch die Frage nach dem Wesen der Kunst fiir die Skeptiker unangebracht:

v Vgl. ebd.



228

,Kunst” sei ein Begriff, der auf verschiedene Gegenstande und Ereignisse
angewendet werde, ohne dass sich daraus auf eine Zusammengehorigkeit
dieser Phanomene schlieffen lasse. Damit kommt die kunstasthetische
Skepsis zu dem Ergebnis, dass es sinnlos ist, von der Kunst als solcher zu
sprechen, vielmehr gebe es nur einzelne Kiinste.

Reinold Schmiicker hat die unterschiedlichen Varianten der sprachanalyti-
schen Skepsis bereits ausfiihrlich kritisiert.*® Ich werde mich im Folgenden
auf diese Ausfithrungen beziehen. Schmiicker weist den unterschiedlichen
Varianten der sprachanalytischen Skepsis einen Selbstwiderspruch nach.
Sowohl die deskriptivistische als auch die normativistische Skepsis wiirden
zwar bestreiten, dass allgemeine Aussagen iiber das Wesen der Kunst mog-
lich seien, trafen aber selbst implizit immer schon allgemeine Aussagen tiber
Kunst. Beispielsweise impliziere Weitz’ These vom ,very expansive,
adventurous character of art’ die generelle Aussage, dass bestandige Inno-
vation zum Wesen der Kunst gehore. Auch sein Versuch, die kunstéstheti-
sche Skepsis zu begriinden, fiihre in einen fundamentalen Widerspruch.
Beinahe im selben Atemzug, in dem er die Nichtexistenz notwendiger und
hinreichender Bedingungen fiir die Verwendung des Kunstbegriffs be-
haupte, fiihre er selbst eine zugleich notwendige und hinreichende Bedin-
gung fiir den Gebrauch des Kunstbegriffs ein: Weitz nehme an, dass der
Kunstbegriff konne auf neue Phanomene angewendet werden, wenn diese
solchen Phanomenen, die er bislang schon bezeichnet habe, in Hinsichten
dhneln, die ein bestimmter Personenkreis (Experten) fiir hinreichend erach-
tet habe.*”

Fiir die normativistische Skepsis gelte dasselbe: Liidekings Theorie zufolge
stelle eine Auflerung, in der der Kunstbegriff evaluativ Verwendung finde,
ein Votum fiir die Nobilitierung eines Artefakts dar. Gehe man von dieser
Bestimmung aus, konne von semantischer Leere des Kunstbegriffs keine
Rede sein. Denn tiber Kunstwerke als solche lasse sich immerhin sagen,

dass sie einen Ehrenstatus einnehmen, der sich in entweder allgemeinem

e Vgl. Schmiicker 1998, 80-151.
ol ebd., 94, 101,



229

oder begrenztem Respekt manifestiere. Das sei zugegebenermafien nicht
viel, aber doch eine allgemeine Aussage iiber Kunst.* Indem die Skeptiker
den Kunstbegriff tiberhaupt semantisch bestimmten, dementierten sie

unweigerlich jene Skepsis, um deren Begriindung es ihnen eigentlich ge-
he.321

Weiterhin sei

,ohne die Unterstellung einer solchen Semantik nicht zu begreifen, wa-
rum wir die historische wie kulturelle Relativitat des intersubjektiven
Kunstverstandnisses iiberhaupt gewahren konnen. Denn deren Wahr-
nehmung setzt voraus, dass wir ein intersubjektives Kunstverstandnis,
das vom zeitgendssischen Kunstverstandnis unserer eigenen Kultur dif-
feriert, als ein anderes Verstandnis ein und derselben Sache zu identifi-
zieren vermogen. Wir miissen also eine Bedeutung des Kunstbegriffs
annehmen, die insofern schlechthin intersubjektiv ist, als sie alle
konsensuellen Festlegungen transzendiert, aus denen sich fiir einen be-
stimmten Zeitpunkt und eine bestimmte Kultur eine bestimmte Zu-
sammensetzung der Klasse der Kunstwerke ergibt. Andernfalls bliebe
unverstandlich, warum wir die Differenz, in der das Kunstverstandnis
unserer eigenen Kultur zu abweichenden Kunstverstandnissen steht,
auf historischen Wandel oder die Unterschiedlichkeit kultureller Tradi-
tionen zurtickfithren” (ebd., 110).

Selbst wenn die Grenzen des Kunstbegriffs unscharf zu sein scheinen, muss
es trotzdem noch Grenzen geben. Sonst ware letztlich schlechthin alles
Kunst. Dann wiirde der Begriff allerdings semantisch leer, weil es nichts
mehr giabe, was er ausschliefst. Wenn etwas als Kunstwerk angesehen wer-
den soll, dann muss es von etwas abgegrenzt werden konnen, was nicht

Kunst ist und das setzt einen allgemeinen Begriff von Kunst voraus.

Insgesamt: Die Sprachanalytiker beziehen sich zwar nicht namentlich auf

Hegel, aber sie artikulieren einen berechtigten Zweifel an einer bestimmten

320 Vgl. ebd., 66 £.

2 Schmiicker weist in diesem Zusammenhang zu Recht darauf hin, dass es un-

denkbar ist, den Kunstbegriff jeden semantischen Gehalts zu entleeren. Denn es
sei weder denkbar, dass ein semantisch leerer Begriff auf Dauer intersubjektiv
Verwendung finde, noch vorstellbar, dass irgendein Begriff intersubjektiv Ver-
wendung finde, ohne seine semantische Leere einzubiifien (vgl. ebd., 109).



230

Denkweise. Weitz’ Kritik an der asthetischen Tradition zielte auf solche
Positionen, die versuchen, den Begriff der Kunst durch gemeinsame Wahr-
nehmungsqualitaten zu gewinnen — solche Positionen sind, wie gezeigt
wurde, in der Tat nicht einsichtig. Hegel legt aber nicht die Annahme zu-
grunde, dass alle Dinge und Ereignisse, die wir als Kunst bezeichnen, ge-
meinsame Wahrnehmungsqualitaten besitzen miissen, sondern er betont
immer wieder, dass Inhalt und Form der Kunst sich im Laufe der Geschich-
te gewandelt haben. Die Gemeinsamkeit aller unterschiedlichen Kunstfor-
men besteht darin, dass Kunst eine spezifische Erkenntnisfunktion besitzt,
die dann auch gesellschaftliche Relevanz hat. Diese Auffassung hat ihre
Starke darin, dass sie Kunstwerke als Teil einer Kulturgemeinschaft ansieht
und anerkennt, dass diese ohne ihren gesellschaftlichen Kontext nicht zu

verstehen sind.

Gegen beide Formen &sthetischer Skepsis haben Kunsttheoretiker in den
letzten Jahren eine Vielzahl von Definitionsversuchen des Kunstbegriffs
angefiihrt, die im folgenden Exkurs kurz skizziert werden.

Exkurs: Definitionsversuche des Kunstbegriffs in der analytischen As-
thetik

Da die Kritik an der Bestimmbarkeit des Kunstbegriffes einen prinzipiellen
Einwand gegen einen Riickgriff auf Hegels Kunstphilosophie darstellt, ist
fiir den Zusammenhang dieser Arbeit vor allem die Auseinandersetzung
mit skeptizistischen Positionen zentral. Trotzdem soll die Entwicklung der
neueren analytischen Asthetik nicht ungenannt bleiben und im folgenden
Exkurs kurz dargestellt werden. Ziel der folgenden Darstellung ist es zum
einen, einen kurzen Uberblick {iber neuere Kunstdefinitionen in der analy-
tischen Philosophie zu geben, und zum anderen, an diesen Positionen
strukturelle Probleme aufzuweisen, die einen Riickgriff auf Hegels Kunst-
philosophie motivieren konnen. Ich werde die unterschiedlichen Defini-

tionsversuche einzeln darlegen.

1) Intentionalistische Theorien der Kunst definieren den Begriff des Kunst-
werks vom Produktionsprozess her. Eine zentrale Rolle spielen dabei die
Intentionen des Kiinstlers. Zu den am meisten diskutierten



231

intentionalistischen Theorien zahlt der Ansatz Richard Wollheims.
Wollheim zufolge sind Gegenstande dann Kunstwerke, wenn sie absicht-
lich als Kunstwerke hergestellt wurden.”” Ein Objekt als Kunstwerk zu
verstehen, heifst fiir Wollheim, es intentional hergestellt zu verstehen und
zu interpretieren: Ein Gegenstand ist nur dann ein Kunstwerk, wenn sein
Hersteller intendiert hat, dass der Gegenstand ein Kunstwerk ist. Bei den
kiinstlerischen Intentionen handelt es sich um — zum Teil unbewusste —
Ausdrucksabsichten, namlich die Expression von Bedeutungen, aber auch
von Gefiihlszustanden des Kiinstlers.” Wollheim halt allerdings die Be-
schreibung des kiinstlerischen Schaffensprozesses allein nicht fiir hinrei-
chend, um Kunstwerke von sonstigen Artefakten zu unterscheiden. Er
betont, dass die Entstehung von Kunstwerken einen institutionellen Rah-

men voraussetze.

Um Kunstwerke von anderen Gegenstanden unterscheiden zu konnen, ist
eine Interpretation des Werks notwendig. Unter der ,Interpretation” ver-
steht Wollheim eine Rekonstruktion der Intention des Kiinstlers sowie des
sozialen und historischen Kontextes, in dem das Werk entstanden ist.*** Ob
es sich bei einem bestimmten Gegenstand tatsachlich um ein Kunstwerk
handelt, kann erst das Wissen um die Werkentstehung erweisen. Das hat
folgende Griinde: Zunachst einmal halt Wollheim das Wissen um die Ent-
stehungsgeschichte eines Kunstwerkes fiir eine hinreichende Bedingung,
dass das Werk als Kunstwerk verstanden werden kann. Ein Gegenstand ist
ein Kunstwerk, wenn ein Interpret Kenntnis von der Intention des Kiinst-
lers hat und weifs, welche &sthetischen, sozialen und historischen Aspekte
zur Zeit der Werkentstehung wichtig waren. Die Differenz zwischen

322 Vgl. Wollheim 1980, 113. Zur Darstellung und Kritik Wollheims vgl. grundsatz-
lich Tegtmeyer 2004, 91-95.

3 Damit ist auch die Mdoglichkeit gegeben, dass ein Werk misslingen kann. Das ist

der Fall, wenn dem Kiinstler nicht gelingt, mit dem Werk das auszudriicken, was
er intendiert hat. Denn wenn eine addquate Intention des Kiinstlers schon ein hin-
reichendes Kriterium fiir Kunst wére, konnte die Moglichkeit von ,Fehlschlagen’
nicht begriindet werden. Vgl. dazu Tegtmeyer 2004, 93.

32 Wollheim 1980, 185 ff.



232

Kunstwerken und anderen Gegenstanden besteht daher darin, dass Kunst-
werke als solche intendiert sind. Auf der Ebene der Werkentstehung behalt
der Intentionalismus in einem gewissen Sinne recht. Kunstwerke gibt es
nur dort, wo die intendierte Herstellung von Kunstwerken in einem institu-
tionellen Rahmen moglich ist. Da dies aber nicht ausschliefit, dass manch-
mal auch Gegenstande ohne oder sogar gegen die Intention ihres Herstel-
lers im Nachhinein zu Kunstwerken erklart werden konnen, ist der astheti-

sche Intentionalismus, was das Einzelwerk betrifft, sehr problematisch.

Ob der Begriff der kiinstlerischen Intention wirklich zur Definition von
Kunstwerken beitragen kann, ist aber nicht nur deshalb strittig. Bei
Wollheim ist die kiinstlerische Intention an potentielle bewusste oder un-
bewusste Ausdrucksintentionen gebunden. Die Frage ist aber, warum
genau diese Ausdrucksintentionen fiir die Bestimmung des Werkbegriffs
grundlegend sind. Was die bewussten Intentionen betrifft, so sind diese
Wollheim zufolge kiinstlerisch, wenn der Kiinstler mit einem Werk die
Kunstgeschichte oder eine bestimmte Werktradition fortsetzen mochte.
Aber um zu verstehen, was die Intention, ein Kunstwerk zu schaffen, aus-
macht, muss man bereits wissen, was es heifdt, ein Kunstwerk zu schaffen.
Und um zu verstehen, was es heifst, ein Kunstwerk zu schaffen, muss man

wissen, was ein Kunstwerk ist.

Was die unbewussten Ausdrucksbedirfnisse betrifft, so besteht die Schwie-
rigkeit darin, dass, selbst wenn man die Existenz dieser unbewussten Be-
diirfnisse akzeptiert, unklar bleibt, warum gerade Kunstwerke zum Aus-
druck dieser Gefiihlszustande besonders geeignet sein sollten. Genauer: Es
ware zu zeigen, warum gerade Kunstwerke dazu qualifiziert sind, diese
Zustande auszudriicken. Das allerdings setzt bereits einen Begriff des
Kunstwerks voraus. Damit kann Wollheim kein hinreichendes Kriterium
zur Unterscheidung von Kunst und Nicht-Kunst angeben, weil er dieses

eigentlich schon zugrunde legen muss.

2) Der Historizismus stiitzt sich bei der Definition von Kunst auf einen Be-
zug zur Kunstgeschichte und besonders auf bereits anerkannte Kunstwer-
ke. Zu den Historizisten zdhlen unter anderem Jerrold Levinson und Noél
Carroll. Levinsons Grundidee besteht darin, die Geschichtlichkeit des



233

Kunstwerkbegriffs mit in die Definition des Begriffs aufzunehmen. Ein
Gegenstand ist ihm zufolge dann ein Kunstwerk, wenn sein Produzent
beabsichtigt hatte, dass die Betrachter mit dem Gegenstand so umgehen
wie mit anderen, vorher entstandenen Kunstwerken.** Kunstwerke sind
demzufolge wesentlich dadurch bestimmt, dass sie intendierten Bezug

nehmen auf vorangegangene Kunstwerke.

Obwohl die Einsicht in die Geschichtlichkeit des Kunstbegriffs sicher rele-
vant ist, ist sie dennoch fiir den Historizismus problematisch. Denn um die
Absicht zu haben, dass der produzierte Gegenstand wie andere Kunstwer-
ke betrachtet werden soll, muss man schon wissen, welche Gegenstande
Kunstwerke sind. Levinson zufolge sind diese Gegenstande Kunstwerke,
wenn auch ihre Hersteller intendiert haben, dass sie behandelt werden wie
andere Kunstwerke in der Vergangenheit. Das heifst: Um nachzuweisen,
dass man sich tatsachlich auf Kunstwerke bezieht und nicht nur auf Gegen-
stande, die von denen man blofs annimmt, dass es sich um Kunstwerke
handelt, muss die ganze Entstehungsgeschichte der Kunstwerke soweit
zuriickverfolgt werden, bis man bei der urspriinglichen und ersten Kunst
angelangt ist. Diese ersten und urspriinglichen Kunstwerke sind dadurch
bestimmt, dass sich alle nach ihnen entstandenen Werke an ihnen orientie-
ren, sie selbst sich aber nicht auf frithere Werke beziehen. Damit miissen
die Ausgangswerke schon als Kunstwerk bestimmbar sein. Das ist aber
nach Levinsons eigenen Voraussetzungen nicht moglich.

Noél Carroll zufolge bestimmen wir einen Gegenstand als Kunstwerk,
wenn wir eine konsistente ,Erzahlung” entwickeln konnen, die ihn in einen
Zusammenhang mit den bereits anerkannten Kunstwerken stellen. Stephen
Davies hat gegen diese Position den Einwand geltend gemacht, dass sich
viele menschliche Aktivititen in eine historisch konsistente Erzahlung
einreihen lassen. Ohne weitere Bestimmung bleibt aber unklar, welche
Aktivitat als kiinstlerisch und damit als Kunst gelten darf und welche
nicht.*

32 Levinson 1990, 8.
328 Vgl. Davies 1991, 169.



234

3) Der Institutionstheorie zufolge wird ein Kunstwerk deshalb zum Kunst-
werk, weil es innerhalb eines institutionellen Kontexts als Kunstwerk aner-
kannt wird. Die Institutionstheorie der Kunst geht zurtick auf die Schriften
George Dickies. Dickie geht davon aus, dass ein Gegenstand dann ein
Kunstwerk ist, wenn er ein Kandidat fiir Wertschatzung ist und von be-
stimmten gesellschaftlichen Institutionen als Kunstwerk behandelt wird.*”
Die Institutionstheorie kann in der Tat einiges erkldren — zum Beispiel, wie
Kunst im gesellschaftlichen Prozess hergestellt wird. Trotzdem bleibt die
Frage, woran diese ,Institutionen” den Kunstgehalt eines Gegenstands bzw.
eines Ereignisses festmachen, denn die Frage, aus welchem Grund einem
Gegenstand oder Ereignis Kunststatus verliehen wird, wird ebenso wenig
geklart wie die Frage nach den Unterschieden zwischen verschiedenen
Kunstformen und -gattungen. Zudem ist auch die Bestimmung von dem,

was eine ,Kunstinstitution” ausmacht, ziemlich umstritten:

,Zahlt ein Jazzclub als eine Kunstinstitution oder nicht? Gehodren nor-

male Multiplexkinos oder grofle Konzerte von Gruppen wie U2 oder In-

terpreten wie Michael Jackson dazu oder nicht?” (Bertram, 2005, 33).
3) Formalistische Theorien versuchen, den Unterschied zwischen Kunstwer-
ken und Nichtkunstwerken durch formale Merkmale zu bestimmen.*
Vertreter des kunstasthetischen Formalismus leugnen zwar nicht, dass
Kunstwerke auch inhaltlich etwas darstellen konnen, aber ihrer Auffassung
zufolge ist dies kein wesentliches Merkmal von Kunst. Etwas ist Kunst,
weil es, wie Clive Bell formuliert, eine ,signifikante Form” hat. Eine signifi-
kante Form ist nach Bell — weil er sich in erster Linie fiir bildende Kunst
interessierte — eine Beziehung von Kombinationen von Farben und Linien,
die bei den Rezipienten eine ,dsthetische Emotion” auslosen, d.h. eine

besondere Art von Gefiihlserlebnis.?*

327 Vgl. Dickie 1974.

2 Vgl. hierzu die Darstellung und Kritik des kunstdsthetischen Formalismus bei

Reicher 2005, 151 ff.
329 Vgl. Bell 1914.



235

Allerdings erweisen sich Bells Annahmen als problematisch. Zunachst
kann kontrovers diskutiert werden, inwieweit die dsthetische Emotion eine
von anderen Gefiihlen unterscheidbare Emotion ist, die nur durch Kunst-
werke, und zwar durch alle Kunstwerke, hervorgerufen wird. Zum einen
kann die Existenz einer asthetischen Emotion bezweifelt werden, zum
anderen scheint es angesichts der enormen Vielfalt in der Kunst nicht
wahrscheinlich, dass sich in allen Gegenstanden, die eine dsthetische Emo-
tion in uns auslosen, ein und dasselbe formale Merkmal ausfindig machen
lasst. Selbst wenn man die Existenz einer ,dsthetischen Emotion’ zugesteht,
ist fraglich, dass dsthetische Emotionen ausschliefSlich durch formale Quali-
taten hervorgerufen werden. Vielmehr rithren doch die Gefiihle, die be-
stimmte Kunstwerke auslosen, oft gerade aus einer Beziehung von Form
und Inhalt.**

4) Symboltheoretische Ansitze richten ihre Aufmerksamkeit auf die mogli-
chen Symbolfunktionen des Kunstwerks. Eine symboltheoretische Definition
von Kunst bestimmt diese entweder tiber eine spezifische Symbolfunktion
oder eine spezifische Funktionsweise. Zu den Symboltheoretikern zdhlen
unter anderem Reinold Schmiicker, Bernd Kleinmann, Franz von Kutsche-
ra, Franz Koppe und Arthur Danto. Kunstwerke werden als Symbole ver-
standen, die eine spezifische symbolische Funktion aufweisen, die sie von
anderen Symbolen unterscheidet.*

330 Vgl. Reicher 2005, 153.

- Einige Autoren sehen auch in Nelson Goodmans Languages of Art einen Neuan-

fang in der Kunstphilosophie. Da ich in diesem Kapitel nur Autoren untersuche,
die voraussetzen, dass die Unterscheidung zwischen Kunst und Nichtkunst sinn-
voll ist, habe ich Goodman nicht bertiicksichtigt. Denn Goodmann versteht sein
Werk nicht als ,asthetische Theorie’: Er will keine systematische Kunstphilosophie
entwickeln und sieht in seiner Symboltheorie auch keine Grundlage dafiir. Viel-
mehr teilt er die Skepsis Weitz” und Kennicks beziiglich des Kunstwerkbegriffs.
Er betont nachdriicklich, dass es ihm in Languages of Art nicht darum gehe, den
Begriff des Kunstwerks zu definieren (vgl. Tegtmeyer 2004, 110). Von daher er-
fordert Goodmans Ansatz keine andere Argumentation in Bezug auf Hegel als
Weitz und Kennick.



236

Symboltheorien konnen tatsachlich einiges erkldaren, wie zum Beispiel,
warum Menschen in allen Weltkulturen sich schon immer der Kunst ge-
widmet haben. Da sich schwerlich bestreiten lasst, dass Kunstwerken ver-
schiedene symbolische Funktionen zukommen konnen, liegt der Versuch
nahe, Kunst iiber ihre Symbolfunktion zu bestimmen. Allerdings haben
symboltheoretische Deutungen Schwierigkeiten, eine Funktion oder mehre-
re Funktionen anzugeben, die Kunstwerken allgemein, also allen Kunstwer-
ken zukommt und zugleich in der Lage ware, Kunst von anderen Dingen
abzugrenzen.*” Insofern haben Symboltheorien das Problem, dass sie ent-
weder Kunst nicht hinreichend von Nicht-Kunst unterscheiden kénnen
oder aber anerkannte Kunstwerke ausklammern miissen, die der oder den
jeweils zugrunde gelegten Funktion/en nicht entsprechen. So charakterisiert
beispielsweise Koppe Kunstwerke als eine ,besondere Weise der Bediirf-
nisartikulation” (Koppe 1983, 212), bleibt aber den Nachweis schuldig, dass
dadurch nicht auch andere Dinge charakterisiert sein konnten.** Von Kut-
schera dagegen bestimmt Kunstwerke als gelungenen Ausdruck eines
bedeutenden Gehalts und muss akzeptieren, dass viele anerkannte Werke
von seiner Definition nicht erfasst werden, da sie diese Bedingung nicht

erfiillen.®

Arthur Dantos Argumentation setzt bei der Kritik an asthetischen Theorien

an, die — wie Osborne — bestimmte Wahrnehmungsqualitaten zur Unter-

33 Esser konstatiert beispielsweise, dass hochstens ein gradueller, aber kein wesent-

licher Unterschied zwischen Kunst und Nicht-Kunst namhaft gemacht werden
konne. Auch wenn die beschriebenen ,Symptome tatsachlich auf Darstellungen
der Kunst zutreffen, wird dabei nur im Verweis auf die Empirie, d.i. auf bereits
als Kunst geltende Gegenstande gerechtfertigt. Die Symptome gehen also aus ei-
ner Beschreibung bereits bestehender Ausdrucksverhdltnisse hervor, die als
kiinstlerische Darstellungen schon anerkannt sind. Sie legen nicht fest, was ein
Symbol der Kunst ausmacht, sondern beschreiben nur Formen, in denen Kunst-
werke ihren Gehalt faktisch zum Ausdruck bringen. [...] Was dagegen ein Zei-
chen der Kunst von anderen Zeichen unterscheidet, was es tiberhaupt zu einem
Zeichen der Kunst macht, kann unter dieser Frageperspektive gar nicht erfasst
werden” (Esser 1997, 46f).

333 Vgl. auch Koppe 2001.
334 Vgl. von Kutschera 1989.



237

scheidung von Kunstwerken und anderen Gegenstanden heranziehen.’*

Ihnen gelingt es Danto zufolge nicht, Kunstwerke von anderen Gegenstan-
den abzugrenzen. Dies zeige sich insbesondere an ,Readymades’. ,Ready-
mades’” sind rein aufierlich nicht von normalen Gegenstanden, die keine
Kunstwerke sind, zu unterscheiden. Den Unterschied zwischen Kunstwer-
ken und gewohnlichen Gegenstanden mit dem Hinweis auf Wahrneh-
mungsqualitdten zu erklaren, kann deshalb nicht gelingen. Daher ist es fiir
eine Kunsttheorie problematisch, wenn ihre Definition eines Kunstwerks

allein auf bestimmten Wahrnehmungskriterien basiert.

Dantos zentrale These besagt, dass einem Gegenstand Kunstwerkstatus
zuzusprechen impliziert, ihn als interpretierbar zu beurteilen. Der Unter-
schied von Kunstwerken und gewohnlichen Alltagsgegenstanden besteht
also fiir Danto darin, dass Kunst immer die Dimension des Uber-etwas hat,
die den gewohnlichen Dingen fehlt. Damit werden einem Kunstwerk Ei-
genschaften zugeschrieben, die ein Alltagsgegenstand nicht hat. Betrachtet
man beispielsweise Duchamps Fountain als Kunstwerk®*, sieht man in ihm
eine Bedeutung, die ein normales Urinal nicht hat. Wie Danto immer wieder
betont, kann Kunst erst dann verstanden werden, wenn klar ist, dass es sich
um Kunst handelt. Erst durch diese Bedeutungsdimension, durch die Mog-
lichkeit der Interpretierbarkeit, wird Fountain zum Kunstwerk. Das bedeu-
tet: Ist ein Gegenstand nicht interpretierbar, kann es sich nach Danto nicht
um Kunst handeln. In diesem Sinne folgt fiir Danto der Begriff der
Interpretierbarkeit analytisch aus dem des Kunstwerks: Kunstwerke miissen

interpretierbar sein, andernfalls sind es keine.*”

Allerdings sind nicht alle interpretierbaren Gegenstande Kunstwerke. Es
existieren auch andere Gegenstande, die moglicherweise interpretierbare

335

Zur Darstellung Dantos vgl. grundsatzlich Esser 1997, 23-32 sowie Tegtmeyer
2004, 146-165.

336 Duchamp ist fiir Danto ein besonders aufschlussreiches Beispiel, da seine Ready-

mades sich ja rein duflerlich nicht von gewohnlichen Alltagsgegenstanden unter-
scheiden.

337 Vgl. Danto 1991, 176.



238

Zeichen, aber keine Kunstwerke sind. Danto muss also erklaren, inwieweit
sich die Interpretation von Kunstwerken von der Interpretation anderer

Zeichen unterscheidet.

Im Unterschied zu sonstigen Zeichen sind Kunstwerke Danto zufolge Me-
taphern. Das ist folgendermafien zu verstehen: Danto geht davon aus, dass
ein ,Werk zu interpretieren heifst, eine Theorie anzubieten, woriiber das
Werk ist und was sein Sujet ist” (Danto 1991, 184). Die Interpretation richtet
sich also zunachst auf die Erkenntnis des Sujets, des Themas oder Gegen-
stands der kiinstlerischen Darstellung. Von anderen Zeichen unterscheidet
sich das Kunstwerk nach Danto dadurch, dass es nicht nur ein bestimmtes
Thema darstellt, sondern zugleich eine Aussage dartiber trifft, wie dieses
Thema reprasentiert wird. Diese Bedeutungsdimension ist fiir das Kunst-

werk charakteristisch.

Sie ist nun aber nicht unmittelbar wahrnehmbar, sondern erschliefst sich
erst in der Interpretation — und zwar am besten mit rhetorischen Mitteln.
Kunst ist

,Trhetorisch in dem Mafle, wie sie zu wirken beabsichtigt, unsere Auf-

fassung in intendierter Weise steuert und zu eigener Handlung veran-

lasst” (Betzler 1998, 192).
Nach Danto bewirkt ein Kunstwerk, dass etwas in einer bestimmten Ein-
stellung wahrgenommen wird. Wenn ein Bild beispielsweise Napoleon als
romischen Imperator zeigt, dann soll der Betrachter des Bildes dadurch
dazu bewegt werden, dem dargestellten Gegenstand gegeniiber eine ge-
wisse Haltung anzunehmen: Er soll Napoleon mit der Autoritat und Wiirde
der romischen Kaiser in Verbindung bringen. Diesen Zusammenhang zwi-
schen Inhalt und &sthetischer Darstellung nennt Danto metaphorische Verkli-

rung, die aber erst durch eine Interpretation zugéanglich wird.

Ein Kunstwerk zeigt somit nicht nur sein Sujet, sondern zugleich auch die
Art und Weise, wie es dieses Sujet darstellt. Insofern konnen wir unter-
scheiden zwischen dem Gehalt eines Kunstwerkes und der Art, wie dieser
Gehalt ausgedriickt wird. Wenn wir ein Kunstwerk angemessen interpre-

tieren wollen, beriicksichtigen wir dabei nicht nur den Gehalt, sondern



239

auch die individuelle Art, wie dieser Gehalt dargestellt wird. Die Art der
Darstellung macht nach Danto den Stil des Werkes aus. Stil ist naher be-
stimmt als , die Beziehung der Darstellung und demjenigen, der die Dar-
stellung macht” (Danto 1980, 300). Wenn ein Kiinstler eine fiir ihn charakte-
ristische Art entwickelt, Gehalte auszudriicken, spricht man vom Stil des
Kiinstlers. Der Stil eines Kiinstlers ist die Art, wie er die Welt sieht. Somit
zeigen Kunstwerke uns die spezifische Weltsicht eines Kiinstlers. Fiir Danto
spielt bei der Interpretation des Kunstwerks deshalb die Autorintention
eine entscheidende Rolle. Etwas als Kunstwerk zu betrachten, bedeutet fiir
ihn, die Intention des Kiinstlers zu verstehen. Hiermit aber andert Danto
seine Perspektive: Thematisch ist nicht mehr die Art und Weise, wie ein
Werk etwas darstellt, sondern wie der Kiinstler sein Sujet selbst wahr-

nimmt.**

Dartiiber hinaus erweist sich Dantos Bestimmung von ,Stil” als ziemlich
problematisch. Fiir Danto ist Stil etwas Nicht-Wahrnehmbares: Unter Stil

»ist keine sichtbare Pragung des Kunstwerkes zu verstehen, denn das
stilvolle Werk kann dufSerlich von seinem stillosen Aquivalent nicht un-
terschieden werden. Das Kunstwerk wird vielmehr erst durch seine
interpretative Genese konnotativ aufgeladen und dadurch zu einer
Stilmetapher verklart. Allein die direkte faktische Beziehung zwischen
der Darstellung und dem Kiinstler, der sie hervorbringt oder auswéhlt,
erzeugt den Stil” (Esser 1997, 27).
Entscheidend fiir den Stil eines Werkes sind die Umstande seiner Entste-
hung, das Bewusstsein und die Absicht des Kiinstlers — nicht die sinnliche
und individuelle Eigenart der kiinstlerischen Darstellung selbst. Diese tritt
bei Danto in den Hintergrund, denn um einem beliebigen Gegenstand
Kunststatus zu verleihen, ist nur das Wissen um die Intention des Kiinstlers
erforderlich; umgekehrt kann ein anderer beliebiger Gegenstand den glei-
chen intendierten Gehalt ausdriicken. Insofern qualifiziert ausschliefslich,
darauf hat Esser hingewiesen, die intellektuell vollzogene Assoziation mit
der intendierten Interpretation diese Gegenstande zu Metaphern. Beruhe

diese Verbindung, so Esser weiter, jedoch auf einem willkiirlichen Bestim-

338 Vgl. Tegtmeyer 2004, 158.



240

mungsakt, dann sei das Zeichen selbst beliebig. Metaphern vermochten es
also keineswegs, ein besonderes Ausdrucksverhaltnis verstandlich zu ma-
chen, sondern miissten ebenso als konventionelle Zeichen verstanden wer-
den, die in keinem engeren Verhaltnis zu ihrem Gehalt als etwa Buchsta-
ben, Worte oder Zahlen stehen. Auf diese Weise konne deshalb kein Unter-
schied zwischen kiinstlerischen und anderen Formen der Darstellung nam-

haft gemacht werden.*”

Gegen Dantos Theorie kann daher, wie Esser geltend macht, zu Recht der
Einwand erhoben werden, dass sie einseitig intellektualistisch ist. Er be-
trachte Kunstwerke allein hinsichtlich ihrer Funktion, einen gedanklichen
Gehalt zu vermitteln, tiibersehe aber, dass der im Kunstwerk artikulierte
Gehalt immer in einer dsthetischen Form ist, und isoliere den begrifflichen
Gehalt. Gegen Dantos und andere einseitig intellektualistische Theorien
wird dann fiir gewohnlich der Begriff des ,Sinnlichen’ bzw. der sinnlichen
Form am Kunstwerk als das Andere des Geistigen und Bedeutungsvollen

ausgespielt.*”

Insgesamt: Die Untersuchung der unterschiedlichen sprachanalytischen
Ansitze in der Asthetik hat gezeigt, dass es ihnen nicht gelingt, ihre eige-
nen Geltungsanspriiche einzulosen und den Begriff ,Kunstwerk” so zu
fassen, dass die Definition sich ausschlieSlich auf Kunstwerke bezieht.
Trotzdem werden hier auch wesentliche Anforderungen an eine Kunstthe-
orie deutlich: So betonen intentionalistische Theorien die Zielsetzungen, die
der Werkentstehung zugrundeliegen. Der Historizismus macht deutlich,
dass Kunst nur in ihrer historischen Entwicklung angemessen verstanden
werden kann: Jedes Kunstwerk reiht sich — mehr oder weniger explizit — in
die Geschichte der Kunstwerke ein. Institutionalistische Theorien haben
ihre Starke darin, dass sie Kunstwerke als Teil einer Kulturgemeinschaft
ansehen und anerkennen, dass diese ohne ihren gesellschaftlichen Kontext
nicht zu verstehen sind. Formalistische Theorien riicken die formalen Qua-

lititen von Kunstwerken in den Vordergrund, ohne die ein Kunstbegriff

3 Vgl. dazu ebd., 45.
340 Vgl. ebd., 46 ff.



241

nicht gewonnen werden kann.** Symboltheorien schliefslich zeigen, inwie-
weit Kunstwerke bestimmte soziale, kognitive, politische oder personliche

Funktionen innehaben konnen.

Problematisch sind die Theorien deshalb, weil sie einen einseitigen Aspekt
von Kunst als fundamental ausweisen und die tibrigen darauf zuriickfiihren.
Es wurde gezeigt, dass sie nicht verstandlich machen konnen, wie und
weshalb ein bestimmtes Moment des Kunstbegriffs fiir sich genommen

grundlegend sein kann.

Das Scheitern dieser einseitigen Theorien der Kunst ldsst den Schluss zu,
dass der Begriff der Kunst nur aus einem systematischen Zusammenhang
heraus entwickelt werden kann. Das ist dann der Fall, wenn eine Kunstthe-
orie ,das volle Phanomen der Kunst in der Interdependenz aller seiner
Wirklichkeitsaspekte” (Henrich, 1982, 16) in den Blick nimmt. Deshalb kann
der Begriff der Kunst nur als eingebettet in ein System von anderen Begrif-
fen verstanden werden, die sich wechselseitig aufeinander beziehen. Eine
Theorie der Kunst sollte daher in der Lage sein, tiber unterschiedliche Pha-

nomene Auskunft zu geben.*”

Eine systematische Kunsttheorie in der Nachfolge Hegels kann diese Erfor-
dernisse erfiillen, insofern sie jene theoretischen Horizonte, in denen ein
Phanomen wie Kunst thematisch sein konnte, in einem Zusammenhang zur
Darstellung bringt. Hegels Anspruch besteht darin, objektive Kriterien
dafiir abzugeben, welche Qualitdten einem Kunstwerk zukommen. Er ist
nicht ausschlieilich interessiert an einer Erlduterung des kiinstlerischen
Schaffensprozesses oder einer Theorie &sthetischer Urteile, sondern ver-
sucht produktions- und rezeptionsasthetische Aspekte in einen umfassen-
den Rahmen zu stellen. Er versucht ein philosophisches Fundament fiir die

3 So etwa affirmativ bei Bubner 1989 und Esser 1997.

342

Vgl. dazu Henrich 1982, 14: ,Gegenwartige Kunsttheorien sind oft dadurch
gekennzeichnet, dass sie auf den einen oder anderen dieser Problembereiche ori-
entiert sind, dass sie aber nicht mehr davon ausgehen, dass die Weise, in der sie
diese Aspekte aufnehmen, nur transitorische Vorformen eines integrierenden
Theorieversuches sind, in den sie alsbald tiberfithrt werden mitissen, um auf-
schlusskraftig zu sein.”



242

Entwicklung der Kiinste in der Geschichte bereitzustellen und die gesell-
schaftliche Rolle und Funktion von Kunst zu bestimmen.

Nachdem die wichtigsten Positionen der neueren analytischen Kunstphilo-
sophie nun skizziert wurden, widme ich mich abschliefsend den postmo-
dernen und poststrukturalistischen Theorien, die sich seit dem letzten Jahr-
hundert von Hegels Kunstphilosophie abgegrenzt haben.

5.6 Postmoderne und poststrukturalistische Theorien

Die ,Postmoderne’ ist eine philosophische Stromung, die sich hauptséachlich
seit den 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts herausgebildet hat.** Die Philoso-
phie der Postmoderne ist bekanntlich ein ziemlich heterogenes Phanomen,
sodass der hier vorgenommene Versuch, ihre gemeinsamen Fragestellun-
gen und Tendenzen aufzuzeigen, problematisch erscheinen muss. Dass
man die Postmoderne haufig nicht als eine einzige philosophische Stro-
mung wahrnimmt, liegt zum einen daran, dass sich ihre Vertreter auf ganz
unterschiedliche philosophische Traditionen beziehen: auf Nietzsche, Kant,
Wittgenstein, Heidegger, Saussure und Freud. Zum anderen weichen die
unterschiedlichen Vertreter in ihrer Auffassung von Postmoderne vonei-
nander ab, einige Denker haben sich sogar von dem Begriff ,postmodern’
tiberhaupt distanziert. Allerdings ist bei genauerer Betrachtung sehr wohl
zu sehen, dass die unterschiedlichen Ansitze etwas miteinander zu tun
haben. Trotz ihrer Verschiedenheit teilen alle hier als postmodern charakte-
risierten Positionen gemeinsame Grundpramissen. Zunachst verstehen sie
sich als Kritik am Wissenschaftsideal der philosophischen Moderne. Aus
der Sicht der Postmoderne beruht die moderne Wissenschaft auf dem Aus-
schluss des Heterogenen und , haltlosen Konstrukt[en]” von , Wesensiden-
titaiten” (Goebel/Miiller 2007, 15). Alle Kernbegritfe, die das Denken der
Moderne gepragt haben, wie Einheit, Vernunft, Wahrheit, Begritf, Subjekt,

3 Wenn man den Begriff ,postmodern’, wie beispielsweise Habermas (1985), in

einem ganz weiten Sinn versteht, erscheinen schon Nietzsche und Heidegger als
,postmodern’. Ich verwende ,postmodern’ in einem engeren Sinn und verstehe
die Postmoderne als eine Denkform, die erst in der Mitte des 20. Jahrhunderts
entstanden ist.



243

Universalitat und Sinn, geraten unter den postmodernen Generalverdacht,
totalitar zu sein. Deshalb versucht das postmoderne Denken, der Moderne
die Konzepte von Begriffslosigkeit, Pluralitat und Heterogenitat entgegen-
zusetzen. Damit ist auch schon gesagt, dass die Postmoderne sich insge-
samt vom Begriindungsdenken verabschiedet. Weil es keine einheitliche
Form von Vernunft gibt, ist die Moglichkeit objektiver Begriindungen nicht
mehr gegeben. Auch in der Sprache gibt es keine feststehende Bedeutung
mehr, alles ist sprachliche Interpretation. Dies fiihrt zu einem epistemologi-
schen Relativismus und Skeptizismus und einer normativen Bejahung des
Pluralismus.**

Als besondere theoretische Stromung der Postmoderne wird haufig der
franzosische Poststrukturalismus wahrgenommen. Der Poststrukturalismus
ist zwar nicht ohne Weiteres mit der Postmoderne gleichzusetzen, teilt aber
deren Grundanliegen und deren grundsatzliche Kritik an der Philosophie
der Moderne. Auch die theoretischen Ansatze der Vertreter des Poststruk-
turalismus sind teilweise recht heterogen, aber es ist dennoch moglich, in
den durchaus unterschiedlichen Ansatzen gemeinsame Anliegen und Pra-

missen zu finden.

Ich werde mich angesichts der Vielfalt des postmodernen und poststruktu-
ralistischen Denkens im Folgenden auf einige exemplarische Positionen
konzentrieren. Ausgehend vom Begriff des Postmodernen werde ich zu-
néchst die zentralen Strukturen der postmodernen Asthetik erldutern. Man
kann zwar nicht von der Annahme ausgehen, dass es eine postmoderne
Asthetik gibt, aber in den verschiedenen Theorieentwiirfen kénnen durch-
aus gemeinsame Fragestellungen und Argumentationsstrukturen ausge-
macht werden, die sich aus dem grundsatzlichen postmodernen Anliegen
erklaren. Ich werde mich auf die Ansatze Lyotards und Welschs konzent-
rieren. Im Anschluss werde ich die Grundgedanken der franzosischen
Poststrukturalisten Barthes, Derridas und de Mans darstellen.

344 Vgl. ebd., 13 ff.



244

5.6.1 Die Asthetik der Postmoderne

Der Begriff ,Postmoderne” wurde 1979 durch Lyotards Schrift Das postmo-

derne Wissen in die philosophische Diskussion aufgenommen.**

Lyotard
fragt in dieser Schrift nach den Kennzeichen des Wissens im 20. Jahrhun-
dert. Er entwickelt den Begriff des ,postmodernen Wissens” auf der Grund-
lage einer Reflexion auf das moderne Wissen. Modernes Wissen hatte fiir
ihn die Form der Einheit, und diese Einheit kam durch die Berufung auf
,grofle Metaerzahlungen” zustande. In der Moderne haben sich drei sol-
cher ,Metaerzahlungen” ausgebildet: die Aufklarung, die Philosophie des
Idealismus und die Idee eines sinnvollen Verlaufs der Geschichte. Lyotard
diagnostiziert, dass die Situation im 20. Jahrhundert dadurch gekennzeich-
net sei, dass diese Metaerzahlungen ihre Glaubwiirdigkeit eingebiifit hat-
ten. Weder der Rekurs auf die Absolutheit eines archimedischen Punktes
des Erkennens noch auf die FEinheitsperspektive eines philosophischen
Systems sei noch moglich, ,, weil es mehrere Sprachspiele gibt, deren Regeln
sich — wie bereits bei Wittgenstein — aus den verschiedenen Spielen selbst
ableiten lassen” (Pena Aguado 1994, 92). Die Verabschiedung von den
verbindlichen grofien Erzdhlungen setzt Lyotard zufolge eine Pluralitat von
unterschiedlichen Diskursen frei, die nicht mehr auf eine zentrale Perspek-
tive reduziert werden konnen. Damit wird dieser Pluralismus unvereinbar
mit der Idee einer allgemeingiiltigen Wahrheit. Es gibt fiir die Postmoderne
nicht mehr die eine Wahrheit — im Gegenteil: Der Wahrheitsbegriff 16st sich
auf in ein punktuelles, vieldeutiges und widerspriichliches Wissen. Damit
es nicht zu einer Unterdriickung der Pluralitdt kommt, darf kein Wahr-

heitsanspruch vor einem anderen privilegiert werden.

Auch die philosophische Begriffssprache der Moderne funktioniert fiir
Lyotard nach den Gesetzen einer verallgemeinernden, von allen Besonder-
heiten absehenden Identifikation. Allein schon die begriffliche Bezeichnung
zerstore die besondere und differenzierte Seinsweise der konkreten Dinge,

3 Zwar wurde der Begriff ,Postmoderne’ bereits in Pannwitz’ Essay Die Krisis der

europdischen Kultur (1917) verwendet, doch erst durch Lyotards Schrift wurde er
in der philosophischen Diskussion relevant. Vgl. Welsch 1988, 12 u. 31.



245

denn der Begriff sei nicht in der Lage die besondere Eigentiimlichkeit eines
individuellen Gegenstands auszudriicken. Der Begriff sei schliefilich viel
abstrakter als der konkrete Gegenstand selbst. Deshalb versucht Lyotard
unter dem Begriff der ,aisthesis” eine Gegenstandserfassung zu etablieren,
die sich durch ein Denken des Besonderen und Einzigartigen auszeichnet,
indem sie — mit Kant gesprochen — vor der begrifflichen Synthesis ge-
schieht. Nur auf diese Weise werde — so Lyotard — das Besondere und He-
terogene nicht unter eine allgemeine Betrachtungsweise gezwungen, wel-
che dessen spezifische Eigenarten gewaltsam einebne und dadurch zersto-

re.

Auch im Bereich der Asthetik zerstdrt die philosophische Begriffssprache
nach Lyotard das eigentlich Asthetische. Insofern richtet sich Lyotards
Kritik gegen eine Asthetik, die die Bedeutung einzelner Kunstwerke wie
die der Kunst als solcher allein vom begrifflichen Denken her begriindet.
Lyotard zufolge ist das vor allem in Hegels Kunstphilosophie der Fall.
Dadurch, dass Hegel das Kunstschone als Erscheinung des Wahren inter-
pretiert habe, habe er die Kunst nur durch Einordnung in eine begriftlich-
systematische Totalitat begriinden konnen. Dadurch vernichte er aber ge-
rade das, was er eigentlich erkennen wolle, weil er den Eigen-Sinn von
Kunst verstelle. Lyotard bezieht eine Gegenposition zu Hegels Asthetik,
indem er Kunst als eine eigene autonome Sphare versteht, die sich jedem
anderen Diskurs prinzipiell entziehe und deswegen auch weder direkt
noch symbolisch Wahres oder Gutes veranschauliche. Ein Verstehen von
Kunst, d. h. ein Ubertragen in Begriffssprache sei grundsétzlich nicht mdg-
lich, weil Kunst sich ja gerade dadurch auszeichne, dass sie begrifflich nicht
zu fassen sei. Lyotards Asthetik entspricht dem postmodernen Konzept
von Pluralitat, denn sie macht die Begriffslosigkeit, die Pluralitat und das
Heterogene zur Grundlage ihrer Argumentation. Die Vernunft will Lyotard

aus der Kunst und ihrer Rezeption verbannt wissen.

Die Rezeption von Kunst ist daher nicht als begriffliche Abstraktion mog-

lich, sondern nur als ,,aisthesis:

,Es handelt sich nicht um die Frage nach dem Sinn und der Wirklich-
keit dessen, was geschieht, oder was das bedeutet. Bevor man fragt:



246

was ist das?, was bedeutet das?, vor dem quid, ist >zunachst« sozusagen
erfordert, dass es geschieht, quod. Dass es geschieht, geht sozusagen
immer der Frage nach dem, was geschieht >voraus«. Denn dass es ge-
schieht: das ist die Frage als Ereignis; >danach« erst bezieht sie sich auf
das Ereignis, das soeben geschehen ist. Das Ereignis vollzieht sich als
Fragezeichen, noch bevor es als Frage erscheint. Es ge-schieht, Il arrive
ist >zundchst« ein Geschieht es? Ist es, ist das moglich? Dann erst be-
stimmt sich das Fragezeichen durch die Frage: geschieht dies oder das,
ist dies oder das, ist es moglich, dass dies oder das geschieht?” (Lyotard
1984, 152)
Die aisthesis liefert dem Subjekt keine gegebenen Objekte, sondern nur ein

momentanes Ereignis.

Das aisthetische Denken erhilt in der Asthetik des Erhabenen seine Zuspit-
zung. Lyotard kniipft — wie schon Adorno zuvor — an Kants Begriff des
Erhabenen an und versteht das Erhabene als dsthetischen Ausdruck eines
,Widerstreits” (Lyotard 1994, 257). Schon bei Kant wird das Erhabene be-
kanntlich als widerspriichliche Empfindung bestimmt, weil es einerseits
Wohlgefallen erregt, andererseits durch unvergleichliche Grofie oder Macht
ein Gefiihl von Furcht und Ohnmacht auslost. Diese Uberlegungen greift
Lyotard auf, aktualisiert aber den Begriff des Erhabenen im Sinne der
Postmoderne. Lyotard interpretiert das Erhabene zunachst im Sinne Kants
als Gefiihl, das entsteht, wenn die Einbildungskraft nicht vermag, einen
unendlichen oder ungeheuren Naturgegenstand darzustellen, und das
Subjekt, sich der Ohnmachtigkeit seiner Vorstellungskraft bewusst, sich in
sich zuriickkehrt. Die Erfahrung des Unermesslichen oder Uberméchtigen
fithrt das Subjekt nach Kant dazu, ein ,iibersinnliches Vermodgen’ in sich zu
entdecken, das der Natur iiberlegen ist. Die Entdeckung dieses Vermogens
fithrt nach Kant bekanntermafien zu einem Gefiihl des Erhobenseins tiber
die Natur. Wiahrend Kant in diesem Prozess also einen Beweis fiir die Uber-
legenheit der Vernunft gegeniiber der Natur sieht, konzentrieren sich
Lyotards Uberlegungen auf die Bedeutung, die das Moment des Scheiterns
der Vorstellungskraft fiir unser Denken hat. Damit setzt er den Akzent
seiner Kantinterpretation auf das Moment, das die Unmoglichkeit der Dar-
stellung in der Vorstellung verdeutlicht. Nach Lyotard bertihrt die Unend-
lichkeit oder Ungeheuerlichkeit der Natur das Subjekt so sehr, dass daraus



247

ein starkes Begehren entstehe. Die Vernunft fasse dieses Begehren als tiber-
natiirliche Aufforderung auf, wodurch eine spezifische Lust erregt werde.
Dadurch gerat sie Lyotard zufolge in einen ekstatischen Zustand und in
dieser Ekstase zwingt sie die Einbildungskraft, dieses Gefiihl in die Sinn-
lichkeit zu tibersetzen. Dies bezeuge, dass die Vernunft irrational geworden
sei, denn sie verlange etwas Unmogliches: die sinnliche Darstellung eines
Getiihls, fiir das die Anschauung keine Formen bereitstellen kann.** Die
Einbildungskraft ist nicht in der Lage, das Unendliche darzustellen. Denn
die Voraussetzungen der Sinnlichkeit als solche, unsere apriorischen An-
schauungsformen Raum und Zeit, konnen die Forderung nach Totalitat
nicht erfiillen: ,,Die Vorstellung des Infinitum iibersteigt alle Begrenzungen
von Raum und Zeit” (Pena Aguado 1994, 54). Hierin erkennt Lyotard die
Ohnmacht der Einbildungskraft, die , gegeniiber der irrational gewordenen
Vernunft keine Chance [hat], ihr Unrecht zum Ausdruck zu bringen”
(ebd., 97). In diesem ,Widerstreit” zwischen Vernunft und Einbildungs-
kraft wird die Einbildungskraft Lyotard zufolge zum ,Opfer der Ekstase
der Vernunft” (ebd., 97). Um das Erlebnis des Erhabenen sinnlich fassen zu
konnen, bedarf es daher einer neuen Sensibilitat — der Aisthesis —, die fahig
ist, von Raum und Zeit Unabhangiges wahrzunehmen. Fiir Lyotard ist die
Kunst, vor allem die der Avantgarde, der Versuch, diese neue , Empfang-
lichkeit” zu kundzugeben. Gerade in der Kunst entstehe — so Lyotard — das
Bediirfnis nach einer neuen Aufmerksamkeit fiir die Welt.

Kunst richtet sich damit fiir Lyotard auf das ,Undarstellbare’.
,Undarstellbarkeit’ versteht Lyotard als Gleichnis fiir das, was nicht vom
Subjekt vereinnahmt werden kann, weil es seine Fahigkeiten tibersteigt. Fiir
Lyotard ist weder der Begriff der Form, noch der Begriff der Bedeutung
dazu geeignet, Kunst zu beschreiben. Kunst ziele vielmehr auf ein intuiti-
ves Bewusstwerden von etwas Unbestimmten. Thre zentrale Aufgabe sei
das Erschiittern und Auflosen von Begriffen. Damit arbeite sie an einer

fortschreitenden Negation eines feststehenden Sinns und werde dadurch

34 Vgl. Pena Aguado 1994, 96.



248

zum ,,Zeugnis [...] von der Inkommensurabilitait von Denken und wirkli-
cher Welt” (Lyotard 1982, 34).

Auch Wolfgang Welsch geht es darum, die ,, Andersheit der Kunst gegen-
tiber der Philosophie, [...] die Eigenstandigkeit, Uneinholbarkeit und Un-
begreiflichkeit der Kunst” (Welsch 1990, 230) herauszustellen. Dazu greift
er Lyotards Konzept der ,Aisthesis’ auf, denn dieses bietet fiir ihn die Mog-
lichkeit einer Neubestimmung von Kunst. In der Kunst kann die sinnliche
Wahrnehmung vor der ,Herrschaft des Begriffs” gerettet werden. Dement-
sprechend bestimmt er die Kunst als Explikation des , Eigensinn[s] des
Sinnlichen” (Welsch 1987, 23). Welsch grenzt sich damit von einem Sinn-
verstdndnis ab, das auf einen nicht sinnlichen, reinen Sinn fixiert ist. Er geht
davon aus, dass sinnliche Momente fiir die Konstitution von Sinn unab-
dingbar sind. Aufgabe der Kunst ist in diesem Zusammenhang nicht wie
bei Lyotard die Auflosung von Begriffen, sondern neue Sichtweisen zu
initiieren:
,Die Kunstwerke wiirden im Kontext einer solchen Aisthetik eher als
Werkzeuge der Bildung und Schulung des Wahrnehmungsvermogens
aufgefasst und genutzt werden. Anhand ihrer ware aisthetische Kom-
petenz zu entwickeln. Diese wird heute gerade lebensweltlich, namlich
angesichts der einschneidenden Unterschiede von Lebensformen, emi-
nent wichtig. Zielpunkt einer solchen Aisthetik ware also nicht eigent-
lich die Kunst, sondern waren Lebenspraxis und Lebensformen”
(Welsch 1990, 230).
Die Kunst hat damit Vorbild- und Schulungsfunktion fiir das aisthetische
Denken, das als eigentlicher Modus der Welterfahrung bestimmt wird.
Dass das aisthetische und nicht das logozentrische Denken Modus der
Wahrheitserkenntnis sei, liege — so Welsch — an der veranderten Verfassung
der Wirklichkeit selbst: Die heutige Wirklichkeit sei wesentlich tiber Wahr-
nehmungsprozesse, vor allem tiber Prozesse medialer Wahrnehmung kon-
struiert.’”

Kunsterfahrung kann aber auch in einem anderen Sinn als Modell
aisthetischen Denkens fungieren. Laut Welsch ist der Grundzug der Plura-

ad Vgl. Welsch 2003, 57 f.



249

litat essenziell fiir die Wirklichkeit. Die Kunst sei nun eine exemplarische
Sphére solcher Pluralitat schon beziiglich ihrer Geschichte: vergangene
Kunstwerke seien zwar abgeldst worden, aber nicht tiberholt, sie faszinier-

ten uns noch immer:

,Diese [Werke; Anmerkung von S. O.] 16schen und vernichten einander
nicht. In der Kunst gilt vielmehr eine Koexistenz des Heterogenen, eine
Sphére des radikal Verschiedenen. Das Diktat der Chronologie ist hier
weniger unerbittlich als anderswo. Wahrend Chronos seine Kinder
frisst, bleiben die Tochter der Kunst am Leben” (Welsch 2003, 69).
So genommen, stellt Erfahrung von Kunst bereits eine Eintibung in Plurali-
tat dar. Nach Welsch ist die Uniiberschreitbarkeit von Pluralitat wichtig
und leitend geworden und deshalb ist fiir ihn deutlich, dass jedes Sprach-
spiel, jeder Weltentwurf und jedes Wissenskonzept spezifisch und partiku-
lar ist. So begreife man, dass Wirklichkeitseinsicht, die an der Kunst langst
ein exemplarisches Demonstrationsfeld gehabt habe, heute von ihr para-
digmatisch zu entwickeln sie. Kunst vermoge unsere Grundverfassung —
eben die der Pluralitdt — so nachdriicklich zur Erfahrung bringen, wie sonst
kein Medium.

Die Etablierung eines generellen Begriffs von Kunst, wie sie in Hegels As-
thetik versucht worden ist, interessiert Welsch nicht mehr, denn diese sei
einem angemessenen Verstandnis der Kunstgegenstande nicht zutraglich.
Sie fithre namlich dazu, dass iiber Kunst nur sehr allgemein gesprochen

werden konne.?*®

5.6.2 Die poststrukturalistische Literaturtheorie

Auch in der poststrukturalistischen Literaturtheorie Barthes’, Derridas und
de Mans kommt die postmoderne Tendenz zur Pluralisierung zum Vor-
schein. Dies zeigt sich insbesondere darin, dass poststrukturalistische Lite-
raturtheoretiker sich von der Frage nach einer begrifflich formulierbaren

und allgemein erkennbaren Bedeutung eines literarischen Textes abwen-

318 Vgl. ebd., 220.



250

den. Sie halten die Frage nach Bedeutungen fiir zwecklos, weil sie lediglich

auf unhaltbaren rationalistischen und hegelianischen Vorurteilen fufse.

In S/Z beginnt Roland Barthes damit, den traditionellen Textbegriff radikal
infrage zu stellen.*” Er ist davon tiberzeugt, dass man literarische Texte nur
dann erfassen kann, wenn man die Beziehungen ihrer sprachlichen Zeichen
zueinander aufdeckt. Dabei ist es fiir Barthes nicht von Interesse, wie sich
die Zeichen zu dem verhalten, was sie bezeichnen, also wie sich das Ver-
haltnis von Zeichen und Bedeutung im Text darstellt. Im Gegenteil: Fiir ihn
ist das rein phonetisch und damit sinnfrei verstandene Zeichen das wesent-
liche Merkmal eines Textes. Diese radikale Aufwertung des sprachlichen
Zeichens bringt eine weitreichende Vereinzelung der sprachlichen Zeichen
und damit zugleich eine Auflosung der Sinneinheit des Textes mit sich.
Dadurch ist eine eindeutige und begrifflich formulierbare Aussage des
Textes nicht mehr bestimmbar. Dies fiithrt insgesamt zu einer Abwertung
der Bedeutungsebene. Mit der Abwendung von der Bedeutungsebene
verabschiedet sich Barthes auch ausdriicklich von der Frage nach dem
Wahrheitsgehalt eines Textes, den man traditionell in seiner Bedeutung
gesehen hatte: ,Die Instanz des Textes ist nicht die Bedeutung, sondern der
Signifikant in der semiotischen und psychoanalytischen Verwendung die-
ses Terminus” (Barthes 1985, 11).

Damit wird die Pluralitit zum konstituierenden Merkmal eines Textes.
Dieser ldsst sich nicht auf eine eindeutige Aussage oder Zeichenstruktur
festlegen, sondern nur beschreiben als Zusammenwirken seiner vieldeuti-
gen Zeichen, die sich nicht zu einer begrifflich definierbaren und fixierba-
ren Struktur vereinigen. Daher weist ein literarischer Text fiir Barthes keine
feste und geschlossene Struktur mehr auf, sondern ist vielmehr ein offener

Strukturierungsprozess.

Fiir die Literaturinterpretation wird deshalb wichtig, die gegenseitige Be-

ziehung zwischen der Vereinzelung der Zeichen und der Pluralitat des

349 Ich verzichte hier darauf, die strukturalistischen Phasen von Barthes’ Entwick-

lung darzustellen, weil sie fiir den Zusammenhang dieses Kapitels nicht von Inte-
resse sind.



251

Textes zu erkennen: , Einen Text interpretieren heifst nicht, ihm einen Sinn
geben, heifst vielmehr abschitzen, aus welchem Pluralem er gebildet ist”
(Barthes 1987, 9). Deshalb ist der Versuch der strukturalen Erzahlanalyse,
eine letzte Struktur des Textes zu identifizieren, fiir Barthes vergeblich,
denn damit werde man der Pluralitét des literarischen Textes nicht gerecht:

,Das Werk besitzt gleichzeitig mehrere Bedeutungen und zwar auf-
grund seiner Struktur, nicht infolge eines Unvermogens derer, die es le-
sen” (Barthes 1967, 59).

Barthes gibt den Strukturbegriff damit nicht vollig auf, will aber die Struk-

tur als partikular und vielfaltig verstanden wissen.

Jaques Derrida hat Barthes” Betrachtungsweise radikalisiert. Sein Ansatz
besteht darin, nicht nur den Begriff der Struktur zu zersetzen, sondern im
Anschluss an Nietzsche und Heidegger die philosophische Begrifflichkeit
als solche zu hinterfragen. Fiir ihn fordert der Begriff die Erkenntnis nicht,
sondern behindert sie, weil es ihn genau genommen {iiberhaupt nicht gibt.
In der philosophischen Tradition seit Platon werde ihm zwar eine ,Sinn-
prasenz” unterstellt, in der Vorstellung, dass im Zeichen eine Bedeutung
reprasentiert und damit unmittelbar gegenwartig sei. Aber die Vorstellung
von der Sinngegenwartigkeit erweise sich bei naherer Betrachtung als Illu-
sion. Derrida setzt der philosophischen Tradition die Strategie der Dekon-
struktion entgegen, die die zentralen Begriffszusammenhange der traditio-
nellen Philosophie kritisch infrage stellt. Dabei richtet sich seine Kritik
sowohl gegen das Postulat einer Sinnkohédrenz als auch gegen die letzte
Giltigkeit beanspruchenden philosophischen Systeme. Sein Bemiihen zielt
darauf, begriffliche Grenzen aufzubrechen und ein Spiel von Differenzen
zu eroffnen, die unendlich aufeinander verweisen und sich ersetzen. Daher
eriibrigt sich fiir ihn auch der Wahrheitsanspruch traditioneller Wissen-
schaft. In seiner Schrift Randginge der Philosophie wird deutlich, dass Derri-
da letztlich darauf abzielt, die Trennung von Philosophie und Kunst zu

uberwinden.

In der Literaturtheorie versucht Derrida das hermeneutische Postulat der
Sinnkohédrenz eines Textes zu widerlegen. Bei der Darstellung seiner Theo-

rie bietet es sich an, von seinen beiden Grundbegriffen ,itérabilit¢’ und



252

Jdifférance’ auszugehen. Derridas Kritik richtet sich gegen einen der zentra-
len Begriffe des Strukturalismus den der ,Wiederholung” oder ,Iterativitit’>>
Die Strukturalisten gehen davon aus, dass die Wiederholung eines Text-
elements, wie eines Wortes oder eines Begriffs, wesentlich zur Sinnkonsti-
tution und zur Sinnkohérenz eines Textes beitrage, indem sie seine unter-
schiedlichen Momente offenbare.** Derrida hingegen behauptet, die Wie-
derholung eines Textelements stiarke die Textkohdrenz nicht, sondern zer-
setze sie. Die semantische Wiederholung sei keine Iterativitit, sondern le-
diglich eine Iterabilitit — eine endlose Sinnverschiebung, die dadurch ent-
stehe, dass der Sinn sich mit jeder Wiederholung verschiebe und von der
vorausgegangenen Bedeutung abweiche. So zerstore die Iterabilitdat die
Sinneinheit oder Identitat eines Textes. Damit tragt die Wiederholung eines
Wortes im Text Derrida zufolge gerade nicht zu seiner eindeutigen Defini-
tion bei, sondern hat eine Sinnverschiebung zur Folge, die nicht
eingrenzbar ist, weil sie nur Sinndifferenzen erkennen ladsst, aber keine
Sinngegenwart oder -koharenz. Derrida versucht zu zeigen, dass Wortwie-
derholungen standig neue und auch widerspriichliche Bedeutungen erhal-
ten, die auf keine gemeinsame Grundlage mehr zu bringen sind.** Weil die
Bedeutungen immer weiter von der ersten Bedeutung abweichen, wird der
Text immer weiter partikularisiert und pluralisiert. Dieser Pluralismus ist
mit dem hegelschen Gedanken eines fiir sich existierenden Begriffssystems
nicht zu vereinbaren. Es gibt keine feststehenden Begriffe und keine Identi-
tat der begrifflichen Bedeutung mehr, sondern nur den unendlichen Ver-
weis der Zeichen aufeinander.

In dem von ihm gepragten Begriff der différance sieht Derrida insofern ein
Moment der Iterabilitat, als sie das Moment der Sinnverschiebung bezeich-
net. Er geht davon aus,

,dass die bezeichnete Vorstellung, der Begriff, nie an sich gegenwartig
ist, in hinreichender Prasenz, die nur auf sich selbst verwiese. Jeder Be-

350 Vgl. Zima 1997, 277 ff.
3t Vgl. Greimas 1976, 28 f.
392 Vgl. Zima 1997, 171 ff.



253

griff ist seinem Gesetze nach in eine Kette oder in ein System einge-
schrieben, worin er durch das systematische Spiel von Differenzen auf
den anderen, auf die anderen Begriffe verweist. Ein solches Spiel, die
différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Moglichkeit der Be-
grifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems iiberhaupt” (Derrida
1993, 114 £.).
Fiir Derrida gibt es nur die unabschlieSbare Bewegung der Zeichen, deren
Differenz durch kein mit sich selbst identisches Zeichen als Ursprung be-
griindet werden kann. Fiir den Text bedeutet das, dass seine Vieldeutigkeit
im Mittelpunkt steht, die zu vielfaltigen, einander widersprechenden Inter-

pretationen einladt.

Weist ein Text fiir Derrida eine widerspriichliche Struktur auf, so geht es
Paul de Man um den Nachweis, dass Texte nicht nur widerspriichlich,
sondern aporetisch sind. De Man greift Nietzsches Kritik der europaischen
Metaphysik auf und macht wie Nietzsche die Wahrheit vom Irrtum abhan-

818:
,Wenn Wahrheit die Erkenntnis des systematischen Charakters einer
bestimmten Art von Irrtum ist, dann ware sie von der vorgangigen
Existenz dieses Irrtums unlosbar abhangig” (de Man 1988, 48).
Wenn die Bemithung, Wahrheit — wenn es sie iiberhaupt geben sollte — vom
Irrtum zu trennen, vergeblich ist, 10st de Man damit den Wahrheitscharak-
ter der Wahrheit auf.

De Man fiihrt immer wieder an, dass es dementsprechend auch keine as-
thetische Wahrheit im Sinne Hegels geben kann, da jeder Text mehrere
gleichermaflen giiltige, aber unvereinbare Bedeutungen aufweise, sodass
eine kohdrente Textbedeutung negiert und die Frage nach der Wahrheit ad
absurdum gefiihrt werde. De Man stellt demgemafs neben der Aporie eine
weitere sinnzersetzende Figur ins Zentrum seiner Asthetik: die Allegorie.
Er greift zunachst die traditionelle Unterscheidung von Allegorie und
Symbol auf, 16st sich aber dann von der tiblichen Definition der Allegorie
als bildhafter Darstellung eines Begriffs. Das Symbol kann de Man zufolge
Ideelles und Materielles in einer harmonischen Ganzheit vereinheitlichen.
De Man hat vor allem die Skulptur in Hegels klassischer Kunstform vor
Augen, in der diese Synthese von Idee und Sinnlichkeit unmittelbar ge-



254

genwirtig sein soll. In diesem Sinne definiert de Man Hegels Asthetik als
eine ,Asthetik des Symbols’ — ohne Hegels eigenen Symbolbegriff zu be-
riicksichtigen, der gerade keine vollkommene Einheit im klassischen Sinne
bezeichnet.”* De Man will darauf hinweisen, dass Hegels Asthetik — unab-
hangig von seinem Symbolbegriff — eine Theorie der Vereinheitlichung im
Sinne des klassischen Ideals ist.

De Man sieht, wie die anderen Postrukturalisten, dieses Ideal sehr kritisch
und stellt ihm die Allegorie als auflosende Figur gegeniiber. Wahrend dem
Symbol im dargelegten Sinn Einheitscharakter zugesprochen werden kann,
hat die Allegorie zersetzenden Charakter, denn sie lasst die Spaltung von

Ideellem und Materiellem hervortreten:

,Wahrend das Symbol die Moglichkeit einer Identitat oder Identifikati-

on postuliert, bezeichnet die Allegorie in erster Linie eine Distanz in

bezug auf ihren eigenen Ursprung, und indem sie dem Wunsch und der

Sehnsucht nach dem Identischwerden entsagt, richtet sie sich in der

Leere dieser zeitlichen Differenz ein. Damit bewahrt sie das Ich vor ei-

ner illusiondren Identifikation mit dem Nicht-Ich, das nun erst, wenn

auch unter Schmerzen, ungeschmalert als Nicht-Ich erkannt wird” (de

Man 1993, 104).
De Man behauptet einen grundsatzlichen Gegensatz zwischen Subjekt und
Objekt. Wenn man nicht mehr von Hegels Grundgedanken ausgehen kann,
dass etwas Ideelles der Wirklichkeit zugrunde liegt, dass Natur und Geist
gemeinsamen Ursprungs sind, kann die Wirklichkeit vom Subjekt nicht
erkannt werden. Im Gegenteil: Es gibt eine nicht zu tiberwindende Diffe-
renz zwischen Idee und Realitdat und zwischen Geist und Natur. Aber nicht
nur das: Die unterschiedlichen subjektiven Wirklichkeitsentwtiirfe entspre-
chen nicht nur nicht mehr der Realitidt, sondern sind auch miteinander
nicht mehr vereinbar, da weder Wirklichkeit noch Subjekt einheitlich struk-
turiert sind.

Auch literarische Texte sind deshalb nur als widerspriichliche, aporetische
Strukturen zu verstehen. De Man versucht, wie die anderen postmodernen
und poststrukturalistischen Denker auch, die hegelianische These, der

33 Vgl. de Man 1982, 765. Vgl. dazu auch Zima 1997, 218.



255

zufolge Texte sinnvolle und koharente Strukturen aufweisen, umzukehren.
Literarische Texte sind fiir ihn Aporien, an denen nur ihr eigener Sinnver-
fall deutlich wird.** Sie provozieren unvermeidlich einander wechselseitig
bestreitende Lektiiren, zwischen denen der Leser hin- und hergerissen
wird. Texte sind deshalb als ,Allegorien ihrer Unlesbarkeit’ zu verstehen.
Das allegorische Lesen ist das Fehlschlagen des Lesens, das auf eine Sinn-
konstitution aus ist. Dadurch wird zugleich die Frage nach dem Wahrheits-
gehalt hinfallig. Fiir de Man ist das nicht problematisch, weil er Literatur-
theorie nicht als begriffliche Abhandlung tiber Literatur versteht, sondern
als Literatur tiber Literatur. Damit wird bei ihm — wie auch bei Derrida —

auch die Differenz zwischen Literatur und Theorie getilgt.

Gegen die postmoderne Hegelkritik — und die postmoderne Asthetik {iber-
haupt — konnen aber folgende Einwande erhoben werden: Ein erster grund-
legender Einwand gegen die postmoderne Kritik am logozentrischen Den-
ken und am philosophischen Begriff zielt darauf, ihr einen Selbstwider-
spruch nachzuweisen. Will die These, dass die Welt und insbesondere die
Kunst dem begrifflichen Denken grundsatzlich inkommensurabel ist, mehr
sein als eine unausgewiesene Behauptung, dann muss diese These selbst
argumentativ begriindet werden. Damit wére sie dann aber selbst eine
Form logischer Argumentation.”*® Wenn jede Kritik am begrifflichen Den-
ken hinsichtlich der Kunst ihrerseits ihren Standpunkt erklaren muss, fiihrt
eine prinzipielle Ablehnung logisch-begrifflicher Argumentation in einen
Widerspruch.

Lyotards und Welschs Positionen, die der nicht-begrifflichen Aisthesis
einen methodischen Primat einrdumen, setzen voraus, dass der Begriff des
Heterogenen, als des dem Begrifflichen prinzipiell Entzogenen, das durch
die Aisthesis erfasst werden soll, treffend wiedergibt, was tiber das Hetero-
gene ausgesagt werden soll — namlich dass es begriftlich unfassbar ist. Das

fithrt dann aber zu der Einsicht, dass die begrifflich diskursive Bestimmung

354

Insofern dhnelt de Mans Allegoriebegriff mit Lyotards Begriff des Erhabenen, der
ebenfalls Sinnzerfall und Aporie meint.

355

Zur Form dieses Arguments vgl. Apel 1976, 273.



256

der Welt letztlich doch der asthetischen Erfahrung vorgelagert ist. Kunst
illustriert damit nur das, was der begrifflichen Einsicht auch zuganglich ist.
Eine Bevorzugung des Nicht-Begrifflichen kann daher — auch im Bereich
der Kunstphilosophie — nicht von einem begriindeten Standpunkt aus ge-
schehen.

Ein zweiter Einwand zielt auf die Ausdehnung des Erfahrungsbegriffs: Die
Aisthesis ist keine spezifische Kunstwahrnehmung, sondern der Begriff der
,Aisthesis” wird so weit ausgedehnt, dass Wahrnehmung schlechthin ihr
untergeordnet ist. Aisthetische Verhaltnisse sind nicht fiir Kunst spezifisch,
die Kunst hat nach Welsch allenfalls eine exemplarische Funktion, da man
an ihr aisthetische Verhaltnisse besonders intensiv studieren kann.*® Es
handelt sich daher nur um eine quantitative Steigerung, mit der aber die
Besonderheit der Kunstwahrnehmung nicht zu begriinden ist. Lyotard und
Welsch versuchen zwar, das Spezifische von Kunst zu retten, da sie aber
Kunsterfahrung nicht hinreichend von anderen Formen der Wahrnehmung
abgrenzen, kann dies nicht gelingen.

Auch gegen die poststrukturalistischen Theorien konnen einige grundle-
gende Einwande geltend gemacht werden: Zunachst soll die poststruktura-
listische Kritik der Sinnkoharenz oder Sinnkonstanz diskutiert werden, die
zu einem radikalen Bedeutungsrelativismus fiihrt, der mit der hegelschen
Idee eines objektiven Begriffssystems unvereinbar ist. Gegen diese These
wenden Goebel/Miiller ein, dass die poststrukturalistische Philosophie und
Literaturtheorie nicht erkldaren konne, was es heiffe und wie es moglich sei,
Zeichen zu verstehen. Auch ihr sei es deshalb nicht gelungen, das Bedeu-
tungsproblem in den Griff zu bekommen. Das Bedeutungsproblem miisse
aber eine Losung besitzen, sonst liefse es sich nicht sinnvoll formulieren,
sonst konnte auch Derrida seinen Bedeutungsskeptizismus nicht verstand-
lich machen. Die Existenz eines objektiven Begriffssystems konne daher als
transzendentale Bedingung eines materialen Zeichensystems angesehen

werden.>’

356 Analog kann zu Lyotard argumentiert werden.

37 Vgl. Goebel/Miiller 2007, 21.



257

Ahnliche grundlegende Einwinde kdnnen gegen die Auflosung der Idee
der Wahrheit erhoben werden: Die Erkenntnis, dass es um die Wahrheit so
und nicht anders bestellt ist, erhebt selbst einen uneingestandenen allge-
meinen Wahrheitsanspruch. Die Poststrukturalisten geraten daher in un-
aufhebbare Selbstwiderspriiche zwischen ihren Aussagen und dem implizit

dahinterstehenden Anspruch.*®

Dariiber hinaus scheint die poststrukturalistische Fassung des Werkbegriffs
in wesentlichen Hinsichten ein traditionelles Textmodell zu bestatigen und
die alte Vorstellung von einer ontologischen Autonomie des Kunstwerks zu
erneuern. So spricht beispielsweise Paul de Man davon, dass ein Kennzei-
chen von Literarizitat gerade der aporetische Selbstbezug der Sprache sei,
der oben beschrieben wurde. Dieser , self-reflecting mirror-effect” sei dieje-
nige Eigenschaft, die ,the work of literature in its essence” (de Man 1983,
17) charakterisiere. Auf einer Metaebene ist die aporetische Bedeutung
eines Textes gar nicht mehr aporetisch, sondern hat eine einfache Funktion
— namlich ,Selbstreflexion’. Die Selbstreflexion des literarischen Textes gilt
als ein Prozess, durch den literarische Werke ihrer Beschaffenheit gewahr
werden und damit zugleich ihre Autonomie behaupten. Damit jedoch
bestatigt de Man die alte Vorstellung vom autonomen Kunstwerk.

5.7 Die Aktualitit des hegelschen Ansatzes

Die wichtigsten Tendenzen der Entwicklung der neueren Asthetik wurden
skizziert und die Griinde fiir ihre Abgrenzung von Hegel genannt. Bei der
Darstellung dieser Entwicklung wurden zwei Richtungen unterschieden:
Heideggers und Adornos dsthetische Konzepte sehen sich noch den traditi-
onellen Ideen von Wahrheitsanspruch und Werkgebundenheit der Kunst
verpflichtet, wahrend erfahrungsasthetische, performanztheoretische,
sprachanalytische und postmoderne Positionen sich von der Idee der
Wahrheit der Kunst, der Werkgebundenheit der Kunst und der Moglichkeit

einer Bestimmbarkeit des Kunstbegriffs verabschieden.

358

Zur Form dieses Arguments vgl. Wandschneider 1995, 18.



258

Es hat sich gezeigt, dass die von den unterschiedlichen Theorien vorge-
brachten Kritikpunkte nicht wirklich tiberzeugend Hegels kunstphilosophi-
sches Konzept widerlegt haben.

Im Einzelnen: Die Forderung rezeptionstheoretischer Ansatze, den Begriff
der &sthetischen Erfahrung zum Grundbegriff der Asthetik zu machen, hat
sich als nicht haltbar erwiesen. Eine Einschrinkung der Asthetik auf eine
Rezeptionstheorie  ist nicht moglich, da aus einer reinen
Rezipientenperspektive weder ein angemessener Begriff von Kunsterfah-
rung noch ein Begriff des Kunstwerks gewonnen werden kann. Dartiber
hinaus konnte verdeutlicht werden, dass die Frage nach der Wahrheit der
Kunst nicht, wie von erfahrungsasthetischen und postmodernen Positionen
gefordert, einfach abgewiesen werden kann, sondern nach wie vor begriin-
det ist. Daraus ergibt sich, dass eine philosophische Unterordnung der
Vernunft im Bereich der Kunstphilosophie unter andere Vermogen nicht
wahr sein kann, weil sie selbst rational begriindet werden muss. Es konnte
gezeigt werden, dass die Kunstphilosophie auf einen Werkbegriff nicht
verzichten kann. Weiterhin wurde dargelegt, dass die Unterscheidung von
Kunst und Nicht-Kunst zweifellos sinnvoll ist.

So konnte herausgestellt werden, dass weder die Frage nach dem Wesen
der Kunst noch die nach der Wahrheit der Kunst als unsinnig zurtickge-
wiesen werden kann und Kunstphilosophie unaufhebbar an den Werkbe-
griff gebunden ist. Damit riickt Hegels Konzept in den Blick, das die Viel-
falt und den Wandel der Kunst in den Begriff von Kunst einschlief3t.

Die allgemeinen Forderungen, die sich an eine zeitgemafle Kunstphiloso-
phie aus den bisherigen Uberlegungen ergeben und auf Hegels Asthetik

verweisen, werden nun in aller Kiirze genannt:

Als erste und wichtigste Konsequenz angesichts der Dominanz des rezep-
tionsorientierten Paradigmas der gegenwirtigen Asthetik ergibt sich die
Forderung nach einer Neubesinnung auf ein werkdisthetisches Paradigma.
Die Beschriankung der Asthetik auf Rezeptionstheorie ist, wie gezeigt wur-
de, nicht zu verteidigen. Ebenso ist die Forderung abzulehnen, den Werk-

begriff durch prasenztheoretische Kategorien wie ,Performativitat’ oder



259

,Ereignis’ zu ersetzen, da die zugrunde liegenden Pramisse, die von einem

grundsatzlichen Wandel in den Kiinsten ausgeht, nicht haltbar ist.

Da der Skeptizismus, den neue Theorieansatze gegentiber der Wahrheitsas-
thetik hegen, zuriickgewiesen werden konnte, ergibt sich zweitens die
Forderung, die Wahrheitsasthetik wieder in ihr Recht zu setzen.

Insbesondere aus dem Scheitern der analytischen Kunstdefinitionen ergibt
sich drittens die Forderung, den Kunstbegriff ganzheitlich und systematisch
zu explizieren. Das heifst, eine Kunsttheorie sollte das gesamte Phanomen
der Kunst einschliefdlich aller seiner Wirklichkeitsaspekte in den Blick neh-

men, um tiber unterschiedliche Phanomene Auskunft geben zu konnen.

Eine systematische Kunsttheorie in der Nachfolge Hegels kann diesen Be-
dingungen gentigen, insofern sie beansprucht, alle Aspekte, in denen Kunst
thematisch wird, in einen geschlossenen systematischen Zusammenhang zu
bringen. Hegel versucht ein philosophisches Fundament fiir die Entwick-
lung der Kiinste in der Geschichte bereitzustellen und die gesellschaftliche
Rolle und Funktion von Kunst zu bestimmen. Er entwickelt also einen
Kunstbegriff, der nicht durch einen Verweis auf gemeinsame Wahrneh-
mungsqualitdten von Kunstwerken zustande kommt, sondern durch ihre
spezifische Erkenntnisfunktion. Dadurch kann ein Kunstbegriff etabliert
werden, der die Vielfalt und den Wandel der Kunst einschliefst. Dartiber
hinaus kann Hegels Werkbegriff fiir gegenwartige Diskussionen fruchtbar
gemacht werden, da er auf einem Werkidentititsmodell basiert, das Nega-
tivitat, Dissonanzen und Prozesshaftigkeit einbezieht. Die Argumente zu-
gunsten einer systematischen Kunstphilosophie, wie sie von Hegel ange-
strebt wurde, sind also auch heute noch aktuell, sodass die Riickbesinnung
auf Hegel durchaus eine ernst zu nehmende Option fiir die gegenwartige
Asthetik ist.

Es ist nicht falsch, sich der historischen Leistung Hegels zuzuwenden, auch
wenn dies nicht heifSen soll, kritiklos zu Hegels kunstphilosophischen An-
sichten zuriickzukehren. Dazu musste sich die vorliegende Untersuchung
insbesondere mit der These vom Vergangenheitscharakter der Kunst ausei-

nandersetzen. Gerade Hegels Kunstphilosophie bietet sowohl interessante



260

als auch heute noch aktuelle Einsichten in das Wesen der Kunst, von denen
zugleich zu sehen ist, wie sie in der der Kunstphilosophie vorgelagerten
Theorie der Logik fundiert sind.



261

6. FAZIT

Die vorliegende Arbeit hat Hegels Kunstwerkbegriff unter dem Aspekt
seiner Fundierung in der Wissenschaft der Logik kritisch analysiert und auf
seine Aktualitat hin befragt. Es ging aber nicht nur darum, Hegels Kunst-
begriff kritisch zu rekonstruieren. Ein weiteres Anliegen dieser Arbeit be-
steht darin, zu verdeutlichen, dass Hegels Asthetik sich als ernst zu neh-

mende Alternative jenseits der neueren Asthetiktheorien anbietet.

Zunachst wurden Hegels Wahrheitsbegriff und Geistbegriff diskutiert, um
aufzuzeigen, wie Hegel seine kunstphilosophischen Aussagen in einer vor-
gelagerten Wissenschaft des Logischen und einer Philosophie des Geistes
fundiert (Kapitel 2). Diese Uberlegungen helfen, Hegels Begriff der Kunst
als Wissen der Wahrheit zu erortern und Hegels Option fiir diese Position
grundsatzlich zu rekonstruieren und zu plausibilisieren. Allerdings musste
dazu noch ein wesentlicher Kritikpunkt an Hegels Argumentation disku-
tiert werden: die These vom Vergangenheitscharakter der Kunst. Es wurde
dargelegt, dass die These vom Vergangenheitscharakter der Kunst zurtick-
gewiesen werden kann, ohne sich grundsatzlich von Hegels Position zu

verabschieden.

Die vorliegende Analyse hat ans Licht gebracht, dass die Starke von Hegels
Kunstphilosophie im Wesentlichen darin besteht, dass sie tiber einen be-
griindeten Kunstbegriff verfiigt. Der Kunstbegriff geht nicht als eine Vo-

raussetzung ein, sondern wird systematisch abgeleitet und legitimiert.

Das dritte Kapitel der Arbeit diskutierte die Struktur des Kunstwerks mit
Riickbezug auf die logische Kategorie des Begriffs. Die Philosophie des
absoluten Geistes, in der die Kunst von Hegel verortet wird, ist als dritter
und damit hochster Teil der Geistphilosophie so konzipiert, dass sie der
Begriffslogik als hochstem Teil der Logik korrespondiert. Dies gibt beson-
deren Aufschluss iiber die Moglichkeiten einer Deutung der Kunst aus der
Perspektive einer vorgeschalteten Theorie der Logik. Hegel versteht das
Kunstwerk als Realisierung des logischen Begriffs. Hegels Theorie des
Begriffs wurde zunachst rekonstruiert, um die Besonderheit einer begriffli-
chen Identitat ndaher fassen zu konnen. Die Kategorie des Begriffs ist, wie



262

dargestellt wurde, zugleich der Schliissel fiir Hegels Kunstphilosophie
insgesamt wie auch zur Deutung des Kunstwerks. In seiner Theorie der
Bestimmtheit des Ideals zeigt sich Hegels Bemiihen, die Struktur des
Kunstwerks von der Struktur des Begriffs her zu interpretieren. Auf dieser
Grundlage konnte herausgearbeitet werden, dass sich die Struktur des
Kunstwerks durch einen ,negativen Selbstbezug’ auszeichnet. So wurde ein
Werkbegriff etabliert, der in der Lage ist, moderne Kunstformen zu inte-
grieren. Damit ist Hegels Theorie zweifellos anschlussfahig an aktuelle

Debatten iiber die philosophische Herausforderung moderner Kunst.

Im vierten Kapitel wurden dann die Konsequenzen von Hegels Fassung
des Begriffs fiir den Begriff der Kunst und die Entwicklung der Kunstfor-
men dargestellt. Zunachst wurde kurz skizziert, inwiefern die Gliederung
der Kunstphilosophie insgesamt den Momenten des Begriffs folgt. Sodann
wurde die Entwicklung der Kunstformen untersucht. Dabei wurden die
historische Ausdifferenzierung des Kunstbegriffs und die systematisch-
begriffliche Einteilung der drei Kunstformen unterschieden. Hegels Kunst-
begritf erwies sich grundsatzlich als durchaus tiberzeugend, da er nicht
statisch und tiberzeitlich gefasst wird, sondern nur vor dem Hintergrund
der geschichtlichen Kunstentwicklung.

Einige Kritikpunkte waren an Hegels Argumentation anzubringen: Sie
weist nicht nur einige offenkundige Inkonsistenzen auf, sondern auch He-
gels Vorstellung eines hierarchischen Fortschritts im Bereich der Kulturge-
schichte, auf deren oberster Stufe die christlich-abendlandische Kultur
steht, muss aus heutiger Sicht Kritik erregen. Des Weiteren wurde gezeigt,
dass die Kunstformen nur eine sehr grobe Einteilung historischer Epochen
der Kunstgeschichte ermdglichen. Daher sind die Kunstformen zwar histo-
risch  ausgebildet,  funktionieren = aber  nicht  wirklich  als

Epochenbezeichnungen in der Kunstgeschichte.

Mit der Analyse der systematisch-begrifflichen Einteilung der Kunstformen
konnte dargelegt werden, dass die Kunstformen unterschiedliche Formen
von Selbstreflexivitat realisieren. Dartiber hinaus wurde herausgearbeitet,
dass Hegel in der Theorie der romantischen Kunst in gewisser Weise schon

vorweggenommen hat, was wir heute als Charakteristika der modernen



263

Kunst ansehen. Die das Denken Hegels kennzeichnende Modernitat machte
es dieser Arbeit auch moglich, Hegels Theorie anzuwenden auf die Kunst
des 20. Jahrhunderts. So konnte am Beispiel einer konkreten Kunstbetrach-
tung gezeigt werden, dass die Theorie der romantischen Kunst auch als
Modell fiir solche Kunstformen dienen kann, denen scheinbar kein ,Werk’

in traditionellem Sinne mehr zugrunde liegt.

Das letzte Kapitel hat sich mit der Rezeption der Hegelschen Asthetik im
20. Jahrhundert auseinandergesetzt. Die neuere Asthetik, so die These, hat
sich von Hegels Paradigmen abgewendet — weder Hegels Kunstbegriff, der
Kunst als ein ,Wissen der Wahrheit’ versteht, noch Hegels Werkbegriff
scheinen heute noch aktuell zu sein. Die neueren Strémungen in der Asthe-
tik wurden idealtypisch dargestellt, ihre Kritikpunkte an Hegel wurden
zusammengetragen und diskutiert. Dabei wurden zwei grundsatzliche
Richtungen unterschieden: Heideggers und Adornos Positionen, die noch
an Wahrheitsfunktion und Werkbegriff als Grundlage der Asthetik festhal-
ten, wurden von neueren erfahrungsasthetischen, performanz-
theoretischen, sprachanalytischen und postmodernen Ansatzen abgegrenzt,
die sich von diesen Paradigmen grundsatzlich verabschieden.

Zunachst wurde gezeigt, dass sowohl Heidegger als auch Adorno sich
nicht von hegelschen Pramissen und Kategorien losen konnten. Dann wur-
de begriindet, dass an erfahrungsasthetischen, performanztheoretischen,
sprachanalytischen und postmodernen Paradigmen orientierte Positionen
ihre Ziele nicht einzuldsen vermdgen. Die moderne Asthetik konnte ihrer-
seits von Hegel her kritisiert werden: Der Verzicht auf eine Wahrheitsorien-
tierung und ein werkasthetisches Paradigma erwies sich als entscheidender
Mangel neuerer Asthetiktheorien, der nicht zuletzt mit einem einge-

schrankten Verstandnis dieser Begriffe zusammenhangt.

Das Kapitel zur Kritik der neueren Asthetik hat daher die Widerspriich-
lichkeit dieser Positionen aufgewiesen und fiir eine Riickkehr zu einer
Werks- und Wahrheitsasthetik argumentiert. Auch Definitionsversuche des
Kunstbegriffs in der sprachanalytischen Asthetik wurden als einseitig ver-

worfen und es wurde dargelegt, dass nur ein ganzheitlicher, systematischer



264

Ansatz vermag, verschiedene Anspriiche an die Definition des Kunstwerks
konsistent zu integrieren.

Diese Arbeit hat an der hegelschen Kunstphilosophie die Moglichkeiten
eines solchen Ansatzes fiir die Asthetik diskutiert. Denn Hegels Philoso-
phie des Kunstwerks ist das Paradigma einer systematischen Asthetik, die
den Anspruch erhebt, die Bestimmung des Kunstwerkbegriffs umfassend
zu begriinden. Ein Riickgriff auf Hegel hat die wichtigsten Argumente fiir
einen solchen Ansatz deutlich werden lassen, insbesondere, da sich Hegels
Fassung des Kunstwerkbegriffs als philosophisch iiberzeugend und offen
fiir die Integration moderner Kunstformen erwiesen hat.

Die Arbeit strebte durch die Analyse von Hegels Kunstwerkbegriff an, den
Anstof$ zu geben, sich auch heute wieder werkasthetischen Fragestellungen
zu widmen — um so ein wichtiges Desiderat der Asthetik zu beheben. So
konnte gezeigt werden, dass ein Riickgriff auf Hegel auch fiir die aktuelle

Asthetikdebatte ein fruchtbarer Ausgangspunkt ist.



265

LITERATUR

Georg Wilhelm Friedrich Hegel

—  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Hegel: Werke in 20 Banden. Auf der
Grundlage der Werke von 1832-1845. Hg. von Moldenhauer,
E./Michel, K.M. Frankfurt a. M. 1993

—  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie
der Kunst. Hg. von Gethmann-Siefert, Annemarie. Hamburg 2003
[Hegel (Hotho)]

—  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Philosophie der Kunst oder Asthetik.
Nach Hegel. Im Sommer 1826. Mitschrift Friedrich Carl Herrmann,
Victor von Kehler. Hg. von Gethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-
Plotnikov, Bernadette. Miinchen 2004

—  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Philosophie der Kunst. Vorlesung
von 1826. Hg. von Gethmann-Siefert, Annemarie/Kwon, Jeong-
Im/Berr, Karsten. Frankfurt a. M. 2005 [Hegel (von der Pforten)]

—  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung iiber die Asthetik. Berlin
1820/21. Eine Nachschrift. Hg. von Schneider, Helmut. Frankfurt am
Main 1995 [Hegel (Ascheberg)]

Sonstige Literatur

—  Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie. Frankfurt a. M. 1973

— Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem bescha-
digten Leben. Frankfurta. M. 1969

—  Adorno, Theodor W.: Nachgelassene Schriften. Abt. IV, Vorlesungen,
Band 13: Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit. Frankfurt a.
M. 2001

— Adorno, Theodor W.: Noten zur Literatur. Frankfurt a. M. 1974
—  Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie. Frankfurt a. M. 1976

—  Aristoteles: Vom Himmel. Von der Seele. Von der Dichtkunst. Uber-
setzt, herausgegeben und mit einer Vorbemerkung versehen von Olof
Gigon. Miinchen 1983



266

Arndt, Andreas/Bal, Karol/Ottmann, Henning: Die Kunst der Politik —
die Politik der Kunst, Bd. I. Hegel-Jahrbuch 1999. Berlin 2000

Arndt, Andreas/Bal, Karol/Ottmann, Henning: Die Kunst der Politik —
die Politik der Kunst, Bd. II. Hegel-Jahrbuch 2000. Berlin 2000

Baberowski, Jorg: Der Sinn der Geschichte. Geschichtstheorien von
Hegel bis Foucault. Miinchen 2005

Barthes, Roland: Das semiologische Abenteuer. Frankfurt a. M. 1985
Barthes, Roland: Kritik und Wahrheit. Frankfurt a. M. 1967
Barthes, Roland: S/Z. Frankfurt a. M. 1987

Beardsley, Monroe C.: Aesthetics. Problems in the Philosophy of Criti-
cism. New York 1958

Bensch, Georg: Vom Kunstwerk zum &sthetischen Objekt. Zur Ge-
schichte der phanomenologischen Asthetik. Miinchen 1994

Bertram, Georg W.: Kunst. Eine philosophische Einfithrung. Stuttgart
2005

Betzler, Monika: Danto. In: Nida-Riimelin, Julian/Betzler, Monika
(Hg.): Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegen-
wart in Einzeldarstellungen. Stuttgart 1998, S. 189-197

Bilan, Sahidi Maman: Die ,Idee” in Hegels , Wissenschaft der Logik”.
Rekonstruktion und Interpretation der Begriffslogik. Diss. Aachen
2001

Bluhm, Roland/Schmticker, Reinold (Hg.): Kunst und Kunstbegriff.
Der Streit um die Grundlagen der Asthetik. Paderborn 2002

Bodammer, Theodor: Hegels Deutung der Sprache. Interpretationen
zu Hegels Auerungen iiber die Sprache. Hamburg 1969

Bohme, Gernot: Aisthetik. Vorlesungen tiber Asthetik als allgemeine
Wahrnehmungslehre. Miinchen 2001

Bohme, Gernot: Atmosphare. Essay zur neuen Asthetik. Frankfurt
a. M. 1995



267

Bradl, Beate: Die Autonomie des Schonen. In: Gethmann-Siefert, An-
nemarie u. a. (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst und die
Bestimmung der Kiinste. Miinchen 2005, S. 77-96

Bradl, Beate: Die Rationalitat des Schonen bei Kant und Hegel. Miin-
chen 1998

Bubner, Riidiger: Asthetische Erfahrung. Frankfurt a. M. 1989

Bungay, Stephen: Beauty and Truth. A Study of Hegel’s Aesthetics.
New York 1987

Carroll, Noél: Theorizing the Moving Image. Cambridge 1996

Cobben, Paul/Cruysbergs, Paul/Jonkers, Peter u.a. (Hg.): Hegel-
Lexikon. Darmstadt 2006

Culler, Jonathan: Literaturtheorie. Eine kurze Einfiihrung. Stuttgart
2002

Danto, Arthur C.: Die philosophische Entmiindigung der Kunst. Miin-
chen 1993

Danto, Arthur C.: Die Verklarung des Gewohnlichen. Eine Philosophie
der Kunst. Frankfurt a. M. 1991

Danto, Arthur C.: Kunst nach dem Ende der Kunst. Miinchen 1996
Davies, Stephen: Definitions of Art. New York 1991
de Man, Paul: Allegorien des Lesens. Frankfurt a. M. 1988

de Man, Paul: Ideologie des Asthetischen. Hg. von Christoph Menke.
Frankfurt a. M. 1993

de Vos, Lu: Die Bestimmung des Ideals. Vorbemerkungen zur Logik
der Asthetik. In: Gethmann-Siefert, Annemarie u. a. (Hg.): Die ge-
schichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der Kiinste.
Minchen 2005, S. 41-52

Demand, Christian: Die Beschamung der Philister. Wie die Kunst sich
der Kritik entledigte. Hannover 2003

Derrida, Jaques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a. M. 1976
Derrida, Jaques: Randgange der Philosophie. Wien 1988



268

Dewey, John: Kunst als Erfahrung. Frankfurt a. M. 1980)
Dickie, George: Art and the Aesthetic. Ithaca 1974

Driie, Hermann: IV Die Philosophie des Geistes (§§ 377-577). In: ders.
(Hg.): Hegels ,, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften”.
Ein Kommentar zum Systemgrundriss. Frankfurt a. M. 2000, S. 206-289

Diising, Klaus: Das Problem der Subjektivitat in Hegels Logik. Hegel-
Studien, Beiheft 15. Bonn 1976

Eco, Umberto: Das offene Kunstwerk. Frankfurt a. M. 1977

Eichel, Christine: Vom Ermatten der Avantgarde zur Vernetzung der
Kiinste. Perspektiven einer interdisziplindren Asthetik im Spatwerk
Theodor W. Adornos. Frankfurt a. M. 1993

Esser, Andrea Marlen: Kunst als Symbol. Die Struktur asthetischer
Reflexion in Kants Theorie des Schonen. Miinchen 1997

Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualitat des Schonen. Stuttgart 1977

Gadamer, Hans-Georg: Zur Einfithrung. In: Heidegger, Martin: Der
Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1999, S. 93-114

Gallie, W. B.: The Function of Philosophical Aesthetics. In: Mind 57
(1948), S. 302-321

Gasché, Rodolphe: The Theory of Natural Beauty and its Evil Star:
Kant, Hegel, Adorno. In: Research in Phenomenology 32 (2002), S. 103-
122

Gethmann-Siefert, Annemarie/de Vos, Lu/Collenberg-Plotnikov, Ber-
nadette (Hg.): Die Geschichtlichkeit der Kunst und die Bestimmung
der Kiinste. Miinchen 2002

Gethmann-Siefert, Annemarie/Poggeler, Otto (Hg.): Welt und Wirkung
von Hegels Asthetik. Hegel-Studien, Beiheft 27. Bonn 1986

Gethmann-Siefert, Annemarie: Die Funktion der Kunst in der Ge-
schichte. Hegel-Studien, Beiheft 24. Bonn 1984

Gethmann-Siefert, Annemarie: Einfithrung in die Asthetik. Miinchen
1995



269

Gethmann-Siefert, Annemarie: Einfithrung in Hegels Asthetik. Miin-
chen 2005

Gethmann-Siefert, Annemarie: Hegel iiber das Hassliche in der Kunst.
In: Arndt, Andreas/Bal, Karol/Ottmann, Henning: Die Kunst der Poli-
tik — die Politik der Kunst, Bd. II. Hegel-Jahrbuch 2000. Berlin 2000,
S.21-41

Gethmann-Siefert, Annemarie: Hegels These vom Ende der Kunst und
der , Klassizismus” der Asthetik. In: Hegel-Studien 19. Bonn 1984,
S. 205-258

Goebel, Bernd/Miiller, Fernando Suarez (Hg.): Kritik der postmoder-
nen Vernunft. Uber Derrida, Foucault und andere zeitgenossische
Denker. Darmstadt 2007

Goodman, Nelson: Sprachen der Kunst. Ein Ansatz zu einer Symbol-
theorie. Frankfurt a. M. 1997

Goodman, Nelson: Weisen der Welterzeugung. Frankfurt a. M. 1984

Greimas, A. ].: Maupassant. La sémiotique du texte: exercises
pratiques. Paris 1976

Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen. Frankfurt a. M. 1985

Halbig, Christoph/Quante, Michael/Siep, Ludwig: Hegels Erbe. Frank-
furt a. M. 2004

Hamburger, Kate: Die Logik der Dichtung. Stuttgart 19944
Hamburger, Kite: Wahrheit und Asthetische Wahrheit. Stuttgart 1979

Hauskeller, Michael (Hg.): Was das Schone sei. Klassische Texte von
Platon bis Adorno. Miinchen 19993

Hauskeller, Michael: Was ist Kunst? Positionen der Asthetik von Pla-
ton bis Adorno. Miinchen 20047

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1999
(Nachdr.)

Helferich, Christoph: Kunst und Subjektivitat in Hegels Asthetik.
Kronberg 1976



270

Henrich, Dieter/Iser, Wolfgang: Theorien der Kunst. Frankfurt a. M.
1982

Henrich, Dieter/Solbach, Renate: Zukunft im Enden. Dieter Henrich im
Gesprach mit Renate Solbach. Online-Ausgabe des Jahrbuchs fiir eu-
ropaische Prozesse 7. Jg., 2008.

URL: http://www.iablis.de/iablis_t/2008/henrich08.html, zuletzt abge-
rufen am 17.08.2010

Hespe, Franz/Tuschling, Burkhard (Hg.): Psychologie und Anthropo-
logie oder Philosophie des Geistes. Beitrage zu einer Hegel-Tagung in
Marburg 1989. Stuttgart-Bad Cannstatt 1991

Hespe, Franz: System und Funktion der Philosophie des subjektiven
Geistes. In: Hespe, Franz/Tuschling, Burkhard (Hg.): Psychologie und
Anthropologie oder Philosophie des Geistes. Beitrdge zu einer Hegel-
Tagung in Marburg 1989. Stuttgart-Bad Cannstatt 1991, S. 490-521

Hilmer, Brigitte: Kunst als verkorperte Bedeutung. In: Gethmann-
Siefert, Annemarie u. a. (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst
und die Bestimmung der Kiinste. Miinchen 2005, S. 53-66

Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst. Ham-
burg 1997

Hilmer, Brigitte: Wie ist moderne Kunst moglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der Kunst.
In: Schroter, Hartmut (Hg.): Technik und Kunst. Heidegger: Adorno.
Miinster 1988, S. 86-96

Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philosophie
Hegels. Frankfurt a. M. 1978

Hosle, Vittorio: Hegels System. Der Idealismus der Subjektivitat und
das Problem der Intersubjektivitat. Ungekiirzte Studienausgabe. Ham-
burg 1988

Huhn, Thomas: Adorno’s Aesthetics of Illusion. In: The Journal of
Aesthetics and Art Criticism 44 (1985), S. 181-190

Jaeger, Petra/Liithe, Rudolf: Distanz und Nahe. Reflexionen und Ana-
lysen zur Kunst der Gegenwart. Wiirzburg 1983



271

Jaeschke, Walter: Kunst und Religion. Uberlegungen zu ihrer geistphi-
losophischen Grundlegung. In: Gethmann-Siefert, Annemarie u. a.
(Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung
der Kuinste. Miinchen 2005, S. 97-108

Jahnig, Dieter: Hegel und die These vom ,Verlust der Mitte’. In: Speng-
ler -Studien. Festgabe fiir Manfred Schroter zum 85. Geburtstag. Miin-
chen 1965, S. 147-176

Jamme, Christoph (Hg.): Kunst und Geschichte im Zeitalter Hegels.
Hamburg 1996

Jaufs, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schonen Kiinste. Grenzpha-
nomene des Asthetischen. Miinchen 1968

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hg. von Wilhelm
Weischedel, Theorie-Werkausgabe Bd. IIl und IV. Frankfurt a. M. 1968

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Hg. von Wilhelm Weischedel.
Theorie-Werkausgabe Bd. IX und X. Frankfurt a. M. 1968

Kern, Andrea: Schone Lust. Eine Theorie der asthetischen Erfahrung
nach Kant. Frankfurt a. M. 2000

Klein, Gabriele/Sting, Wolfgang: Performance. Positionen zur zeitge-

nossischen szenischen Kunst. Bielefeld 2005

Kleinmann, Bernd/Schmiicker, Reinold (Hg.): Wozu Kunst? Die Frage
nach ihrer Funktion. Darmstadt 2001

Koppe, Franz: Grundbegriffe der Asthetik. O. O. u. 0. ].

Korfer, Elisabeth: Abwesen entbirgt Anwesen. Heideggers Deutung
der bildenden Kunst der Moderne. Bonn 2008

Kulenkampff, Jens: Metaphysik und Asthetik: Kant zum Beispiel. In:
Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth: Falsche Gegensatze. Zeitgenossische
Positionen zur philosophischen Asthetik. Frankfurt a. M. 2002

Kipper, Joachim/Menke, Christoph: Dimensionen asthetischer Erfah-
rung. Frankfurt a. M. 2003

Kutschera, Franz: Asthetik. Berlin, New York 1989



272

Kwon, Dae-Joong: Das Ende der Kunst. Analyse und Kritik der Vo-
raussetzungen von Hegels These. Wiirzburg 2004

Kwon, Jeong-Im: Hegels Bestimmung der Kunst. Die Bedeutung der
symbolischen Kunstform in Hegels Asthetik. Miinchen 2001

Levinson, Jerrold: Music, Art, and Metaphysics. Essays in Philosophi-
cal Aesthetics. Ithaca, London 1990

Lichte-Fischer, Erika: Asthetik des Performativen. Frankfurt am Main
2004

Liessmann, Konrad Paul: Ohne Mitleid. Zum Begriff der Distanz als
asthetische Kategorie mit standiger Riicksicht auf Theodor W. Adorno.
Wien 1991

Liessmann, Konrad Paul: Philosophie der modernen Kunst. Wien 1999

Lindner, Burkhardt/Liidke, W. Martin (Hg.): Materialien zur astheti-
schen Theorie Th. W. Adornos. Konstruktion der Moderne. Frankfurt
a. M. 1980

Liideking, Karlheinz: Analytische Philosophie der Kunst. Frankfurt
a. M. 1988

Lyotard, Jean-Francois: Das postmoderne Wissen. Graz, Wien 1986

Lyotard, Jean-Francois: Das Erhabene und die Avantgarde«, in: Mer-
kur 424 (1984), S. 151-164

Lyotard, Jean-Francois: Die Analytik des Erhabenen. Miinchen 1994
Majetschak, Stefan: Asthetik zur Einfithrung. Hamburg 2007

Marquard, Odo: Zur Bedeutung der Theorie des Unbewussten fiir eine
Theorie der nicht mehr schonen Kunst. In: Jaufs, Hans Robert (Hg.):
Die nicht mehr schénen Kiinste. Grenzphidnomene des Asthetischen.
Minchen 1968, S. 343-374

McTaggart, John/McTaggart, Ellis: A commentary on Hegel’s Logic.
New York 1964

Melaney, William D.: Art as a Form of Negative Dialectics: “Theory” in
Adorno’s Aesthetic Theory. In: The Journal of Speculative Philosophy
IX/1 (1997), S. 40-52



273

Menke, Christoph: Die Reflexion im Asthetischen. In: Zeitschrift fiir
Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 46/2 (2001), S. 161-174

Mersch, Dieter: Aura und Ereignis. Frankfurt a. M. 2002

Mersch, Dieter: Die Kunst des Performativen und die Performativitat
der Kiinste. In: Klein, Gabriele/Sting, Wolfgang: Performance. Positio-
nen zur zeitgendssischen szenischen Kunst. Bielefeld 2005, S. 33-51

Mure, Geoffrey Reginald Gilchrist: A study of Hegel’s Logic. Oxford
1950

Mure, Geoffrey Reginald Gilchrist: The Philosophy of Hegel. New
York, Toronto 1965

Nietzsche, Friedrich: Uber Wahrheit und Liige im aulermoralischen
Sinn. In: Werke Band 5. Miinchen 1980

Osborne, Harold: What Is a Work of Art? In: Bender, John W./Blocker,
Gene H. (Hg.): Contemporary Philosophy of Art. Readings in Analytic
Aesthetics. Englewood Cliffs (N. J.) 1991, S. 225-231

Otto, Marcus: Asthetische Wertschitzung. Bausteine zu einer Theorie
des Asthetischen. Berlin 1993

Padl, Gébor: Was ist schén? Asthetik und Erkenntnis. Wiirzburg 2003

Paetzold, Heinz: Asthetik der neueren Moderne. Sinnlichkeit und
Reflexion in der konzeptionellen Kunst der Gegenwart. Stuttgart 1990

Paetzold, Heinz: Asthetik des deutschen Idealismus. Wiesbaden 1983

Pauen, Michael: Die Wissenschaft vom Schonen. Kunstpsychologie
und Asthetik der Moderne. In: Zeitschrift fiir philosophische For-
schung 49/1 (1995), S. 54-75

Pefia Aguado, Maria Isabel: Asthetik des Erhabenen. Burke, Kant,
Adorno, Lyotard. Wien 1994

Peperzak, Adriaan: Hegels praktische Philosophie. Stuttgart-Bad
Cannstatt 1991

Peperzak, Adriaan: Selbsterkenntnis des Absoluten. Grundlinien der
Hegelschen Philosophie des Geistes. 1987



274

Peres, Constanze: Die Struktur der Kunst in Hegels Asthetik. Bonn
1983

Petrus, Klaus: Was sind Kunstwerke? Grundziige einer Konstitutions-
theorie der Kunst. In: Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunst-
wissenschaft 47/2 (2002), S. 217-236

Poggeler, Otto: Die Entstehung von Hegels Asthetik in Jena. In: Hegel-
Studien, Beiheft 20. Hg. von Dieter Henrich, Klaus Diising. Bonn 1980,
S. 249-270

Pries, Christine (Hg.): Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und
Grofsenwahn. Weinheim 1989

Rebentisch, Juliane: Asthetik der Installation. Frankfurt a. M. 2003

Rebentisch, Juliane: Autonomie? Autonomie!. Asthetische Erfahrung
heute. In: Sonderforschungsbereich 626 (Hg.): Asthetische Erfahrung:
Gegenstande, Konzepte, Geschichtlichkeit. Berlin 2006.

URL: http://www.stb626.de/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahru
ng/aufsaetze/rebentisch.pdf, zuletzt abgerufen am 10. 02. 2009

Reicher, Maria E.: Einfiihrung in die philosophische Asthetik. Dar-
mstadt 2005

Roche, Mark William: Die Moral der Kunst. Uber Literatur und Ethik.
Miunchen 2002

Rosenkranz, Karl: Asthetik des Hasslichen. Hg. und mit einem Nach-
wort von Dieter Kliche. Leipzig 19962

Rosenkranz, Karl: Kritische Erlauterungen des Hegel schen Systems.
Reprographischer Nachdruck des Ausgabe Konigsberg 1840. Hildes-
heim 1964

Rotzer, Florian/Rogenhofer, Sara: Kunst machen? Gesprache und Es-
says. Miinchen 1990

Riihle, Volker: Transformationen der idealistischen Asthetik im Blick
auf Kant und Schelling — Kunsterfahrung im Spannungsfeld von Re-
flexion und Produktion. In: Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine
Kunstwissenschaft 47/2 (2002), S. 191-216



275

Sauerland, Karol: Einfithrung in die Asthetik Adornos. Berlin, New
York 1979

Scheer, Brigitte: Einfithrung in die philosophische Asthetik. Darmstadt
1997

Schelling, Friedrich: Samtliche Werke (I-XIV). Hg. von Karl Friedrich
August Schelling. Stuttgart, Augsburg 1856—-1861

Schiller, Friedrich: Samtliche Werke. Hg. von Gerhard Fricke und
Herbert G. Gopfert. Miinchen 19806

Schirmacher, Wolfgang: Nach dem Weltgericht. Hegel als Philosoph
des kiinstlichen Lebens.

URL: http://www.egs.edu/faculty/schirmacher/schirmacher-nach-dem-
weltgericht.html, zuletzt abgerufen am 10. 02. 2009

Schlegel, Friedrich: Charakteristiken und Kritiken (1796-1801). Kriti-
sche Friedrich-Schlegel-Ausgabe II. Herausgegeben und eingeleitet

von Hans Eichner. Miinchen, Paderborn, Wien 1967

Schmidt, Klaus J.: Riickzug der Kunst aus dem Aufieren in die Inner-
lichkeit. In: Wandschneider, Dieter (Hg.): Das Geistige und das Sinnli-
che in der Kunst. Asthetische Reflexion in der Perspektive des Deut-
schen Idealismus. Wiirzburg 2005, S. 95-112

Schmiicker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung. Miinchen 1998
Schnadelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Prob-
leme des Historismus. Freiburg, Miinchen 1974

Schnadelbach, Herbert: IV.3 Zweite Abteilung: Der objektive Geist (§§
483-552). In: Driie, Hermann u. a. (Hg.): Hegels ,, Enzyklopadie der phi-
losophischen Wissenschaften”. Ein Kommentar zum Systemgrundriss.
Frankfurt a. M. 2000, S. 289-316

Schnadelbach, Herbert: Vernunft und Geschichte. Vortrage und Ab-
handlungen. Frankfurt a. M. 1987

Schneider, Norbert: Geschichte der Asthetik von der Aufklirung bis
zur Postmoderne. Stuttgart 1997



276

Schroter, Hartmut (Hg.): Technik und Kunst. Heidegger: Adorno.
Miinster 1988

Schweppenhauser, Gerhard: Theodor W. Adorno zur Einfiihrung.
Hamburg 1996

Seel, Martin: Asthetik des Erscheinens. Frankfurt a. M. 2000
Seel, Martin: Eine Asthetik der Natur. Frankfurt a. M. 1991

Siegmund, Judith: Das Kunstwerk zwischen Produktion und Rezepti-
on. Zur Reichweite des Begriffs asthetische Erfahrung und zu seiner
reduktionistischen Fassung in rezeptionsasthetischen Theorien. In:
Sonderforschungsbereich 626 (Hg.): Asthetische Erfahrung: Gegen-
stainde, Konzepte, Geschichtlichkeit. Berlin 2006.

URL: http://www.sfb626.de/veroetfentlichungen/online/aesth_erfahru
ng/aufsaetze/siegmund.pdf, zuletzt abgerufen am 10. 02. 2009

Sonderegger, Ruth: Fiir eine Asthetik des Spiels. Frankfurt a. M. 2000

Spahn, Christian: Lebendiger Begriff — Begriffenes Leben. Zur Grund-
legung der Philosophie des Organischen bei G.W.F. Hegel. Wiirzburg
2007

Stederoth, Dirk: Hegels Philosophie des subjektiven Geistes. Ein

komparatorischer Kommentar. Berlin 2001

Strawson, Peter F.: Aesthetic Appraisal and Works of Art. In: The Ox-
ford Review 3 (1966), S. 5-13

Tegtmeyer, Henning: Formbezug und Weltbezug. Die Deutungsoffen-
heit der Kunst. Diss. Leipzig 2004

Theunissen, Michael: Begriff und Realitat. Hegels Authebung des
metaphysischen Wahrheitsbegriffs. In: Horstmann, Rolf-Peter (Hg.):
Seminar: Dialektik in der Philosophie Hegels. Frankfurt a. M. 1978,
S. 324-359

Theunissen, Michael: Hegels Lehre vom absoluten Geist als theolo-
gisch-politischer Traktat. Berlin 1970

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalyti-
sche Philosophie. Frankfurt a. M. 19905



277

Ullrich, Wolfgang: Heidegger. In: Nida-Riimelin, Julian/Betzler, Moni-
ka (Hg.): Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Ge-
genwart in Einzeldarstellungen. Stuttgart 1998, S. 377-385

Wagner, Frank Dietrich: Hegels Philosophie der Dichtung. Bonn 1974

Wandschneider, Dieter/Hosle, Vittorio: Die Entdufierung der Idee zur
Natur und ihre zeitliche Enthiillung als Geist bei Hegel. In: Hegel-
Studien 18 (1983), S. 173-199

Wandschneider, Dieter: Das Geistige und das Sinnliche in der Kunst.
Asthetische Reflexion in der Perspektive des Deutschen Idealismus.
Wiirzburg 2005

Wandschneider, Dieter: Das Problem der Entaufserung der Idee zur
Natur bei Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 1990, 25-33

Wandschneider, Dieter: Die Absolutheit des Logischen und das Sein
der Natur. Systematische Uberlegungen zum absolut-idealistischen
Ansatz Hegels. In: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung 39 (1985),
3-26

Wandschneider, Dieter: Die dialektische Notwendigkeit des Negativen
und ihre ethische Relevanz. In: Hegel-Jahrbuch 1987, S. 185-194

Wandschneider, Dieter: Grundziige einer Theorie der Dialektik. Re-
konstruktion und Revision dialektischer Kategorienentwicklung in
Hegels ,Wissenschaft der Logik’. Stuttgart 1995

Wandschneider, Dieter: Ist das System der Fundamentallogik ohne das
System der Fundamentallogik rekonstruierbar? In: Nagl, L., Langtha-
ler, R. (ed.): System der Philosophie. Festgabe fiir Hans-Dieter Klein.
Frankfurt/M. u.a. 2000, S. 225-240

Wandschneider, Dieter: Letztbegriindung und Dialektik. In: Diskurs
und Leidenschaft. Festschrift fiir Karl-Otto Apel zum 75. Geburtstag.
Hg. von R. Fornet-Betancourt. Aachen 1996, S. 317-336

Wandschneider, Dieter: Moderne Kunst — die nicht mehr schone
Kunst? In: Mi Hak, The Korean Journal of Aesthetics, vol. 22, Seoul
1997, S. 207-225 (zitiert nach den vom Autor nachgetragenen Korrektu-

ren)



278

Weitz, Morris: Die Rolle der Theorie in der Asthetik. In: Bluhm, Ro-
land/Schmiicker, Reinold (Hg.): Kunst und Kunstbegriff. Der Streit um
die Grundlagen der Asthetik. Paderborn 2002, S. 39-52

Weitz, Morris: The Philosophy of Arts. Cambridge, Mass. 1950
Welsch, Wolfgang: Asthetisches Denken. Stuttgart 1990
Welsch, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne. Darmstadt 1987

Wiehl, Reiner: Uber den Handlungsbegriff als Kategorie der Hegel-
schen Asthetik. In: Hegel-Studien 6 (1971), S. 135-170

Wieland, Wolfgang: Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik. In:
Horstmann, Rolf-Peter (Hg.): Seminar: Dialektik in der Philosophie
Hegels. Frankfurt a. M. 1978, S. 194-212

Wiggershaus, Rolf: Die Schonheit bringt das Grauen unnachgiebig an
den Tag. In: Zeitschrift fiir kritische Theorie 5/9 (1999), S. 7-29

Wiggershaus, Rolf: Theodor W. Adorno. Miinchen 19982

Wimsatt, William K./Beardsley, Monroe C.: The Verbal Icon. Studies in
the Meaning of Poetry. New York 1958

Wirth, Uwe (Hg.): Performanz. Frankfurt a. M. 2002

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Werkausgabe
Band 1. Frankfurt a. M. 1984

Wollheim, Richard: Objekte der Kunst. Frankfurt a. M. 1982

Zander, Hartwig: Hegels Kunstphilosophie. Eine Analyse ihrer Grund-
lagen und ihrer Aktualitat. Wuppertal, Ratingen, Kastellaun 1970

Zenck, Martin: Kunst als begriffslose Erkenntnis. Zum Kunstbegriff
der asthetischen Theorie Adornos. Miinchen 1977

Zima, Peter V.: Moderne/Postmoderne. Tiibingen, Basel 1997



Dieses Buch zielt darauf, die philosophische Relevanz von
Hegels Kunstbegriff fiir eine zeitgendssische Theorie des
Kunstwerks aufzuzeigen. Es rekonstruiert den systematischen
Begriindungszusammenhang von Hegels Asthetik und legt dar,
wie Hegel seinen Kunstbegriff auf der Basis einer allgemeinen
Philosophie des Geistes und einer Theorie der Logik entwickelt.

Zentrales Anliegen ist einerseits zu zeigen, inwieweit es
Hegel gelingt, einen Kunstbegriff zu etablieren, der weder
auf bestimmte Kunstformen oder -werke beschrankt ist noch
unabhéngig von der geschichtlichen Kunstentwicklung gefasst
wird. Zum anderen wird untersucht, in welcher Hinsicht Hegels
Bestimmung des Werkbegriffs anschlussfdhig an die moderne
Asthetikdebatte ist.

Weder Hegels Kunstbegriff noch sein werkésthetischer Ansatz
scheinen aber heute noch aktuell zu sein. Daher widmet sich
die Studie in einem zweiten Teil der kritischen Rezeption
der hegelschen Kunstphilosophie seit dem 20. Jahrhundert.
Sie priift, ob die Argumente, die in der neueren Asthetik
gegen Hegel vorgebracht werden, seinen Ansatz tatséchlich
widerlegen. Im Verlauf der Analyse werden sowohl ein
verkiirztes Hegelverstdndnis zuriickgewiesen als auch die von
neueren Asthetiktheorien erhobenen Vorwiirfe gegen Hegel
entkraftet.

Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-3376-2



	1. PROBLEMSTELLUNG  
	2. HEGELS ÄSTHETIK IM ZUSAMMENHANG DES SYSTEMS DER ENZYKLOPÄDIE DER PHILOSOPHISCHEN WISSENSCHAFTEN  
	2.1 Der systematische Grundriss in der Enzyklopädie und die Stellung der Kunst  
	2.2 Hegels Idealismus: Wahrheit als „Vernunft dessen, was ist“  
	2.3 Der Ort der Kunst in der Geistphilosophie: Der Begriff des Geistes und der Übergang zur Ästhetik  
	2.3.1 Der Begriff des Geistes: Freiheit und Offenbaren  
	2.3.2 Der subjektive und der objektive Geist  
	2.3.3 Der Übergang zum absoluten Geist  
	2.2.4 Der Begriff des absoluten Geistes  
	2.3.5 Die Bestimmung der Kunst als Moment des absoluten Geistes  
	2.3.6 Der Aufbau des absoluten Geistes und die These vom ‚Vergangenheitscharakter der Kunst’  

	2.4 Hegels Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Ästhetikvorstellungen in der ‚historischen Deduktion des Kunstbegriffs’ in den Vorlesungen über die Ästhetik  

	3. DIE STRUKTUR DES KUNSTWERKS IN HEGELS ÄSTHETIK  
	3.1 Die Grundlegung der Werkstruktur in der Logik  
	3.1.1 Die Begriffslogik als höchste Stufe der logischen Entwicklung  

	3.2 Das Ideal  
	3.2.1 Das Modell des Organischen als Paradigma für das Kunstwerk?  
	3.2.2 Das Ideal als ‚Handlung’  
	3.2.3 Die Momente der Handlung: Weltzustand, Situation, Charakter  
	3.2.4 Die abstrakte Äußerlichkeit des Materials und das Verhältnis von Kunstwerk und Publikum  
	3.2.5 Die Identität des Ideals als ‚negative Einheit’  


	4. DIE THEORIE DER KUNSTFORMEN  
	4.1 Die Kunstformen als Kunstepochen  
	4.2 Die begriffliche Struktur der Kunstformen  
	4.2.1 Die Struktur der symbolischen Kunstform: Die Suche nach Bedeutung  
	4.2.2 Die Struktur der klassischen Kunstform: Sich selbst bedeuten  
	4.2.3 Die Struktur der romantischen Kunstform: ‚Freilassen’ des Äußeren  
	4.2.4 Die Theorie der romantischen Kunst und die Kunst der Moderne  


	5. ÜBERLEGUNGEN ZUR ENTWICKLUNG DER NEUEREN ÄSTHETIK  
	5.1 Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks  
	5.2 Adorno: Ästhetische Theorie  
	5.3 Theorien ästhetischer Erfahrung 
	5.4 Performanztheorien  
	5.5 Die sprachanalytische Kunstphilosophie  
	5.6 Postmoderne und poststrukturalistische Theorien  
	5.6.1 Die Ästhetik der Postmoderne  
	5.6.2 Die poststrukturalistische Literaturtheorie  

	5.7 Die Aktualität des hegelschen Ansatzes  

	6. FAZIT  
	LITERATUR  

